





Phil. 409 2

M. L. G. Frenherrn von Cberftein

Versuch einer Geschichte

Der

# Logik und Metaphysik

ben ben

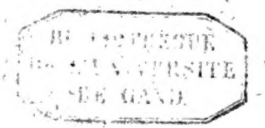
Deutschen

bon leibnig bis auf gegenwartige Zeit.

Erfter Band.

Salle,

ben 30h. Gottfe. Ruff, 1794.



#### Borrebe.

Begenwärtiger Versuch war eigentlich nicht befimmt, bor bem Publicum aufautreten. mehr mar er nur ju meiner eigenen Unterhaltung ausgearbeitet, und follte mir zugleich die Ueberficht bes Fortganges ber neuern Philosophie erleichtern, beren Studium ich feit mehrern Jahren zu meiner Lieblingsbeschäftigung erwählet habe. Sch meine Arbeit einigen meiner Freunde bor, benen sich auch einer der größten Philosophen unserer Zeit befand: und obschon bas gunftige Urtheil, wele ches fie über biefelbe falleten, mich einigermaßen gur dffentlichen Herausgabe aufmunterte; fo murbe es boch nicht fabig gewesen senn, mich ganglich zu bers felben zu bestimmen, wenn ich nicht ben Mangel eines Handbuchs ber neuesten philosophischen Bes Schichte, bas bloß für ben Unfanger und liebhaber berfelben eingerichtet mare, bor Augen geseben batte.

Wirklich scheint es mir noch an einem solchen zu fehlen; ungeachtet die Anzahl guter und zum Theil vortresticher Lehrbücher über diesen wichtigen Zweig der Litterar : Geschichte nicht unbeträchtlich ist. Selbst durch die Geschichte der Philosophie für ihre Liebhaber wird dieser Mangel nicht

gang gehoben; indem fich ber Berfaffer viel zu mes nig mit den Schickfalen ber neuesten Philosophie be-Schäftigt, um dem Bedurfniffe feiner lefer abzuhelfen. Bende ber Anfänger sowohl als ber Dilettant find nicht immer mit einer fo gang furgen Darftellung sufrieden; fie wollen oft fcon mehr ins Detail geben, wollen bie Beranderungen und Ausbildungen ber Softeme, Die Schriften und Streitigkeiten ber Phie lofophen , welche Aufmerksamkeit erregen , Intereffe berfprechen, genauer tennen obne genothigt ju fenn, jene Werte felbft ju ftus biren, wozu ihnen bald bie Zeit, bald bie Bes legenheit, balb die binlanglichen Renntniffe mangeln, ben manchen auch es bie Bermogensumftanbe nicht erlauben, fich fo viele und zum Theil febr theure Berte anzuschaffen. Befonders aber gibt es eine Gate tung berfelben, und vielleicht ift fie febr gablreich, melder die Philosophie unferer Zeiten die meifte Untere haltung gemabrt, und fur biefe fcheint in jenem Were te nicht binlanglich geforgt zu fenn.

Selbst Brucker — wenn er auch von bloßen Liebhabern und Anfängern gelesen wurde — kann ihnen hier nicht genug thun, nicht nur weil er die gegenwärtige Zeit nicht erreicht, sondern weil er auch seine Zeitgenossen höchstens nur im Vorbengehn bes rührt, da es ihm ein Gesetzist, die Geschichte lebens der Philosophen und ihrer tehren unbeschrieben zu lassen. Sogar die Geschichte der Wolfischen Philosophie konnte er nicht mit derjenigen Ausführlichkeit bearbeiten, die ihm sonst eigen war; weil ihm dies Gesetz zu heilig schien. Er schloß daher lieber seine

Geschichte ben benjenigen Philosophen, die schon im borigen Jahrhunderte bekannt gemesen maren.

Es ift mabr, baß fich berjenige Geschichtschreis ber, welcher die Begebenheiten, Charaftere und Handlungen lebender Personen schildert, einem uns gleich schwerern Geschäfte unterziehet, als berjenige, welcher ben ihnen feine Gefdichte fchließt. Sagt uns jener aber nichts mehr von ihnen, als was wirklich geschehen, ift er in feinen Urtheilen bebutfam, und beobachtet er bie geborige Befcheibenheit: fo febe ich nicht ein, warum er fich einem Gefege unterwerfen foll, bas die Geschichte ber Staaten nicht einmahl anerkennt. 3d follte mennen, der Gelehrte tonne bier nichts bor bem Staatsbedienten , bem Gelbherrn, bem Regenten voraus haben, beren Thaten ungleich verborgener und verwickelter find, als feine Werke, Die durch ben Druck bem Publicum übergeben, und\_ in unfern Zeitschriften beurtheilt merten.

Diese Werke der Philosophen aber sind die vors züglichsten Gegenstände meines Wersuches, nicht die Biographien berselben, aus denen ich nur das Wichtigste in kurzen Unmerkungen anführe, um den Leser, wenn er sich in dem Augenblicke einige Nachsricht von ihren Schicksalen wünscht, des Nachschlasgens zu überheben. Auch aus der Geschichte Leibnis zens und Wolfs habe ich bennahe nichts weiter aufgenommen, als was wirklich Bezug auf die Wissensschaft hat. Und wenn ich dies in den Vortrag seibst verwebe; so ist die Ursache davon, daß das leben vieser großen Männer einen außerordentlichen Einfluß auf die Philosophie hatte. Ben lebenden Schrifts

stellern habe ich nichts weiter als ihre Bedienungen und den Ort ihres Aufenthaltes angemerkt, und mich sorgfältig aller Muthmaßungen über sie enthalten. Nur hin und wieder, wo es nothig schien, habe ich mein Urtheil über ihre Schriften gefällt. Daher ich nicht glauben kann, daß es mir zum Vorwurse gereichen sollte, mich jenem Gesehe entzogen zu haben.

Hatte indessen ber beutsche Ueberseßer ber Schrift des Appianus Buonafede \*) die Gesschichte der Philosophie bis auf unsere Zeiten fortgessihrt, und manchen Fehler seines Originals verbessert: so wurde jenem Mangel, von dem ich oben gestedet habe, auf die glücklichste Weise abgeholfen senn; und ich wurde es nicht gewagt haben, mit diesemt Versuche ans licht zu treten.

Denn ich habe keinesweges so hohe Begriffe von meiner Arbeit, daß ich glauben sollte, sie leiste, in Unsehung der theoretischen Philosophie der Deutsschen, alles das, was zu einer solchen Schrift erfors dert werde. Ich habe sie daher einen Versuch ges nennet; und bitte, sie auch als einen solchen zu bes urtheilen. Villige Kunstrichter werden zugleich dars auf Rücksicht nehmen, daß es der erste Schrift ist, den ich als Schriftsteller wage.

Uebrigens soll mir jedes grundliche und lehre teiche Urtheil willkommen senn, keins soll ungenuße bleiben; seben Fehler, den man mir zeigen wird,

<sup>\*)</sup> Agathopifto Cromaziano frit. Geschichte ber Revolutios nen in ber Philosophie in ben bren letten Jahrhunderten, überfest von Karl heinrich hepbenreich 1791. 2 Cheile.

werbe ich eingestehen, und ihm abzuhelfen suchen, so fremmuthig als ich mich gegen ungerechte Vorwurfe und beweisiosen Tadel vertheidigen werde. Niemand kann von einem angehenden Schriftsteller ein fehlers frenes Werk erwarten; zumahl wenn er die Schwiedrigkeiten kennet, die sich um einen jeden herdrängen, der sich in dieses Feld wagt, und die ich um so mehr empfinden mußte, da ich hier ganz abgeschnitten von solchen Männern lebe, deren Kenntnisse ich hätte bes nußen können.

Eben biese Schwierigkeiten nothigten mich, mich bloß auf die Logit und Metaphnfit, als bie vornehmften Theile ber Weltweisheit, und zwar nur in Absicht unsers Baterlandes einzuschränken; benn je weiter ich mich hatte ausbehnen wollen, um besto inebr mußten bie Sinderniffe machfen; ja, fie mußten meine Rrafte übersteigen, wenn ich bie Philosophie ber Auslander mit gleicher Ausführlichkeit behandeln 3d habe inbeffen biejenigen auswartigen Philosophen in meine Schrift aufgenommen, beren Sehren wichtige Beranderungen in dem Reiche ber Weltweisheit bewirkten, und beren Ginfluß fich auch in Deutschland außerte, ober bie boch menigstens Aufsehen baselbst erregten: benn in so fern geborten fie mit zu meiner Geschichte. Des Cartes, Lode, Sume und einige franzosische starte Beister burften schlechterdings nicht ausgelassen werden. Softem bes erften mar bie Grundlage ber Metaphosit Leibnigens; der andere versahe Deutschland mit Popular , Philosophen, die besonders seine Junger, Die galanten Frangosen, ausschmucken halfen; und hume

gab die Beranlassung zur kritischen Philosophie, bes ren Epoche ber zwente Theil Dieses Bersuches enthals ten wird. Sie ist ohnstreitig ber wichtigste Zeitpunct in der neuern philosophischen Geschichte; ba in ihr über die Quellen und die Gultigkeit aller Erkenntnig und aller Philosophie überhaupt gestritten wird. Bis hierher verdiente die Leibnisische vor jeder andern ben Worzug; ba keine Lehrgebäude, ber neuern sowohl wie ber altern, ihr etwas Grundliches anhaben konnten. Und ba es jego barauf ankommt, ob sie ben Kampf mit ber Kritit besteben wird, wenn anbere Spfieme por berfelben fallen: so ift bie gegenmartige Streitig= feit eine ber entscheibendsten, bie es je für bas Bes biete ber Philosophie gegeben bat. Man wird es also im Voraus nicht für unnuße Weitschweifigkeit halten; wenn ich ihr ben zwenten Theil meistens eine raume, ber zugleich ein Verzeichniß ber vorzügliche fien Schriften, welche in ben beschriebenen Zeitraum geboren, und fast alle in ber Geschichte selbst aufges führt, ober boch ben ihrer Ausarbeitung benußt fint, enthalten soll, wozu ich noch die nothigen litteraris ichen Bemerkungen fügen werbe.

#### Inhalt.

## Einleitung.

Deutschland, von dem Verfalle der scholastischen bis auf Leibnigens Zeit.

Seschichte der Logif und Metaphysik bey ben Deutschen. 25

## Erfter Zeitraum.

Won Leibnigens Zeit bis auf Wolfs Cob.

37

#### Erfter Abichnitt.

Leibnig — seine philosophischen Streitigkeiten — Locke. 27
3 wenter Abschnitt.

Poiret— Thomasius— Bubbeus— Rubiger — Cichirus hausen — Berkeley.

#### Dritter Abschnitt.

Chriftian Wolf - feine erften Gegner und Schüler.

#### Bierter Abschnitt.

Sundling — Sprbins — Walch — Müller. Fortsetzung der Geschichte der Wolfischen Philosophie — Hollmann — Französische Philosophen in Deutschland — Streit über die Monaden — Erusius — Darjes — Erenz — Wolfs Tod.

#### 3weyter Zeitraum.

Mon Wolfs Tobe bis auf gegenwartige Zeit.

#### Erfter Abschnitt.

Fortsetzung ber Geschichte ber Wolfischen Philosophie -Werfall derfelben — Ploucquet — Bafedow — Physios logische Erflarung bes Ursprunges ber Ideen — Pos pularität in der Philosophie - Humens Stepticismus.

#### 3 menter Abschnift.

Berbesserungen in ber Leibnit . Bolfischen Philosophie - Meuere Eflektifer - Ganglicher Berfall ber Phis losophie des Erufius und Darjes.

Die Kantische Periode, und was bahin einschlägt, folgt zwenten Theile. 

Versuch

einer

Geschichte

bet

Logik und Metaphysik

bep ben

Deutschen,

0 0 B

Leibnigen bis auf gegenwärtige Zeit.

# Einleitung.

Allgemeine Uebersicht des Zustandes der Philosophie in Deutschland, vom Verfalle der scholastischen Philosophie bis auf Leibnißens Zeit, oder vom Ende des funfzehnten Jahrhunderts bis gegen das Ende des siebzehnten.

Deutschland mehr als zwey Jahrhunderte geherrscht hatte, fieng nun an, ihren Glanz zu verlieren. Der Vater Aristoteles wurde nicht mehr angebetet, ohne verstanden zu werden: auch fanden die gewöhnlichen Streitigkeiten den alten Beyfall nicht weiter, da man sahe, daß leere Spissindigkeiten der Gegenstand derselben waren, und die Dialektik der Scholastiker meistens

nur diente, jeden Satz nach Belieben zu bestreis ten und zu vertheidigen.

Die Zertrümmerung des griechischen Reichs, der vorzüglich dadurch in die Abendlander, bes sonders nach Italien, übergetragene feinere Gesschmack jener Nation, und die daraus entspruns gene Bekanntschaft mit mehrern ihrer Philosophen hatten das Ihre zum Verfalle derselben bengetragen, ob sie gleich erst spät auf das entsferntere Deutschland wirkten.

Man glaube baher ja nicht, daß sie hier 1495. mit Sabriel Biel ausgestorben sey. Wer dieses glaubt, der blicke nur auf die Lehrstühle der Monche hin, wo die Streitigkeiten zwisschen Thomisten und Scotisten durch Dominicas ner und Franciscaner noch lange Zeit fortgesetzt wurden, ja, wo noch jest mancher Hörsaal vom scholastischen Gezänke wiederhallt. So viel kann man sagen, daß sie nach seiner Zeit nicht mehr so allgemein ausgebreitet, sondern vorzüglich nur in den Klöstern herrschend war.

Diese Einschränkungen bewirkten vorzüge lich Johann Bessel von Gansfort \*).

\*) Weil seine Vorfahren aus Gansfort in Wests phalen abstammten, nahm er diesen Junas men an. Er war zu Gröningen 1419 ges bobren, und fach 1489. ehemals selbst ein eifriger Scholastiker, durch Streiten gegen sie: Erasmus von Rotter, bam, \*) durch Spott: Simon Grynäus und Joach im Camerarius\*\*), durch Uebers setzungen der griechischen Philosophen.

Mehr aber noch als diese that die Kir, chenverbesserung, welche ihr ten Untergang im protestantischen Deutschlande bereitete. Luther, ehemals auch ein Lehrer derselben, ward ihr Feind, weil er sie für eine Stüße der römisschen Kirche und für unfähig erkannte, eine freyere Religion zu befördern. Ja, selbst seine Liebe zur Sprache des Vaterlandes, die nun die Sprache des protestantischen Gottesdienstes ward, und sein und seines Freundes Melanch. thons besserer Geschmack waren Mitursachen, das alle beyde jene Varbaren verachteten.

Offenbar gieng man in dem Eifer gegen diese Philosophie zu weit, und verwarf mit den

- \*) Gebohren 1467, geftorben 1536 gu Bafel,
- Frsterer war aus Schwaben, gebohren 1493, starb 1541 zu Basel: letterer gebohren zu Bamberg 1500, gestorben als Lehrer ber griechischen Sprache zu Leipzig 1574.

Fehlern derfelben ihr Gutes. Unftatt die haus figen Diffinctionen und Ubstractionen, welche bie Scholastiker oft mit großem Scharfsinne in ihr ju prufen und gu System getragen hatten, warf man sie ohne gründliche Unters faubern, Die Dialektik murbe ganglich suchung weg. verachtet, beren Regeln man erst hitte auf eins und nur einer fachere Uriomen zurückführen, Lauterung unterwerfen follen. Man schmähete auf die Syllogistit wegen ihrer unnugen Sube tilitaten, ihrer barbarischen Sprache, und ihrer Einmischung in die Theologie: aber man bog dachte nicht die Zeiten, in denen jene Philosos phen lebten, nicht ihren Stand als Geiftliche, nicht, daß ihr Streiten ben pabstlichen Sof oft verhindert hatte, noch mehr Unfinn in die Res ligion zu mischen. Man überfah es, daß eine Theologie, die nicht auf Philosophie gestütt ift, allen Schwarmern preisgegeben wird, daß nur die Philosophie leidet, wenn eine positive Theologie fie nach fich formt, indeß im Gegene theil lettere burch philosophische Behandlung offenbar gewinnt, und bag bie bamalige Theos logie das Verderben der aristotelischen Lehre ges wesen war. Rurg, anstatt zu verbeffern, vers dammte man: die Philosophie wurde fur uns tauglich erklart, wie sie es auch in ihrer bamalis gen Gestalt mar, aber es wurde teine beffere gegeben.

Bald aber wurde auch die protestantische Kirche von der Nothwendigkeit einer Philosophie, und zwar einer verbesserten überzeugt. Ob nun gleich Aristoteles, in seinen Lehren von den Berschältnissen zwischen Sott und der Welt, der christslichen Religion gerade entgegen stand, auch verschiedene andere christliche Lehrsäße sich gar nicht nach ihm erklären ließen: so wurde doch seine Philosophie, die sich auch im katholischen Deutschslande verbreitet hatte, die herrschende, unter dem Namen-ber reinen peripatetischen.

Den Philosophen des sechzehnten Jahrhune berts gereicht es freulich nicht zur Ehre, bag fie gewöhnlich einem alten Griechen fflavisch anhiengen, und nicht vielmehr felbst die Philos fophie zu verbeffern bachten. Gie nahmen mit bem Wahren zugleich bas Falfche an, mobelten die Lehrfage hochstens nach ber driftlichen Theos logie, welche man doch durch die Philosophie hatte aufklaren follen, fie mißhandelten die nicht verstandenen Griechen, indem sie dieselben ers Haren wollten. Jedes Lehrgebaude jener alten Weisen fand seine Unhanger, Die es angeführter Urfachen wegen nothwendig verdrehen mußten. Undere verbanden oder verwirrten vielmehr meh. rere Systeme. Doch andere unterdrückten alle achte Beisheit, und entweiheten bie driftliche Religion durch ihren Fanatismus. Zwar hatte mit wahrer philosophischer Freyheit Peter Ras

mus \*) besonders die Logit zu verbeffern ges fucht, indem er nur dasjenige in die Philoso: phie aufgenommen wissen wollte, was fur das menschliche Leben brauchbar ware. Er wollte, daß man burch die Mathematit und bas Stus bium ber Alten fich jum Denken gewöhnen und Dennoch muß jeder die Unvolls bilden follte. kommenheit seiner Logik, die er durch artem bene disserendi erklarte, einsehen, wer auch nur feine Schriften einmal gelefen hat. Deutschland bekam er eine Menge Unhanger, befannt unter bem Ramen ber Ramiften, welche ihrem Lehrer in der Freyheit zu philosophiren nichts weniger als abnlich waren. Kaum was ren fie aufgetreten, als auch schon ihre Gegner aufstanden, und nun einen neuen Streit erregs ten, ber, wie so mander Streit in ber Philox fophie, für die Wiffenschaft selbst ohne Rugen war.

Wie konnte man auch damals wichtige Fortschritte der Philosophie erwarten, da weder der menschliche Geist noch die Körperwelt in ihren Wirkungen beobachtet wurden, die Masthematik in ihre Kindheit zurückgegangen war, die Naturlehre aber noch weniger einer Wissenssschaft ähnlich sahe? Das einzige Brauchbare

Dluthochzeit 1572.

der damaligen Philosophie war die Syllogistik, die schon Aristoteles befestigt hatte. Aber sie kounte nicht richtig angewendet werden, da die allgemeinsten Principien gar nicht berichtigt, son, dern in eine ausserst undeutliche Ontologie vershüllet waren, und keine genaue Erfahrung zum Grunde gelegt wurde. Zwar hatte Jordan Vrunde gelegt wurde. Zwar hatte Jordan Ideen von dem Zweisel, von den einfachen Substanzen, der Freyheit, der besten Welt 2c. aber sie waren undeutlich vorgetragen, und in eine Menge unverständlicher Lehren verwickelt, daß oft gar keine Verbindung in seinem Lehrge, bäude zu sinden ist.

Die großen Fortschritte der Mathematik und Physik im siebzehnten Jahrhunderte beföre

hatte sich von der romischen Wirche und den Klostergelübden, selbst befrepet, und wurs de hernach weit umber getrieben, so daß er auch auch einige Zeit in Wittenberg und Helmstädt Professor war. Als er aber wies der nach Italien gieng, gericth er in die Inquisition, und wurde als Atheist, was er seinem System nach freylich nicht war, 1600 zu Rom verbrannt. Brucker hat nicht nur sein Leben ausführlich beschrieben, sons dern auch von seinem ganzen System einen Auszug gegeben in hist. crit. philos. Tom. V. P. 12—62 und Tom. VI. 809—816.

Philosophie, und ebneten ben Weg gur neuern. Die Naturlehre hatte ihre großen Entdeckuns gen gemacht, ohne unmittelbaren Gebrauch bes Aristoteles, ohne Gulfe ber Scholastiter. Dieg mochte wohl den Gebanken erregen, Beobache tungen in bie Metaphysit aufzunehmen. ba man, begeiftert von den neuen Groberungen in der Physit, nicht daran bachte, daß felbst richtige Erfahrungen nicht ohne eine prufende Bernunft zu sammeln find, und nie allein zum Zwecke der Metaphysik führen konnen: so betrat man wieder einen Jrrmeg, und felbft ber bes ruhmte Frang Baco \*) murde vom hohern Ohne reifliche Ueberlegung vers Ziel abgeleitet. warf er alle Abstraction, die Syllogistit war für ihn Thorheit, ba Induction allein Beweiss Fraft haben follte, und sinnliche Wahrnehmung ben ihm allein entschied. Dadurch ward feine Philosophie feicht, und fein Gyftem inconfes quent, insbesondere, ba er bie Biffenschaften nach ben vorzüglichsten Geelenkraften, bem Ges bachtniffe, ber Phantasie, und ber Bernunft, in Geschichte, Dichtkunst und Philosophie eine

<sup>\*)</sup> Franz Baco von Verulam gebohren 1560, gestorben 1626 als Privatmann in größter Armuth, nachdem er feine Stelle als Große Siegelbewahrer und Ranzler von England verlobren batte.

theilte, die lette demnach allein unter das Ges biet der Vernunft stellte.

Philosophie hatte indessen Ceine' Deutschland fo wenig Ginfluß, als die bes Gaffenbi, Suet \*), und anderer Auslander: weil hier noch die peripatetische ihre Gewalt bes hauptete, die nun ber scholastischen ahnlich ges worden war, ba'die haufigen Streitigfeiten ber verschiedenen Religionspartheyen die Protestanten nothigten, leftere wieder hervor zu fuchen. Diefe herrschende Philosophie versagte jeder andern den Gingang; und selbst bas berühmte System bes Des Cartes tonnte fich nicht über Deutsch= land verbreiten. Denn als ber Gifer ber Peris patetiter erlosch, hatte ihm Leibnitz schon eine Philosophie gegeben, die jeder altern benweiten vorzuziehen war, so daß die Cartesische keinen großen Unhang in Deutschland finden konnte. Dennoch verbankt unfer Baterland Cartefen viel, nicht nur, was ihm die ganze Welt als erstem grundlichen Reformator ber gesammten Philosophie schuldig ift; sondern weil auch felbst der große Leibnig von ihm ausgieng.

erflerer war aus der Provence, und 1592 gebohren, zulest Professor der Mathematik zu Paris, wo er 1655 starb. Letterer war 1630 gebohren, und starb 1729, nachdem er die bischössiche Würde zu Avranches nies dergelegt hatte.

Er \*) war es, ber es unternahm, alle feine Gedanken zu prufen, und nichts anzunehe men, was ihm nicht tlar und so gewiß ware, daß er es nicht bezweifeln konnte. Daher wollte er, daß an allem gezweifelt murde, wo fich nur ein Berbacht der Ungewißheit fande. Doch behnte er biesen Zweifel nicht auf die Ges fchafte bes gemeinen Lebens aus, fonbern schrankte ihn blos auf die Untersuchung der Bahtheit ein \*\*). Hat nun wohl Des Cartes feinen Borfat nicht gang ausgeführt, hat er gleich den großen Fehler begangen, und fein eigentliches Criterium ber Bahrheit eines Urs theils angegeben, fein sicheres Mittel fie zu erkennen gezeigt, und fich dadurch in Brre thumer verwickelt: so bleibt boch ber Gedante groß, und eines Philosophen murdig; nichts ohne Prufung anzunehmen, um nicht Jrethus mer benzubehalten, welche die gewöhnliche Bors

<sup>\*)</sup> Rene Des Cartes war aus einer großen Familie zu la Hane in der Provinz Lous raine in Frankreich 1596 gebohren. Er hatte von Jugend auf eine große Liebe zu den Wissenschaften, besonders zur Philosophie, die er auch als Soldat nicht bepseits setzte. Nach mehrern Reisen gieng er nach Schweden, wohin ihn die Könizinn Christine rief, und starb zu Stockholm 1650.

<sup>\*\*)</sup> Princip. philos. p. 1. 6, 1-3.

stellungsart und die Erziehung für Wahrheit gelten ließ \*).

Weil er nun die Täuschungen der Phantaste entdeckt und zugleich bemerkt hatte, daß die Segenstände durch die Sinne nicht, wie sie an sich sind, vorgestellt werden, unterwarf er alle Worstellungen derselben dem Zweisel, versiel aber zugleich in den Fehler, auch alle ganz evidente. Wahrheiten, z. B. die mathematischen Demonsstrationen, mit zu bezweiseln, weil er glaubte, daß eine allmächtige Gottheit uns auch so ers schaffen könnte, daß wir allezeit irren müßten \*\*).

Den einzigen Saß fand er als über allen Zweisel erhoben, daß er denke, und weil er denke, daß er dasen. Da er nun an allen Dingen ausser seinem Ich zweiseln konnte: so war er seiner Seele gewisser als seines Körpers, und erkannte, daß sie gar nichts Einartiges mit irgend einem Theile der körperlichen Nastur, sondern ein völlig immaterielles Wesen sey. So, gab er zuerst den reinen Begriff einer eine sachen Substanz, deren Wesen er aber in Densten setzte, wo er also eine Wirkung der Seele mit der Kraft verwechselte. Ja er begieng sogar den Fehler, daß er als Gedanken nur dies

e) L. c. f. 1.

<sup>••)</sup> L. c. s. 4. fqq.

jenigen Vorstellungen betrachtetete, beren wir uns bewußt sind, so daß sein System unser Wesen im Zustande des Unbewußtseyns aufhes ben mußte \*).

Unter seinen Ibeen fand er auch bie eines allervollkommensten Wesens, und ba er bieses nicht ohne die Grifteng benten tonnte: fo schloß er baraus bas nothwendige Daseyn deffelben. Zugleich aber hielt er diese Ibee eines Gottes für angebohren, indem fie nie durch Erfahrung gegeben werden tonnte; daher benn eine Gotte heit wirklich fenn muffe, bie fie in uns gelegt habe. Mus bem Begriffe eines Gottes leitete er beffen Attribute ber, und wollte von biefer ursprunglichen Substang zu ben endlichen herab. Und da er bemertte, bag, obgleich fein fteigen. gegenwärtiges Dasenn nicht zu bezweifeln mare, doch aber bas zukunftige nicht vom Zweifel frey fen, indem es nicht aus dem gegenwärtigen nothwendig folgte: so erkannte er Gott nicht nur für ben Schöpfer, sonbern auch für ben Erhalter beffelben \*\*).

<sup>\*)</sup> L. c. f. 7-9.

L. c. s. 14. 16. 18. 20. sqq. Medit. III. So gewiß es auch ist, daß schon Anselm, Wischof in Canterbury im 11ten Jahrhuns derte auf diese Art das Daseyn Gottes zu beweisen gesucht hat: so ist doch damit nicht erwiesen, daß Des Cartes nicht ebenfalls

Die gottlichen Bollfommenheiten erlaubten tom nun nicht ju benten, daß Gott ibn triege: und fo verficherte er fich bes Dafeyns einer Auffenwelt, lehrte auch, bag Gott nicht Die Urfache bes Berthums fen, fondern daß der Bille, (ben er, wie ben Berftand, fur einen Mobus bes Dentens hielt, und bem er eine gleichgultige Frenheit zuschrieb \*), der Grund beffelben mare, indem wir den Brrthum vermeis ben konnten, wenn bas Undeutliche von uns nicht für mahr angenommen murbe. Die Gine fchrantung bes Berftanbes, bie er aus bem ges ringen Umfange beffelben ertannte, hielt er auch fur Miturfache bes Jrrens, erflarte fie richtig für ein Attribut der Creatur, und leitete dars aus die Unschuld Gottes ben bem menschlichen Irrthume her \*\*).

Die größte Vollkommenheit der menschlischen Natur setzte er in die von ihm angenoms mene Freyheit, welche er für uneingeschränkt hielt. Und ob ihm gleich die großen Schwiesrigkeiten, sie mit der göttlichen Vorherwissenschaft und Vorsehung in Harmonie zu bringen,

Erfinder dieses Beweises sen; benn es bleibt die Frage: ob je Cartes von jenem Bersuche Wissenschaft gehabt habe? herr Platiner bes zweifelt dieses Aphor. I. 1036.

<sup>\*)</sup> L. c. s. 41.

<sup>\*\*)</sup> L. c. f. 29-36.

nicht entgiengen: so meinte er doch, fie lieffe fich nicht bezweifeln, weil bas flare Bewußt, fenn für sie sprache, welches, zwar feinem Opi ftem gemäß, aber boch nicht eben philosophisch geschloffen war. Wenn er aber fagt, bag wir basjenige, was bie Gottheit uns offenbare, ans nehmen mußten, wenn es uns auch nicht flar mare: fo ift er freglich inconsequent, zu ges schweigen, bag er tein Rennzeichen einer Ofs fenbarung angiebt. Gang unbegreiflich murbe mir aber ben einem fo icharffinnigen Manne der Lehrfat feyn, bag bie Wefen der Dinge, und mit ihnen alle Wahrheiten vom gottlichen Willen abhiengen, den er fich gleichgultig frey benkt, wenn ich nicht glaubte, Des Cartes habe nur öffentlich so gelehrt, um mit seiner Rirche in Friede zu leben, welche unmögliche Dinge für geoffenbarte Wahrheit auszugebent sich erfrechte \*).

Die Substanz erklärte er als ein Ding, das zu seiner Existenz keines Andern bedürse. Da aber diese Definition nicht auf die Ge-schöpfe anwendbar war: so bestimmte er für sie den Begriff enger, nämlich, daß sie Substanzen wären, weil sie nur Gott nöthig hätten, um zu existiren \*\*). Von diesen Substanzen

<sup>\*)</sup> L. c. §. 37. 39—41. 25, Respp. VI. §. 6. Medit. p. 139.

<sup>••)</sup> Principp. §. 51, sq.

nahm er zwen Arten an, bentenbe und ausges behnte - Geelen und Rorper. Gedanke und Musdehnung fenen ihre eigenthumlichen Deres male, und machen ihr Wefen aus; und alles was in ihnen vorgehe, fen Modification biefes In den geistigen Wesen waren bies nun die verschiedenen Gedanken, in ben mates riellen die verschiedenen Riquren, Großen und Bewegungen, welche nebft der Ausbehnung die Grundeigenschaften berfelben ausmachten Farbe, Geruch, Geschmack ic. erflarte er fur Erscheis nungen, nur als solche in unsern Sinnen wirks' lich; in ben Objecten hielt er fie fur Bestims mungen jener erften Gigenschaften, und nennte fie baher abgeleitete. Auf Diese Art brachte er Die Unterscheidung wirklicher und scheinbarer Gigenschaften wenigstens in systematische Form, (ob er gleich nicht ber erfte Enthecker eines fole chen Unterschieds ift: \*) und lehrte, bag bie Substanzen an und fur sich untern stellungen von denselben nicht durchaus ahnlich feyen, ohne jedoch jene fogenannten Grundeis genschaften ebenfalls fur Erscheinungen zu ers. kennen, da sie doch so wohl wie jene in der finnlichen Borftellung enthalten find. Rach feis ner Korperlehre war ber Raum von dem Rorper, ber Sache nach, nicht unterschieden, sondern nur in der Art, wie man ben einen ober ben ans

<sup>\*)</sup> Plattner Aphorism. I. 880,

dern betrachtete. Raum war also ein bloßer abstracter Begriff, der sich zum Körper verhiels te, wie der höhere Begriff zu dem einzelnen Dinge \*). Er hat also doch das Verdienst, keinen positiven Naum gedacht zu haben, gleicht wie er durch seine Erklärung der Zeit, als einer eigenen Vorstellungsweise der verschiedenen Arten des Daseyns der Dinge, \*\*) seinem großen Nachfolger Anleitung zu besserer Bestimmung dieses Begriffs gegeben hat.

Auch war er wohl der erste Dogmatiter, der den allgemeinen physischen Einfluß zwischen Seele und Körper in Zweisel zog, und einsschränkte. Denn da er nach seiner Theorie der Bewegung annahm: die Quantität, oder der Grad derselben sey im ganzen Weltall unveränderlichteit Gottes zu erweisen vermeinte): so konnte er freilich nicht annehmen, daß die Seele die Sröße der Bewegung dem Körper mittheile, da letzterer alsdann von der Willkühr der ersstern abhangen, und jenes Gesetz also verletzt werden würde. Keinesweges aber spricht er ihr die Bestimmung der Richtung der materiellen Bewegung ab: vielmehr gestehet er ihr solche

<sup>\*)</sup> Principp. I. s. 53, 55, 1qq. II. s. 10. 1qq. 16. IV. s. 199.

<sup>\*\*)</sup> L, c.

zu, da er lehret, daß die Seele, welche in der Zirbeldruse (glandula pineali) site, vermöge der Lebensgeister, der Nerven und des Bluts in alle ihre Organe wirken könne. Hieraus, und aus dem Vermögen des Körpers, den Nervengeist, mittelst der sinnlichen Werkzeuge und den sinnlichen Eindrücken gemäß zu bewegen, um Gedanken zu veranlassen, denkt er die wechselestige Gemeinschaft zu erklären \*); und seugnet folglich keinesweges eine Einwirkung der äußern Dinge in die Seele.

Aus eben den Gründen, warum diese Philosophie so wenig Benfall in Deutschland fand, \*\*) läßt sich auch der geringe Grad der Aufmerksamkeit begreiffen, den man daselbst der Hypothese der Gelegenheitsursache schenkte, welche de la Forge und der P. Male,

- \*) Principp. II. §, 36. de passionn. I. 31. sq. 34. 35.
- Die vorzüglichsten Deutschen Cartesianer sind: Joh. Clauberg geb. 1622, gestorben als Professor der Theologie zu Duisburg 1664; er hat das Verdienst, die Cartesianis sche Philosophie sustantisch behandelt zu has ben: Daniel Lipstorp; Joh. Scherh. Schmes ling, welcher so, wie Joh. Petermann, seis nen Lehrer gegen Huet vertheidigte: endlich stritt für ihn Gabriel Wagner gegen Christ. Thomasius: auch lebte damals noch Joh. Spersette.

Cottill

branche aus bem Cartefischen Syfteme herlet teten. \*) Der lettere ertannte fehr richtig, daß alles basjenige, was wir als außer uns wahr. nehmen, nicht etwas außer uns Wirkliches, nicht ber unmittelbare Gegenstand für uns ift. Diefes, fagte er, fen etwas, bas mit ber Seele auf bas genaueste verbunden fey, und fie in Absicht der Borftellung einer Sache mos bificire - er nennt es Ibee -; ob es gleich nicht nothig ware, bag außer der Geele etwas existire, bas ber Idee gleich tame. Rach feis nem Syfteme fellt fich Die Seele Die Dinge theils als in ihr, theils als außer ihr — Bors ftellungen bes außern und innern Sinnes vermittelft ber Ideen vor, beren es zwey Arten giebt, geistige und materielle: bie erftern hievon tonnen fich vielleicht die Geifter auch ohne 3bee entdecken. Die neateriellen Dinge (Dinge an fich) aber konnen fich nicht mit ber Geele auf Die zu ihrer Ertenntniß erforderliche Art verbinden, ba beyde gang entgegengefester Ratur find: und es bleiben ihm alle Gedanten ander

e-\*) Louis de la Forge, war der erste, der den Einstuß zwischen Seele und Körper ganz vers warf, und behauptete, daß Gott auf wechsels seitige Veranlassungen die Gedanken in der Seele und Bewegungen im Körper hervors bringe. (de mente humana cap. 14) Ihm folgte P. Malebranche geb. 1638. gest. 1715.

rer Philosophen, über bie Möglichkeit der Bore Rellungen außerer Dinge unwahrscheinlich. behauptet daher den Sag: wir sehen alle Dinge nur in Gott, und erklart ihn also: Gott habe eine Borftellung aller erschaffenen Wefen, und fen baben fo genau mit unferer Geele verbunden, Dag man fagen tonne, er fen der Ort ber Beis fer, wie ber Raum der Ort ber Ausbehnung. Da nun feine Borftellung fehr geiftig, wartig, und ber Geele faglich fen: fo tonne er fie uns, fo fern er nur wolle, feben laffen, fo wie uns die außern Gegenftande gegenwartig wurden. Diefes Mittel fen das allereinfachfte, und bewirke bie größte Abhangigkeit der Geifter. welt von Gott, der es auch beshalb erwählt habe. Demungeachtet empfinden wir die mates riellen Dinge nicht in Gott, fonbern er verute fache fie nur in der gang leibenben Geele, in welcher er bie Fahigfeiten finde, bergleichen Modificationen anzunehmen. Und so bringe er in ihr, so wie in bem Rorper alles Physische, ben schicklicher Gelegenheit hervor, ohne daß fie fich felbft ober bie gottliche Substang febe. \*)

e) B. d. Wahrheit B. II. 3. Eh. Einer ber lettern Anhänger ber Hppothese der Gelegens heitsursachen war in Deutschland Joh. Chrisstoph Sturm geb. 1635. gestorben als Prostessor der Mathematik zu Altdorf 1763.

Gben dieselben Ursachen, welche bie Berbreitung biefer Sypothese in Deutschland bing derten, sesten sich auch Spinoza's Sustem entgegen, das noch überdieß durch Religioseifer unterbruckt murbe. hieraus scheint mir jedoch ber geringste Nachtheil fur Deutschlands Philos sophie gefloffen zu fenn. Denn alles, was man auch in neuester Zeit zum Wortheil bes Spinos sischen Lehrgebaudes gesagt hat, wird es boch nicht von dem Vorwurfe ber offenbaren Berwirs rung der Begriffe befreyen, und nimmermehr vermögend seyn, es mit Recht als ein Muster des systematischen Zusammenhanges darzustellen; ob es gleich ber Berfaffer in ein mathematisches Gewand gehüllt hat, und er felbst megen feines Scharffinnes, und um manches richtigen Blicks willen unter feinen Zeitgenoffen glangt. \*) Die Cartessanische Erklarung ber Substanz hatte ihn aur Berwirrung ber Substanz überhaupt, und der nothwendig eriftirenden insbesondere verleis tet, indem er bie Substanz als ein Ding ers Plarte, was in sich selbst ift, und burch sich felbst begriffen wird \*\*). Huch unterschied er

e) Spinoza war ein Portugiesischer Jude, und 1632 zu Amsterdam gebohren; verfolgt von seiner Nation lebte er ganz seiner philosos phischen Muse, und starb zu Haag 1677.

e-) Spinozas philosophische Schriften B. II.

nicht die Eigenschaften von ben wesentlichen Studen, und fette voraus, zwen ober mehrere Dinge, wenn fie in etwas verschieden fenn foll. ten, burften gar nichts Gemeinsames an fich Woraus er bann bie Folge zog, baß nicht zwen Substanzen von gleichem Befen, im allgemeinsten betrachtet, wirklich seyn tonnten \*). Da nun nach feinem Begriffe jum Wefen ber Substanz auch bas Daseyn gehörte; fo war ihm teine berfelben anders als nothwendig eriftirend, und deshalb als unendlich gedenkbar; indem bey. ihm unendlich feyn fo viel hieß, als von teis nem Dinge feiner Urt eingeschrantt feyn, und nicht zwey oder mehr Dinge von einerley Art wirklich fenn follten. Dach feinen Grundfagen ift baber Gott eine folche Gubftang, welche nothwendig exiftirt, weil nirgend ein Grund gu finden, warum er nicht existiren follte: und außer welchem ben ihm teine andere Substang als wirklich gedacht werben fann, weil ihr bies felben Attribute gutommen mußten \*\*).

Die Ausbehnung und die Gedanken, welsche nach Cartesen die Wesen der Dinge sind, sind entweder Eigenschaften, oder Affectionen dieser Substanz, welche also aus einer unendlischen Denktraft und unendlichen Ausbehnung

<sup>\*) 6. 11. 43-48.</sup> 

<sup>\*\*) ©. 50. 53.</sup> f. 63, 66. f. 83. f.

bestehet. Alle geistige Dinge find Beisen (modi) ber erftern, fo wie alle materielle, Buftande ber lettern find; und so ist alles, was ba ift, in Gott, und nichts Gelbstffandiges außer ihm \*). Diefer Gott, welcher bie Quelle bes Wefens und bes Seyns aller endlichen Dinge ift, hans delt bloß nach ben nothwendigen Gefegen feiner Matur, burch welche alles bestimmt ift, nothe wendig auf biese Art zu senn. Alles ift baber, wie es feyn tann, und tann nicht anders feyn, Denn bas Bufallige ift es bloß in als es ist. unserm Berftande, als Folge bes Mangels un= frer Ertenntniß, wenn wir die Unmöglichkeit eines Dinges nicht einsehen, ober wegen Unbes tanntschaft mit feiner Urfache nicht fein Dafenn behaupten tonnen. - Da aber die Freiheit bars in bestehet, daß ein Ding durch sich felbst au feinen Sandlungen bestimmt wird: fo ift biefer Gott frey, ob ihm gleich teine Bahl gutommt, und er ganz zwecklos - handelt \*).

Betrachtet man alle diese im verwichenen Jahrhunderte herschenden Systeme, so muß man wohl gestehen, daß sich die Philosophie weder einer wissenschaftlichen Gründlichkeit rühe

<sup>\*)</sup> A. a. D. S. 13. 85. ff. 105. ff. 108. ff.

<sup>\*\*)</sup> A. a. D. E. 19. 88. f. 115, 125, 136.

men fonnte, noch baß sie für mahre Auftlarung und für bas Menschenleben brauchbar gemacht Zwar finden sich eine Menge großer Bahrhetten in den Lehrgebauden jener Philoso phen: aber größtentheils zerftreuet, und in einen unverständlichen Bortrag verwickelt, gewährten fie bem menschlichen Geifte meber Mugen noch Unterhaltung. Dazu tam, bag noch niemand eine Terminologie gebildet hatte, welche ben ftrenger Untersuchung und Bestim. mung ber Begriffe, und ber fie bezeichnenben Worte, ben Sprachgebrauch fo wenig als moge lich verlette, und welcher folglich die Philosos phen hatten treu bleiben tonnen und muffen. Allein, ba jeber berfelben feine nur ihm eigenen Ausbrucke hatte, die er noch dazu gar oft veranderte: so mußte auch freilich ber Worts ftreitigkeiten tein Ende feyn. Borguglich aber war Deutschland einer Reform feiner Philoso. phie benothigt. Denn Ochwarmerey und Fins fterniß herrschten hier mehr als ben Franzosen und Britten, hier, wo die Theologen die Phis Tosophie unter ihr Joch gebeugt, und allen phis losophischen Geift erstickt hatten. Aber zum Seil der Philosophie und jum Bohl unsers Bolks nahete fich gegen das Ende bes vorigen Sahr.

24

hunderts auch das Ende dieser Stlaveren. Ein Deutscher weckte den Geist seiner Nation, bald warf sie ihre Banden ab, und nichts war vers mogend, den Schein des Lichts zu verdunkeln, den seisheit verbreitete.

16.6.3

## Geschichte

ber

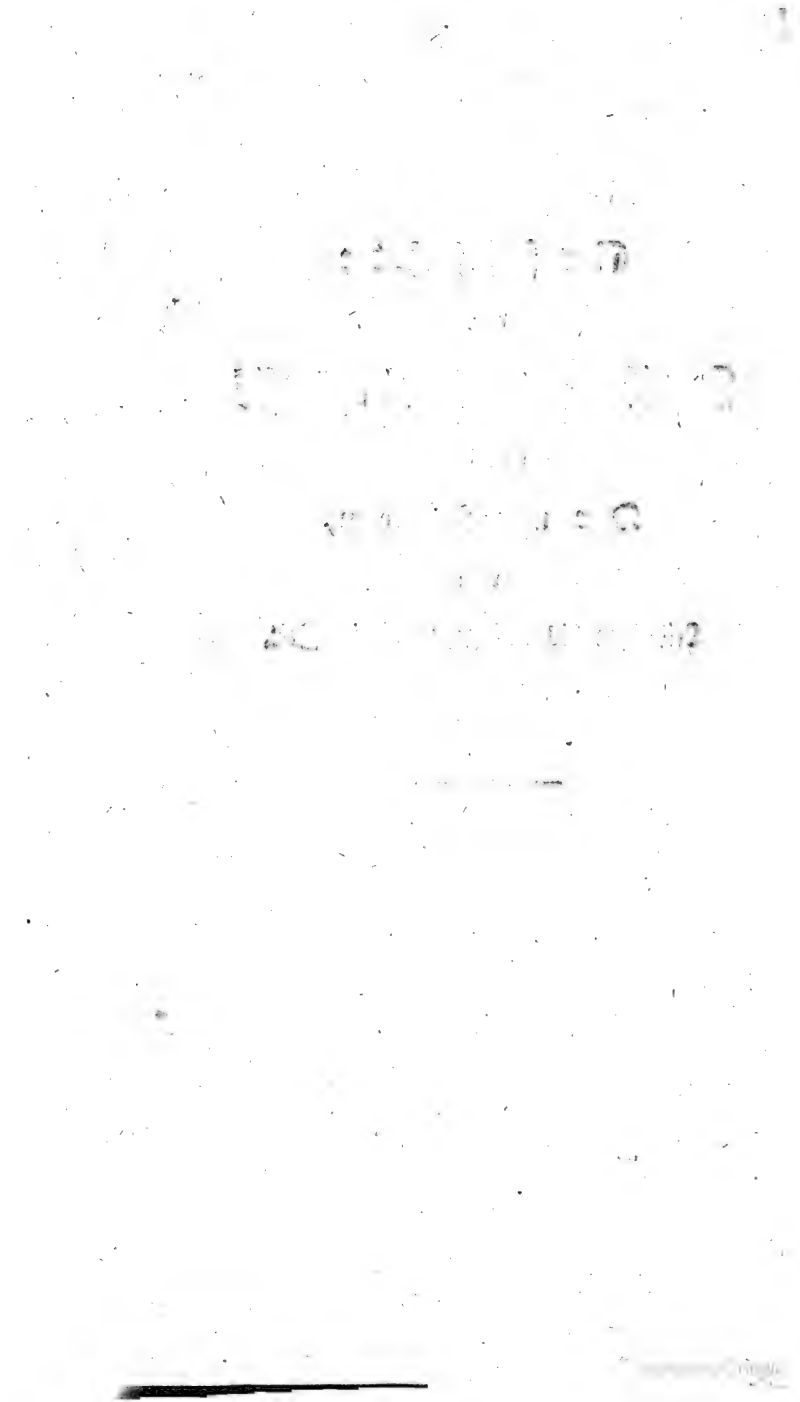
Logik und Metaphysik

bep ben

Deutschen,

son

Leibnisen bis auf gegenwärtige Zett.



## Erster Zeitraum,

Won Leibnigens Zeit bis auf Wolfs Tod.

## Erfter Abschnitt.

Leibnit — seine philosophischen Streitigkeitn —

Schon damals, als Deutschland Cartesens Gottsried Philosophie, und mit ihr die erste Verbesserung Wilhelm Dieser Wissenschaft, unbenut ließ, wuchs Leib. Leibnig.

nitz zum eigentlichen Auftlarer derselben heran. Er war der Sohn eines verdienstvollen Profess sors zu Leipzig, Friedrich Leibnitzens, und das selbst den 23ten Junii 1646 gebohren. In seiner frühesten Jugend entwickelte sich sein grosses Genie, so daß oft seine Lehrer in der Nieselai Schule, wohin ihn seine Mutter nach ihres Mannes Tode schickte, über den Fleiß 1652. desselben, und über die Leichtigkeit, mit welcher

er alles auffaßte, in Erstaunen geriethen. Er selbst fagt, daß er einstmahls in einem Tage breybundert Lateinische Werse gemacht habe, ohne fich eine einzige Elifion zu erlauben. nicht hinlanglich durch den Unterricht ber Schule genahrt, benutte er in feinen erften Junglinge. jahren die ansehnliche Bibliothet, die ihm fein Water hinterlaffen hatte, und las nicht nur jedes Buch, fondern er ftudirte fie alle, Juriften und Theologen, die Philosophen wie die Mathematifer mit Geschmack und Forschunges geist. Ja, auch bamahle, ale er schon den atas demischen Vorlesungen beywohnen konnte, war 1661, der feurige Jungling nicht fähig, sich an Eine Wiffenschaft du fesseln, betrieb baher alle, und wurde, burch einen burchbringenden Berftand und durch ein gluckliches Gebachtniß begunstigt, bald in jeder gum Gelehrten.

Von Leipzig, wo der Philosoph, Jacob Thomasius, einer seiner Lehrer gewesen war, dem er eine Menge seiner Kenntnisse verdankte, und ihm dasür ståts mit warmer Freundschaft sohnte, ging er nach Jena, wo ihn der bekannt 1662. te Mathematiker Erhard Weigel durch seine Vergleichungen des Aristoteles und der neuern Philosophie vorzüglich an sich zog, und seinem Geschmacke an der Philosophie und Mathematik Itahrung gab, ohne daß Leibniß, wie viele andere, ein bloßer Nachbeter dieses Lehrers

wurde. Denn er forschte unaushörlich nach Währheit, und irrete, selbst als er wieder nach Leipzig zurück gekehrt war, \*) oft Tage lang im 1663. Walde umher, vertiest im Nachdenken über die Werke der griechischen Weisen. Hier war es, wo sich zuerst sein philosophischer Geist bildete; kier, wo er bald den Plato und Aristoteles mit den Scholastikern verglich, bald Cartesens Meis mungen prüsete, bald den Streit des Aristoteles mit dem Demokrit untersuchte, und schon in früher Jugend seine philosophischen Ideen ausstätzte.

Doch alle seine Gelehrsamkeit, die er viels mahls offentlich durch Vertheidigung mehrerer Abhandlungen gezeigt hatte, und mit welcher er schon manchen Doctor von siedzig Jahren überstraf, war nicht im Stande, ihn zur Doctors Würde zu verhelfen, weil man vorgab, daß er zu derselben zu jung sey: denn er war damahls noch nicht zwanzig Jahr alt. Voll Gefühlt seiner Stärke verließ er daher Leipzig, und wens dete sich nach Altdorf, wo man nicht so bedenks lich war, und sie ihm willig ertheilte.

Bald hierauf wurde er mit dem Freyherrn von Boineburg bekannt, der ein großer

<sup>\*)</sup> Ludovici Sift. ber Leibnig, Phil. I. 5. 29: f. Leibnitii opp. VI, 1, p. 253.

Freund ber Gelehrten, und bazumahl in Maing Minister war. Durch biefen erhielt er bie Stels 1670. le eines Mainzischen Raths.

Es liegt außer meinem Zwede, viel von 1672 - 1676. feinen Reisen nach England, Frankreich, und ben Mieberlanden ju fagen. Geine Unftellung als Bibliothekar in Bolfenbuttel, feine philos logischen Arbeiten, feine Berbienfte um die Theologie und Rechtsgelahrtheit muß ich hier une berührt laffen. Ja, auch feine hiftorischen Werte wollen wir hier übergehen, ob er fich gleich um bie Geschichte" bes Sauses Braunschweig, um 1687 - 1690. derentwillen er eine Reise nach Italien that, besonders verdient gemacht hat. Gelbst was er ber Mathematit gewesen, bleibt hier unbemertt, ba es auch ohnehin bekannt ift, daß wenigstens bas feste Land von Europa ihm die Rechnung bes Unenblichen verbankt \*). Mur als Philos foph im engften Berftande tritt er hier auf. und schon als dieser ist er unsterblich.

Leibnit gibt golius Anti-

Abgerechnet einige philosophische Differtas des M Ni tionen, war sein erstes philosophisches Werk die barbarum herausgabe der Abhandlung des Marius nie perausi670. folius de veris principiis et vera rafione philosophandi contra pseudophilosophos. Die

> \*) Käfiners Vorrebe zu Raspens Sammlung ber nachgelaffenen Goriften Leibnigens.

-131-1/4

ses Buch, welches zuerst 1553 in Parma hers aus gekommen war, lag in Vergessenheit. Viele leicht war es auch, was in senem Jahrhunderte so schwer nicht seyn mochte, unterdrückt worden; weil in demselben mit ungezähmter Freyheit; aber mit vielem Scharffinne, der Vater Arte stoteles, die scholastische Philosophie, ja sogar der heilige Thomas von Aquino angegrissen waren. Leibnitz, dem es Boineburg ges geben hatte, zog es aus dieser Finsterniß serz vor, indem er es mit wahrem philosophischen Seiste bearbeitete, und mit Anmerkungen, mit einer Abhandlung über den philosophischen Stil und einem Briese an Jacob Thomas sius herausgab.\*)

et ift bies Buch zwenmahl aufgelegt worden?

zum erstenmahle 1670 unter dem oben anger
führten Litel: zum andernmahle 1674 mit
dem Litel: Marii Nizolii Antibarbarus
philosophicus in LL. IV. Die Zueignungs,
schrift an den Frenherrn von Boineburg, die
bengedruckten Abhandlungen und Briefe sins
den sich, so wie die Stelle des Certes, wozu
Leibnit Anmerkungen gemacht hat, nebst diesen
in III. B. opp. Leibnit. p. 7—78; auch
sind mehr hierher gehörige Briefe, welche
Leibnit mit Chomasus gewechselt, hat, dem
3. B. der Kortholtischen Sammlung der Leibe
missischen Briefe ad divers. bengefügt.

Er lobte die Frenheit feines Schriftstellers, und tabelte fein Betragen gegen ben Ariftoteles, bem man die Fehler der Scholastifer nicht auf burben muffe. Er zeigte die Berbienfte ber Ges lehrten jener finftern Beiten, und ben Scharfe finn der Schulphilosophen, und ftellte bas Une recht dar, die Lehrgebaude der Allten einzureiffen, an fatt fie von ihren Fehlern zu befregen. Bes fonders aber entwickelte er den Dachtheil, ber für alle Wiffenschaften entstehen mußte, wenn der Werth der Allgemeinbegriffe fo fehr herabge. fest murbe, bag man fie nur fur Sammlungen ber Individuen erklarte, (welcher Meinung Die zolius zugethan war), lindem man afedann alle vollkommene allgemeine Gage und mit ihnen alle strenge Beweise, in unvollständige In: ductionen verwandele, und alle eigentliche Bif. fenfchaft vernichte.

Leibnigens Meditt. de cognit. ver, et ideis. 1684.

Noch mehr Verdienst um die Philosopie erwarben ihm seine Meditationes de cognitione, veritate et ideis, welche zuerst in des Actis eruditorum erschienen. Die Unbestimmtheit, in welcher Des Cartes diese Materien gelassen hatte, gaben die Versanlassung zu dieser kleinen Schrift, in welcher er nicht nur die bekannte Eintheilung der Ideen nach ihrem sormellen Unterschiede in dunkle und

<sup>1)</sup> Leibn. opp. tom. II. part. 1, p. 14.

flare, diese in beutliche, verworrene, u. f. w. \*) so wie in die anschauenden und symbolischen, beutlich vortrug und genau bestimmte; sonbern auch bewieß, wie nothwendig es sey, nicht bloß ben Nominal . Erklärungen stehen zu bleiben, sondern vorzüglich bie Möglichkeit des Gegen. standes zu untersuchen, um sich vor ungultigen Schlussen zu bewahren. Uebrigens wollte er hier nicht entscheiben, ob ber Mensch fahig sen, seine Begriffe bis auf die ursprünglichen Mog. lichteiten (possibilia prima) oder gang unaufidelichen Begriffe gu zergliebern. zeigte aber ben Digbrauch bes Carrestanischen Grundsates, dasjenige als wahr anzunehmen, was wir und flar und deutlich vorstellen; wie auch, daß es alsbann ein unnuges Axiom fen, wenn keine Merkmahle des Klaren und Deuts lichen angegeben wurden, indem die Wahrheit ber Urtheile fich nicht baraus erkennen laffe. Um aber zur Erkenntniß ber Wahrheit zu gelaus gen, muffe man ben Mathematitern folgen, unb nichts für mahr annehmen, als was genaue Ers fahrungen lehrten, und was aus nothwendigen Pramiffen burch richtige Ochluffe abgeleitet ma. Much wendete er sich zu ber bamahls bere.

Dalerius Magnus hat in seiner philofophia quadripartita diese Eintheilung zus erft vorgetragen.

sonders wichtigen Frage: ob wir alle Dinge nur in Gott sehen? und sagte, wie wir auf jeden Fall gewisse eigenthümliche Ideen hätten, die nicht Bilder, sondern Wirkungen unsers Ges muths wären, in welchem sie, ehe wir sie und vorstellten, verborgen lägen, wie im rohen Warmor die Figur des Herkules.

De primae philosophiae emendatione 1694.

Jehen Jahre nachher bereicherte er bie Ontologie besonders durch die bessere Bestims mung des Begriffs einer Substanz. Denn er bemertte, daß dieser eigentlich eine Kraft anzeige, welche von dem bloßen Vermögen verschieden wäre, indem ihr ein stätes Streben nach Wirstungen zukomme, die sie durch sich selbst hervors brächte, so bald nur dus Hinderniß gehoben würde. \*)

Leibnig trägt die Monaden, Lehre und vorherbes stimmte Harmonie vor. 1695.

Allein alle diese Schriften konnten nicht jene Aufmerksamkeit der Philosophen erregen, welche seine Monaden . Lehre und vorher besstimmte Harmonie bewirkte, die er zuerst in seis nem Systeme nouveau de la Nature et de la Communication des Substances dem Pus

\*) Opp. omn. T. II. part. I. p. 18. Diese fleine Schrift wurde zuerst in die Acta eruditor. eingerückt.

blicum vorlegte, hernach aber durch verschiedene Schriften erläuterte. \*)

Mehrere Jahre vor der öffentlichen Be. kanntmachung war er auf diese Hypothese vers fallen, und hatte sie vielen Gelehrten mitges theilt, \*\*) deren Beyfall ihn zur Herausgabe angereizt hatte.

Denn beständig hatte er, wie er selbst sagt, über die Philosophie gedacht und ges glaubt, daß sie durch beutliche Demonstrationen zu strenger Sewißheit zu erheben sey. Er hatte in seiner Jugend die scholastische Philosophie stue dirt; bald aber zogen ihn die Mathematiter und die neuern Schriftsteller von derselben ab, deren Erklärungsart der Natur aus mechanischen Principien ihn bezauberte.

Als er aber über die Mechanik mehr nache bachte, bemerkte er die Unmöglichkeit, aus einer

Darstellung seines Systems enthalten die im Recueil de Des Maizeaux eingerückten Principes de la Nature et de la Grace fondés en Raison l. c. p. 32.

<sup>\*)</sup> L. c. p. 46. sq. in einem Briefe an Ars nand Doctor ber Gorbonne, ben 23 Map 1690.

bloß ausgebehnten Materie etwas hinlänglich zu erklären, ohne den Begriff der Kraft mit ans zuwenden; wie ihm denn auch die Meynung, daß die Thiere bloße Maschinen seyen, (welche damahls gemein war), der Ordnung der Natur zuwider vorkam.

Raum hatte er das Joh des Aristoteles abgeschüttelt, als er auf den leeren Kaum und die Atomen versiel, welche Meynung er wieder verließ, da er bedachte, daß sich in der Masterie nicht der Grund zu wahren Einheiten sinden lasse, und doch wahre Einheiten wirklich sehn müßten, weil nur sie eine wahre Menge ausmachen könnten.

Er kehrte daher zu den substantialen Forsmen zurück, und erkannte sie ihrer Natur nach für Kräfte. Hier versiel er auf den Gedanken, daß sie allesammt Vorstellungskräfte oder seelens artige Wesen seyen, vermuthlich, weil er eins sahe, daß sie, als untörperliche Dinge, nicht Körperkräfte seyn könnten, und nur diese und Vorstellungskräfte ihm gedenkbar waren. Als wirklich einfach mußte er sie auch als untheilbar denken; er mußte erkennen, daß ihr Entstehen nur durch eine Schöpfung, ihr Untergang nur durch eine Vernichtung möglich ist, und daß sie mit der Welt geschaffen werden, und mit ihr bestehen; zugleich aber auch bemerken, daß sie

dem Grade nach unter einander verschieden find. Die Beobachtungen eines Swammerbamm, Malpighi und Loewenhoet unterftügten feine Meberzeugung von der Unwahrheit einer Sees lenwanderung, und veranlagten in ihm ben Gebanten, wie basjenige nur Entwickelung einer organisirten Substang sey, was wir für Erzeugung Von hieraus wurde er auf die Idee geführt, bag nur eine Bertleinerung, tein eie gentlicher Untergang einer organisirten Maschine eristirte, und brachte auf diese Art die Lehre von der Fortdauer der Thierseelen wieder empor. Er lehrte ferner, bag die vernünftigen Geelen. welche sich nach viel hohern Gesegen, andern Ginheiten richteten, burch alle Berang berungen der Materie ihrer moralischen Gigens Schaften nicht beraubt wurden, und beg jede gu einem folden Grade von Gluckfeligkeit bestimmt fen, wie ihn die gottliche Beisheit ben der Bers binbung ber Welt zulaffen tonnte.

Run war er von dem Daseyn einfacher Substanzen überzeugt, sahe aber ein, daß sie nicht durch physischen Einfluß in einander wirken könnten, und wußte also ihre Gemeinschaft nicht zu erklären; denn er fand, daß Des Cartes zwar sene Unmöglichkeit eingesehen, aber sogleich einen Deum ex machina herbey gerufen, und zu einem Wunder seine Zustucht genommen hatzte. So kam er nach und nach auf den Gedanz

ken, Gott habe jede wirkliche Einheit so geschaf, sen, daß in ihr alles durch ihre eigene Sponstaneität entstehe, jedoch nach einer genauen Uesbereinstimmung mit den äußern Dingen. Da mun jede Substanz das Weltall nach ihrer eignen Art und nach einem gewissen Gesichtspunkte vorsstelle; die Vorstellungen der äußern Objecte aber in ihr so entstünden, wie diese in der Welt zur Wirklichkeit gelangeten: so sen in der Welt eine solche Harmonie, als ob alle Substanzen in einander wirkten. \*)

Und da überdieß die organisirte Masse, darin der Gesichtspunct der Seele sen, naher als die übrigen Substanzen vorgestellt werde; diese aber ihren Gesehen gemäß vollkommen mit der Seele übereinstimme: so entstehe dadurch dasjenige, was man die Vereinigung des Leibes mit der Seele nennt. \*\*)

Dendelssohn in f. philosoph. Schriften I. S.
199. glaubt, daß Leibnig durch den Spinoza (Ethic. III. Th. 2.) auf seine vorher bes stimmte Harmonie geführt worden seyn könne. Allein ben der großen Aufrichtigkeit, mit welcher Leibnig gewöhnlich seine Quellen ans geigt, läßt es sich nicht denken, daß er hier seiner liebsten Lugend ungetren gewesen sen, so daß demnach alle Wahrscheinlichkeit dieser Behauptung wegfällt.

erst (v. Bilfinger de harmon. praestab.

Das Neue und Eigenthümliche dieser Eretlärung eines so interessanten Gegenstandes mußte allerdings die Aufmerksamkeit der philos sophischen Welt auf sich ziehen, aber auch zus gleich Selegenheit zu manchem gelehrten Streite geben. Denn obgleich dem ruhigen Denker die Wahrheiten desselben einleuchteten, und die Schönheiten des Systems ihn zum Beyfall hinsrissen: so war doch die Abweichung von der gesmeinen Vorstellungsart, indem es ganz vom Sinnlichen befrayet war, Ursache genug, daß ein großer Theil der Philosophen es nicht zu fassen vermochten und verwarfen.

Der erste, mit welchem Leibnit deshalb in Leibnitens Streit gerieth, war der Abbe' Fouch er zu Streitigkeis ten über die Dijon, dem er seine Gedanken lange vor der prastabilirs dffentlichen Herausgabe derselben vorgelegt, und te Harmos mit ihm Briefe über diese Gegenstände gewech, Abbe' Fousselt hatte. Foucher ließ jetzt eine Untwort auf der 1695. das Systeme nouveau in das lournal des Savans einrücken, welche eine Widerlegung der Monaden : Lehre und vorher bestimmten Harmos mie enthalten sollte. \*) Seine Abhandlung ber

<sup>6. 122.)</sup> in bom Systeme nouveau de la Nature por Opp. o. Tom. II. part. I. P. 49.

<sup>-)</sup> Leibnit. Opp. II. 1, p. 102.

weist, wie wenig er in den Ginn des Leibnigis ichen Syftems eingedrungen war. Denn er gefand bas Daseyn ber Ginheiten gu, indem es eine Bielheit gebe; bachte aber die Leibnisischen Einheiten durch bie Behauptung zu widerlegen, dag teine Puntte ohne Theile wirtlich feyn tonnten, weil es feine Linie ohne Breite, teine Slache ohne Dide gebe. Er glaubte, Leibnis verftunde unter ben substantiellen Formen bie Einheit eines Zusammengesetten — eines Thiers einer Uhr, und legte ihnen ein inneres Princip ber Individuation bey; auch begriff er nicht, warum ben Thieren ein Empfindungsvermogen zugeschrieben werde, bas ber Substanz nach (fubstantiellement) von bem des Menschen verschieden mare, weil er mennte, es schloffe Leibnig biefes aus bem organischen Bau berfels ben: ja er hielt die Meynung ber Cartesianer fur gewiß, daß wenn die Thiere Empfindung hatten, man ihnen auch bie Bernunft zugesteben muffe. Die Doglichkeit der vorherbestimmten Harmonie fahe er zwar wohl ein, verwarf fie aber, weil er glaubte, es maren bie Rorper ben ihr unnothig, und auch Gott unanståndig, sie zu schaffen, um ihm zur Regel ben Bestimmung ber Ibeen , Reihen ber Geele ju bienen; benn er tonne ja mit ben Borftellungen ber Geele zufrieden fenn, die boch ohne Uebereinstimmung mit den Korpern zur Wirtlichteit fommen wars

den. Man sahe es auch dieser Meynung an, daß Leibnitz sie bloß erdacht habe, um gewisse Lieblings. Ibeen zu retten, da ihm ein anderer Weg offen gestanden habe. Denn da sowohl materielle als geistige Wesen Wirkungen hervor zu bringen vermöchten; keine Wirkung aber ohne Zurückwirkung sey, und die stärkere die schwächere überwinde: so begreiffe man daraus die Möglichkeit der Bewegung der Körper durch einen Geist.

Leibnitz erkannte ben Werth biefer Gins wurfe, und behandelte sie als eine Unleitung zu schärferer Untersuchung ber Sache selbst. Das her gab er feine erfte Erlauterung in mehr ges nanntem Journale heraus. Er sagt barin, er erklare nicht die Urfache ber Ausbehnung, sondern die Ausbehnung selbst durch die einfag den Substanzen: er setze nicht in die organische Bildung der Thiere ihre Empfindungstraft, und febe keinesweges ein, wie fich aus bem Daseyn ber lettern auch das Daseyn ber Bere nunft folgern laffe. Seine Lehre von der hars monie grunde sich auf die von einfachen Gubs Stanzen, von benen teine einzige unnuge fey, indem jede etwas zum gottlichen Entwurfe bene truge, und die Uebereinstimmung felbst eine vors tressliche Sache sen. Man könne übrigens sax gen, es wirte eine Substanz in Die andere, wenn man es fo verftehe, daß fich in einer bie Urfache ber Beranderung nach ben Gefeten ber Uebereinstimmung fande \*).

Streit mit mine und Lamp. 1699.

Eben fo unbedeutend waren bie Ginwen-P. Tournes bungen bes P. Franz Lamp und P. Cours mine gegen bie vorherhestimmte Barmonie. Ersterer verwarf dieselbe vorzüglich dieserwegen, weil die Gecle in ihren Empfindungen nicht fren bliebe, Die Sypothese felbst aber nicht ges nug von' ber Cartefischen verschieben, und Gott unanftanbig mare, ba bie Geele ben ihren Mus ichweifungen nur ber gottlichen Borichrift folgen Endlich verneinte er bie Doglichteit murbe. eines fo tunfflichen Avtomats, bas ohne Bernunft, wie ber Denich mit Bernunft, handeln tonne, und fprach, wie bie meiften Cartefianer, ben Ges schöpfen alle thatige Kraft ab \*\*). Tournes mine glaubte fich durch bie Erfahrung von einem physischen Ginfluffe überzeugt zu haben, und feste ber harmonie entgegen, daß aus

<sup>1)</sup> Heber biefe Streitigfeiten perbient Bilfinger 1. c- f. 122-134. gelefen ju werben.

Lamy de la Connoissance de Soi-même Tom. II. p. 325, 343. Leibnit. Opp. T. II. P. I. p. 97.

bloger Uebereinstimmung keine Bereinigung ents

Dem erstern antwortete Leibnitz selbst, und 1709. wies die Schwäche dieser Einwürfe: besonders aber entwickelte er den wichtigen Unterschied zwischen dem Natürlichen und Nothwendigen, zwischen physischer und moralischer Nothwendige keit, ob er sich gleich dieser Benennungen nicht bediente \*\*).

Was aber Leibnis wohl denken mochte, mit Peter als der berühmte Bayle mit seinen Zweifeln Bayle auftrat \*\*\*), und mit Setzung derselben die Wöglichkeit nicht begreifen konnte, wie ein Hund nach der Freude Schmerz empfinden könne, selbst wenn er allein in der Welt wäre, da doch kein Philosoph vor Leibnisen eine so genaue Uebereinstimmung der Substanzen, einen so

Tournal de Trevoux 1703.

Opp. o. T. II. p. 97. Diese Antwort wurde in das Supplement du Iournal des Savans Iunii 1709 eingerückt. Gegen ben P. Lournemine studet sich in Leibnizens Schriften feine Antwort, wahrscheinlich ist sie persohren gegangen: einige Bewerkungen aber die hieher gehören v. Epp. ad diu. Tom. IV. 366. 369.

beym Artifel Rosarius.

strengen Weltzusammenhang gelehrt hatte als er? Der wichtigste aller Baylischen Gründe war phnstreitig der, daß in einem einfachen Dinge tein Grund einer Veränderung zu finden sey, und es daher für sich stäts einförmig han, deln musse.

Leibnis, welcher Baylens Zweifel bald auf. lößte \*) fand biesen Ginwurf eines Bayle wurs dig, weshalb er ihn auch vorzüglich auseinans der sette, indem er den wahren Unterschied ans zwischen Sandeln nach einerlen Gefete, was jeder Substanz eigen fen, und zwischen einer einzigen Urt handlung, die ber Seele nicht zufommen muffe. Denn jede vorher gehende Perception habe nach bestimmten Ges fegen Einfluß auf die folgenden, wie ben ber Bewegung eine Bewegung auf die andere. Perceptionen, welche fich benfammen in einer. Geele finden, umfaßten eine unenbliche Denge perschiedener uns aber ununterscheibbarer Ems pfindungen, melde fich in ber Folge entwickelten, und die große Berschiedenheit unserer Borftele lungen begreifflich machten.

Diese Antwort ließ Leibnit in die histoire des Ouvrages des Savans Iul. 1698.

Es ist fast nicht einzusehen, wie ein so seiner Kopf, als Baple, Leibnigen noch nicht verstand, und ohngeachtet er die Vorzüge der Harmonie einsahe, darum ihre Möglichkeit in Zweisel zog, weil er meynte, sie übersteige die göttliche Allmacht, indem Gott kein Schiff hervorbringen könnte, das ohne Leitung sicher in den bestimmten Hasen einliese \*). Wahrlich, mancher unserer Philosophen, der lange noch kein Leibniß ist, dürfte es unter seiner Würde halten, dergleichen Einwürse zu zergliedern; das hingegen Leibnitz ihren Ungrund auf die be: 1712. scheidenste Weise darstellte \*\*).

Heranlassung zu mehrerer Aufklarung der vorher forbert eine bestimmten Harmonie gegeben; so war dieser von der Bortheil doch nicht der größte, den es bewirkte. Gute Gots Denn durch seine Zweifel gegen die Gute Nebel und Gottes, und die menschliche Freyheit durch seis der Freys nen angegebenen Widerstreit zwischen Glauben beit. und Bernunft, welche letztere er, vielleicht aus Furcht vor der Geistlichkeit, gar dem erstern unterwarf, und überhaupt durch die Verwir, rung, die er in diese Materien brachte, before

<sup>\*)</sup> Dictionnaire, sec. Edition de anno 1701. Artic. Rorarius.

Leibnit. 1. c. p. so. Erst nach Baylens Tode erschienen diese Antworten,

berte er bie Berichtigung biefer wichtigen Theile der Philosophie.

Schwierig = Lebre vom nebel.

Jederman, ber einigermaßen über biefe feiten in ber Gegenstände gebacht hat, wird die Schwierige teiten mehr ober weniger gefunden haben. bie hier miteinander verknüpft find. Es werden ihm die Fragen aufgestoßen feyn: Boher bas Uebel ber Welt', wenn fie das Wert einer gittis gen und allmächtigen Gottheit ift? Woher bie Bergehungen ber Menschen? Marum Strafen für fie, denen jene das Daseyn und eine nature liche Schwäche gegeben, von benen fie weiß, daß fie fehlen wetben, ja, die sogar unvermögend find, ben gottlichen Absichten zu widerstreßen?

Wergebliche aufzulbsen.

Diese Wiberspruche zu heben, hatten sich bes Wersuche sie sonders die Theologen viel Muhe gegeben, weil sie großen Ginfluß in das driftliche Religions, Gys ftem haben. Allein anstatt aufzuklaren, hatten fie verwirrt; anftatt bem menschlichen Bergen Ruhe zu geben, hatten fie es noch mehr geange ftet, hatten ungluckliche Lehren vom Falle und Berberben bes Menschen, von der gottlichen Frenheit; von den gottlichen Majestats , Reche ten und beren Beleidigung unter ber gangen Christenheit verbreitet. Getreu bem S. Mus guftin, hielten fie fur bas Uebel die Gunde und ihre Folgen, und gahlten zu lettern auch Die Unvollkommenheiten ber unbelebten Ratur.

Die Theolos gen folgen bem D. Mus guftin.

Die Ursache der Eunde sollte ein Teufel seyn, welcher den ersten Menschen, so volltommen er auch ursprünglich gewesen, in sein natürlisches Werderben gestürzt habe, welches nun auf das ganze menschliche Geschlecht fortgeerbt sey. Der Mensch sollte nun die Gottheit beleidigen, wenn er ihre Gesezze, die sie nicht um des Wohls ihrer Geschöpfe, sondern aus blosser Willstühr und als Folge ihrer Majestäts, Nechte gesgeben, übertrote, und sich dadurch ihren Zorn und eine ewige schreckliche Strafe zuziehen, ins dem ihn Sort den Teufeln übergeben werde.

Da aber nach dieser Lehre ber Gatan selbst ein Geschöpf Gottes war, welcher ihn doch fehr schwach erschaffen haben mußte, um in eis nem fo hohen Grade verberben gu tonnen; ba ihm gleichwohl Gott eine fo große Dacht ließ, daß er selbst der gottlichen Absicht zuwider seine schone Schopfung verunstalten, und Unheil über fie verbreiten tonnte; ja da Gott fogar biefem fo möchtigen Geifte ben erften Menfchen Preis gegeben hatte, welcher, ben aller anerschaffenen Wollkommenheit, doch sehr unvollkommen gewes fen fenn mußte, um der Verführung nicht wider. fteben ju tonnen: fo fahrte biefes Guftem, wels ches noch schwächer als das der Manichaer ift, allenthalben auf Widerspruche, und auf Gott entehrende Borftellungen. Gott wurde nicht als der Water der ABelt, sondern als ein tyrans

nischer herricher gebacht, ber nicht vernunftis gen Gefeten gemäß, fondern nach blindem Bile Ien besiehlt, und alles ohne Absicht straft, was feine willtuhrlichen Gefege übertritt. Ja Gott war dieser Meynung nach mehr als jeder welts liche Tyrann, indem er erft ben Menfchen fo machte, daß ihm Bergehungen möglich waren, bann ihn in Lagen verfeste, in benen bie gotte lichen Befehle außerst schwer zu halten feyn mußten, und fogar von aller Ewigfeit die Bers gehungen voraus fahe, ohne fle zu verhindern. Dennoch ftrafte er fle mit unaussprechlicher ewiger Qual.

gleichzültige

Um aus diesem Labyrinthe zu kommen, nimmt eine wurde von vielen, und felbst von Des Cars Frepheit an, tes eine vollig gleichgultige Freyheit im Mens ichen voraus gesett, so daß er oft gang ohne Grunde handeln follte. Aber die Folgen dies fer Lehre führten immer tiefer in die Irrgange Denn obgleich vor Leibnitzen nies hinein. mand ben Gag bes zureichenden Grundes in feiner gangen Starte vorgetragen hatte: fo lag er boch jederzeit in ber menschlichen Bernunft verborgen, bie ftats noch Grunden fragt, ohne Grunde feine Ueberzeugung, teine Ruhe findet, und folglich von feiner gleichgultigen Fregheit ju überzeugen, obwohl zu überreben ift. Doch felbft biefe Meberredung vermindert feine jener Schwierigkeiten, indem bas gottliche Borbers

wiffen, bie angebohrne Schwache bes Menschen, und bas Bermogen in Gott, bie Berbrechen gu hintertreiben, immer blieben. hierzu tam noch, daß alle Morglitat ber Sandlungen aufgehoben wurde, da ihnen jene Freyheit den Berth des Grundes entzog.

Andere hatten auf ber entgegen gefetten Seite ausgeschweift, und waren auf eine un verfallen bedingte ober boch gant physische Mothwendigkeit blinde Nothe verfallen, nach welcher entweder jede handlung, wendigfeit. auch ohne Rucksicht auf die Umstände, die sie bestimmen, gefchehen follte, ober wenigstens tei. nen Vorjug vor bem Spiele einer Maschine hatte. So wurde ber faule Trugschluß veran: taßt, ein Schicksal angenommen, wie man fagt. pigrum. Daß Mahomed es gelehrt haben foll, der gefun: den Bernunft widersprochen, und ber Sittlichs teit ihre Stuße geraubt.

Mile biefe Biberfpruche hatte Bayle in feinem historisch , fritischen Worterbuche gesam, melt, und mit vielem Scharffinne gegen einan-Der gestellt, um auch daraus seine Lieblings , Dictionare Soce zu erharten, daß bie menschliche Bernunft Leibnigens mobl fahig fen, etwas zu bestreiten, aber nicht Theodice. ju beweisen, meswegen man fie dem Glauben unterwerfen muffe. Die Eleganz, mit welcher Diefer Ochriffteller feine oft feichten Gebanten

Banlens

vorzutragen wußte, der herrschende Geschmack an der Sprache feiner Mation, und das Ins teresse ber Sache selbst, (welches er auch Ges genftanben, benen es an fich mangelte, bennoch ju geben vermochte), verschafften ihm auch in Deutschland Leser genug, auf welche vorzüglich biese Materie starten Einbruck machte. Gie allein war fahig, Bergen und Vernunft zu ems poren, zumahl ba fie nicht leicht grundlich bes urtheilt werden konnte, indem fie noch gar nicht auseinander gefest war, fondern in größter Berwirrung ba lag. Sie hatte bas fanfte Gemuth ber Koniginn Sophia Charlotte von, Preugen erichuttert, einer gurftinn, welche bie Wiffenschaften und besonders die Philosophie liebte, und beswegen Unterhaltungen mit Leib. nigen dem leeren Geschwäße ber Soflinge vor-Er war ber Mann, ber Baylens Zweis 30g. fel beurtheilen tonnte, er, der diefe Gegenftande Jahre lang mit feinem Tieffinne burchbacht, und alle dahin gehörige Schriften gelesen hatte. Fruhzeitig hatte er fich bie Ochwierigkeiten auf. geloft, und war baber fabig, ber Roniginn die Trugschluffe des Bayle zu entwickeln, und fie auf feine Ideen zu leiten. Diefe fanden ihren Beyfall, und fie ermunterte Leibnigen, in einer eignen Schrift feine Gebanten ber Welt vorzus legen, was schon mehrere seiner Freunde ge. wünscht hatten. Leibnitz, ber die Wichtige teit eines folchen Berts, und in fich die Rraft

Leibnigens

es auszuführen erfannte, war geneigt bazu: allein viel hindernisse, und besonders der Tod der Roniginn verzögerten die Ausführung deffels Endlich aber entschloß er sich abermahls, daffelbe zu unternehmen, ba er ohnedies wieder mit Baylen ben Gelegenheit des Strette über 1706i Die plastifden Raturen sich einlassen mußte. Aber noch vor der Herausgabe deffelben ftarb Banle, und wurde wenigstens ber unangenehi men Empfindung überhoben, fein Gebaude fale len gu feben. ...

Dieg war bie Beranlaffung zu Leibnite sens berühmter Theodice'e, welche nun nach Theobicee. lauger Erwartung erschien, diese aber Abertraf, 1710. indem sie das Uebel und die menschliche Frenheit von einer folden Geite zeigte, von welcher fie noch tein Philosoph erblickt hatte. Der elgente lichen Theodicee ließ er eine Abhandlung von der Uebereinstimmung des Glaubens mit der Bernunft vorangehen: \*) well Bable vorzüglich bahin getrachtet hatte, benbe mit einander zu entzwegen, vielleicht auch biefermegen, weil er befürchten mußte, Die Theolog gen mochten ihn mit ihrem Glauben überfchrene en . Da fie bamahle gewohnt waren, biefen ben Mernunft entgegen zu fegen, Leibnit aber gegen

D 2

Dpp. o. T. I. 60-116,

hergebrachte Lehren der Kirche zu streiten hatte, welche zu seiner Zeit für Glaubens. Artikel galten. Er war also genothigt, den Glauben in seine Schranken zu weisen.

Abbans blung von Nebereins fimmung des Glaus bens mit ber Vers nunft.

Er fest in ber Abhandlung ben gang und truglichen Gat voraus, daß zwen Mahrheiten fich nicht wibersprechen tonnen, und folgert baraus, daß zwischen den Gegenstanden des Glaw bens, als geoffenbarten Wahrheiten, und benen ber Bernunft, welche ein Busammenhang ber Bahrheiten waren, die ber menschliche Berftand naturlicher Beife ertenne, fein Biberfpruch Statt finden durfe. Es fen aber ein Unterschied zwie ichen ben Bahrheiten, beren Gegentheil ichleche terbings unmöglich, und ben positiven, beren Nothwendigkeit nur auf ber Bedingung der einmahl von Gott gewählten Ordnung der Ratur beruhe, und welche also durch ein Wunder von Gott aufgehoben werden tonnten. Den erftern tonne fein Glaube widerftreiten, feine geoffenbarte Bahrheit widerfprechen, und beyde vermöchten also nichts gegen eine richtige Des Ware baher ein eigentlicher Wis monstration. berftreit zwischen theologischen und philosophiichen Gagen: fo tonne er nur Dinge betreffen, denen eine physische oder moralische Rothwens digteit zutomme, welche Gott burch Mufhebung ihrer Bedingung selbst aufheben tonne. Dieje, nigen, welche zwischen ber Theologie und Phis

losophie einen Widerspruch zugeständen, verwir. reten die Begriffe von Ertlaren und Begreiffen, von Beweisen und Bertheidigen. Geheimniffe ließen sich erklaren, aber nicht begreiffen; sie waren zwar a priori nicht erweislich, aber fie mußten fich vertheidigen laffen. Hus Diesen Pramiffen widerlegte er bie Gage des Bayle und der Gegner der Bernunft, verbreitete fich über alles, mas zu dieser Materie gehörte, und sicherte bem menschlichen Verstande seine heilie gen Rechte. Bugleich lehrte er aber, daß nicht jederman nothig habe, theologische Gage ju untersuchen, und bag Menschen, beren Berhalte nisse eine folche Untersuchung nicht erlaubten, sich am Glauben begnügen mußten.

Mit sicherm Tritte ging er nun zur Thes Eigentliche phicee, \*) und bewies zuerst a priori, daß, Theodicee. da Gott der Schöpfer der Welt, und allmäch, tig, allgütig, und allweise sey, er unter der Menge der möglichsten Welten die beste gewäh. let und erschaffen habe. Würden mehrere gleich gute Welten möglich sevn; so würde er teinen Grund gehabt haben, eine vor der andern zur Wirklichteit zu bringen: und es lasse sich daher beweisen, daß selbst eine Welt ohne Uebel, wenn sie auch möglich wäre, nicht den Werth der unsern haben könnte. Das Bose entstehe

<sup>\*)</sup> L. c. p. 117-414.

aus der nothwendigen Ginfdrantung ber Cres aturen, und fen daher von ihrem Guten uns trennbar. Ferner, ba es eigentlich in einem Mangel bestehe, in dem, was die wirkende Urfache nicht thue: fo habe es im ftrengen Bere fande feine wirkliche Urfache. Diefes Uebel fen Man tonne es aber auch das metaphysische. Betrachten als phyfisches, (bie Leiben), und mos ralisches, (bie Gunden), welche lettern Arten gar nicht nothwendig, doch aber in ber Belt wegen des erftern möglich waren. Es fen aber bas größre Gute bem fleinern Uebel vorzuziehen, letteres muffe also um des erstern willen zuges laffen werben. Wenn baher bie Ginfchrankung und Berknupfung ber Dinge Uebel verurfachten ! fo mußten fie um bes größern Guten willen, von welchem fie nicht trennbar waren, gur Birte lichfeit gelangen, wiewohl in ben geringften Graden. Eben fo, wenn bas größere Gute bes Ganzen ohne einiges Uebel einzelner Theile uns möglich fey: fo wurde bas lettere nothwendig in bie beste Welt gehoren, wie jeber Zeit, wenn es bas einzige Mittel jum größern Guten mare. Redes Wesen ber Welt habe also ben höchsten Grad ber Gute und Ginchfeligkeit, ben es in Rudfiche auf feine Datur, und auf die Berbins bung mit ber gangen' Belt nur haben tonne; welche Berbinbung bie bestmöglichfte fen, nahme lich diejenige, aus welcher bas größte mögliche Mohl erwachse.

Maturlicher Beife tonnte ben Gelegens heit des moralischen Uebels die große Frage von ber Frenheit bes Menschen nicht übergangen mer-Leibnit ließ also auch sie nicht unente Bielmehr zeigte er den Grrthum in wickelt. der Behauptung einer blinden Nothwendigfeit des Schickfale, und der menschlichen Sandlungen insbesondere, und miderlegte auf der andern Seite die gleichgultige Frenheit durch den Gat des zureichenden Grundes, ben er in der Theer obicee mit aller Starte und Ausdehnung vortrug. Singegen entdedte er eine Mittelftrage zwischen Rothwendigteit und Bufall, indem er lehrte, daß der Mensch frey handle, wenn ihm in feinen Berhaltniffen mehrere entgegen gefehte. Sandlungen möglich, (nahmlich physisch mög. lich), waren, wo er also diejenige mahlte, wels. de ihm bie vortheilhafteste schiene. Biergu wurde nun allerdings ein Bestimmungsgrund ers fordert, welcher den Willen zu dieser Sandlung geneigt mache; aber biefer zwinge ben Mens, schen nicht, welcher fren sen, da er sich selbst juriChat bestimme. Jebe Begebenheit im gans zen Beltalle geschehe unter einer bedingten Dothmendigteit und Gewißheit; den fregen Sanda lungen aber tomme eine eigene Art berfelben, eine moralische Nothwendigkeit zu, welche die Moglichteit des Gegentheils nicht aufhebe, sons dern auf der Wahl des Bessern beruhe. Indem nun alle Beränderungen nur unter gewissen

Bedingungen zur Wirklichkeit gelangten, und der Mensch, der das Zukunftige nicht erkenne, seine Vernunft gebrauchen und ihr gemäß hand deln musse: so falle der faule Trugschluß von selbst weg, ja es werde die Nothwendigkeit und der Nußen der Strafen und Belohnungen, als Mittel zum Guten, begreifflich.

Uebrigens wurden Baylens Sate grund, lich geprüft und widerlegt, auch gewiesen, wie sich aus dem Leibnisischen System das We fahren Gottes gegen dergleichen Einwürse, welche meistentheils aus den Lehrsätzen der positiven Meligion gezogen waren, vertheidigen lasse. Auch wurde in einer eigenen Abhandlung \*) die Streitigkeit untersucht, welche ehedem in England wischen Hobbes und dem Bischof Bram, hall über die Frenheit entstanden war.

Das ganze Werk zeigte von der ungemeit uen Kenntnis und Belesenheit seines Berfassers, und verbreitete manches Licht über die eigens thumlichen Lehren besselben so wohl, als über die Ideen anderer. Da aber der Gegenstand theologisch war; Bayle auch insbesondere die Lehren der christlichen Religion mit demselben vermischt hatte: so wurde auch Leibnitz genothigt, Rücksicht auf sie zu nehmen, und sie

<sup>\*)</sup> L. c. p. 414. Tqq.

nehme Beibnitz Lehrsahe an; welche mit seinner Philosophie nicht in Harmonie ständen, der bedenke, daß unser Philosoph hier nur zeigete, wie man dieselben gegen Baylens Angriffe retten könne, \*) er bedenke, daß, wenneman bestern will, man nicht alle tief eingerwurzelte Jerthumer auf einmahl ausreissen, sondern nur ihre Wurzeln zerschneiden musse, damit sie von selbst ausgehen. Und dies that Leibnitz, als er die Herrschaft der Bernunft über den Glauben besestigte, und die groben Worstellungen von göttlichen Beleidigungen, Kränztung seiner Rechte, und die damahls herr, schende Lehre vom Uebel bestritt.

Der Werth und die Ruheit seiner Ideen \*\*), bie er auch auf eine unterhaltende Art vorzustragen wußte, verschafften dieser unsterblichen Schrift Benfall, und in Frankreich selbst machte sie Aussehn. Auch erhob sich benm Leben des Werfassers tein eigenthumlicher Streit über dies ses Wert, das doch so manchen, für heilige Wahrheit ausgegebenen, Irrthum in seiner Bloße

<sup>\*)</sup> Theod. p. 106.

Dbwohl in Leibnigens Spstem einige Ibeen griechischer und scholastischer Philosophen zu Grunde liegen; so sind sie boch ben benselben nicht so rein, nicht in solcher Verbindung, nicht aus so richtigen Grunden aufgestellt.

dber murveten, ohne selbst zu wissen warum; wenn ber Schwarmer Poiret nicht mit ihr zur frieden war, wenn Buddeus sein Mißfallen über die Lehre vom Uebel außerte, und die gottliche Gerechtigkeit lieber auf einen blinden Willen Gottes, als Gesezgebers, als auf seine Weisheit und Gute gründete \*), und Leibnize zem eines Bessern überzeugen wollte: so tann dies doch für keinen Streit gehalten werden. Hätten sie angefangen zu schmähen: so würden seinen Leibnize won Leibnize mit gehöriger Berachtung bestraft worden sein mit gehöriger Berachtung

Streit mit Unterdessen aber, da Leibnis seine Theo.

6.E. Stahl dicee begünstigt sahe, wurde er mit dem bes
kannten Arzte, George Ernst Stahl, in

- Dissert. de Origine mali contra recentior. quorum. hypothes. v. Bruckeri hist.
  erit. philos. T. V. p. 397. Buddens hatte
  diese Dissertation, die unter seinem Porsits
  vertheidigt worden war, Leibninen überschickt.
  Dessen Antwort, und mehr bahin gehörige
  Stellen v. Opp. T. I. p. 502. Epp. ad.
  div. II. p. 160. III. 84. 256. p. IV.
  p. 60.
- tamen excederet (Buddeus) moderationis limites, juberem eum res suas habere sibi.

= Copush

einen Streit verwickelt. Denn als berfelbe seine Theoriam veram medicam herausgab, 1798. und darin feine Meinungen von ben plaftie fchen Raturen und dem Ginfluffe ber Geele in ben Rorper vortrug, nach welchem in letterm nicht alle Beranderungen durch den Dechaniss mus bewirkt werben follten; fo miffelen Leibe nigen diese Ibeen, ba fie feinem Suffem, wer nigftens, wenn fie nicht fehr gut erklart wurden, entgegen waren. Er entwarf alfo Unmerkuns gen über diese Theile des Stahlischen Syftems, und schickte fie vielleicht bem Berfaffer felbft zu, (wie er oft zu thun gewohnt war) ober Stahl erhielt fie durch jemand, bem fie Leibnig vorgelegt hatte \*). Dich gab Gelegenheit zu einis 1720. gen Streitschriften, die Stahl nach Leibnigens Tobe mit feiner letten Antwort in feiner Stiamachie herausgab \*\*). Für die Philoso. phie war ber gange Streit nicht febr fruchtbar; indem beyde Theile größten Theils nur ihre Sypothefen einander entgegen festen, und mes nigstens Leibnig nicht ganz verstanden wurde; Db er gleich fein Syftem an einigen Stellen eu Tauterte.

Dersterer Mennung ist Ludovici in ber Hist, ber Leibnig. Philos. 2 Sh. p. 380. letterer Hartman in ber Gesch, ber Leibnig. Wolf. Philos. S. 350.

erst vier Jahr nach seinem Tobe erschien sie.

philoso-

Principia : Wortheilhafter war es, daß er feine Principia philosophiae auf Beranlaffung bes Pringen Gugen herausgab, ber, wenn er einmahl bie Waffen niederlegte, manche Stunde den Dus fen ichentte. In Dieser nortrefflichen Schrift trug er feine Monadologie und Harmonie uns gleich volltommener, als es bisher geschehen war, und in einer fustematischen Ordnung vor: und wir wollen daher die wesentlichsten Theile berfelben, so turz als möglich zusammen zu fase fen suchen, ich

> Gine Monade ober einfache Substang ift eine folche, die teine Theile hat; und folche Monaden muffen wirklich seyn, da es zusam. men gefette Dinge gibt, biefe aber ein Aggregat einfacher Theile find,

Da aber die Monaden keine Theile haben, fo tommt ihnen weder Ausbehnung, noch Gestalt, noch Theilbarteit gu: fie find ungers forbar, und tonnen auf feine naturliche Urt, sondern nur burch Bernichtung und Schöpfung vergeben und entfteben.

Es ift auch unerklarbar, wie fie burch ans bere in ihrem Innern verandert werden follten. Denn bie Accidenzen gehen nicht aus ihren Substanzen heraus; folglich tann auch weder eins noch bas andere in fie hinein bringen.

Sie muffen aber gewisse Eigenschaften has ben, durch welche sie unterschieden sind: denn es sind nicht zwen vollkommen gleiche Wefen wirklich, und ohne verschiedene Eigenschaften verselben wurden keine Veränderungen möglich seyn:

Da aber jedes erschaffene Wesen der Ver, anderung unterworfen ist: so kommen in den Monaden die Veränderungen aus einer innern Ursache her, und sie sind daher Kräfte. Außer dem muß auch ein Schema von dem da seyn, was verändert wird, welches das Mannichfaltisge im Einfachen entwickelt. Denn jede natürstiche Veränderung geschiehet stufenweis; bey jester Stufe wird etwas verändert, indem etwas beharret. Und es kommt daher jeder Monade eine Mehrheit zufälliger Beschaffenheiten zu.

Der übergehende Zustand, welcher die Menge in der Einheit vorstellt, ist dasjenige, was wir dunkle Vorstellung (perceptionem) nennen, welche jedoch von der mit Bewußtsehn verbundenen (apperceptione) unterschieden wer, den muß. Das Streben der Kraft aber nach neuen Vorstellungen kann das Begehren genannt werden.

Es lassen sich aber teine Vorstellungen aus mechanischen Gründen erklären; mas ben

Grund derselben enthält, muß in der einfachen Substanz zu finden seyn, in welcher wir aber auch Vorstellfräfte antressen.

Wesen, von denen wir nur diesenigen Seelens wennen, welchen klare Vorstellungen zukomsmen. Dennoch befinden wir und bisweisen in einem bewußtlosen Zustande, und sind alsdenn in Ansehung der Empsindungen nicht von den bloßen Wonaden unterschieden. Nie aber existischen wir zugleich aufhören zu seyn; sondern, wenn und auf einmahl eine große Menge schwacher Worstellungen gegenwärtig ist: so erlöscht in und das Bewußtseyn, indem wir nichts zu unterscheiden vermögen.

Den Thieren hat die Natur höhere Vorsstellungen als den schlechten Monaden gegeben, und sie haben durch ihr Gedächtniß etwas Versnunftähnliches. Auch handeln die Menschen selbst größten Theils, wie die Thiere, (empiscisch), wenn die Folgerungen ihrer Vorstellungen nur im Gedächtnisse gegründet sind. Allein die Erkenntniß ewiger und nothwendiger Wahrscheiten, die uns eigentlich vernünstig und zu Wissenschaften fähig macht, erhebt uns über sie.

Unsere Bernunfturtheile gründen sich aber auf zwen große Grundsätze, auf den Sat bes Widerspruchs, und den des zureichenden Grundes, des, durch welchen wir einsehen, daß kein Facetum, kein Urtheil wahr seyn kann, ohne etwas warum es so und nicht anders ist, wenn gleich diese Gründe uns oft unbekannt sind.

Ist eine Wahrheit nothwendig, so kann man den Grund derselben durch eine Analyse entdecken, das ist, dadurch, daß man sie bis in die einfachsten Wahrheiten zergliedert. Denn es gibt einfache Ideen, die unerklärbar, und erste Grundsätze, welche ganz identisch sind, und daher weder bewiesen werden können, noch eines Beweises bedürfen.

Es muß sich aber auch ein zureichender Grund aller zufälligen Wahrheiten oder Thats sachen finden. Da nun dieser auch in einer uns endlichen Reihe zufälliger Dinge nicht angetroffen werden könnte: so muß er außer denselben in einer nothwendigen Substanz liegen, und diese ist die Gottheit.

Diese ist als der alleinige Grund der gans zen Reihe einzig, als nothwendig auch uneingeschränkt, also höchst vollkommen. Alle Geschöpfe haben ihre Volkommenheiten von derselben, gleichwie ihre Unvollkommenheiten aus ihrer Natur als Geschöpfe. Sie ist die Quelle der Möglichkeiten, denn ohne sie würde selbst nichts möglich seyn: ja, als eine nothwendige Substanz eristirt sie, wenn sie möglich ist. Da nun ihre Möglichkeit nichts hindert, indem keisne Verneinung ben ihr Statt sindet: so läßt sich auch hieraus ihr Dasenn erweisen.

Die ewigen Wahrheiten sind jedoch keines Weges willkuhrlich, sondern sie hangen, von dem nothwendigen Verstande derselben ab.

Gott ist also die erste Monade, die alle andere Monaden hervor gebracht hat, also eine Macht besit, so wie Erkenntnis, und den Wil. Ien, welche jedoch ben ihr absolut vollkommen sind, da sie andern Monaden nur unter gewifs ser Einschränfung zukommen.

Diese Monaden handeln, so fern sie vollkommen sind, also deutliche Vorstellungen haben; sie leiden, sofern sie unvolltommen, das ist, so fern ihre Vorstellungen undeutlich sind.

Mir sagen, daß ein Ding auf das ans dere wirke, wenn wir in dem erstern den Grund von dem sinden, was in dem andern vorgehet. Diese Wirkung der Monaden ist jedoch nur ide alisch; (da sie keinen physischen Einstuß auf einander haben können), so fern nähmlich, jede forbert, daß Gott ben Berbindung der Dinge auch auf sie Rücksicht nehme, und in jeder Gründe entdeckt, die eine nach der andern zu bestimmen. Dadurch ist in allen Monaden ein wechselseitig Leiden und Thätigkeit.

Im göttlichen Verstande aber ist stäts die Vorstellung aller möglichen Welten. Weil jes doch nur eine derselben wirklich seyn kann: so muß diese ihrer größern Vollkommenheit wegen erwählt worden seyn.

Nach der allgemeinen Verknüpfung der Substanzen aber kommen nothwendig jeder Mosnade gewisse Beztehungen (respectus) zu, durch welche in ihr alle übrige Monaden auf geswisse Art ausgedrückt sind. Und so ist jede Monade ein immerwährender Spiegel, der das ganze Weltall nach seiner Lage vorstellt. Das her nach der unendlichen Menge der Monaden unendliche verschiedene Vorstellungen der ganzen Welt, in welcher dadurch die größte mögliche Verschiedenheit mit der größten möglichen Orschnung herrschet.

Jede Monade ist aber selbst nach gewissen Graden der Klarheit eingeschränkt, indem sie zwar die ganze Welt, doch aber das Entsernstere dunkler vorstellt, als das Rahere. Denn

Grade der Ertenntniß besselben begränzt, und alle streben auf eine dunkle Art nach der Unsendlichkeit. Wenn daher gleich jede erschaffene Monade, und besonders sede Seele die ganze Welt vorstellt: so stellt sie doch viel deutlicher den Körper vor, mit dem sie auf gewisse Art vereinigt ist, mittelst desselben aber, der allges meinen Verknüpfung zu Folge, die ganze Welt; und ein Wesen, das ihre durchgängige Vestims mung erkennet, wird in ihr das Weltall wahrs nehmen, mit allem, was in ihm vergangen und zukünftig ist.

Jeder Körper macht mit der Monade, welche die Seele desselben ist, dasjenige aus, was wir Thier nennen, und ist jederzeit organisch, und bis in seine unendlichen Theile eine Art einer göttlichen Maschine; ja, der kleinste Theil der Materie ist eine Welt voll Leben und Thätigkeit.

Da aber alles in statem Flusse der Versanderung ist, jede Seele auch nur nach und nach ihren Körper verändert: so wird sie nie aller ihrer Organen auf einmahl, nie derselben ganz beraubt. Denn alles ist nur Entwickestung, und es gibt keine eigentliche Erzeugung, keinen Tod, und keine Wanderung der Seele.

Diese Grundsätze der allgemeinen Verbins dung geben die Mittel an die Hand, die Uebers einstimmung der Seelen mit den Körpern zu erklären, indem die Seele ihren Geseten, der Körper den seinen folgt, beyde aber durch die Harmonie aller Substanzen zusammen stimmen, weil sie alle dieselbe Welt vorstellen.

Unter ten Scelen findet sich aber ber wichtige Unterschied, daß einige Geister sind, welche durch Hulfe eines schwachen Begriffs von dem Bau der Welt einige Theise nachzuahmen vermögen; und est ist möglich, daß diese in einer nähern Nerbindung mit Gott, der nicht nur ihr Schöpfer, sondern auch ihr Vater ist, stehen können. Diese wurden alsdaun die Stadt Gottes, oder das moralische Neich der Gnade ausmachen, welches mit dem physischen Neiche der Natur so harmoniren wurde, daß auf jede gute That, vermöge der Ordnung der Natur, die gehörige Belohnung, wie auf jedes Versbrechen die zweckmäßige Strafe erfolgen wurde.

Dieß waren die vorzüglichsten Lehren der Leibnitischen Monadologie, die er schon durch mehrere Schriften, und besonders in seinen Briefen an den P. de Bosses, herrn Bours guet, und andere, \*) immer mehr und mehr

<sup>\*)</sup> Opp. omn. T. II. p. 265. f. 324. f. Epp. ad div. an vielen Stellen.

aufzuklären und anzuwenden versucht hatte. Sie führte ihn auf die wichtige Entdeckung, daß alles, was wir durch die Sinne wahrnehmen, bloße Erscheinung sen, die ihren Grund in dem Etufachen habe \*). Hierdurch wurde er in den Stand gesetzt, das große Werk zu vollenden, das Des Cartes angefangen hatte; der aber auf halbem Wege stehen geblieben war, da er die Ausdehnung samt ihren Modificationen als eine Realität betrachtete \*\*).

Unstreitig hat nie ein Philosoph so erhabene Gedanken von Gott und der Welt vorgestragen, als Leibnitz in seiner Monadologie. Nie waren diese Ideen so verkettet, nie so trestlich benutt worden als durch ihn. Und obgleich die prästabilirte Harmonie, und die ganz eigensthümliche Lehre seines Systems, daß alle Monaden Vorstellkräfte wären, Hypothesen sind: so kommen ihnen doch gegen die Ideen anderer

- \*) Opp. Tom. II- P. I. p. 325. Mes Monades ne sont pas des Atomes de matière, mais des substances simples doués de force, (j'ajoute de perception et d'appétit) dont les corps ne sont que des phénomènes.
- \*\*) Die Leibnisische Philosophie muß vorzüglich als eine Berichtigung und Ausführung ber Cartesischen betrachtet werden, L. c. T. V. 35%.

Philosophen über biefe Wegenstande entscheibende Worzüge, zu; und sie zeigen uns bas philosophische Genie Leibnigens auf ber vortheilhaftesten Seite. Ja, wenn jener Lehrfat ber Monabologie rich. tig erklart wird, burfte er vielleicht fo gewiß, als irgend eine speculative Behauptung feyn-Denn in fo fern man bas Gemeinsame aller Wirkungen ber Gubstanzen, ohne Rucksicht auf Die Berichiedenheiten, Borftellung nennt \*); fo fern Thatigfeit, wie jebes Leiben einer Gub: fang, welche mit andern in Berbindung ftebet, etwas enthalt, was jener Berbindung zu Folge mittelbarer oder unmittelbarer Beife burch alle andere bestimmt wird, und so fern alle innere Bestimmungen mit einander verfnupft find: fo fagt man mit Leibnigen richtig, daß jede Monas be nicht nur bas Weltall vorstelle, bergestalt, bag ein Berftand, ber fie durchgangig erkennte, in thr bie gange Welt auf gewiffe Art erkennen wurde; sondern bag auch felbst jede ihrer Wirs tungen eine Beltvorftellung fey. Denn fie enthalt etwas, was burch die gange Welt bes

Debe Vorstellung in ber engern Bedeutung muß boch mit jeder Wirkung einer einfachen Substanz gemeinsame Bestimmungen haben, und jede Wirkung einer Substanz auch etwas mit der Vorstellung Gemeines enthalten. Nimmt man nun dieß für das Wesen der Vorstellung: so verschwindet dieser Anstoß und diese Schwierigkelt in der Monadologie.

stimmt ift, etwas, das jede aufunftige Bege. benheit mit bestimmt.

Heberdieg bedente man, bag es in ber Metaphysit eben so wohl als in ber Naturlehre erlaubt ist, bann zu Sypothesen seine Zuflucht au nehmen, wenn apodittische Gewißheit uns verläßt; man bedente, bag ber Werth einer Sypothese, aus welcher sich so viele sonft uners flarbare Phanomene vernünftig auflosen, durch welche fich fo viel Ochwierigteiten mindern laf. fen, nicht geringe ift, und bag eine folche nicht von jedem gemeinen Ropfe erfunden wird. Und follten benn in biefer Rudficht Leibnigens Do. naden . Lehre und Harmonie von geringerm Werthe fenn, als eine Theorie bes Lichts, ober der Glektricitat? Man blicke aber auch über das Sypothetische hinweg, und schaue auf jene Mahrheiten hin, die er theils entdeckt, theils porzüglich beffer als seine Vorganger bestimmt Wird Diese mohl mit Recht ein Philos foph zu fturgen vermögen? Ich fage mit Recht: benn willtuhrliche Gage entgegen ftellen, ober burch menschliche Vernunft die Vernunfterkennts niß bestreiten und verwerfen, ober nur das für wahr halten, was sich beschauen ober betaften tagt, kann boch wohl teine Widerlegung heis Ben — noch die Ueberzeugung von dem aufhes ben, was unfrer Bernunft gemäß als mahr gedacht werden muß.

Sey aber auch das Ganze ein Gedicht! Mun so ist es doch ein Werk der höchsten Dichts Eraft des philosophischen Genies, \*) und in feiner Urt so hoch zu schätzen, als das beste epische Gedicht, und alle Oden des Pindarus.

Doch wir kehren wieder zur Geschichte zu. Streit zwis ruck, und kommen zu einem wichtigen Zeit, schen Leibe punkte derselben, wo wir Leibnitzen im Streite Clarke. mit Newtons Schule sinden.

Die Pringessinn von Ballis fand Bes schmack an philosophischer Unterhaltung: sie hatte die Theodicee gelesen, ihr Benfall ger. ichentt, und der Leibnisischen Lehre von ber Erhaltung und dem Bufammenhange der Welt, ben Worzug vor ber Mennung bes Demtons gegeben, nach welcher Gott flate die fich abe nugende Maschine der Belt ausbessern, und von neuem anreigen muffe. Ihre Gebanten batte fie einem Geiftlichen eröffnet, welcher als ein Unhanger Demtons die Ideen beffelben in einem Schriftlichen Auffate zu vertheidigen suchte, und Leibnigen Schuld gab, bag er bie gottliche Regierung umftoge \*\*). Leibnit crhielt hiers über ein Schreiben von der Pringeffinn, und fagte in feiner Untwort: es schiene ihm, als

<sup>.)</sup> Philos. Magazin II. B. 145.

<sup>\*\*)</sup> Leibnit. Opp. II. P. I. p. 105.

fall komme; viele machten die Seele, andere gar Giott zu einem körperlichen Dinge; wenige stens zweiselten Locke und seine Anhänger an der Immaterialität der Seele, und Newton sage, der Raum sey das Organ Gottes, wordurch er die Dinge empfinde, die alsdann nicht mehr gänzlich von ihm abhangen könnten. Neberdieß habe er sehr niedrige Begriffe von Gott, und seinen Werken, da er mennte, daß solche immer ausgebessert werden müßten \*).

Die Prinzessen, die sich aus einem Streite über diese Materie, wenn er zwischen zwen grossen Mannern geführt würde, viel Wortheil sür ihre Lieblingswissenschaft versprach, übertrug es Clarken, diesen Brief zu beantworten, und beförderte nun einen Briefwechsel zwischen ihm und Leibnihen. Clarke vertheidigte den Newton, und sagte: dieser lehre nicht, daß der Naum ein Wertzeug Gottes sey, sondern daß Gott durch seine unmittelbare Gegenwart jedes Ding an dem Orte empfinde, wo es sey. Denn er wäre allen Dingen so gegenwärtig, wie die Seele ihren Bildern im Gehirne, und so sen Laum sen Kertzeug wenn Newton sagte:

<sup>\*)</sup> L. c. p. 110. Newton Opt. Qu. 31. p. 410. Leibnit, Opp. T. II. P. I. p. 110.

Den andern Vorwurf suchte er von ber Newtos nischen Philosophie dadurch abzulehnen, daß er sich dahin erklärte, Gott erhalte nur alle Dinge. Er meynte, diejenigen, welche eine Begebenheit aus der andern ableiteten, und die Gottheit eine außerweltliche Substanz nennten, schlössen sie von der Erhaltung derselben aus, betrachtes ten sie, wie einen unnüßen König, und beförsderten den Fatalismus. Dazu machten sie es durch, diesen Lehrsaß dem Steptiker leicht, das Daseyn Gottes ganz zu läugnen, indem alse dann jede Begebenheit von Ewigkeit her in einer andern gegründet seyn könne.

Leibnitz stritt gegen diese Vorwürse mit wahrer Gründlichkeit. Denn nachdem er die Rechte des Sates vom zureichenden Grunde in der Metaphysik dargethan hatte, sahe er hinweg von der neuen Erklärung des Worts Sensorium und zeigte, wie eine bloße Gegenwart zur Vorsstellung nicht hinlänglich, und wie sich daher Gott nicht durch sie, sondern durch eine seiner Wirkungen alle Dinge vorstelle,

Die Vortrefflichkeit einer göttlichen Mas schine erfordere ihre beständige Dauer, und ihren richtigen Gang: indem Gott sie erhalte, der allen Mängeln vorgebeugt habe. Zugleich bemerkte er, daß Gott zur Beltseele gemacht wurde, wenn man ihn Intelligentiam mundanam nenne \*).

Clarke nahm zwar den Satz bes zureichenden Grundes an, behauptete aber, es entscheide doch oft in gleichgeltenden Fällen der bloße Wille Gotztes, (ohne Grund), z. B. Warum ein Theil der Materie hier und nicht dort sep. Denn würde jener Satz nicht mit dieser Einschränztung augenommen: so führe er zur Fatalität.

Er feste Leibnigen ferner entgegen: Bur Worstellung eines Objetts sey Gegenwart nothig, obaleich nicht hinlanglich; die gottliche Berbefe forung ber Welt habe teine Beziehung auf Gott, sondern auf uns; bas Sonnen : Syffem konne bereinst in Unorduung gerathen, wurde aber vielleicht sogleich wieder hergestellt werden. Der gegenwartige Zustand ber Belt, bie Uns ordnung, in die er fallen wurde, und die bas pauf folgende Wiederherstellung lagen alle in bem Rathschluffe Gottes, beffen Weisheit nicht barin bestehe, bag er bie Dinge ewig mache, sondern daß fie so lange bauern mußten, als es ihm beliebte; Gott sey auch keine Intelligentia mundana, benn er fep gegenwartig in und außer ber Welt, beren Erhaltung sich nicht

<sup>\*)</sup> L. c. p. 113-116.

.1:

auf bloße Erhaltung der Kräfte, sondern auch auf die Handlungen selbst erstrecke. \*)

Die ganze Clarkische Antwort bewies, daß ihr Berfasser sich selbst und Leibnitzen nicht Dieser that daher in seinem britten Briefe alles, um seinem Gegner verständlich zu werden. Er bewies, daß den bloßen Willen jum Grunde einer That annehmen, fo viel ware, als allen Grund laugnen. Er endeckte das Widersprechende in der Meynung, daß ber Raum Gott als Eigenschaft zutomme, besonders weil der Raum, theilbar sen; und erklärte ihn für eine gewisse Ordnung in den zugleich fennben, gleichwie die Zeit für eine Orbnung in den auf einander folgenden Dingen, welche Erklarung er schon mehrmahls gebraucht hatte. Ware der Raum ein für fich wirkliches Ding: so fehlte, weil er ganz einförmig sen, Svund, warum die Dinge hier oder bort erie flirten. Ware er aber ohne die Dinge nichts, als die Möglichkeit, sie, (bie Dinge) in ger wisse Berhaltnisse zu seten: so falle diese Frage Eben fo fen es nach feiner (Leibnigens) Bestimmung ber Zeit unzulässig, zu fragen: was rum hat Gott die Welt nicht fruher ober fpås ter erschaffen? Es murbe ferner die Unmögliche feit ber ortlichen Allgegenwart Gottes von ihm

<sup>\*)</sup> L. c. p. 117-120.

erwiesen, weil sie ihn theilbar und ausgedehnt machen wurde, und gezeigt, wie in der Welt gar keine Unordnung entstehen könne, da die göttliche Vorsehung jeder derselben von Ewige keit vorzubeugen gewußt habe. \*)

Auf biefe Erorterung antwortete Clarte hochst unphilosophisch. Anstatt eine gottliche Wahl ohne Grunde zu erweisen, beharrete er auf feiner Meinung; anftatt Leibnigens Lehre von Raum und Zeit' zu widerlegen, verwirrte er feine und feines Gegners 3been. Daber folche Behauptungen: Wenn ber Raum eine bloge Ordnung ware: fo wurden Erde, Conne und Mond, wenn fie in ihrer Ordnung an einen andern Ort gefest wurden, auch noch an eben bemfelben Orte fenn. Der Raum fen feine Substang, sondern eine Folge von bem Dafeyn bes unendlichen Wesens; er sey eine Unermege lichkeit. Der unendliche Raum fen wesentlich untheilbar; und wenn Gott gleich allgegenwars tig (drtlich) sen: fo ware er boch seiner Gubi stang und Eristenz nach nicht in Raum und Beit getheilt. \*\*)

Dennoch gab Leibnitz sich die Muhe, biese Nebel aufzuklären; in dem er feine Begriffe,

<sup>\*)</sup> L. c. p. 123-124.

<sup>\*\*)</sup> L. c. p. 128-134.

wie die des Gegners deutlich auseinander sette. Hier stütte er sich auf den Sat des Nicht zu unterscheidenden, den er zuerst deutlich vorgetrasgen, um aus der Unmöglichkeit zweyer oder meharerer durchaus einerleusenenen Dinge, die Unsmöglichkeit einer Wahl zwischen ihnen zu ers härten; dort leitete er Widersprüche aus Clarstens Wennungen her; dort wies er die Borztens Dinge seiner Theorie von Raum und Zeit, und seines Satzes vom zureichenden Srunde. \*)

Aber durch dieß alles wurde Clarke. von seinen Behauptungen nicht abgebracht, die er Leibnisen geradezu entgegen setzte, wenn sie dieser auch schon widerlegt hatte, wovon der vierte Brief genug Beyspiele giebt. \*\*)

Leibnis, noch nicht verdrüßlich über die, sen Streiter, stellte im fünften Briefe des Brit, ten Sase in ihrer ganzen Bloße dar; \*\*\*) dagegen dieser abermahl bas längst Widerlegte wiederhohlte. \*\*\*)

Dennoch hatte Clarke die Freude, das 1716. lette Wort gegen Leibnitzen zu haben, da der Tod des Philosophen diesen Brieswechsel

<sup>\*)</sup> L. c. 134—141.

<sup>\*\*)</sup> L. c. p. 142-170.

<sup>\*\*\*)</sup> L. c. p. 170-194.

unterbrach, in welchem er durch Vernichtung der Hypothesen von einem absoluten Raume und einer absoluten Zeit, und durch Aufklärung vieler bis dahin verwirrt und dunkel gebliebener Begriffe, die Philosophie um einen beträchtlischen Theil weiter gebraucht hat, als sie vor ihm war.

Lockens Versuch über den menschlis then Vers stand 1696 Wahrend Leibnis die Philosophie, und vorzüglich ihren speculativen Theil bereicherte, erschien in England Lockens\*) bekannter Berschien in England Lockens\*) bekannter Berschuch über den menschlichen Verstand. Der Zweck des Verfassers war die Untersuchung vom Urssprunge, der Ausdehnung, und der Gewisheit der menschlichen Erkenntniß, welchen er auf einem eigenen Wege zu erreichen gedachte. Er wollte nähmlich, ohne Rücksicht auf das Wesen der Seele zu nehmen, die Art der Entstehung aller Ideen aufsuchen, und sich dadurch in den Stand sehen, ein richtiges Urtheil über den Werth unsver Erkenntniß zu fällen. \*\*) Ein

\*) Joh. Locke war 1632 gebohren, und hatte sich größten Theils durch eigenen Fleiß ges bildet. Er wurde 1695 Commissär der Epms merzien und Colonien, legte aber diese Stelle vier Jahr vor seinem Tode nieder, welcher 1704 erfolgte.

ettels deutsche Uebersesung G. 4. f. Abré-

schöner Gedante, ber aber auch Lockens Rrafte weit überftieg. Das Mertwürdigfte in feinem Bersuche war die Behauptung: die menschliche Seele sey ben ihrem Ursprunge ohne alle anger bohrne Principien und Ideen, ober wie man fich bamable ausbruckte, einer glatten Tafel gleich, und nur mit einer Empfanglichfeit oder mit einem Bermogen verfeben, burch die Ginne ju Ideen ju gelangen. Bu biefem Irrthume wurde er verleitet, weil er gar teine Mucficht auf die dunkeln Borftellungen nahm, nichts für angebohren halten wollte, was nicht gleich flau im Bewußtseyn liege, und bie gang eigenthums Bernunftbegriffe überfahe. Denn aus lichen ber Dunkelheit der reinen Bernunftbegriffe unb Grundfage ben Rindern und Blobfinnigen, wie. auch ben Denschen, deren Berftand vernachlass figt ift, schloß er, daß fie nicht angehohren waren: ja, er meynte fogar, ber Gat des Bie berfpruche und ber Ibentitat werbe ben ihnen nicht gefunden, weil fie ihn nicht beutlich ause druckten, auch stimmten die Menschen hieruber nicht einmahl überein. \*)

> gé de l'Essai de M. Locke trad. p. Bosfil p. V. seqq.

L. c. L. I. chap. 2. Tittel S. 12. ff.
Locke glaubte, daß wenn es angebohrne Prins
cipien geben follte, sie auch in der Form,
wie man sie auszudrücken pflegt, angebohren
sepn mußten.

Die Richtigkeit seiner Behauptung wollte er aus der Erfahrung, die jederzeit nur unvolle ständig seyn mußte, darthun, und die angebohre nen Ideen dadurch genugsam widerlegen, daß er vorgenannte Grundsätze und Begriffe, sammt der Uebereinstimmung der Menschen in einigen Principien aus seiner Hypothyse zu erklären suchte.

Nach derselben sind alle Grundgesetze des Denkens, und alle Begriffe sinnlichen Ursprungs: denn alle sollen aus äußerer Wahrnehmung oder Beobachtung unster selbst — durch den innern Sinn — entstanden seyn; daher er sie auch in Sensations, — Resterions, — und vers mischte Ideen eintheilte \*).

Die Sinne, und zwar zuerst die außern geben unserm Geiste die verschiedenen Ideen, der, wenn er bekannt mit ihnen wird, sie ins Gedächtniß faßt, ihnen Nahmen giebt, in der Folge andere Begriffe von ihnen abstrahirt, und nach und nach den Gebrauch allgemeiner Zeichen lernt\*). Auf diese Art erklärte er das Daseyn der Stammbegriffe der menschlichen Erkenntniß, die er auf einige wenige reducirt zu haben vers meynte. Diese hielt er für schlechterdings eins

<sup>\*)</sup> Eittel G. 71.

<sup>\*\*)</sup> Liv. I. et. II. Chap. 1. Tittel G. 25. 4.

fach, und für ganz unauflösbare Gefühle ges wiffer Eindrücke, aus denen die übrigen Begriffe zusammen gesest senn sollten; \*) und beging also den großen Fehler, dassenige, was den Sinnen unauflösbar ift, für unauflösbar dem Ber, stande, ja für absolut unauflösbar zu halten.

Den außer uns wirklichen Dingen, die er von den Samenwesen nicht genugsam untersschied, legte er, fast wie Des Cartes, einige stinliche Eigenschaften — Ausdehnung, Bestweglichkeit, Dichtheit und Sestalt — ben, die er erste nennte, im Gegensaße der übrigen oder andern Eigenschaften, welche er für bloße Einspsindungen in uns erklärte, wovon sich im Körper nichts, als das Vermögen, sie als solliche hervorzubringen, sinde. Hingegen hielt er die ersten Eigenschaften für wirkliche Bestimit mungen in den Körpern, (außer der Erscheisnung), und für die Gründe von den Vorstells lungen der äußern Sinne. \*\*)

Liv. II. Chap. 2—7. Tittel S. 84. f. Im Chap. 21. und ben Tittel S. 235. zählt er sie auf, und glaubt, daß sie in dem Sens sationsideen, (Ausdehnung, Dichtheit, Bes wegbarkeit!) in den Resterionsideen, (Denksund Bewegkraft:) und in dem gemischten Ideen (des Dasenns, der Dauer, und der Zahl,) bestoben.

<sup>1.)</sup> L. c. Chap. 8. Tittel G. 102. fgaget

auf eine Berachtung aller allgemeinen Ertennts und führte mohl; wenn er confequent nig, \*) fenn wollte, auf eine noch großere Ginschrantung berfelben. Denn wenn wir weiter teine Ertenntniß haben, als die uns die Sinne geben : fo muß alle unsere Ueberzeugung nichts weiter als Ueberzeugung. von Beranderungen unferer Borftellungen fenn, und alles Außerfinnliche, alles Gelbstfianbige bleibt von ihr ausgeschlossen. \*\*) Sochstens tonnte jeder nur von fich felbst fagen: ich mar, ich bin. Locke bemertte dieg vermuthlich felbft nicht, ober sahe er es: so suchte er auf andere Weise sich des Daseyns einer Augenwelt zu verfichern, follte er auch feine Sypothefe außer Mugen fegen. Denn er schloß aus ber Unmoas lichteit, einfache Begriffe aus fich felbft zu ere zeugen, Die er frenlich hatte beweifen follen. daß uns nothwendig Gegenstande anreizen, und Stoff zu unsern Worstellungen geben, alfo ba jonn und ihnen entsprechen mußten: Diefe Bes bestårtte er, fo gut als möglich. hauptungen burch Entwickelung ber Unterschiede zwischen

Das ganze Lockische Werk enthält eine Menge unentwickelter Ibeen, besonders aber im Chap. IV. 6. 7. 8. wo auch der Rupen ber ibentisschen Sape zu sehr berab gesetzt, und noch dazu eine Vermischung der zum Theil identisschen mit den nicht identischen gemacht wird.

<sup>\*\*)</sup> Eberhards philof. Magazin I. G. 17.

Machen und Traum, durch die Bestätigung sinnlicher Vorstellungen durch mehrere Sinne, wie auch dadurch, daß sie oft unserer Willtühr nicht unterworfen sind. \*) Ob er indessen nach seiner Ableitung der Begriffe zu diesen Schlüssen berechtiget war; ob er durch seine Beweise den Sextus Empiricus und Hume überzeugt has ben würde, mögen Freunde seines Systems entsscheiden. So viel ist indessen gewiß, daß er auch nicht auf strenge Demonstration rechnete; sondern mit demjenigen Grade der Wahrscheins lichkeit zusrieden war, der zum gemeinen Leben hinreicht. \*\*)

Lockens Versuch fand indeffen Benfalt, und er bekam eine Menge Anbeter, welches eben so unbegreifflich nicht ist, wenn man bedenkt, daß eine Philosophie, welche sich an den Gemeinsinn halt, und nur in der Sinnenwelt wandelt, für den Geschmack mehrerer Menschen ist, als die tiefsinnigste Entwicketung solcher Wahrheiten, die außer dem Gebiete der Sinne liegen.

Zu dieser Art Menschen gehörte aber freilich Leibnitz nicht, ber zwar Lockens Verdienste, aber

<sup>\*)</sup> Liv. IV. Chap. 4. s. 2. f. Tittel S. 447. f. Liv. IV. Chap. 11. s. 4. f. Tittel 491.

<sup>\*)</sup> Das Dasepn endlicher Geister ist Wocken ebens falls nur wahrscheinlich 1. e. s. 12. Tittel S. 495.

Leibnipens Nouvesux

Effis.

auch feine Odmaden fogleich entbecken mußte. Er entwarf daher auf feinen Reifen, oder, wenn er mit bem Sannoverischen Sofe in Berrnhausen war, Bemertungen jur Schrift des Locke. fie aber ziemlich weitläuftig murben: fo war vielleicht feine Arbeit noch nicht beendet, als 1784. Locke ftarb; wenigstens war fie noch nicht unter ber Preffe, und blieb nun liegen, weil er menne baß es fich nicht gieme, gegen Berftorbene Dennoch arbeitete er fie fur fich au streiten. aus, und legte fie mehrern Gelehrten gur Drus fung vor. \*) Ginige feiner Gedanten über bie Locfischen Ibeen hatte er indeffen ben Lockens Leben heraus gegeben, \*\*) welches Diefer nicht fo mohl und fo bescheiden aufgenommen hatte, als es fich von einem Philosophen erwarten ließ.

Diese kleine Schrift, in der Leibnit bloß als Harmonist redet, ist indessen gegen jene Bestmerkungen unbeträchtlich, die er in Französischer Sprache und dialogischer Form geschrieben, und welche erst lange nach seinem Tode mit mehr kleinern Ubhandlungen erschienen sind. In die, sem Werke, den er dem Titel Neue Versuche de über den menschlichen Verstand ges

<sup>\*)</sup> Leibnigens nachgelaffene Werke. Worrebe G.

<sup>••)</sup> Opp. O. II. P. I. p. 218. fqq.

thm eignen Gerechtigkeit. Er zeigt seine Beri bienste wie seine Fehler, verbessert seine Unberstimmtheiten, widerlegt seine zu voreilig angernsminenen Sase, und benust seine oft vortressischen Ibeen. Besonders stellt er darin eine neue Theorie über die Erzeugung unsrer Prinzeipien und Begriffe auf, in welcher er tas Mitztel zwischen einigen von Cartesens Schülern und Locken halt, indem er ihre Lehren, so weit sie erwiesen, annimmt, und die Dunkelheit, welche damahls über diese Materien verbreitet war, in ein helles Licht sest.

Seine Theorie ift turglich folgende:

Weit die Sinne uns nur einzelne Dinge vorstellen: so gelangen wir durch sie nie zu allegemeinen Saten, nie zum Begriffe des Allgemeinen, eben so wenig aber auch zu denen von Nothwendigkeit, Einerlenheit, Substanz, und bergleichen: denn durch die Sinne nehmen wir nie Gegenstände derselben wahr. Da wir nun dergleichen Begriffe haben, so wie auch die Grundsätze der Identität und des Widerspruchs, wels che als absolut nothwendig, schlechterdings nicht kinnlichen Ursprungs sind: so mussen solche durch

<sup>\*)</sup> Nouveaux Essais sur l'Entendement humain par l'Auteur de l'Harmonie préétablie.

unser eigen Denkvermögen hervorgebracht, folge lich in und Gründe hierzu, enthalten seyn.

Um uns aber zu bestimmen, sie als wirke liche Ideen hervor zu bringen, mussen sinnlig che Vorstellungen unsere Ausmerksamkeit erregen, uns veranlassen, sie zu entwickeln, und aus ihe ren Quellen abzuleiten.

Sie sind also der Seele nicht als wirklische förmliche Gehanten, sondern nur als Versmögen angehohren, eben so wie diejenigen, wels che wir durch Beobachtung auf das, was in uns selbst ist, entwickeln, sonst mußten wir ja uns selbst nicht angebohren seyn.

Da es aber, um sie in Form der Gerbanken zur Wirklichkeit zu bringen, der Becelbachtung unster Vorstellungen bedarf, durch welche mir sie erlernen: so bleiben viele, welche nicht erregt werden, unentwickelt in uns. Denendh sind sie stats bereit, sich zu äußern, sobald sich nur schickliche Gelegenheit darbietet, ob wir gleich nicht augenblicklich zum Bewußtsehn deresteben gelangen. Denn nur durch öftere Ueußestung, ben Vechachtung und vernunftmäßiger Vehandlung stanlicher Porstellungen, erheben sie zur Klarheit.

In wie fern nun auf ihnen alle Erkennes niß des nothwendigen und Allgemeinwahren bes ruhet, sind sie der Grund aller reinen demous frativen Wissenschaft. \*)

Es giebt alfo nach Leibnitzens Lehre, bie er noch mit mehr Grunden unterflugt, feine eigentlichen als wirkliche Vorstellungen angebohre ner Grundsage und Begriffe: und hier entfernt er sich von Cartefen, und nimmt an, was Locke bewies. Aber die Geele hat bas Berme, gen, nach gewiffen angebohrnen Grundgefegen, auf finnliche Veranlaffung Worstellungen zu bilben, beren Objette gar nicht vorstellbar durch Die Sinne find. Gie hat Borstellungen des ine nern Sinnes, welche ebeufalls von ihrer eiges nen Wirksamkeit abhangen, und Gelegenheit zur Entstehung reiner Berftandesbegriffe geben, Die ihr also (ben Grunden nach) ganzlich ans gebohren find. hier wich er von Locken ab, ober erganzte ihn vielmehr; und es muffen feine Gedanken als eine wichtige Bereicherung der Philosophie angesehen werden. Ich bin auch Aberzeugt, daß Locke nicht anders als Leibnig gedacht haben murde, hatte ihm nicht ber feste burchbringende Blick jenes großen Geiftes gefehlt, ware nicht ben ihm basjenige Empfindung gewesen, mas bey jenem Gedanke war. entwischte ihm die wichtige Unterscheidung zwie

<sup>94. 47. 148. 150. 163.</sup> ff. 186.

fchen Beranlaffung welche bie Ginne zu Ber griffen geben, und den Begriffen felbit; baber vernachläffigte er bas Eigenthumliche ber Bere nunft, indem er fich an die Ginne allein hielt; baber gebachte er nicht ber bunfeln Borftelluns gen, und ließ eine Lucke in feinem Cyftem, wels che die Quelle vieler unbestimmten und unriche tigen Behauptungen war. Auch fette er, ale er aus der Erfahrung beweisen wollte, bag bie Geele nicht ftats bente, bie große Berichieben. heit zwischen blogem Borftellen und Denten gat nicht auseinander. Aber Leibnitg berichtige biefe Berwirrung, inbem er barthat, baf zwar bie Geele nicht ståts bente (flare und beutliche Borftellungen habe), nicht ftats ihrer Borftellungen fich bewußt fen, daß aber hiers aus nicht auf den Mangel aller Borftellungen geschlossen werden durfe, weil man alebann ber Geele zu gewissen Zeiten ihre Birtfamteit, alfo ihr Daseyn, absprechen murbe. Bielmehr tonnte ja bie Seele nie gang von allen Borftellungen entblößt feyn, indem fie als eine wirkliche Rraft auch unabtaffig wirten muffe, alle ihre Wirtune gen aber Borstellungen waren. Da uns aber ju Zeiten das Bewußtseyn mangele: fo folge nur baraus, daß wir alsbann Borftellungen ohne Bewutffeyn (perceptiones) hatten. \*)

<sup>\*)</sup> A. a. D. S. 214. ff.

So behandelte er auch Lockens Lehren von ber Materie, bem Raume, ber Freyheit, bem Befen, der Ertenntniß, der Demonftration, und andere mehr. Um lette ju begrunden, nahm er zu primitiven Wahrheiten nichts als iden. tifche Gabe und innere Erfahrungen einer 3me mediation der Empfindung an, Die bende im Allgemeinen wie im Besondern gleiche Evidens und bas gemein hatten, baß fie fich aus teis nen gewiffern Principien bemonftriren liegen. Die Mathematiter hatten, um ichnellere Forte Schritte ju machen, nicht alle ihre Beweise bis auf bie ursprunglichen Uriome gurud geführt, (was auch dem menschlichen Berftande nicht fo leicht fey); baber noch manches ihrer Axiome bewiesen werden tonnte. Es erhielten aber ihre Demonstrationen ben hohen Grad der Evident, weil die Erfahrung alle Augenblicke fur bie Gewißheit fehe. Doch hatten Die fpllogistischen Figuren, die er auch gegen Locken in Schus. nahm, abiliche Borguge. \*)

Der ganze neue Versuch, ber eine große Menge interessanter Wahrheiten enthält, ist wohl Eins der wenigen Bucher, die auf Une

<sup>\*)</sup> A. a. D. II. S. 227. 234. ff. 243. Die identischen Sate vennt Leibnit primitive Wahrheiten der Vernunft; die innern Ersfahrungen 26. Wahrheiten des Factums.

fterblichttit Unfpruche ju machen berechtigt finb; Eins berer, die wirklich die menschliche Erfenntnig erweitert haben, ob es vielleicht fcon noch nicht genug benußt worden ift. Doch hat es bieg Berbienft mit bem groß . ten Theile ber philosophischen Schriften feis nes Berfaffere gemein, ber vorzüglich jum Ers weiterer ber Wiffenschaften gebohren mar. In ihm waren alle Geelenkrafte groß, alle ftanden, im ichicklichften Berhaltniffe gegen einanber, unter ber weisen Berrichaft feines ftarten Ber, fandes. Der großen Geele war daher Gine Biffenschaft nicht genug; nicht vermochte Gine Betrachtungsart ber Dinge fie zu feffeln; fie burchbrang vielmehr alle und überschauete bas weite Relb ber menschlichen Renntniffe von allen Seiten. Alles heiterte fich vor Leibnigen auf, alles faßte er schnell; und biefes schnelle Auffasfen verbunden mit einem naturlichen Reuer war vielleicht die Urfache, bag er feine feiner Schriften fo gang in ichulgerechter Form ichrieb. und viele feiner Gebanken nut gelegentlich bing: warf, se daß es fast scheinen mochte, er habe geglaubt, andere Menschen wandelten in einem folden Lichte wie er, und erkennten aus einte gen angegebenen Bugen fogleich feine erhabenen Ideen.

Seine Lehren wurden deshalb oft misver, standen, besonders seine Monadologie. Denn

da viele die Monaden pur mathematische Puncte hielten, und noch bagu glaubten, bie außern Erscheinungen follten aus einfachen Substanzen dusammen gesetzt seyn, bie wir nur nicht beute lich wahrnahmen: so stießen fie in Unsehung der Ausdehnung, der Theilbarteit und anderer Eigenschaften auf mancherley Schwierigkeiten, ja fogar, auf Biberfpruche, und verwarfen bie Monaden , Lehre, die fie nicht verstanden hats ten. Die Monaben follten und fonnten ja nicht Theile ber Vorstellungen bes außern Sine nes, Diese nicht ein Aggregat ber Monaden: fenn; fondern Befen, bie außerhalb ber Bor-Rellung existiren, burch beren Berhaltniffe unter einander nund ju ber Geele bie Erfcheinung einer finnlichen Welt bestimmt wird. brudte er aus: Jebe Monabe ftellt (fich) bie Belt nach' ihrer Lage vor; bie finnlichen Bor. fellungen find verworren, bas ift: es lagt fic nicht bemerken, was burch jede Monade an ifnen bestimmt wirb.

Zwar gibt Leibnit selbst zu ijenem Miße verstande Veranlassung \*); allein die übrigen Theile seines Systems gestatten eine folche Ers

<sup>\*) 3.</sup> B. in ben Epp. ad P. des Bosses, wels the befonders badurch oft undeutlich werden, daß uns die Briefe des P. des Bosses mans geln, und nur die Antworten Leibnigens auf uns gefommen sind.

Blarung nicht, ba mach bemfelben alles, was wie wahrnehmen , alfo die gange Sinnenwelt, nut Borstellung in uns ist, catso unindglich was Do. naden zusammen gesetzt sown kann. Auch warbe wer burch bie Behauptung ber unenblichen Theilbarkeit: ber Materie feinen Beweis fae bas Dafenn ber Dennaden aufheben; wenn man unten der Materie nicht ben Inbeguiff der Phai momene zu versteben Satte. Die tonnte fic auch dieser große Denker, fo oft gegen die mas teriellen Atomen erflaren, und bie Monaben mur. für Erforderniffe, folechterbinge nicht für Thelle der Körper gehalten wissen wollen ich wenns er fich nicht viefe einfagen Reage als jenfeit ber Sinnenwelt wirtende: Befen gevache 5 1, 13 \$36.7 ( · Callette 5: 10 ) hacre?

Kellungen für Abbildungen jener Wosen erkläs

•) Opp. II. P. I. p. 295. Monades enimelie partes corporum, tangere sese, componere corpora, non magis dici debet, quam hoc de punctis et animabus dicere licet. Corpus ergo, si substantia est, est realisatio phaenomenorum vitra congruentiam procedens. Ibid. 289. sqq., Revera (monades) non sunt ingredientia sed tantum requisita materiae. Ibid. V. p. 377. Nec monades cum atomis confundendae sunt, nec partes sunt corporum sed requisita.

ren wollte, die obgleich verworren, diese Kräfte, wie sie an sich beschaffen, darstellten, würde man sich vansden Principien dieses Philosophem antsernen, nicht nur, weil man wegen der um endlichen Theilbarteit der Materie ebenfalls in Widerspruch gerathen würde, sonbern auch, weil er die Erscheinungen nur für Semimentalia erkennt. und jeder Monade nur eine ihren Berhältnissen gemäße Weltvorstellung zur gesteht. Freylich waren diese Lehren nicht für dem gemeinen Menschenverstand.

Demohngeachtet fand seine Philosophie ben großen Mannern Beufall; und Die Theos bicee wurde fast Modelectude. : Gein Einfluge ben vielen Sofen, besonders fein Umgang mit ber Koniginu von Preußen, feine Bekanntschaft: mit fo viel Gelehrten, und der bahen entftana Dene Briefmechfel, trugen außer bem innern Berthe feiner Schriften viel jur Berbreitung. In einer Sprache geschrieben, derselben ben. welche vorzüglich bamahls die Sprache ber feie nern Welt war, wurden viele feiner Bucher von jedem gelesen, ber nur für einen Mann von gutem Geschmade gehalten fenn wollte. Gein Publicum vergrößerte fich täglich; und nicht nur wiffenschaftlichen Dannern war er bekannt; fondern felbft Damen sprachen von den Spies geln ber gangen Belt.

<sup>\*)</sup> Opp. II, 1. P. 268. in a. m. D.

Breylich gewann seine Philosophie nichts durch diese Ausbreitung; aber diese Menschen gemannen doch durch sie: und wenn sie auch nicht ganz verstanden wurde, so machte sie doch den Geschmack am Denken rege, und entris manchen groben Begriff; ja manchem kummers vollen Herzen gab gewiß der Opitimismus Trost. Bon dieser Seite betrachtet, that Leibnis wohl, wenn er sich bisweisen unter die Großen nuschite, denen zu oft wahre Ausklärung mangelt, und die doch vorzüglich sähig wären, sie durch ihr Beyspiel zu verbreiten.

Wie sthon muß es gewesen seyn, wenn der Philosoph mitten im Zirkel der Fürsten stand, sie und ihre Höslinge seiner Nede staunsten und es fühlten, daß weder Geburt noch Reichthum den menschlichen Geist von seinen Schranken befreyer, noch daß Fürstengunst auch Geistesgröße verleißen könne!

et and the straight of the analysis of the second of the s

Wie schon — wenn er ber Königinn die prastabilirte Harmonie erklärte, ober sie mit ihren Fragen in ihn drang, bis er selbst ihre Wisbegierde nicht mehr zu stillen vermochte, und seine eigene Einschränkung empfand!

William Committee of the committee of th

100 11 .....

schafte des bürgerlichen Lebens beabachten; er ertheilte jedem Auflösung, der sie Luchte, und

Calmarate to good man har took

jeber fand ben ihm Mahrung für seinen Geist. Daher kam sein weitläuftiger Briefwechsel, der ein bleibender Zeuge seiner Billigkeit und Be, scheidenheit ist.

Ueberhaupt war sein ganzer Lebenswandel einem Philosophen anständig. Ein unermüsdeter Fleiß hielt ihn von vielen Freuden des Lebens ab, und erlaubte ihm nicht eins mahl, eine eigene Zeit zum Essen oder zum Schlafen zu bestimmen. Ungeachtet seiner ans sehnlichen Einkunfte lebte er sparsam und eins sach, und wurde deswegen für geißig ausgesschrieen, ob er gleich sehr viel auf einige seinet Ersindungen verwendete, und um seine Hausschaftung ganz unbekümmert war.

Von jedem Menschen dachte er killig, fiellte die Fehler der Gelehrten gewöhnlich auf der vortheilhaftesten Seite vor, und gab ihren Meynungen allezeit die vernänftigste Erklärung, die er nur sinden konnte. Auch äußerte er nirgends Vorliebe für ein System; alte und neue Philosophen wurden von ihm benust, selbse die verschrienen Scholastiker. Doch zeigte er einige Neigung für die Lehren des Plato, die er den seinigen so ähnlich fand ). Auch

Dissertatio epist. de Philosoph. Platon. ad M. G. Hantschium. Epp. ad Div. III.

geizte er nicht nach dem Ruhme der ersten Erifindung einer Wahrheit; sondern er zeigte geswöhnlich die Quellen, aus welchen er geschöpft hatte, und suchte ähnliche Gedanken ben ältern Gelehrten auf. Denn nicht sowohl auf neue Ersindungen, als auf Vereinigung und bessere Darstellung der philosophischen Systeme war sein großes Streben gerichtet. Doch hielt er die vorherbestimmte Harmonie für sein Eigensthum.

Durch den Sat des zureichenden Gruns des, den er zuerst in seiner Würde zeigte, öffinete er der Philosophie ihr weites Feld: durch die Lehren von den wirklich einfachen Substanzen, die er zuerst für sven von allen sinnlichen Eigenschaften erkannte, ging er aus einer scheins baren Welt in die intellectuelle über: nun sührte jener große Grundsat ihn zur Sottheit, durch deren Erkenntniß ihm die Welt als die beste erschien.

Kir einen solchen Mann war es gewißteine zu große Besohnung, wenn ihn Kaiser 1711. Karl, der Sechste, zum Reichs Hofrath und Freys herrn erhob: wenn Peter der Große ihm jährs lich tausend Rubel Gnadengehalt gab; und wenn er von Hannover eine ansehnliche Besoldung zog, ph es gleich den damahligen Fürsten zur Ehre gereicht, daß sie seine Verdienste schätzen, und ihn bis an seinen Tod mit so vorzüglicher Achtung behandelten.

Er starb am vierzehnten November 1716 Leibnitene an einem sehr heftigen Anfalle der Sicht. Tob.

Zwar brauchte er einen Trant, den ihm ein Ingolstädtischer Jesuit gerathen hatte. Allein da derselbe die gewöhnliche Wirtung, seine Schmer, zen zu lindern, nicht mehr that: so starb der Philosoph mit der seiner würdigen Selassen.

heit \*).

\*) Particular : Umstände seines Todes sindet man ben Ludovici (Geschichte ber Leibniz. Philos. I. 241.) und ben Brucker (Hist. crit. phil. V. p. 367.) Als er von seiner Krank heit überfallen wurde, schrieb er an der Abschahlung sur la philosophie Chinoise i M. de Remond. Opp. IV. I. p. 169. Epp. II. 413. und unterschrieb sie noch mit serbender Hand. Das Original aber ist verlohren gegangen.

1.

## Zwenter Abschnitt.

Poiret — Thomasus — Bubbeus — Rubiger — von Cschirnhausen — Berkeley.

Do viel aber auch Leibnit für die Philosophie that, so erlebte er boch nicht, baß alle seine Bemühungen eine eigentliche Reform ber bas mahle herrschenden Syfteme bewirtt hatten. Er fahe fie nur hier und ba von einzelnen Menschen begunftigt, die zu bem feinern Theile unferer Matton gehorten: aber er fahe fie nicht in die Schulen eindringen, sabe nicht die damahls auf Deutschlands Lehrstühlen herrs schende Philosophie von einer Menge gang uns philosophischer Begriffe befreyt. Bielmehr mußs te er feben, wie eine migverstandene Theologie, welche die Gefangenschaft der Vernunft forberte, noch immer in ihr wathete, und wie die Schwärmeren selbst mit der Philosophie verbuns ben murbe.

Giner berjenigen, welche vorzüglich ber Ber, peter Dois nunft ontgegen ftrebten, mar Peter Poiret, ret. ein Theosoph von feltenem Charffinne, und nicht ohne Gelehrsamteit \*). Die Ochriften einiger Mystiter hatten ihn vom Cartesianischen Syfteme abgezogen, fo bag er ber Bernunft ente fagt hatte, und sich bafür an ein inneres Licht hielt, welches feiner fanatischen Meynung nach in bem Menschen wohne, und ein Ausfluß der Gottheit fen. Daher trage ber Mensch bas Reich Gottes als einen Saamen in fich, ber in ihm auffeime, wenn er bemfelben burch feinen fregen Benfall ein gutes Land eroffne. \*\*) Die Geele felbst hielt er fur einen gottlichen Ausfluß, und glaubte, baß Gott in fie tomme, um fie tennen zu lernen und zu bilben. Ja, er gab fogar an, was fie von jeder Person in ber Gottheit, (benn auch die Dreneinigkeit

birte Theologie und Philosophie, doch nur fragmentarisch. Hierauf ward er Pfarrer im Zweybrückischen; mußte jedoch 1676 seine Pfründe wegen der damaligen Kriegsunruhen verlassen, und kam nach Holland, von da nach Hamburg, wo er Bekanntschaft mit der berücktigten. Von ig non machte, die er auf ihren Reisen begleitete. Nach derselben Tode ging er nach Amsterdam, und endlich nach Rhynsburg in Holland, wo er 1719 starb.

Christian

Thomafius.

wollte er erklaren;) erhalten habe. Vom Baster stamme ihre Natur, nach welcher sie aber an und für sich den Grund der Hölle in sich habe, und in einem elenden Zustande der Besängstigung seyn würde, wenn sie nicht von dem Sohne und heiligen Geiste ihre zufällige Besschaffenheiten, nähmlich das innere Licht emspfange, durch welches in ihr der Grund des ewigen Lebens gelegt werde \*).

So unstnnig aber auch ein solches Geschwätz war, so sehr sich auch verschiedene Gelehrten gegen dasselbe auslehnten: so fand es
demohngeachtet Benfall, und verbreitete einen Pietismus, von welchem mancher gute Kopf ans
gesteckt wurde. Ein Benspiel hiervon gibt der
berühmte Christian Thomasius \*\*), der

\*) Oecon. div. T. II. Cap. 14. Das gange Werk enthalt nichts als abnlichen Unfinn.

Ebristian Thomasius, Sohn des Jacob Thos masius, war zu Leipzig 1655 gebobren, lehrs te auch daselbst das Naturrecht, nachdem er vorher in Frankfurt an der Oder Borlesuns gen über die Rechtswissenschaft gehalten hatte. Alls er sich aber durch Bestreitung vieler Borurtheile, und durch seine Angrisse auf die peripatetische Philosophie großen Verdruß zuzog: mußte er Leipzig verlassen, wendete sich nach Halle, und gab durch seine Bors lesungen Veranlassung zu Stiftung der Unis

Burch seinen Umgang mit den Frommlern seiner Zeit verdorben, soft die Vernunft herabwürdigs to, und sich an Sinne und Offenbarung hing, und den nur sein gesunder Verstand verhinderte, ein anderer Poiret zu werden.

Dieser Mann, der so manches Vorurtheil bestritt, der sich um die wichtigsten Theile der practischen Philosophie verdient machte, der der Welt so manchen Rußen stiftete, trat als der erbärmlichste Logiter und Metaphysiter auf, wovon sein Hang zum Pietismus nehst seiner Vorliebe für einen durchaus populären Vortrag, der in ihm eine Vernachlässigung aller strengen wissenschaftlichen Erkenntniß hervor brachte, die vorzüglichsten Ursachen waren.

In seiner Logit lehrte er, daß die Ge, Seinelogik.

danken eine innere Rede wären von den durch

die äußern Eindrücke im Sehirne entstandenen

Vildern, für welche er die Zirbeldrüse zu klein

fand, und ihnen daher lieber das ganze Sehirn

einräumte. Ja, er hoffte in demselben die sinne

lichen Eindrücke zu erkennen, wenn nur die

Mitrostope vollkommener wären \*). So fern

versität, beren Director er hernach ward. Er ftarb daselbst 1728.

<sup>\*)</sup> Einleitung zur Vernunftlehre 3 Sptft. f. 22. f. 38. 40.

diese Bilder den Berstand beschäftigten, hießen sie Abstractionen, aus denen andere unber kannte hergeleitet würden, und diese sollten die Urtheile und Schlüsse seyn.

Zur ersten Grundwahrheit nahm er den Sat an: Alles, was mit der menschlichen Versnunft übereinstimmt, ist wahr; alles, was ihr zuwider ist, ist falsch. Zu dieser Vernunft zählte er jedoch auch die Sinne; und so war ihm alles wahr, auch im objectiven Verstande, was ein gesunder Mensch durch sie erkennt \*).

Die Erscheinungen in der Sinnenwelt hielt er daher für Substanzen, und theilte sie in sließende und bestehende, lockere und dichte, u. s. w. ein. Dasjenige aber, wodurch sie von den Menschen mit den Sinnen begriffen würden, sey die Bewegung, aus deren Unteraschiede und der Körperlichkeit, welche bey ihm in der Zusammensetzung bestehet, alle andere sinnliche Vorstellungen, (Farbe, Glanz, Geruch,) herrühren sollten \*\*).

Wergebons sucht man ben ihm eine eigente liche Untersuchung der Arten und der Richtigkeit ber Urtheile und Schlüsse; benn die Erkenntniß

<sup>\*)</sup> N. a. D. 6. 1. 20. ff. 26.

<sup>\* ) 21.</sup> a. D. 4. 9. 32. ff.

berselben war ihm unnüße Wissenschaft, da man nach seinen Lehren, um Wahrheiten zu erfinden, nichts weiter nothig hatte, als die Grundsäße fest zu fassen, und sie fortwirken zu lassen \*). Das hieß doch die Logik ere leichtern!

Weil er aber nichts erkannte, als was er mit Augen sahe: so war es kein Wunder, wenn er einfache Substanzen für unwahrscheinlich hielt, und nichts von dem Wesen eines Seistes zu erstennen vermennte. Die letzte Behauptung stimmt jedoch nicht mit seiner Pnevmatologie zusammen, die er früher als seine Logik heraus: 1699. gegeben hat.

In dieser traumt er von Geistern mehr als zuviel. Mit ihnen erfüllt er das ganze Weltall; sie sind es, die die Materie durchs dringen, ihr Seyn, Dauer, Ausdehnung und Bewegung geben; sie sind thätige Wesen, statt dessen die Materie, ohne welche sie bestehen können, bloß leidend ist. Der oberste Geist ist Gott, eine ganz thätige, alles durchdringende, bewegende Kraft, ein Licht ohne Finsterniß, das alles erleuchtet, eine Wärme ohne Kälte, die alles erwärmt; er ist es, von dem die dienstage

<sup>·) 21.</sup> a. D. 12. f. 1.

ren Geifter Befen und Dafeyn haben. Bon' lettern ertennt, wie er fagt, die Bernunft zwen Arten, welche die Materie burchdringen : einen mannlichen Geift, welcher erwarmt, ein Licht, (wie 3. B. die Sonnenstralen,) und einen, welcher erfaltet, doch aber erwarmt wers ben fann, eine Luft. Die Frucht von beyden ist die Materie. Aus einer ahnlichen Mischung bestehet ber Mensch, in welchem zwar bie Daterie ber pravalirende Bestandtheil ift, ber aber eigentlich aus dren Theilen bestehet: bem Leibe, der Geele oder bem bofen Geifte, ber burch die Erzeugung fortgepflanzt wird, und bem Beifte, welches der gute Geift ift, ber unmits telbar von Gott tommt. Uebrigens grundet fich feine gange Pnevmatologie auf eine Berwirrung ber geistigen Ratur mit bem feinern materiellen Wefen, auf einer Unbekanntichaft mit bem wahren Werthe der finnlichen Borftellungen, und eine allzugroße Reigung zur muftischen Philos fophie, von ber er eine MengenUnfinn in fein Suffem aufnahm. Es war baber nicht zu verwindern, bag er hin und wieder Gegner betam, von benen ich hier nur ben Tubingifchen Arzt, Elias Camerarius, und ben Carteffas ner, Gabriel Bagner, anführe \*)

Realis de Vienna (G. Wagner) Prif. bes Vers. vom Wesen eines Geistes — bagegen Iucundus de laboribus freve Gebanken von R. d. V. pruf. bes Vers. etc. Indessen verlohr sich mit seinem Alter jene Borliebe für die mystischen Systeme, nachdem er mit ihnen genauer bekannt geworden war, und Lockens Werk ihm die Augen gedffnet hat, te. Daher er, wie er denn vhnehin in seinen Weynungen sehr veränderlich war, auch hier ih. nen nicht ganz treu blieb. \*)

Besser war doch noch die Philosophie des Franz Bube Franz Bud deus, \*\*) (so schlecht sie auch im deus. mer seyn mochte), dessen Elemente im Anfange unsers Jahrhunderts ein allgemein beliebtes Lehrbuch waren. Ein Beweis, wie elend das mahls die Schriften dieser Art seyn mußten, und wie nothig Deutschland einen Philosophen hatte, der Leibnissens Entdeckungen benutze, und eine systematische Behandlung dieser Wissenschaft unsternahm. In der Logik war Buddeus zwar nicht so seicht als Thomasius; aber es herrschte doch in ihr, wie in allen Theilen seines Systems,

Elias Camerarius kurze Anmerk. über Thos masti Bers.

- Dorrebe zu seiner andern Ausgabe des Pois rets de eruditione triplici 1708.
- Franz Budbeus gebohren zu Anklam 1667, war zuletzt Prof. der Theologie zu Jena, wo er schon zuvor einmahl Lehrer, so wie in Coburg und Halle, gewesen war. Er Karb 1729 zu Gotha.

eine allgemeine Unbestimmtheit \*) und Dunkels heit. Und biefes war gewiß eine Miturfache, warum er ben vielen Gaten zweifelhaft blieb, und fich nicht anders als mit ben Aussprüchen ber Bibel, benen manche Gewalt angethan wurs De, zu helfen mußte. Als er z. B. in ber Mas terialität ber Geele teinen Widerspruch ju finden glaubte, war er mit ber Gewißheit zufrieden, welche bie driftliche Religion für Geistigkeit und Unfterblichkeit gibt. \*\*) Rein Lehrfat feiner Philosophie wich von den orthodoxen Meynun. gen feiner Zeitgenoffen ab; und die Unhangliche feit an ihre Begriffe, die er nach Belieben in bie Philosophie mischte, erniedrigte ihn so fehr, daß er selbst die Damonologie und alten Abers glauben finsterer Zeiten in fein System auf nahm. \*\*\*) Dennoch mar er um die Geschichte ber Philosophie nicht gang ohne Berdienst; wies wohl boch feine Worliebe fur die muftische und

e) Elem. phil. instr. 139. §. X. "Enimyero quando convenientia nostrae cognitionis cum re ipsa tam euidens est, vt homo maturae aetatis et usu rationis pollens eam non possit non admittere, tum vera seu certo vera nostra cognitio dicitur" gibt ein Benspiel hierzu.

Element phil. theoret. 116. 331. sq.

<sup>\*\*\*)</sup> L. c. 333. fa.

mvsaische Philosophie in vielen Stellen seiner Schriften hervorblickt. \*)

Einige Verdienste um die Logik hatte noch Anbreas Undreas Rubiger, \*\*) weil er zuerst die Rubiger. Lehre von der Wahrscheinlichkeit in sie aufnahm, und sie wissentschaftlich behandelte, auch der erste war, welcher die Schlüsse von der synthetischen Seite betrachtete. \*\*\*) Wenn man aber bedenkt, was für undeutliche, unbestimmte Begriffe auch ben ihm herrschten, und mit was für unnüßen, oft ganz unrichtigen Eintheilungen er die Lozgik überhäufte: so kann man leicht sehen, daß er nicht zum Resormator dieser Wissenschaft ger macht war.

Einen Auszug seines Sustems zu liefern warbe unnothig senn: einige seiner eigenthumlis chen Lehren sind hinlanglich, ihn kennen zu lernen.

- \*) Daß Buddeus Leibnitzens Philosophie nicht benutte, läßt sich ohnehin denken. Ben Ses legenheit der Wolfischen Streitigkeiten werden wir ihn noch besser kennen lernen.
- Farb zu Leipzig 1731, nachdem er von der Theologie zur Rechtsgelahrtheit, von dieser zur Medicin übergegangen war, wobep er jedoch nie die Philosophie außer Augen gestent hatte.
- II, 67

Die Philosophie erklärte er für eine auf Sinne und Erfahrung gestützte Erkenntniß, wels che die allgemeinen, und nicht unmittelbar (durch die Sinne) erkennbaren Zwecke und Mittel entswickele. Ihr Zweck sey der Gottesdienst, und sie wurde von ihm in Weisheit, Gerechtigkeit und Klugheit eingetheilt. \*)

Der Verstand war bey ihm eine Fähigkeit des Gemüths, die sich durch Empfindung und dreyerlen Handlungen — durch Gedächtniß, Scharfsinn und Urtheilungskraft äußere. Die Empfindung aber wurde von ihm durch ein Letz den des Verstandes erklärt, das aus der Verwegung derjenigen Geister entspringe, mit wells chen der Mensch denke. \*\*)

Die Ideen, die er alle für Handlungen des Gedächtnisses ausgab, theilte er auf eine sonderbare Art in memoriales, ingeniosas und judiciosas ein. Lettere nannte er Abstracte, und unterschied wieder metaphysische, welche bloß die Merkmahle der Dinge, Genus, Disserenz und Accidens enthielten, und disciplinale, welche das Wesen der Dinge auseinander setzen, und wies der in mathematische, physische und moralische eingetheilt wurden. \*\*\*)

<sup>•)</sup> Philos. pragm. s. 1-6.

<sup>\*\*)</sup> L. c. j. 24. 38.

<sup>• ( )</sup> L. c. j. 48. 49. fqq. 57. fqq.

Seine große Neigung zu mancherlen Urten von Eintheilungen, fand Stoff, sich ben Betrachtung der Wahrheit der Säse, und der Schlüsse zu üben; \*) wo besonders seine Gadanken über die mathematische Schlußart merkwürdig sind. Denn, da er wohl bemerkt hatte, daß in der Rechenkunst und Algebra nicht alles zeit unmittelbar vom Seschlecht auf die Art, und so umgekehrt geschlossen wird: mennte er,

1) L. c. j. 134. erklart er die Wahrheit burch ben Jufammenhang unferer Gedanfen mit ber außern Empfindung, und es scheint alfo, als konnte er, wenn er confequent verfahr ren wollte, nichts fur mahr halten, mas nicht burch die außern Ginne vorstellbar ift. Er theilet fie nun ein in bemonftrative unb wahrscheinliche: und nachdem sie aus Gubs jeet und Pradicat allein, ober mittelft andes rer Cape erfennbar ift, unterscheibet er wieder renunciative und rationative. gibt es wieder Eintheilungen in verbale und reale, metaphpfifche und disciplinale, baruns ter wieber mathematische und philosophische, unter ber legten physische und moralische. Daher wird nun eine barauf beziehliche Die vision der Gage und Schlusse vorgetragen, bep welcher besonders die Unterscheidung der mathematischen, urfachlichen, metaphysischen und praftischen vorkommt. Der Nugen bies fer Eintheilungen ift außerft geringe, weil Die Berschiebenheit nicht eigentlich verschiebene Schluffe angibt:

Die mathematischen Schluffe waren gar nicht fyls logistisch, und von ben philosophischen burchaus unterschieben. Daher gab er eine eigene Er flarung für biefelben, und wollte, bag ber Phi= losoph nur bas Allgemeine ber mathematischen Methode nachahmen follte. \*) Denn er fette Die Gewißheit ber Mathematit, ja, die gange mathematische Erkenntniß bloß in bas Anschaus liche und Sinnliche. \*\*) Satte Rudiger nur einige Renntniß ber Mathematit gehabt; hatte er es bedacht, daß nicht gerade das Dictum de Omni et Nullo bas Wesen bes Syllogis, mus ausmache, und bag bie Mathematiker fich größten Theils verftummelter Schluffe bedienen : so wurde er gewiß ein vernünftigeres Urtheil über Die mathematischen Schlusse gefällt haben. \*\*\*)

Vorzüglich wollte er aber die Syllogistik bereichern, und war auch der erste, der die

4) L. c. 166. Ratiocinatio mathematica est, qua varias circumstantias numerando veritates quantitatum vulgo incognitas applicatione sensuum immediata colligimus. 6. 168. 169.

e.) De Sensu V. et F. L II cap. IV. s. 2.

sq. 4.

19. 3n ben mathematischen Schlüssen siehet man oft nicht sogleich ein, daß sie sich auf das Dictum d. O. et N. gründen, weil ber Obersan ein Ariom ist, dessen, als gar zu bekannt, nicht gedacht wird, d. B. a = b,

fullogistischen Figuren nach bem Berhaltniffe ber Begriffe, und nicht nach ber Stellung bes Mittelbegriffs bestimmte. Da er nun ben Sat verwarf, bag ber Unterbegriff im Schluß. fate Subject sey: so wollte er auch in bet zweyten Figur aus einem particularen Ober-Tage Schließen. Er erfand zu dem Ende zweit neue Modos, die aber nichts weiter als Berwechselungen der Pramiffen maren. Much hielt er es für eine wichtige Bereicherung ber Gyllos gistit, bag et burch jufallige Umtehrung des Unis terfates in der dritten Figur aus dren befonts bern Gagen Schließen lehrte, ohne zu bemers ten, daß die Richtigkeit folder Ochluffe nicht aus den Pramiffen erkannt werden tonnte. In dieser Figur verwarf er bie Schlufarten in Darapti, Datili, Felapton, Ferison, weil in ihnen, wie in bet erften vom Allgemeinen auf bas Besondere geschlossen werde. Deswegen adhlte er fie jur erften, worin er jedoch, wenn man die Figuren, wie er that, nicht nach der Stellung bes Mittelbegriffs betrachtet, gang Recht hatte.

Bu bewundern ift es aber, baß er, ber es nicht für nothig hielt, daß der Unterbegriff

gum Grunde: wenn Zwen einem Dritten glrich find: so find fle einander felift gleich.

in der Conclusion Subject sey, die vierte Figur so hoch schätzte; und unbegreislich, wie er glaus ben konnte, richtig aus vier Begriffen und drey verneinenden Sätzen schließen zu können. \*)

Rubigers Wenn aber auch seine Logik noch mans Metaphysik des Gute enthält: so kann man sich boch nichts Elenders als seine Metaphysik denken, die er in Ontologie und eigentliche Metaphysik theilte. Ersterer wies er die erschaffenen ersten Ursachen zum Gegenstande an, letzterer die unerschaffenen.

Das Daseyn von diesen suchte er aus ber Erfahrung zu beweisen, welche die Abstammung der Dinge aus einartigen Ursachen zeige, also auf erste und einartige Ursachen führe, aus be, ren Schranten man auf die uneingeschränkten schließen musse. \*\*)

Jede erschaffene Substanz erklarte er für ausgedehnt, und in so fern für einfach, weis Gott sie nicht einfacher gemacht habe; daher sie natürlicher Weise nicht zusammengesest seyn könnte. Eine eigene Art berselben sind ben ihm die Elemente der Körper, welche er für unmitztelbar von Gott erschaffen und mit bestimmter Figur und Bewegung begabt erkennt. Diese

<sup>\*)</sup> De Sens. V. et F. L. II. c. 6. 7.

<sup>\*\*)</sup> Philos. pragmat. j. 317. sqq. 391. sag.

Figur und Bewegung glaubte Rubiger aber auch entdeckt zu haben, indem er sagte, daß bie eine Art, die er Aether nennt, eine stralenförmige Sestalt (Figuram radiosam) und das Ber, mögen, sich vom Mittelpunkte gegen den Um, fang zu bewegen, habe; die andere oder Aer, aus runden inwendig hohlen Bläschen (bullulis) bestehe, die mit dem Bermögen, sich nach dem Mittelpuncte zu bewegen, versehen wären. \*) Aus ihnen sucht er die Elasticität zu erklären, welche bey ihm das Wesen des Körpers ausmacht, der allezeit beyde Arten von Elementen erfordere.

Den Raum, den er durch dasjenige erstärte, in dem etwas anders ist, machte er zu einer Substanz. Er hatte also nicht nur gemeins schaftlichen und eigenthümlichen Raum, sondern auch der Eintheilung der Substanzen zu Folge einen körperlichen (den Ort) und einen nicht körsperlichen, der ein Geist seyn sollte, weil in diesem ein Körper seyn könne. Ja, er kam sos gar auf die Meynung mehrerer Schwärmer, daß die Gottheit der unendliche alles umgebende Raum seyn könne. \*\*)

## \$ 2

Die er aus ihnen die körperlichen Erscheis nungen erklarte, gehört nicht hieher.

<sup>•)</sup> Phys. div. l. I. c. g. fect. 4.

Moch lächerlicher als seine Körperlehre war seine Psychologie, nach welcher er in der menschlichen Seele zwen geistige Substanzen; eine denkende (mens), und eine wollende (animam) annahm, welche mit einander so genau als mit dem Körper verknüpft seyn solten. Der wollenden Substanz legte er einen passiven Berschand ben; setze sie ins Herz, und dehnte sie nach allen Fibern und Nerven aus. Auch verssahe er sie mit zweyerlen Arten von Ideen, nähms sich mit unmittelbar von Gott anerschaffenen, und von dem Gemüthe (mente) oder dem acstiven Verstande erregten, welchen er durch ein Streben handeln, und durch die Nerven in seis nen Gefährten einsließen ließ.

Außer diesen Ideen legte er ihr noch ges wisse körperliche Ideen bey, welche durch die Körper in diese Anima, (die auch den Pstanzen zukommt), eingedrütt würden. Ferner schrieb er ihr das große Vermögen zu, die Orzgane nach ihren Ideen einzurichten, und Emspsindungen ohne sinnliche Wertzeuge zu habenf: woraus er das Nachtwandeln zu erkären gestenkt. Ueberhaupt gebraucht er seine elende Hypothese zur Unterstützung des größsten Abersglaubens, dem sich nur je ein Mensch ergeben hat.

So eignete er auch einer jeden solchen Thier s und Menschenseele eine Gabe von ges

genwärtigen Dingen zu weißagen zu, und recht nete zu solchen Weißagungen die so genannten Ahndungen, (denn auf diese hielt er sehr viel), desgleichen die Gabe der Thiere, sich Kräuter zu ihrer Genesung zu suchen, wenn sie krank sind. \*)

Soust schäfte er diese Anima überhaupt nicht sehr hoch; denn er unterwarf sie dem Untergange, der aber nicht gleich nach dem Tode erfolgen sollte. Vielmehr ließ er diesen Seist noch einige Zeit mit einem leichten Körper umwebt, um den erblagten Leichnam schweben.

Philosophen berühmt waren, verdiente eigent, sich keiner biesen ehrwürdigen Nahmen. Und menn noch jemand von Leibnitzens Zeitgenossen, ehe Wolf auftrat, Ansprüche auf ihn zu machen berechtigt war, so mußte es Ehrenfried von Schirn, hausen.

<sup>4)</sup> De Sens. V. et F. dissert. prael. s. 13. sqq. 20. sq.33, Phys. div. lib. I. cap. 4. sect. 4. Die vornehmsten Schuler Rubigers waren Abolph Friedrich Hofmann, und Joh. Andr. Fabricius.

Ober : Lausis gebobren, studirte zu Leiden; machte aber 1672 einige Feldzüge als Bolontar in den Niederlanden mit, worguf er

serbesserung der Logit, indem er eine erste Phistosophie zu liefern gedachte, welche für die Phistosophie zu liefern gedachte, welche für die Phistosophie gleichsam das seyn sollte, was die Aligebra für die Mathematik ist. Sie sollte alles enthalten, was der Wahrheitssorscher, dessen Beschäftigung er für die edelste hielt, zu wissen nöthig habe; sie sollte ihn zur Erfindung der Wahrheit geschickt machen, ihm den leichtesten Weg angeben, auf welchem sich von einer Wahrscheit zur andern sicher fortgehen lasse. Kurz, sie sollte ihm zeigen, wie er durch sich selbst Gestwisseit, und den höchsten Grad menschlicher Bolltommenheit erlangen könne.

Die Stüßen seiner ganzen Phisosophie follten folgende vier Principien seyn, die er frey vom Zweisel des Steptiters erklärte: Ich bin mir meiner und verschiedener Dinge bewußt; manche afficiren mich auf eine angenehme, mans che auf eine unangenehme Weise; einiges kann ich begreiffen, einiges ist mir ganz unbegreislich;

> wieber nach Leiben ging. Nachmahls erwähls te er das Privatleben, that viel Reisen, setzte aber daben so wenig als ben seinen Kriegsdiensten die Wissenschaften außer Augen. Hauptsächlich war er der Mathematik und vorzüglich der Optik ergeben, um welche er sich bekanntermaßen durch seine Brennspiegel verdient machte. Er starb 1703.

einiges bemerke ich durch außere Sinne, einis ges durch innere Bilder und Empfindung.

Da er nun zur gewiffen Ertenntnig forberte, daß fie von einer nicht zu bezweifelnben Wahrheit ausgehen, und von biefer alles & priori herführen follte: fo legte er diefe Prineipien als erfte Erfahrungen zum Grunde, und verfolgte feinen Plan mit vielem Scharfinne und nicht ohne Grundlichteit, an die er als Dathes matiter gewöhnt mar. Beil er aber die meis ften feiner Benfpiele aus ber Mathematit ents lehnte, und fich manche Unverständlichkeit ju Schulden tommen ließ, auch die Grengen der verschiedenen Geelenkrafte, besonbers ber Imas gination und bes Berftanbes nicht genau genug bestimmte: so murbe er nicht nur benen unverwelchen grundliche Renntnisse ber Mathematit mangelten; sondern er verfehlte auch seinen Zweck, ber ohnehin sehr schwer zu erreichen mar, größten Theile, und murde wes niaftens nicht unmittelbarer Beife ein Berbeffe. rer ber Philosophie.

Wenn indessen Deutschland bamahls nur einen einzigen Resormator der Philosophie — wosern ich nicht sagen soll, nur einen einzigen Philosophen — in seinem Leibnitz ausstellte: so hatte es doch deshalb keinen Vorwurf von irgend einem benachbarten Lande zu befürchten;

ja, es hatte selbst vor jedwedem Vorzüge, da Frankreichs Malebranche lange poch kein Leibnis war, da das übrige feste Land von Eustepa, in philosophischer Barbaren versunken lag, und da selbst Seauge. Verkelen \*) unter Leibnisen, obzieich zunächst unter ihm stand.

Dieser hatte somohl als Leibnis die ersten und andern Eigenschaften für Erscheinungen erstennt, und eingesehen, daß sich alle signtiche Dinge, (welche Dinge wir unmittelbar gewahr werden), alle Begriffe von Materie in die Bestiffe von Materie in die Bestiffe von materiellen Eigenschaften auslösenz welche weder für sich bestehen, noch eigenen Subsieften ankleben konnten, da solche Subjekte Une dinge senn würden. Daraus hatte er geschlose sen, daß sinnliche Eigenschaften nicht außer mit Vorstellungskraft begabten Substanzen eries siere könnten; \*\*) daß gber auch die Sins

Dylas und Philonous 1. Gefprache zwischen

Don Jugend auf die Mathematik und Metas
phosik studirt, und sich zu einem wahren
Philosophen gebildet. Nach vielen Reisen
und mancherlen Schaffalen, nach einem ger
scheiterten Projecte die wilden Völkerschaften
in America zu cultiviern, weshalb er eigene
Collegien daselbst errichten wollte, ward er
1733 Bischof zu Clopne in Irrland. Unt
aber im Alter der Kuhe zu genießen, legte
er sein Bisthum nieder, und starb 1753.

nenwelt- nichts auders als basjenige, was wir durch die Sinne mahrnehmen, sop, und ihre Gpis ftent in ber Eigenschaft wahrgenommen zu weit, den bestehe. Da aber seinem Systeme gemäß Diese Annliche Welt unabhängig von dem Berg stande wirklich ist; bennoch aber als bloger Ing begriff von Ideen nicht außer geistigen Substana zen, welche felbstthatige, ungusgedehnte, und gang unfinnliche Wefen find, mirtlich fenn tann: fo existiren nicht nur geistige Wesen, sondern auch eine Gottheit; in welcher alle diese Ideau von Emigteit her gang unabhangig von anberm Pingen vorgestellt find. Diese Gottheit, boit ber wir einen Begriff durch Absonderung der Line wollkommenheiten, von unfern Geistemerlangen. erwedt diese Ideen in den endlichen Geiffen, Die fich baber, fo fern fie finnliche Borftellung gen haben, in einem leidenden Zustande befins ben; bahingegen die Gottheit gang felbsthatig, uneingeschränkt und frey von Empfindung ift. Außer diesen Geistern laffen fich teine Gubstane gen benten; besonders ba die Gottheit, um bev immaterjellen Befen Ideen hervor zu bringen, Keiner Wertzeuge bedarf, indem eine blog vers anlaffende unbelebte Substang sie entehren murs und ein ibeenloses Ding feine Ideen mitt gutheilen vermag, auch feine Sandlung ohne ein Wollen gebenkbar iff. \*)

Dorftellungen der Phantafie, und unserer

Aus diesen Gründen suchte er sich vor dem Stepticismus zu sichern, und behauptete die Erkenntniß der sinnlichen Dinge, deren Daseyn als Ideen gewiß war. So vermeinte er die Meynung des Volks, daß die sinnlichen Dinge für die wirklichen erkennt, und die der Philosophen mit einander zu vereinigen, die sie für Ideen erklären.

Hatte er Leibnigens Gebanken benutt, bem er so nahe war: so wurde er vereint mit bem Bater neuerer Weltweisheit zu bem hochten Gipfel menschlicher Speculation gestiegen senn, wurde die Lucken seines Gebäudes aus gefüllt, und ein herrliches Ganze errichtet has ben. \*)

Willführ über biefelben unterscheibet er sie von den sinulichen Dingen, die er Ibeen nennt.

Die ersten Jüge seines Joealismus entbeckte er 1809 in seiner Theorie of Vision, (Theorie des Gesichtssinnes). Hernach bears beitete er ihn mit ungemelnem Scharssinne in den Principes of humane Knowledge (Grundsätze der menschlichen Kenntnis, 1710, und in seinen vortressichen Dialogues between Hylas and Philonous (Gespräche zwis schen Hylas and Philonous,) 1713. Zu bewundern ist bep ihm die gänzliche Vernachs lässigung der Leibnissischen Philosophie.

## Dritter Abschnitt.

Spristian Wolf — seine ersten Gegner — seine ersten Schuler.

Dloch waren Leibnigens treffliche Gebanken we, Christian mig benutt, noch waren sie nur in seinen Schrift, Wolf. ten zerstreuet, nicht in ein zusammen hangens des Ganze geformt, und mit andern Wahrheisten in Berbindung gebracht; turz, außer in Leibs nigens Verstande eristirte noch keine Metaphysik. Aber Erbauer eines Systems zu seyn, das dies sen Mahmen verdiente, wurde Christian Wolf, Sohn eines Veckers in Breslau \*) ges b. 24 Jas bohren, in dem frühzeitig die Liebe zu den nuar 1679. Wissenschaften, besonders zur Mathematik und Philosophie rege geworden war.

<sup>\*)</sup> Lubovici Gesch. der Wolf. Philos. I. S. 11. Nach dem Bougine war sein Bater ein Gerber.

Seine Studien.

Denn ichon in feinen erften Junglingsiah, ren mar in ihm ber hohe Gedante aufgestiegen, in der Philosophie da fort zu schreiten, mo Des Cartes fichen geblieben mar, und besonders ben prattischen Theil zu bearbeiten, ben jener große Beift vernachläffiget hatte. Er fehnte fich bas her nach Unterricht in der Cartefiamifchen Philosophie, aber vergeblich, weil ihm im Mariens Magdalenen : Gymnafium nur bie Sche gang pberflächlich gelehrt murbe. Dens noch erlangte er bald eine folde Fettigfett in ber Dialettit, daß er fich mit allen Monchen herum zu streiten vermachtet. Vorzäglich aber legte er sich auf die Mathematit, die er groß. ten Theils für fich studirte, (weil man fie hier, wie gewöhnlich in öffentlichen Schulen nicht" grundlich genug vortrug). Denn er hoffte burch fie dereinst mehr Gewißheit in ber Philosophie erlangen; weswegen er sie auch, Weltweisheit, als er in Jena studirte, 1699. mit größtem Gifer betrieb. \*) In benben Bif. fenschaften machte er gludliche Fortschritte, fo daß er bald in ber einen Unterricht geben, in . er ber andern aber fich Erlauterungen zu Efchirn. hausens Medicina mentis machen konnte. \*\*) ในเกลด์สินส**าสิติ สมสู**น เป็นไป

<sup>\*)</sup> Auch die Phtlosophie ftudirte er meiftens für sich, da er bald bie Schwächen seiner Lehrer 

<sup>(4\*)</sup> Didirnhaufens felbft fchenfte biefen Gelautes rungen feinen Bepfall. 

Ja, in kurzer Zeit war er sähig, öffentlich als Thilosoph auszutreten; indem er in Leipzig eine Abhandlung unter dem Titel: Philosophia practica universalis mathematica methodo confcripta vertheibigte. Die neue strenge Lehrart in einer solchen Materie erregte Bewunderung, und er erhielt die Erlaubniß, philosophische und mathematische Vorlesungen zu halten, welche viel Benfall fanden.

Moch hielt er die Syllogismen zur Ents beckung der Wahrheit' für unnütz, und wat in den meisten Theilen der Metaphysik ein Uns hänger des Des Cartes, allein ein Briefwech, sel mit Leibnissen machte ihn auf den Werth der Schlüsse, und auf die Leibnisischen Ideen, die damahls noch nicht sehr bekannt waren, aufmerksam.

Schnell stieg sein Ruhm, und es boten Wolf sich ihm vortheilhafte Aussichten dar, indem er gebt nach in kurzer Zeit nach Danzig und Gießen zum Palle. Professor der Mathematik, wie auch nach Wis, mar zum Ausseher der Schule berufen wurde. Da aber Stryk und Hofmann wünschten, daß er eine Professur der Mathematik in Halle er, halten möchte, wie man dazumähl noch keibnißen um diese Stelle, der ihn dem Baron Dankels mann, damahligen Minister und Curator der

1706. Preuß. Universitäten empfahl, burch welchen er sie auch erhielt.

In Halle herrschte zu dieser Zeit der Piestismus, und widerstrebte auf der einen Seite dem Aufteimen des philosophischen Geistes, ins dem auf der andern die Seichtigkeit des berühmsten Thomasius die Philosophie in leeres Gesschwäß zu verwandeln suchte. Beyde verwarsfen die Vernunft: der erste nahm statt ihrer ein inneres Licht, der andere Sinulichteit und Phanstasse an. Wie nothig also ein aufgeklärter und gründlicher Kopf daselbst war, ist leicht zu bes greissen; wie sehr aber auch die Ausbreitung der Austlärung erschweret wurde, zeigt die Folsge der Geschichte.

Unter andern Schwärmern, lebte auch bas
felbst Joach im Lange, \*) als Professor der Theologie, als Grammatiker in der Lateinischen Sprache berühmt, aber auch durch theologische Streitigkeiten und durch Vielschreiberen bekannt. Als Pietist hatte er sich auch in die Philosop

Dark 1670. gebohren, wurde 1709 Pros
fessor der Theologic zu Halle; nachdem er
vorher zu Coslin in Pommern Confector,
und in Berlin am Friedrichswerderischen
Gymnasium Rector gewesen war. Er starb

Langens

phie gemischt, und einige seiner Schriften \*) Peter Philosophie. zeigten, mas er in derfelben vermochte. Poiret war in feinen Mugen ber größte Beift, und das erfte Buch Mofe diente ihm zur Grunde lage feiner Physit. \*\*) Mit andern Fanatis fern nahm er bren Principien an: die Materie, die Weltseele, und das Licht ober Feuer, wels ches zu den Wirkungen der Weltseele leuchten Diese sey der Quell aller Geelen, masse. welche aus ihr herfließen und wieder in fie zus rud geben mußten, wenn fie fich nicht nach ber Trennung vom thierischen Korper auflosten, und neue Korper hervor brachten, auf welche Beis fe das Gewürm in faulenden Leichnamen ents ftunde. \*\*\*\*)

Die Bernunft, ober, wie er sie nennte, das naturliche Licht hielt er für unfähig, Dahr. heit zu erkennen; und erklarte baher alle Bere nunftertenntniß für falfc, und bem gottlichen Billen zuwider. Denn der Berftand vermöge nicht seine Gebrechen zu heilen, wenn nicht das innere ober gottliche Licht bas verfinfterte Ges muth durchbringe, wie einst die schöpferische Rraft das Chaos. Dieses Licht habe die Rraft

<sup>•)</sup> Theses physicae Comenianae ad lumen div. reform. Medicina mentis.

<sup>\*\*)</sup> Siehe die Vorrebe zu seiner Lat. Grammat.

<sup>\*\*\*)</sup> Thef. phys. 7. 9.

<sup>\*\*\*\*)</sup> L. c. p. 29.

ju erleuchten, ju erwärmen; und zu bewegen, und sey vor dem Sundenfalle der Seele zuge. tommen, mit dem göttlichen Ebenbilde aber vers sohren gegangen, und seitdem trage der Berstand den Samen der Hölle in sich. Diejenigen, welche nun jenes Hulfsmittel des innern Lichts nicht gestatteten, waren des christlichen Nahmens unwürdig, und viel schrecklicher als die Heyden. \*)

Ulles Gute in der Philosophie verdankte er dem Noah, alles Falsche schob er auf den Sündenfall \*\*). Und da die zerrüttete ober die durch das innere Licht nicht geheilte Vernunft, seiner Behre nach, der Quell falscher Gelehrsams keit, und jede ihrer Wirkungen eine gelehrte Narrheit war: so entstand den ihm die größte Verachtung aller Wissenschaft. Die Logik, für deren Stüße er die Syllogismen hielt, von welchen er behauptete, sie wären ganz unnüß, war ben ihm weder zur Vildung der Vernunft, noch zur Prüfung und Entdeckung der Wahrheite geschickt.

Ja, ste war ihm nicht einmahl ein allgemeines Werkzeug, weil man teine besondere für Theologen, Juristen, Kausteute, u. s. w.

<sup>\*)</sup> Med. ment. p. 5. 6. 281. fq. 301. fq.

<sup>\*\*)</sup> L. c. 26.

hatte; sondern als der Grund der unsinnigen Metaphysit, die er er nach Thomasius Benspiel aufs äußerste verachtete, war sie eine höchst schädliche Wissenschaft, und wurde, so wie selbst die Mathematit, zur falschen Gelehrsamkeit ges zählt \*).

Wie ein solcher Mann mit Wolfen har, moniren, und wie es diesem und überhaupt der Philosophie in Halle ergehen würde, wo der größte Theil der Theologen ähnliche Ge-sinnungen hegte, ließ sich leicht einsehen, da man wußte, wie geneigt die Schwärmer sind, alles, was mit ihren Meynungen nicht einstims mig ist, zu verkeßern, und wo möglich, jeden anders denkenden aus christlicher Ließe zum Feuer zu verdammen.

Indessen waren sie Anfangs zufrieden, Wolfen \*\*) ben Benfall der Zuhörer entziehen zu können. Da sich dieser aber nicht lange

- \*) L. a. 535. Iqq. Seinen Eifer gegen die Philosophie zeigt er besonders p. 204. f. 18.
- matische Schriften, worunter seine Anfangss gründe ber mathematischen Wissenschaften, die 1710 zuerst erschienen, die bekanntesten sind, welchen 1713 die Elementa Matheseos universae folgten.

aufhalten ließ, besonders als Bolf mit seinem deutschen Lehrbuche der Logit - den vernünftis gen Gebanten von den Kraften des menschlichen Berfiandes - auftrat: judten biefe elenden Menschen bie Achseln, und warnten die Stubenten vor den gefährlichen Lehren diefes Werts, weil es die Gefete der Bernunft benn Ertlaren ber heiligen Schrift angewendet wiffen wollte, und hermenevtische Megeln auf fie grundete \*). Bernunftige tonnten hingegen Diefer tleinen Schrift unmöglich ihren Benfall verfagen, ba fie eine Denge neuer und wichtiger Gebanten enthielt, mit welchen die Logit wirklich bereis dert murbe. Go murde in dem Borberichte berfelben eine neue Erflarung der Philosophie gegeben, baß sie nahmlich sey eine Wiffenschaft aller möglichen Dinge, wie und warum fie möglich find, und nach derfelben gefordert, bag ber Phitosoph von Sachen den Grund muffe anger ben tommen, als wodurch fich feine Ertenntnig von der gemeinen unterscheibe.

Wolfs Logif.

> In der Logik selbst erklarte und untersuch, te er nur die Wirkungen des Verstandes, wie es Aristoteles gethan, und ging von der Em, pfindung aus, die er in das Bewußtseyn einer Sache als gegenwärtig setzte. Die Wirkung

<sup>\*)</sup> Hartmann Gesch. ber Leibnisisch. Wolf. Phis los. S. 42.

der Seele, durch welche wir uns bewußt sind, nannte er den Gedanken, die Vorstellung der Sache in Gedanken aber den Begriff. Die Leibnisische Eintheilung derselben nach ihrem formellen Unterschiede nahm er nicht nur an; sondern bestimmte sie auch noch genauer durch Unterscheidung der aussührlichen und unaussühre. Iichen deutlichen Begriffe, und lehrte zugleich, wie und wann wir zu allen Arten der Begriffe gelangen könnten.

Auf ahnliche Art zeigte er, wie durch 26. ftrahiren und Bestimmen hohere und niedere Begriffe gebildet murben, und wie man fich von der Realitat ber willführlichen überzeugen muffe, wenn die Erfahrung fle nicht berburge. Er entwickelte ferner den Rugen der Borter, flarungen, die nicht nur die Wortstreitigkeiten verminderten, fondern auch Grunde ber Beweise abgeben konnten, wozu sich bie Mathematiker ihrer bedienten Er wies, wie aus ihnen fo wohl als aus der Berknupfung der Begriffe schonbekannter Dinge Sacherklarungen zu finden mas · ren, und vervollkommnete auch die Lehre von den Begriffen durch eine furze aber lehrreiche 216, handlung vom Gebrauche der Worte. Die Lehre von ben Gagen wurde durch feine Deutlichen Begriffe genauer bestimmt, als es que vor geschehen war.

Besonders aber machte er auf den Werth der Schlusse aufmerksam, welche man damahls, als die Logik von seichten Köpsen bearbeitet wurde, zu verachten anfing. Die Syllogistik selbst behandelte er nach dem Aristoteles, indem er die Schlusse auf das Dickum de Omni et Nullo gründete, welches er aus dem Sase des Widerspruchs ableitete, und so behielt er auch die scholastischen Regeln der verschiedenen Schlusse arten ben, ob er gleich wegen der vorgesesten Schranken seines Lehrbuchs nur die erste Figur bearbeitete.

Was aber ben Werth ber Schlusse vorzüge lich zeigte, war dieses, daß er bewies, wie ber menschliche Verstand alles durch sie ersinde, ale les durch sie erweise, wenn auch gleich die Form derselben nicht beybehalten würde, und wie selbst die mathematischen Beweise bloß beshalb gewiß wären', weil sie in ununterbrochener Kette von Schlüssen fortgingen, welche sich auf richtige Erfahrungen, Ertlärungen, oder andere Lehre sähe, wie auch auf schon erwiesene, oder des Beweises nicht bedürsende Wahrheiten gründes ten. Und hieraus folgerte er die Möglichkeit, durch ein ähnliches Versahren auch außer dem Gebiete der Mathematik mathematisch zu erlans gen.

Zugleich bemerkte er, daß die versteckten Schlusse sowohl als die unmittelharen Folgen vollkommene Schlusse in unserm Verstande wären.

Gine Menge guter Regeln zur Entbedung und Erkenntniß der Wahrheit und bes Irrthams, gur Untersuchung und Erflarung ber Schriften, ju Beurtheilung neuer Erfindungen u. dgl. nebft einer Prufung der Berftandestrafte, und ob fie jureichten zur Erkenntniß der Bahrheit, vers band er mit seiner Logit, welche ihm ben Beye fall ber Renner gewährte, Es stieg auch nun: Molf mehr der Ruf seiner Gelehrsamkeit so hoch, das schlagt ans er unter sehr vortheilhaften Bedingungen an Beforde, mehrere Orte berufen wurde \*); vom Konige rungen aus. aber eine Zulage und ben Titel eines Hofrathe erhielt, weshalb er, ba er nicht undankbar feyn wollte, die angetragene Professur in Witt tenberg nicht annahm. Ware er biesem Rufe gefolgt, vielleicht hatte er fich mancher Rrans fung entzogen.

Dittenberg verlangt: Peter der Große wünschte, ihn in sein Reich zu ziehen, und bot ihm 2000 Athlr. Besoldung an: ja man mollte ihn nach Bononien haben, wo einige Flusse unter seiner Aufsicht vereinigt werden sollten.

Gibt feine beraus.

Denn schon damahis,' als er nun auch Metaphpsie Metaphysik lehrte, und seine Deutlichkeit und lebhafter Vortrag ihm eine große Ungahl Bus horer verschaffte, schrie man ihn für einen Atheisten aus. Und dieß war gewiß eine Dite urfache, die Berausgabe feiner beutschen Metaphysit, oder der vernünftigen Gedanten von Gott, ber Belt, und ber menschlichen Geele gu beschleunigen, um so bald als möglich ein of fentliches Bekenntniß feiner Gefinnungen abzules gen. Sonft bleibt auch bie Absicht derfelben, Die er in ber Borrede angab, unverkennbar, Auftlarung zu beforbern, und eingeschlichene Irrthumer zu vertreiben, um baburch Befferung ber Menfchen zu bewirken.

> Ahnden mochte er wohl bie bevorffebenbe Berfolgung. Daher wunschte er benen, die es nothig hatten, Aufrichtigkeit, bamit fie nicht in ber Mbficht über fein Buch tommen mochten, feine Worte ju vertebren, und ihm ungereimte gefährliche Lehren aufzuburden \*).

In dieser Schrift ftellte er fein metaphy. Bolfs Mes taphysie. fisches Lehrgebaube auf, und lieferte ben erften Bersuch einer systematischen Detaphysit.

<sup>\*)</sup> Borrebe gur erften Ausgabe.

Er gründete dieselbe auf unser Bewußt.

seyn, indem darauf die Gewißheit unsers Da,

seyns beruhe, da man nicht denken könne, daß

etwas sey, indem es nicht sey. Er sette Seine 'Out

also den Sag des Widerspruchs zum Grunde tologie.

aller Gewißheit, dem zu Folge alles unmöglich

ware, was einen Widerspruch enthielte, alles

aber, was frey davon sey, möglich und ein

Ding seyn musse.

Weil nun aber das Mögliche noch nicht wirklich: so lehrte er, daß um es zu werden noch etwas zur Möglichkeit hinzukommen musse, und erklärte die Wirklichkeit durch eine Erfülstung der Möglichkeit.

Hierauf bestimmte er die höchsten allge, meinen oder ontologischen Begriffe, und sette den Sat des zureichenden [Grundes nicht nur fest, sondern er versuchte auch, denselben aus dem Sate des Widerspruchs zu erweisen, weil, wenn ein Ding keinen zureichenden Grund hätte aus nichts etwas werden könnte, worauf er ihn dann in größter Allgemeinheit annahm. Das Wesen des Dinges, oder dasjenige, wosdurch es eben das ist, was es ist, sand er in der innern Möglichkeit. Und da dasjenige, dessen Gegentheil unmöglich, nothwendig ist, so folgerte er daraus die Nothwendigkeit, Swiskeit

1

und Unveranderlichkeit ber Wefen, und ber in ihnen gegrundeten Gigenichaften. Bon hieraus ging er jur Lehre vom Außereinanderfeyn und pom Raume, wo er Leibnigen folgte, ihn auch nur den zusammen gefetten Dingen beylegte, beren Wesen er in bie Art ber Zusammensetzung feste, und hieraus ihre Attribute herleitete. Ihnen ftellte er bie einfachen Dinge entgegent, bewies ihr Dafenn aus bem Dafenn ber gufams mengesetten burch ben Gag bes zureichenden Grundes: ihre Gigenschaften ertennete er, wie fie Leibnig erkannt hatte, beffen Lehre von ber Beit er auch annahm. Er zeigte aber auch. daß bie einfachen Dinge etwas Fortbauerndes in fich hatten, welches entweber Schranken habe -- beren Abwechselungen bie Beranderuns gen derfelben maren, ba man in ihrem Befen nichts Beranderliches antreffe - pber uneinges schränkt, also unveränderlich sey. In einem folden unveranderlichen Dinge mare alles in ihm Dogliche benfammen.

Das für sich hestehende Ding oder die Substanz erklärte er — nicht in größter Allgesmeinheit — durch dasjenige, was die Quelle seinen Beränderungen, als die Krafe, in sich selbst habe, und unterschied die Kraft von dem bloßen Vermögen durch ihr Streben nach Wirstung oder Veränderung der Schranten, wie

Leibnig es gethan hatte. Bas nun nicht Oub. fang fen, fen Ginschrantung berfelben, und Die wirklich eingeschrantten Gubftangen fenen als veranderlich auch zufällig; boch habe jede gewiffe beständige Grabe ober wesentliche Wolls tommenheiten an fich.

Nachbem er nun bie vorzüglichsten Begrifs fe, die zur Ontologie gehoren, erklart, und fahrunges Lehrfage aus ihnen gezogen hatte, ging er zu ben Erfahrungen von ber Geele über. Sier zergfiederte er die allgemeinsten Unterschiede une ferer Vorstellungen; und tam also auf die Vorftellung ber Rorper, unter welchen wir einen fur ben unfern hielten, weil fich nach ihm ger wiffe Vorstellungen, welche durch die Berandes rung in ben Gliedmaßen entftanden, richteten. Diese Borftellungen nannte er Empfindungen; das Bermogen zu empfinden aber die Ginne. Dun Lam er naturlicher Weise zur Ginbildungstraft; und gab das Gefet der Ideen , Berbindung wiewohl nur hochst allgemein an: nahmlich, daß Ideen der Phantasie entsprängen, wenn eine finnliche Borftellung ! etwas Gemeinsames mit einer vormahls gehabten Empfindung habe, wor burch die fo wieder erweckt werde, und zeigte, daß wir durch Zertheilen und Berbinden der Borfellungen ehemahls empfundener Gegenstande nie empfundene Dinge in unserer Phantaffe vorftel, Ien konnten. Won hier ging er jum Gebachte

Molfe Ere Seelenlehre. nisse und der Aufmerksamkeit über, von da zum Werstande, indem er das Entstehen allgemeiner Begriffe aus ter Aufmerksamkeit auf gewisse Theile der Vorstellungen, und der dadurch bes merkten Achnlichkeiten und Unahnlichkeiten, du erklären suchte.

Der Werstand wurde von ihm durch das Wermögen, das Mögliche deutlich zu erkennen, erkärt; und sosern er abgesondert von Sinnen und Phantasie sey, reiner Verstand genannt, und als der Grund der allgemeinen Erkennt, niß, und der aus Vergleichung der Begriffe entstehenden Urtheile betrachtet. Dann wurde nach Zergliederung der Zeichensehre, die Lehre von der Erfahrung, ihrer Gültigkeit für bloß einzelne Fälle, und die daher entstehende anafte ische Schlusart vorgetragen.

Vorzüglich that er aber bar, daß unsere Gedanken (im engern Verstande) durch Schlusse an einander hingen, so fern sie nicht durch Vorsstellungen der Sinne und der Einbildungskraft unterbrochen wurden.

Ferner lehrte er auch, es sen alles ges wiß, was wir aus unzweifelhaften Gründen durch richtige Schlusse herleiteten; zeigte sie als Mittel zu erfinden, und bewies einen allgemeis nen Zusammenhang ber Wahrheiten, welchen

einzusehen ein Vernidgen da sen, das wir Vernunft nennten, und unter verschiedener Ginfchrans Diesem fete man bie Erfahrung, fung befäßen. burch welche jener Zusammenhang "nicht erfannt werde, entgegen; doch fen die Erwartung abne licher Falle etwas Bernunftahnliches. Dach genauer Bestimmung ber Begriffe von Dennung, Glauben, Jrrthum, Wahrscheinlichkeit, und ins nerer Empfindung, und nach mancher philosos phischen Betrachtung über dieselben, wendete er fich zu bem Willen. Ihn erflarte er ale oie Meigung bes Gemuthe zu einer Gache um bes vermennten Guten, fo wie im Gegentheile bas Michtwollen als Buruckziehung um bes Bofen willen. Auch bewies er durch ben Gat des gureichenden Grundes, daß zu jeder Sandlung. ein Bestimmungegrund erfordert werde, und uns terwarf mit Leibnigen die menschliche Frenheit einer moralischen aber nicht physischen Rothwens bigfeit.

Endlich bemertte er fehr richtig, wie die Molfe Ross Erfahrung zwar eine Uebereinstimmung zwischen mologie. ben Wirkungen bes Leibes und ber Geele, tei nes Weges aber eine Ginwirtung berfelben in einander beweise; bod tonnten wir um ber et. ftern willen richtig fagen, bag bende mit eine ander vereinigt maren.

Die gange Reihe ber wirklichen veranders lichen Dinge nannte er bie Belt. Diese Dinge mit ginander verknupft maren: fo habe nicht nur jedes feinen bestimmten Ort und feine bestimmte Zeit; sonbern fie alle machten auch nur ein zusammen gesetztes Ding aus, unb es sen baher die Belt eine Maschine, und wire De nicht mehr biefelbe bleiben, wenn man einen Theil derfelben hinweg nahme. Mus diefer alle gemeinen Bertnupfung folgerte er, bag jeber gegenwärtige Buftand ber Welt im vorhergebene ben, jeder zutunftige im gegenwartigen feinen Grund habe. Er lehrte also eine bedingte Mothwendigkeit ober Gewißheit aller Begebenheiten, die er fo weit ausbehnte, bag er bes hauptete, es murbe ben Beranderung der ges ringsten Begebenheit alles Bergangne gewesen fenn, und alles Zutunftige anders ere folgen muffen. Da aber bemohngeachtet nur alles bedingt nothwendig ware: so bliebe doch Die Möglichkeit mehrerer Welten, in benen bas Dasenn berer Dinge, welche in ber unfrigen nicht wirklich werben konnten, möglich ware; und es bliebe also alles in ber Welt zufällig, und fie felbst ein zufällig Ding. Als ein zus fammen, gefettes Ding bestehe sie aber auch aus einfachen Theilen, beren nach bem Sage bes zureichenden Grundes nicht zwey vollkommen abne liche in ihr wirklich seyn konnten; burch welche auch, jenen Gefegen ber Berenupfung gemaß,

die ganze Welt in zwey vollkommen ähnliche Theile getheilt werden würde. Jeder innere Zustand eines Dinges wäre also auch von dem aller übrigen verschieden; worin sich der Grund sinden lasse, warum die Verknüpfung der Dinge so und nicht anders sey. Es sey also seder innere Zustand eines Dinges auf eine ges wisse Urt und Weise durch den Zustand der ganzen Welt bestimmt: und so herrsche in ihr eine allgemeine Harmonie.

In seine Rosmologie wurde von ihm auch die Lehre von den Körpern aufgenommen, denen er außer den allgemeinen Eigenschaften zusams mengesetzter Dinge (Raum, Theilbarkeit, Ausschhnung 2c.) auch die Bewegbarkeit, und eine Kraft der Bewegung zu widerstehen, so lange ihr Widerstand nicht gehoben, zuschrieb. Dassijenige, was ihnen diese und die Ausdehnung gebe, nannte er die Materie; die also aus den einfachen Elementen bestehe, in denen die bes wegende Kraft anzutreffen seyn musse, aus welcher sich die stete Bewegung der Materie begreifs sen lasse.

Die Natur eines Dinges wurde von ihm durch die wirkende Kraft desselben, so weit sie durch das Wesen in ihrer Art bestimmt sey, des finirt: was hierin gegründet sey, wäre nas türlich; das Gegentheil ein Wunder. Durch ein folches mußte ber allgemeinen Berknupfung wer gen die gange Belt geandert werden, wenn nicht ein neues Wunder alles in vorigen Stand feste. Qus ber Matur ber Korper erflarte er auch die Gefete ber Bewegung.

Endlich feste er auch die Lehre von der Belltommenheit einer Welt auseinander, und zeigte, baf fich jede Bullfommenheit, oder Ues bereinstimmung des Mannichfaltigen auf gewisse Regeln grunde. Da aber ein jedes Ding als wolltommen feine eigenen Regeln habe, bie bey verschiedenen Dingen sich nothwendig widerstreis ten mußten: fo entstånden daraus Unvolltoms menheiten und Musnahmen. Daher denn Dine ge um fo vollkommener maren, je weniger Huse nahmen, je mehr Zusammenstimmung, und je mehr zusammenstimmende Dinge fich in ihnen Diese Lehrsage wendete er auf die befanden. Bolltommenheit ber Welt an.

Molfs Ges Wesen der Seele und ftes über: haupt.

Auf diese Rosmologie ließ er seine ratios danken vom nale Psychologie folgen, in welcher er von dem Bewußtseyn ausging, das er aus dem Bemer, eines Beis fen des Unterschieds der Dinge herleitete. Die Unmöglichkeit einer Bergleichung mehrerer Db. jette burch Bewegung, welche allen Beranderun. gen zusammengesetzter Dinge zukame, Diente ihm gur Stupe seines Beweises für die Untor: perlichteit der Seele, der er als einfacher Subs

stanz nur eine einzige Kraft zugestand, aus welscher sich alle Veränderungen der Seele erklären lassen müßten. Das Gemeinsame aller Seelens wirkungen aber sey die Vorstellung. Die Em, pfindungen wären Vorstellungen des Zusammens gesehten in dem Einfachen, veranlaßt durch die Veränderung der Organen: die Einbildungen, Vorstellungen ehemahls empfundener Dinge, und beyde würden durch Sedächtniß und Vergleichung zu Gedanten. Da nun alle Empfindungen, durch die Theise der West erregt würden: so habe die Seele die Kraft, die Welt nach der Lage ihres Körpers vorzüssellen.

Auf seinem Wege stieß ihm nothwendig die Frage auf: wie und woher ist die Uebereinsstimmung zwischen Leib und Seele möglich? Da sie sich nun weder durch den physischen Einstuß, noch durch die Hypothesen der gelegentlichen Urstachen und Affistenz lösen ließ: so wurde er ganz natürlich auf die vorherbestimmte Harmonie geleitet, und suchte aus ihr jenes Problem aufs zuschließen, und daher alle Seelenwirkungen aus der vorstellenden Kraft allein zu erklären. Alle Bilder und Begriffe waren nun der Seele in ihren Gründen angebohren, die sie nach und nach entwickelte. Wenn sie aber mehrmahls einartige Dinge vorstelle: so bringe die Einbildungstraft (welche jedoch von der wirklichen Kraft der Sees

fe nicht realiter abgesondert fey), dasjenige, was wir von dieser Urt schon mehrmahls empfunden, mit hervor. Und da es das Gedachtniß für daffelbe ertenne: so gelangten wir zu allgemeis nen Begriffen, welche auch in dem Rorper burch Worte vorgestellt wurden. Auf ahnliche Art entsprangen bie Schluffe, wenn die Empfindung ber Geele einen Gat an die Sand gebe, und Die Ginbilbungefraft, ihrer Regel gemäß, einen anbern veranlaffe. Go nehme bann jede Sands lung ber Geele ihren Unfang von ber Empfing bung; und die Erfenntniß grunde fich auf die Uebereinstimmung ber Empfindung mit ben Bers anberungen ber Organe, \*) auf die Regel ber Ginbildungstraft, und auf die barauf beruhens ben Schluffe. Mus bem fteten Streben einer Rraft nach Wirtung floß gang naturlich ein fter tes Bemuhen ber Geele nach andern Borftelluns gen, \*\*) und aus der Luft ber Geele an ber

- Dorstellungen mit dem eigentlichen Gegenstans de baher beweisen, daß, wenn diese nicht Statt finde, die Seele nicht die Welt vorsstellen werde. Ich halte diesen Beweis für den schwächsten der ganzen Molfischen Metasphysik.
- \*\*) Um die Möglichkeit ber prastabilirten Sars monie begreistich zu machen, sagt er: daß, ba in der Welt alle Beränderungen im pors

Borftellung bes Guten ein Streben nach Ems pfindung besselben, welches ihr Wille sey, det zuweilen in Begierde, int Gegentheile in 216. icheu, und in hohern Graden in Leidenschaften Diefet Wille fen ben einer vorhers ausarte. bestimmten Harmonie freger als ben den ans dern Sypothesen; indem alle Bestimmungsgruns de in der Seele lagen, die sich gang frey von allem außern Zwange befinde, so wie auch von allem inneren, da ihre handlungen nur einet bedingten sittlichen Nothwendigkeit unterwor. fen waren. Der Wille felbst beruhe aber, fo weit er ben finnlichen Begierben entgegen ges fist fen, auf dem Berftande und ber Vernunft : und es komme also den Thieren, benen diese beyben Stude mangelten, tein frener Wille gu, wohl aber eine Willführ, indem sie sich zu ih. ren sinnlichen Begierden felbst bestimmten. Unterschied bestehe aber in hohern Graden det Rlarheit ber Borftellungen; und durch biefe mas ren Thiere und Menschen verschieden; wie man benn bie Borftellkrafte überhaupt nach biefen Graden eintheilen muffe,

hergegangenen Justande gegründet wären, sie aber in den Empfindungen vorgestellet würs be: so sein nöthig, die Seele im Anfange mit jener in Harmonic zu setzen, da sie dennistätig fortdauern musse, indem die Seele ununterbrochen die Folgen aus den Gründen entwickele.

Berstand und Wille machen die wesentlischen Stucke eines Geistes aus; und die menschelichen Stücke eines Geistes aus; und die menscheliche Geele sey daher ein Geist; dahingegen die Thierseelen, ob sie gleich unkörperlich sind, keine Geister waren. Ein Geist, der mit größtmögelichster Klarheit alle mögliche Welten mit allen ihren möglichen Zuständen auf einmahl vorstelle, wurde der allervollkommenste seyn: da ihm alle geistige Vollkommenheiten in höchsten Grade zus kämen.

Die Unzerstörbarkeit des Einfachen bewiestihm die Unmöglichkeit eines natürlichen Untersganges der Seele, und die Erfahrung, daß bey großen Veränderungen derselben die Klarheit der Vorstellungen zugenommen habe, machte ihm die Unsterblichkeit wahrscheinlich. \*)

Seine Theos logie. D

Aus unserer Zufälligkeit bewies er das Daseyn einer nothwendigen Substanz, aus der ren Selbstständigkeit, Ewigkeit, Unkörperlichkeit und Unabhängigkeit er zeigte, daß weder die Welt noch unsere Secle eine solche sen; woraus er auf das Daseyn eines Gottes schloß.

<sup>\*)</sup> Dieser Theil ber Metaphysik enthalt eine große Menge Erklarungen ber verschiedenen Arten unserer Vorstellungen, und viele auf die Immaterialität der Seele Bezug habende Erläuterungen.

Da nun nach bem Gage des zureichenden Grundes auch ein Grund ba feyn mußte, mas rum unter der großen Zahl der möglichen Belo ten Diefe wirklich geworden : Diefer Grund fich aber nur in der größern Bollfommenheit fand: lehrte er, daß Gott diese als die vollkommenfte aller möglichen Welten, (die er fich auf eine mahl in größter Deutlichkeit vorstelle), vorgezos gen haben muffe; und lettete daraus Gottes uneingeschränfte geistige Bollfommenheiten ber. Mus diesen floß die ewige Borftellung der Bes fen ber Dinge in Gottes Berftande, ber ihr Quell, so wie sein Wille der Quell der Wirke lichteit sey: es folgte aus der Wirklichkeit des Beften bie gottliche Weisheit und Allmacht, bie fich jedoch nicht auf das Unmögliche erstrecke.

Daher erklärte er die Schöpfung für eine Wirkung, durch welche das bloß Mögliche zur Wirklichteit gelange; die wir freylich nicht be, greiffen könnten, da wir nichts zu schaffen ver, möchten. Doch lasse sie sich einiger Maßen durch unsere Einbildungskraft vorstellen, indem wir mit derselben Dinge, in denen eine Wahrs heit sey, als gegenwärtig in Gedanten hervor brächten, jedoch nie außer uns, wie es zu einer Schöpfung gehörte.

Von dem zufälligen Daseyn der Welt schloß er auf eine göttliche Erhaltung des Beharrti.

chen berselben, und zeigte, wie die Schöpfung und Erhaltung an sich nicht von einander und terschieden wären, und wie dadurch, daß Gott das Substantielle erhielte, die Veränderungen ohne seine besondere Wirkung ihre Wirklichkeit erlangten.

Mus der nothwendigen Einschränkung bet endlichen Dinge, und den daher entstehenden Unvollkommenheiten, leitete er, Leibniken ges mäß, das Uebel der Welt her, das in der besten Welt um der größern Vollkommenheit willen zugelassen seyn musse, und lehrte, daß jedes Ding in derselben so vollkommen als möglich sey; da die Vollkommenheit des Ganzen nur aus der Vollkommenheit der Theile erwachse.

Da sich nun alles, was er von Gott ers wiesen, auf seine vollkommenste Vorstellung grundete: so sagte er: das Wesen Gottes bestehe in der Kraft, alles Mögliche zugleich und mit höchster Klarheit vorzustellen, und sey nur durch Vefreyung von allen Schranken von dem unstigen unterschieden; daher wir durch Hinwegdens ten unserer Einschränkung einen Begriff und figürliche Erkenntnis von ihm erlangten.

Als einem unveränderlichen Dinge sprach er ihm alles Senn in der Zeit ab; woraus er denn schloß, daß, wenn auch die Welt von aller Ewigkeit

her geschaffen ware, sie doch als ein successives Ding nicht in der Art, wie Gott, ewig sep.

Dieß waren die vornehmsten Lehren, die Quellen seine Wetaphyste enthielt, welche auch auf eine ber Wolfis schen Art und in einer solchen Verbindung him physik. gestellt waren, wie es noch von keinem Metas physiker geschehen war. Und obgleich ben weis tem nicht alle Erklärungen vollständig, nicht alle Beweise in ihrer größten Stärke vorgetragen waren; auch mancher zweiselhafte Satz sich mit eingessochen hatte: so fand man doch in ihr Wahrheiten entwickelt, die sonst nur starke Seisster dunkel wähnten; Lehren mit einander vers bunden, die man sich vor ihm als widerstreitend dachte; und wo sonst Dunkelheit und Verwirs rung herrschte, sahe man Licht und Ordnung.

Wie es dem Philosophen geziemt, hatte er aufgenommen, was er Gutes und Brauchbas res ben altern und neuern Weltweisen gefunden; hatte es nach Beschaffenheit der Sache bestimmt, besser bewiesen, und durch Unwendung brauchs barer gemacht.

So war die Lehre von den Wesen, und fast der größte Theil seiner Ontologie aus der scholastischen Philosophie entlehnt, in deren Susstemen sie unentwickelt jenthalten war. Ja, Wolf war es, der zuerst diesen Theil der Mes

taphysit wieder hervor suchte, und gehörtg bes nutte, nachdem er von Cartesen und seiner Schule verworfen worden war. Auch vermehrte er thn mit der Lehre vom Zusammengesetzten, vom Endlichen und Unendlichen.

Die erfte Grundlage feiner Philosophie hatte ihm Efdirnhausen gegeben. Singegen feine vorzüglichsten Lehren: die allgemeine Uns wendung bes Sages vom zureichenben Grunde; ben Sat bes Dichtzuunterscheibenben ; Gefet der Statigkeit; die Theorie von Raum und Beit, von ben einfachen Gubftangen, von bem allgemeinen Welte Zusammenhange; Die The orie ber Rrafte, Die vorherbestimmte Sarmonie, ben Determinismus und Optimismus verbantte er bem großen Leibnig: aber bie Beweife was ren größten Theils von ihm felbft. Auch betete er bem Bater ber neuern Philosophie nicht nach, fo fehr er auch von Whitung gegen ihn burde brungen war, und nahm baber teine feiner Lette ren an, von beren Wahrheit ihn nicht Beweiße Go ging er in ber Monadem überzengten. Lehre darin von feinem Borganger ab, bag er nicht alle Substanzen für Vorstellkräfte er. flarte; fondern ben Glementen ber Rorper eine Bewegkraft beylegte. Go mat ihm bie vor herbestimmte harmonie nur Ertlarungs . Sp pothese, die er nicht einmahl auf die Berbindung aller Substanzen, sondern nur auf die zwischen

Leib und Scele ausdehnte. \*). Db er bieg jum Bortheil berfelben that, will ich nicht entscheis ben; genug, daß er zeigte, wie vortheilhaft fich aus ihr bie Geelenwirfungen erflaren ließen, und wie fie ber Erfahrung nicht widerftreite. gen feiner Pfychologie find wir ihm überhaupt fehr viel ichulbig. Wie viel Beobachtungen hat er berichtigt! wie viel brauchbare Erflarungen verbanten ihm ihren Urfprung! Sat er nicht zu: erst die vorzüglichste und allgemeinste Regel ber Ginbilbungefraft genau bestimmt angeben? Sat er nicht ben Busammenhang unfrer Gedanten vermittelft ber Schluffe gezeigt? Bar er es nicht, ber bie Erfahrungen vorzüglich zu benug. gen mußte, und es fehrte, wie wir fie benugen follten? Und wie viel Werth hat nicht feine rationale Psychologie? Die Lehre von einer eis gentlichen Untorperlichteit ber Geele gehorte zwar bem Des Cartes (wenigstens wurde burch ton ber Begriff bes Immateriellen gereinigt); Leibnitg ternte ihr Wefen beffer tennen. 201. tein Bolf zeigte, wie die Erfahrung nicht mie

Psychol. rat. praesat. "Tres hodie celebrantur philosophorum hypotheses, commercii, quod inter animam atque corpusintercedit, explicandi gratia, excogitatae: iystema scilicet insluxus physici, causarum occasionalium et harmoniae praestabilitae."

per die einfache Kraft der Spele streite; zeigte, wie man aus der vorstellenden Kraft derselben alle ihre Wirkungen erklaren könne, und brachte dadurch die Psychologie in wissenschaftliche Form; ob er gleich eine vollkommenere Entwickelung spätern Psychologen überließ, welches vermuthe sich nicht geschehen seyn würde, hätte er Leibnize zens Neue Versuche über den Verstand benutzen können.

Die Berbindung der Lehrfage von den alle gemeinen Gigenschaften einer Belt zu einer eigenen Wiffenschaft, ber Kosmologie, war sein Eigenthum; obwohl Leibnit durch seine Monas bologie, und eine Stelle in seiner Abhandlung de complexionibus \*) ihm auch zu ihr Beranlassung gegeben haben kann. Zwar hat er in derfelben, besonders in feiner Korperlehre, vieles aus der sinnlichen Vorstellung ber Korperwelt entlehnt, indem er sich die Aehnlichteit ber Sinnenwelt mit ber intellectuellen, und ihre Uebereinstimmung unter einander größer bachte, als er sie eigentlich zu denken berechtigt fenn mochte. Allein seine Gedanken tonnen doch in der Natursehre, welche nicht über die Ginnens

Necesse est, dari Disciplinam de creatura in genere; sed ea fere hodie in Metaphysica comprehenditur. Ludov. Gesch. der Leibnis. Philos. und Geschichte der Wolf.

welt hinausgehet, brauchbar senn; da sie im ftrengsten Ginne wohl nicht jur Metaphysie, gehoren wurden.

Aber wie ebel erscheint uns bann erft feine Philosophie, wenn wir auf die Theologie blicken, ber er zuerft eine wissenschaftliche Ges stalt gab, und die er so frey van positiven Res ligions . Gaben, fo frey vom Aberglauben aufe treten ließ; in der er die Rennzeichen einer gule tigen Offenbarung angab, und aus ber er bie groben, Gott entehrenden Begriffe verbannete, mit benen sie fast alle seine Vorganger befleckt hatten.

Aber Diefe Berailberung mar freylich nicht Bolfe Ers. får ben größten Theil der Hallischen Theglogen, innerungen die ihrer Schwarmerey und Unvernunft wegen Ginmurfe, biefes ehrwurdigen Mahmens unmurdig maren. Bolf, der schon uorhersahe, daß sie feine Lehren verdrehen, und ihm gefahrliche Meynungen aufburden wurden, gab alfo mit feiner Metaphysit zugleich Erinnerungen wegen ber Ginwurfe, die man ihm machen murbe, heraus \*). Er fagt darin, daß es ihm bey ber Berichiedenheit ber menschlichen Denfart

\*) Bolfs Erinnerungen, wie er es funftig mit ben Ginwurfen halten will, bie wiber feine Schriften gemacht werben,

nicht befremden werde, wenn man ihm Gin. wurfe maden follte; daß er fie auch beantwor. ten, und ben Zweifeln abhelfen werde, wenn fie mit gehöriger Bescheibenheit und nicht mit Unwiffenheit gemacht wurden, und ber Gegner es nicht übel aufnehme, wenn man ihn von feinen Digverftandniffen aberführe. er biejenigen, bie ihm mit Dacht Dennungen aufburden wollten, und mit unglimpflichen Borten zu zanten anfingen, teiner Antwort wardis gen werbe.

Wolf wird leuguung und aus berer aes fährlichen Meinungen beschuldigt.

Lange und feine Unhanger rebeten Un. der Gottest fangs nur insgeheim wider die Bolfische Detaphysit. Alls sie aber fahen, bag Bolfs Benfall flieg, bag bie Stubenten aus ihren Borlefuns gen wichen, und haufenweis Bolfen guftroms ten: eiferten fie, und schmabeten auf bie Wer nunft, auf die Philosophie, und auf Wolfen, der feine Borlefungen treulich abwartete, und durch feine Faglichkeit und ben Reichthum an Bens Spielen, fo wie burch ben innern Berth feiner Philosophie gleichfam bezauberte; indeffen Lange das innere Licht im leeren Horsante predigte, und niemand mehr bie Erflarung von Buddeus Glementen anhören wollte. alles feuerte ben Gifer ber Pietiften heftiger an; Bolf wurde ber Berführer ber Jugend genannt, der Gottesläugnung beschuldigt, und die Studie renden wurden vor seinem Gifte gewarnet. Er,

bittert über bieg Betragen brach nun Wolf auch in harten Ausbrucken gegen biese elenden Menschen aus.

Unterbeffen hatte er fich durch Bearbei Bolfs Mos tung der Moral von neuem verdient gemacht, ral 1720. Die er unter bem Titel: Bernunftige Ge, banten von bes Menschen Thun und Laffen herausgab.

Er feste in derfelben die Begriffe des Gu. ten und Bofen fest, ba er zeigte, baß ein Ding gut oder bofe fey, je nachdem es unfern Buftand vollkommener ober unvollkommener mache: und dieg fen es an sich, ohne es erft burch Gote tes Billen gu werben ").

Mus feiner Lehre vom Willen bewies er, daß wir aus Mangel ber Erkenntniß des Guten Bofes thaten; bag unfre Matur uns zum erftern verbinde, und daß es ein allgemeines Moral . Gefet fep: Thue, was dich und beinen oder anberer Zustand volltommener macht, und unters lag, was ihn unvollkommener macht. Diesem Befette, mit dem ber Bille Gottes überein. stimme, wire auch der Acheist unterworfen; benn es wurbe felbft gultig feyn, ware auch fein Gott \*\*).

<sup>\*) \$. 3—5.</sup> \*\*) \$. 5—20.

anlassung

gung

Molfs.

Alle Gluds , und Unglucksfalle, alle Strafen und Belohnungen erklarte er fur Befimmungsgrunde jum Guten; deren aber ber Bernunftige, ber nach feiner naturlichen Bers bindlichkeit handele, nicht bedurfe, und feste Die lette 26ficht unserer fregen Sandlungen in unfere Vollkommenheit \*). Aus Diefen erhas benen Grundfagen entwickelte er unfere Pfliche ten gegen Gott, gegen uns, und andere: und errichtete eine Moral, welche jedem Menschen Grunde jur Tugend gibt, und eine ftrenge Sittlichkeit fordert, ohne die menschlichen Rraf. te ju überfteigen.

Gben biefe Borguge stimmten aber auch Mehr Vers nicht mit bem Gefchmacke ber Zeloten jener Beit zur Verfoli überein, welche alle Werke der Vernunft ver, bammten. Und jest, ba ihre Berleumbungen den Beyfall nicht zu hemmen vermochten, ben felbst aufgeklarte Theologen Wolfen schenkten; jest ba er als Decanus ber philosophischen Ras cultat bie Stelle des Adjuncts berfelben, die fcon mit einem wurdigen Manne, mit bem M. Thumig, befest war, einem Gohne Lan. gens versagte, der nie die philosophischen Bis fenschaften getrieben hatte, gab es immer mehr Beranlaffung, Bolfen zu verfolgen, und ihn wo möglich, mit feiner ganzen Philosophie ju

<sup>\*) §. 31. 36-43.</sup> 

vertilgen. Man wartete nur auf eine schickliche Gelegenheit, wo sich Wolf als Irrglaubiger geigen murbe; und ba fich feine finden wollte, war man unverschamt genug, eine zu erdichten. Denn ba er bas Prorectorat an Langen übers gab, und ben biefer Gelegenheit von ber Bortrefflichieit der Philosophie ber Chineser han: 172% belte, und fie fur übereinstimmend mit ber feis nigen erfannte \*): ichrieen ihn fogleich Lange und alle Hallische Schwarmer für einen Vers achter ber driftlichen Religion aus; und Breite haupt \*\*) predigte offentlich wider ben Gebrauch ber Bernunft. Die theologische Facule tat wollte diese Rebe ihrer Prufung unterwers fen, und forderte fie Wolfen ab, ber diefen Une trag ausschlug, und an den Freyherrn von Coes ceji fchrieb: er fen gefonnen gewesen, biefe Rebe unter ber Cenfur ber Inquisition gu Rom drucken zu laffen; nun aber mochte fie liegen Bleiben.

Unterdessen wurden seine Schriften von Untersus meuem aufgelegt; sein Ruhm stieg, und mit duna ber ihm der Haß der Hallischen Theologen, die Philosophie

<sup>\*)</sup> Wolfii Meletemata Sect. III. p. 25.

Dreithaupt war damahls Abt und Aeltester ber theologischen Facultät zu Halle. Mehr Beranlasinng zu Wolfs Verfolgung siehe ben Ludodici II. 94. Hartm. Gesch. 643. Gottscheds Lobrede 54.

durch bie Facultat.

nun Wolfs Schriften burchgeben wollten, in theologische ber edlen Absicht, Jrrthumer darin zu entdecken. Joachim Lange, als ein erleuchteter Dann, ermählte bie Metaphyfit.

Daniel Strablers . Brufung. 1723.

Buerft aber suchte man einen elenden Menfchen, Daniel Strablern, auf, bet bie neue Metaphyfit mit aller Buth angreif; fen follte; wozu er schott burch feinen Sag ge gen ihren Stifter, feinen ehemahligen Lehret, gefdict war. Denn biefer hatte Thumigen ju einer Professur verholfen, auf die Strafiet gerechnet haben mochte. Durch Berfprechungen Bewogen, gab er in Jena den erften Theil fete ner Prafung ber Bolfischen Detaphy fit heraus, wovon in Diefem Theile, bem noch vier andere folgen follten, bie Ontologie gang, tich verdrehet wurde. Wie fahig er zur Bete befferung einer Metaphyfit war, beweist bat Unternehmen, den Sag des Widerspruchs aus bem Begriffe bes Entgegengefetten ju erweisen, und feine Erflarung ber Wirklichkeit: als basjenige, wodurch bas ber Erifteng Sahige bie Eriftenz erhalt \*). Die Borrebe, in der et awar fagt: feine Schrift erfalle alles, mas Wolf von einer Streitschrift fordere, sonders anzüglich geschrieben; indem ausdrücklich

<sup>.)</sup> Strablers Pruf. ber vernunftigen Gebanten pon 16. G. 6. 8.

behauptet wurde, es folge aus ber Wolfischen Metaphysit ber Atheismus und Die Fatalitat.

Dieg mochte Wolfen vorzüglich bewegen, Bolfe fiches gegen Strahlern zu flagen; und ba er teine res Mittel Bulfe erhielt, fein ficheres Mittel wider unges grundete Berleumdung mit fo vieler Sarte wie Berleums ber ibiesen Gegner zu richten: so billig fonst sein Vorschlag war, daß jeder, der etwas Uns fidgiges in seinen Schriften fande, fich an ihn wenden, und von ihm Auflösung erhalten follte; welche Unterhandlungen er alebann im Drucke herausgeben murbe.

aegen unge atundete bung.

Sträblers

ater Theil.

Indeffen ericbien ber zweyte Theil ber an Prufung Strahlerischen Schrift, der ben ersten Plumpheit übertraf. Er mighandelte barin ben Zusammenhang der Gedanken durch Schluffe. und bie Lehre vom Willen. Denn er gestand war jeder Handlung Motive zu; behauptete aber, daß fie ben Sandelnden nicht immer bestimmten, weil er sie oft nicht erkenne. Much tonne man bey gleichen Bewegungsgrunden ein Ding wie bas andere, obgleich nicht ohne Bes wegungsgrund wollen. Dieg follte mit dem Sate des Widerspruchs zusammen stimmen, den er einmahl angenommen hatte. Auch war die bedingte Rothwendigkeit ben ihm Fatalismus,

und machte alle Vorstellungen bes Guten und Bosen unnug \*).

Lange und Consorten Flagen ges gen Wol. fen.

Gin toniglicher Befehl unterdrückte end lich ben Fortgang biefes Streits, jum größten Leidwesen für Langen, ber nun mit feinem Uns hange eine formliche Klage gegen Bolfen eins reichte. Mus den bernunftigsten und un schuldigsten Lehren wurden schreckliche Brrthus mer hergezogen, benen die Wolfische losophie oft gerade entgegen fand; und man, der lacherliche Ginwurf gemacht. Go wurde es für einen hochst gefahrlichen Grrthum er flart, daß Bolf einigen bis dahin gewöhnlis den Beweisen für das Daseyn Gottes \*\*) teine mathematische Beweiskraft zutrauete, und es anders als Lange erwies, welcher ben Bolfis ichen Beweis verwarf, der auf der vorherbes ftimmten Barmonie beruhen follte. Das Wolfs Erklarung von Gott nicht die gottlichen Alttris bute enthielte; daß fie, wie bie bes Ariftoteles und Spinoja, beschaffen fen; bag bie Doglichs feit nicht auf bem gottlichen Willen bernhe: waren ben ihm lauter gefährliche Lehten. dem Wolfischen Systeme folge eine absolute

\*) 52. 155. ff. 176. f.

<sup>\*\*)</sup> Dergleichen Beweise waren: aus dem Ansfange des menschlichen Geschlechts, aus dem Gewissen, aus der Ordnung der Natur, u. das.

Nothwendigkeit aller Begebenheiten, und es führe gerade auf Spinozens Lehrgebaude: benn es werbe auch die Frenheit der Geele gelaugnet, da diejenigen handlungen, welche Wolf für fren erflarte, solche maren, welche die Geele nicht active hervorbringe. Die Ertlarung ber Seele hielt er für anstößig; weil aus ihrer Weltvorstellung Die Vorstellung Gottes nicht folge, und ihr nur Gine Rraft zugeschrieben werde. Moch hing er ganz lacherliche Beschwer= ben an, z. B. felt Ausbreitung der Bolfischen Philosophie verachteten die Stubenten Unds wahres Christenthum; Wolf trage in ber Phys fit die Fortpflanzung ber Thiere auf eine uns judtige Urt vor; er rede unanståndig von den Hallischen Theologen; und es habe die Univers fitat burch ihn gelitten.

Jeder vernünstige Mensch konnte bent Werth dieser Klage schäßen, in welcher kein einziger Punkt bewiesen war, und die der dar mahligen, theologischen Kacultat zum ewigen Schandmahle gereicht. Dieß mochten auch wohl einige Slieder berseiben fühlen: und diese vers meynten daher, durch eine größere Menge der Klagenden den Werth ihrer Gründe zu erhös hen: beshalb sie einige Profesioren der philosophischen Facultät zu einer ähnlichen Beschwerde bewogen. Vorzüglich aber glaubte Lange der

Sache mehr Gewicht zu geben, wenn er in seiner Causa Dei eben dieselben Behauptungen mit eben so häßlichen Zügen, ohne des Gestaners Nahmen zu nennen, wiederholte.

Bolfs Bertheidie gung. Leicht war es Wolfen, alle biese Klas gepunkte zu widerlegen, und er that dieß nicht nur in seinen Anmerkungen zu dem Bedenken der theologischen Facultät, sondern er zeigte auch, wie sich solche Consequenzen auf Langen selbst anwenden ließen. Hier nahm er dem Heuchler die Larve ab, hielt ihm den Spiegel vor, und legte dem Richter das unrechtmäßige Betragen dar, welches man sich in Halle gegen ihn erlaubte.

Um sich aber auch vor der ganzen Welt zu vertheidigen, widerlegte er in einer eigenen 1723. Abhandlung die Causam Dei \*); gab in dersels ben die Ursachen an, warum er jene Beweise vom Daseyn Gottes, so weit wir ihre Grunde de erkennen, keine mathematische, sondern nur moralische Beweiskraft zuschreibe, und zeigte, wie er dem Spinoza entgegen stehe. Denn dies ser sage: es sey nichts weiter, als was da eris stire, möglich; das Daseyn der Welt sließe aus

\*) W. Luculenta commentatio de Differentia nexus rerum sapientis et satalis necessitatis, nec non Systematis H. P. et hypothesium Spinosae. 1723. bem göttlichen Wesen, und die göttliche Macht sey auf das, was geschehe, eingeschränkt. Die Wesen leite Spinoza von dem göttlichen Entsschlusse ab; gestehe den Dingen keine Vollkoms menheit zu, und nehme ein blindes Fatum, ganz unveränderliche Gesetze der Bewegung, und keine Weisheit in der Welt an. Auch könne die vorherbestimmte Harmonie nimmermehr mit dem Spinozismus bestehen; da nach letzterm nicht zwen Substanzen existirten, also kein Come merz zwischen Leib und Seele Statt sinden könne.

Lange suchte Wolfen zu widerlegen, ober vielmehr durch sein Geschwäß alle Mensschen sur sich einzunehmen. \*\*) Allein er führ, te seine Sache so, daß solbst Wolfs Gegenschrift \*\*\*) nicht nothig gewesen seyn würde, um ihm die gebührende Verachtung aller Menschen zustehen: auch neigte sich die in dieser Sache niedergesetzte Commission auf Wolfs Seite. Da nun Lange sahe, daß auf diesem Wege sein Plan unaussührbar sey: so schlug er den Weg der heimtückischen Verfolgung ein, den der Frömmler so gern schleicht.

2 2

<sup>•)</sup> L. c. S. IV-XI. XX.

<sup>&</sup>quot;) Modesta disquisitio.

Monitum ad Commentat. luculent.

folat

fen.

Lange vert Er stellte also die gefährlichen Folgen ber Wol Bernunft und des neuen Syftems ingeheim ben . Sofe vor, wo seine Verleumdungen um so eher Eingang fanden, weil bamable in Berlin tein hoher Grad ber Aufklarung herrschte, er Une hang hatte, und Menschen zu feinem Zwecke ges brauchen tonnte, bie feines fregern Denfens fahig waren, als es ihnen ber Ratechismus er: laubte. Diese waren leicht überredet, fahen gres thumer, wo teine waren, und fürchteten eine brobende Gefahr für die driftliche Religion, wo beffere Theologen eine Stuge derfelben fam ben.

> Frieberich Wilhelm war nichts wei niger als Philosoph; und ba er angstlich glaus big war, ohne selbst über die Religion zu bens ten, und ihn oft Menschen von Langens Gys fteme umgaben: fo war es leicht, diefen Ronig au bereden, es werbe bem alleinseligmachens ben Glauben ber Untergang bereitet, ben er auch durch nachbrudliche Handlungen aufrecht erhals Dazu mochte es nicht schwer seyn, ten muffe. ihn glauben zu machen, daß bie praftabilirte Harmonie eine bem Staate hochft gefahrliche Sache sen, und zwar auf eine Urt, bie ben ihm großen Gindruck machen mußte. \*)

<sup>\*)</sup> Der Konig erkundigte fich einmahl nach bem Ginne biefer Sppothese; und da man ihm

Lange wußte sich dieser Mittel zu bedie Wolf wird nen, und durch sie den ungerechten grausamen aus den Befehl zu erschleichen, der Wolfen seiner Stels Landen vers len verlustig erklärte, ihm bey Strase des Stran wiesen. gest in acht And vierzig Stunden die königlichen Lande zu räumen gebot. \*) Auch Thumig, Wolfs treuer Schüler, verlohr sein Amt, das nun mit Strählern besett wurde. Lan, gens Sohn, Johann Joachim, bekam das, jenige, das Wolf bekleidet hatte; und beyde wurde ben bald zum Gelächter ihrer Zuhörer.

Raum hatte Wolf den strengen Befehl er, Berläßt halten, als er auch mit der Standhaftigeeit eir Halle, und nes Weisen, und mit vollem Bewußtseyn seiner Marburg gerechten Sache Halle verließ, wo ihm fren ge, den 23 Nov. 1723 sagte Wahrheit, und zuströmender Benfall Haß Abends und Verfolgung zugezogen hatte. Vald darauf zwischen krat er die ihm angetrtagene Stelle eines Hoss

antwortete, daß nach berselben alle Soldaten Maschinen waren, und wenn sie desertirten, dieses eine Folge ihrer Einrichtung ware: so wurde er aufs äußerste aufgebracht, und entschloß sich, Wolfen zu vertreiben. S. Euslers Briefe 2 Th. S. 16.

Deplagen zu Gottscheds Lobschrift. S. 33. Mehr Umstände von Wolfs Verfolgung sindet man im Ludovici, Hartmann, und im ersten Theile von Wolfs Defonomik, in welcher sein Leben, von Gerbern beschrieben, vorgedruckt ist. rathe und erften Professors ber Philosophie gu Marburg an. \*)

Bubbens

Bolfs Berfolger, die bas Schandliche ifie Sutachten. res Fetragens mohl fühlen mochten, wollten fic boch vor den Augen ber Welt reinigen, und erbaten fich von Frang Budbeus in Jena, beffen Gefinnung fie fowohl als fein Unfeben fannten, ein Gutachten über bas Bolfische Gp. ftem. Er befolgte ihren Willen; aber mider ben feinigen gaben fie fein Bedenten im Druft te heraus. Satte Buddeus einiges Gefühl für Mahrheit, oder fur die Burbe und ben außern Unftand eines Philosophen: fo tonnte ihm Diefe Berausgabe mahrlich nicht gleichgultig fenn. Denn er ftritt ohne Grande, widerholte Lan. gens Beschuldigungen, fabe aller Orten Fatalitat, und war unverschamt genug, ju behaupten: Dolf bahne bem Atheismus ben Deg, vede benen das Wort, welche die Borfehung laugnes

<sup>\*)</sup> Man verlangte Wolfen auch nach Leipzig; allein er ging nicht babin, aus ber ebeln Abficht, Salle feinen Schaben Denn es hatte Salle leicht mit Bolfen fo geben fonnen, wie es Leipzig mit Chriftian Thomasius ging. Gottsched a. a. D. G. 69 u. Benl. G. 40. Franke bankte nach Wolfs Abgange Gott nicht nur auf ben Rnieen; fondern predigte auch gegen Wolfen. S. Lam gens 130 Fragen 166. Gottiched 67.

ten', und hebe ben Grund aller Religion auf; mit feiner Lehre vom Bofen, und vom Moral . Ges fete fonne nicht einmahl eine heidnische Relie gion bestehen; und mit ber vorherbestimmten Karmonie werbe ber Grund aller Zurechnung, aller Strafe und Belohnung aufgehoben.

Erbittert barüber, bag nach fo deutlicher Aufflarung feiner Gage man ihm noch Meynun, Streit mit gen, deren Gegentheil er lehrte, aufburdete, er. Bubdens. griff Bolf bie Feder, und wiedrlegte Buds deus; wies, was fur Unfinn fein Bedenten ente hielt, mas für Folgen sich aus seinen Gagen ziohen ließen, und wie unfahig er sen, eine Metaphysit zu beurtheilen. Endlich forderte et ihn jum formlichen Streite vor competenten Rich. tern auf; hieß ihn Gehülfen mitbringen, und follte auch Joachim Lange barunter feyn, wozu" er ihm die Kosten zur Reise nach Marburg vers ficherte. \*)

Bubbeus, ber es merten mochte, bag er Wolfen nicht gewachsen war, ließ sich auf teine Art ber Bertheidigung ein; fondern übers trug dieg Geschafte seinem Ochwiegersohne, Johann George Balchen, welcher gegen Wolfen, ohne sich zu nennen, schrieb, bald aber

Dubbind Rebenfon mit Malfd Anmert.

von feinem Begner in die Enge getrieben, und jum Odweigen gebracht wurde. \*)

Anderer Theil der Woifi den Metaphysif

bere

ten.

Des ewigen Berdrehens feiner Borte, und bes Bantens mube, wovon er nie ein Freund war, schrieb er nun Unmertungen gu feis ner Deutschen Metaphysit, welche nache ber ben andern Theil berfelben ausmachten. Er feste darin besonders die bestrittenen Cais ze auseinander, zeigte bie Dichtigkeit ber Gruns be seiner Gegner, beren er freylich nicht ohne Bitterkeit gebachte, und erklarte fich über alles, was in seinen vernünftigen Gedanken bunkel pber zwendeutig ichien, mit der ihm eigenen Deutlichkeit. 2fach wies er auf den Rugen feis ner Philosophie, und wie man fie gegen anders Mighandlungen vertheibigen muffe. Und da ihm nun feine großen Lateinischen Werke Urs beiten in Menge barreichten; er auch neben den Wolfs an oftern Auflagen seiner Schriften, Die Politit, Arbeit Mathematik, und Physik bearbeitete: so blieb ihm feine Zeit jum Streiten mehr übrig; bas

<sup>4)</sup> Die hierher gehörigen Schriften finb: (3. G. Walchs) Bescheidene Antwort auf Ch. Wolfs Anmerkungen 1724. Bolfs nothige Zugabe ju feinen Unmert. 1724. Befcheibener Bes baß bas Buddensche Bebenken noch fest stehe 1739. Wolfs flarer Beweis, bag Bubbe bie ibm gemachten Vorwurfe einraus men muß. 1725.

auch wider Gegner, wie die seinigen, so wenig angenehm als für die Phitosophie nühlich war. Blieben ihm Stunden der Muße: so arbeitete er einzelne phitosophische Materien aus, und suchte seine Lieblingswissenschaft auf das gemeine Leben anwendbar zu machen: \*) unterdessen Joachim Lange in einer Menge von Schriften das längst Gesagte wiederkäuete, was kein vernünftiger Mensch mehr lesen wollte.

Ihrieb, alle Verleumdungen, die sie in ganz Europa ausstreueten, vermochten nicht die Aussbreitung der Wolfischen Philosophie, nicht die Achtung ihres Stifters zu hindern. England und Frankreich nahmen ihn in ihre Akademien auf; der König von Schweden gab ihm Ehrenzstellen; Peter der Große trug ihm die Vice 1772.
Präsidenten Stelle bey der zu errichtenden Akademie an.

Aber dieser so wenig, als Katharina I, 1724; die diesen Ruf wiederholte, konnten ihn bowe, gen, seine damahligen Dienste zu verlassen; weil er auch nicht einmahl undankbar scheinen wollte. Die Kaiserin mußte sich begnügen, Wolfs Versdienste mit einer außerordentlichen Prosessor.

<sup>?)</sup> In seinen horis subseciv. Marburgens.

Stelle und einer Besoldung von brey hundere Thalern zu belohnen.

Schidfal fchen Paulos phie auf deutschen Universitàs ten.

Auch machte fein System mehr Glud auf ber Mofis Deutschlands Universitaten, als es die Gegenpare ten vermuthet hatte, beren Larm nur eine Mits urfache ber Berbreitung berfelben murbe: indem er felbst Manner, welche mehr ben Geschäften bes Staats als ben Wiffenschaften lebten, aus ihrem Ochlummer wedte, und gur Untersuchung des Streites antrieb.

Go forberte bald ber Bergog von Gife. ben 1 Dec. nach von der theologischen und philosophischen 1723. ben I i Alug. sacultat zu Jena; balb ber herzog von 1725 b. 15 Junii Burtemberg von denen zu Tubingen in dies 1725 fer Sache Bericht ab: welchen auch die theolos b. 25 Jun. gische Facultat zu Tubingen zuerft, und zwar 1725. fo erstattete, wie es fich von verfinsterten Theos logen erwarten läßt.

> Sie glaubte, es werbe burch bas Bolfie fche System, das fie im porque verwarf, das Studium der Philosophie erschweret, und der Studirende jum Stepticismus in der Theologie Biel wesentliche Lehren beffelben perleitet. waren ihr baber anftogig und ber Religion zus wider; wie sie benn auch mennte, daß Wolf burch allgemeines Moral : Gefet dem Atheismus Wort rede. bas

1725.

Die philosophische Facultat war wenigstens barin bescheidener, daß fie in ihrem Beriche te Walfen vom Atheismus und Spinozismus b. 7 Julik frey fprach, und die Schablichkeit feiner Philos fophie auf ungenbte Lefer einfchr mitte, auch nicht ben Untergang der drifilichen Religion durch fie bereitet fand. Allein fle mennte doch, daß dem erften Unsehen nach die Atheisten begunftigt, und bon ben Beweisen, welche ber Seilige Beift so traftig wider sie gebraucht, zu frey gesprochen murbe; und fand die Lehre von der Frenheit, den Bunderwerten, und dem moralischen Guten als anftogig vorgetragen. Daber hielt fie den Vottrag berfelben für schabe lich. ") Beyde Berichte wurden Bolfen gu geschickt, ber fich mit großer Bescheidenheit vertheibigte, und badurch ben fregen Lauf feiner Philosophie in Tubingen bewirkte. \*\*)

In Jena lasen schon Reusch, Rohler, In Jenaund Carpov mit vielem Benfall über Bolfe System; woben Buddeus und Syrbius ihr Im tereffe nicht finden tonnten. Bedenkt man bie fes und die Finfterniß, welche damahle in den

<sup>9)</sup> Bepbe Berichte finben fich im Bartmann a. a. D. G. 663 u. 769, und im Lubonici Samml. der Streitschriften I. G. 155. und 1.61.

<sup>••)</sup> Bolfe Anmerk. f. hartm. a. g. D. 741. 778. Ludovici. a. a. D. 42. 63.

Röpfen der meisten Theologen herrschte: so sieht man ein, wie es möglich war, daß hier zwen Facultäten einen Bericht erstatten konnten, der so unvernünftig war, als ob ihn Lange selbst dictirt hätte, und in welchem man Wolfen der mit widerlegte, daß er nicht wie Syrbius und Buddeus dachte. Stolle nud Wiede burg erstatteten aber einen besondern Bericht, und meynten, daß unter gewissen Einschräntungen das Lesen der Wolfischen Philosophie zu erlaus ben sen; dahingegen jener Bericht ein Verbot an die Privat Lehrer derselben vorschlug. \*)

Da aber dieses nicht kam: so setzte Syr, bius vier und zwanzig Punkte auf, die er im Wolfischen Systeme verwarf, und bewirkte durch diese einseitige Vorstellung von der Universität den Befehl an jene Lehrer, nicht mehr über Wolfs Metaphysik zu lesen. Sie wußten sich zu helsen, und lasen über ihre eignen Säße zum dier und zwanzig Punkten noch achte hinzusügte, die Docenten zur Verantwortung zog, und darüber eine weitläuftige Schrift, die er jedoch den Veklagten nicht vorlegte, einreichte. Die Sache kam vor den Hof, wurde genauer unter,

<sup>\*)</sup> Lubovici Gesch. I. s. 330. III. 134. Samml. I. E. 170.

fucht und formliche Erlaubnig, die bestrittene. Philosophie zu lehren, ertheilt. \*)

In Salle, und auf allen Preußischen Unis versitäten hatten zwar geschärfte Befehle das Preußischen Universitäs Lehren derfelben, und ben Berkauf der Bolfi, ten. v. 32 ichen Schriften unterbruckt. Allein da man Jan. bald bas Unrecht, so Wolfen geschahe, erkannte: hob man nicht nur diese Berbote auf; sondern rief auch Bolfen, mit fehr vortheilhaften Bes bingungen gurud, jeboch vergebens. \*\*) Inbefe fen fürchtete Lange seine Rucktehr, und suchte sie durch neuen Lirm zu hindern, indem er das zehnmahl Gesagte auf eine ekelhafte Urt in huns dert und dreysig Fragen wiederholte. \*\*\*) Aber Das Publitum achtete feiner Reben fo wenig als ber hof ju Berlin, ber ihm am Ende alles Schreien wider die Bolfische Philosophie vere bot, bie er nun nur versteckt zu verfolgen such, Aber alle seine Hoffnungen tauschten ihn, und bald fahe er die Ballischen Lehrstühle

Man 1727,

Muf ben

<sup>6)</sup> Lubov. Gefc. III. f. 141 ff.

<sup>...)</sup> In Berlin machten bamahle ber Fürft von Deffau, ber General Grumfau, und ber Rangler Cocceji die Wolfische Partei aus.

<sup>\*\*\*)</sup> Langens 130 Fragen.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Ein Bepfpiel hierzu liefert die Geschichte mit Sternbergen, ber auf Langens Beranlaffung angeben mußte: Wolf habe ihn jum Atheise mus perleitet.

in der Bol

fischen

von Bolfs Schulern betreten, und feinen Sore faal leer; fahe, wie felbft fein philosophifcher Religions, Spotter \*) ten Strom nicht hemmen tonnte, mit welchem bie verhafte Phis losophie die feinsten Kopfe fortrig. Lange gebt wagte er bas außerste, ging felbst nach Berlin, nachVerlin. und schilderte bem Ronige Wolfs Lehren mit ben Schwarzesten gatben. Allein ba nun Boff Unhang unter ben Bertrauten bes Ronigs hate te: war er nicht itt Stande, seinen 3weck zu erringen und ein abermafliges Berbot der Phis tofophie feines Gegners ju bewirten. \*\*) Biels mehr mußte er die Grethumer, die er in bers Konigliche felben zu finden vermennte, bem Ronige angete Commission gen; welcher diese Anzeige sowohl Wolfen, als auch bem Probst Reinbeck zuschicken ließ, und Streitigkeit jur Unterfuchung des Streites eine eigene Coms miffion ernannte. \*\*\*)

- 9) In diefer Schrift ichrie er bas Wolfische Spo Rem für die Quelle bes Werthheimischen Bis belmerfs aus.
- \*\*) In Salle tam unterdeffen eine Berordnung an, die feinen philosophischen Beift verrieth, indem fie forberte, die theologische Facultat follte die Jugend mehr zu theologischen Stur bien als ju unnugen philosophischen Fragen Lange, der fich jum Erlauterer anführen. berfelben aufwarf, jog biefe Stelle auf bas Wolfische Guftem.
- \*\*\*) Der Minister Cocceji war Director berfets ihre Glieder waren zwey reformirte ben:

Langens Ungeige follte funf Grundires thumer im Bolfischen Systeme' erweisen. Denn 1) mache Wolf den Menschen gu einer doppels ten Maschine, und hebe dadurch 2) alle Frens heit und Moralität auf; 3) gebe er eine falsche Erflarung von Gott, und ber Geele; raume 4) ben Atheisten bie Ewigfeit ber Belt ein; und rede 5) ihnen bas Wort: da er bie wichtigsten Grunde für bie Eriftenz Gottes verwerfe; ba et fage, daß die Utheisteren nicht von felbst guit bofen Leben führe: (Moral f. 22.) und ba et in feiner Rede von der prattischen Philosophie ber Chineser die dren Sauptsage vortrage: a) die. Sinefer find die grobften Utheiften; b) fie find Die weifesten und tugendhaftesten Denfchen : c) ich habe nach ihren Principien meine Philos fophie eingerichtet. Diefen Grundirtthumern bing er noch Unmertungen an, und behanptete ! Das Werthheimische Bibelwert fen eine Frucht ber Bolfischen Philosophie. \*)

Reinbeck seine vermuthliche Anti Reinbecks wort Wolfs auf, in welcher er sagte: Wolf wermuthlis de Antwork werde auf den ersten Grundirrthum erwiedern, Wolfs. er lehre das Gegentheil, da er bewiese, daß das die Seele einfach, also keine Maschine sen:

Geistliche, Jablonsky und Nolten, und zwey evangelische, Reinbeck und Carsted.

\*) Lubov. Samml. 1. G. 14.

er wurde fagen, bie angezogenen Stellen betras fen die praftabilirte Sarmonie, auf welche er nichts baue, und die eine der Frenheit mehr vortheilhafte als schadliche Sypothese sey. Mit bem erften falle auch der andere Grundirrthum, besonders da er die Frenheit lehre, indem er von der Seele das Bermogen, fich felbft zu bes ftimmen, fo weit fie Berftand und Billen habe, erweise, und die Sittlichkeit nicht von einer physischen, sondern von einer moralischen Rothe wendigkeit ableite. Wider den dritten Errthum führte er die Definitionen Bolfs an, ber aus der einfachen Rraft ber Seele alles erflare, was uns von ihr die Erfahrung lehrt. Benm. vierten und funften Irrthume zeigte er, baß Wolf nicht mehr wolle, als daß man mit den Atheisten nicht über einen Unfang ber Ochot pfung streiten, nicht gegen fie mit Argumenten auftreten muffe, welche fie fur bittweis ange, nommene Gage erflaren tonnten; fondern bag uns die Zufälligkeit der Welt bas Sauptaraus ment vom Daseyn Gottes gebe. Er fage fers ner, bag ber Utheist nicht in einem Staate ges buldet werden muffe; (Polit. f. 368.) und auch burch die Gottesläugnung nicht jum lafterhaf. ten Leben befugt fey. Die Ginefer wurden von ihm nirgends für Gottesläugner ausgege. ben; sondern er lehre nur, daß ihre wohl eine gerichteten Gefete bloß aus ber Datur ber Eus genden und Lafter, und der menschlichen Gefell.

schaft hernehmen mußten: da sie keine rechte Erkenntniß Gottes hatten \*).

Wolfs Antwort, welche in der Haupt: Wolfs Ants sache mit der von Reinbecken aufgesesten über, wort. einstimmte, entdeckte die Ursachen der Langischen Berfolgung, und enthielt seine Rechtfertigung \*\*). Uuch zeigte er Langens Kunstgriffe, den Leser einzunehmen; und wie die Einwohner in Sina, wenn sie Lange bekehren sollte, die gefährlichssten Gott entehrendsten Behauptungen aus der Bibel herleiten könnten, wenn sie sich der Langischen Methode in ihren Beweisen bedienen wollten \*\*\*).

Diese Beantwortung wurde, wie alle zur bung der Sache gehörende Schriften, von den Commissa rien. rien. geprüft, welche bas bestrittene System von allen gefährlichen Irrthumern frey sprachen; da

<sup>\*)</sup> Lubovici a. a. D. D. G. 38.

Lud. a. a. D. 56. 110. Sehr gut befrepet te sich Wolf von der Beschuldigung, das Wertheimische Bibelwerk veranlaßt zu haben. Denn, sagte er, man verwerfe es ja beswes gen; weil die Uebersetzung nicht den buchstäbilichen Sinn der Urschrift treffe. Allein man gründe sich ben der Uebersetzung nicht auf seine Philosophie; sondern auf die Ebräische Sprache, die niemand aus seinen Schriften lernen würde. A. a. D. 115, 118.

<sup>\*\*\*)</sup> A. a. D. 121.

fie das Gegentheil von den Langischen Beschule bigungen barin fanden. Ja, es murbe Lan gen alles Streiten über biese Materie ernftlich unterfagt, und fo ber Gebrauch der Bernunft wider Schwarmeren und Bosheit geschütt; ob. gleich heimliche Tucke und verborgene Rante nicht unterbruckt werden fonnten. Allein fie mai ren unvermögend zu schaden; denn bas Dui blicum tannte nun Langen, und horte bas Ge fchrey feiner Rotte nicht mehr \*).

Wolfs Las teinische philosophi.

Während dieser Unruhen hatte Bolf. fein Lehrgebaube ausführlicher bearbeitet, und iche Werke. sein großes Lateinisches Werf bis jum ersten Bande der Theologie herausgegeben. Alle Diefe Schriften geben Beweise von dem fpftemas tischen Kopfe ihres Autors, der von feinen Gagen nicht leicht einen Fußbreit wich; und burch genaue Entwickelung derfelben, durch eine Menge Ertlarungen und Beobachtungen über bie mit ihnen verenupften Lehren ju beweifen fuche te, daß er dazu berechtiget fey. Seine Berte

<sup>\*)</sup> In Lubovici Gefch. ber Wolf. Philos. unb beffen oft angeführter Sammlung; Sarts manns Gefch. in ber hiftorifden Nachricht von ben neuesten Bewegungen 20. ben 8 merfe wurdigen Schriften, fteben manche Beweise ber niebertrachtigften Ranke ber Langischen Partei gegen Wolfen und die Commiffarien.

tehielten dadurch eine Ausführlichkeit, deren sich Zeine Schriften dieser Art ruhmen konnen. \*)

Run erschien der andere Band der natür 1737: Richen Theologie, in welchem er diesen wichtis gen Theil der Metaphysik auf eine neue Art bearbeitete. Im ersten Bande war er den Weg seiner Deutschen Metaphysik gegangen: und hat, te das Daseyn Gottes aus der Zufälligkeit der Welt bewiesen, und aus der Vetrachtung dersels ben auf einige Eigenschaften Gottes geschlossen. Ieht versuchte er den Beweis seiner Eristenz apriori; und suche durch Betrachtung unserer Seele Realitäten zu erkennen, welche ihm wirke lich zukommen müßten.

Des Cartes, und vor ihm Anselm hatten schon aus dem Begriffe der allervolls tommensten Substanz das Dasenn einer solchen zu erweisen versucht. Ungeachtet nun Huet und Werenfels diesen Beweis bestritten, auch Gassendi ihm entgegen setze, daß die Wirtslichteit teine Volltommenheit sen: \*\*) so hatte

M 2

Dorzüglich batte er die Logik und Ontologie vervollkommnet.

Petr. Dan. Huetii Censura Philos. Cartes. Cap. IV. S. VII. sqq. Samuel. Werenfels Judicium de Argumento Cartesii pro Existentia Dei.

doch Leibnig ihm bie Richtigkeit zugestanden; wenn nur die Moglichkeit einer solchen Subs ftang erwiesen mare. \*)

Er hatte baher die Hauptzüge dieses Ber weises hingeworfen, \*\*) den Wolf nun geho, rig ausführte; indem er darthat, daß in dem Begriffe von dem allervollkommensten Wesen tein Widerspruch gefunden werden konne, da ihm nur Realitaten, welche zusammen verträglich sind, zugeschrieben, alle Berneinungen aber abgespros chen murden. Es sey aber auch die Existenz eis ne Realität; und zwar die nothwendige eine größere als die zufällige; indem sie in Wahrs heit in einem Dinge mare. Mus diefen Pras missen schloß er auf die nothwendige und wefents liche Existenz Gottes. \*\*\*) Von dieser schloß er weiter, bag, ba in Gott alle benfammen ver trägliche Realitäten ohne alle Schranten zu finben waren, in ihm als einfachen Dinge auch diejenigen, jedoch ohne Ginschrantung, gefuns ben werden mußten, welche auf- diese Beise in einem folchen möglich waren. 2006 Reine,

Petri Gassendi Disquisit. Metaph. adv. Cartesii Metaph. 1654 Medit. V. dub. 22.

<sup>\*)</sup> Epist. ad Conring. Opp. II, 1. P. 264. l. c. 254.

Princip. philos. §. 45.

Theol. natur. T. II. S. 13. fqq.

Reelle, was wir in unserer Seele fänden, sein also frey von Schranken, auch in ihm zu fins den. \*)

Diefer Gebante allein macht ben andern Theil feiner Theologie zu einem ber intereffantes ften Berte bes philosophischen Geistes. Und wenn man auch jenen Beweis ber Wirklichteit Gottes für nichts achten wollte; fo bliebe boch Die Musführung bes Beweises von ber Möglichs tett eines allerrealften Wefens, und die Urt, feis ne Attribute zu entbeden, febem Philosophen wichtig. Aber es zeigt uns auch biefer Theil der Bolfischen Theologie die Wortheile einer fus Rematischen Methobe: indem Bolf burch fie vermogend mar, aus jenem Grundbegriffe 'die gange Sheorie ber urfprunglichen und abgeleiteten Dog. lichkeiten und eine Theologie abzuleiten, welche mit berjenigen, die er a posteriori erfannt hats te, auf das strengste übereinstimmte. anbern Ubichnitt bestimmte er jur Betrachtung ber vornehmften Grethamer in ber natürlichen Theologie, und bewies die Unerweislichkeit des Atheismus, indem er zeigte, bag die Unmoge

habe Berkelen in seinen Dialogen Wolfen einige Anleitung zu diesem Beweise, den Wolf auch schon in der Metaphysik f. 1076. entwarf, gegeben.

Itchfeit Gottes nie barguthun mare, ba fich im Begriffe deffelben tein Widerfpruch finden tonn Auch wurden die Syfteme ber Faralifiet, Deiften, Materialiften, u. f. w. der Muthropor morphismus und Manich aismus ertlart, und bas Bidersprechende berfelben vor Augen gelegt, of ne ihnen mehrere und gefahrlichere Dennungen aufzuburden, als aus ihnen fliegen. \*) Befom bers ausführlich behandelte er den Spinozis mus, \*\*) beffen Ibeen Berwirrung, unerwis fene Urtheile und Biderfpruche er aufdedte, und beffen Innerftes er, durch den Beweis bes Sages erichutterte, daß aus einer unendlichen Menge endlicher Dinge nie ein unendliches im metaphpfichen Sinne - entfiche. Abet of er gleich lehrte, daß berfelbe von Atheismus wiewohl nicht weit entfernt fen : fo behauptete it doch, er mare in Rudficht des allgemeinen gut talismus, ber nicht nothwendig aus ber Gotten laugnung folge, schadlicher als jener.

Mit diesem Theile der Theologie beschloßer die theoretische Weltweisheit, und ging zuk praktischen über, auf welche er vorzüglich seint Auge gerichtet hatte. Thöricht würde die Beihauptung seyn: Wolf habe jeden Sat bewiesen, jede seiner Erklärungen sey genau anpassend, jes

<sup>\*)</sup> Th. n. II. i. 411. fqq.

<sup>60)</sup> L. c. j. 671. fqq.

ber feiner Schluffe in aller Ruckficht untabels haft; turg fein Lehrgebaude fen das allervolltome menfte. Wan murde bamit fagen, er habe ein übermenschliches Wert errichtet, worauf er felbft nie Unspruch gemacht haben wird. Aber gewiß Bleibt es, bag er es ift, ber zuerft bie Detas phyfit jum Suftem formte, ber ben Grund gu unferer Aufflarung legte, und bem wir viel neue Entbedungen verbanten.

Der mahre Werth feiner Werke und bas bazumahl mahrscheinlich dringende Bedürfniß ei, tung seiner ner feftern Philosophie jog ihm auch ben Bens fall jener Danner gu, bie nicht um ber Deus heit willen für ihn ftritten, und fich Unfangs einer ber seinen abntichen Verfolgung aussetzen. Cie bankten ihm Aufklarung, Rube, Gewißheit; er ihnen bie schnelle Ausbrei. tung feiner Philosophie. Denn ba er be-Schäftigt war, seinen Lieblingegedanken auszufüh. ren, alle Theile der Philosophie in wissenschaftliche Berbindung zu bringen, und daburch ein Wert für die Ewigkeit zu errichten: fo mar er unvermogend, ficht gegen alle feine Gegner zu vertheibigen, und baburch genothigt, andern Dieg Geschäft zu überlaffen. Und er tonnte von bem glucklichen Fortgange versichert feyn: ba er überzeugt war, daß die Wahrheit für ihn spre. che, und jede neue Entbedung in ihrem Reiche für ihn Gewinn seyn mußte. Auch wußte er

Philosophie.

ja, daß der benkende Theil der Menschen Wahre heit sucht, und daß sie alle einem Gesete des Denkens folgen; und war sich dadurch seiner Bertheidiger und Schüler gewiß.

Wolfs erster Schiler Hrfinger. 1721.

Der erste und vielleicht der starkste Bereitheidiger Leibnisisch & Wolfischer Lehren war George Bernhard Bilfinger, \*) welcher die vorherbestimmte Harmonie in einer Inaugural Disputation vertheidigte. \*\*) In dieser schisharen Abhandlung entwickelte er die drey Hypothesen von der Uebereinstimmung zwischen Leib und Seele, und suchte zu erweisen, daß außer diesen keine mehr, als etwa eine zussammengesetzte, die doch von geringem Wertheseyn würde, möglich sey. Da er nun die beson-

gebohren, und studirte die Philosophie bem Wolfen selbst. 1724 wurde er zu Tübingen Professor, und 1725 Lehrer der Logik, Mestaphysik, und Mathematik zu Petersburg.
1731 berief ihn sein kundesherr wieder nach Libingen; wo er seine ehemalige Professur, und überdieß eine der Theologie, und die Stelle als Superintendent, des Stipendli er, biet, und aus Rußland eine Pension von 400 st. zog, 1735 wurde er geheimer Rath und Consistorial Präsident. Er starb 1750.

me praestabilita Commentatio hypothe-

-500

bern Schwierigkeiten ber benden altern bargethan hatte, erelarte er fich für die vorherbestimmte harmonie, die er in aller ihrer Starte auftreten ließ, und von den Ginwurfen ihrer vorzüglichsten Gegner befreyeter Auf abnliche Art zeigte er: in einer eigenen Schrift die Leich 1724. nigische Lehre vom Uebet in ihrem hellsten Lichte; suchte alle Schwierigkeiten derselben zu lofen, und fie gegentialle Ginwurfe zu beschüßen. \*) Bald barauf erschienen seine Dilucidationes, \*\*) 1725. in welchen er die ganze Wolfische Metaphysit mit vieler Deutlichkeit barftellte, und gegen jene ungerechten Ungriffe auf bie beschribenfte Weise vertheibigte. Mancher Lehrsatz ift hier beffer bestimmt und erwiesen, als: es von Wolfen gefchehen ift. Co fehr er aber auch die eigenthumlichen Lehren Leibnigens liebte, baber er auch die Monadologie mit Bolfs Systeme zu verbinden suchte: so zeigte er boch die Unwichs tigteit bes Streites über die Berbindung gwis fchen Leib und Seele; indem biefe Berbindung nicht felbft, fonvern nur die Afrt berfelben bee ftritten werde.

Eben so treu nahm sich George Hein, Niebon. rich Niebov \*\*\*) der Wolfischen Lehre an: in: 17241

<sup>\*)</sup> De Origine et permissione Mali.

Dilucidationes de Deo, Anima et Mundo.

miebov mar 1703 ju Lochau gebohren, und wurde gleich nach Errichtung ber Universität

gen Langens Entdeckung der falschen schädlichen Philosophie, und gegen seine aussührliche Recenson der wider die Wolfische Metaphysit auf
meun Universitäten und anderwärts edirten sechs
und zwanzig Schriften richtete, wodurch er gewiß nicht wenig zum bessern Verständnisse, und
mehr noch zur guten Aufnahme dieser Philosophie beytrug; da er ihre Uebereinstimmung mit
ben Sedanken der vorzüglichsten christlichen Theologen darthat.

Harenberg. Wider bie zulest angeführte Schrift Lane 1726. gens und wider seine modestam disquisitionem trat auch Johann Christoph Harenberg \*\*) auf: welcher mit vieler Bescheidenheit

> Göttingen Professor ber Cheologie baselbste Er ftarb 1774 als General Superintendent der Grafschaft Hana, und Prediger in der Neustadt Hannover.

- tigen Gedanken 20.
  - ren, wo fein Bater ein armer Landmann war. 1725 wurde er an der Stifteschule zu Gandersheim Rector; und nachdem er Pfarrer zu Bornhausen, und Oberaufseher der Braunschweigischen Schulen gewesen war, wurde er 1745 Professor am Carolin und Probst zu St. Lorenz. Er farb 1774.

Langens fonderbare Art zu ftreiten barftellte; indem er den ewig gewiffen Sat entwickelte, daß die Bahrheit nicht nach der Bahl der Stime men, fondern nad bem Gewichte ber Grunde geschäßt werden muß; und die verschiedenen Drine cipien angab, aus welchen in jenen Schriften gestritten murde, die auch in ben Studen, die sie verwarfen, nicht einmaht einig waren, sons bern fich oft wibersprachen. Zugleich legte er, Langen und Budden die offenbaren Berdrehune gen der Wolfischen Metaphysit vor: und wies nicht nur die bestritteren Lehren ben andern Philosophen und Theologen, sondern jog gar viele derselben aus ihren eigenen ehemahls herausgegebenen Schriften bervor, und zeigte bas Widersprechende ihrer Behauptungen. Auch Crou. faz wurde erinnett, kunftig nicht gegen Wolfen Bu ftreiten, ohne feine Schriften gelefen gu has ben. \*) Lange, der durch die Anzahl der Streis ter flegen wollte, hatte auch versucht, Solle Sollmann. mannen, ber bamahls in Bittenberg Profes for war, auf feine Geite zu ziehen. Und ba-Sollmann Anfangs ben Langischen Worten traus

Commentatio de Deo, mundo, et homine atque fato.

Der ftritt gegen bie Monaben, bie Sarmor nie, und beste Welt; fannte aber bas Wals fiche Spftem nur aus ben Schriften ber Bege porzüglich aus ben Langischen Werkenete, war er sehr wider Wolfen eingenommen. Bald aber, als er Wolfs Schriften selbst sturbirte, ward er gewisser Maßen ein Vertheidiger vesselben, und sprach Langen nicht von dem Ver, dachte frey, daß er wider eigene Uberzeugung schreibe. \*)

Müller wird ein Uns tiwolfianer.

Hatte Lange zwar Hollmannen verlohren: so hatte er doch die Freude, diese Stelle durch Jacob Friedrich Müllern ersetzt zu sehen, der ehemahls für Wolfen gegen Strählern und Walthern mit vieler Hiße gesochten hatte, nun aber zu Langens Partei überging. \*\*)

- Oblervat: Elenct. Hollmann blieb indeffen:
  boch immer in einigen Theilen von der Wolfichen Metaphyfik entfernt; wovon in der
  Folge ein Mehreres.
  - phie nicht groß; und sie Wolfische Philosophie nicht groß; und sie konnte es gelassen ansehen, daß Langens Heer mit diesem Heleben vermehrt, wurde, da sich die innere Schwäche desselben auf allen Seiten zeigte. Seine Schriften für die Wolfische Philosophie waren: Der durch die wahre Philosophie zu feiner Schande bemasquirte Philosophie zu feiner Schande demasquirte Philosoph. Wahres Mittel, alle Puncte, worüber zwischen Wolfen und seinen Gegnern gestritten wird, leicht einzusehen. Gegen die Wolfische Phit losophieschreiber: Zweisel gegen Wolfs versuchtige Ged., die Eramer zum Theil wider, legte in der Ausschlang der Zweisel gegen Wolfs versuchtige Ged., die Eramer zum Theil wider, legte in der Ausschlang der Zweisel gegen

Bergeblich rief George Bolkmarhart, Artmann. mann Langen (dessen Eiser ihn aus Ersurt, wo er in der Philosophie Privat, Unterricht gab, treiben wollte), mit seiner ganzen Bande zum seyerlichen Streite über das Commercium zwischen Leib und Seele auf: \*) die Feigen ers 1725: schienen nicht. Umsonst waren Langens 130 Fragen; Carpov \*\*\*) widerlegte sie. Und wenn Carpov; sie auch noch so unbescheiden einer der Langis 1735. schen Rotte zu vertheidigen suchten: so brachte der Wolfianer doch den Unvernünstigen zum Schweigen. \*\*\*) Umsonst hatte man die präsställirte Harmonie verstimmt: Eramer \*\*\*\*) 1737:

- De Commercio animae cum corpore. Hartmann lebte als Doctor der Medicin in Erfurt.
- Director bes Symnasii zu Weimar 1768.
- \*\*\*) Röthige Antwort auf die 130 Fragen. Das gegen von einem Antiwolsianer: Vergleichung der sogenannten nöthigen Antwort mit den 130 Fragen. Klarer Erweis, daß die 130 Fragen noch unaufgelöst. Darauf Carpovs aussührliche Erläuterung.
- Rudirte aus Liebe zu Wolfs Philosophie in Marburg, und wußte sich Wolfs Freunds ichaft zu erwerben, durch welchen er auch Professor zu Marburg wurde. Als einen großen Rechtsgelehrten seste man ihn als Assessor zum Kammergerichte nach Wetslar z

wußte fie wieder recht zu ftimmen. \*)

Rudiger Areitet ger gen Wolfen.

Much Unbreas Rubiger war auf bem ger Rampfplage erschienen, und hatte feine verwor rene Ideen von der Seele ber Wolfischen Pip. chologie entgegen gefest. Wie richtig er biefe verstand, fiehet man aus der Behauptung, daß alle gefährliche Meynungen Wolfs Folgen seines Begriffe vom Rorper maren, beffen Wefen et in ber Husbehnung fete: was boch gang gegen Wolfs Korperlehre fpricht. Rüdiger hielt bagegen tie Glafticitat für bas Wefen bes Ror. pers, bie Ausbehnung fur bas ber Materie; und mennte ausgedehnt feyn, und ein gottli: des Geschöpf fenn, waren Bechselbegriffe. Denn ba ein geschaffenes Befen Anfang und Enbe has ben muffe: so tamen ihm nothwendig partes extra partes zu. Wenn er also die Seele für materiell erklare, so sage er nicht mehr, als baf fie ein gottliches Geschopf, und nicht ein bloß metaphyfifches Abstract fen. Sie ware Denn wenn ihr aber nicht zusammengesett. auch partes integrantes zukamen: so maren Diese boch teine wesentlichen Theile. Das Gube

> auch erhob ihn Karl VII. in den Frenherrns Stand. Er starb 1772. Eine seiner vors züglichsten Schriften ist sein Usus philos. Wolf. in Lure.

<sup>\*)</sup> Die übelgestimmte Harm. Praest. - Cras

jekt der Seele sey materiell, nicht aber körs perlich; und die Seele selbst, so fern sie als Form des Körpers genommen werde, sey in ab-Aracto immateriell. In diesem Sinne wäre see aber auch keine erschaffene Substanz, sondern eine erschaffene Kraft; und als solche nothwen. dig unausgedehnt, und ein an sich unbegreisisches Vermögen der Bewegung.

Aus diesen Principien wollte er Wolfen widerlegen; verwirrte alle Begriffe, und redete in den Tag hinein. Einfache Substanzen, Gerschwindigkeit und Wirksamkeit ohne Bewegung, Uebereinstimmung ohne Berührung, waren ihm ganz undenkbare Dinge. Dagegen er durch seis ne Erklärung der Materie alle Schwierigkeiten zu heben glaubte. Die prästabilirte Harmonie wurde jämmerlich verunstaltet, ja sogar behaupstet, es sinde ben ihr, wegen der Uebereinstimstet, es sinde ben ihr, wegen der Uebereinstimstet, es sinde ben Körper, gar kein Wille, also auch keine Frenheit, und keine Sittlichkeit Statt. \*)

Wolf, der mehr zu thun hatte, als mit Rüdigern zu streiten, der in den Principien nicht einmahl mit ihm einig war, unterließ die Antwort. Dieß machte Abolf Friedrich

<sup>\*)</sup> Wolfs Mennung von bem Wesen ber Seele, und Rübigers Gegenmepnung.

Hofmannen \*) so viel Muth, daß er Wol, fen jum Streite aufforderte. Da nun dieser nicht erschien; fühlte er sich und seinen Rübisger schon als Sieger; aber nur auf kurze Zeit; da ein ungenannter Vertheidiger Wolfs ihm sehr bald diesen Wahn benahm. \*\*)

Wurde auf der einen Seite Wolfs System durch diese Streiter beschützt: so wurde es auf der andern, durch Lehrbücher, in denen man es vortrug, oder die doch nach Wolfs Haupt. Ideen bearbeitet waren, und durch ausführlische Schriften verbreitet; denn um diese Zeit schrieben Thumig, \*\*) Baumeister, \*\*\*)

- \*) Hofmanns Gebanken über Wolfs Logik. Hofs mann war zu Leißnig in Meißen 1703 ges bohren. Er war Rudigers Schüler, und - las zu Leipzig Collegia; farb 1741.
- \*\*) Alethophilus Erinnerungen auf die Gegens mennung 2c.
- feiner Vertreibung von Halle, wurde er in Cassel Professor der Philosophie und Mathemas tif und Pagen : Hofmeister, und starb 1728.
- los. rat. Institutt. Metaphys.
  - Friedrich Christian Baumeister war Rector am Gymnasio zu Gorlin: starb 1785 int einem Alter von 76 Jahren.

Winkler,") Gottsched, \*\*) Ernesti \*\*\*) ihre Compendien: unterdessen Froben Durch

## ) Instit. Philos. Wolf.

Johann Heinrich Winkler war 1703 zu Wink geldorf in der Niederlausik gebohren; studirte vorzüglich Mathematik, Popsik, Chemie und Phitosophie. Anfangs lehrte er zu Leipzig an der Thomas. Schule; wurde aber seit 1739 ein Lehrer der Universität, und starb als sols cher 1770: Rüdiger, sein ehemaliger Lebrer, wollte ihn in Jena gegen Wolsen auftreten lassen: allein, da er nun die zu bestreitende Philosophie studirte, wurde er ein Freund und Lehrer derselben.

## --) Erfte ber Grunde Beltweisheit.

Der bekannte Gottsched war 1700 zu Judithenstirch in Preußen gebohren, studirte zu Königssberg. 1730 wurde er Lehrer der Dichtkunst in Leipzig, 1734 Professor der Logist und Metasphysis; worauf er eine Menge Ehrenstellen erhielt. Er starb 1767, nachdem er seinen Ruhm überlebt hatte. Was er für die deutsche Sprache und Litteratur gethan, ges hört nicht zu unserm Zwecke.

## Initia doctrinae solidioris.

Der berühmte Philolog Joh. August Ernesti war zu Tennstädt 1707 gebohren, 1732 wurde er an der Thomas, Schule, 1742 ben der Universität zu Leipzig öffentlicher Lehe rer, und starb als Professor und Doctor der Theologie daselbst 1781. seine Tabellen die Uebersicht der Philosophie zu erleichtern suchte, \*) und Reusch \*\*), sie volls ständig vortrug. Heineccius, \*\*\*) und Schierschmid \*\*\*\*) waren nicht ohne Berschienst um die Logik: und Rein beck versuchte wenigstens einen Beweis der Unsterblichkeit. \*\*\*\*\*)

\*) Brevis et dilucida Systemat. Wolfiani delineatio.

Johann Nicolaus Froben ftarb 1754 als Pros fessor der Mathematik zu Helmstädt.

\*\*) Reuschii Systema Logic. Systema Metaphys.

Johann Peter Reusch war seit 1733 Professor ber Philosophie zu Jena, von 1753 an aber Prof. der Cheologie. Er starb 1757 in elnem Alter von 54 Jahren.

\*\*\*) Elementa Philosophiae rationalis.

Heineceius war 1680 zu Eisenberg gebohren, ward 1703 Prof. der Philosophie und 1721 Prof. der Rechtsgelahrtheit in Halle, wie auch königlicher Hofrath. Bon 1724—1727 war er Professor zu Franecker, von wo er nach Frankfurth an der Doer, und von da 1733 wieder nach Halle kam; wo er 1741 als königlich Preußischer Seheimder Rath starb.

\*\*\*\*) Philosophia rotionalis.

Joh. Justin Schierschmid starb 1778 als Prof. iuris zu Erlangen, im 71 Jahre seines Lebens.

\*\*\*\*\*) Reinbecks Bedanken über die Seele.

D. Joh. Gustav Reinberk gebohren 1682 zu Zelle, wurde 1713 Prediger in der Dorotheens

Winkler trug die natürliche Theologie mit Rucksicht auf die Gedanken anderer Philosophen auf eine ausführliche und fagliche Art vor. \*) Und diese alle verfehlten gewiß ihren 3weck nicht gang, indem fie mit gur Berbreitung philosophis fcer Dentart wirtren.

Man hat in neuerer Zeit allen Schulern Bolfs eine stlavische Unhanglichteit an ben ber Gectires Sagen ihres Lehrers Schuld gegeben; allein mir scheint es, als widerlegten ihre Schriften Schulern diese Beschuldigung, da man in ihnen eine Menge Gegenstände anders erklart, anders bei wiesen findet, als ben Wolfen selbst; \*\*) ja, ba

rev wird diefen Wolfs abs

M 2

ftabt ju Berlin, 1717 Probft an ber Deterde Firche daselbst, und 1727 Consistorial : Rath. Als folder ftarb er 1741.

2) Aueführliche Gebanken über bie wichtigften Sachen und Streitigfeiten in ber den Gottesgelahrtheit.

Durch manche berfelben ift zwar bas Bots fifche Guftem vervollfomninet worden; manche möchten aber auch nicht für Berbefferungen gelten konnen. Bu ben Berbefferungen gable ich ben von Bilfinger für die. Immateriotität dilucidatt. ber Seele gegebenen Beweis, 1. 271. welcher fich barauf grundet , daß im Bufammengefetten feine Reduction auf ein. Gemeinsam vorftellendes Individuum Statt Quafinde. ...

fogar Lehren in ihnen verworfen werden, welche der Stifter ihres Systems ausdrücklich vortrug. So erklärte Winkler\*) den Beweis a priori für das Daseyn Gottes für ungültig, weil man im Obersaße entweder das zu Erweisende voraussetz, oder von der Möglichkeit auf die Wirklichkeit schließe, und die nothwendige Erisstenz mit dem Begriffe von derselben verwechsele. Auch verwarf er die Wolfsiche Erklärung von der Existenz; und Bilfinger versuchte eine andere zu geben. \*\*)

Berschieber Vorzüglich aber dachten sie über die vors neGedankenherhestimmte Harmonie verschieden. Thumig berselben und Baumeister behandeln sie ganz als Hypos über die vorherbes these, wie die beyden andern Erklärungsarten kimmte der Verbindung zwischen Leib und Seele: sie bes Harmonie. freyen sie von ungerechten Vorwürsen; aber sie

21112: 11111

Daturliche Gottesgelahrtheit 1. 58. Auch Baumeister Metaphyl. 1. 781 in der Ans merkung ent cheidet nicht über die Gultigkeit bieses Beweises, und trägt nur alles vor, was für und wider ihn gesagt worden ift.

<sup>1 44)</sup> M. a. D. 21 j. 22. Winfler.

Bilfinger dilucidatt. §. 270. "Existentia est ille essentiae status, modus vel consideratio, qua spta est ad agendum vel patiendum." Dilucidatt. contr. §. 269.

Stellen jedem fren, diejenige Sypothese anzuneh. men , die ihm am wahrscheinlichsten ist \*).

Gottsched und Winkler neigen' fich mehr zu dem physischen Ginfluffe, indem fie mennen, daß wenn auch nach dem Wolfischen Begriffe fein Ginfluß dentbar fen, boch eine eingeschichntte Substanz durch Berührung einer antern zu gewissen Sandlungen bestimmt werden konnte; besonders da man nicht wiffe, ob nicht die Borstelltraft jugleich auch eine bewegende Rraft ware, und man überbieß nicht berechtigt fen, um einer Sypothese willen bie gemeine Borftellungsart zu verwerfen. \*\*) Reinbeck und Ernesti zogen ganzlich bie Sypothese bes Ginfluffes vor: erfterer, weil 'er in der Erfah. rung Beranderungen fand, welche nicht in ein= ander gegrundet seyn konnten, und weil er glaubte, daß man nach ber Harmonie in Ane

Diese Behandlungsart beweiset, meiner Meps nung nach, daß auch eine ungezähmte Des monstrirsucht in der Wolfischen Schule nicht allgemein herrschend war. L. c. s. 742.

<sup>1.</sup> c. Sottsched a. a. D. 1. Th. j. 628 Winkler

sehung des Leibes gewisse sündliche Handlungen Gott zuschreiben musse: \*) letzterer weil er sich ben derselben die Körper als unnüt, und eine göttliche Offenbarung als unmöglich dachte.\*\*) Auch Reusschen war sie unwahrscheinlich; weil sie ihm die Gesetze der Bewegung zu verletzen schien, und weil er behauptete, daß eine Eins wirkung nicht nur möglich, sondern auch noth, wendig sey, wenn irgend eine Handlung der Kreatur in eine andere, und die Eristenz der Körper, die ben ihr ganz vergeblich wären, Sei wißheit haben sollte. \*\*\*)

So viel ist indessen gewiß, daß unter denjenigen, welche die Philosophie nach Wolfs

Deinbeck von der Harmonie s. 33. ff. Diese Zweisel sind in einer eigenen Abhandlung auft gelöst, welche in Ludopici Sammlung 2c. II. S. 103 eingerückt ist. Nebrigens erkennte Reinbeck die Vorzüge der prastabilirten Harmonie sehr wohl, und Jacob Friedrich Müller griff daher seine obbenannte Schrift an. S bessen Beweis, daß das sogenannte Spistem der H. P. eine ungegründete und get fährliche Mennung sen,

\*\*) Init. doctrinae sol. p. 175.

\*\*\*) Systema Metaph, 572, 576, 578. 581.

Alle biefe Belveise gegen bis Harmonie durften wohl keinem strengen Harmonisten überzem gend gewesen seyn. Systeme bearbeiteten, mancher esende Rachbeter war, und mancher, der mit seiner Arbeit seis nem Lehrer, den man nun ausschließungsweise den Philosophen nannte, wenig Ehre brachte. Allein sollte dieß wohl je in der Philosophie anders werden? sollte wohl je ein Philosoph erwarten können, daß seine ganze Schule aus Selbstdenkern bestehen werde? Wie sollte er denn vermögend seyn, Menschen, die das Ganze seines Gebäudes nicht übersehen, von dem blinz den Glauben an desselbe abzuhalten?

Auf solche Schüler war Wolf auch gewiß nicht v. Rohr, stolz: und seine Freude mag nicht allzugroß ge, Buttner. wesen seh, als er des herrn von Rohr Vernunft. lehre sahe, als er sahe, daß Buttner die Das monologie in die Philosophie aufnahm; \*) und als Reusch der natürlichen Theologie eine Ab. handlung über die Dreveinigkeit anhing, und in seiner hypothetischen Seisterlehre oft die Grenz zen der Philosophie, ja selbst der Vernunft übers stieg. Unmöglich konnte er es diesem Philosophie, phen verzeihen, daß er Gespenster, Währchen, und Verträge mit dem Teusel glaubte \*\*).

Büttneri Cursus philosoph.

Christoph Andreas Buttner war 1706 zu Murns berg gebohren, und ftarb 1774 als Rector zu Stralsund.

Systems Metaph. 5. 1064 sqq. 5. Pnevmatica hypoth.

Gemeine Fehler in ber Wols fischen Schule

Der größte Behler ber Bolfischen Schule. mar dieser, daß sie die finnliche Worstellung ber Korperwelt ben ihr zum Grunde liegenden Gubi stan en zu ahnlich bachte, ohne bazu berechtigt zu feyn: welches um fo mehr zu vermundern ift, da sie ausdrücklich lehret, daß die sinnliche Worstellung, durch das Berhaltniß der vorftele lenden Rraft, ju den außer ihr wirklichen Gubs ftangen bestimmt werbe. Wirklich tonnen einige Schüler Wolfs durch nicht gut gewählte Ausbrucke Digverständnisse veranlassen, so baß sie benjenigen Lefer, welcher nicht bas gange Lehre gebaube tennt, veführen tonnen, ju glauben, es lehre diese Schule, wir ftellten uns bie Dinge an sich, oder boch, wie sie an sich beschaffen find, obgleich undeutlich, vor.

Hantsch.

Strenger Leibnisianer war Michael. Gottlieb Hantsch, \*) welcher bas Gluckgehabt hatte, mit seinem großen Lehrer in genauer Verbindung zu stehen, der ihm eine Menge seiner Gedanken mitgetheilt, und sie ihm genauer entwickelt hatte, als es in seinen

D. M. G. Hantsch war ohnweit Danzig 1623
gebohren, und hatte sich durch die Herandgas
be der Kopplerischen Briefe den leeren Titel eines faiserlichen Raths erworben.
1721 war er Senior in dem Franencollegio
zu Leipzig; lebte aber hernachmabls seit 1726

öffentlichen Schriften geschehen war. Er war als jeder andere fähig, die Leibnisteschen Lehren vollständig vorzutragen, und er erswarb sich auch dieses Verdienst durch verschies bene seiner Schriften, in welchen er das Leibenisische System zu demonstriren suchte, ohne jedoch allen Anlaß zu Misverständnissen zu her ben. \*) Dennoch ist es wohl nicht abzuleugnen, daß auch er Wolfs Werke zu benußen gewußt habe.

als Privatmann' zu Wien, wo er auch 1752 gestorben.

\*) Theoremata Metaphysica ex Philosophia Leibnitii sclecta. Leibnitii Principia Philosophiae, Methodo Geometrica demonstrata.

## Bierter Abschnitt.

Gundling — Sprbius — Burchardi — Walch — Müller. — Fortsetzung ber Geschichte. der Wolfischen Philosophie — Französische Philosophen in Deutschland — Hollmann — Erustus — Wolfs Zod.

Will man Wolfs und seiner Schüler Verdienste um die Philosophie schäßen lernen: so muß man sie mit den andern Philosophen ihrer Zeit vergleichen. Thomasius und Rüdigern, Langen und Budden kennen wir schon: sie alle verdiesnen nur im uneigentlichen Sinne diesen Nahrmen; und die beyden letten setzen sich durch ihr Streiten mit Wolfen aus dieser ehrwürdisgen Classe heraus,

Es bleiben uns also nur Gundling, Syr, bius, Burchhardi, Walch, und August Friedrich Müller übrig: benn die andern Gegner Wolfs waren meisten Theils nichts wer

Bunbliug,

niger als Phisosophen; indem sie gar keinen. Zusammenhang in ihre Ideen brachten, und nur stritten, ohne eigentlich selbst zu wissen, was rum,

Nicolaus Hieronymus Gundling "), welcher zu Wolfs Zeiten auch in Halz le Philosophie lehrte, hatte zwar um die Ger schichte der Philosophie, wie um die Litterare Geschichte überhaupt manche Verdienste. Als lein als eigentlicher Philosoph war sein Werth geringer; ob er gleich ein eigenes System hers auszugeben unternahm, von welchem zuerst die Logit, dann die Ethit, welche einige Theile der Metaphysit enthielt, und endlich das Nature recht erschien.

Zwar behandelte er die Philosophie besser, als seine übrigen Gefährten; aber es fehlte ihm dennoch an Gründlichkeit, um ein guter Philosoph zu werden. Indessen ist es zu bewundern, daß Gundling, der sich sonst nicht schämte, ans derer Gelehrten Früchte zu benutzen, nicht auf. Wolfs Schriften Rücksicht nahm, von denen doch schon ben der andern Auslage jener Werke ein 1726.

Derg 1671, gestorben als königlich Preußis icher Geheimder und Consistorial: Rath und Professor zu Halle. 1729. großer Theil erschienen war. Sollte eine ges wisse Hartnäckigkeit, mit welcher er gewöhnlich an seinen Meinungen hing, Ursache davon ges wesen seyn?

## Seine Logit.

In seiner Logit hatte er nicht nur bie Bolfischen Entbedungen nicht aufgenommen, fondern vielmehr einige der Bolfischen Lehren verworfen, wie er benn ins befondere bie Ochlus fe fehr verachtete. \*) Souft folgte er vorzuglid, Locken, indem er bie Erfahrung fur ben Grund aller Erkenntniß hielt, ja fogar annahm, bag alle Ertenntnig aus einzelnen Erfahrungen Bestehe. \*\*) Da ihm indessen die grundliche Prufung des Lockischen Werts, welche uns Leibe nis hinterlaffen, unbefannt geblieben: fo ift es nicht zu verwundern, daß er, ber nicht in fo hohem Grade Philosoph war, um Lockens schwa che Seiten bemerten zu tonnen, Diefe Ableitung ber Begriffe annahm, ba fie fur die gemeine Denfart viel Anzügliches hat. Weil nun ben ihm finnliche Erfenntniß nur eigentliche Erfennts nis war: so behauptete er in sofern gang richtig, daß es teine gegrundete Wiffenschaft von ber Rorperwelt, noch weniger von den Geiftern gebe, beren Wefen, Ratur, und Gigenschaften er, wie die ganze intelligible Belt', für gange

e) Logica p. 176. sqq.

<sup>••)</sup> L. c. 7. 9. G.

sich unbekannt hielt. \*) Eine Behauptung, die sich mit einigen andern Stellen seiner Logik nicht vertragen durfte, wo er zu beweisen vers spricht, daß das Gemuth geistig und thätig sep, und wo er sehr richtig sagt, daß die Naturund das Wesen desselben nicht ganzlich erkannt, werde. \*\*)

Das erfte Principium ber Bahrheit uni terschied er von bem Mertmable berfelben, melches die Rlarheit senn sollte, und behauptete, es sey ebenfalls nicht angebohren. Da er aber hierunter nur fo viel verftanden wiffen will, daf es und nicht ohne Unterricht und Erfahrung befannt werde: fo leidet er hier eine richtige Erklarung, indem er die naturliche Unlage des Menfchen, nach einem folden Princip zu urtheie Ien, keines Weges laugnet. \*\*\*) Daß er aber ben Sat: Alles, was mit unsern Sinnen, Iden en und gebildeten Definitionen übereinstimmt, ift wahr, fur bas erfte Princip annimmt, \*\*\*\*) und ihn bem Gage des Widerspruchs vorfett. beweiset, daß er sein Princip teiner ftrengen-Prufung unterworfen, nicht weiter gefragt hat. te, warum dasjenige wahr sey, was mit der

<sup>•)</sup> L. c. 55. fqq.

<sup>\*\*)</sup> L. c. 3. 4.

<sup>••• )</sup> L. c. p. 94. fqq.

<sup>••••) 84.</sup> fqq.

Definition übereinstimmt, nicht bemerkt hatte, was für Unbestimmtheit in demselben verborgen tag. Uebrigens hat er doch das Gute, daß er die Wahrheit nicht von einer gleichgültigen gött. lichen Frenheit herleitet, \*) und sich in der Leh, re vom Ursprunge des Uebels, von der göttlichen Wahl der besten Welt, von einer allgemeinen Parmonie, und von der Frenheit des Willens sehr zu dem Leibnisischen Spsieme neigt. \*\*)

Sprbins.

Mehr Kenner ber philosophischen Geschichte als eigentlicher Philosoph war auch Johann
Jacob Syrbius. \*\*\*) Zwar gab er ein
eigenes philosophisches System heraus, deffen erster Theil die Architektonik ausmachte, welche,
außer der philosophischen Theologie, die Gründe aller Erkenntniß, die er aus der Natur
des Menschen herzuleiten suchte, enthalten sollte.
Ihr folgte die geheime Philosophie oder Metaphysik; auf welche er die Ontologie erbaute. \*\*\*\*
Uher eine Unzusriedenheit mit den Gedanken alter Philosophen machte, daß er nur tadelte, ohne zu prüsen. Und da er nichts Besseres zu

<sup>·)</sup> L. c. 74.

<sup>\*\*)</sup> Ethica.

weed) Gebohren 1674. Von 1707 an lehrte er zu Jena die Philosophie bis 1730, wo er Professor der Theologie wurde; welche Stelle er bis an seinen Sod 1738 bekleidete. \*\*\*\*) Institutt. Philosophiae primae.

geben wußte, blieb feine Philosophie fo, wie fie fich von einem bamable fur orthodor gehalter nen Theologen erwarten ließ.

Doch war er mehr Philosoph als Chri- Burcharde Stian Martin Burchhardi, \*) ben bem unvernünftig so viel als materiell war; und ber baber die Immiaterialitat ber vernunftigen Gee le au erfahren glaubte. Diefer, welche er auch bas Gemuth (meutem) nennete, gesellete er noch zwey materielle Geelen zu: von denen die eine, oder die anima perceptiua atque motrix, ein atherisches und thatiges Wesen feyn follte, bem er feinen eigentlichen Gig im Gehirne ans wies: Die andere ober anima vitalis mar bas Blut felbst, da jene ber Mervensaft war. Durch diese Erfindung hoffte er die Wechselmirtung zwischen Geele und Leib begreifflich zu machen. Diefer Gedante, die Realitat, die er den finnlichen Gigenschaften beylegte, besonders aber feis ne hohe Meynung von Joachim Langen zeigen ihn als Philosoph von keiner glanzenden Seite. \*\*)

Johann George Walch \*\*\*) suchte sich durch sein philosophisches Lexicon um die

\*) Geftorben als Professor ber Medicin zu Ros fod 1741.

Walch.

<sup>\*\*)</sup> Meditatt. de mente hum. Cap. II, III, VII.

Er wurde 1693 zu Meinungen gebohren, und ward 1729 Professor der Theologie ju

Philosophie verdient zu machen, aus welchem man ihn als einen Mann von vieler Belesens heit, keines Weges aber als eigentlichen Philosophen kennen lernt.

Soine Logif.

Daß es einen allgemeinen Zusammenhang ber Wahrheiten gebe; daß das allgemeine Prins tipium derselben der Sat des Widerspruchs sem, wurde von ihm anerkannt; keines Weges aber gestand er dem Sate des zureichenden Grundes die allgemeine Gultigkeit zu, und zwar deshalb, weil er nur den Grund der Verkmipfung der Wahrheiten anzeige, und es Dinge in der Nastur gebe, welche hervor zu bringen Gott aller zeit Gründe gehabt habe, die wir aber nicht immer zu erkennen vermöchten; daher wir und Gloß auf seinen Willen berusen müßten.

Unter die vorzüglichsten Verbesserer der Lot git zählte er auch den Christian Thomasius, Joachim Langen, und Budden. Rüdigers

> Jena, nachdem er schon die Stelle eines Lehe rers der Reredsamkeit daselbst bekleidet hatte. Er starb 1775 als Herzoglich Sächsischer Klrschenrath und Onolzbachischer Consistorial Rath. In der Einleitung in die Philosophie hat et sein Lehrgebäude zusammenhängend vorgetragen.

gumenten stritt man gegen diesen großen Grundsat.

Merk de Sensu Veri et Falsi aber war für ihn das vollständigste; dagegen er alles dasjenisge, womit Leibnis und Wolf die Logik bereidhert hatten, nicht benutze, und dafür liebet den Berstand in die Kraft zu empfinden und pu denken eintheilte. Unter letzere skalte er wieder drey Krafte: Gedächtniß, Ingenium, und Judicium, von denen er die Ideen, Urtheile, und Schlusse ableitete, in deren Eintheilung er vorzüglich Rüdigern folgte. \*)

Do mager, als seine Logit, war auch seine Mes
ne Metaphysit, in welcher Klauberg und Buddeus tappysit.
feine Muster waren. Er theilte sie in die Lehi
re vom Ente, (worunter er das Wirkliche veri
stand), von der Substanz, und von der edelstent
Substanz. Da er aber nicht alle hierher gehös
rigen Begriffe entwickelte; auch nicht aus dem
Begriffe der Substanz ihre Attribute erklaren
tounte; da er sich nicht auf die einfachen Subsstanzen einzulassen getrauete; auch die Lehre von
den Kräften vernachtässigte: so bleibt seine gans
ze Metaphysit unzulänglich und unbrauchbar. \*\*)

Den Beweis für das Dasenn Gottes aus ber Zufälligkeit der Welt hielt er, so gut als

<sup>\*)</sup> A. a. D. 95. 102. ff.

<sup>\*\*) 181.-</sup>ff.

Wolf für das oberste Argument, ob er wohl ben seiner Einschränkung bes Satzes vom zureis chenden Grunde, nicht so gant zu demselben berechtigt war. \*)

Mehr noch näherte er fich, obgleich wider seinen Willen, der Leibnisischen Philosophie, da er die gleichgültige Frenheit verwarf, und den Willen ziemlich Leibnisen gemäß, erklärte. Die Lehre vom Uebel trug er kürzlich in folgendem Paragraphen vor: "Obwohl Gott nach seiner Weisheit die Welt auf das beste zu erschaffen beschlossen; solches auch nach seiner Frenheit wirklich gethan: so besand er doch auch seiner Weisheit gemäß, als er vorher sahe, es werde das Bose in die Welt kommen, solches zuzulasssen; nicht als wenn es mit zur Vollkommenheit der Welt gehöre, sondern weil es die Natur des Wenschen, als eines fregen Wesens, mit sich brächte." \*\*)

Leicht konnten ihn diese Säte, wenn er sie deutlich dachte, und das Widersprechende derselben herausnahm, auf die Leibnitissche Theorie führen, die verworren in ihnen zu lies gen scheint. Da er aber alles Leibnitissche haßte: so behauptete er, Leibnit habe diese Leht ren nur noch verworrener gemacht.

<sup>\*)</sup> A. a. D. S. 200.

<sup>·) 6. 212, 368,</sup> 

Mach seiner Erklarung der geheimen Phis Geine gebeis tosoph e \*) sollte man meynen, daß er die mog, me Philos lichen Dinge, beren Birklichkeit nicht erweis. lich ift, in ihr Gebiet gablen murbe. Allein nach einer, andern Ertlarung verftehet er unter Beheimniffe eine Begebenheit, welche nach ihrer Existenz im Reiche ber Ratur ober der Gnade geoffenbaret; und nimmt also philos sophische und theologische Geheimnisse an. Erftere find Sachen in ber Matur, beren Griftens wir wiffen, ohne ihre Beschaffenheiten zu ertene nen; beswegen wir mit bloger Moglichteit jus frieden seyn muffen, (daß sich nahmlich die Gas che fo verhalten konne, als man fiche einbile det. \*\*) Das sollte nun eigentlich wohl heis Ben : Geheimniffe find Dinge, von benen wir nicht einsehen, wie fie nothwendig möglich find; ob wir gleich aus ihrer Wirklichkeit auf ihre Möglichteit schließen muffen. Aber Walch war nicht gewohnt, sich deutlich auszudrücken. Genug, daß er zu ihnen die Werke bes Satans, und beffen Berbindung mit den Menfchen jable te, von deren Wirklichkeit er fich burch Geschiche te und Erfahrung überzeugt glaubte.

0 2

Doglichkeit haben, kann die geheime Philos fophie genennt werden.

<sup>1.</sup> a. D. G. 713. ff.

Uebrigens war feine-Philosophie mit fetie lerhaften Erklarungen, und Gagen ohne Beweit se angefüllt: ja, es mangelten Beweise oft ba; wo nicht einmaßt der schlichte Menschenverstand in ihre Stelle tritt. Demohngeachtet verwies er die Speculationen folder Manner, die tie fer bachten als er, und entschied gang bictatos risch: daß Leibnit fich mit ber Monadologie verstiegen habe; daß den Monaden eine Ewige teit zugefchrieben werde; und daß aus ihnen unmöglich die Korper entfteben konnten. Beri ftand er unter Korper bas Phanomen - bie Rorper in unserer Borftellung: fo verftand et Leibnigen nicht, der diese nimmermehr aus Dos naden zusammensetzen wollte; da fie Borstelluns gen, die Monaden aber Substanzen find. stand er aber das Substrut derselben: so hatte ich ben Beweis seines Sages horen mogen.

Druller.

August Friedrich Müller \*) war unter allen Antiwolsianern der bescheidenste: und würde vielleicht ein guter Philosoph geworden seyn, wenn er nicht zu sehr an den Principien seines Lehrers, des bekannten Rüdigers, geklebt hätte; welcher sogleich Streit gegen ihn erhob, wenn er auch nur in einer Sylbe von ihm abwich. Er hatte zwar die größten Philoso-

Doctor der Rechte, und Professor des Arli stotelischen Organous zu Leipzig.

phen gelesen, aber nicht gekörig benutt, nicht durch sie Bestimmtheit und Strenge in sein System gebracht, nicht seine undeutlichen Bes griffe aufgeklärt.

Eben fo, wie Rudiger, rechnete er gu viel auf die sinnliche Erkenntnig, und erklarte daher die logische Wahrheit auf eine abnliche Art für eine Hebereinstimmung ber menfchlichen Gedanten mit der finnlichen Empfindung; Die metaphyfische aber fur bie Uebereinstimmung ber Empfindung mit dem empfundenen Objecte; ba wir nahmlich überzeugt waren, daß in den Objecten der Ginne wirklich etwas feyn muffe, bas solche Empfindungen in uns erwecke: ein Sas, welchen er für eine pberfte gang evidente Bahrheit ertlarte. \*) Dennoch aber gestand er, daß die finnlichen Eigenschaften nicht nothe wendig ben Dingen außer der Borstellung zutome men mußten. \*\*) Die reinen Berftanbesbegriffe laugnete er mit Locken; weil er ebenfalls die übersinnlichen Ideen, indem sie aus sinnlichen geschloffen wurden, mit ben wirklich finnlichen

Eap. 4, h. 4. 8. 9.

noch grobe Begriffe von der Empfindung, 3. B. man muffe nicht mit Cartesen lauguen, daß die Empfindung im Juße sen, wenn man Schmerz darin, fühle, Cap. 5. \$. 2.

Begriffen vermischte. Auch sprach er mit dem Englischen Philosophen den Thieren die Fähigs keit ab, allgemeine Begriffe zu bilden. \*)

Die Vernunft wurde von ihm erklart: als die Fähigkeit, auf menschliche Urt zu denken; der Berstand: für die Fähigkeit zu denken überhaupt. Dieser könne nicht ohne Sinne seyn, da die denkende Substanz etwas denken, das Objekt aber dieselbe rühren musse. Sonst schrieb er dem Verstande das große Vermögen zu, seine Begriffe bis in die allereinfachsten zu zergliedern, und erklärte ihn für fähig, die allereinfachsten Eigenschaften der Gegenstände zu erkennen. \*\*)

Borzüglich folgte er seinem Lehrer in seinem undeutlichen Theorie der Abstracte, der Sax ze, und Schlüsse, und wich nur manchmahl in der Terminologie von ihm ab, \*\*\*) wie er denn über die mathematische Methode ganz wie Rüstiger dachte. Auch verwarf er die Auslösung

<sup>\*)</sup> Cap. 2. \$ 7. 14. 15. bef. bie Anmerk.

<sup>\* )</sup> f. 1. 2. Cap. 8. 6 5.

Das z. B. bep Rüdigern metaphysische und bisciplinale Erkenntniß heißt, das sind Mull lers Existential Caussal; oder Essential; Abstracte. Oft veranlaßt er durch seine Unbesstimmtheit große Undeutlichfeit. So ist ihm das Wesen zu Zeiten der Geschlechtsbegriff, manchmahl die Ursache des Dinges.

der ummittelbaren Foigen und ber zusammens gesetzten Schlusse in einfache, und behauptete, es könne keine Real. Erklarung eines Dinges gegeben werden, wenn nicht das Daseyn dessels ben bewiesen ware. Was ihm aber einiges Vers dienst um die Logik verschafft, sind etliche brauchs bare Regeln zur Umkehrung besonderer Sate. \*)

Als Metaphysiter war er zwar Rubigern vorzuziehen; weil er deffen grobe Begriffe von ber Seele und ben Elementen boch fo weit abges legt hatte, daß er nicht über die beyden Geis fter im Menschen entschied. Dennoch legte er, feinem Lehrer gemaß, ben Begetabilien einen Beift ben, ber fich, wiewohl auf eine bloß leis Weise, die Organen, ber Pflanzen nach benbe Ideen bildete. \*\*) Immer blieb er feicht, und fette gewöhnlich voraus, mas er beweisen follte. Oft mar dieg die Folge bes hohen Werthe, ben er auf die Erfahrung feste, die er der prufens ben Bernunft nicht genug unterwarf. Dazu gesellte fich eine große Unhanglichkeit an damahls gemeine Borurtheile, die ihn von mancher genauen Zergliederung abzog, und in Widersprus che und ungegrundete Behauptungen fiurgte.

Eap. 15 \$. 7. 8.

<sup>13. 16.</sup> 

Die ganze Natur ist nach seiner Metaphyist, die er mit Rudigern in Ontologie und Theodogie eingetheilt, \*) eine kettenweise an einam der hangende Reihe von Ursachen und Wirkundgen. Die Ursachen lassen sich in erste und and dere eintheilen; wovon die ersten aus der selbste ständigen und aus den geschaffenen bestehen! Die selbstsändige ist nach ihrem Wesen gar nicht zu begreiffen; denn begreiffen heißt so viel, als die Art und Weise, wie ein Ding burch seine Grundursachen eristirt, wissen.

Won den geschaffenen wissen mir nur, daß sie durch erstere geschaffen sind. Da uns aber ihre Wirkungsart unbekannt ist: so erkennen wir auch das Wesen derselben nicht. Wir erstennen also nur das Daseyn, die Eigenschaften, und die wirkenden Kräfte dieser transcendentas ien Dinge; und können von ihnen keine Caussal soder Disciplinal, Erklärung geben; und bieses ist das Eigenthümliche der Metaphysik. Da nun der Saß des zureichenden Grundes nach Disciplinal, Erklärungen fragt; so ist er widerrechtlich in die Metaphysik ausgenommen worden. \*\*)

\*) Die Beifterlebre giehet er gur Phpfif,

<sup>\*\*)</sup> II. Th. Cap. I. f. 1-9. Wie ungerecht Müller hier gegen ben Sat bes zureichenden Grundes verfährt, und aus mas für utguls tigen Gründen er ihn auf ber Metaphpsik

Die ersten Grundursachen, oder Substans zen sind ihrem Wesen nach einfach; allein nicht in dem Leibnisischen Sinne ohne alle Ausdehnung; sondern nur in sofern ihnen physische Einfachheit zukommt, das heißt, sofern sie nicht aus heterogenen Theilen bestehen. Ja, es sind ihm sogar Rüdigers Bläschen und strahlende Körperchen nicht unwahrscheinlich. \*)

Raum und Zeit erklarte er, wie Des Carites für abstracte Begriffe; war aber dennoch nicht abgeneigt, einen positiven Raum anzunehemen, für welchen er die Gründe des Heinrich Morus wichtig hielt. \*\*) Auch suchte er ganzauf die gewöhnliche Art durch unzulängliche Ersfahrungen den Determinismus zu widerlegen, und eine gleichgültige Frenheit zu behaupten. Ueberhaupt schien er den wichtigen Unterschieh

berbannen will; wird jeder, ber ben Gestrauch besselben in der Leibnit : Wolfischen Schule kennt, einsehen. Denn daraus, daßwir nicht erkennen, wie ein Ding als Urssache das andere bewirft, folgt ja nicht, daß kein Grund zu jedem Dinge gedacht, und dieser Sat aus der Metaphysik vertrieben werden musse. Auch wendet ihn Müsler selbst an, wenn er von den Wirkungen auf die Kräfte schließt, in a. a. D. m.

e. 4. 9. 3.

<sup>\*\*)</sup> Eap. 8. 9. 13. 14.

zwischen der physischen und moralischen Mothe wendigfeit nicht genug einzusehen: baher er, wie alle Gegner Wolfs, ohne Ursache stritt; jedoch in fofern bescheidener, bag er Leibnigen und Wolfen vom Fatalismus frey fprach. Difvere fandniffe über Sittlichteit und Bofes, oder auch Burcht vor Verfolgung bewogen ihn vielleicht dem Leibnigischen Spfteme zu entfagen. Denn eigentlich ift bie gleichgultige Freyheit mit feinen Begriffen vom Bufammenhange ber Dinge unvereinbar. Auch die vorherbestimme te harmonie follte burch Erfahrung wiberlegt werben; zugleich aber auch badurch, bag man nach derfelben nicht wiffen tonne, ob ein Rore per wirklich mit ber Seele garmonire. \*) Ein Beweis, ber wenigstens bas Wesentliche berfels ben, nahmlich bie Entwickelung ber Borftelluns gen aus der Geele durch fie felbst nicht traf. Für das Daseyn Gottes war fein vorzüglichster Beweisgrund, die Unmöglichfeit einer ewigen Caufal , Reihe: denn auch der Beweis aus ber Bufalligteit der Welt follte fich auf diefen ftus ben; und Bolfen wurde baher ein Sprung in ber Demonstration aufgeburdet. \*)

<sup>.)</sup> Cap 9. 6. 6. ff.

tigkeit der Ursachen in der West; aus der Einars Abstammung des menschlichen Geschlechts 2c. werden ebenfalls von ihm gebraucht.

Gott geläutert; verwarf auch die Krage über ein früheres oder späteres Schaffen der Welt, und nahm den Unterschied zwischen einer eigentelichen Ewigkeit und der Ewigkeit einer geschafe fenen Welt an. Allein seine Vorstellung von Frenheit verführte ihn zu Lehren, die keine Kristik vertragen dürften.

Dahin gehört die Behauptung: daß das Wesen der Dinge durch den Willen Gottes bes stimmt sey, weil Gott völlig frey — in seinem Sinne des Worts handele, wenn er die Dinge, welche an sich Undinge waren, möglich mache. Verner: daß die Menschen vermöge ihrer Freys heit ihre Kräste gegen die Absichten Gottes ges brauchten, welcher daher die daraus entstehens den Folgen durch einen ganz besondern Einstuß zu seinem Zwecke führen muffe. \*)

Raum hatte er seine Ideen der Welt vors SeineStreis gelegt, als ihn schon Rudiger über jede Ab, tigkeiten mit weichung von seiner Philosophie anstel. \*\*) Der Rudiger. interessanteste Theil dieses Streits, (wenn ans ders einiges Interesse darin lag,) betraf in der Logik die Umkehrung der Sätze durch das Uns mögliche, die Müller verwerfen wollte; und

<sup>\*)</sup> Cap. 12. 6. 20. L. 13. 6. 7. Rüdig. Philos. pragm.

in der Metaphysik die bejahenden oder vernei, nenden Begriffe von dem Unendlichen. Erst nach Rüdigers Tode etschien die Vertheidigung Müllers in der andern Auflage seiner Einleistungen \*).

Detrachtet man bie Schriften bieser Phistosphen: so bemerkt man bald, wie sehr sie durch vorgefaßte und ungeprüfte Meynungen, durch Mißverständnisse und grobe Religions. Bei griffe geleitet und vom strengen Forschen nach Wahrheit abgezogen wurden. Man entdeckt in denselben eine Seichtigkeit, einen Mangel syster matischer Genauigkeit, der schärfer denkenden Köpfen ausfallen mußte; besonders da Wolfgezeigt hatte, was zu einer strengen Philosophie gehöre. Und so mußte eben so, wie der Beyisall Wolfs stieg, der ihrige fallen, dergestalt, daß sich um diese Zeit keiner derseiben einer Schule rühmen konnte, welche Männer von Bedeutung aufgestellt hätte.

WolfsRuck, Wolf wurde abermahls nach Halle zu, kehr nach rückberufen; schlug aber auch diesen Antrag aus, Halle. his ihm Friedrich der zweyte die Würde 1740.

Dowohl Müllers als Rubigers Logik verglich Carpov in seinen Speciminibus meditatt. logic. 8. 1743 mit ber Wolfischen, und verfuhr baben ganz eklektisch.

eines geheimben Rathe und Bice , Kanglere ber Universitat Salle nebst ber Professur bes Mature rechts anbot. Bergebens warben aber auch diese vortheilhaften Bebingungen gemesen feyn, ware er nicht von der fregen Denfart biefes Fürften überzeugt gemefen; hatte er nicht gewußt, wie fehr betfelbe ein Freund ber Auftlas rung, und ein Feind der Beuchler war. Er folgte alfo bem Rufe des jungen Konigs und wurde ju Salle mit taufend Freuden empfangen. Mas Lange wohl dabey empfinden mußte, ba er felbst in Salle Bolfen über sich gefest fahe; da er fich fogar genothigt fand, bem Manne ju feiner Rucktehr Gluck ju munichen, ben er mit fo viel Arglift vertrieben hatte, und deffen Unterdrückung seine größte Wonne gewesen war? Jest waren alle seine Hoffnungen vereitelt; er wurde fo gerecht verachtet, als fein Gegner vers ehrt wurde. Sein inneres Licht mar jum Ges spotte geworden; dagegen Wolfs Philosophie alle Ratheder beherrschte. Seine Schriften blieben ungelesen; indeffen Wolf die feinigen vermehrte, und fie in turger Beit vergeiffen fabe. welcher es auch fogar mit Freuden sehen mußte, wie immer mehr Manner von Geifte feinen Lehren bentraten.

Stiebrig.

So hatte sich Johann Friedrich Stiebritz') durch das Studium der Wolfischen Schriften von dem Vorzuge der neuen Philosos phie überzeugt, und erläuterte Wolfs Deutsche Werte, um ein besseres Verständniß derselben zu befördern. Welchen Zweck er gewiß nicht ganz versehlte; da er besonders auf Litteratur und die vornehmsten Einwürfe der Geaner Rücksicht nahm: ob er gleich auch manche Lehrennicht auf die vortheilhasteste Art vortrug \*\*).

Aber so, wie er hier die deutsche Logik und Metaphysik weiter ansarbeitete: so kurzte er die Lateinischen Werke seines Philosophen ab, indem er die Logik und Metaphysik in zwey Vänden herausgab \*\*\*).

- birte Anfangs die Theologie. Damabls war er sehr gegen die Wolfische Philosophie eins genommen; als er sie aber erst kennen kernste, widmete er sich derselben ganzlich.
  1739 ward er Professor der Philosophie,
  1745 auch Professor der Cameral, Wisselfenschaften, und starb 1772.
- en von ben Rraften bes Berftandes 1741.

Erlänterungen ber Wolfischen Gebanken von Gott, ber Welt und ber Seele 3 Th. 1741.

\*\*\*) Philosophia Wolfii contracta 4. 17442

Auch für das Wolfische System erklärte, wels ches ihm ehe ers genauer kannte, unrichtig und und gefährlich schien, hatte nicht nur den Mußen desselben in der Theologie zu zeigen verssucht: \*\*) sondern er bearbeitete es nun selbst, da er die Lehren der Metaphysit aus den Sins würfen der Gegner zu erhärten suchte; die Ontologie in förmlichen Schlüssen, und ein neues Compendium der Logit und Metaphysit-herausgab \*\*\*).

Vorzüglich aber machte er sich um die Metaphysik verdient, da er in einem eigenen Werke die wichtigsten Einwürfe gegen die Hauptlehren

- Danz gebohren zu Beinsheim 1690, ward, nachdem er vorher mehrere Stellen bekleibet hatte, 1734 Professor der Beredsamkeit und Dichtkunst zu Tübingen, und Ephorus über das theologische Seminarium daselbst. 1739 erhielt er die Professur der Lugis und Metas physik: 1747 aber das theologische Lehramt und starb berühmt als Theolog und Philosoph 1753.
- \*\*) Philosophiae Leibnit. et Wolf. usus in Theologia.
- Humanae cognitionis fundamenta dubiis omnibus firmiora, seu Ontologia Polemica, 1740.
  - Ontologia Syllogist. dogmat. 1741. Philosophia fundament. 1744.

berselben prufete, und aufzulosen suchte \*). Auch hat man von ihm eine besondere natürliche Theologie, und einen eigenen Beweis der Un-Da er aber die Unverweslichkeit fterblichteit. und Fortdauer ber Geiftigkeit als bloges Bermogen, wie gewöhnlich, erwies : fo ift eigentlich nur ber Beweis von ber Fortfegung ber geifte den Wirtungen merkwurdig. Er fchlof alfo: ba ber Endzwet ebler als das Mittel ift: fo ift auch ber funftige Buftanb erhabener als ber gegens martige, und daher fein Rudgang gebentban Der Zwedt einer vernünftigen Seele beftebet barin, daß fie als eine folme fortfahre ju fenn. Es werden alfo ihre Bermogen bleiben, thre Rrafte fortwirken, und fich in ihr, vermite telft ber allgemeinen Bahrheiten, ein Zusame menhang der Gedanken, und durch ihn Burud. erinnerung und Bewußtseyn finden. Daß nun Gott die Seele nicht vernichten werde, bewies er aus ber gottlichen Gute, und ben gottlichen Zwecken; und behauptete, es wurde die Berniche tung einer einzigen Substanz ben gangen Belts jufammenhang zerreiffen. \*\*)

<sup>\*)</sup> Meditatt. Philosoph. 1751. Diese Schrife ten enthalten viel neue Erklarungen und fase liche Beweise.

<sup>1742,</sup> ein in Betreff der gegenseitigen Eine wendungen seiner Zeit sehr branchbares Buch.

Baumgare

Alle diese Schüler Wolfs übertraf indessen an Tiefsinn und Gründlichkeit Alexander Ba Gottlieb Baumgarten, \*) dessen Lehrbü, ten. Gottlieb Baumgarten, \*) dessen Lehrbü, ten. cher \*\*) zeigen, daß er Selbstdenker, und ein wahrer systematischer Kopf war. In seiner Mertaphysit trug er die ontologischen Begriffe in hochster Allemeinheit vor; verband die Monas denlehre, nach deren Grundsähen er die körpere Uchen Erscheinungen überhaupt zu erklären suchte, mit dem Wolfischen Systeme; und widerlegte den physischen Einsluß. Denn nach demselben wirke in den überzinstimmenden Veränderungen keine Substanz durch eigene Kraft: und baher

Bewels von ber Unsterblichkelt. Diese Schrift enthalt manche moralische Gründe für bie Unsterblichkeit, manche aute Gedanken über die damit verknüpfeten Lehren; aber für eine Demonstration mochte sie wohl nicht gelten können.

Der war 1714 zu Berlin gebohren, und studirs te die Theologie zu Halle; wendete aber vors züglichen Fleiß auf die Philosophie, die ihn balb ganz an sich zog. Er starb als Prof. derselben zu Frankfurth an der Oder 1762. Er und Bilfinger waren unstreitig die porzügs lichsten Köpfe in der Wolfsichen Schule, bis sie von einigen neuern Verbessern dersels ben übertroffen wurden. Die Aesteil hat ihn zum Ersinder.

<sup>\*\*)</sup> Acroasis Logica. Metaphysica.

waren alle Substanzen bloß feidend, und also feine Rrafte; ba zwischen allen Beranderungen eine Uebereinstimmung herriche. \*) Er ertiare te also ben physischen Ginfluß får ungereimt; und nahm bie praftabilirte harmonie an, beren farte Seiten er fehr gut zu gebrauchen wußte. Db er aber bieselbe nicht in etwas anders als Leibnig erklarte, ba er ihr Befen in einen fole chen idealischen Ginfluß einzig und allein sett, ben er burth ein Leiden einer Gubftang, web ches zugleich eine Sandlung berfelben ift, ertlart: pb ber physische Ginfluß so gedacht werben muß, baß bey ihm bas Leiben einer Substang nicht auch ihre Handlung ift; ob jede Vorstellung best felben auf biesen Ginn führe? murbe bier ju weitlauftig feyn, gu untersuchen.

Man hat ihm Vorwürfe wegen seines Bei weises für den Sat des zureichenden Grundes gemacht, in welchem er sagt, daß wenn etwas ohne Grund sey, Nichts sein Grund seyn würde, also aus Richts Etwas erkannt werden, und das Nichts vorstellbar seyn musse. \*\*) Allein es scheint mir, als wäre man weniger berechtigt, ihn wegen des Beweises selbst, als wegen der Art, wie er ihn vorgetragen, zu tadeln. Auch die große Ausdehnung, die er dem Sate des

<sup>·) 1. 33 %</sup> 

<sup>00) 9. 18</sup> 

Michtzuunterscheibenben gab, hat wenig Bensfall gefunden, da er behauptete: es wären zwen ganz ähnliche Dinge in der Vorstellung nicht zwen, sondern nur ein Ding, zweymahl gedacht. Dennoch werden selbst seine Gegner eingestehen, daß seine Schriften das Gepräge des Denkers an sich tragen, und daß in ihnen eine seltene Präcision herrscht. Bendes Ursachen, warum man sie für dunkel und trocken erklärt.

Unter seiner und Wolfs eigener Leitung hatte sich ein guter Kopf, George Friedrich Meier, \*) zum Philosophen gebildet, der durch seine Schriften, so wie durch seine Vorles sungen, viel Benfall erwarb. Mit wahrer philosophischer Frenheit prüfte er selbst Ges danken seiner Lehrer, und ihrer Schüler, was von seine Abhandlung vom Zustande der Seele nach dem Tode ein Benspiel gibt. Er suchte hier zu beweisen, daß die Unsterblichkeit, die zwar nichts wider sich habe, und moralisch ger

Freise gebohren, und studirte seit 1728 zur Halle, wo er 1739 den Magister & Eitel and mahm, und 1746 Professor der Philosophie ward. 1754 sollte er auf königlichen Befehl über Lockens Versuche lesen; erhielt aber keine Zuhörer. Er starb 1777, bekannt als einer der angenehmsten Lehret Deutschs lands.

Deier:

wiß sen, bennoch nicht bemonstrirt werden könne. Ju dem Ende zeigte er die Möglichkeit einer Wernichtung, die jedoch nur durch Gott allein gerschehen könne, da weder die Seele ihre Wirks lichkeit durch eine ihrer Wirkungen aufzuheben vermöchte; noch eine andere endliche Substanz dagu fähig seh, weil die Seele alsdam, wenn sine andere Substanz sie vernichten wolle, als leidende Substanz auf die wirkende zurück wirzen, also existiren müßte. Wer daher die Unsperdlichkeit demonstriren wolle, wäre genöthigt, von götzlichen Rathschluß zum Grunde zu legen.

Da nun der Mensch auf keine Art bei greiffen könne, was alles zur besten Welt gehöre, odet nicht: so sen er auch unfähig, sowohl dies sen Beweis, als den des Gegentheils zu führ ten. \*)

Die Bersuche, welche gemacht worden war einer staten Dauer gewiß zu machen, wurden von ihm untersucht; und weder Wolf, noch Reinbeck, noch Canz entgingen seiner Kritit, die ihre Lücken aufdeckte, ob er mir gleich aus dem Saße: daß die Welt nur in Beziehung auf bas Ganze die beste sep, zu viel gegen Canzen zu

<sup>\*)</sup> Bom Zustande ber Seele nach dem Tobe.

folgern scheint. Kaum war Meier mit biefer Un'ersuchung aufgetreten, als er sich fcon ges gen verschiedene Angriffe ju vertheidigen genothigt fand. Unterdeffen bersuchte er boch felbst einen Biweis für die Unfterblichkeit der Geele, ") und fagte: da fich jeder endliche Geift etwas von der Welt auf eine ihm eigene Urt vorftelle; und diese Beltvorftellung ein Mittel gur Chue Gottes fen: fo muffe jeder derfelben ewig leben; meil fonft eine Beltfeite übrig bleiben murbe, Die nichts zur Ehre Gottes beytragen tonnte. Stiebritg griff biefen und mehrere fchwache Beweise fur die Unfterblichteit an; und Dier suchte ibn so gut, ale möglich, zu retten. Allein mir Scheint Stiebrig weber Die schwächste Seite angefallen, noch selbst eie nen beffern Beweis gegeben gu haben : benn ber feinige, ber fich auf den Weltzusammenhang grundet, durfte wohl, fo wenig als der Deies rifche, gegen alle Ginwurfe zu schugen feyn.

Meier hat auch einen eigenen Beweis für die Immaterialität ber Geele geführt, \*\*\*)

<sup>\*)</sup> Meiers Beweis, daß die Seele ewig lebe

<sup>\*\*)</sup> Stiebrit vermischte Abhandlungen. 1753. Meiers Bertheidigung des Beweises, daß die Seele ewig lebe, 1753.

<sup>\*\*\*)</sup> Beweis, daß feine Materie benken konne

welcher sich auf das Theorem gründet, daß alle innere Bestimmungen zusammengesetzer Dinge, als solcher, Verhältnisse sind. Denn er schloß daher, daß, da diejenige innere Bestimmung welche kein Verhältniß sen, nicht dem zusammengesetzen Dinge zukommen könne; die Gedanken aber innere Bestimmungen, und doch keine Verhältnisse wären: sie in einfachen Dinz gen wirklich seyn mußten.

Auch arbeitete er in einer besondern Schrift die von Baumgarten entworfene Widerlegung des physischen Einflusses aus, und zog daraus einen directen Beweis der vorher bestimmten Harmonie, die er auch nach der Monadologie erklärte. \*) Dann wendete er sich auch zur Bernunftlehre, die er ganz populär behandelte. Uher ob er gleich viel Theile derselben leicht und faßlich vortrug, und dadurch wohl seinen Zweck hin und wieder erreichen mochte, nach welchem er Menschen, die nicht den Wissenschaften lebten, zum vernünftigen Denken führen wollte: so glaube ich doch, daß die zu große Popularie tät, die ihn oft zur Weitschweisigkeit führte, und

Der Sat, dast in zusammengesetzten Dingen alle Veränderungen Bewegungen find, scheint auch Meiern nicht evident genug gemesen zu fenn.

Dewels der porherbestimmten Hebereinstimmung.

die Menge Gleichnisse, die nicht allemahl gut gewählt waren, einer so strengen Wissenschaft, als die Logik ist, nicht ganz anständig waren. \*)

Wolfs diejenigen seiner Schüler, welche an der Auftlärung und Verbreitung seiner Lehre, außer einigen ältern, den größten Antheil nahmen. Allein wir mussen sie nun verlassen, um auch diejenigen Philosophen tennen zu lernen, welche sich in ihren Vegriffen von den wesentlichen Stücken des Wolfischen Systems mehr oder werniger entfernten.

Zu diesen gehörte unter andern Samuel Christian Hollmann, \*) welcher zwar bald viel Leibnitisch Wolfische Begriffe in seine Philosophie aufnahm; bennoch aber nicht nur

- Dernunftlehre 1752. Seine Metaphpste ers foien erst nach Wolfs Cobe.
- Jollmann war zu Altstettin 1696 gebohren, und hatte verschiedene Universitäten besucht, unter andern auch Wittenberg, wo er 1725 ankerordentlicher Professor der Philosophie wurde. Bey Stiftung der Göttingischen Universität ward er daselbst ordentlicher Pros fessor der Philosophie, und starb als solcher 1788. In spätern Zeiten betrieb er vorzüglich die Physik und Naturgeschichte.

- 1723 24. die borher bestimmte Sarmonie bestritt, .) fom bern auch sowohl der Form als dem Inhalte nach sich in vielen Studen von Wolfs Phila sophie entjernte. Dahin gehört die Behauptung bes finnlichen Urfprungs aller Begriffe: \*\*) fere ner die Behauptung, bag ber Raum in bem blogen Richtberühren ber Dinge bestehe; und daher im Raume seyn so viel heiße, als die Moglichteit, daß von einem Dinge Gins ober mehrere, mehr oder weniger, entfernt fenn tonne ten; daß Ausbehnung und Theile dem Raume eigentlich nicht einmahl zugeschrieben werden soll, ten; daß die Dauer in der Fortsetzung der Enie fteng bestehe; und daß bie Ewigteit eine ans fang s und endlose Dauer, und nicht von ber Succeffion frey fey. \*\*\*) Huch trennte er fic
  - e) Dissertat. II. de stupendo naturae mysterio, anima sibi ipsi ignota. Sect. 2.
    - Zwey Dissertationen harmonia inter animam et corpus praestab. Die andere dieser Dissertationen ist zugleich eine Bertheibigung für die Wolfische Philosophie.
  - 4 Hollmanni in universam Philosophiam Introductio. Logic, 115, 119.
  - 131. 354.

von Wolfen, indem er lehrte: der Wille fen eine eigne Rraft außer bem Berftanbe; und es darin nichts widersprechendes, Ten . baß er gleichgultig gegen Dinge ware, die wir weder als bose noch als gut bachten; bie Kraft tonne nicht der Grund (basis) der Substang senn; Die harmonie hebe ben Grund ber Frenheit auf; und fie sowohl. als die Hypothese ber Gelegens heitsurfachen erschwere die zu erklarente Cate, anffatt fie zu erleichtern. Ueberdieß fand er Schwierigkeiten ben der Bolfischen Danier, die gottliche Erhaltung zu erklaren; und wollte auch nicht zugestehen, bag bas Uebel zur größern Bollkommenheit der Belt bentrage; mußte auch nicht, ob er, um die Bewegung der himmlischen Rorper zu ertliren, ju himmlischen Intelligen. gen, zu einem Beltgeiste, ober zu einer ihnen inwohnenden gottlichen Kraft feine Buflucht nehs men follte. \*)

Noch mehr unterschied er sich in allem, was zur Form gehörte; wie er denn die Phi, losophie auch anders, als Wolf, eintheilte, nähmlich in theoretische und praktische: wovon die erste, nachdem sie materielle oder immate.

<sup>•)</sup> Pnevmatol. 61. sq. 67. 82. (102) 123. 129. sq. 178. 181. 336. 374. 395. 405.

Pielle Gegenstände Behandelte, in Physit und Pneumatologie zerfiel-

Das Gemeinsame aller Dinge war das Object der Metaphysit, die also so viel als sonst die Ontologie ist, in welcher er vieles aus der Aristotelisch : scholastischen aufnahm. Sonst liebte er, besonders in der Physit und Pneu, matologie einen sehr populären Vortrag; daher manche Theile derselben nur oberstächlich behandelt murden.

Die Abweichungen Sollmanns von ber Wolfischen Philosophie scheinen indessen wenig Ginfluß auf die Wiffenschaft felbst gehabt zu haben. Und wirklich tonnten fie auch teine große Genfation erregen; indem fie meber ber Philosophie etwas Reues gaben, noch fich bem nun immer mehr und mehr herrschenden Gy fteme gerade entgegenstellten: ba vielmehr ber arofte Theil berfelben auf die Wolfischen Lehren auruckgeführt werden, tonnte. Ueberdieß fing ber Geift ber Grundlichkeit an, fich in Deutschs land zu erheben; burch welchen die Berbreitung einer popularen Philosophie erschwert wurde, auch dann noch, wenn das Unfeben ber Ders fon fie begunftigte.

Denn felbst ein ganzes Beer frangofischer Halbphilosophen, das, von einem ber größten Monarchen geliebt, feine Beisheit mit Big in fen verbreis vaterlandischer Sprache gechmückt in Deutsch. land ausstreuete, konnte bieselbe nur in ber großen Welt verbreiten, wo man jederzeit bas Meuere liebt, und wo dem leichten gefälligen Tone des Franzosen schon zu oft die ernste beutsche Wiffenschaft weichen mußte. Sin Frankreich hatte die Philosophie des Locke ihr Gluck gemacht: Des Cartes war zum Gespotte geworden : Leibnig in Bergeffenheit gerathen; Die Berte bes Auslandes kannte man nicht; was nicht mit Keuer und gang fur die Ginne geschrieben war, wurde fur Unfinn erklart: turz, es herrichte eine allgemeine Seichtigkeit mit schimmernben Wige bedeckt in bem Kopfen und Schriften feis ner Philosophen,

Die Philos sophie einis ger Franzos tet fich blog in ber gros gen Welt.

Marquis

Der Marquis d'Argens verwandelte bie Philosophie in leeres Geschwätz: fand die streng, d'Argens. ften Bahrheiten, Die nicht sinnlich waren, las cherlich: \*) unterwarf sich aber dem Glauben an bie Immaterialitat ber Geele, (um boch nicht gegen die Romiiche Rirche zu verstoßen); pb er sich gleich zum Materialismus neigte: \*\*)

e) Seine Philosophie du bon fens enthalt eine Menge Bonfpiele biergu.

<sup>387.</sup> fqq. 371. fqq. 392. fqq.

Lieser seichte Kopf, der den Sat des Widers spruche, und den des zureichenden Grundes sür ganz unnütze Principien hielt, der die Sinne allein zum sichersten Führer wählte, und nichts phue Ausdehnung denken konnte, mehnte, daß die Erfahrung eine große Ausdehnung der Seele, oder vielmehr mehrerer Seelen in unserm Körper erweise; und sahe die Uebereinstimmung zwisschen Leib und Seele für den Beweis der Materialität der letztern an. \*)

Rurz, er folgte seiner Imagination allein, und fand durch sie getäuscht in der Organisation die Werkstätte der Ideen, und die Kähigkeiten der Seele. Endlich unterwarf sich auch er, der alle Meligion verlachte, zum Spotte-des Glaubens, dem Glauben an die Unkörperlichkeit des denkenden Wesens. \*\*)

Maupertuis

Maupertuis rdsonnirte gegen den physisse, theologischen Beweis vom Daseyn Gottes. Und ob er gleich oft mit Recht gegen den Miss

- \*) Ouvres philosoph. Tom. II. p. 18. Tom. I. Traité de l'Ame. 84. 128. I. L'Hom. me Machine.
- mur gang popular.

brauch deffelben rebete; auch in der Ordnung ber Matur Beisheit und Macht eines Urhebers fand: fo hielt er es boch für einen hochft wiche tigen Ginwurf, wenn er fagte: ber Bufalt habe eine Dienge Thiere gebildet, von denen fich nur diejenigen erhalten hatten, die fo gebauet gewesen waren, bag ihre-Theile zur Dothdurft zugereicht hatten. Huch wollte er teine gottlie chen Absichten in den einzelnen Theilen ber Das tur finden; und hielt es für lappisch, sie da aufe aufuchen. Aber auf einem neuen Woge gebachte er fie ju entbeden, und gur fichern Ertenntniß Gottes zu gelangen, indem er aus den voraus gefetten Gigenschaften eines allmachtigen und allweisen Befens die Gesetze der Bewegung ab. leiten, und aus dem Daseyn derfelben in dieser Welt auf die Wirklichkeit jenes Wesens schließen wollte. \*) hierzu wollte er das Gesets ber Sparfamteit, bas er ben Grundfat der fleinften Große ber Wirtung nennte, und welches er für ben Grund aller Gefete ber Bewegung hielt, anwenden: und verlangte, bag die ganze Welt ihn für ben erften Entdecker deffelben halten sollte; da es doch in der Leibnitischen Philoso.

<sup>\*)</sup> Estais de Cosmologie. Das Ungründliche dieser Methode zeigt Reimarus in der Nas turl. Religion IV. s. 9. ff.

phie als eine Folge aus dem Sage des zureichens den Grundes längst bekannt gewesen war. \*\*)

Boltaire.

Mehr Spotter als Philosoph war der befannte Voltaire, der mit seinem zügellosen
Wiße Wahrheit und Jrrthum ansiel, um sie
dem Gelächter Preis zu stellen. Als Philosoph
ist er vorzüglich durch Ausbreitung des Newtonischen Systems in Frankreich bekannt, das er
ganz populär vortrug, und dem er auch in
1738. Deutschland den Sieg über das Leibnizische ert740. sechten wollte. \*\*) Allein er bewies so wenig
das erstere, als er das letztere widerlegte. Denn
alles, was er wider dieses sagt, ist ein undes
greifflich seichtes Geschwäß, oder Spott über den
Stifter desselben, der viel zu erhaben ist, als

D. C. p. 56. Meber die darüber entstandes nen Streitigkeiten f. Sammlung aller Streits schriften zwischen Maupertuis und König.

Da der Gegenstand mehr mathematisch als phis losophisch ist; in wiesern Maupertuis diest Gesetz mathematisch ausdrückte, und auch seine Behauptung gern für einen mathematischen Beweis gehalten wissen wollte: so glaube ich, daß über denselben hier nicht mehr zu sagen ist; zumahl da das Interesse mangelt.

Metaphysique de Newton, ou parallèle

daß ihn ein Voltaire auch nur um die geringste Stufe seines Ruhms herabwißeln könnte. Leibe nitzens gute Sache führte vorzüglich Ludewig Martin Kahle, welcher die angesochtenen Sätze richtig darstellte, und des Franzosen Blöße ausbeckte. \*)

In späterer Zeit machte er auch ben Ope timismus zum Gegenstande seines Spottes, und erträumte einen eigenen Roman, in welchem er das ganze menschliche Geschlecht mit den schrecks lichsten Lastern und Thorheiten mahlte, das Elend und die Leiden der Welt auf eine ungeheure Weise häufte, und mit den traurigsten Farben schilderte. \*\*)

Einer von seinen Schülern in Ansehung D'Membert der Newtonischen Philosophie war d'Alembert, der nicht gründlicher als la Mettrie dachte, und auch eine entscheidende Kirche brauchte, um sich von der Unkörperlichkeit seiner Seele zu übers

Dergleichung ber Leibnistschen und Rewtonisschen Metaphysik. L. M. Kahle war 1712 zu Magdeburg gebohren, und starb 1775 als Finanz : Kriegs : und Domänen : Rath zu Berlin, nachdem er zuvor in Göttingen Professor der Philosophie gewesen war.

a.) Candide ou l'Optimisme.

zeugen: \*) indem er fich teinen Unterfchied awischen dem immateriellen und dem absoluten Michts benten tonnte; auch ben Cas bes gureb chenden Grundes, und ein Suftem der Endurfachen, für hochft truglich und unnut erflatte.

Doch genug von allen biefen Afterphiloso phen, \*\*) die ihre Talente anwendeten, und alle thre Rrafte aufboten, um Wahrheiten, bie bem menfchlichen Bergen beilig find, zu verscheuchen, ba fie unvermogend maren, fie ju fturgen. Det größte Theil ihrer Werte bleibe alfo unbemertt, ba er ohnehin nie mit Recht für ein Product bes philosophischen Geiftes gehalten werden fann; Streit über nie auf Deutichlands Philosophie, wohl aber auf den Geist der Nation außerordentlich ges Alle diese Schriften konnten auch wirkt hat. nicht eine folche Aufmertsamteit erregen, als ein Streit, ber mit größter Beftigfeit über bie Dem naben geführet wurde. Denn als bie Bertiner Atademie, deren Prafident bamahle Daupen

die Monas

ben.

tuis war, bemjenigen einen Preis von funfzig Du faten verheißen hatte, ber die Realitat ober ben Ungrund ber Leibnigifchen Monaden unwiderleglich beweisen wurde: und ber elendeften aller eine gefandten Schriften, ber Abhandlung bes herrn

<sup>\*)</sup> Melange de Litterature 'd'Histoire et de Philosophie T. II, 105.

Ich habe viele, ja ben größten Theil ihrer

ber Eiser auf allen Seiten geweckt worden, da sich nun auch mancher, der vorher nur den Nahemen der Monaden gekannt hatte, für diesen Streit interessirte. Justi, der die Monaden widerlegen wollte, behauptete, der Sah: wo zusammengesehte Dinge sind, da mussen auch einfache seyn, entstehe bloß aus geometrissichen Begriffen; weil zusammengesehte Zahlen einfache voraussehten. Das Einfache sey also bloß etwas Geometrisches; dagegen das Zusams mengesehte etwas Metaphysisches wäre.

Durch Werbindung geometrischer und mes taphysischer Begriffe entständen aber falsche Schlusse, da die erstere Wissenschaft mit einges bildeten, die lettere mit wirklichen Dingen ums gehe. Um nun die Monaden sogleich zu Boden zu schlagen, wollte er beweisen, daß mit Wors aussetzung derselben etwas Widersprechendes ans genommen werde, indem aus den Saben: po zusammengesetzte Dinge sind, da sind Theile, und:

Behauptungen übergangen, ba fie gar gut unphilosophisch behandelt find.

Dissertation qui a remporté le prix proposé par l'Académie des Sciences de Prusse, touchant le Système des Monades p. Mr. de Iusti. 4.

bas Ginfache hat teine Theile, ber wiberfpres dende Say folgen wurde: wo Theile find, da find feine Theile. Denn da alles, mas aus Theilen bestehe, nicht auch nicht aus Theilen bestehen tonne: so tonnte es auch nicht aus Din. gen ohne Theile beftehen. Die Menschen muß. ten fich an die Befen ber Dinge halten, nicht an den Gaf bes zureichenden Grundes: benn fie mußten nicht miffen wollen, warum bie Din ge so und nichts anders möglich waren. Da nun bas Befen zusammengesetter Dinge in ber Zusammensetzung ber Theile beftebe: fo mißi brauche man ben Sag bes zureichenben Gruns Denn bieß mare bes, wenn man weiter frage. fo viel, als wenn man untersuchen wollte, wars um bas Drepect drey Wintel habe. (!!) \*) Ends lich nahm er, ba er in ben einfachen Gubftans gen weber Grunde ber Bewegung, noch widers Rebende Rrafte, Inoch Ordnung finden Konnte, eine unendlich theifbare Materie an; erflarte alle Bewegungen ber Korper für ein bloges Leis ben, bas in ihrem Befen gegrundet mare; und verwarf alle ihre Rrafte, als Grunde der Ers fceinungen. \*\*)

mas einem Dinge zukommt, fo fern es

<sup>\*)</sup> L. c. h. 21. 24. sqq. 29. sq. 32. sqq. Biel ahnliche Beweise übergehe ich; viele sind Folgen einer großen Unbekanntschaft mit dem wahren Geiste der Monadologie.

Im diesem Unsinne Gewicht zu geben, sprach er von der ganzen Leibnisischen Schule verächtlich; hielt aber dadurch die Vertheidigung der einfachen Substanzen nicht zurück; sondern mußte es sich gefallen laßen, daß seine Unwissenheit in der Mathematik und Metaphysik vor aller Welt aufgedeckt, und er von jedem Vernünfzigen verachtet wurde: wofür seine sunfzig Duzenten ein schlechter Lohn waren. \*) Schon porzeiten ein schlechter Lohn waren. \*)

Q 2

wirklich, in seinem Wesen gegründet senn soll.

Die Vertheibigung ber Monaben übernahmen zuerst Stiebrit, in der Prüfung einer in den Ergöhungen einer vernünftigen Seele, (in welcher Schrift Justi leine Widerlegung der Monaden zuerst einrückte,) ans licht ges stellten Schrift wider die einfachen Dinge 1747: ferner Korber, Vertheidigung der Leibnisischen Monaden von einem Kenner der neuern Weltweisheit 1747: und der Verfassfer des Sendschreibens an Justi. Diesen drepen sest Justi eine elende Vertheidigung—Richtigkeit aller Einwürse— entgegen, voll grober Misverständnisse.

Sonst geboren noch zu den Vertheibigungen der Monaden Lehre: Versuch einer Prulung der Justischen Schrift wider die Monaden 1747: Compositio corporum ex entibus simplicibus a I. D. Mullero 1748, ein mäßig Werf: Recherches sur les Elemens de Matière 1748: vorzüglich aber Plous-

her hatten Euler und Formey über die Mosnaden gestritten, da ersterer sie widerlegen wollste, der sich in mehr Stücken, und auch in der Lehre vom Raume von den Leibnisischen Gedansten entfernte. Wenn er indessen den Leibnissischen Gegriff vom Raume deshalb als den mes chanischen Lehrsäßen zuwider erklärt; weil nach diesen ein Körper, der von den umstehenden Körspern verlassen würde, noch an seinem Orte bleisbe: so scheint es mir, als hätte er übersehen, daß, wenn man die den Körper A umgebenden Körper a. b. c. d. wegbenkt, man nicht die Mögslichteit dieser Ordnung aushebt; und daß also der Raum in Abstracto, dessen eben die Moschanik bedarf, noch immer bleibt. \*)

quets primaria Monadologiae capita, web we besonders auf Eulers Einwurfe gerichtet ist, und ben der Akademie aufgenommen wurde; daher sie nebst einigen andern Schriften der Discrtation qui a remporté le prix cet. angehängt ist. Ob die Vertheidiger der Monaden die stärkste Seite ihres Spfems gehörtg benutt haben, ware noch zu untersuchen.

Bu den Schriften gegen die Monadologie ges boren: Gedanken von den Elementen der Korper 1747: Discursus adversus Monades. In Windheims Biblioth. Bb. I St. 3. Bb. II. St. 1. findet sich eine Geschichte der Schriften von den Monaden.

<sup>\*)</sup> Betracht, über Maum und Zeit. f. 5. 13.

Unterdessen war ein junger Theolog, Chris ftian Auguft Crufius \*) aufgetreten, ber fich fart genug glaubte, um ein Lehrgebaude Der Philosophie aufführen zu tonnen, in weldem alle Schwierigkeiten aufgeloft, alle Lehre faße der positiven Theologie, wie sie damahls pon den strengsten Orthodoxen angenommen wurben, erwiesen, und Bernunft und Rechtglaus bigfeit mit einander ausgesohnet werden follten. Dazu gehörte nun ber Sturg bes Bolfischen Spftems, das ihm eigentlich ein Greuel war; indem es auch ben Theologen ein Licht angezuns det hatte, bey deffen Scheine fie viel Dinge anders als vorher erblickten. Gebilbet in Rus Digers Schule, gefeffelt an ftrenge Dogmatit, und an sinnliche Borftellungsart gewöhnt, fabe er nicht weiter, als ihm hierben zu blicken ers laubt mar, ober als ihm die Gegenstande ber Oper culation gezeigt wurden. Da er von feinem Lehrer an unnuge Spigfindigfeit gewöhnt war: fo wollte er burch beren Gulfe die Philosophie nach feinem Glauben und feinen Sinnen mos beln, und wurde dadurch oft genothigt, auf ber einen Seite zu unterscheiben, wo nichts zu unterscheiden war, und auf der andern von richtie

eburgischen gebohren; starb als Canonicus zu Meißen, Profesior Theologia primarius und Senior der theol. Facultat zu Leipzis

Erufins.

ger Entwickelung ber Begriffe wegzusehen. Die Leibnissisch, Wolfische Philosophie war aber durch den Sat des zureichenden Grundes ihrem hohen Ziele entgegen gestiegen; durch ihn hatte sie manches grobe Vorurtheil gestürzt, das ein wet sentliches Stück der damahligen Dogmatit ges wesen war. Erusius machte daher seinen ersten Versuch mit einem Anfall auf zenen großen Grundsatz, dessen Gebrauch er einzuschränten 1743. suchte, und dessen Beweise er für unzulänglich erklärte: weil in ihnen Ideal : und Real : Gründ pe verwechselt würden.

Die Philosophie erklärte er durch den Inbegriff derjenigen Erkenntniß, welche mit solchen
Vernunftwahrheiten zu thun hat, deren Object
beständig fortdauert: sonderte aber doch die Was
thematik wegen ihres eigenen Objects, für wels
ches er, anstatt der Größe überhaupt, die
Größe der Ausdehnung setze, und wegen ihrer
eigenthümlichen Lehrart, von ihr ab, und theils
te sie in Metaphysik und Disciplinal Philosophie. Erstere sollte die nothwendigen theoretic
schen, letzere die praktischen Wahrheiten ents
halten. \*\*

<sup>\*)</sup> De usu et limitibus principii rationis sufficientis.

<sup>.)</sup> Dig gur Gewißheit f. 1 ... 17.

Crustus

In feiner Logit, welche zugleich die Pfy. chologie in sich begriff, zeigte sich schon da fein Logik. philosophischer Geift nicht von der glanzendften Seite, als er zu jeder Urt ber Seelenwirkungen eine besondere Kraft voraussetzte, und in einer Substanz mehrere wirkliche Rrafte annahm. Go hat nach feiner Psychologie ber Berftanb in enge. ver Bedeutung - wo er in den hohern Rraf. ten eines vernünftigen Berftandes bestehen foll, beffen gang erften Grundtrafte fich nicht entbeden taffen — die Empfindungstraft, das Gebachtniß - beffen Wesen für einen Umftand an ber Activitat ber ursprunglichen Denkfrafte ertlart wirb - und bie Beurtheilungstraft, ju " Hauptkraften. Die Ginbilbungetraft, bie Rraft unvollständige Ibeen auszubilden, und bie Rraft ju ichließen, find berivirte Rrafte derfelben: bahingegen die innere Empfindung eine eigenthums liche Grundfraft ift.

Die Abstrakte sind Wirkungen der Beurs theilungstraft, welche eine gewisse Feinheit der ursprünglichen Denkungskraft ist; und je nachs dem man Dinge unterscheidet, von welchen Eins das andere hervorbringt, oder welche nur bensammen sind, oder hinter einander folgen, sind sie Causal s oder Existential : Abstracte. \*) Sie

<sup>1)</sup> A. a. D. 5. 62. 64. 84. 88. f. 98. f. 96. ff. 102. 104.

gaben ihm Stoff genug zu eigenen Eintheis Lungen.

Mur dreperley Wirkungen sind durch biese Krafte möglich — Gegriffe, Sate, Schlusse — und sie sind als Wirkungen des Verstandes vein, wenn er durch seine eigenen Krafte sie herworzubringen geschickt ist: sie sind gemischt, wenn er durch die Thatigkeiten des Willens, welcher eine vom Verstande ganz verschiedene Grundkraft ist, \*) regieret und abgerichtet wers den muß, um sie zur Wirklichkeit zu bringen. \*\*)

Hier hatte Erusius abermahl ein weites Feld, seine Begierde nach Eintheilungen zu stille Ien, und gab auch wirklich Andreas Rüdigern nichts nach; ja, er trug oft dasjenige, was ans dere Philosophen schon deutlich gemacht hatten, unter anderer Benennung mit großer Undeuts lichkeit vor.

al, und Real, Grund längst in der Wolfischen

<sup>\*)</sup> Thelematologie 6 6.

Pern zablt Crusius das Empfinden, Behabten, Unterscheiben, und herumschweifen; zu lettern die Cane, Schlüffe, das zweckmäßige Aufmerken, und Nachdenken.

Philosophie enthalten, indem sie sehr wohl die Ursache, als den Grund der Wirtlichkeit, von dem der Möglichkeit, und dem Erkenntnißgrung de unterschied. Erufius hingegen verwirrte dies se Materie mit vieler Mühe: da er auch eine Distinction zwischen thätig wirkender Ursache, und dem Eristential serunde angab, welcher lettere durch sein bloßes Dasenn, vhne eine auf den Effect abgerichtete thätige Kraft, etwas Anderes möglich, oder unmöglich, oder nothswendig machen soll. Wer kann sich hierbey ets was denken?

Gben so wunderlich theilte er die zurels chende Ursache in eine völlig, und eine nicht nach allen Umständen determinirte Ursache ein; nach welcher die fren wirkenden Ursachen teine zureichende Ibeal Gründe der Handlungen in einem endlichen Verstande seyn sollten. \*)

In biese Verwirrung stürzten ihn seine Liebe zur gleichgultigen Frenheit, und sein Haß gegen alles, was von Leibnisen oder Wolfen abstammte. Denn selbst in der Eintheilung der Begriffe nach ihrem formalen Unterschiede folgete er ihnen nicht; brachte aber mit einer Mens ge von Unterscheidungen verschiedener Arten der Deutlichteit nichts weniger als Deutlichkeit in

<sup>\*) &</sup>amp; a. D. 139 ff. 143.

feine Schriften. Ja, er erschwerete die Logit, die Wolf so faßlich vorgetragen hatte, durch eine unrichtige und überhäufte Eintheilung der Sätze: ob er gleich gestand, daß sie alle in logikalische, welche ist zur Copula haben, verwandelt werden konnen; welches er jedoch für eine Folge der zufälligen menschlichen Denkart hielt. \*)

Den Cat bes Biberfpruche nahm er nicht als bas bochfte Principium menschlicher Ertenntniß an; sondern fein oberfter Grundsat war: Alles, was sich nicht anders als wahr benten läßt, bas ift wahr; und alles, was fich nicht anders als falsch benten läßt, das ist falsch. Er lofete benfelben auf in ben Gas bes Wiber spruchs, ben Sat bes Richtzutrennenben - Was sich nicht ohne einander denken laßt, bas tann auch nicht ohne einander feyn und in ben Sat bes Nichtzuverbindenden -Bas fich nicht mit und neben einander benten läßt, bas tann auch nicht mit und neben einanber seyn; sollte sich auch tein Widerspruch gwir ichen ben Begriffen zeigen. Denn er behaup tete: bie Unmöglichkeit, etwas zu benten, entfter he entweder aus bem Widerspruche, oder nur aus ber physikalischen positiven Beschaffenheit

<sup>9)</sup> A. a. D. 6 167 Cap. VI. 6 223.

unserer Begriffe, und positiven Denkungsart. T)
Jeder, der diese Sate deutlich denken wist,
wird sinden, daß sie sich auf den Sat des Widerspruchs zurück führen lassen, keines Weges
alsp Ansprücke auf erste Grundsätze zu machen bes
rechtigt sind; daß aber besonders die Bestims
mung: sollte sich auch kein Widerspruch zeigen, zu
den größten Ausschweifungen verleiten kann. Aber
Erusius vermied eine solche Ausschung; da ihm
seine neue Erfindung sehr brauchbar war, indem er alles, so wie er es sich dachte, aus

Die Lehre von den Schluffen, welche burch Wolfen auf einige wenige Regeln zurück geführet war, trug er überladen mit theils unnüßen theils ganz unrichtigen. Regeln und Unterscheis dungen vor. Lind ob er gleich zugestand, daß sich alle Arten der Schluffe in die syllogistische Form, bringen ließen: so gestand er doch nicht zu, daß sie alle eigentliche Syllogismen wären. Die Figuren betrachtete er zwar, sowohl nach der Stellung des Mittelbegriffs, als nach dem Berhältniß des Unterbegriffs zu demselben; hielt aber doch mit Andreas Rüdigern, von dessen. Logik sich viele Spuren in der Erustussischen sien, den, die vierte Figur für eine eigene Schlusart;

<sup>\*) 21.</sup> a. D. J 261 f.

jekt der Conclusion machte. ")

Die bemonstrative Gewißheit, welche als Iein auf dem Gage des Widerspruchs beruhet, nannte er die geometrische, und unterschied von ihr die disciplinale, bey welcher man nur die Unmöglichteit anders zu denten wahrnehme. Um fich aber der objectiven Gultigkeit menschlie der Ertenninif ju verfichern, lehrte er: es muf. fe der Menich entweder ber physischen Reigung feines Berftanbes folgen, nach welcher er fich eines Zwanges bewußt sey, gewisse Dinge als wahr anzunehmen; ober er muffe bedenten, bag uns einmahl tein ander Kennzeichen des Wah. und Falfchen gegeben fey, daß wir aber in Gefahr fegen, und thoricht handeln wurden, wenn wir daffelbe nicht annehmen Der Mensch muffe sich also im Berwollten. trauen auf die Gute und Mahrheit Gottes ber ruhigen.

Der göttliche Verstand ist auch ben ihm, so gut wie ben Leibnisen, ber Quell aller Gewissheit; und die menschliche Erkenntniß ist gleiche sam ein Abdruck bavon. Damit wir aber zu Begriffen gelangen können, ohne welche der Sat bes Widerspruchs selbst unbrauchbar ware,

<sup>·) 317</sup> ff.

geben. Auch sind gewisse Möglichkeiten und Nothwendigkeiten Begriffe zu verbinden und zu trennen in unsern Verstand gelegt worden, welche unter den Saten des Nichtzutrennen den und Nichtzuverbindenden zusammen gefaßt sind, um unsere Erkenntniß zu erweitern, wozu auch der Sat des zureichenden Grundes gehört, welcher aus dem Sate des Widerspruchs ganz unerweislich ist. \*)

Aus jenem Zwange, und aus der Wahr, haftigkeit und dem Willen Gottes, suchte er das Daseyn einer Außenwelt zu erweisen: lehrte auch, daß alles, was wir empfinden noch etwas Anders, als den Grund davon voraussetzt; hing wher doch noch so sehr an seiner Sinnlichkeit, daß er die Figuren der Körper, wenn sie sich in gehöriger Lage zu gesunden Organen befänsten, nicht für Erscheinungen halten wollte. \*\*)

Die Metaphysik, welche er auf jene brey Seine Mes höchsten Grundsätze bauete, begriff die Ontolo, taphysik. gle, Theologie, Rosmologie, und Pnevmatologie unter sich; und sollte auch wahrscheinliche Sätze aufnehmen; wenn gleich nur nothwendige

<sup>\*) 423. 431</sup> ff.

<sup>40) \$ 466.</sup> 

Vernunftwahrheiten ihre Objecte seyn solls ten. \*)

In der Ontologie unterschied er fich nicht wur von bem Bolfischen Systeme in einzelnen Bestimmungen ber ontologischen Begriffe, ale in ber Lehre vom Wesen, von der Substanz, in der Unterscheidung zwischen Existent und Gub fiftent; fondern er ftand demfelben oft gerader zu entgegen, besonders in seinen Gebanken von der Ursache. Denn er sagte zwar, jedes ents Rehende Ding habe seine Urfache: aber er unterschied die lwirkende und Existential Urfache; und blieb ben feiner Grundthatigfeit der Freye heit, bem Sage bes zureichenden Grundes nicht Da er nahmlich Grundthatigkeiten ober Sandlungen annahm, welche unmittelbar aus ber Substang entspringen follten, ohne burch andere Handlungen bestimmt zu feyn; und biese in folche, welche beständig, und in folche, mel, che nicht bestanig fortdauern, eintheilte: fo unterfchied er in letteren, wieder diejenigen, well de mit Gegung gewiffer Bedingungen nicht außen bleiben konnten, von einer andern Art, welche burch biefe Bedingungen nur volltommen möglich gemacht wurden, ben beren Segung Die Sandlung zwar geschehen, aber auch une

<sup>+)</sup> Entwurf der nothwendigen Vernunftwahrheit ten f 10. 15.

terbleiben könnte. \*) Sahe denn Crusius nicht, daß, wenn die Handlung', die doch bestimmt seyn muß, nicht durch etwas außer der Substanz ver Substanz nothwendig wird? Sahe er denn nicht, daß, wenn die Handlung geschehen, und unterbleiben kann, noch etwas gesetzt werden muß, wodurch das Eine von dem andern bestimmt wird? Aber die leiche te Manier, die Philosophie nach seinen Lieblings . Ideen zu bilden, riß ihn so hin, daß er keinen seiner Fehler mehr sahe.

Rirgends zeigte er aber verworrenere Begriffe als in seiner Theorie von Raum und
Zeit. Denn et erklarte die Eristenz für dasjenige Pradicat eines Dinges, vermöge dessen es
auch außerhalb den Gedanken irgendwo und zu
irgend einer Zeit anzutreffen sey; und verband
also Raum und Zeit mit derselben. Diese sollten aber weder für Substanzen noch für Accidentien gehalten werden, sondern Abstracte der
Eristenz seyn; so daß sie keine vollständigen
Dinge, sondern von dem Daseyn derselben zuabstrahirende Umstände wären. Das Abstract
der Eristenz Gottes war nun der absolute und

<sup>2.</sup> a. D. § 33 ff. 81.ff. Wie fehr Ernstus die Leibnisisch & Wolfische Lehre vom zureichenden Grunde misverstand, oder misdeutete, zeigt unter andern ber 38 s.

unendliche Raum; so wie ber endliche das 266 ftract der Existenz endlicher Substangen. Die fer wurde also von Gott abhängig, ber durch seine Allgegenwart den leeren Raum aufhob. Unf abuliche Art bachte er fich bie Zeit, Die er nicht von ber successiven Ewigfeit ausschloße ba er in ihr eine unenbliche Reihe Momente annahm. Dach biefen Begriffen mußte nun Die Gubftang in Raum und Zeit wirflich feyn-Da aber ihr boch noch etwas, bas ihre hane blungen bewirkte, ober eine Rraft, nothig war: fo ertlarte er biefe Rraft, fammt Raum und Beit, für die Theile ber vollftandigen Moglichkeiti eines gebachten Dinges, und fagte: Raum und Beit find Doglichkeiten bes Bugleichnebeneinanderfeyns der Substangen, und ber Succession ber Dinge, welche von ber mir-Genden Rraft ihrer Urfache unterschieden find \*).

Diese so sehr verworrenen Vorstellungen brachten eine Menge Schwierigkeiten in seine Ibeen von den einfachen Substanzen. Denn ob er schon einsahe, daß einfache Substanzen wirklich seyn mußten, und daß sie nicht aus Theilen bestehend gedacht werden konnten: so folgte doch aus seiner Lehre vom Raume, daß jede einen Raum erfüllete, welcher eine Theis lung in Gedanken gestattete. Dieß nothigte

<sup>\*) \$ 46 -- 58.</sup> 

ihn, seinen Substanzen Gedankentheile benzules
gen, und anzunehmen, daß nicht jede Substanz
die kleinstmöglichste wäre, indem der Raum,
den sie erfülle, vielleicht mehrere Substanzen
fassen könne. Dätte er jene groben Begriffe
gereinigt, und die Leibnisische Philosophie gehörig verstanden: so würde er ohne Zweisel hier
einstimmig mit ihr gedacht haben, anstatt daß
er num gegen die mathematische Einfachheit der
Monaden eiserte, die weder Leibnis noch Wolf
behaupteten.

Bon diefen mußte ihn der eingeschrankte Gebrauch bes Sages vom zureichenden Grunde in der Lehre von der Mothwendigkeit abermahls trennen, wo er die Rothwendigfeit in die bes Befens und in die der Griftenz eintheilte, ben welcher er biejenige eines beständigen Dasenns (necessitas independentiae) und biejenige ber Unausbleiblichkeit, (consecutionis) die absolute und hypothetische unterschied. Ben letterer, fagte er, tonne zwar etwas, mit Gegung gewif. fer Umftande nicht ausbleiben ; es murben aber in ber Reihe ber Urfachen folche mit anges troffen, welche ihre Wirtungen unterlaffen, ober auch anders einrichten tonnten; und fie finde alfo nur ba Statt, wo freye (gleichgultig freye)

<sup>\*) 105 - 119.</sup> 

Substanzen wirksam waren, ohne welche alles absolut nothwendig sep .).

Mus biesen falschen Begriffen von Raum und Frenheit floffen wieder eine Menge Grrthus mer in feine Borftellung eines metaphyfisch un; endlichen Befens über. Denn er bachte sich nicht nur die Unermeglichkeit deffelben als die Erfüllung eines unenblichen Raumes, sonbern er hatte auch von ber Kraft jenes Befens fo niedrige Begriffe, bag er meynte, endliche Gub. fangen konnten bemfelben mittelbarer Beife wie berfteben, wenn fie Bedingungen verhinderten, ober boch nicht erfüllten, unter welchen bie unendliche Substanz eine gewisse Action zu um ternehmen entschlossen ware; oder wenn den burch die unendliche Kraft hervorgebrachten une endlichen Wirkungen widerstanden murbe \*\*).

Denkt man sich diese Ideen verbunden mit seiner Anhänglichkeit an ein misverstandenes Religions : System: so kann man schon auf die Theologie des Erusius schließen. Sein Sat der Zufälligkeit: (Alles, dessen Nichtseyn ges denkbar ist, ist einmahl nicht gewesen, sondern entstanden,) war das Haupt : Argument für die Existenz Gottes; weil er den Beweis aus der

<sup>\*) § 124</sup> f.

<sup>(\*) | 138 - 153,</sup> ff.

Infälligkeit der Welt verwarf, welcher nur die Zufälligkeit der Justände der Substanzen, nicht die der Substanzen selbst erweise, welches aber der Sat der Zufälligkeit, der ben ihm ein Uris vm war, leisten sollte. \*) Was indessen seinem Beweise an Evidenz mangelte, das suchte er durch eine Menge anderer zu ersehen, welche meisten Theils nur eigene Darstellungen des Wolfischen Beweises waren, den er nur nicht so allgemein vortrug, weil er den Begriff des Grundes für schwankend hielt, und ihn also zu verstecken suchte. \*\*)

Hatte ihn seine Idee vom Raume zu gros ben Begriffen von der Unendlichkeit Gottes verstührt: so mußte ihn seine Borstellung von der Zeit zu nicht feinern Gedanken über die göttliche Dauer verleiten. Denn er stellte sich dies selbe successiv, und doch ohne Veränderungen in Gott selbst vor, da er sie als etwas von Gott Verschiedenes dachte.

. N 2

<sup>\*) 6 206. 209 - 211.</sup> 

meil im Obersatze die Ideal, im Schlußsage aber die Real, Existenz gedacht werde. War aber Crusius, dem Satze des Nicht zu trennenden zu Folge, nicht verbunden, dier sem Beweise die Bultigfeit zuzugestehen?

Der Gottheit selbst legte er zwar nur Eine Kraft — nähmlich die unendliche — ben; schrieb ihr aber doch verschiedene Actionen zu, die jedoch lauter Grundthätigkeiten wären.

Da er aber auch einige annahm, beren Möglichteit nur zu bem gottlichen Wefen gehöre, und die in demselben anfangen und aufhoren tonten: so machte er Gott eigentlich, zu einem endlichen Dinge. \*) Dieß war eine Kolge seis ner Lieblings . Ibee von einer gleichgultigen Frenheit, welche er auch auf Gott ausdehnte, und aus welcher er manchen groben Begriff herzog. Co lehrte er mit größter Gelbstjufries denheit : Gott bestimme die Ochranken, und bie Grabe bes Guten, bas er feinen Geschöpfen ertheile ohne alle Grunde; grwähle teines Be ges die besten Mittel, oder erzeige bas größte Gute, weil die Bolltommenheit und Gate un endlich vermehrbar ware. \*\*) hiermit verband er harte Begriffe von Gehorsam gegen Gott, ben er als Gesetzgeber und aus Mothwendigkeit ber Matur fordere, von willtuhrlicher Schenfung des Guten, von Beleidigung und Born, von Belohnung und Strafe, die er für unaufhöre sich hielt, ba sonst ben ihrer Aufhebung eine fommen muffe, wo das gottliche Gefet Zeit

<sup>\*) 205</sup> f. 255. 357 f. 260 ff. 319.

<sup>\*\*) \$ 289. 291.</sup> 

ohne Effekt seyn wurde. \*) Uebrigens glaubte er, die starkste Theodicee gefunden zu haben, da er lehrte: es concurrire Sott nur so weit bey den bosen Handlungen der Menschen, als er den Sunder erhalte, da letzterm die ganz gleichgültige Freyheit zu sündigen oder nicht zu sündigen zukomme. Aus diesen Sründen war ihm auch die göttliche Vorsehung, die er jedoch glaubte, unbegreifslich: \*\*) dagegen ihm die Wunder nothwendig waren, wenn in der Welt Zwecke vorkommen konnten, welche sich nicht vorher bestimmen ließen, \*\*\*)

Geine Rosmologie sollte nur das Nothe wendige einer jeden Welt betrachten, und uns terschied sich ebenfalls merklich von der Wolfie schen. Denn er gab in berselben nicht nur eine andere Erklärung von der Welt, und bewies ihre Zufältigkeit aus seinem Sate der Zufällige keit, wo er offenbar voraus setze, daß bas Nichtseyn der Welt gedenkbar wäre; sondern

<sup>\*) \$ 285. 297.</sup> ff. 307. 325.

<sup>\*\*\*) \$ 273. 333.</sup> 

ben, die Drepeinigfeit zu erklären, und was er da geleistet, ist hierher nicht gehörig; ob er gleich diese ganz zur dristlichen Theologie gehörige Materie mit hierher zog, und sie für wichtig zur Auslösung einiger Fragen bielt. § 247 f.

nahm auch neben ben thatigen noch gang lei. bende Rrafte in ihr an, und wurde durch seine Thelematologie gezwungen, bem Weltzusammen hange und bem Optimismus zu entsagen. Denn erfterer tonnte nun nicht Statt finden, ba alle frene Wirkungen frener Substanzen in ihren Rraften und Buftanden nicht gureichenb gegrun. bet waren: und vom lettern fuchte er fich auf folgende Urt los zu machen. Er fragte nahme lich: ob unter ber besten Welt eine folche verfanden merbe, welcher alle Bolltommenheiten, bie in irgend einer Belt möglich, gutamen; ober eine folche, welche mit ben gottlichen Zwei eten mehr als andere zusammenstimme? In erfterer Bedeutung fen eine folche Welt unmoge lich, weil fie als ein endliches Ding ftats einer größern Wolltommenheit fahig; in ber andern fey eine vollkommene Welt unerweislich, ba es ju gewiffen Zwecken viel gleichgultige Mittel gebe, Gott auch mit feinem Sauptzwede unenbe liche Nebenzwecke verknüpfen tonnte. Endlich fürchtete er für die gleichgültige Frenheit, und nahm also lieber an, daß die Welt nur sehr gut fen, und ihre Ochranten und Ginrichtungen gang willtührlich bestimmt maren.

Jur metaphysischen Gute vernünstiger Geischöpfe zählte er die Möglichkeit (wenigstens für einige Zeit) Boses zu thun. Das Bose selbst aber rechnete er, als Folge einer gemißbrauche

Welt. Es werde aber dasselbe von Gott zuges lassen, weil es seiner Heiligkeit nicht zuwider seh, sobald er nicht Theil an der Schuld nehme, oder es ungestraft lasse. Ja, es gehörten vielmehr diejenigen Personen, an denen Gott das Bose bestrafe, zu den möglichen Witteln, die göttlichen Vollkommenheiten zu affenbaren. \*)

Die Welt, Substanzen werden beym Erussins in geistige und materielle getheilt: beyden schreibt er eine Bewegungsfähigteit zu, da sie undurchdringlich sind, und einander gusweichen mussen, wenn in ihnen ein Bestreben nach Versänderung des Orts entstehet. Es wirkt bey ihm auch überhaupt jede endliche Substanz, wenn sie in andere wirkt, nicht anders als durch Beswegung; obgleich nicht alle Thätigkeiten einiger Substanzen Bewegungen sind, als das Denken, das Wollen ze. und es gibt also breperlen physstälische Gesetz, nähmlich der Bewegung, der geistigen Thätigkeit, und gemischte.

Die materiellen Elemente, denen nur Bes wegungsfähigkeit allein zukommt, wirken entwes der durch Bewegung ihrer ganzen Masse, oder durch Beränderung ihrer Figur. Zu benden

<sup>\*) 1 351. 359. 380, 385</sup> ff.

wird leerer Raum erfodert, \*) Bermuthlich ift aber in jeder Welt Materie. Und so bald die seiner Welt angenommen wird: muß auch zugestanden werden, daß die Geister, die als letzte Zwecke Hottes in jeder Welt wirklich sind, in sic, und sie in die Geister auf eine reelle Weise wirten konnen, da die Materie nur als ein Mittel der realen Verbindung der Geister geschaffen seyn kann, und eine ideale Verknüpfung dem Begriffe einer Welt widerspricht. \*)

In uns ist aber eine geistige und wollen te Substanz, deren Ideen keine Bewegungen sind: welches die Mannichfaltigkeit und Dauer derselben, und die Heftigkeit derjenigen Hand, lungen beweist, welche durch Denken und Bolilen verursacht werden. Aus einer solchen Substanz, verbunden mit einem Körper, bestehen wir. \*\*\*) Die ganze Kraft zu denken, welche aus mehrern Grundkräften, abgeleiteten Krästen, und Vermögen bestehet, die das gemein haben, daß sie in einer Art zu denken bestehen, und Beförderung der Erkenntnis der Wahr,

<sup>\*) § 362 — 367.</sup> Erusius erklart nicht, wie diese Beranderung eines solchen einfachen Elements möglich sep.

<sup>\*\*) \$ 363.</sup> 

<sup>\*\*\* ) \$ 429-432.</sup> 

Heit gemeinschaftlich wirken, ist der Verstand. \*)
Um aber Handlungen wirklich zu machen, muß der Wille zu den Thätigteiten des Verstandes das Seinige hinzuthun; denn er ist eine bes sondere Kraft des Geistes, nach Ideen zu hans deln, welche durch besondere Grundkräfte unters stütt wird, und ben vernünstigen Geistern mit einer gleichgültigen Freyheit begabt ist: da er durch Bewegungsgründe zwar geneigt gemacht, aber nicht determinirt wird, der stärtsten Neisgung zu folgen: wenn die Bewegungsgründe nicht die Kraft zu sehr überwiegen. Denn eine Thätigkeit kann entstehen, so bald nur die Kraft da ist, ohne daß die Substanz zu jeder Thätigkeit bestimmt seyn muß. \*\*)

Dieser Wille ist die herrschende Kraft, und in freyen Geistern muß es die Freyheise seyn. Da nun Geister thätige Ursachen sind: so mussen sie durch ihren Willen die Bewegun, gen anfangen können, durch welche sie in ein, under wirken sollen. Er ist aber die Ursache der thierischen Bewegung; dahingegen die vitalische, deren Ursache die Seele überhaupt ist, nicht von ihm abhängt. \*\*\*)

gene Grundfraft sepn.

<sup>\*\*) \$ 445</sup> ff. Thelematol. \$ 47 f.

<sup>•••)</sup> Metaph. § 454 f. § 31. 35.

Der göttliche moralische Wille zur Tugend
ist den vernünftigen Geschöpfen ein Geset, und
Gott fordert deshalb strengen Gehorsam. Da
se nun als Geister eines fortdauernden Ends
zwecks fähig, und nach demselben begierig sind;
Gott aber keine Fähigkeit vergeblich in sie ger
legt haben kann: so läßt sich auf ihre Unsterbilichkeit schließen ja, es würde sogar mit Austhebung ihres Dasenns der göttliche Zweck wegt
fallen, und eine Zeit kommen, wo die Schör
pfung vergeblich seyn würde. \*)

In seiner Logit hatte er sich auch an bie vorherhestimmte Harmonie gewagt, die er frem lich als eine Leibnisische Hypothese verwarf, und aus feinen Grundsten widerlegte. Giner feis ner Beweise ihrer Unmöglich feit fette ben un erwiesenen Sat voraus, das Geister und Mas terie real in einander wirken mußten: \*\*) ein ans derer stutte sid auf die sonderbare Behauptung, daß nur ahnliche Dinge in Harmonie gefett werden konnten. Diefer wurde die bestrittene Hypothese nie getroffen haben, ware er auch bewiesen worden; da Leibnigens Monaden einat! Hus diesen Beweisen, Die tige Dinge find. Crusius für die starksten hielt, lagt sich bie Schwäche ber andern ertennen.

<sup>•)</sup> Metaph. 6 480 - 484.

<sup>\*\*) 2.</sup> a. D. § 363.

also den physischen Einfluß an, und suchte ihn aus der bewegenden Kraft, und der Undurchedringlichkeit der Substanzen, verbunden mit einer dunkeln Vorstellung der Geister von ihrem Körper, und ihrer Wirkungsart zu erläutern; ließ aber freylich auch die eigentliche Streitfrage: wie das Accidens der einen Substanz in die ans dere übergehe, unaufgelöst. \*)

Jeber, ber bie philosophischen Schriften biefes Beltweisen mit einiger Aufmerksamfeit lieft, muß Dangel und Gebrechen in feinem Syfteme entdecken, und zugestehen, baß es meber an Grundlichkeit noch an Busammenhange bem Bolfischen gleich fommt. Denn es ift mit willführlichen, unerwiesenen, und falschen Saten angefüllt, Die er aus Liebe gu vorgee faßten Deinungen hingestellt, und fich überres bet zu haben icheint, baß fie unerschütterlich waren. Oft fiehet man, mit wie vieler Dube er sich von der Wahtheit las rif, vor deren heiligem Ocheine er fich hinter dunkeln Diftinctio. nen verbarg, ben benen er zwar wohl nichts dachte, vielleicht aber boch Ruhe fand. er die Starte gehabt, fich von eingewurzelten Worurtheilen zu befrepen, anstatt fe zu nahren, und zu befestigen: fo murbe er einer ber beften

<sup>2)</sup> Logit & 71-81. Chelematol. f. 32.

Philosophen geworden seyn, da es ihm nicht an Scharfsinn und manchen Talenten mangelte.

Die Uebereinstimmung feiner Lehren mit dem Glauben des größten Theils ber Theologen feiner Zeit, und feine Ideen von der Frenheit. welche die gemeine Denkart begunstigten, ver-Schaften ihm, ber Dunkelheit feines Bortrags ungeachtet, Buhorer und Unhanger, die ihm treus lich nachbeteten, was oft weder er, noch sie vers ftanden, und in seiner Beltweisheit die mahre Bereinigung ber Bernunft und Offenbarung ju Aber tiefer in die Fugen feis finden mennten, nes Syftems blickende Denker entbeckten gar bald bie Schmäche deffelben, und erkannten bar: aus Wolfs Werth nur noch mehr, deffen Phi-Tosophie immer mehr Manner philosophischen an sich zog, unterbessen Crusius nur gemeine Priefter und Candidaten ju Anhangern hatte.

Bielleicht ist dieß der Grund, warum dies se Schule so wenig Schriften aufstellt; denn selbst der eigentlichen Streitschriften sinden sich nicht viel über dieselbe. Die meisten Wolsias ner dieser Zeit waren ihrer Sache zu gewiß, und scheinen es daher nicht für nothig geachtet zu haben, ihren neuen Gegner zu bestreiten. Als les, was sie thaten, bestand vornehmich darin, daß sie ben ihrem Vortrage oder in ihren Schriften auf einige Einwurfe bes Crusius Rucksicht nahmen. Ja, es findet fich fast nichts, mas einem gelehrten Streite ahnlich fiehet, außer, daß Chrhard und Johann Daniel Ochus mann ihr Diffallen über die Ginschrantung des zureichenden Sages vom zureichenden Grune de zu ertennen gaben, und letterer bem Gage des Michtzutrennenden, und Michtzuverbine benben feinen Rang streitig machte: wogegen fich Cruffus felbst vertheidigte, doch bloß mit feinen Principien. Gin Schuler von ihm, Abam Friedrich Reinhard bestritt bie Leibnisische Philosophie, mit der er nicht genug bekannt war; aber er wurde von einem une genannten Freunde berfelben wiberlegt. \*) myster on margin set "4" 1 "

\*) Ehrhard (Conrector in Lineburg) schrieb de limitibus rationis sufficientis principio non temere ponendis 1750: Crusius Bers theisigung s. Crusii opuscula philosoph. theol.

Iosi. Dan. Schumanni Animadverss. in recentem de Princip. Rat. sussic. controuers. 1751: bagegen Crusii Ep. ad L. B. de Hartenberg de Summis Rat. Princip. oppositt. Schumanni.

Abam Friedrich Reinhard Gedanken v. b. Uns endlichkeit der Welt in Ansehung des Raums und der Zeit: dagegen Anmerkt. über die Geb. des Herrn Reinhard 2c. 1752. Die gemeine Borstellungsart ber menschlisten Freyheit, die so oft für Erfahrung genommen wird, verbunden mit dem Glauben, daß die Moralität der handlungen mit dem Derersminismus nicht bestehe, trennten den Philosophen, Jachim George Darjes \*) von der Wolfischen Metaphysik, und verleiteten ihn zur Inconsequenz. Er schränkte nicht nur den Sas bes zureichenden Grundes, dessen rechten Gestrauch er gunzlich verkannte, dahin ein, daß nur demjenigen, was sich außer dem Wesen in einem Dinge fände, so weit ein zureichender Grund an sich zukomme, als Wahrheit in der Verknüpfung sey: \*\*) sondern er wich auch ganze

- 1714 zu Bustrow gebohren. Von 1738 an lehrte er Philosophie und Rechtsgelahrts heit zu Jena, bis er 1763 als Gebeimde Nath und Prof. der Philos. und der Rechte nach Frankfurth an der Oder ging. Hier wurde er 1772 Director der Universität, Präsident der Juristen: Facultät, und Professor Decretal.
- Metaph. Tom. I. p. 96. Darjes sucht gewöhnlich ben Grund außer bem Dinge, und kann also keinen Grund bes Wesens und ber wesentlichen Stude finden. Auch will er, daß ber Jrrthum in uns ohne zureichens ben Grund entstehe, weil er keinen Erkenntuißs grund habe. Allein die Schranken bes Dinges sind ber Grund seines Irrend; es mans gelt der rechte Erkenntuißgrund. Darj. Nes benstund. I. 1 Abhandl.

Stepheit zu retten, sette er eine Kraft in dem Menschen voraus, welche sowohl ohne außere Bestimmung eine Handlung hervorbringen könnste, als auch vermögend ware, sich ohne zureischenden Grund, warum sie die eine oder ans dere wähle, zu gewissen Handlungen zu bestims men, so oft die Bewegungsgründe, wenn auch nur in unserer Vorstellung, gleichgültig, (welches er für möglich hält,) oder ein Zweck gleich gut durch mehrere Mittel zu erlangen sey, wozu jestoch ein Ueberdenken gehöre. \*)

Da er nun nach dieser Theorie nicht ans nehmen konnte, daß bloß mechanische Bewegungen der Körper mit den freyen Sandlungen der Seele in einer solchen harmonischen Verbindung stehen sollten, wie sie die vorherbestimmte Hars monie erforderte: so mußte er sie verwerfen, und den physischen Einfluß vorziehen. \*\*) Eben so wenig ließ sich die beste Welt mit seiner Freyheit verbinden, da ein Mißbrauch derselben angenommen werden mußte, durch welchen die Welt nicht mehr in ihrer Art die beste blieb: ob Gott gleich sie im Allgemeinen als die beste erschaffen habe, und erhalte. Denn sofern die endlichen Dinge durch die unendliche Substanz

<sup>•)</sup> L. c. Psychol, emp. §. 109. sqq.

<sup>••)</sup> Psychol, ration, 9. 62. 91.

erhalten werden, find fie nach dem Syfteme des Darjes in ihrer Art die vollkommensten; sie bleiben es aber nicht burch ihre selbstenatigen und fregen Birtungen. \*) Auch über bie eine fachen Substanzen bachte er verschieden von Wolfen, indem er ihnen in fofern eine Ausdehnung nicht absprach, als eine solche in einem mathematisch ausgebehntem Orte fenn tonnte. Much nahm er gang leidende Monaden an, aus welchen, und aus feinen felbstthatigen und freyen Substanzen eine gang eigene Gintheilung derfelben entsprang. \*\*) Dehrere Theile feiner Metaphysit und felbst das Formale berfelben uns terscheiden ihn von Wolfen; und er wurde bald, besonders von einigen Journalisten, wegen sein ner Abweichungen angegriffen; weswegen er sich in feinen Debenstunden \*\*\*) zu vertheidigen Anstatt aber Bolfen zu widerlegen, suchte. bewies auch er, daß er ihn nicht ganz ver stand:

Grauchbarer, als seine Metaphysik, war seine Logik. Sie enthielt einige gute Regeln zur Erfindung der Wahrheit, und zur Bestime

<sup>\*)</sup> Theol. inat. §. 137.

T. p. 354. Rebenft. IV. 9, 10. ff.

Baumgartens Beweis vom Sate bes jureis chenden Grundes gemißhandelt, I. Samml. E. 5.

mung ber Begriffe; gab einen allgemeinen Grund aller Schluffe an \*) und entwickelte ziemlich ausführlich die Lehre von der Erfahrung und Wahrscheinlichkeit. Much muß man sagen, daß er ausbrucklich gelehrt hat, daß unsere finnles chen Vorstellungen teine Abbildungen der Dinge an fich, sondern Wirtungen derfelben in Den Organen find. \*\*) Conft wich er in einis gen Studen von den andern Logitern ab; doch mehr in Unsehung des Bortrags als ber Sachen felbst. Offenbar aber ungerecht verwirft er die Allgemeinheit des Sabes: Was durch das Wes fen eines Dinges bestimmt wird, bas ift in bem Dinge nothwendig; ba er außerwesentliche Stus de annimmt, welche durch das Wesen bestimme find, bennoch aber durch andere hinzukommende Dinge aufgehoben werden tonnen. \*)

Uebrigens war vielleicht mehr sein Styl, und die Form seiner Werke die Ursache der ges

eodem tertio sunt in combinatione, es quoque ratione, qua cum tertio in combinatione funt, inter se combinari possunt.

<sup>\*\*)</sup> L. c. § 296. 298.

<sup>\*)</sup> L. c. §. 11.

ringen Verbreitung seiner Philosophie, als die Lücken derselben. \*)

Niemand hat aber wohl so sonderbare Ber griffe von der Seele gehabt, als Friedrich Casimir Karl von Ereuz, \*\*) welcher du hauptete, daß man kein einfaches Ding benken könne, woraus sich aber nicht auf die Unmögelichkeit derselben schließen lasse. Da er nun vorzüglich bey dem Bewußtseyn das Widerspreschende zwischen zusammengesetzt seyn und den ken bemerkte; versiel er auf den schwachen Geschanken wirden wird den und zusammengesetzten Dinge. Ein solches Mitteldings zwischen dem einsuchen welches Mittelding sollte aus Theilen bestehen, welches Mittelding sollte aus Theilen bestehen, welche zwar außer, aber nicht ohne einander erististen könnten. Ihm sollten Theile, aber nicht stür sich bestehende Theile, nur Eine Krast,

Begen Darjes Einschränkung vom Sahe bei zureichenden Grundes gab Joh. Balth. Kob bel herans: Die Allgemeinheit des zureichen den Grundes, und Zusätze zum Beweise der Allgem. des zur. Grundes 1751. Auch Schumann bestritt in der vorher angeführten Abhandlung die Mennung des Darjes über diesen Grundsaß.

<sup>1724</sup> zu Homburg vor der Höhe gebohren, und 1770 als Reichs : Hofrath und Hessen. Homburgischer Geheimder : Rath gestorben.

Bewegung mangeln; dahingegen es Ausdehnung, Figur, und Größe, doch von anderer Art als die zusammengesetzten Dinge haben sollte. Da aber nun die Frage: Sind diese Theile einfach, oder zusammengesetzt? endlich auf das wahre Einfache sühren mußte: so suchte er sein Mittelding durch ein anderes zwischen Substanz und Bestimmung zu retten, welches eine Wirk. lichteit seyn sollte, die sich zwar außer, aber nicht ohne eine andere vorstellen lasse. \*\*)

Nun erklarte er auch einfach und uneint geschränkt für Wechselbegrisse, weil er meynte, das uneingeschränkte und das einfache Ding wären alles, was sie wären, auf einmahl, eine Erklärung, welche auf jedes Ding aupassend ist. \*\*\*) Daher kehrte er den Satz: das Unseingeschränkte ist einfach, rein um, womit er alle einfache endliche Dinge widerlegen wollte. Dazu kam, daß er das Einfache an und für

© 2

<sup>\*)</sup> Berfuch über die Geele I. f 10 f. 22. ff.

<sup>\*\*)</sup> A. a. D. 1 23 h. i.

Diese Erklarung bes Unendlichen ist nicht mit ber Welsischen zu verwechseln: Ontol. § 838. Potest adeo Ens infinitum desiniri per ens, in quo sunt omnia simul, quae eidem actu inesse possunt.

1 1 1 4

sich von allen Eigenschaften abgesondert, und das her alle einfache Substanzen ganz congruent dachte; woraus denn die Unmöglichkeit einfacher endlicher Dinge, da sie unendliche Dinge sepn müßten, floß, und die Seele, die nicht zusams mengesetzt seyn konnte, nothwendig zu seinem Mitteldinge gemacht wurde. \*)

Bierzu gesellten sich ganz eigene Begriffe von Bewußtseyn und Borftellung, denn lettere war bey ihm bas sinnliche Object, ersteres aber die Fortsetzung der Eristenz. Daher fand nach feiner, Psychologie ein Bewußtseyn ohne Borftele lung Statt, g. B. ben unserer Gelbstbeschaftis gung, nie aber Borftellung ohne Bewußtseyn. Die Geele bringe nun aus sich felbst alle bie Möglichkeiten hervor, deren Eriftenz sie sich nach und nach bewußt werde; und diese waren benen außer ihr wirklichen Dingen vollkommen ähnlich, ihr aber eher als die Dinge selbst gu Wenn sich also in den Organen genwärtig. des Körpers Veranderungen ereigneten, welcht beziehlich auf jene Möglichkeiten waren: fo schließe die Seele auf die Wirklichkeit, welche die aus ihr selbst hervorgebrachte Möglichkeit außer ihr habe.

Dersuch über die Seele f 26-32.

Da nun bie eigenthumliche Rraft ber Geele allein die Ideen wirkt; obgleich die Bors ftellungen (im Sinne bes Berfaffers) außer bers felben ihre Grunde haben: fo hat feine Ertla. rungeart etwas Mehnliches mit Leibnigens pras stabilirter Sarmonie; nur bag er nicht entschieb, wie die Seele mit bem Rorper, und ber abris gen Belt verfnupfet fen. \*) Hus ber Birtung der Gedanken durch bie eigne Kraft der Geele folgerte er bie Möglichkeit des Denkens ohne Benhülfe eines Korpers, ja, er behauptete Die Wirklichteit dieser Art bes Denkens, ba bie Geele fich ihres organischen Korpers selbst bewußt sen. Das bentende Befen ohne organis ichen Rorper ift ben ihm ber Geift, welcher nichts als deutliche Ibeen hat; in Berbindung mit bem Rorper ift es bie Geele: biefe hat finnliche Borftellungen, welche in Beziehung auf die geistigen als buntel anzusehen find. Dieser Geist wirkt auch jest ohne Gemeinschaft mit bem Rorper, welches die Traume, und bas Machtwandeln erweisen sollen. \*\*)

Diese Theorie Benutte er in seinen Gedanten über die Unsterblichkeit, welche er daraus zu beweisen suchte, daß die Wirkung Gottes,

<sup>\*)</sup> A. a. D. § 36. 38. 41-45. 52.

<sup>\*\*) \$ 42. 45. 54. 57.</sup> 

burch welche er eine Seele vernichten wurde, vergänglich seyn musse, welches widersprechend ware. \*)

Wolfs lette Arbeiten. Wolf selbst hatte sich indessen auf feine Streitigkeit eingelassen, wozu kab doch oft Ger legenheit darbot. Er, der überzeugt war, daß

11. § 47. Die Creuzische Schrift hat vornehmische Christ. Heinr. Hase bestritten. Disp. de anima humana non medii generis intersimplices et compositas substantia, lenae 1756.

Won ben übrigen Gegnern Wolfs biefer Beit fann man noch bemerten: Peter Abiwarb welcher einige Cheile ber Wolfischen Philoso phie, befonders bie Lehre von der Frenheit verwarf, Wern. Ged. von ber Frenheit 1741, Bern. Geb. von den Rraften bes menfchl. Berft. 1741, Bern. Geb. von Bott 1742, Einleit. in die Philosophie 1752:) Joach. Boldide, welcher die Leibnigische Theor Dicee verbeffern wollte, und von ben befannt ten G. Fr. Meyer und Berbft fattfam wir derlegt wurde, (Boldicke Versuch einer Theor bicee, 2 Eb. 1746. 1757; bagegen Berbft Prüfung eines abermahligen Berf. einer Theob. 1747, gegen welchen fich Bodicke febr schlecht bertheidigte. Berbfte abermabliche Pruf. 17481 Serbfts fortgefeste Prufung 1755. abermabl. Berf. Meyers Beurtheilung des einer Theod. 1747. Bolbide Auflosung neun wichtiger Zweifelsknoten 20. 1748.

fich in feiner Schule Manner gebildet hatten, welche fark genug waren, seine Lehren zu vere theidigen, die größten Theils nur einer beffern Darftellung bedurften: er, ber fich vorgesett hatte, die Philosophie in allen ihren Theilen auszuarbeiten, konnte fich unmöglich von seiner Bahn durch einen Justi ober Crusius ableiten laffen. Unaufhaltsam schritt er nach dem vorgesteckten Ziele: und er hatte bereits die allges meine prattische Philosophie, das Mature und Wolkerrecht, die Moral mit einer seltenen Genauigkeit und Ausführlichkeit bearbeitet, als er sich mit der Dekonomit beschäftigte, und noch in seinem hohen Alter alle Theile der ganzen Philosophie beendigen zu konnen meynte. Allein der Tod unterbrach seine Arbeit, und entriß Molfs Sob ihn, obschon als Greis, ben Wissenschaften d. 9. April viel ju fruhe.

tenstreitig hat keiner der neuern Weisen so viel zur wahren Aufklärung der Menschen beygetragen, als er; keiner so gründliche Köpfe, und so strenge Bearbeiter der Wissenschaften ges bildet. Seine Philosophie war es, welche fast in allen andern Wissenschaften angewendet wursde, und ihnen mehr Genauigkeit, und einen bessern Zusammenhang mittheilte: sie ist es, der wir helldenkende Theologen, durch welche Aufklärung auch in die gemeinere Klasse der Menschen gedrungen ist, und Aesthetiker verdan-

ken, welche die Werke des Geschmacks auf ewis
ge Gesetze gründen lehrten, und unsere sinnlis
che Erkenntnis verichtigten. Selbst unsere Sprache und der lehrende Styl hat durch sie gewonnen, da Wolf zuerst in reinem Deutschen und in faßlicher sließender Schreibart ernste Wahrheiten mit wissenichaftlicher Strenge vors trug. Aber auch diese Sprache beförderte die schnelle Verbreitung seiner Lehren, mehr aber noch, sie sich selbst, die dem speculativen Geiste, so wie dem Gemeinsinne, Nahrung gaben und beyde mit einander vereinten.

Es scheint mir baher ber Benfall, ben sie erhielten, nicht so wunderbar, als einem bu liebten Schriftsteller der letzten Hälfte unsert Jahrhunderts. \*)

Wolfs Chas rafter und Wissenschaft ten.

Wolf selbst war von der Natur mit einem durchdringenden Verstande begabt, durch welchen er fähig war, seine Ideen mit einer großen Leichtigkeit aufzuklären, und sie in Beribindung zu bringen, so daß er fast nie anders als methodisch dachte. Hiermit verband sich eine uneingeschrönkte Liebe zur Wahrheit, die ihn ohne Parteylichkeit alle Materialien, wo er sie auch sinden mochte, nehmen hieß; und ein stäter Fleiß, durch welchen es ihm möglich

<sup>\*)</sup> Iselins Befc. ber Menfcheit II, 361.

ward, so viel Werke der gelehrten Welt zu sies
fern. Das ganze Reich der Mathematik und
Philosophie umfaßte sein Verstand, und er war
auch in der Theologie und Rechtsgelahrtheit
kein Fremdling. Dagegen mangelte ihm eine
genaue Kenntniß der Werke der Alten; und
selbst ihre Philosophen scheint er nicht studirt
zu haben. Fand er sie vielleicht zu seinem
Zwecke nicht branchbar? oder war er nicht Philolog genug, um sie benußen zu können?

Biele haben ihm daher mehr Wissenschaft außerhalb der Philosophie, und eine lebhaftere Einbildungskraft gewünscht; allein ich weiß nicht, ob er dann so viel geleistet haben würde. Mit Scharssinne und Feuer würde er in jede Wissenschaft gedrungen seyn, ohne bey ihr zu verweilen; er würde Blumen gesammelt, und einzeln Samen gestreuet, nicht dornige Aecker fruchtbar gemacht haben: seine Schriften würden reizender seyn, begierig würden wir sie lesen, bey ihnen empfinden; aber nicht denken.

Auch hat man ihm seine Begierde nach Des monstrationen zum Vorwurfe gemacht, und ihn eines pedantischen Stolzes beschuldigt. Aber hat man auch daben bedacht, daß ein Mann, welcher einem größten Theils ungeordneten Haus fen von Sedanken wissentschaftliche Gestalt ges ben will, nicht dem dunkeln Wahrheitsgefühle,

nicht ber Analogie folgen tann, sondern alle Ideen der Bernunft ju unterwerfen und ju ber weisen gezwungen ift? und ift es benn nicht schwerer, Beweise zu suchen; und an einander zu ketten, als sich auf jenes Gefühl und auf unfulangliche Erfahrungen zu berufen? Mies mand wird alle Wolfische Beweise für untadele haft ausgeben; niemand wird aber auch ein phis losophisches Wert ohne Tehler von einem Mens fchen zu forbern berechtigt feyn: und wer es fordern follte, der schreibe nur fo viel Schriften als Wolf, und sehe bann, ob er nicht eines Fehlors zu überführen fenn wird. Ueber bieß find feine fehlerhaften Demonstrationen nicht ohne Dugen:, felbst als verunglückte Bersuche eines großen Mannes lehren fie Fehler vermeis den, und geben Unleitung jur Berbefferung.

Was seinen Stolz betrifft, so glaube ich gern, daß ein Mann, ber so viel gethan hat als er, ein gewiffes Gefühl feiner Kraft befigen muß, das ihm seine Erhabenheit empfinden läßt, und ihm eine Gelbstzufriedenheit einflofit, bie Will man dieses ihn auch irre führen kann. Stolz nennen: so mag es senn, daß Wolf stolz Stellen seiner Sonft zeigen mehrere war. Schriften, daß er sich weder für allwissend noch für untrüglich hielt, sondern wohl einsahe, wie viel ihm verborgen sey. Auch schildern ihn seis ne Zeitgenoffen leutselig und herablassend, und

legen ihm überhaupt die Standhaftigkeit und den Charakter des Weisen bey.

Seine Verdienste zu belohnen hatte ihn der Chursurt von der Pfalz als Reichs, Vica= rius in den Freyherrnstand, und sein König zur Kanzlerwürde der Universität Halle erhoben, die er bis an sein Ende verwaltete. \*)

Dolf verbat sich alle Lobreden nach seinem Lode. Gottsched schrieb ihm aber doch eine historische Lobschrift; und Stiebris schilberte in der Nachricht von Wolfs Tode seinen Charakter. Die größte Lobrede halt ihm Kant, der ihn den größten aller dogmatis schen Philosophen nennt. Vorrede zur 2ten Anstage der Kritik der reinen Vernunft. S. XXXVI.

## 3wenter Zeitraum.

Von Wolfs Tode bis auf gegenwär, tige Zeit.

## Erster Abschnitt.

Fortsetzung ber Geschichte ber Wolfischen Philosophie — Verfall berselben — Lambert — Ploucquet — Basedow. Phosiologische Erstlärungen bes Ursprunges der Ideen — Popularität in der Philosophie — Humens dogmatischer Skepticismus.

Philosophen aus Wolfs Tode war seine Philosophie nicht aus Wolfs abgestorben. Sie hatte in vieler Menschen Herschule. zen Wurzel geschlagen, und wurde noch von Meyer. seinen Schülern, doch mehr durch mündlichen Vortrag als durch Schriften, verbreitet.

Fast war von allen Wolfianern Mener allein beschäftiget, durch feine Werke bas Gyo ftem feines Lehrers von den Ginwurfen ber Gegner zu befregen, und ihm immer mehr Gingang zu verschaffen. Die vorzüglechste feiner Schriften im Felde der theoretischen Philosophie ift feine Metaphysit, in welcher er das Wolfische 1755. System auf eine fasliche Art vorzutragen ver-Da er aber nur eine pragmatische Metaphyfit schreiben wollte: so ließ er die Mos naden : Lehre und vorherbestimmte Sarmonie unberührt: ob er wohl sonft dem Lehrbuche Baums gartens folgte, beffen Beweise er burch mans cherlen Wendungen faßlicher zu machen suchte. Huch überging er einige Lehren, die er in eiges nen Abhandlungen bearbeitet hatte, ober behans delte fie boch nicht mit derjenigen Ausführlich. feit, die eine schickliche Ginheit feines Werts erforderte. Uebrigens wußte er zwar die Wis Fenschaft ziemlich grundlich vorzutragen; verstand aber nicht, ihr etwas Reues von Bichtigkeit gu geben, und tonnte baher teinen Unspruch auf ben ruhmvollen Nahmen eines Verbefferers derfelben machen.

Auch hermann Samuel Reima, Reimarns

<sup>\*)</sup> Reimarus war Professor am Gymnasium zu

nung murdig zu fenn, so viel Berdienst er fich Seine Logif. auch durch seine Schriften erwarb. Seine Lo. git, in welcher er alle Ertenntniß auf die Grundfage ber Ginftimmung und bes Biders fpruchs zuruckfuhm, und in welcher er zeigen wollte, wie fich beym Gebrauche ber Bernunft - alles in die Fragen auflose: ob, und wie weit Gins mit dem Undern einerlen fen oder nicht: ob, und wie weit Gins dem Andern widerspreche ober nicht, wird immer eine der beutlichften Bucher biefer Art bleiben, wenn man gleich nothig hat, Ginerlenheit und Berschiedenheit, nicht in gang ftrengem Ginne zu nehmen, wenn jene Regel auch bey nicht identischen Urtheilen gultig fenn foll. Es laft fich auch nicht glaus Ben, daß ein folcher Bernunftlehrer, als er, dieß nicht felbst erkannt habe; eben so wenig, als es fich benten lagt, bag fein Beweis für den Sag bes zureichenden Grundes mehr beweisen follte, als baß in jedem Urtheile ein Wahrheites grund ju finden fenn muffe. \*)

> Hamburg, wo er 1694 gebohren wurde, und 1768 ftarb.

Der Beweis ist kury lich folgender: in jedem Urtheile hat die Einsicht der Uebereinstimmung oder des Wisderspruchs ihren Grund im Subjecte: also mussen alle vernünftige. Urtheile ihren Grund haben.

Reimarus

Um die aufkeimende Reigung zu unters drücken, nach welcher man damahls die natür- nat. Theolos liche Religion zu verachten anfing, suchte er Diefen edeln Theil der Metaphyfit auf eine leicht begreifliche Beise in einem besons bern Werke auszuführen, in welchem er Grunds lichfeit und Popularitat mit einander vereinie In dieser schatbaren Schrift gen wollte. führte er den fosmologischen Beweis für die Wirklichteit Gottes von dem Unfange der Deniden und Thiere ber, welcher nicht urfprunglich von ber Welt abstamme.

Die Bufalligfeit ber Welt, fo weit fie leblos, suchte er aus ihrer Gleichgultigfeit für Senn und Michtseyn, und aus ihren verschiedenen Arten bes Daseyns zu erweisen. Sieraus, und weil ihr, für sich betrachtet, keine sinnere physische Vollkommenheit zukomme, zeigte er nicht nur, wie fie nicht bas felbstständige Wefen fen, fondern wie fle fogar ihr Daseyn um der Lebendigen willen erhalten haben muffe.

Eine von Ewigkeit herkommende Scho. pfung verwarf er aus dem Grunde, weil Gott weder feine eigenthumlichen Eigenschaften auf die Geschöpfe übertragen, noch eine Welt von Ewigkeit her erschaffen konne, da hierzu eine unendliche und doch vergangene Causal , Reihe erfordert werde. Aus dem Begriffe von einem wirtlich Endzwecke in der Welt erkennbar waren, welche zum Wohl der Belt erkennbar welche in ber Welte gegen jene rasonnirenden Franzo er dem höchsten erhauete. Er zeigte auf eine ganz evidente Weise gegen jene rasonnirenden Franzo sein, wie wirtlich Endzwecke in der Welt erkennbar waren, welche zum Wohl der Lebendigen zusam menstimmten, und erhob die Phosifotheologie zu dem höchsten Grade moralischer Gewisheit.

Auch verbreitete er sich über die Unkörperlichteit der Seele, die er aus der Empsindung werweisen suchte, und war geneigt, ihre Gemeinsschaft mit dem Körper, so wie Hollmann, Winster und Gottsched zu erklären. Hierauf trug er die Lehre von der Vorsehung und dem Uebel auf die einleuchtendste Art vor, und machte den erhabenen Gedanken an die Unsterblichkeit morallisch gewiß, da er die Ausmertsamkeit auf jene Kähigkeiten und Bestrebungen des Menschen richtete, welche zu diesem Erdenleben unnüß sind, und auf eine höhere Bestimmung zielen.

Absicht dies Wenn er indessen auch rednerische Argus fer Schrift, mente gebraucht, um für seine Ideen einzunehl men: so muß man auf die Ubsicht sehen, die

or durch diese Schrift zu erreichen gedachte, Werfall bes und auf die Zeit, in welcher er schrieb. Denn Ansehens fcon damahle fing fich der Geschmad und die schen Philos Sehnsucht nach einer allgemein begreifflichen sophie. und popularen Philosophie an zu erheben, nach-Dem Bolfs großer Geift das Denten rege ges macht hatte, und der Trieb nach philosophischer Extentnif felbft in folden Roufen aufgestiegen war, deuen jene Calente mangelten, burch wels the allein grundliche Weisheit zu erwerben ift. Diefe, welche ehedem die Wolfischen Lehren treulich nachgebetet hatten, fingen nun an, fe ju verachten, da der Reiz der Reuheit geschwunwen, und ver größte Sheil ber metaphyfifchen Lehrsate, durch oftere Unwendung, zu alleäglichen Wahrheiten herabgesunken mar.

Man sing an, die neuern Schriften des Muslandes zu lesen, und hingerissen uon der zierlichen Schreibart wurden viele überredet von den unvernünftigsten Behauptungen jener elegan, ien Franzosen. Und für diese war eigentlich das Werk des Neimarus bestimmt.

Birklich war auf dieser Seite die Brauchs barkeit und die schnelle Ausbreitung der Wosse, schen Philosophie die Ursache ihres schnellen Berfalls. Auf der andern war es der eiserne Pleis ihres Stifters, der manchen Denker von ihr zurücktrieb, weil ihm Wolf fast keine Urbeit mehr übrig gelassen hatte, als sich mit der Beleuchtung einzelner Theile zu beschäftigen- Ein Seschäft, das zwar für den Philosophen, ungleich rühmlicher ist, als die zu tühne Eröffnung einer eigenen Bahn, dessen Werthaber dennoch mehr als zu sehr verkannt wird. Manches seurige Senie hat es verachtet, hat nach dem hochklingenden Nahmen des Etlektisters gestrebt, und ist freudenvoll in Irrwege gestathen, zu deren Ausgange sich kein Faden fand.

0759.

e) Einige Metaphyfifer biefes Zeitraums, welche ibren eigenen Weg gegangen, verrathen theils eine große Seichtigkeit, theils eine unbegreiffs liche Unbekanntschaft mit bem Leibnigischen und Wolfischen Spfteme. So hangt z. B Schlettwein fo fehr an ben finnlichen Ibeen, bag er nicht nur bas Senn im Raume mit ber Wirklichkeit überhaupt verknupft, fondern fogar feine anbern Wirfungen ber Gubftane gen außer Bewegung und Ruhe gebenken Fann, und baber eine Eintheilung berfelben in Feuer s und Waffer s Gubftangen macht. Diesen Jbeen zu Folge nimmt er auch ben leeren Raum an, und fest bas Wefen ber Geele überhaupt in die Fahigfeit eines fubs fantiellen Dinges, von felbst folche innere Bestimmungen ju besigen, woburch es im Stande ift, in andern Dingen burch eine besondere Bewegung thatig ju fepn. fich nun ein Ding, ben innern Bestimmune Indessen waren auch gründliche Männer von der Wolfischen Philosophie zurückgetreten,

£ 2

gen gemäß, die es besitzt, durch sich selbst thätig erweist, so hat es ein inneres Gefühl von diesen Bestimmungen. Schlettwein Metaph. 67 f. 117 f. 143: 439. 442 f.

Bas aus biefen Lehren, befonbers benen von ber Bewegung und ben Cubftangen fur grobe finnliche Begriffe fliegen, und wie durch fie bie Gage der Phyfit in bie Metaphufif ges mischt werden, das zeigt befonders feine Dus. tologie, Comatologie, und Psychologie. Vors züglich mußte er auch fur ben phpfischen Einfluß gestimmt fenn, welchen auch Johann August Roselis mahrscheinlich machen wollte; 1754indem er die vorherbestimmte Sarmonie für unmöglich erflarte: weil bie Monaden in bers angenommen murben, aus welchen felben bie Rorper zusammengeset maren, bie alfo partes aliquotae ber Rorper fenn, und bie Eigenschaften berfelben befigen mußien : ferner weil man ben Zerglieberung ber Korper feine Harmonie antreffe, und gewiffe Dinge als bie Begriffe und Schluffe, ben Beweaungen fo unabulich maren, bag fie mit ihnen gar nicht harmoniren fonnten. Rurg, es lebre bie Erfahrung, bag nur ben abuliden Dins gen eine Uebereinstimmung Statt (Rurge Beweife, bag ber naturliche Ginfluß das mahrscheinlichste und richtigste Berbaltnif amischen Leib und Geele fen,)

indem sie ben Zergliederung einzelner Theile derselben auf neue Ideen geführt worden war ren: und von diesen ist Johann heinrich Lambert. Lambert \*) einer der scharsstnnigsten. Seine Sein Orga, Logik, die er Neues Organon betitelt, ist non 1764. besonders wegen seiner Bezeichnung der Urtheile und Schlüsse bekannt, die er durch Linien aus drückte. Denn da jeder Allgemeinbegriff sich auf alle unter ihm stehende Individuen erstreckt, und also eine Ausdehnung hat: so stellt Lambert die Begriffe durch Linien vor, und drückt durch die Länge derselben ihre Ausdehnung aus. Sest man unter eine solche Linie für die Individ

Wie febr wird bier Leibnig migverftanden, wie unvernünftig bestritten !

\*) Er war ber Gobn eines frangofischen Refügle', und 1728 ju Mühlhartsen im Sundgau get bohren. Da fein Bater ein armer Schnell der war, und wenig auf den Unterricht feiner Rinder verwenden fonnte : fo wurde if unferm Lambert fehr fchwer, feine Reigung ju ben Wiffenschaften ju befriedigen, bis et 1745 Becretar bey Ifelin gu Bafel, und nacher Sofmeifter ben bem Berrn von Gu lis wurde, beffen Sohne er auf Universitaten Da er nun balb und auf Reifen führte. Philofoph befannt als Mathematifer unb wurde, berief ihn ber Konig von Preufen jum Mitgliebe ber Berliner Afabemie, machte ihn endlich jum Dber Baurath. farb 1777.

duen eine Reihe Punkte: so zeigt man damit an, daß diese einzelnen Dinge unter jenem Bes griffe siehen. Da aber die Verhältnisse der Ausbehnung der Begriffe, oder ihrer Allgemeins heit noch nicht auf Zahlen zu bringen sind, und also in ihnen oft unbestimmt bleiben: so wird das Unbestimmte durch blinde Linien ans gegeben. Die Begriffe selbst werden durch Buche seinander unterschieden, und so wie sie unter einander gehören, werden die Linien anster einander geset, und neben einander, wenn sie sich ausschließen.

B wird also ausgebrückt.

B b

Rein A ist B:

A b in gewissen Fallen

B b A b

A A B B B B

A A B B B B B B B B

Es fann alfo das Unbestimmte ber besondern Sage bestimmt angegeben werben.

Diese Bezeichnung, auf die Schlüsse ans gewendet, macht nicht nur die Richtigkeit der Schlüsse und der Schlüsregeln anschaulich, da die in der Form unrichtigen Schlüsse sich gar nicht zeichnen lassen; sondern sie hebt auch bey der Reduction der Figuren die Umkehrung der Prämissen auf, und gibt so gleich die Aehnlichteiten der Schlüsarten in B. C. D. F. — als z. B. Celarent und Cesare — Darii und Dariss — an: weil sie alse durch die drep Begriffe möglichen Schlüsse angibt, und sich auf die Natur der Sache gründet. \*)

Ueberhaupt gab kambert sich viel Mühe, die Syllogistik so vollständig als möglich zu mai chen; daher er auch die eigenen Gründe jeder Figur und ihre gewissen Vorzüge aufzusinden suchte. Für die erste fand er das Dictum de Omni er Nullo, und setze ihren Vorzug das hinein, daß sie einer jeden Sache zueigne, was

B b C c D d brudt die verschiebenen Arten unter-einer Gattung aus.

S. 132 1 Eh. stehen alle Schlufarten go

wir von ihren Eigenschaften wüßten. Die zweyte gründe sich auf das Dictum de Diverso, indem sie die Subjecte von einander läuge ne, weil sie in den Eigenschaften verschieden , wären; sie sühre auf den Unterschied der Dinge, und hebe die Betwirrung in den Begriffen-Die dritte, bey welcher das Dictum de Exemplo zum Grunde liege, gebe Beyspiele und Ausnahmen an Sähen, die allgemein schienen-Endlich die vierte gründe sich auf das Dictum de Reciproco, da sie in Baralip und Dibatis Arten zu Gattungen sinde, in Fesapo und Fresison zeige, daß die Art die Sattung nicht erschöpfe, und in Calentes die Art von dem Läugne, was von der Gattung geläugnet werde. \*)

ten, die oft Folgen der zufälligen Beschaffen, heiten der Sprache sind, heben, wozu ihm die Besondern Saße Gelegenheit gaben, z. B. ben particulären Säßen, welche einerlen Subjekt has ben, als etliche A sind B, etliche A sind C, und wo man aus der bloßen Form nicht wissen Lann, ob eben diejenigen A welche B sind, auch biejenigen sind, welche C sind, unterscheidet er die, welche B und C sind durch den Ausdruck D, und bildet daraus allgemeine Säße. Auch

<sup>·) 6 225.</sup> ff.

gibt er einige besondere Schluß. Formon an, ald:

Etliche M find C ober ni C.
Etliche B find eben diese M
also Etliche B find C ober ni C, wo jedoch dan
durch, daß die Identität dieser etlichen M bem
behalten werden muß, der Sas in einen alle
gemeinen verwandelt wird, da man ihm dat
Unbestimmte nimmt. \*)

Genug, er gab die kleinsten Unterschiede sehr bestimmt an, und zeigte auch, wo die sehr ler zu finden wären, wenn aus falschen Präster zu finden wären, wenn aus falschen Prästenstellung ich jedoch wegen der gesetzen Schradten ken übergehe, so wie seine Vetrachtung der zusammengesetzen Schriffe, für die er eigne Bormeln erfand.

Bagegen Komme ich zu seinen Gebaufen ther Die einfachen Begriffe, weiche mir haupte fachlich folgende zu sein scheinen.

<sup>16</sup>m nicht zuerst gemacht, aber boch vorzuge Lich genau angegeben worden. Judeffen scheint ihr Nugen nicht groß zu sepn.

<sup>♥) § 243</sup> ff. 262 ff.

.... Da bie Zergliederung jusammengesetten Begriffe auf einfache führt: so ist klar, das je weiter wir in dieser Auflosung kommen, wir auch immer tiefer in unserer wissenschaftlichen Ertenntnis geben tonnen; ja, daß diese Ertenntniß gang rein a priori fenn murbe, wenn win alle einfache Grundbegriffe tennten, fie mit Bore ten ausgedrückt hatten, und bie erfte Grunde lage zu der Möglichkeit ihrer Zusammensehung wußten. Denn diese Grundbegriffe find von ber Erfahrung gang unabhangig; da diese nun Weranlassung zum Bewußtsenn von jenen gibte Sehen wir nun die Begriffe von Raum und Zeit als ganz einfach an: so haben wir dur Biffenschaften, welche im ftrengften Ginne @ priori find, Geometrie, Chronometrie und Phoronomie; und find diese Biffenschafe ten reine Wissenschaften a priori: fe sind auch Maum und Zeit einfache Begriffe. \*)

Kellung mit der Erfahrung zu Paren gehetz nahmlich diejenigen, welche von dem innern Sinne herrühren, wenn wir an unsere Godanken denken. Wenn wir zu unsere Godanken denken. Wenn wir z. B. einen Schluß machen mit dem Sewußtsfepn, daß es ein Schluß ist: so ist auch die Empfindung der Folge des Schlußsatzes aus den Pramissen zugleich der. Und

<sup>9) \$ 656</sup> ft.

hierin tann man ben Grund finden, warum bie Gewißheit ber Bernunftlehre ber geometri schen nichts nachgibt. Denn es fann ben ben Begriffen und Gagen Derfelben, fo fern nur die Gesete des Denkens betrachtet werden, die innere Empfindung allezeit mit daben fenn. Da aber diese nur bas benkende Wesen voraussett: fo hindert dieses nicht, daß wir nicht die Ber nunftlehre auch zu ben strengen Biffenschaften a priori gahlen follten: fo wie auch die Aler theiologie (Lehre von der Wahrheit); indem ber Begriff der logischen Wahrheit auf eben diese Art a priori ist. Auch die Theorie des Möglichen und Rothwendigen, so fern wir bas jenige, was das Existirende besonders angehen tann, nicht mit aufnehmen, gehört zu ihnen. ')

Gr zeigt hierauf den Werth der einfachen Begriffe, verfällt aber bey Aufsuchung derselben mit Locken in einerlen Fehler, und nimmt viele dem Verstande unauslösbare Begriffe, die nur für die Sinne einfach sind, als an sich einfach auf, und findet daher fast dieselben Vorsstellungen, die Locke für einfach gehalten hat,

Dieß ist bey Lamberten noch viel ausstallender als bey dem Englischen Philosophen: da er diese Grundbegriffe für Vegriffe a priori

<sup>\*) 0 662</sup> 

erkennt. Auch scheint er nicht daran gedacht zu haben, daß die Ideen, welche für den Mene schen einfach sind, noch nicht zu den ursprünge Ich einfachen gezählt werden können.

til. then in deal and the second

Mus diesen Grundbegriffen zog er Ariome und Postulate her, bie also nicht aus ben De-Anttionen abgeleitet fenn follten, indem die Begriffe bloß flar, also teiner Ertlarung fahia Die Axiome waren gewiffe Modification nen; die Postulate aber zeigten gemiffe Didge lichteiten ben ben einfachen Begriffen an, und zu ihnen gehöre der Sat des Wiberspruchs als bas erfte Pofiulat, welches zum Grunde gelege werden muffe. Da ihm aber bie Auffuchung der einfachen Begriffe miflungen war: so war es auch nicht anders möglich, als bag unter Diefe Grund und Beischesate folche mit eine fließen mußten ; welchen ichlechterbings fein Diecht zukam, Anspruche auf erfte Grundwahrheiten zu : machen. \*) Ueberhaupt war Lambert noch fehr an bas Sinnliche gewöhnt; wie man besons Ders in bem vierten Theile des Organons bemers Een fann, den er Phanomenologie benennt hat?

Die einfachen Begriffe find ben ihm: Auss behung, Solidität, Bewegung, Eristenz, Daner, Succession, Einheit, Bewußtseyn, Kraft zu bewegen, und Wollen.

Denn er scheint Ausbehnung und Bewegung nicht zu den Erscheinungen zu zählen, ja sogar geneigt zu seyn, die ersten Eigenschaften sitt Eigenschaften an den Dingen selbst zu halten: indem, ob sie uns gleich durch eine eigene Urt von Scheine porgestellt wurden, demphigu achtet dieser Schein nicht von dem Mahem (den Westimmungen in den Dingen selbst) das Urt nach, sondern höchstens dem Stade unde unterschieden sep.

Lamberts Architekto nik.

Durch seine Deganon glaubte er nun hin Weg zu einer wissenschaftlichen Grundlehre 3th haben zu hoden, welche den größten Theil bet Mängel der Wolfischen Philosophie heilen klunte, und von ihm Architektonik genannt wurde. Deun er sagte: Wolf habe duduch, daß er die Postulate und Aufgaben salt spill aus seiner Metaphysik weggelassen, sbie Bigst was man definiren sollte, nicht sattsam till spille an sich abstracten Begrisse und Sagt Mourch Norlegung eines einzelnen Falles aus licht Norlegung eines einzelnen Falles auch licht, und ihre Allgemeinheit, wie auch ihr

Die Semiotif beschäftigt sich fast allein mit der Sprache.

als solche auch an sich abstract.

Amfang burch Grund's und Beifchefase bestimmt werden. Lettere follten wertigftens allgemeine and unbebingte Dedgitchtetten angeben, Begriffe au bilben, und bie Einfchränkung ben ber Dog. Lichteit jusammengefetter Begriffe burch Grundfate bestimmen. Diefer Diethobe fen Wolf In ber Moral gefolgt, und es hatte ihm auch in ber Metaphyfit gefingen tonnen, wenn et ben Denfchen als ein Datum angehommen, (?) die einfachen Begriffe aufgefucht, und bie Grundfate und Forderungen, die fie anbieten, angewendet haben wurde. Locke und Bolf waten bende jurut geblieben: ber eine, weil es ihm an ber Methode gefehtet habe; bet ans bere, well et bie einfathen Begriffe vernadlas figet, und bie Borzuge ber wiffenschaftlichen Erkenntnig in die aus ihr entspringende teberjeugung und Gewißheit gefest hatte. Denn " die Wiffenschaft follte bahin führen, daß man in fedem vorkommenden Falle, wo fie anwends bar feb, aus ber geringften Ungahl gegebener Stude, Die übrigen finden tonne, bie baburth Bestimmt, ober bamit im Berhaltniffe waren. " \*)

Mach dieser Methode wollte nun Lambert eine Grundlehre, die so unveränderlich als die Wahrheit selbst ware, errichten, indem er vor,

<sup>-)</sup> Architett. I. 6 12 ff.

auglich aus ben einfachen Begriffen, Die er trans. fcendent gebrauchte, die übrigen dahin gehöris gen Begriffe jusammen ju fegen gebachte. aber benm Auffuchen jener Begriffe nicht gant glucklich gewesen war, und sich vornehmlich nicht genug von bem Ginnlichen losgerife fen hatte: fo entftanden Grundfage und Poftulate, die wenigstens Beweis forderten, wenn nicht einige gang unrichtig waren; und Behaup, tungen, die dem Philosophen feine große Ehre brachten. Wer kann wohl folgende Gage, und mehrere bergleichen fur Ariome gelten laffen? Bebe Beit hat ihren bestimmten Unfang: bas Solide fullt einen Raum aus: bas Golide hat bren Dimensionen bes Raums: im fregen Raus me behålt bas einmahl in Bewegung gefeste Solide feine Richtung und Geschwindigkeit, u. f. w. Wer tann es einem folchen Denfer verzeihen, wenn er ben Raum und das Uebere gehende ben der Bewegung für eine Substanz annehmen will: wenn er bas Ginfache mit bem blogen Richts verwechselt: wenn er bas Solide als unendlich theilbar bentt: und wenn er eine große Menge bloß zur Physik gehörender Lehe ren zur allgemeinen Grundlehre ziehet?

Sonst hatte er um die Lehre von der Wahrscheinlichkeit Verdienste, und war als Masthematiker ein großer Kenner der Methode. Daher verstand er auch vorzüglich, Begriffe zu zergliedern, und zu bezeichnen, ob er schon nichts weiter als die Abstammung der Begriffe und die syllogistischen Regeln anschaulich machte, die schon vor seiner Zeit durch Zeichen ausgedrückt waren.

Hiermit hatte fich besonders Gottfried Plouquets Plouquet \*) beschäftiget, der früher als Logischer Lambert die Gage und Schluffe durch in einander geschobene Quadrate und Buchstaben bezeichnete, und dadurch die Syllogistit dem Mus ge barlegte. 2018 er aber feine Ideen weiter verfolgte, gerieth er auf den Gedanken, daß man, um aus den Pramiffen die Conclusion zu finden, nur die einzige Regel bedürfe! daß in dem Schluffage die benden Glieder diefelbe Ausdehnung behielten, die ihnen in den Forderfågen zukomme. hiermit verband er folgens den Grundsat, auf welchen sich sein logischer Calcul vornehmlich grundet: Die Bejahung ift die Einsicht der Identitat des Subjects mit bem Pradicate, und es findet fich im bejahens den Urtheile nur eine Idee, weil Subject und Prabicat identificiret find. Jeber bejahende Schluß wird daher auf Eine Idee zuruck geführt: benn es wird hier die Particularitat allezeit im comprehensiven Werstande genommen.

<sup>•)</sup> Professor der Logik und Metaphysik zu Tisbingen.

ind ihre Schlüsse werden auch auf zwen Begriffen, und ihre Schlüsse werden auch auf zwen Beriffen, wird ihre Schlüsse werden auch auf zwen Beriffen, wiffe zurückgeführt. Er betrachtete also bin bejahenden Sähen, die nicht ganz identisch sind, das Prädicat, oder den weitern Begriff, nicht In seinem untbestimmten Umfange, sondern bei stimmt für das Subject, und betam daher gant wentschie Sähe, die viner reinen Umlehrung spähig waren. \*) Nach viesem Grundsahe bei geichnete er nun das Prädicat in seiner Path wilarität.

Bur Bezeichnung selbst bediente er sich der Anfangsbuchstaben derjenigen Worte, mit denn man den Begriff ausdrückt; und zwar so, die Burch große Bachstaben das Allgemeine, duch

Der Sat: Alle Lowen And Thiere, wied in ber Art wie ihn Plouquet betrachtet zu dem: Etne Lowen sind eine gewisse Art Khan madbanlich Lowenthiere. Nicht identische Sakt werden dadurch freulich auch in gemisse An ibentisch, z. B. Das Sis, welches ans Jeur kommt, zerschmilzt, beißt nun bier: Sis sit eine gewisse Art der im Feuer zerschmelzenden Dinge. Doch wird die Wahrheit des Sassitäticht wie in den identischen aus dem haupt begriffe allein, sondern nur durch einen bim zukommenden Satz — den Satz des Erum des — erkannt.

kleine das Besondere angegeben wurde. Die unmittelbare Verbindung der Buchstaben sollte die Bejahung, die Trennung durch das Zeichen der Ungleichheit (>) die Verneinung andeuten. Und diese sehr einfache Bezeichnungsart machte ihn sähig, eine große Menge von Begriffen in ungemeiner Kürze auszudrücken, und gleichsam zu reduciren, da das Allgemeine concret gedacht, und darnach angegeben wurde. Z. B. die Sähe:

Alle Baume sind Pflanzen, Alle Pflanzen sind organisirt, Alles Organisirte ist lebend, wurden von Ploucquet folgender Gestalt bezeiche

Ap (nähmlich eine gewisse Art Pflatie

Po (eine gewisse Art organisirtet Dinge)

Da nun p unter P, o unter O stehet: so ließ sich auch po und ov setzen; und diese Sätze wurden auf Apov reduciret. Dieser Satz gab alle Bestimmungen zusammen, und durch Ausz löschung einiger Buchstaben auch einzeln an- Ben Verneinungen fand folgende Operation Statt, z. B.

Alle Menschen sind eingeschränkt, Alles Eingeschränkte ist veränderlich, Alles Veränderliche ist nicht ewig, Das Ewige ist nothwendig. H l denn sogleich ergab:

M > AE | H > AE, H > n, l > n,

AE n | l > AE, m > n, m > AE.

Bejahende Saße, welche einen gemeinsamen

Begriff enthalten, können nach dieser Methode,

wo alles in seiner Individualität betrachtet wird,

in Einen Saß verbunden werden: so wie auch

diesenigen einer solchen Verbindung fähig sind,

in denen sich Prädicate sinden, die sich identis

siciren lassen, z. B.

Menschliche Seelen sind einfach, und Substanzen sind Krafte

werden also reducirt:

AH f H S v. Mun ist S f und f auch S, also AH v.

ober:

Die Materie ift ausgedehnt,

Die Luft ift fluffig,

Me HAE f. Nun stehet AE unter M, läßt sich also ihentisiciren AE m: daher denn AE e m f.

Sehr leicht sind die Schlusse anzugeben, da man nichts weiter nothig hat, als die drep Hauptbegriffe nach ihrem Werthe hinzusetzen, wo sich dann der Schlußsatz durch Auslöschen des Mittelbegriffs ergibt. Alle Figuren und Wodi fallen in einander, und der größte Theil der Schlußregeln braucht nicht beobachtet zu

werden: denn es bleiben nur diese, daß aus bloß verneinenden Saten und aus vier Begrife fen nichts folgt. Der bekannte Sate ex puris particularibus nihil sequitur sällt weg, indem die besondern Sate durch jene bestimmte Betrachtungsart in allgemeine und einzelne vers wandelt werden. Man hat bloß diese Regel in Acht zu nehmen: \*) denjenigen Sat, in welchem der Mittelbegriff allgemein genommen wird, sete man zuerst; den andern neben ihn, so daß der Mittelbegriff zwischen beyde zu steschen kommt: dann streiche man letztern aus, so bleibt der Schlußsat. Wo der Mittelbegriff beyde Mahle in gleicher Ausdehnung erscheint, sst die Ordnung willkührlich:

Alle Substanzen sind Krafte S v

A S v ober v f A=A v=v A Reine Materie kann benken M > C Die Körper sind Materie K m

K> Coder C> K=K> C=C> K Mit Rücksicht auf jene Regel kann man um die Form ganz unbekümmert bleiben; weil in derselben unrichtige Schlusse doch ihre richtige Folge geben, als:

11 2

eigentlich braucht man nur ben Mittelbes griff wegzustreichen.

Alle Körper sind ausgedehnt Ce Keine Monade ist ein Körper M > C

M > Ce

nahmlich keine Monade ist dasjenige Ausgedehn, te (e) was ein Körper ist: mehr beweist der Schluß nicht.

Ueber einen allgemeinen Calcul außerte Ploucquet vorzüglich folgende Ideen. Rechnen ift eine Methode, das Unbefannte aus dem Bes kannten nach unveranderlichen Regeln zu fine ben: und es muß sich jede Art zu rechnen nach ben zu berechnenden Dingen richten, und also nach Berschiedenheit berfelben felbst verschieden Daraus folgt; daß es unendlich vers Schiedene Rechnungs , Methoden geben und daß also eine ganz allgemeine wenigstens hicht für menschliche Fassung ift, indem sie eine volltommene Erkenntniß ber Dinge forbert. Wollte man aber bie allgemeinsten Saupttheile jeder Wiffenschaft in einem Calcul verbinden; so wurde man nichts weiter thun, als eine One

Denn laues Wasser zu eben so lauem Wasser gibt kein warmeres. Neber diese Materie werbient Ploucquets Methodus calculandi in logicis gelesen zu werben.

tologie vortragen. Hierzu kommt, daß nicht in jeder Rechnung eine Gubstitution ber giei. chen Dinge Statt findet. Denn wo entweder die Berschiedenheiten ber Dinge, (nicht ber arithmetischen Differenz), oder die Entwickelungen der Wirkungen und Gefege bes Wachsthus mes betrachtet werden; lagt fich eine folche in einem und eben demfelben Calcul nicht einsehen. Endlich, ba alle Zeichen willkahrlich find: fo fann aus ihnen bie Folge nicht fo entstehen, wie in den Dingen felbst, und wie es sich ben ber Geometrie findet, wo man realiter und nicht charafteristisch calculirt, wie es in der Arithe metik geschiehet. Bu biefer Urt zu calculiren gehoret auch diefer logische Calcul, beffen Bors züge barin bestehen, daß man mit leichter Dube Die Schluffe einfiehet und bemonftrirt, feine Fehler begeht, (außer durch Unachtsame Beit, beren Quelle fich fogleich entbeckt), und Die Syllogistik ungemein abkurze. Dazu komme daß felbst der Unwiffende, wenn er nur ben Calcul verfteht, richtig schlieft. ")

Wirklich leistet diese Methode auch nicht mehr, und hat hierben noch den Fehler, daß sie alles concret ausdrückt, da doch das Höhere

Methodus calculandi in logicis. Diese Schrift enthält das Wesentliche ber ganzen Plouquetschen Methode.

abstract gedacht werben tann. Diefen Fehler warf auch Lambert ihrem Erfinder vor: \*) welcher hingegen viel an Lamberts Bezeichnung auszusegen fand, weil biefer die Sache von einer andern Geite angesehen hatte. Indeffen läßt sich diesem Uebel in etwas abhelfen, wenn man die' Aufmerksamteit barauf richtet, bag m ober n immer die Bestimmungen von M und N mit enthalt, und wenn man die verschiedet men Arten des M und N durch bieselben fletnen Buchftaben verschiedener Alphabete angibt. Freylich wird damit noch nicht viel gewonnen; und ich glaube, daß man dann nur einen brauche baren logischen Calcul haben wurde, wenn man bie ersten Möglichteiten, ober bie ursprünglich einfachen Begriffe, als Musbrude berfelben, ents deckt und bezeichnet hatte. Dann ließen fic aus ihnen alle Arten zusammengesetter Bei griffe bilden, bezeichnen, und burch Zeichen an schaulich machen; so wie man in der Algebra

Die vierte ist die von Ploucquet gewählte Urt, die Urtheile zu betrachten. Samml. der Geriffen.

und Rechentunft die Größen aus ihren Stamm. begriffen - ben Ginern in ber Rechenkunft zusammen sett, und barnach bezeichnet; und von allen Größen die Real . Definition anges Lambert scheint diese 3dee geben tann. habt zu haben: und ob er zwar hatte wiffen follen, daß man daraus, wenn für den Menschen ein Begriff einfach ift, nicht auf seine absolute Einfachheit Schließen darf: so ware er boch der Sache so etwas naher getommen, wenn er auch nur die fur uns einfachen Begriffe auf. gefunden hatte. So aber vermischte er bas finnlich Ginfache mit bem Ginfachen bes Berftanbes, und konnte baher nur ein hochst mangelhaftes Mert in feiner Architettonit liefern. Ploucquet fühlte bie Unmöglichteit eines folden allgemeinen Calculs, und stellte baher fein Ziel etwas naber: und ich glaube, baß feine Manier, logisch zu calculiren, brauchbar zur Erweiterung ber Wiffenschaften feyn durfte; wa. ren auch nur unsere Stammbegriffe aufgesucht und bezeichnet. Doch mußten die Zeichen in etwas volltommener feyn, und wenigstens jus gleich ausbrucken, ob bie Praditate mefentliche Stude, Eigenschaften, ober zufällige Beschaf. fenheiten von ben Gubjecten ausfagten, und wie einem Dinge ein Prabicat um bes andern willen zukomme. Dann' aber möchte wohl die große Menge ber Zeichen bie erwartete Bequems

lichkeit und leichte Uebersicht beträchtlich vermini dern. \*)

Basedows ungründli che Philoso phie.

Indessen behalten die Bemühungen dieser beyden Weltweisen immer ihren Werth schon dadurch, daß sie barauf abzielten der, philosophischen Erkenntniß mehr Evidenz zu geben: statt dessen jetzt das Lehrgebäude des Basedow nicht nur alle wissenschaftliche Strenge vermied, sondern wirklich zu verbannen suchte. Denn es wollte die höchsten Erkenntnisse des Menschen bis zu einem frommen Glauben herabwürdigen, und alle Wahrheit auf unser eigenes Interesse und den schwankenden Grund der Stückseligkeit bauen.

Die Philosophie war ben ihm ein grundlicher Vortrag der gemeinnüßigen Erkenntnisse, und wurde in Unthropologie und Theo, logie getheilt, daben aber so seicht behandelt als es fast noch nicht von einem Deutschen gez schehen war. Denn sogar der Begriff der

Da übergebe einige andere Versuche, die jes boch bep weitem nicht den Werth der angerführten haben, als: Busch Anfangsischen haben, als: Busch Anfangsischen de der logicalischen Algeber, ferner einige verunglückte Formeln zur Berecht nung der Kräfte der menschlichen Seele, in Einzingers von Einzing Sedanken von dem geistigen Wesen der Seele.

Wahrheit wurde schwankend, da sie Basedom durch denjenigen Werth unserer Siedanken erklärte, vermöge welches sie mit kest stehendem Beyfalle angenommen werden, wenn wir unserer Glückseligkeit gemäß benken wollen. Sie wurde also etwas ganz Subjectives, indem sie von den individuellen Begriffen abhing, die jeder mit seiner Glückseligkeit verband: und der Begriff, wahre Glückseligkeit, mußte allezeit einen Zirkel enthalten.

Hieraus zog er die Folge, daß mahr mas
ren: theils alle unsere sinnlichen Urtheile, in
wie fern die Gegenstände wirklich und mit Sens
falle durch diese Verstandeskräfte gedacht würden; \*) theils alle die Grundsäße, die man
glaube, so bald man sie verstehe; theils diejeni,
gen Schlußfolgen, davon man ohne Instruction
die Ueberzeugung fühle, so bald man sich jener
Grundsäße lebhaft erinnere. Die letzte Art von
Gewisheit nannte er die mathematische; die
beyden ersten die außerordentliche. \*\*)

Der Werth der Analogie wurde nun gar fehr erhöhet: sie wurde für die einzige treueste Lehrerinn außer dem Gebiete der reinen Mas

Deskräfte.

Philalethie II 25. § 3. 48.

thematik erklart; auf sie sollte der Sat des dureichenden Grundes erbauet werden, der, wie ihn die Wolfische Schule gebrauchte, für ein Gemenge anderer Sate — die jedoch, wenn nur Basedow recht gesehen hätte, Folgen aus demselben waren — ausgegeben wurde.

Damit nun aber dieser Sat, bessen er sicht doch bedienen mußte, in seinem Systeme nicht den Leibnitischen Nahmen behielte, nannte er ihn den Hauptsatz von der Regelmäßigteit der Folgen, oder von den Ursachen. \*)

Da nun dieser Philosoph die eigentliche Gewisheit verkannte; alle Beweise aus Definis

febow eifert indessen oft mit Recht gegendie schlechten Beweise, die man für diesen Grundsatz geführet hat. Wenn er es aber
für einen Zirkel in der Erklärung ausgibt, baß man diesen Satz also ausdrückt: Alles was ist, hat seinen zureichenden Grund, was rum es vielmehr ist, als nicht ist, weil was rum so viel als aus welchem Grunde beiße: so übersiehet er 1) daß hiermit der Grund nicht erklärt, sondern der Satz nur ausgedrückt, und mit bekannten Worten aus gegeben wird, 2) daß dem Uebel sogleich abgeholsen ist, wenn man für warum, daß setzt.

scheinlichkeit in die Philosophie einführen wollte, für die er jedoch einige gute Regeln wollte, für die er jedoch einige gute Regeln gab; da er ferner sich an unzulängliche Erfahr rungen, und an das Argument der Sicherheit hing: ') so schwanden alle Beweise, alle wissens schaftliche Strenge und Ordnung, welcher er eine äußerst verworrene Lehrart vorzog; und eine große Menge grober sinnlicher Begriffe und ungründlicher Urtheile über die Gedanken besserrer Philosophen slossen in seine Philosophen slossen in seine Philosophen

Gin Sat drückte ben ihm etwas Möglis ches aus; wenn nicht mit Gewißheit erkannt wurde, daß er falsch sey. Die Seele, die jest doch nicht Materie seyn sollte, bekam ben ihm. Größe und Figur, da diese jedem Dinge zuges schrieben wurden, was bewegt wird, und Sub, stanz ift. Zur Vorstellung der Ausdehnung forderte er keine Vielheit der Theile, weil das Bewußtseyn lehre, daß, wenn man einen Körsper für größer oder kleiner als einen andern erkenne, man die wenigste Zeit in dem kleinern Körper Theile oder Vielheit denke. Der Besgriff der Ausdehnung sey einsach, und leide nur die einfache Deutlichkeit des Anschauens: \*)

<sup>•)</sup> I. 1 128, 153.

<sup>\*)</sup> Die sinnliche Borftellung berfelben ift freplich

und eben so wenig als er, setze ber Begriff vom Körper Zusammensetzung voraus. Der Raum, Ausdehnung, und körperliche Größe wären einerley, und schlössen keine Vielheit, keine Zusammensetzung ein. Diese Ideen sührten ihn auf räumliche Atomen oder Elemente, welche ben ihm Sinnendinge waren, in denen Bewegung und Druck wirkliche Veränderungen ausmachten. Ihnen komme vielleicht ein geistiges Leben zu, und ihre Veränderungen sollten aus unbekannten Ursachen entspringen.

Aus diesen und mehr bergleichen Begriffen, mußten freylich, wie schon gedacht, die seich testen Urtheile über anderer Philosophen Systeme entstehen. Der Idealismus, die Monaden Lehre, die vorherbestimmte Harmonie nehst der Erklärung der Körper für Erscheinungen wurden, ohne verstanden zu werden, als anstößig und unrichtig erkannt. Ein Beyspiel hiervon gibt seine Beurtheilung der Monadologie: denn nicht nur dachte er die Monaden als Theile der sinnlichen Erscheinung; sondern er wollte sie auch auf folgende Art widerlegen. "Wenn die Monaden a Lehre ben zwey Monaden a und b

eine einfache sinnliche Vorstellung; aber biese ist doch deshalb noch nicht dem Verstande unauslößbar. der ihre Gründe aufsucht.
) a. a. Q. I) 22. ff. 72. 128. II) 81 ff.

widersinnig ist; so ist sie es auch ben Millios Monaden. Dun bentt bie Monade à dasjenige, was in ihr und der Monade b vor's gehet; in ihr aber gehet nichts als Borftellungen bor. In fo fern fie alfo an fich felbst bentt. denkt sie an ihre Vorstellungen, die aber doch einen Gegenstand benten muffen. Diefer ift die Monade b und ihr Zustand. Aber für die Monade b ift tein anderer Gegenstand als a. Indem also a an die Monade b dentt; bentt es an eine fremde Denkart von feiner eigenen Denfart. Und so lange ihre eigene Denkart fo angenommen wird, daß fie fich feinen Ges genstand vorstellt; so lange fagt man von dieser eigenen Denkart nichts als ein widersinniges Wort." \*)

Worden seyn, den Satzu beweisen, daß die Monaden sehre ben Millionen Monaden er, dichtet seyn musse, wenn sie es ben zwen Monaden eins naden ware: denn es kann etwas für ein eins saches Verhältniß eigenthümlich seyn, was sich ben einem zusammengesetzen nicht findet. Ueber dieses verwechselt Vasedow die Vorstellung eines Dinges, wie es an sich ist, mit der Vorstellung desjenigen, was es in Beziehung auf ein anteres ist. Die Monade a, die in Leibnissens

<sup>-)</sup> I Bb. \$ 72. II, \$, 126. 132. ff. 138.

Syfteme burch ihre individuellen Bestimmungen von b verschieden ift, denft nicht eine fremde Denfart von ihrer eigenen; fondern fie hat Borftellungen, welche durch ihre Berhaltniffe ju b bestimmt, und baber von den Borftellungen bes b verschieden find, ba b zu a sich gang ani bers verhalt, als a zu b. Dieg wird noch auffallender ben der Boraussetzung mehrerer Moi naben. Denn wenn a Borftellungen burch mit telbare Berhaltniffe ju ben anbern Monaden betommt: so wird die Berschiebenheit ungleich größer fenn muffen: 3. B. a hat Borftellungen, welche burch a: b: c: d: e bestimmt finb: c aber stehet in einer gang andern Berbindung; muß also ganz andere Vorstellungen haben. \*) Micht grundlicher urtheilte er über eine Menge einzelner Lehrfage und Erflarungen anberer Phi losophen. \*\*)

- \*) Rad Bafebow mußte bie Beranberung, bie in einer eifernen Rugel entftebt, wenn fie gegen eine glaferne Safet lauft, biefelbe fenn, die in ber Glastafel entfteht.
- 3. B. über Bolfs Erflarung ber Philoso phie II. f. 49. "3ch will nur noch eine Definition prufen, nahmlich, ob bie Philoso phie als eine Wissenschaft aller möglichen Dinge, wie und warum fie moglich, beschriet ben werben muffe. Ich will es mit einer Frage beantworten. Gehort denn die Be trachtung einer erbichteten Welt,

Um bas Daseyn Gottes zu erweisen feste er voraus: 1) den Hauptsat von der Ursache: Alles, was einen Anfang hat, ist durch eine vorgangige Urfache zur Wirklichkeit gekommen. Dieg foll eine allgemeine Erfahrung feyn: 2) den hauptsat von der verständigen Urfache: daß die mannigfaltige Uebereinstimmung ber Dinge mit einer erdenklichen Ubsicht auch nicht ohne Absicht da sey, und fortdauernd durch fole che Absicht gewirkt werde: 3) den Sauptfag von der zwedmäßigen Beschaffenheit der Welt, ben er aus der Betrachtung der Sinnenwelt ju erweisen suchte: 4) das Uebergewicht des Guten: und 5) ben Gas, daß jede Reihe von Urfas chen und Wirkungen fich in einer einzigen ers ften Ursache grunde; welchen Gas er für ein Axiom erklarte. Allein ob er zwar manche moralische Vernunftgrunde in seinem Beweise, der bey diesen Voraussetzungen freylich nicht schwer war, gut auszuführen mußte; und feine Begrif, fe von der Gottheit fehr gelautert hatte: fo konnte er sich doch nicht so weit von den Sinns

dichteten Theile, wie und warum sie möglich, zu den Gegenständen der Philosophie? So könnute ja jeder Phantast einem Philosophen recht vielen Stoff zu Untersuchungen geben, womit er in Ewigkeit nicht fertig wurde: und unter dieser Bedingung mag ich kein Philosoph sepn."

lichen lodreissen, als nothig war, um bie Bitfungen Gottes nicht successiv zu benten. \*)

Auch hatte er seine besondern Begriffe von der Dauer und Zeit, da er die erste für etwas Absolutes und für die allergemeinste Größe der Existenz hielt. Denn wäre auch gleich keine als die kleinstmöglichste anzunehmen: so sep es doch als Wahrheit festzusetzen, daß unter den bisher wirklich gewesenen Dauern einige die kleinsten wären; und diese wären denn eins sach und ohne Veränderung. \*\*)

Dieß wenige wird hinlänglich senn, um zu zeigen, daß diese Philosophie viel schwache Seiten hatte, und keinesweges den Nahmen einer Wissenschaft verdiente, ja, daß sie durch ihre Ausbreitung fähig gewesen wäre, alle wiss senschaftliche Ordnung und Strenge zu verscheinschen. Demohngeachtet hatte sie auch manches chen. Demohngeachtet hatte sie auch manches

<sup>\*)</sup> I \$ 196-209. 221. II. \$ 167.

baren Gebanken muß ich von Basedow ans führen, den er II, & äußert. "Wenn das Wesen, sagt er, dem unsere Vorstellfrast eigenthümlich ist, b. i. der Verstand, seinen Zustand sehr verändern sollte: so würde et ohne die bekannten sinnlichen Werkzeuge dens noch äußere Dinge sinnlich währnehmen: er würde ohne Augen sehen, ohne Ohren hören."

Werbreis.

Gute, indem fie bisweilen Deigbrauche anfiel, einige gute Regeln für das gemeine Leben gab, und das Syftem bes Determinismus faglich und popular vortrug, ja sogar gegen einige Gins wurfe rettete. \*) Gelbst einige grobe Religis ons , Begriffe suchte sie zu vernichten : und Bas sedows Philalethie wurde ein brauchbares Buch für Menichen gewesen seyn, die nicht nach eie gentlicher philosophischer Erkenntniß freben, wenn ihr Autor bie Gegenstande der Speculatie on stillschweigend übergangen, und nicht über ihre Bahrheit entschieden hatte, da er hierzu viel zu schwach war.

Wenn indeffen seine Lehren wenig Beyfall fanden; da fie doch den Werth der Reu, tung ber Ers heit für sich hatten, und bem damahls auf Philosophie. teimenden Geifte der Popularität gemäß waren: fo scheint mir der Grund davon in ber Aufe merksamkeit zu liegen, welche das damahls phis losophirende Publikum auf einen andern Ges genstand gerichtet hatte. Denn da durch Wolfs Fleiß das Gebiet der Speculation fast

<sup>4)</sup> I § 52 ff. Die Frenheit fest Bafedow in Die innere Urfache der Beranderlichkeit unfers Wollens durch moralische Mittel. Demnach find viel Handlungen fren, ben benen feine Wahl Statt gefunden hat.

durchwandert war: saben sich viele genothigt, auf Erfahrungen auszugehen, um ihrer Thatig teit Genuge zu leiften, wo fie jum Theil in ben gewöhnlichen Fehler ber Empiriter verfie len, Die Speculation gang verwarfen, und Er fahrungen ohne den Gebrauch der Bernunft sammeln wollten. Die natürliche Folge bavon war die Begierde, alles sehen und fühlen zu woh Ien, was doch seiner Ratur nach weber sichthat noch fühlbar ist. Und da tein Gegenstand mehr Interesse versprach, als selbst ber Unblik unserer Ideen , Beschäftigung: so waren bald aller Augen auf die Erklarung der Operationen

Medanische unserer Seele aus bem Mechanismus unserte Erflarung bes urs Ideen.

Merven gerichtet, welche schon vor mehreren sprungs der Jahren einige Auslander versucht hatten. Bit gierig griff man nach ihren Schriften, man über seste sie, man betete sie nach; und manchen beredete vielleicht ein Bild der Phantasie, daß er in die innere Werkstatte der Seele gebrum gen sey. Gleichwohl waren alle biese Erklarum gen außerst gezwungen, unzulänglich, (da fie das zu Erklärende, nahmlich die Bildung der Mott stellung in der Seele, und den Uebergang aus dem Zusammengesetzten in das Einfache nicht begreifflich machten), und mit groben Borftellun gen überladen, so daß man fast glauben sollte, sie mußten grundliche Köpfe mehr emport, als an sich gezogen haben. Man sollte denten, ein jeder Versuch, das Uebersinnliche durch das Ginni

liche zu erklaren, muffe ein unglückliches Unternehmen fenn, indem die Ertenntniß, wie Gub. stanzen an sich, und außer aller Borftellung, ihre Wirkungen hervor bringen, und sich wech. felseitig zu ihren Operationen bestimmen, nicht durch Betrachtung des Korpers, ber felbit eine Erscheinung (phaenomenon bene fundaturn) und also eine - auf Wirkungen der aus Bern Substanzen zum Theil beruhende - Bor-Rellung ift, erworben werden kann. Denn mas fich von den Borftellungen der Seele aus bem Korper, als einer Erscheinung, ertlaren läßt, ist wohl nichts mehr, als Erklarung einer Bori stellung aus der andern, ober der Berbindung verschiedener Arten derselben, nichts als mehrere Zergliederung von Worstellungen. Wer aus ber Organisation des Korpers, und ihren Modifie cationen den Uriprung der Ideen entwickelt, ber wigt hochstens nur, wie in biefen Encheinungen eine Beranderung die andere veranlagt, und wie diese Ericheinungen selbst durch Borftelluns. gen anderer Urt, (in ben innern und außern Sinnen) begleitet werden; aber er bermag nicht in das Innere der Substanzen, als der Dinge außer ber Borftellung zu bringen, und da ju feben, wie biese die Grunde der Ideen find. Menigstens wird ihn nie der Weg der Beobach. tung außerer Erscheinungen zu diesem Seiligthus me führen, bas felbft für ben menschlichen Berstand verschlossen ist, der viel zu wenige, vielzu allzugemeine Bestimmungen jener Wesen eine sieht, als daß er einer so hohen Erkenntniß sät hig senn sollte, die vielleicht nur ein Eigenthum der Gottheit bleibt. \*)

Da aber diese Versuche so viel Aussehn erregten, und in so fern ihren großen Nuben hatten, als sie die Erscheinungen mehr ents wickelten, welche doch ihre außersinnlichen Grum de voraus sehen, auf deren Wirksamkeit und Verschiedenheit sie hindeuten: so wollen wit kürzlich der vorzüglichsten derselben gedenkem

In England hatte Hobbes, als allgemele ner Materialist, alle Vorstellungen für Bewegund gen ausgegeben, und durch Bewegungen den Zusammenhang derselben begreifflich zu machen gesucht; welches lettere auch des Cartes, der jedoch vom Materialismus weit entfernt war,

Die Physiologie, welche eigenklich jeigen must wie eine Beränderung am Körper andere voraus sest, und wie sie mit andern Erschil nungen verknüpft ist, wird hier keinesweges ihres Werths beraubt; auch werden ihren Untersuchungen keine Grenzen gesest, wohl aber den Behauptungen mancher Physiologen über ihre Sphäre hinaus. Denn die Physiologie ist ein Theil der Physis, nicht ber Metaphysis,

gethan hatte. Borzüglich aber war es De we ton, \*) ber ben Hartley \*\*) veranlagte, alle Empfindungen aus einer Berührung der Meruen und ber baraus entstehenden gitternden Bes wegung zu erklaren, indem fich lettere bis in das Gehirn fortpflanzen, und daselbst Schwine gungen erregen follten, beren jebe eine Empfins bung gebe. Dach ben Graben ihrer Starte follte Schmerz ober Bergnugen entstehen, (benn erftes ren hielt -er fur ein übertriebenes Bergnugen): und die oftere Wiederholung jener Ochwinguns gen follte im Gehirnmarte eine Disposition ju Bleinern ben größern correspondirenden Oscillatios nen gurud laffen, vermoge welcher jeber ahnlis the Eindruck die Ibee wieder erwecken, und gur Birklichkeit bringen mußte. Beil er nun auf diese Weise das Entstehen aller Begriffe ertlas ren wollte: so entsprangen sie ben ihm alle aus ben außern Sinnen, und felbst Lockens Refferions : Ibeen waren ihm nur Gensationen von fo verwickelter Matur, daß sich ihr Ursprung nicht so leicht auffinden ließe. Huch verführte ihn feine Theorie zu einer Reigung gegen ben Materialismus, und zu einem fehr groben Des danismus, indem er alle Breiheit verwarf, und alle Handlungen als Folgen der mechanischen

Hartley

<sup>\*)</sup> Newtoni optice Quest. 12. 13.

Dieses Jahrhunderts.

Wirkungen der Weltmaschine ansahe, die Gon in Bewegung gesetzt habe. •)

Prifley. Dieser Grklarung der Seelenwirkungen aus einer mechanischen Association der Ideen schenkte Pristley Beysall, welcher alles, was wir von der Seele wahrnehmen, auf Gedacht niß, Urtheilsvermögen, Leidenschaften, und Willen, und auf die Kraft der Mustel, Beweigung reducirte, woben manch ungründliches Urtheil gefället wurde. \*\*)

Search. Search bediente sich auch mechanischer Stunde um den Ursprung der Ideen begreisst lich zu machen, ohne eigentlich Materialist 29 seyn.

Allein schon der Gedanke, das Uebersinn liche in der Erscheinung aufsuchen zu wollen mußte ihn zu groben Begriffen, und zu ge zwungenen Sypothesen verleiten, welche den zu

\*) Sartlen Betrachtung über ben Menfden.

Priftlen psycholog. Versuche in Hismanus Magazin I. Bd. S. 7. Urtheile und Schlüß se können nach meiner Mennung gar nicht aus einer Affociation der Ideen erklärt werden. Denn wenn sie auch die Hauptbegriffe zu ihner herbenführt: so erkennt sie doch nicht das Verhältniß der Begriffe.

erklarenben Gegenstand in seiner ganzen Duns' telheit ließen. \*)

Gelbft Bonnet, \*\*) ber boch reinere Ibeen als alle seine Worganger hatte, blieb von ihren Fehlern nicht fren, als er ebenfalls aus ben unterschiedlichen Bewegungen der Fibern und ihrer Fortpflanzung bis ins Gehirn die Bilbung ber Ibeen, und aus mechanischen Principien bie Erinnerung herleiten wollte; wenn er gleich jeder Idee eine eigene Fiber, jeder Gate tung von Ideen ein eigenes Bufchel berfelben geb. Faft ift es zu bewundern, wie er, ber die unauflöslichen Schwierigkeiten, aus ben Fie ber s Bewegungen bas Entstehen der Vorstellung gen zu zeigen, einsahe, nicht an seinem Unternehmen verzweifelte, er, ber burch das Ginfas de ber Empfindung, und durch das Bewußtseyn jur Ueberzeugung von der Untorperlichkeit ber Seele gelangt war, und fren eingestand, daß er nicht wiffe, wie die Bewegungen Ideen, und die Ibeen Bewegungen bewirkten. Er

Vonnet.

- Dearch Licht ber Natur. Sehr unrecht scheint der Berfasser, ber überhaupt an keine genauen Bestimmungen gewöhnt ift, den Berstand für eine blose Receptivität zu erkennen, und baher viel Wirkungen dessels ben dem Willen zuzuschreiben.
- Genthod ben Genf und ftarb 1793.

selbst sagte, es sep ihm die Natur der Seele eben so wenig genau bekannt, als die der Bes wegung, und erkannte die Seele sur etwas ganz Außerordentliches. \*)

In Deutschland machten balb einige philosophische Aerzte Versuce, diese Hupothesen weiter zu verfolgen, so wie einige Philosophen sie zu berichtigen, und meiter anzuwenden such ten, van welchen letztern ich hier nur herrn v. Irwing, von Irwing \*\*) Doctor Unzern, \*\*\*) und Nuzer, Los Lossius \*\*\*\* anführen will. Der letzte zeich sius.

1775. nete sich besonders durch Anwendung seiner Spipathese auf den Ursprung der Wahrheit aus.

- Bonnet Estai analytique sur les Facultés de l'Ame. Um den Antheil der Stelt
  so wohl als des Korpers an den Phanomel
  nen zu entdecken, will er diese knobien,
  und wählt hierzu einen besondern Weg, den
  schon Sondillac betreten hatte. Er denkt
  sich nähmlich einen Menschen im vollsommel
  nen Zustande, der aber noch keinen Gu
  brauch von seinen Fähigkeiten gemacht hat,
  und läst ihn solche nnn einzeln, seinem Su
  steme gemäß, entwickeln.
- Joachimthalischen Gymnasiums zu Berlin.
- praftifdet Urgt gu Altona.
- Professor ber Philosophie zu Erfurk.

Die metaphysische Wahrheit, oder die Wahrheit in den Dingen selbst, wollte er nicht mit dem Ausdrucke Wahrheit bezeichnet wissen; weil sie schon voraus gesetzt werde, wenn man von Wahrheit spreche. (?)

Bielmehr sollte ben ihm die Rede seynt, von den Borstellungen, und von der Entstes hungkart unierer Begriffe von den Dingen, mit welchen wir in Verbindung stehen." Da mun unsere Begriffe das Resultat dieser Verbins dung maren, ihre Bearbeitung aber das Gerschäft des Dentens sey, woraus die Erkenntnis entspringe: so ihse sich die Frage, ob in dieser letten Wahrheit enthalten sey, in die andere auf: welches ist die Entstehungkart und der Wechanismus des Dentens? \*\*) Die Beants wortung derselhen sührte ihn auf die Folge, es sey alles, was wir nach unserer gegenwärtigen Einrichtung wahr nenneten, bloß Relation auf uns.

Die Rede von der logischen Wahrheit unserer Steen und Urtheile über die außer und wirk lichen Dinge, welche Wahrheit wir aus der Entstehungsart unserer Begriffe erkennen müßten.

<sup>2°)</sup> Loffius. physische Urfachen des Wahren. S. 6 ff.

Die Wahrheit, wenn man sie abstrahirt von den Menschen und von den Objetten bachte, gebe gar keinen Begriff, und sep gar nichts: (?) benn man verstehe allemahl eine gewisse Wirdtung eines Denkungsvermögens darunter, wenn man erwas wahr oder falsch nenne. \*) Und die Seele vermittelst des Körpers zu ihrer Erkenntniß gelange: so könne, in Absicht auf diese, sie nichts weiter seyn, als was sie der Körper seyn lasse. \*\*)

swischen ben Objekten, (welche bey bleifem Philosophen außer uns wirkliche Dinge, boch aber Sinnenwesen sind), und den Veränder rungen der Organe sinde sich ein Zusamment hang, nach welchem sich jene als Ursachen; diese als Wirkungen gegen einander verhielten: Lossius nennt ihn den materiellen. Nach demselben seh es unmöglich, daß nicht ein und eben dies selbe Empsindung enstehen sollte, wenn einerleh Objekte unter einerlen Umständen auf unsere Organe wirkten. Und dieser Grundsat, den

Dogleich die Wahrheit eines Urtheils ober Begriffs für nichts außer dem Urtheile ober Begriffs, (die boch auch nur in einem den tenden Subjecte epistiren,) gehalten werden kann: so läßt sich doch ein abstracter Begriff von ihr bilden; und sie ist immer etwas, benn sie ist ein metaphysisches Ding.

<sup>\*\*)</sup> A. a. D. 16. 18.

man ben materiellen nennen tonne, muffe noch eher als der gemeine Verstand der Menschen geseht werden: denn janer werde nicht burch diesen berichtiget, wohl aber dieser durch jenen, welcher uns erft von bem Daseyn unserer Eme bfindung überführe. Zwischen ben außern Ems pfindungen in den Organen, und ben baben entspringenden Gedanten \*) muffe nun ein ebent fo genauer Zusammenhang, (ben man ben fore mellen nennen tonnte), Statt finben, aus welchem der andere ober formelle Grundfag des Wahren entspringe: nahmlich, es sey unmöglich; baß bey ber Wahrnehmung des veränderten Buftanbes eines Organs nicht ein Gebante und zwar der nahmliche entstehen sollte; wenn der Buffand bes Organs auf einerlen Urt abgeant dert worden fen. Go lange aber ein Gedanke in ber Seele liege, und nicht mit einer zweie ten ober britten Idee verglichen werden tonne, fey er weber wahr noch falsch. \*\*)

Die materiellen Ibeen (die außern Eine brücke auf die Organe) aber werden nach des Losstus Hypothese der Seele durch: ein Mittels ding, durch die Einbildungskraft zugeführt.

Das Wort Gebanke, ober Idee wird ben Hn. Lossius mehrentheils in einem uneigentlichen und unbestimmten Sinne gebraucht. Mehrens theils als Vorstellung überhaupt.

<sup>\*\*) 3.</sup> a. D. 21 ff 26 ff.

Diese ist der Korper der Seele, die von jenet berührt wird, und ist selbst organisert. Zu ihr sühren die Fiber, Schwingungen die materiellen Iden; dahingegen die Seele, vermöge des Ners vensafts, durch eine vorwärts auf ihre Organe gerichtete Wirkung diese wieder anreizt, zurück auf den Sis der Perzeption zu wirken: woraus die Erinnerung entstehen soll. \*)

Wir konnen aber, fagt uns Loffins weiter, bas Bensammenseyn zweger ober mehrerer Ibeen nicht anders benten, als wenn uns dieselben als folche \*\*) zugeführt worden find: mithin muß ber lette Grund in ber Organisation, und in sonderheit in dem Spiele der Fibern zu suchen Man gebe Acht, ob man in bem nahme fenn. lichen Augenblicke, in welchem man die 3bet von einem Drepeck benkt, auch die Idee von Beyde Ideen einem Biereche benten tonne. können nicht durch die nahmlichen Schwingun der Fibern hervorgebracht werden; ober wenn beyde durch verschiedene Schwingungen Berschiedener Fibern erzeugt werden: so wird die Bewegung der einen die der andern zerfich

bier ohngefahr so viel, als benm Seard bas Seelen: Organ; obgleich Lossius sich von pon bem Englander unterscheiben will.

Dermuthlich, als solche bie benfammen find

-Und dieß ist der Grund, warum widers fprechenbe Ideen une wibersprechend seyn mufe fen. Wenn im gegentheil verschiebene Ibeen durch eine Fiber ober durch mehrere mit einans ber entstehen tonnen: so find fie zusammen ges benkbar. (!!) Auf biese Weise kommt es ben der Wahrheit; ob wir etwas bejahen oder verneinen sollen, auf die organische Bildung an. Es ware dem Urheber ber Matur leicht gewesen, unfer Auge fo einzurichten, daß uns der Eris angel als Zirkel erschiene: und wenn er eine folde Fiber mit in das Fiber : System ber Geer le gelegt hatte, welche widersprechende Ibeen vereinigt hervor bringen fonnte: fo wurden wir nichts vom Widerspruche wissen. Die Verbine dung mehrerer Ideen in einen ganzen Geband ten ist aber ber Seele angenehm: ber hang berselben fich zu erweitern wird befriediget, und es erfolgt Beyfall. Da nun die Wahrheit bie Ursache des Benfalls ist: (?) so ist sie das ans genehme Gefühl aus der Befriedigung des hans ges der Geele sich in Absicht des Berftandes ju erweitern; ober bas angenehme Gefühl aus der Zusammenstimmung der Odwingungen ber Fibern im Gehirne. Beattie hat also Recht, wenn er basjenige Wahrheit nennt, was ble Beschaffenheit meiner Ratur mich zu glaus ben bestimmt; Unwahrheit — basjenige, mas

ffe mich verwerfen heißt, \*) wenn Wahrheit nicht als Eigenschaft der Sachen sondern als Wirkung des Verstandes angesehen wird. \*\*)

Die Berschiedenheit der Dentungsarten, Die Relativitat der fianlichen Erkenntnis, und die Ableitung aller Bernunfterkenntniß aus der Annlichen follte seine Gage erweisen: \*\*\*) ab Lein jeber benkenbe Lefer wird feben, bag um fer Philosoph Durch Locken, und durch feine Anhanglichkeit an bie mechanische Erklarung ber Ideen in Jrrthumer gefturzt worben ift. Denn er bedenkt nicht, daß die nothwendigen Bernunftwahrheiten frey von ber Relativitat ber Sinne find, indem fie auf den Gefeten ber Bernunft, benen ber Identitat und bes Dider fpruches beruhen, deren transscendentale Gultig teit wir nicht aufgeben tonnen, wenn wir nicht die gange Bernunft zerftohren wollen. Will er jene Gefete als etwas Relatives ansehen; will er behaupten, daß denkende Wesen wirt lich fenn tonnten, melde wiber biefelben mit

Beattie über bie Natur und Unveräuderliche feit der Wahrheit. S. a.s.

<sup>\*\*)</sup> Loffius a. a. D. 50 ff. 59. ff.

bungsfraft auch als die Werkstätte der Auges meinbegriffe angegeben; doch soll sie die Nos tionen nicht selbst verfertigen, sondern nur Stoff darzu hergeben.

deutlicher Erkenntniß zu urtheilen vermöchten, und daß wir, weil wir nach ihnen urtheilen, noch nicht zu der Behauptung berechtigt waren, daß überhaupt und schlechterdings nichts Widersprechendes möglich sen, und jedes Ding unter jenen Gesehen, als den allgemeinsten stehen musse: so muß man sagen, daß sein Urtheil sich nicht auf die Vernunft gründe, nach welcher wir urtheisen mussen, daß seine ganzen Systeme auch nur relativ, und wohl nur ihm allein wahr seyn mögen, und daß doch den Erstenntnissen der reinen Vernunft eine gleiche Sies wisheit mit dem Sage der Identität und des Widerspruches zukomme.

Auch sucht er endlich, als alles um ihn schwankt, nach festem Boden, und nimmt erste lich die Empsiedung als das letzte Kennzeichen der Wahrheit an, dann die Uebereinstimmung mit seinem materiellen und formellen Grunds saße, nach welchen beyden ihm die Existenz der Dinge allesn absolut gewiß; alles andere relativ bleibt. \*) So ist dann aber auch seine ganze

<sup>2)</sup> M. a. D. 76. 86. 234. Laffins siehet S. 144 ein, baß wir nicht die außer uns wirklichen Dinge, wie sie an sich find, empfins den, und bleibt doch so sehr an der mechasnischen Erklärung der Ideen hängen; nimmt das reesse Pasenn der materiellen Welt als

Ertiarung ber Urfachen bes Wahren nur rela tiv, und der Sat: es bleibe alles andere rela tiv, ift vielleicht nur in feinem Ropfe mahr, Wenigstens ift er es in bem meinigen nicht, auch nicht in bem Berftande vieler großen Dens Ber. Sier wirft er fich nun in die Arme ber gefunden Bernunft, in deren Gebiete er fehr Ihr Benfall gibt ihm die Probe viel ziehet. ber Wahrheit. Und so ift der Mensch ohne weitere Sulfsmittel und blog durch Unwendung feiner naturlichen Rrafte ichon im Stande, bas Mahre von dem Falfchen ju unterscheiden: denn Die gefunde Bernunft , ift dasjenige Talent ber Geele, wodurch fie von ber Ratur bestimmt ift, dasjenige, was für sie Wahrheit ift, mit airgenblicklichem Benfall und lebhafter Ueber, zeugung ohne weiteres Unterfuchen ju ertennen. an glauben, und bas Gegentheil gu vermers Fen ( \*)

ein Grundfactum an, und findet den Sattes Hume, (den wir hernach werden kennen lernen,) daß die materielle Welt (Sins menwelt) in der Seele eristire, als sehr die stößig auf; da er doch jener ersten Idee ges mäß ist, ben welcher unsere Wahrnehmung, die sinnliche Vorstellung, die Dinge nicht selbst enthält, sondern als Vorstellung wirkt lich in uns ist.

Dernunft, anstatt Gemeinsinn, allezeit auf fallend; benn es klingt, als ware bie gebils

Dieg waren Folgen der Popular : Philos sophie, welcher der Berfasser ganz ergeben war: daher er auch in der Logik die Lehre von den Saten und Schluffen mit dem Mechanismus des Denkens, (den boch kein Mensch kennt,) vertauscht wissen wollte. Denn er "wollte nicht mit Definitionen aus der Tasche spielen," und zählte diejenigen zu den Ginfaltigen, "die übers all Definitionen verlangen, die nach logischen Regeln nicht ju dick und ju dunn find. " \*) Freylich hatte bie Logit ihm nicht erlaubt, ein foldes Syftem über die Wahrheit aufzuführen: er hatte es durch sie nicht so weit gebracht, daß er den Grundstoff aller Dinge erkannt batte, ber aus Erde und Glementar - keuer bestehen foll; sie hatte 'ihm nie die Ginbildungs. fraft, als ein wirklich abgefondertes Ding gen zeigt. \*\*). Dergleichen grobe Borfiellungen fine ben sich jedoch bey einem großen Theile berje. nigen, welche aus dem Mervensusteme den Ur. fprung der Ideen ertlaren wollen, ja, fie ichete

bete, nach teutlicher Erkenntniß urtheilende Bernunft eine ungesunde.

<sup>\*) 65- 212, 160. 277. &</sup>quot;Es gibt Leute, des ren Eingeweide sich bewegen, wenn man ihnen das große Wertzeug der Vernunft, Die Spllogistif, antastet,

<sup>\*\*) 181. 37</sup> ff.

nen fast untrennbar von dieser Methode au fepn, welche damahls zur Mode - Philosophie geworden war, und deren Blogen Peter Maller, \*) und Tralles freylich nicht aufber den fonnten

Povulare

Sie fand in Berbindung mit ber emptr Philosophie. rischen und popularen Philosophie, über welcher man bie Ertenntniß aus reiner Bernunft vernachläßigte; da alles auf Gemeinfinn gebauet werden follte: und eben hierdurch gedachte man eine mehr einleuchtende und fur jedem Mens ichen begreifliche Wiffenschaft zu erlangen. 26 lein die Philosophie soll ja nicht eine folche Ers tenntniß geben, die von jedem gemeinen Ropfe begriffen wird, und die bem, der nicht denft, eben so wohl als bem Denker die hochsten Wahrheiten menschlicher Vernunft im hellften Lichte zeigt. Die Ratur dieser Wahrheitenfordert, daß fie vor bem gemeinen Berftande verborgen bleiben, ber nur an dem Sinnlichen flebt, und nicht jum Denten, fondern jum Glauben und Fühlen geschaffen ift. Ihre Ertennte niß fest muhfelige Arbeit voraus, Trennung von

<sup>\*)</sup> Peter Duller über bie Ideen im Gebirne. Tralles über bas Dafenn, bie Immaterialität und Unfterblichfeit ber Geele. Rendes fehr maßige Werfe,

manchem Gedanken, der mit uns aufwuchs, der uns zur Wahrheit wurde, und uns Ruhe und Troft gewährte: sie verlangt anhaltenden Bleiß, und einen fast unerschütterlichen Math, der unverdrossen unzählige Hindernisse übersteigt, um sich zu ihr hinauf zu ringen — Arbeiten, die nicht das Werk des feurigen Jünglings, nicht des Mannes sind, der die Stunden des Täges den Geschäften, und den Abend der Freus de weihet. Diese Arbeiten, denen kein sinnlis cher Genuß verheißen, verlacht der Thor, der das Königliche jener Belohnung nicht siehet, die dem Beisen die Harmonie der Ideen, und ein inneter Friede gewähret.

Wenn indessen eine populäre Philosophie sich in ihren Schranken hält; wenn sie Wahr, heiten, die den Menschen bilden, und von schädckichen Begriffen befreyen, zu den Herzen derer zu leiten weiß, denen der Weg zu jener höstern wissenschaftlichen Erkeuntniß verschlossen ist: so ist ihr Nutzen unstreitig einer der größten, den je eine Philosophie stiften kann; indem sie bahin leuchtet, wohin der Strahl jenes Lichtes nicht zu dringen vermag, und das Gemüch mit dem erhabensten Gefühle erfüllt.

Mer könnte Homens Versuche lesen, \*)
ohne für eine moralische Nothwendigkeit der Handlungen zu unterscheiden, und für die ersten Gründe der natürlichen Religion zu empfinsten? wem sollte der Ausdruck der Herzensgüte eines Ferguson \*\*) nicht Regungen für Sitt=lichkeit und Tugend einslössen? und in wessen Herzen sollten nicht die Gefühle der wichtigsten Wahrheiten der Metaphysik aussteigen, der Bonnets Werk über die Natur lieset? \*\*\*)

Sittlichkeit und naturlichen Religion.

<sup>\*\*)</sup> Ferguson Moral , Philosophie.

<sup>\*\*\*)</sup> Bonnet Betrachtungen über bie Matur.

In allen diefen Werten zeigen fich neben ihren Schonheiten doch die Folgen der Bernachlafft gung wiffenschaftlicher Strenge. Richt nur pers mift man in ihnen genaue Bestimmungen ber Begriffe; fondern man findet auch Lehren, bie faliche Ibeen veranlaffen fonnen. halt Some g. B. die Empfindung fur ben Probirftein der Wahrheit; (S. 114) und findet nichts W berfprechenbes in bem Das fenn zwener Gotter : (2 Eb. 81.) Ferguson icheint ben Thieren bie Geelen abzuleugnen: (G. 104) und Bonnet drudt fich wenigstens zu hart aus, wenn er fagt: (t. 3.) Dass jenige, was vorhanden ift, ift alles, was fenn fonnte. Im übrigen ift Bonnet feiness weges Fatalift, fondern Determinift, wie Beibnit und beffen Schule, nur mit anderer

Berwirft aber eine solche Philosophie das. jenige als falsch, was nicht durch sie erkennbar ift; lagt fie ihren Gemeinfinn, und ihre Ges fühle über die Bernunft entscheiden; und ift fie ftolz genug, um strenger Methode Sohn gu fprechen: bann gehet fie über ihre Ophare bine aus; und stiftet gewiß mehr Unheil, als bie verwegensten Behauptungen ungezahmter Specus lation. Ungegrundete Urtheile und Bernichtung aller Wiffenschaft find dann ihre Folgen: was fie nicht fiehet und greifet, ift für fie Unwahre heit: und da ihre Gefete, ihre Sinne, ihre Gefühle feinen Richter über sich erkennen: fiegen aus ihr . die widersprechendsten Behauptungen. Was ber eine Philosoph für Wahrheit halt, verwirft beu andere; und nirgends ift ein Gefes, nach welchem die richtende Bernunft ein Urtheil fpricht, wenn nur Gefühle entfcheiben. \*) Das Resultat bavon ist endlich die Berachtung aller Philosophie.

> Bestimmung des Begriffes Frenheit. Palingeneße p. 27 sq. T. I.

Den einer auf die Vernunftgesetze sich grüns benden Philosophie fallen zwar ebenfalls eine große Menge Streitigkeiten vor; allein wenn der Gegenstand nicht gar zu sehr verwickelt ist: so läßt sich am Ende nach jenen Gesehen der Vernunft entscheiden. Dieß ist aber beym Gemeinsinne und Wahrheitsges fühle der Fall nicht: da zieder für seine

Gang hat Deutschland nie bie traurigen Folgen einer solchen Afterweisheit empfunden, ba der Geift der Grundlichkeit noch immer einen großen Theil von feinem bentenben Dublitum belebte, und die Bolfischen Grundfage und Begriffe felbst in einer Menge seiner Popular Philosophen fortwirkten, ob sie gleich das Gys ftem, und seine wesentlichen Theile ablaugner ten. Dennoch trugen fie viel zum Berfalle ber Philosophie in Deutschland ben, indem sich ihre Odriften verbreiteten. \*) Balb entfagte ein Theil der Mation ganglich den Erkenntnis fen der Vernunft, und fiche entweder gum Panfere des Glaubens hin, oder folgte dem finns lichen Triebe mit kuhner Berlaugnung der beis ligsten Wahrheit. Ben einigen galt die Deut heit und Zierlichkeit der Diction fatt ber Bes weise; ben andern entschied das Freche der Meynungen, und die Hitze der Phantosse

Werhrei- Dieß, und der Geschmack an ausländie tung der scher Litteratur überhaupt war wohl der Grund,

Mennung Gefühle anführt, die ber Gegenstheil darum, daß er sie nicht auch empfindet, abzustreiten nicht berechtigt ist.

Populare Schriften werden leichter als grunds liche Werke verbreitet; da sie auch von Unges gelehrten gelesen werden, die sie nicht gehös rig prufen können. Daher die angesuhrten Aebel zum Theil ihre Folgen sind-

warum einige Producte Frangofischer Seichtig. frangofie teit so viel Gluck in unserm Baterlande mach, ichen Philos Bu ihnen zähle ich vorzüglich die Werte Deutschbes helvetius, \*) ber in seiner Schrift land. de l'Esprit Verstand und Tugend bloß als Helvetius eine Frucht | bes Unterrichts ansahe, und mit ben schwächsten Grunden behauptete; Gefühl und Gedachtniß waren nebst der Organisation der Grund aller unserer Gedanten, (denn auch die Urtheile machte er zu Gefühlen): ja, ber ben Menschen jum Thiere machte, wenn ihm die gute Matur nicht Sande und Fuge ftatt Suf und Rlauen gegeben hatte. In einem ans bern Buche über den Menschen suchte er biese Ideen mehr auszuführen. Da ihm aber Schrift die frühern Schriften die Berfolgung der Geist über den lichen zugezogen hatten: fo erschien folches erft, naddem der Berfaffer gestorben mar. 1774-

Diese wurde ihm genommen, als er von den Jesuiten wegen oben angeführter Schrift versfolgt wurde. Um weiterm Berdruffe zu eine Bestellt er aber niederlegte, und sich dagegen die Stelle eines Haushosmeisters der Königin kaufte. Diese wurde ihm genommen, als er von den Jesuiten wegen oben angeführter Schrift versfolgt wurde. Um weiterm Verdruffe zu ents gehen, reiste er hierauf 1764 und 65 nach England und Deutschland, und starb 1771 in seinem Vaterlande.

Er wirft in demfelben die Frage auf: ob ben jedem einzelnen Denichen feine Salente, und seine Moralitat Folgen der Organisation, ober der Erziehung waren; zählt aber zu der lettern alle 3 stånde, und folgert aus deren Berschiedenheit ben Unterschied zwischen gleich gut organisirten Menschen. ") Da nun alle Ideen aus den Ginnen entsprangen: fo bejahe man gewöhnlich den erften Theil der Frage; konne aber bie Richtigkeit diefer Bejahung nicht aus der Erfahrung erweisen, und muffe baher ben andern Fall annehmen, aus welchem fich Berschiedenheit der Geiftestrafte begreiffen laffe. \*\*) Er will nun den Begriff von dem Berftande beutlich machen, und halt benfelben für das Zusammenfaffen der Begriffe, und bie Secle fur die Rraft zu empfinden: Urtheilen heißt bey ihm, sagen was man empfindet, und ist in allen Fallen mit bem Empfinden einerlen; auf welches er alle Operationen des Berstandes juruck fuhren will. Die Allgemeinbegriffe, find leere Worte, wenn man sie nicht auf sinnliche Gegenstande beziehet: physische Empfindlichkeit, Gedächtniß, und Interesse find die Quellen

<sup>\*)</sup> tieber ben Menschen I Absch. Woher will es aber Helvetins wissen, baß Menschen gleich gut organisirt sind, und wenn sie es sind?

<sup>44)</sup> E. 88. ff.

derseiben. Und da der Verstand nichts weiter als das Resultat verglichener Empfindungen bleibt; das Gedichtnist und Interesse aber, wels ches die einzige Urache unserer Thätigkeit ist, auf der physischen Empfindlichkeit beruhet: so ist diese der einzige Grund unserer Handlungen und das einzige Princip unserer Begriffe. \*)

Ware nun die Mennung des Gegentheils gegrundet: fo mußte die Ungleichheit der Ropfe auf dem ungleichen Umfange des Gedachtniffes, und der mehr oder minder größern Bollkommenheit der fanf Ginne beruhen, von benen gleichwohl bens be keinen großen Berftand erzeugten. Außerdem gingen die Menschen, was die Feinheit der Sinne betreffe, nur in ben Schattirungen ber Empfindungen von einander ab: welcher Unterschied zu geringfügig sen, fum Ginfluß auf ihren Verstand zu haben; besonders da er an den Berhaltniffen ber zu empfindenden Dins ge nichts andere, die also auf gleiche Resultate Denn ber Berftand beftehe führen mußten. weiter nichts, als in der Erkenntniß ber wahren Berhaltniffe der Gegenstande unter eine ander: und alle Menschen, welche nach ber ges meinen Urt gut organisirt waren, hatten gleich

<sup>\*) 6. 99. 106</sup> ff. 117. 166. II. 3. 435 f.

gute Anlage zu ihm. \*) Aus diesen Gründen wollte er die Ungleichheit in dem Verstande der Menschen aus der Verkettung der Umstände, oder dem Ohngefähr, \*\*) und der mehr oder minder hißigen Begierde nach Unterrichte ableiten. \*\*\*)

Da nun die Streitfrage unbestimmt war; indem sich etwas Mittleres denken läßt, daß pahmlich beyde, Organisation und Erziehung, zur Bildung des Menschen wirken; und man besonders auf die geistigen Kräfte und Vermdigen keine Rücksicht genommen hatte: so konnte das Falsche der einen Behauptung nicht die Richtigkeit der andern beweisen; und Selver tius konnte gegen Rousseau, der sich für den ersten. Saß erklärte, genung sagen, ohne für den seinigen etwas zu gewinnen, der eben

bringt der seichte Helvetius außerst schwache Einwürfe hervor. z. B. S. 148. "Die Weiber haben eine zärtere Haut, als die Manner, welche ihnen also in bem Sinne bes Gefühls auch größere Feinheit ertheilt? haben ste aber darum mehr Verstand, als ein Boltare?

<sup>..)</sup> Dhugefahr ift hier das Absichtlose.

<sup>4\*\*) 3</sup> Abschnitt.

sp. wenig, als der des Gegentheils, durchgedacht mar. \*)

Dieß konnte jedoch ben dem groben Mates Materialiss
rialismus nicht anders seyn, nach welchem mus und
helvetins alle Ideen und handlungen des des Hebeismus
Denschen als Wirkungen des Mechanismus, tius.
Und für nothwendige Folgen seines Wesens ans
sale Bewegung, die das Wesen der Materie
ausmacht, durch deren Energie sie bewirft wird.
Wollte man eine Ursache annehmen, welche den
Materie den ersten Stoß gegeben: so müßte man einen Ansang ihres Paseyns voraussezens
welches aber unmöglich ware; denn die Mates
rie habe von Ewigkeit her existirt, und sich
kats bewegt. \*\*\*)

Der Mensch, der ein Werk der Natur, und durchaus von verschiedener Materie zusame

- \*) 5 Abschn. Das ganze Werk, so wie bas vorhergehende de l'Elprit, ist nichts wenis ger als philosophisch bearbeitet; obgleich eine zelne gute Gebanken in demselben liegen. Allein diese machen noch keinen Philosophen.
  - 1000 Unmöglich kann Helvetius hier das Wort Wesen so strenge nehmen; wie er denn auch unter Nothwendigkeit bloß die physische verestebt.
  - or) Oeuvres de Helvetius Tom. I' p. 236 sqq.

men geseht sey, habe kein Recht, sich als ein Wesen zu benken, das in der Natur erhaben ware. Der Gedanke seiner Vortrefflichkeit grunde sich auf seine Selbstliebe: und die Schwieserigkeit, die Ursachen seiner Bewegung und Ideen kennen zu lernen, habe verursacht, daß man ihn in zwey Theile getheilet. Die Seele aber sey nichts als der Körper selbst. Alle ihre Verstanzbeskräfte wären von den Sinnen abgeleitet, und ihre Verschiedenheiten stammten aus physischen Ursachen ab. \*) Alle menschliche Handstungen sind daher bey ihm physisch nothwendig; und die Seele, als die Quelle der Empfindsamskeit, hört mit dem Leben auf, sich thätig zu erweisen. \*\*)

Detvetius ist ein Kind der Lockschen Philosophie, die freylich nicht nothwendig dergleichen ganz grobe Borstellungen fordert, als Helpvetius äußert, sie aber doch begünstigt. P. 250. "Toutes les Facultés intellectuelles, qu'on attribue à l'Ame sont des modifications dûes aux objets, qui frapent les sens. De là le tremblement des membres, quand le cerveau est affecté par le mouvement, qu'on appelle crainte, p. 254. "Si nous ne pouvons avoir d'Idées que de Substances materielles, comment supposer, que la cause de nos Idées puisse être immaterielle?"

<sup>\*\*)</sup> P. 245, 256, 262,

Mit diesem Materialismus perband er auch die Gottesläugnung, und wollte schlechterbings nicht, daß auf das Daseyn einer Gotts heit geschlossen werde. Wer von ihr und einer Schopfung redet, zeigt nach Belvetius eine Uns bekanntschaft mit ber Energie der Matur an. Das Uebel, welches wir in ber Belt erblickens macht, daß wir von einer Gottheit traumen. Die Schreden, die es erregt, führen den Mens schen auf eine machtige Urfache beffelben bin; und da er diese auf der Erde nicht findet, hebt er seine Augen gen himmel, wo er voraus fest, daß unbekannte herrscher wohnen, deren' Reindseligkeit hienieden seine Guckseligkeit ftort, und die er fich nach seinem eigenen Mufter bilbet. \*)

Aus diesen Ideen des Helvetius läßt sich schon auf sein Rasonnement über alles, was Bezug auf die Gottheit hat, schließen. Er vermischte alle Mißbrauche und Auswüchse der Religion mit den reinen Begriffen von einem göttlichen Wesen, bloß in der Absücht, um die letten mit den ersten verächtlich zu machen, und den Atheismus empor zu heben. Denn nach ihm ist der Atheist ein Mann, der die schädlichen Einbildungen des menschlichen Geschlichen Geschlichen Geschlichen Geschlichen Geschlichen Gernichtet, um die Menschen zur Nas

<sup>•)</sup> L. c. p. 246. 277. fqq.

führen, und der nicht nothig hat, seine Zusstückt zu ibealischen Kraften zu nehmen, um die Wirkungen der Natur zu ertlaten. \*)

La Grange.

Mehnliche Begriffe von der Gottheit, bet Seele, und der Belt herrichten in einem Der te, das unter dem Titel Systeme de la Nature unter Mitabeaus Rahmen erschien. Det gröbfte Matetialismus und Fatalismus wurde in demfelben angepriesen, bas Dafeyn Gottes abgeläugnet, die Hoffnung der Unsterblichkeit gerftort, und mit der reinften Wahrheit Grei thum verbunden. Dann wurde fie eben fo uni vernünftig, und mit eben fo Schonen Worten bestritten, eben so ungerecht verdammt, als vom Helvetius geschehen war Dennoch blicken einzele ne Buge eines edeln Bergens unter ben verwors fenften Gebanten hervor, und bie Geele bes Berfaffers Scheint oft von gerechtem Gifer über die Migbrauche in der Religion und ber Berfassung bes Staats erschüttert; so daß man

P. 316. So sehr sich auch in Frankreich bet Materialismus verbreitet hat: so sind doch immer Philosophen wider ihn daselbst aufger treten. Dahin gehört der Verfasser des Examen du Fatalisme, 1757, Denesle in dem Examen du Materialisme, 1753, Holland, welcher besonders den Materialisse mus des Helpetius zu widerlegen suchte.

glauben muß, es sey in ihm ein edles Herz burch vernachlässigte Ausbildung und ein zu feuriges Genie zu so groben Ausschweifungen verleitet worden. Es scheint, als habe er nie die Religion von ihrer liebenswürdigen Seite, wie die Philosophie in ihrer Schönheit und Stärke gekannt: denn für, die eine nimmt er Pfaffengeschwäh und Monchs. Moral, für die andere das ungründliche Gerede seiner Landsleute und einiger englischen Philosophen. Da er aber in seinen Behauptungen frech heraus ging, und ganz im entscheidenden Tone sprach: so war er für den Geschmack eines großen Theils seiner Landesleute, erregte Aussehen, und fand Beys fall, selbst bey manchem Deutschen. \*)

Denn bey vielen unter uns war die Er, Der Mates Karung der Ideen aus der Organisation eine rialismus sindet Beps Beranlassung zum Materialismus geworden, wet: fall in cher bey der Neigung der Deutschen zur aus Deutsche land. landischen Litteratur in den Werken der Franzosen hintangliche Nahrung fand. Ehedem hatte man oft den Keim desselben sehr unphilosophisch

Din Frankreich waren seine Gegner Capillon, Bergier, Pinto, welcher die vorzüglichsten Beweise der vorigen sammelte, und der Abs be' Sauri. Ueber den Af. selbst scheint man auch uneinig zu seyn. Hr. Plattner führt den La Grange; einige andere Voltais ren als Af. auf.

unterdrückt, indem man ihn, durch seine nachtheilisgen Folgen für die Religion und die Lehre von der Unsterblichkeit, (welche Folgen man noch zu vergrößern bemühet war), verhaßt gemacht hats te. Allein dieses Mittel war jest nicht mehr wirksam, da man theils über die Religion ans ders als sonst dachte, theils das Kehlerhafte in jener Methode, und das Uebertriebene in den Consequenzen bemerkte, die man aus dieser Lehre gezogen hatte. Vielmehr suchte man jene nacht theiligen Folgen von ihm abzulehnen, und ihn durch philosophische Gründe und vermeinte Erstahrungen zu erheben, durch welche man den Spiritualismus stürzen wollte. \*)

- gründlichen Schrift; deren Berfasser für den feinern Materialismus geneigt ist, die Gründe, deren sich die Materialisten gegen die Religion zu bedienen pflegen, zu schwächen gesucht: \*\*) so
  - Der Materialismus ist eigentlich durch Erstahrung gar nicht zu erweisen, da keine Zergliederung des Körpers uns zu einem materiellen Wesen führt, in welchem wirdie Ideen anschauen konnten; und da die ins nere Empfindung allezeit für ein einsaches vom Körper abgesondertes Subject spricht.
  - 1ichen Lehrsatze vom Wesen der menschlichen und thierischen Seelen. Gegen dies Werk-

wurde in den psychologischen Bersuchen der Mas terialismus auf seinem gewöhnlichen seichten Boden erbauet. Denn, wie alle Materialisten, schloß der Werfasser aus der Harmonie zwiichen Leib und Seele, und darans, daß ihn keine Erfahrung auf ein einfaches Wesen führe, welf des wesentlich vom Gehirne unterschieden, und "bas Behaltniß ber Empfindung und Worftel. lung, und der Besitzer und Beherrscher dieser Reichthumer ware, daß fein Gedanke, der je von Menschen gedacht worden, fonderbarer und unbegreiflicher sein, als derjenige von einem einfachen Wesen". Die Immaterialität ber Seele war ihm die auffallendste unwahrscheinliche ste Fiction, unwährscheinlicher als bas unglaubt lichfte Feenmarchen. Er schrieb also bem Ges hirne die Rraft zu benten ju; und Geele, und Geelenkrafte waren ben ihm nichts anders als Anspannungen der Gehirns i Organe. Es war ihm unbegreiflich, "wie ein einfaches Wesen so viel Geelenkrafte in sich schließen, wie es eine so ungeheure Menge von Ideen verschlins gen und ausspenen konnet. Ja, es ichien ihm ber Begriff eines Geiftes ganz negativ zu feuft,

erschien eine Schrift: die Immaterialität, Frenheit, und Unsterblichkeit der menschlichen Seele erwiesen, und gegen die neuesten Einwurfe vertheidiget von G. Fr. Desfeld,

weil er den Begriff des Einfachen gar nicht ger fast hatte. Die Erfahrung dehnte er auf die unschicklichste Weise aus, und wollte, da er Empfindung, Gedächtnis, und Einbildungskraft in den Nerven zu finden glaubte, seine Ueberzeugung von dem Sitze des Verstandes und der Vernunft in den Nerven auf einen analogischen Schluß gründen.

Diese Schlußart führte auch, wiewohl auf einem andern Wege, den scharssinnigen Versaf1780. ser der philosophischen Gespräche zum Materialismus. Denn es schloß derselbe aus unzulänglichen Erfahrungen, es unterschieden sich die Kräfte des menschlichen Körpers nur durch einen erhöheten Grad von den Kräften anderer
gemischten Körper; und er zog hieraus die Folige, daß der zureichende Grund der menschlichen Kräfte nur durch einen erhöheten Grad von
dem Grunde jener Körper unterschieden sep.

Run liege der Grund der letztern in det Zusammensetzung ihrer Etemente: es musse also der Grund der menschlichen Geistestrafte nur in einem verhältnismäßig höhern Grade

esoterischen Logik, 248 f. 252. 259 ff. 265.

der Zusammensetzung des Körpers zu finden Populäre seyn. \*) Schriften.

Dergleichen fehlerhafte Schlusse und uns gründliche Beweise sinden sich jedoch in allen populären Schriften dieser Zeit; ob sie gleich allesammt nicht ohne manche gute Bewertung sind. Zu dieser Art Schriften zähle ich unter andern Eschenbachs Logist und Metaphysit, die Reflexions sur la liberté, die Revision der Philosophie, den Brieswechsel zweger philosophis schen Freunde, (ein ganz populäres Sewäsch), die Sommernächte philosophischen Inhalts, Hismanns Briese über Gegenstände der Philosophie, v. E. Gedanken vom wahren Stunde des Bosen, und Irwings Gedanken von der

.) Philof. Gefpr. II G. 261. Der bedingte Dberfat im erften Schluffe lautet alfo: " Wenn fich bie Rrafte bes menschlichen Rorpers von ben Rraften gemischter Rors per alle nur durch einen erhöheten Grad unterscheiben; fo fann auch ber gureichenbe Grund ber menfolicen Rrafte von bem jureichenben Grnnbe ber Rrafte gemifche ter Korper nur burch einen erhöheten Grab unterschieden fenn". Goll nun bas Confes queus in richtiger Berbinbung mit bem Untes cebens fiehen; und nicht voraus gefest mers ben, bag auch bie geiftigen Krafte bes Mens ichen Korperkrafte maren: fo fann in dies fem Dberfage blog von Rorperfraften die Res be feyn; und es ift unrecht, wenn ber Bers

1

Lehr Methode in der Philosophie. \*) Wer aber erst sehen will, was ein Kraft Genie

fasser im andern Schlusse die Seistestrafte in die Conclusion bringt. Der Schluß ist also auf jeden Fall verwerflich.

Der größte Theil diefer Schriften ift weiter feiner Bemerfung werth: nur von ben bee ften will ich bier einiges anführen. In ben Reflexions fur la liberté wird ben gleiche gultigen Sandlungen eine gleichgultige Frens heit behauptet: woher aber gang gleichgeltens be Sandlungen? Sigmann erflart im gten Briefe die Bolfische Definition ber Philosos phie fur unrichtig. - Denn, fagt er bie mogs. lichen Dinge gehoren nicht in unfere Sphare; wie sie moglich, wiffen wir nicht; und faft eben fo wenig, marum, ba ber Grund eines baruber gu fallenden Urtheils, Bedenkbarfeit, ober Nichtgebenkbarkeit relative Ausdrucke find. (??) Im vierten Briefe will er, baß ber Philosoph dadurch die Realität feiner Bes griffe beweife, baß er zeige, ihre Merkmahle waren wirklich gemeinschaftliche Gigenschaften folder Dinge, bie wir burch bie Ginne fens nen gelernt batten. Bare biefes allgemein wahr; fo murben unfere Erfenntniffe a priori größten Theils ungewiß. Irwing finbet in der bis dahin üblich gewesenen Lehr : Mes thode Fehler; da man von bem Allgemeinen aufs Besondere schließe. Er halt es also für ichidlicher, daß man vom Diebern gum Sobern aufsteige. Wie fann aber die erfte Methode kalfc fenn; da fie auf den Sat ges grundet ift: Was in bem Allgemeinen ents

in der Philosophie vermag; der lese die Bemerstungen und Erdume vom Erkennen und Em, pfinden. Man muß in Wahrheit diese Wissenschaft beklagen; wenn man sie unter solchen Handen erblickt: besonders aber muß es auffals send seyn; wenn man siehet, wie die Grundlage aller Wissenschaften, die Logik fast in eine Se, schichte verwandelt, und so ganz populär behans delt wird, wie es vom Herrn Meiners und Seyblitz geschehen ist.

Die Folgen der Vernachlässigung dieser so reinen Wissenschaft zeigen sich ben allen popus lären Philosophen: in deren Systemen man gewöhnlich Schwächen sindet, von welchen sie, ben strenger Befolgung der Regeln jener Wisse senschaft, frey geblieben seyn wurden.

halten ist, das ist auch im Besondern? Ein Sat, der doch feinesweges abgeläugnet werden kann.

meiners (Professor ber Philosophie in Göts tingen) Abris der Psychologie 1773 Grunds ris der Sectentebre:

. . . . . . . . . . . . . . . .

Septlit (Prof. der Metaph. zu Leipzig) Ueber die Untersuchung des Wahren und Irrigen 1778. könnte jedoch, wenn einige ganz fals sche und unbestimmte Sase ausgehoben wurden, für Anfänger ein brauchbares Buch seyn.

Humens boamaticher Skepticis, mus.

Diese Schwächen hatte ihnen vorzüglich Gume ") aufgedeckt; gegen welchen sich die Populär, Philosophen Englands auf teiner glänzenden Seite zeigten: weshalb es um so mehr zu bewundern ist, daß in Deutschland ihr Werth nicht siel; bis man mit den Werten dies seteptikers, und mit seinen Gegnern bekannt ter wurde.

Schon in ben Jahren 1739 und 40 erschien in England sein Werk über die mensche liche Natur, machte aber lange Zeit wenig Gluk in unserm Vaterlande; weil die Wosische Phis losophie daselbst herrschend war, ben der die Lockische Ideen, Lehre verworfen wurde, welche Hume seinem Skepticismus zum Grunde legte. Erst dann, als sich die Deutschen zu Lockens Weinungen neigten, von dem auch die Popus

bohren, und lebte mit großer Sparfamkell, um ben einem Mangel an Glücksgütern seinem Mangel an Glücksgütern seinen Mangel an Glücksgütern seine Unabhängigkeit behaupten zu können. Bon 1734 bis 1737 lebte er zu Rheinst und la Fleche in der Stille, und kehrte dann in sein Vaterland zurück; von wo aus er verschiedene Reisen that, und auch 1765 einige Zeit Englischer Geschäftsträger in Partis war. 1766 ging er wieder nach England, war einige Zeit Unter Gecretar ben Herrn Conwan, und starb 1776; nachdem er ein beträchtliches Vermößen erworben hatte.

Chicocolic

lår "Philosophen ihre Principien borgten, ers
regten Humens Schriften, und besonders seis
ne Versuche Aussehen; weil sie vorzüglich durch
die sichone Schreibart anziehend waren: zumahl
da sest Deutschland an der Englischen Litteras
tur Geschmack fand. Auch bleiben sie klassische
Werke für den Skepticismus, welche die Aussen
werksamkeit des Dogmatikers in jeder Rücksicht
verdienen.

Rach bem Unterschiebe ber Lebhaftigkeit in den Wahrnehmungen der Geele theilt ber Bers fasser alle Vorstellungen ein in Gedanken, oder die weniger lebhaften, und in Impressionen, (finnliche Worstellungen,) von benen alle unsere Begriffe nach seinem Spfteme Copien find. Denn obgleich unser Denken ungehunden fcheint; indem wir in der Einbildungskraft Gestalten und Erscheinungen zusammenfügen tonnen, die gar nicht zusammenpassen: so ift doch die ganze Schöpferkraft bes Berstandes nichts als ein Zu. fammenfugen und Berfegen, ein Bermehren und Wermindern der Materialien, welche Sinne und Einbildungstraft liefern. Wenn es daher ben feinem philosophischen Ausbrucke unmöglich ist, die Impression, von welcher er abstammet, anzugeben: so wird ein Berdacht erregt, daß er ohne Sinn gebraucht werbe. \*)

<sup>\*)</sup> Hume über die menschliche Ratur I) 21.

Diese Impressionen werden entweder durch Empfindung von außem erzeugt, und rühren von unvekannten Ursachen her; oder sie entstehen durch Resterion, und entspringen von unsern Begriffen; wenn die Impressionen, welche auf die Sinne (die außern Sinne) wirken, in der Seele einen Abdruck oder Begriff zurücklassen, welcher, wenn er wieder in die Seele kommt, die neue Impression hervorbringt. \*)

Der Verfasser kommt nach Betrachtung der Begriffe des Gedächtnisses und der Einbila dungskraft zu der Association der Josen; wo er die nach den Verhältnissen von Urfache und Wirkung für die ausgehreitetste hält. \*\*)

Unter ben Wirkungen der Vereinigung der Begriffe sind nun keine merkwürdiger, als dies jenigen zusummengesetzen Begriffe, welche die gewöhnlichen Gegenst inde unserer Gedanten und Mennungen sind, und die man in Verhältnisse, Beschaffenheiten und Substanzen eintheilen kann. Der Begriff der tetzten ist nichts weiter als eine Sammlung verschiedener Eigenschaften, denn etwas anders geben die Impressionen nicht, und bedeutet sowohl als der einer zufälligen Beschaffenheit ein Zusammennehmen: mehrerer

<sup>\*) 3</sup> E. ft.

<sup>\*\*) 34</sup> ff 38.

einfacher Begriffe, welche durch die Einbildungse kraft vereinigt sind, und die wir mit einem eigenthümlichen Nahmen belegen. Der Unterschied beyder bestehet darin, daß man die besondern Eigenschaften, welche die Substanz ausmachen, einem unbekannten Etwas zuschreibt, dem sie inhäriren sollen. \*)

Alle allgemeine Begriffe find nichts als individuelle Begriffe, die man an einen gewife fen Ausdruck hangt, durch welchen man fich ihr rer ben Gelegenheit anderer Individuen, die ihnen ahnlich find, erinnert. Der abstracte Begriff Mensch stellt Menschen von allerlen Größen und Eigenschaften bar. Diefes tann er nicht anders, als er muß entweden alle möge liche Größen und Eigenschaften in fich begreift fen, oder gar kein Individuum karstellen. Dun ift der erste Sat absurd: und man glaubt fich daher berechtigt, auf die Wahrheit bes andern zu schließen, und also anzunehmen, daß unsere abstracten Begriffe feinen besondern Grad von Quantitat und Qualitat enthalten. Allein Diefe Schlußfolge ift falsch; benn es lagt fich teine Qualitat oder Quantitat ohne einen Grad ges benten; und wir konnen uns ferner eine of aleich unvollkommene Borftellung, aller möglichen Grade der Qualität und Quantität machen, wer

<sup>·) 42</sup> f. 47.

nigstens in so weit, als sie zu den Absichten unsers Rachdenkens, und zu der Mittheilung unserer Gedanken dient. \*)

Um aber ben Sauptsat zu beweisen, bag Die Seele nur individuelle Vorstellungen bilben konne, führt Sume vorzüglich folgende Grunbe Alle Objecte, die verschieden find, laffen fich unterscheiben; und alle Objecte, die fich unterscheiden laffen, tonnen in der Einbildungs Braft getrennt werben: und biefe Gage find auch umgekehrt mahr. Also sind alle Objecte, die sich unterscheiden lassen, wirklich verschieden. Die allgemeinen Bestimmungen, bie im Allgw meinbegriffe abgesondert gedacht wurden, miß ten alfo in bem Ginzelnen wirklich getrennt fenn; die Figur bes Korpers mußte von bemfelt ben wirklich abgesondert ba seyn: welches wis bersprechend ift. Ferner find alle Begriffe Co. pien der Impressionen: und es gilt also von bem einen was von dem andern gilt: die Imi pressionen aber sind durchgängig bestimmt, also auch bie Begriffe.

Wenn wir nun unter verschiedenen Gegensständen, die uns öfters vorkommen, eine Alehns lichkeit gefunden haben: so belegen wir sie sammt lich, ihrer Unterschiede ohngeachtet, mit einem

<sup>\*)</sup> q. a. D. 51 f.

gemeinschaftlichen Mahmen; und so bald wir diesen Rahmen horen, erwacht der Begriff eis nes dieser Objecte, welches die Ginbildungs fraft uns mit allen feinen Eigenthumlichkeiten darstellt. Da aber dasselbige Wort auch ofters auf andere Individuen angewendet worden ift, die in vielen Studen von dem Begriffe, der der Seele unmittelbar vorschweht, verschieden find; so ist selbiges zwar nicht im Stande, ben Begriff von allen diefen Individuen wieder zu erwecken : aber es erweckt doch die Gewohnheit wieder, die sich die Seele durch Uebersicht der erworben hat; und wir exhalten eine Leichtigkeit, diejenigen zu übersehen, die wir ete wa zu unserm Vorhaben nothig haben mochten. Es erzeugt einen individuellen Begriff nach eis ner gewissen Gewohnheit: und diese bringt wie, ber eine andere individuelle Borstellung, welche eine Gelegenheit erfordert, hervor. \*)

Hume wendet sich nun zu den Begriffen des Raums und der Zeit, und äußert hier und ter andern eigenen Ideen, die ich übergehe, auch folgendes. Unsere Vorstellsähigkeit ist nicht unendlich: und daher kann kein Begriff der Ausdehnung oder der Dauer aus einer unendstichen Anzahl Theile oder kleinerer Begriffe bes stehen; sondern er muß aus einer endlichen Anz

<sup>9)</sup> a. a. Q. 54 ff.

fakt einfacker Theite zusammen gesetzt seyn. Es
ist also möglich, daß Raum und Zeit diesen Begriffen gemiß eristiren: und wenn es möglich
ist; so ist es gewiß, daß sie so eristiren, weil
une bliche Theilbarkeit widersprechend ist. Die
Theile, in welche sich Raum und Zeit austösen,
sind zulest untheilbar: und diese untheilbaren
Theile, die an sich nichts sind, können gar
nicht wahrgenommen werden; wenn sie nicht
mit etwas Realen und Eristirenden erfüllt sind.
Die Begriffe von Raum und Zeit sind also
keine abgesonderten Begriffe; sandern sie drücken
nur die Ordnung aus, in welcher die Gegenstande wirklich sind: \*)

Jebe Impression und jeden Begriff benten wir als existirend: und es muß daher der Bes griff der Existenz entweder von einer besondern Impression hergeleitet werden, die mit jeder Wahrnehmung und mit jedem Objecte unsers Denkens verbunden seyn muß; oder er muß mit dem Begriffe der Wahrnehmung oder des Objects identisch seyn. Nun ist das erste falsch; indem es keine verschiedenen Eindrücke gibt, die nicht von einander getrennt werden konnten: und es ist also der Begriff der Existenz mit dem Begriffe dessen, was wir existirend denken, ibentisch; und fügt keine neue Bestimmung zum

<sup>·) 90</sup> f.

Object hinzu, wenn er mit dem Begriffe verknupft wird.

Dem Gemuthe ist nichts auf eine reelle Art gegenwärtig, als seine Vorstellungen, oder seine Impressionen und Begriffe. Da nun alle Begriffe von etwas abgeleitet sind, das vorher demselben gegenwärtig gewesen: so folgt, daß es ganz unmöglich sey, einen Begriff oder ein Ding zu denken, das sich der Art nach von Begriffen und Impressionen unterschiede. \*)

Es gibt sieben verschiedene Urten philosos phischer Berhaltniffe: nahmlich, Aehnlichkeit, Sbentitat, Berhaltniffe von Raum und Zeit, Werhaltniffe bey den Großen, Grabe ber Quas litaten, Biberftreit, und Caufalitat. Gie lafe fen fich aber in zwen Caffen eintheilen: in fols che, welche gang von den Begriffen, welche wir zusaramen vergleichen, abhangen, und in solche, welche ohne Beranderung ber Begriffe verandert werden konnen. Die erfte Art, welche aus bee nen der Aehnlichkeit, des Widerstreits, der Gras be ber Qualitat, der Proportionen ben Gros fen bestehet, fann ein Gegenstand der Gewißheit werden; und die dren ersten fallen eigenta lich mehr in das Gebiet der Unschauung als. ber Bernunftbeweise. Bey Bestimmung.

<sup>\*) 141</sup> ff.

pierten aber konnen wir zwar ben einem aro Ben und merklichen Unterschiede mit einem Blie de das Größere ober Rleinere bestimmen; allein, ben einer genauen Bestimmung konnen wir fole ches bey einem turgen Ueberblicke blog rathen, und muffen die Berhaltniffe mit einiger Frey, heit angeben, ober zu einer kunftlichen Methode ichreiten. Es erreicht baher bie Gesmetrie nie eine vollkommene Pracision; ob se schon bas schwankende Urtheil ber Sinne und Einbildunges Praft iubertrifft. Ihre erften Principien find von ber Erscheinung abgezogen, die uns nie Sicherheit geben tann; wenn wir die Rleine heit erwegen, beren bie Ratur fahig ift. Es bleiben uns also nur Arithmetik und Algebra übrig, ben benen wir eine vollkommene Gewife heit erhalten konnen; bahingegen ber Geometrie immer die Unvollkommenhelt der Erfahrung am kleben wird. Weil aber ihre Fundamentale Sage von Erfahrungen abhangen, die der Tau ichung am wenigsten unterworfen find; so ger währen thre Folgen eine Genauigkeit, beren bier fe Folgen allein genommen keinesweges fahig find. Es ist für das bloße Auge unmöglich auszumitteln, daß die Winkel eines Zausenbedes 1996 rechten Winteln gleich fiud, vber auch nur eine solche Proportion zu vermuthen. Mber Die aus solchen Gagen entstehenden Irrthus mer konnen nie von Folgen feyn; wenn man g. B. annimmt, daß zwischen zwey Puncten fich

nicht mehr als eine gerade Linie ziehen lasse: und dies ist eigentlich der Vortheil der Geve metrie. \*)

Bon ben bren andern Berhaltniffen gebraus chen die der Identitat und der Stellung in Raum und Zeit gar teine Bernunfthandlung um fie einzusehen, sondern nur einer Wahrnehmung, die ein bloges Leiden ift, wodurch die Impressionen burch die finnlichen Organe aufe genommen werden; und bas Gemuth gehet ben keinem berfelben über bas hinaus, was ben Sinnen gegenwärtig ift. Das Caufal : Bete haltniß ist es allein, welches eine folche Bers Enupfung hervor bringt, die uns mit Gewige heit von der Eriftenz eines Gegenstandes auf Die eines andern führen fann, welcher vor jer nem vorher ging. Der Begriff von ber Caufal , Berknupfung muß aber von irgend einem Werhaltniffe unter den Dingen herkommen: und da findet man, baß alle Dinge, welche als Ursachen ober Wirkungen betrachtet werben, an einander grenzen, und daß die Urfache in ber Zeit vor der Wirkung hergehe; denn waren bens de gleichzeitig, so murbe alle Gucceffion aufgehoben. Diese behben Berhaltniffe der Contis guitat und Succession gehoren 'also wesentlich zu biesen Begriffen: allein, sie fordern noch eine

<sup>\*) 145</sup> ff.

an bas andere grenzen und vor ihm hergehen, ohne deshalb als seine Ursache betrachtet zu werden. Diese nothwendige Verknüpfung läßt sich aber ben Betrachtung der Verhältnisse nicht sinden; und wir mussen daher den geraben Weg verlassen, und erst einige Fragen zu beanmon ten suchen.

Aus welchen Gründen sagen wir nahmlich, daß es nothwendig sey, daß jedes Ding, wil des einen Anfang hat, auch eine Ursache hat ben musse? Weshalb schließen wir, daß diese oder jene besondere Ursache auch nothwendiger Weise dirse oder jene Wirtung haben musse Worinnen bestehet die Natur dieser Schlußsolge, und des Glaubens, den wir darauf seben?

r. 3 . 33, Mili

Man hat zwar ben Sat: Alles, was an fångt zu seyn, muß eine Ursache seines Dasens haben, ohne Beweis als gewiß angenomment allein, alle Gewißheit entspringt von der Entsbeckung solcher Verhältnisse, welche so lange und veränderlich sind, als die Begriffe dieselben bleiben; und zu diesen gehört jener Sat nicht, der nicht von einer scientisischen Schlußsolge

<sup>\*) 152</sup> f. 156 ff.

abhangt, ") also aus der Erfahrung entstehen mußte. Die Matur ber Erfahrung ift aber fo beschaffen: Wir erinnern und an viele Bey. fpiele gemiffer Gegenstande einer Urt, welche wirklich gewesen find; und bann erinnern wir uns auch, daß andere Gegenstande sie allemahl begleitet haben, und, in Ubficht auf fie, in gleis cher Ordnung der Contiguitat und Succession ges wefen find, g. B. beym Feuer haben wir immer Site mahrgenommen. Ohne weitere Umffande nennen wir das Eine Ursache, das Andere Wire tung, und ichließen von dem Dafeyn des Ginen auf bas Dafeyn bes Undern. In allen ben Gal, jen, aus welchen wir bie Berbindung der befons bern Urfachen und Wirkungen lernen, find fo, wohl Urfache als Wirkung durch die Ginne wahrgenommen worden, oder man hat fich ihrer erinnert: wo wir aber auf sie schließen, ba ist nur eins von benden wahrgenommen, ober ins Gebächtniß gebracht worden, und bas andere wird ber vergangenen Erfahrung gemäß ergangt. \*\*)

Sier ift nun bie nachste Frage: ob die Ers fahrung biesen Begriff vermittelst des Verstan-

Das leste fucht Hume aus einer Widerlegung ber Beweise des Hobbes, Clarke, und Locke zu erweisen.

<sup>163. 169. 179.</sup> f.

bes oder der Einbildungefraft erzeugt? Es ift ferner die Frage: ob wir durch Bernunft bes stimmt werden, diefen Uebergang du machen, oder burch eine gewiffe Bertnupfung, und ein gewisses Berhaltniß der Wahrnehmungen? Bestimmte und die Bernunft; so mußte fie nach folgendem Grundsate verfahren: daß die Falle, von denen wir noch feine Erfahrung gehabt ha ben, benen ahnlich feyn muffen, welche wir er fahren haben. Diefer Gat tann aber nicht burd bemonstrative Beweise bargethan merden; benn wir tonnen einen Bechselin bem Laufe ber Matur gedenken: und er grundet fich auch nicht auf Wahrscheinlichteit; benn biefe beruhet auf einer vorausgesetten Alehnlichkeit zwischen folchen die wir schon erfahren haben, mit folchen, die wir noch nicht erfahren haben Daher ist es unmöglich, daß die Voraussegung einer folden Aehnlichkeit auf der Wahrschein. keit beruhen sollte. Wir seten es also voraus, ohne es beweisen zu tonnen: und das Gemath hierzu nicht durch Bernunft, fondern burch gewisse Principien bestimmt, welche bie Begriffe diefer Objecte (der Urfache und Dir, fung) mit einander verbinden, und in der Imagination vereinigen. Den Grund ber Bereinigung tonnen wir nicht erflaren; wir nehmen bloß die Sachen selbst mahr, und finden, die Dinge, wenn sie stats als verbunden angetroffen werden, eine Bereinigung in ber Imas gination erlangen. \*)

Die Kürze dieser Schrift gebietet, einige Betrachtungen des Hume, und besonders die über den Glauben, ju übergehen, welchen er für einen starten lebhaften Begriff halt, der von einer gegenwärtigen mit ihm im Verhältnisse stehenden Impression herrühren soll. Vielmehr gehe ich weiter in seinen Gedanken über die Wahrscheinlichkeit.

Man theilt zwar, sagt er, die Erkennt, nis in das, was man weiß, und was wahr, scheinlich ist, ein; allein, einige Beweise, die von der ursachlichen Verknüpfung hergenommen sind, sühren eine größere Evidenz ben sich als die Wahrscheinlichkeit. Um deswillen möchte es schicklicher seyn, die Ueberzeugung in drey Grade zu theilen: in diesenige, die von dem Wissen, von den Beweisen \*), und von der Wahrscheinlich, teit entstehet. Die Wahrscheinlichkeit selbst zer, fällt in diesenige, welche auf den Zufall, und in diesenige, welche auf Ursachen gegründet ist.

21 a 2

<sup>\*) 182</sup> f. 185. 188 f. 191.

Durch Beweise versteht Hume solche Grunde, welche auf dem Verhaltnisse der Ursache und Wirkung beruhen.

Huger diesen zwey Urten gibt es noch eine brit, te, welche von der Analogie herrührt. der angenommenen Hypothese beruhen nahmlich alle Erkennenisse der Ursache und Wirkung auf der beständigen, Berknupfung zweper Objette in aller Erfahrung, und der Alehnlichkeit eines ges genwärtigen Dinges mit einem berfelben. von ist die Wirtung, bag das lette die Eins bildungstraft verstärtt und belebt, und die Mehn lichkeit nebst der beständigen Bereinigung biefe Starte zu dem damit im Berhaltniffe ftehenden Begriffe führt: und man fagt sodann, daß wir Diefem Glauben beymeffen. Erwedt man nun diese Aehnlichteit; so erweckt man bas Princip bes Ueberganges, und folglich auch den Glau ben, ber baraus entstehet. Die Lebhaftigfeit ber erften Impressien kann nicht gang zu bem mit ihr im Berhaltniffe ftehenben Begriffe ger bracht werden; wenn entweder die Berbindung ber Objecte nicht beständig, oder bie Mehnliche ber gegenwärtigen Impression nicht vollkommen ift. In der Wahrscheinlichkeit des Zufalles und ber Urfachen fehlt es an ber Bes ftanbigteit ber Bereinigung : in ber, welche auf Analogie beruhet, trifft die Aehnlichkeit nicht vollkommen zu, und die Erkenntnig wird nach Werhaltniß des Grades berfelben mehr oder wes niger zuverläffig. \*)

<sup>\*) 254</sup> ff 286 f.

Auf diese Art gehet die Bernunft über bie unmittelbaren Impressionen hinaus, und schließt auf gewisse si ere Ursachen und Wirs kungen: und es bleibt nun zu untersuchen, was es für eine Bewandniß mit der Idee ber Mothe wendigkeit habe'; wenn wir fagen, daß zwen Objecte nothwendiger Weise verknüpft seyn musfen, Sier findet nun hume, feiner obigen Bes trachtung gemäß, daß sie auf der Gewohnheit beruhe, welche einem Dinge basjenige, was es gewöhnlich begleitet, beylege, und ziehet dars aus die Folge, bag die Begriffe von Kraft und Wirksamkeit nichts vorstellen, das den Objecten, welche beständig von einander begleitet werden, angehören sollte oder konnte; daß die Mothe wendigkeit etwas bloß Subjectives sey, nahme lich die Bestimmung ber Gebanten, von der Ursache zur Wirkung, und von der Wirkung zur Ursache überzugehen, nach ihrer durch bie Erfahrung erlernten Bereinigung; und daß alfo die Wirksamkeit ober Kraft der Ursachen weder in den Ursachen selbst, noch in der Gottheit, noch in der Concurrent beyder zu suchen sey, sondern der Seele allein zugehöre, welche Die Bereinigung einiger Objecte in allen verganges pen Fällen betrachte. Ursache sey, also ein Ding, das vor und neben einem andern ift, wodurch alle Dinge, Die dem ersten abnlich find, in gleis che Werhaltniffe bes Wor, und Mebeneinander. seyns mit solchen Dingen gesetzt werden, die den

lettern ahnlich sind: oder auch, ein Ding, das vor und neben einem andern und so mit demiselben vereinigt ist, daß der Begriff des Einnen das Gemuth bestimmt, den Begriff des Andern zu denken, und daß die Impression des Einen einen lebhaften Begriff des Andern hervor bringt.

Bieraus giehet Sume folgende Corollarit en: alle Urfachen find einartig; es ift tein Unterschied zwischen ber wirkenden und Gelegenheitsurfache, und ber causa fine qua non; es ist nur Gine Art der Rothwen. Digfeit; tein Unterschied zwischen der physik ichen und moralischen, u. f. w. die 26 wefeni heir berfelben ift der Bufall; ber Um terfchieb, den wir zwischen ber Rraft und ihrer Meußerung machen, ift grunde los; es ist nicht absolut nothwendig, bag jeder Unfang der Wirtlichteit eine Urfache mit fich führe, und wir haben teinen Grund zu glauben, baf ein Ding, von bem wir teinen Bei griff bilden tonnen, wirtlich fen. \*)

Hrtheil von Gesetze gewiß; aber wenn wir sie anwenden, dem ffeptis so kann es geschehen, daß wir von ihnen abs schen und

<sup>\*) 309.</sup> f. 328. 330 f. 338. 340 ff.

welchen, und in Irrthum fallen. Daher muf anbern Gus fen wir nach jedem Schlusse ein neues Urtheil fteme. follen, bas unfer erfteres, ober ben Glauben an baffelbe wieder zweifelhaft macht, und laus tert. Unsere Vernunft muß als eine Art von Urfache betrachtet werden, beren naturliche Wirtung die Wahrheit ist, aber als eine folde, welche durch die Unterbrechung anderer Ursachen und burch bie Unbeständigkeit unserer Seelens Erafte oftere gehindert werden tann. Demnach wird alle Erkenntnis nur eine wahrscheinliche senn konnen: und bie Bahrscheinlichkeit ift größer oder kleiner; je nachdem wir unsern Bers stand als mahrhaftig oder betrügerisch burch Erfahrung erfannt haben, und nachdem die Krage einfach und leicht, oder jusammenges fest und verwickelt ift. \*)

Bey jedem Urtheile muffen wir allemahl das erste Urtheil, welches aus der Natur des Objects genommen ist, durch ein anderes aus der Matur des Verstandes berichtigen. Es ist zwar wahr, daß ein Mensch von gesunden Sininen und langer Erfahrung eine größere Ueberszeugung von seinen Meinungen haben kann, als ein unwissender Mensch, und daß unsere Meisnungen auch bey uns selbst verschiedene Gräde des Ansehens haben. Aber dieses Ansehen ist

<sup>\*) 363</sup> f.

nie vollkommen; weil jeder sich mancher Irithuner bewußt ist, und etwas Aehnliches sut die Zutunft besorgen muß. Hier entstehet also eine neue Art von Wahrscheinlichkeit, wodurch die erstere verbessert wird: und so wie die Des monstration der Aussicht der Wahrscheinlichkeit unterworfen ist, so ist die Wahrscheinlichkeit wieder mit einer neuen Prüfung perbunden, vermittelst einer Handlung des Nachdenkens, in welcher die Natur unsers Verstandes und unsere Schlüsse von der ersten Wahrscheinlichkeit unsere Schlüsse von der ersten Wahrscheinlichkeit unsere Ochlüsse werden.

Ben jeder Mahrscheinlichkeit findet sich dar her, außer der ursprünglichen Ungewisheit, die dem Subjecte anhängt, noch eine neue, die von der Schwäche des urtheilenden Vermögens herrühret. Unsre Vernunft verbindet uns als, einen neuen Zweisel zuzulassen, der kon der Möglichkeit hergenommen ist, das wir und auch in der Schätzung der Wahrhaftigkeit ahf rer Vermögen irren können. Dieser Zweisel ist nun unaustöslich; indem jede Austösung eit nen neuen Zweisel gestattet, wodurch unsere sie herzeugung immer mehr und mehr geschwächt wird, und unser Glaube unvermeidlich verschwin den muß. \*)

<sup>·) 256</sup> ff.

-

Die Natur hat uns aber durch eine uns vermeidliche Vothwendigkeit zum Urtheilen eben sowohl als zum Athmen und Kühlen bestimmt; und wir können es uns so wenig enthalten, gewisse Dinge, welche, vermöge der auf Gewohne heit gegründeren Verknüpsung, mit einer Impression zusammen hängen, uns sebhafter und stärter vorzustessen; als wir es verhindern können, die uns umgebenden Körper zu seheu, wenn wir unsere Augen ben hellem Sonnenscheime auf sie richten. \*\*)

Rach eben ber Regek, nach welcher ber Steptiter immer fortfahrt, nach Bernunft ju benten, und zu glauben, ob er gleich behaups tet, daß er seine Bernunft burch Bernunft nicht vertheibigen tonne, muß er bem Princip aber die Birklichteit ber Körper benftimmen. shnerachtet er teine Unspruche machen kann, ihre Wahrhaftigkeit darzuthun. Denn die continuirliche Eriftenz ber Körper betreffend, fo konnen die Ginne biefe nicht geben, nachbem fie ihnen nicht mehr erscheinen: auch stellen sie thre Impressionen nicht als Bilder eines von uns unabhängigen außerlichen Dasenns vor; benu fie führen uns nichts als einzelne Wahrneh mungen zu, bie uns nie bie mindefte Uhndung einem Dinge außer bemfelben gebeir. De

<sup>00) 363.</sup> 

Wirklichkeit zusühren; so muß eine Tauschung baran Schuld senn, daß sie uns die Impression nen als dergleichen wirkliche Dinge vorstellen. Hierbey mussen wir bemerken, daß alle Sensationen so von dem Gemuthe empfunden werden, wie sie wirklich sind. Wenn nun die Sinne die Impressionen und als äußere von und unabhängige Obsecte vorstellten: so mußten beyde, so wohl die Obsecte, als unser eigenes Selbst den Sinnen vorgestellt werden können; denn sonst könnten sie gar nicht durch diese Kähigkeiten verglichen werden.

se muß aber die Meinung, daß die stinnlichen Dinge von uns verschieden waren; auch von einem andern Vermögen als dem Verstande herrühren, welcher uns lehrt, daß sie nichts als Vorstellungen sind, und dies muß die Einbildungstraft seyn. Weder die Unwillstührlichteit der Impressonen noch ihre Starte ist hierzu die Ursache: denn Schmerz und Berd gnügen, Leidenschaften und Begierden wirten weit heftiger, und eben so unwillführlich; ohne daß wir ihnen ein Daseyn außer unserer Vorsstellung beylegen; sondern nur eine gewisse Beschändigkeit unterscheidet sie. Diese ist jedoch nicht so vollkommen, daß nicht eine beträchtlis

<sup>•) 376. 378</sup> ff.

che Menge Ausnahmen Statt finden sollten. Die Körper andern z. B. oft ihre Stellungen: aber selbst ben ihren Beränderungen findet sich ein Zusammenhang, und eine regelmäßige Abhängige teit; welche der Grund einer Art von Causalistät ist, und die Meinung ihrer stetigen Existenzierzugt. \*)

Wenn wir aber ahnliche Dinge nach einiger Abwesenheit wieder wahrnehmen: so betrachten wir sie als diese Individuen; obgleich die Unterbrechung ihrer Existenz widerspricht. Um nun nicht die erste Impression als vernichtet, die zweyte als neu erschaffen vorzustellen, bringen wir die Unterbrechung ganzlich ben Seite; indem wir annehmen, es wären diese Vorstelle lungen vermittelst einer realen Existenz verstnüpkt. \*\*)

Das Principium der Individuation ist nichts als die Unveränderlichkeit und Ununterbroichenheit eines Dinges ohnerachtet ber Veränderung der Zeit, wodurch sich das Gemuth das Ding in verschiedenen Perioden seiner Wirtlich, keit vorstellen kann, ohne die Anschauung zu unterbrechen, und ohne verbunden zu seyn, den

<sup>•) 386</sup> ff.

<sup>\*\*) 397.</sup> 



Begriff der Bielheit oder der Zahl zu fore miren. \*)

Wir finden aber durch Erfahrung, fich fast in allen Impressionen der Sinne eine folche Beständigkeit findet, daß die Unterbre dung derselben teine Veranderung n ihnen hers vorbringt, und fie nicht hindert, eben fo wieder zu erscheinen, wie sie ben ihrer ersten Wirklichkeit beschaffen waren. Ich betrachte bas Ameublement meines Zimmers, ich mache meine Aw gen zu, und nachher affne ich fie wieder, und finde, daß die neuen Vorstellungen genau denen gleichen, welche vorher meine Sinne afficirten. Diese Mehnlichkeit perknupft unsere Begriffe bies fer unterbrochenen Worstellungen burch das streuge fte Berhaltniß mit einander, und führt bas Ge muth burch einen leichten Uebergang von bem einen zum anbern. Ein leichter Fortgang ber Ginbildungsfraft, långft ben Begriffen biefer uns terbrochenen Borftellungen, ift in dem Gemuthe gerabe bie handlung, als wenn wir eine ber fandige und ununterbrochene Borftellung betrach. ten. Daher ist es benn möglich, daß wir bie eine mit ber andern verwechseln.

Diese Meinung von der Identität der Vorsstellungen konnen wir nie ohne Widerstreben

<sup>+) 401.</sup> 

aufgeben; ba alles Widerstreiten eine Unluft in uns erregt, und, ben Aufhebung Diefer Deye nung, ein folches zwischen ben Begriffen ber Identitat ahnlicher Borftellungen und der Unters brechung ihrer Erfcheinungen entstehen wurbe. Wir wenden uns also zur andern Seite, und nehmen an, daß unfere Vorstellungen eine uns veranderliche Eriftenz behalten, und vermittelft derselben immer dieselben bleiben. Da aber die Unterbrechungen in der Erscheinung fo baufig find; und bie Erscheinung einer Borftellung im Ges muthe und feine Existenz beym erften Unblicke gangtich einerlen zu fenn scheinen: so entfteben die Fragen: wie überzeugen wir uns davon, daß wir annehmen, eine Borftellung, (ein Gegen's stand des außern Sinnes, ein Sinnending,) tonne von der Seele abwesend und doch nicht vernichtet fenn? und, auf welche Art tonnen wir uns vorstellen, daß ein Ding ber Geele ge, genwärtig werden tonne, ohne daß eine neue Schöpfung einer Vorstellung vor sich gehe?

Hierzu bemerken wir, daß das Gemüth vor die Seele nichts ist als ein Hause verschies dener Vorstellungen, die mit einander durch ges wisse Melationen vereinigt sind. Da nun jede von der andern unterschieden, und als abgesons dert existirend betrachtet werden kann; so liegt darinn nichts Ungereimtes, wenn man eine ders selben vom Gemüthe absondert, das heißt, alle

thre Berhaltniffe mit ber verknupften Daffe ber Borstellungen abbricht. Macht nun der Nahme ber Worstellung Dieje Absonderung nicht ungu reimt; fo tann ber Dahme bes Objects, ber fatt beffelbigen Dinges ftehet, ihre Berbindung nicht unmöglich machen. Heußere Objecte wer ben gesehen, gefühlt zc. heißt nun: fie betom men ein folches Berhaltniß zu einem vertnupfe ten Saufen von Borftellungen, daß fie beträchte lich auf fie einfließen, und ihre Zahl durch ge genwärtige Refferionen und Gefühle vermehren, und bas Gebachtniß mit Begriffen befegen. Daber fest eine Erscheinung, welche fich bie Sinne als unterbrochen vorstellen, teine wirt liche Unterbrechung im Objecte voraus; und bie Woraussehung der beharrlichen Eriftenz der finnlichen Objecte enthalt teinen Wiberspruch, fon bern wir glauben fie wegen ber Lebhaftigleit des Begriffes und des leichten Ueberganges von ben Impressionen zu denselben. Huf diese Art werben mir verführt, den finnlichen Objecten, web che wir in ihrer Erscheinung, die unterbrochen ift, einander ahnlich finden, eine ftate Griftens auzuschreiben. Und da zwischen dem Princip dem eines abgesonderten unabe berfelben und hangigen Daseyns eine innige Berknupfung ift; so ziehet die erste Idee die andere nach sich, wenn bas Gemath feinem naturlichen Sange folgt. ")

<sup>4) 405</sup> f. 409 ff. 416.

Aus diesen Gedanken über die Identität, und über Ursache und Wirkung, verbunden mit dem Begriffe von der Substanz, sloß nothwensdig die Folge, daß nichts Beharrliches wirklich sey, und also die Substanz eine Erdichtung der Phantasie wäre, ein unbekanntes selbst gesbildetes Etwas, das dek Grund seyn solle von der Vereinigung der Eigenschaften.

Da nun auch jeder Begriff von einer Impression herrühren sollte; so konnte also eine immaterielle Substanz, wie die Seele, keinen Begriff geben, da sie nicht sinnlich vorstellbar war. Eine Erklärung konnte aber Humen nicht genug thun, und er behauptete, auch die Definition, daß eine Substanz etwas sey, das durch sich selbst besiehe, wäre auf jedes Ding anpassend. Er verwarf also die Frage: ob Bors stellungen materiellen oder immateriellen Substanzen inhäriren können? als sinnlos; weil wir nur von Vorstellungen vollkommene Begriffe hätten, und nichts erforderlich wäre, ihre Eristenz zu tragen. \*)

Alle Vorstellungen aber waren ben ihm einzeln, und bedurften keines Substrates: es war nie zu Einer Zeit Einfachheit, nie zu versschiedenen Zeiten Identität in ihnen: und es war ihm also die personliche Identität auch ein

<sup>·) 431</sup> ff. 455 f.

erdichtetes Etwas; benn der Begriff derselben war auch in keiner Impression gegeben.

Der wahre Begriff des Gemüthes beste het, nach unsern Philosophen, darinnen, daß man es als ein System verschiedener Borstell kungen betrachtet, welche durch das Verhältnist der Ursache und Wirtung an einander geteitet sind, und sich wechselseitig hervorbringen, verhähmis and modificiren. Da uns aber das Gerbächnis allein mit der Continuirlichkeit und Ausdehnung dieser Succession bekannt macht; so ist dasselbe als die Quelle der persönlichen Idens eität anzusehen.

Rutze Bei merkungen über den Humischen Skepticiss

Erkenntnis in die engsten Schranken ein; indem er sie als etwas ganz Subjectives ansahe, und badurch alle allgemeine Wahrheiten von iht ausschloß, und nichts als das Daseyn unserer Vorstellungen für gewiß erkannte. Allein, so consequent er auch in einigen Theilen seines Systems versuhr: und so wohl gerüstet er der Metaphysik entgegen trat: so war doch sein Am griff einer gründlichen Philosophie ben weitem so fürchterlich nicht, als es benm ersten Andlicke schien. Denn es trafen die Widersprücke, denen kein Stepticismus sich entziehen kann,

<sup>\*\*) 488</sup> ff 501. 503

den seinigen um so mehr; da er mehr, als alle andere Zweister, seine Behauptungen aus Gründen den der Vernunft zu erweisen suchte, und bey dem allen annahm, daß die menschliche Versaunft sich selbst zerstöre. Ja, es ist auffallend, daß er, der den Satz des Grundes als eine Täuschung erkannte, die Entstehung verschiedes ner Arten von Vorstellungen aus Gründen und Ursachen zu erklären versucht. Es scheint mie daher der Nahme dogmatischer Stepticismus, den man diesem Systeme beylegt, sür dasselbe sehr anpassendz da er sogleich auf den Widerspruch in demselben hindeutet.

Allein, da viele seiner sonderbaren Behaupstungen nicht mit diesem Widerspruche in Verschindung stehen, sondern als dogmatische Sätze betrachtet werden mussen: so dürften diese nicht durch jenen Vorwurf zu flürzen seyn; indem sie als ein eigenes dogmatisches System, das auf Gesehen der Vernunft beruhet, angesehen werden können. Um wenigsten würde die Lockische Philosophie gegen dasselbe vermögen; da es auf ihre Principien errichtet ist, aus welchen der kühne Hume die Folgen zog, welche Locke vielleicht übersehen, vielleicht vor

matischer Skepticismus gar keinen Sinn.

fich felbst verborgen hatte. Denn nach der Loi Alfden Ableitung ber Begriffe, welche Sume jum Grunde legt, mußte nicht nur fein Bei ariff von der eigentlichen Substanz möglich seyn; ba berfelbe seinen Ursprung nicht von bem Sinnlichen nimmt: fondern es mußte überhaupt gar fein Ding, bas nicht sinnlich vor Rellbar war, gebenkbar seyn; welche nothwent dige Folgen er auch wirklich in sein System aufnahm. Auch weiß ich nicht, mit welchem Glucke seine Theorie der Allgemeinbegriffe aus bem Lockischen Systeme bestritten werden moche te: benn sie grundet sich auf eine weite Mudi behnung jener unvollständigen Erflarung bes Urfprunges der Begriffe. Da nun diese von ber Leibnigischen Philosophie verwor fen wurde; so hatte dieselbe vorzüglich die Baf fen in Sanden, mit welchen fich der Sumische Angriff standhaft aushalten ließ. Sie konnte ihm das wirkliche Daseyn der reinen Vernunfte begriffe vorhalten, und ihm daraus das Unzu längliche seiner Erklärung aller Vorstellungen aus Impressionen, ober sinnlichen Borftellungen zeigen, und dadurch die Stuge feines Syftems erschüttern, bas auch in andern Theilen mans gelhaft war. Denn es gab weber ein genaues Merkmahl ber Impressionen an; indem es Ginbildungen gibt, welche an Starte ben finnlis chen Borftellungen gleichen, noch einen Unterschied zwischen ben Arten ber Borftellungen,

die nicht Impressionen sind: und vermischte daher die bildlichen Ideen der Phantasie mit den Begriffen des Verstandes. Diese unverzeihliche Verwirrung zog die größten Irrthumer nach sich, die man in den Ideen des. Steptifers über die allgemeinen Begriffe, über die Sewiss heit in der Geometrie, und über Raum und Zeit sindet; indem er seine Bilder statt der Bez griffe nahm.\*)

Seine Gebanken über ben Begriff der Substanz waren ganzlich von Locken entlehnt, der die Substanzen in der Erscheinung suchte, und aus bloßem sinnlichen Scheine zusammens gesetzt dachte, hingegen die Begriffe derselben für Sammlungen sinnlich einfacher Ideen erklärste, die wir uns als in einem unbegreifflichen Subjecte subsistiend vorstellten. \*)

- \*) In Ansehung bes Raums und der Zeit vers wirrt er besønders das Objective mit dem Subjectiven, und das Abstracte mit dem Concreten.
- Auch bleibt er seiner Theorie der Allgemeins begriffe nicht getreu, und wird immer und zwar nothwendig zur fillschweigenden Aners kennung ber allgemeinen Erkenntniß hingezos gen.
- L. II chap. 23. besonders § 37.

Den Leibniben ist im Gegentheile die Substanz etwas ganz Außersinntiches, das gar nicht in der Sinnenwelt aufzusinden ist: es ist ein Ding, dem zwar einzelne Bestimmungen als wesentliche Stücke zukommen, welche die Merkmahle zu dem Begriffe desselben geben, und wohl abstract, aber nicht als abgesondert in der Wirklichkeit gedacht werden konnen. Auch kennt die Leibnissische Philosophie kein Substrat derselben; sondern sie sind es selbst, die das Wesen der Substanz als einer beharr, lichen Kraft bilden.

Die Humische Deduction galt also nicht für den Begriff von der Leibnissischen Substanz. Eben so wenig traf die Humische Ableitung des Begriffes von Ursache, auf welchem wesentliche Theile seiner Lehren ruhen, diesen Begriff, wie ihn die Leibnissische Schule annahm, und wie ihn der gesunde Menschenberstand benkt. Denn is fordert derselbe keinesweges ein Vorhergehen der Ursache, was Hume in ihn hineinlegt; sondern er fordert ein Begreiffen der Wirfung aus der Ursache, was Hume ganz außer Acht icht. \*)

ern sch ben Birkel zwischen meinen Fingern so herum drebe, daß die eine Spise besselben in Einem Puncte bleibt, indessen die andere sich auf dem Papiere so lange

Es können ja Dinge in unserer Borftellung in gang anderer Ordnung folgen, als es ein ras tionaler Zusammenhang mit fich bringt: und wirklich folgen sie unzähliche Mahle so. Wir tonnen eine Reihe Saufer noch so oft nach einerlen Richtung durchwandeln, wo wir stats daffelbe Werhaltniß ber Contiguitat und Success fion finden; ohne baraus zu schließen, baß das erfte Saus die Urfache des folgenden fen. \*) Die Leibnisische Philosophie gehet auch nicht, geleitet burch Unalogien und Erfahrungen, zu ben Urfachen; fondern, ben Gefegen ber Bers nunft gemaß, fordert fie gu jedem Dinge Grune be, zu jeder zufälligen Wirklichkeit eine Urfache, und steigt so von der sinnlichen Erscheinung hinauf zu außersinnlichen Grunden berfelben.

fort bewegt, bis sie wieder bahin kommt, wo sie ausging; so begreiffe ich aus dieser Bewegung und der Einrichtung des Instruments das Entstehen der Figur eines Zirkels auf dem Papiere, und nenne ihn daher und ter diesen Umständen die Ursache besselben.

Nuch in diesem Theile bes humischen Spr ftems findet man nachtheilige Folgen von der Verwechselung der Vorstellungen der Phanstasse, mit den Begriffen des Verstandes: man siehet, wie auch hier ihn seine Vernunft zwinget, ihr wider sein System zu folgen; da er beständig Ursachen voraussetzt und aufsucht. Die Gültigkeit dieses Versahrens hängt ab von dem Werthe der Vernunsterkenntniß, und ihrer Gültigkeit für transscendentale Objecte; über welche wir bald diese Philosophie mit dem rüstigesten Gegner aller Speculation im Streite sehin werden.

Humens. Gezner.

die man Humen entgegenschen konnte: so war doch der schlichte Menschenverstand, der sie nur unentwickelt dachte, unfähig, seinen dogmatischen Skepticismus zu stürzen; ungeachtet diese sonderbaren Meynungen den widrigsten Eindruck auf ihn machten. Denn da der Gemeinsun, der nur eine undeutliche Erkenntniß gibt, unvermögend war, die mit so vielem Scharssinne und scheinbarer Gründlichkeit zusammengewehzen Beweise zu prüfen: so mußte er mit Schrecken die Resultate dieser Philosophie anstaunen, ohne sie widerlegen zu können.

Dies mußte besonders der Fall ben den Britten senn, welche, unbekannt mit der Philos sophie der Deutschen, an ihrem Locke klebten, und daher, wenn sie ihren Principien solgten, sich zu Ideen hingerissen sahen, die ihr herd verabscheuete und ihr Verstand verwarf. Der natürlichste und beste Weg wäre nun freylich wohl der gewesen, daß man diese Principien aufgegehen hätte: allein, jene Phisosophen wähls

ten lieber einen kurzern, und riefen den Ges meinsinn zu Hulfe, mit völliger Verzichtleie stung auf die Kräfte höherer Vernunft. Reid, Veattie und Oswald \*) declamirten nur

principles of common sense.

Oswald an Appeal to common sense in behalf if Religion 1768 2 voll.

Peutsch. Appellation an ben gemeinen Mensschenverstand, 1774.
Beattie Estays.

Es ift gang unglaublich, wie feicht oft bie Urs theile biefer Popular : Philosophen sing. Dis walb (in ber angeführten Schrift) fagt nicht einmahl, mas er unter feinem allgemeinen Menschenverstande verstebe; und behauptet, Die Erflarungen führten ju. ungegrundeten Demonstrationen, der gemeine Menschenvere fand begreiffe alle Bernunftwahrheiten ohne alles Vernünfteln, (ohne Beweis aus' Bes griffen), mit unbezweifelter Gewißheit u. b. Reib erflart ben Gan: alles gl. mehr. hat feine Urfache, beshalb für eine unums ftöfliche und objectiv gultige Wahrheit; weil ibn alle Menfchen annahmen, und befolgten. (Essays on the intellectual powers of Und Beattie behauptet gar: alle Schluffe ließen fich zulest auf ben Grundfat der gesunden Vernunft hinführen, daß die Dinge so sepen, wie fie und die außern Gins ne vorstellten. Denn das von aller Bore Rellung unabhängige Dasenn ber materiellen Belt, fo wie fie bie Sinne vorstellen, ift gegen Humen, gaben auf allen Seiten Blosen, und weckten das Publicum, das bis dahin die Werke des Steptiters taum eines Blickes ger würdigt hatte, nun aber größten Theils die ganze Philosophie verwarf; da es dieselbe von der einen Seite so schlecht vertheidiget, uon der andern aber sich zu den sonderbarsten Ideen hingeführt sahe.

ihm so gewiß, als die mathematischen Ariome. Ueberdies vermischte er die Grundsäge ber Bernunft mit den Ideen des Gemeinsinnes, und seste Humen gewöhnlich seine Gefühle statt der Beweise entgegen.

## Zwenter Abschnitt.

Werbesserungen in der Leibnissisch - Molfischen Philosophie — neuere Eklektiker — Ganzs licher Verfall der Philosophie des Erusius und Darjes.

Unterdeffen die Leibnihisch Wolfische Philosophie an Ausbreitung verlohren hatte, hatte sie an innerer Starke, so wie an ausherer Gestalt gewonnen. Ruhige Denker, die eigentlichen Zierden ihrer Schule, waren bemüschet gewesen, sie in einzelnen Theilen zu berichstigen und weiter anzuwenden, und ihre Meissterhande gaben zugleich ihrer Arbeit Schonsbeiten, deren sich kaum die Werke des Geschmackes um diese Zeit in Deutschland ruhsmen konnten. Vertraut mit den schonen Wissenschaften, wurden sie von ihnen auf den Wesgen der Speculation begleitet, und verbanden edeln Schmuck mit wissenschaftlicher Strenge

Welt, wenn sie nicht ganz undankbar senn will, stets einen vorzüglichen Werth beymessen wird: denn sie sind die Resultate der gründlichen Prüstung wahrer Selbstdenker, die nur durch Uesberzeugung zu ihrem Systeme geführt wurden. Jeder Wahrheit öfneten sie dasselbe; ohne sich durch neue Worte, oder muthwillige Vertreis bung alter Lehren den eiteln Nahmen etlektischer Philosophen zu erwerben.

Sulzer.

Johann George Sulzer ) wendete nicht nur die Wolfische Philosophie auf die schönen Kunste und Wissenschaften an; sondern entwickelte auch vorzüglich einige psychologische Begriffe, um die Seelenlehre im menschlichen Leben anwendbar zu machen. Der größere

Dinterthur gebohren, fludirte im Gymnastium zu Zürch von 1736: 1739 die Theologie, und trat 1741 in das Predigtamt, das er aber nachmahls mit dem Unterrichte der Rinder eines seiner Freunde vertauschte, Nachdem er auch in Magdeburg die Stelle eines Erziehers befleibet hatte; wurde er 1747 Lehrer der Meßfunst am Joachimsthalischen Symnasium zu Berlin, und hernach Mitsched der Akademie daselbst, welche Stelle er auch benbehielt, als er jenes Lehramt nieders gelegt hatte. Seit 1772 ward er kränklich, und starb 1779.

Theil seiner Bemühungen beziehet sich daher auf die Aesthetik und Moral. Nach unserm Zwecke aber bemerke ich nur einige seiner mes taphysischen Abhandlungen.

In einer Zergliederung des Begriffes Wen 1758.
nunft ) sucht er, besonders aus dem Einflusse
der kinnlichen Vorstellungen auf die Aufmerksamteit, das Entwickeln des Vernunftvermögens
zu erläutern, und führet auf folgendes Ressultat.

"Die für die Vernunft am vortheilhaftes sten eingerichtete Organisation ift diejenige, nach melder das Mervensystem so mannichfals tig ift, daß bas Thier die größte Manichfals tigteit von Ginbruden erhalt : biejenige, welche jedem Theile dieses Systems den gehörigen und bergestalt gemäßigten Grad ber Empfindlichkeit gibt, fo daß tein einziger Theil über ben anbern herrscht: und welche endlich eine frege Gemeinschaft eines jeden Theils mit allen übris Doch gehört zur Ausbildung gen verftattet. der Mernunft bie Sprache; weil ohne sie ber Ropf nur mit Bildern der sinnlichen Dinge ans gefüllt fenn murbe, ohne reine Berftanbesbes griffe, Die bloß durch Worte bezeichnet find, festhalten zu können". Er schloß hieraus, der

e) Sulzers vermischte Schriften I 246.

Mangel der Sprache bey ben Thieren sey die Ursache ihres Mangels der Vernunft.

Cehr intereffant hat mir bie Entwickelung ber Grunde, warum der Mensch nicht nur gue weilen ohne Untrieb und sichtbare Grunde, fon bern felbft gegen dringende Antriebe, und üben zeugende Grunde handeit und urtheilt, geschie nen. .) Er findet in der Theorie der dunteln Worstellungen die Auflosung. Denn da jebe Sache von verschiedenen Seiten betrachtet mer ben tann; so ift es moglich, eine Sache, die wir burch tlare Borffellungen betrachten, von ber entgegen gefesten Seite burch beutliche an gufehen, wodurch die beyden Artheile widerfpres dend werden. hieraus und aus der Starte der dunkeln Worftellungen, Die jederzeit aus ei ner großen Menge einzelner entspringen, ließ fich gang leicht die Dacht der Vorurtheile und paradoren Meinungen begreifen; indem fich diese ohne Ueberlegung aufgenommenen 3ber en zu folden dunkeln Borftellungen in der Ger Te bilden. Bugleich aber tounte er nun Dittel

<sup>· )</sup> a. a. D. 101.

where die dunkeln Ideen findet sich eine schähdere Schrift von Beausobre in der hist. de l'Académie Rosale des Sciences et Belles - lettres de Brusse 1768, welche in Hismanns Magazin Bb. V, 145 eingerrücket ist.

angeben, sie zu schwächen, nahmlich dadurch, baß man den Vernunfturtheilen die Starke des Vorurtheils und der Empfindung verschaffe; wein man sie öfter wiederhole, und mit ihnen bekannter werde.

In seiner Abhandlung vom Bewühlsehn \*\*) 1764.

folgert er unter andern aus der Unvollständig,
teit unserer Ideen von individuellen Dengen
die nothwendige Unvollständigkeit der Idee von
uns selbst, welche zum Bewührsehn gehöre, und
schließt daraus auf das Mangelhafte aller Urs
thelle und Entschließungen über uns selbst ja,
er zeigt, daß unsere Utrheise oft sehr unverständig sehn mussen, wenn sie sich auf denjenigen
Theil unsers Zustandes beziehen, von welchem
wirp wenn wir urtheisen, keine deutlichen Boe
gtiffe haben. Er deutt sich nun eine Wissen.

perschiedenen Zustand, worinnen sich die Geele ben Ausübung ihrer Hauptvermögen besine det; (a. a. D. 227) weil Herr Eberhard in der Theorie des Denkens und Empfindens diesen Gegenstand weit vollständiger ausgeats beitet hat: und bemerke nur, daß Sulzer von einem Vermögen sich etwas verzustellen, wie auch von einem Vermögen zu empfinden redet, wo aber unter Vorstellen hier bloses Denken von ihm verstanden wird.

<sup>\*\*)</sup> a. a.D. 201,

schaft als möglich, (beren Entdeckung dem menschlichen Geiste eine große Wohlthat seyn würde), durch welche man die Fertigkeit erhielte, auf einmahl die möglichst größte Menge von unsern individuellen Bestimmungen zu fassen.

2770. In einer andern Abhandlung, in welcher er den Begriff von einem ewigen Wesen zu zers gliedern sucht, \*) führt er einen unmittelbaren Beweis für das Daseyn eines solchen Wesens.

Denn, folieft Gulger, " fagt man (wenn man tein ewiges Befen annimmt), bag alles, was epistirt und existirt hat, durch eine außere Urfache zur Griftenz gebracht worden, wie es zufälligen Dingen zukommt: fo fagt man bamit, bag nichts oder daß bas Dichts biefe Urfache ift; benn außer dem, was eristirt und existirt hat, gibt es durchaus nichts" In dies fer Schrift unternimmt er auch Die Auflofung einer Schwierigkeit gegen ein nothwendiges Da feyn, welche aus dem Einwurfe entspringt, bag in bem Sate nichts Widersprechendes liege: bag alles, mas jest wirkt, nicht wirke. Denn so bald es möglich ift, daß alle Wirtung aufe horet: so gibt es nichts, bas nothwendiger Deis se wirkt, also kein nothwendiges Wesen; weil eine nothwendige Wirfung mit bemfelben ges

<sup>\*)</sup> a. a. D. 378.

fest wirb. Bu einem Biberfpruche gehoren aber zwey positive Begriffe, wovon einer ben andern aufhebt. Mun enthalt die Idee des Michtseyns nichts Positives; mithin konnen wir nicht empfinden, daß fie widersprechend ift: es kann aus der Boraussetzung, daß die Wirkung aufhore, und bann nicht fey, tein Wiberspruch herauss tommen. Folglich läßt sich die Idee des Moge lichen und Unmöglichen hier nicht anwenden; weil eine wie die andere zwen positive Dinge erfordert. Denn von einem Dinge, bas gar nichts Positives hat, läßt sich weder die Mogs lichkeit noch Unmöglichkeit erweisen; und bie Sage: bas Dichts ift möglich, und es ift uns möglich, find weder wahr noch falsch, sondern leere Worte. \*)

Was Sulzer wider den Materialismus und für die Unsterblichkeit sagt, \*\*) scheint mir nicht für die Metaphysik zu seyn. Ich verlasse also diesen Philosophen, und bemerke nur noch, daß er den Wunsch hegte, es möchten die Wahr-heiten der Philosophie durch eine populäre Mannier imehr ausgebreitet werden: daher er in seinen Abhandlungen einen gemein faßlichen Vortrag wählte.

<sup>\*) 387</sup> f.

<sup>&</sup>quot;) I) 349, II) t.

Cocius. Borzüglich tief war Leonhard Co dius \*) in ben Geift bes Leibnigifchen Sp fteme eingebrungen, welches besonders seine Abhandlung über die Analogie zwischen Aus 1775. debnung und Dauer erweift, die in die Schrife ten der Berliner Atademie eingerückt worben ift. Er fagt dafelbst: jebe Ausdehnung (in Zeit und Raum) fchließt eine Mehrheit ber Theile ein, die wir in ber 3bee vereinigen. Diese Bereinigung findet fich nicht in ben Dingen felbst, die wir mittelft ber Ginne mahrnehmen, sondern in dem Berstande bessen, der Die Theile vereinigt. Betrachtet man eine Bielheit auf einmahl; so läuft man Gefahr, fich zu irren, und muß baher, um ihr zu entgeben, jebes Element einzeln betrachten. Sierzu ift Die Division das beste Mittel, burch die man am Ende auf Theile tommen muß, die feine ans bern mehr gestatten. Diefe waren nun bie wahren Elemente ber Ausbehnung. Die Aus behnung eines jeben ware aber = 0; und bie Husbehnung bes Gangen = 0000=0: und es kann daher die Husdehnung felbft nicht aus unausgedehnten Elementen bestehen. Dit Recht fagt alfo Leibnitz, daß bie Materie unenblid theilbar fen, und es teine Elemente in ber

<sup>\*)</sup> Cochius, gebohren zu Königsberg, war Hofe prediger in Potsdam, und ftarb baselbst 1779 in seinem 62 Jahre.

Körperwelt gebe; benn es ist ber Körper feine. Composition von Monaden, die Zeit keine Com, position von Augenblicken.

Reine Quantitat hat componirende Gles mente; benn fie ift nichts Reelles, fondern nur eine Gumme reeller Befen, die man in der Ibee vereinigt. Reine Größe kann für fich eriftiren, ohne ein Ding, deffen Große fie ift: Ausbehnung und Dauer ift alle eit Ausbehnung und Dauer von Etwas. Da man sich nun bende wenigstens als sinnliche Bilder vorstellt: so muß es etwas Reelles geben, das sie bewirkt; und das find die Elemente, durch deren Addie tion aber teine Ausdehnung entstehet, sondern die nur in uns dasjenige bewirken, was von uns als dauernd und ausgedehnt vorgestellt wird, bas heißt: fie find effectuirende, nicht componirende Elemente. Da nun Ausbehnung und Dauer Erscheinungen find, bie durch bas Einfache bewirkt, nicht aber zusammengeset werden: so durfen wir uns über ifre Berschies denheit von dem Reellen niche mundern. Denn die einfachen Realitaten find schlechterdings kein Gegenstand für die Sinne, deren Bilder nicht bloß von der Wirkung dieser Gegenstände auf unfere Organe, sondern auch von der Receptivitat ber lettern abhangen. Findet fich ichon ein großer Unterschied zwischen ber Sahl ber Schwinguns

gen der Luft, und den Intervallen der Must, da, doch jene ebenfalls sinnliche Phanomene, nur etwas feiner entwickelt sind: wie wird manglauben können, daß das Reale dem Sinnlichen ähnlich sep?

Mit Sulfe biefer Grundfage, die er vor aus schickte, um zu zeigen, daß die unendliche Theilbarkeit der Materie der Monadologie nicht. widerstreite, suchte er einige speculative Fragen, welche Beziehung auf die Ausdehnung in Raum und Zeit haben, zu beantworten. \*) Fruher 1773 hatte er schon die Frage untersucht: ob jebt Folge einen Unfang haben muffe, welche auch mit der vorigen Abhandlung in einiger Berbin, dung stehet: er dachte sich solche folgender Be Der abstracte Begriff ftalt zu beantworten. einer successiven Reihe fardert teinen Anfang derselben: weil er ihre Große nicht bestimmt Es ift aber der lette Grund berfelben von ihrer. ersten Zahl unterschieden: jener ist das erste be gische Glied; diese das erste arithmetische: und es ist nun zu untersuchen, ob bas erstere auch das lettere seyn wird?

fenden Elemente der Ausdehnung sind die einfachen Substanzen; die bewirkenden Elemente der Ausdehnung sind die einfachen Modifilationen berselben, von denen jede augenblicken. lich und außer der Zeit ist.

Der erfte Grund ift eine nothwendige Eriftenz. Wenn demnach bas zweyte Glieb nie gefehlt hat, seitdem das erfte da ift: so fleigt man vergeblich vom nachfolgenden zum vorhere gehenden ohne gum zweyten zu gelangen. Da aber bas zweyte Glied eine Wirkung von einer Action ist: so fragt siche: sollte diese nicht einen Unfang haben tonnen? Dahr ift es, wenn es ein zweytes Glied giebt; ober ein Glied überhaupt durch eine Zahl ausgedrückt werden tann: fo muß es ein erftes geben. Allein es wurde ein Factum an die Stelle eines aus der Natur der Sache gezogenen Grundes gefest, wenn man behaupten wollte, das erfte Glied habe eine erste Action verrichtet. Es widers fpricht aber einem nothwendigen Bejen, einen Uns fang zu wirten; und es ift daher eine Succes fion ohne Anfang nothwendig. \*)

Moses Mendelssohn \*\*) hatte noch Mendelss gläcklicher als Sulzer die Leibnitisch Wolfische sohn. Ec 2

Derfasser nicht genug auf die Frage gesehen Ju haben: ist eine Reihe successiver Dinge ohne Anfang nicht eine unendliche, und kaun eine solche als ein nicht durchgangig bestimmt tes Ding wirklich, ja sogar vergangen senn ?

Deffau in größter Durftigfeit gebohren, hats

rie ber vers mifchten Empfins dungen.

Philosophie auf die Theorie der schönen Wise Tenschaften angewendet, und ihr weites Reich mehr als Cochius durchwandert. Richt zufries ben, einzelne Theile zu verbeffern, suchte et felbst neue Wahrheiten auf, und bereicherte bie Ceine Theo! Metaphyfit mit der Theorie der vermifd: ten Empfindungen, oder derjenigen Em pfindungen, welche aus der Vorstellung der Wollkommenheit und Unvollkommenheit entftes hen. Gie entspringen nahmlich, wenn eine Worstellung in Beziehung auf das Object, bes fen Unvollkommenheiten sie wahrnimmt, unangenehm, in Beziehung auf das vorstellende Gubject aber angenehm ift, indem fie in demfelben eine Realitat fetet, (welches demfelben eine angenehme Empfindung gewähret). Se nadbem nun die objective oder subjective Beziehung

> te aber febr jung bie Wiffenschaften ben ges wohnlichen Beschäftigungen feiner Mation vorgezogen, und besonders den Maimonides Seines den Studien fo ungunftigen Audirt. Schidfals ungeachtet, hatte er fic boch fcon 1754 so empor gehoben, daß Leffing und Micolai ibn hervor zogen, und jur heraus gabe feiner Briefe uber bie Empfindungen (1755) ermunterten. Er ftarb 1785, nacht dem er mehrere Jahre feiner Rranflichfeit wegen fich feiner Lieblingswiffenschaft batte entziehen muffen, zu Berlin, wo er fich feit feinem 14ten Jahre aufhielt, und pon ber Sandlung lebte.

1764

überwiegt; wird fe, im Ganzen genommen, ans genehm ober unangenehm feyn, nie aber gang unangenehm: ba jederzeit eine Realitat fich fine bet, indem die Borstellung selbst eine Realitat ist. ')

Von vorzüglichem Werthe ift feine Abhande Seine Mis lung über die Evidenz, in welcher er auf die handlung vorgelegte Frage der Afademie: ob die metaphye Evidens fischen Wahrheiten überhaupt einer folchen Gvie benz fähig waren, als die mathematischen, fole gender Magen antwortet. Bur Goibeng einer Mahrheit gehöret außer ihrer Gewißheit noch ihre Faklichkeit. Die Anfangsgrunde der Flus tional = Rechnung sind so unläugbar als die geometrischen Wahrheiten; aber fo faglich find fie nicht, und daher nicht so evident. Die Aufgabe zerfällt also in zwen Fragen. 1) Kons nen die metaphysischen Wahrheiten, so unums Röflich bargethan werden als die mathematis

\*) Mendelssohns Philosophische Schriften Bd. 1 Rhapfodie. Schon 1761 hat Moses diese Theorie in der Hauptsache bekannt ges macht, bernach aber vervollkommnet., Er weiß fie vorzüglich in ber Aefthetik und Dog ral zu gebrauchen, und baraus sehr paradore Sate aufzuklaren. Die Briefe über bie Empfindungen beschäftigen fech afthetischen als eigentlich metaphysischen **Ge** genftanden.

schen? dies bejahet unser Philosoph: 2) sind thre Beweise einer solchen Faklichkeit fähig als die mathematischen? und dies verneinet er.

Die Mathematik grundet ihre Beweise auf ben Gas bes Miberspruches; und man tann Tagen, baß in ihr bie Begriffe ber Große, unb in ber Geometrie ins besondere bie ber Große in ber Ausbehnung aus einander gefet werden, in welchen alle mathematische Wahrheiten einges wickelt enthalten find: folglich beruhet ihre Gewißheit auf der nothwendigen Berknupfung ber Begriffe. Es arbeiten aber bie größten Dothematiter feit undenklichen Sahren an ber Ents wickelung des finnlichen Begriffes der Quantitat, und haben fich größten Theile auf die ausger behnte Größe eingeschränkt: indem bon bet Mathematit ber unausgebehnten Großen nur burftige Berfuche zum Borfchein getommen find, ob' es gleich; eine Theorie berfelben geben muß, da die gesunde Vernunft über die Grade ber Dinge Urtheile fallt, deren Richtigkeit die Er fahrung bestätigt. Diese Mathematit ber intenfiven Größen ift jedoch vielen Schwierigteis ten unterworfen, ba sich bie Schranken biefer Größen nicht anders beutlich machen laffen, ale wenn man auf die Qualitaten jurud gehet, und Die innern Mertmahle aus einander fett: weldies, wenn man bis in bie urfprunglichen Bei griffe eindringen mußte, ben ber Menge ber

Merkmahle unendlich schwer seyn wurde. Das in hat die Geometrie gar keine, die Arithmes tit nur wenige willkührliche Zeichen, die jedoch in den Zusammensekungen, in den Formeln und Gleichungen bestimmt sind, und mit den Gedanken übereinkommen, ja, welche noch Voke züge vor den gevmetrischen haben, indem ste das Allgemeine ausdrücken können, dahingegen die geometrischen nur etwas durchgängig Bes stimmtes bezeichnen. Die Zeichen der unauss gedehnten Größen sind hingegen ganz willkührs lich; weil die einzelnen Merkmahle schwer zu unterscheiden, ihre Verbindungkarten noch schwes rer zu bestimmen, und auf allgemeine Regeln zu bringen sind.

Die reine theoretische Mathematik grund bet jedoch ihre Gewisheit nut allein auf die blose Identität ber Begriffe; und die angewandste gehet durch Erfahrungen zu wirklichen Dinsgen über. Allein sie kann jedem Sinnendinge trauen, ohne daß ihre Folgerungen etwas an ihrer Gewisheit verlieren; da doch jedes Sinsnending ein solch Ding ist, wie sie es ans nimmt.

Weil nun aber Qualität und Quantität unzertrennlich verknüpft sind: so sind auch Philosophie und Mathematik unzertrennlich verknüpft. Und so wie es eine reine theoretische

Mathematit gibt, die bloß auf ber Zerglieber rung und Beitnupfung ber Begriffe ber Quans titaten beruhet: so gibt es auch einen reinen Theil der Philosophie, der fich nur mit Ber gliederung und Berknupfung der Begriffe der Qualitaten beschäftigt; und in biefem berricht also gleiche Gewißheit mit der in der Mathe Allein der Mangel ber wesentlichen Beichen, das Willführliche ber Sprache, und Die daher so häufigen Ertlirungen, Die Matur ber Qualitaten, deren innere Mertmable fo gei nau verbunden find, daß teins ohne Renninis der übrigen erklart werden tann, und die bas her ben jedem Fortschritte nothige Ruckkehr in ben Unfangsgrunden verhindern bie Gvident Und wenn der Philosoph alle diese Schwierigteiten überstanden hat: so hat er nichts als gewiffe Bermandschaften ber Begriffe entbedt, und miß ben wichtigen Schritt ins Reich der Wirkuchkeit thun, der bem Mathematiker leicht ift, indem er nicht zu untersuchen hat, ob ihm bie Sinne Bahrheit oder Erscheinung geben. Der Weltweise kann aber auf zwen Wegen zur Wirklichkeit übergehen; einmahl burch Unterles gung eines Erfahrungssates, ber feine bloge Erscheinung ift, als des Sages: ich bente, auf ben sein ganzes Gebaude aufzuführen ift; bas andere Mahl durch Uebergang von ber Didge lichkeit jur Birtlichkeit, Denn die Gage: bas nothwendige Wesen ist möglich, und das nothe

werknüpft. Dieser Uebergang sindet in der nat türlichen Theologie Statt, welche also hier mehr als die Geometrie leistet, und in ihren Anfangsgründen fast geometrische Evidenz gibt: denn alle Eigenschaften Gottes hangen so zur sammen, daß aus jeder alle erkennbar sind.

Diefer Schritt von ber Möglichteit aut Birtlichkeit ift bey bem nothrendigen Befen einzig und allein möglich, und baher vielen unverständlich, welches vielleicht mehr im Bors trage als in der Sache felbst liegt. Mendels fohn sucht biesem Schluffe nun eine neue Benbung ju geben, indem er ben undeutlichen Begriff des Daseyns vermeidet, und vom Dichts seyn ausgehet. Was nicht ift, schließt er, ift entweder unmöglich, ober bloß möglich: im lettern Falle ift es zufällig. Das allervolle tommenfte Befen fann aber nicht zufällig fenn: es ist also entweder unmöglich, ober wirklich. Allein unmöglich kann es nicht fenn; weil es keinen Widerspruch enthalten kann, und es muß also wirklich seyn. \*)

Drofes gibt biesem Beweise noch eine Wens dung, welche jedoch auf diese zurück geführt werden kann. Er sagt nahmlich: was nicht wirklich ist, ist entweder unbestimmbar oder

Sein Phádon. 1767.

Dehr Auffeben als biefe vortrefliche Schrift hat fein Phaben \*\*) gemacht, in welchem er nach bem Benfpiele bes Plato beh Sofrates barftellt, wie er fich in ben letten Stunden feines Lebens mit feinen Schulern von ber Unfterblichteit ber Geele unterhalt. Gi beweift in bemfelben bie Ginfachheit ber Getik und ihre Fortdauer vorzüglich aus folgenden Grunden. Beil bas Wefen und bie Beschafe fenkeiten jusammengesetter Dinge aus ber Be Schaffenheit ber Theile und ber Urt ber Bufant menfetung berfelben beftebet; ber Bufammenbana berfelben aber, ihre Ordnung und Berhaltniffe, bie zu dem Wesen der zusammengesetten Dinge gehoren, beziehende Dinge find: fo findet fich bies Wefen nur in Subjecten, welche die Theile ven gleichen und zusammenfassen, die an sich nichts als einzelne Dinge find. Bare nun bie Seele ein ausammengefestes Ding: fo hatte fie entweber ihren Grund in der Ordnung ber Theile, af bem Befen zusammengesetzter Dinge; ober ihre

unbestimmt; woraus sich eben bieselbe Folge gieben läßt.

Phabon, ober über die Unsterblickeit. Wenn auch Moses einige Beweisgrunde von seinem Muster entlehnt hat: so sind doch auch diese mit den Gedanken der neuern Westweisen verbunden, so daß diese Schrift nur in Rücksicht der Form eine Nachahmung bleibt.

J

Wirkungen folgten aus ber Wirksamkeit bet Theile. Jenes aber ift unmöglich: benn bie Ordnung ift nichts Objectives, fondern nur eine Wirtung eines bentenden Wefens; und wenn fie (die Ordnung) alfo ber Grund ber Geele als des denkenden Wefens seyn sollte: so ware bie Wirtung ber Grund ber Urfache, oder fie feste ein einfaches denkendes Subject voraus, bas ihre einzelnen Theile zusammenfaßte. In dem andern Falle waren die einzelnen Rrafte einans ber ahnlich ober nicht. Sollte nun, wenn bas Lettere ware, burch biese Rrafte etwas von ihren einzelnen Wirkungen Verschiedenes hervor gebracht werden: fo forberte biefes abermahls ein jusammenfaffenbes Subject, welches einfach fenn mußte, wenn die Frage aufgeloft werben follte. Und fande der erfte Fall Statt: f hatten wir zwar mehr gang gleiche, aber boch nur einfache Borftellfrafte. Das Ginfache ente ftehet aber und vergehet nicht in ber Zeit, fone bern nur auf einmahl. Und ba alle Wirkungen endlicher Substanzen nach und nach, und also in der Zeit gur Wirklichkeit gelangen : fo tonnen fie nichts Einfaches, also auch die einfache Geele nicht vernichten. Die unendliche Gottheit aber die nichts als Wohlthat ausübt, wird feine so bose That begehen, als es die Vernichtung iner Substanz wate: und es wurde felbst ihrer Gute und Beieheit zuwider feyn, fie in einen ewigen Zustand des Unbewußtseyns verfinten au lassen; dagegen es derselben anståndiger ist, die Fähigkeiten der Seele mehr und mehr zu enti wickeln, und ihre Glückseligkeit zu vermehren.

So viel Schönheiten aber auch diese Gte fpråche enthalten; so haben fie boch teine folde Ueberzeugung bewirten tonnen, daß Dofes fich nicht gegen einige Ginwurfe hatte vertheibigen muffen. \*) Wirklich icheint es auch, als fen menigstens ber Gat, auf welchem die Une möglichkeit einer Bernichtung ber einfachen Gubfrang vornehmlich gegründet wird, nicht fo gang evident: daß nahmlich in ber Folge der Beit feine zwey Augenblicke einander die nachften waren, und bie Folge ber Beranderungen mit ber Kolge ber Zeit übereintomme. Denn wie flieft baraus, bag, weil in unferer finntichen Borftellung Die Zeit feine einfachen Momente hat, auch in ben Gubstanzen felbst teine einfachen Acte wirklich feyn? Gest nicht vielmehr die Zeit, als ein Busammengesetes Ding, außer der Borftellung etwas Einfaches voraus? und fordert das Suc cessive nicht etwas zu seinem Grunde. nicht successiv ift? \*\*)

<sup>\*)</sup> Anhang jum Phabon-

<sup>\*\*)</sup> Riebel scheint ber erften Meinung zuger than zu fenn, (Philof. Biblioth. 2 St. 67.)

Riuch ist der angeführte Bewois der Uns forperlichfeit der Seele, zu welchem er burch diefes Phis ben Plotin \*) veranlaßt worden, bey weitem losophen. nicht fo einleuchtenb; als ein anderer, den er in einer eigenen fleinen Schrift vortreflich aus geführt hat, wo er auf die faglichste Weise barthut, bag nur in dem Ginfachen ein Ber gleichen und Zusammenfaffen, also nur in ber einfachen Substanz ein Denken möglich fen. \*\*) In dieser kleinen doch fehr schätbaren Schrift, welche D'Alemberts ichwache Einwurfe ges gen Die Untorperlichfeit bestreitet, zeigt Dofes auch, wie die von Locken aufgeworfene Frage; ob Gott nicht burch feine Allmacht ber Materie bie Eigenschaft bes Dentens mittheilen tonne, wenn fie auch ihrer Matur zuwider mare, fich nicht bem Beweise ber Unmöglichkeit einer gus fammengefesten Denktraft entgegensegen laffe;

und Cocius nimmt sie ausbrücklich an. Hißmann Magaz. IV, 5, 260.

- e) Ennead. 14, VIL
- Beweis scheint von Bilfingern entlehnt: Dilucidatt. § 271. "Si repraesentatio sit in corpore, alia est pars hanc partem, alia est pars repraesentans istam. Nulla ibi reductio ad commune individuum repraesentant locum habet, quemadmodum hic."

da sich die Allmacht nicht über das Unmögliche erstrecke.

In einer kleinen Schrift erläuterte er auch die vorherbestimmte Harmonie. \*)

Seine Morgen, funden. 1785. Das lette Werk dieses Weltweisen waren seine Morgenstund en, oder Vorlesungen über das Daseyn Gottes, in welchen vorzüglich einis ge von ihm entwickelte Ariome, einige seiner Ideen über den Spinozismus, und ein neuer Beweis für die Existenz Gottes merkwürdig sind. Diese Ariome sind folgende:

- I. Was mahr ift, muß burch positive Benkungskraft dafür erkannt werden können.
- II. Wessen Daseyn durch keine positive-Denkungskraft erkannt werden kann, das ist nicht wirklich vorhanden.
- III. Wessen Richtseyn keinem verständigen Wesen begreislich seyn kann, das ist wirklich vorhanden.
- IV. Wenn ein Sat: A ift B mahr fenn soll; so muß vermoge ber positiven Denkungs.
  - \*) Meber bas Commerz zwischen Leib unb Geele.

traft zwischen dem Subjecte und bem Pradicate, eine Verhindung anerkannt werden konnen.

V. Diese Verbindung beruhet entweder auf dem Materialen in der Erkenntnis des Subsjects A, oder auf dem Formalen derselben. \*)

VI. Wenn also von einem Begriffe A das wirkliche Daseyn ausgesagt wird: so ist A ents weder deswegen, weil es nicht anders als mit diesem Pradicate denkbar ist; oder deswegen, weil es nicht anders ein Gegenstand der Billisgung und des Beyfalls werden kann.

VII. Hieraus folgt unmittelbar: unter zweien gleich denkbaren Dingen kann nur das, jenige wirklich werden, welches das beste ist. \*\*)

Den Spinozismus sucht er, nachdem er feine Ideen. Verwirrung aufgedeckt, mit folgens ben Grunden zu bestreiten.

Ausdehnung, und wenn wir auch Uns durchdringlichkeit hinzuthun, erschöpft bloß das, Wesen der Materie: zum Körper gehört aber noch die Form, das ist, die Bewegung samt

oder Nichtbenkbarkeit: in bem Formalen — im Begehren ober Nichtbegehren.

<sup>\*\*)</sup> Morgenft. 144 ff.

allen ihren Mobificationen, welcher Spinoga Denn ba bas Gange feine Quelle anweift. teine Bewegung hat: fo muß fie in den Thele Ien senn: bann find aber biese Theile Dinge, Die ein abgesondertes Daseyn haben. Satten fie biefes nicht, und waren bloge Abanderungen. bes Gesammten: so tonnten fie- teine andern Modificationen haben, als die aus ben Eigen Schaften des Gangen fliegen; fie tonnten folglich feine Bewegung bewirken. Go hat er auch bloß für das Materiale des Dentens gesorgt, und ihm eine Quelle in den Eigenschaften bes Unendlichen angewiesen. Woher aber Gate unb Wolltommenheit, Luft und Unfuft, Schmerz und Bergnügen; überhaupt alles was jum Bei gehrungsvermögen gehört? Wenn bas Gange teines. Worherwissens, teines Worsages, feiner Billigung fahig ist, woher diese Begriffe in den Theilen, die doch nichts für sich Bestehendes haben, und bloße Modifikationen der einzigen Substanz sind? \*)

Hiermit ist zwar (in Verbindung mit den Gründen Wolfs gegen den Spinozismus) Splunda widerlegt, nicht aber der Spinozismust denn es läßt sich denken, daß die ganze Welt in dem metaphysisch unendlichen Wesen ein bloe ges idealisches Daseyn habe; wo also für das

<sup>\*)</sup> A. a. D. 219 ff.

Formale und Materiale gesorgt ist, und ber Vorwurf der Verwirrung des metaphysisch un= endlichen mit dem mathematischen nicht Statt sindet. Auch der Theist muß der Reihe des Wirklichen ein idealisches Daseyn im görtlichen Verstande zuschreiben, und dieses kann der Pantheist zugeben. Er bleibt aber bey die em Daseyn stehen; und wenn der Theist sortrückt, und hinzu sest: Gott habe dieser Reihe auch außer sich ein objectives Dasehn mitgetheilt so ziehet sich jener zurück, und siehet keinen Stund, bieses einzuräumen. \*)

und ni allot and Live - e. illice for , seen il Dawiber benteret ber tiefbentenbe Beifet bie Gedanken Gottes muffen alle bie Prabitate haben, Die ihren Objecten gutommen, mit Muss nahme berjenigen, die bem Urbilde blog als Arbilde. gutommen, und die bas Gubjett nicht annehmen fann, ohne bag es aufhore, Gubject au fenn: benn fonft wurde bas treuefte Bilb nicht mehr Bild feyn. Es gibt aber untruglis de Merkmahle; die mich als Gegenstand von Worftellung in Gott untericheiden. mir als Das Bewußtseyn meiner felbft mit volliger Untunde beffen, fo nicht in meinen Dentungse treis fallt, ift der fprechendfte Beweis meiner außergstilichen Gubffantialität! benn bas Bilb

<sup>4)</sup> A. a. D. 233 ff.

meines Bewußtseyns ist in ihm nicht von dem Bewußtseyn seiner Unendlichkeit abgesondert; nicht so, wie in mir, mit der Wirklichkeit so mancher Dinge verbunden, die ich selbst nicht kenne, und die doch zum Theil mit meinem Wesen verbunden sind. Ein anders ist, Schranken haben, ein anders, die Schranken kennen, die ein von uns selbst verschiedenes Wesen hat. Das höchste Wesen kennt auch meine Schwache heit; aber es besitt sie nicht. \*)

Er folgert nun ans ber absoluten Gute Gottes, daß derselbe auch das Beste in der Werbindung (optimum secundum quid) bil sige, und dadurch seine Kraft bestimme, demi selben eine Wirklichkeit außer sich zu ertheilen, da es in ihm nicht wirklich seyn könne. Dann gehet er weiter, und sagt: kein Wesen könne sich irgend eines Grades seiner Realität entäus Bern, und Sott könne also kein eingeschränktes Wesen mit wirklicher Entäußerung seiner Gotte heit denken. Der Gedanke in ihm, der ein eingeschränktes Wesen zum Objecte habe, könne in ihm zu keinem eigenen, gleichsam abgerisser nen, Bewußtseyn gelangen.

Allein alle diese Grande ben Seite ger sett, so sey es doch unmöglich, daß allen Ges

27.50

<sup>\*)</sup> N. a. D. 241 f.

<sup>\*) 5. 243. 445.</sup> f.

danken Gottes ein eigenes Gelbstbewußtseyn zu tomme, weil fonft widerftreitende Bestimmun, gen zugleich feyn murden, ba fich biefe Gedane ten auf alles Dogliche erstrecken. Ginige muß. ten also vermöge ihrer Gute diesen Borgug erhalten haben. Dann aber, fagt unfer Beifer, kann ich Mensch, ber ich ein folcher Gebanke bin, alles Gute, was mir werden foll, von der Substanz erwarten, beren Gebante ich bin, und werde nie aufhören, ein solcher zu bleiben; ich werde glucklich ober elend seyn, je nachdem ich ihn, meinen Denter, mehr oder weniger ertenne. Und fo ift bey biefem Pantheismus Religion und Moral geborgen, und die gange Erennung beruhet auf einer unfruchtbaren Subs tilitat. \*)

Seinen neuen Beweis für die Wirklich, teit Gottes führet er von dem Sate aus, daß alles Mögliche als möglich, alles Wirkliche als wirklich gedacht werden müsse, und daß die volltommene Vorstellung eines Dinges in seiner ganzen Möglichkeit vermöge der allgemei, nen Verknüpfung das Denken aller möglichen Dinge, wie sie möglich, also einen unendlichen Verstand (eine Gottheit) erfordere. Dieser fände sich nun nicht in uns, die wir nicht eine

<sup>20 2</sup> 

<sup>\*)</sup> A. a. D. 251 ff.

mahl alles denken konnten, was zu unserm Daseyn gehore, und also selbst einen solchen Verstand voraussetzten. \*)

Außer diesen sehr interessanten Gedanken enthalten die Morgenstunden dieses großen Denkers in der Urt des Vortrages, and in den Beweisen sehr viel Eigenthumliches, welches den zu frühen Verlust des Verfassers jedem Freunde der Philosophie schmerzhaft macht.

Noch ist mit ihm die Philosophie Leibe nitzens noch nicht zu Grabe gegangen. \*\*) Denn noch leben Manner, welche mehr für sie thaten als Woses Mendelssohn: indem sie nicht nur besterten, wo sie Mängel fanden, und auf ihre Gründe weiter baueten; sondern sie selbst in Schutz nahmen, als ihr der Unters gang mit großer Heftigkeit gedrohet wurde. Da aber diese wichtigen Streitigkeiten dem kunfe tigen Theile dieser Geschichte gewidmet sind: so beschäftigen wir uns hier vorzüglich mit dem, Ioh. Aug was diese Philosophen für die Ausbildung ders Eberhard. selben gethan haben; und bemerken zuerst die

\*) Qi. a. D. 292 ff.

rie des Den, befannte Theorie bes Denfens und Em

Same

<sup>4\*)</sup> Dorfc erfte Linien einer Geschichte ber Weltweisheit G. 70.

pfindens, durch welche Herr Eberhard \*) fens und sich so großes Verdienst um die Seelensehre Empsindens, erworben hat, und die daher den von der Akas demie zu Berlin ausgesetzten Preis erhielt.

Das Interesse dieser Schrift, welche die Leibnit; Wolfische Psuchologie bis hieher zur höchsten Vollkommenheit gebracht zu haben scheint, erfordert den Versuch einer Parstellung dersels ben, so schwer sie auch ist, da das Ganze, als in allen seinen Theilen bemerkungswerth, nur einen höchst unvollkommenen Auszug gestattet.

pfinden und in einem gegenseitigen Einflusse vorstellen zu können, mussen wir und ihres Bere haltnisses zur ursprünglichen Grundkraft der Seele zu versichern suchen. Es muß sich aber ein gemeinschaftlicher Bereinigungs : Punct für bende anzeigen lassen, wenn sie gegenseitig von einander abhängig seyn sollen. Wenn man sich daher die Seele als eine noch so subtile Masterie vorstellt; wenn man in dem einen Theis se derselben der Erkenntnißkraft, und in dem andern der Empsindungskraft ihren Sit ans weiset: so läßt sich auf keine verständliche Weise se angeben, wie die eine durch die andere zu verbessern und zu erhöhen möglich sey. \*\*)

<sup>. \*)</sup> Professor der Philosophie zu Halle.

<sup>\*\*)</sup> Theorie des Denfens, und Empfindens, G. 17 f.

Es ift aber ben ber Porftellung von ber eine fachen Ratur ber Geele nicht genug, bag man von ihr alle Zusammensehung in der Ausdehe nung entferne; sondern man muß auch bie Einheit ihrer Kraft erkennen. Da nun eine Grundfraft basjenige in einem Dinge fenn muß, was ben hinreichenden Grund aller Accidenzien bes Dinges enthalt: so tann fie nichts anders ale eine Substang senn: und man murbe fehr unphilosophisch verfahren, wenn man gur Bervielfaltigung ber Grundtrafte feine Buffucht nahme, so bald die allgemeine Urtraft zureicht, von allen psychologischen Phanomenen befriedigen. ben Grund anzugeben. Das Bewußtfeyn gibt und hiervon noch mehr Evideng, indem wir fühlen, daß unfere Seele nicht nur Eines, fondern eben Daffelbe fen, daß das Wefen, mel ches in une benet, fich als bas alleinige Gusject feines Denkens, Empfindens, Sanbeins, Leibens, u. f. w. vorstellt: welches alles nicht Schen tonnte, wofern es nicht Gins mare, bas ben Grund aller biefer ungertrennlichen Ginem zusammen tommenden Beffinmungen enthielte. Denn waren biefe Bestime mungen in verschiedenen Subjecten vertheilt. ober endigten fich alle Beränderungen in verschiedenen von einer erften Urtraft unabhangigen Rraften: so wurde die Kraft a nichts von dem wissen, was in b wirklich wird. Mus mehrern Kraften läßt es sich verschiedenen

inicht angeben, wie eine Modification der Seele in die andere übergehe, und auf einen Zustand des Erkennens zc. solgen könne. Denn damit in einem solchen Falle die eine Kraft sich äußere, müßte sie eine andere so lange aufhalten, und ihre Außerung hemmen können; wenn hernach das Triebwerk abgelaufen, müßte sie einer andern den Anstoß geben, damit diese in ihrer Stelle ihr Geschäft anträte. \*)

Das Wesentliche der Grundkraft kann nun nichts anders seyn, als dasjenige, was allen ihren Aeußerungen gemein ist. Alle Operationen der Seele lösen sich aber in Vorstellungen auf: und die Grundkraft kann also nichts anders seyn, als das Bestreben nach Vorstels-lungen.

In dem Zustande des Empsindens siehet sich die Seele als leidend, in dem des Denkens als thätig an: und es ist nun zu unters suchen, was dazu gehöre, wenn unsere Seele sich thätig vorstellen soll. So lange sie sich im Zustande deutlicher Vorstellungen befindet: so ist

<sup>·) · 5. 19-29.</sup> 

Wesentliche ber Kraft, wodurch fie fich vom Bermögen unterscheibet.

fie fich genau bewußt, wie eine Borftellung aus der andern in ihr entstanden sey. Die Deut-Michkeit ber Erkenneniß bringt es mit sich, daß fie die mannigfaltigen Richtungen eines jeden Begriffes, (die Folgen aus demselben), vor sich liegen fichet. Gie konnte einer jedon nachge hen; indem sie aber nur Gine verfolgt: so ift fie fich auch ihrer Willkühr bewußt: und hier auf beruhet allein das Gefühl ihrer Thätigkelt. Hier finden wir den Weg, Die Frenheit bes Willens mit dem Zusammenhange der Welwer, anderungen zu vereinigen: Unfere fregen handlungen haben ihre Gewißheit und Rothwendig teit, so fern sie gegründet find; wir fühlen aber daben unfre Frenheit, so fern wir ben deutlichen Worstellungen Die mehrern Theile einer Totali Worstellung flat vor uns haben, und barin Die physische Zufälligkeit, (die mehrern Wig lichkeiten), anschauen. \*)

Ganz anders verhält es sich im Zustand des Empfindens; es mag von äußern oder in nern Empfindungen die Rede feyn. hier fehlt uns das Vewußtseyn unserer Thätigteil: wir können keine Empfindung auf der Stelle ändern, wie wir wollen; und es sehlen uns so wohl beym Uebergange von dem Denken zum Smpsinden, als auch in dem Uebergange von

<sup>\*) 6. 35-37.</sup> 

einer Empfindung zu andern bie Mittel. Ibeen, um uns dieses Ueberganges bewußt zu werden. Wenn wir nun dem angegebonen Leitfaden fole gen: fo wird es leicht werden, von der Erscheis nung Rechenschaft zu geben, daß die Geele ben bem Denken ben Gegenstand, wamit fie fich beschäftigt, als außer sich befindlich ansiehet, hingegen ben dem Empfinden mit ihrem eiges nen Zustande zu thun zu haben glaubt. Denn wenn ich in dem Zustande des Denkens die Theile der Gegenstände von einander unterscheide: so muß ich auch mich, das Denkende, von bem Gebachten unterscheiben. Da aber benne Zustande des Empfindens die Menge und Starte der Borftellungen, die sich in einer Empfindung zusammen brangen, nicht Zeit und Frenheit jum Zerlegen und Unterschiede laffen : fo kann auch biefe Unterscheidung nicht Statt finden. hieraus folgt, daß je verworrener die Empfind bung ift, je weniger unterscheidet fich die Gubstanz von ihr: baher wir uns die Beranderungen unfere Korpers, als die verworrensten Wors stellungen, am meisten in uns vorstellen. Ga folgt ferner daraus, daß bey ftarten Empfindune gen bie Denkungstraft gang vernichtet icheint; und daß im Zustande des Empfindens sich eine größere Anzahl Borftellungen ber Geele bemachtige als im Zustande bes Denkens

<sup>·) 6. 37</sup> ff.

begrenzte Kraft der Seele ist nun nicht hinreichend, alle Partial - Vorstellungen mit ihren Wertmahlen zu denken: die Sestandtheile einer Empfindung fallen also in Eins zusammen, und machen unter der veränderten Gestalt einer dritten Total . Vorstellung eine Erscheinung, der ren elementarische Vorstellungen man schwerlich wieder erkennen wird. \*)

Aus dem allen läßt sich nun der Unterschied des Dentens und Empfindens auf solgens de Hauptmerkmahle zurückbringen; woben is sich jedoch von selbst versteht, daß eine eingesschränkte Kraft niemahls ganz rein denten kann.

## Diese Merkmahle find nun:

- 1) In den Vorstellungen des Verstandes Einheit; in den Empfindungen Mannigsale tigkeit:
- 2) In den Vorstellungen des Verstandes das Mannigfaltige in einander vorgestellt; in den Empfindungen neben einander und auf eine ander folgend:
- 3) Folglich in den Vorstellungen des Berestandes als Merkmahle; in den Empfindungen als Theile.

<sup>.)</sup> G. 44-51 55 f. Bepfpiele biergu.

Folglich je deutlicher, desto weniger auseins ander; je mehr außer und neben einander, desto verwirrter. Das ergibt sich sogleich aus der Wirkungsart der außern Sinne, und der körs perlichen Bewegung. \*)

Die Kraft zu denken, und die zu empfing ben haben aber mit einander gemein:

1) daß durch sie Vorstellungen möglich

Da nun die menschliche Seele eine Vorssstellkraft ist: so mussen sie nur Modificationen der Grundkraft seyn.

- 2) Aus der einfachen eingeschränkten Seele folgt noch weiter, daß, wenn die Seele in ihren Operationen gehindert wird, sie es selbst ist, die sich hindert. \*\*)
- 3) Folgt aus ihrer eingeschränkten Natur, daß sie die mannigfaltigen einzelnen Vorstellung gen unter Einer Hauptvorstellung muß zusam.

<sup>•) €. 57</sup> f.

Der Mangel an Kraft läßt ihr nicht mehr rere Wirkungen zu: z. B. wenn fie ben zu beftigem Geräusche denken sollte: so wäre sie nicht fähig, ihre Kraft auf die Zerglies derung der Gegenstände zu verwenden, da

menfassen können, wenn sie ihr angenehm seun sollen. \*)

Das Bilb, bas uns die Empfindung von stellt, bestehet aus einem Scheine, deffen him reichender Grund theils in der Beschaffenheit bes Dbjectes, theils in der Ginfchrantung des Subjectes zu suchen ift. Je nachdem die Seele im Stande feyn wird, mehr oder weniger Mannigfaltiges auf einmahl zu faffen, wird fie genothiget werben, mehr ober weniger Mertmable fallen zu laffen, und baraus werden nothwendig verschiedene Erscheinungen hervors gehen. Das ift nun aber bey bem reinen Denken gang anders, wo die Ginheit bes Gebachten feine Berschiedenheit gulaft. Ginerley Gegenstand der Empfindung tann verschiedenen Menfchen gefallen, mißfallen, ober gleichgillig feyn; aber niemanden wird, wenn er bie Borte perfteht, 2. 2=5 scheinen. \*\*)

Aus dem allen lassen sich folgende allger meine Gesetze herleiten.

fie größten Theils burch bie Vorstellung biefes Geräusches beschäftigt wurde.

rung und Anwendung diefer Theoric.

<sup>4.) 6. 106</sup> ff.

- Borstellungen enthalt, kann die Abwechselung des Einen Zustandes mit dem andern nicht and ders als vermittelst der Vergesellschaftung der Ideen erfolgen. Wenn das Denken ins Empfinden übergehet, muß die Seele in dem Flusse ihrer Gedanken auf eine Partial : Idee stoßen, die auf einmahl eine beträchtliche Menge eine zelner Vorstellungen erweckt. Diese sließen in eine Empfindung zusammen, die nunmehro die Seele so lange beherrscht, bis nach dem nahmslichen Gesese unter der Menge kleiner Partial. Ideen Eine an Klarheit die Oberhand gewinnt, und die Seele anlockt, sie zu zerlegen, und über ihre Theile nachzubenken.
- 2) Im Zustande des Denkens ist die Er, kenntniß symbolisch; im Zustande des Empfinstens anschauend. In dem ersten Falle ist die Vorsstellung des Zeichens klärer, als die Vorsstellung der Sache; im andern ist es umgekehrt. Man siehet dann die Sache selbst: sie ist uns lebhafter, als wenn wir ein Stuck nach dem andern durch die Zeichen erfahren, und her, nach erst Mühe haben, sie zusammen zu sehen.

3) Eine jede Empfindung ist mit Begeh, ren oder Berabscheuen verknupft, Dieses hat fie zwar mit allen Vorstellungen gemein; allein eben weil bey ihr eine große Menge duntle und verworrene Vorstellungen in Eins zusam men kommen, muß auch das Begehren obn Verabscheuen größer und merklicher seyn, und in höhern Graden der Stärke und Lebhastige keit wird es Leidenschaft. In ihnen ist der ganze Grund der Seele erregt: eine Menge dunkler Vorstellungen von vorherzessehener Lust ader Unsust drängen sich in Eins zusammen: und alle diese bloß empfundene Triebsedern stoßen den Menschen unverzüglich zur Handlung fort.

- d) Der Zustand des Empfindens löscht den Zustand des Denkens aus. Um sich als zum Nachdenken geschickt zu machen, ist keine Vorhereitung vernünftiger, als sich in die Stille zu begeben, wo die Sinne keine Zerstreuung sinden. Noch mehr aber ist der innere friede des Herzens nothig. Und nach eben dem Geschen, wonach der Zustand des Denkens den Empfindungen weicht, erlischt auch' die schwichtere Empfindung vor der stärkern.
- 3) Der Zustand des Empfindens hängt nur mittelbar von unserer Freyheit ab. Das Gefühl der Freyheit kann in der Seele nicht anders Statt haben, als durch das Bewußtseyn unserer Selbsthätigkeit.

Dieses sett aber deutliches Denken poraus; dagegen wir benm Empfinden unwider! ftehlich fortgeriffen werben.

Es ift beim erften Unblicke biefer Theorie fast unglaublich, auf mas für eine leichte Urt sich die sonderbarsten Geelenwirkungen aus ihr erklaren laffen, und wie vortreflich ber Berfaffer ste auf psychologische, asthetische, und moralische Gegenstände anzuwenden weiß, ja, wie geschickt fie ift, feststehende Regeln für die Bilbung bes Berftandes und herzens zu geben. Dennoch ift fe von Deutschlands Philosophen nicht genug genutt worden; fo vortheilhaft es auch fur bie Seelenlehre gewesen feyn murbe.

Die Borbereitung jur naturlichen Theolo Borberen gie bes herrn Gberhard enthalt bie Saupt, tung gur nas theile dieses wichtigen Theils der Metaphysik in gedrängter Kurze. Und da in ihr die vors und vernehmsten Ginwendungen der Segner aufgeführt, gepruft, und nach ihrem Werthe angegeben find; fo tonnte diese tleine Schrift einen Grundriß ju einem größern Werte abgeben, bas von aus gebreitetem Dugen feyn, und mancherley enthal, ten wurde; was gewöhnlich in der naturlichen Theologie übergangen wird.

Eben fo intereffant für die Logit und Des taphyfit find einige Abhandlungen in ben ver-

turlichen Theologie, mischte Schriften 1781.

1788.

1784 und mifchten Schriften. Ein Gespräch über ben desunden: Menschenverstand zeigt die Rothwen digfeit und den Rugen des hohern Bernunfige brauches. ") Ginige Briefe über Die Frenheit entwickeln den wichtigen Unterschied zwischen mo: kalischer und physischer Mothwendigkeit und Berfohnen bie Bernunft mit bem Gefühle, be sie darthun, daß fur den Menschen jede ju künftige Sandlung zufällig ift, ba er nicht ben Insammenhang der Welt übersiehet, also nicht ihre Grande, nicht fie felbst erfennt !!) Wornehmlich aber gerdient eine Abhandlung beherziget zu werden, in welcher der Unfug ger rügt wird, ben einige, und darunter Mannet großen Berdienften, mit der Behauptuns

Stein! barths Idee von ber relativen Mahrheit.

Borzäglich hatte Steinbarth, in Mann, dem das Christenthum vielen Dant schuldig ift, zu Mißbrauchen und Migverstände niffen über diesen Punct Unlag gegeben. Denn aus der Mothwendigkeit der Gesete des Den Kens schloß er, daß jeder Mensch seinen Begrife fen von den Gegenstanden gemäß richtig urtheit Ien, jedes seiner Urtheile also eine relative Da aber niemand Wahrheit haben muffe.

der Relativitat der Wahrheit trieben.

<sup>1936 5 2164</sup> \*) Vermischte Schriften 1 Eb. E. 135 ff.

Meuc vermischte Schriften &. 8 1. ff. befohr bers (171; ff. 99. 118 dun genist.

andere Begriffe von ben Dingen haben konne, als ihm seine Empfindung zusühre: so wären alle Begriffe auch relativ mahr. Wahrheit und Jerthum waren nur durch bas mehr oder weniget Erkennen unterschieden: alle Brrthus mer waren Mangel in Erkenntniß gewisser Seis ten oder Bestimmungen, welche diefer oder jener an den Gegenständen noch nicht wahrgenommen habe: reine absolute Wahrheit sey gar nicht unser Antheil; die unfrige sen nur relativ. \*)

Herr Cherhard zeigt dagegen, daß re: Eberbards latis mahr so viel als irrig ware, wenn man Widerleeinen falschen Sat barum relativ mahr nenne, weil ihn jemand für wahr hielte, und daß uns nichts berechtige, den Sprachgebrauch so zu verdrehen. Ware nun die falsche Erkennts niß relativ wahr: so musse man auch die mah. re nur fur relativ halten: benn an fich fey fie es alsbann nicht, weil sonst ihr Gegentheil an sich falsch seyn musse. Nun führe man zwar an, daß boch keine Erkenntniß gang wahr fen 3. allein hieraus murde, wenn es richtig mare, nur folgen, bag unfere Ertenntniß nur jum Theil wahr ware; und bieß wurde uns nicht berechtigen, sie falsch, und wenn sie für wahr

philosophische Unterhaltungen Steinbarths giventes Seft, 6a f. 65.

gehalten wurde, relativ mahr zu nennen. tonnten ja aber auch Sage, beren Sauptbegriffe fehr einfach waren, ganz mahr seyn, wie alle eigentliche Grundsage. Derjenige Stepticismus, ber alle widersprechende Gate für gleich mahr halte, muffe annehmen, es ge'e feine Renne jeichen ber Wahrheit, und die unläugbarften Sate verwerfen. \*) Ungluckliche Zeiten für Die Beltweisheit, wo man folche Grundwahrheiten ftats von neuem vertheibiger muß, und es no. thig wird, bie befannte Bahrheit ju erlautern, daß zwischen Wahrheiten fein eigentlicher berfpruch Statt finden tonne: welches Herr Gberhard in einem eigenen Dialog ju thun genothigt mar!

Plattner.

Mit Recht glaube ich auch Herrn Ernst Platener \*\*) zu denjenigen Philosophen zah, ten zu mussen, welche die Leibnisische Philosophie verbessert haben. Denn es sind in dem Systeme dieses Weltwelsen die Entdeckungen des großen Leibnis vorzüglich benust, die Spepothesen dessiben nach ihrem wahren Werthe geschätzt, und die erwiesenen Wahrheiten theils durch neue Beweise, theils durch neue Wendum gen einleuchtender gemacht worden. Dabey sind fast alle eigene Ideen der neuern Philosophen

<sup>\*)</sup> Eberhards neue vermischte Schriften. S. 25.

gepruft und beurtheilt; und es ift dasjenige aus ihnen heraus genommen, mas Eroberung für die Wiffenschaft ift, und mit jenen Lehren in Berbindung gebracht. Durch Diese Duftes rung und ben gant eigenthamlichen Jeeen . Sang Dieses Philosophen hat auch sein Suffem eine gang eigenthumliche Geftalt befommen. Die ungemeine Pracision, die lichtvolle Dars phische kellung, und die Würde des Wortrags haben 1776. 1784. ben Aphovismen deffelben eine Bunbigfeit, Deut lichteit, und einen edeln Schmuck gegeben, wor durch ste, wo nicht alle, boch die meisten phis losophischen Lehrbüchen übertreffen bürften. Auch kommen ihnen in Unsehung der Litteratur und der Geschichte der vornehmsten Lehrsätze ganz besondere Borguge gu.

Mit der Logik hat der Verfasser die Psyschologie verbunden, wo der speculative Seist desselben immer an der Hand der Erfahrung gehet; und zugleich die Veranlassungen zu den verschiedenen Ideen der Seele physiologisch ertlart, ohne diese Erklarung mit den groben Vorsstellungen anderer Physiologen zu verbinden. Duch leitet er nicht, wie jene, alle Begriffe aus der Erfahrung ab, sondern erklart und beweist die Leibnissische Lehre von den angebohre

Ge 2.

<sup>\*)</sup> Plattners Aphorismen I, 61842 201. 196.

nen Gegriffen gegen Locken und seine Schille mit der ihm eigenen Kurze und Deutliche keit. \*)

In der eigentlichen Logik sind von Herrn Platen er einige Bestimmungen angegeben worden, die billig in allen Vernunstlehren auf genommen werden sollten: als, die Unterscheis dung der abgesonderten Begriffe von den abges zogenen oder allgemeinen, ferner die Unterscheis dung der generischen und genealogischen, der empirischen und philosophischen Begriffe, und mehr genauere Bestimmungen. \*\*) Desgleis

## · ) 1 85 ff.

5 322

..) Wenn ich ein Individuum in feine Chile auflose, und einen folden Theil betrachte: fo habe ich einen Begriff anderer Art, ale wenn ich das Gemeinsame mehrerer Dinge in einem Begriffe zusammenfaffe. Erfteres gibt einen abgesonderten, letteres einen abgegogu nen Begriff. 2. a. D. 487 ff. 498 1 516. Begriffe von dem Geschlecht ober Wifin, Gattung und Art nennt ber Berfaffer genet rifche, bie Begriffe von zufälligen Befchaft fenheiten oder Unterarten, genealogische Be griffe. 6 517 Die generischen Begriffe for wohl als die genealogischen sind entweder em pirisch ober philosophisch: jenes, wenn sie dieses wenn nur allein bas Borhanbenfenn: der Eigens fie auch ben Grund vorstellen fcaften ober Beschaffenheiten in ben Befin sen verdient die Betrachtung der syllogistischen Figuren, als verschiedenener Wendungen der Sprache, deren jede eine besondere Schicklicht teit hat zu gewissen Arten von Beweisen? einer jeden Logik einverleivet zu werden. \*)

Prairie date to the

150 3315 ..... 4 . . . .

STATE OF THE STATE

In der Metaphysik untersucht Platener die Fragen; 1). Was ist das innere Wesen der Welt, oder der einzige möglichen Spund unserer Ideen von wirklichen Dingen? 2) Auf welche Weise, und nach welchen Geseisen können und mussen die wirklichen Dinge verbunden seyn? In das Sianze der Wett? 3) Wastist der einzige mögliche Srund von dem, was wir in der Melt als Volkommenheit erkennen und als Uebel? Nach diesen Fragen ist seine Metaphysie in drey Hauptstücke eingetheilt.

Machdem nun der Verfasser ben Ursprung und die Beschaffenheit unsers Begriffes von der Wirklichkeit einer Welt, die ersten Scheinbegriffe von derselben, und den Unterschied geis

v. et F. 1. 5. Rüdig. de S.

Der Perfasser betractet die Figuren 1) nach den verschiedenen Verhältnissen des Unterbes griffes zum Mittelbegriffe. 2) nach der Stellung des Mittelbegriffes 3) als Wens bungen der Sprache. § 649.

<sup>\*\*) \$ 842.</sup> f.

fliger und materieller Dinge angegeben! gehet er die verschiedenen Spfteme über das innere Wejen der Welt durch. Sier gibt er humen auf, was zum Beweife feiner Hypothese gehore. , Diejenigen, fagt er, welche bie Bahrheit and Erweislichkeit des Begriffs Substanz bezweifeln, haben breverley zu erweisen: 1) bag das Gelbste gefühl die Gelbststandigkeit unserer Borftelltraft nicht beutlich aus rude, 2) bag unfer Begriff von dem Unterschiede der Thatigfeit und Rraft, bes Zustandes und ber Substanz, ber Birfing und der Urfache bloß bas Wert der Ideen's Berbindung fen; 3) daß Thatigteit fich benten taffe ohne Widerspruch, unabhängig von Kraft und Substanz, Wirtung unabhängig von Un sache". Dann zeigt er die Unmöglichkill dieser Befauptungen aus dem Gefühle und det Wernunft, und folgert daraus das Dafeyn der Substanzen \*\*)

Won hier kommt der Verfasser zu dem Materialismus, widerlegt denselben aus der Uni moalichteit einer Vergleichung in einem zusami wengesetzen Dinge, und beweist, daß der Mar terialist über den Begriff von dem Wesen und ven Eigenschaften der Materie hinausgehe: \*\*\*)

<sup>1 1864</sup> 

<sup>\*\*) 866-869:</sup> 

<sup>\*\*\*) \$ 870.</sup> 

Da nun die einfache Ratur eines Theils bet Gubftangen erwiesen ift: fo ift nun bie Reige, ob bennoch einige zusammengesett find? und affo wird ber Dualismus beleuchtet, und burd Auftosung ber erften Eigenschaften bes. Bufammengefesten in bas Ginfache widerlegt. hier 'ommt herr Plattner gang naturlich auf den Raum, und halt die Ibee bes Raums für eme anschauende Idee des Leeren im Gegenfage des Bollen. Die 3dee bes Leeren ift aber noch immer eine Idee von Korpern. Außer diesem scheinbaren Leeren ist nichts in ber torperlichen, Welt. Das Erwas, was allezeit noch in ber Phantasie zurud bleibt, ift bas scheinbare Leere. Denn Michts ift in der Phantaste nicht vorfellbar. \*)

Spinozens Verwirrung der Ibeen wird nun aufgedeckt, und ihm das Selbstgefühl der Seele von ihrer Kraft und Beharrlichkeit ente gegengesest: \*\*) dann der Idealismus und Leibnisens Monadologie in gedrängter Kürze vorgetragen. \*\*\*)

Nach genauer Entwickelung einiger hiere ber gehorigen Allgemeinbegriffe gehet ber Bera

<sup>\*) 880</sup> ff. 910.

<sup>••) 920</sup> ff.

<sup>\*\*\*) 923;</sup> ff. 927 f.

kaffer jum zwenten Hauptstücke, wo er bie Beriknüpfung ber Dinge auf eine portrestiche Art barstellt, die bren bekannten Hypothesen über bie Einwirkung der Subskanzen vorträgt, die Schwierigkeifen derselben zeigt, und den Deter minismus vertheidiget.

In Anschung bes Weltzusammenhanget findet jedoch dieser Philosoph, das vorzüglich der selbstischätig wirkenden Kräfte wegen, die nicht zu ihren Handlungen von äußern Ursachen durchgängig bestimmt werden, folgende Bolfvsche Lehrsäße nur in gewissen Schranken erweißt lich sind:

- 1) baß jede einzelne Substanz und jeder ihrer Zustände in sich enthalte alle vergangent und zukünftige Zustände der ganzen Welt.
- 2) daß mit Setzung zwener vollkommen ähnlichen Dinge die ganze Welt in zwen voll könimen ähnliche Theile getheilet würde,
- 3) Das mit Hinzusestung, Hinwegnehimung, poer Veränderung einer einzigen Subsständer von ber eines Accidenz das ganze Weltall verändert werde.

20 6. 910.

4) Daß das Wesen der Welt in ihrer Zusammensetzung bestehe, und sie in so fern eine Maschine sen. \*)

tie der Ander Geraffen der Geraffen beite beite

Aus der Bollkommenheit ber Welt, bie biefer Philosoph ganglich auf bie Gluckseligkeit lebendiger Wesen beziehet, führet er ben physis kotheologischen Beweis für bas Dasenn eines Gottes, weil ihm die andern Beweise teine ge, nugfame Ueberzeugung gewähren: baher er benn auch die gettlichen Eigenschaften nicht, aus dem Begriffe eines unendlichen Wesens Weil er aber in der Welt eine unendliche Rraft und einen unendlichen Berfrand ihres Ue, hebers anschaulich findet: so find diefes bie Grundbegriffe, aus welchen er auf die übrigen Eigenschaften jenes Wesens schließt. Boriuge lich ichon hat ber Berfaffer ben Atheismus beftritten, und bie Lehre vom Uebel zwar : nach Leibnigischen Principien, boch aber unter gang besonderer Darstellung vorgetrager. \*\*)

<sup>976</sup> ff 1003. Ueber diese Lehrsche benke ich mit Herrn Plattner ganz einstimmig.

Das ganze dritte Hauptstück, das diese Theis te mit enthält, verdient von jedem, der von der natürlichen Meligion, ohne alse Subtis litäten durchzumandern, überzeugt senn will, debersiget zu werden.

Widertegung des erstern beruhet vornehmlich auf forgenden Lehrsagent:

Endursachen sind auch Wirkursachen: die Ertlätung der Form der Welt aus Endursachen ist also eine natürliche. \*) Dahingegen ift eine Causal Erklärung unnatürlich; wenn sie Wirkungen aus unangemessenen Ursachen ertlärt und es ist also die Erklärung der Welt aus den Kräften der Materie unnatürlich, weil in der Welt durchgängig Ideen ausgedrückt sind.

Dowohl die Krafte und Thatigkeiten det Materie die nächsten Ursachen aller Formen ber materiellen Welt enthalten: so machen sie doch nur die regierer Ursache (causam instrutionalem) dieser Formen aus, welche in als ien Kunstwerten der Wirkung naher ist als die regierende.

Aus der Ewigkeit ber Materie, und thret Bewegung entstehet keine Erklarung von der Ursache der Formen der materiellen Welt: und die Entstehung derselben aus bewußtlosen Bewesgungen und nach zahllosen Mißgeburten läßt sich nicht begreifen ohne ganzliche Verkehrung der natürlichen Denkart des Verstandes.

\*) Herr Plattner schließt bloß aus der Form ber Welt auf bas Dasenn Gottes, um nicht über den Ursprung ber Materie zu freiten.

Mintbrog

Db auch das Weltall unübersehlich ist! so genügt doch ein klaver Begriff von den bes kannten Theilen besselben zum Beweise des Theismus. Die Erklärung der Formen der Welt aus ber alleinigen Wirtzamkeit der Matterie verhält sich zu der Erklärung aus Endurisachen eines unendlichen Geistes, wie zu der ganzen Summe der Grunde der höchsten morastischen Sewisheit, der einzige nichts geltende, der geometrischen Sewisheit abgehende Fall der bloßen Wöglichkeit. \*)

Die neue Anthropologie, die dieset Welt Ant weise herausgegeben hat, ist ein Wert, wodurch pologie. die Psychologie an genauer Bestimmung und Erflärung vieler Seelenwirtungen ungemein gewontten hat. Zwar beschäftiget sich ein großer Theil derselben mit Gegenständen der Phys sologie, (die mau sich aber beym Verfasser nicht mit so gunz sinnlichen Gegriffen von dem Einstusse der körperlichen Bewegung in die Sees te angesullt benten muß): allein ein noch größerer ist den eigentlichen Seelenwirtungen ge-

Der gang umgearbeiteten letten Auflage seis ver Aphorismen werden wir ben Gelegenheit de fritischen Philosophie gebenken. weiht, und verbreitet über viele duntle Theile der Psychologie ein neues Licht. Möchte jeder, der aus physiologischen Stunden dem Material Lismus ergeben ist, jeder, dem eine anschausige Vorstellung von seiner Seele ermangelt, dasse nige bedenken, was unser Philosoph bier zu hinden gibt! Möchten alle diejenigen, welche das Dasenn der Seele abläugnen, weil ihnen so vieles in derselben unbegreisisch ist, dasjenige erwägen, was er ihnen über das Lehrreiche dieser Unwissenheit sagt! \*). Schwerzich würden sie, wenn sie ihrer Ueberzeugung salgen wollten, ihr eigenes immaterielles Kofen verkennen.

the linglester dansam en singleduction Der Gebanke, ben ber Verfasser schon in feinen Aphorismen vorträgt, bag, obschon alle Wirkungen ber Seele gewisser, Magen Vorstell lungen, und aus dem Grundbegriffe einer Dors stellkraft erklarbar find, doch einige Seelenwir kungen nicht so mohl als unmittelbare Vorsiele lungen, sondern als Folgen der Vorstellungen an gesehen werden muffen, \*\*) wird hier weiter ausgeführt. Er unterscheibet nahmlich bas Auffassen der Vorstellungen, welche der Geile porschweben, bon ben Beranderungen, welche

<sup>\*)</sup> N. Anthropol. I Bb. 1 B. V. 2 B. 1

<sup>\*\*)</sup> Aphorism. I, 6.68.

unmittelbar auf die aufgefaßten Vorstellungen in ihr ersolgen. Ersteres ist die bloß leidenbe liche Beränderung, welche aus der Einwirtung in die Seele entsteht, und macht noch teine völlige Wirtung des Erkenntnisvermögens aus; weil dazu überdem das Erkennen erfordert wird. Lettere, als die Folgen der Vorstellungen theilt der Verfasser ein in Wirtungen des Erkenntnis-Empfindungs und Bestrebungsvermögens. Vorsssellungen auffassen fordert zwar eine lebendige, aber keine gelstige Kraft, und kann daher in allen einfachen Substanzen Statt sinden. Erst durch das Anerkennen wird eine Vorstellung zu einer Wirtung des Erkenntnisvermögens.

Wirkt, indem die Seele eine Borstellung, welche sie aus einer materiellen Idee gebilder hatte, anerkennt, ihr niederes Erkenntnisver, mögen: so erkennt die Seele: 1) daß die vorges stellte Sache unterschieden ist von ihr selbst, daher entsteht das Bewußtseyn der Existenz; 2) daß die vorgestellte Sache etwas ist, was unter eine Sattung gehört, daraus entsteher das merkmahlmäßige Anerkennen; 3) daß die vorgestellte Sache entweder dem Raume ober der Zeit nach gegemvärtig ist oder nicht, daraus entstehet der Unterschied unter Borstellungen der Sinne und der Phantasse. Wirkt aber das höhere Erkenntnisvermögen: so erkennet die Seele die einstimmenden oder widersprechenden

Beziehungen der Begriffe, und so entstehet Un theilen und Schließen.

Alle anerkannte Porstellungen sind, (wenn das, was in jeder Art zum Anerkennen erfor dert wird, vorhanden ist), verbunden mit ein nem innigen Sefühle von der Richtigkeit und Wahrheit derselben. Wenn aber etwas dass mangelt, so sind sie begleitet mit dem Gesühle, das die Vorstellung so mohl wahr als solls sepn könne. Daher entsteht Ueberzeugung und Zweifel.

Jedes endliche Wesen ist mittelk seine felbstständigen Kraft stäts bemüht, sein Grunds vermögen frey zu äußern, und also seiner Natur gemäß zu wirken. Allein durch seine And tur gemäß zu wirken. Allein durch seine Anthaltnisse zu andern Wesen wird seine Pirtsamiteit bestimmt: und so ist es zu jeder Zuklane einem Zustande, welcher vollkommen ober mivollkommen ist, je nachdem er die freye Lem serung des Grundvermögens begünstigt, oder hindert. Das Streben nach freyer Aeußerung des Grundvermögens ist seine Grundsrieb, des seinen seine seine Seundvermögens ist seine Brundsrieb, des sein sein lebendiges Wesen nur undentlich bewußt seyn kann, wegen der zu viel besassen den Mannichsaltigkeit, der Bocstellungen von dem Srundvermögen. Dieß Bewußtseyn eines

<sup>\*) \$ 3,46.</sup> ft. \$170 ffs.

Wesens von seinem gegenwärtigen Zustande ist eine Empfindung. Diese ist angenehm, oder unangenehm, nachdem das Wesen sich bewußt ist der Vefriedigung oder Nichtbefriedigung seines Grundtriebes. Die undeutliche Vorheises hung eines vollkommenen oder unvollkommenen Zustandes bewirkt die Vorhersehung einer möge lichen Befriedigung oder Nichtbefriedigung die, ses Triebes, die Hoffnung oder Furcht. Und wenn dergleichen Vorhersehungen nicht als ges wiß, sondern nur als möglich erscheinen: so strebt es, seinen Grundtrieb zu befriedigen; und dieß ist das Bestrebungsvermögen, welches allegeit begehrend oder verabscheuend wirkt.

Empfindungen und Bestrebungen find innig mit einander verbunden, und werden Borftellungen, indem fie wiederum in bas Borftele lungsvermögen wirken: daher sie als solche alle Beränderungen hervorbringen, welche auf Bor. Die nachste Ursache bes ftellungen erfolgen. Bergnügens oder Difvergnügens ift die Bolltommenheit oder Unvollkommenheit des felbsteis genen Zustandes. Aber diese entstehet allezeit aus der Worstellung einer Wolltommenheit ober Unvolltommenheit, die außer dem Wefen und feinem Buftande ift, und die es in Dingen, die auf fein Borftellungsvermögen wirken, bald dunkel wahrnimmt. beutlich, bald wird also zu angenehmen ober unangenehmen Ems pfindungen ckforbert, baß sich das empfindende Wesen, bewußt voer unbewußt, deutlich ober unbewußt, deutlich ober undeutlich etwas als Vollkommenheit vorsielle, — daß ihm etwas wohlgefälle, oder mißsalle. Dieß ist jedoch von dem Vergnügen oder Missbergnügen selbst unterschieden: denn es ist ein Wert des Erkenntniß — nicht des Empsindungsvermögens. \*)

Diese Theorie weiter und in ihren besondern Theilen darzustellen, hieße die Halfte ines Buchs abschreiben, das von jedem Freunde die Seelenlehre überdacht zu werden verdient. Ich bemerke daher nichts weiter, als daß Jent Plattner in die Theorie der gemischten Empfindungen eine neue Bestimmung legt, indem er sagt, es habe allezeit derjenige Bestandicheil der Empfindung das Uebergewicht, welcht der nachfolgende sein. Denn Vergnügen und Misvergnügen waren nie gleichzeitig in der Empfindung, ob es uns schon so schene, son dern auf einander folgend. Das Vergnügen

fcheinen, als ob Herr Platen Enblid
trächtlich von der Theorie des Herrn Ebers
hard abweiche. Allein ich glaube, daß ben
genauerer Vergleichung die Systeme dieler
benden Philosophen in Eins zusammen sie gen. Herr Platener scheint dies selbst pu
finden 6 634 Anmerk. in demselben entspringe aus dem gehobenent Misvergnügen das Misvergnügen aber aus dem unterbrochenen Bergnügen. \*)

ter, als Mendelssohn, Plattner und Sein Bericket, als Mendelssohn, Plattner und Sein Bericket, als Mendelssohn, Plattner und Sein Bericket, ard die Psychologie gewinnen mußte! die Einbilsso sehlte es ihr bis hieher doch an einer Theoi dungetraft. tie der Einbildungstraft, die dies mächtige Bermögen unserer Seele samt den Gesehen seiner Wirksamtelt und seiner Einstüsse in alle Beränderungen derselben systematisch ausstellte, und entwickelte. Herr Maas \*\*) hat daher einen Versuch über die Einbildungstraft gelies seinen Versuch über die Einbildungstraft gelies seinen von jeder Psycholog mit Dankbarkeit ausse nehmen und benußen wird.

Nach seiner Erklarung ist die Einbildungs.
kraft das thätige Bermögen der Sinnlichkeit,
welches das von den Sinnen aufgenommene Mannichfaltige in ein Bild faßt; weil es sonst nicht als ein Ganzes erscheinen könnte. Sie ist also ein den Sinnen zuständiges Vermögen,
welches bey jeder Empfindung nitwirkt; und das höchste Geses, dem sie folgt, ist die Ges ses der Stätigkeit, das für sie also ausgedrücks

\* \*

<sup>•) \$ 669.</sup> 

<sup>\*\*)</sup> Profesior ber Philosophie du Balle.

wird: " Auf die Perception eines jeden Their les in dem Mannichfaltigen bes Sinnenstoffes folgt junachft die Perception besjenigen, ber un mittelbar mit bem vorigen verbunden von den Sinnen aufgenommen wird " In wie fern fie (Die Ginbildungstraft) aber das Bermigen be fist, ohne unmittelbare Mitwirkungen ber Gim ne Ginbilbungen hervor zu bringen, if fie Gin hildungstraft in eigentlicher Bedeutung. Dieser kommt noch die gang besondere Urt won Einbildungen ju, die den allgemeinen Begriffe darinnen ahnlich find, daß fie pur gemeinlit me Merkmahle enthalten, und also mehrere Dor ftellungen unter sich fassen; ob sie gleich von der Einbildungskraft als etwas Concrete vorgestellt werden. Diese will ber Berfastet lieber unvollendete als allgemeine Bilder genannt wissen; und zeigt samt ihrem Ursprunge auch ihren Mugen als Zeichen der abstracten be griffe. \*\*) Borzüglich gibt er aber bas hidlt Gefet der Einbildungstraft, (in eigentlicht Bedeutung), mehr bestimmt als andere Pfoder logen an, und weiß aus ihm alle andere Mo siations. Gefete auf eine meifterhafte Art abille leiten. \*\*\*)

<sup>\*)</sup> Bersuch über die Einbilbungsfrast S. 6. 9

<sup>\*\*)</sup> A. a. D. S 16 f.

gedruckt wird: "Alle (aber anch nur) Parti

Much ihm hat bas Berfahren berjenigen Phychologen ungrundlich geschienen, welche die Bergesellschaftung der Ideen aus bem Dechas nismus im Rorper zu erklaren gedenken: und so wie er hier bas Unstatthafte ihrer Sypothes sen vor Augen gelegt hat; \*) so hat er auch bie Porstellungen ohne Bewußtseyn por einer Ber. drehung bes Sprachgebrauches gerettet, das Ber wußtseyn felbft genau von der Worstellung une terschieden, und bas Gefet ber Erwedung, mer nach unter mehrern gefelligen Borftellungen eine jum Bewußtseyn gebracht wird, aufgestellt : "unter mehrern gefelligen Borftellungen wird jederzeit zunächst die größte erweckt.". Dies Gefes ftehet unter bem Gefete ber Affociation nur in fo fern, als jede erweckte Einbildung sich muor, ehe fie erweckt werben tann, verges sellschaften muß, und beruhet also auf den Bebingungen bes Bewußtseyns: fo lange eine Bore ftellung bunkel ift, wird durch biefelbe niemable etwas als ein Gegenstand vorgestellt, und vom parftellenden Subjecte unterschieden: sondern es wird bloß bas zu ihr gehörige Mannichfaltige In jeder flaren und mit Bewußte percipirt. fenn vertnupften Borftellung bingegen wird ire

> cular & Borftellungen einer Cotal : Barftellung können fich unmittelbar vergesellschaften. ...

<sup>°) 6. 31</sup> ff.

gend etwas als Gegenstand vorgestellt. Das also, was da macht, daß etwas als Gegenstand vorgestellt wird, muß das Bewußtseyn ausmuchen. Dies ist nun nichts anders als die Thättigkeit ver Seele, wodurch das zu einer Borstellung gehörige Mannichfaltige zusammenger faßt und in eine Einheit verbunden wird. Dadurch, daß man diese Entwickelung oft unterließ, entstanden zum Theil die Schwierige keiten, alle Folgen von Einbildungen aus dem Höchsten Ussociations. Gesetze ableiten zu som von sentstungen übersehen wurden, der Schin vorstellungen übersehen wurden, der Schin vorstellungen übersehen wurden, der Schin entstand, als weiche die Phantasie von jenem Gesetze ab.

Die Anordnung des Ganzen, die Bundige Leit der Schlusse, die Anwendung auf einzelne Fälle, und der Reichthum der Beobachtungen zeichnen die ganze Theorie des Verfassers aus, in welcher auch der Einstuß der Phantasse auf die übrigen Seelenvermögen mehr, als biehn geschehen, beleuchtet wird.

## \*) 图. 69 年. 753

Die meisten der nenesten Philosophen, haben die Gesetze der Association mit verschiedenen Veränderungen einander zugeordnet, und nicht unter jenes allgemeine Gesen gestellt.

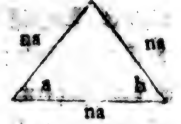
Much verbient Gerr Daas ben warmften Seine Logit; Dank aller Freunde ber Philosophie für fein neues Lehrbuch ber Logit, bas an genauer Bers gliederung der Begriffe", an Pracision im Aus. drucke, und an Strenge in Beweisen viel Schriften biefer Art übertrifft, ja, das fogar wesentliche Berbefferungen ber Logit felbst ente halt. Mirgends wird man die reine Logit von ber angewandten genauer abgesondert, und bie Lehre von den Begriffen vollständiger vorgetras gen finden, als hier. Aber eben biefe Bollftans bigfeit hat bem Berfaffer bie Ausarbeitung ber Lehre von ben Urtheilen und Schluffen erleich. tert, und ihm eine große Bundigfeit und Rure ge ber Beweise möglich gemacht. Borzüglich aber hat er burch eine Theprie ber Fragen bie Logit vollständiger zu machen gesucht, und burch eine neue Bezeichnungs , Methobe einem gros Ben Fehler ber Lambertischen abgeholfen. Denn nach ber lettern wird ber niebere Begriff als ein gang abgesonderter Begriff vorgestellt; ba feine Sphare boch mit ber bes hohern gang ober jum Theil einerlen ift: welchen gehler bie neue Bezeichnungs . Methode herrn Maafens vermeibet, ben welcher, fatt ber Linien, Winkel und Drenecke gewählt worden find, beren Glas den bie Spharen ber Begriffe angeben. .)

<sup>\*)</sup> In bem Drenede Fig. I, wird bie Sphare bes Begriffes a vorgestellt: fallen die Sphar

Mehrere vorzüglich neue Bemerkungen se

ren zwever Begriffe gusammen, ober bebilt fen sie sich; fo find a und b Dechselbegriffe Sallt die Sphare von a gang in bie won b, die aber noch etwas mehr enthalts fo ift a dem b subordinirt, Fig. 2. 3n Fig. 3. find a und b coordinirt; in Fig. 4 find fie contrar entgegen gefest; und bas contradiciorifde Gegentheil n a wird burd' ben unbestimmten Raum rings um feine Sphit re ausgedruckt, Fig. 1. Das Unbestimmte in ben Begriffen wirb burch punctirte Linien Mus biefen wenigen laft fic angegeben. icon einfehen, wie man die Lebre, von ben Urtheilen und Schliffen burch biefe Begeicht sung anschausich maden tann.





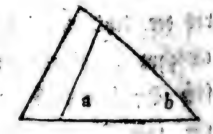
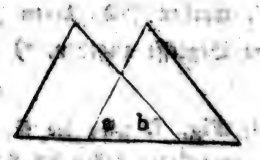
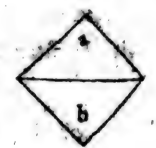


Fig. 3.

Fig. 4.





ichen Logit übergeben wir; weil fonft eine gu große Abweichung von ben gesetten Schranken nothig feyn wurde. Doch kann ich nicht uns bemerkt laffen, daß der Berfaffer sowohl ben hypothetischen als disjunctiven Urtheilen, als olden, die Qualitat und Quantitat abspricht; weil in teinem berfelben bas Berhaltnig bes Pradicates jum Subjecte gedacht werde. \*)

Dies waren die vornehmften Werte berjes nigen Deutschen Philosophen, welche fich bemu. Eflettifer. heten, die Leibnis - Bolfischen Lehren immer mehr und mehr zu berichtigen, und die wenige ftens die mesentlichen Theile berfelben anerkanns ten. Daß ihre Bemuhungen ihnen größten Theile geglückt find, bag ihre Arbeit nicht gang unfruchtbar gemefen, beweisen die Produce

Dogit f 191. 202. Ben benjenigen bopos thetilchen Urtheilen, ben welchen bas Gubs fect im Borberfage auch Gubject im Dache fane ift, will biefer Gan mir nicht fogleich eins leuchten: fo evident er bep den andern hopos thetischen Urtheilen, die auch, wie Bere Maas richtig bemerft, feiner eigentlichen Bermanblung in fategorische fabig find f 194, beegleichen ben ben diejunctiben ift. Muein, er ift auch ba eldtig; benn bas p wird unter ber im Borberfage angegebenen Bedingung, bemfelben Se erft im Rachfate der aber ein besonderes kates bengelegt, gorifdes Urtheil ift.

Chil

te ihres Seistes und der Benfall vieler denkenden Köpfe. Dennoch vermochten sie nicht den Seist der Popularität und der oberstächlichen Philosophie zu unterdrücken, der jederzeit die größere Menge beherrschen wird; so bald die Wissenschaft sich zu allgemein verbreitet, und nicht bloß die Veschäftigung der eigentlichen Selchrten bleibt.

974.:: \*\*

Menn aber biefer Kall einmahl eingette ten, und es selbst für die allgemeine Biloung pes Menschen vortheilhafter ift, einige philoso, phische Renntniffe zu besigen, als ste ganglich gu entbehren; wenn ferner fie im ernften wife senschaftlichen Gemande nur für weniger Mene Schen Fastung find: bann ift es mahre Wohle that, wenn sich Philosophen finden, welche auf eine feichte gefällige Weise bie vornehmften Wahrheiten ber Weltweisheit unter jener Mem fchen . Classe auszubreiten suchen, die nicht für Die Wiffenschaften lebt, nicht für fie gebohren ift. Unbekannt mit bem Berthe ihrer hohern Rrafte, und ungewohnt fie ju gebrauchen, find Diese Menschen unfahig, ben Weg ber Specus fation zu gehen; und wohl ihnen, wenn sich Manner finden, die ihre Bergen der Bahrheit officen, welche ihr Berffand nicht zu faffen ver mag! Und wirklich haben einige Beutsche Effektiker biefe Wohlthat lenem Theile ihrer Sie haben bie nuglich Beitgenoffen erzeigt,

ffen Lehren gemeinfaflich, vorgetragen, moras lisch gewiß gemacht, und dadurch ihr Publicum mehr als burch die Demonstration überzeugt: fie haben die metaphysischen Spisfindigfeiten übergangen, und ihre Schuler nicht in bas Reich ber Speculation geführt. Aber auf bas. was sich sehen und greifen läßt, haben sie sie hingewiesen, und ihnen durch Analogie und Ere fahrung wenigstens Wahrscheinlichkeiten gegeben. um fie boch bamit vor grobem Jrrthume zu bes wahren. Freylich ift ber Philosophie, als Wis fenschaft, burch biese Methode tein Wortheil erwachsen; ph ihr gleich auch mancher einzelne Gedanke von Werthe auf diesem Wege juges floffen ift.

Mlein, bie Menschen, Denen Diese Philo. fophie bestimmt ift, find doch gewiß zum Theil burch sie veredelt worden; und sie hat also ihren 3wed erreicht.

Die Arbeiten bes Herrn Tetens \*) tons Eetenfe nen jedoch nicht zu biefer Philosophie gezählt Denn ob er schon den Weg der Beowerden. bachtung in seinen Bersuchen über bie menfchliche Ratur gehet, ben auch jeder Pjycholog betreten muß: so vernachlässiget en

ber Philosophie zu Riel,

bod bie Speculation nicht baben, und erkennet gang ben Werth ber Schluffe, ohne welche wie auf ber außern Rliche ber Dinge bleiben. Was ifin aber besonders von jener popularen Philo fophie trennet, ift Die Materie feines Werts, gemeinfählichen Bortrag ble feinen fo gang gestattet, fo balb fie grundlich bearbeitet wers Unthropologen Much folgt er ben nicht, welche bie Geelenveranberungen aus ben Organen erklarten; sondern er sucht die Dobificationen ber Seele in bem Gelbstigefühle auf Die Borftellungen find bey ihm nicht bas 211 gemeine aller Geelenwirkungen; fondern fie find in und zuruckgelaffene Spuren unferer Dobl. ficationen, welche ursprunglich entstehen, unsere gegenwartigen Beranderungen in uns empfunden werden: und in fo fern find fie Empfine Sie beziehen bungevorstellungen. fich daher auf andere vorhergegangene Dodificationen, und fonnen in uns wieder juruch gerufen werben; ja, wir tonnen fie auseinander legen, und aus thien neue gusammen fegen, wogu wir zwey Bermogen, die Einbildungetraft und die Dicht fraft befigen. ")

Die außern Objecte mobificiren nöhmlich bie Geele: hieraus entstehet ein Einbruck, bet

e) Tetens über die menschliche Natur I Bb. S. 16. 17. 22 ff. Diese Meuferungen schreibt ber Berfasser ber Borftellfraft ju.

velche eine Nachempfindung oder Empfindungs vorstellung des gegenwärtigen Objects hinters läßt, deren geschwächte Nachtuge die Einbils dungen sind. Bey Borstellungen des innern Sinnes findet sich nur der Unterschied, daß dasjenige, was da modificiet, in uns selbst ist. Die Borstellungen führen demnach auf andere Gegenstände; die des innern Sinnes auf tor perliche Objecte, die des innern auf innerliche Beränderungen — und sind also Zeichen dieser Gegenstände. \*)

Mus Vorstellungen werden Ideen und Gestanten. Erstere setzen ein Bewüßtseyn vorst aus; \*\*) lettere sind Wirkungen des Gefühls und der Denktraft, die wenigstens in Gedanften von den Vorstellungen abgesondert werden kinnen, wenn sie gleich in der Natur innigst mit ihnen verbunden sind. In diesen Gedansten erkennt die Seele die Bilder, oder Porstellungen, für dassenige, was sie sind. \*\*\*)

Die urfprünglichen Vorftellungen entspres den ihren Gegenständen, so fern fie klar und

<sup>·)</sup> a. a. D. 32-40. ff. 50. 76.

uns zu einem Zeichen eines Gegenstandes gemachtes Bild. S. 26.

<sup>\*\* ) 6. 26</sup> f.

deutlich find, (?) \*) und reihen fich in ber Ordnung, wie sie entstehen, an einander, so baf wenn fleinere heraus fallen, etwas entferniere dichter zusammen ruden: folglich marbe bie Phantafie bey ber Reproduction berfelben lei Diglich ihrer vorigen. Coeristenz nachgehen: wenn nicht die ahnlichen Borftellungen, Die gleichsam in Gine fallen, ihre Richtung bestimmten. Hieraus ift bas Gefes ber Affociation gufame mengesett, welches nicht, wie einige wollen, die ganze Folge der Borftellungen in ber Seele bestimmt, in sofern sie nicht burch Empfindung unterbrochen wird; benn bas Dichtungsbermb, gen, welches fogar fahig ift, neue Borftellun, gen zu ichaffen, bie nicht aus Phantasmen zus' fammengefest find, jedoch biefen an Lebhaf. Ligfeit nicht gleich fommen, tommt nebst ber Denktraft bazwischen. Jedes Geelenvermogen beobachtet ein Gefeg, so oft es wirksam ift.

a Control of

Diese Klarheit kann von der Rsarheit her Iven, als solcher unterschieden werden. Iene ist nur Unterscheidbarkeit; ben bieser gber wirklich unterschieden; a. a. D. 95 S. 97 sagt der Berfasser: es sen zu unterssicheiden, ob die Dunkelheit in der Borstells lung in einer matten Abbildung des Gegenstandes oder in der Idee liege: so sorn Korstellungen nicht wahrgenommen würden; wis ren sie bloß Modificationen in uns, denen die Analogie mit ihren Objecten sehle.

Da aber alle Vermögen in Verbindung wirs ken; so lassen sich die besondern Regeln niche wohl in allgemeine fassen. \*)

Der Berfaffer hat bas Gefühl von ber Borftellung unterschieben, und bie gefühlte Beranderung die Empfindung genannt. Allein, er gestehet, bağ er nicht ertlaren tonne, mas guh. Ten fen; weil es eine einfache Meußerung ber Seele sey. Es beschäftige sich bas Gefüht aber mit bem, mas gegenwartig ift, fen ein Thun ober Leiden, und verschiedener Grabe får "Es ift, fagt er, niemahls die Thatige feit felbft, nie das Bestreben felbst, welches wir unmittelbar fühlen: es ift eine bleibende Folge von Etwas, das von unferer felbstihatie gen Rraft nun nicht hervor gebracht wird, fons dern ichon hervor gebracht worden ift, wenn es ein Gegenstand des Gefühls ift". Der Ges genftand deffelben ift nichts Relatives; fonbern nur das Absolute in den Dingen in und außer und, ift unmittelbar der Gegenstand deffelben. \*\*)

<sup>•) 95. 106. 112</sup> ff. 115 ff.

<sup>\*\*) 166. 170</sup> ff. 191. Bep biefer Gelegenheit fommt herr Tetens auf die Borstellungen ohne Bewußtsenn, und findet in diefer Lehre noch eine dunkle Stelle: ob es nahmlich in und Borstellungen gibt; die so stark ausgedrückt sind, daß sie unterschieden werden konnen, die also apperceptibel sind, ohne apperceptist

Mit dem Gefühle ift bas Gewahrnehmen ver bunden, wie mit bem Borftellen; und es if daffelbe eine von den erften Wirkungen bes Bermogens der Seele, womit fie Berhaltniffe und Beziehungen in den Dingen erkennt. Dies Bermogen ift Die Denktraft, und das Erten nen ift bas Denten; ju einer mertlichen Grofe entwickelt ift eg Bernunft, und macht, mit bem Gefühle und der Borftellfraft verbunden, bas gange Erfenntnigvermogen aus, aus web chem fich alle Geelenwirtungen begreifen las fen. Saben an ben außern Ginbrucken alle biefe Grundvermogen gewirtt; fo find fie flare Empfindungen und Empfindungs s Sbeen: bann ist bas flare Gefühl unsers Selbst Gelbst bewußtfeyn; finnliche allgemeine Bilber werben allgemeine Ibeen und Begriffe, und merben beutlich burch Unwendung ber Denktraft auf ihre Theile; und die allgemeinen Ideen von Berhaltniffen der Dinge find ebenfalls Birtum gen, bie fich aus jenem Grundvermagen begreis fen laffen. "Die erften Beziehungen ber Dim auf einander, und bie baben entftehenben Werhaltnißgefühle, haben ihre Folgen in ber Seele, welche aufbewahrt, und ben Gelegen beit wieder gegenwärtig bargestellt, und alsbann

> zu werden; oder ob sie erst durch ben Actub bes Gewahrnehmens jene materielle Klarbeit empfangen. 265 ff. Das Letzte halte ich für wahrscheinlicher.

neuem von der Denktraft mahrgenommen, und in Beziehung unter sich gedacht werden konnen. Sind diese Vorstellungen wahrgenommene Vorsstellungen oder Ideen: so werden ihre Bezies hungen zu Urtheilen gehören, die Unfangs sinne lich und unentwickelt sind, dann durch Bearbeitung der Denktraft in deutliche übergehen." \*)

Der Berfaffer betrachtet nun ben Urfprung ber Berhaltnigbegriffe; wo er Gelegenheit ju einer fehr grundlichen Prufung ber humifchen Lehre vom Begriffe der Urfache findet. Er ers innert, daß zu diesem Begriffe das Begreifen bes Einen aus dem Andern gehore, und diefe nothwendige Berknupfung eigentlich die Borftellung von ber verursachenden Berbindung gebe. Es liege also mehr in diesem Begriffe, Sume in ihm finde: und es gebe Benfpiele, wo der Berstand, um die Idee von der Wire tung mit ber von ber Urfache fo fest zu verbinden. als zu der ursachlichen Beziehung erfordert were nichts mehr gebrauche, als bag beybe Ibeen in ihm waren, und gegen einander gei halten wurden; ohne daß er sie jemahls vorher in einer folden Berbindung gehabt botte. Der Berftand verbinde fie nach einem Dentgefete, bas er, obgleich nicht mit jenem unwiderstehlis

<sup>295</sup> f. 298 ff.

chen Zwange, als das Gesetz des Wiberspruches, befolge; und wir fanden auch in unsern Schlüsten besonders, daß die ursachliche Verbindung kein Werk der Phantasie sey. Denn die Phantasie verbinde niemahls zwey Ideen, welche vorher getrennt, oder gegen eine dritte gestellt gewesen wären.

Die Begriffe vom Grunde, und bem in ihm Gegrundeten, und von ber Begreiflichfeit des Lettern aus dem Erstern könnten von den Werstande nur aus ben Thatigfeiten feines Bu greifens, bes Bolgerns, und Schliegens genom men werben. Eins aus bem andern begreifen, heiße aber nicht, einen Gedanten auf ben an bern folgen feben, mit dem er ichon vorher in Berbinbung gewesen, und burch ben er jest wieder erweckt werde: bies erforbere, bag bie Rolge (von) Gebanten auf Die fortmahrenben Thatigfeiten des Berftandes, ber fich mit bit. Grundgedanken beschäftige, hervorkame, auch ohne vorher in dieser Folge gewesen zu fent. Wo fich nun zwischen den ibeellen Dingen in ben Dingen in ber Borftellung -Diese Werbindung finde; ba legten wir diese Ber-Bindung auch ben reellen Dingen außer uns ben. \*)

e) 315 ff.

Die einfachen Verhältnisse in den Urtheisen vonet der Verfasser unter diese drey Classsen: 1) Verhältnisse der Joentität und Diverst, tät, 2) der unwirksamen Beziehungen — Ordsnung, Zugleichseyn, u. d. gl. 3) der Dependenz, und führet hierauf die Urtheile zurück. Er hält aber nicht jede Action des Urtheilens für ein Vergleichen; weil nicht alle Verhältnisse auf Einerleyheit und Verschiedenheit beruhen \*)

Herr Tetens gehet nun weiter, und ver, sucht den Ursprung unserer Ideen von der ob, ectiven Existenz der Dinge zu erläutern: er segt hierbey folgende Gedanken zum Grunde. Anfangs ist in der Seele der ganze Inbegriff von Empfindungen und Empfindungsvorstellungen fast wie eine ganze Empfindung vorhanden: und es muß daher die ganze Wirkung der

<sup>\*) 333. 365</sup> Wer freylich zum Bergleichen fordert, daß die Glieber der Bergleichung einerlen ober verschieben f win und sich so wie in den mathematischen Skichungen pershalten sollen; der kann nicht alle Urtheile aus einer Vergleichung ableiten. Wer aber das bloße Gegeneinanderhalten der Begriffe, wodurch man die Beziehung erkennt, in welscher sie stehen, ein Vergleichen nennt; der sagt meines Erachtens richtig, daß alle Urtheile auf Vergleichungen beruhen.

Seele in der Vertheilung und Absonderung der, selben bestehen, und zwar so, daß die innern Empsindungen zu Einer Classe, die äußern aus unserm Körper zu einer zweyten, und die von fremden Objecten zu einer dritten gebracht wer, den. Hieraus schöpfet die Denktraft die Idee von ihrem Selbst, ihrem Innern, ihrem Körper, und den äußern Objecten. \*) Allein, oh er gleich viel Gutes bey dieser Gelegenheit sagt; so scheint er mir doch diese Materie nicht so ganz durchdrungen zu haben: und ich gehe daher zu seiner Vetrachtung der Erfahrungs, und Vernunfturtheile über.

Die ersten sind rein; wenn die Action der Denktraft durch die Empsindungsvorstellung allein bestimmt ist. Es wird also in ihnen nichts mehr enthalten seyn, als eine blose Bestiehung zweyer oder mehrerer gegenwärtigen ger fühlten Eindrücke, und deren Gewahrnehmung; und sie machen den reinen Stoff aller Kennt nisse aus, die wir von wirklichen Dingen has ben können: daher sie mit Sorgfalt gesammelt, und von allen denen ausgesondert zu werden verdienen, in die sich etwas Fremdes, das nicht in der Empsindung gegeben ist, eingemischt hat. Die Vernunft hingegen machet sich allgemeine Vorstellungen und Vegriffe, suchet die in die

<sup>\*) 380</sup> 

liegenden Werhaltniffe und Beziehungen fen auf, und erhalt allgemeine Grundfage. Diefe find nothwendige Wahrheiten, b. i. die Urtheis le muffen ben naturlichen Wirkungsgesegen ber Denktraft gemaß fo ausfallen, wie fie find; und diese subjective Mothwendigkeit tragen wir auf die objective außer une über. Solche Urs theile find von den finnlichen Urtheilen vorzüge lich baburch unterschieden, daß ben ihnen Die Denktraft nach nothwendigen Gefegen wirft: da fle ben lettern nur Regeln befolgt, an die fie nicht so nothwendig gebunden ift. Diese allgemeinen Bernunftsäße für eine Art allgemeiner Erfahrungsfåge zu halten, ift ein Sauptirthum: benn die Erfahrungen find nur die Materialien au der Erkenntniß von wirklichen Dingen. nothwendigen Grundfage überzeugen, fo wir fie faffen: bey Beobachtungsfagen geboren wenigstens mehrere Benfpiele bagu.

Bey diesen wächst die Ueberzeugung mit der Beobachtung: jene lassen sich gar nicht ans ders denken. In ihnen hat die Denktraft mit allgemeinen Vorstellungen zu thun, in Beobachs tungssätzen mit einzelnen Dingen. Endlich ist nur eine Classe von Semeinbegriffen von Ems pfindungen abstrahirt, und das aus sehr wenig Beyspielen. Der größte Theil derselben stammt nur bem Stoffe nach von ihnen ab, und ist sonst ein Werk der selbstbilbenden Dichtkraft. \*)

Eben fo grundlich ift bes Berfaffers Be. urtheilung über bas subjectiv Rothwendige in unferer Erkenntniß; mozu er bie Bernunftur. theile richtig bingablt. Diese Mothwendigkeit ift ben ihm eine Dothwendigkeit vom erften Mange, eine absolute, in ber Urt zu wirken. nicht eine Dothwendigfeit zu wirten überhaupt. Es ift nicht nur nothwendig, daß wir in unfern Schluffen bie Folgerungen fur mahr ertennen: wenn wir bie Grundfage bafur annehmen: fone bern wir muffen auch ben Ochluffat als abbangig von feinen Granden ertlaren. aber auch subjectiv bedingt nothwendige Urtheile, bie, außer ben Grunden, welche das Urtheil in der Denkfraft bestimmen, noch die Bedingung erfordern, baß fich nirgends woher ein hinderniß in ben Weg lege, und bas Urtheil abandere. Bu Diefen scheinet der Grundfas, daß nichts ohne Urfache geschehe zu gehören: weil wir bisweilen von demfelben abzuweichen icheis nen: allein, genauer betrachtet findet man ben ihm eine absolute Nothwendigkeit. \*\*) Auf die-

<sup>\*) 389</sup> ff. 429 f. 434. 451. 462. f 465 ff.

1493. 496. 502. Sehr richtig ist basjenige,
was der Verfasser; wider die Ableitung dies
fes Sages aus der Analogie sagt. Deun

se subjective Nothwendigkeit gründen wir die objective, das heißt, die Unmöglichkeit, die Dins ge anders zu denken, wird diesen Dingen aus ger der Vorstellung bengelegt. \*)

Die Frage, ob die Gesete bes Denkens objective Gesete sind, verwandelt er dadurch, daß er das Objective für dasjenige erklärt, was von jedem vorstellenden und denkenden Wesen also vorgestellt werden muß, in diese: sind die nothwendigen Denkgesete unsers Verstandes nur subjective Gesete unserer Denkkraft, oder Gese jeder Denkkraft überhaupt? sind die allges meinen Vernunftwahrheiten nur Wahrheiten sur sührheiten von der Ellgemeinsäte für jede Vernunft?

Ein Verstand aber, ber ba benken könne, A sey auch nicht A, ware und so ungedenkbar als dieser Sat selbst. Sollten solche Ibeen, die einander widersprechen, als Pradicate in irgend einer Denktraft vereinigt werden konnen; so müßten es solche Ibeen nicht mehr seyn, als sie ben und sind. Und dieselbe Berschaffenheit habe es mit allen subjectiv nothwendigen Gesetzen, welche die Beziehungen ausdrücks

wirklich zeigen sich unzähliche Wirkungen ohne Urfachen. P. 512 werden die subjectiv nothe wendigen Denkarten und Grundsäse aufges zählt.

<sup>•) 431.</sup> 

ten, die unfre Denktraft ben ihren Ibeen und Begriffen nothwendig antreffe. Sierauf beruit he auch die Zuverläfigkeit ber sinnlichen Erkennts "Wenn wir, fagt unfer Mutor, von mehrern Objecten Impressionen haben; wenn wir, auf dieselbige Urt modificirt, alle diese Imprese fionen empfangen haben, und wenn die übrigen Erforderniffe ben ihnen allen diefelbigen gemefen find: so find auch bie Berhaltniffe, Die wie alsdann in unsern Borstellungen gewahr wer den, dieselbigen, welche in den Impressionen anderer vorstellenden Wesen vorhanden find, une ter der Bedingung, daß diese lettern Wefen auf einerley Art modificirt und unter gleichen Umftenden alle ihre Impressionen empfangen haben. Lag das Ragenauge anders gebildet fenn als das menschliche, und die Ragenseele andere Eindrucke bekommen als die unfrigen. lag fie ein Biereck und ein Enform unter gfeis den Umftanden anfeben; so werden biefe 3me preffionen unter fich verschieden fenn muffen, wie es unfere Impreffionen von diefen Objecten find. \*) Das Berhaltniß der Bilder ift beftane dig unter biefen Bedingungen " \*\*) Das Db. fective ber Sinnenerkenntnig wird also auf die Aehnlichkeit unter ben Berhaltniffen ber Gin-

Dies mochte wohl nur unter gewiffen Eins fchrankungen mahr fenn.

<sup>\*\*) 540. 542. 545. 551.</sup> f.

brucke und der Borftellungen derfelben in verschies benen Subjecten eingeschrankt.

Mus allen feinen Untersuchungen halt fich unfer Pfycholog berechtigt, als einen Grunde fat ber Erfahrung anzunehmen, daß zu ben Birtungen ber menschlichen Ettenntnigtraft feine andern mehr als biefe bren Geelenvere mogen - bas Gefühl, die vorstellenbe Rraft, und die Deutfraft - erfordert werden. Suh. fen, Borftellungen haben, und Denten find gahigkeiten Gines und beffelben Grundvermogens, und nur von einander barinnen unterschieben, bas nahmliche Princip in verschiedenen Richtungen auf verschiedene Gegenftande und mit größerer ober geringerer Gelbftehatigteit wirket; wenn es bald wie ein fühlendes, bald wie ein vo stellendes, und bath mehr als ein bentendes Wefen fich offenbaret

Gefühl und Receptivität sind Ein und eben dasselbe Vermögen, und Eine Grundfäs higkeit der Seele. Vorstellende Kraft und denskende Kraft sind eine Folge der thätigen Kraft, mit welcher die Seele etwas hervorbringt, wenn sie gefühlt hat, und sie besitzt also eine Receptivität und Activität. Diese wirket in sich selbst oder außer sich in den Körper: und

<sup>•) 590, 615.</sup> 

wenn es eine Bewegung ift, was durch ihre Kraft bewirkt wird; so ist dies eine heraus. gehende Thatigkeit, welche ber in ihr bleibenben entgegen geset wird. Bu biefer letten ges horen bie Thatigkeiten der vorstellenden und benkenden Rraft. Diefe benden beschäftigen sich mit ichon gefühlten Mobificationen. Die Seele wirket aber auch neue Beranderungen, die feine Borftellungen find; wenn fie entwe, der neue Abanderungen ihres innern Buftandes hervorbringt, oder außer sich in ihren Korper wirket. Collte jedoch jede innere Modification ju ben Empfindungen gezählt werden; weil fie gefühlt wird; fo hatten wir alle Effecte ber Gees le auf Supfindungen und Worstellungen gebracht. Das Bermogen ju jenen Beranderungen, bie sowohl von dem Fühlen als von dem Vorstels Ien und Denten verschieden find, werden uns bem Dahmen ber Thatigteitstraft igefaßt: ter und also brey Grundvermogen der Geele ger zählt, das Gefühl, welches die Empfänglichteit und bas Gefühl der neuen Beranderungen begreifet, der Werstand, als die vorstellende und bentende Rraft, und jene Thatigkeitstraft, (Bille.) \*)

Wirkt aber bie Seele in sich felbst, so wie in ihren Körper; so vermag sie etwas über

<sup>\*) 619, 621</sup> ff. 625.

fich. Dies Bermögen ist jedoch nicht das, was man Freyheit nennet, oder Gelbstmacht; benn diese erfordert ein Bermogen, das Gegentheil zu thun von dem, was wir thun. Wir empfine ben aber baffelbe Bermogen in une, und es ift ihm eine moralische Dochwendigkeit nicht zuwider; ja, es entscheidet vielmehr die Erfahe rung für ben Determinismus. - Much. find es die Indeterministen noch schuldig, irgend eine einzige vollständige Beobachtung benzubringen, bie von bemfelven eine Musnahme mache; benn in allen Fallen, die fie anführen tonnen, ift es bis zur Evidenz gewiß, daß uns nicht alle inbividuelle Umftande bekannt find. \*) Benn wir aber fren handeln, oder mit Gelbftmacht uber und; fo foll ein Bermogen in uns feyn, uns in bemfelben' Momente jum Gegentheil zu bestimmen, bas also hinreichend ift, sich ber uns ibo bewegenden Urfache zu widerfegen. Es foll baffelbe nicht eine bloße Receptivitat fenn, fondern eine innerliche thatige Kraft, welcher nur die Application auf ihren Gegenstand fehlt; die aber alsdann hinzu kommt, wenn biefer wohlgefällt, oder sonst vorzüglich dargestellt wird. \*\*)

<sup>•)</sup> II) 5 ff. 17. 19, ff. 35. 41 f.

verständnisse. Herr Tetens will nahmlich den Sag: mit Setzung ber Urjache wird ber Ef:

Die große Verschiedenheit zwischen unsern Vorstellungen von der Materie und denjenigen, die und das Selbstgefühl won einem Wesen, das denken und fühlen kann, gibt, erkennt der Verfasser nicht nur sehr wohl; sondern er weiß auch die von den Materialisten hingeworfenen

fect gefest, babin einschranfen, wenn feine Sinderniß erfolgt. Allein, dann ift ja jene Urfache nicht mehr fo wie vorber vorhanden ; ber jurcichende Grund ju diefer Bitfung ift Seine Unterichefbung in nicht mehr ba. gufallige und nothwendige Berknupfung zwis fchen U fache und Wirfung, die hierauf bes rubet, moch'e mobi ber Gache nach nicht weiter untericbieben fenn, als man fie in ber Boift den Coule unterfdieb. Der Berfafe fer glaubt gwar (G. 136 f.) es fonnten ber vollig bestimmenbe positioe Grund, unb bie Abwefenheit bes Sinderniffes febr beutlich von einander unterschieden werden : ich aber finde bies nicht. Anders läßt fich die Wirs fung aus dem Grunde nicht begreifen, als wenn alle mit bestimmende Umftande bagu jusammen ftimmen: und mit diefen ift gleich die Abmefenheit des Sinderniffes ba. Bird eine Rraft A unter ben Bebingungen b c d jur Urfache C von E: fo beben ihre burchgangige Bestimmungen b c d bas Sinbernif m n auf. Eritt m n am bie Stelle von c d; so bleibt ja A nicht mehr in bem porigen Buftanbe, in bem es C mar. Sonft hat Berr Tetens über bie Frepheit viel wichtige Beobachtungen gesammett.

Binberniffe febr gludlich megzumalzen. Das Gefühl unfers 3ch entscheibet ben ihm wenigftens für eine folche Ginfachteit deffelben, bie aus unabgesonderten Theilen bestehet: wo jede Weranderung des einen Theils fich über bas Gange verbreitet; und mo das Ich ein Befen ift, was von allen dem, was wir uns als ein torperlich Organ vorstellen, verschieden ift. Ja, das Zusammenfaffen bes Mannichfaltigen bes weist ihm so gut wie bem Philosophen Mos fes Mendelssohn die Unterperlichteit ber Geele. Daber halt er auch die ideelle Extension nur für ein brauchbares finnliches Bild von ber Mannichfaltigfeit in der Ginheit, und will feis nesweges ben groben Begriff einer raumlichen Ausdehnungt: " Bas ift die Frage, ob die eins fache Geele eine Husbehnung habe, und von welcher Figur und Gestalt sie fen, anders, als Die Frage jenes Blinden: welchen Ton die rothe Farbe habe ". \*)

Uebrigens erklart er sich für ben physischen Einfluß, und siehet die Frage über ben Sit der Vorstellungen als einen Hauptgegens stand an, den er sich dadurch zu erklaren sucht, daß die Empfindung gewisse Spuren hinterlasse, die in einer Leichtigkeit bestünden, gewisse der shemaligen Empfindung ahnliche Modificationen

e) II) 178 ff. 191. f. 196 f. 294.

anzunehmen. Biet entstehen die Fragen: wo find Diese Spuren? find fie bleibende Beschafe fenheiten ber Geele ober bes Organs? Sat bas Gebachtnif feinen Gis in ber Geele ober im Gehirne? Da er nun bie Schwierigkeiten bene ber Sypothesen fennt; und beyde fur und wider fich Beobachtungen aufweisen tonnen! fo tragt er seine eigenen Gedanken hieruber vor; und findet, daß, wenn es wahrscheinlich ift, es toms me in dem Organe eine Affociation ber finnlie den Bewegungen ju Stande, eben fo mahre scheinlich auch in der Geele eine Uffociation bor intellectuellen Ideen fen, zu welcher gurud bleibende Spuren der gehabten 3been erfore bert murben, beren Sufammenstimmung bie gange Borftellung gebe. Die materiellen Ibeen im Gehirne tonnten megen ber Bereinigung bes Organs mit der Geele in berfelben intellectuelle Worstellungen erwecken: und dann ware eine ganze Borftellung ba. Allein, je nachbem bie Geele sich mehr ober weniger ber Action bes Gehirns überlaffe; wurden biefe 3deen mehr ober minder entwickelt. Meußere bingegen bie Geele ein Bestreben, eine anbere intellectuelle Idee hervor zu ziehen, und mit derfelben die ihr entsprechende Gehirnsbeschaffenheit; und habe fie Starte genug, bies Bestreben gur vollen Action zu bringen: so Winne die Wirkung der erften materiellen Gehirnsbewegung auf fie nur schwach fenn, und teine Blare Borftellung ju

Stande bringen. Wiederum, wenn die Seelens beschaffenheit sich in der Seele entwickele; so ers folge auch im Sehirne die ihr entsprechende Bewegung; und es entstehe eine Vorstellung, die um so mehr gewahr genommen werden könnete, jemehr das Sehirn aufgelegt sey, die zu derselbigen gehörigen sinklichen Bewegungen zu erneuern, und je weniger andere Ursachen ents gegengesetze Schwingungen veranlaßten. Die Seele moge also wohl oft in ihrem Innern wirksam seyn, ohne daß wir diese einzeln Actionnen sühlen könnten.

Frühzeitig hat Herr Feber \*\*) einen get meinfaßlichen Vorerag der Philosophie gewählt, und alles angewendet, um dem Gemeinsinne diese Wissenschaft annehmlich zu machen; für deren Gegenstand er die Kenntniß der Natur und ihrer allgemeinen Wirkungsgesetze, so weit sie aus bloßer Vernunft heraus gebracht werden

.

- De noch einige Betrachtungen bes Berfaffers, besonders den XIV Bersuch, welcher sich mit der Perfectibilität und Entwickelung bes Menschen beschäftigt; weil sie sich größten Sheils mit Gegenständen außer meinem Felde beschäftigen.
  - --) Hofrath und Professor ber Philosophie zu Gottingen.

können, erklärt. \*) Er ist daher größten Theils den Weg der Erfahrung gegangen, und hat sich lieber mit Analogien, und darauf beruhen, den Wahrscheinlichkeiten begnügt, als zu kühner Speculation zu folgen.

Seine Logif.

Mit der Logit verbindet er die empirische Psychologie, in welcher er zwar geneigt ift, ein einfaches Grundvermogen aller Geelenwirtungen anzunehmen, (weil diese Methode grundlicher sey) keinesweges aber von demselben überzeugt ist: so wie ihm benn auch die Grunde für die als Bermogen angebohrnen Begriffe nicht eine leuchtend scheinen. Bielmehr findet er, bag die entgegengesette Meynung mit ber Erfahrung übereinstimme; und gibt baber zu ermagen: daß 1) die Beraubung eines Sinnes den Meni ichen aller barauf beziehlichen Begriffe beraube, 2) die hohern Allgemeinbegriffe bloß an den Worten, oder anbern Zeichen hafteten, 3) bie einfachen Motionen, auf welche bie Metaphyst führe, Empfindungen waren, (?) 4) die allge-

Der Ausbruck: aus bloßer Vernunft muß nicht in so strengem Sinne genommen werden, als ob er bloß reine Vernunft anzeit gen sollte: denn Herr Feder nimmt auch die Erfahrung mit in die Metaphysikauf.

meinen Begriffe sich nach ben Empfindungen richteten. \*)

Die logische Wahrheit sett herr Feber in die Uebereinstimmung des Pradicats mit der Bors stellung bes Subjects. Weil nun allen Gagen, in denen das Pradicat ein Theil, oder eine Folge aus ber Mominal - Erklarung bes Gubjects ift, diese Wahrheit zukommt: so nennt herr Feber biese Sate Mominal , Sate, ober Mominal , Wahrheiten. hiermit ift jedoch bie Wahrheit des Begriffes vom Subjecte noch nicht ausgemacht. Wenn also diese oder die innere Möglichkeit bes Subjects außer Zweifel gesetzt ift; so entstehet die metaphysische Wahrheit. Ift es aber bargethan, baß in ber Welt etr was vorhanden sey, was dieser Vorstellung entspricht; so hat der Begriff Realitat; die Fols gen aus ihm find Real . Gage: und biefe Bahrheit konnte man die physische nennen. dem allen bleibt bie Frage, ob der Begriff, der an fich Realitat hat, die richtige Borftellung von dem einzelnen Dinge fey, was man fich darunter vorzustellen vermeynet. \*\*)

a. a. D. § 16. 21. Ich zweifele, daß aus dem allen etwas mit Grnude gegen die Leibnisische Theorie, oder die Begriffe a priori überhaupt gesagt werden könne.

<sup>1.)</sup> a. a. D. j. 51. 2)

Den Streit mit den Ibealisten sucht bie fer Philosoph auf einen Wortstreit hinaus ju führen: benn bas beständige Ocheinen ben bem ordentlichen Zustande ber menschlichen Ratur, was doch der Idealist anerkennt, heiße ben al. Ien übrigen Menfchen Ceyn, und nur die Ider alisten wollten bies nicht anerkennen. (?) Den noch nimmt er an, daß wir vermittelft unfret Empfindung nur ertennen, mas ein Ding füt unfere Organe und unfern Berftand ift. aber ber beständige Schein für uns Realität fen, und die Dinge uns nur bas maren, mas fie ben der naturlichen Empfindung schienen: fo mußten wir diejenigen Beschaffenheiten, mit welchen fie uns beständig erschienen, ihre Be fchaffenheiten nennen; wenn uns nichts, das gewisser ware, anders zu benten zwinge. Dies laffe fich auch auf iben innern Ginn anwenden, ben bem fich auch ein beständiger Schein finde. Mus eben ben Grunden murde es ungereimt feyn, ju fagen, daß alle Menschen nicht recht empfanden; wenn fie auf eine übereinstimmende Weise etwas empfanden. Man wurde also fole gende Grundgefege in der Lehre von der innern Empfindung zugestehen muffen:

<sup>1)</sup> Was alle Menschen nicht anders als so benken konnen; das ist also, ist wahr.

- 2) Was allen Menschen natürlicher Weise schön scheint; ist es auch wirklich.
- 3) Was allen Menschen vermöge der nas kürlichen Triebe und Empfindungen recht oder unrecht scheint; ist es auch wirklich. \*)

Gehr behutsam gehet biefer bescheidene Seine Des Philosoph in der Metaphysit; und bleibt daher taphysit. bey vielen ihrer Lehrfate unbestimmt, um auch nicht einmahl gegen ben Gemeinsinn zu verstoßen. Daher halt er fein Urtheil über das state Wir. fen der Rrafte zuruck, glaubt nicht, daß man erweisen tonne, bag in den einfachen Gubffan. gen nur Gine Rraft fen, und entscheidet nicht über die Frenheit, nicht ob Denken und Wollen von einer Grundfraft herruhre, wo er jedoch die Erklarung aus blogem Denken für gezwuns gen halt. Und ob er mohl die Erifteng für eine Bolltommenheit erkennet; und baher bas unends liche Wesen nicht anders als existirend gedenken fann: so magt er boch bie Folge nicht, bag es eristiren muffe. Much Scheint ihm die Unverans berlichkeit ber nothwendigen Substang nicht erwiesen, ja nicht einmahl erwiesen zu feyn, dag fie teine abwechselnden Bestimmungen durch außere Urfachen erhalten konne: eben fo ift es ihm

<sup>\*) \$ 62, 63, 67.</sup> 

nur wahrscheinlich, daß ein nothwendiges Wes

Den Sat bes zureichenden Grundes halt er als eine Folge ber llebereinstimmung aller Erfahrung (?) für einen vernünftigen Grundfaß, der so lange gewiß ift, bis er durch of fenbare Wahrheit widerlegt wird. Ob herr Fes der aber das Befen des Grundes bestimmt ges nug angebe, wenn er fagt: ber Grund fen bas, jenige, bey beffen Segung das Gegrundete Statt finde, ift hier zu untersuchen der Ort nicht. Auch ben Sag bes Michtzuunterscheidens ben, so weit er auf die wirkliche Welt anger wendet wird, scheint er um ber Erfahrung wils Ien anzunehmen; wagt aber nicht, ihn auf die Unmöglichkeit gang ahnlicher Dinge 'in mehrern Welten auszudehnen, noch weniger aber fo weit wie Baumgarten ju geben, und zwen inners lich gar nicht unterschiedene Dinge ffür unmog= lich zu erklaren. Den Weltzusammenhang Schließt er aus der Analogie, und findet ihn nicht in der Ausdehnung, die Bolf ihm gibt, erweislich: er nimmt aber eine reelle Ginwirs fung der Dinge an, weil wir sonft nicht fagen tonnten, daß die zusammengesetten Dinge in einander wirkten, ja, weil auch bie Gage vom

<sup>\*)</sup> Metaph. §. 15. 37 48.-51.-59 ff. Grands rig II Rap. 3. § 9. § 26. 40.

Zusammenhange der Dinge nichts waren; (?) indem sich die Dinge isolirt befanden. mußten wir bezweifeln, ob Gott die Monaden verandern konne, ?) und die Bereinigung der einfachen Substanzen zu einem Ganzen murbe unbegreiflich feyn. (?) hieraus lagt fich eine sehen, daß unser Philosoph nicht für die vore herbestimmte harmonie eingenommen feyn tann. Die Körper erklart berfelbe zwar fur Erfcheinungen; halt fie aber doch fur etwas, außer und, bas und nur nach einem fehr verworrenen Scheine bekannt ift, der uns die Grundbeschafe fenheiten berselben verbirgt. Er scheint alfo bie außer uns wirklichen Substanzen als in der Erscheinung enthalten zu denten; weil er die Folge nicht gezogen wiffen will, daß die materielle Welt nur als Vorstellung in den geistigen Wesen existire. Uebrigens halt er bie Grunde, beren sich die Leibnisianer zum Erweise ber Monaden bedienen, für hinlanglich, ihre Reas litat darzuthun. \*)

Die natürliche Theologie hat dieser Welts weise von der Metaphysik abgesondert, und ganz populär vorgetragen; doch so, daß gewiß der größte Theil der Wahrheiten derselben dem gemeinen Verstande einleuchten, und jedes uns

<sup>\$ 5 2</sup> 

<sup>\*) § 23. 14. 31, 67. 38. 54. 42. 36.</sup> 

verborbene Berg ruhren, und zu feinem Oches pfer erheben wird. Dies mag auch wohl die Absicht unfere Philosophen gewesen feyn, Die er auch wirtlich erreicht ju haben icheint. In einer besondern Abhandlung \*) hat er den innern Ginn jum Gegenstande feiner Betrachtung gemacht, und bie Fragen untersucht: ob die Empfindung in einem Leiben beftebe; ob bie finnlichen Bilber in der Geele ober in dem Rorper liegen; und ob man ohne fie benten Bie innere Empfindung ift bann bas Bermogen, folche Dinge, die man außerlich nicht empfinden tann, anschaulich zu gebenken: und man empfindet auf biese Art entweber Sachen bber Berhaltniffe. Jene Empfindung ift bas Selbstgefühl; diese das Gefühl des Wahren, bes Guten, und des Schonen - Gemeinfinn, Gewiffen, Geschmad. -

Ulrich.

Herr Ulrich \*\*) war einer der ersten, welcher der Methode des Herrn Feder folgte, und seine Philosophie, die er durch eine Erkennts niß allgemeiner und nütlicher Vernunftwahrscheiten nebst ihren Gründen und Folgen erstlärte, auch den Prasumtionen und Analogien bfnete, auch die Unterschiede zwischen subjectis

<sup>\*)</sup> de sensu interno.

<sup>\*\*)</sup> Koburgischer Hofrath, und Professor der Phie tosophie in Jena-

ver und objectiver, Wahrheit aufnahm. ") Sonfe scheint er, in Unsehung der angebohrnen Begriffe, mehr wider diefen Ausdruck, als wider die Sache selbst, so wie sie Leibnig nimmt, zu meint aber doch, daß wir von feiner Sache eine Borftellung hatten, die nicht innerlich ober außerlich empfunden wurde, oder wes nigftens gewiffen finnlichen Borftellungen vere abnlicht werden konnte. Hierauf scheint er auch die Realitat der Begriffe zu bauen, ba er fagt: "wir mogen die Absonderung noch so weit treiben; so muß ber abgesonderte Begriff, wenn er etwas Reelles seyn soll, allemahl etwas ins nerlich oder außerlich Empfundenes vorftellen. Go lange sich also ben bem Gebrauche ber Zeis den nicht ein gewiffes finnliches Bild ber ine nern ober außern Empfindung darftellt; lange benten wir uns nur Worte, nicht Gas den". \*\*)

Auch erklart er sich bahin, daß bas Grunds gesetz bes Denkens, der Einstimmung, und des

<sup>\*)</sup> Anleitung zu den philosophischen Wissenschaft ten. S. 4. 7. S. 31 sagt er: "was ben aller Untersuchung und in aller Betrachtung subjectivisch wahr bleibt, ist für objectivisch wahr zu halten".

<sup>+\*) 67. 69.</sup> Eine Stelle, welche wenigftens zu großen Migverständniffen Unlag geben kann.

Widerspruches angebohren fen: nicht aber als Sag, sondern nur als eine ursprungliche we fentliche Bestimmung ber menschlichen Geele unter gemiffen Beranlaffungen fo und nicht ans bers zu handeln. Dahingegen ift ben ihm ber Sat des zureichenden Grundes einer der Grund. fage der Erfahrung, die nichts weiter als alle gemeine analogische Erfahrungen find, welche die durchgangige Ginstimmung aller innern und außern Empfindungen ju denten nothwendig macht; und ju welcher er auch biejenigen Gage rechnet, die weiter nichts ausbrücken, als bie physischen Geieße des Denkens und Wolfens, pder das beobachtete übereinstimmige Berhalten ber Secte unter gewiffen Umftanden im Den ken und Wollen. Ja, selbst der Grundsat, welcher das Grundgefes der Ginstimmung und des Widerpruchs in sich schließt, ist in seinen Augen ein Grundsatz der Erfahrung. \*)

Die Metaphysit soll, nach dieses Philosos phen Borschlag, für die ganze Philosophie dasses nige seyn, was für die Meßtunst die reine Mathematik ist "Man könnte in ihr einfas de oder andere sehr allgemeine Begriffe zum Grunde legen, und mit Boraussehung dersents gen Grundsähe, die dieselben anbieten, durch die weitere Verbindung und Bestimmung sol

-OTENS

<sup>•) 66. 170</sup> ff.

der Grundbegriffe zu allerhand möglichen Comstinationen, allerhand möglichen Arten der Dinstie, Eigenschaften, und Verhältnissen fortschreisten; ohne sich darauf einzulassen, ob auch ders gleichen irgendwo wirklich angetroffen werden, oder nicht"? Eigentlich sollte nach dieser Idee eine jede Ontologie bearbeitet werden. Diese Wissenschaft sollte die allgemeinsten Bestimmungen der Dinge a priori angeben; da alsbann die übrigen Theile der Metaphysik zu untersuschen hätten, ob dergleichen Dinge in der Wirksteit worhanden wären.

Die Leibnisische Theorie der Kräfte ist für ihn eine Hypothese: der Lehrsat, daß sede Substanz Kraft besitze, ein analogisch allgemeisner Sat, und nur durch die Undurchdringlichteit der Substanzen etwas schärfer erweislich: so wie auch der Sat des Nichtzuunterscheisdenden keinesweges den Rang einer nothwensdigen Vernunftwahrheit erhält. Der Raum ist der Abstand, der sich wenigstens zwischen zwey existirenden Puncten gedenken läßt, und so wie die Zeit, ein Verhältnisbegriff, also ohne vorstelz lende Wesen gar nicht wirklich. Demohngeachtet denkt sich dieser Metaphysiker den wirks lichen Zwischenraum als etwas Mögliches.

Abgerechnet einige etwas zu sinnliche Bei griffe von dem Wirken der Substanzen, weiß leicht vorzutragen, ohne zu groben Begriffen sich verleiten zu lassen: wie er benn auch die Körper als ein Phanomen der partialen Wirktungen der einfachen Substanzen auf unsere Sinne erklart; ob er sich gleich neben dieser Erklarung so ausdrückt, daß auch Misdeutung gen möglich sind.

Uebrigens bemerke ich noch, daß der ontoe logische Beweis von der Existenz Gottes ihm hinreichenden Grund gibt, das Daseyn einer unendlichen Substanz anzunehmen. \*)

Tittel.

Die Federischen Lehrbücher hat herr Tite tel \*\*) ausgearbeitet, und oft die Begriffe und Sase derselben mit guten Beyspielen erläutert, auch hin und wieder vermehrt. Ueberhaupt hat er sich nicht als ein Nachbeter gezeigt; som dern er weicht oft von seinem Nuster in eine zelnen Bestimmungen ab, zu dem er sich ohne gesehr so, wie Meyer zu Baumgarten, verhält. Indessen ist seine Philosophie auch nur populär, und er ein großer Verehrer des Locke, sur dessen System eine große Vorliebe in seinen Werten hervorleuchtet. Wirklich ist

<sup>\*) 223</sup> ff. 241 f. 267 f. 281 ff. 349 ff. 359.

<sup>\*\*)</sup> Fürfilich Babenischer Kirchenrath und Professor ber Philosophie zu Karlerube.

er oft ganz enthusiastisch für diesen Philosos phen eingenommen, und bricht nicht felten in dichterische Declamationen zum Lobe beffelben hieraus find in fein Guftem manche aus. fehr finnliche Borftellungen übergegangen; und herr Tittel ift seinem Lieblings . Philosophen fogar in der Lehre vom Raume und Zeit ge. folgt. Ja, er behauptet, daß schwerlich ein Philosoph in diese hohen Gegenstande fo tief als Locke eingebrungen sey. (?) Er ist hierburch zu fehr finnlichen Begriffen von ber gotts lichen Allgegenwart verführt worden: und ich glaube auch, daß eine bey ihm herrschende Uns beutlichkeit in bem Begriffe der Musdehnung eine Folge dieser Lodischen Ideen ift. Denn er scheint die Ausdehnung als etwas Positis ves ju benten, und die Monaden für Theile derfelben zu erkennen: daher er es auch als une gedenkbar findet, daß einfache Dinge, die für fich feine Große und Ausdehnung haben, in Berbindung, Große und Mustehnung hervorbrine gen sollen. Demnach nimmt er in Unsehung ber Korper seine Zuflucht zu Utomen ober ma. teriellen Elementen, die von bem, mas als fos lide und ausgedehnt gedacht werden tann, bas fleinste, und also untheilbar senn sollen. \*)

e) Logik S. 175. Metaph. S. 149 ff. 163 f. 229, II.) 234.

Anch ist er zu Lockens Gedanken über bie Immaterialität der Seele geneigt, die er jedoch für wahrscheinlich und annehmungswürdig halt, wenigstens in Unsehung unserer Seele nicht aller denkenden Wesen überhaupt. \*)

In der Lehre von dem Grunde Scheint er auch einige Difverftandniffe zu hegen, z. B. ba er fagt: wenn man von dem Rothwendigen fage, es habe seinen Grund in fich; fo heiße diefen nur so viel, als, ich weiß überall teinen Grund. (?) Ferner, ba er gegen den Beweis bes Baumgarten folgende vermuthtich von Darjes entlehnte Ginwendung vorbringt. "Ware etwas vollig ohne Grund; so barf er weber in dem Richts noch in bem Etwas lier gen. \*\*) Denn bas Erfte fagt eigentlich: bas Ding ift aus feinen wesentlichen Studen und beren Zusammenstimmung erkennbar, ober wenn man von der nothwendigen Subftang fagt: fie habe ben Grund ihres Dasenns in sich; so fagt man: entweder ihre Existenz ift eine Folge ihe

Danderialität der Seele sen diese: Können Ausdehnung und Gedanken in einem Subsjecte bensammen senn? nicht die: ob Gedanken sich aus der Materie erklären ließen.

(?) 309.

<sup>\*\*)</sup> Metaph. 130. 134.

1770.

Wefens, oder felbst ein Stud beffelben. Ben bein andern ift zu bedenten, bag ben Grund im Dichts haben, fo viel ift, als keinen Grund haben.

Dennoch nimmt er ben Gat bes gureis chenben Grundes an, und weiß ihn febr gut in feiner Lehre von ber Frenheit ju gebrauchen, die er auf moralische Mothwendigkeit grundet, und gegen ben Fatalismus vertheidigt. \*)

Diefen hatte vor einigen Jahren Soms Sommel mel unter bem Mahmen Alexander von Soch mit vielem Scharffinn gu erheben ge= fucht; indem er die bedingte physische Rothwens digkeit mit der moralischen in Unsehung des Zwanges fur einerlen erflarte, und bas Bufallige bloß in dem Mangel unferer Ginficht fand. Daben hatte er ben Beltzusammenhang fo weit ausgedehnt, und das Mögliche fo fehr einges schrantt, daß er behauptete, Columbus wurde Umerica nicht entbeckt haben, wenn in dem Sahre, wo er gebohren, in Deutschland eine Pflaume weniger gewachsen senn murde, und es waren alle in Gedanken vorgestellte Meglich. feiten, die nicht zur Birflichkeit gefommen, bloge Chimaren. Denn er hielt alle andere Welten für schlechterdings unmöglich; weil bas

bedingt Nothwendige durch Sekung der Bedingung schlechterdings nothwendig werde: (?) er verwechselte die Gelegenheiten mit den wirkenden Kraften, und rechnete gar nichts auf die Selbstthätigkeit. \*)

Dennoch verband er die Strafen und Ber lohnungen fehr gut mit feinem Syfteme, theils als Mittel und Bestimmungsgrunde, theils als mitbestimmte Theile ber ganzen Reihe ber Dinge, und gebrauchte alle Grunde zur Bertheidigung Gottes, so geschiet, daß er ben Indifferentis, mus in seiner gangen Bloge hinstellen tonnte Um-aber die moralischen Handlungen auch mit feiner eifernen Mothwendigkeit zu vereinbaren, lehrte er, Gott habe eine scheinbare Freyheit in uns gelegt, die weiter teine Taufchung als eine solche hervorgebracht habe, die unfer Gluck bereite, und die eben so wenig Tauschung sen, als daß wir unsere mit Ochweistochern unter, grabene mit haaren bewachsene haut glatt und nicht so sehen, wie sie uns das Bergrößerungs, glas zeige. \*)

Jerufalem. So fein er aber seine Gedanken zu wen, ben und aufzustellen wußte; so hatte er doch

<sup>\*)</sup> Alex. v. Joch über Belohnung und Strafen

<sup>\*)</sup> a. a. D. f. 6.

einem feinen Unhanger bes Fatalismus, Ra'r I Wilhelm Jerufalem, in Ansehung des Unter-Schiedes zwischen Tugend und Lafter, tein Genage geleistet: er hatte ihm nicht gezeigt, baß unser Verhalten Ginfluß auf unser Schicksal nach dem Tode habe, und hatte fein Syftem nicht bon bem Bormurfe befreyet, daß Gott Urheber des moralischen Bosen sen. Diesen Bersuch machte dieser junge Philosoph, und ent. lehnte die Grundlage zu demfelben aus ber Leibs nis . Wolfischen Philosophie. Die Tugend, fagte er, bestehet in bem Beherrichen ber Leis denschaften durch Wernunft, und ift also ein Auftlaren buntler Borftellungen zu beutlichen. Siede Leidenschaft fest duntle Borftellungen vom Guten oder Bofen voraus, und wird durch jenes Aufflaren bestegt; benn wenn wir die Dinge in ihrem mahren Werthe tennen, ift die Wahl des Uebeln unmöglich. Tugendhaft ift also berjenige, ber nach beutlichen Borftellungen handelt. und derjenige, welcher ben dunkeln folgt, ift lasterhaft: und so ist auch die moralische Bolls tommenheit bey der Rothwendigkeit da. ber entstehet auch in dem Lafterhaften Berdruß, Unruhe und Gelbftverachtung; wenn er feine Unvollkommenheiten fühlt: und es muß auch ben ben innern auffteigenden Graden von Boll: tommenheit ber tunftige Buftand bes Tugends vollkommener als ber bes Lafterhaften

Sott muß aber auch ben Lasterhaften erschaffen; ba sein Daseyn immer eine größere Vollkoms menheit als Nichtseyn ist, und Gott nicht ganz gleichartige Wesen zu erschaffen vermag \*)

विकास रिकास

Werbers mann. 1784.

Bu bem entgegengesetten Spfteme einer gleichgultigen Frenheit neigte fich in neuerer Beit herr Werbermann, welcher in seiner Theor bicee behauptet, bag es über bie Frenheit nur zwey zusammenhangende Theorien gebe: Gine, nach welcher alles durchgangig durch Grunde bestimmt werbe, fo, bag mit Segung berfelben bie Sandlung nothwendig erfolge, bie andere, wo die Umftande bloge Beranftaltungen waren, ben benen bas hanbelnbe Subject fich auch anbers bestimmen tonne, und daher im ftrenge ften Ginne zufällig handele. Erfteres fen De chanismus, letteres eine willführliche (gleiche gultige) Freyheit; und ein brittes ber morale fden Mothwendigkeit ware eine zweyachfelnde Mussiucht. (?)

Im ersten Falle habe die ganze Reihe der Begebenheiten in Gott ihren Grund, der ents weder gleichgultig wähle, oder für den diese Reihe die beste mögliche oder einzige mögliche

<sup>\*)</sup> Philosophische Aufsate S. 22 ff. 33. 36. 39. 48 ff. 55.

sey. Bendes sey Nothwendigkeit, und sie moge ihren metaphysischen Grund in Gott oder in sich selbst haben; so werde ein Fatum gesetzt, von dem sich weiter kein Grund angeben lasse. (?)

Dahingegen benm lenten Falle, wenn gleich Gewißheit oder Prafcienz, doch fein Fatum Statt finde. Beyde Systeme Scheinen herrn Werdermann weder durch Erfahrung noch durch Principien erweislich; weil er meint, daß Crus fius und Darjes eine tauschende Berwirrung in den Beweisen für den Sag des Grundes gezeigt hatten: (?) und er erfennet baber bas Lehrgebäude der willkührlichen Freyheit zwar für ungebenkbar, boch nicht fur unmöglich. \*) Er glaubt aber eine - in feinem Berftande willkührliche Herrschaft über die Unwendung feiner innern Rrafte; und halt Dies Bermogen nicht für wesentlich, sondern für erworben. nicht für immer wirtsam, nicht allgemein unter ben Menschen; die Persuafion ba, von fen wenigstens nuglich, und fuhre richtig Dennoch gestehet er, bag bas Suftem bes Des chanismus in Unsehung ber Moral und Pfy. chologie besser sen \*)

<sup>\*)</sup> Theodicee 1 Th. 1 u. 2 Sptft.

<sup>\*) 5. 92 96</sup> f. 42. f.

Die Frage entstehe aber jederzeit: gibt es wahres Boses in der Welt, woher ift es, und wie tann es Gott zulaffen? Rach unfrer Bore stellungsart gebe es nun allerdings Bofes, und, es zu vermeiden, sey für uns Princip zum San, deln. In der Wahrheit aber ware bas Bose etwas Relatives, und alles, mas geschehe, ware gut, es moge Gott es selbst geordnet, oder ju gelaffen haben. Das scheinbare Bose sen Folge ber Begranzung oder der zufälligen Anwendung freyer Gelbstthatigkeit, beren Handlungen Gott als möglich wiffen, als wirklich vermuthen, ja wohl auch wiffen tonnte: da es gewiß ware, daß das geschehen werde, was geschiehet. Bens de Systeme waren für die menschliche Vernunf gleichgultig; benn handelten wir auch nothwen, dig, so kannten wir doch vor ber handlung die Mothwendigkeit nicht, und nach derselben fen es gleich, ob Gott ben Zufall jutaffe, ober Nothwendigkeit ordne.

Mit diesen Grundzügen seiner Theorie verknüpft dieser Philosoph manche scharssinnige, doch auch mit unter sonderbare Ideen. So scheint er sich auf der einen Seite für die ins nerliche durchgängige Veränderung unserer Ins dividualität zu bestimmen, und das Bewußtseyn derselben aus einer in unmerklichen Graden forts gehenden Veränderung erklären zu wollen; ins

bem ver auf ber andern biefen Gebanken auf. hebt, da er fagt: "wir burfen als ausgemacht annehmen, daß ein einfacheres Urwesen, ein uns theilbares Ich, diese vielerlen Theile fortwah. rend belebt, und zu einem Ganzen verbindet." Auch ziehet er die Hypothese von dregerley Wesen in dem Menschen wieder hervor; denn er benkt in ihm Leis, Geele und Geift. Det bestehet aus Elementar , Theilen , die erste außerdem, daß sie ausgedehnte materielle Weseit find, eine immaterielle Rraft besigen, von wel. cher das Materiellseyn die hervorgebrachte Wir's fung ift. Diese Glemente erzeugt, vereint, bildet, nahret und beherrschet ein hoheres Le. bens : Princip, Die Geele, Die durch das Un. abhangigwerden bey der Geburt und das Gin's athmen der Luft gleichsam mit einem höhern Beifte belebt wird, deffen Kraft in einer ein's fachen selbstthatigen willkuhrlichen Wirksamkeit bestehet. Durch ihn erlangt fie nun Gelbstbes wußtseyn, wird nun fahig, Ich ju fagen, und erhöhet ihre automatische Gelbstthätigkeit gut freger Willführ; und fo fern fie mit diefet thatig ift, ist hier Geift, aber oft wirkt auch noch avtomatisch. \*)

<sup>... \*) 67</sup> f. 103 ff. 195 ff.

Billanme Ungleich gründlicher und ausführlicher hat v. Nebel. Herr Villaume \*) die Frage von dem Ursprunge des Bosen bearbeitet, dessen Werk von 1784. dem Ursprunge und den Absichten des 85. 87. Uebels eine der besten populären Schriften ist, die auch ein künstiger wissenschaftlicher Bo arbeiter der Theodicee in vielen Theilen wirb benußen können.

> Die Weichlichkeit, Rurgfichtigfeit und Un maglichteiten verleiten, nach der Idee des Bers faffers, ben Menschen zu falschen und übertrie benen Begriffen vom Uebel. Wahres Uebel ift nur basjenige, was wirklich schabet. Schmerz verurfacht, und den Menschen außer Stand fest, feinen Beruf ju erfullen, ift phyfesches Uebel; was ihn zu Thorheiten verleitet, und feine mahre Bolltommenheit zurudhalt, ober vermindert, ift moralisches: und bendes ift entweder positiv, wenn es in wirflichem Schmerze bestehet, oder negativ, wenn es ein bloger Mangel des Guten ift. Letteres fcmergt nur burch Bergleichung mit einem beffern Buftande, und ift an und fur fic gar Michte, (nichts Birtliches.) \*\*).

Doachims , Chalischen Gymnafium zu Berlin.

<sup>1</sup> Eh, I Buch.

Die Betrachtung ber meisten hochauges rechneten Uebel lehrt nun diesen Philosophen, daß es nicht so viel und nicht so große Uebel in der Welt gibt, als man gewöhnlich anzus nehmen pflegt, und macht diesen Theil seines Werkes besonders lejenswerth. Indeffen findet er doch die Frage vom Ursprunge des Uebels noch nicht aufgeloft; weil es ihm in der Leib. nisischen Theorie noch nicht gang beutlich ift, baß die Wolltommenheit der Geschöpfe ein Die berfpruch fen. Denn man tonne ja fragen: warum ein Geschöpf unmöglich vollkommen seyn konnte? was unbeschränkt heiße? was Vollkoms menheit - ba fie ein blog relativer Degriff fey? (?) Daher scheint er zu bem Glauben geneige zu feyn, baß fich die Théodicee auf ben Sat zurückbringen laffe: es gibt Uebel, weil es nicht anders fenn tann, ohne ben Grund des Michtkonnens anzugeben. (?) Fande man aber auch den ersten Sat gegründet; id lose er boch bie Frage nur jum Theil. Denn Unbolltom, menheit als etwas Regatives konne nicht bie Urfache bes positiven Uebels feyn, sie fen viel, mehr bas negative Uebel felbst: und Leibnis gebe also nur die Gelegenheit, nicht den Grund bes Uebels an. \*) Das Gute erzeuge eigent, Si 2

philosophie werden bier bu erinnern fiaden,

wendung; wenn die Kraft auf einen unrechten Gegenstand wirke, und dieser der Einwirkung bis zum Uebermaaß empfänglich sep. Es entsiehe daher mit dem Guten, und könne mit dem Maaße desselben wachsen: denn je mehr Wirk, samkeit die Kräfte zum Guten hätten; je mehr hätten sie derselben auch zum Bosen \*). Dies schließt unser Philosoph aus einer lehrreichen Betrachtung der mehresten uns bekannten Uebel, und such aus den verschiedenen Anwendungen der

muffen, und Schranken Unvollkommenheiten find, ber Sat: alle Geschöpfe sind unvollkoms men, bewiesen sey: daß Bollkommenheit eines Wesens hier so viel heiße als das Zusammenssenn aller reinen Realitäten in demselben, welches keinesweges einen bloß relativen Bes griff gebe: daß aus der Einschränkung der Geschöpfe die Möglichkeit des Uebels sich bes greiffen lasse, und Leibnis die Gründe ans gebe, warum eine gutige Gottheit dasselbe zur Wirklichkeit kommen lasse; wenn nahms lich die Verbindung der Dinge Uebel bewirs ke, die zum größern Guten führten.

ant zu Leibnitzens Theorie gekommen. Als lein, er zeigt auch nur, wie Uebel möglich ist, und zwar nur, wie es in unserm Versbättnissen so ist, und gründet seine Wirkstichkeit "eben sowohl wie Leibnit auf die Berbindung der Dinge."

Dinge und ihrens Collissonen zu erweisen, daß teine: Welt ohne physisches und moralisches Uebel möglich sey: welcher Schluß aus der blo, sen Vetrachtung unseter Erde unstreitig zu viel solgert. \*)

Denschen kommt der Aerfasser zu der Frage:
shuder Verstand artiv oder passiv sen. Da et stad nur für die lette Mennung erklärt: so muß man zwar nicht aus der Acht kassen, daß er von einer activen Kraft fordert, daß sie wirke, ohne irgend von außen bestimmet zu werden. Allein, er scheinet doch die Selbsichätigkeit in unserm Verstande zu verkennen; da er vermusthet, Denken und Urtheilen sey ein Resultat von dem Reize der Segenstände, und ben schieße licher Lage derselben erfolge das Urtheil ohne unser Zuthun. Hieraus solgt die Anhänglichkeit in dem Fatalismus oder Mechanismus, wels den der Verfasser gegen die gleichgültige Freys den der Verfasser gegen die gleichgültige Freys

geführt, daß das physische Nebel einzig und als
lein das moralische zum Nebel mache, so daß
keine Handlung, die gar keine physischen übeln
Folgen habe, moralisch Nebel genennt werden
konne, ferner daß das Gefühl von Recht und
Unrecht die Moralität unserer Handlungen ause
mache.

heit, von welcher er jedoch bas eigentliche Gu. fem bes Determinismus nicht fattfam ju un, terscheiben scheint, vertheibigt, und bem gu Rolge er Strafe und Belohnung ganz als Glud und Ungluck anfiehet, "Denn im Ganzen haben fie (bie naturlichen Strafen) mit ber Moralität ber Sandlungen, aus welchen fie entfteben, gar fein Berhaltnig." Eine wirklich etwas tubpe Behanptung. Jud fcheint mir ber Grund, warum biefer Philosoph ben Dechanismus bem Spftene einer moralischen Nothwendigkeit vorgiebet, nicht hinlanglich ju feyn, wenn er fagt: "wir tonnten eine Mittel . Sypothese zwischen Millicht nund dem Dechanismus annehmen; allein, warum zwen Krafte, (?) wenn bie eine gureicht? das harmonirt mit bem fimpeln Gan ge der Matur nicht. Die Hopothese ber reinen Willführ halt bie Probe nicht aus: gang natut, Mich weige ich mich zum reigen Dechanismus, welcher alle Phanomene auflost - halte ihn aber nicht für unumftößlich bemonftrirt. \*)

Det lette Band seines Werks enthält Beweise aus der Untersuchung der Leiden der Lebendigen, daß das Uebel nicht nur Rugen gewähre, sondern daß sogar alles Sute aus dem Pebel entstehe; indem der Reim einer seden Bolltommenheit nothwendig unwolltommen seyn

<sup>8) 11)</sup> G, 121 Af. 213, f 266 ff. 284 f. 214.

muffe, und das Uebel wenigstens Gelegenheitsursache oder der Reiz zu unserer Größe und Vollkommenheit sep. \*)

Die eble Absicht, die Hoffnung der Zu Seine Gestunft zu stärten, veranlaßten diesen Philosophen danken von den Kräften der Seele; der Kräften der Seele; der Keele. in welcher er jedoch nicht entschied, ab ein 1785. Geist ein einfaches Wesen sen, weil es ihm nicht demonstrirt scheint, daß das Zusammengesetze nicht immateriell seyn könne. Und wenn man alles Zusammengesetzte Materie nene neu wollte; so sey dieses bloß eine Nominal.

\*) 3 Bb. Im gangen genommen ift biefe Schrift febr fcatbar wegen ber lehtreichen Betrache tung fo pieler einzelner Uebet. Dur fcbeint es mir, als verfeune ber Berfaffer oft ben Berth ber Leibnigifden Theorie ju febr. Gr glaubt and unter anbern, Leibnig beweife aus ber Bahl ber beften Welt bie gottlis de Beisheit und Gute. Allein, bies ift nicht richtig: beun Leibnig beweift bie Dabl bes Beften ans ber unenblichen Bute und Beisi beit Gottes, beren Unenblichkeit er baraus berleitet, baß fie fo wie bie gottliche Dacht fic auf alles Mögliche erftreden muffe. Theob. 7. 8. Bu ben guten popularen Schrife ten über bie Frenheit gehort vorzüglich Chi Tere über bie Lebre von ber menfcblichen Frepheit- 17821 in welchen jeboch bie Leibe ninifchen Ideen gum Grunde liegen.

Definition, woraus sich nicht auf andere Eigenschaften schließen lasse. Materie ist bey ihm nur dasjenige, was unter der Herrschaft der physischen Gesehe, der Bewegung und der Schwere, stehet: das Gegentheil ist das Ims materielle, und Immaterialität ist Befrenung von den physischen Gesehen der Bewegung. Wenn also die Secte immateriell ist; so entgebet sie der Zerstörung des Todes.

Nachbem er nun auf eine vortheithafte Alrt bewiesen hat, wie nachtheilig ber Materias lismus für die Hoffnung unferer Fortdauer fen, vornehmlich da aus einer neuen Zusammensetzung der Maschine nicht das Ich sondern ein ander Ding entstehet: spricht er ber Materie alle bei wegende Kraft ab, und will aus der Bewe, gung im Menfchen, ba alle Bewegkraft immateriell ift, die Untorperlichteit eines seiner Theis Ie beweisen, Dazu muß nun dargethan were Den; 1) daß alle körperliche Substanzen in der That keine Bewegung (Bewegkraft) haben, noch haben konnen; 2) woher die Bewegung tomi me, welche wir in ber Ratur mahrnehmen; 3) baß bie Bewegung im Menschen nicht von au-Ben herkomme. fonbern ihm eigentlich zugehbe

-Comple

Worrebe über bie Materialität, Cap. z. IV,

Den ersten Satzbeweist er aus der Schweste der Körper, welche dieselben verhindere, die ersten Ursachen der Bewegung zu seyn; (denn die Fähigkeit, Bewegung anzunehmen, läugnet er in denselben keinesweges), und sucht durch Induction seine Behauptungen zu stärken.

Dann zeigt er zum zwenten Sate, baß jebe Bewegung fich aus einer anbern ableiten laffe, und allezeit auf außer bem bewegten Korper befindliche Krafte führe. Gosonders fucht er die willführlichen Bewegungen zu entwickeln und zu erweisen, I. daß fie tein Resultat von irgend einer Rraft außer bem Subjecte maren: benn wenn fich ber Mensch nach bem Untriebe außerer Rrafte bewegte; mußte man biese Rrafi te und ihre Wirkungen feben; wenigstens muße te man feine handlungen nach iben Gesetzen ber phyfischen Umffande bestimmen und bereche nen tonnen. (?) Er fucht ferner zu beweisen, daß 2. die willtührlichen Bewegungen teine Wirkungen von den fortbauernden Beweguns gen in dem lebendigen Rorper feloft fegen: benn, waren fie es; fo mußten fie fortbauernd fenn, wie die phosischen Bewegungen im Korper, als der Umlauf des Bluts, die Bewegung der Lungen ic 3, daß fie von keiner körperlichen Substanz herrühren; ba alle torperliche Dinge selbst Materie, also teine Bewegeräfte waren. \*)

<sup>\*)</sup> Eap. V, VI ff. XIV—XX.

Daraus wird nun bie Folge gezogen, bag eine bewegende Rraft frey von der Schwere und den mechanischen Gefegen ber Bewegung fenn, also außerhalb bem i Wirkungsfreise aller mechanischen Krafte liegen muffe; bag es aber bennoch zwischen ber Materie und ihr einen Bereinigungs , Punct geben, und benbe in ein ander wirten mußten. Wollte man nun alles, was nicht Materie ift, Geist nennen; fo fet Die Bewegkraft freylich ein Geift. Allein, es laffe fich nicht entscheiden für die Immateriall. tat und Ginfachheit beffelben, welches eine blos Be Degation mare: (?) benn mober mußten wir, daß alles Zusammengesette Materie fen. viel aber halte er fur wahrscheinlich, daß ein foldes Wesen nicht nach ben physischen Gesets gen ber Matur zusammengefest fenn tonne, und es teine materielle Rraft zu zerftoren vermoge. Das Wefen nun, welchem bie bewegenbe Rraft autommt, ift, allen moralischen Grunden nach, bie vernünftige Geele. )

Seine Ideen In sersuchen über einige psycholsgiber die gische Fragen ist der dritte Versuch von den
Kennzeichen Kennzeichen der Wahrheit der merkwürdigste;
der Wahrund es scheint mir, als lasse er sich auf folbeit.
gende Ideen zurückführen. Die Wenschen

<sup>·)</sup> Cap. XXI-XXIV.

moffen in ihren Urtheilen über Wahrheit und

Dun haben fie zwar ein Kennzeichen bevefelben, bie Identitat (Uebereinstimmung) der Borftellung mit der Wirklichkeit der Dinge; ale lein, es ift daffelbe, außer der Mathematit, mo Die Objecte felbst unsere Borftellungen find, und außer den Berhaltniffen der Dinge zu uns, wie fie bie Sinne mahrnehmen, tein Rennzeichen für fie. Das erfte Gefet ber Beurtheilung der Wahrheit ift das Wahrheitsgefühl, der Mahrheitsfinn, ober der schlichte Menschenvere fanb. Bende erftere tonnen personell feung ber lettere aber muß sich wenigstens über einen großen Theil ber Menschheit erftrecken, denn er ift bas Magg und die Bestimmung der Ber fandes und Urtheilskrafte, wie fie fich ben ben meiften Menschen finden. Geine Ophare bei greift: 1) alles, mas die Sinne betrifft, und Die unmittelbar auf ihren Gindrucken beruhens ben Urtheile; 2) bas Resultat ber täglichen Gefühle, Beobachtungen und Erfahrungen, in for fern folde ber gangen Menschheit gemein find; 3) die Urtheile über alltägliche moralische Ges genstände. Es erstrecken fich bemnach alle biefe Urtheile nicht weiter als über die erften und nachften Eindrucke. Dennoch ift es in Unfes hung feiner Materie sonderbar, daß gewisse Bore stellungen, welche boch wenig Gemeinschaft mit

ben Ginnen haben, und fich aus ihnen nicht gang erflaren laffen, ju feinem Befen gu geher ren scheinen. Als da ist die Idee von Urfas then und Wirkungen, bie, ihrer Allgemeinheit un Dothwendigfeit wegen, nicht von finnlichen Worstellungen abstrahirt senn tann, also ein nothwendiges Dentgeset ju fenn icheint: Ferner Die Ibee von Ginem ober mehrern unfichtbaren Befen. \*) Das Mertwurdigfte if aber, nebft feinem Gefühle von Recht und Unrecht, Die Richt sigfeit feiner Ochluffe: benn wenn er ieret; fo irret et gemeiniglich, wo nicht immer, in ber Materie, nicht aber in ber gorm. Der Denfch bleibt aber nicht ben bem gemeinen Denfchen verstande stehen, fondern folgt dem Babrheits, gefühle: welches, fo weit bie Beobachtungen bes Berfaffers reichen; ber Form nach überall gleich richtig, allgemein und unveranderlich ift; babin. gegen bas Daterielle wandelbar bleibt, unb burd die Berbindungen bes Menfchen modifie cirt wird. Daraus folgt benn, bag bem Dens fchen Wahrheit ift, was mit feinen Ibeen in diesem Augenblicke harmonirt : und diese Harmonie einer Ibee mit unfern Borftele lungen ift das Zeichen ber Wahrheit. Der Wahrheitsfinn ober bas Bahrheitsgefühl ift alfo fo gut wie ber gemeine Menschen-

<sup>\*)</sup> Bersuch über psychologische Fragen S. 148 f.

verstand, außer seiner Sphäre sehr unzuverläfsig. Doch muß man bedenken, daß hier bie Rede von der speculativen Wahrheit ist, ben welcher der Irrthum selten schadet. \*)

Das Rennzeichen, deffen fich ber Gelehrte, Bebient, ist aber auch tein anders als die hars monie eines Gages mit feinen Borftellungen; -nur mit bem Unterschiede, daß er die Uebereins Stimmungen oder Widerspruche deutlich einfiehet, und baher dreyerley Ueberzeugungsgrunde hat. 3n zusammengesetten Dingen, wenn er über die Beschaffenheiten der Wesen urtheilt, beruhet seine Ueberzeugung auf dem Zusammens hange ber Theile und ihrem Paffen zu einans ber. Bir urtheilen von Gott, daß er unwans belbar ift, weil er ewig ift. 2) In Ibeen, Die nicht als Theile zu einem Gangen gehoren, beruhet sie auf der Aehnlichkeit mit den vorher daseyenden Vorstellungen - Analogie: und diese beyden Regeln find der Grund aller Schluffe; denn der britte Ueberzeugungsgrund, die fors mellen : logikalischen Regeln, ift von fehr gerins gem Rugen, vielleicht helfen fie gar nichts. (?)

Die Harmonie mit den Boistellungen ist also ein universales Geset; aber dennoch bloß

<sup>·) 3. 161</sup> ff. 167 ff. 171 ff 181. 183. 185 f.

Subjectiv und unjuberläffig, well es ohne unfer Wiffen unrichtig fenn kann. \*)

Berr Billaume praft nun Cartefens und Leibnigens Rriterien; wovon ich aber nur die Rritit des Leibnigifchen hier anfahre. Diefes, ober bie Bestimmbarteit bes Dradi cats butch ben Begriff bes Subjects, meint er, fei bloß fubjectiv; inbem es fich allein auf ben Begriff bes Subjects beziehe, und nichts weiter als fein Mertmahl angebet baber bie Beffimme barteit des Pradicats eben fo fcwantend als jener Begriff bes Subjects mare. Geste man aber Bestimmbarteit durch bas Subject; fo fomme man gur Carteffanifchen Gvibeng, ober bet Anschauung bes Subjects: \*\*) und baber habe baffelbe nur ben blog idealischen Dingen und anschaulichen Gegenftanben Gultigfeit. Es gebt also kein allgemeines Rennzeichen ber Wahrs heit; fondern jede Gattung von Gegenständen habe ihr eigenes. In ben Erscheinungen mare es die klare sinnliche Mahrnehmung; in idealis ichen Wiffenschaften das Unschauen unserer Ideen felbft, oder die Bestimmbarteit bes Praditats

<sup>·) 186</sup> ff. 190. 196.

mahl, die Evidenz, in einem zu wortlichen Ginne für die Sichtbarkeit, Anschaulichkeit.

6. 197. Do die Cartestaner dies Wort so verstehen, bleibt bies ununtersucht.

burch ben Begriff bes Subjects. Bingegen in folden Abstractionen, welche außer bem Berfande ein Urbild haben, und mit bemfelben identisch feyn muffen, um mahr heißen ju tone nen, und zwar a. in folden, wo nur Gine Möglichkeit Statt findet, fen es der Widers fpruch im Gegensage; b. me mehrere Degliche feiten Statt finden, Die Sarmonie ber Ideen mit ben übrigen Borftellungen. Das Lette eri reiche zwar als gang subjectiv nie vollige ob jective Evidenz, errege jedoch vernunftiges Bertraneu. Da aber die gange Wahrheit unferer Urtheile auf ber Bahrheit unferer borberigen Borftellungen, und ber Richtigfeit ber Berglet, dung berfelben mit ben Ibeen, bie wir unteri fuchen, berube; und wifere Gewigheit von ber Einheit jener Wahrheit und Richtigkeit abhans ge: fo hatten wit nothig, uns eines achten Ides en . Bestandes ju versichern, die Gegenstande recht zu faffen, und nach allen ihren Theilen mit ben Grundfogen, ober den Sauptbestands theilen bes Ibeen . Beffanbes ju vergleichen. Der Daafftab zu ben erften Grund , Ideen muffe aber nothwendig außer unfern Ibeen in ben Dingen feyn. Da nun bie metaphysischen Abstractionen, fo entfernt fie auch von ber fichte baren Welt feyn mochten, fich doch in ihrem Urfprunge auf fie grundeten: fo muffe es nothe wendig swischen ihnen und den Erscheinungen der Matur eine gemiffe Alehnlichkeit geben, vermöge welcher man unsere Ideen berichtigen tonen. Bon diesen ersten Abstractionen bis zur höchsten Speculation musse eine ununterbrochene Stusenfolge Statt sinden, so daß man immer eine nach der andern abmessen, und bis zur höchsten aussteigen könne; wobey man sich der Wahrheit zu versichern vermöchte. Siengen wir aber von der geraden Bahn ab; so kamen wir in das Reich der Vermuthungen. Allein, da der Abweg von dieser Bahn selbst abgehe, so musse es immer einen Vereinfgungs, Punct ger ben. Analogien gebe es überall: und sie muße ten die Stelle der Identitäten vertreten, wenn es an diesen mangele: nur dürse man ihnen nicht das Ansehen derselben zugestehen.

Demnach wären die Kriterien der Wahre heit:

- fep ein zuverlässiger Maakstab, so fern sie und die Verhältnisse derselben zu uns zeige.
- 2) "Die Identität unserer Begriffe, erst. lich mit den Dingen, dann unter sich ".

Dies sey das Kriterium der Wahrhele : ten, welche auf einer ganzlichen Identität mit der Natur unmittelbar oder mittelbar beruhen.

- 3) "In simpeln. Begriffen bas Geses Widerspruchs".
- 4) "In solchen Gegenständen, welche eine bloß idealische Eristenz haben, als in der reinen Mathematik, die Anschauung oder Evidenz, oder die Bestimmbarkeit des Prädicats durch den Begriff des Subjects. Und
- teinen von jenen Gründen zurückführen lassen, die harmonie der Ideen mit unsern Vorstelluns gen.

Dieses bloß subjective Kriterium werbe zu der Brauchbarkeit eines objectiven erhoben, wenn unser Ideen Bestand ein wohl geordnes tes System von Vorstellungen sey, welche ges nau in einander passeten, und deren Theile alle mit den Phanomenen der Natur die größe te Alehnlichkeit hatten". ")

Ich glaube, daß sich mancherlen mit Grunde gegen diese Theorie sagen ließe; wenn man sie nicht auf die Leibnisische zurück führen wollte, mit welcher sie mir nicht so uns vereinbar scheint, wie es der Verfasser wohlt glauben mag, der den Ideen Gang jenes

e) 209 ff.

Philosophen nicht so gang verfolgt hat. Denn Leibnig grundet zwar die Bahrheit der Bernunfturtheile auf Die Bestimmbarteit bes Dra Dicats durch ben Begriff bes Gubjects, jedoch nur defhalb, weil biefe Regel eine nothwendie ge Folge aus bem Sage ber Ginftimmung und bes Widerspruchs ift, deffen Gultigfeit für trans fcenbentale Objecte Leibnig anerkennt. er schließt aus dieser Wahrheit der Urtheile noch nicht auf die reale Wirklichkeit folcher Gub. jecte; wenn nicht ebenfalls ein nothwendiges Urtheil ihn auf diese Wirklichkeit führet. Dies fes geschiehet entweder unmittelbar aus dem Begriffe felbft, wie in bem einzelnen Kalle ben bem Beweise a priori fur bad gottliche Dasenn; ober wenn er burch unzubezweifelnde Erfahrung in bem Reiche ber Wirklichkeit ein Ding auf gefunden hat, bas unter einen feiner Bernunftbegriffe gehort, auf welches er nun sein Gys ftem ber ontologischen Begriffe anwendet und anwenden muß. Denn der Gas bes Widen fpruche gebietet ihm, bem Dinge A, welches ihm die Erfahrung zeigt, dicjenigen Probicate bengulegen, die aus dem Begriffe beffelben nothe wendig folgen; fonst mußte ja der Begriff bef. felben auch nicht der Begriff beffelben fenn. Ja, diefer große Grundfat nebst bem Sage bes zureichenden Grundes zwingt ihn zu andern Objecten hin, ohne die bas Dasenn des A ete nen Widerspruch in sich enthalten murbe. Es

fommt nur barauf an, ob das Leibnis. Wolfissige Enstem zu der Wirklichkeit durch eine gultrige Erfahrung übergehet. Und da glaube ich doch, daß das Bewußtseyn einiger Borstellungen, welches besonders Wolfen zur Wirklichsteit führte, eine solche Erfahrung sen. Alles beruhet in der Philosophie des Leibnis auf der sogenannten transscendentalen Gültigkeit des Sases vom Widerspruche und vom zureischenden Grunde; und wenn der andere aus dem ersten erweislich ist, so hängt alles allein ab von dem Werthe des ersten.

Jeh komme nun zu dem Lehrgebaude des Herrn Weishaupt, \*) besen Idealismus aus einer Berbindung der Leibnisischen Philosophie mit der Lockischen Idean , Lehre erwach- Abam sen zu seyn scheint, und einen nicht gemeinen Weishaupt. Sein Ideas Berstand seines Schöpfers verräth, welcher die lismus Schwächen des Materialismus auf eine vorzüg: 1788. liche Weise einstehet. Denn er halt mit Leibenisen die ganze Materie für ein sinnliches Bitd mehrerer zusammengefaßter Theile, und sereinigung für bloße Idean denkender Wesen stehe für gewisse Altere, wie solchen kraft ihrer Res

Dotha.

ceptivitat Die einzelnen , Maturfrafte ericheinen. Daher ift ben diesem Philosophen ebenfalls jede Materie ein Accidenz, und Die unmateriellen Wefen find die einzigen Krafte ber Matur; denn keine Materie als solche wirkt. \*) Er kommt hierdurch zu einem eigenen Jbealismus, mel der sich von allen andern idealistischen Syster men badurch unterscheibet, bag er die Erscheis nungen nicht fur bloge Ibeen, ober Wirkungen von Ideen erflart, fondern ihnen wirkliche, boch unbefannte Rrafte unterlegt, burch fberen Wirkungen auf und Erscheinungen in uns, uns ferer Receptivitat gemaß, jur Birflichteit ger Tangen, hinter welchen biefe Rrafte ertennbar werden. Jeder Theil der Belt ift in diesem Spfteme mit Theilen verbunden, die ihm die nabesten find, also unmittelbar in ihn wir. ten, durch welche er die Ginwirkungen entferne terer Betttheile erhalt. Diese nahesten Belttheile find die Ginne; und jedem Wefen tome men alfo Sinne und ein Korper zu: welche Mittel ber Ginwirkung fehr verschieden fenn konnen, und nach der Receptivitat ber Wefen, auf welche fie wirten, verschieben, von uns aber als Augen, Ohren, u. f. w. vorgestellt werden. Die Gigenschaften ber Dinge außer uns ber Erscheinungen — find reel, in fo fern fie

e) Ueber Materialismus und Idealismus S.
24 ff. 36. 40. 45. f.

Wirkungen jener Krafte sind; und nur in sow fern sind sie Gedanken, — Ideen — als sie durch die eigenen Krafte bes vorskellenden Dinges modificirt sind. \*)

Diese größten Theils von Leibnigen entr Iehnten Ideen \*\*) wurden den Herrn Weishaupt noch näher mit diesem Philosophen vereint has ben; wenn er nicht zu der Lockischen Ideens Lehre übergegangen wäre. Denn da unser Philosoph die Relativität der sinnlichen Ers Lenntniß aufgedeckt hat; gleichwohl nach Locken alle Erkenntniß von derselben ableitet: \*\*\*) so

<sup>\*) 93. 101. 74</sup> ff 95.

<sup>1</sup>ismus selbst für ein Kind des vorigen Jahrs hunderts, sur eine Geburt der Cartesischen und vorzüglich der Leibnitischen Schuse.

Derr Weishaupt sagt zwar S. 70 richtig, daß es auch nach des Cartes und nach Leibe niß keine angebohrnen Ideen gebe; in sofern man unter solchen wirkliche individuelle, der Seele allezeit gegenwärtige Begriffe verstehet. Allein, daraus kann lange noch nicht die Folsge gezogen werden, daß alle Begriffe ursprüngslich sinnlich sind. Die finnlichen Vorstelluns gen sind nur die causa sine qua non: sie geben nichts weiter als Veranlassungen zu gewissen Begriffen, in denen sich gar nichts

wird ein so consequenter Kopf als er, nothwem dig zu der Relativität der Erkenntnis überhaupt Hingeführt, die ihn auf der andern Seite von der Philosophie des Leibnis entfernt. Denn der Melativität der Vernunftbegriffe zu Bolge schließt er unter andern, daß wir von den ersten Ursachen der Dinge nichts weiter sagen könnten, als: sie sind vorhanden, Gott ist ihr Urheber, sie offenbaren sich durch ihre Wirtungen kraft der uns eigenen Neceptivität. \*\*) Er schließt weiter, daß es für ganz anders organisirte Wesen, oder auch ben nur sehr veränd berter Neceptivität ganz andere Wissenschaften, und auch eine andere Philosophie gebe, und daß selbst die Mathematik nur ben unserer Res

eigentlich Sinnliches, und benen eben dess halb nichts von der Relativität des Sinnlischen zukommt, als die Begriffe von Nothswendigkeit, Einerlepheit, Substanz, u. d. gl.

<sup>\*) 6. 77. 79. 824</sup> 

eine andere, die ich nicht für ganz wahr halte, nahmlich: der wahre Spiritualist bes haupte auf feine Art, daß die Scele eins fach oder zu sammen gesetzt sep, er sage bloß, daß sie seine Materie, und nichts von dem allen ware, was wir sehen und empfinsten. S. 20.

ceptivitat Gewißheit habe, weil fie Ausbehnung und Größe als wirklich voraussetze, (?) ja, daß jede Organisation ihre eigene Bahrheit habe, und ben veranderter Receptivitat vielleicht Une möglichkeiten möglich waren. \*).

Behauptungen, welche nur unter großen Einschränkungen, und mit merklicher Weran! berung bes Sprachgebrauches gultig find; welches pielleicht auch ber Berfaffer anerkennt. Sieraus giehet Berr Beishaupt die Folge, bag, ba alles, was wir empfinden und erkennen, nicht in das Innere ber Dinge führt, fondern nichts weiter als das Resultat der Ginwirfung von

\*) Diese Cape find nur in fo weit erweislich, als anders organifirte Wefen vielleicht ges wife Wiffenschaften nicht wirflich ober unter anbern Einschranfungen befigen, ober viels leicht, ja wahrscheinlich, noch andere miffens Erfenntniffe erhalten. Aber bie schaftliche ... Wiffenschaften an fich, und im ftrengften Sinne, als Inbegriffe nothwendiger Wahrs beiten, bleiben immer biefelben: bas Une mögliche bleibt immer unmöglich; und wenn. es gleich von feinem endlichen Berftanbe bafur erkannt wird. Eben fo hart ift die Mennung G. 137, bag nach bem Cobe ber Mensch nicht benfen fonne: benn bas Dens fen überhaupt hängt nicht von der Organisas ab; obicon burch folde bie einzelnen tion Gedanken mit bestimmt sind.

121. 126. 122.

Dingen außer uns auf so und nicht anders or, ganisirte Wesen ist, es eine absolute Wahrheit gebe, die dasjenige anzeige, was an der Sache selbst sen, und eine relative, welche die Wirstungen angebe, welche dieses innere Objective ben eben so organisirten Wesen ihrer Receptivistat gemäß hervorbringe, und die also so versschieden als die Empfänglichteit selbst ware.

Da nun alle unsere Runfte und Wiffens schaften sich auf fie grundeten; so waren sie auch alle relativ wie fie felbft. Diefer Bahr heit gebe es dreyerlen Arten: 1) diejenige, welche durch gewisse Anomalien und Abweichungen durch ertannt werbe; eigene seltnere Organisation 2) bie, welde mit der allgemeinen menschlichen Urt zu empfinden bestätigt werde; 3) bie, in welcher alle allgemeine und besondere uns ber fannte Organisationen übereinkamen. Bu biefer zahlt er eine Menge Grundfage, von benen ein großer Theil wohl absolut wahr feyn durfte, als ba find bie Gage: bag Etwas fen, und daß ich sey. Absolute Wahrheit mare bie un sichtbare Kraft, die uns durch ihre Wirkungen erscheine; und sie ware unveranderlich, aber auch nur für Gott allein, -ber bie Rrafte und die Wesen der Dinge erkenne. \*)

Diesen Lehrsätzen zu Folge wird man fast gezwungen, anzunehmen, es spreche Herr Beise

haupt bem menschlichen Berftande alle allgemein gettende Erfenntnig ab. Dann aber mußte et auch, wenn er confequent feyn wollte, fein gans des Syftem fammt bem Gage, bag bie Materie eine Erscheinung sey, selbst für nichts mehr als relativ mahr ertennen. Denn absolute Bahrheit tann es bey ber von ihm angenommenen allgemeinen Relativitat ber Ertenntnig in feis nem Sinne geben, gleichwie bey niemanden, ber die Erkenntnig von den Ginnen allein berführt. Worauf mare nun aber bas Syftem bes Berfaffers erbauet? mit welchem Grunde tonnte baffelbe bogmatische Gate aufstellen, und ben Dingen an fich, als den Grunden ber Ginnenwelt, Daseyn, Wirtsamfeit, und Ubhangigi teit von Gott beylegen? Jeber Dogmatiter bei darf nothwendige allgemeine Wahrheiten, ohne fte haben feine Syfteme feinen Grund: und wer teine solche Wahrheit anerkennt, der wird bem grenzenlosesten Stepticismus Preis gegeben.

Herr Weishaupt erklart sich aber in seinen spätern Schriften, deren wir bey Geslegenheit der kritischen Philosophie gedenken wer, den, und vorzüglich in seinem Werke über Wahrheit und sittliche Vollkommens heit sehr nachdrücklich gegen den Stepticismus und die allgemeine Relativität der Erkenntniß. Daher ich wohl glauben möchte, es sey entweder diese Behauptung nicht in so strengem Sinne

von, ihm genommen worden, oder es habe der scharksinnige Philosoph dieselbe in der Folge als ungründlich erkannt, und aufgegeben.

Seine Apos logie des Uebels 3787.

Wir verdanken ihm aber auch eine Apo, logie des Mißvergnügens und Uebels, — welche, nach den Principien der Leidnisischen Philosophie und in dialogischer Form, die Nothwens digkeit und Nühlichkeit des lettern, sammt der Lehre von der aussteigenden Vervollkommung der Wesen und der daher immer zunehmenden Vollktommenheit der Welt, sehr faßlich und herzerschebend vorstellt. Und da das Uebel bisch als Mittel zum Guten von ihm betrachtet wird; siehet er nichts als Uebel an, und behauptet mit stoischer Seelengröße, daß kein wahres Uebel in der Welt sey.

Bey so vielen grundlichen und aufgeklart Die Philos fort e des ten Philosophen, welche seit Wolfs Tode in une Crusius und Daries ferm . Baterlande auftraten, tounten andere in fommt ben letten Zeiten Bolfe entstandene Spfteme gánzlich in eben so wenig ihr Gind machen, als ben ber Berfall. popularen Philosophie, die sich eine Zeit lang verbreitete. Zwar wurde Erusius Anfangs noch von vielen Theologen angebetet, und fand an Wistemann \*) und Dillern \*\*) zweg

306. Pet. Andr. Muller von bem menschlichen

<sup>\*)</sup> Juft. Elias Duftemanns' Einseitung in das philosophische Lebrgebaude des Crusius. 1746 Deffen Versneh über den hochften Grundsat der Nernunft.

Schüler, an deren gutem Willen es wenigstens nicht fehlte, seine Philosophie auszuhreiten, Allein, die so schnell steigende Aufklärung der Gottesgelehrten, und die mit seinem Alter ims mer zunehmende Schwäcke des Crusius beförsderten noch vor seinem Tode den gänzlichen Bersfall seines Ansehens und seiner Philosophie; bis endlich seine Schule in dem Professor Dezold, dem Einzigen, der ihm noch anhing, ausstarb. \*)

Anfangs weniger Anhang gefunden; ob es gleich vielmehr Werth hatte, als das des Crusius. Und obgleich einige seiner Schüler, und besons ders Hennings und Riedel bemühet was ren, demselben allgemeinen Eingang zu vers

> Werstande und den nothwendigen Vernunftwahrs heiten, die man den zufälligen entgegen sett. 1769.

funn man noch bemerken, daß, als Joh. Friedr. Hiller in seiner Logif (curric. philos. p. I, 760) mit Recht berselben anthropomorphistische Behauptungen schuld gab, sie von Jacobi und einem ungenannten in Schuß genommen wurden. Allein, man setzte Hillern nicht nur Einsstussen Schue entgegen; sondern bezeg sich noch auf theologische Gründe und Behauptuns gen. S. Sendschreiben an Wüstemann und Joh. Andr. Jacobi Anthropomorphism. a vera notione immensit. Sap. libert, atque acternit. div. remot. 1760.

schicksal, bas schon so manchen Gelehrten traf, seinen Ruhm zu überleben.

9) Friedrich. Just. Riedel Philosophische Bibliothet 1768—69

Dessen, Metaph. Darj. tenuia rudimenta.

Iust. Christ. Hennings compend Metaph. 1768.

Deffen Geschichte von ben Seelen ber Menschen und Thiere 1774.

Philosophie 1774.

- neue Auflage von Walchs philosophischem Lexikon.

Ende des ersten Bandes.

Bebrutt mit Rufficen Schriften.

