

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

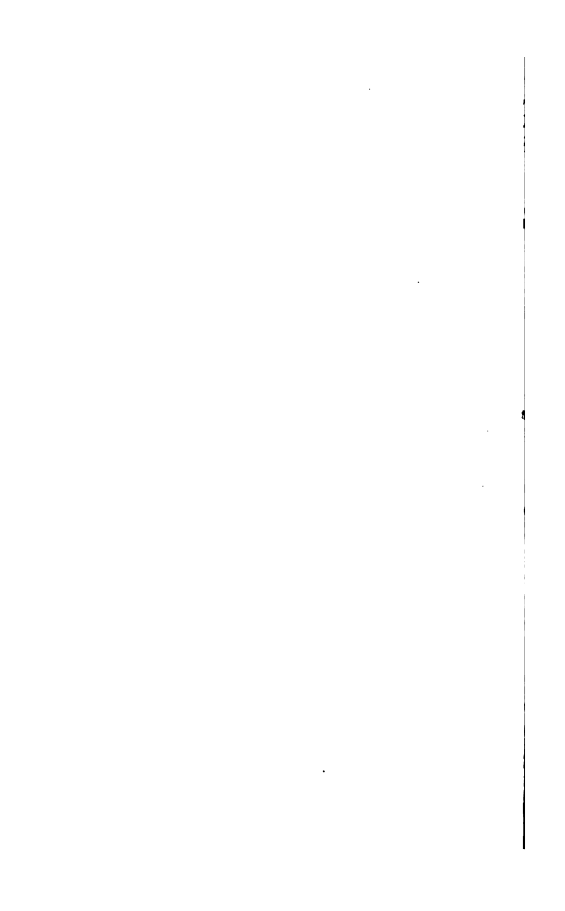




BR 60 .091 1876

|  |  |   | !           |
|--|--|---|-------------|
|  |  |   |             |
|  |  |   |             |
|  |  |   |             |
|  |  |   |             |
|  |  |   |             |
|  |  |   |             |
|  |  |   | :           |
|  |  |   |             |
|  |  |   | !           |
|  |  |   |             |
|  |  |   | 1<br>1<br>1 |
|  |  |   | I<br>I      |
|  |  |   | į<br>į      |
|  |  |   |             |
|  |  |   | i           |
|  |  |   | 1           |
|  |  |   | :           |
|  |  |   | !           |
|  |  |   | :           |
|  |  |   | I ·         |
|  |  |   |             |
|  |  |   |             |
|  |  |   | <b>√</b>    |
|  |  |   |             |
|  |  | ٠ |             |
|  |  |   |             |

· 1



## 376 HERMIAE PHILOSOPHI IRRISIO GENTILIUM PHILOSOPHORUM.

271

# APOLOGETARUM QUADRATI ARISTIDIS ARISTONIS MILTIADIS MELITONIS APOLLINARIS RELIQUIAE.

ILLAM AD OPTIMOS LIBROS MSS.

NUNC PRIMUM AUT DENUO COLLATOS RECENSUIT

PROLEGOMENIS ADNOTATIONE VERSIONE INSTRUXIT

HAS UNDIQUE COLLEGIT

PRAEMISSIS DISSERTATIONIBUS EDIDIT

COMMENTARIIS ILLUSTRAVIT

### IO. CAR. TH. EQUES DE OTTO

PHIL. ET THEOL. D., IN C. R. FACULTATE EVANG.-THEOLOG. VINDOBONENSI P. P. O., C. R. REGIMINIS CONSILIARIUS, C. AUSTRIACI ORDINIS CORONAE FERREAE III CL. ET R. GRAECI ORDINIS SALVATORIS EQUES.

INSUNT ET MARANI PROLEGOMENA IN IUSTINUM TATIANUM ATHENAGORAM THEOPHILUM HERMIAM.

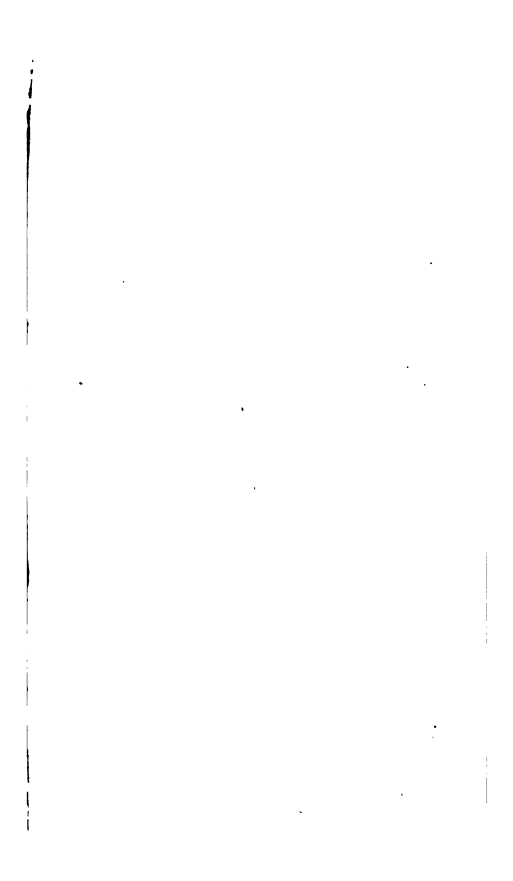
CUM SPECIMINE LITHOGR. CÓDICIS HERMIAE VINDOBONENSIS.

IENAE

IN LIBRARIA MAUKII (HERMANN DUFFT).

MDCCCLXXII.

BR 60 ,091 BR 60 ,091



### CORPUS

## APOLOGETARUM CHRISTIANORUM SAECULI SECUNDI.

## EDIDIT IO. CAR. TH. EQUES DE OTTO.

### VOLUMEN IX.

HERMIAS QUADRATUS ARISTIDES ARISTO MILTIADES MELITO APOLLINABIS.

INSUNT ET PROLEGOMENA MARANIANA.

IENAE
IN LIBRARIA MAUKII (HERM. DUFFT).

MDCCCLXXII.

### HERMIAE PHILOSOPHI IRRISIO GENTILIUM PHILOSOPHORUM.

# APOLOGETARUM QUADRATI ARISTIDIS ARISTONIS MILTIADIS MELITONIS APOLLINARIS RELIQUIAE.

ILLAM AD OPTIMOS LIBROS MSS.

NUNC PRIMUM AUT DENUO COLLATOS RECENSUIT
PROLEGOMENIS ADNOTATIONE VERSIONE INSTRUXIT

HAS UNDIQUE COLLEGIT
PRAEMISSIS DISSERTATIONIBUS EDIDIT

COMMENTARIIS ILLUSTRAVIT

### IO. CAB. TH. EQUES DE OTTO

FML. ET THEOL. D., IN C. R. FACULTATE EVANG.-THEOLOG. VINDOBONENSI P. P. O., C. R. REGIMINIS CONSILIARIUS, C. AUSTRIACI ORDINIS CORONAE FERREAE III CL. ET R. GRAECI ORDINIS SALVATORIS EQUES.

INSUNT ET MARANI PROLEGOMENA IN IUSTINUM TATIANUM ATHENAGORAM THEOPHILUM HERMIAM.

CUM SPECIMINE LITHOGR. CODICIS HERMIAE VINDOBONENSIS.

IENAE

IN LIBRARIA MAUKII (HERM. DUFFT).

MDCCCLXXII.

T3R 60 .091 .1876 50 868 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10 85 - 10

### PRAEFATIO.

In "Corpore Apologetarum Christianorum saeculi secundi," quod suscepi, per gratiam dei tam feliciter progressus sum, nullum ut mihi allatum fuerit impedimentum quo minus ad finem perducerem. Postquam octo volumina, et quinque quidem priora iteratis curis adornata, edidi: quae, tam in Germania quam extra eam a viris eruditis benevole admodum recepta, Iustini Tatiani Athenagorae Theophili opera complectuntur: nonum, idque ultimum, nunc in conspectum publicum venit ac qui restabant apologetas praebet.

Etenim huius voluminis primo loco dedi Hermiae, Luciani illius christiani, Irrisionem gentilium
philosophorum, de qua in prolegomenis uberrime
exposui. Porro, multorum desiderio ut satisfacerem,
visum est Prudentii Marani, viri inter Maurinos
sagacissimi, recipere prolegomena, in editione operum Iustini Tatiani Athenagorae Theophili Hermiae
a. MDCCXLII suppeditata: in quibus quum de superioribus horum apologetarum editionibus, tum de

nonnullis Iustini Tatiani Athenagorae Theophili placitis, atque de eorum gestis et scriptis disputavit. Multos equidem operarum errores in his prolegomenis obvios, etiam in Maraniana editione Parisiis a. MDCCCLVII mendose repetita conspicuos, tacite correxi. Adieci in appendice admonitiones, a Marano Hermiae libello et suppositis Iustino operibus praesixas: in quibus de iis quid sentiat breviter exponit. Tum apologetarum Quadrati Magnetis. Aristidis Atheniensis, Aristonis Pellaei, Miltiadis sophistae ecclesiarum, Melitonis Sardiani, Apollinaris Hierapolitani, quorum volumina confectrice rerum omnium vetustate perierunt, reliquias, a Marano neglectas omnino ac praetermissas, undique collegi et ea ratione percensui quae a me in caeterorum apologetarum scriptis est adhibita: et Melitonis quidem fragmenta (XIII-XVI) apologiamque ("ad Antoninum") eidem adsignatam, quorum antiqua translatio syriaca a. MDCCCLV in Anglia prodiit e codicibus Musei Britannici Nitriacis, primus in Germania syriace et latine edidi. Insuper de vita et scriptis horum apologetarum uberius accuratiusque disserui. Postremo indices addidi, sicut in prioribus voluminibus. Quibus omnibus me confido haud ingratum iis fecisse qui haec literarum studia colunt.

Ne una quidem hodie sententiola exstat Apollonii, nobilis Romani, ἀνδρὸς τῶν τότε πιστῶν ἐπὶ

παιδείς παι φιλοσοφία βεβοημένου, qui sub Commodo imperatore, ante quam sanguinem pro Christo funderet, in senatu λογιωτάτην ύπερ ής εμαρτύρει πίστεως aπολογίαν pronuntiavit, ut Eusebius Hist. eccl. l. V. a 21 testatur. Coll. Hieronymi Epist. ad Magn. 70 (al. 84) et lib. De vir. illustr. c. 42. Hanc Apollomi Apologiam ad Senatum Romanum, ex latino in graecum sermonem translatam, Eusebius, ut l. c. refert, inseruerat Martyriorum Collectioni ab ipso factae (τῆ τῶν μαρτυρίων συναγωγῆ: vid. Heinichen. ad Euseb. H. E. ed. 2. p. 202 s.): quacum pridem tota deperiit. Cf. Tillemont Mémoires ecclés. T. III. Par. 1695. 4°. p. 55 ss. 613 s. et Gieseler Lehrb. d. KG. T. I. P. I. ed. 4. p. 176 s. Desideratur etiam Irenaei libellus apologeticus ad Gentiles (πρὸς Έλληνας), qui Περὶ ἐπιστήμης (Christianorum) inscribebatur et illorum philosophos impugnabat, quibus ignota erat veritas (Adv. haeres. l. II. c. 14. S. 7); laudaur ab Eusebio l. V. c. 26: cuius mentem perperam accepit Hieronymus (Dé vir. illustr. c. 35), dum librum "De disciplina" a libro "Contra Gentes" distinguit.

Pietas postulat ut qui auxilia critica mihi suppeditarunt eos grato hic animo commemorem. Atque Monacensium quidem Hermiae codicum diversas
lectiones Ioannes Georgius Krabinger, vir
clarissimus, in meum usum descripsit. Prolixa etiam
in me voluntas exstitit Wolfgangi L. B. de Goethe,

Camerarii Magniducalis Saxo-Vimariensis, qui, quum in urbe Roma versaretur, per viros egregios Henricum Brunn et Carolum Lorentzen multa ex Romanis Hermiae codicibus mecum communicanda curavit. Insignis theologus Atheniensis, Constantinus Kontogonis, a me literis interpellatus de manuscripto Aristidis codice, qui in quodam Graeciae monasterio adservari dicebatur, perdiligenter in eum inquisivit mihique dedit responsum: quo omnem hac super re dubitationem sustulit. In syriacis Melitonis recte in sermonem latinum vertendis doctissimo Eduardo Sachau permulta debeo, linguarum semiticarum professori in Universitate Vindobonensi.

Restat ut grates solvam amico Bernhardo Matthiae, Phil. D., qui singulas meae Apologetarum editionis plagulas a prelo madentes accuratissime perlustraverit.

Scribebam m. Augusto a. MDCCCLXX.

Otto.

### **PROLEGOMENA**

### IN

### HERMIAE IRRISIONEM PHILOSOPHORUM.

- I. CONSILIUM HUIUS EDITIONIS.
- II. RECENSUS LIBRORUM MANUSCRIPTORUM.
- III. RECENSUS LIBRORUM IMPRESSORUM.
- IV. RECENSUS TRANSLATIONUM.
- V. ARGUMENTUM IRRISIONIS.
- VI. DE INSCRIPTIONE ET AETATE OPUSCULI.

, . . .

### I. De huius editionis ratione.

In textu quem vocant constituendo mihi erat suprema lex, ut a scriptura antiquiorum melioris notae codicum, Vindob. Monac. 1. Ottobon. Leidens., qui in opusculo Hermiae valde inter se consentiunt, ubique proficiscens neutiquam codices recentiores, Anglic. Monac. 2. 3. Vatic., negligerem aut parvi aestimarem, ubi magis genuina videbantur exhibere. A cunctis autem codicibus illis non discessi nisi necessitate coactus; etenim tum demum certam quamdam coniecturam amplexus sum, si summa usquam corruptelae erat evidentia\*). Anxie etiam interpunctioni iuste eligendae vigilavi. Capitum autem maiorum retinui numerum Maranianum; praeterea margini apposui non paginas solum literasque (B. C. D) usitatissimae editionis Morellianae, sed etiam segmentorum numeros a Dommerichio et Menzelio ex Worthiana editione receptos.

Adnotatio est critica et exegetica, quemadmodum in meis caeterorum apologetarum editionibus. Ideireo partim diversas librorum manuscriptorum

<sup>\*)</sup> Vide c. 1. m. 8. 10. 12, c. 2. n. 7. 10. 11. 13. 19. 20, c. 3. n. 4. 5. 8. 10. 13. 17, c. 4. n. 1. 10, c. 5. n. 1. 2. 8. 10. 11. 12, c. 6. n. 8. 13. 16. 18, c. 7. n. 4. 6. 8. 10. 11, c. 8. n. 1. 10. 12. 13. 14, c. 9. n. 3. 11. 12, c. 10. n. 3. 5. 12. 15.

impressorumque lectiones ac virorum doctorum measque coniecturas religiose indicat; partim accuratam difficiliorum locorum interpretationem praebet.

Versio latina, quam Seilerus scripsit et Wolfius Maranusque passim emendarunt, a me servata est, innumeris vero locis sic castigata ut fere nova possit videri.

### II. De codicibus manuscriptis.

Reperiuntur hodie in variis Europae bibliothecis, ut investigando cognovi, duodecim Hermiae codices manu exarati: quorum nonnulli melioris notae, Vind. Mon. 1. uterque Ottob. Leid., ad saeculum decimum quartum et quintum pertinent. Reliqui sunt inferiore aetate scripti: aut ab ignoto aliquo librario ante medium saeculum decimum sextum (Mon. 2), aut aliquanto post a Darmario (Mon. 3. Vat. Matr. Scor. 1) et a Calosyna (Scor. 2). Alterutri saeculo est Angl. adiudicandus.

Ex codicibus illis, si eum exceperis ex quo princeps fluxit editio (Mon. 2), ad nostrum usque tempus ab editoribus collati erant quattuor: alter Ottob. Leid. Angl. Vat.; tres ipse primus in usum criticum adhibui: Vind. et Mon. 1. 3.

Iam omnes Hermiae codices, aut editoribus incognitos aut ab iis nondum curate descriptos, diligentissime persequar.

I. Codex Vindobonensis philosophicus et philologicus graecus XIII (ap. Nessel. Catal. Biblioth. Caes. Mstorum P. IV, Vindob. 1690, p. 10) sive codex philosophicus graecus XX (ap. Lambec.

Comm. de Biblioth. Caes. Vindob. lib. VII, Vindob. 1675, p. 51; ed. Kollar. 1781. T. VII. p. 111), Vindobonae in Bibliotheca Palatina (inde ab a. 1672) asservatus, olim peculium Sebastiani Ericii († 1585) ut ipse notà codici praesixà (sol. 4b non numer.) testatur, chartaceus (ex charta orientali) formae maximae, foliis constans 249, saeculo decimo quarto (quintove) scriptus, ultimo loco fol. 246°-249° Hermia e Irrisionem gentilium philosophorum suppeditat, hoc titulo signatam: έρμείου φιλοσόφου, διασυρμός τῶν ἔξω φιλοσόφων: ~ In fine: τέλος έρμείου, του φιλοσόφου. Insuper hoc codice scholia in aliquot Platonis libros continentur, ex Olympiodori, philosophi alexandrini, ore (sive praelectionibus) excepta\*): 10. fol. 1a-98a σχύλια είς τὸν πλάτωνος άλχιβιάδην από φωνής ύλυμπιοδώρου, τοῦ μεγάλου φιλοσόφου: ~ Divisa sunt in πράξεις κή. 20 fol. 99a-213 ολυμπιοδώ ρου φιλοσόφου σχόλια είς τον πλάτωνος. φαίδωνα, λείπει δε τούτοις τα έξ αρχής φύλλα έξ. Haec nota cum titulo illo in margine est adscripta. 3º. fol. 213b-245b είς τον φίληβον: - Hic codex a graeco homine eleganter exaratus est; singulae paginae versus 29 comprehendunt. Scriba iota subscriptum non agnoscit; raro quidem vocum utitur compendiis, constanter vero exhibet avos, avov, avov, avov, avov. Egomet optimum hunc Hermiae codicem (=,,Vind."), quem nullus adhuc editor contulit et in usum criticum adhibuit, summa diligentia pervolutavi diversas-

<sup>\*)</sup> Cf. Zeller Die Philosophie d. Griechen (ed. 2) Tom. III. P. 2, Tub. 1868, p. 772.

que lectiones tanta enotavi religione ut ne levissimam quidem discrepantiam omiserim.

- II. Codex Monacensis DXII, Monaci in Bibliotheca Regia custoditus, quondam in Bibliotheca Reipublicae Augustanae Vindelicorum, membranaceus saeculi decimi quinti, formae quadratae, titulis et initialibus miniatis, charactere minuto et nitido, foliis 61 constans, secundo loco fol. 19-24 Hermiae Irrisionem offert hoc titulo ornatam: έρμείου φιλοσόφου διασυρμός των έξω φιλοσόφων. In fine legitur: τέλος έρμείου, τοῦ φιλοσόφου. Praeterea eo codice continentur: 10. fol. 1-18b εύνομίου τοῦ δυσσεβούς απολογητικός, προς θν έγραψε τους αντιρρητικούς ό μέγας βασίλειος. 3°. fol. 25-49° τοῦ νύσσης περί ψυχής λόγος πρώτος. 4°. fol. 49b-61° διάλογος τοῦ άγιου βασιλείου και γρηγορίου τοῦ Θεολόγου, qui incipit: βασίλειος τι έστιν αρχή; γρηγόριος το πρώτον αίτιον του δευτέφου αίτίου. Egregii huius codicis lectiones variantes, quas nullus ante me Hermiae editor collegit, debeo viro de re patristica meritissimo Ivanni Georgio Krabinger († 1860), qui Διασυρμόν accuratissime anno 1849 in meum usum contulit. — Signatus est codex a me in editione mea "Mon. 1."
- III. Codex Ottobonianus graecus CXCI, Romae in Bibliotheca Vaticana inter codices mstos Ottobonianos conditus, chartaceus in 8º mai., saeculi decimi quinti, praebet Hermiae Irrisionem fol. 1—6º: ἐρμείου φιλοσόφου διασυρμὸς τῶν ἔξω φιλοσόφων: In fine: τέλος ἐρμείου [sic, c. spir. len.] τοῦ φιλοσόφου: Inter alia eodem codice continentur Pseudo-Iustini Έκθεσις τῆς ὀρθῆς πίστεως atque

Arateonή δογμάτων τινών Αριστοτελικών. Haec benevole mecum communicavit vir doctissimus Carolus Lorentzen, qui, quum Romae degeret, a me rogatus anno 1856 codicem in gratiam meae editionis accuratius inspexit. Ex eo lectionis varietate iam Maranus usus est: quocum — pariter atque Menzelius — vocavi "Ottob."

In eadem Bibliotheca — id quod eruditissimus
Henricus Brunn anno 1853 Româ ad me scripsit
— exstat illi codici, quod Hermiae quidem opusculum attinet, consimillimus:

- IV. Codex Ottobonianus graecus CXII, olim in Bibliotheca Guilielmi Sirleti cod. gr. num. 190 (cf. E. Miller Catalogue des Manuscrits grecs de la Bibliothèque de l'Escurial, Par. 1848. 4°, p. 316\*)), chartaceus h. e. bombycinus in folio, saeculi decimi quinti, qui Hermiae Irrisionem continet tertio loco fol. 28b—31b: ἐρμείου [sic, c. spir. len.] φιλοσόφου διασυρμός τῶν ἔξω φιλοσόφων In fine: τέλος ἐρμείου [sic] τοῦ φιλοσόφου. Ut nonnulla saltem de hoc codice addam, fol. 1 usque ad fol. 17 Tatiani Oratio descripta legitur, initio mutila; incipit enim fol. 1 verbis c. 10 (p. 46 meae edit.) αὐτῆς πρὶν τὴν προευρημένην ἀποθανεῖν. Inter utrumque librum collocatus est Eunomii (εὐνομίου τοῦ δυσσεβοῦς) apologeticus.
- V. Codex Leidensis XVI quarto num. 486, Lugduni Batavorum in Bibliotheca Universitatis asservatus, olim penes Isaacum Vossium (in Anglia)\*\*),

<sup>\*)</sup> Coll. quae de codicibus illius Cardinalis († 1585) in Opp. Athepager. (= Corp. Apoll. Vol. VII) Proll. p. XX exposui. \*\*) Cf. Catalog. librorum mstorum Angliae et Hiberniae, Oxon. 1697.

chartaceus saeculi decimi quinti, forma quarta, nitide scriptus, secundo loco praebet Hermia e opusculum, cui titulus praefigitur: έρμείου φιλοσόφου διασυςμός τῶν ἔξω φιλοσόφων. Erravit Nolte, dicens (in Mign. edit. p. 1761) hunc codicem exhibere Equiov (non Equation), scilicet in errorem inductus a Menzelio, cuius verba (p. 35) perverse interpretatus est. Insunt praeterea in eodem codice: 1°. Apophthegmata electa ex philosophis, poetis et rhetoribus graecis. Ex hoc codice edidit Beine, 30. evvoμίου του δυσσεβούς απολογητικός, πρός ον έγραψε τους άντιροητικούς ὁ μέγας βασίλειος. 40. διάλογος τοῦ άγίου βασιλείου και γρηγορίου τοῦ Θεολόγου. 50. Agrippae regis et Berenicae sororis eius Oratio ad Iudaeos, ex Iosepho. 6º. Compellatio ad Constan-Porphyrogenitum. 70. Albinus nepl the τάξεως βίβλων τοῦ πλάτωνος. — Hunc codicem, quem saeculo XIV adscripsit et "Voss." vocavit, contulit Equidem "Leid." appellavi. Menzel.

VI. Codex Monacensis LVIII, in eadem illa Bibliotheca Bavarica servatus, quam supra commemoravi, olim peculium Ioannis Iacobi Fuggeri, chartaceus in fol., foliorum 347, ante medium saeculum decimum sextum scriptus, titulis et initialibus rubricatis, literis minutis et elegantibus, manu diversa, libros offert: 1°. Simeonis, fol. 1: ἐρμηνεία πονηθεῖσα τῷ ἀγιωτάτῳ ἀρχιεπισχόπῳ θεσσαλονίκης κυρῷ συμεῶνι περί τε τοῦ θείου ναοῦ καὶ τῶν ἐν αὐτῷ ἑερέων κτλ.

Fol., Tom. II. P. I. p. 60. No. 2210. 99 et Catalog. librorum tam impressorum quam matorum Bibliothecae publicae Universitatis Lugduno-Batavae, Lugd. ap. Batav. 1716. Fol., p. 395 sq. No. 13.

2. Nicolai Cabasilae, fol. 13: τοῦ σοφωτάτου καὶ λογιωτάτου χυρού νιχολάου του χαβασιλά έξήγησις είς την Islav nal isoàv leitovogiav. Opus mutilum est. Ioannis Zonarae, fol. 52: ιωάννου μοναχοῦ τοῦ ζωναρά έρμηνεία είς τους αναστασίμους χανύνας ιφάννου του δαμασχηνού μουσουργού. In medio opere occurrit lacuna. 40. Eiusdem, fol. 256: τοῦ αὐτοῦ εἰς τοὺς ἀναβαθμοὺς [h. e. in psalmos graduales] καὶ περὶ τῆς ένοειδοῦς αίτίας του πνεύματος. 50. Leonis, archiepiscopi Bulgariae, fol. 260: λέοντος άρχιεπισχόπου βουλγαρίας έπιστολή πεμφθείσα πρός τινα επίσχοπον ζώμης περί τών αζύρων καὶ τῶν σαββάτων. 60. Mercurii Trismegisti, fol. 264: έρμοῦ τοῦ τρισμεγίστου ποιμάνδρης. 7º. Eunomii, fol. 294: εὐνομίου τοῦ συσσεβοῦς ἀπολογητικός, πρός ον έγραψε τους αντιρρητικούς ὁ μέγας βασίλειος. 8°. Hermiae, fol. 307: έρμείου φιλοσόφου διασυρμός τών έξω φιλοσόφων. 9°. Athanasii, fol. 312: του εν άγιοις πατρός ήμων άθανασίου άρχιεπισχόπου άλεξανδοείας τοῦ μεγάλου περί τῆς ἐν σαμκὶ οἰκονομίας του θεου λύγου και περί της άγίας τριάδος. 100. Demetrii Cydonii, fol. 327: τοῦ κυδώνη [sic, non πυδωνίου, id quod editi habent] περί του καταφροvew vor Savaror. Idem est codex, quem in editione Demetrii et Hermiae prima a. 1553 Seilerus "ex Fuggeri bibliotheca", ubi tunc asservabatur, typis exscribendum curavit\*). Autographae ipsius editoris correctiones in margine utriusque libri positae

<sup>\*)</sup> Id fugit omnes Hermiae editores. Magno in errore versatur Menzelius, qui in Herm. edit. p. 29 sq. codicem Fuggeri diversum case epinatur ab illo codice Monacensi 58 (olim 112), quem quinto lece affart.

sunt, teste Krabingero, qui codicem in meam gratiam denuo inspexit. — Siglo designavi "Mon. 2."

VII. Codex Anglicanus est ille codex, quem possidebat Thomas Gale, Eboracensis Ecclesiae Decanus. Is collationem codicis Ioanni Millio m. Febr. a. 1700 transmisit, ut in editione Worthiana publicaretur; sed nullo verbo codicem descripsit: ne dixit quidem quo saeculo sit exaratus. Frustra etiam adibis "Catalogos librorum mstorum Angliae et Hiberniae", Oxon. 1697. Fol., Tom. II. P. I. p. 188, ubi No. 5933. 99 codex noster affertur. Titulus: έρμείου [non Έρμίου, ut Dommerichius in sua editione p. 30 perperam dicit] φιλοσόφου διασυρμός τῶν ἔξω φιλοσόφων. Saepe hic codex cum Darmarianis (Mon. 3 et Vat.) consentit. — A Wortho (et Dommerichio) in notis sub signo "MS." repraesentatur, sed a me, ut a Marano et Menzelio, "Angl." nuncupatur.

VIII. Codex Monacensis CCCXXXIX, Monaci in Bibliotheca Regia servatus, olim Conventus Eremitarum S. P. Augustini Monacensis, chartaceus formae quadratae, saeculo decimo sexto (anno 1576, ut alter Scor.) ab Andrea Darmario exaratus, homine indocto ac negligenti, a quo multi codices originem ducunt quum aliorum scriptorum tum Hermiae\*), literis minutis, sine ullo titulorum aut initia-

<sup>\*)</sup> De hoc Darmario Epidaurio cfr. Muratori Antiqq. Ital. Tom. III. col. 927 sq. et Krabinger in Gel. Anzeigen, herausg. von Mitgl. d. h. bayer. Ahademie d. Wissensch., 1849. N. 56. col. 454 sq. Illum codicem, si coniecturae locus dandus, Darmarius a. 1583 m. Sept., Monaci quum versaretur, monachis vendidit ordini S. Augustini adscriptis, quos supra memoravi. Vix ulla est ex insigibus Bibliothecis, in quam

lium minio, foliorum 75, quo continentur: 1°. fol. 1—11° ές μείου τοῦ φιλοσόφου διασυς μὸς τῶν ἔξω φιλοσόφων. In fine: τέλος σὺν θεῷ ἀμήν. 2°. fol. 12—51° ἰουλιανοῦ καίσαςος εἰς τὺν βασιλέαν [sic] ἤλιον πρὸς σαλουστίνου. 3°. fol. 52—75° ἰουλιανοῦ αὐτοκράτος καίσαςος ἀντιοχικὸς ἢ μισοπώγων. Ad calcem adscripta sunt haec: ὑπὸ ἀνδρέου δαρμαρίου σὺν θεῷ εἴληφε τέρμα ἐν τῷ ἔτει σφος νοεμβρίου κς. Huius quoque codicis, ab editoribus nondum adhibiti, collationem anno 1849 accepi manu Krabingeri, quem supra laudavi. — Indicavi per notam "Mon. 3."

IX. Codex Vaticanus graecus, Romae in Bibliotheca Vaticana inter codices mstos Reginae Sueciae collocatus, h. e. Cod. Regin. gr. CLIX (ap. Montefalconium Biblioth. bibliothecarum msta nov., Par. 1739. Fol., Tom. I. p. 35 B = num. 984), . chartaceus formae quadratae, ab Andrea Darmario saeculo decimo sexto scriptus, habet Hermiam fol. 1-12: έρμείου τοῦ φιλοσόφου διασυρμός τών έξω φιλοσόφων. Sequitur fol. 13 - 17: γρηγορίου θεολόγου στίχοι πρός τον μέγαν βασίλειον, cum interpretatione Nicetae. Subscriptio fol. 17: ύπο ανδρέου δαρμαρίου σύν θεώ πέρας είληφεν. Equidem huius quoque codicis debeo notitiam Carolo Lorentzen, qui in meum usum denuo eum evolvit. -- Praeeunte Marano, qui primus diversas huius codicis scripturas (sed minus accurate) protulit,

nen irrepserit aliquis ex Darmarii codicibus graece scriptis. Habet ex iis eliquet Bibliotheca Imperatoria Parisiensis, habet et nonnullos Ambresians, habet triginta quattuor Darmarianos Bibliotheca S. Laurentii Escurialensis, teste E. Millero l. c. p. XXIII sq. Coll. Coxe Catal. codd. materum Bibliothecae Bodleianae P. I. p. 507.

appellavi "Vat.", quo signo etiam Menzelius usus est.

Tres in Hispania exstant codices: quorum tamen lectiones arcessere nondum licuit. Neque videntur ullius esse momenti critici, quippe exarati ab Andrea Darmario et Antonio Calosyna post medium saeculum decimum sextum.

Χ. Codex Matritensis CXIX, Matriti in Bibliotheca Nationali (antea Regia) repositus, teste I o a n n e Iriarte (Regiae Bibliothecae Matritensis codd. graeci msti, Vol. I, Matr. 1769. Fol., p. 479) chartaceus, ex charta vulgari, in quarto, literis inelegantibus, foliorum 154, saeculo decimo sexto scriptus, haud dubie a Darmario, ut apparet ex Mon. 3, qui eosdem libros complectitur. Insunt in eo: 1º. fol. 1 ιουλιανού καίσαρος είς τον βασιλέα ήλιον πρός σαλουστίνον. 2º. fol. 49 ιουλιανού αὐτοκράτορος καίσαρος αντιοχικός ή μισοπώγων. Huius orationis plus quam dimidia pars in codice desideratur. 3°. fol. 77 έρμείου τοῦ φιλοσόφου διασυρμός τῶν ἔξω φιλοσύφων. Praebet codex, ut omnes Darmariani, non solum in titulo τοῦ ante φιλοσόφου, sed etiam in fine έργον [sic] μηδενί pro έργω μηδενί. 4º. fol. 89 αλεξάνδρου μοναχού λύγος είς την εύρεσιν του τιμίου και ζωοποιού σταυρού.

XI. Codex Scorialensis graecus arm. y. plut. III. num. 12, in Nationali Bibliotheca Escurialensi reconditus, chartaceus in folio, a Darmario, ut ipse in codice indicavit, exaratus anno 1576, h. e. eodem anno quo Mon. 3, foliis 379 constans. Ut Millerus l. c. p. 286 sq. refert, eo continentur: 1º. fol. 1

Cyrilli Alexandrini λόγοι ἐορταστικοί, P. II. Prior pars in codice y. III. 11 exstat. 2°. fol. 288° Eiusdem Epistola ad Nestorium, incipiens: καταφλυαρούσι μέν, τὸς κτλ. 3°. fol. 294° Eiusdem Epistolae ad Ioannem patriarcham Antiochiae περὶ εἰρήνης. Initium: εὐφραινέσθωσαν οἱ οὐρανοί. 4°. fol. 309° Iuliani εἰς τὸν βασιλέα ἤλιον. 5°. fol. 346° Eiusdem ἀντιοχικὸς ἡ μισοπώγων. 6°. fol. 369° ἐρμείου τοῦ φιλοσόφου ἀιασυρμὸς τῶν ἔξω φιλοσόφων.

XII. Codex Scorialensis graecus X. IV. 1 eiusdem Bibliothecae, chartaceus formae quadratae, a Calosyna\*) scriptus saeculo decimo sexto exeunte, foliorum 73. Ibi exhibentur: 1°. Hermiae διασυρμός τῶν ἔξω φιλοσόφων et 2°. Iuliani είς τὸν βασιλέα ήλιον. Cf. Miller. l. c. p. 401.

### III. De codicibus editis.

Hermiae Irrisio gentilium philosophorum primum, una cum Demetrii Cydonii Thessalonicensis opusculo de contemnenda morte\*\*), Basileae anno 1553 e prelo prodiit. Titulus editionis hic est: "ΤΟΥ ΚΥ-ΔΩΝΙΟΥ ΠΕΡΙ τοῦ καταφρονεῖν τὸν θάνατον. ΈΡΜΕΙΟΥ ΦΙΛΟΣΘΦΟΥ ΔΙΛουρμὸς τῶν ἔξω φιλοσόφων. Cydonij de conTEMNENDA MORTE Oratio. HERMIAE PHILOSOPHI irrisio gentilium philosophorum. Ex

<sup>\*)</sup> Hic librarius est multorum codicum auctor; cfr. Iriarte l. c. p. 561 et Miller l. c. p. XXII.

<sup>\*\*)</sup> Vixit Cydonius saeculo decimo quarto. Cf. Io. Alb. Fabricii Bibliothec. graec., cur. G. C. Harles., Vol. XI. p. 398 sqq. et Nouvelle Biographie générale etc. Tom. XIII (Par. 1857) col. 553 sq. illum de contemnenda morte libellum denuo gr. et lat. c. adnott. edidit Chr. Theoph. Kuinoel. (Auctt. gr. min. T. I) Lips. 1796. 8.

inclyti ac generosi D. D. IOANNIS IACOBI FVG-GERI splendidiss. ac ornatiss. bibliotheca desumpta: et nunc primum cum Graece, tum Latine, Raphaelis Seileri Augustani, Geryonis c. v. filij, opera ac uersione in lucem prolata. BASILEAE, PER IOannem Oporinum." 8vo min. In fine editionis (p. 173 non numer.): "BASILEAE, PER Ioannem Oporinum: Anno Salutis humanae M.D LIII. Mense Martio." - Suppeditatur Irrisio graece p. 81-91, latine p. 155-167. In epistola dedicatoria, praefationis locum occupante, ad nobiles adolescentes Sigismundum Fridericum et Carolum germanos fratres, magnifici Ioannis Iacobi Fuggeri filios, RAPHAEL Seilerus, iuvenis, ab anno 1570 Camerae Imperatoriae assessor, haec inter alia scribit: "Locis (librariorum et negligentia et inscitia) corruptis innumerabiles coniecturas tum ipse excogitavi, tum depravatae lectionis loco et pro portentosis erratis doctissimi praeceptoris censuram ac castigationes, quas singulari mihi benevolentia in iis salebris, in quibus defixus haesitabam, suppeditavit, adieci." In editionis margine Seilerus illas exhibuit emendationes, etiam in codice msto (hodie Monac. LVIII) appositas, ex quo primam suam editionem depromsit; non vero indicavit quaenam ab ipso profectae sint aut a laudato excogitatae praeceptore, Hieronymo Wolfio, gymnasii Augustani ephoro.

Iterata est Seileri editio, cum eiusdem versione latina, in hoc scriptorum fasciculo: "Θεολόγων διαφό- ρων συγγράμματα παλαιά καὶ δρθόδοξα. Theologorum aliquot graecorum veterum orthodoxorum libri graeci

et iidem latinitate donați", Fol.\*), ubi quinto loco (post Canones Apostolorum, Ignatii Epistolas, Athenagorae Opera, Aeneae Gazaei Theophrastum) occurrit, eodem quo editio illa princeps titulo ornata: "Τοῦ Κυδωνίου περὶ κτλ." usque ad "in lucem prolata", quibus verbis adduntur haecce: "Apud Andream Gesnerum F. MDLIX." In aliis exemplis "MDLX."— Haec editio (Tigurina) subiunctam habet (p. 33—44) Agapeti Expositionem capitum admonitoriorum. Hermiae libellum, absque notis a Seilero in margine positis, continet p. 26—30: Έρμίου [sic] φιλοσόφου διασυρμός τὸυ [sic] ξξω φιλοσόφων.

Dein prodiit Hermiae opusculum in appendice huius libri: "Tabula compendiosa de origine, successione, aetate, et doctrina veterum philosophorum, ex Plutarcho, Laërtio, Cicerone, et aliis eius generis scriptoribus, a G. Morellio Tiliano collecta. Cum Hier. Wolfii annotationibus. Basileae ex officina Heruagiana, per Eusebium Episcopium, M.D.LXXX."8°. — HIERONYMUS WOLFIUS, clarissimus philologus \*\*), exprimendum curavit textum graecum (p. 180—188: Έρμείον, φιλοσόφον χριστιανοῦ [sic], Διασυρμὸς τῶν ἔξω φιλοσόφων) a Seilero publici iuris factum, ita tamen, ut non tantum coniecturas fere omnes a Seilero in margine collocatas, sed passim quoque emendationes ab illo non allatas clam in ipsum textum admitteret. De textu Hermiano op-

<sup>\*)</sup> Locus et annus non adiecti sunt; typographus autem (Andreas Gesnerus F.) praefationem ad lectorem sic finit: "Vale 1559."

oc) Cf. "Synopsis vitae Hier. Wolfii, gymnasii Augustani ephori, ab ipse scriptse," in Iac. Bruckeri Miscellan. historiae philosophicae etc. (August. Vind. 1748) p. 352—381.

time meritus est. Subiunxit latinam Seileri versionem pluribus locis emendatam: p. 189—199. Postremo (p. 200—269) multas, sed plerumque exigui nostra aetate momenti, suppeditavit "Annotatiunculas in libellum Hermiae, in quo insectatur profanos philosophos, hoc est eos qui, contemptis sacris literis et divina patefactione, de rebus divinis et principiis omnium rerum disputare non dubttaui."

Seilerianam Hermiae editionem ac translationem latinam denuo, iuxta exemplar Tigurinum Andreae Gesneri, prelo subiecit Federicus Morellus, in calce Operum Iustini Phil. et Mart., una cum Athenagorae Theophili Tatiani scriptis, Parisiis anno 1615 et tum 1636. Fol., Append. p. 175—180: Equiou [sic] gilosoigou diagueude tau éta pulocique. Alterius exemplaris Morelliani, quod in paginis prorsus cum priori consentit, equidem in notis meis habui rationem. Idem exemplar ex asse expressit editio quae Coloniae vel Vitebergae potius anno 1686 lucem vidit. De his editionibus uberius exposui in Opp. Iustin. Tom. I. P. I (= Corp. Apoll. Vol. I) ed. 2. Proll. p. XXV sq.

Porro ex editione Seileriana, secundum Morellianum exemplar anni 1615, Fronto Ducarus (Le Duc) Hermiam graece et latine inseruit (quartae) Parisiensis Patrum Bibliothecae (a. 1624) auctario graeco-latino, h. e. "Bibliothecae veterum Patrum seu scriptorum ecclesiasticorum" Tomo primo, Parisiis (per Sonnios fratres et Hieronymum Drovardum) MDCXXIV. Fol. p 187—191. In paucis locis tacite textus vulgati errores castigavit.

Raro a textu per editionem Seileri vulgato discedunt Wilhelmus Worth, Prudentius Maran, lo. Christophorus Dommerich: quorum iam exemplaria afferam. Neque Wortho neque Marano ad manus fuerunt editiones Seileri ac Wolfii, propter emendationes aut in margine (ap. Seil.) aut in textu (ap. Wolf.) exhibitas haud contemnendae.

"Τατιανού πρός Έλληνας. Έρμίου [sic] διασυρμός τών έξω φιλοσόφων. Έχ θεάτρου εν Όξονία, έτει θεογονίας my." Alter titulus: "Tatiani Oratio ad Graecos. Hermiae Irrisio gentilium philosophorum. Ex vetustis exemplaribus recensuit, adnotationibusque aliorum suas qualescunque adiecit Wilhelmus WORTH, A. M. Oxoniae, e theatro Sheldoniano, Anno Domini MDCC." In aliis exemplis additur: "Impensis Ioannis Oweni." 8°. - Worthus in editione illa, quam in Corp. Apoll. Vol. VI (= Tatiani Orat. ad Gr.) Proll. p. XXIV sqq. curatius descripsi, praebet Hermiae opusculum (in 19 capita divisum) cum Seileri interpretatione p. 113-229, editionis Morellianae vestigiis insistens, nonnullis tamen locis textum graecum sanans: non ubique in ipso textus corpore, sed in adnotatione textui subjecta. In praefatione ad lectorem dicit (p. XIV): "Hermias in eodem fere quo Tatianus versatur argumento: auctor elegans, lepidus et, ut eruditis quibusdam videtur, etiam pervetustus. De hoc autem explorati Ego certe plurimum vereor, ut affectatae istae, quibus scatet, argutiae sapiant recentius aliquod seculum. Caeterum hic aqua mihi haerebat, at aiunt. Neque enim suppetere mihi in bibliothecis

nostris MS. codicem, cuius ope huius Anadveprov loca quaedam manifeste mendosa sanari poterant, imo ne quidem per universam Galliam reperiri tractatus huius exemplar aliquod manu exaratum edoctus sum literis D. Michaelis Lequien. — Sollicitum hac de re sublevavit mox Aulae nostrae [h. e. S. Edmundi, Oxoniae] Principalis [Ioannes Mill] longe dignissi-Aiebat enim D. Thomam Gale, Eboracensis Ecclesiae Decanum, Hermiae codicem manu scriptum habere, seque variantes eius lectiones ab amico suo singulari illico impetraturum fore. quod certe factum. Interpellatus hac de re literis vir ille doctissimus, post paucos aliquot dies non modo codicem suum cum excusis haud gravate contulit, sed et pro studio suo in bonas literas propensissimo etiam observationibus suis tempore quidem fusis iis, longe tamen doctissimis, nostrum hunc illustravit Διασυρμόν." Has Galei observationes Worthus integras dedit, una cum illius epistolio (scripto "Febr. 27. A. D. MDCC") ad Millium. Adiecit p. 210-212 Cavei in "Historia literaria scriptorum ecclesiasticorum" de Hermia iudicium.

Post quattuor decennia prodiit Hermias cum caeteris apologetis graecis cură Prudentii Ma-rani Parisiis (Hagae Comitum) anno 1742. Fol. mai. Editionis titulum in Opp. Iustin. l. c. p. XXX sq. exsignavi. Hermiae Irrisio gentilium philosophorum legitur p. 402-406, in capita 10 distributa. Doctus ille monachus e Congregatione S. Mauri Benedictinus novis codicum mstorum subsidiis usus

est, de quibus nimis breviter in Praefat. P. I. c. 4 (p. IX) retulit: "Hermias cum duobus Romanis collatus, altero Vaticano et altero Ottoboniano." Lectionem vulgatam aliquot locis correxit: nonnunquam quidem in ipso textu, 'frequentius in notis textui subjectis. Raro in explicatione Hermiae versatur, sed translationem Seilerianam pluribus locis emendavit. Praemisit (p. 401) textui "Admonitionem in Orationem Hermiae."

Marani editio apologetarum 1º. paginis paullulum mutatis mendose recusa est Venetiis apud Aug. Savioli anno 1747. Fol. mai.: Hermias p. 430 -435 habetur. - 2°. Ad hoc Venetum exemplar Hermianam Irrisionem graece et latine emisit Andreas Gallandi: "Bibliotheca veterum Patrum antiquorumque Scriptorum ecclesiasticorum." Tom. II, Venet. 1766. Fol. mai., p. 68-72. Doctus Congregationis Oratorii presbyter quinque tantum adnotationes, ex Worthi editione desumtas, Maranianis addidit. Admonitionem Marani in Hermiam Prolegomenis p. IX inseruit. — 3°. Absque notis secundum idem exemplar Maranianum Hermias graece et latine inter "Opera Patrum graecorum" [curà Fr. Oberthür] Vol. III, Wirceb. 1779. 80, p. 426-439 comparet. — 4º. Denuo, a. 1857, Marani editionem apologetarum formā imminutā typisque extenuatis recudi fecit I. P. Migne Parisiis (Petit-Montrouge) in officina sua: "Patrologiae cursus completus seu Bibliotheca universalis etc. omnium SS. Patrum etc.: recusio chronologica. Series graeca." Tom. VI. Ibi Hermias col. 1169 — 1180 exstat.

Migne passim textum Hermiae clam mutavit et aliquot Menzelii adnotationes absurde admiscuit Maranianis. In calce (col. 1761) notulas perpaucas adiecit Io. Henr. Nolte, plerasque fere omnes ex editione Menzeliana sine negotio excerptas; caeterae, quas ipse suo Marte dedit, nullius sunt pretii.

,, Ερμείου φιλοσόφου διασυρμός των έξω φιλοσόφων. Hermiae philosophi gentilium philosophorum irrisio. Cum adnotationibus Hier. Wolfii, Thomae Galei, Wilh. Worthii suisque graece in usum praelectionum separatim edidit Io. Christoph. Dommerich, dialect. et philosoph. primae professor p. o. in academia Helmstadiensi. Halae apud Carolum Her-MDCCLXIIII." 8vo min. mannum Hemmerde. Dommerichius nova codd. mstorum auxilia non adhibuit; ipsa Marani editio incognita ei fuit. praefatione (p. 15 sq.), postquam codicum mstorum et impressorum levissimam mentionem fecit: "Fundamenti loco", inquit, "Oxoniensem editionem posui, cuius et textum, in quem ingenio nostro vel coniecturis nihil licere cum criticorum perspicacioribus arbitrati sumus, et adnotationes integras Galei et Worthii hic sistimus. Praeter hanc, primam sc. Seilerianam, Wolfianam et Wittebergensem, quarum nobis tantum potestas fuit, in subsidium vocavimus, unde lectionis varietatem, emendationes et adnotationes quasdam suppeditamus. Ex Hieron. Wolfii adnotationibus illas selegimus, quae criticae magis videbantur quam theologicae. Has enim prorsus omisimus; unam atque alteram historicam

passim quoque decerpsimus. Quas tantorum virorum animadversionibus adiecimus, adnotatiunculae nostrae, et criticae sunt et philosophicae. Excursum nonnumquam fecimus in ipsum philosophiae campum, ut auditores nostri recte philosophari discant. Quae ad philosophiae historiam faciunt, copiosius exposuimus, ut auctori lumen, ubi opus esse videbatur, accenderemus." Textus graecus comparet p. 19—36, adnotatio p. 37—108.

Et haec quidem de iis Hermiae editionibus, quae lectionem Seilerianam secutae sunt.

Novam recensionem exhibet editio Menzeliana, cui titulus hic praescriptus est: "Equeiov rov [sic] σιλοσόφου διασυρμός των έξω φιλοσόφων. Hermiae irrisio gentilium philosophorum. Edidit W. F. Menzel, Theol. Doct. Lugduni Batavorum, apud C. G. Menzel, MDCCCXL." 8°. - Menzelius iuvenis, qui editionem Hermiae paravit suadente Kistio, "promotore aestumatissimo", ait in praefatione: "Exhibui ipsum Hermiae librum quam potui emendatissimum, adiutus librorum MSS. lectionibus et eruditissimorum interpretum coniecturis. Ipse Hermiae codicem MS. ex libris Isaaci Vossii in Bibl. Academiae nostrae asservatum cum editis contuli, unde doctorum coniecturae aliquot sunt corroboratae et nonnihil novi prodiit. Deinde philosophorum placita, quae Hermias iocans et cavillans attigit, in animadversionibus paulo copiosius enucleavi: ex omnihus hisce denique de Hermiae aetate et auctoritate sententiam conficere studui" scil. in Prolegomenis (p. 5-28), ubi Menzelius etiam de codicibus mstis

et editis breviter (p. 29—32) exposuit. Textui graeco (19 capp. ut in edit. Worth.), p. 85—50, subiecit notas criticas. Scripturam vulgatam multis locis emendavit: non ubique in ipso textus corpore, sed in notis. Interdum erravit in afferendis lectionibus; v. g. statim c. 1. n. 1 (p. 35), ubi ait: "Reliqui libri MSS. et editi Equiov qulocógov." Versionem latinam p. 51—60 et uberiorem adnotationem p. 61—103 dedit.

### IV. De codicibus in alias linguas versis.

Latinam Hermiae translationem a RAPHAELE SEILERO confectam editores repetierunt: quam quidem soli Hieron. Wolfius et Prud. Maranus pluribus locis emendarunt. Novam exhibuit W. F. MRN-zelius, eamque interdum elegantem magis quam verbis graecis respondentem.

Versio Seileriana etiam inserta est 1º Bibliothecae SS. Patrum, a Margarino de la Bigne adornatae, edit. 1. Tom. V (Par. 1576. Fol.) col. 191—196, ed. 2. Tom. IV (1589) col. 155—159, ed. 3. Tom. IV (1610) col. 137 sqq.; 2º Magnae Bibliothecae veterum Patrum (Coloniae 1618. Fol.) Tom. IV. p. 119—121; 3º Maximae Bibliothecae veterum Patrum (Lugduni 1677. Fol.) Tom. IV. p. 180—181. Ex Marani editione versionem dederunt Caillau et Guillon in "Collectione selecta SS. ecclesiae Patrum" Tom. II. Par. (et Lips.) 1829. 8º. p. 209—215 et denuo Mediol. 1830. 8º. p. 175—180.

Praeterea Hermiae exstant translationes: una germanica et duae gallicae.

Hermias Verspottung der heidnischen Philosophen; übersetzt, [und] mit einer Einleitung und Erläuterungen versehen von M[ag.] Wilh. Ferd. Thienemann, Pfarrer zu Nenkersdorf bei Borna. Leipzig 1828. 8° min. — Interpres, qui editione Worthiana usus est (prorsus incognita ei fuit Maraniana), in introductione (p. 9—15) de Hermia eiusque opusculo, etiam de codicibus mstis et editis, brevissime agit; in calce (p. 31—36) adnotatiunculas criticas et exegeticas praebet, quae vero nihil emolumenti afferunt. Cf. Jenaische Allg. Literatur-Zeitung 1828. N. 222.

Chefs-d'oeuvre des pères de l'église, ou choix etc. Traduction avec le texte latin en regard etc. Tom. I: S. Clément, S. Ignace, S. Polycarpe, S. Justin, Hermias, Tertullien, Minucius Felix. Par. 1837. 8º mai.

L'Octavius de Minucius Felix. Traduction avec le texte en regard et des notes, par Ant. Péricaud. Seconde edition, revue, corrigée et augmentée du Discours d'Hermias contre les philosophes et de quatre dissertations de M. l'abbé Greppo. Lyon, Périsse. 1843. 8° mai.

## V. Argumentum Irrisionis Hermianae\*).

Quandoquidem philosophia ab angelis malis

<sup>\*)</sup> Analysin etiam dederunt C. Werner Gesch. d. apolog. und polem. Literatur. Tom. l. Scaph. 1861. p. 316—318 et I. Alzog Grundr. d. Patrologie. Frib. 1866. p. 79—81.

principium cepit, absurdae sunt et inter se pugnantes philosophorum sententiae.

Etenim philosophi non consentiunt 1º de anima h. e. eius natura (c. 1), summo eius bono, eius immortalitate et post hanc vitam statu, sed alii in alias opiniones absurdissimas abierunt (c. 2). Multo minus 2º de deo et de mundo potuerunt quod verum est statuere. Iam adduntur 3º philosophorum de rerum principiis dissensiones. De principiis cum Anaxagora Melissus et Parmenides pugnant, et Parmenidi adversatur Anaximenes (c. 3). Empedoclem sequatur, ab eo abducet Protagoras, a Protagora Thales, a Thalete Anaximander (c. 4). Magna est Archelai fama, sed neque ei Plato assentitur neque Platoni Aristoteles (c. 5)\*). Pherecydis doctrinam nugas esse existimat Leucippus. Democrito ridenti refragatur plorans Heraclitus Epicarum ridet Cleanthes capite e puteo (c. 6). Carneades et Clitomachus contendunt nihil mente comprehendi posse ac semper veritati falsam quamdam speciem adhaerescere (c. 7). Pythagoras ex numeris elementa componit (c. 8). metiendo, secundum Pythagorae placita, universo mundo tempus triveris (c. 9), Epicurus petet ut alios mundos eosque innumeros dimetiaris.

Ex illis concludit Hermias philosophiam nulla evidenti ratione niti (c. 10).

<sup>\*)</sup> Platonem et Aristotelem, philosophorum principes, Hermias in medio loco ponit: novem philosophos ante illos profert, totidem post recenset.

# VI. De inscriptione et aetate Irrisionis gentilium philosophorum.

Hermiae libellus, quo concurrentes adversa fronte inter se gentilium philosophorum opiniones ridet, de anima, de deo et mundo, de rerum initiis absurda et pugnantia inter se tradentes, in libris tam manu quam typo expressis inscribitur sic: Έρμείου φιλοσόφου διασυρμύς των έξω\*) φιλοσόgov. Excipias primum editiones Morellianam Ducaeanam Worthianam Maranianam (Galland. et Mign.), quae - iuxta exemplar Tigurinum A. Gesneri pro Equator perperam Equior offerent. Dicebant veteres non modo Equias, sed etiam Equias (Eqμίας, Έρμης) \*\*): quae quidem forma cunctis codicibus nostris mstis firmatur. Vide supra p. XII sqq. Tum recentiores excipias codices Monac. 3. Vatic. Matrit. Scorial., in quibus Darmarius (cf. supra p. XIX sqq.) pro arbitrio suo voci φιλοσόφου articulum τοῦ praemisit. Etiam Menzelius (ex Vatic.) dedit του φιλοσόφου. Sed emendatione facile supersedemus. Pariter enim, ut unum saltem exemplum afferam, Iustiniani libri inscribuntur: Τουστίνου φιλοσύφου ατλ. Wolfiana editio appellationi φιλοσόφου additam habet vocem zeistiavov, citra omnium codicum auctori-Neque opus est additamento. Nam per se patet non alium philosophum nisi christianum op-

<sup>\*)</sup> H. e. qui non sunt ex Christianorum coetu: 1 Cor. 5, 12 sq. Col. 4, 5. 1 Thess. 4, 12. 1 Tim. 3, 7. Adde quae ad Iustini Cohort. at Gent. c. 10 (= Corp. Apoll. Vol. III) ed. 2. p. 45. n. 1 observavi.

<sup>\*\*)</sup> Cf. Pape Wörterb. d. griech. Eigennamen (Bruns. 1842)

Corp. Apoll. Vol. IX.

poni τοῖς ἔξω φιλοσόφοις. Eadem ratione e. g. Iustinus Martyr sese simpliciter appellat philosophum, quum sectator doctrinae sit christianae, quam putat esse philosophiam eamque omnibus numeris absolu-Dial. c. Tr. c. 8: Ταύτην μόνην εύρισκον φιλοσοφίαν ασφαλή τε καὶ σύμφορον. Ούτως δή καὶ διὰ ταῦτα φιλόσοφος έγώ. Cf. quae monui ad Tatian. Orat. c. 31 (Vol. VI) p. 118. n. 2. Qui autem e philosophorum gentilium scholis prodierunt etiam post quam christianis sacris se addixerunt philosophi non solum nomen retinebant, verum etiam habitum: utpote semper amici sapientiae, iam non humanae quidem (τῆς σοφίας τοῦ κόσμου τούτου, Herm. Irris. c. 1. §. 1), sed divinae. "Gaude pallium et exsulta," ait Tertullianus De pall. c. 6, "melior iam te philosophia dignata est, ex quo Christianum vestire coepisti." Eo sensu praeter Iustinum etiam Aristides et Pantaenus philosophi vocantur ab Eusebio et Hieronymo. Pariter Melitoni in fronte apologiae nuper syriace editae philosophi nomen tribuitur. Et Athenagoras, εν αύτῷ χριστιανίσας τῷ τρίβωνι teste Philippo Sideta, in utriusche sui operis inscriptione φιλόσοφος χριστιανός \*) appellatur. Heraclas quoque philosophicum pallium cum Christi sacerdotio coniungebat (Euseb. H. E. VI. c. 19. §. 14). colligere non libet in re manifesta et explorata.

De Hermia nostro, quis fuerit quove tempore scripserit, plane silent omnes veteres. Heumannus\*\*)

<sup>\*)</sup> De hac formula in Opp. Athenag. (= Corp. Apoll. Vol. VII)
Proll. p. LXIII exposui.

<sup>\*\*)</sup> Act. philosophor. Tom. III (Fasc. XV) Hal. 1724. p. 445.

equidem opinatus est auctorem Irrisionis esse pseudonymum, et nomen Hermiae vel potius Hermetis (Trismegisti) fictum ad philosophos eo acrius irridendos sumsisse. Sed ipse dubitat de veritate illius opinionis: cui nemo calculum criticum adiecit. Neque argumentis refellendum quod sine ullo prorsus argumento profertur.

Bigneus caeterique Bibliothecae SS. Patrum editores (vide supra p. XXX) Hermiam quart i saeculi scriptoribus adiunxerunt; non vero rationem attulerunt, qua ducti id fecerint\*). Thienemannus (p. 11 sq.) suspicatus est Hermiam haereticum istum esse, qui sectam Hermianorum (sive Seleucianorum, a Seleuco auctore), a Philastrio De haer. c. 55 et Augustino De haer. c. 59 memoratam, saeculo quarto (?) constituerit. At vero, praeterquam quod a Philastrio eiusque pedisequo Augustino Hermias haud dubie cum Hermogene confusus est et Hermiani cum Hermogenianis\*\*), obstat totum Irrisionis argumentum; nam homo, ut ex Philastrii et Augustini narratione parum diligenti patescit, gnostizaus aliud de philosophorum gentilium decretis iudicium fecisset \*\*\*).

Praecunte Wolfio (p. 201) Lambecius eum-

<sup>\*)</sup> Temere eos seculus est Ad. Rechenberg: Exercitatt. ad histor. ecclesiast. et liter. p. 314.

<sup>\*\*)</sup> Id — quod quidem Thienemannum fugit — iam I. A. Fabricius ad Philastr. l. e. ("qui autem Hermias Philastrio et Augustino, idem Tertulliano — Hermogenes") ac multo prius Danaeus ad August. l. c. seite adnotarunt. Accedit L. Lange in Ersch. et Grub. Allg. Encyclop. der Wiss. u. K. Sect. 11. P. 6. p. 345 sq.

<sup>\*\*\*)</sup> Animapyertit quoque censor: Jen. Allg. Lit.-Zeitung 1828. N. 222. p. 335. Coll. L. Lange l. c. p. 346

que secutus Tentzelius\*) coniecerunt nostrum Hermiam fuisse illum Sozomenum, historiae ecclesiasticae scriptorem, qui saeculo quinto sub Theodosio II floruit, ducti partim nominis convenientia, partim locis quibusdam in Sozomeni Historia (I. c. 18. II. c. 5. III. c. 17. V. c. 1), ubi de gentilibus eorumque philosophis agitur \*\*). Sane praeter nominis congruentiam nihil est in hac coniectura, quod eam verisimilem reddat. Ouodsi sola nominis similitudo sufficit ad hariolandum, non desunt, ut I. A. Fabricius \*\*\*) advertit, alii Hermiae, quibus non minori specie libellus tribui possit, ut Hermias martyr apud Comanos sub Antonino imperatore, cuius acta martyrii graece ex codice Florentino dedit Papebrochius in Actt. SS. Maii Tom. VII. p. 424 -427 cum latina versione H. Bollii Carthusiani \*\*\*\*),

<sup>\*)</sup> Lambec. Comm. de Biblioth. Caes. Vindob. lib. VII. p. 54; ed. Kollar. Tom. VII. p. 115. — Tentzel. Exercitt. sel., Lips. 1692. 4° (s. Miscellan. eccles., ibid. 1708. 4°), P. I. p. 227 sq. et 456; coll. eiusd. Curieuse Biblioth. Tom. I (1704) p. 232 sqq.

Tentzelius in Exercitt. II. cc. etiam coniecturam proposuit, quae Hermiam Alexandrinum facit Irrisionis auctorem, Syriani auditorem, qui circa annum 450 floruit et scholia in Platonis Phaedrum scripsit. "Sed quia de Alexandrini christianismo nihil constat, Lambecio potius subscribo." Nimirum fuit ille philosophus ethnico-neoplatonicus. Cf. Zeller Die Philosophie d Griechen (ed. 2) Tom. III. P. 2. p. 747 sqq. — Quid? I ac. Tirinus, e S. I., in indice auctorum sui in sacram scripturam commentarii (Lugd. 1632. Fol.) Tom. III. s. v. Hermias nostrum Hermiam temere putavit illum esse cuius Diogenes Laertius V. 3 aliique meminerunt; qui quidem, amicus Aristotelis, Atarnensium fuit tyrannus. Cf. Zeller l. c. Tom. II. P. 1. p. 642. P. 2. p. 16.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Biblioth. gr. ed. Harl. Vol. VII. p. 114 ac Delect. argumentt. et syllab. scriptt. etc. p. 57.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Huius Hermiae etism meminit Graesse Lehrb. einer Literärgesch. Tom. 1. P. 2 (Dresd. 1838) p. 946.

atque Hermias presbyter, quem colloquentem inducit Cyrillus Alexandrinus in Dialogis de divinitate et incarnatione unigeniti (Opp. ed. Aubert. Tom. V. P. I. p. 385-778). Deinde loci, qui ex Sozomeni Historia ad. firmandam coniecturam adducuntur, nihil ad rem conferunt, ut vel primo intuitu Insuper, id quod etiam Caveus\*) quivis videt. contra monuit, in omnibus codicibus manuscriptis et impressis Hermias noster philosophi nomen sortitur, quod Sozomeno nusquam tribuitur neque valde congruit cum advocati (σχολαστικοῦ) arte, quam is sequebatur. Severiores vitae monachicae cultores quandoque philosophari dicti sunt; cf. Sozom. l. III. c. 17: Sed Sozomenus non fuit monachus. stilus eius, ut idem Caveus observavit, ab Hermiae stilo plurimum recedit; in hoc scriptore est concinaus et salibus undique conspersus, in illo historico simplex et inelaboratus.

Menzelius, Batavus Hermiae editor, suspicatus est (p. 5 sqq.) neque ad numerum apologetarum saeculi secundi referendum esse illum neque ante saeculum quintum vixisse.

Concedo hunc scriptorem diversam sequi a lustini Athenagoraeque apologiis rationem. Quae quidem apologiae, sensu proprio ita dictae, si universe loqueris, magis defendunt Christianos coram imperatoribus, h. e. adversariorum gentilium criminationes repellunt et quam iniuste Christiani opprimantur exponunt. Alii vero libri apologetici contra

<sup>\*)</sup> Scriptt. eccles. historia liter., Bssil. 1741. Fol., Vol. I. p. 81.

istos adversarios non intra defensionis fines consistunt, immo vehementius impetum faciunt, stulta esse demonstrantes quae gentiles habeant pro verissimis. Huc referendae sunt Iustini (?) ac Tatiani Orationes ad gentiles (πρός Έλληνας). Medium quoddam tenent libri ad homines privatos qui multum valebant, ut Epistola ad Diognetum et Theophili ad Autolycum libri. Denique una tantum aliqua Christianorum doctrina singulari tractatu apologetico vindicatur, velut doctrina de uno ac solo deo: quod quidem fit Iustini (?) libello De monarchia. Eusebius H. E. IV. c. 18 testatur Iustinum libellum de anima scripsisse, in quo varias gentilium philosophorum attulerit sententias: σχολικόν περί ψυχής, έν ο, διαφόρους πεύσεις προτείνας περί του κατά την ύπύθεσιν προβλήματος, των παρ' Ελλησι φιλοσόφων παρατίθεται τάς δόξας. Quid? Pariter Hermias in una re versatur: aggreditur philosophos gentiles, eos propter ipsorum maximis de rebus (de anima, de deo et mundo etc.) dissensiones facete ridens, quo maiore studio gentiles christianam philosophiam amplectantur.

Talem autem in philosophos impetum, qualem Hermias fecerit, Menzelius existimavit prorsus abhorrere ab apologetis saeculi secundi. Quamquam ipse concedit aliquam cum Hermia convenientiam cerni in libris Theophili, qui l. II. c. 4 philosophos ob absurdas eorum et inter se pugnantes de deo et mundo sententias perstringit atque l. III. c. 5—8 iterum eosdem exagitat ob flagitia, quae commendant (v. c. Platonem, qui voluerit communes esse mulieres), et inconstantiam in doctrina de diis. Τρ τῆς διανοίας τῶν οῦτως ἀκριβῶς φιλοσοφησάντων καὶ φι-

λοσοφίαν επαγγελλομένων! Οί γαρ ταυτα δογματίσαντες τον πόσμον ἀσεβείας ἐνέπλησαν. Adde Epist. ad Diogn. c. 8: Ή τους κενούς και ληρώδεις εκείνων λόγους αποδέχη των αξιοπίστων (ironice dictum) φιλοσόφων, ών οἱ μέν τινες πύο έφασαν είναι τον θεόν πτλ.; Etiam Athenagoram in medium proferre debebat Menzelius. Hic apologeta philosophorum studia censet esse inania (Suppl. c. 11); alium statuere aliter de deo et de materia et de formis et de mundo, quia non a deo sed a seipsis de deo discere velint (cc. 7. 24). Quid? Cum Hermia itidem consentit auctor Cohortationis ad gentiles, qui c. 1-13 (Corp. Apoll. Vol. III. p. 16 sqq.) demonstrat veritatem ex scriptoribus gentilibus non posse cognosci: neque ex poetis, quorum absurda refert commenta (c. 2), neque ex philosophis, quorum absurdiores opiniones recenset (c. 3. 4). Immo ne Platonem quidem et Aristotelem excipit; non solum enim inter se (c. 5. 6), verum et secum ipsi (c. 7) pugnant \*). C. 7 (p. 36) ait: Oi μèν γὰρ αὐτών φασι πύρ είναι την ψυχήν, οί δε τον αέρα, οί δε τον νοῦν, οἱ δὲ τὴν χίνησιν, οἱ δὲ τὴν ἀναθυμίασιν, ἄλλοι δέ τινες δύναμιν από των άστρων βέουσαν, οι δε άριθμον μινητικόν, ετεροι δε ύδωρ γονοποιόν. Quae paene ad verbum reperiuntur apud Hermiam c. 1 §. 2: 06 μέν γάρ φασιν αὐτῶν ψυχήν είναι τὸ πῦρ, οἱ δὲ τὸν ἀέρα, οί δε τον νουν, οί δε την χίνησιν, οί δε την άναθυμίασιν, οί δε δύναμιν από των αστρων δέουσαν, οί δε αριθμόν εινητικόν, οἱ δὲ υδωρ γονοποιόν. Porro Tatianus in

<sup>\*)</sup> Instinus Apol. I. c. 4: Γινώσκετε δ' δτι και οι τα έναντια δοξάξαντις και δογματίσαντες των παιαιών τῷ ἐνι ὀνόματι προσαγορεύονται φιλόσοφοι.

Oratione sua, paullo post Iustini Martyris mortem composita, cum irrisione acerbissima Graecis obiicit quam ridicula sint quae ad superstitionem suam tuendam proponant. Ut omittam alia, dicit nihil praeclari philosophando Graecos protulisse; philosophorum principes (ipsum Platonem et Aristotelem) suis quemque erroribus ac vitiis insignes esse: μισεί μεν ετερος τον ετερον, αντιδοξούσιν δε έαυτοίς (c. 2. 3). "Qui sapientiam dividitis a vera sapientia abscissi estis" (c. 26)\*). Assyrium maxime, sive scribendi materiam sive methodum respicias, imitatus est Hermias: cuius libellus, ut iam Maranus (p. 401) observavit, nihil aliud videtur esse quam sententiae ab illo c. 25 pronuntiatae amplificatio: Τοίς Ηλάτωνος έπη δόγμασι και ό κατ Ἐπίκουρον σοφιστεύων διαπρύσιος ανθίσταται σοι. Πάλιν τε είναι θέλεις κατά τον Αριστοτέλην καί τις κατά τον Δημύκριτον λοιδο-Q8ITUi 001 \*\*).

Quodsi gentiles nullos patronos habebant meliores quam philosophos, ad quos, tamquam ad

<sup>\*)</sup> Iustinus Dial. c. Tr. c. 2: Ti note d'ést quiosoqia ... τοὺς πολιοὺς λέληθεν οὐ γὰρ ἄν Πλατωνικοί ἦσων, οὐδὲ Ετωϊκοί κελ., μιᾶς οὕσης ταύτης ἐπιστήμης. Quippe illi non divinsm, quae una est, sed humanam sapientiam et hominum inventa (τὴν σοφίαν τοῦ κόσμου τούτου, Herm. Irris. c. 1. §. 1) secuti sunt.

<sup>\*\*)</sup> Cf. Baur Vorles. üb. d. chr. Dogmengesch. Tom. I. Sect. 1 (Lips. 1865) p. 360 sq. Etiam Lucianus philosophorum dissensiones valde risit, maxime in Hermotimo: quocum libellum Hermianum comparavit Freppel: Les apologistes chrétiens au IIe siècle. Cours d'éloquence sacrée, fait à la Sorbonne 1859—60. Par. 1860. p. 66 sqq. — Van Senden Gesch. d. Apologetik, übers. v. Quack und Binder, P. I (Stuttg. 1846) p. 253: "Hermias ist ein Mann von einer unerschöpflichen satyrischen Ader, und man kommt bei'm Lesen seiner Schrift oft in Versuchung zu glauben, dass er ausser Tatianus, dieser Geissel der Griechen, auch Lucianus, den Voltaire der alten Welt, mit Erfolg gelesen habe."

murum communitum (ώσπερ ἐπὶ τεῖχος ὀχυρόν), confugere solebant (Cohort. ad gent. c. 3): potissimum eos, ut ex praecedente expositione apparet, apologetae secundi saeculi impugnabant. Id propositum habet Hermias quoque, ut in fine libri (c. 10. §. 19) aperte fatetur: Ταῦτα μέν τοίνυν διεξηλθον, βουλόμενος δείξαι την έν τοίς δόγμασιν ούσαν αὐτών έναντιότητα, καί ώς είς απειρον αύτοῖς και αύριστον πρόεισιν ή ζήτησις τών πραγμάτων, και τὸ τέλος αὐτών ἀτέκμαρτον και ἄχρηστον, έργω μηδενί προδήλω και λόγω σαφεί βεβαιούμενον. Ορίnatur Menzelius adeo ieiune verum apologetam, illis praesertim temporibus, rationem haud facile conclusisse. Non equidem confugio ad eos qui, ut Thienemannus et Fesslerus aliique\*), suspicantur Hermiae opusculum nonnisi fragmentum maioris libri apologetici esse, cuius altera pars perierit. Consulto non disertis ablegat verbis Hermias ad religionem christianam, divinam illam philosophiam, quae una sit absolute certa ac vere utilis sapientia, in cuius auctoritate acquiescendum sit; nam hunc esse scopum Araovoprov facile lectores ipsi poterant concludere ex tota scriptoris expositione, praesertim quum principio animos lectorum advertisset ad illud apostoli \*\*): ή σοφία του χόσμου τούτου μωρία παρά τῷ

<sup>\*)</sup> Thienemann p. 11, van Senden l. c. p. 254, Fessler in Wetzeri et Weltii Kirchen-Lexikon Tom. V (Frib. 1850) p. 137, Ritter Kirchengesch. Tom. I (Bonn. 1854) p. 118, de Pressensé Gesch. d. drei ersten Jahrhh. d. chr. K., übers. v. Fabsrius, P. IV (Lips. 1865) p. 260. — Perperam Tzschirner Gesch. d. Apologetik Iom. l (Lips. 1806) p. 259 sq. (coll. eiusd. Der Fall d. Heidenthums, herausg. von Niedner, Tom. I. Lips. 1829. p. 218): "Der Anfang der Schrift scheint mehr Fortsetzung, als Eingang zu einem Werke zu 1879."

<sup>\*\*)</sup> Vocatur ab Hermia Paulus ὁ μακάριος ἀπόστολος. Hoc

9εω \*). Hermias δι' ἀπαγωγήν sanctioris disciplinae eminentiam simul ac praestantiam probat. etiam patescit quosnam sibi proposuerit lectores. Scripsit gentilibus; suis eos armis profligavit. Simul autem illo in philosophos impetu percellebantur ex numero Christianorum qui ad graecam philosophiam inclinabant eique incumbebant. lectores gentiles alloquitur c. 1: & arangoi (Rom. 12, 19. 2 Cor. 7, 1. 12, 19. Hebr. 6, 9 al.): quo magis quae scripsit in animos demittant. Ex hac compellatione temere Worthus conclusit tractatum more orationis seu homiliae ab Hermia apud auditores suos habitum fuisse. Imitatus est autem Hermias in hac quoque disputandi ratione Tatianum: qui, quamquam ipse non oratoris sed scriptoris partes sibi attribuit (c. 35: γράφειν μέν άρξάμενος, c. 42: Ταῦτα ύμτν ... συνέταξα), auditores interdum alloqui videtur, velut quum ait c. 5: Καὶ γὰρ αὐτὸς ἐγὰ λαλῶ καὶ

epitheton ab ills aetate minime sbhorret. Sic Clemens Romanus Ep. I ad Cor. c. 47 laudat primam ad Corinthios epistolam τοῦ μακαφίου Παύλου τοῦ ἀποστόλου. Sic etiam Hippolytus Refut. omn. baeres. l. VIII. c. 20 (ed. Dunck. et Schneidew.) p. 438: ἡ φωνὴ τοῦ μακαφίου Παύλου. Item Clemens Alexandrinus Strom. l. I. c. 19 (ed. Klotz.) §. 94 de Paulo: ὁ θεσπέσιος ἀπόστολος. Appellatur quoque ὁ γενναῖος (l. II. c. 22. §. 136) et ὁ καλὸς (l. V. c. 6. §. 34) ἀπόστολος.

<sup>\*)</sup> In eadem video sententia versari Freppelium l. c. p. 81: "On surait tort de regarder cette conclusion comme purement négative; car l'intention de l'auteur ne saurait être douteuse. C'est pour gagner les esprits à la religion chrétienne qu'il cherchait à les détacher des sectes philosophiques. Son but est manifeste par le texte de saint Paul qu'il choisit pour épigraphe: la sagesse de ce monde n'est que folie aux yeux de dieu." Recte addit: "Le seul reproche qu'on puisse faire au dénoûment de cette pièce satirique, c'est d'être trop brusque." Cf. Schroeckh Chr. Kirchengesch. P. III (ed. 2) p. 145 et Aschbach Allgem. Kirchen-Lexikon Tom. 111. p. 243.

ύμεις απούετε, et c. 17: Διύπες, α Έλληνες, πεπραγότος απο τού μετεώρου παταπούσατέ με.

Tum Menzelius Hermiam de numero apologetarum christianorum secundi saeculi eximit, "quod vanum esse omne philosophiae studium audacter pronuntiet." Minime vero, quod illum virum doctum fugit, Hermias philosophiam respuit divinam, a qua ipse φιλοσόφου nomen duxit, sed ab Nec prorsus abhorrent alii hominibus profectam. saeculi secundi apologetae, ut in promtu est ex iis quae supra dixi. Sine discrimine omnes philosophos Hermias irridet, sicut Tatianus. Aliquot apologetae agnoscunt quidem nonnulla veritatis vestigia apud gentiles (Ellyvas), inprimis apud Platonem: ita ut, etiamsi in evangelio maiorem gravitatem et auctoritatem inesse censerent quam in philosophia platonica, haec tamen tamquam illius προπαιδεία videretur Quam cognationem in quibusdam doctrinis conspicuam duplici modo natam esse exponunt: aut inde (ut Iustin. et Theophil.; coll. ad Autol. I. c. 14. p. 42 meae edit. ibique n. 5) quod philosophi gentiles ex scriptis veteris testamenti hauserint, aut (ut idem Iustin., coll. Athenag. Suppl. c. 7. p. 34 et 36 meae edit. ibique n. 6) quod illi philosophi λόγου particulam (μέψος sive σπέρμα) omnibus hominibus a deo insitam recte usurpaverint. Quaecunque hoc modo philosophi praeclare disputarunt, ea sunt Christianorum; sed quia non omnia quae sunt rov mavròs lòyov h. e. Christi intellexerunt, saepe absurda et inter se contraria pronuntiarunt.\*) At vero pror-

<sup>\*)</sup> Cf. librum meum De Iustini Mart. scriptis et doctrina p. 81 sqq.

sus aliter sentit Tatianus. Recte van Senden\*): "Der Strom der Vertheidigungskunst hatte während der Zeitperiode der Antonine hauptsächlich eine doppelte Richtung genommen; die eine schlängelte sich gegen den Hellenismus hin und suchte diesen Weltfluss in sich aufzunehmen, die andere wandte sich von demselben ganz ab und wollte damit als mit einem Sumpfe von Lügen und Ungerechtigkeit Nichts gemein haben. In Justinus sah man zwar beide Richtungen vereinigt. Mit Tatianus und Hermias breitete die letztgenannte sich aus, und der Gnosticismus drängte viele Lehrer der katholischen Kirche in dieselbe." Atque doctissimus ac mihî amicissimus H. A. Daniel \*\*): "Die Kirchenlehrer der ersten Jahrhunderte theilten sich in zwei grosse Reihen, von denen die eine die Philosophie als vorbereitendes ja wohl erläuterndes Element gelten lässt, die andere sie mit Heftigkeit dem Reiche der Dämonen überantwortet. Tatianus gehört zu den letztern und muss als erster Repräsentant dieser antiphilosophischen Richtung betrachtet werden; denn obgleich Justinus etwas verschiedene Ansichten über griechische Weisheit darlegt, so erscheint doch als Gesammtsinn derselben, dass in der hellenischen Philosophie, die mit dem Evangelium aus einer Quelle, dem göttlichen Logos, geslossen sei, sich Erscheinungen darbieten, welche der Christenlehre zwar tief untergeordnet, aber ihr nicht ganz unverwandt sind. Allerdings entlehnten auch nach Tatian's

<sup>\*)</sup> L. c. p. 254.

<sup>\*\*)</sup> Tatianus der Apologet p. 122 sq.

Meinung die Philosophen von Hellas Vieles aus den heiligen Schriften der Barbaren, aber sie verderbten und verfälschten die Wahrheit auf das Unwürdigste. C. 40. S. 61: Mollol of zar' autous coopσταί, πεχρήμενοι περιεργία, τὰ όσα παρά τῶν κατά Μωσέα καὶ τών όμοίως αὐτῷ φιλοσοφούντων ἔγνωσαν καὶ παραχαράττειν ἐπειράθησαν, πρώτον μέν ϊνα τι λέγειν ίδιον νομισθώσι, δεύτερον δε ύπως, τὰ όσα μη συνίεσαν διά τινος επιπλάστου βητολογίας παρακαλύπτοντες, ώς μυθολογίαν την άλή-θειαν παραπρεσβεύωσι. So ist nur bei den Barbaren die Wahrheit, bei den Philosophen nur Irrthum; sie wissen durchaus nichts von Gott, und wenn sie von göttlichen Dingen mit einander reden, so ist es als spräche ein Blinder mit einem Tauben (c. 26. Alle, welche daher aus ihren Schriften Erkenntniss schöpfen wollen, gleichen den Danaiden mit dem trügerischen Siebe (§. 42); ja ihre Bücher führen zur Verdammniss (καταδίκης έχει τρόπον, c. 29. §. 47)." Et cum Tatiano, uti vides, omnino consentit Hermias. Quapropter non video, cur apologetis secundi saeculi nequeat adnumerari.

Neque, id quod etiam fugit Menzelium, alii illa aetate abhorrebant a dura ista rigidaque Tatiani et Hermiae sententia. Etenim teste Clemente Alexandrino Strom. l. VI. c. 10 (ed. Klotz.) §. 80 philosophiam graecam (τὴν ἐλληνικὴν φιλοσοφίαν) fugiebant quidam ut pueri làrvas. Existimabant illam philosophiam ad hominum perniciem in vitam venisse, ut quae profecta sit a maligno aliquo inventore, h. e. a diabolo: l. I. c. 1. §. 18 et c. 16. §. 80. Nonnulli, ut idem Clemens refert, universam philo-

sophiam (την πάσαν φιλοσοφίαν) dicebant non a deo (l. VI. c. 17. §. 156) ortam esse, sed a quibusdam angelis in terram delapsis (l. I. c. 16. §. 80), inprimis a diabolo (l. VI. c. 3. §. 66)\*). Istos philosophiae inimicos vehementer l. VI. c. 17. §. 159 improbat: Πώς οὖν οὖκ ἄτοπον την ἀταξίαν καὶ την ἀδικίαν προσνέμοντας τῷ διαβόλω ἐναρέτου πράγματος τοῦτον τής φιλοσοφίας δοτήρα ποιείν; Pariter autem Hermiae (c. 1. §. 1) videtur sapientia huius mundi cepisse principium ἀπὸ τῆς τῶν ἀγγέλων ἀποστασίας. Probe igitur Neander \*\*): "In diesem Hermias erkennen wir jene von Clemens Alex. eifrig bekämpfte Parthei leidenschaftlich befangener Feinde der griechischen Philosophie, Solche, welche die griechische Philosophie nach jenem jüdischen Mährchen von der Mittheilung gefallener Engel ableiteten \*\*\*)."

Quoniam ergo, ut liquet ex iis quae disserui, Hermiae opusculum optime quadret ad illud tempus, h. e. secundi saeculi extremum (180—200),

<sup>\*)</sup> Coll. l. I. c. 17. §. 81: ἄγγελος, μαθών τι τῆς ἀληθείας καὶ μὴ καταμείνας ἐν αὐτῷ (h. e. diabolus), ταῦτα ἐνέπνευσε καὶ κλέψας ἐδίδαξεν.

<sup>\*\*)</sup> Allg. Gesch. d. chr. Relig. u. Kirche, ed. 2 (Hamb. 1843) Tom. I. P. 2. p. 1162, Coll. p. 918 sqq.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Neander l. c. p. 923: "Die hestigsten Gegner der freien Richtung (wie sie von dem Alexandriner Clemens vertreten wurde) schlossen sich, um die Beschästigung mit der griechischen Philosophie ganz zu verdammen, an des in dem apokryphischen Buche Henoch [cf. Tertull. de cultu sem. I. c. 3] vorgetragene jüdische Mährchen an, dass alle höheren Erkenntnisse den Heiden auf eine unrechtmässige Weise durch die Mittheilung gefallener Geister zugekommen seyen, und sie machten alle Philosophen der Heiden ohne Unterschied zu Organen des bösen Geistes." Adde eiusd. Christl. Dogmengesch., herausg. v. Jacobi, P. I (Ber. 1857) p. 58. Coll. Potter. ad Clem. Al. Strom. l. I. c. 17. p. 366. n. 7.

nobis non opus est ut seriora circumspiciamus tempora\*).

Iam Galeus (ap. Worth. p. 214 not. 5), nodum in scirpo quaerens, ad verba Irris. c. 1. §. 2 οἱ μὲν γάρ φασιν αὐτῶν ψυχὴν εἰναι τὸ πῦρ κτλ adnotavit, hinc constare Hermiam quaedam e Theodoreti († 457) Therapeuticis desumsisse. At supra (p. XXXIX) ostendi Hermiam illo loco paene ad verbum consentire cum Cohortatione ad gentiles, lustini nomen prae se ferente. Cf. Irris. c. 1. n. 8. Neque usquam alibi in Hermia occurrunt quae ex Theodoreto vel alio scriptore post saeculum secundum vivente sint depromta. Ista Galei coniectura deceptus, Worthus quoque (in praefat. ad edit. suam p. XIV) Hermiam ad recentiorem aetatem referendum contendit, sed nullo verbo probavit.

Horum autem Anglorum auctoritatem secutus est Menzelius. Qui: "Quodsi," inquit (p. 25 sq.), "inquirimus in ea quae Hermiam, si vixerit saeculo quinto aut etiam serius, ad edendum opusculum suum impellere potuerint, multa (?) offendimus quae sine dubio hac aetate (?) foverunt apud Christianos odium philosophorum. Primo loco tunc temporis eadem valebat in philosophiam criminatio, quam etiam saeculi secundi patres (v. c.

<sup>\*)</sup> Ex numero theologorum recentiorum, sed antiquiorum Menzelio, asanulios saltem memoro; ad illud tempus opusculum Hermianum etiam referent qui scripserunt 1º historiam ecclesiasticam: Stäudlin p. 62, Heake ed. 5. Tom. I. p. 127, Io. E. Chr. Schmidt ed. 2. Tom. I. p. 486, — 2º historiam dogmatum: Münscher - Coelln Tom. I. p. 99, Baumgarten - Crusius Lehrb. Tom. I. p. 176 et Compend. Tom. I. p. 66. 82, Lentz Tom. I. p. 86.

Irenaeus adv. haeres. II. c. 14. p. 133 ed. Mass. et Tertullianus de praescript. haeret. c. 7. de anima cc. 3. 17 [adde Hippolyt. Refut. omn. haer. l. I. c. 1 p. 6]) ei obiecerant, nempe ex ea potissimum haereses originem habere; imprimis saeculo IV hoc nomine male audiit philosophia neoplatonica, cui arianam deberi haeresin multi contendebant (Gregor. Naz. Orat. 36 et Hieronym. adv. Lucifer. T. II. p. 142 ed. Martian.). Sic v. c. apud Socratem lib. I. p. 32 Ariani vocantur Hogovojavoi. Secundo loco Iuliani anogracia, quae, ut res ipsa loquitur, vehementem movit Christianorum indignationem. denique loco hic in censum venire posset invidia, quam fortasse excitavit apud nonnullos scriptorum classicorum, imprimis philosophorum, studium, quod apud Christianos post Basilii Magni Gregoriique Nazianzeni tempora quodammodo efflorescere coeperat, qua in causa unum nominasse sufficiat Ptolemaidis episcopum Synesium, diu gentilem, Platonis admiratorem et imitatorem." - His argumentis paullo altius petitis omnes prorsus deesse nervos probandi, quivis videt vel primo intuitu; quae quum nullius sint pretii, intacta relinguo.

Quid igitur? Hermiae opusculum, ut luce clarius ex eius contextu apparet, vigente adhuc gentilismo scriptum est, id quod iam Dupinus, Caveus, Tillemontius, Lardnerus, Dommerichius monuere. Itaque de variis philosophantium sectis Hermias non aliter loquitur, ac si in scholis etiam tunc regnarent: nempe Platonicos, Peripateticos, Stoicos, Pythagoreos, Epicureos, alios ridet, auctorum

et coryphaeorum absurdas ac pugnantes inter se sententias de rebus gravissimis proponens. Tzschirnerus\*): "In das zweite oder in das dritte Jahrhundert gehört Hermias auf jeden Fall, theils weil die Lebendigkeit seines Widerspruchs auf eine Zeit führt, wo noch die Schulen der griechischen Philosophen blüheten, theils weil er ein Philosoph genannt wird und desshalb ebenso wie Justinus und Athenagoras auch nach seinem Uebergange zum Christenthume in seinem Aeussern als Philosoph sich angekündigt zu haben scheint, was in spätern Zeiten nicht leicht geschah. Ob er aber in die letzten Decennien des zweiten Jahrhunderts oder in die ersten des dritten zu setzen sey, wage ich nicht zu entscheiden"\*\*).

Verum enimvero quinto saeculo et sexto nec gentilismus vigebat neque in scholis regnabant variae philosophorum sectae. Namque saeculo quinto gentiles sive "pagani" (sic primum dicti in lege Valentiniani I a. 368: Cod. Theodos. XVI. 2, 18) pagos quaerebant, ut iam anno 423 vix ulla eorum vestigia amplius exstarent (Theodos. II in Cod. Theod. XVI. 10, 22), et pauci tantum supererant philosophi neoplatonici \*\*\*), in umbraculis latitantes et sexto saeculo (a. 529) a Iustiniano I Athenis, ultimo eorum

<sup>\*)</sup> Der Fall d. Heidenth. p. 218 sq.

<sup>\*\*)</sup> Idem praceunte Marano (p. 401) statuerunt Schroeckh l. c. P. III p. 144 et Lumper Histor, theol.-crit. de vita, scriptis atque dectr. SS. Patrum P. III (Aug. Vind. 1784) p. 123.

Augustinus in libris c. Academ., anno 386 scriptis, testatur L. III. c. 19: "Nunc philosophos non fere vidimus, nisi aut Cynicos aut Peripa teticos aut Platonicos. Et Cynicos quidem, quia eos vitae que dam delectat libertas atque licentia."

refugio, expulsi\*). Idem imperator paganis, qui supererant, baptismum obtrusit. Atque Hermias, si "saeculo quinto aut etiam serius" Irrisionem scripsisset, certe hanc opportunitatem istos philosophos, quamvis tunc in angulis latitarent, eorumque quavaoías exagitandi non dimisisset. Constat enim philosophiam neoplatonicam inde ab ineunte saeculo p. Chr. n. tertio, quo orta est, summam apud gentiles auctoritatem obtinuisse et Christianis, maxime saeculo quarto, valde odiosam fuisse. At ne unum quidem Hermias illius aetatis philosophum obiter tetigit, ut Plotinum vel Porphyrium vel Proclum. ter rem tractarunt, nec gentilium sed potius Christianorum causa in diversas inter se opiniones philosophorum, recentiorum pariter atque veterum, oblata occasione inquisiverunt Socrates Scholasticus, qui Hist. Eccl. l. III. c. 23 contra Libanium aliosque sub Iuliani imperio philosophos gentilium erudite disseruit, et Theodoretus Cyri episcopus in Therapeuticis \*\*): ad quos, coniecturam suam ut stabiliret, Menzelius minus apte provocavit.

Quid plura? Finem impono disputationi, addens quae Moehlerus\*\*\*) scite monuit: "Manches spricht für ein hohes Alterthum der Schrift des Hermias. Wir zählen dahin seine Ansicht von dem Ursprunge

<sup>\*)</sup> Cf. H. Kellner Hellenismus und Christenthum (Colon. 1866) p. 391. 412.

<sup>\*\*)</sup> Vid. van Senden l. c. p. 327 sqq.

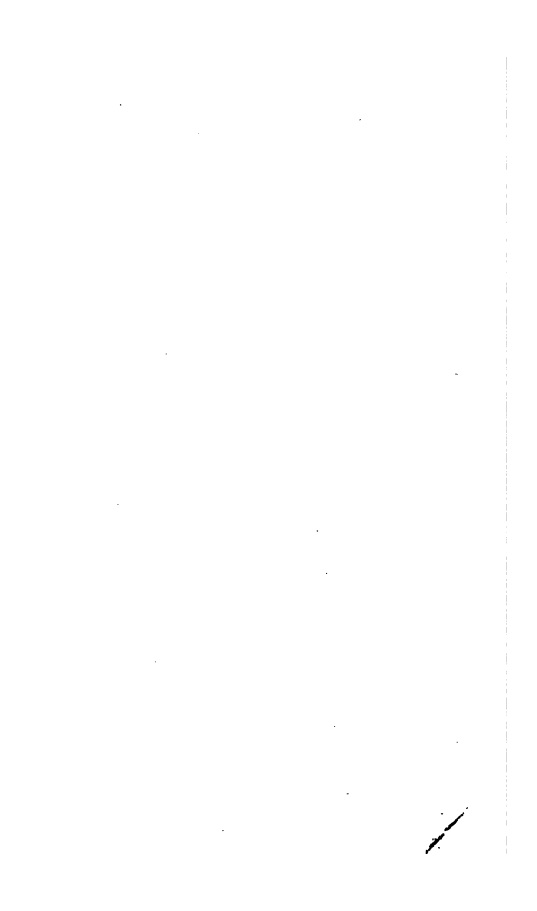
<sup>\*\*\*)</sup> Patrologie Tom. I (Ratisb. 1840) p. 304 sq. Comp. van Senden I. c. p. 251: "Schwerlich wird man die Schrift des Hermias in eine so späte Zeit setzen können, worin Ruhe herrschte und der Sieg über die Philosophie schon erlangt war; denn die Lebendigkeit und Wärme deutet auf Tage heftiger Reibung, die Funken sprühen machte."

der heidnischen Philosophie als einer Gabe der Dämonen, ferner die ganze Haltung seiner Polemik, welche durchgehends an das erste jugendkräftige Zusammenstossen der neuen christlichen Lehre mit der hellenischen Philosophie erinnert, und die nach den siegreichen Fortschritten des Christenthums, wie überhaupt, so auch in der Wissenschaft schon im Verlaufe des dritten Jahrhunderts eine etwas verschiedene Gestalt und Richtung annahm."

Adhuc nemo\*) istam Menzelii coniecturam amplexus est et assensione comprobavit, sed omnes post eum viri docti, ex fontibus haurientes et in scriptis veterum Christianorum volutati, qui, ut Neander et Baur, data occasione iudicium hac de causa fecerunt \*\*), Hermiam nostrum iure meritoque apologetis adnumerarunt saeculi secundi.

<sup>\*)</sup> Si unum exceperis Wagenmannum in Herzogii Real-Encyklopādie f. protest. Theol. u. Kirche Tom. VI (Stuttg. 1856) p. 5. Etiam Gieseler (Lehrb. d. Kirchengesch. Tom. I. P. 1, Bonn. 1844, p. 208), postquam de apologetis saeculi secundi egit, ait: "Dagegen ist des Hermias Διασυφμός τῶν ἔξω φιλοσόφων in eine spätere Zeit zu setzen." Alzog l. c. p. 79 (coll. eius KG. ed. 5. p. 134) saeculo tertio adscripsit.

<sup>\*\*\*)</sup> Permaneder Biblioth. patrist. Tom. I. Landish. 1841. p. 24. Tom. II. 1842. p. 206 sq., Neander l. c. ed. 2. 1843. Tom. I. P. 2. p. 1162, Bähr in Pauly Real-Encycl. d. class. Alterthumswiss. Tom. III. Stuttg. 1844. p. 1215 sq., L. Lange Lhrb. d. KG. Lips. 1846. p. 142 (coll. Ersch. et Grub. Allg. Encycl. Sect. II. P. 6. p. 346), Fessler Institutt. patrol. Tom. I. Oenip. 1850. p. 226, Kontogonis Φιλολ. κ. κριτ. ἱστορία τῶν — ἀγίων τ. ἐκκλησ. πατέρων. Τοm. I. Athen. 1851. p. 269 et eiusd. Ἐκκλησιαστ. ἱστορία. Τοm. I. Athen. 1866. p. 209, Kurtz Hdb. d. KG. ed. 2. Tom. I. Mitav. 1858. p. 367, Hasse KG. P. I. Lips. 1864. p. 42, Baur l. c. 1865. p. 258, de Pressensé Le. 1865. p. 260, Niedner Lhrb. d. KG. Ber. 1866. p. 264, Hase KG. ed. 9. Lips. 1867. p. 55. — Adde Ritter Gesch. d. christl. Philos. P. I. Gott. 1841. p. 344, Charpentier Studd. üb. d. KVV., übers. v. Bittner, Mog. 1855. p. 252, Zeller l. c. Register. 1868. p. 11.



# HERMIAE PHILOSOPHI` IRRISIO GENTILIUM PHILOSOPHORUM.

### <sup>1</sup> ΕΡΜΕΙΟΥ ΦΙΛΟΣΟΦΟΥ

### ΔΙΑΣΤΡΜΟΣ ΤΩΝ ΕΞΩ ΦΙΛΟΣΟΦΩΝ.

- ΙΙαύλος 26 μακάριος ἀπόστολος τοῖς [3 την Ελλάδα την Ρ. Λακωνικήν παροικούσι Κορινθίοις γράφων, ω άγαπητοί, \* άπε-ς. φήνατο, λέγων <sup>6</sup>Η σοφία τοῦ πόσμου τούτου μωρία παρά τώ θεφ (ουκ ασκόπως είπων δοκεί γαρ μοι την αρχήν είληφέναι and the two agyekwe anodradias), di he altian odle conφωνα ούδε δμόλογα οι φιλόσοφοι προς αλλήλους λέγοντες έπτί-Θενται τὰ δόγματα. 8 Οί μέν γάρ φασιν αὐτῶν ψυχην είναι 2
- 1. EPMEIOT utl.] Vid. Prolegg. c. VI "De inscriptione et setate Irrisionis," p. XXXIII sq.
- 2. ὁ μακάριος απόστολος] Cf. l. c. p. XLI sq.

3. την Έ. τ. Λακ. παροικ.] Sic

omnes codd. msti (Vind. Mon. 1. 2.

- 3. Ottob. Leid. Angl. Vat.) et editi (Seil. Wolf. Morell. Duc. Worth. Maran. Dommer. Menz.) habent. Quae verba vereor ne ab homine male sedulo in marg. codicis vel supra lineam adscripta (caeterum pro
- et inde per librarii incuriam textui infulta sint (cf. n. 8): ideoque cancellis inclusi. Mallet Menzelius ea delere. Nam Hermias, qui Graecis

scribebat, cur addiderit, nemo dicet.

4. απεφήνατο κτλ.] Seil. Mor.

Λακωνικήν exspectabas 'Αργολικήν)

Duc. Mar. inepte interpunxerunt sic: απεφήνατο λέγων ή συφία ... τῷ θεῷ, οὐκ ἀσκόπως εἰπών. Δοχεί γάρ μοι . . . άγγέλων άποστασίας, δι' ήν (Mar. αποστασίας.

 $\delta i' \hat{\eta} v)$  altian xtl. Wolf., qui verbis αγγέλων αποστασίας addidit: οθεν πασα ή φθορά. Δι' ην altiav utl. Sed illud őðsv π. ή φθορά ne uno quidem cod. msto firmatur. Worth. Domm. Menz.: ἀπεφήνατο ... τῷ

Sic etiam

- θεφ. Ούκ ασκόπως είπων δοκεί γάρ μοι ... άγγέλων άποστασίας. Δί ην (Worth. αποστασίας · δί ην) altlar atl. Menzelius commation ovx ασκόπως ... αποστασίας, per pa-
- renthesin positum, coniecit manus alienae additamentum esse et idcirco ex textu eiiciendum. Non muto. Pro elπών alius (Nolt.) elπer legerit.
  - 5. Ἡ σοφία . . . θεφ ] Ep. 1 ad Corinth. 3, 19.
  - 6. ἀποστασίας] Scil. ἀπὸ τοῦ Osov. De sententia adeas Prolegg. p. XLV sq. Paullo ante desunt in Mon. 3 verba ἀπὸ τῆς.
  - 7. ovot ... ovot] H. e. ne quidem ... neque. Wolf. et Menz.

## HERMIAE PHILOSOPHI 1RRISIO GENTILIUM PHILOSOPHORUM.

1. Paulus beatus apostolus Corinthiis [iuxta Graeciam Laconicam habitantibus] scribens, dilecti, pronuntiavit, dicens Sapientia mundi huius stultitia est apud deum (haud praeter rei veritatem locutus: videtur enim mihi principium cepisse ab angelorum defectione), cur neque verbis neque sententiis consentanea inter se philosophi dicant, quum placita exposunt. Nam eorum alii dicunt animam esse ignem, alii aerem,

tederunt ούτε ... ούθ'. Etsi non mala emendatio, tamen non prorsus necessaria. Mox Seilero (in marg.) pro ὁμόλογα videtur ὁμολογούμενα scribendum esse: qua mutatione lubenter caremus.

8. Οἱ μὲν γάρ . . . οἱ δὲ τὴν μονάδα] Radem fere verba Ol μέν yae usque ad yovonotov exstant, at Prolegg. p. XXXIX monui, in Cohort. ad gent. c. 7; sul mutualus est Hermias ab auctore Cohorlatiosis, aut uterque ex uno et eodem fonte hausit. - Praceunte autem Seilere (c. Mon. 2) omnes editores praeter Wolfium et Menzelium exhibent haecce: Ol per yap mastr αύτων ψυχήν είναι το πδο, οίον Δημόχριτος: του άξρα, οί Στωϊκοί: લે હું દુવા મહાતા. ભા છું દુવા માંમાવામ Ήραπλειτος οι δε την αναθυμίαειν οί δε δύναμιν άπο των άστρων φέρυσαν · οἱ δὲ ἀριθμόν κινητικόν, Πνθαγόρας~ οί δὲ Ϋδως γονοzoiór, "Inzwr : of de stoizelor από στοιγείων οι δε αρμονίαν. Δείναρχος · οὶ δὲ τὸ αίμα, Κριtiag . of QF to when ha. of QF the μονάδα, Πυθαγόρας. Quae quidem corrupta esse nemo non videt. Seilerus (in marg.) coniecit ante τον αέρα esse reponendum οἱ δὲ et singulis opinionum auctoribus olor praemittendum: olor ol Στωίnot - olov 'Hoduleirog et sic porro. Quas Seileri coniecturas Wolfius in ipsum textum importavil; idem, ut repetitione nominie Pythagorae supersederet, verba oi δε την μονάδα, Πυθαγόρας omisit, iis autem quae autea (de Pythagora) leguntur, οἱ δὲ ἀριθμόν κινητικόν, adiecit και μονάδα. Cam illo textu vulgari consentiunt omnes codd. msti, nisi quod Angl. Mon. 3. Vat. offerunt ψυχήν είναι, δημόxotros (hanc vocem Angl. etiam in marg. habet) to mue, olov tor άξρα οἱ στωϊκοί (in Angl. οἱ στωϊnoi abest). Vind. Mon. 1. Ottob. 1 \*

<sup>9</sup> τὸ πῦρ, οἱ δὲ τὸν άξρα, οἱ δὲ τὸν νοῦν, οἱ δὲ τὴν κίνησιν, οἱ δὲ τὴν ἀναθυμίασιν, <sup>10</sup> οἱ δὲ δύναμιν ἀπὸ τῶν ἄστρων **ξέουσαν**, C οἱ δὲ ἀριθμὸν κινητικόν, οἱ δὲ ὕδωρ γονοποιόν, οἱ δὲ τῶν τεσσάρων στοιχείων άρμονίαν, <sup>11</sup> οἱ δὲ τὸ αἴμα, οἱ δὲ τὸ πνετῦμα, οἱ δὲ τὴν μονάδα, <sup>12</sup> καὶ ἄλλοι πολλοὶ [αὖ] τὰ ἐναντία. Πόσοι <sup>13</sup> λόγοι περὶ τούτων! Ἐπιχειρήσεις πόσαι! <sup>14</sup> Πόσαι δὲ καὶ σοφιστῶν, ἐριζόντων μᾶλλον ἢ τάληθὲς εύρισκόντων!

praebent ψυχήν είναι το πύρ. οίον τον αέρα οι στωϊκοί, ita tamen, ut supra verba το πύο positum sit δημόκριτος. Leid. legit στωϊκοί, sine articulo. Angl. paullo post γονοποιούν pro γονοποιόν. Angl. Mon. 3. Vat. είπον pro "Ιππων-Mon. 3. el Vat. δίναρχος pro Δείναφχος (scribendum erat Δικαίαρzos). Mon. 3. noatelas pro Koiτίας. Iam vero Galeus recte monuit omnia istic philosophorum nomina scholissise deberi et e margine venisse in textum (Heracliti nomen, quod ad αναθυμίασιν pertinet, librarii inepte post xivngiv posuerunt), ideoque Menzelius expunxit et sic legit ut supra in textu admisi: Ol ... το πῦρ, οἱ δὲ (pro olov, quod in codd. comparet) rdv αέρα, οἱ δὲ κτλ. Sed apud Menzelium commation οἱ δὲ άρμονίαν mendose e textu excidit. Equidem pro vulg. of de στοιχείον από στοιzείων, οί δε άρμονίαν rescripsi οί δε τών τεσσάρων στοιχείων άρμονίαν. Cf. infra n. 10.

9. το πύο κτλ.] Animam esse ignem praeter Democritum, quem scholiasta (n. 8) attulit (Aristot. De anima I. c. 2 et Plutarch. De placit. philos. IV. c. 3), etiam Hipparchus (Hippasus) et Heraclitus (Tertullian. De anima c. 5 coll. Plut. l. c. I. c. 3) affirmarunt.

Oì đề tổu ἀέρα cír. Plut. l. c. IV. c. 3: Οἱ δ' ἀπ' 'Αναξαγόρου αεροειδή έλεγόν τε καί σώμα. Adde 1. V. c. 15 (de Herophylo) et Aristot. l. c. (de Diogene). Hippolytus Refut. omn. haeres. I. c. 21: Stoici animam dicunt esse corpus καί γενέσθαι έκ της περιψύξεως τοῦ ἀέρος τοῦ περιέχοντος, διὸ καλ καλείσθαι ψυζήν. Cf. Gataker. ad Antonin. IV. c. 21. - Oi de τον νο υν, ut Anaxagoras et Democritus (Aristot. l. c.), quibus accedit Plato (Plut. l. c. IV. c. 2) in Phaedro p. 245 C. sqq. et in Phaedone p. 77 D. sqq. — Ol δè την πίνη ouv, Thales scilicet (Aristot, et Plut. II. cc.). - Heraclitus teste Plutarcho I. c. IV. c. 8 (coll. Aristot. l. c.) statuit zn's ute zov κόσμου ψυχήν άναθυμίασιν έκ των έν αύτο ύγρων κτλ. Cf. Zeller Die Philos, d. Griechen (ed. 2) Tom. I. p. 479 sq.

10. οἱ δὲ δύναμιν κτλ.] Illa opinio, animam esse vim ex as tris fluentem, pertinet ad Alcmaeonem (Aristot. l. c.) et Piatonem (Tim. p. 41 D. sqq.). Cf. Zeller. l. c. p. 358. n. 3 et Tom. II. P. 1. p. 526. Hoc traditur, ut Wolf. adnotavit, etiam in Antholog. gr. ed. Steph. p. 494. — Οἱ δὲ ἀριθιμόν κινητικόν, scil. Xenocrates (Cicer. Tusc. I. c. 10). Per-

alii mentem, alii motionem, alii exhalationem, alii vim a sideribus promanantem, alii numerum vi movendi praeditum, alii aquam genitalem, alii quattuor elementorum harmoniam, alii sanguinem, alii spiritum, alii unitatem, et alii multi [rursus] contraria. Quot de his sententiae! Quot argumentationes! Quot item sophistarum, contendentium magis quam veritatem invenientium!

peram scholiastes in marg. (vid. n. 8), Plutarchus 1. c. 1V. c. 2 et alii eandem sententiam tribuerunt Pythagorae, ut docet Zeller l. c. Tem. 1. p. 323 sq. — Οἱ δὲ ὖδωρ yovoxocóv, velut Thales (Tertall. l. c. et Macrob. in Somn. Scip. l. c. 14) et Hippo (Aristot. l. c. et Hippol. I. c. I. c. 16). - Pergit Hermiss in codd. mstis et editis (coll. n. 8): of de storzelor από στοιχείων οι δε άρμονίαν (Aslvagzog). Illud στοιχείον από croszeiws "obscurum est et aenigmatis instar," ut Wolf. ait, addens: "mede scriptura non fallat." Dommerichius verba Plutarchi l. c. attulit : Δικαίαρχος [άπεφήνατο την ψυτήν] άρμονίαν τών τεσσάρων. szoszeiwy. Inde recte suspicatus est Menzel, legendum fortasse ol δε δ΄ στοιχείων αρμονίαν, "qued facile in lectionem vulgatam potuit corrumpi." Idque in textum reposui, sed pro o scripsi zov zecsaper. Idem statuere videtur Zeller. l. c. Tom. II. P. 2. p. 719.

11. οἱ δὲ τὸ αίμα κτλ.] Critiss dixit animam ex sanguine constare (Aristot. l c.). Etiam Empedocles animam inesse contendit ἐν τῷ τοῦ αῖματος συστάσει (Plut. l c. IV. c. 5). — Οἱ δὲ τὸ πνεῦμα, scil. Stoici, ut Zeller. l. c. Tom. III. P. 1 p. 180 expo-

suit. — Oł δὲ την μονάδα, velut Pythagoras ex scholiastae (cf. n. 8) sententia. Unitatem quidem principium omnium dicit Pythagoras (Iustin. Cohert. ad gent. cc. 4. 18 et Plut. l. c. l. c. 3), at non dicit animam esse unitatem. Cf. Zeller. l. c. Tom. l. p. 322. Fortasse hoc commation ab interpolatore originem habet, ut Menzelio videtur.

12. καὶ ἄλλοι πολλοὶ [αὖ] τὰ ἐναντία] Sic refingendum est pro viliosa omnium codd, mstorum et editorum scriptura καὶ οἱ παλαιοὶ τὰ ἐναντία. De sola vocula αὖ (hinwiederum, c. 2 §. 4. p. 176 A) dubito num genuina sit. Alii aliter legendum coniecerunt: καὶ ἄλλοι αὖ ἐναντία (Gal.), aut καὶ οἱ [sic; fort. ἄλλοι] πάλιν τὰ ἐναντία (Maran.), aut καὶ ἄλλοι αὖ τὰ ἐναντία (Menz.), aut καὶ οἱ δὲ πάλιν αὖ τὰ ἐναντία (Nolt.).

13. λόγοι] Wolf. addit φιλοσόφων, ut philosophos a sophistis, qui sequuntur, distinguat.

14. Πόσαι δὲ] Scil. ἐπιχειρήσεις. — Wolfius: "Sophista e
appellantur, auctore Cicerone ac
Platone potius, qui quaestus aut
gloriolae gratia philosophantur. Et
quidem inter eos, qui philosophorum nomen sibi arrogarunt, plerique sophistae extiterunt: nec alium
sibi finem proposuerunt, nisi ut no-

2. 1 Αλλά γάρ έστω στασιάζουσι μέν περί τῆς ψυχῆς, 3 τὰ δὲ λοιπά περὶ αὐτῆς όμονοσῦντες ἀπεφήναντο. 2 Καὶ ἄλλοι τὴν ἡδονὴν αὐτῆς ὁ μέν τις ἀγαθόν παλεῖ, ὁ δέ τις παπόν, ὁ Đ δ' αὖ μέσον ἀγαθοῦ καὶ κακοῦ. 3 Τὴν δὲ φύσιν αὐτῆς οἱ μὲν 4 ἀθάνατόν φασιν, οἱ δὲ θνητήν, οἱ δὲ πρὸς ὀλίγον ἐπιδιαμένουσαν, οἱ δὲ ἀποθηριοῦσιν αὐτήν, οἱ δὲ εἰς ἀτόμους διαλύουσιν, οἱ δὲ τρὶς ἐνσωματοῦσιν, οἱ δὲ τρισχιλίων ἐτῶν πελύουσιν, οἱ δὲ τρισχιλίων ἐτῶν πελύουσιν,

vitale opinionum frequentes auditores ad se pellicerent, ab lisque aut nummos acciperent aut novi auctores cum admiratione vulgi haberentur." — Prius πόσαι (post έπιχειο.) omissum est in Mon. 3 et Vat. Habet Vind. σοφιστικών, non coφιστών. Seil. (in marg.) opinatur particulam xal redundare et pro σοφιστών mavult φιλοσόφων. In versione praebet: quel philosophorum et sophisterum. Maran. commendat: Πόσαι δὲ καὶ σοφιστών enizospisose. Thienemanno placet aut prius zócas delere aut ex altero πόσαι efficere πόσοι. Menz. conjicit pro έπιχειο. πόσαι κτλ. reponendum : έπιχειρήθεις πόσαι σοφών τε καί σοφιστών ατλ. Nolt.: Πόσαι ... εύρισκόντων φλυαρίαι! Biusmodi coniecturas referre piget.

1. Δλλά γὰς ἔστω κελ.] Transitio a natura seu substantia animi [c. 1: Οἱ μὶν γάς φασιν αὐτῶν ψυχήν εἰναι τὸ πῦς κελ.] ad eius affectiones. Est autem Hermias figurata concessione usus per subiectionem: quasi dicat adversarius: Ut ortum animi ignorarint philosophi, tamen aliis in rebus de eo consenserunt praeclareque senserunt. His respondet auctor per inficiationem: Imme, inquit, eaedem et hic suat dissensiones et ignorationes. Idque ita esse probat enumeratione diversarum opinionum. Wolfing.

Lectionem pravis emendationibus attentarunt Menzel.: άλλὰ γὰρ ἔσως (pro ἔστω) στασιάζουσι μὲν περὶ τῆς οὐσίας τῆς ψυχῆς, et Nolt.: άλλὰ γὰρ ἔστιν οῖ (aut: άλλὰ γὰρ δῆλον ὅτι) στασιάζουσι μὲν περὶ τῆς τῆς τῆς ψυχῆς οὐσίας. Si quid emendandum, lege περὶ τῆς οὐσίας τῆς ψυχῆς. Artic. τῆς ante ψυχῆς deest in Mon. 3. Pro ἀπεφήναντο Mor. ἀπεφήναντο mendose.

2. Kai] Seil. Wolf. Mar. vertunt Alqui. Hanc autem notionem particula non ex se nacta est, sed ex oppositorum membrorum natura. Seil. (in marg.) commendat καὶ μὴν ἄἰλοι την κελ., Menz. οὐ μην άλλὰ την κελ. Alius καίτοι την κελ. legerit. Non mute. Mon. 1. 3 vitiose zal allyv ήδονήν ατλ. Paullo post Vat. μέσην, non μέσον. Galeus ex ήδονήν censet efficiendum aut dévager aut lδέαν. "Quis enim," inquit, "statuerit zó [?] xaxòv esse ndovny ψυχής?" Scilicet αύτης cum ήδου ήν coniunxit. Pariter Menzelius: qui fatetur se nescire quo sensu memoretur ή ήδουή της ψυχής. At vero iam Wolfius monuit verba struenda esse sic: o mir tig (scil. tor otλοσόφων) καλεί την ήδονην άγαθον αθτής (της ψυζής). "Videtur autem Hermias hic loqui de finibus bonorum et animo soli tribuere, ut praecipuae parti et praestantissimae. id quod est totius hominis." Etiam

2. Verum esto: dissentiunt inter se de anima, sed in caeteris de ea concordes sententias pronuntiaverunt. Atqui alius voluptatem eius bonum, alius malum, alius rursus medium inter bonum et malum appellat. Eius porro naturam alii immortalem, alii mortalem esse aiunt, alii ad parvum aliquod tempus permanere, alii eam in bestiarum conditionem devolvant, alii in atomos disselvunt, alii ter in corpora inserunt,

Maranus: "Hermias non dicit bonum vel malum (vé dyadov - vô zezőv) esse, ex nonnullorum philosophorum sententia, voluptatem minae, sed voluptatem ab aliis, ut Epicureis, dici bonum animae, ab aliis malum, ab aliis vero medium quiddam inter bonum et malum." Velaptatem summum bonum esse veluit e. g. Aristippus (Cicer. Acad. IV. c. 42; cf. Zeller. l. c. Tom. II. P. 1. p. 249 sq.), pro malo habuerust Cyrenaici, inprimis Antisthenes (Zeiler. p. 214. 216. 219. 225. 235 sq.), et Stoici (Zeller. Tom. III. P. 1. p. 199 sq.); ad tertium genus, at Thienem. quoque vidit, pertinet Theodorus & Deog (Zeller. Tom. II. P. L. p. 274).

- 3. Tôp dà grésie] Wolf. explicuit sôp dérapte xal diaporés sin et permansionem. Nam Hermiss supra de ortu sive materia mimi loculus est, quae et ipse grésie dici potest.
- 4. ἀθάνατον ... θτητήν] Ex Plutarchi 1. IV. de plac. phil. c. 7 censtat Pythagoram et Platonem interitas exportem animam, ἄφθαφτον είναι τὴν ψυχὴν statuisne, quam Bemecritus et Epicurus φθαφτήν, τῷ ἐώματι συνδιαφθειφομένην dicebant. Demmerichius. Galland. φασι (c. ed. Ven.) errore, pro φασιν. 5. el δὲ π. δ. ἐπιδιαμένουσαν] "Stoici," inquit Cicero. "diu man-

sures aiunt animos, semper negant." Tuscul. Quaest. l. l. c. 31. Ita et Tertullianus (de anima c. 54): "Stoici aliquod tempus animae indulgent, ab excessu usque in conflagrationem." Worthus. — Mon. 3 imbliquérovea.

- 6. οἱ δὲ ἀποθηφιοῦσιν α.] Refert hace Wolfius ad Pythagoreorum μετεμφύχωσιν sive μετενσωμάτωσιν. Operae pretium est conferre ad hunc locum Plat. Polit. l. X. p. 618 sqq. Menzelius. Verba οἱ δὲ εἰς ἀτόμους διαλύουσιν (Mon. 3 διαλύουσι) spectant ad Leucippum Democritum Epicurum, qui (c. 6) ex atomis orta esse omnia crediderunt et in eadem corpuscula resolvi.
- 7. of de url. ] Mon. 3 et Vat. τρείς έσωματούσαν, Angl. τρείς ἐνσωματοῦσαν, Vind. Mon. 1. 2. Ottob. (Leid. 7) Seil. Duc. voiderσωματούσαν, Μοτ. τρίτον σωμαroveir. Gale legendum coniecit els τρίτον νεί είς τρίς ένσωματούσιν. Recte Seil. (in marg.) commendavit τρίς ἐνσωματούσιν. - Pro αύτή ante opigovoir habent Mon. 3 et Vat. aving. Mon. 1. 3 oolgover. Seil. ut Mon. 2 ogizovsar, sed recte in marg. δρίζουσιν. -- Illae sententiae sunt Platonicorum. Maranus citavit Platonem in Phaedro p. 248 E, ubi is, postquam vulgeres animas statuit non eo redire unde primum profectae sunt, nisi elapsis

ριόδους αὐτἢ ὁρίζουσιν. Καὶ γὰρ 8 οἱ μηθὲ ἐκατὸν ἔτη ζῶντες περὶ τρισχιλίων ἐτῶν μελλόντων ἐπαγγέλλονται. Ταῦτα οὖν τί 4 χρὴ καλεῖν; Ὠς μὲν ἐμοὶ δοκεῖ, τερατείαν ἢ ἄνοιαν ἢ μανίαν ἢ στάσιν ἢ ὁμοῦ πάντα. Εἰ μέν τι ἀληθὲς ⁰ εὐρήκα 176 σιν, ὁμονοησάτωσαν ἢ συγκατατιθέσθωσαν, κάγωὶ τόκε ἄσμενος αὐτοῖς πεισθήσομαι· ¹0 εἰ δὲ ἀντισπῶσι τὴν ψυχὴν καὶ ἀνθέλκουσιν, ἄλλος εἰς ᾶλλην φύσιν, ἔτερος δὲ εἰς ἐτέραν οὐσίαν, ὅλην δὲ ἐξ ῦλης μεταβάλλουσιν, ¹¹ ὁμολογῶ ὑπεράχθεσθαι τῷ παλιρροία τῶν πραγμάτων. ¹² Νῦν μὲν ἀθάνατός εἰμι καὶ γέγηθα, νῦν δ' αὖ θνητὸς γίνομαι καὶ δακρύω· ἄρτι δὲ εἰς ἀτόμους δυαλύομαι, ῦδωρ γίνομαι, ¹³ ἀὴρ γίνομαι, πῦρ γίνομαι· εἶτα μετ' ὀλίγον οῦτε ἀὴρ οῦτε πῦρ, θηρίον με ποιεῖ· ¹6 πάλιν οὖν ἀδελφοὺς ἔχω Β

decem annorum millibus, sic de philosophorum animabus loquitur: ανται δε τρίτη περιόδω τη χιλιετεί, εάν έλωνται τρίς έφεξης τον βίον τούτον, ούτω πτερωθείσαι τρισχιλιοστώ έτει ἀπέρχονται. Cf. Zeller. l. c. Tom. II. P. 1. p. 526 sqq.

- 8. oi] Seil. Worth. Mar. legunt et. Iam Seil. (in marg.) oi reponendum censuit, id quod etiam Mon. 3 et Vat. praebent. Eadem commutatio deprehenditur infra: c. 3. n. 5. Duc. καὶ γὰο μηδὲ. Particulam γὰο Menz. delendam putat. Pro ἐπαγγέλλονται (Vind. Mon. 1. 3. Ottob. Vat.) legunt editores, praeter Wolf. Mar. et Menz., ἀπαγγέλλονται.
- 9. εὐρήκασιν] Seil. ex Mon. 2 εὐρήκασαν, sed in marg. proposuit εὐρήκασιν, idque czeteris codd. mstis (Mon. 1 εὐρήκασι) firmetur. Mor. εὐρήκαμεν. Mox Seil. Welf. Mor. Duc. vitiose συγκατιθέσθωσαν. Tum ἀσμένως Angl. Mon. 3. Vat., non ἄσμένος.
- el] Seil. (in marg.) of legendum confect, Worth. Domm.
   Thienem. proberunt, Wolf. recepit

in textum. Male; mox enim respondet el dé. Worth. Domm. Menz. ανθέλκουσι, sine litera ν, quam tuentur omnes codd, msti. Dein allos lego, qued etiam Seil. (in marg.) Duc. Menz. receperunt. Wolf. αλλος μέν. Caeteri editores αλλως mendose, velut omnes codd. msti. Denique pro μεταβάλλουσιν (Vind. Mon. 1. Ottob. Leid.) legunt meraβάλλουσαν Seil. Mor. Duc. (Mar. errore lypogr.), μεταλαμβάνουσιν Angl. Mon. 3. Vat. Frustra Gale scribendum putat allny de it allng, quum anima sit avlos, pro vlyv δὲ ἐξ βλης, h. e. ,,wenn sie aber die Scele - bald aus dieser bald aus einer andern Materie bestehen lassen." Dommerich.: "Ex mente philosophorum gentilium loquitur Hermiss, qui animum avlor non omnes habuerunt." Menzel.: "Philosophi, quos hucusque enumeravit Hermiss, maximam partem 8277 &£ ύλης μετέβαλον." Is insuper provocavit ad Ptutarch. De-plac. philos. I. c. 9, qui Blyv definit vo ύποκείμενον πρώτον γενέσει καλ

alii ter mille annorum circuitum ei praefiniunt. Etenim qui ne centum quidem annos vivunt hi de tribus futuris annorum millibus pollicentur. Haec igitur quo nomine appellanda sunt ? Ut mihi quidem videtur, portentum aut stultitia aut insania aut dissidium aut haec simul omnia. Si quid veri invenerunt, concordent aut alius alii assentiatur, et ego tunc lubens iis fidem habebo; sin autem animum divellunt atque trahunt, alius in aliam naturam, alius in aliam essentiam, ac materiam ex materia mutant, fateor me valde indignari rerum instabilitate. Nunc immortalis sum et gaudeo, nunc contra mortalis fio et ploro; mex in atomos solvor, aqua fio, aer fio, ignis fio; paullo post neque aer neque ignis, feram me facit, piscem me facit: itaque rursus fratres habeo delphinos. Oqum vero meipsum

φθορά και ταῖς ἄλλαις μεταβολαῖς, et in fine capitis addit: οἱ δὲ ΰδως ἰήσοτες ἢ γἢν ἢ κῦς ἢ ἀέςα τὴν ἐἰην, οὐκέτι ἄμορφον αὐτὴν λέγοτες ἀλλὰ σῶμα· οἱ δὲ ἀμερῆ καὶ τὰς ἀτόμους, ἄμορφον.

11. ομολογοῦ υπεράχθεσθαι] Omnes codd. msti et editi όμολογώ 7ap azbeodat. Maran. vult legi ομολογώ γε άχθεσθαι. Genuinam lectionem excogitavit Menzelius, neque dubitavi in textum reponere. Not nalspoia (sic) Seil. et Mor. pro zalippola (Vind. Mon. 1. Ottob. Leid.), id quod ism Seil. in marg. commendavit caeterique editores texin inserverunt. Vet. zodvogola, Μου. 3 πορροία. Ή παλ. τ. τραγ μ. designat crebram rerum conversionem (Seil.) vel perpetuam rerum in contrarias partes identidem benatium instabilitatem (Menz.).

12. Nov ... dangio] Ciem.
Recogni. I. c. 3: "Philosophorum
frequentabam scholas, ubi nihil aliud
quam dogmatum adsertiones et impagnationes videbam agi sine fine,
tertamina-artes syllogismorum con-

clusionumque agitari versutias. Et si quando quidem obtinebat hic sermo, quod immortalis esset anima, gratulabar; si quando vero arguebatur quasi mortalis, cum tristitia discedebam."

13. ἀἡρ] Omnes codd. msti et editi (exc. Menz.) και ἀἡρ. Mox ante οὕτε ἀἡρ fortassis excidit οὕτε ὕδωρ (sc. γίνομαι), quod concinnitatis gratia exspectaveris.

14. με] Mon. 3 δὲ, Seil. μὲν, sed in marg. με. Quum Hermias dicit ποιεῖ, subaudias ὁ φιλοσοφῶν. Paullo infra: εἰς πάντα γὰς τὰ θηρία ὑπὸ τῶν φιλοσοφούντων μεταβάλλομαι.

15. ἐχθύν με ποιεῖ] Haec desunt in Mon. 3. Non solum dicta videntur in Empedoclem, qui teste Tertullisno De anim. c. 32 pronuntiavit "thamnus et piscis fui" (coll. infra n. 20), sed, ut Maran. vidit, in ipsum etism Platonem, qui sub finem Timaei hominum genus maxime ineptum et stolidum in pisces mutatum iri fabulatur.

16. πάλιν] lis omnes codd. meti.

δελφίνας. "Όταν δὲ ἐμαυτὸν <sup>17</sup> ἴδω, φοβοῦμαι τὸ σῶμα καὶ οὐκ οἶδα ὅπως αὐτὸ καλέσω, ἄνθρωπον ἢ κύνα ἢ λύκον ἢ ταῦρον ἢ ὄριν ἢ ὄφιν ἢ δράκοντα ἢ ¹8 χίμαιραν. Εἰς πάντα γὰρ τὰ θηρία ὑπὸ τῶν φιλοσοφούντων μεταβάλλομαι, χερσαῖα, ἔνυδρα, πτηνά, πολύμορφα, ἄγρια, τίθασσα, ἄφωνα, εὕφωνα, ἄλογα, λογικά νήχομαι, <sup>19</sup> ἵπταμαι, ἔρπω, θεῶ, καθίζω. <sup>20</sup> ἕτι δὲ δ Ἐμπεδοκλῆς καὶ θάμνον με ποιεῖ.

3. 1 Όπου τοίνυν την ἀνθρώπου ψυχην όμογνωμόνως 5 εύρειν οὐχ οἰόν τε τοῖς φιλοσοφοῦσι, <sup>2</sup> σχολή γ' ἂν περί τοῦν θεῶν ἢ περί κόσμου <sup>3</sup> δύναιντο τάληθες ἀποφήνασθαι. Καὶ C γὰρ ταὐτην <sup>4</sup> την ἀνδρείαν ἔχουσιν, ίνα μη την ἐμπληξίαν εἴπω. <sup>5</sup> οί γὰρ την ίδίαν ψυχην εύρειν οὐ δυνάμενοι <sup>6</sup> ἀναζητοῦσι την φύσιν τῶν θεῶν αὐτῶν, καὶ οἱ τὸ ἴδιον σῶμα οὐκ εἰδότες την τοῦ κόσμου φύσιν περιεργάζονται. <sup>7</sup> Πάνυ γοῦν περί τὰς ἀρχὰς 6

Morellus temere substituit πάλρι, eumque Duc. Worth. Domm. secuti sunt. Non έχω sed έξω Mon. 3.

- 17. l'òw] Mon. 2 et Angl. l'òwy (sic). Item editi (l'òwy), praeter Wolf. et Menz. Veram scripturam, reliquis codd. mstis firmatam, iam Seil. in marg. indicavit.
- 18. χίμαιραν] Vind. et Mon. 1 χίμαιρα. Ad hanc triformem χίμαιραν spectat πολύμορφα, quod postea sequitur. Itaque praeter necessitatem Thienem. πολύμορφα collocandum censet post μεταβάλλομαι, ut arctissime cum θηρία coniungatur: "alle verschieden gestalteten Thiere."
- 19. επταμαι] Omnes codd. msti et editi (praeter Menz.) addunt πέτομαι. Alterutrum, ut iam Worth. observavit, explicationis gratia adscriptum in margine (vel supra lineam), unde scriba textui inseruit. Expuli πέτομαι, quia verbo επτα-

σθαι etiam c. 10. §. 18 utitur Hermias.

- 20. "Ετι] Omnes codd, msti et editi έστι. Excipias Menzel., qui veram scripturam exhibet. Male Seil. in marg. et Wolf. in textu: έστι δὲ ὅτε ἐμπεδοκλῆς. Mon. 3 ποιεῖν pro ποιεῖ. Respicit Hermias Empedoclis versus: "Ηδη γάφ ποτ ἐγὰ γενόμην κοῦςός τε κόρη τε [] Θάμνος τ' οἰωνός τε καὶ εἰν ἀλὶ ἔλλοπος ἰχθύς. Cf. Fragmm. philosophor. graec. ed. Mullach. Vol. I (Par. 1860) p. 1 et 17 sq.
- 1. "Οπου τοίνυν κτλ.] Posteaquam Hermias expositis diversis sententiis ostendit philosophos neque de ortu et natura animi neque de finibus bonerum inter se consentire, argumentatur a minori ad maius et concludit: eos de rebus extra hominem positis, ut de mundo ipsoque deo, nihil habere comperti.

   Mon. 3 όμογνώρως. Idem vitiose οίός.

intreor, exhorresco corpus ac nescio quo nomine id vocem, hominemne an canem an lupum an taurum an avem an serpentem an draconem an chimaeram. In cunctas enim bestias ab illis philosophis commutor, terrestres, aquatiles, volucres, multiformes, feras, cicures, mutas, vocales, brutas, ratione praeditas: nato, volo, serpo, curro, sedeo. Praeterea autem Empedocles etiam fruticem me facit.

- 3. Quandoquidem igitur hominis animum philosophi concorditer deprehendere non possunt, vix ac ne vix quidem
  de diis aut de mundo verum pronuntiare poterunt. Etenim
  ea fortitudine praediti sunt, ne stuporem potius dicam: nam
  qui suum animum invenire nequeunt perscrutantur naturam
  ipserum deorum, et qui suum corpus ignorant curiosam in
  indaganda mundi natura operam ponunt. Admodum certe in
- 2. σχολή Vind. Mon. 1. Oltob. (Leid.?) σχολή, Mon. 3 σχολήν et γε pro γ'.
- 3. δύναιντο τάλ.] Mon. 3 δύναινο άληθές. Antes fortesse articulus τοῦ ante κόσμου reponendus (cf. p. 4), concinnitatis cause; nam praecedit τῶν θεῶν.
- 4. την Abest ab omnibus codd.

  mstis et editis; refinxit Menzel.

  Ob similitudinem cum ultima praecedentis vocis syllaba facile potuit interire. Pro ἀνδρείαν (sic omnes codd. msti; ἀνδρείαν Seil.) Galeus cumque secutus Gallandius malebant ἀναίδειαν, quo non opus est; interdum enim, ut Menzel. recte monuit, ἀνδρεία ironice de impudentia dicitur. Cf. Pape Lex. gr.

  Tom. I. p. 166. Tum Mon. 3 ἔχονσι, shaque ν.
- 5. ei] Its Wolf. Mor. Menz. praceunte Seilero in marg.); caeteri ef, ut cuncti codd. msti. Cf. c. 2. n. 8. Ante sugesiv Men. 3 et Vat.

- habent ὁμογνωμόνως. Interpreteris: ,,qui suus ipsorum animus quid sit invenire non potuerunt" etc.
- 6. ἀναζητοῦσι] Sic Menzel. probe substituit pro eo quod legebatur: ἐκζητοῦσι (Seil. in marg. et Wolf. in textu) et ou znrovsi (caeteri editt. et codd. msti). Thienem. deleto ov mallet gnzovou, quod improbandum. Deinde vex grider omissa est in codd. mstis, practer Angl. Mon. 3. Vat.; omissa est etiam in editis, praeter Maran. et Menzel. Ad sententiam quod attinet, consulantur libri Ciceronis de natura deorum, "in quibus temetsi praeclara quaedam insunt, tamen ineptissimis et monstrosissimis, non quidem ipsius Ciceronis, sed poetarum et vulgi opinionibus sunt referti" (Wolf.).
- 7. Πάνυ γοῦν κτλ.] Iam Hermias philosophorum de rerum principils dissensiones vividis coloribus depingit: quos plerumque,

τῆς φύσεως ἀνθίστανται ἀλλήλοις. "Οταν μὲν δ'Αναξαγόφας παφαλάβη με, ταῦτα παιδεύει· 'Αρχή τῶν πάντων ὁ νοῦς, καὶ οὖτος αἴτιος καὶ κύριος τῶν ὅλων, καὶ παρέχει τάξιν τοῖς ἀτά-κτοις καὶ κίνησιν τοῖς ἀκινήτοις καὶ διάκρισιν τοῖς μεμιγμένοις καὶ κόσμον τοῖς ἀκόσμοις. Ταῦτα λέγων 'Αναξαγόφας ἐστί μοι <sup>1)</sup> φίλος, καὶ τῷ δόγματι πείθομαι. 'Αλλ' <sup>9</sup> ἀνθίσταται τούτου Μέλισσος καὶ Παρμενίδης. <sup>10</sup> <sup>0</sup> γε μὴν Παρμενίδης καὶ ποιητικοῖς ἔπεσιν ἀνακηρύσσει τὴν οὐσίαν ξν είναι καὶ ἀΐδιον καὶ ἄπειρον καὶ ἀκίνητον καὶ πάντη ὅμοιον. Πάλιν οὖν είς τοῦτο τὸ δόγμα οὐκ οἰδ' ὅπως μεταβάλλομαι <sup>11</sup> ὁ Παρμενίδης τὸν 'Αναξαγόραν <sup>12</sup> τῆς ἐμῆς ἐξήλασεν. 'Επειδάν δὲ <sup>12</sup> ἡγήσωμαι <sup>7</sup> δόγμα ἔχειν ἀκίνητον, 'Αναξιμένης ὑπολαβών ἀντικέκραγεν <sup>14</sup> 'Αλλ' ἐγώ σοί φημι, τὸ πᾶν ἐστιν ἀήρ, καὶ οὖτος πυκνούμενος καὶ συνιστάμενος ῦδωρ καὶ <sup>16</sup> γῆ γίνεται, ἀραιούμενος 17

orationem obliquam raro adhibens, introducit ipsos loquentes. Plato Tim. p. 48. B: λέγομεν άρχὰς αὐτὰ (quattuer principia) τιθέμενοι στοιχεῖα τοῦ παντός. Plutarchus De plac. philos. I. c. 2: ἀρχὰς λέγομεν διὰ τοῦτο, ὅτι οὐκ ἔχει τι πρότερον, ἐξ οῦ γεννᾶται. — Leid. ἀνθίσταται.

8. 'Αναξαγόρας] Anaxagoras Clazomenius principia rerum particulas innumerabiles et admodum parvas esse dixit. Hae sunt homocomeriae, quas Aristoteles aliique Anaxagorae adscribunt. Ipse rerum semina (χοημάτων σπέρματα) appellavit, e quibus universum ut aqua e gultis aut aurum e ramentis constat. Mens autem (vovs) motum dedit immoto olim cunctarum rerum acervo. effecitque ut paullatim haec universitas converteretur etc. Mullachius i. c. Vol. I. p. 245. Coll. Zeller. 1. c. Tom. 1 p. 663 sqq. — Pro #aidevet Mon. 3 maidevets. Tum pro vulg. Άρχη πάντων Hermize reddidi 'Αρχή τῶν πάντων, quum hac formula constanter utatur (cc. 4. 5. 6. 8) et semper τὰ πάντα sive τὰ ὅλα diçat ad universitatem rerum designandam.

9. avdistatal Sic omnes codd. msti, exc. Angl., cuius vera lectio oculos Galci videtur fugisse. Editi ανθίστανται. Noltius illam codicum lectionem reprobat: sed in magna graecae linguae ignorantia versatur. Idem usus etiam apud classicos scriptores obtinet; consulss Matthiae Ausf. gr. Gramm. Tom. II (ed. 2) p. 605 et Rost Gr. Gramm. (ed. 7) p. 477. Antes alla Mon. 3. Pro zovrov, quod cunclis codd. mstis firmatur, Wolf. Worth. Domm. Gall. Menz. τούτφ ediderunt, quadamtenus adstipulante Noltio. At illa lectio vulgaris haud spernenda est, ut docent exempla a Passovio in Schneid. Lex. gr. (Lips. 1819) Tom. I. p. 120 allata: Aesch. Pers. 700 dede arblorarai poerar et Quint.

constituendis naturae principiis sibi invicem adversantur. Ubi Anaxagoras me in disciplinam acceperit, docet haec: Initium omnium est mens, eaque causa et domina est cunctorum, et ordinem confusis praebet et motionem immobilibus et discrimen commixtis et ornatum inornatis. Haec quum dicit Anaxagoras, amicus mihi est, et placito eius me subiicio. At adversatur huic Melissus et Parmenides... Ac Parmenides quidem poetica etiam oratione praedicat id quod est esse unum et aeternum et infinitum et immobile et ex omni parte simile. Rursus igitur nescio quo pacto in hoc placitum concedo; Parmenides Anaxagoram animo meo exputit. Postquam autem existimo me firmum habere placitum, Anaximenes vices dicendi excipiens contra clamat: At ego tibi dico, universum est aer: qui densatus et concretus aqua fit et terra;

Sm. 1, 520. Frustra Dommer. Παφμενίδης και Μέλισσος (inverso ortine) legendum suspicatur, De Helisso (Parmenidis discipulo?) d. Zeller. l. c. p. 436.

10. Ο γε μήν Παρμενίδης κτλ.] De Parmenide, Eleaticae scholse principe, cuius sententiam non intellexit Hermias, adeas Karsten. Philosoph. graec. vett. reliqq. Vol. l. P. II (Amst. 1835). p. 168. 188. 201, Mullach. l. c. p. 109 sqq., Zeller. l. c. p. 395 sqq. - Vocem moinrixois expungendam putat Worth. Sed ferri potest (Menz.) ideoque debet. Tum pro πάντη (Wolf. Menz. Karst I. c. p. 168) legunt omnes cold. msti (et reliqui editt.) mavel. Literae H et I saepe a scribis confundantar; cf. c. 5. n. 5, lustin. Dial. c. Tr. c. 35. n. 19. c. 86. n. 14 el Theophil. Ad Aut. II. c. 7. n. 21. lll. c. 27. p. 19. Maran. malit #@v n minus recte. Menzel. attulit Parmen. v. 116 (117): ἐωυτῷ πάν-TOSE TODITÓP.

- 11. ὁ Παρμ.] Vat. ὁ Παρμ. καί. Mar. καὶ ὁ Παρμ. legerit. Cave a mutatione.
- 12. τῆς ἐμῆς] Aut addendum in textu γνώμης (Menz.) aut seltem mente supplendum (c. 7. §. 15). Quae quidem vox interdum omittitur. Ita κατά γε τὴν ἐμήν Plat. Phil. p. 41 B. 277 A. 291 C. et ἐἀν ῆ γ΄ ἐμὴ νικῷ De rep. III. p. 397 D. IX. 862 A. Thienem. subaudit μνήμης vel καρδίας. Scribendum existimant Gal. et Mar. τῆς ἐμῆς διανοίας, Domm. τ. ἐ. ψυ- Σῆς.
- 13. ἡγήσωμαι] Ita Wolf. Menz. cumque secutus Mign. Caeteri editt. et codd. msti ἡγήσομαι. Mox Mon. 3 δόγματα. De Anaximene cf. Zeller. l. c. Tom. I. p. 178 sqq.
  - 14. 'All'] Menz.; vulg. állá.
- 15.  $\gamma\hat{\eta}$ ] Vind. Wolf. Menz. Caeteri absurde  $\hat{\alpha}\hat{\eta}\hat{\varrho}$ . Errorem etism Seil. et Worth, notarunt.

δε και 16 διαχεόμενος αίθης και πύς, είς δε την αύτου φύσιν επανιών άης άςαιός, εί δε και πυκνωθή, 17 φύσιν εξαλλάσσεται. Και πάλιν 18 αύτῷ τούτῷ μεθαςμόζομαι και τὸν 'Αναξιμένην φιλώ.

4. 1'Ο δὲ Ἐμπεδοκλῆς ἄντικρυς ἔστηκεν, ἐμβριμώμενος καὶ 8 ἀπὸ τῆς Αἴτνης μέγα βοῶν ' Αρχαὶ τῶν πάντων ἔχθρα καὶ φιλία, ἡ μὲν συνάγουσα, ἡ δὲ διακρίνουσα, καὶ τὸ νεῖκος αὐτῶν
<sup>2</sup> ποιεῖ τὰ πάντα · ὁρίζομαι δὲ αὐτὰ καὶ ὅμοια καὶ ἀνόμοια, καὶ ἄπειρα καὶ πέρας ἔχοντα, καὶ ἀἰδια καὶ γινόμενα. Εὖγε, <sup>3</sup> ὧ Ἐμπεδόκλεις, ἔπομαί σοι καὶ μέχρι τῶν κρατήρων τοῦ πυρός. 'Αλλ' 9
<sup>4</sup> ἐπὶ θάτερα Πρωταγόρας ἐστηκώς ἀνθέλκει με, φάσκων · 'Όρος Β καὶ κρίσις τῶν πραγμάτων ὁ ἄνθρωπος, καὶ τὰ μὲν ὑποπίπτοντα ταῖς αἰσθήσεσιν <sup>5</sup> ἔστι πράγματα, τὰ δὲ μὴ ὑποπίπτοντα οὐκ ἔστιν ἐν τοῖς εἴδεσι τῆς οὐσίας. <sup>6</sup> Τούτφ τῷ λόγφ κολακευόμενος ὑπὸ Πρωταγόρου τέρπομαι, ὅτι τὸ πᾶν ἢ τὸ πλεῖστον τῷ ἀνθρώπφ <sup>7</sup> γέμει. 'Αλλαχόθεν δέ μοι Θαλῆς τὴν ἀλήθειαν <sup>8</sup> νεύει, 10

16. διαχεόμενος] Mon. 3 διαχοώμενος.

17. φύσιν] Id coniecit Wolf.; adstipulantur Thienem. et Menz. Equidem non dubitavi in textu collecare. Pariter paulto ante dixit φύσιν. Vind. Mon. 1. 3. Ottob. Vat. φησίν, id quod etiam Wolf. Mar. Menz. in textu habent. Leid. Mon. 2. Angl. φη. Sic Seil. quoque; in marg. coniecit φησίν. Mor. et Duc. φη, Worth. et Domm. φῆ. Cacterum videtur sibi Menzelius in his deprehendisse latentem hexametrum, sic forte restituendum: si δέ κε πυκυωθῆ φύσιν ἐξαλλάσσεται [αὖθις].

18. αὐτῷ τούτῷ] Ex Vind. reposui. Reliqui codd msti αὐτῷ τοῦτο, et ita editi quoque. (Maran. τοῦτο accusativum putat esse quem vocant graecum = "κατὰ τοῦτο".) Excipe Wolf. et Menz.; ille dedit αὐτὸ τοῦτο (eandem coniecturam nota-

vit Seil. in marg. et repetiit Nolt.), hic αν τοντφ. Iam vero Galeus genuinam lectionem coniectura assecutus est. Nec erat cur Menzelio pronomina illo modo coniuncta displicerent. Xenoph. Cyr. II. c. 3. §. 4 περὶ αντοῦ τοντον = "über eben dieses," wovon die Rede war. Plura dederunt Ph. Buttmann Gr. Gramm. (ed. 20) p. 350 et Al. Buttmann Gramm. d. neutest. Spr. p. 95 sq.

- 1. 'O δὲ Ἐμπεδοκλῆg] De Empedocle cf. Zeller. l. c. Tom. I. p. 600 sqq. Angl. Mon. 3. Vat. ἐμβονμούμενος, caeteri codd. msti ἐμβοιμούμενος. Sic etiam editores, praeter Menz. et Mign. qui ἐμβοιμούμενος rescripserunt. De Empedoclis iactantia videsis quae ad Tatian. Or. ad Gr. c. 3 (n. 12) adnotavi.
  - 2. noisi Mon 3 noof. Kareten.

sin rarescat et diffundatur, aether et ignis; in suam vero naturam reversus fit aer liquidus; sin densetur, naturam mutat. Et rursus ad eam ipsam sententiam animum compono et Anaximenem diligo.

4. Sed Empedocles contrarius obstat, minas iactans et ab Aetna magnum clamitans: Principia omnium sunt discordia et amicitia, quarum haec congregat, illa dissipat, et earum contentio facit omnia; statuo autem ea et similia esse et dissimilia, et infinita et finem habentia, et aeterna et facta. Macte, Empedocles, te sequor vel ad crateres ignis. Sed e regione stans Protagoras me distrahit, dicens: Terminus et criterium rerum est homo, et res sunt quaecunque in sensus cadunt, quae vero (in sensus) non cadunt in formis naturae non exsistunt. Hoc sermone a Protagora delinitus delector, quod universum aut certe plurimum homini tribuit. Aliunde autem Thales veritatem mihi nutu indicat,

- 1. c. Vol. II. p. 379: "Nonnulli Empedoclis dicta sic interpretati sunt, mundum modo interire et in unum veluti chaos quoddam confundi per Amicitiam, modo renasci denuo discretis elementis per Discordiam. Ex qua interpretatione fluxit vulgatum illud, Empedoclem τὸ Nεῖκος ſacere mundi ſabricatorem, quo et Hermias spectat, ſingens eum ex Aotnae crateribus clamantem: τὸ νεῖκος ποιεῖ τὰ πάντα."
- 3. Bμπ.] Mon. 3 και ὁ ἐμπεδοπίης.
- 4. ἐπὶ θάτερα] Mon. 3 et Vat. ἐπιθατέρω (sic). Dein iidem προταγόρας et paullo infra προταγόρου. De Protagora cf. Mullach. I. c. Vol. II (1867) p. LXV sqq. et 130, ubi etiam hunc Hermiae lecum laudavit.
- 5. Fore] Vind. Mon. 1. Ottob. (Leid.?), Fort Mon. 3 et Vat., Fortv

- Mon. 2 (ct Angl.?). Wolf. et Mor. êorl, caeteri editt. êorly (Menz. êorly).
- 6. Τούτφ τ. λ.] Mon. 3 et Vat. τοῦτον τὸν λόγον. Antea artic. τῆς ante οὐσίας Thienem. expungendum putavit. Insignis erat, ut Menzel. notavit, in Protagora vocis et orationis dulcedo et τὸ κηλεῖν τοὺς συνόντας. Vide, qui egregie hanc eius facultatem describit, Platonem Protag. p. 328 D. coll. p. 316 C.
- 7. νέμει] Vind. Mon. 1. 3. Ottob. Leid. Vat.; etiam Wolf. et Menz. Caeteri μένει.
- 8. νεύει] Mavult Gale μηνύει. De Thaletis sententia (lustin. Cohort. ad gent. c. 3. p. 4 D == Plutarch. De plac. philos. I. c. 3) veterum testimonia collegit Mullach. l. c. Vol. L. p. 204 sq. Menzel. dedit: ὁριζόμενος: ὕδωρ τοῦ παντὸς ἀρχή. Sed lectionem vulgatam

όριζόμενος ὖδωρ τοῦ παντός ἀρχήν καὶ ἐκ τοῦ ὑγροῦ τὰ πάντα συνίσταται καὶ εἰς ὑγροὸν ἀναλύεται, καὶ ἡ γῆ ἐκὶ ὕδατος
ὀχεῖται. Διὰ τι τοίνυν <sup>9</sup>μὴ κεισθῶ Θαλῆ, τῷ <sup>10</sup> πρεσβυτάτῷ
τῶν Ἰώνων; ᾿Αλλ΄ ὁ πολίτης <sup>11</sup> αὐτοῦ ᾿Αναξίμανδρος τοῦ ὑγροῦ C
πρεσβυτέραν ἀρχὴν εἶναι <sup>12</sup> λέγει τὴν ἀἶδιον κίνησιν, καὶ <sup>13</sup> ταύτῃ
τὰ μὲν γεννᾶσθαι, τὰ δὲ φθείρεσθαι. Καὶ δὴ τοίνυν πιστὸς
᾿Αναξίμανδρος ἔστω.

5. Καὶ μὴν οὐκ ¹ εὐδοκιμεῖ ᾿Αρχέλαος, ἀποφαινόμενος τῶν 11 ἄλων ἀρχὰς Θερμὸν καὶ ψυχρόν; ᾿Αλλὰ καὶ ² τούτφ πάλιν ὁ μεγαλόφωνος Πλάτων ούχ ὁμολογεῖ, λέγων ἀρχὰς εἶνωι ³ θεὸν καὶ ὅλην καὶ παράδειγμα. Νῦν μὲν καὶ δὴ πέπεισμαι. ⁴ Πῶς γὰρ οὐ μέλλω πιστεύειν φιλοσόφω τῷ τοῦ Διὸς ἄρμα πεποιηκότι; ħ Κατόπιν δὲ αὐτοῦ μαθητὴς ᾿Αριστοτέλης ἔστηκε, ζηλοτυκῶν τὸν Đ διδάσκαλον τῆς άρματοποιίας. Οὖτος ἀρχὰς ἄλλας ὁρίζεται, 6 τὸ ποιεῖν καὶ τὸ πάσχειν ΄ καὶ τὸ μὲν ποιοῦν ἀπαθὲς εἶναι, [τὸν

facile ferimus. Cf. c. 5. n. 10. Inde a verbis και έκ τοῦ ὑγροῦ oratio recta est: ipse Thales loquens induction; quare non opus est part. δτι, quam post και inseruit Wolfius.

- 9. μη Mon. 3 et Vat. μοι. Pro πεισθοῦ (Vind.) editores, praeter Wolf. Menz. Mign., dederunt πειθοῦ. Illud in marg. Seil. commendavit.
- 10. πρεσβυτάτφ] Probe (comp. Iust. l. c. c. 5. p. 6 E) Menz. et Mign. pro vulg. πρεσβυτέρφ.
- 11. αὐτοῦ] Sic codd. msti, Angl. fortasse excepto, cuius scripturam Worthus h. l. disertis verbis non affert. Seil. errore αὐτος, idque in omnes editt. (praeter Wolf. et Menz.) transiit. De Anaximandro, quem Cicero quoque (Acad. Quaest. II. c. 37) Thaletis popularem et sodalem, Simplicius (Comment. in Phys. 1. p. 3) eius successorem et discipulum vocat, vide

Mullach. l. c. p. 237 sqq. Minus accurate Hermias locutus est, ut iam monuit Menzelius. Non dixit Anaximander τὴν αΐδιον κίνησιν esse τὴν τῶν πάντων ἀφχήν, sed ἐν τῷ ἀπείφφ, quod ἡ ἀφχή sit, inesse αΐδιον κίνησιν. Ad hunc locum respexit Zeller. l. c. Tom. I. p. 168 (n. 3).

- 12. λέγει] Leid. λέγων.
- ταύτη] Mon. 3 ταύτην.
- 1. εὐδοκιμεῖ] Codd, msti omnes (de Leid. et Angl. scriptura hſc in dubio versor) offerunt εὐδοκιμεῖν, quod etiam Seil. et Duc. legunt; ille in marg. errorem correxit. De Archelao, discipulo Anaxagorae, idem retulerunt Diogenes Laert. II. 16 et Hippolytus Reſut. omn. haeres. I. c. 9, quos cum Hermia laudavit Zeller. l, c. Tom. I, p. 716.
- 2. τούτω] Cuncti codd. msti et editi τούτου. Excipe Mon. 3 et Vat.: τοῦτου, Wolf. (iuxta emendat. Seil. in marg.) et Menz.: τούτω.

statuens aquam esse universi principium: et ex humido omnia constant et in humidum resolvuntur, et terra supra aquam fertur. Cur igitur non crediderim Thaleti, Ionum antiquissimo? Verum civis eius Anaximander principium humido antiquius dicit esse aeternam motionem, eaque alia oriri, alia interire. Iam igitur fidus Anaximander esto.

5. Et profecto nonne magna laude floret Archelaus, qui universorum principia statuit esse calidum et frigidum? Sed etiam huic iterum non assentitur grandiloquus Plato, qui principia dicit esse deum et materiam et exemplar. Nunc iam persuasum mihi est. Nam quidni crediderim philosopho qui lovis eurrum fecit? Sed a tergo eius stat discipulus Aristoteles, qui invidet magistro illam currus fabricationem. Hic alia principia statuit, agere et pati: atque agens quidem nulla re

De Platonis epitheto μεγαλόφωνος exposui ad Iustin. Cohort, ad gent. c. 31. n. 4. Mon. 3 όμολογεῖν pro όμολογεῖ.

- 3. Θεόν . . . παράδ.] Mon. 3 et Fat. Θεών . . . παραδείγματα.
- 4. Πῶς κτλ.] Seil. in merg. et Wolf. in textu πῶς γὰς ού; μέλἰων κτλ. Mon. 3 et Vat. πῶς γὰς οὐ μέλλει πιστεύει (πιστεύειν Val.). Verbis quae sequuntur, τὰ τοῦ Διὸς ἄςρα, Hermias ad illud Platonis dictum in Phaedro (p. 246 E) respicit, quod lustinus l. c. (cf. ibi a. 5) uberiusque Athenagoras Supplie. p. Christ. c. 23 (n. 32) atiulerunt.
- 5. Κατόπιν] Vind. et Mon. 1 zατόπην. Eadem commutatio c. 3 n. 10.
- 6. τὸ ποιεῖν καὶ τὸ τάσχειν] Menz. τὸ ποιοῦν καὶ τὸ πάσχον: id quod agit et id quod patitur. Non muto.
  - καὶ τὸ μὲν ποιοῦν ἀπαθὲς
     Cerp. Apell. Vol. 1X.

είναι] Dogma illud, quod Aristotelis fuisse tradit Hermias, Zenoni et Stoicis tribuunt Plut. Plac. phil. I. c. 3 et Diog. Laert. VII. c. 1 n. 68. §. 134 ibiq. Menag. Stobseus Ecl. phys. I. p. 336 habet haec: 'Αριστοτέλη δέ φασι δηλοῦν ξκαστον χρώμενον σχήματι της έρμηνείας τοιούτα το τε έξ ού λέγοντα την ύλην και το ύφ ού το ποιούν, το δε καθ' ο το είδος, το δε δι' ου το τέλος. Quibuscum confer Arist. Metaph. I. c. 3 et V. c. 2. - Porro per rò ποιούν Hermias indicare mihi videtur quintam illam substantiam, quam praeter quattuor elementa Aristoteles ponebat. Diogenes Laert. V. c. 1. n. 13. §. 32 hoc Aristotelis placitum memorat: είναι δὲ παρά τὰ τέσσαρα στοιχεῖα καὶ ἄλλο πέμπτον, έξ ού τὰ αίθέρια άλλοίαν δ' αύτοῦ τὴν κίνησιν είναι, κυκλοφορικήν γάρ. Origenes c. Cels. IV. p. 202: ... 'Apistorélei αίθέρα,] τὸ δὲ πάσχον <sup>8</sup>ἔχειν ποιότητας τέσσαρας, <sup>9</sup>ξηρότητα ύγρότητα θερμότητα ψυχρότητα <sup>10</sup>τῆ γὰρ τούτων εἰς ἄλληλα μεταβολῆ τὰ πάντα γίνεται καὶ φθείρεται. <sup>11</sup> Κεκμήκαμεν ἤδη12 μεταβαλλόμενοι ἄνω καὶ κάτω τοῖς δόγμασι πλὴν <sup>12</sup>ἐπί γε τῆς ᾿Αριστοτέλους γνώμης στήσομαι, καὶ μηκέτι <sup>13</sup>μοι μηδὲ εἶς λόγος ὀχλείτω!

6. 'Αλλά τί <sup>1</sup> δητα πάθοιμ' ἄν; Νευροκοποῦσι γάρ μου178 την ψυχην άρχαιότεροι <sup>2</sup> τούτων γέροντες. Φερεκύδης <sup>3</sup> μέν, άρχας είναι λέγων Ζηνα παὶ Χθονίην καὶ <sup>4</sup> Κρόνον, Ζηνα μὲν τὸν αἰθέρα, Χθονίην δὲ την γην, Κρόνον <sup>5</sup> δὲ τὸν χρόνον · δ μὲν αἰθηρ τὸ ποιοῦν, ή δὲ γῆ τὸ πάσχον, ὁ δὲ χρόνος ἐν ῷ τὰ γινόμενα. <sup>6</sup> Ζηλοτυπία τοίνυν τῶν γερόντων πρὸς ἀλλήλους.

και τοῖς ἀπὸ τοῦ Περιπάτου ἄΰλον φάσκουσιν είναι τον αίθέρα, καὶ πέμπτης παρά τὰ τέσσαρα στοιχεία αυτόν είναι φύσεως. lustinus Coh. c. 5. p. 6 Β: πέμπτον αίθεριόν τι καὶ άμετάβλητον άναπλάττων σώμα κτλ. (Cf. Plut. l. 1. c. 3 et 7.) Cicero Acad. I. c. 8: "Quintum genus, e quo essent astra mentesque, singulare, eorumque quatuor, quae supra dixi, dissimile quiddam rebatur." (Cf. Davis, ad h. l.) Ex his vel similibus locis sciolum textuj addidisse credo z ov αίθέρα. [Haec Menz. elecit, equidem uncis inclusi.] Caeterum quidnam apud Aristotelem intersit inter το ποιείν et το πράττειν docebit Clemens Strom. V. p. 589 D. Menzelius.

- 8. ἔχειν] Praecunte Menzelio rescripsi pro vulg. ἔχον. Mon 3 ἔχων. In codem codice antecedentia verba καὶ τὸ μὲν ποιοῦν ά. ε. [τ. α.] τὸ δὲ πάσχον exciderunt. Omissionis causa in promtu est: πάσχειν πάσχον.
- 9. ξηφότητα ατλ.] Idem de Stoicis habet Diog. Laert, VII. n. 69.

- §. 137; de Aristotelis autem quattuor στοιχείοις, terra aqua aere et ígne, cf. Nemes. c. 5. Menzelius.
- 10. τῆ γ. τούτων] Mon. 3 et Vat. τὸ γὰς τοῦτο. Menz. γίνεσθαι καὶ φθείςεσθαι legit pro vulg. γίνεται καὶ φθείςεται. Cave a mutatione. Kamdem in oratione variationem habes alibi quoque (c. 6. n. 21). Cf. c. 4. n. 8. Caeterum Hermiae pro vulg. πάντα reddidi τὰ πάντα, quam quidem dictionem (rato τὸ πᾶν c. 3. §. 7. c. 4. §. 10 et τὰ ὅλα c. 9. §. 18) constanter (coll. c. 6. §. 14) usurpat ad universitatem designandam.
- 11. Κεμμήκαμεν ... μεταβαλλόμενοι] Seil. in marg. et Wolf. in textu πέπμηκα μέν ... μεταβαλλόμενος. Ille in textu πεπμήκαμεν ... μεταμελόμενος (Mon. 2, 3. Angl. Vat.) Sic caeleri quoque editores, praeter Menz., qui refinxit μεταβαλλόμενος. Minus recte Gal. et Mar. μεταβαλόμενος conieccrant. Vind. Mon. 1. Ottob. Leid. μεταμελλόμενος. Pro ἄνω Mon. 3 τῶν ἀνῶν (sic); in marg. γο. ἀνῷ.

affici, [aetherem,] patiens vero qualitates habere quattuer, siccitatem humiditatem calorem frigus; horum enim mutua inter se mutatione omnia oriuntur et intereunt. Defatigati iam sumus sursum ac deorsum iactati opinionibus: caeterum in Aristotelis sententia stabo, neque ulla amplius argumentatio mihi negotium facessat!

6. Sed quid agam? Nam senes his vetustiores animi mei nervos incidunt: Pherecydes, qui principia esse dixit Iovem, Tellurem et Saturnum: Iovem esse aetherem, Tellurem ter-ram, Saturnum tempus; et aetherem agere, terram pati, tem-pus esse in quo fiant omnia. Iam vero aemulatio est inter-

12. êxi] Ita recte Wolf. et Menz.; ism Seil. in marg. adnotavit, sed in textu habet, ut reliqui editores, particulam êxs, quam etiam omnes codd. usti praebent.

13. µoi ... ozleizw] Sic omnes codd. msti et editi. Solus Menz.: poi ... Evozdeito. Insuper idem pro μοι malit με. Sed trozleir un lubentius quam Tipa dicebant Graeci. Cf. Pape I. c. Tom. I. p. 691. Scriptura autem vulgata si recte label nec fortassis ue pro uoi legendum est (Aesch, Prom. 1000: ogleig μάτην με, coll. Her. V. 41: uzleve αυτήν, molestabant eam): illud ozleiro absolute capias ... molesliam afferates, ut Soph. Oed. T. 446 παρών σύ γ' έμποδών όχλείς icf. Stephan. Thesaur. gr. ling. ed. Hase Vol. V. p. 2474), et com dativo pot, qui superfluus videri possil, conferas Athenagor, Suppl. c. 13. p. 13 B. et c. 18. p. 17 D σεθασθέ μοι.

1. δήτα] Vind. Mon. 1.3, Wolf. Mens. Mendose reliqui δή τά. Tum Mon. 3 πάθοιμεν. Idem cod. mox πυροκοπισόσε.

- 2. τούτων] Intellige Platonem et Aristotelem (c. 5). Menzelio, quem sequitur Noltius, magis arridet τούτου h. e. 'Αριστοτέλους,
- 3. μέν] Scil. νευροκοπεί. Hermias infra non pergit: Ταῦτα δὰ (resp. νος. μέν) πάντα ὁ Λεύκαπος (quem etiam γέρους: adaumerat: cf. Zeller. l. c. Tom. l. p. 576 sq.) κτλ. Sed interponit: Ζηλοτυπία τοίνυν ... άλλήλους. Illud τοίνυν οrationem continuat, servitque transitioni ad exemplum quod allaturus est scriptor: Ταῦτα γάρ κτλ. Menzelius post verba ἐν ῷ τὰ γινόμενα excidiese opinatur saltem alterius cuiusdam philosophi sententiam.
- 4. Κρόνον ... Κρόνον δε τόν] Hacc omnia in Mon. 3 desunt Darmarii incuria. De hoc Pherecydis loco cf. Zeller. l. c. Tom. I. p. 65.
- δὲ] Seil. μὲν. Deinde Wolf.
   ὁ μὲν γὰς αἰθής.
- 6. Ζηλοτυπία] Haec vox restituta est Wolfii emendatione: quae Vind. et Mon. 1 (fortasse et Ottob.) firmatur. Etiam Seil. in transl. aemulatio. Galeus conlect ξηλο-

Ταῦτα γάρ <sup>7</sup> τοι πάντα ο Λεύκιππος λῆρον ήγούμενος, <sup>8</sup>άρτας elval onor ta aneroa nat aerninta nat elagista: nat 9 ta per λεπτομερή ανω χωρήσαντα πύρ καλ άέρα γενέσθαι, τά δε παχυμερή κάτω υποστάντα υδωρ και γήν. Μέχρι 10 που τα τοσαυτα 13 διδάσκομαι, μηδέν άληθές μανθάνων; Πλήν εί μή τί γε Δημό- Β κριτος απαλλάξει με της πλάνης, αποφαινόμενος άρχας το ου καὶ τὸ μὴ ὄν. 11 καὶ τὸ μὲν ὂν πλήρες, τὸ δὲ μὴ ὂν κενόν.  $^{12}$  tò đề  $\pi$ ληρες ἐν τῷ  $ext{xev}$ ῷ  $^{12}$  τρο $\pi$ ῷ ἢ ρυσμῷ  $\pi$ οιεῖν τὰ  $\pi$ άντα. "Ισως αν 14 πεισθείην τῷ καλῷ Δημοκρίτῷ καὶ βουλοίμην 15 αν σύν αύτφ γελαν, εί μή μεταπείθοι 16 με Ήράπλειτος, πλαίων όμου και λέγων· 17'Αρχή των όλων το πυρ· δύο δέ αύτου πάθη, άραιότης και πυκνότης, ή μεν ποιούσα, ή δε πάσχουσα, ή μέν συγκρίνουσα, ή δε διακρίνουσα. Ίπανῶς ἔχει μοι, С <sup>18</sup> καὶ ἥδη μεθύω τοῖς τοσαύταις ἀρχαῖς. 'Αλλά με παρακαλε**ῖ 1.4** 

τύπεια (!). Angl. Mon. 3. Vat. ζηλοτύπει (sic). Mon. 2 (et Leid. ?) ζηλοτύποι, item editi (exc. Wolf.). Mon. 3 volvvv omisit. - Menzel. legendum suspicatur: Ζηλοτυπούντων οὖν τῶν γερόντων πρὸς ἀλlilovs ("obtrectantibus igitur inter se illis senis," Pherecyde et altero illo, quem vir doctus excidisse putat: vide supra n. 3), ταῦτά γε τοι πάντα ο Λεύκιππος κτλ. Qua emendatione non opus est. Prorsus inepte Noltius: Znlorvniag rolvvv τ. γ. π. άλλήλους ούσης (ταύτα γάρ τοι . . . δδωρ και γην) μέχρι xzl., addens: "Hermias ad trutinam scriptorum qui vocantur classicorum examinandus non est."

- 7. τοι πάντα] Omisit Mon. 3.
- 8. ἀρχάς] Mon. 3 ἀργοῦ. Μοχ idem cod. et Vind. wasi. Tum aeiπίνητα Wolfii et Worthii coniecturae debemus pro vulg. ακίνητα. Menz. mallet del nivned (sed cf. Plat. Phaedr. p. 245 C) sive evxlvnτα. Firmatur illa scriptura Diogen.

Laert, IX. §. 30, quem Dommerichlaudavit: ήρεσκε δε αύτῷ ἄπειρα είναι τὰ πάντα, καὶ είς ἄλληλα μεταβάλλειν κτλ. Adde Hippol. Refut. omn. haer. I. c. 12: Aevnixπος ... φησιν ἄπειρα είναι καὶ άελ κινούμενα κτλ. — Democritus, quem statim affert Hermias, et illos secutus Epicurus, de quo paullo post sermo est (vid. n. 19), atomos omnium rerum principia esse statuerunt (c. 2. n. 6).

- 9. zá] Mon. 3 zó.
- 10. ποῦ] Sic codd. msti; cf. Stephan. Thes. ed. Hase Vol. VI. p. 1538. Editi vitiose nov. Solus Menzel. legit zov. Homer. 11. 24, 128: τέο μέχοις. Sed Hermias etiam c. 10 . . . καὶ μέχρι ποῦ; Mon. 3 et Vat. non διδάσχομαι ... μανθάνων, sed διδάσκαλε ... μανθάνω.
- 11. nal to uer or Desunt in Mon. 3.
  - 12. το δε | Mon. 3 et Vat. και το.

illos senes. Etenim haec profecto omnia Leucippus nugas esse existimans, principia esse dicit infinita et semper mobilia et tenuissima: et subtilia quidem sursum elata ignem et aerem fieri, crassa autem quum infra substitissent aquam et Quousque tandem tam multa doceor, veri tamen terram. nihil disco? Nisi forte Democritus aliquantulum ab errore me liberabit, demonstrans principia esse id quod est et id quod non est: atque id quod est esse plenum, quod non est esse vacuum; plenum autem in vacuo omnia facere conversione vel figura. Fortasse bono Democrito fidem haberem et vellem cum eo ridere, nisi a sententia me deduceret Heraclitus, simul plorans et dicens: Principium universorum est ignis; duae autem sunt eius affectiones, raritas et densitas, altera agens, altera patiens, altera coniungens, altera dirimens. Satis mihi est, et iam ebrius sum tot principiis. Sed et il-

- 13. τροπή η ὀνσμφ] Mon. 3 et Vat. τροπήν η ὀνθμόν, Angl. τροπήν και ἀνθμόν. Caeteri codd. mati τροπή η ἀνθμόν. Caeteri codd. mati τροπή η ἀνθμφ. Wolf. autem (ut Seil. in marg.) et Menzel. pro ἀνθμφ, quod reliqui editt. habent, receperunt ἀνσμφ, aliam vocis formam (ionicam), frequentatam a Democrito; λέξιν ἀβδηριτικήν vocat Philoponus, qui, ut Aristoteles Metaph. I. c. 4, per σχήμα explicuit. Cf. Zeller. l. c. Tom. I. p. 588 sq. Cum Wolf. Duc. Menz. ποιείν scripsi pro ποιεί, quod caeteri legunt.
- 14. πεισθείη»] Mon. 3 πεισθείη.
- 15. &v] Wolf. incuriá omisit. Multi scriptores inde ab Octaviani Augusti temporibus (ut Seneca de ira II. c. 10 et Hippol. l. c. 1. c. 13) dicunt Democritum risisse omnes res humanas vel, ut alii volunt, nunquam sine risu in publicum prodiisse. Cf. Mullach. l. c. Vol. I. p. 331.

- 16. με] Ita Seil. in marg., Wolf. et Menz. in textu; caeteri μὲν, velut codd. mati. Tum Mon. 3 κλέων.

   Serior aetas Heraclito perpetuam triatitiam affinxit, ut semper lacrimasse et in luctu vixisse diceretur. Cf. Senec. l. c., Lucian. Vit. auct. c. 14, Hippol. l. c. I. c. 4.
- 17. 'Λοχή κτλ.] De hac sententia, Heraclito a scriptore nostro imputata, consulas Zeller.l. c. Tom. I. p. 461 sq. Caeterum libec sibi vult Hermiss: densitatis esse actionem et coniunctionem, raritatis vero dissipationem et passionem. Simpl. Phys. p. 310 de Heraclito et aliis physicis: διὰ πυπυώσεως καὶ μαυώσεως τὰς γενέσεις καὶ φθορὰς ἀποδιδόασι, σύγκρισις δέ τις ἡ πύπνωσίς ἐστι καὶ διάκρισις ἡ μάννωσις.
- 18. καὶ] Rescribo c. Menz. pro vulg. κῶν. lam Seil. in translat. atque.

19 κάκεῖθεν Ἐπίκουρος μηδαμῶς ὑβρίσαι τὸ καλὸν αὐτοῦ δόγμα τῶν ἀτόμων καὶ τοῦ κενοῦ τῆ γὰρ <sup>20</sup> τούτων συμπλοκῆ πολυτρόπω καὶ πολυσχηματίστω τὰ πάντα <sup>21</sup> γίνεται καὶ φθείρεται.

- 7. Οὐκ ¹ ἀντιλέγω σοι, βέλτιστε ἀνδοῶν Ἐπίκουρε · ἀλλ' 
  ὁ Κλεάνθης, ² ἀπὸ τοῦ φρέατος ἐπάρας τὴν κεφαλήν, καταγελῷ 
  σου ³ τοῦ δόγματος, καὶ αὐτὸς ⁴ ἀνιμῷ τὰς ἀληθεῖς ἀρχάς, ⁵ θεὸν 
  καὶ ὅλην · καὶ τὴν μὲν γῆν μεταβαλεῖν εἰς ὕδωρ, τὸ δὲ ὕδωρ εἰς 
  ἀίρα, τὸν δὲ άέρα ὁ ἄνω φέρεσθαι, τὸ δὲ πῦρ εἰς τὰ περίγεια 
  χωρεῖν, τὴν δὲ ψυχὴν δι' ὅλου τοῦ κόσμου γ διήκειν, ἡς μέρος D 
  ³ μετέχοντας ἡμᾶς ἐμψυχοῦσθαι. Τούτων ὑτοιούτων 15 
  ὅντων ἄλλο μοι πλῆθος ἀπὸ Λιβύης ἐπιρρεῖ, Καρνεάδης καὶ 
  ¹ο Κλειτόμαχος καὶ ὅσοι τούτων ὑμιληταί, πάντα τὰ τῶν ἄλλων 
  ἀόγματα καταπατοῦντες, αὐτοὶ δὲ ἀποφαινόμενοι διαρρήδην ἀκατάληπτα εἶναι τὰ πάντα καὶ ¹¹ ἀεὶ τῷ ἀληθεία φαντασίαν παρα-
  - 19. uáusider] Cf. supre n. 8.
  - 20. τούτων] Mon. 3. τούτου.
- 21. γίνεται καὶ φθείφεται] Monz. γίνεσθαι καὶ φθείφεσθαι. Non muto. Cf. c. 5. n. 10.
- 1. αντιλέγω σοι] Mon. 3 et Vat. αντιλέγουσι.
- 2. ἀπὸ τ. φρ. ἐπάρ. τ. κεφ.] Facete et salse exagitat Cleanthem: qui κατὰ παρωνομασίαν Φρεάντλης appellatus fuit: quasi auam aspientiam non e schola Zenonis, sed ex hortorum puteis hausisset, quos noctu stipia emerendae causa rigabat, ut esset unde interdiu et victitaret et philosopharetur. [Dieg. L. VII. e. 5. §. 2.] Wolfius.
- 3. zov Omiserunt errore Mor. et Duc.
- 4. ἀνιμῷ] Vind, Mon. 1. 2. 3. Ottob. Vat. ἀνειμῶ (id probat Mar.), Angl. (et Leid.?) ἀνιμῶν (idque Gal. et Thienem probant), Seil. in marg. et Wolf. in textu ἀνιμῶ, reliqui editt. ἀνειμῶ, solus Menz.

- recte ἀνιμᾶ. Dein vox ἀρχὰς a Mor, et Duc, vitiose omissa est.
- 5. Teor xal Vany] Muluatus est hoc placitum Cleanthes a magistro Zenone. Cf. Plutarch. De plac. philos. 1. c. 3 et Diogen. Laert. VII. c. 1. §. 134. Menselius. Idem vir doctus ad verba quae sequuntur: "Multo accuratius habet hoc Cleanthis atque Stoicorum placi'um Diog. L. VII. c. 1. n. 70. §. 142."
- 6. ἄνω] Worthii monitu hanc vocem, Menzelium secutus, supplevi. Deest in caeteris codd. mstis et editis. Apud Mor. verba τὸν δὲ ἀέρα [ἄνω] incuris exciderunt. Wolfius in textu legit sic: τὸ δὲ ὕδωρ εἰς ἀέρα, τὸ δὲ πῦρ ἄνω φέρεσθαι, τὸν δὲ ἀέρα εἰς τὰ περίγεια χωρεῖν, τὴν δὲ ψυχὴν κτλ. Aliter statuit in adnetationibus, ubi "Puto," inquit, "inversa esso verba et sic legendum: τὸν δὶ ἀέρα εἰς τὰ περίγεια χωρεῖν, τὸ δὲ πῦρ ἄνω φέρεσθαι."

line Epicuras me adhortatur ut nequaquam pulchrum suum de stomis et de vacuo placitum contumelia afficiam: nam horum multiplici ac multiformi complexione omnia oriuntur et interennt.

- 7. Non contradico tibi, Epicure virorum optime; sed Cleanthes, caput a puteo attollens, tuum placitum deridet, et ipse extrahit vera principia, deum ac materiam: et terram mutari in aquam, aquam in aerem, aerem sursum ferri, ignem ad loca terrae proxima concedere, animum autem per totum mundum penetrare, cuius partem nos adeptos animari. Horum quum iam tantus sit numerus, alia mihi multitudo ex Lybia afluit, Carneades et Clitomachus atque omnes eorum sectatores, qui omnia caeterorum placita conculcant, ipsi vero disertis verbis pronuntiant universa comprehendi non posse ac veritati semper falsam imaginationem esse proximam.
- 7. diningia] Mon. 3 diningi. —
  'H wun hoc loce est anima mundi,
  st iam Wolf. animadvertit.
- 8. μετέχοντας] Codd. msti μετέχοντος, et idem habent Seil. Mor. Duc. Caeteri recte ut supra in lexiu.
- 9. roises Incuria omisit Morellus, quecum faciunt Duc. Worth. Domm. - Quae sequentur, allo μοι πίηθος κτλ., respiciunt, ut Menz. scite adnotavit, ad Plat. Phaedr. p. 229 D: nai éniquei de özlos τοιούτων Γοργόνων καὶ Πηγάσων ταί άλλου αμηχάνου πλήθη τε καὶ άτοπίαι τερατολόγων τινών picear. Permulti hunc Platonis locum respexerunt vel imitando expresserunt, quos Astius (Plat. Opp. Tom. X) p. 233 sq. laudavit. Ut duos tantum afferam, Clemens Alex. Prote. c. 6. § 67 ait: καλ πολύς por frigger rosovrog özlog, olovel **Ε**ορφώ τινα δαιμονίων παρεισάyou kiray. Et Philostr. Heroic.
- p. 60: πολύς ἐπιροεὶ τῶν τοιούτων ὅχλος, ubi vide Boissonad. p. 414.
- 10. Κλειτόμαζος] Wolf. Duc. Menz. Reliqui, ut codd. mati (Mon. 3 κλητόμαζος), male Κλιτόμαζος. Carneades fuit Cyrenaeus, Clitomachus (Hasdrubal) autem Carthaginiensis (idcirco ap. Max. Tyr. Diss. 10, 3: Κλειτόμαζος ὁ Λίβνς). De his academicis novis plura dedit Zeller. l. c. Tom. III. P. 1. p. 454 aqq. et 478.
- 11. ἀεὶ] Omiserunt Wolf. et Mor. Post φαντασίαν enim textus vulgatus (in omnibus codd. mstis et ap. Seil. Duc. Worth. Domm. Mar.) illam particulam ἀεὶ repetit, sicuti infra c. 8. n. 1 τὸ articulum. Hoc repetitum ἀεὶ monitu Marani probe expunxerunt Galland. et Menzel. Sed Noltius scribere amat (priori ἀεὶ deleto): καὶ δη τῆ ἀ. φ. ἀεὶ παφ. φ. Men. 3 φαντασία.

κεῖσθαι ψευδή. Τί τοίνυν πάθω  $^{12}$ τοσούτω χρόνω ταλαιπωρή— σας; Πῶς δέ μου τῆς γνώμης ἐκχέω τὰ τοσαῦτα δόγματα; Εί γὰρ μηδὲν  $^{13}$  εἔη καταληπτόν, ἀλήθεια μὲν ἐξ ἀνθρώπων οἔχεται, ή δὲ ὑμνουμένη φιλοσοφία  $^{14}$  σκιομαχεῖ μᾶλλον ἢ τὴν τῶν ὅντων $^{17}$  ἐκιστήμην  $^{16}$  ἔχει.

- 8. Αλλοι τοίνυν ἀπὸ τῆς παλαιᾶς φυλῆς, Πυθαγόρας κιὶ 16 οἱ τούτου συμφυλέται, σεμνοὶ καὶ σιωπηλοί, παραδιδόασιν ἄἰλα μοι δόγματα ῶσπερ μυστήρια, καὶ τοῦτο δὴ τὸ μέγα καὶ ἀπῶρρητον ¹ αὐτὸς ἔφα·² ᾿Αρχὴ τῶν πάντων ἡ μονάς, ἐκ δὶ τῶν σχημάτων αὐτῆς καὶ ἐκ τῶν ἀριθμῶν τὰ στοιχεῖα γίνεται. Καὶ τοῦτων ἐκάστου τὸν ἀριθμὸν καὶ τὸ σχῆμα καὶ τὸ μέτρον οῦτω πως ἀποφαίνεται· ² Τὸ μὲν πῦρ ὑπὸ τεσσάρων καὶ εἴκοσι τριγώνων ὀρθογωνίων συμπληροῦται, ¹ τέσσαρσιν ἰσοπλεύροις περιεχό- Β μενον· δ ἔκαστον ἰσόπλευρον σίγκειται ἐκ τριγώνων δ ὀρθογωνίων ὑξὸ ὅθεν τὸ ἡ καὶ πυραμίδι προσεικάζουσιν αὐτό. ΄Ο δὲ ἀἡρ ὑπὸ τεσσαράκοντα ὀκτώ τριγώνων δ συμπληροῦται, περιεχόμενον ὑ ἰσοπλεύροις ὀκτώ· εἰκάζεται δὲ ὀκταέδρω, ὑ περιέχεται ὑπὸ ἀκτώ τριγώνων ἰσοπλεύρων, ὧν ἕκαστον εἰς ξξ ὀρθογώνια διαις ρεῖται, ῶστε γίνεσθαι τεσσαράκοντα ὀκτώ τὰ πάντα. Τὸ δὲ ὕδωρ ὑπὸ ἐκατὸν εἴκοσι [¹ο τριγώνων συμπληροῦται, ἴσοις καὶ
- 12. τοσούτφ χοόνφ] Menz. τοσούτον χοόνον. Sed consulss Winer. Gramm. d. neutest. Spr. (ed. 6) p. 195 et Grimm. Lex. in librr. N. T. (Lips. 1868) p. 460.
- 13. εξη] Mallem pro εξη, quod hic loci soloecum est, έστι. Menzelius. Sed cfr. Matthiae Ausf. gr. Gramm. Tom. II (ed. 2) p. 1017.
- 14. σκισμαχεί] Menz., codicum ope non adiutus, temere substituit σκισμαχεί. Illa forma apud recentiores haud fuit inuxitata, ut docent Lexica.
- 15. ἔχει] Mon. 3. et Vat. ἔχειν.
  1. αὐτὸς ἔφα] Omnes codd,
  msti et editi τὸ αὐτὸς ἔφη. Excipias Menz. qui fecit ΛΤΤΟΣ ΕΦΛ
  τὸ. Exemplum voculae a librariis

- male iteratae.habes c. 7, n. 11. Caeterum de illa formula videsis Mullach. l. c. Vol. II. p. VII sq.
- 2. 'Aozi' ... yiverai] Cf. Diogen. Laert. VIII. §. 25 (Mull. l. c. p. XIII).
- 3. Το μέν πῦς κτλ] Idem Pythagorae placitum, ut iam Worth. observavit, occurrit apud Plutarchum De plac. philos. II. c. 6: Πυθαγόρας, πέντε σχημάτων ὄντων στεσεικά, ἄπες καλείται καὶ μαθηματικά, ἐκ μὲν τοῦ κύβου φησὶ γεγονέναι τὴν γῆν, ἐκ δὲ τῆς πυςαμίδος τὸ πῦς, ἐκ δὲ τοῦ ἀκταέδρου τὸν ἀέρα, ἐκ δὲ τοῦ εἰκοσαέδρου τὸ ΰδως, ἐκ δὲ τοῦ δωδεκαέδρου τὴν τοῦ παντὸς σφαίραν.

Quo pacto tot placita ex animo meo effundam? Si enim nihil comprehendi potost, veritas facessit ab hominibus, et celebrata philosophia umbras potius consectatur quam rerum scientiam tenet.

- lam vero alii ex antiqua tribu, Pythagoras et tri-8. bules eius, graves et taciturni, alia mihi tradunt placita quasi mysteria, atque hoc magnum et arcanum ipse dixit: lnitium omnium est unitas, e cuius figuris et numeris elementa fiunt. Atque eorum cuiuslibet numerum et figuram et mensuram in hunc fere modum demonstrat: Ignis quattuor et viginti triangulis rectangulis conficitur, et quattuor aequilateris continetur; unumquodque aequilatorum constat sex triangulis rectangulis: unde etiam cum pyramide eum comparant. Aer quadraginta octo triangulis (rectangulis) conficitur, et continetur octo acquilateris; comparatur cum octaedro, quod continetur octo triangulis aequilateris, quorum unumquodque in sex rectangula (triangula) dividitur, ita ut. (triangula) omnia fiant quadraginta octo. Aqua centum et viginti (triangulis conficitur, et viginti aequalibus et aequi-
- 4. τέσσαρσιν] Mon. 3 τέτταρ-
- 5. Εκ. Ισόπλ.] Seil, in marg. coniecit et Wolf. in textu posnit Εκαστον δ' Ισόπλ. Male. Praecedenti
  μέν respondet: ὁ δὲ ἀήρ.
- 6. iotoyovlor] Negligentia omisit Morellus, quem omnes editt, secuti sunt. Solus Menz. vocem illum praebet, sed post Ef collocavit. is cunctis codd. mstis ita exstat ut supra in textu.
- 7. δή] Omnes codd. msti, Wolf. et Menz. Reliqui editt. δὲ, per Seil. in errorem inducti. Statim Món. 3 καὶ τὸ, πυραμίδι. Porro non προσκαζουσιν, sed ζουσι Mon. 1. 3. Ium Mon. 3: αὐτὸ δὲ, omisso ὁ.
  - 8. συμπληφούται . . . όκτω τρι-

- γώνων] Hacc omnia Darmariuz, iterata voce τριγώνων deceptus, in Mon. 3 praetermisit.
- 9. idonleúgois] Seil. idónlev-
- 10. τριγώνων ... εἴκοσι] Haec verba in codd. matis et editis desunt, ideoque cancellis inclusi. Causa cur librarii omiserint cernitur in repetito εἴκοσι. Tum in fine enuntiali pro verbis τριγώνων εἴκοσι καὶ ἑκατόν, quae Hermiae reddidi, codd. mati legunt: τριγώνων εἴκοσι ς΄ δὲ κ̄ ἔτ. (Angl. pro κ̄ dedit καὶ.) Seil. pari modo exhibuit: τριγώνων εἴκοσι ς δὲ κρτ. Sed in marg. commendavit et Wolf recepit: τριγώνων εἴκοσι ἐξάκις, εἰσὶ δὲ ρκ. Mor. et Duc.: τριγώνων

Ισοπλεύφοις εξκοσι] περιεχόμενον ελκάζεται δε είκοσαέδοφ, ο δη συνέστηκεν εξ έσων καὶ Ισοπλεύφων τριγώνων εξκοσι καὶ έκατον.

11'Ο δε αίθηρ συμπληρούται δωδεκα πενταγώνοις Ισοπλεύφοις ( καὶ ὅμοιός ἐστι δωδεκαίδοφ. 12'Η δε γη συμπληρούται ἐκ τριγώνων μεν ὀκτώ καὶ τεσσαράκοντα, περιέχεται δε καὶ τετραγώνοις Ισοπλεύροις ξξ. ἔστι δε όμοια κύβω. Ο γάρ κύβος ὑπὸ ξξ τετραγώνων περιέχεται, ὧν 13 ξκαστον είς ὀκτώ τρίγωνα, ώστε 14 γίνεσθαι τὰ πάντα ὀκτώ καὶ τεσσαράκοντα.

9. Τον μεν ¹δη κόσμον ο Πυθαγόρας μετρεί. Ἐγω δε 1 πάλιν Ενθεος γενόμενος της μεν οἰκίας καὶ πατρίδος καὶ ²της γυναικός καὶ τῶν παιδίων καταφρονῶ, καὶ τούτων οὐκέτι μοι μέλει, εἰς δὲ τὸν αἰθέρα αὐτὸν αὐτὸς ἀνέρχομαι καὶ τὸν πηχυν παρὰ Πυθαγόρου λαβῶν μετρεῖν ἄρχομαι τὸ πῦρ. Οὐ γὰρ ἀπό- □ χρη μετρῶν ὁ Ζεύς ³ἀλλ' εἰ μὴ καὶ τὸ μέγα ζῶον, τὸ μέγα σῶ μα, ἡ μεγάλη ψυχή, αὐτὸς εἰς τὸν οὐρανὸν ἀνέλθοιμι καὶ μετρήσαιμι τὸν αἰθέρα, οἴχεται ⁴ἡ τοῦ Διὸς ἀρχή. Ἐπειδὰν δὲ ħμετρήσω καὶ ὁ Ζεὺς παρ' ἐμοῦ μάθη πόσας γωνίας ἔγει τὸ πῦρ.

eluosis \* δε κοη', Worth. Mar. Domm.: τριγώνων είκοσι ς \* δε κρή, Menz.: τριγώνων είκοσι 5 δε ×eη'. Neminem autem arbitror dubitaturum quin recte restituerim. Worthus, quocum Maran. Dommer. Menzel. sentiunt, a vulgatae scriptu-. rae recedens vestigiis pulavit legendum esse sic: Το δε ύδωρ συμπληφούται ύπο έκατον είκοσι τριγώνων, περιεχόμενον ζσοις καλ ίσοπλεύροις εξποσι. είπαζεται δὲ είποσαέδρφ, δ δή συνέστηκεν έξ ίσων καὶ όρθογωνίων τριγώνων ex'. Thienemannus locum ita interpolavit : το δέ θδως ύφ έκατὸν είκοσι συ μπληφούται τριγώνων είκάζεται δε είποσαέδρφ, ο δε [sic] συνέστηusv if town xal idonleugwn reiγώνων είκοσι, ών ξκαστος [sic] ύφ' ξξόφθογωνίων περιέχεται, ώστε γίνεσθαι έκατὸν εἴκοσι τὰ πάντα.

11. 'Ο δε αίθηο ... δωδεκαίδρω] Reposui πενταγώνοις (Vind.) pro vulg. πενταγωνίοις. Worthus, cui Mar, Domm, Menz, adstipulantur, coniecit sic scribendum esse: ΄Ο δὲ αίθήρ ύπο ἐκατόν εἴκοσι τριγώνων όρθονωνίων συμπληρούται, περιεχόμενον δώδεκα πενταγωνίοις Ισοπλεύροις, καλ ομοιός έστι δωδεκαέδρω, δ δή συνέστηκεν έκ τῶν τριγώνων έκατὸν καὶ εἴκοσιν. Thienomannus autem nihil mutandum censet: "es scheint sich Hermias selbst in den letzten Beschreibungen der Kurze zu befleissigen."

12. Ἡ δὲ γῆ ... xύβφ] Wolf. ἡ γῆ δὲ pro ἡ δὲ yň, quod Menz.

lateris) continetur; comparatur cum icosaedro, quod constat ex aequalibus et aequilateris triangulis centum et viginti. Aether conficitur duodecim pentagonis aequalium laterum et similis est dodecaedro. Terra conficitur triangulis octo et quadraginta, et continetur sex tetragonis aequalium laterum; est autem similis cubo. Cubus enim sex tetragonis continetur, quorum unumquodque in octo triangula (dividitar): ita ut (triangula) omnia fiant octo et quadraginta.

9. Mundum igitur Pythagoras metitur. Ego vero rursus numine afflatus domum et patriam et uxorem et liberos contemno, neque amplius horum quidquam mihi curae est, atque ipse in ipsum aetherem adscendo et cubitu a Pythagora sumto metiri incipio iguem. Non enim satis est metiri lovem; sed nisi etiam ego, magnum illud animal, magnum corpus, magnus animus, ipse in coelum adscendero et aetherem mensus fuero, interibit Iovis imperium. Postquam autem mensus sum et Iuppiter a me cognovit quot angulos

:ekntik. Caeteri editores, ut codd.

asti, de omiserunt. Mon. 3 non
trequeivous, sed τετραγωνίοις.
Worthus, quocum his quoque Mar.

Pomm. Menz. faciunt, in huns modum fortasse restituendum putavit:
7 77 συμπηρούται έκ τριγώνων
μέν η και μ΄, περιέχεται δε και
τιτραγωνίοις ίσοπλεύροις Εξ., έστι
δι όμοια πύβω.

13. Fragrey] Mon. 3 Fragrey.
Pro είς όπτω idem cod. είς δὲ
τισσαρα habet, cseteri codd. msti
et editi είς δ΄. Iam Worthus moasit scribendum είς η΄ (= όπτω).
Supple διαιρείται (Worth.; cf.
h. 14).

14. yives&a:] Vind. Ottob. Loid. Von. 3; item Menz. Reliqui codd. mili et editi yivezai. Pariter supri: wv knaszov Laigestrai, Asze γίνεοθαι. Pro οκτώ και τεσσαράκοντα (= η' και μ') omnes codd. msti et editi legunt κδ' (= 24), quem librariorum errorem iam Worthus notavit.

- 1. δή Angl. Mon. 3. Vat. οὖν. Tum Seil. (in marg.) mallet τοῦτον τὸν τρόπον sive οὖτω μετρεὶ, id quod Wolf. textui inseruit.
  - 2. tās] Vind, tov.
- 3.  $\vec{\alpha}\lambda\lambda^2$  si  $\mu\dot{\eta}$ ] Omnes codd msti  $\vec{\alpha}\lambda\lambda\dot{\alpha}$   $\mu\dot{\eta}$ , exc. Angl., si fides habenda Wortho, qui hic de codicis lectione tacet. Etiam Seil. (ex Mon. 2)  $\vec{\alpha}\lambda\lambda\dot{\alpha}$   $\mu\dot{\eta}$ , in marg.  $\vec{\alpha}\lambda\lambda^2$  si  $\mu\dot{\eta}$  et sic editt. reliqui.
  - 4. ή] Deest in Mon. 3.
- 5. μετρήσω] Angl. Mon. 3. Vat. πάλιν μετρήσω. Sic et Menz. Μοκ πάθη pro μάθη Wolf. vitiose.

πάλιν έξ ούρανοῦ <sup>6</sup> κοταβαίνω, καὶ <sup>7</sup> φαγων έλαίας καὶ σῦκα καὶ λάχανα τὴν ταχίστην έπὶ τὸ ὕδωρ <sup>8</sup> στέλλομαι, καὶ κατὰ πῆχυν καὶ δάκτυλον καὶ ἡμιδάκτυλον μετρῶ τὴν ὑγρὰν οὐσίαν καὶ τὸ βάθος αὐτῆς ἀναμετρῶ, ἵνα καὶ <sup>9</sup> τὸν Ποσειδῶνα διδάξω πόσης ἄρχει θαλάσσης. <sup>10</sup> Τὴν μὲν γῆν ἄπασαν ἡμέρα <sup>11</sup> μιὰ περίέρ- 1 € χομαι, συλλέγων αὐτῆς τὸν ἀριθμὸν καὶ τὸ μέτρον καὶ τὰ σχήματα παρήσω, τοιοῦτος καὶ τηλικοῦτος ἄν. Οἶδα <sup>13</sup> δὲ ἐγωὰ καὶ τῶν ἀστέρων τὸν ἀριθμὸν καὶ τῶν ἰχθύων καὶ τῶν θηρίων, καὶ <sup>14</sup> ζυγῷ τὸν κόσμον ἱστὰς εὐκόλως τὸν σταθμὸν αὐτοῦ δύναμετι μαθεῖν. <sup>15</sup> Αμφὶ μὲν δὴ ταῦτα μέχρι νῦν ἐσπούδακεν ἡ ψυχή 1: μου <sup>16</sup> τῶν δλων ἄρχειν.

- 10. <sup>1</sup> Προσκύψας δέ μοί φησιν Έπίκουρος Σύ μεν δή κόσμον ξνα μεμέτρηκας, <sup>2</sup> ὧ φιλότης, είσι δε κόσμοι πολλοί και ἄπειροι. Πάλιν οὖν ἀναγκάζομαι <sup>3</sup> μετρεῖν οὐρανοὺς πολλούς, Β αἰθέρας ἄλλους και τούτους πολλούς. <sup>7</sup> Αγε δή, μηκέτι <sup>4</sup> μέλλε, ἐπισιτισάμενος ὀλίγων ήμερῶν είς τοὺς <sup>5</sup> Επικουρείους κόσμους
- 6. καταβαίνω] Seil. καταφαίνω mendose. Mon. 3 et Vat. καταβαίνων. 7. φαγών έλ. κ. σῦκα κ. λάχ.] Allusio est ad ἀποχήν τῶν ἐμψύ-χων Pythagoricam. Victitarunt enim Pythagorei herbis, frugibus et fructibus rebusque caeteris e terra nascentibus. Wolfins.
  - 8. στέλλομαι] Mon. 3 στέλλομεν.
- 9. vôv] Agnoscunt codd. msti, exc. Mon. 2 et Angl. Deest in editis, praeter Mar. et Menz.
- 10. Tην] Wolf. et Menz. καί την, absque codicum auctoritate.
- 11. μιᾶ] Mor. et Duc. omiserunt errore. Statim περιέχομαι (Menz.) feci ex vulg. παραέρχομαι. Paullo post Mar. et Gall. τὸν (sic) μέτρον. 12. παντὸς] Wolf. et Menz. Cae-
- 12. παντος) won. et wenz. Cseteri, ut codd meti , πάντα. Etism Mar. coniecit παντός legendum. Non παφήσω sed παφοίσω Mon. 3.

- 13. δε Menz. δ'. Noli mutare; vide e. g. c. 4. §. 8: δε Έμπεδ.
   "Fortasse," ait Menz., "respicitur hoc loco Delphicum oraculum: Οἶδα δ' έγω ψάμμον τ' ἀριθμόν καὶ μέτρα θαλάσσης cet. Herod. l. 1. c. 47."
- 14. ζυγφ] Fortassis ἐπὶ ζυγφ, Dicitur et una voce ζυγοστατεῖν, librae imponere, trutinare, ponderare. Wolfius. Cave a mutatione: milii vulgata lectio proba est.
- 15. 'Αμφὶ μὲν δή] Mon. 3 et Vat. ἀμφοῖν δή μοι.
- 16. τῶν ὅλων ἄρχειν] Haec ironice dicts sunt. Perperam Thienemanno exegems videntur esse, pertinens ad ταῦτα, ac legendum τ. ὅ. ἀρχὴν vel ἀρχὰς: "Mit diesen Gegenständen, dem Urprincipe der Welt, beschäftigte sich bis jetzt

habeat ignis, rursus ex coelo descendo, et olivás et ficus et olera comedens quamprimum ad aquam me confero, et per cabitum et digitum et semidigitum humidam naturam metior et profunditatem eius supputo, ut Neptunum quoque doceam quantum sit mare cui imperet. Terram universam uno die perlustro, colligens eius numerum et mensuram et figuras; persuasum enim habeo me ne dodrantem quidem totius mundi praetermissurum, quum talis sim et tantus. Novi etiam stellarum et piscium et bestiarum numerum, et mundum in trutina ponderans facile pondus eius possum cognoscere. Hactenus quidem animus meus his rebus intentus totius universitatis imperium affectavit.

10. Sed caput ad me inclinans ait Epicurus: Tu quidem unum iam mundum dimensus es, amice, sed mundi sunt multi et infiniti. Rursus igitur cogor dimetiri coelos multos, aetheres alios eosque multos. Agedum, non amplius mora, comparato paucorum dierum commeatu, Epicuri mundos pera-

meine Seele." Emendatio lectione ralgata peior.

- 1. Προσκύψας] Mon. 3 προσκύψας. Seil. in marg. commendat προκύψας, quomodo et Wolf. in texts habet.
- 2. a pelórns Vind. Mon. 1. 3. Vat. (Wolf. Mor. Mar. Menz.), & milorn (Ottob.?) Leid, Mon. 2 (Seil.), o quaory Angl. (Worth. Domm.), · φιλότα Duc. Illud ω φιλότης idem valet quod of pile, substantivo pro adjectivo posito. Plat. Phaedr. p. 228 D: Aelgas ye nowton, w vilotys, ti apa utl. Frequenter esurparunt posteriores, ut Lucianus alfi, quos Astius ad h. l. (Tom. X. p. 227 sq.) citavit. — Antea memétpinas Seil. et Mor., postea elol de καὶ κόσμοι Mon. 3. - Caeterum ese mundos innumeros docaerunt Anaximander Anaximenes
- Democritus Epicurus, de quibus consule Zeller. l. c. Tom. I. p. 171. 184. 607 (coll. p. 390) et Tom. IV. p. 378 sq.
- 3. µerçeiv] Ita Menzelio praeeunte substituo pro eineiv, quod
  sine sensu exhibent omnes codd.
  mati et editi.
- 4. μέλλε] Vind. et Leid. μέλλ', unde, Menzelium secutus, μέλλε dedi. Caeteri codd. msti et editi μέλλων. Illico cum Wolf. et Menz. scripsi ἐπισιτισάμενος (Vind. Mon. 1. Angl.; ἐπισιτισάμενος Mon. 3) pro vulg. ἐπισιτιασάμενος (Ottob.? Vat.? Leid. Mon. 2). Operae pretium existimat Menzelius conferre Luciani Icaromenippum c. 12: καλως ἐνῆν μάλιστα κούφως ἐπισιτισάμενος, τὸ λοιπὸν ἔτεινον εὐθύ τοῦ οὐρανοῦ κτλ.
  - 5. 'Eninovoslove' Codd. msti

αποδήμησον! <sup>6</sup> Τὰ μὲν οὖν πέρατα, Τηθὺν καὶ Ώκεανόν, εὐκόλως ὑπερίπταμαι. Εἰσελθών δὲ εἰς κόσμον <sup>7</sup> καινὸν καὶ ὥσπερ εἰς ἄλλην πόλιν, μετρῶ τὰ πάντα ὀλίγαις ἡμέραις κἀκεῖθεν ὑπερβαίνω πάλιν <sup>8</sup> εἰς τρίτον κόσμον, εἶτα εἰς τέταρτον καὶ πέμπτον καὶ δέκατον καὶ έκατοστὸν <sup>9</sup> καὶ χιλιοστόν, καὶ μέχρι ποῦ; "Ηδη γάρ μοι σκότος ἀγνοίας <sup>10</sup> ἀπαντᾶ καὶ ἀπάτη μέλαινα καὶ ἄπειρος (πλάνη καὶ ἀτελής φαντασία καὶ ἀκατάληπτος <sup>11</sup> ἄνοια πλήν εἰ <sup>12</sup> μέλλω καὶ τὰς ἀτόμους αὐτὰς ἀριθμεῖν, ἐξ ὧν οί <sup>18</sup> τοσοῦτος κόσμοι γεγόνασιν, ἵνα μηδὲν ἀνεξέταστον παραλείπω, <sup>14</sup> μάλιστα τῶν οὕτως ἀναγκαίων καὶ ἀφελίμων, ἐξ ὧν οἶκος καὶ πόλις <sup>15</sup> εὐδαιμονεῖ. <sup>16</sup> Ταῦτα μὲν τοίνυν διεξήλθον, βουλόμενος δεῖξαι! <sup>16</sup> τὴν ἐν τοῖς δόγμασιν οὖσαν <sup>17</sup> αὐτῶν ἐναντιότητα, καὶ ὡς εἰς <sup>18</sup> ἄπειρον αὐτοῖς καὶ ἀόριστον πρόεισιν ἡ ζήτησις τῶν πραγμάτων, καὶ τὸ τέλος αὐτῶν ἀτέκμαρτον καὶ ἄχρηστον, <sup>19</sup> ἔργω μη-δενὶ προδήλω καὶ λόγω σαφεῖ βεβαιούμενον.

(de Leid, his tacet Menz.) ininov-

- 6. Τὰ μὲν ... ὑπερίπταμαι] Respicit sine dubio Hermias Iliad. XIV. 200 sq. coll. 301 sq.: Εἶμε γὰρ ὀψομένη πολυφόρβου πείρατα γαίης || ἀπεανόν τε, θεῶν γένεσιν, καὶ μητέρα Τηθύν. Unde quis conticiat apud nostrum post πέρατα inserendum esse γῆς. Menzelius.
- 7. καινόν] Seil. Wolf. Mor. Duc. κενόν, citra codicum fidem. In Mon. 3 Darmarii negligentia verba καὶ ῶσπερ usque ad εἰς τρίτον κόσμον praetermissa sunt.
- 8. είς τρίτον κόσμον) Sic (είς γ΄ κόσμον) omnes codd. msti, fortasse Angl. excepto, de quo hic tacet Worth., exhibens in textu είς \* κόσμον et adnotans: "supple τρίτον." Mor. Duc. Domm Mar. είς κόσμον, Seil. et Wolf. είς γ΄ κόσμον, Menr. είς κόσμον τρίτον.
- 9. x. zilioszóv) Omiserunt Mor. et Duc. mendose.
- 10. απαντά) Ita (Wolf. et Menz.) legendum est pro απαντα, quod quidem codd. msti et editi inepte habent.

grato! Terminos igitur, Tethyn et Oceanum, facile transvolo. Ingressus in mundum novum et quasi in aliam civitatem, metior cuncta paucis diebus; atque hinc transcendo iterum in tertium mundum, postea in quartum et quintum et decimum et centesimum et millesimum, et quo tandem usque? Iam enim mihi occurrit ignorantiae caligo et nigra fraus et infinitus error et imperfecta imaginatio et incomprehensa stultitia: nisi forte etiam ipsas atomos numerare velim, ex quibus tot mundi orti sunt, ut nihil inexcussum praetermittam, praesertim ex rebus tam necessariis et utilibus, unde domus et civitalis felicitas pendet. Haec itaque enarravi, ut repugnantiam quae in eorum est placitis ostenderem, et inquisitionem rerum quam suscipiunt in vagum et infinitum evadere, eorumque finem esse inexplicabilem et inutilem, quippe qui nulla re evidenti ac ratione perspicua confirmetur.

- 11. avoia] Vind. (Oltob.?) Leid. Non. 1. 3. Vat. Editi ayvoia.
- 12. μέλλω καὶ] Omnes codd.
  nsli μέλλω κατά, editi μέλλων
  κατά. At veram lectionem, quam
  Seil. in marg. notavit, Wolf. et
  Venz. in textu posuerunt. Μοχ αὐτοὺς Mon. 3 pro αὐτάς.
- i3. τοσούτοι] Mon. 3 τοσούτο.
- 14. μάλιστα πτλ.] Hoc είρωνικό; accipiendum est. Pro οῦτως (todd. msti) editi οῦτω. Soli Wolf. d Menz. illud refinxerunt.

- 15. εὐδαιμονεί] Ita Wolf. et Menz. Caeteri editt. et codd. meti omnes εὐδαιμονά. Errorem iam Seil. (in marg) correxit.
- 16. Ταθτα κτλ.] Conclusio, quae finem huius scripti ostendit.
- 17. αὐτῶν] Η. e. τῶν (ἔξω) φιλοσόφων.
- 18. ἄπειρον] Mon. 3 ἄπειρα, sed supra α positum est ον. Pariter Aristoteles Eth. Nicom. l. cc. 1. 5. p. 1094. 1097 ed. Bekk.: εἰς ἄπειρον πρόεισιν.
  - 19. ἔργω] Mon. 3 et Vat. ἔργον.



## PRUDENTII MARANI PROLEGOMENA

DE

IUSTINO TATIANO ATHENAGORA THEOPHILO HERMIA.

- PARS I. DE EDITIONIBUS OPERUM IUSTINI TATIANI
  ATHENAGORAE THEOPHILI HERMIAE.
- PARS II. DE IUSTINI TATIANI ATHENAGORAE THEO-PHILI DOCTRINA.
- PARS III. DE GESTIS ET SCRIPTIS HORUM APOLO-GETARUM.
- APPENDIX: DE HERMIAE OPUSCULO ET SPURIIS IU-STINI OPERIBUS.

## PARS PRIMA.

DE SUPERIORIBUS EDITIONIBUS OPERUM SANCTI IUSTINI MARTYRIS, TATIANI, ATHENAGORAE, THEO-PHILI ANTIOCHENI ET HERMIAE.

## CAPUT I.

DE EDITIONIBUS GRAECIS OPERUM S. IUSTINI VARIISQUE INTERPRETIBUS.

Prodierat Lutetiae graece et latine anno 1539 ex officina Guillardi Cohortatio S. Iustini ad Graecos, sed omnia S. Martyris opera graece primus edidit Robertus Stephanus anno 1551 regiis typis, cum latentem hunc thesaurum e Bibliotheca Regia eruisset. Accurata viri celeberrimi diligentia, quae tot operibus nobilitata est, eamdem in hac editione laudem meruit. Sed ut fieri non potest, ut omnem prorsus maculam humana natura caveat, nonnulla, quamquam perraro, aliter ac in codice ms. exstabant, partim imprudens excusit, partim de iudustria, ut sententiam leniret, quae ipsi durior videbatur. Quin etiam, quod quidem incariae tribuendum, brevem quamdam adversus gentiles pertractationem, seu potius observationum complexionem, semel post Confutationem Aristotelis dogmatum satis accurate, iterum post Quaestiones ad orthodoxos non sine lacuna et pluribus mendis edidit.

Opera Iustini a Roberto Stephano sine materiae delectu, sine genuinorum et spuriorum discrimine, ut in codice ms. invenerat, hunc in modum disposita: Epistola ad Zenam et Serenum, Cohortatio ad Graecos, Dialogus cum Tryphone Iudaeo, Apologia pro Christianis ad Senatum, Apologia ad

Antoninum, De Dei monarchia\*), Nonnullorum Aristotelis dogmatum confutatio, Quaestiones Christianorum ad Graecos, Quaestiones et responsiones ad orthodoxos, Quaestiones Graecorum ad Christianos. Testatur doctissimus Fabricius utramque Apologiam graece iampridem Romae editam fuisse a Zannero in 8° cum Gregorii Thaumaturgi, Athanasii, Basilii, Gregorii Nazianzeni et Chrysostomi nonnullis, curante Hieron. Bunello, S. I.

Cum Iustini operum utilitas graece nescientibus clausa esset, eruditorum nonnulli latinis eum litteris illustrare ag-Qua quidem in palaestra primus enituit vir graecis latinisque litteris instructus Ioachimus Perionius, Cormoeriacensis monasterii, ordinis S. Bened. monachus et theologiae doctor. Prodiit illius opus anno 1554 in folio apud Iacobum Dupuis. Praemittitur latinae interpretationi brevis lustini vita ex ipsius operibus collecta. Post singulas pertractationes notae apponuntur ad contextum illustrandum. Deceptus Perionius primis Expositionis fidei verbis, quibus testatur Pseudo-Instinus satis multis se contra Iudaeos atque gentiles disseruisse, praemittenda huic fidei Expositioni putavit Dialogum, duas Apologias, Cohortationem et libellum De monarchia; deinde post Expositionem fidei, sive rectae confessionis, locum concessit Epistolae ad Zenam et Serenum, variis Quaestionibus ac demum Aristotelis dogmatum confutationi. Sciebat tamen Perionius, idque ipse observat in prima annotatione ad Expositionem fidei, Iustinum ante in gentiles quam in Iudaeos stylum acuisse. Sed tamen eum ordinem sequendum duxit, quem a sancto Martyre indicatum putabat.

Perionii interpretatio magis elegans quam accurata, ut eruditorum nonnulli non sine aculeis in interpretem notarunt. Sed indulgentia utendum videtur in eum, qui neminem habens, quem sequeretur, aliis in hac periculosa alea praeivit.

<sup>\*)</sup> Addere debebat Maranus: Expositio fidei. Otto.

Statuerat primo Perionius, quemadmodum ipse narrat in admonitione ad lectorem, non omnes Iustini libros simul edere, sed brevibus paginis alios aliis temporibus, pro eo ordine quem illis assignandum iudicabat. Sed consilium mutavit, ac omnia Iustini opera uno et eodem volumine comprehendit, sic tamen, ut non defraudaret illustres viros, quorum se nomini aliquos S. Martyris libros dedicaturum promiserat. Hinc Dialogus nuncupatur Othoni Castalonio cardinali, in quo quidem laudat theologiae in amplissimo dignitatis gradu studium; quippe qui sibi huius scientiae cognitionem, "postea quam ex humanitatis studiis mirificos fractus Nicolao Beraldo eruditissimo eloquentissimoque praeceptore usus cepisset, non solum iucundam et utilem, sed etiam necessariam per omne vitae tempus esse duxisset." Satis apte describit Perionius, quis tum esset rei litterariae status, cum veterum librorum et inveniendorum et in publicam lucem edendorum studia ferverent, praecipue ex quo Franciscus I, qui mirum in modum elaboravit "ut ex Graetia atque Iudaea," ut ait Perionius, "magna librorum graecorum atque hebraicorum multitudo comportaretur, multos non Gallos modo sed etiam Italos atque Hispanos et Germanos pulcherrimo exemplo" incitaverat.

Utraque Apologia Ioanni Burgio Olivetani in Biturigibus coenobii abbati nuncupata, quem dudum Perionius in amicitiam adscitum non desinebat et "ad retinendam perpetuandamque studiorum rationem et ad munus praefecturae ex sua dignitate et ex suorum utilitate exsequendum" incitare.

Cohortatio ad Graecos et liber De monarchia sub Francisci Boheri episcopi Macloviensis nomine apparent, cui Perionius eiusque avunculo Dionysio Briconneto abbati Cormoeriacensi et episcopo Macloviensi plurimum debebat. Nam cum Perionio benignitatem suam claudere vellent qui ei litteris Lutetiae operam danti omnia suppeditaverant, ubi id comperit Briconnetus, suis illum opibus fovit eumque moriens

Prancisco Bohero, cuius non minus prolixa fuit beneficentia, commendavit.

Cum Expositionem fidei genuinum esse Iustini foetum existimaret Perionius nec labis Nestorianae maculas, quibus hoc opus inustum est, animadvertisset, non putavit se "ullum librum, qui maiores praestantioresque res contineret, posse mittere Carolo Lotharingo cardinali," adiunxitque Epistolam ad Zenam et Serenum, et quinque Quaestiones Christianorum ad Graecos. Reliquae Quaestiones Francisco Turnonio cardinali inscribuntur. Supererat Aristotelis dogmatum confutatio: hanc in nomine Philiberti Baboi episcopi Engolismensis edidit, satisque ingenue timorem suum fatetur, "ne huius libri lectione alii a legendo Aristotele magis quam Platone deterreantur." Paulo ante dixerat: "Maiores nostri, Platonica disciplina plane repudiata, Aristotelicam in hac principe omnium academia et comprobaverunt ipsi, et a suis probari retinerique voluerunt." Itaque Iustini amore et studio non adeo effertur, ut victum ab eo Aristotelem putet. etiam hoc vere possum dicere," inquit, "Aristoteleos, si velint (quoniam suis tantum rationibus atque principiis eum Iustinus hoc loco refellit, neque enim alieni a religione nostra homines scriptorum divinorum testimoniis urgeri possunt), facile posse ad ea, quae contra eum, sublata religione nostra, valere vult, respondere: cum praesertim nulla sit adeo debilis maleque instituta disciplina, cuius homines principis sui decreta defendere non possint."

Anno sequenti, id est 1555, prodiit Basileae ac iterum Parisiis excusa est anno 1575 alia interpretatio, adornáta a Sigismundo Gelenio, qui, cum in ipso cursu mortuus interruptum opus reliquisset, absolvendum suscepit vir quidam graece et latine peritus, qui, ut testatur Nicolaus episcopus in Admonitione ad lectorem, "non solum libros postremos fecit latinos, sed multos etiam locos in prioribus, ubi carmina ex auctoribus fuerant allegata, quae Gelenius, ne suae interpretationis cursum moraretur, transilierat, ... supplevit,

sensu tamen magis quam carmine, etiamsi poeta sit eximius, exhibito . . . excellens etiam multis aliis Dei donis, maxime autem restituendis utriusque linguae scriptorum depravationibus: de quo tanto parcius loquar, quanto id notius est pluribus."

Extremi libri, qui erudito viro ad interpretandum relicti sunt, videntur esse Aristotelis dogmatum confutatio, Quaestiones ad orthodoxos, atque aliae Christianorum ad Graecos et Graecorum ad Christianos Quaestiones. Haec enim accuratius, quam solet Gelenius, fuere reddita. Dignum erat eruditi viri nomen, quod posteris proderetur: sed forte a librario praetermissum, ut illius modestiae parceret. In hac editione retinetur operum ordo, quem Robertus Stephanus observaverat. In editione Parisiensi, quae anno 1575 prodiit, adiuncta est S. Hippolyti oratio de consummatione mundi et antichristo et secundo adventu domini Iesu Christi ex interpretatione Ioannis Pici.

Ioannes Langus Silesius tertiam interpretationem anno 1565 in lucem emisit Basileae, additis commentariis. Opus absolverat ante quam Perionii et Gelenii elucubrationes in eius manus venirent; sed iis perlectis testatur non modo operae suae non se poenituisse, sed etiam animos accessisse, at eam hominum judiciis libentius committeret. Sua illum spes non fefellit: nam eius interpretatio aliis anteponitur; sed tamen etsi non tam licenter interpretatur, quam Gelenius, nec tam saepe labitur, quam Perionius, suis tamen erratis son caret, quorum nonnulla effugisset, si Perionii et Gelenii interprétationes cum sua diligenter contulisset, ut omittam illam imitando utroque clariorem saepe et elegantiorem fieri potuisse. Langi interpretationi honor habitus fuit in editionibus, quae postea prodierunt, excepta tamen Bibliotheca Patrum Coloniensi anni 1618, in quam recepta fuit interpretatio Perlonii.

Langi opus consideranti mihi mirari subilt hominis sententiam de controversiis, quae tum magno aestu fervebant. In epistola nuncupatoria ad Maximilianum Bohemiae regem luget exortas ab annis plus minus quadraginta in Germania et aliis locis dissensiones. At eo consensu, qui his de rebus antea vigebat nec vigere inter Catholicos desiit, minime movetur. Sanctos patres plurimi facere videtur, contenditque eorum, "tamquam ecclesiae lucernarum, magnam in ea esse debere auctoritatem non privatim tantum apud singulos, verum etiam publice in conventibus sacris et conciliis apud mortales universos, quibus nomine et gloria Christi et salute propria nihil est prius et antiquius."

At ille sanctorum patrum laudator quam male suis ipse stat principiis et praeceptis obsequitur! Nam dum commentatur insignem Iustini locum Apol. I. c. 65, ubi S. Martyr tam diserte et constanter asseverat panem et vinum fieri corpus et sanguinem Christi, quam ipsum Verbum hominem esse factum: quid huic testimonio opponit Langus Vunus illi pro omnibus patribus est Valentinus Cratoaldus, presbyter Vratislaviensis, quem in graecis litteris praeceptorem habuerat. Hoc monstratore et magistro fretus, Christi verba: "Hoc est corpus meum, hic est sanguis meus", per causam explicandi et explanandi invertere non dubitat hunc in modum: Corpus meum est hoc, "nempe panis et cibus spiritualis et vivus qui de coelo descendit;" sanguis meus est hoc, "nempe potus spiritualis, vivificus et coelestis."

Iustitiam putativam sic exagitat: "Fides huiusmodi," inquit, "plurimum olijosi et donijosi id est existimatione et opinione concipitur, substantia carens, et iustitia putativa nititur et consistit, habitura etiam (ut verendum est) consentaneam sibi munerationem putativam et retributionem imaginariam. Et homines otio perditi, qui in dubium vocant an benefactis opus sit Christiano ad salutem, quid aliud agunt, guam quod manifesto ostendunt se in disputationem ambiguam deducere dominica et apostolica oracula (prophetica omitto) luce clariora et de eorum veritate dubitare?" Haec in eadem epistola leguntur.

Memorabilis est narrata a Lango seditionis ob iustificationis controversiam exortae historia. "Suborta fuit proximis annis," inquit p. 12, "in quadam Germaniae ditione de iustificatione hominis scholastica contentio, quae deinde in apertam discessionem ita evasit, ut clerus ibi prope omnis a principe descisceret. Neque ille ratione alia suis satisfacere potuit, quam ut publico proposito edicto, quod primitus ab ipsis ecclesiae sanctae fundamentis iactis decretum fuit, statueret, ut iuxta sententiam apostoli Pauli iustificatio doceretur. Verum constitutioni ei addidit et iuxta quorumdam neotericorum doctorum doctrinam, qui ab eo nominati non ita pridem decesserunt. Non enim, ut opinor, aliter, sicut dixi, illis satisfacere potuit. Nec dubito quin princeps is, qua est prudentia praeditus, de suo ipsius consilio, si per seditiosorum hominum importunitatem licuisset, pro novellis scriptoribus antiquos patres graecos et latinos fuerit repositurus."

In disponendis S. Iustini operibus materiam sequutus est, ac Iustinum in tres tomos divisit, quorum primo continentur Cohortatio, liber De monarchia, duae Apologiae, quibus adiungitur Athenagorae Legatio, denique Aristotelis dogmatum confutatio cum appendice, ut apud Robertum Stephanum, et Quaestiones Christianorum ad Graecos. Tomum secundum implet Dialogus cum Tryphone, tertium Expositio fidei, Epistola ad Zenam et Serenum, Quaestiones et responsiones ad orthodoxos, cum Quaestionibus Graecorum ad Christianos.

Ante hos interpretes Ioannes Picus Mirandulanus Cohortationem ad Graecos latine reddiderat; quae interpretatio inter`eius opera edita est Argentorati anno 1507, et Basileae 1528 in fol. in Io. Sichardi Antidoto contra haereses, et in Micropresbytico 1550, inter Orthodoxographos 1551. 1569, atque iterum inter Io. Francisci Pici opera Basileae 1601 in fol. Refutationem Aristotelis dogmatum vertit latine Guillelmus Postellus, Parisiis anno 1552 in 8°.

Habuit etiam lustinus qui eum gallica lingua illustrarent. Opera omnia a Roberto Stephano edita gallice reddidit Ioannes de Maumont anno 1554, atque hanc elucubrationem, Monlucii Valentiae episcopi hortatu suscepta met typis Michaelis Vascosani excusam, cardinali Lotharingiae nuncupavit. Haec interpretatio iterum excusa anno 1559 apud eumdem. Eadem lingua Cohortationem ad Graecos anno 1580 Parisiis Martinus Dupin, maiorem Apologiam Chanutus anno 1670, Epistolam ad Diognetum Parisiis anno 1725 P. le Gras oratorii sacerdos reddiderunt. Cum delituisset Chanutus sub nomine Petri Fondet, iterum haec interpretatio excusa est anno 1686 sub vero interpretis nomine. Germanice Cohortationem ad Graecos illustravit Caspar Hedio anno 1530 cum Historia ecclesiastica Eusebii, Socratis etc. Argentorati in fol. Iustini, Tertulliani et Minucii Felicis pro christiana religione Apologias Vincentique Lirinensis Commonitorium anglice nuper vertit et prolegomenis ac notis illustravit D. Reevius, Londini 1710 8º. 2 vol.

## CAPUT II.

DE EDITIONIBUS S. IUSTINI OPERUM GRAECO-LATINIS.

Iustini opera graece et latine edidit Fridericus Sylburgius, cum loannis Langi interpretatione, anno 1593 Heidelbergae apud Commelinum, additis duobus operibus anno 1592 ab Henrico Stephano editis, Oratione ad Graecos et Epistola ad Diognetum. Huic editioni decus et pretium addidit Sylburgius cum indicibus copiosis, tum variis observationibus, quas aut suo nomine, aut a Io. Arcerio, Davide Hoeschelio, Hieronymo Wolfio acceptas, aut ex Billii "Observationibus sacris" depromptas apposuit. Haec editio semel et iterum Parisiis anno 1615 et 1636 recusa est, comprehensis eodem volumine Athenagora, Theophilo Antiocheno, Tatiano et Hermia, nec non subiecta Iustini operibus Lansselii Iesuitae dissertatione adversus Casauboni in Baronium animadversiones.

Editio Coloniensis, sive Vitebergensis, anni 1686 praeter ea quae Parisiensibus continentur habet Commentarios Christiani Kertholti in Iustinum, Athenagoram, Theophilum et Tatianum.

Non commiserunt eruditi Angli, ut ad Iustlaum illustrandum nihil operae et studii contulisse viderentur. "Novissime," inquit Fabricius tom. 5. pag. 61, "vir doctus Thomas Creech, cui Lucretius multum debet, novae Iustini editioni manum admovit Oxoniae. Sed miser ipse deplorandi sibi fati auctor, etiam ea quae affecta habuit, voluit aboleri."

loannes Ernestus Grabe edidit Oxoniae anno 1700 maiorem Apologiam in 8º "cum latina Ioannis Langi versione quamplurimis in locis correcta, subjunctis emendationibus et notis variorum, pluribusque novis additis, annexis insuper ad calcem annotationibus Langi et Kortholti, praemissa vero Langi praefatione, qua summam huius Apologiae enarravit." Eadem in urbe ac eumdem in modum prodiere anno 1703 Oratio utraque adversus Graecos, cum libro De monarchia et minore Apologia, cum notis Roberti et Henrici Stephanorum, Grabii et aliorum. Subiunctae ad calcem annotationes Langi et Kortholti. Laus huius laboris debita H. Hutchino. Cum superesset Dialogus, in eo illustrando Samuel Iebb eadem via et ratione versatus est, qua Grabius et Hutchinus in praedictis operibus, nisi quod paucissimas notas apposuit easque ex Sylburgio fere semper desumtas. Prodiit opus pariter in 8º Londini anno 1719.

Prodiere Londini graece et latine anno 1722 "Iustini Philosophi et Martyris Apologiae duae et Dialogus cum Tryphone Iudaeo cum notis et emendationibus Styani Thirlbii." Eruditi viri observationes in explicanda antiquitate, in contextu emendando, atque etiam in conferendis Scripturae locis cum editionibus Bibliorum et patribus versantur. Ad iasignem de angelis locum, de quo agemus in secunda praefationis parte, admonet sibi "statutum esse in hoc opere controversias theologicas non attingere." Nusquam videtur ab hoc consilio discedere.

Nullus dubito quin laudem et approbationem vir egregie instructus graecis latinisque litteris meruisset, si novam adornasset interpretationem; sed cur ab hoc labore refugerit, his se usum rationibus declarat. "Tantum abfuit," inquit, "ut novam mihi versionem conficiendam esse putarem, ut propius nihil factum sit, quam ut nullam ederem: quippe qui et omnibus versionibus de graeca lingua in latinam, de utravis in vernaculas, quibus hanc cum doctorum incredibilem paucitatem, tum semidoctorum et sciolorum multitudinem praecipue, ni fallor, debemus, capitalis hostis sim, et hunc ridiculum morem adiungendi libris graecis latinas interpretiones graecarum litterarum labem et perniciem exstitisso semper existimaverim. Compendii bibliopolae rationem habui, cui etiam hoc concessi, ut versionem in extremum libri non saltem ablegarem."

Quomodo in emendanda Langi versione processerit, operae pretium est ex ipso discere. "In emendanda," inquit, "Langi versione latinitatis rationem nullam habui, quippe quam nihil nisi una litura emendare poterat; neque ipsam sententiam meis ponderibus, qued et ipsum non minoris laboris fuisset, haud scio an etiam maioris, quam novam versionem facere, sed quadam populari trutina leviterque et remisse, ut invitus et humilem operam aegre devorans, examinavi."

Ad calcem appositae annotationes nonnullae Pearsonii ex Bibliotheca Regia Cantabrigiensi crutae, quas doctus editor non magni facit. Sequuntur notae Davisii in Apologiam I, quas ab hoc doctissimo viro perhumaniter missas cl. Thirlbius luce publica donavit, ut et grati animi sui et eruditionis Davisii monumentum essent. Indices rerum et verborum debentur Sylburgio. In epistola nuncupatoria, quae, Nobilissimo viro Guillelmo Domino Craven" inscripta praefationis locum ac modum sortitur, doctus editor sanctorum patrum lectionis patrocinium suscipit, ac de criticae utilitate et difficultate disserit, tum de Iustino iudicium suum interponit, ac demum operae suae rationem explanat.

Non molli brachio vellicat eos quibus sordent antiqui "Est autem," inquit, "aliud hominum genus, qui, quamquam cum indoetis disputare non solco, paucis tamen redarguendi sunt. Hi si theologiam nesciut, nihil sciunt, inque id studium sedulo sibi incumbere videntur: sed tamen antiquos patres, sive arrogantia, seu id quod dicunt revera sentiunt, sua lectione indignos habent. Nimirum boni theologi esse Scripturâ solâ niti contendunt, eam et quidquid nostra scire intersit, et quidquid ad intelligentiam sui opus sit, continere: qui secus sentiunt cos horribile convicium scriptori eius Deo facere, eoque patrum nullum usum esse posse, neque ullam auctoritatem antiquitatis, neque vetustissimos Scripturae interpretes anteferendos esse recentissimis. Quod de perspicuitate Scripturae dicunt, primo perridiculum et absurdum est: deinde cuius criminis adversarios inepte reos agunt, etiam impium. Absurdum est, quod omnes sentiant non esse perspicuum, id omnibus esse perspicuum probare conari. Impium est, quod factum non esse manifestum sit, id Deum aut fecisse aut rebus humanis non satis consuluisse affirmare." Nemini veritatem amanti non placebit hoc de hominibus supra caput absurdis iudicium.

Quam ardua res sit et difficilis critica, hac inter alias ratione demonstrat. "Quid enim," inquit, "aliud causae esse potest, cur in tanta multitudine emendatorum, non tantum apud nos reliquosque populos aquilonares, quos iniquus sol, ille verus Phoebus, quo agitante calescunt ingenia, nisi limis ex longinquo non respicit, verum etiam apud vividos illos ingeniososque Gallos, omniumque Musarum vel populares, vel vicinos, divinae solertiae homines, Italos, vix singulis aetatibus tres aliqui aut quatuor rem feliciter gesserint, nisi rei quaedam incredibilis magnitudo ac difficultas?" Haec ea mente a me non referuntur, ut vel iis applaudam quae de popularibus suis non timide, vel ea ostentem quae de Gallis honorifice statuit, sed ut ex his etiam quisque perspiciat,

quam ingenua et sincera sit eruditi viri et sentiendi et quid sentiat dicendi libertas.

#### CAPUT III.

DE VARIIS EDITIONIBUS TATIANI, ATHENAGORAE, THEO-PHILI ET HERMIAE.

Prima omnium Tatiani Orationis editionum debetur Ioanni Frisio, qui, cum huius Orationis exemplar manuscriptum ac variis ex alio codice lectionibus inspersum Venetiis ab Arnoldo Arlenio Paraxylo accepisset, hoc praesidio fretus Orationem Tatiani Tiguri graece vulgavit in fol. anno 1546 apud Froschoverum, cum Antonii Melissa et Maximi Sententiis ac Theophilo ad Autolycum. Ad oram huius editionis leguntur cum variae illae, quas dixi, lectiones, tum etiam breves nonnullae Conradi Gesneri notae, quicum Frisius codicem suum communicaverat. Eodem anno ac eadem in urbe Conradus Gesnerus vulgavit in fol. latinam Tatiani cum prolixis notis interpretationem, quae postea saepius recusa in Bibliothecis Patrum: Paris. a. 1575. 1589. 1610. Colon. 1618. Lugdun, 1677.

Graece et latine prodiit Tatianus Basileae inter Orthodoxographos anno 1555, et Parisiis in Auctuario Bibliothecae Patrum a. 1624 cum Ducaei notis, et post opera lustini Martyris in editionibus Paris. a. 1615 et 1636 et Colon. seu potius Vitebergensi anno 1686, cui postremae editioni additae Kortholti notae.

Sed has omnes editiones diligentiae et eruditionis laude superat Oxoniensis in 8° anni 1700, quam debemus Wilhelmo Worth archidiacono Wigorniensi. Is Conradi Gesneri interpretationem nonnullis in locis emendavit, opus in certa quaedam capita distribuit, aliorum notis adiunxit suas, ac varias lectiones e tribus excerptas codicibus inter contextum et notas ordine disposuit.

Ad calcem appositae Georgii Bulli observationes de

Christi divinitate, Kortholti notae, et dissertatio domni Nicolai le Nourry monachi Benedictini. Sequitur Hermiae opusculum, quod cum Tatiano Worthus coniungendum duxit, deinde indices ac tandem erudita celeberrimi abbatis de Longuerue dissertatio, quam Worthus a Petro Halloixio post absolutum opus acceperat ea lege et conditione, ut eruditus dissertationis auctor celaretur.

In epistola nuncupatoria, quae Wilhelmi episcopi Wigorniensis et regii eleemosynarii nomen praefert, declarat eruditus editor huius laboris suscipiendi hanc sibi occasionem et causam exstitisse, "quod, cum ferverent haud ita pridem in Anglia de summis fidei capitibus controversiae, ac omnes atheismi machinas in hoc conversas videret, ut sub specie naturalis religionis excolendae paganismo via sterneretur," Tatiani Orationem ad reprimendos impietatis progressus utilem fore sperasset, quippe qui luculentissime demonstret "religionem hanc omnem naturalem quam dicimus misellum quiddam esse, parumque admodum valere ad excolendum animum moresque informandos, nisi insuper legis christianae lumen accedat."

Athenagorae liber De resurrectione mortuorum ante Legationem sive Apologiam prodiit. Hunc enim latine reddidit Georgius Valla, cuius interpretatio Venetiis in fol. excusa cum aliis variorum operibus anno 1498. Multa etiam ex hoc libro interpretatus est Marsilius Ficinus, quae in secundo illius operum tomo leguntur. Idem opus litteris latinis illustravit Petrus Nannius, ac primus graece vulgavit cum sua interpretatione Parisiis et Lovanii anno 1541 in 4°. Haec editio graeco-latina repetita est Basileae in fol. anno 1550 in Micropresbytico, et inter Orthodoxographos anno 1555 in fol. Latine tantum idem opus ex Nannii interpretatione refertur post Philonis Iudaei opera latine reddita a Gelenio, Basil. 1552 in 8°.

In Legatione sive Apologia tres interpretes elaborarunt: Conradus Gesnerus, qui graece et latine cum notis hoc opus

edidit in 8° Tiguri anno 1557 et Basileae anno 1558\*), Ioannes Langus, qui inter opera Iustini latine a se edita in fol. Basileae a. 1565 Apologiam Athenagorae ob materiae similitudinem inseruit, tertius denique Suffridus Petri, qui cum uberioribus notis idem opus latine redditum vulgavit Coloniae in 8° a. 1567. Langi interpretatio servata fuit in editione Basileensi: Suffrido honor habitus in editionibus Lipsiensibus annis 1684 et 1685. Ceterae, quas deinceps numerabimus, interpretationem Gesneri retinuerunt.

Utrumque opus, Legatio et liber De Resurrectione mortuorum, latine editum est in Bibliothecis Patrum, Lutetiae annis 1575. 1589. 1609, Coloniae 1618, Lugduni 1677; graece et latine cum notis Parisiis in 8° a. 1557 ab Henrico Stephano, quem immerito auctor Historiae general. scriptorum sacrorum et ecclesiasticorum novam interpretationem adornasse existimavit: item Tiguri 1559 et 1560 fol. inter Theologorum aliquot graecorum veterum orthodoxorum scripta, in Auctuario Bibliothecae Patrum Parisiis 1624, item post opera lustini 1615. 1636. 1686, Oxonii in 12° cum brevibus notis Felli episcopi Oxoniensis 1682, Lipsiae in 8° 1684. 1685 cum notis Rechenbergii, qui interpretationem Suffridi retinuit.

Alia Oxoniae prodiit editio anno 1706 in 8º caeteris praestantior, opera Eduardi Dechair, qui, varias lectiones ex uno codice Regiae Bibliothecae Parisiensis et nonnullis Anglicanis nactus, hoc praesidio ad contextum emendandum usus est, interpretationes Gesneri et Nannii pluribus locis emendavit, notasque eruditas adiunxit, et ad calcem observationes Suffridi, Langi, Kortholti et Rechenbergii, et nonnulla ex Baronio, Halloixio, Dodwello et Bullo excerpta apposuit.

Non defuere qui Athenagoram litteris vernaculis illustrarent. Librum De resurrectione italice vertit Hieronymus

<sup>\*)</sup> Sed cf. Corp. Apoll. Voll. VII. Proll. p. XXXI sqq. Otto.

Faleti Venetiis apud Aldum in 4° anno 1557, si Fabricio credimus; 1556, si auctori Hist. general. scriptor. sacr. et ecclesiast. Annum 1546 assignat eruditus editor Eduardus Dechair. Anglice idem opus prodiit interprete Richardo Pordero, Londini anno 1573. Apologiam gallice edidit Guido Gaussartus in 8° Paris. 1574. Anglice utrumque opus David Humphreys in 8° Londini 1714. Testatur doctissimus Fabricius exstare utriusque operis gallicam interpretationem, quae Arnoldo Ferrono debetur.

Iam diximus S. Theophilum graece primum prodiisse, una cum Tatiano, Tiguri in fol. 1546 opera Ioannis Frisii. In eadem urbe ac codem anno prodiit latine ex interpretatione Conradi Clauseri, quae quidem interpretatio habetur in Bibliothecis Patrum, Paris. 1575. 1589. 1609. 1644, Colon. 1618, Lugd. 1677. Graece autem et latine exstat hoc opus inter Orthodoxographos a. 1555 Basil. in fol., in Auctuario Bibliothecae Patrum Paris. 1624 cum notis Frontonis Ducaei: post opera S. Iustini Paris. 1615. 1636 et Colon. seu potius Vittebergae 1686.

Anno 1684 prodiit Oxonii in 12° nova editio librorum ad Autolycum, opera Ioannis Felli episcopi Oxoniensis, qui codicem ms. e bibliotheca Bodleiana habuit, ac interpretationem Clauseri nonnullis in locis emendavit, brevesque notas adiunxit.

Concedunt hae omnes editiones Hamburgensi, quae prodiit anno 1724 in 8° opera Io. Christophori Wolfii pastoris ad D. Cathar. Hamburg. et scholarchae. Is contextum contulit cam Bodleiano codice et Regio Parisiensi suisque et alioram notis illustravit ac interpretationem pluribus locis emendavit.

"Hermias", inquit Fabricius, "vidit Iucem primum ex lo. Iacobi Fuggeri codice cum versione Raphaelis Seileri Augustani, Basil. 1553 in 8°, additus Demetrii Cydonii Orationi de morte contemnenda: atque inter veteres aliquot theologos graecos, excusos Tiguri anno 1560 fol. graece et latine Corp. Apell. Vol. 1X.

curante Gesnero; deinde, ut latinas editiones in Bibliothecis Patrum repetitas omittam, graece et latine iterum cum castigationibus Frontonis Ducaei in Auctuario Ducaeano Paris. 1624 in fol. tom. I, et ad calcem Iustini Martyris Paris. 1615. 1636 et Colon. sive potius Vittebergae 1686 in fol.; denique cum Th. Galei codice collatus, additis eiusdem Galei, qui Theodorito iuniorem esse Hermiam existimat, et Wilh. Worthi notis, ad calcem Tatiani Oxon. 1700. 8°."

#### CAPUT IV.

# PAUCIS EXPONITUR QUID IN HAC NOVA EDITIONE TENTATUM SIT.

Non longa oratione lectores tenebo, ut eis laboris mei rationem exponam, qui quidem, eruditorum iudicio, commissus, non tam a me laudandus ac praedicandus est, quam excusationis venia erratis et maculis, quae in arduo et difficili opere parum cavi, exposcenda.

Multae profecto magnaeque difficultates in his veteribus monumentis occurrerunt. Magna librarii vulnera fecere, sive nonnullis omittendis sive immutandis sive etiam, id quod in toto capite Apologiae 2 S. Iustini observavi, in locum non suum transferendis. Huo accedit stylus nec verborum electione concinnus, nec constructione accuratus, praesertim in Dialogo S. Iustini, qui, dum studio fervet defendendae veritatis, non modo projicit ornamenta dicendi, sed etiam sermonis perspicuitati parum consulit. Tatiani lepores elegantesque picturae saepe non minus negotii facessunt, quam incomtus inornatusque sermo, adeo ut visus sit interpretibus et criticis Crescentem Cynicum aculeis defigere, dum mimos nativis coloribus describit. Operosa nonnumquam rerum profanarum apud hos scriptores explanatio; sed haud scio an operosius fuerit, non dico quid illi de Christi divinitate sentiant perspicere (mirus enim est illorum ardor animi in hoc defendendo dogmate et aperta in praedicando testimonia), sed argumenta nonnulla, quibus in hoc genere utuntur, explanare et omnibus vestigiis persequi.

Subsidio fuere ad haec expedienda mss. codices, interpunctionis mutatio, parenthesis, ubi opus fuit, appositio, attenta denique locorum difficilium consideratio et cum alfis einsdem aut diversi scriptoris collatio. Haec autem sine plaribus notis, iisque interdum prolixis, navari non potuerunt: sed tamen habita est cura brevitatis. Taedium mihi profecto et legentibus peperissem, iustoque gravior voluminis sarcina fuisset, si commentarios Langi, Perionii, Kortholti et aliorum apposuissem, si locis communibus res ecclesiasticas et profanas illustrare libuisset, et quidquid alii aut minus commode interpretati sunt aut minus docte opinati, quidquid a Bibliis nostris habent discriminis citata a lustino et Theophilo testimonia, colligere. In his omnibus delectu opus esse duxi; annotationum operam intra contextus et scriptoris sententiae intelligentiam soleo coercere; virorum eruditorum, qui ante me utiliter laborarunt, observationes, ubi mihi minus probantur, paucis refello; ubi videntar adoptandae, libenter adscisco, sic tamen, ut plerumque in brevius cogantur nec debita quisquam laude fraudetur.

Novam interpretationem praecipue desiderabant utraque fustini Apologia, liber De monarchia et Dialogus, Athenagerae liber De resurrectione et tres libri Theophili. Satis fuit in Oratione lustini ad Graecos, Epistola ad Diognetum et Hermiae opusculo interpretationem pluribus locis emendare. In hoc autem labore id curae fuit, ut verbum verbo fdus interpress redderem, nec mihi sine necessaria causa licentiam sumerem. Aeque enim religio esset aut de veritate quidquam negligentia deterere, aut eam, quasi debilis et infirma sit, astu exaggerare. Itaque molestum fortasse nonnullis erit testimonia ad dogmatum defensionem praeclarissima, sed quae sola interpretum auctoritate nitebantur, in hac mea interpretatione non reperire: quale est illud ex lustini Dialogo c. 88: "Humanum genus per Adam in mor-

tem et fraudem seductionemque serpentis conciderat, ut interim propriam pro se maligne agentium cuiusque culpam taceam." Citatum etiam fuit illud Theophili ex libro 2: "Quod autem sibi per iniuriam et inobedientiam homo accersiverat, id ei nunc donat Deus, per suam humanitatem et misericordiam faciens homines sibi obsequentes." Contextus in causa exstitit, cur his testimoniis mea interpretatio careret. Sed hoc damnum, si tamen damnum videri debet, multa alia compensabunt, quae certis rationibus adductus ita reddidi, ut scriptoris sententia in clarissima luce posita sit ac tota lis dirimatur.

Operum ordinem, qui ad arbitrium in superioribus editionibus institutus fuerat, ex temporis notis dirigendum esse duxi. Non tamen disiunctae S. lustini Apologiae. Reiecti in Appendicem suppositi Iustino libri, inter quos praeceptorum pietate eminet Epistola ad Zenam et Serenum: sed quam certum et manifestum est eam lustini non esse, tam obscurum et incertum est quo potissimum scripta sit tempore. Sequentur duo opera, S. Martyris quidem nomine ob errorum venenum indigna, sed tamen satis idonea quae legendi et cognoscendi studia commoveant: Expositio rectae confessionis, in qua spirat haeresis Nestoriana, et Quaestiones ac responsiones ad orthodoxos, quae Pelagianis maculis insignes sunt. Aliae Quaestiones et Confutatio Aristotelis dogmatum mirabili styli similitudine eumdem parentem referunt ac Quaestiones et responsiones ad orthodoxos. Secunda pars Appendicis assignata fuit Actis martyrii S. Iustini, quae graece et latine post Papebrochium edidi, et fragmentis operum deperditorum Iustini, Tatiani et Theophili.

Usui fuere duo recentes mss. codices, quibus omnia Iustini tam genuina quam supposita opera continentur, alter e Regia Bibliotheca olim 270\*) nunc 450, alter ex Claro-

<sup>\*)</sup> Scribendum erat 2270, deinde 2919 (pro 2929), denique 2135 (pro 2153). Otto.

Praeterea ad Cohortationem adhibiti Regii codices perantiqui, nunc 451 et 174, olim 2271 et 2929, et Colbertinus, qui nunc Regius est 19. Ad Epistolam ad Zenam et Serenum Regii codices 451 et 174 ac praeterea duo Claromontani, qui tamen ita gemelli sunt, ut ex eodem codice uterque descriptus sit vel alter ex altero. Iidem Claromontani codices cum Regiis 938 et 1268 et duobus Coislinianis. quorum primas decimi saeculi esse creditur, ad Expositionem fidei emendandam profuerunt. Confutatio Aristotelis dogmatum collata cum Regio 2153. Athenagorae Legatio collata cum duobus Regiis 451. 174, tribus Romanis, quorum duo ex Ottoboniana, alius ex Vaticana Bibliotheca, Claromontano et alio ex Bibliotheca Institutionis Oratorii Parisiensis. Einsdem liber De resurrectione collatus cum jisdem codicibus Regiis 451. 174. 450 et duobus Claromontanis, quibus accessere varjae lectiones olim ab eruditissimo Bigot e ms. codice collectae, quae in Bibliotheca Sangermanensi asservantur. Liber 3 Theophili collatus cum Regio 887. Hermias cum duobus Romanis, altero Vaticano et altero Ottoboniano. Romanorum codicum varias lectiones debeo duobus eruditis nostrae congregationis in curia romana procuratoribus, D. Etiennot et D. Petro Maloet, quorum primus Legationem Athenagorae cum duobus Ottobonianis contulit. Postulat grati animi officium, at et doctissimorum Regiae Bibliothecae custodum D. Bojvin et D. de Targnies et eorum, qui illis successere, eximiam in me adiquando humanitatem commemorem. Prolixa etiam et benefica in me voluntas exstitit reverendi patris Harduini, quem nemo nescit bibliothecae Collegii Parisiensis Societatis lesu diu praesectum suisse. Ad testimonia lustimi, quae ab Eusebio referuntur, adhibui varias lectiones ex codicibus mss. excerptas, quae mecum ab uno ex nostris novam editionem Eusebii historiae praeparante communicatae fuerunt.

### PARS SECUNDA.

IN QUA MULTA EXPENDUNTUR AD IUSTINI ET ALIORUM RELIGIONIS DEFENSORUM DOCTRINAM SPECTANTIA.

#### CAPUT I.

AN COGNITUM PLATONI VERBUM MERITO EXISTIMAVIT IUSTINUS? AN IPSE IUSTINUS HANC DE VERBO DOCTRINAM IN PLATONIS SCHOLA PERCEPIT?

- I. Platonis testimonia de ideis et λόγφ ex Timaeo Locro. II. Alia ex Timaeo expenduntur. III. Quid sit apud Platonem Unigenitus, Deus genitus, Dei imago. IV. Mundum Plato existimavit perfectam esse Dei imaginem. V. Locus celebris, ubi Plato de triade loqui visus est, tetradem Pythagoricam continet. VI. Genitus a Deo foetus scientia est et veritas. VII. Nihil de Verbo apud Platonem viderunt scriptores lustino antiquiores aut aequales. VIII. lustinus huius doctrinae ieiunus ad ecclesiam accessit.
- I. Non propositum mihi est quidquid his in scriptis ad doctrinam pertinet hoc loco colligere, sed ea tantum expendere, quae vel alienos in sensus detorta vel sua sponte obscura et difficilia in annotationibus illustrari et explicari non potuerunt. De Christi quidem divinitate uberrima esset disserendi seges, si non hoc laboro quam potui accuratissime in notis defunctus essem. Sed superest in boc genere non contemnenda quaestio, quae mihi maxime videtur mei esse instituti. Qui in Christi divinitatem postremis saeculis impias linguas acuerunt hi clamitare non desiere λόγον apud Platonem esse personam a summo Deo distinctam, et hanc doctrinam e Platonis schola in ecclesiam, duce facinoris Platonico Iustino, manasse. Ioannes Clericus in Epistolis criticis 7. 8. 9 Iudaeos ipsos ac inprimis Philonem e Platonis fontibus hausisse pronuntiat quidquid de Verbo Dei filio et omnium opifice docuerunt. In hoc platenismi in ecclesiam inducti commento, tamquam in re certa et explorata, nuperrime Laurentius Moshemius fundamenta iecit omnium

nugarum, quas in dissertatione "De turbata per Platonicos ecclesia" devolvit. Cum ipsa Platonis testimoniorum consideratio videtur legentium animos morari et oblectare posse, tum vero de christiana doctrina, quam tamen in tanta evidentiae luce fateor opera mea non indigere, bene meriturum me spero, si demonstrem, nec Platonem christiani de Filio Dei dogmatis ulla prorsus aura perflatum fuisse, nec Iustinum ullo Platonis aut Platonicorum beneficio hac in re usum fuisse. Nobis igitur inquirendum est, quid sit apud Platonem idea et λόγος, a quibus conditus est mundus, et quid apud eumdem filius Dei et imago Dei significent.

De ideis ac de ratione Dei non pauca occurrunt apud Platonem: has autem ideas, hunc logon a summo Deo distinctum fuisse, ut personam ab eo genitam, ne suspicatus quidem videtar. lpsius sententiam praeclare expressam babemus cum in Dialogo, qui inscribitur Timaeus, tum in alio libello, in quo dialogorum morem non sequitur Plato, sed ipse refert quae ex Timaeo Locro, insigni Pythagorico, audierat. Sic incipit hic libellus: Τίμαιος ο Λοπρός τάδε έφα. Δύο αίτίας είμεν των ξυμπάντων νόον μέν των κατά λόγον γιγνομένων, ανάγκαν δε των βία καττάς δυνάμεις των σωμάτων. Τουτέων δε τον μεν τας τάγαθα φύσιος είμεν, θεόν τε ονυμαίνεσθαι, άρχαν τε των άρχων τα δ' επόμενα τε καί συναίτια είς ἀνάγκαν ἀνάγεσθαι. Τὰ δὲ ξύμπαντα ίδέαν, ῦλαν, αίσθητόν τε, οίου ξαγονου τουτέων. Καὶ τὸ μέν είμεν αγέννατόν τε καλ ακίνατου, καλ μένον τε καλ τᾶς ταὐτῶ φύσιος, νοατόν τε παὶ παράδειγμα τῶν γεννωμένων, ὁπόσα ἐν μεταβολῷ ἐντί. Τοιούτον γάρ τι τὰν Ιδέαν λέγεσθαί τε καὶ νοείσθαι. Τὰν δ' ύ**λαν έχμαγείο**ν καλ ματέρα, τιθάναν τε καλ γεννατικάν είμεν τᾶς τρίτας ούσίας. . .. Δύο ών αϊδε αρχαί έναντίαι άν το μέν είδος λόγου έχει άρρενός τε και πατρός, ά δ' ύλα θήλεος τε και ματέesc. "Timaeus Locrus haec dixit: Duas esse omnium causas: mentem quidem corum quae secundum rationem fiunt, necessitatem vero eorum quae vi quadam secundum corporum potentias. Harum causarum alteram esse naturae illius, quae

boni dicitur, et deum vocari, ac causam causarum: quae vero consequentur et tamquam adjuvantes causae accedunt, ad necessitatem referri. Tandem omnia esse ideam, materiam, sensile, velut utriusque foetum. Atque illud quidem esse ingenitum et immobile et permanens, et eius naturae, quae dicitur eiusdem, intelligibile, exemplar genitarum rerum, quaecumque in mutatione versantur. Tale enim quid ideam dici et cogitari. Materiam autem esse expressum rerum simulacrum, et matrem et genitricem tertiae essentiae. . . . Sunt igitur haec duo contraria principia: quorum idea rationem habet maris et patris, materia vero feminae et matris." In hac Timaei Locri oratione mens, deus, idea, exemplar eodem prorsus sensu usurpantur. Idea principium minime otiosum, sed quod locum habet maris et patris, et ingenitum quidpiam est et immobile et permanens. Nullum hic Verbi a summo Deo distincti vestigium.

ld confirmatur ex his quae sequentur: Πρὶν ὧν ώρανον γενέσθαι λόγω ήστην ίδέα τε καί ύλα καί ο θεός δαμιουργύς τῶ βελτίονος. Έπει δε το πρεσβύτερον κάρρον έστι τω νεωτέρω, καὶ τὸ τεταγμένον πρὸ τῶ ἀτάκτω άγαθὸς ὧν ὁ Θεός. όρῶν τε τὰν ὖλαν δεχομέναν τὰν ἰδέαν καὶ άλλοιουμέναν παντοίως μέν, ατάκτως δέ, έδει τ' είς τάξιν αύταν αγεν, και έξ άορίστων μεταβολάν ές ωρισμέναν καταστάσαι, ζιν ομόλογοι ταί διακρίσιες των σωμάτων γίγνοιντο, καὶ μὴ κατ' αὐτόματον τροπάς δέχοιντο έποίησεν ών τόνδε τον κόσμον έξ απάσας τας ύλας. "Antequam igitur coelum ratione fieret, erant idea et materia: deus autem melioris opifex, si quidem antiquius iuniore praestat, et quod ordinatum est inordinato. Deus igitur cum sit bonus, et videret materiam capacem ideae esse, ac omnibus quidem modis, sed tamen citra ordinem moveri; cumque opus esset eam in ordinem redigi, et ex infinitis mutationibus ad certam ac definitam constitui, ut corporum divisiones inter se non discreparent, nec temere ac fortuito vicissitudines acciperent: fecit igitur hunc mundum ex tota

materia." Coelum ergo λόγφ conditur, sed hic λόγος non distinguitur ab idea, nec idea a Deo.

Non multo post idea vocatur intelligibilis essentia, quae omnia animalia in se complectitur. Κράτιστος δ' έστὶ γεννατων, έπεὶ ὑπὸ τῶ κρατίστω αίτίω ἐγένετο, ἀφορώντος οὐκ είς γειρόμματα παραδείγματα, άλλ' είς τὰν ίδέαν καὶ ές τὰν νοατὰν ούσίαν, ποθ' άνπες το γεννώμενον άπακριβωθέν κάλλιστόν τε καλ απαρεγχείρητον γίγνεται. Τέλειος δ' άει κατά τὰ αισθητά έστιν, ότι καὶ τὸ παράδειγμα τήνο αὐτῶ, περιέχον πάντα τὰ νοατὰ ζῶα έν αύτο, ούδεν έκτος απέλιπεν αλλο, δρος ων νοατών παντελής, ώς όδε ό πόσμος αίσθητών. "Optimus autem est mundus omnium rerum genitarum, siquidem ab optima causa factus est, non manu facta exemplaria intuente, sed ideam et intelligibilem essentiam, ad quam accurate expressum id quod flebat pulcherrimum est et inexpugnabile. Perfectus autem semper est in rebus sensilibus: propterea quod illius exemplar, quod omnia intelligibilia animalia in seipso complectitur, nihil extra reliquit aliud; quippe cum intelligibilium perfectus sit terminus, quemadmodum hic mundus sensilium." Nihil aliud igitur est idea, Timaeo iudice, quam essentia intelligibilis, quae omnia complectitur, nec otiosi exemplaris partes sustinet in mundo creando, sed maris et patris, utpote ipse Deus.

II. Totus Platonis Timaeus nihil aliud fere est, quam prolixior expositio huius Timaei Locri doctrinae. In hoc autem dialogo ratio et ideae divinae nusquam ab ipso Deo distinguuntur. Rationem sive λόγον nihil aliud esse, quam Dei cogitationem, patet ex his verbis p. 1052: Ἐξ οὖν λόγον καὶ διανοίας θεοῦ τοιαύτης πρὸς χρόνου γένεσιν, ἵνα γεννηθῆ χρόνος, ἤλιος καὶ σελήνη καὶ πέντε ἄλλα ἄστρα, ἐπίκλην ἔχοντα κλάνητες, εἰς διορισμόν καὶ φυλακὴν ἀριθμῶν χρόνου γέγονε. Εχ hac igitur dei circa temporis creationem ratione et cogitatione, ut tempus crearetur, sol et luna et alia quinque astra, quae cognominantur planetae, ad distinctionem et observationem numerorum temporis facta sunt." Et p. 1049:

Ούτως δὲ πᾶς ὅντως ἀεὶ λογισμός Θεοῦ περὶ τόν ποτε ἐσόμενον Θεον λογισθείς, λεῖον καὶ όμαλόν, πανταχῆ τε ἐκ μέσου ἴσον καὶ ὅλον καὶ τέλειον ἐκ τελέων σωμάτων σῶμα ἐποίησε. "Sic igitur dei circa futurum aliquando deum instituta ratiocinatio laevem illum et aequabilem, et ex medio undequaque aequalem, et totum et perfectum ex perfectis corporibus corpus effecit."

Immerito hune postremum locum idoneum fuisse Clericus existimat, qui Christianis persuaderet idem de Verbo Scripturas sanctas ac Platonem docere. Haec enim Dei ratiocinatio, etiam si quis sponte caecutiat, nunquam videri possit persona a Deo distincta, nec aliud est, quam ipsa Dei cogitatio, ut in priore testimonio appellat Plato. autem minus dubium est, quin Plato de sola Dei cogitatione loquatur, quod in utroque loco singularem Deo cogitationem et ratiocinationem attribuat. In primo enim ait tempus creari debuisse, ut, quemadmodum mundi exemplar est per omne aevum sive per omnem aeternitatem, ita mundus esset per omne tempus, et propter hanc Dei cogitationem factum esse solem. In altero autem hanc rationem affert, cur mundus hac forma donatus sit, quod Deus eum praestantiorem fore duxerit, si sibi ipse sufficeret nec alienis adminiculis egeret. Eadem loquendi ratio passim occurrit. Sic pag. 1048 Dous loyigameros, "cum cogitasset," invenit ea quae mentem habent pulchriora iis esse quae carent, mentem autem sine anima esse non posse, et "propter hanc cogitationem," δια τον λογισμόν τονδε, mentem in anima, animam in corpore constituit. Sic etiam p. 1049: Cum videret Deus frigus et calorem corpori nocere, διά την αίτίαν και τον λογισμόν τόνδε, "propter hanc causam et rationem," unum totum ex omnibus perfectum ac senii et morbi expertem mundum constituit.

Nihil moror, quod obiicitur ex Epinomide, ubi mundum Plato a λόγφ creatum dicit his verbis: Ταύτη μηδελς άλλος ποτέ νομίση πάντων ήμων ώς οί μέν θεοί είσεν αὐτῶν, οί δ' οῦ.

μηδ΄ αός οι μέν γνήσιοι, οι δέ τοιούτοι τινες οιους ούδε θέμις κατίν ήμων ούδενί. Πάντες δε δή πάντας λέγωμέν τε καί φωμεν άδελφούς τ' είναι και έν άδελφαίς μοίραις· και τιμάς άποδιδώμεν, μή το μέν ένιαυτόν, το δέ μήνα, τοῖς δέ μήτε τινά μοῖραν τάττωμεν, μήτε τινά χρόνου, έν ώ διεξέρχεται του αυτού πόλον, ξυναποτελών πόσμον, δν έταξε λόγος ο πάντων θειότατος όρατον ον ό μεν ευδαίμων πρώτον μεν έθαύμασεν, έπειτα δε έρωτα έσχεν του παταμαθείν οπόσα θνητή φύσει δυνατά. "Νοπο omnino ex nobis existimet alios quidem deos esse, alios vero non; aut alios legitimos, tales vero alios, quales nefas sit dicere. Sed fratres omnes ac in fraternis sortibus esse dicamus, iisque honores adhibeamus, non alii annum, alii mensem, alii vero nullam partem assignemus, nec tempus ullum, in quo circulum suum percurrit, mundum perficiens, quem ratio omnium divinissima visibilem statuit: quem quidem vir beatus primo admiratur, deinde ardet cupiditate ea discendi quaecumque natura mortalis percipere potest."

Haec verba, "quem beatus vir primo admiratur", non ad λόγον sed ad mundum referri debent, cuius admiratio initia nobis discendi et prima veluti elementa suppeditat, quod de divinae rationis admiratione dici non potest. Ille autem λόγος, qui mundum creavit, non magis personam a Deo patre distinctam hoc loco designat, quam in aliis supra allatis, aut etiam in isto ex Phaedone p. 85: "Elaborandum est ut, humanarum rationum optimam et quae minime refuturi possit eligentes, ei insideamus, ut, illa tamquam rate vecti, vitae istius pericula enavigemus, nisi quis possit certiore tutioreque modo, tutiore videlicet vehiculo, aut divina ratione traduci atque transmitti," ἐπὶ βεβαιοτέφου ὀχήταπος το λόγου θείου τινός διαπορευθήναι.

III P accedere videtur ad christiani instituti similitudin istola ad Hermiam, Erastum et Coriscum, micitiam inter se ineant eamque hoc iure-Επομνύντας σπουδή τε άμα μή άμούσω άδελφή παιδεία, καὶ τὸν τῶν πάντων θεὸν ήγεμόνα τῶν τε ὅντων καὶ τῶν μελλόντων, τοῦ τε ήγεμόνος καὶ αἰτίου πατέρα κύριον, ἐπομνύντας, ὄν, ἄν ὅντως φιλοσοφῶμεν, εἰσόμεθα πάντες σαφῶς εἰς δύναμιν ἀνθρώπων εἰδαιμόνων., Iurantes non sine eleganti studio et sorore studii disciplina, et omnium deum ducem et eorum quae sunt et eorum quae futura sunt, ac ducis et causae patrem et dominum testem invocantes: quem quidem, si vere philosophemur, omnes perspicue cognoscemus, quantum fas est hominibus beatis."

Haec de Verbo et Filio Dei dicta videri possent, si id per Platonem liceret, qui omnium ducem Deum et causam ipse sui interpres mundum esso declarat. Sic enim loquitur in Epinomide p. 1005: Θεόν δ' αὐτόν μαλλον ή τινα τύχην ήγουμαι δόντα ήμεν σώζειν ήμας. "Ον δε θεον ήγουμαι, φράζειν χρή, καίπες άτοπον όντα, καί πως ούκ άτοπον αδ. γάρ τῶν ἀγαθῶν αἴτιον ἡμῖν ξυμπάντων οὐ καὶ τοῦ πολύ μεγίστου, της φρονήσεως, αίτιον ήγεισθαι δει γεγονέναι; Τίνα δή καὶ σεμνύνων ποτε λέγω θεόν, ο Μέγιλλέ τε καὶ Κλεινία; Σχεδον ουρανόν. "Ον και δικαιότατον, ως ξύμπαντες αλλοι δαίμονες αμα καί θεοί, τιμαν τε καί εύχεσθαι διαφερόντως αύτφ. καὶ τῶν ἄλλων αἴτιον άγαθῶν πάντων ήμιν αὐτὸν γεγονέναι, πάντες αν δμολογοίμεν. "Deum autem magis arbritror, quam fortunam aliquam, hoc nobis prudentiae munus ad salutem nostram contulisse. Quem autem deum existimem, dicam vobis, quamvis id absurdum sit, ac rursus aliqua ratione non absurdum. Nam qui omnium nobis bonorum causa est, quomodo non eum longe maximi, id est prudentiae, causam fuisse existimandum est? Quem autem deum, Megille et Clinia, laudibus effero? Coelum procul dubio. Quod quidem aequissimum est ut, quemadmodum alii omnes daemones simul et dii faciunt, ita nos quoque maiorem in modum co-Atque illud quidem aliorum omnium lamus et precemur. bonorum causam nobis exstitisse omnes confitebimur."

Coeli nomine mundum a Platone designari patet ex his verbis Timaei p. 1047: Θ δή πᾶς οὐρανὸς ἢ κόσμος, ἢ καὶ ἄλλο, ὅ τί ποτε ὀνομαζόμενος μάλιστ' ἂν δέχοιτο, τοῦθ' ἡμῖν

corpás de. "Hoc autem universum coelum vel mundus, seu quo alio nomine appellari se maxime probet, a nobis appelletur." Cum ergo mundus hoc loco-a Platone omnium.bonorum causa et Deus et a caeteris diis et daemonibus coli solitus dicatur, is de quo in superiore testimonio eadem dicantur mundus profecto existimandus est. Quin etiam ex posteriore testimonio superius sic videtur emendandum: τον πάντων θεων ήγεμόνα, "omnium deorum ducem invocantes," hunc enim "omnes alii daemones simul et dii colunt." Mox deesse videtur αἴτιον, ita ut vertendum sit: " eorum quae sunt et eorum quae futura sunt causam." Vocem illam, εἴτιον, excidisse probant sequentia: τοῦ τε ήγεμόνος καὶ αἰτίον κατέρα.

Multa alia de mundo in eamdem sententiam dicta repe-In Timaeo p. 1049: Διὰ πάντα δή ταῦτα εὐδαίμονα θεόν αὐτὸν έγεννήσατο. "His omnibus de causis beatum illum deum genuit." Et p. 1072: Αὐτάρκη τε καὶ τελεώτατον θεὸν liérra. "Deum sibi ipsi sutficientem et perfectissimum generabat." Sic dialogum concludit: Θνητά γάρ καὶ άθάνατα ζώα λαβών, καὶ ξυμπληρωθεὶς όδε ό κόσμος, οῦτω ζώον όρατόν, καὶ όρατὰ περιέχων, είκων τοῦ νοητοῦ θεοῦ, μέγιστος καὶ ἄριστος πάλλιστός τε καί τελεωτατος γέγονεν, είς ούρανος όδε, μονοnenic ev. "Mortalia enim et immortalia animalia capiens, ac completus hic mundus, sic animal visibile, visibilia comprehendens, intelligibilis dei imago, sensibilis, maximus, pulcherrimus et perfectissimus exstitit, unum hoc coelum, unigenitus." Sic etiam initio Timaei Locri mundus vocatur "unus, unigenitus, deus genitus." Hinc Velleius apud Ciceronem lib. I De nat. deorum multa iocatur in "rotundum deum" Platonis, ac. "si mundus est deus, dei membra partim ardentia, partim refrigerata esse" concludit, propterea quod multae mundi partes aut appulsu solis exarserint, aut obriguerint nive pruinaque longinquo solis abscessu.

IV. Platonem haec in opinionum commenta et verborum ampullas coniecit ea, quam sibi finxerat, mundi similitudo

cum Deo. Egregie ille quidem et luculenter docuit Deum omnia ad idearum suarum exemplar creasse, nec quidquam csse in mundo, quod non ideae divinae respondeat. At inscienter prorsus et absurde mundum essentiae divinae accuratam esse et omnibus numeris instructam imaginem sibi fingebat, nec quidquam esse in Deo, cuius non aliqua expressa sit in mundo imago. Sic loquitur p. 1047: Λέγωμεν δὲ δι' ἢν αἰτίαν γένεσιν καὶ τὸ. πᾶν τόδε ὁ ξυνιστὰς ξυνέστησεν. 'Αγαθὸς ἦν, ἀγαθῷ δὲ οὐδεὶς περὶ οὐδενὸς οὐδέποτε ἐγγίγνεται φθόνος. Τούτου δ' ἐπτὸς ἂν πάντα ὅτι μάλιστα ἐβουλήθη γενέσθαι παραπλήσια αὐτῷ. "Dicamus autem, quam ob causam mundi auctor generationem atque hoc universum constituerit. Bonus erat; bono autem nulla umquam ulla de re inest invidia. Huius igitur expers cum esset, voluit omnia sibi quam simillima fieri."

In hac de mundo sententia id videbatur inesse incommodi, quod mundus sit creatus, Deus vero sempiternus, nec proinde id, quod esse incepit, aeterni imago esse possit. Huic incommodo sic occurrit Plato p. 1052: Ως δὲ κινηθέν τε αὐτὸ καὶ ζῶν ἐνενόησε τῶν ἀϊδίων θεῶν γεγονὸς ἄγαλμα ό γεννήσας πατήρ, ήγάσθη τε καὶ εύφρανθείς έτι δή μαλλον δμοιον πρός τό παράδειγμα έπενόησεν απεργάσασθαι. Καθάπερ οὖν αὐτὸ τυγγάνει ζώον ἀἰδιον, καὶ τόδε τὸ πᾶν οθτως εἰς δύναμιν έπεγείρησε τοιούτον αποτελείν ή μέν οὐν ζώου φύσις ἐτύγγανεν ούσα αίωνιος, και τούτο μέν δή τω γεννητώ παντελώς προσάπτειν ούπ ήν δυνατόν: είκονα δ' έπινοεί κινητήν τινα αίωνος ποιήσαι, καὶ διακοσμών άμα ούρανόν, ποιεί μένοντος αίώνος έν ένλ κατ' άριθμον Ιούσαν αλώνιον είκονα, τούτον ον δή χρόνον ανομάκαμεν. "Postquam igitur moveri ac vivere animadvertit creatum illud deorum immortalium simulacrum is qui genuit pater, admiratus ac oblectatus est magisque exemplari simile perficere cogitavit. Quemadmodum ergo ipsum exemplar est animal sempiternum, ita etiam hoc universum tale quantum feri poterat perficere instituit. Ac animalis quidem natura erat aeterna; id autem rei creatae omnine affingi non pote-

Quamobrem excogitat mobilem quamdam aeternitalis imaginem; et dum coelum exornat, aeternitatis in uno permanentis aeternam imaginem numero progredientem creat, quam tempus vocavimus." Et non multo post: Χρόνος δ' οὖν μετ' οὐρανοῦ γέγονεν, ΐνα αμα γεννηθέντες, άμα καὶ λυθώσιν, αν ποτε λύσις τις αύτών γένηται, καὶ πατά τὸ παράδειγμα τῆς αλωνίου φύσεως. ζν' ως όμοιότατος αὐτοῦ κατὰ δύναμιν ή. Τὸ μὲν γὰρ δή παράδειγμα πάντα αἰωνά έστιν ον ο ο αν διά τέλους τον απαντα χρόνον γεγονώς τε καί ον παὶ ἐσόμενός ἐστι μόνος. "Tempus ergo simul cum coelo creatum est, ut simul genita simul dissolvantur, si qua eorum aliquando futura sit dissolutio: tum etiam ut aeternae naturae exemplari, quantum fieri potest, quam simillimus sit mundus. Nam exemplar per omnem est aeternitatem; mundus vero per omne tempus solus fuit, est et erit."

Sic creato tempore ut mundus, "perfectissimo et intelligibili animali simillimus, naturam aeternam imitaretur," haec tamen similitudo, Platone iudice, inchoata et manca exstitisset, nisi, quot animalium species ideis aeterni animalis obversantur, totidem in mundo creatae fuissent. Sic rem exponit: Τω δε μήπω τα πάντα ζωα εντός αὐτοῦ γεγενημένα περιειληφέναι, ταύτη έτι είχεν ανομοίως. Τούτο δή το πατάλοιπον απειργάζετο αύτου πρός την του παραδείγματος αποτυπούμενος φύσιν. Ήιπες οὖν νοῦς ἐνούσας ίδέας τῷ δ ἐστι ζῶον, elal τε Ενεισι καὶ όσαι καθορά, τοιαύτας καὶ τοσαύτας διενοήθη δείν παὶ τόδε σχείν. "Sed quia nondum omnia animalia intra se genita mundus continebat, ideirco erat adhue dissimilis. Quod autem illi deerat id perfecit deus naturam exemplaris imitatione exprimens. Quatenus igitur mens insitas ei quod est animal ideas cernit, qualesque sunt et quot intuetur, tales et totidem in mundo esse oportere iudicavit." Dicebat supra Timaeus Locrus mundum esse perfectum, quia illius exemplar, quod omnia intelligibilia in se ipso complectitur, mihil extra praetermisit, sed intelligibilium perfectus est terminus, ut hic mundus sensilium.

V. Venio ad celeberrimum ex secunda Platonis epistola testimonium, quod et Iustinus in Apologia prima et multi alii post eum citarunt, et Christianis fucum fecisse Clericus existimat. Significaverat Dionysius Platoni per Archedemum sibi non omnino satisfacere institutam a Platone "de primi natura" demonstrationem. Sic respondet Plato: Φραστέον δή σοι δί αίνιγμών τι, αν τι ή δέλτος η πόντου η γης έν πτυχαίς πάθη, ό άναγνούς μὴ γνῷ. 🖔 Οδε γὰς ἔχει. Πεςὶ τῶν πάντων βασιλέα πάντα έστι και έκείνου ξνεκα πάντα. και έκείνο αίτιον άπάντων τών καλών. Δεύτερον δέ περί τὰ δεύτερα, καὶ τρίτον περί τὰ τρίτα. Η οὖν άνθρωπίνη ψυχή περί αὐτά ὀρέγεται μαθείν ποῖα αττα έστί, βλέπουσα είς τὰ αὐτῆς συγγενῆ, δεν οὐδεν ίκανῶς Εχει. Τοῦ δὲ βασιλέως περί και ών είπον, οὐδέν έστι τοιοῦτο. "Dicendum tibi per aenigmata: ut, si quid huic tabellae vel mari vel terra contingat, qui legerit intelligere non possit. Circa omnium regem cuncta sunt, ipsius Sic autem habet. gratia omnia; ipse pulchrorum omnium causa. circa secunda; tertium circa tertia. Humana igitur anima haec qualia sint discere cupit, ad ea respiciens quae sibi cognata sunt, quorum nullum satis aptum est. At in rege et iis, de quibus dixi, nihil tale."

Parvi refert huius loci sententiam investigare, quam ipse Plato quibusdam veluti integumentis consulto obvolvit. Videtur tamen aliud nihil indicare, quam quod saepe alias de variis cognoscendi modis disseruit. In libro 6 De rep duo distinguit entia, visibile et invisibile, et duplicem utriusque cognoscendi modum. In visibili genere ponit "imagines sive umbras et simulacra," et ipsas res, quae his imaginibus adumbrantur, ita ut "quemadmodum se habet opinio ad scientiam, ita imago ad id cuius est imago." In invisibili genere duos pariter distinguit cognoscendi modos: "unum in quo anima suppositionibus et imaginibus utitur ad speciei invisibilis investigationem, alterum cum animus sine imaginibus ipsas species considerat." His paulo uberius explicatis tandem sic concludit: Καί μοι ἐπὶ τοῖς τέτταρσι τμήμασι τέτταρα ταῦτα παθήμα-

τα εν τῆ ψυχῆ γινόμενα λάβε. Νόησιν μεν επὶ τῷ ἀνωτάτῳ τὰ ἀνοτάτῳ τὰ τελευταίω εἰκασίαν. "Ad has quatuor proportiones quatuor itidem mentis affectiones accipe. Intelligentiam supremo, cogitationem secundo, fidem tertio assigna, ultimo assimilationem sive imaginationem." Eadem docet lib. 7. p. 705.

Videtur epistola ad Dionysium hos cognoscendi modos Non enim triadem habet, sed quaternionem. Prinum cognosendi genus, illudque longe praestantissimum in ipsius entis consideratione versatur. Hoc solis sapientibus contingit, qui, ut ait Plato lib. 7 De rep., ipsum bonum intuentur eoque utuntur tamquam exemplari. Secundum cognoscendi genus versatur circa secunda, cum videlicet animus, ut de geometria et aliis eiusmodi artibus observat Plato ibid. lib. 6 De rep., imaginibus et suppositionibus ad entis investigationem utitur. Tertium circa tertia versatur, cum in rebus visibilibus non umbras et imagines, sed ipsas res apprehendimus, ex quo fidem effici declarat Plato. Quartum cognoscendi genus, quod elxasla sive imaginatio et assimilatio est, non obscure commemoratur in epistola ad Dionysiam, ubi mens discendi cupida ad ea tantum respicere dicitur quae ipsi cognita sunt; quae cognoscendi ratio Platonis iudicio caeteris plurimum concedit. Non ergo hic trias quaerenda, sed tetras Pythagorica, quae ex quatuor cognoscendi modis explicatur apud Plutarchum lib. 1 De placitis philosophorum: Η ήμετέρα ψυγή, φησιν, έκ τετράδος σύγκειται είναι γάρ νουν, επιστήμην, δόξαν, αίσθησιν, εξ ών πάσα τέχνη καὶ ἐπιστήμη καὶ ήμεῖς λογικοί ἐσμεν. "Anima nostra continetur tetrade: est enim mens, scientia, opinio, sensus: ex quibus ars omnis et scientia ac nos ipsi rationis participes sumus."

VI. Praetermittendus non est alius locus ex lib. 6 De rep., qui apud Eusebium citatur Praepar. evang. lib. 2. cap. 21. Sic loquitur Socrates: \*Αρ' οὖν οὖ καὶ ὁ ἥλιος ὄψις μὲν οὖκ ἔστιν, αἴτιος ở ὢν αὐτῆς ὁρᾶται ὑπ' αὐτῆς ταὐτης; Οὕτως, ἦ ở ὅς. Τοῦτον Corp. Apoll. Vol. IX.

τοίνυν (ἦν δὶ ἐγώ) φάναι με λέγεια τον τοῦ ἀγαθοῦ ἔκγονου, ὧν τὰγαθὸν ἐγέννησεν ἀνάλογον ἐαυτοῖ, ὅ τέ πες αὐτὸ ἐν τοῦ νοιτερῦ τόπω πρός τε νοῦν καὶ τὰ νοούμενα, τοῦτο τοῦτον ἐν τοῦ ὁςατοῦ πρός τε ὄψιν καὶ τὰ ὁςωμενα. "Nonne igitur sol ipse visus non est, et cum causa sit visus, ab ipso illo cernitur? Omnino, inquit ille. Sic igitur, inquam, de ille boni foetu, quema sibi similem id quod bonum est genuit, meam accipe sententiam: quale illud est bonum in loco intelligibili cum mente ac rebus mente perceptis comparatum, talem esse solem in visibili, si cum visu et rebus sub visum cadentibus conferatur."

Prima specie videtur Plato filium Deo attribuere, quem Deus sibi similem genuerit; sed si attendamus quae sequuntur, quaeque praecedunt, non de filio Dei, sed de scientia et veritate, quam Deus in nobis gignit, Platonem loqui constabit.

Quidnam sit bonum (que nomine Deum designari nemo negaverit), explicare non audet Socrates rei difficultate deterritus; sed tamen eius τόκους sive partus exponere aggreditur, "et quis sit illius foetus ipsique simillimus," oc dè Exposos του άγαθου φαίνεται και όμοιότατος έκείνα. Ut hunc τόκον και έκγονου, partum et foetum boni exponat, statuit ea quae videntur minime intelligi, ideas intelligi quidem, sed minime videri: ac omnium quidem sensuum praestantissimum esse visum, et quemadmodum nemo videre potest, nisi affulgeat illa lux, quam solus ex diis coelestibus sel efficit, ita etiam nihil intelligi posse sine illo Dei foetu, quia Deus idem praestat in rebus quae intelligentur ac sol in iia quae viden-Rogatus ut rem clarius explanet, haeret in eodem exemplo, et quemadmodum oculi caecutiunt, cum ad ea vertuntur, quae noctis tenebris operta sunt, secus vero cum ad ea quae sol illustrat: ita de animo iudicandum statuit. "Quando enim," inquit, "eo fertur, uhi veritas et ipsum ens emicat, intelligit illud cognoscitque et mentem habere vide-Quando autem ad id quod tenebris permixtem est quodque nascitur et perit, opinatur et caecutit, sursum deorsum opiniones immutans, ac mentis experti similis est. Quod igitur et veritatem rebus cognoscendis et virtutem praestat cognoscenti, boni ideam esse dicito, scientiae et veritatis, quae mente cognoscitur, causam."

Nibil aliud ergo est ille Dei foetus, quam scientia et veritas, quae ut lux a sole, ita a Deo gignuntur. Eumdem eaim ordinem ponit inter bonum et ipsius partum, veritatem et scientiam, ac inter solem et lucem; et "quemadmodum lux et visus sunt quidem phonitoji," id est speciem habent ad solis splendorem accommodatum, "nec tamen sunt ipse sol, ita veritatem et scientiam esse quidem ayavosioji," id est boni speciem habere declarat, "sed tamen ipsum bonum non esse." Addit quemadmodum "sol iis quae videntur non id solum praestat ut videantur, sed etiam ea generare, augere, nutrire, quamvis ipse non sit generatio," ita "bonum iis quae cognoscuntur non solum largiri ut cognosci possint, sed etiam ipsam essentiam donare, quamvis ipsum minime sit essentia, sed supra essentiam, dignitate et potentia exsuperans."

Ad hanc Platonis interpretandi rationem accedit auctoritas veterum scriptorum, qui in eius libris maxime versati fuere. Nullam enim de hoc Dei Filio litteram invenias neque apud Ciceronem, neque apud Plutarchum, qui Platonis doctrinam omnibus vestigiis indagarunt, neque apud alios scriptores, qui de philosophorum sententiis pertractant. Nemo omnino commemoratur ex philosophis ethnicis, qui hanc de Verbo Dei Filio sententiam ante exortos recentiores Platonicos aut sequutus sit aut impugnaverit. lib. 2 De leg. veram legem existimat "mentem esse omnia ratione aut cogentis aut vetantis Dei." Paulo post de eadem lege: "Non tum denique incipit lex esse." inquit, "cum scripta est, sed tum cum orta est. Orta autem simul est com mente divina. Quamobrem lex vera atque princeps, apta ad iubendum et ad vetandum, ratio est recta summi lovis." Vides Ciceronem, tum cum sibi Platonem ad imitandum proponit, ne suspicari quidem λόγον sive rationem esse Filium Dei. Plutarchus in libro De placitis philosophorum tria Platonis principia recenset: Deum, materiam et ideam. Ideam autem nihil aliud esse putat, quam essentiam incorpoream ἐν νοήμασι καὶ φαντασίαις Dei exsistentem; in quo valde a Clerico et aliis huiusmodi discrepat, qui ideam apud Platonem substantiam esse volunt a Deo separatam et dissociatam.

Celsus apud Origenem Deum ipsum rationem esse omnium rerum pronuntiat, ut patet ex his verbis quae ab Origene referuntur lib. 5 pag. 240: Σαρκα δή μεστήν ὧν οὐδὲ εἰπεῖν καλόν, αἰωνιον ἀποφήναι παραλόγως οὕτε βουλήσεται ό Θεος οὕτε δυνήσεται. Αὐτὸς γάρ ἐστιν ὁ πάντων τῶν ὅντων λόγος οὐδὲν οὖν οἶός τε παράλογον οὐδὲ παρ ἐαυτὸν ἐργάσασθαι. "Carnem vero iis plenam, quae ne appellare quidem decet, aeternam reddere contra rationem nec volet Deus nec poterit. Ipse enim omnium rerum ratio est: nihil ergo contra rationem aut contra seipsum facere poterit." Christianae doctrinae discrimen a Celsi sententia sic exponit Origenes pag. 246: ἀλλὰ καὶ ὁ τῶν πάντων λόγος ἐστί, κατὰ μὲν Κέλσον, αὐτὸς ὁ Θεός κατὰ δὲ ήμᾶς, ὁ υίὸς αὐτοῦ. "Sed omnium quidem ratio est, secundum Celsum, ipse Deus: secundum nos, eius Filius."

Idem Celsus, cum saepe Christianos multa dicat ex Platone hausisse, nusquam eorum de Verbo doctrinam, quam sexcenties exagitat, inter haec furta commemorat. Quin etiam penitus ignorabat Platonem de Filio Dei loquutum esse. Ait enim Christianos aliis non belle contemtis, alta et inani spe plenos, quasi magnifica quaedam didicerint, non-nulla ut vera praedicare; sed haec Platonem multo ante docuisse; nec tamen eum prodigialiter loqui, nec volentibus interrogare, quid sit hoc quod promittat, silentium indicere, aut iubere, ut e vestigio credant talem esse Deum, talemque ei esse Filium, eumque huc delapsum secum esse colloquutum, pag. 280.

Non ignorabat Celsus nonnulla apud Platonem legi de Filio Dei, sed filii nomine mundum designari existimat. Sic enim loquitar apud Origenem lib. 5. pag. 308: 'Οπόθεν δὲ καὶ αὐτὸ τοῦτο ἐπῆλθεν αὐτοῖς Θεοῦ υίὸν καλεῖν σημαίνω. "Ανδρες παλαιοὶ τόνδε τὸν κόσμον, ὡς ἐκ Θεοῦ γενόμενον, παῖδά τε αὐτοῦ καὶ ἡἰθεον προσεῖπον. Πάνυ γοῦν ὅμοιος οὐτος κάκεῖνος παῖς. "Unde autem et hoc ipsum eis in mentem venerit, ut Filium Dei appellarent, indicabo. Mundum veteres, utpote ex Deo genitum, ipsius filium et Deo similem vocabant. Bella vero similitudo huius et illius Filii Dei."

VIII. Nondum ergo nati erant vel saltem nondum prodierant, scribente adversus Christianos Celso, novi illi Platonici, qui supremo Deo duas alias longe inferioris substantize personas adiunxerunt, eisque aliquas in mundi creatione partes commiserunt. Iustinus ipse, cum ad religionem christianam accessit, nondum quidquam a Platone aut Platonicis dictum sciebat, quod cum christiana de Verbo doctrina quadraret. Nam a sene, qui eum prima religionis elementa docuit, interrogatus Dialog. cap. 3 minime distinguit λόγον ήγεμονούντα πάντων, "rationem omnibus imperantem," a Deo et cogitatione divina, sed manifeste respicit ad locum Platonis ex Timaeo supra allatum, ubi hortatur Plato, ut "humanarum rationum unam aliquam apprehendentes eique insidentes vitae pericula tamquam rate enavigemus, nisi quis possit Armiore aliquo vehiculo vel divina aliqua ratione apprehensa tutius traduci."

Instinus in Cohortatione, quod opus in primordiis conversionis scripsit, Platonem carpit c. 29 et 30, quod, his quae Mosi dicta sunt "Secundum formam tibi in monte monstratam ita facies" lectis quidem sed non intellectis, "formam quamdam, sive exemplar eorum quae facta sunt ante id quod sensibus subjectum est, separatim exsistere" existimasset, et praeexsistentem terram, praeexsistens coelum, praeexsistentem hominem admisissset. Eumdem castigat c. 7, quod

formam in "Dei notionibus" recenseat, quam alibi substantiam separatim exsistentem pronuntiat.

Ita Iustinus, nihil suspicans Platonem de Verbo Dei Filio et Deo degustasse, imo ne ipse quidem in Platonica doctrina (non enim diu cum Platonicis fuerat) multo versatus. Nam Plato exemplar mundi in Dei cogitationibus constanter reponit. Quodsi multis post annis visus est sibi Iustinus christianae de Filio et Spiritu sancto doctrinae aliquam, non dico cognitionem, sed, ut ipse ait, imitationem apud Platonem reperire, id, cum et sero animadversum sit et longius tractum, argumento est nunquam haec Iustinum observaturum fuisse, nisi et christiana doctrina imbutus et illius defendendae cupidus fuisset. Quinetiam ex duobus testimoniis, quae citat Apol. I. c. 60, alterum longe aliter legitur apud Platonem, ut in nota observavi, alterum non potest ad Filium Dei nisi per vim detorqueri.

Post tot Platonis et eorum, qui illius doctrinam apprime calluerunt, ac ipsius etiam Iustini testimonia, videor mihi pro meo iure statuere posse, fabulam Platonismi a Iustino in ecclesiam inducti inter ea commenta referri debere, quorum nullus unquam auctor exstitisset, aut saltem nullus adstipulator, si alius esse posset absurdi erroris defendendi modus.

Iam vero si quis obiciat veterum scriptorum iudicia, Clementis Alexandrini, Origenis, Eusebii Caesariensis et Cyrilli Alexandrini, qui Iustini exemplo Platonem christianae de Verbo doctrinae testem citarunt: nihil id mihi officiet, cum ab eorum auctoritate mea non multum discedat sententia. Nam Platonica illa Filii Dei descriptio, quem unigenitum, Deum genitum, intelligibilis Dei imaginem, Deum beatum, Deum sibi ipsi sufficientem et perfectissimum, omnium bonorum causam appellat, ita Hebraeorum de aeterno Dei Filio doctrinae congruit, ut eam verisimile sit, non secus ac ea, quae supra de Deo opus suum admirante et de planetis ad distinctionem temporum factis retuli, inde derivatam et

inepta cum mundo iunctura depravatam fuisse. Platonem negat lustinus intellexisse quae ex sacris fontibus hauserat.

#### CAPUT II.

DE MATERIAE CREATIONE NONNULLA IUSTINI ET ATHENA-GORAE LOCA EXPLICANTUR.

- 6. Iustini et Athenagorae testimonia ex aliis locis explicantur. II. Non sine causa de materiae creatione interdum silent. III. Sacri et ecclesiastici scriptores eodem modo loquuti.
- I. S. Iustinus et Athenagoras de mundi creatione nonnulla dixerunt, quae hoc loco explanare conabimur, ne molestiam legentibus facessant. Initium ducam ab his lustini verbis ex Apol. I. c. 10: Κοὶ πάντα τὴν ἀρχὴν ἀγαθὸν ὅντα σημιουργήσαι αὐτὸν έξ ἀμόρφου ῦλης δι' άνθρώπους δεδιδάγμεθα. "Et cum bonus sit omnia illum ab initio ex informi materia propter homines condidisse scimus." Plures torsit illud & αμόρφου ύλης, quod quidem alii expungendum duxerunt, alii emendandum, alii benignius interpretandum. Quinetiam videter prima specie Iustinus cum Platone consentire de mundi creatione, quamvis ille materiam ex nihilo creatam fuisse ne suspicatus quidem sit. Sic enim loquitur in eadem Apol. I. c. 59: Ίνα δὲ καὶ παρά τῶν ήμετέρων διδασκάλων (λέγομεν δή τοῦ λόγου τοῦ διὰ τῶν προφητῶν) λαβόντα τὸν Πλάτωνα μάθητε τὸ εἰπεῖν, είλην ἄμορφον οὖσαν στρέψαντα τον Θεόν, πόσμον ποιήσαι, απούσατε των αύτολεξεί είρημένων διά Μωσέως του προδεδηλωμένου πρώτου προφήτου, και πρεσβυτέρου των έν Έλλησι συγγραφέων δι' οδ μηνύον το προφητικόν Πνευμα πως την άρχην και έκ τίνων έδημιούργησεν ο Θεός του κόσμου, ξωη ούτως. Έν άρχη ξποίησεν ό Θεός τόν ούρανον καὶ την γην. Η δε γη ήν αόρατος και ακατασκεύαστος, και σκότος έπανω της άβύσσου και πνευμα Θεού έπεφέρετο έπάνω των ύδάτων. Καὶ είπεν ο Θεός · Γενηθήτω φώς, και έγένετο ουτως. Ωστε λόγω - Θεοῦ έκ των υποκειμένων και προδηλωθέντων διά Μωσέως γεγενήσθαι τον πάντα κόσμον, καὶ Πλάτων, καὶ οί

ταύτα λέγοντες, και ήμεζς έμάθομεν, και ύμεζς πεισθήναι δύνασθε. "Atque ut a doctoribus nostris, id est a doctrina per prophetas vulgata, acceptum esse intelligatis, quod dixit Plato, Doum, cum materiam informem vertisset, mundum fecisse: audite quid totidem verbis dixerit Moses, primus prophetarum et scriptoribus omnibus vetustior, ut supra demonstravimus, per quem Spiritus propheticus quomodo mundum Deus initio et ex quibus condiderit declarat his verbis: In principio fecil Deus coelum et terram. Terra autem erat invisibilis et incomposita, et tenebrae super abyssum; et Spiritus Dei ferebatur super aquam. Et dixit Deus: Fiat lux, et facta est lux. Verbo igitur Dei ex subjectis et a Mose designatis rebus mundum universum esse conditum et Plato, et qui eadem ac ille dicunt, et nos ipsi didicimus, vobisque licet idem perspicere." Et c. 67 nulla materiae creationis facta mentione Deum ait, "cum materiam et tenebras vertisset, mundum effecisse."

Athenagoras docet in Apol. c. 10 Verbum prodiise, ut "materialium omnium, quae instar informis naturae et inertis terrae, partibus crassioribus commixtis cum levioribus, iacebant, idea et actus foret." Deum et materiam cum opifice et luto comparat c. 15: ②ς γὰρ ὁ περαμεύς καὶ ὁ πηλὸς (ῦλη μὲν ὁ πηλὸς, τεχνίτης δὲ ὁ περαμεύς), καὶ ὁ Θεὸς δημιουργός, ὑπακούουσα δὲ αὐτῷ ἡ ῦλη πρὸς τὴν τέχνην. "Quemadmodum enim figulus et lutum (materia quidem lutum, artifex autem figulus), ita Deus opifex et quae eius arti obsequitur materia." Et c. 19: Δεῖ δὲ καὶ τῷ ῦλη τεχνίτου καὶ ῦλης τῷ τεχνίτη. "Opus est autem et materiae opifex et materia opifici."

Ut solvatur difficultas, si qua insit his testimoniis, illud primum statuere possumus, Iustinum et Athenagoram sic de materiae creatione aliis in locis loquutos esse, ut eorum dubia non possit esse sententia. Iustinus in Cohort. c. 22 hoc discrimen esse statuit inter factorem et opificem, "quod factor, nulla re alia indigens, ex sua ipsius virtute et pote-

state faciat id quod fit; conditor autem accepta a materia operandi facultate construat id quod conditur." In eodem libro Platonem exagitat quod materiam aeternam et increatam putaverit, ut observavimus ad c. 23. Eumdem Platonem ait c. 30 legisse quidem sed non intellexisse initium libri Genesis, atque illud "Terra autem erat" intellexisse de terra praeexsistente, quia scilicet invisibilis et incomposita dicitur. Docet in Dialogo c. 5 animam, si increata esset, Deo aequalem futuram, ita ut ne Deus quidem cogere illam et yim inferre possit. Ex quo satis perspicitur, quantum ab illius mente abfuerit absurda materiae increatae opinio. In illo autem Apologiae loco, ubi Platonem laudat, materiae creationem leviter quidem et quasi transiens, sed tamen non ob-Ait enim his verbis "In principio creavit scure indicat. Deus coelum et terram" ea contineri, ex quibus Deus mundum condidit, quia coelum et terram, ut multi alii, materiam sive, ut ait Augustinus, semen coeli et terrae intelligebat. Athenagoras docet c. 4 materiam esse creatam et corruptioni obnoxiam, et c. 10 omnia per Verbum' creata et ornata.

Quamvis Iustinus et Athenagoras idem de materiae creatione senserint ac Christiani omnes, interdum tamen nullam vel levem huius creationis mentionem faciunt, quia id ab eis non postulabat propositi ratio. Iustinus ubi Platonem laudat, ethnicos adducere conatur, ut ea non oderint in Christianis, quae in Platone mirantur, eisque platonicae doctrinae cum christiana similitudinem veluti quamdam illecebram praetendit. Quare tunc necesse non erat in Platone ignorationem materiae creationis exagitare, sed satius videbatur illius de mundo Dei sapientia creato sententiam laudare, ut ex Mosis haustam fontibus: quamvis materiam creatam Moses intelligat, ut fustinus non obscure declarat; increatam Plato. Saepe alias laudatus Plato, quod reiectis aliorum philosophorum somniis mundum a Deo conditum docuerit, ut ad hunc Apologiae primae locum observavi. In alio loco, ubi lustinus omnia ex informi materia docet a Deo

fuisse creata, apte et consequenter ratiocinatur. Probat enim "Deum non indigere materialibus hominum donis: omnia enim illum suppeditare... et cum bonus sit, omnia illum ab initio ex informi materia propter homines creasse." Necesse non erat in eiusmodi argumento materiam conceptis verbis creatam dicere; sed cum illam dispositam et ornatam fuisse ethnici concederent, satis erat hoc principio utentem demonstrare, Deum materialibus hominum donis non indigere. Sic etiam cum ait die solis Christianos convenire, quia haec dies est, in qua Deus tenebras et materiam vertit, ac Christus resurrexit, nihil dicit quod non verissimum sit, et ad Christianorum cultui approbationem conciliandam idoneum.

Non absimilis causa Athenagoram detinet, quominus materiam conceptis verbis creatam dicat in locis modo allatis. Quod ethnici libenter dabant materiam Deo ad artem obedire et subiici, eamque a Deo ornatam et divisam fuisse, id Athenagoras argumenti loco accipit c. 15, ut materiam probet Deo adaequandam non esse, ac proinde non colenda simulacra. Statuit c. 19 opus esse materiam opifici et opificem materiae; sed id statuit, ut aquam non esse omnium principium, nemine repugnante, demonstret. Atque ut Athenagoram pateat quadam veluti ad principia adversariorum accommodatione uti, ut eos facilius refellat: apponam exemplum ex libro De resurrectione mortuorum, ubi Deum ad vitam posse mortuos revocare sic probat c. 3: Hs ymo est δυνάμεως και την παρ' αυτοίς νενομισμένην αμορφον ουδαν μορφωσαι, και την άνείδεον και άδιακόσμητον πολλοίς και διαφόροις εξδεσι ποσμήσαι . . . της αυτής έστι και το διαλελυμένον ένωσαι, και το κείμενον αναστήσαι, και το τεθνηκός ζωοποιήσαι πάλιν, και το φθαρτον μεταβαλείν είς άφθαρσίαν. potestatis est informi, ut illi existimant, materiae formam affingere, et specie ac ornatu carentem multis variisque figuris ornare ... eiusdem quoque est et dissoluta coagmentare et iacentia excitare, et mortua ad vitam revocare, et corrupta ad statum corruptionis expertem convertere." His verbis "informi, ut illi existimant, materiae" satis declarat Athenagoras se de mundi creatione praeclarius quam adversarios sentire, sed tamen argumenta ex ipsius materiae creatione non deducere, cum facile posset, ac iis, quae ab adversariis conceduntur, contentum esse, ut eo validius feriat ac omnem repugnandi locum praecludat.

III. Iustinus et Athenagoras ab usitata sacris et ecclesiasticis scriptoribus loquendi ratiene minime discedunt. In libro Sapientiae cap. 11. v. 17 omnipotens Dei manus mundum ἐξ ἀμόφφου ελης, "ex informi materia," fecisse dicitur. Omisit haec verba latinus interpres. Observat Origenes lib. 5 De principiis hoc tantum in Scripturae loco vocabulum materiae hoc sensu usurpari. Citat eumdem locum Augustinus lib. 1 contra advers. legis et prophet. ac Deum observat "de materia quidem informi fecisse mundum, sed simul eam concreasse cum mundo."

Gregorius Nazianz. Carm. iamb. 18. pag. 205 sic loquitur: Ο γάρ σοφο τά πάντα ποιήσας λόγο ... κόσμον τε τάξας τούτον έξ αποσμίας. "Sapiente nam qui cuncta Verbo condidit . . . inordinatoque ordinem huic mundo dedit." Orat, 1. pag. 33 comparat turbulentos motus, quorum testis erat, cum indigesta materiae mole antequam Deus ordinem et ornatum, quem conspicimus, induceret. Γέγονε δε τὰ πάντα εός τὸ ἀπ' ἀρχής, ὅτε οὔπα πόσμος ήν, οὐδὲ ή νῦν εὐταξία παὶ μόρφωσις, άλλα συγκεχυμένον τὸ παν παὶ ἀνώμαλον ἐδεῖτο της είδοποιου γειρός και δυνώμεως. "Factaque omnia sunt ut ab initio, cum nondum mundus erat, nec pulchra ea constitatio et formatio, quam nunc cernimus, sed omnia confusa et incondita formatricem manum et potentiam requirebant." Vid. Orat. 43. p. 699. Hieronymus ep. 82: "Rudis mundus, necdum sole rutilante, nec pallente luna, nec astris micantibus, incompositam et invisibilem materiam abyssorum magnitudine et deformibus tenebris opprimebat." rommendationem baptismi: "Solus Spiritus Dei in aurigae

modum super aquas ferebatur et nascentem mundum in figura baptismi parturiebat." Observationem mutuatus est Hieronymus a Tertulliano, qui in libro De baptismo cap. 3 sic foquitur: "Nam et tenebrae totae adhuc sine cultu siderum informes, et tristis abyssus, et terra imparata, et coelum rude: solus liquor, semper materia perfecta, laeta, simplex, de sno pura, dignum vehiculum Deo subiiciebat." Vid. Athanas. Orat. adv. gent. c. 38. 41. 42. In his testimoniis divina potentia non tam ab ipsa ex nihilo creatione laudatur, quam a mirabili ornatu, quem rebus creatis affinxit: quominus miremur, si scriptores in refellendis ethnicis occupati creationem materiae leviter attingunt, ac in considerando mundi ordine et descriptione libentius morantur, quia id magis ad profligandos adversarios appositum videbatur.

#### CAPUT III.

## QUO SENSU IUSTINUS ASTRA GENTIBUS DATA AD COLENDUM DIXIT.

- 1. S. Martyris sententia explicatur et adversus lurium defenditur. II. Iniquus Iurius in alios nonnullos ac praecipue in S. Augustinum.
- I. Iurius in Historia critica dogmatum et cultuum ecclesiae Part. 4. pag. 711 praeclaram sibi occasionem de Iustino detrahendi nactus videtur, quia S. Martyr dicit Dialog. c. 121: Τὸν μὲν ἤλιον ὁ Θεὸς ἐδεδώκει πρότερον εἰς τὸ προσκυνεῖν αὐτὸν τος γέγραπται, καὶ οὐδένα οὐδέποτε ἰδεῖν ἔστιν ὑπομείναντα διὰ τὴν πρὸς τὸν ῆλιον πίστιν ἀποθανεῖν. "Solem quidem Deus dederat prius ad adorandum, sicut scriptum est: nec quisquam umquam exstitit, qui mortem propter fidem in solem oppeteret." Locus Scripturae a Iustino indicatus exstat Deuteronom. 4, 19, ubi sic legitur: "Ne forte elevatis oculis ad coelum videas solem et lunam et omnia astra coeli et errore deceptus adores ea et colas quae creavit Dominus Deus tuus in ministerium cunctis gentibus, quae sub coelo sunt." Habent LXX: α ἀπένειμε κύριος ὁ Θεός σου αὐτὰ πᾶσι τοῖς ἔθνεσι τοῖς ὑποκάτω τοῦ οὐρανοῦ.

Instinum igitur exagitat Iurius et alios, quos ei adiungit, nimirum Clementem Alexandrinum, Origenem et Augustinum, "quod sibi finxerint Moysem dixisse Deum distribuisse solem et lunam et stellas gentilibus, ut essent eorum dii ac ea adorarent, sibique reservasse populum Israel." Non in solos patres iniquus est Iurius, quibus cam sententiam attribuit, quam "sensui communi, rationi, et religioni ita contrariam esse" ait, "ut mirum sit in eam incidisse Christianos;" sed ipsi etiam Moysi iniurlam facit, dum fatetur "eius verba hunc sensum suscipere posse."

Sed tamen S. Iustini verba aequis animis accepta nullam erroris suspicionem iniiciunt; non enim Deum dicit huic cultui veniam dedisse, aut solem et stellas creasse, ut adorarentur: iustam potius indicat excaecationem gentium, quae lege et miraculis et prophetarum oraculis deterritae ab hoc cultu, ut Iudaei, non fuerunt. Alium habemus in eodem Dialogo locum, qui Iustini verba aliter interpretari non sinit. Iustinum rogat Trypho c. 55, ut exsequatur quod se demonstraturum promiserat, alium esse præter Deum Patrem, qui in Scripturis Deus ac Dominus vocatur; sed monet "ne solem et lunam dicat, quae scriptum est gentibus concessa a Deo fuisse, ut ea tamquam Deos colerent." Tum Iustinus sic respondet: "Non eram allaturus, Trypho, has demonstrationes, quibus eos condemnari scio qui haec et similia colunt, sed eas, quas contra nemo dicere poterit." Si in verbis Movsis condemnationem eorum, qui solem et stellas colunt, perspiciebat Iustinus, quis dubitet quin illa eodem sensu acceperit, quo haec S. Stephani de ipsis Iudaeis dicta accipiantar, Act. 7, 42: "Convertit autem Deus et tradidit eos servire militiae coeli."

Non absimili sensu Tertullianus lib. De idololatria c. 9 sic loquitur de magia et astrologia: "At enim scientia ista usque ad evangelium fuit concessa, ut Christo edito nemo exinde nativitatem alicuius de coelo interpretetur." Et non multo post: "Sed et alia illa species magiae, quae miraculis

operatur, etiam adversus Moysen acmulata, patientiam Dei traxit ad evangelium usque."

II. S. Clemens Alexandrinus astra gentilibus data existimat ut ex eorum aspectu ad creatoris cultum assurgant. Sic enim loquitur Strom. 6. p. 669: "Εδωκεν δε τον ήλιον καὶ την σελήνην και τα άστρα είς θρησκείαν, α εποίησεν ο Θεός τοις Εθνεσι, φησίν ο νόμος, ίνα μή τέλεον άθεοι γενόμενοι, τελέως καὶ διαφθαρώσιν. "Dedit solem et lunam et astra ad colendum, quae Deus fecit gentibus, inquit lex, ne omnino facti athei, omnino etiam interirent." Etsi autem deteriores illos putat, qui ad simulacrorum cultum delabuntur, eos tamen damnari declarat, qui astra colunt. Nal μήν παπεῖνοι οί από της των αστρων σεβάσεως μη έπαναδραμόντες έπὶ τὸν τούτων ποιητήν. Όδος γάρ ήν αὐτή δοθείσα τοίς έθνεσιν, άνακύψαι πρός τον Θεον διά της των άστρων θρησκείας. "Sed et illi quoque iudicantur, qui ab astrorum cultu non recurrerunt ad eorum creatorem. Haec enim via data fuit gentibus, ut per cultum astrorum suspicerent Deum."

Origenes.tom. 2 in Ioann. eos qui ante ipsum dixerant solem et lunam et astra iis data esse, qui minus digni sunt, ut Deus deorum Deus ipsorum sit, in hanc sententiam verba Deuteronomii accepisse ait, "ut qui non possunt ad intelligibilem recurrere naturam, rebus corporeis ac sub sensum cadentibus divinitatem inesse suspicati, vel lubenter in his sisterent, non prolapsi ad idola et daemonia: " etsi enim "a Deo aberrant," tamen illorum errorem longe praeferendum eorum errori, qui Deos vocant opera hominum.

Eusebius Caesariensis Demonstr. evang. lib. 4. c. 8 idem docere hoc loco Moysem existimat ac Paulum in epist. ad Romanos 1, 19, et astra gentibus tradita dicit, "ne ad contrarias potestates et daemonia deflecterent: inde enim quodamanodo illius, qui invisibilis est, conspectum veluti per queddam speculum exhiberi."

Praecipue vero in S. Augustinum iniquus est Iurius, quem dum ait ad aliorum errorem proxime accedere, opinionem ei affingit, quam si habuisset Augustinus, longe deterius errasset. Sic interpretatur Deuteronomii locum (Qu. 54 in Deuter.): "Non ita dictum est, tamquam Deus praeceperit ea coli a gentibus, a solo autem populo suo non coli: sed aut ita dictum est, quod Deus praescierit gentes culturam exhibituras his coelestibus, et tamen hoc praesciens creaverit ea, eum vero populum suum futurum esse praesciverit, qui ista non coleret; aut distribuit dictum est, ut intelligatur usus qui commendatur in Genesi, ut sint in signa" etc. Inexcusabilis Iurius qui haec verba Augustini "et tamen hoc praesciens creaverit" ita reddit: "il n'a pas laissé de les créer dans cette vue," quasi scripsisset Augustinus: "et tamen eo consilio creaverit ut colerentur."

Statuere ergo possumus neminem ex antiquis patribus sensisse cultum astrorum Dei concessu permissum fuisse gentibus; sed omnes hanc superstitionem condemnant et astra gentibus data dicunt, vel ut ad creatoris contemplationem incitarent, vel ut ministrarent gentibus in signa et tempora, vel quia iusta excaecatione derelictae gentes ad hunc cultum prolapsae sunt. Isidorus Pelusiota neminem noverat qui eo errore laborasset aut laboraret, quem venerandis scriptoribus lurius attribuit; sed si qui ita sentiant, eos inscitiae nomine condemnat. Εί δέ τινες οδονται απονενεμήσθαι πρός το προσκυνήσαι αυτοίς, λαμπρώς την οίκείαν απαιδευσίαν "Quodsi qui distributa putant ut adorentur, στηλιτεύουσι. inscitiam suam ipsi manifeste produnt." Ipse vero, itidem uf alii patres, astra gentibus data pronuntiat "in disciplinam et institutionem et cognitionem, ut ex rerum creatarum magnitudine et pulchritudine invisibilis creator conspiciatur."

#### CAPUT IV.

#### DE ANGELORUM CULTU.

- Insignis loci ex Apologia prima S. Iustini pravae interpretationes refelluntur. II. Athenagoras hunc locum imitatur. III. Nonnulla solvuntur et explicantur.
- I. Exstat in Apologia prima S. Iustini insignis de angelis locus, qui et sua sponte indiget aliqua explanatione et ex variis interpretationibus, quibus agitatum fuit, in unam aliquam, quae fixa et immota sit, vindicandus est. Sic igitur S. Martyr c. 6: Καὶ όμολογοῦμεν τῶν τοιούτων νομιζομένων θεών άθεοι είναι, άλλ' ούτι του άληθεστάτου, και Πατρός δικαιοσύνης και σωφροσύνης, και των αλλων άρετων, άνεπιμίκτου te nanlag Geoù. 'All' eneïvou te, nal tou mag' autoù Mou êlθόντα και διδάξαντα ήμας ταῦτα, και τὸν τῶν ἄλλων έπομένων καὶ ἐξομοιουμένων ἀγαθών ἀγγέλων στρατόν, Πνευμά τε τὸ προφητικόν σεβόμεθα, καὶ προσκυνούμεν, λόγω καὶ άληθεία τιμώντες, καί παντί βουλομένο μαθείν, ως έδιδάχθημεν, άφθόνως παραδιdortes. "Atque atheos quidem nos esse confitemur, si de opinatis eiusmodi diis agatur: secus vero si de verissimo illo, et iustitiae ac temperantiae, ac caeterarum virtutum Patre, nulla admixto vitiositate Deo. Sed eum et Filium, qui ab eo venit ac nos ista docuit, et caeterorum qui illum assectantur, eique assimilati sunt, bonorum Angelorum exercitum, et Spiritum propheticum colimus et adoramus, ratione et veritate venerantes, et ut quisque discere voluerit, citra invidiam, ut edocti sumus, impertientes."

Aliter hunc locum interpretantur Protestantes. Quidam, ut Bullus in Defensione fidei nicaenae pag. 118, sic accipiunt, quasi dicat lustinus nos ista, nempe quae ad malos angelos persequutionum auctores spectant, ac simul quae ad bonos, a Christo didicisse: sed haec explicatio merito reiicitur a Grabio, qui tamen non valde meliorem affert. Statuit enim sic vertendum, ut nos Christus simulque angelos ista, nempe quae paulo ante de "iustitiae ac temperantiae ac caeterarum

virtutum Patre Deo" dicta sunt, edocuisse dicatur. Utraque interpretatio hoc vitio laborat, quod Iustini verba mirifice inter se nexa ac in unum et idem propositum pertinentia violenter detorqueat. Praeterea ex prima interpretatione semper sequitur colendos esse bonos angelos. Nam si Christus "ista". nos docuit, nempe malos esse daemones, qui colendi non sunt, ac deinde bonos esse, qui Filium Dei assectantur eiusque imaginem in se ferunt: annon inde sequeretur istis honorem et cultum esse adhibendum ? Altera interpretatio perabsurde statuit et nos et bonos angelos a Christo "ista" edoctos esse, nimirum non colendos esse malos daemones. Nihil enim aliud vox "ista" significat hoc loco.

Quisquis sciet propositum esse S. Martyri, ut Christianos probet non esse atheos, fateri cogetur angelorum cultum ab eo praedicari. Id enim plurimum valebat ad propulsandam atheismi criminationem. Neque alio sensu imperatores Iustini verba accipere potueruut, cum praesertim nihil aliud indicet constructio verborum: "Filium et caeterorum, qui illum assectantur eique assimilati sunt, bonorum angelorum exercitum colimus." Praeterea malis angelis, quos Christiani colere nolant, opponuntur boni; iique Filium tamquam famuli assectari eumque imitari dicuntur, ut merito eos coli et malos reiici pateat.

II. S. Iustini vestigia premit Athenagoras in eodem refellendo crimine. Postquam enim unum in tribus personis Deum, Patrem et Filium et Spiritum sanctum, a Christianis coli docuit, tum vero sic ad angelos transit Legat. c. 10: Καὶ οὖκ ἐπὶ τοὖτοις τὸ Θεολογικὸν ἡμῶν ἴσταται μέρος ἀλλὰ καὶ πλῆθος ἀγγέλων καὶ λειτουργῶν φαμεν, οὖς ὁ ποιητής καὶ δημιουργός κόσμου Θεὸς διὰ τοῦ παρ' αὐτοῦ λόγου διένειμε καὶ διέταξε περί τε τὰ στοιχεῖα εἶναι καὶ τοὺς οὐρανοὺς καὶ τὸν κόσμον καὶ τὰ ἐν αὐτῷ, καὶ τὴν τούτων εὐταξίαν. "Neque his tamen theologiae nostrae ratio continetur: sed et multitudinem angelorum et ministrorum agnoscimus, quos creator et opifex mundi Deus per Verbum suum distribuit et ordinavit, Corp. Apoll. Vol. IX.

ut circa elementa, coelos, mundum et quae in eo sunt, eorumque temperationem versarentur." Haec angelorum et beneficiorum, quae ab eis accipimus, et obsequii, quod Verbo exhibent, commemoratio eumdem habet usum apud hunc scriptorem ac apud Iustinum, nempe ut a Christianis atheismi crimen depellatur. Quinetiam videtur prima specie Athenagoras longius ferri quam Iustinus. "Theologia" enim apud antiquos significare solet naturae divinae praedicationem; atque hinc ansam arripuit Barbeyracus ad incusandum Athenagoram. Sed hac voce significari potest doctrina divinitus revelata: vel si divinae naturae cultum significet, non immerito cum hoc divinae naturae cultum significet, non immerito cum hoc divinae naturae cultum Athenagoras honorem angelis adhibitum coniungit, quia ad Deum refertur quidquid honoris angelis exhibemus.

III. Displicere et molestiam facessere non debet, quod Verbo angelos adiungit lustinus. Adiungit enim ut famulos et sectatores, idque Scripturae consentaneum. Nam in Apocalypsi 19, 14 de Verbo dicitur: "Et exercitus qui sunt in coelo, sequebantur cum in equis albis, vestiti bysso albo et mundo." Neque errandi locum reliquit S. Martyr, cum tam aperte declaret quantum intersit inter Filium et angelos: non magis profecto quam S. Ignatius, qui ait in epistola ad Romanos c. 12: Πρέπει γὰρ ὑμῖν τοῖς καθ' ἔνα, ἐξαιρέτως καὶ τοῖς πρεσβυτέροις, ἀναψύχειν τὸν ἐπίσκοπον εἰς τιμὴν Πατρός, Ἰησοῦ Χριστοῦ καὶ τῶν ἀποστόλων. "Decet enim singulos vestrum, et praecipue presbyteros, refocillare episcopum, in honorem Patris, Iesu Christi et apostolorum."

Frustra obiicitur duplex illud verbum, σέβομεν καὶ προσκυνούμεν, "colimus et adoramus." Nam primum quidem ad
angelos ipsos refertur, habita ratione discriminis, quod inter
creatorem et rem creatam intercedit. Alterum autem nequaquam angelos necessario comprehendit. Saepe duo verba
simul coniuncta non ad unam et eamdem rem, sed ad diversas iudicio legentium referuntur: cuius rei exemplum maxime
appositum observavi in nota ad Quaest. 137 ad Orthodoxos.

## CAPUT V.

# THEOPHILI SENTENTIA DE STATU IN QUO CREATUS FUIT ADAMUS.

- I. Infantiam Adamo tribuit Theophilus vel ob innocentism vel ob recentem creationem. II. Multi alii eodem modo loquuti sunt. III. Singularis S. Clementis Alexandrini opinio.
- Videtur prima specie Theophilus existimare Adamum in quodam infantiae statu creatum fuisse, ac ea scientia destitutum, quae virili aetati conveniat. Sed ne indicta causa damnetur, illius verba non perfunctorie examinanda. igitur ille lib. 2. c. 25: Ου γάρ, ως οδονταί τινες, θάνατον είτε το ξύλον, άλλ' ή παρακοή. Ού γάρ τι έτερον ήν έν τῷ παρπώ ή μόνον γνώσις ή δε γνώσις καλή, επάν αὐτή οἰκείως τις χρήσηται. Τη δε ούση ήλικία ο 'Αδάμ έτι νήπιος ήν, διό ούπα ήδύνατο την γνώσιν κατά άξίαν γωρείν. Καὶ γάρ νύν; έπαν γενηθή παιδίον, ούκ ήδη δύναται άρτον έσθίειν, άλλα πρώτον γάλαπτι άνατρέφεται, ξπειτα κατά πρόσβασιν της ήλικίας, καί έπὶ την στερεάν τροφήν ἔρχεται. Οῦτως αν έγεγόνει καὶ τῷ 'Αδάμι. Διο ουχ ως φθονών αυτώ ο θεός, ως οἴονταί τινες, έπέλευσε μή έσθίειν από της γνώσεως. "Ετι μήν καὶ έβούλετο δοπιμάσαι αὐτόν, εί ὑπήκοος γίνεται τῆ ἐντολῆ αὐτοῦ. "Αμα δή καὶ ἐπὶ πλείονα χρόνον ήβούλετο άπλοῦν καὶ ἀκέραιον διαμείναι τόν ἄνθρωπον νηπιάζοντα. Τοῦτο γάρ δσιόν ἐστιν, οὐ μόνον παρά Θεφ, άλλά και παρά άνθρώποις, το έν άπλοτητι και άκατία ύποτάσσεσθαι τοῖς γονεῦσιν. "Ετι δὲ χρή τὰ τέχνα τοῖς γονεύσιν ύποτάσσεσθαι. Εί δέ γρή τὰ τέχνα τοῖς γονεύσιν ύποτάσσεσθαι, πόσφ μαλλον τῷ Θεῷ καὶ πατρί τῶν ὅλων; Ετι μὴν παὶ ἄσγημόν έστι τὰ παιδία τὰ νήπια ὑπὲρ ήλικίαν φρονεῖν καδάπερ γὰρ τῆ ήλικία τις πρός τάξιν αυξει, ουτω καὶ ἐν τῷ peoveir. , Neque enim, ut quidam existimant, mortiferum erat lignum, sed mandati praetergressio. Aliud enim non erat in ligno nisi scientia; bona autem scientia, si quis ea apte statur. Qua autem aetate erat Adam, adhuc infans erat, necdum idoncus esso poterat qui scientiam perciperet. Nam et nunc infans, cum genitus fuerit, nondum potest panem

edere, sed primum lacte nutritur, deinde progrediente aetate etiam ad solidum cibum accedit. Idem quoque Adamo evenisset. Quaproter non invidens ei Deus, ut quidam existimant, interdixit ne de ligno scientiae comederet. Adhuc etiam volebat eum experiri et periclitari utrum sibi dicto auditurus esset. Simul diutius volebat simplicem et sincerum permanere hominem puerascentem. Hoc enim sanctum est non solum apud Deum, sed etiam apud homines, in simplicitate et innocentia subiici parentibus. Quodsi pueri summissi esse parentibus debent, quando magis parenti omnium Deo? Praeterea indecorum est pueros infantes plus sapere quam aetas postulet: quemadmodum enim nemo crescit aetate nisi quibusdam veluti gradibus, ita nec sapientia."

Ecquis non videt, si modo animum advertat, infantiam illam, quae Adamo tribuitur, metaphora non carere ? 1º. Apparentem hanc infantiam repetit Theophilus tum ex recenti Adami creatione, tum ex medio illo statu, in quo creatus Vixdum enim creatus fuerat, cum illum Deus in paradisum transtulit, "stimulos ei subiiciens proficiendi, ut augescens et tandem perfectus, imo declaratus deus sic in coelum ascenderet. Medius enim homo natus erat, nec omnino mortalis, nec prorsus immortalis." Inde ergo illa infantia, quod et recens creatus esset, et medius quodammodo creatus. Etsi enim maximarum rerum cognitione instructus erat, infantia videbatur haec scientia cum ea, quae in coelo promit-Qualem autem scientiam Theophilus tebatur, comparata. Adamo deferat etiam in illo, quem vocat, medio statu, perspici potest ex nominibus, quae omnibus animalibus Adam imposuit. Id enim maximae scientiae indicium esse existimat Theophilus lib. 2. c. 13. 2º. Puerum quodammodo dicit Adamum, ob simplicitatem et obsequium, quod Deo, ut filius patri, debebat. Hinc praeceptum illi impositum fuisse dicit. ut diu in illa veluti pueritia perseveraret: quod quidem nemo umquam de pueritia dixerit, quae cum imbecillitate animi et corporis coniuncta sit.

II. Theophilum imitatur S. Irenaeus, nec ab illius sententia recedit. Quod enim ait lib 3. cap. 22. n. 4: "Erant otrique nudi (in paradiso) et non confundebantur, quoniam paulo ante facti non intellectum habebant filiorum generationis: oportebat enim illos primo adolescere, dehine sic multiplicari," id explicari potest ex cap. 23, ubi sic de poenitentia Adam loquitur n. 5: "Quoniam indolem et puerilem amiserat sensum, et in cogitationem peiorum vonerat, frenum continentiae sibi et uxori suae circumdedit, timens Deum et adventum eius exspectans." Puerilis indoles et sensos, quae peccando amittuntur, quid aliud esse possunt, quam innocentia? Sic etiam Tertullianus in libro De velandis virginibus cap. 11: "Nam et principes generis Adam et Eva, quamdiu intellectu carebant, nihil agebant. At ubi de arbore agnitionis gustaverunt, nihil primum senserunt quam erubescendum. Itaque sui quoque sexus intellectum tegmine notaverunt."

Audiendus in eamdem sententiam Gregorius Nazianzenus, qui sic loquitur Orat. 38. pag. 619: Θεωρία γάρ ἦν τὸ φυτόν, ως ἡ ἐμὴ Θεωρία. ἡς μόνοις ἐπιβαίνειν ἀσφαλὲς τοῖς τὴν ἔψεσιν λιχνοτέροις τοῦς απλουστέροις ἔτι καὶ τὴν ἔφεσιν λιχνοτέροις τῶσπερ οὐδὲ τροφή τελεία λυσιτελής τοῖς άπαλοῖς ἔτι καὶ δεομένοις γάλακτος. "Contemplatio erat haec arbor, quantum ipse contemplando assequor, ad quam iis solis tutus est ascensus qui animi habitu perfectiori sunt, haudquaquam autem bona simplicioribus adhuc animis atque appetitu avidiori praeditis, quemadmodum nec perfectus ac solidus cibus iis conducit qui tenera adhuc sunt aetate lacteque opus habent." His S. Gregorii verbis utitur ut suis S. loannes Damascenus lib. 2 De fide orthodoxa cap. 11.

Ioannes Chrysostomus, etsi copiose eos refellit Homil.

16 in Genesim, qui Adamum, postquam de ligno comedit, acquisivisse scientiam boni et mali dicebant, non tamen eum dubitat vocare tenerum puerum in Homil. 14. Ait enim: quemadmodum pater prolis amans tenero filio, καθάπες πα-

τήρ φιλόστοργος παιδί νέφ, moderatam curam imponit, ne otio insolescat, ita Deum Adamo operationem et custodiam para-Theodoretus Quaest. 28 in Genesim sic disi tradidisse. Ούδε τα κομιδή νέα παιδία έρυθριαν πέφυκε τής έσθήτος γεγυμνωμένα. Κατά βραγύ δὲ τοῦ σώματος αὐξανομένου καὶ τοῦ νοῦ λοιπον άρχημένου την οίκεῖαν φύσιν ἐπιδεικνύναι, ούκ έτι λοιπόν φορητή τοῖς μειρακίοις ή γύμνωσις, άλλ' έρυθριώσι και περιβάλλονται. ... Ούτω και οί περι τον 'Αδάμ εύθύς μέν διαπλασθέντες, οία δή νήπιοι καὶ εύθυγενείς καὶ τῆς άμαρτίας αμύητοι ούκ ήσχύνοντο δίχα περιβολαίων διάγοντες. Μετά δε την πείραν τοῖς φύλλοις ένια τοῦ σώματος συνεκάλυψαν μόρια. "Pueri iuniores veste nudati erubescere natura non solent: paulatim autem crescente corpore, cum mens postea propriam naturam exercere coeperit, adulti iam non patienter ferunt se nudari, sed erubescunt et conteguntur. ... Ita de Adam et de eius uxore sentiendum est, qui statim ubi formati sunt, velut infantes et recens nati, ac peccato nondum initiati, non afficiebantur verecundia sine amictu agentes. At post experientiam quasdam partes corporis foliis occultaverunt." Hic quoque infantia non in ignoratione consistit, sed in innocentia, qua peccato amissa stimulos concupiscentiae senserunt et pudore suffusi sunt.

III. Clemens Alexandrinus Protrept. pag. 69: 'Ο πρώτος, ότε ἐν παραδείσω ἔπαιζε λελυμένος, ἐπεὶ (legendum videtur ἔτι) παιδίον ἦν τοῦ Θεοῦ. 'Οτε δὲ ὑπέπεπτεν ήδονῷ ... παρήγετο ἐπιθυμίαις ὁ παῖς, ἀνδριζόμενος ἀπειθεία, καὶ παραπούσας τοῦ πατρὸς ήσχύνετο Θεόν. ,,Primus homo, quando in paradiso solutus ludebat, erat adhuc Dei puer. Postquam autem succubuit voluptati ... abductus est cupiditatibus puer, vir factus inobedientia, et violato patris praecepto Deum affecit contumelia."

Eumdem scriptorem suscepta cum haereticis controversia in nonnullas impulit coniecturas, quas hic referre non pigebit. Nam cum hacretici creatorem eiusque opera vituperarent, ac Adamum et Evam numquam matrimonio usuros fuisse contenderent, nisi serpentis impulsu ad hanc confunctionem incitati fuissent, negat Clemens in eo peccasse primos parentes, quod matrimonio usi fuerint, "sed quod ante tempus usi fuerint, utpote adhuc iuvenes." Ἐκινήθησαν δὲ θᾶττον η προσημον ήν έτι νέοι πεφυκότες απάτη παραχθέντες. Strom. 3. pag. 470. Idem paulo ante coniiciendo dixerat, nempe pag. 466, hominem non vitio creationis aberrasse, sed amore voluptatis, "fortasse quia protoplastus noster tempus praevenerat atque intempestivam matrimonii gratiam appetiverat," τάγα που παραλαβόντος ήμων τὸν καιρὸν τοῦ πρωτοπλάστου καὶ πρὸ ώρας τῆς τοῦ γάμου γάριτος ορεγθέντος. Non ignota fuit S. Augustino haec peccati primorum parentum explicandi ratio. "Visum est et quibusdam," inquit lib. 2 De Genesi ad litteram n. 57, "duos illos primos homines nuptias suas furatos fuisse, et ante mixtos esse concubitu, quam eos qui creaverat copulasset, quam rem nomine ligni fuisse significatam, unde prohibiti erant, donec opportuno tempore iungerentur." Hanc opinionem relicit S. Augustiaus, ,,ut ridiculam et a rerum gestarum proprietate discedentem." Lonius agit cum iis qui existimabant "festinatione praevertisse illos homines appetitum scientiae boni et mali, et immaturo tempore percipere voluisse, quod eis dilatum opportunius servabatur." Hanc sententiam non improbat, modo veritas historiae non negetur. "Hoc," inquit, "si forte lignum illud non ad proprietatem, ut vorum lignum et vera poma eius, sed ad figuram velint accipere, habeat exitum aliquem rectae fidei veritatique probabilem." Legendum: "nisi forte lignum," aut sensum frustra venabimur.

Videtur e Philonis hausta fontibus haec de matrimonii immaturo usu opinio. Is enim in libro De mundi opificio nen modo serpentem interpretatur voluptatem, sed etiam "amorem inter Adamum et Evam supervenisse docet. et tamquam unius animalis duo dimidia separata in unum collecta coaptasse, indita utrique cupidine gigneudi similem prolem per mutuam consuetudiuem." "Haec cupido," inquit, "etiam

corporum voluptatem genuit, quae est origo iniquitatum et praevaricationum, quandoquidem talis voluptas mortali et misera vita immortalem et beatam commutavit." Ο δὲ πό-θος οὖτος καὶ τὴν τῶν σωμάτων ήδονὴν ἐγέννησεν, ἢτις ἐστὶν ἀδικημάτων καὶ παρανονημάτων ἀρχή, δι' οὖ ὑπαλλάττονται τὸν θνητὸν καὶ κακοδαίμονα βίον ἀντ' ἀθανάτου καὶ εὐδαίμονος.

#### CAPUT VI.

## DE PECCATO ORIGINALI.

- Iustinus regenerationis necessitatem deducit ex vitio primae generationis. II. Multa alia eiusdem testimonia. III. Talianus Justinum sequitur et imitatur. IV. Theophilus non minus diserte in eamdem sententiam loquitur.
- I. Cum permagni esset momenti eorum errorem refellere, qui homines non libera voluntate, sed natura et necessitate bonos aut malos esse fingebant, saepe Iustinus impio commento catholicam doctrinam opponit. Sed altera ex parte non ignoravit S. Martyr, nec tacuit quid de libero arbitrio Adami ruina debilitato, quid de omnipotentis gratiae necessitate religio doceat. Operosius vestiganda illius doctrina, ut in re variis hominum iudiciis exagitata, partim Iustinum nulla peccati originalis cognitione imbutum fuisse existimantium, partim absurda illi de Christi gratia et de ethnicorum salute commenta affingentium.

Diserte docet S. Martyr baptismo non eas solum labes deleri, quas libere peccando, sed eam etiam, quam nascendo contraximus. Sic enim loquitur Apol. 1. c. 61: Ἐπειδή τήν πρώτην γένεσιν ήμῶν ἀγνοοῦντες κατ' ἀνάγκην γεγεννήμεθα ἐξ ύγρᾶς σπορᾶς κατὰ μίξιν τὴν τῶν γονέων πρὸς ἀλλήλους, καὶ ἐν ἔθεσι φαύλοις καὶ πονηραῖς ἀνατροφαῖς γεγόναμεν, ὅπως μὴ ἀνάγκης τέκνα μηδὲ ἀγνοίας μένωμεν, ἀλλὰ προαιρέσεως καὶ ἐπιστήμης, ἀφέσεως τε άμαρτιῶν ὑπὲρ ὧν προημάρτομεν τύχωμεν ἐν τῷ ὕδατι, ἐπονομάζεται τῷ προελομένῳ ἀναγεννηθῆναι, καὶ μετανοήσαντι ἐπὶ τοῖς ήμαρτημένοις, τὸ τοῦ πατρὸς τῶν ὅλων

sal δεσπότου Θεοῦ ὅνομα. "Quandoquidem primam nostram generationem ignorantes necessitate quadam ex humido semine per mutuam parentum mixtionem geniti sumus, atque in pravis moribus et nefariis institutis educati: ut necessitatis et ignorationis filii non maneamus, sed electionis et scientiae, et remissionem peccatorum, quae prius commisimus, consequamur in aqua: super eo, qui regenerari voluerit et peccatorum egerit poenitentiam, nomen parentis universorum et domini Dei pronuntiatur." Nascimur ergo in peccato, si quidem ob hanc primam nativitatem egemus baptismo, qui nos regeneret. Nascimur filii necessitatis et ignorationis, nec possumus sine baptismo ex hoc miseriae statu emergere. Idcirco enim baptizamur, "ut non ignorationis et necessitatis filii maneamus."

II. In Cohort. c. 21, postquam dixit "primos homines," a quibus inducta deorum multitudo, "in memoria habuisse antiquam illam fraudem, qua maiores ipsorum decipere voluit humani generis hostis daemon, cum illos sic alloqueretur: Si mihi obsequuti fueritis, eritis sicut dii," haec addit: "Igitur cum obsequuti fraudulento daemoni homines ac Dei praeceptum violare ausi essent, e paradiso exierunt; ac deorum quidem nomen in memoria habuerunt, sed non iam amplius a Deo nullos esse deos edocti sunt. . . . Eiecti igitur paradiso, seque ob eam tantum causam ejectos rati, quod Dec non paraissent, minime vero ob illam etiam, quod deos esse, qui nulli sunt, credidissent, nomen deorum genitis ex se postea hominibus tradiderunt." Primi illi homines, qui in memoria habuere fraudem maioribus suis Adae et Evae factam, ac posteris suis nomen deorum tradiderunt, quomodo dici possunt daemoni paruisse, praeceptum Dei violasse et e paradiso eiecti fuisse, nisi quia in Adamo peccaverunt? Similia mox proferemus ex Tatiano.

In eamdem sententiam loquitur in Dialogo cum Tryphone c. 88: "Neque etiam idcirco," inquit, "nasci et crucifigi sustinuit Christus, quod his rebus indigeret, sed pro genere

humano, quod ab Adamo in mortem et serpentis fraudem inciderat, anoquoque sua culpa improbe agente." Hic duplex peccati genus distinguitur: alterum omnibus commune; humanum enim genus serpentis fraudi succubuit, et morte damnatum fuit ob hoc delictum. At alia sunt peccata, quae sua quisque culpa libere committit. Illud ἀπὸ τοῦ ᾿Αδάμ posset verti "per Adamum." Sed "ab Adamo" retinere malim, quia magia conducit proposito Iustini, qui videtur demonstrare velle omnes homines, Iudaeis non exceptis, in Adamo peccasse. Et c. 100: "Filius Dei ex virgine genitus, ut, qua via a serpente inobedientia initium accepit, eadem dissolutionem acciperet. Nam cum virgo esset Eva et incorrupta, sermone serpentis concepto, inobedientiam et mortem peperit. Maria autem virgo, cum fidem et gaudium percepisset, nuntianti angelo laetum nuntium respondit (Luc. 1, 38): Fiat mihi secundum verbum tuum." Christum sine peccato genitum fuisse dicit c. 23, ut eum ab aliis Adami filiis secernat. "Si enim nec ante Abraham circumcisione, nec ante Moysen sabbato, feriis et muneribus opus erat: neque etiam similiter opus est, postquam secundum voluntatem Patris absque peccato ex virgine ab Abraham oriunda genitus est Filius Dei lesus Christus."

Non dubitat S. Martyr, quin omne hominum genus maledictione obnoxium fuerit ob hanc peccati orginalis labem; idque probat ducto argumento ex iis qui sub lege, et ex iis qui sine lege vixerunt. "Omne hominum genus," inquit Dial. c. 95, "maledictioni obnoxium reperietur. Maledictus enim secundum legem Mosis (Deuter. 29, 21) dictus est, quisquis non permanet in eis quae scripta sunt in libro legis ut faciat ea. Nemo certe omnia accurate observavit, neque id vos negare audebitis; sed alii aliis plus aut minus praecepta observarunt: quodsi eos, qui sub hac lege sunt, sub maledictione esse patet, quod non omnia observaverint, annon multo magis patebit gentes omnes, quae simulacra celunt,

pueris stupra inferent et alia nefarie faciunt, sub maledictione esse ?"

III. Iustini vestigia premit Tatianus, et generatim cum emnibus hominibus communicat peccatum Adami. "Ac initio quidem," inquit c. 13, "spiritus animae convictor erat, sed eam sequi nolentem deseruit." Et c. 11: "Non nati sumus ut moreremur, sed nostra culpa morimur. Perdidit nos libera voluntas; servi facti sumus qui liberi eramus; per peccatum venditi sumus. Nihil mali factum est a Deo; nos ipsi produximus vitiositatem: eam vero qui produxerunt, denuo etiam repudiare possunt." Statuit Tatianus ut miserias, quae ex peccato Adami fuxerunt, ita etiam illius peccatum ad nos omnes pertinere. Quemadmodum cum eo perditi et in servitutem redacti et venditi ac mortui sumus, ita etiam cum illo vitiositatem produximus.

Non mirum ergo si Tatianus, magistri Iustini vestigiis, primos deorum multitudinis monstratores paradiso eiectos faisse ob hoc scelus et mortales factos fuisse dicit. "Verbi autem potentia," inquit c. 7, "cum in se praevideret quid esset, non illud quidem fato, sed libera eligentium voluntate eventurum, futurarum rerum eventus praedicebat, ac nequitiam interdictis prohibebat, eos autem laudabat qui boni permanerent. Postquam autem homines unum aliquem praeter caeteros, propterea quod primogenitus erat, callidiorem assectati sunt, ac eum, etsi legi Dei obluctabatur, pro Deo habuerunt, tum verbi potentia et inceptorem profligatae temeritatis et eius sectatores a sua consuetudine exclusit. Atque is quidem, qui ad imaginem Dei factus erat, discedente ab eo potentiore spiritu, fit mortalis; ille autem primogenitus propter transgressionem et ignorationem daemon esse incepit." Mira hic et digna quae observetur rerum confusio. Peccatum Adami cum peccato posteriorum, ac rursus istorum peccatum cum Adami peccato confunditur, quasi unum prorsus esset delictum. Unde illud, nisi quia in Adamo posteri peccarunt, et ab Adamo profluxit illa cordis pravitas, cui homines libere obsequendo cultum deorum induxerunt?

Multa etiam occurrunt apud Theophilum Antiochenum testimonia, in quibus peccatum Adami ut unum et commune omnibus peccatum describitur. "Ferae autem dicuntur," inquit lib. 2. c. 17, ἀπὸ τοῦ θηρεύεσθαι, id est "ex eo quod efferatae fuerint: nihil enim mali a Deo factum. sed bona omnia et valde bona; sed peccatum hominis eas in vitium abduxit. Homine enim de via deflectente, ipsae quoque simul deflexerunt. Quemadmodum enim dominus domus cum praeclare se gerit, necessitatem servis affert recte vivendi, si vero peccaverit, eadem servi peccabunt: eodem modo contigit ut homo, qui dominus erat, peccaret et servi una peccarent. Cum autem redierit homo ad id quod secundum naturam est et finem peccandi fecerit, belluae quoque in pristinam mansuetudinem restituentur." Ut reditus ad iustitiam non soli Adamo, ita nec lapsus tribuitur, sed omnium communis est. In eamdem sontentiam ait c. 26: "Quemadmodum vas si, postquam confectum fuerit, vitii aliquid habeat, refunditur et refingitur, ut novum et integrum fiat, idem homini mors affert: quodam enim modo confringitur, ut sanus in resurrectione inveniatur, id est mundus, iustus et immortalis."

Persuasum erat Theophilo nos cum Adamo morte damnatos non esse, nisi quia in Adamo peccavimus; neque enim Deum innocuis hanc poenam impositurum fuisse, ne ipse mortis auctor esse videretur. "Si immortalem ab înitio fecisset, deum eum fecisset," inquit c. 27; "rursus si mortalem, videretur Deus causa illius mortis esse."

## CAPUT VII.

## DE CHRISTI GRATIA.

- I. Caritas, quae legem adimplet, per fidem impetratur. II. Haec fides caritate animata gratiae donum est. III. Quam potens quamque efficax haec gratia. IV. Unica semper exstitit salutis via, fides caritate animata, quam gratia largitur. V. Quam immerito Iustinus salutem aeternam Socratis et Heracliti agnovisse dicatur. VI. Testimonia de Christi gratia ex Epistola ad Diognetum et Tatiani Oratione.
  - I. Ut lapsus homo sanetur, unicum remedium agnoscit

lustinus, fidem quae per caritatem operatur, eamque gratuitate et omnipotentis gratiae donum esse declarat.

ludaei, in quibus flectendis et permovendis mirabiles exstitere caritatis Iustini conatus, hanc praecipue moram eruditae illius disputationi attulerunt, quod legem sibi et filiorum Abrahae dignitatem satis magna esse ad salutem praesidia ducerent. Iustinum hortatur Trypho initio colloquii, ut primo circumcidatur, deinde observet, ut lege sancitum est, sabbata et dies festos et neomenias Dei, ac prorsus omnia faciat quae in lege scripta sunt. Sic enim fortasse misericordiam illi a Deo futuram. Miratur Trypho, cur Christiani, cum tanto virtutis colendae studio ferantur, legem Mosis non observent, c. 10. Auctor est eis, ut Christum Deum ex virgine genitum credere desinant, eumque potius hominem ex hominibus genitum dicant, ac legis accurata observatione consequutum ut Christus esset, c. 67. In hoc errore indormiebant ludaei, a magistris suis decepti et lactati, a quibus hanc etiam stultissimam opinionem acceperant, "omnibus ex semine Abrahae secundum carnem editis, etiamsi peccatores et increduli et in Deum contumaces fuerint, regnum aeternum datum iri," c. 140.

Cum tanta esset Iudaeorum in lege fiducia, non segniter lustinus in hoc minuendo errore elaborat, ac eadem saepe repetere non pigratur. Demonstrat iustitiam non in praeputii, sed in cordis circumcisione, non in externa ieiuniorum et sabbatorum observatione positam esse, sed in interioribus animi affectionibus, quas cum externis operibus coniungi prophetae praecipiunt. Hunc in usum testimonia ex Esaia et Mose depromit c. 14 et 15. Uno verbo nullam agnoscit institiam, quae non ex caritate proficiscatur. "Bifariam igitur," inquit c. 93, "distributa omni iustitia, in Deum et homines, quicumque, ait Scriptura, diligit Dominum Deum ex toto corde et ex totis viribus et proximum ut seipsum, is vere iustus fuerit." Nullam prorsus ignorationem admittit ne in perditissimis quidem, qua peccati expers sit quidquid

fit contra hoc duplex praeceptum. Sic enim ibidem loquitur: "Nam quae semper et ubique iusta sunt ac totam iustitiam in omni hominum genere exhibet Deus: nec ullum est genus, quod ignoret adulterium esse malum et fornicationem et homicidium et quaecumque alia similia. Quae quidem etiamsi omnes faciant, non tamen assequuntur, ut, cum ea faciunt, inique a se fieri igorent, iis exceptis, quicumque impuro spiritu pleni vel prava institutione et malis moribus ac nefariis legibus corrupti, naturales notiones amiserunt vel potius inhibitas tenent."

Sed caritatem, quae sola legem adimplet, fide comparari docet. "Qui ex gentibus," inquit c. 52, "per Christi fidem Dei cultores et iusti facti sumus, rursus eum venturum exspectamus." Hanc fidem caritate animatam eorum propriam esse statuit, c. 13 et 14, "qui non iam hircorum et ovium sanguine expiantur, aut vitulae cinere similaeve oblationibus, sed fide per sanguinem Christi et mortem eius, qui ea ipsa de causa mortuus est." Probat id S. Martyr ex capite 53 Esaiae, ubi Christus peccata nostra portare, et vulneratus propter delicta nostra dicitur, nosque eius livore sanari. Ex quo concludit quanta sit baptismi Christianorum sanctitas. "Itaque per lavacrum poenitentiae," inquit, "et cognitionis Dei, quod pro peccatis populorum Dei institutum est, ut clamat Esaias, nos credidimus: et testamur ipsum illud ab eo praenuntiatum baptisma, quod solum poenitentes expiare potest, hanc esse aquam vitae."

II. Duplici nomine conversionem cordis Christo attribuit, tum quia gratuita gratia voluntatem praeoccupat, tum quia potenter in nobis operatur velle et perficere. Gratuitam Christi gratiam pluribus locis praedicat. "Quid dicam," inquit Apol. I. c. 15, "innumerabilem eorum multitudinem, qui ex intemperantia conversi sunt, atque haec didicerunt 8 Non enim iustos aut pudicos ad poenitentiam vocavit Christus, sed impios et impudicos et iniustos. Sic enim ait: Non veni vocare iustos, sed peccatores ad poenitentiam."

Christianos eodem modo ac Abraham vocatos esse pronuntiat Dialog. c. 119, ubi sic loquitur: "Quid igitur amplius hic Abrahae gratificatur Christus? Quod simili vocatione eum vocavit, cum e terra, quam incolebat, exire iussit, ac per illam vocem nos omnes vocavit, et exivimus ex illo instituto, in quo prave communi aliorum terrae incolarum more vivebamus; et cum Abraham sanctae terrae haeredes erimus, baereditatem in infinitum aevum accipientes, quippe cum filii Abrahae per similem fidem simus. Quemadmodum enim ille voci Dei oredidit et reputatum est ei ad iustitiam, ita et nos, postquam voci Dei tum per apostolos Christi denuo praedicatae tum per prophetas promulgatae credidimus, ad mortem osque omnibus rebus quae in mundo sunt renuntiavimus." Saepe alias describit deterrimam illam gentilium vitam ac omnibus vitiis cumulatam, qualem Christiani duxerant, antequam a Christo vocarentur. Hinc cum sibi conscius esset non meruisse se ut ad fidem perveniret, pro ludaeis precari non dubitabat, quos non modo non mereri, ut a Christo vocarentur, sed etiam omnes furoris sui conatus in Christianorum peraiciem convertere videbat. "Nos autem," inquit Iudaeis c. 108, "nec vos odimus, nec eos qui talem de nobis opinionem a vobis acceperunt; sed precamurut, vel nunc saltem poenitentiam agentes, misericordiam consequamini a perhumano et mirum in modum misericorde universorum parente Deo." Dei juditium admiratur Iustinus in hoc Iudaeorum et Christianorum "Nec frustra nos in eum credidimus," inquit e. 118, "nec ab iis, qui ita docuerunt, decepti sumus; sed et admirabili Dei providentia id contigit, ut vobis, qui Dei smantes et prudentes existimamini nec estis tamen, prudenliores nos et religiosiores inveniremur per vocationem novi et aeterni testamenti, id est Christi."

Hanc doctrinam acceperat Iustinus ab optimo sene, cuius ex sermone initium habuit Christi cognoscendi. Sie ille discedens a Iustino perorat Dialog. c. 7: "Tibi vero precare ante omnia lucis portas recludi; neque enim haec quisquam

intelligere et perspicere possit, nisi cui Deus intelligere dederit et Christus eius." Haec autem non de singulari quadam ac sublimiori mysteriorum cognitione, sed de fide accipi debere ex eo perspicitur, quod Iustino nondum ad Christum converso non congruebat sublimis illa et extra ordinem mysteriorum cognitio, sed fides et assensus fidei elementis, quae senex ei tradere coeperat. Id confirmatur ex aliis locis. "Nobis igitur," inquit Dialog. c. 100, "Christus revelavit omnia, quaecumque ex Scripturis per gratiam eius intelleximus, eum agnoscentes primogenitum Dei esse et ante res omnes creatas, et patriarcharum filium, ut qui ex virgine ac eis orta caro factus, informis homo et inglorius et perpessionibus obnoxius fieri sustinuerit." Et c. 119: "Putatis futurum umquam fuisse, ut hace in Scripturis intelligere possemus, nisi voluntate illius, qui haec voluit, gratiam accepissemus intelligendi?" Hinc etiam e 121: "Nobis datum est, ut eum audiamus et intelligamus, et salvemur per hunc Christum, et res Patris omnes cognoscamus." Non dubitabat Iustinus, quin, quos Deus "praedestinavit conformes fieri imaginis filii sui" (Rom. 8, 29), iis certissima ad salutem auxilia praeparaverit. In Dialogo, quem habuit cum Iudaeis, molestiam, quam ex illorum percipiebat pertinacia, ea spe molliebat, horum "aliquem ex eo reperiri posse semine, quod reliquum ad salutem aeternam factum est," c. 32. Et c. 64: "Nunc autem, quia iudicium Dei formido, de nullo ex vestro genere praeiudico, utrum is non sit ex eorum genere, qui secundum gratiam Domini Sabaoth salvari possunt. Quapropter, quamvis non probe agatis, pergam tamen, quidquid a vobis propositum aut contra fuerit dictum, ad id respondere." Quod gratuita misericordia aliis conceditur, id iusto iudicio aliis non concedi docet c. 55: ',,Non eram, inquam, allaturus, Trypho, has demonstrationes, quibus eos condemnari scio, qui haec et similia colunt, sed eas, quas contra nemo dicere poterit. Novae autem tibi videbuntur, quamvis quotidie a vobis legantur, ut yel ex hoc perspectum

habeamus, vobis ob vestram nequitiam a Deo potestatem sapientiae, quae illius verbis inest, intelligendae absconditam faisse, nonnullis exceptis, quibus secundum summae suae misericordiae gratiam, ut ait Esaias, semen ad salutem reliquit, ne ut Sodomitarum et Gomorrhaeorum ita et genus vestrum periret."

Quam potens sit quamque efficax Christi gratia, quae nos ex servitute in libertatem vindicat, ex nonnullis festimoniis modo citatis existimari potest, velut ex iis, quae lastino a venerabili sene dicta retuli. Fidem illam in Deum incarnatum, quae nos penitus renovat, ex illius omnipotenti voluntate repetit, qui Filium suum incarnari voluit. "Putatis futurum umquam fuisse, ut haec in Scripturis intelligere possemus, ni voluntate illius qui haec voluit gratiam accepissemus intelligendi (Dialog. c. 119) 8" Christi potentiam in gentium conversione mirifice elucere docet. "Haer," inquit Apol. 2. c. 10, "Christus noster propria sua virtute per-Mox Christianorum constantiam describens ait: "Haec enim virtus Patris inenarrabilis fecit, non humani sermonis instrumenta." Christi autem potentiam non tunc solum enituisse existimat, cum et apostolis invictam ad praedicandum evangelium constantiam afflavit, et eorum qui apostolos audiebant corda aperuit, sed etiam cum magos ad praesepe, in quo infans iacebat, attraxit. Sic enim loquitur Dialog. c. 78: "Nam et quod dicit Esaias, Accipiet virtutem Damasci et spolia Samariae, significabat nefarii daemonis, qui habitabat Damasci, potestatem a Christo statim atque natus esset victom iri, quod quidem factum esse demonstratur. Magi enim, qui ut spolia rapti fuerant ad malas quasque actiones, ad quas eos ille daemon impellebat, ubi Christum adoratum venerunt, defecere, ut manifestum est, ab ea, quae illos ut spolia rapuerat, potestate, quam nobis arcane Scriptura Damasci habitare indicat." Et c. 88: "Atque illud etiam vobis testimonio sit, quod vobis dixi ab Arabiae magis factum, qui, cum statim ac puer natus est venissent, adora-Corp. Apoll. Vol. IX.

verunt eum. Nam ut in lucem editus est, suam virtutem habuit." Quod ergo a daemonibus liberamur et daemones superamus, cum ex vitio ad virtutem emergimus, id Christi potentiae tribuendum est; non minus profecto, quam cum daemonia ex corporibus pelluntur. Id quoque declarat lustinus. "Adiutorem enim illum," inquit eiusdem Dialog. c. 30, "et redemtorem appellamus, cuius vel nominis potentiam daemonia ipsa perhorrescunt, ac hodie per nomen Iesu Christi sub Pontio Pilato Iudaeae praeside crucifixi adiurata subiiciuntur."

Concessa in deserto curatio his, qui serpentum morsibus fuerant vulnerati, imago et figura exstitit salutis, quam a Christo accipimus. "Atque illam etiam figuram illudque signum," inquit Dialog. c. 91, "quod adversus serpentium morsus Israeli institutum est, ad eorum salutem erectum esse liquet, qui iam tum praenuntiatam fuisse credunt et mortem serpenti per eum, qui crucifigendus erat, futuram, et salutem iis, qui serpentis morsibus laesi ad eum, a quo crucifixus ille Filius in mundum missus est, confugiunt."

Crucis potentiam, quam unicornis cornibus in Scriptura designari putat, sic ibidem S. Martyr praedicat: "Illud autem: His cornibus gentes petet inde usque ab extremo terrae, id quod hodie in omnibus gentibus factum videmus demonstrat. Cornu enim petiti, id est compuncti, ex omnibus gentibus ab inanibus simulacris et daemonibus ad Deum conversi sunt." Caritas, quam Christus diffundit in corda nostra, saepe a Iustino depingitur sub imagine circumcisiopis: et circumcisionem, quam Iosue cultris lapideis peregit, figuram exstitisse putat illius circumcisionis, quam a Christo accipimus. "Praeclare ergo in nobis agitur," inquit Dialog. c. 114, "qui cullapideis circumcisi sumus secunda circumcisione. Prima enim illa vestra ferro peracta est et peragitur; duro enim corde permanetis. Nostra autem circumcisio, quae secunda numero post vestram instituta est, per lapides acutos, id est per sermones apostolorum summi illius angularis lapidis et sine manibus abscissi, circumcidit nos a simulacrorum cultu et ab omni prorsus pravitate. Quorum corda ita sunt pravitate circumcisa, ut laeti mortem oppetamus propter nomen praeclarae illius petrae, quae et in eorum corda, qui per ipsum diligunt Patrem universorum, aquam vivam emittit et eos potat qui aquam vitae sitiunt."

Mirabilem illam cordis circumcisionem, quam a Christo accipimus, novam quamdam generationem et creationem esse pronuntiat S. Martyr, Scripturarum auctoritate fretus. "Nos," inquit c. 135, "ex Christi utero recisi verum sumus Israeliticum genus." Et c. 138: "Christus, cum primogenitus esset omnis creaturae, rursus etlam factus est principium alterius generis ab ipso regenerati per aquam et fidem et lignum, quo mysterium crucis continetur."

Non minus elucet Christi potentia in perseverantiae dono. "Stolam eius," inquit c. 54, "Spiritus sanctus eos vocavit, qui per eum remissionem peccatorum acceperunt, in quibus virtute quidem semper adest, manifeste autem aderit in secundo adventu." Victores facit Christi gratia ex tentationibus, quibus nos diabolus impugnare non desinit. "Sed ut vobis rationem reddam," inquit c. 116, "de revelatione Iesu Christi sancti repeto sermonem, ac dico hanc quoque revelationem in nos factam esse, qui in Christum sumnum sacerdotem, hunc crucifixum, credimus; qui, cum in stupris ac omni prorsus sordida actione versaremur, per gratiam a nostro Iesu, secundum voluntatem ipsius Patris, concessam, sordida omnia quibus' induti eramus mala exuimus: quibus diabolus instat semper adversans, ac omnes ad se trahere volens; sed angelus Dei, id est virtus Dei nobis · per lesum Christum immissa, increpat eum, et a nobis discedit. Ac tamquam ex igne extracti sumus, cum prioribus peccatis exuti, tum ex tribulatione eruendi, et ex incendio nobis a diabolo eiusque omnibus ministris immisso; ex quibus nos etiam rursus se extracturum lesus Dei Filius, ac

praeparatis vestibus nos induturum, si mandata eius observemus, et regnum aeternum provisurum promisit."

Ex nova hac generatione, quam a Christo accepimus, sive ex illa caritate, quam in corda nostra diffundit, praeclara Iustinus argumenta ducit ad defensionem religionis christianae. "Si ergo novum testamentum," inquit Dialog. c. 11, "Deus institutum iri praedicavit, illudque in lucem gentium, videmus autem ac persuasum habemus per nomen ipsius Iesu Christi crucifixi a simulacris et ab alia nequitia homines ad Deum accedere, ac ne morte quidem proposita a confessione et pietate discedere: cum ex operibus, tum ex consequentibus miraculis licet intelligere hunc esse novam legem et novum testamentum et exspectationem eorum qui ex omnibus gentibus a Deo bona exspectant." Saepe alias Christum esse novam illam legem in vetere promissam contendit, quia scilicet Christus ipse per spiritum suum in nobis habitat, atque hanc legem in cordibus nostris scribit. Atque in hoc maximum Christiani et Iudaei discrimen constituit. Fatetur "quae natura pracclara et pia et iusta sunt, ea in lege Mosis his qui legi parent facienda praescribi" (c. 45). Legem autem illam, quae post mortem Mosis prodiit, utpote in psalmo 19 memorata, Christianorum propriam esse et in eorum cordibus scriptam sic probat c. 30: "Haec autem iudicia Domini nobis, quibus sapientiam praestiterunt, dulciora super mel et favum videri, ex eo perspicitur, quod ne morte quidem proposita adducamur, ut nomen eius abnegemus." Iudaeos autem sic compellat c. 93: "Vos autem neque in Deum, neque in prophetas, neque in vosmetipsos amorem umquam aut caritatem declarastis, sed semper, ut manifestum est, et simulacrorum cultores et iustorum interfectores vos praebuistis." Hinc tam saepe observat circumcisionem, sabbata, ferias et sacrificia Iudaeis ob peccata, veluti iugum, imposita fuisse. atque ut eorum reprimeretur improbitas, cc. 18. 19. 23. 91 et seqq. Christianorum autem baptismo Spiritum sanctum conferri; novum testamentum, non ut prius, sed sine metu

et tremore et fulguribus institutum fuisse c. 67; "ac duo intelligenda esse Iudae semina et duo genera, quemadmodum duas domus lacob, alterum ex sanguine et carne, alterum ex spiritu," c. 135. Tanti momenti esse ducit legem a gratia distinguere, ut in hac distinctione cognitionem omnium mysteriorum reponere non dubitet, c. 44. Religionis christianae proprium esse docet hanc distinctionem demonstrare, c. 67.

IV. Fidem illam caritate animatam, quae gratuitae et potentis gratiae donum est, semper ad salutem fuisse necessariam, id est sub lege Mosis et ante ipsam legem, pluribus locis luculenter docet Iustinus. "Nam et ipse Abraham," inquit c. 23, "cum in praeputio esset, per fidem, qua credidit Deo, iustificatus et benedictus est." Vid. c. 92. Nullos prorsus electos agnoscit qui non hanc Abrahae fidem imitati Sic enim refellit stultam illam opinionem, qua infati Iudaei salvos se ob deductam ab Abrahamo originem futuros putabant. "Nemo," inquit c. 44, "ne ex illo quidem semine quidquam accipere potest, praeter eos, qui animo assimilati fuerint fidei Abrahae et mysteria omnia cognoverint, id est alia quaedam praecepta ad Dei cultum et iustitiae observationem, alia autem praecepta et opera vel ad Christi mysterium vel ob duritiam cordis populi vestri similiter esse descripta." Hanc distinctionem praeceptorum requirit ad salutem, quia, si quis iustitiam in sola circumcisione et sabbato et feriis positam existimet, in summa legis aeternae oblivione versabitur, nec proinde salvus esse Iustinum autem de illis etiam temporibus loqui, quae ante incarnationem Domini fluxerunt, manifestum est ex his quae statim addit: "Atque ita sese rem habere Deus apud Ezechielem (14, 20) pronuntiat in haec verba: Si Noe et lob et Daniel depoposcerint vel filios vel filias, non dabitar eis." Ipse Iustinus paulo post (c. 45) declarat se de iis, qui sub lege fuerunt, haec dixisse. Quaerenti enim Tryphoni num ii, qui legem Mosis servarunt, salvi sint futuri cum iustis, qui ante Mosem vixerunt, sic respondet Iustinus: "Cum ea protuli, Trypho, quae ab Ezechiele dicta sunt, Etiamsi Noe, Daniel et lob filios et filias suas deprecentur, minime eis concessum iri, sed pro se quemque sua ipsius videlicet iustitia salvum fore, eos quoque, qui secundum legem Mosis vixerunt, salvos similiter futuros dixi."

Ad ea, quae hoc loco disputat lustinus, infra revocat Tryphonem, qui c. 64, quasi non meminisset aut parum curaret, quae hactenus disputata fuerant, per se licere aiebat Christianis ut Iesum Christum colant, at Iudaeis Deum ipsum colentibus nihil opus esse ut Christum confiteantur aut adorent. Tum Iustinus leniter castigata hac Tryphonis pertinacia ait: "Si igitur animum ad ea quae ex Scripturis attuli advertissetis, eos etiam qui ex vestro genere salvantur per hunc salvari atque in eius parte esse intellexissetis profecto, nec me videlicet ea de re essetis percontati." Ea ergo revocat in memoriam quae c. 44 de iustis ante incarnationem mortuis dixerat.

Causam suam profecto prodidisset Iustinus, et arma adversariis ministrasset, si quem sine fide in Christum aeternam salutem assequatum esse concessisset: sed unam semper ac eamdem salutis viam exstitisse contendit. "Ac nos quidem," inquit c. 43, "qui per Christum ad Deum accessimus, non istam carnis circumcisionem accepimus, sed spiritualem, quam Henoch eiusque similes custodierunt." Et c. 113: "Lapideos igitur cultros verba eius (Christi) intelligemus, per quae tot a praeputio homines, qui in errore versabantur, cordis circumcisione circumcisi sunt, qua quidem ut ii etiam circumciderentur, qui circumcisionem ab Abrahamo initium ducentem habebant, iam tum Deus per Iesum hortatur, quippe cum eos, qui in sanctam illam terram ingrediebantur, a Iesu circumcisionem cultris lapideis dicat accepisse."

Adeo constabat Iustino fidem omnibus semper necessariam ad salutem fuisse, ut statuere non dubitet Deum calumniis expositum fore, si lex, quae certis locis et temporibus definita fuit, iustificasse dicatur. "Quodsi haec," inquit c. 23, "fateri nolimus, eveniet nobis ut in absurdas cogitationes incidamus, quasi non idem Deus fuerit temporibus Henoch et aliorum, qui nec circumcisionem carnis habuere nec sabbata et alia eiusmodi observarunt, quippe cum a Mose instituta fuerint, vel non eadem iusta ab omni semper hominum genere observari voluerit." Hinc etiam c. 92 iudaica instituta contemtu digna plurimis visum iri demonstrat, nisi idem ac Christiani respondeant Iudaei, si quis ex eis quaerat, "cur, cum Enoch et Noe cum filiis, et si qui alii eiusmodi, sine circumcisione et sabbatis Deo placuerint, tot elapsis aetatibus Deus per alios duces et alia instituta iustificari voluerit eos quidem, qui ab Abraham ad Mosemi fuerunt, per circumcisionem, eos autem, qui post Mosem, tum per circumcisionem, tum per alia praecepta, id est sabbatum, victimas, ·libationes, dona." Num ergo Iudaeos, qui iustificationem in legis observatione ponebant, eiusmodi argumento confutasset lustinus, nisi ipse fidem, cui iustificationem attribuit, ad omnes aetates ct conditiones pertinere credidisset?

Ad omnes ergo aetates et conditiones referendum quod ait S. Martyr c. 28: "Quinetiam si quis Scytha sit aut Persa, habeat autem Dei cognitionem et Christi eius et sempiterna iusta observet, circumcisus est praeclara et utili circumcisione, et amicus est Deo, eiusque donis et oblationibus Deus delectatur."

V. Postquam Iustinus tam accuratum tamque vehementem redemtionis mysterii dofensorem se praebuit, quis credidisset illum ob concessam Socrati et Heraclito et aliis eiusmodi aeternam salutem aut laudari aut vituperari potuisse vance tamen ei opinionem affingunt non solum laudati in Epist. select. 24 Simonii to. 3, auctor Nodi praedestinationis soluti et Iacobus Payva in Explicationibus orthodoxis, sed etiam, quod magis mireris, doctissimus Senonensis abbas

Dissert. in epist. Pauli p. 67. "Iustinus Martyr," inquit, "statuit veteres philosophos, qui consentance rationi vixerunt, iam tum, etsi Iesum Christum non cognoscebant, fuisse Christianos, quia illius praecepta et doctrinam sequebantur; tales fuisse apud Graecos Socratem et Heraclitum et nonnullos alios."

Locus ad Iustini criminationem iactatus exstat Apol. 1. c. 46: Τον Χριστον πρωτότοκον του Θεου είναι εδιδάη θημεν. καὶ προεμηνύσαμεν λύγον εντα, οὖ πᾶν γένος ἀνθρώπων μετέσχε. καί οί μετά λόγου βιώσαντες Χριστιανοί είσιν, κάν άθεοι ένομίσθησαν οίοι έν Ελλησι μέν Σωκράτης και Ήρακλειτος και οί ομοιοι αύτοις, εν βαρβάροις δε 'Αβραάμ και 'Ανανίας και 'Αζαρίας καὶ Μισαήλ καὶ Ἡλίας καὶ ἄλλοι πολλοί, ὧν τὰς πράξεις ἢ τὰ ονόματα καταλέγειν μακρον είναι έπιστάμενοι τανύν παραιτούμεθα etc. "Christum primogenitum Dei esse ac rationem illam, cuius omne hominum genus particeps est, didicimus et supra declaravimus. Et qui cum ratione vixerunt, Christiani sunt, etiamsi athei existimati sint, quales apud Graecos fuere Socrates et Heraclitus et eorum similes, apud barbaros autem Abraham, Ananias, Azarias, Misael et Elias, quorum actionibus aut nominibus recensendis, quia longum id esse scimus, nunc supersedemus. Similiter qui olim absque ratione vixere, improbi et Christo inimici fuere, et eorum qui cum ratione vivebant homicidae. Qui vero cum ratione vixerunt et vivunt, Christiani sunt et impavidi atque intrepidi."

Illud 1º observandum nobis est, non id hoc loco expendi a S. Martyre, quomodo salutem assequuti sint qui ante Christum in gentibus vixere, sed quomodo iuste damnati. Sic enim ipse sibi hanc quaestionem proponit: "Ne qui autem a ratione aberrantes, ad ea quae docuimus detorquenda, Christum dicant ante annos centum et quinquaginta natum a nobis dici sub Cyrenio, ac post illud tempus ea docuisse quae illum docuisse diximus sub Pontio Pilato, indeque consequi obiiciant, ut insontes sint homines omnes qui

ante illud tempus fuere: dubitationis solutionem occupabimus." Quidquid igitur virtutis Socrati et Heraclito et
eorum similibus attribuere videtur, id eo spectat, ut nulla
inris naturalis violatio excusationis veniam habeat, quippe
cum Christus ante incarnationem, quatenus Verbum est, omnibus hominibus lucem suam praetenderit. Idem docet
Dialog. c. 93, nempe nihil prorsus praetexi posse ab his
qui legem Dei violant, etiamsi perditissimi et corruptissimi sint.

- 2°. Si Iustinus salutem aeternam philosophis, qui ante Christum fuerant, concessisse dicitur, eadem illi erga eos qui post Christum fuere, ac ipsi lustino aequales erant, lenitas et indulgentia erit attribuenda. Nam de utrisque dicit: Qui cum ratione vixerunt et vivunt, Christiani sunt et impavidi ac intrepidi."
- 3º. Christianos esse dicit eos, qui vitam rationi consentaneam duxerunt, ut Socratem et Heraclitum, non quod isti per fidem in Christi sanguinem liberati a peccatis fuerint, sed quia, quidquid scientiae et virtutis in eis eluxit, id christianum est, utpote cum Christianis faciens et a Verbo omnem hominem illuminante donatum. "Quaecumque," inquit Apol. 2. c. 10, "praeclare umquam dixere aut excogitavere philosophi aut legumlatores, baec invento et considerato aliqua ex parte Verbo elaborarunt." Et c. 13: "Quaecumque apud alios omnes praeclare dicta, ea nostra sunt Christianorum." Sic Tertullianus [Apol. c. 17] omnes homines naturaliter Christianos esse dicit, quia natura duce nonnulla dicere solent, quae christiana sunt. "Deus magnus et Deus bonus, et quod Deus dederit, omnium vox est. ludicem quoque contestatur illum, Deus videt, et Deo commendo, et Deus mihi reddet. O testimonium animae naturaliter christianae!" Quid mirum ergo, si Christianos vocat fustinus eos qui unum Deum esse docuerant? "Horum omnium," inquit Apol. 2. c. 10, "longe firmissimus hac in re Socrates in eadem ac nos crimina vocatus est. Neva enim daemonia

dixerunt ab eo induci, et quos civitas existimat Deos ab eo non existimari." At minime dissimulavit Iustinus, quid eiusmodi hominibus in Verbum incarnatum non credentibus defuerit, tum in iis quae ad cognitionem veritatis spectant, tum in iis quae ad vitam et mores. Postquam enim Verbi omne humanum genus particeps esse docuit, protinus revocat in memoriam, quae antea de incarnationis causa dixerat, nimirum ut indicet quid intersit inter eos, qui a Verbo aliquam verifatis particulam acceperunt, et eos, qui in idem Verbum incarnatum crediderunt. Hinc in Apol. 2. c. 8 et 10 declarat Christianos "non ad partem aliquam disseminatae rationis vitam instituere, sed ad totius, id est Christi, cognitionem et contemplationem." Particulam veritatis cognitam fuisse philosophis fatetur, sed obscure, ita ut secum ipsi pugnantia docuerint, c. 13, at eos tantum docet sanari posse qui in Christum credunt. "Natum enim," inquit, "ex ingenito et non enarrabili Deo Verbum secundum Deum adoramus, quandoquidem propter nos homo factum est, ut perpessionum nostrarum particeps factum medelam illis faceret."

4º. Inest Iustini verbis acuta ratiocinatio, quam observare debuissent qui de illo detraxerunt: statuit malorum daemonum molitione persequutiones in Christianos excitari: quod quidem ne videatur incredibile, ea sumit argumenti loco quae viris virtutis laude insignibus evenerunt. Vera necne exstiterit illorum virtus, non examinat; satis ei est demonstrare "odio habitos fuisse qui quovis modo secundum rationem vivere et vitium fugere studuerint," Apol. 2. c. 8. Nemo sane dixerit veras virtutes a lustino in athletis laudatas fuisse: quia tamen honorifica de illis erant hominum iudicia, id ad usus suos adiungit, ut Christianis, quorum tanta erat in morte oppetenda animi fortitudo, eadem laus non denegaretur. "Qui autem vera bona," inquit Apol. 2. c. 11, "ac minime fucata internoscunt, ii virtutis beneficio incorrupti. Quod quidem et de Christianis ac de athletis, iisque qui res eiusmodi gessere quales poetae de celebratis hominum opinione diis scripsere, non insulsissimus quisque existimare debet, hoc ductus argumento, quod mortem, quae videtur fugienda, contemnamus." Ut de athletis ita et de philosophis loquitur Iustinus: ex opinata utrorumque virtute id excerpit commodi ad defensionem religionis, ut, qui de istis honorifice iudicant, eos de Christianis non sine summa iniquitate detrahere demonstret.

VI. Praestantissimae ad Diognetum epistolae auctor observat tam diu homines in summo miseriae statu relictos faisse, ut tandem aliquando a Filio Dei redemti immeritos se gratiam accepisse faterentur. "Quamdiu igitur," inquit c. 8, "prudens suum consilium in mysterio retinebat, neglectui nos habere nullamque nostri curam gerere videbatur.... Omnia igitur apud se sciebat una cum Filio oeconomicà suà scientià. Caeterum usque ad superius tempus sivit nos pro libito incertis motibus agitari, dum a voluptatibus et cupiditatibus transversi raperemur: non quidem quod ullo modo peccatis nostris gauderet, sed ea tolerans: neque illud quo iniustitia exercebatur tempus approbaus, sed mentem iustitiae creans: ut cum eo tempore convicti essemus e propriis operibus vita esse indigni, tunc Dei benignitas nos ea dignaretur."

Deum hominem factum fuisse probat ex illius adventus dignissimo monumento, cordium conversione et stabili ac firma iustitia, quam ab eo Christiani accipiunt. Observat non ministrum aliquem aut angelum a Deo missum fuisse, sed ipsum opificem et creatorem omnium. "Non vides," inquit c. 7, "quo plures suppliciis afficiuntur, tanto maiorem aliorum esse numerum? Haec non videntur ab hominibus fieri: haec adventus eius sunt indicia. Quis enim ex hominibus omnibus norat, quid esset Deus, priusquam ipse venisset?" Dei voluntati acceptum refert quidquid nobis inest caritatis. "Postquam autem," inquit c. 10, "illum cognoveris, quanta te impletum iri laetitia existimas? Aut quantum diliges eum qui prior te ita dilexerit? Cum autem

diligere coeperis, imitator benignitatis eius eris. Ac ne mireris posse hominem esse imitatorem Dei. Potest eo volente."

Tatianus, qui nondum acceptam a S. Iustino doctrinam proiecerat, cum scripsit adversus gentiles, de auxilio Spiritus sancti, quem a Deo incarnato accipimus, nonnulla disserit, quae praetermittenda hoc loco non videntur. "Per se anima," inquit c. 13, "nihil aliud est quam tenebrae, nec quidquam in ea luminosum. Atque id ipsum est quod dici-Tenebrae lucem non comprehenderunt. tur (loann. 1, 5): Neque enim anima Spiritum servavit, sed ab eo servata est et lux tenebras apprehendit. Est autem Verbum divina lux: tenebrae vero imperita anima. Quapropter si degat solitaria, deorsum ad materiam vergit, una cum carne moriens. Cum divino autem Spiritu copulata, non caret auxilio; sed eo ascendit quo deducitur a Spiritu. Huius enim sedes in supernis: illius generatio in inferioribus locis. Ac initio quidem Spiritus animae convictor erat, sed eam segui nolentem deseruit." Et c. 15: "Ac talis quidem naturae species, si se instar templi habeat, libenter illud incolit Deus per legatum Spiritum. Si vero tale non fuerit tabernaculum, praestat homo belluis sola voce articulata; caetera vero eiusdem est ac illae vivendi rationis, ut qui non sit similitudo Dei." Et c. 20: "Alae enim erant animae Spiritus sanctus, quem cum peccando proiecisset, volavit instar pulli et humi decidit: coelesti autem convictu delapsa inferiorum commercium appetivit. . . . Potest autem quisquis nudus est hoc ornamentum consequi et ad veterem cognationem redire."

## CAPUT VIII.

EXPENDITUR S. IUSTINI AGENDI RATIO CUM CHRISTIANIS ADHUC LEGEM OBSERVANTIBUS.

- Communicat cum his hominibus lustinus, sed cautiones adhibet.
   Hanc lenitatem ipsum etiam tempus postulabat.
   Non solus ita sensit lustinus.
  - I. Qui lustinum cum Ebionitis Christi divinitatem ne-

gantibus pacem et communionem fovisse et fovendam existimasse volunt, his satis responsum est in observationibus ad c. 48 Dialogi, vel potius satis eos refellit ipsius loci, quo abutebantur, accuratior quam in superioribus editionibus interpretatio. Quod autem spectat ad eos, qui e circumcisione ad Christum conversi nonnulla iudaica instituta cam accurata in Christum Dominum fide iungebant, hos constat a S. Martyre rejectos non fuisse. Non tamen vituperabitur concessa infirmis hominibus venia, si consideremus cum Tillemontio, quibus eam Iustinus conditionibus restringat, quaeque in ecclesia de eiusmodi hominibus iudicia aut paulo ante Iustinum facta fuissent aut tunc etiam fierent.

Justinum sic interrogat Trypho c. 46: "Si qui autem," inquit, "etiamnum ita vivere velint, ut Mosis instituta servent, et credant in hunc lesum Christum crucifixum, agnoscentes eum esse Christum Dei, eique datum esse omnes omnino iudicare, ac regnum eius esse sempiternum: an ii quoque salvi esse possunt?" Visa est quaestio S. Martyri non facilis ad solvendum; examinandum esse putat, utrum haec legis observatio ab imbecillitate quadam animi proficiscatur, an a stulta opinione quasi lex necessaria sit ad salutem. Quare breviter repetit quod pluribus antea disseruerat, legis mosaicae praecepta ob duritiam cordis Iudaeorum instituta esse, ut variis hisce rebus admoniti Deum semper ante oculos haberent, sed ne sic quidem illos a simulacrorum cultu revocatos fuisse: contra Christianos, ne iis sacrificent quibus olim sacrificaverant, extrema supplicia perferre, et persuasum habere "quae ob duritiam cordis Iudaeorum instituta sunt, ea nihil ad institiae et pietatis observationem conferre."

Tum Trypho (c. 47): "Si quis haec ita se habere sciens, praeterquam quod hunc Christum esse agnoscat, eique videlicet credat et obediat, haec quoque instituta servare voluerit, utrum is salvabitur?"

Sic respondet Iustinus: "Ut mihi quidem videtur, o

Trypho, eiusmodi hominem salvum dico futurum; si modo caeteris hominibus, id est iis qui ex gentibus per Christum ab errore circumcisi sunt, omnino persuadere non conetur ut eadem ac ipse observent. Quale est quod et initio disputationis faciebas, cum pronuntiares salvum me non futurum, nisi haec observarem."

Rursum sic interrogat Trypho: "Cur igitur dixisti: Ut mihi quidem videtur, salvus erit, nisi quia sant qui tales negent salvos futuros ?" Respondet Iustinus: "Sunt, inquam, o Trypho, quique cum eis nec sermonis nec hospitii communione coniungi audeant: quibus ego non assentior; sed si ob animi infirmitatem etiam quaecumque nunc possunt ex iis, quae a Mose propter duritiam cordis populi instituta novimus, cum spe in hunc Christum et aeternorum ac naturalium iustitiae et pietatis praeceptorum observatione coniungere voluerint, modo cum Christianis et fidelibus vivere non recusent, nec iis, ut iam dixi, suadeant, ut similiter ac ipsi circumcidantur, aut sabbata et alia eiusmodi custodiant, eos suscipiendos esse, et cum iis omnium rerum communionem ut cum hominibus eodem modo affectis et fratribus tenendam esse censeo." Si quos tamen ex Christianis Iudaei ad legem fidei addendam adduxerint, eorum, qui fuerint decepti, salutem non omnino desperat. "Qui vero ab eis ad legis observationem cum confessione in Christum Dei coniungendam adducti fuerint, eos forsitan etiam salutem adepturos suspicor." Liquet a Iustino iis, quos ut fratres diligendos et omni caritatis ac communionis significatione devinciendos putat, duas tamen imponi conditiones. Prima est, ut ne legem ad salutem necessariam existiment. Dat illis veniam, si "ob animi imbecillitatem" legem observent, secus vero, si spem suam in mosaicis institutis, non in Christi sanguine constituant. Ipse Trypho hanc conditionem acceperat; nam cum dixisset lustinus, "quae ad duritiam cordis instituta sunt, nihil ad iustitiae et pietatis observationem conferre," sic eum excipit Trypho: "Quid si quis, cum haec ita se habere sciat" etc. Altera conditio est, ut Iudaei ad Christum conversi aequabili iure cum Christianis incircumcisis vivant, nec quemquam ad legis observationem adhortentur. Quamobrem non temere in hanc sententiam adductus est lustinus, sed inita subductaque ratione, nec sine provisione incommodorum, quae ex ca consequi poterant.

H. Sed, quod Iustinum maxime tutatur, tum, cum haec dissereret, vixdum viginti anni, ut observat Tillemontius, effluxerant, ex quo lex mosaica in ecclesia Hierosolymitana desita erat observari. Certa et explorata res est ex Eusebii et Sulpicii Severi testimoniis. **Eusebius** sic loquitur Hist. lib. 4. c. 5: "Illud tantum ex veterum scriptorum monumentis didici, ad illam usque obsessionem Iudaeorum, quae imperante Hadriano contigit, quindecim episcopos continua successione illi ecclesiae praefuisse, quos omnes origine Hebraeos suisse memorant, et sidem Christi sincere atque ex animo suscepisse. Adeo ut ab illis, qui de huiusmodi rebus iudicium ferre poterant, episcopali officio dignissimi censerentur. Quippe tunc temporis universa Hierosolymorum ecclesia conflata erat ex Hebraeis fidelibus, qui iam inde ab apostolorum aetate ad illam usque obsidionem permanserant, quo Iudaei iterum a Romanis deficientes, maximis praeliis domiti atque expugnati sunt." Sulpicius Severus, de hac loquens extrema obsidione, haec addit: "Quod quidem christianae fidei proficiebat: quia tum pene omnes Christum Deum sub legis observatione credebant. Nimirum id Domino ordinante dispositum, ut legis servitus a libertate fidei atque ecclesiae tolleretur. Ita tum primum Marcus ex gentibus apud Hierosolymam episcopus fuit."

III. Non solus in lenitatem inclinabat Iustinus; paucos sibi adversari indicat. "Sunt, inquam, o Trypho, quique cum talibus nec celloquii nec hospitii communione coniungi audeant: quibus ego non assentior." Lenitatem Iustini confirmat Origenes lib. 7 in epist. ad Rom., ubi sic loquitur:

"Christus, etiamsi incarnatus non fuisset, tamen natura imperium in omnes haberet. Non vult rationabiles spiritus ad obedientiam legis suae violenter inflectere, sed exspectat ut sponte veniant, et voluntate non necessitate bonnm quaerant, et docendo magis quam temperando, invitando potius quam extorquendo persuadeat. Tametsi quis Iudaeus, verbi gratia, aut ex his, qui Severiani Tatianique appellantur, velit Christo credere, putet tamen non parum inesse momenti in observantia continentiae, vel eorum ciborum qui lege prohibentur, vel quos quasi castitati adversantes existimant nonnulli etiam Scripturarum auctoritate declinandos: huiusmodi hominem si perurgeas ad communes hominum cibos, nec dicas eum aliter posse salvari, vel ad fidem Christi et gratiam pervenire, nisi sumtis his quos refugit cibis, tunc vere bonum spiritalis sententiae blasphematur." Idem Origenes initio libri 2 contra Celsum tria distinguit Iudaeorum christianam fidem profitentium genera. Alii pristinos ritus reliquerant, cum eos spiritualiter intelligi debere existimarent; alii spirituali sensu interpretabantur, nec tamen observare desinebant; alii denique litterali sensui affixi observabant. Qui cum spirituali explicatione couiungebant ipsam rituum observationem, non alii videntur esse, quam ii qui legem ad salutem necessariam.non esse fatebantur ac solam spem in Christo ponendam, cuius divinitatem cum aliis omnibus ecclesiae dogmatibus credebant.

Qui Recognitionum libros et Clementinas Homilias S. Clementi supposuit, scriptor Iustino aequalis aut suppar, videtur ex hoc Nazaraeorum sive Christianorum legem observantium numero fuisse. Nam cum Christi divinitatem pluribus locis praedicet, eumque Filium Dei et Filium hominis, Filium ab initio exsistentem, Filium coeli et terrae constitutorem vocet Homil. 18, idem tamen mosaicae legis retinentior videtur. Hinc Petrus sexcentis locis inducitur lustrationes iudaicas aut ipse usurpans, aut aliis praecipiens, nec cum ethnicis baptismo nondum initiatis comedens. Post epistolam Petri ad

lacobum inducitur Iacobus graviter sanciens, ut libri Praedicationis Petri, nisi fideli circumciso, nemini committantur. Hunc Pseudo-Clementem eo tempore vixisse, quo legis observatio nondum ab omnibus instar haeresis damnabatur, argumento esse possunt quae et de ecclesia et de episcopis praeclare dicta interdum occurrunt. Ecclesiam navi comparat in ep. Clem. ad Iacob. p. 538, cuius proretam episcopum, nautas presbyteros appellat. Debitam episcopis obedientiam commendat pluribus locis, ut Recogn. lib. 3. cap. 66. Homil. 3. p. 597 et 598.

Laudanda sane eorum animi moderatio, qui evangelium mosaicis caeremoniis permiscere desierunt, ubi eas animadverterunt sine aliorum offensione observari non posse. non defuerunt qui se ab his institutis, in quibus nati fuerant, abstrahi non paterentur. Nondum victa fuerat eorum pertinacia saeculo quarto, ut ex Hieronymo discimus. "Usque hodie," inquit in Epist. 80, "per totas orientis synagogas inter Iudaeos haeresis est, quae dicitur Minaeorum et a Pharisaeis usque nunc damnatur, quos vulgo Nazaraeos nuncupant, qui credunt in Filium Dei natum de virgine Maria, et eum esse dicunt qui sub Pontio Pilato passus est et resurrexit, in quem et nos credimus. Sed dum volunt et ludsei esse et Christiani, nec Iudaei sunt nec Christiani." Non immerito Hieronymus tautam pertinaciam ut haeresim notavit, cum praesertim eiusmodi homines ab ecclesia catholica discessissent. Sed cum Iustinus hunc Dialogum haberet, id est annis viginti postquam legem nemine interpellante Hierosolymis observaverant, nonne aequius fuit eos lenitate allicere, quam ut haereticos tam cito adversari?

## CAPUT IX.

#### DE SACROSANCTO EUCHARISTIAE SACRAMENTO.

I. Christianam de eucharistia doctrinam clare et nitide exponit Iustinus.

II. Nulla in illius verbis figurae suspicio. III. Tam certo asseverat
panem et vinum fieri carnem et sanguinem, quam Christum habuisse
Corp. Apoll. Vol. IX.

caunem et sanguinem. IV. Omnipotentia Christi aeque mirabilis in utroque mysterio. V. Expenditur quid sibi velit apud Irenaeum eucharistia ex duabus rebus constans, terrena et coelesti. VI. Quo sensu dixit Tertullianus verba Christi idem valere atque "hoc est figura corporis mei." VII. Athenagoras adversus Allixium defenditur.

S. Martvr cum probe intelligeret mysteria vulgari non debere, sic cum Iudaeis in Dialogo disseruit, ut de eucharistia, cuius tunc explicandae nulla suberat necessitas. id tantum diceret, hoc sacrificium a Malachia praedictum esse, panem in eo et vinum adhiberi et Domini passionis memoriam recoli. Verum hac silentii lege adstrictum se esse non putabat, cum Christianorum causam apud imperatorom Antoninum ageret. Tunc enim vidit totam rem oculis imperatoris exponendam esse, ut, etiamsi absurda et incredibilis, saltem non impia, non detestanda et capitali supplicio digna videretur, ac si minus imperator doctrinae Christianorum assentiretur, saltem dum ees ingenue videt edisserere, quidquid maxime incredibile, maximeque absurdum videri poterat, nihil ab eis dissimulari, nullum in corum mysteriis scelus admitti intelligeret. Narrat igitur panem ae poculum aquae et vini ei, qui fratribus praeest, post Scripturae lectionem, post adhortationes et preces offerri; quibus acceptis eum universorum Parenti per nomen Filii et Spiritus sancti gloriam et laudem emittere et encharistiam prolixe facere; hoc alimentum sic consecratum a sacerdote encharistiam vocari, nec fas esse ut quisquam illius particeps fiat nisi qui vera esse credat quae a Christianis decentur, et lavacro ad remissionem peccatorum et regenerationem ablutus sit, atque ita vitam instituat ut Christus tradicit. Cur autem tanta sit eucharistiae apud Christianos reverentia, sic rationem aubiicit: Ού γάρ ως κοινύν άρτον ούδε κοινόν πόμα ταύτα λαμβάνομεν άλλ' ον τρόπον διά Λόγου Θεού σαρκοποιηθείς Ίησους Χριστός ο σωτήρ ήμων καὶ σάρκα καὶ αίμα ύπὲρ σωτηρίας ήμῶν έσχεν, ούτως και την δι εύχης λόγου του παρ' αύτου εύχαριστηθείσαν τροφήν, έξ ής αίμα και σάρκες κατά μεταβολήν τρέ-Φονται ήμων, έχείνου του σαρκοποιηθέντος Ιηθού και δάρκα και

αξμα εδιδάχθημεν είναι. Οι γάρ απόστολοι εν τοῖς γενομένοις ύπ αύτων απομνημονεύμασιν, α καλείται εύαγγέλια, οθτως παρέδωκαν έντετάλθαι αὐτοῖς τον Ἰησοῦν λαβόντα ἄρτον, εὐχαριστήσαντα Τοῦτο ποιείτε είς την αναμνησίν μου τουτέστι το σωμά μου καὶ τὸ ποτήριον δμοίως λαβόντα καὶ εύχαριστήσαντα είπειν Τουτό έστι το αίμα μου και μόνοις αύτοις μεταδούναι. "Neque enim ut communem panem," inquit Apol. c. 66, "neque et communem potum ista sumimus. Sed quemadmodum per Dei Verbum caro factus lesus Christus salvator noster carnem et sanguinem habuit nostrae salutis causa, ita etiam illam, in qua per precem verba ipsius continentem gratiae actae sunt, alimoniam, ex qua sanguis et caro nostra per mutationem alontur, incarnati illius lesu et carnem et sanguinem esse edocti sumus. Nam apostoli in commentariis suis, quae evangelia vocantur, sic sibi mandatum esse tradiderunt: lesum accepto pane, cum gratias egisset, dixisse: Hoc facite in meam commemorationem; hoc est corpus meum; similiter accepto calice, cum gratias egisset, dixisse: Hic est sanguis meus; ac ipsis solis tradidisse."

Nihil est in hoc testimonio, quod ad figuram pertrahi possit; nihil quod non adstruat diserte mirabilem illam panis et vini conversionem, quam semper docuit ecclesia. Illud 1º ex Justini verbis perspicitur, quam in sententiam Christiani saeculo secundo verba Christi acciperent. Nemo enim negare possit necesse omnino fuisse, si qua figura ia Christi verbis latebat, ut in ea explicanda plurimum operae insumeretur. Nam si idem semper ab omnihus dicebatur, nalla eiusmodi explicatione adhibita; si sacerdotes docebant panem consecratum esse corpus Christi, quia Christus accepte pane dixit: "Hoc est corpus meum," vinum consecratum esse sanguinem Christi, quia Verbum illed incarnatum eccepto calico dixit: "Hic est sanguis meus;" si Christiani omnes nihil aliud ex his Christi verbis concludebant, nisi eucharistiam esse cornem et sanguinem Christi: nonne in certissimi principii loco statuere possumus, idem veteres

Christianos credidisse quod hodie credimus et tenemus At quid Christiani saeculo secundo edocti fuerint, quid ex Christi verbis concluserint, an ambiguum esse possit, cum testis locuples Iustinus ex eo quod Christus dixerit: "Hoc est corpus meum, Hic est sanguis meus," omnes concludere declaret eucharistiam esse carnem et sanguinem Verbi incarnati?

20. Declarat S. Martyr non minus constanter credere Christianos eucharistiam esse carnem et sanguinem Verbi incarnati, quam ipsum Verbum nostrae salutis causa carnem et sanguinem habuisse. "Quemadmodum Iesus Christus carnem et sanguinem habuit nostrae salutis causa, ita etiam cam alimoniam incarnati illius Iesu carnem et sanguinem esse edocti sumus." Manifesta comparatio utriusque mysterii, incarnationis et eucharistiae. Christi carnom tunc impugnabant omnes fere haereses, ut omittam Deum incarnatum ethnicis semper et Iudaeis displicuisse. At quo maiores incredulorum in hoc mysterio evertendo conatus, eo maior in defendendo catholicorum constantia. Num ergo antiquae fidei illustrius testimonium requiri possit, quam hoc Iustini ? Si eucharistiam absentis corporis figuram esse existimasset, an Christianos credere dixisset, panem et vinum post consecrationem esse carnem et sanguinem Domini, quemadmodum Christus non formam et figuram carnis et sanguinis, ut tot haereses fingebant, sed veram carnem verumque sanguinem habuit 8

IV. 3°. Verbi omnipotentiam non minus admiratur S. Martyr in eucharistia, quam in incarnatione. His enim verbis, "per Verbum Dei caro factus Iesus Christus," persona Verbi non separatur ab homine ex virgine genito, nec ulla huius erroris in S. Martyre suspicio; sed idem hic docet. quod tot aliis locis, ipsum Verbum sibi in utero virginis carnem formasse. Quamobrem in co eucharistiam cum incarnatione comparat, quod quemadmodum in incarnatione caro Verbi ab ipso Verbo corpus assumente perfecta est, ita etiam in eucharistia panis et vinum caro et sanguis fiant

"per precem verba ipsius continentem," id est omnipotentia eiusdem Verbi, cuius verba exhibet precatio. Credebat ergo lustinus carnem Christi eadem omnipotentia, qua in utero Virginis formata est, in eucharistiae sacramento praesentem apponi.

4°. Iustinus imperatores alloquebatur, quos permagni intererat de rebus Christianorum apte et dilucide erudiri, quippe cum hactenus de Christianis ex iniquo rumore diudicassent. Quare magna cautio exstitit, ne aut latentem in Christi verbis figuram non viderent, si corpus Christi vere eucharistiae sacramento non continetur, aut, si vere continetur, ne totam rem, ut fabulam anilem, reiicerent. Primo incommodo facile occurri poterat: tantum voces explicaret lustinus, nihil supererat absurdi, sed soluta et expedita erant omnia. Ad alterum autem requirebatur, ut hoc mysterium son sine certissimis argumentis a Christianis credi demonstraret.

Utram viam sequutus sit, in ambiguo esse non potest. Nusquam enim ad eam rei explicandae rationem descendit, quae tam facilis tamque expedita ac simul tam necessaria fuisset, ut panem et vinum vere corpus Christi non esse, sed ad hoc corpus significandum adhiberi admoneret. Nihil eiusmodi factum a S. Martyre; sed in id totus incumbit, ut hoc mysterium non sine gravissimis causis credi demonstret. Duo requirebantur in re tanti momenti: primo ut omnipotens sit, qui eam a se perfici dixerat; deinde ut nulla eius verbis insit obscuritas. Utroque argumento nititur Iustinus, dum Christianorum fidem inde repetit, quod Verbum illud, quod sibi in utero virginis carnem formavit, accepto pane dixerit: "Hoc est corpus meum," et accepto calice: "Hic est sanguis meus." Quo sensu nos eucharistia ali doceat, itidem ut alii patres; vide [Massueti] Dissert. 3 in Iren. art. 7. n. 94 et 95.

V. Si Iustino ethnicos alloquenti talem usum praebuit eucharistia, quanto magis adversus haereticos scribenti arma

ministravit, quorum ad errores profligandos maxime apposita est? Negabant illi Christum mundi creatoris filium esse: sed patrem Christi deum quemdam creatore excelsiorem sibi fingebant. At quomodo Christus aliena et a se non creata ad consecrationem eucharistiae adhibuisset? Negabant carnis resurrectionem. At quomodo caro, quae corpore et sanguine Domini pascitur, actorno addicta esse possit interitui? Negabant veram carnem a Christo assumtam. Hanc quoque impietatem refellebat eucharistia, quae est communicatio corporis et sanguinis Christi. "Sanguis enim non est nisi a venis et carnibus et a reliqua, quae secundum hominem est, substantia, quae vere factum est Verbum Dei," inquit Irenaeus lib. 5. c. 2. Non dubium igitur, quin S. Martyr haec argumenta ante Irenaeum et Tertullianum frequentaverit tum in libro contra Marcionem, tum in alio adversus omnes haereses scripto. Quare non mihi videbor ab illius defendendae doctrinae proposito discedere, si hoc loco explanare aggrediar duo magni momenti testimonia, alterum S. Irenaei, alterum Tertulliani, quae, etsi strenuos defensores habuero, videntur tamen uberiorem lucem ad contextuum intelligentiam requirere. Praeterea hac Irenaei et Tertulliani adversus eus. qui carnem Christi negabant, disputatione in tuto collocabitur Athenagorae doctrina, quem Petrus Allixius a corporibus redivivis sanguinem removisse, ac in eucharistia sanguinem Christi non agnovisse contendit.

Sic igitar Irenasus lib. 4. c. 18. n. 5: Πῶς ... τὴν σάρκα λέγουσιν εἰς φθορὰν χωρεῖν, καὶ μὴ μετέχειν τῆς ζωῆς, τὴν ἀπὸ τοῦ σώματος τοῦ κυρίου καὶ τοῦ αῖματος αὐτοῦ τρεφομένην; "Η τὴν γνώμην ἀλλαξάτωσαν, ἢ τὸ προσφέρειν τὰ εἰρημένα παφαιτείσθωσαν. Ήμῶν δὲ σύμφωνος ἡ γνώμη τῆ εὐχανιστία, καὶ ἡ εὐχαριστία ... βεβαιοῖ τὴν γνώμην. ... Προσφέρομεν δὲ αὐτῷ τὰ ἴδια, ἐμμελῶς κοινωνίαν καὶ ἕνωσιν ἀπαγγέλλοντες. καὶ ὁμολογοῦντες σαρκὸς καὶ πνεύματος ἔγερσιν. Ώς γὰρ ἀπὸ γῆς ἄρτος προσλαμβανόμενος τὴν ἔκκλησιν τοῦ Θεοῦ οὐκέτι κοινὸς ἄρτος ἐστίν, ἀλὶ' εὐχαριστία, ἐκ δύο πραγμάτων συνεστη-

πυία, έπογείου τε παὶ ούρανίου ούτως καὶ τὰ σώματα ήμων **ρεταλυρβάνοντ**α τής ενχαριστίας μηπέτι είναι [leg. έστί] φθαρtá, the Muida the ele alaras arastaseas exorta. Que modo autem rursus dicant carnem in corruptionem devenire, et non percipere vitam, quae corpore Domini et sanguine alitur? Ergo aut sententiam mutent, aut abstineant offerendo quan praedicta sunt. Nostra autem consonans est sententia eacharistiae, et eucharistia rursus confirmat sententiam nostram. Offerimus enim ei quae sunt eius, congruenter communicationem et unitatem praedicantes (graece: "confitentes resurrectionem") carnis et spiritus. Quemadmodum enim qui est a terra panis, percipiens invecationem Dei, iam non communis est panis, sed eucharistia, ex duabus rebus constans, terrena et coelesti: sic et corpora nostra, percipientia eucharistiam, iam non sunt corruptibilia, spem resurrectionis habentia." Sola ecclesia in celebranda eucharistia communicationem et unitatem praedicat, quia sectae non recte dividunt, ut n. 3 dicebat, "eam quae est ad proximum communionem." Resurrectio corporis et spiritus sive animae, quam ecclesia docet, loquendi ratio est apud antiquos usiteta, ut observavi ad Theophili Antioch. lib. f.

Sed qued praecipue observandum nobis est, in his verbis, "eucharistia ex duabus rebus constans, terrena et coelesti," duo diversi; pro diversis temporibus, eucharistiae status considerantur. Primo res terrena est, sive "panis qui est a terra," uno verbo "panis communis"; deinde fit eucharistia, hoe est corpus et sanguis Domini. Duplicem illum ex successione statum praeclare in alio etiam loco describit Irenaeus. Kal δυπερ τρόπου τὸ ξύλου τῆς ἀμπέλου πλυθὲυ εἰς τὴν γῆν τὰ ἰδία καιρος ἐκαρποφόρησε, καὶ ὁ κόπκος τοῦ σίτου κεσών εἰς τὴν γῆν καὶ διαλυθεὶς πολλοστὸς ἡγέρθη διὰ τοῦ Πυνύματος τοῦ Θεοῦ, τοῦ συνέχουτος τὰ πάντα ἐπειτα δὲ διὰ τῆς σοφίας [add. τοῦ Θεοῦ] εἰς χρῆσιν ἐλθόντα ἀνθρώπων καὶ προσλαμβανόμενα τὸν λόγον τοῦ Θεοῦ εὐχαριστία γίνεται, ὅπερ ἐστὶ σῶμα καὶ αἶμα τοῦ Χριστοῦ οῦτως καὶ τὰ ἡμέτερα σώματα

έξ αὐτης τρεφόμενα καὶ τεθέντα εἰς της γην καὶ διαλυθέντα ἐν αὐτῆ ἀναστήσεται ἐν τῷ ἰδίφ καιρῷ, τοῦ λόγου τοῦ Θεοῦ τὴν έγερσιν αύτοῖς χαριζομένου είς δόξαν Θεού καὶ πατρός. "Et quemadmodum lignum vitis," inquit lib. 5. c. 2. n. 2, "depositum in terram suo fructificat tempore, et granum tritici decidens in terram et dissolutum multiplex surgit per Spiritum Dei, qui continet omnia; quae deinde per sapientiam [Dei] in usum hominis veniunt et percipientia verbum Dei eucharistia fiunt, quod est corpus et sanguis Christi: sic et nostra corpora ex ea nutrita et reposita in terram et resoluta in ea resurgent in sue tempore, Verbo Dei resurrectionem eis donante, in gloriam Dei Patris." Non potest hic successio diversorum statuum non animadverti, nisi quis caecutiat. Primo res terrena est, nempe id "quod depositum in terram suo fructificat tempore" et venit in usum hominum estque panis communis, deinde "corpus et sanguis Christi," sive res coelestis.

Ipsa etiam eucharistiae cum duplici corporum nostrorum statu comparatio ante oculos ponit duorum in eucharistia statuum successionem. Comparatur mutatio cum mutatione, res terrena, quae fit res coelestis, sive panis communis, qui fit corpus Christi, cum corpore corruptibili, quod fit corpus incorruptibile. Res autem eodem tempore ac sine ulla successione terrena et coelestis, corruptibilis et incorruptibilis quid afferet momenti ad corporum, quae nunc corruptibilia sunt, futuram incorruptibilitatem?

Illud quidem inest discriminis inter illam mutationem, quae fit in eucharistia, et eam, quae corporibus nostris promissa est, quod panis substantia mutetur in aliam longe dissimilem, nostris autem corporibus substantiam suam retinentibus qualitas tantum accessura sit. Sed ex hoc discrimine praeclarior evenit comparatio. Probat enim Irenaeus minus miraculum ex maiore, ut controversum ex non controverso. Quinetiam absurda esset illius ratiocinatio, nisi substantiam panis penitus mutari ac nullam prorsus superesse dicamus.

Quocumque enim honore panis augeatur: si panis esse non desinat, longe mirabilior erit corporum nostrorum mutatio, quae non solum acquirent incorruptionis decus, sed etiam ex mortuis et dissolutis ac in varias mundi partes dissipatis eadem quoad substantiam fient corpora, superaddito incorruptibilitatis dono.

Praeterea duas mutationes in pane considerat Irenaeus: primam, qua ex tritico decidente in terram et dissoluto "multiplex surgit per Spiritum Dei," fitque panis ad hominum usus; alteram, qua percipiens Verbum Dei fit corpus Christi. Posterior mutatio longe mirabilior quam prima. Nam comparantur quidem cum utraque nostra corpora, "quae ex eucharistia nutrita, et reposita in terram et resoluta in ta, resurgent suo tempore." At resurrectionis effectrix est sola illa panis in corpus Christi mutatio, quae nulla prorsus erit, si panis supersit substantia.

VI. Locus Tertulliani legitur in libro 4 adv. Marcionem c. 40, ubi sic loquitur: "Professus itaque se concupiscentia concupisse edere pascha ut suum (indignum enim, ut quid alienum concupisceret Deus) acceptum panem et distributum discipulis corpus suum illum fecit, "Hoc est corpus meum" dicendo, id est figura corporis mei. Figura autem non esset, nisi veritatis esset corpus. Caeterum vacua res, quae est phantasma, figuram capere non posset. Aut si propterea panem corpus sibi fecit, quia corporis carebat veritate, ergo panem debuit tradere pro nobis. Faciebat ad vanitatem Marcionis, ut panis pro nobis crucifigeretur."

Huius loci aliam explicationem Perronius, aliam auctores Perpetuitatis fidei attulerunt: sed utraque Tertulliani sententiam in tuto posuit et illius testimonio abutendi fâcultatem adversariis praeripuit. Nihil obstat quominus tertiam afferamus, quae eidem proposito communiter conducat.

"Figuram" intelligit Tertullianus id quod substantiam aliquam exterioribus signis circumscribit; unde ait: "Vacua res, quae est phantasma, figuram capere non posset:" solum

corpus solidum aub figura latere potest. Quare Christi verbis hunc sensum assignat: "Hec est corpus meum," id est figura quae corpus meum circumscribit, et sacramentum quo mei corporis substantia continetur.

Cur hanc Christi verbis explicationem subliciat Tertullianus, facile causa repetitur ex Marcionis errore, quem refellendum susceperat. Christi corpus Marcion phantasma esse dicebat, ac carnem humanam indignam prorsus esse senticibat, quae Dei caro fieret: error impius stare non poterat cum ecclesiae fide de eucharistiae sacramento. Si corpus animale Christo et carnem coelestem, ut Valentiniani, attribuisset Marcion, non tam absurde secum pugnasset in celebrando eucharistiae sacramento. Sed cum Christi corpus merum phantasma esse contenderet, idem de illo asseverari poterat, quod de haereticis idem sentientibus dixerat S. Ignatius in epist. ad Smyrn, eos non confiteri "eucharistiam esse carnem Salvatoris nostri Iesu Christi, quae pro peccatis nostris passa est."

Sed tamen Marcion, quamvis sibi ipse necessitatem imposuisset idem sentiendi ac vetustiores illi haeretici, nihil tamen in his quae ad eucharistiam spectant turbare audebat: solitus ex evangelio recidere quidquid cum erroribus suis conciliare posse desperabat, reveritus fuerat verba a Christo in consecranda eucharistia pronuntiata, ut testatur Tertullianus lib. 8. c. 19. Dubius ergo et incertus Tertullianus, quonam evadat Marcion, duplici illum nodo constringere conatur, illumque eo redigere, ut vel errorem suum de Christi carne eiuret, si catholicam de eucharistia fidem retinet, vel, si illam abnegat, impletatem suam aperte prodat.

Itaque observat Tertullianus corpus Christi in eucharistia non in eo statu nobis exhiberi, in quo exhibitum fuerat, dum in terris ab hominibus videretur, sed in figura, sive in sacramento panis et vini. Inde aptissima ducitur conclusio, solidum corpus, non phantasma Christo tribuendum; siquidem "phantasma figuram capere non potest," res vacua circum-

seribi non potest signis exterioribus panis et vini, nec quidquam absurdius foret, quam ab vacuo hominis phantasmate et vacua corporis humani effigie aliam effigiem et figuram, sub qua delitescat, assumi.

Intererat ergo Tertulliani observare et admonere, corpus Christi eucharisticum non in ea figura sive effigie et specie apponi, quam habuit in terris, sed in figura et specie pasis. Atque haec illius ratiocinatio non solum Marcionem arctissime premebat, sed etiam duo nobis observanda et concludenda suppeditat: primo, verum Christi corpus in eucharistia nobis donari, siquidem in hec sacramento figuram accipere non posset, si res vacua et phantasma esset; deiade, aibil panis superesse praeter speciem sive figuram, siquidem ex Marcionis sententia sequeretur figuram vacuam sub vacua figura delitescere: quod quidem numquam observasset Tertullianus, si panis substantiam cum ipsa figura et specie superesse sensisset.

Sed quia verisimile non erat idem de eucharistia Marcionem ac ecclesiam sentire, suspicatur Tertullianus Christi verba "Hoc est corpus meum" sic a Marcione intelligi, quasi panem sibi Christus in corpus adoptasset; unde colligit panem pro nobis tradi et crucifigi debuisse, si Christi verba sic accipiantur, ut panis minime mutatus, sed a Christo corperis vice adoptatus dicatur: "Aut si propterea panem corpus sibi fecit, quia corporis carebat veritate, ergo panem debuit tradere pro nobis. Faciebat ad vanitatem Marcionis, ut panis pro nobis crucifigeretur." Suspicatur, non asseverat Tertullianus ita sensisse Marcionem: sed quid valent hace suspicio nobis expendendum est. 1º. Absurda illa panis in corpus Christi adoptio numquam Marcioni in mentem venisset, nisi hanc ei necessitatem imposuisset impium phantastiri corporis Christi commentum; non existimasset panis substantiam in eucharistia manere, si suam Christi corpori substantiam reliquisset. Catholici ergo omnes, quibuscum Marcion adversa fronte pugnabat, non panem in eucharistia,

sed verum Christi corpus esse credebant. 2º. Illud saltem concessisset Marcion, si vera Tertulliani coniectura, Verbum in eucharistia cum pane hypostatice coniunctum adorari. At unde hanc opinionem aut Marcion suscipere, aut Marcioni potuit attribuere Tertullianus, nisi quia uterque verba Christi "Hoc est corpus meum" eo sensu, qui primus menti occurrit, accipiebat, ac inter utrumque conveniebat, clara esse et perspicua verba, rem grandem his verbis promitti et exhiberi?

Tertulliani coniecturam confirmat Euthymius Panopl. part. 2. tit. 2. Is enim testatur Armenos, qui unam in Christo naturam admittebant et corpus Christi in divinitate on conversum esse sentiebant, negasse eucharistiam esse corpus Christi, sed divinitatis corpus dicere solitos esse.

VII. Si ne illi quidem, qui Christo phantasticum corpus affingebant, Christum in eucharistia praesentem adorari et sumi negabant, quanto magis extra suspicionem esse debet egregius religionis defensor Athenagoras, etiamsi, ut contendit Petrus Allixius in dissert. De sanguine D. N. Iesu Christi, corpora nostra post resurrectionem sine sanguine futura existimasset? Quinetiam ipse Alixius inter eos, quos sanguinem in corporibus redivivis negat admisisse, citat Petrum Mansur, qui in epistola inter opera S. Ioannis Damasceni tom. I exstante asserit quidem corpus immortale sanguine carere, sed tamen, id quod astute tacuit Allixius, deterrimam hanc sententiam cum catholica de eucharistia fide sic conciliat, ut corpus Christi in eucharistia, non quale in coelo est, sed quale in utero Virginis fuit, apponi declaret. Si qui ergo antiqui scriptores id sensissent, quod eos sensisse pertendit Allixius, non idcirco constaret eos a catholicà de eucharistia fide discessisse. At nulla ratio probat Athenagoram hoc de corporibus redivivis errore laborasse. Hoc tantum contendit, ut observat in dissert. advers. Allix. vir doctissimas Iac. Boileau, art. 2. p. 30, sanguinem non, ut in hac mortali vita, ita etiam in immortali obnoxium corruptioni futurum.

Occurrit Athenagoras in libro De resurr. mort. c. 4 iis, qui huic dogmati opponunt corpora humana, quae a belluis vorata inde in aliorum hominum corpus traducta sunt, vel ipsis hominibus tragico aliquo facinore in escam cesserunt. Ex quo concludunt vel iis, qui sic consumti fuere, aliquid defuturum, si sua illis caro non restituatur, vel, si restituatur, eorum qui consumserant mancam et imperfectam carnem futuram.

Respondet Athenagoras humanam carnem cibum csse alteri homini contra naturam: itaque si quis aut proprio scelere aut aliena fraude humanam carnem comederit, nequaquam fore ut tama contrarius naturae cibus cum partibus comedentis coalescat, sed ut noxium et inimicum rejectum Atque etiam si detur hunc cibum "immutari in aliquid humidum aut siccum aut calidum aut frigidum," negat Athenagoras ullam earum rerum aut partem esse aut partis speciem occupare; imo non semper in partibus alimentum accipientibus permanere, nec cum resurgentibus resurgere, "nihil tam ad vitam conferente sanguine, sive pituita sive bili sive spiritu." Non ergo sanguinem a resurrectione removet Athenagoras, sed tunc futurum negat, ut vita ex sanguine pendeat, quem idcirco necesse sit variis humoribus temperari. Sic Augustinus, quem Allixius in suas partes trahere conatur, sanguinem minime negat in epist. 205, sed sanguinem valt sine corruptione: "Non, at opinor," inquit nam. 15, "dabitandum est, secundum hoc dictum: Caro et sanguis regnum Dei non possidebunt, quia non ibi erit corruptio et mortalitas carnis et sanguinis. Secundum enim has qualitates carnem et sanguinem hoc loco nominavit." Mox de carne idem dicit Athenagoras, nempe etiamsi contraria naturae alimonia ita digeratur, ut ad carnem usque permeet, ne id quidem difficile ad explicandum fore, "quippe cum nec ipsa caro, quae adsciscit, eam semper retineat quam adscivit, nec quae adscita est, ibi constanter permaneat quo accessit, sed multam in diversa mutationem accipiat," c. 7. Quis inde

colligat carnem Athenagoram in redivivis corporibus non relinquere? Plura non dicam de illius sententia; satis est legere quae ab eo dicuntur, c. 3, ut corpora nestra eadem potentia, qua primum fuere a Deo coagmentata, iterum ad vitam post dissolutionem revocatum iri demonstret.

## CAPUT X.

EUCHARISTIA VERUM AC PROPRIE DICTUM SACRIFICIUM, CUIUS DESCRIPTIO A IUSTINO EXPOSITA CONSIDERATUR.

- 1. Iustinus veritatem religionis ex vero sacrificio demonstrat. II. Obiecta a Pfaffio testimonia defenduntur. III. Observationes in liturgiam a S. Martyre expositam, ac primum de baptismo. IV. De conventus loco et prima liturgiae parte. V. De secunda liturgiae parte et precibus tum communibus tum prelixis. VI. De sacra communione et disconorum perfunctionibus Iustini verba explicantur.
- I. Constituta panis et vini in carnem et sanguiarem Christi mutatione, qualem a Iustino stabilitam vidimus, nihiliam habent difficultatis, quae ad sacrificii rationem attinent. Neque enim aliud causae Lutheranis et Calvinistis stetit, cur eucharistiam sacrificium esse negarent, nisi quod isti Christum emnino in eucharistia non adesse, hi ante usum nan adesse pertenderent. At si quis passionem Christi sic in eucharistia repraesentari fateatur, ut ipsa illa victima, quae pro nehis olim occisa est, praesens in altari sistatur, is ambigere non possit, quin Christus in hoc statu sese Patri suo in manibus sacerdotum offerat: minime ergo mirum, si S. Mertyr, qui non magis dubitabat, an eucharistia sit caro et sanguis Christi, quam utrum Filius Dei incarnatus sit, sacrificium Christianorum tot locis commendat.

Religionia christianae praeatantiam contra Iudaeos ex sacrificii nostri praestantia demenstrat. "Similae quoque," inquit Dialogi c. 41, "oblatio, pro iis qui a lepra purgabantur inatituta, imago erat panis eucharistiae, quem Dominus noster lesus Christus in passionis recordationem pro his, qui ab omni pravitate purgantur, susceptae fieri praecepit,

ut gratias simul agamus Deo, tum quod mundum et omnia quae in to sunt propter hominem creaverit, tum quod nos a nequitia, in qua fuimus, liberaverit, et principatus et potestates funditus deleverit per eum qui eius voluntate passibilis factus est. De sacrificiis autem, quae tunc a vobis offerebantur, sic Deus, ut iam dixi, per Malachiam unum ex duodecim loquitur: Non est voluntas mea in vobis, dicit Dominus, et sacrificia non suscipiam de manibus vestris, proplerea quod ab ortu selis ad occasum nomen meum glarificatum est in gentibus; et in omni loco offertur incensum nomini mee et victima pura, quoniam magnum est nomen meum in gentibus, dicit Dominus. De iis autem quae ipsi in omni loco a nobis offeruntur sacrificiis, id est de pane eucharistine et de calice similiter eucharistiae, iam tum praedicit, illud etiam addens nomen suum a nobis glorificari, a vobis autem profanari."

In hoc testimonio illud 1º observandum est, iudaicas oblationes umbram et imaginem fuisse sacrificii Christianorum: hoc sacrificium purum esse et a heo acceptum, et a lheo per prophetam Malachiam praenuntiatum. Quis erge verum illud sacrificium esse dubitet, quad et figuris veteris testamenti adumhrari, et prophetarum oraculis clare et aperte praenuntiari nocesse fuit?

- 2°. Conceptis verbis sacrificium Christianorum appellat panem eucharistiae et calicem cucharistiae. "De iia autem quae ipsi in omni loco a nobis offeruntur sacrificiis, id est do pane eucharistiae et de calice similiter eucharistiae" etc. Quid sit panis et calix eucharistiae supra vidimus, ubi lustimus docet alimoniam εὐχαριστηθείσαν "incarnati illius lesu caraem et sanguinem esse." Est esgo sacrificium Christianorum incarnati lesu caro et sanguis, quae Deo offeruntur.
- 3°. "Panem eucharistiae Dominus noster Iesus Christus in passionis suae recordationem fleri praecepit." Hino etiam c. 117 declarat S. Martyr Christianos in hoc saczificio "passionis illius, quam propter eos passus est Dei Filius, recor-

dari." At quomodo passio Domini in hoc sacrificio repraesentatur? Res est ad discendum perfacilis ex Iustino. Nam in loco, quem supra depromsimus ex maiore Apologia, postquam dixit alimoniam consecratam esse incarnati Iesu carnem et sanguinem, addit apostolos tradidisse sic sibi a Christo mandatum, ut hoc facerent in eius commemorationem. Credebat ergo S. Martyr passionem Domini in eucharistia repraesentari, cum ipsius caro et sanguis, per verba ab ipso pronuntiata, in altari sistuntur, et Deo Patri offeruntur.

Ex his facile refellitur Pfaffii sententia, viri inter Lutheranos doctissimi, sed qui frustra sectae suae patrocinium a sanctis patribus petit in dissert. De oblatione veterum eucharistica, ubi n. 27 sic Iustinum interpretatur, quasi in eius testimoniis "vel sola laicorum oblatio episcopo, non Deo facta, vel oblatio sacerdotum consecrationem praeveniens innuatur."

Sed haec interpretatio longissime abludit a mente Iustini. Nam neque oblatio laicorum facta sacerdoti, neque sacerdotalis ante consecrationem oblatio, victima et sacrificium Christianorum dicuntur apud lustinum, nec passionem Christi repraesentant; sed panis eucharistiae et calix eucharistiae, id est, ut ipse Iustinus interpretatur, caro et sanguis Iesu incarnati, sunt victima et sacrificium Christianorum et ex Christi praecepto ad memoriam illius passionis celebrandam fiunt.

Non melius ei succedit in alio Dialogi testimonio, c. 117, ubi Iustinus sic loquitur: "Ipse equidem preces et gratiarum actiones, quae dignis peraguntur, sola esse perfecta et Deo accepta sacrificia concedo. Atque haec sola facere Christiani didicerunt, cum per alimoniam suam siccam simul et liquidam passionis illius, quam propter eos Filius Dei passus est, recordationem celebrant." Ex his duo concludit vir eruditus: "1°. Oblationem cucharisticam non esse propriam aut perfectam, cum solae preces hoc nomen mereantur.

2°. Eandem a Domino et apostolis non mandatam aut in-

Ludit semper in ambiguo Pfaffius et oblationem eucharisticam intelligit eam, quae aut a laicis sacerdoti aut ab ipso ante consecrationem fit sacerdote. Sed alimonia sicca et liquida, per quam recordatio passionis Domini celebratur, nihil aliud esse potest, ut satis demonstratum est, quam caro et sanguis Iesu incarnati. Sed tamen ne nobis obtrudat Pfaffius solas preces sacrificii nomen mereri, paucis explicanda Iustini sententia.

- Non animadvertit cl. Pfaffius quid Instino propositum sit. 1º. Utebatur S. Martyr argumento ad refellendos Iudaeos maxime apposito, et ex Malachiae vaticinio monstrabat eos verae religionis possessione excidisse, quia eorum sacrificia reiecta sunt, Christianos autem, quorum sacrificium ab ipso Deo commendatur, genus esse sacerdotale. Iudaei, ut hoc argumentum eluderent, sic Malachiam interpretari solebant, teste ibidem Iustino, ut eorum, qui Hierosolymis habitabant, sacrificia a Deo reiici, eorum autem, qui in gentibus dispersi erant, preces Deo acceptas esse et idcirco sacrificia appellari dicerent. Soli ergo Iudaei preces et gratiarum actiones etiam sine sacrificio exteriore ad veram religionem verumque sacrificium sufficere contendunt. cum eis pugnat Iustini sententia, qui hoc ipso in loco obiicit eis exterius sacrificium Christianorum, in quo passionis Dominicae sub panis et vini speciebus memoria recolitur.
- 2°. Cum eis concedit preces et gratiarum actiones sola esse perfecta et Deo accepta sacrificia, non ea mente id facit, ut-excludat exterioris rei oblationem, sed quia preces et gratiarum actiones cum hac oblatione coniungendas esse noverat, alioquin perfectum non fore sacrificium, nec ullum Deo honorem a nobis perventurum. Simili ratiocinatione Clemens Alex. Strom. 4. pag. 481 concedit haereticis, qui martyrium vituperabant, verum matyrium in Dei cognitione Corp. Apoll. Vol. IX.

positum esse. Τινές δὲ τῶν αίρετικῶν, τοῦ Κυρίου παφακηκοότες, ἀσεβῶς ἅμα καὶ δειλῶς φιλοζωοῦσι, μαρτυρίαν λέγοντες
ἀληθη είναι τὴν τοῦ ὅντως ὅντος γνῶσιν Θεοῦ· ὥσπες καὶ ἡμεῖς
ὁμολογοῦμεν. "Quidam haeretici, cum male Dominum intellexerint, impie simul et ignave vitam amant, verum esse testimonium dicentes cognitionem illius qui vere est Deus: quod
quidem et nos confitemur."

- 3°. Panem eucharisticum, ut iam dixi, conceptis verbis appellat sacrificium c. 41, eumque distinguit a precibus, per quas consecratur, Apol. I. c. 66.
- 4°. Preces illae, quas Christiani in celebranda passionis Dominicae memoria facere didicerunt, nihil aliud sunt quam oblatio corporis et sanguinis Domini pro vivis et mortuis, ut videre est in antiquissima liturgia lib. 8 Constitut. apostolicarum, eique simillima quam in Apologia prima describit Iustinus. Sic enim habent preces, quae post consecrationem funduntur: Προσφέρομέν σοι, "Offerimus tibi pro populo hoc" etc. Non aliae profecto sunt memoratae a Iustino preces in omnibus oblationibus pro aeterna vita consequenda, Apol. I. c. 66.
- III. Gratum me legentibus facturum puto, si corum oculis exponam venerandi Christianorum sacrificii descriptionem, qualis a lustino sub finem Apol. I summatim texitur. Initium ducit a baptismo. "Quomodo autem nos Deo consecraverimus," inquit Apol. I. c. 61, "per Christum renovati, id quoque exponemus, ne quid improbe, si hoc praetermittamus, in enarrandis rebus agere videamur. Quicumque persuasum habuerint et crediderint vera esse, quae a nobis docentur et dicuntur, seque ita vivere posse promiserint, ii precari et iciunantes priorum peccatorum veniam a Deo petere docentur, nobis una precantibus et iciunantibus. Deinde eo ducuntur a nobis, ubi aqua est, et eodem regenerationis modo regenerantur, quo et ipsi sumus regenerati. Nam in nomine Parentis universorum ac Domini Dei ac Salvatoris nostri Iesu Christi et Spiritus sancti lavacrum in aqua tunc

suscipiunt." Videtur Iustinus non ea solum credendi et vivendi praecepta indicare, quae quotidie cateohumenis tradebantur, sed ea potissimum, quae cum ipso baptismo iungebantur, nimirum interrogationes et responsiones, abrenuntiationes et professionem fidei. Id confirmat lustinus c. 65. Ipsa illa verba, "Deinde eo ducuntur a nobis ubi aqua est," aliud suspicari non sinunt. Ex quibus illud etiam patet haec umnia in ipsa ecclesia peragi solita fuisse, antequam baptizandus ad sacrum fontem duceretur. Sic etiam ieiunia hic memorata baptismum ipsum proxime antecedunt, et ab aliis Christianis una cum baptizando observantur, quale est illud ieiunium quod Petrus pridie baptismi indicit in Clementina homil. 13. c. 12. Vid. Constitut. apost lib. 7. c. 22.

Nihil hic de sacramento confirmationis Iustinus: neque id mirum. Non catholicis scribebat, sed imperatores ethnicos alloquebatur, apud quos minime necessaria erat huius rei enuntiatio. Deinde vero baptismum ita describit Iustinus, ut ipse illum (presbyterum enim fuisse Iustinum non levis coniectura est) solebat administrare, nimirum sine confirmatione, quae episcopis reservata erat. Saepe eveniebant presbyteris baptizandi occasiones, nec maturi baptismo ob fervidam pietatem catechumeni solemnes baptismi dies exspectabant. Unde Tertullianus lib. De baptismo c. 19: "Caeterum omnis dies Domini est, omnis hora, omne tempus habile baptismo: si de solemnitate interest, de gratia nihil interest."

IV. Necesse non est admonere id quod quisque satis perspicit, baptisma post dimissos catechumenos et poenitentes dari solitum fuisse. Nam, ut patet ex testimonio, quod mox referemus, qui baptizatus fuerat, statim deducebatur ad ecclesiam, et liturgiae preces fiebant. Synaxes, in quibus non dabatur baptismus, sic breviter describit c. 67: Τῆ τοῦ ἡλίου λεγομένη ἡμέρα πάντων κατὰ πόλεις ἢ ἀγροὺς μενόντων ἰπὶ τὸ αὐτὸ συνέλευσις γίνεται. καὶ τὰ ἀπομνημονεύματα τῶν ἀποστόλων ἢ τὰ συγγράμματα τῶν προφητῶν ἀναγινώσκεται μέ-

γρις έγχωρεί. Είτα παυσαμένου τοῦ άναγινώσκοντος, ό προεστώς διά λόγου την νουθεσίαν και πρόκλησιν της των καλών τούτων μιμήσεως ποιείται. "Επειτα ανιστάμεθα κοινή πάντες, και εύχας πέμπομεν καί, ως προέφημεν, παυσαμένων ήμων της εύχης, άρτος προσφέρεται καὶ οίνος καὶ ύδωρ, καὶ ό προεστώς εὐχάς ύμοίως και ευχαριστίας, όση δύναμις αυτώ, αναπέμπει, και ό λαός έπευφημεῖ λέγων τὸ Αμήν καὶ ή διάδοσις καὶ ή μετάληψις από των εύχαριστηθέντων έκαστω γίνεται, και τοῖς ού παφοῦσι διὰ τῶν διακόνων πέμπεται. "Solis, ut dicitur, die omnium sive urbes sive agros incolentium in eumdem locum fit conventus, et commentaria apostolorum aut scripta prophetarum leguntur, quoad licet per tempus. Deinde ubi lector desiit, is qui praeest admonitionem verbis et adhortationem ad res tam praeclaras imitandas suscipit. Postea omnes simul consurgimus et preces emittimus, atque, ut iam diximus, ubi desiimus precari, panis affertur et vinum et aqua, et qui praeest preces et gratiarum actiones totis viribus emittit, et populus acclamat Amen; et eorum, in quibus gratiae actae sunt, distributio fit et communicatio unicuique praesentium, et absentibus per diaconos mittitur," Huic liturgiae simillima est ea, quae in Constitutionibus apostolicis exstat lib. 8, et quidquid ibi articulate exponitur id lustinus summatim indicat.

Ille "omnium sive urbes sive agros incolentium in eumdem locum conventus" non sine aliqua exceptione intelligendus. Nam ubi vehemens erat persecutio, id fieri non poterat: unde interrogatus a praefecto lustinus, "quem in locum
Christiani convenirent," respondet "eo unumquemque convenire quo velit aut possit." "An," inquit, "existimas omnes
nos in eumdem locum convenire solitos? Minime res ita se
habet." Praeterea in magnis civitatibus unus omnes Christianos locus excipere non potuisset. Quinetiam Romae videntur uonnullae exstitisse ecclesiae, in quibus ad commodum eorum, qui ex oriente Romam veniebant, liturgia graeco
ritu et graeca lingua celebraretur. Nam interrogatus a

praefecto, ut modo vidimus, Iustinus declarat se manere "prope domum Martini cuiusdam ad halneum cognomento Timiotinum, ac per totum tempus," quod Romae traduxit, "alium conventus locum" non cognovisae. In hac ergo domo mysteria celebrari solebant, idque graecae ecclesiae ritu et lingua, utpote ab ipso lustino, ut verisimile est, celebrata.

Atque id causae esse puto, cur liturgia, a S. Martyre exposita, non romanae, sed ei, quae est in Constitutionibus apostolicis, similis sit. Qui cum Iustino comprehensi sunt, et morte damnati, videntur Iustinum habuisse animarum suarum rectorem et ex iis locis, ubi graeca lingua vigebat, Romam venisse. Quaerit enim ex iis praesectus: armon eos Iustinus Christianos secerit Evelpistus "se lustini sermones magna cum voluptate" audire solitum dicit. Is e Cappadocia, Hierax Iconio Romam venerat.

Legebantur Scripturae veteris et novi testamenti, atque, at praescribitur lib. 2. c. 57 earumdem Constitut., populum hortabantur singuli presbyteri et postremo episcopus. Cum hoc praescripto non pugnat lustinus, qui summa rerum fastigia enarrat, et idcirco nihil de catechumenis et poenitentibus dimitti solitis ait, ac praeterea eam edisserit liturgiam, quae etiam ecclesiis unum tantummodo presbyterum habentibus conveniebat; δ προεστώς, "is qui praeest," sive "praesidens," saepe apud antiquos episcopum designat, interdum etiam presbyteri hoc donantur nomine, imo clerus generatim comprehenditur, ut videre est apud Euseb. Hist. lib. 8. c. 6.

V. Secundam liturgiae partem indicat his verbis lustinus: "Postea omnes simul consurgimus ac preces emittimus." Preces illae vocantur κηρύγματα, sive praedicationes, in epist. 155 S. Basilii. Annuntiabat eas diaconus, ut videre est in lib. 8 Constitut. apost., ubi sic describuntur, ut eas facile sit agnoscere in his Iustini verbis c. 65: "Nos autem postquam eum, qui fidem suam et asssensum doctrinae no-

strae testatus est, sic abluimus, ad eos, qui dicuntur fratres, deducimus, ubi illi congregati sunt, communes preces et pro nobismetipsis, et pro eo qui illuminatus est, et pro aliis ubique omnibus intento animo facturi, ut veritatis cognitionem adepti hac etiam gratia dignemur, ut rectam operibus vitam agentes et praeceptorum custodes inveniamur, quo salutem aeternam assequamur." Recte dicit lustinus "pro aliis ubique omnibus" has preces fieri. Nam, ut videre est lib. 2 Constitut. c. 57, orabant "pro universa ecclesia, pro toto mundo et eius partibus, et frugibus terrae, pro sacerdotibus et rectoribus, pro summo sacerdote, pro rege ac pace universali." Plura vide lib. 8 c. 11 et epist. 155 Basil.

Consecrationem eucharistiae, quae praecipua pars est liturgiae, sic uberius edisserit c. 65: 'Αλλήλους φιλήματι άσπαζόμεθα παυσάμενοι των εύγων. Επειτα προσφέρεται τῷ προεστώτι των άδελφων άρτος και ποτήριον ύδατος και κράματος, και ούτος λαβών αίνον και δόξαν τῷ Πατρί των ὅλων διὰ τοῦ ὀνόματος του Τίου και του Πνεύματος του άγιου άναπέμπει και εύγαριστίαν ύπερ του κατηξιώσθαι τούτων παρ' αύτου έπι πολύ ποιείται. Οὖ συντελέσαντος τὰς εὐχὰς καὶ τὴν εὐχαριστίαν, πᾶς ο παρών λαός έπευφημεί λέγων 'Αμίν. Τὸ δὲ άμην τη έβραίδι φωνή το γένοιτο σημαίνει. Εύγαριστήσαντος δε του προεστώτος. καὶ ἐπευφημήσαντος παντός τοῦ λαοῦ, οί καλούμενοι παρ' ἡμῖν διάκονοι διδόασιν έκάστω των παρόντων μεταλαβείν άπο του εύγαριστηθέντος άρτου καὶ οίνου καὶ ύδατος καὶ τοῖς οὐ παροῦσιν αποφέρουσι. "Invicem osculo salutamus, ubi desiimus precari. Deinde ei, qui fratribus praeest, panis affertur et poculum aquae et vini, quibus ille acceptis laudem et gloriam universorum Parenti per nomen Filii et Spiritus sancti emittit, et eucharistiam, sive gratiarum actionem, pro his ab illo acceptis donis prolixe exsequitur. Postquam preces et eucharistiam absolvit, populus omnis acclamat Amen. autem hebraea lingua idem valet ac Fiat. Postquam vero is, qui praeest, preces absolvit et populus omnis acclamavit,

1

qui apud nos dicuntur diaconi panem et vinum et aquam, in quibus gratiae actae sunt, unicuique praesentium participanda distribuunt et ad absentes perferunt." Non difficile est explicare, cur dicat Iustinus sacerdotem eucharistiam "prolixe" exsequi. Erat enim haec oratio multo longior iis quae praecesserant, ut suis quisque oculis cernere potest lib. 8 Constitut. cap. 12, et quamvis plurima et ante et post consecrationem complecteretur, nullo tamen diaconorum ministerio, nulla interrumpebatur admonitione, nec populus respondebat "Amen," nisi omnino absoluta esset. Utrasque preces, id est et eas quae dimissis catechumenis et poenitentibus, et eas quae ad consecrationem eucharistiae flebant, indicat S. Firmilianus in epistola inter Cyprianicas 75, ubi de quadam muliere nequissima et prophetiam sibi arrogante sic loquitur: "Etiam hoc frequenter ausa est, ut et invocatione non contemptibili sanctificare se panem et eucharistiam facere simularet, et sacrificium Domino non sine sacramento solitae praedicationis offerret." Invocatio illa non contemptibilis respondet prolixis ad consecrationem eucharistiae cibus; sacramentum solitae praedicationis congruit communibus precibus, quas iam dixi a S. Basilio praedicationes vocari.

Paulo difficilius ad explicandum videtur, cur lustinus "communes preces" appellet eas, quae dimissis catechumenis et poenitentibus fiebant, easque hac notione secernat ab iis, quae ad consecrationem eucharistiae pertinent. Utrumque enim precationum genus communiter fiebat ecclesiae nomine: ad communes preces diaconus invitabat populum eiusque animi attentionem suscitabat, ad eucharisticas ipse sacerdos dicendo "Sursum corda!" Discrimen inde ortum puto quod populi vox in primo precationis genere audiretur, in altero autem solius sacerdotis; unde S. Dionysius Alexandrinus de quodam laico ait apud Euseb. lib. 7. c. 9 eum frequenter audivisse eucharistiam, sive gratiarum actionem, et respon-

disse Amen. Sed aliud cst, qued in hoc discrimine observando S. Martyrem sequutum existimo. Sciebat preces illas, quas communes vocat, ex eo esse genere, quod sacerdotalem characterem necessario non requirat: eucharisticas autem nullo in conventu effectum posse sortiri, nisi per eum celebrentur, qui hoc charactere signatus et impressus sit.

VI. De sacra communione non praetermittenda sunt haec Iustini verba: "Atque hoc alimentum apud nos vocatur eucharístia, cuius nemini licet esse participi, nisi qui credat vera esse quae docemus atque illo ad remissionem peccatorum et regenerationem lavacro ablutus fuerit, et ita vivat ut Christus tradidit." Videtur S. Martyr non solum sacerdotum indicare curam et sollicitudinem ut a communione arcerentur indigni, sed etiam ad ea respicere quae proxime ante communionem fiebant, cum sacerdos diceret: "Sancta Sanctis," et populus responderet: "Unus sanctus, unus Dominus Iesus Christus."

Magno honore diaconos auget Iustinus, si utramque speciem consecratam ab eis distribui testatur: qui quidem ritus nec in Romana ecclesia vigebat, nec in Hierosolymitana, nec in ea cui addictus erat is qui apostolis Constitutiones supposuit. Sed duo loca, in quibus lustinus de eucharistiae distributione loquitur, sic videntur intelligenda, ut panem consecratum diaconi ad absentes pertulisse, calicem praesentibus distribuisse dicantur, quod quidem ecclesiae consuetudini consentaneum reperietur. Restringi profecto debent S. Martyris verba, ubi de absentibus agitur, et de solo pane consecrato intelligendum quod ait: "Qui apud nos dicuntur diaconi panem et vinum et aquam, in quibus gratiae actae sunt, unicuique praesentium participanda distribuunt et ad absentes perferunt." Ad absentes enim solus panis consecratus perferri solebat. Simili ratione restringendum id quod de praesentibus dicitur: hi enim ad altare accedebant et primam speciem de manu sacerdotis sumebant: calix distribuebatur a diaconis. Usitata erat Iustino haec duorum ver-

borum ad res diversas pertinentium conjunctio; exemplum supra vidimus, cap. 4, ubi de angelis lustini testimonium expendimus. Aliud habemus his in verbis Dialog. c. 82: "Ne Scripturas et Christum blasphemiis appetatis aut prave interpretari studeatis." Ut blasphemiae ad Christum, prava interpretatio ad Scripturas referenda, ita in diaconorum muniis eadem adhibenda distinctio, ita ut calicem praesentibus distribuisse, alteram speciem ad absentes pertulisse dicantur. Sic etiam Tertullianus De pudic. c. 1: "Ex metu et voto aeterni ignis et regni." Altero in loco non dicit Iustinus eucharistiam praesentibus distribui a diaconis, sed tantum ad absentes ferri, quod quidem facile est de prima specie intelligere. Ait enim: "Eorum, in quibus gratiae actae sunt, distributio fit et communicatio unicuique praesentium, et absentibus per diaconos mittitur." Allata a Valesio exempla in notis ad Hist. Euseb. p. 136 et 318 de solo calice accipi debent. Quod enim alt auctor libelli De septem gradibus ecclesiae tom. 5 Hieronymi p. 102: "Sicut in sacerdote consecratio, ita in ministro est sacramenti dispensatio ... ille oblata sanctificat, hic sanctificata dispensat," id ipse paulo post de calice expanit, quem "post consecrationem omnium sacramentorum" a diacono tradi testatur.

Diaconos lustinus excludere videtur ab earum rerum dispensatione, quas fideles ad cleri victum et cultum offerebant. Sic enim loquitur c. 67: "Qui abundant et volunt, suo arbitrio quod quisque vult largitur, et quod colligitur apud eum, qui praeest, deponitur, ac ipse subvenit pupillis et viduis et iis qui vel ob morbum vel aliam ob causam egent, tum etiam iis qui in vinculis sunt et advenientibus peregre hospitibus, uno verbo omnium indigentium curam suscipit." Haec tamen sic explicari possunt, ut summa auctoritas penes episcopos fuisse dicatur, administratio episcopali auctoritati subiecta penes diaconos. Nam cum in Constitut. apostol. lib. 2. c. 25 eadem tribuatur episcopo potestas ac in hac lustini narratione, postea c. 31 et 32 praescribitur diaconis

ut nihil prorsus iniussu episcopi largiantur: quod argumento est eos dispensandarum oblationum partes aliquas sustinuisse.

## CAPUT XI.

DE ANIMAE IMMORTALITATE ET DAEMONUM AC MALORUM HOMINUM ANTE EXTREMUM IUDICIUM STATU.

- I. Iustini testimonia de immortalitate animarum. II. Cum his non pugnant quae leguntur initio Dialogi. III. Tatianus defenditur adversus doctissimum abbatem de Longuerue. IV. Scripturae et patrum testimonia favent Iustino et Tatiano. V. Daemones nondum igne torqueri existimat Iustinus. VI. De malis hominibus aliud senlit.
- I. Postquam disserui de subsidiis a Christo salvatore ad aeternam vitam concessis, sequitur ut quid Iustinus de animarum statu post mortem, quid de iustorum resurrectione sive de regno mille annorum senserit, examinem. Sed quia exstant nonnulla cum apud S. Martyrem, tum apud discipulum eius Tatianum, quae cum animarum immortalitate pugnare non pauci existiment, nihil prius faciendum, quam ut accurate vestigem, quid uterque his de rebus senserit, an suppliciis animas ita imminutum iri crediderint, ut tandem aliquando ad nihilum redeant.

Quod spectat ad Iustinum, didicerat ab ipso Platone immortalitatem animarum, nec probabile est eum in christiana religione dedidicisse, si quid boni e platonicis scholis attulisset. Quin potius aeternitatem poenarum, quae impiis in altera vita infliguntur, ut proprium christianae religionis dogma, ne Platoni quidem cognitum, defendit. "Similiter quidem Plato," inquit in Apologia I. c. 8, "improbos, cum ad Rhadamanthum et Minoem venerint, punitum iri ab illis dixit. Nos autem idem illis eventurum dicimus, sed a Christo, idque exsistentibus in iisdem corporibus una cum suis animabus, ac aeterna poena plectendis, non mille annorum circuitu, ut iste dixit, definita." Docet c. 17 Christianos credere et persuasum habere unumquemque "pro meritis

actionum suarum poenas igne aeterno daturum;" tum sic imperatores alloquitur c. 18: "Respicite finem cuiusque superiorum imperatorum, qui communem omnibus mortem obierunt: quae si in statum sensus expertem evaderet, de lucro esset improbis omnibus. Sed quia sensus manet in iis omnibus qui exstiterunt, ac supplicia aeterna reposita sunt, ne vos pigeat haec vera esse persuaderi ac credere." Aeterno igni nullum omnino finem statuere potuit, cum hunc errorem in Platone exagitet, ac improbis de lucro futurum dicat, si in statum sensus expertem evaderent. Haec confirmantur ex c. 44, ubi sic ait: "Quod autem dictum est, Gladius depascet vos, non hanc vim et sententiam habet, ut gladio necandi sint qui non paruerint, sed gladius Dei ignis est, cuius esca funt qui mala patrare in animum inducunt. Hinc ait: Gladius depascet vos; os enim Domini loquutum est. Quodsi de secante et confestim dimittente gladio loqueretur, non diceret depascet."

In exordio Apologiae alterius Christianos appellat eos, quibus persuasum est "improbos et libidinosos aeterno igno excruciatum iri, virtutis autem cultores extra omnem perpessionem cum Deo victuros." Non magis ergo improborum suppliciis finem statuisse dicendus est, quam bonorum praemiis. Ibidem commemorat laudanda mulieris christianae studia, quae, ut maritum e flagitiis retraheret, denuntiabat ei "futura libidinose ac praeter rectam rationem viventibus in aeterno igno supplicia."

II. Cum hac Iustini doctrina conciliare aggrediar, quae in speciem pugnantia leguntur initio Dialogi cum Tryphone, non illa quidem ab ipso Iustino disputata, sed a quodam sene christiano, ex quo audita refert et probat S. Martyr. Postquam Iustino persuasit senex philosophos in suis de anima disputationibus totos errare, nec quid sit anima explicare posse, haec addit: "Neque etiam immortalis anima dicenda est; nam si immortalis, etiam profecto ingenita." Tum quaerit ex Iustino, an mundum ingenitum credat. Ne-

gantem collaudat senex, ac ita ratiocinatur: "Quodsi mundus genitus est, necesse est animas quoque genitas esse, ac posse non exsistere. Sunt enim factae hominum ac caeterorum animalium causa, si omnino separatim ac non una cum propriis corporibus genitas dices. Non ergo immortales sunt." Assentitur Iustinus et quaerit ex sene, utrum idem de animabus dicat quod Plato de mundo, quem corruptioni obnoxium, quatenus creatus est, sed tamen Dei voluntate permansurum statuit, an vero haec Platonem et Pythagoram latuisse velit. Tum senex: "Nihil Platonem moror nec Pythagoram, nec quemquam omnino, qui talia opinetur. Sic autem se veritas habet, idque inde perspicies: anima vel vita est, vel vitam habet. Quodsi vita est: non ipsa a se. sed aliud ab eo vitam accipit, quemadmodum motus aliud quidpiam movet, quam scipsum. Animam autem vivere nemo negaverit. Sed si vivit, non ideo vivit, quod vita sit, sed quod vitae particeps. Aliud autem id quod alicuius est particeps, aliud id ipsum cuius est particeps. Vitae autem anima est particeps, eo quod eam Deus vivere velit; similiter particeps aliquando non erit, cum eam Deus vivere nolet. Neque enim ut. Dei, ita etiam animae propria vita est. quemadmodum homo non semper constat, neque perpetuo corpus cum anima coniunctum est, sed, cum solvi oportet harmoniam, relinquit corpus anima, nec iam exstat homo: similiter, quando animam non iam esse oporteat, discedit ab ea spiritus vitalis, nec iam exstat anima, sed unde educta est eo revertitur."

Si rite attendamus, non favent haec testimonia absurdae opinioni, quam Dodwellus non ita pridem apud Anglos defendit ac sanctis patribus affinxit, animas eorum, qui a Spiritu sancto regenerati per baptismum non fuere, interituras aliquando et in nihilum redituras. Nihil aliud hoc loco lustinus aut senex ille christianus docent, nisi animas nostras non a se ipsis, sed a Deo immortalitatem accipere. 1º. Eam tantum immortalitatem animabus denegat Iustiaus, quae cum

rei creatae conditione consistere non possit. "Neque etiam immortalis anima dicenda. Nam si immortalis, etiam profecto ingenita." Non eam ergo immortalitatem reiicit quae ex Dei voluntate pendet, sed eam quam sibi philosophi nonnalli arrogabant, qui, ut antea dicebat, "cum immortalem et incorpoream animam esse ponant, nec poenas daturos se putant, si quid mali fecerint (pati enim non potest quidquid incorporeum est), nec iam Deo, cum immortalis sit anima, quidpiam indigent."

- 2°. Haec confirmantur ex his quae addit senex: "Si mundus genitus est, necesse est animas quoque genitas esse, ac posse non exsistere. Non sunt ergo immortales." In eo ergo immortales animas negat, quod possint non exsistere; nec futurum statuit ut aliquando exsistere desinant, sed id fieri posse contendit.
- 3°. Cum animam victuram negat, si Deus eam vivere noluerit, tota disputatio versatur de animae natura, nec magis de malorum animabus disserit senex, quam de iustorum; sed cuiuslibet animae sic comparatam esse naturam contendit, ut nec vita sit, nec vita ipsius propria sit. Quamobrem non magis dici potest malorum suppliciis finem statuisse, quam felicitati iustorum.
- 4°. Conceptis verbis declarat senex nullas animas mori. Sic enim reddenda sunt haec illius verba, ut in notatione ad hunc locum observavi: ἀλλὰ μῆν οὐδὲ ἀποθνήδκειν φημὶ πάσας τὰς ψυχὰς ἐγώ etc. "Non tamen perire dico ullas animas; vere enim de lucro id esset improbis. Quid igitur v Piorum quidem animas in meliore loco manere, iniquorum autem et malorum in deteriore, iudicii tempus expectantes. Sic istae, cum dignac Deo iudicatae fuerint, non iam amplius moriuntur, hae vero puniuntur, quamdiu eas esse et puniri Deus voluerit." Si de lucro esset improbis mori: nullae ergo animae moriuntur; nam iustis adstruitur aeternitas. Usurpata a sene loquendi ratio saepe idem significat ac nullum. Sic apud Paulum Rom. III. 20: ἐξ ἔργων νόμου οὐ δικαιωθήσεται πάσα σάρξ: "ox operibus legis non iustificabitur

omnis caro." Quod dixit scrpens mulieri: Tl δτι εἶπεν ό Θεός, οὐ μὴ φάγητε ἀπὸ παντὸς ξύλου τοῦ παραδείσου; "Cur praecepit vobis Deus, ut non comederatis de omni ligno paradisi?" (Genes. III. 1) in hoc mentitum esse serpentem existimant Irenaeus lib. 5. cap. 23, Tertullianus lib. 2 contra Marcionem cap. 10, Ambrosius lib. De parad., Chrysostomus Homil. 16 in Genes., eumque prima avocandae a Deo mulieris tentamenta sic molitum esse, quasi Deus nullius ligni usum concessisset.

- 5°. Quaesierat Iustinus ex sene, annon, ut mundum Plato, sic ipse animas sua quidem sponte immortales non esse, sed tamen Dei voluntate aeternas fore diceret. Addebat idem Iustinus Platonicus solum Deum nec genitum esse nec corruptioni obnoxium, caetera vero post eum genita et corruptioni obnoxia, et talia ut aboleri possint et iam nulla esse: atque hoc ipsum causae esse, cur animae moriantur et puniantur. Nam si ingenitae essent, non futurum ut peccarent, et stultitia redundarent, et ignavae aut feroces essent, aut sua sponte in sues migrarent et serpentes et canes. In hac sententia nihil de animarum immortalitate detrahitur; sed genitae sunt ac tales ut aboleri possint. Mori autem dicuntur, quatenus mutationi ac vitils obnoxiae sunt. corruptionis statum saepe mortem appellari modo videbimus; ipse senex paulo antea dicebat animas justorum, postquam aeternum felicitatis statum adeptae sunt, non iam amplius Nulla ergo residet neque in hoc sene neque in Iustino erroris suspicio. Iam citatis Iustini testimoniis illud addere libet ex Dialogo c. 130: "Ex Isaia didicimus futurum, ut membra praevaricatorum a verme et igne inextincto vorentur, immortalia permanentia, ita ut spectaculo sint omni carni." Qui corpori immortalitatem tam asseveranter attribuit, an animae potuit denegare?
- III. Tatiani sententiam praeclare expressam habemus in Oratione adversus Graecos, in qua sic loquitur c. 25: Σῶμά τις εἶναι λέγει Θεόν, έγω δὲ ἀσώματον : ἄλυτον εἶναι τὸν

πόσμον, έγω λυόμενον εκπύρωσιν αποβαίνειν κατά καιρούς, έγω δε είσαπαξ πριτάς είναι Μίνω και Ραδάμανθυν, εγώ δε αύτον τον Θεόν άπαθανατίζεσθαι μόνην την ψυχήν, έγω δε και τό σύν αὐτη σαφαίον. "Est qui Deum corpus esse dicat, ego incorporeum; mundum esse indissolubilem, ego dissolvendum; conflagrationem variis temporibus evenire, ego semcl eventuram; iudices esse Minoem et Rhadamanthum, ego Deum ipsum; solam animam immortalitate donari, ego carnem quoque cum anima." Sed tamen animae immortalitatem a Tatiano negari censet doctissimus abbas de Longuerue in dissertatione, quae post Orationem Tatiani exstat in edit. Oxon. "Tatianus," inquit, "indocte iuxta ac impie negat animam humanam natura immortalem esse. Pronuntiat enim quorumdam hominum animas mori una cum corporibus: aliorum vero solvi quidem, sed non mori. Atque hoc commentum novus inconsideratusque magister Graecos docet." Locus ab erudito viro citatus occurrit c. 13, uhi sic legitur: Ούκ Εστιν άθάνατος. ανδρες Ελληνες, ή ψυχή καθ' έαυτήν, θνητη δέ. Αλλά δύναται ή αύτη και μη άποθνήσκειν. γάρ καὶ λύεται μετά τοῦ σώματος, μή γινώσκουσα τήν άλήθειαν, ανίσταται δε είς υστερον έπι συντελεία του κόσμου σύν τω σώματι, θάνατον διά τιμωρίας εν άθανασία λαμβάνουσα. Πάλιν τε ού θνήσκει, καν πρός καιρον λυθή, την επίγνωσιν του Θεου πεποιημένη. "Non est immortalis anima, o Graeci, per se ipsa, sed mortalis. Potest tamen eadem non mori. Moritur enim et dissolvitur cum corpore veritatis ignara: resurgit autem postea in fine mundi una cum corpore, mortem per supplicia in immortalitate accipiens. Rursus autem non moritur, etiamsi solvatur ad tempus, Dei cognitione instructa."

Sed liquet mortis nomine non destructionem et abitionem in nihilum designari, sed miserum animae a Deo alienae statum. Nam ipsam immortalitatem reproborum "mortem in immortalitate" appellare non dubitat. Quae sequuntur expressiora sunt ad illius mentem perspiciendam: Καθ' ξαυτήν

γάρ σκότος έστί, και ούδεν έν αύτη φωτεινόν, και τοῦτό έστιν αρα τὸ εἰρημένον. Ή σκοτία τὸ φῶς οὐ καταλαμβάνει. Ψυχή γάρ ούκ αὐτή τὸ πνεῦμα ἔσωσεν, ἐσώθη δὲ ὑπ' αὐτοῦ, καὶ τὸ φώς την σκοτίαν κατέλαβεν. Ο λόγος μέν έστι το του Θεού φως, σκότος δὲ ή ἀνεπιστήμων ψυχή. Διὰ τυῦτο μόνη μὲν διαιτωμένη πρός την ύλην νεύει κάτω, συναποθνήσκουσα τή σαρκί. Συζυγίαν δε κεκτημένη την του θείου πνεύματος ούκ έστιν άβοήθητος, άνέργεται δέ πρός απερ αύτην όδηγει γωρία τὸ πνεῦμα. "Por se enim anima nihil aliud est, quam tenebrae, nec quidquam in ea luminosum. Atque id ipsum est quod dicitur: Tenebrae lucem non comprehendunt. Neque enim anima spiritum servavit, sed ipsa ab eo servata est, et lux tenebras apprehendit. Est autem Verbum divina lux: tenebrae vero imperita anima. Quapropter si degat solitaria, deorsum ad materiam vergit, una cum carne moriens. Cum divino autem Spiritu copulata, non caret auxilio, sed eo ascendit quo deducitur a Spiritu." Huc ergo redit illa mors animae Dei cognitione destitutae, ut deorsum vergat, nec Spiritus auxilio sursum feratur. At si deorsum vergit et materiam quaerit, non est profecto mortua et destructa. Sine causa ergo vir doctissimus duo animarum genera distinxit apud Tatianum, quarum aliae moriantur, aliae solvantur. Nullas agnoscit Tatianus quae non solvantur a corpore, nullas quae moriantur cum corpore.

Multis aliis rebus declarat Tatianus animas etiam malorum usque ad resurrectionem permanere. Cum nonnulli animabus corpore solutis ea tribuerent, quae daemonum operatione fieri solent, sic eorum opinionem refellit, c. 16: "Porro daemones, qui hominibus imperant, non sunt animae hominum. Quo enim pacto efficaces etiam post mortem flerent? Nisi forte homo, quamdiu vivit, insipiens et invalidus est: mortuus autem efficaciore praeditus facultate creditur. Sed neque res ita se habet, ut alibi demonstravimus, et perdifficile est existimare animam immortalem, cum e corpore, cuius membris impeditur, migraverit, sagaciorem fieri."

Vides Tatianum hic agere de animabus impiorum, a quibus nonnulli plurima in humanum genus mala proficisci existimabant. Negat Tatianus eiusmodi animas eadem ac daemones praestare, sed in certissimi principii loco statuit eas, cum e corpore migraverint, superesse et immortales esse. Hominem "immortalitatis imaginem" a Verbo creatum dicit c. 7.

Non aliam ergo mortem animae suspicatus est Tatianus praeter eam, quae a peccatis Spiritum sanctum arcentibus proficiscitur. Sic enim statuit hominem, si templum sancti Spiritus non fuerit, "sola voce a belluis differre, caetera vero eiusdem esse ac illas conditionis, ut qui non sit similitudo Dei." Minime ergo mirum, si mortuos existimat qui se a Spiritu sancto abstraxerunt. De eiusmodi morte accipiendum quod ait c. 9: "Quid est quod ex fato prae avaritia vigilas ? Cur ex fato saepe cupidus saepe moreris?"

In eamdem sententiam ait daemones et quotidie mori, cum homines peccare docent, et tum maxime morituros, cum in supplicia detrudentur. "Daemones non facile moriuntur," inquit c. 14, "sunt enim carnis expertes; sed viventes mortis instituta exercent, toties nimirum et ipsi morientes, quoties ad peccandum sectatores suos erudierint. quod nunc illis praecipuum est, ut similiter ac homines non moriantur, id minime effugient, cum incipient puniri, nec vitae aeternae participes mortem quamdam in immortalitate sortientur. Quemadmodum enim nos, quibus nunc mori facile contingit, postea cum voluptate immortalitatem vel dolorem cum immortalitate percipiemus: sic et daemones, qui praesenti vita ad peccandum abutuntur ac per totam vitam moriuntur, rursus immortalitatem habebunt natura quidem eamdem ac dum viverent, supplicii autem ratione similem illorum hominum, qui ex animi sui sententia gessere, quidquid daemones viventibus praescripserant."

IV. Huc redigi potest tota Iustini et Tatiani de animae immortalitate doctrina: hanc negant sua natura immortalem Corp. Apoll. Vol. IX.

esse, sed tantum Dei voluntate; mortalem illam dicunt, quatenus in vitia labitur. Utraque loquendi ratio usitata apud antiquos. S. Irenaeus animas Dei voluntate, non sua natura immortales esse docet. "Quemadmodum enim coelum," inquit lib. 2. c. 34. n. 2, "et reliquae stellae et omnia ornamenta ipsorum, cum ante non essent, facta sunt, et multo tempore perseverant secundum voluntatem Dei, sic et de animabus et de spiritibus et omnino de omnibus his quae facta sunt cogitans quis minime peccabit, quando omnia, quae facta sunt, initium quidem facturae suae habeant, perseverant autem quoadusque ea Deus et esse et perseverare voluerit." Quod autem spectat ad illam animae mortem, quae ex nequitia et aeternis cruciatibus ducitur, nihil magis consentaneum Scripturae et patrum loquendi consuetudini. Nihil aliud sibi vult secunda mors in Apocalypsi pluribus locis memorata. Mors illa, quae per unum hominem intravit, mors est animae et corporis. "Diabolus ad operandam duplam mortem nostram," inquit Augustinus lib. 4 De trin. n. 15, "simplam attulit suam. Per impietatem namque mortuus est in spiritu." ldem lib. 14. n. 6: "Habet quippe et anima mortem suam, cum vita beata caret." Et lib. 2. n. 15: "Ipsa mutabilitas non inconvenienter mortalitas dicitur, secundum quam et anima dicitur mori." Plura colligere non libet in re manifesta et explorata.

V. Satis superque monstratum spero nihil Iustinum de immortalitate animarum sensisse, quod non Christi martyre dignissimum sit; at alia non levis superest quaestio, an dacmones et malos homines iam nunc igne torqueri crediderit.

Vix dubium quin Iustinus supplicia ad extremum et generale iudicium dilata putaverit. Id diserte docet in locis modo citatis discipulus illius Tatianus, qui nondum a magistri doctrina defecerat, cum Orationem adversus Graecos scriberet. S. Martyris sententia ex his verbis perspici potest in Apol. I. c. 28: "Apud nos enim," inquit, "princeps malorum daemonum serpens vocatur et satanas et diabolus,

:

at potestis ex litteris nostris scrutando perspicere. Hunc praemonstravit Christus cum ipsius exercitu et assectantibus hominibus in ignem missum iri, ut in infinitum aevum excrucientur. Interposita enim mora, quominus id Deus hactenus perficeret, propter humanum genus contigit." In eamdem sententiam spectat quod S. Martyr Irenaeo teste dicebat. daemonem, antequam Christus veniret, nondum certo scivisse sese damnatum esse, ita ut se ipse stulta illa opinione frustraretur, quasi Deum latuisset. "Bene," inquit lib. 5, c. 26 Irenaeus, "Iustinus dixit, quoniam ante Domini adventum numquam ausus est satanas blasphemare Deum: quippe nondum sciens suam damnationem." Observat Petavius lib. 3 de angelis c. 3 et 4 hanc lustini opinionem quoad ignorationem damnationis sequutos esse auctorem carminis in Marcionem lib. 1. c. 3, Eusebium lib. 4 Hist. c. 18, Epiphanium Haeres. 39, Isidorum Pelusiotam lib. 2, epist. 90, Oecamenium in cap. ultim. 1 Petr., nec immerito inde segui existimat hos scriptores diaboli in aeterno igne supplicia in extremum judicium dilata credidisse.

At quod lisdem patribus attribuit lib. 1 cap. 8, "daemonem spem nonnullam habuisse obtinendae per Christum salutis," id Epiphanio quidem attribui potest; id enim aperte declarat; at Iustini et eorum, qui illius verba aut retulerunt, ut Irenaeus et Eusebius, aut, ut auctor carminis in Marcionem, Isidorus et Oecumenius, imitati sunt, alia videtur esse causa. Hanc enim rationem affert Irenaeus, cur diabolo lustinus nondum de sua damnatione exploratum fuisse dixisset, "ugoniam et in parabolis et allegoriis a prophetis sic de eo Post autem adventum Domini ex sermonibus Christi et apostolorum eius discens manifeste, quoniam ignis aeternus ei praeparatus est ex sua voluntate abscedenti a Deo, et omnibus qui sine poenitentia perseverant in apostasia: per huiusmodi homines blasphemat eum Deum, qui iudicium importat, quasi iam condemnatus, et peccatum suae apostasiae conditori suo imputat, et non suae voluntati et sententiae: quemadmodum et qui supergrediuntur leges, et poenas dant, queruntur de legislatoribus, sed non de semetipsis." Nullum hic vestigium spei in Christum Dominum; dubitationem satanae ac sortis suae ignorationem ex eo repetit, quod illius condemnatio non tam aperte in veteri testamento quam in novo fuisset praedicata. Quinetiam satanam Irenaeus eo stultitiae existimat pervenisse, ut Deum latere tentaret, non per seipsum, sed per haereticos blasphemando. "Nam ipse per semetipsum," inquit ibidem Irenaeus, "nude non audet blasphemare suum Dominum, quemadmodum et initio per serpentem seduxit hominem, quasi latens Deum." Numquam ergo Iustinus et Irenaeus opinati sunt satanam sperasse in Christum, sed potius summam illius stultitiam arguunt, qui se Deum latere posse existima-Quod autem debita illi ignis supplicia ad extremum iudicium reiiciunt, hanc opinionem Petavius lib. 3 de angelis cap. 4 spectatissimis quibusque patribus, inter quos recensere poterat Hilarium in psalm. 143, probatam, a S. Thoma sine erroris nota memoratam et a Caietano sine erroris crimine fuisse propugnatam contendit. "Veterum opinio," inquit, "etsi hoc tempore recepta non est, quia daemones damnationis suae poenas omnes expendere, quae quidem essentiales vocantur, theologi fere sentiunt, non est tamen erroris, nedum haeresis accusandus qui asserat diabolum et eius angelos nondum extremo ac summo supplicio cruciari, sive ignis efficientiam experiri, in qua damnationis illorum, quod ad sensum et perpessionem attinet, summa consistit." Idem de Caietano sic loquitur: "Caietani sententiam catholicae fidei contrariam non esse certum est. Nam neque Scriptura neque concilium ullum hactenus docuit daemones extrema illa supplicia perpeti, quae parata iis esse ipse iudex dicit." Unde eruditus operum S. Irenaei editor D. Renatus Massuet, Dissert. 3. art. 9, captum in manifesta calumnia Grabium et constrictum tenet; romanam ecclesiam reprehendere ausum.

quod "ut in aliis, ita et in hoc a sanctorum patrum ipsorumque sui fundatorum Petri et Pauli sententia discesserit."

Caeterum sancti patres, dum ignis supplicium ad extremum iudicium reiiciunt, non idcirco videri debent diabolum interim cruciatu omni eximere. Quod quidem ex his S. Hilarii verbis probatur. "Adventu enim Domini," inquit in psalm. 143, "confracta et contrita diaboli potestas est, cum fidei sanctorum hominum subiectus est, non quod non adhuc potentiae suae maximas habeat vires, sed per id quod utcumque subjectus est, praesentis subjectionis conditione ultioni et poenae legitimae praeparatur: ut nunc per hanc eamdem subjectionem tactus fumet, licet nondum totus uratur: sed per id, quod interim fumare potuit, et uri posse noscendus est." His adiungere possumus quod ait idem Hilarius lib. contra Constantium c. 8 daemones ad martyrum "veneranda ossa mugire, et uri sine ignibus:" quod quidem multi alii antiqui scriptores testati sunt, ut eruditae ad hunc S. Hilarii locum annotationes probant.

S. Martyr nequaquam ut daemonum, ita et malorum hominum cruciatus in extremum iudicium reiicit. Videri tamen posset relicere in testimoniis supra allatis, in quibus malos homines cum daemonibus coniungit, et utrisque parata esse ignis supplicia decernit. At alibi diserte declarat malorum animas modo torqueri. Sic loquitur in Cohort. c. 35: "Nihil enim in maiores vestros peccabitis, si nunc in contrariam illorum errori partem ferri velitis; quos quidem verisimile est nunc in inferno sera poenitentia ductos lugere: ac si fieri posset ut inde vobis nuntiarent, quae sibi post finem huius vitae evenerunt, nosceretis profecto quantis vos malis liberatos velint." Et in Apologia 1. c. 12: "Vobis autem adiutores omnium hominum maxime et auxiliarii ad pacem sumus, qui haec docemus, fieri omnino non posse, ut Deum lateat maleficus aut avarus aut insidiator aut virtute praeditus, ac unumquemque ad acternam sive poenam sive salutem pro meritis actionum proficisci." Et c. 20: "Cum

autem iniquorum animas puniri sensu etiam post mortem praeditas dicimus, bonorum autem a suppliciis liberatas praeclare se habere, eadem ac poetae et philosophi dicere videbimur." Liquet Iustinum de animarum ante resurrectionem statu agere, iamque iniquos cruciatibus addictos pronuntiare. Sic etiam senex ille christianus, cuius testimonium supra attuli, malorum animas in deteriore loco iudicium dicebat exspectare. Quamobrem cum ait Iustinus malos homines cum daemonibus post iudicium extremum aeterno igni addictum iri, id de novo illo statu accipiendum, in quo non iam sola anima, sed ipsum etiam corpus cum anima torquebitur.

Ipsa lustini sententia de venturo ad Antichristum debellandum Christo, ac "illum et obedientes ei in stagnum ignis," ut ait Irenaeus lib. 4. cap. 30, missuro, argumento est illum agnovisse inflicta malis hominibus ante extremum iudicium ignis supplicia.

## CAPUT XII.

## DE HIS QUAE AD REGNUM MILLE ANNORUM PERTINENT.

- I. De animarum statu usque ad resurrectionem sententia Iustini. II. De Antichristo. III. De Eliae adventu et Iudaeorum conversione. IV. De secundo Christi adventu. Sic loquitur Iustinus quasi statim iudicium futurum sit. V. Nihil Iustinus admittit, quod redivivis corporibus non congruat.
- I. Celeberrima Millenariorum sententia, in qua defendenda secundas post Papiam sustinuit Iustinus, plura continet opinionum commenta, quorum alia S. Martyri affingi non debent, alia ab eo propulsari non possunt. Accusantur Millenarii quod sanctis Dei visionem ante generalem omnium resurrectionem denegent; quod ante hanc generalem resurrectionem iustos omnes in hanc vitam redituros et mille annis cum Christo Hierosolymis victuros dicant; quod in hoc terreno Christi regno circumcisionem et sabbata summamque voluptatum etiam corporearum copiam somnient. Expenden-

dum nobis est his de rebus quid Iustinus statutum habuerit, mec illud omittendum an hoc erratum, quod ei cum pluribus patribus commune est, tanti existimandum sit, ut eorum in alijs rebus testimonii auctoritas minuatur.

Quae de sanctorum ante incarnationem statu dixit Iustinus, ea immerito nonnulli existimarunt de his etiam qui post Christi ascensionem obierunt dicta esse. Cum sibi persuasisset S. Martyr animam Samuelis vere artis magicae opera evocatam fuisse, inde colligebat animas iustorum nondum ab omni malarum virtutum dominatu liberas ante incarnationem fuisse. "Apparet autem," inquit Dialog. c. 105, "animas eiusmodi iustorum et prophetarum sub potestatem talium virtutum cecidisse, qualem virtutem et in ventriloqua illa fuisse rebus ipsis declaratur." Absurda sane opinio, sed quae multo absurdior foret, si, id quod neque lustino neque aliis, qui similia dixerunt, affingi debet, is tribueretur malis virtutibus in sanctos dominatus, ut eos arbitrio suo vexarent et mulctarent. Hoc tantum ex Iustini verbis colligitur, id daemonibus interdum, Deo permittente, in sanctorum animas licuisse, quod semel diabolo in ipsius Christi corpus, non sine Christi permissu, licuit.

Quod autem spectat ad sanctos post Christi ascensionem mortuos, vehemens sane exstitit Iustinus in haereticis illis refellendis, qui animas, statim atque e corpore solutae essent, in coelorum apsidem evehebant, ita ut nihil prorsus ad beatitudinem accessurum dicerent, nec ullam resurrectionis spem aut desiderium relinquerent. Sic loquitur Dialog. c. 80: "Si incidistis in nonnullos, qui Christiani quidem vocantur, haec autem minime tenent, sed etiam Deum Abrahae et Deum Isaac et Deum Iacob blasphemiis appetere audent, ac nullam esse mortuorum resurrectionem, sed statim atque moriantur, animas suas in coelum suscipi dicunt: cavete ne eos existimetis Christianos." Illa de animabus statim in coelum avolantibus opinio non videtur Iustino praecipuus esse haereticorum error; inde illius potissimum orta indignatio, quod resurrectionis et creatoris

odio haec dicerent. In Actis martyrii S. Iustini haec legimus: "Tum praefectus conversus ad Iustinum dixit: Audi tı qui eloquens esse diceris, et putas te veram disciplinan Si flagellis caesus capite plectaris, persuasumic habes fore ut in coelum ascendas? Cui Iustinus: Spero, inquit, me habiturum quod habent qui Christi dogmata serraverint, si haec ipsa quae dicis perpessus fuero. Scio mim omnibus qui ita vixerint divinam gratiam conservari, quoad totus mundus consummetur. Ad haec praefectus Russicus: Ergo futurum opinaris, ut in coelum ascendas, mercedem aliquam recepturus? Non opinor, inquit lustinus, sed scio et hoc tam certum habeo, ut nihil dubitem." Difficile non est animadvertere quid intersit inter praesecti interrogationem et responsionem lustini. Praesectus putabat martyres sperare se in coelum statim evolaturos, ac scire avet an lustinus eadem spe teneatur. Iustinus non obscure mercedem illam in tempus resurrectionis relicit, "ac divinam gratiam conservari," ait, "quoad totus mundus consummetur."

Sed quocumque in loco animas sanctorum ante resurrectionem collocet lustinus, iam tum eas beatitudine aeterna et Dei visione perfrui non obscure declarat in utraque Apologia. Hanc enim causam affert cur Christiani libenter mortem oppetant pro Christo Apol. 1. c. 8: "Vivere nolumus obstricti mendacio. Aeternae enim ac purae vitae cupidi ad domicilium cum Deo universorum patre et opifice promissum contendimus, ac properamus ad confitendum, cum persuasum habeamus et credamus haec bona ab illis comparari posse, qui factis suis testati Deo fuerint se illum sectatos esse, ac illud apud eum domicilium adamasse, ubi nulla vitiositas reluctatur." In capite praecedenti duo alia ex eadem Apologia retuli testimonia, quorum in altero ait ab hac vita "unumquemque ad aeternam sive poenam sive salutem pro meritis actionum proficisci," in altero animas bonorum e corpore exeuntes beatas esse pronuntiat. In Apol. 2. c. 2 sic de Lucio martyre, abripi iusso ad supplicium, loquitur

"At ille gratias etiam agebat, cum se ab improbis eiusmodi dominis ad Patrem ac regem coelorum proficisci cognosceret." Vid. c. 4. Non solus inter eos, qui mille annorum regnum admittunt, ita sensit Iustinus. Martyres eximios habere videtur Irenaeus. Sic enim de illis loquitur lib. 4. c. 33. n. 9: "Ecclesia omni in loco, ob eam quam habet erga Deum dilectionem, multitudinem martyrum praemittit ad Patrem." De omnibus sanctis Lactantius lib. 3. cap. 12: "Illi tamen," inquit, "qui de immortalitate disputant animi, intelligere debuerunt ideo propositam nobis esse virtutem, ut perdomitis libidinibus, rerumque terrestrium cupiditate superata, purae ac victrices animae ad Deum, id est ad originem suam, revertantur." S. Mothodius, qui in oratione nona regnum mille annorum adoptat, in octava coelum virginibus e corpore solutis diserte promittit.

II. Quod spectat ad regnum mille annorum, nonnulla in hoc perperam exspectato eventu observanda et distinguenda sunt, ut doctrina lustini, quae nequaquam ordine exponitur, sed variis locis inspersa est, colligatur et illustretur.

Antequam Christus gloriose e nubibus veniat, Antichristom in terris crudeliter regnaturum et horribilia in Dei servos mala ac supplicia excogitaturum putabant. Iam illum pro foribus adesse existimabat lustinus, Dialog. c. 32. Ex quo sequitur nequaquam ab eo adventum Christi dilatum fuisse in longum tempus. Nam regnum Antichristi annis tribus et sex mensibus coercebat, ibid. Tunc autem Christum e coelo cum gloria venturum asserit, "quando et defectionis homo, grandia etiam adversus Altissimum in terris loquens, nefanda audebit in nos Christianos," c. 110. Eadem habemus apud Irenaeum lib. 5. c. 30. n. 4: "Cum autem vastaverit Antichristus hic omnia in hoc mundo, regnans annis trihus et mensibus sex, et sederit in templo Hierosolymis, tunc veniet Dominus de coelis in nubibus, in gloria Patris, illum quidem et obedientes ei in stagnum ignis mittens, adducens autem iustis regni tempora, hoc est requietionem, septimam diem sanctificatam, et restituens Abrahae promissionem haereditatis: in quo regno ait Dominus multos, ab oriente et occidente venientes, recumbere cum Abraham et Isaac et lacob." At inter Antichristi regnum et Christi adventum duo intercedunt memorabiles eventus, Eliae missio et ludaeorum conversio.

Quamvis Iudacis minime dissimulet lustinus quidquid eorum obstinatus in errore animus merito audiebat, nusquam tamen eis exprobat extremum illud scelus, quod Antichristum adorando seque illius legibus subiiciendo admissuri ferebantur. Id conceptis verbis declarat Irenaeus lib. 5. c. 25. n. 4: "Et Dominus autem hoc item non credentibus sibi dicebat: Ego veni in nomine Patris mei, et non recepistis me: cum alius venerit in nomine suo, illum recipietis: alium dicens Antichristum qui alienus est a Domino, et ipse est iniquus iudex, qui a Domino dictus est, quoniam Deum non timebat, neque hominem reverebatur, ad quem fugit vidua oblita Dei, terrena Hierusalem, ad ulciscendum de inimico. Quod et faciet in tempore regni sui: transferet regnum in eam et in templo Dei sedet, seducens cos qui adorant eum, quasi ipse sit Christus" Hieronymo teste Millenarii Iudaeos Antichristum sectaturos ac postea illum relicturos sentie-Illud enim Osee, "seducam eam," ex c. 2. v. 14, referebant "ad Antichristi tempus, ut qui Christi non receperint veritatem, illius recipiant mendacium, et postea Christo adveniente salventur."

III. Haec Iudaeorum conversio et Eliae missio ad hoc opus exsequendum diserte a S. Iustino memorantur. Declarat Eliam cum gloria et splendore venturum, ut quemadmodum eius spiritus in Ioanne primi et humilis adventus praecursor exstitit, ita ipse secundi et gloriosi praecursor sit. Cum diceret Trypho nondum venisse Christum, quia nondum venit Elias qui illum uncturus est, respondet Iustinus "Eliam terribilis et magni diei, id est secundi adventus, praecursorem futurum." "Atque hoc ipsum," inquit c. 49, "Dominus noster inter ea, quae docuit, futurum esse tradidit, cum

Eliam quoque dixit esse venturum. Quod quidem futurum nos esse scimus, cum e coelis gloriose Dominus noster lesus Christus venturus est, cuius quidem primi etiam adventus Spiritus Dei, qui erat in Elia, praeco praecessit in Ioanne vestri generis propheta." Et paulo post: "Quemadmodum, cum Moyses adhuc inter homines versaretur, transtulit Deus in lesum ex eo spiritu, qui erat in Mose, ita ab Elia in Ioannem transferre potuit Deus: ut, quemadmodum Christus priore adventu inglorius apparuit, ita etiam illius spiritus, qui in Elia purus semper et integer manebat, itidem ut Christi, inglorius primus adventus intelligeretur."

Hoc Eliae ministerium Iudaeorum inprimis conversioni destinatum videbatur. Non enim dubium erat Iustino, quin Iudaeos Christus adveniens suscepturus esset, et cum aliis fidelibus bonorum in urbe Ierusalem promissorum participes facturus. "His verbis," inquit c. 33, "Iuravit Dominus et non poenitebit eum: Tu es sacerdos in aeternum secundum ordinem Melchisedech, iureiurando Deus propter incredulitatem vestram interposito pontificem illum secundum ordinem Melchisedech esse declaravit, hoc est, quemadmodum Melchisedech sacerdos Altissimi fuisse a Mose scriptus est, isque eorum qui in praeputio sacerdos erat, ac Abrahamo decimas ipsi in circumcisione offerenti benedixit: sic Deus aeternum suom sacerdotem, qui et Dominus a Spiritu sancto vocatus est, eorum qui in praeputio sacerdotem futurum et circumcisos quoque ipsos ad eum accedentes, id est in eum credentes et benedictionem ab eo quaerentes, suscepturum et illis benedicturum declaravit." Tertullianus ad hunc locum citatus haec de Iudaicae gentis futura conversione intellexit.

ηθήσεσθαι τον λαόν ύμων και εύφρανθήναι σύν τῷ Χριστῷ, αμα τοῖς πατριάρχοις καὶ τοῖς προφήταις καὶ τοῖς ἀπό τοῦ ήμετέρου γένους η και των προσηλύτων γενομένων πριν έλθειν ύμουν τον Χριστόν, προσδοκάτε, η, ίνα δόξης περικρατείν ήμουν έν ταῖς ζητήσεσι, πρὸς τὸ ταῦτα ύμολογεῖν έχώρησας; "Sed age dic mihi: vere hunc vos Hierosolymorum locum instauratum iri fatemini, ac populum vestrum congregatum iri et cum Christo beate victurum exspectatis, una cum patriarchis et prophetis ac hominibus nostri generis aut qui antequam Christus vester adveniat conversi fuerint: an, ut nos videaris abunde in controversiis superare, co confugisti ut haec fatereris?" Credideram haec verba, πρίν έλθεῖν ύμῶν τὸν Χριστόν, de primo adventu dicta esse, ac proinde quae praecedunt intelligenda de Iudaeis eorumque proselytis, qui fide ante incarnationem salvi facti sunt: sed, re accuratius considerata, Tryphonem loquutum esse puto de secundo adventu ac de Iudaica gente ad Christum, Eliae ministerio, convertenda, et iis qui se ex illa gente ante generalem illam conversionem Christianis adiunxerant aut adiuncturi erant. Ouod enim concesserat Iustinus, id Tryphonem tanta laetitia perfudit, ut vix illud credat: suspicatur Iustinum ita egisse fiducia virium suarum, non quod vere et ex animo ita sentiret. At profecto si hoc tantum concessisset lustinus Hierosolymam quidem instauratum iri, at Iudaeos in eam non ingressuros, sed cum Antichristo in summum exitium venturos: eiusmodi opinio delinire Tryphonem non debuit, sed potius ira et furiis incendere. Sed cum ludaei sperarent se lerusalem ex captivitate, in quam inciderant, revocatum iri, ibique cum eo quem sibi fingebant Christo omnibus imperaturos gentibus: non potuit Tryphoni gratum non accidere quidquid ad hanc sententiam accommodate lustinus et alii Millenarii do Iudaeis Hierosolymam revocandis opinati sunt. Deinde vero respicit Trypho ad ea quae Iustinus dixerat c. 28, cum sic Iudaeos adhortaretur: "Ne differatis neve dubitetis mihi, homini incircumciso, credere. Breve enim hoc vobis relinquitur ad nos accedendi tempus. Si Christus venire occupaverit, frustra vos poenitebit, frustra plorabitis; neque enim vos exaudiet." Haec in memoriam habens Trypho ita se ad lustini monita accommodat, ut ex Iudaeis ante gentis conversionem mortuis aut morituris nullum in novam Ierusalem admittat, nisi qui Christo nomen dederit. Quare eius verba, η και τῶν προσηλύτων γενομένων, non de Iudaeorum ante incarnationem proselytis accipienda, sed de ipsis Iudaeis Christianorum factis proselytis ante secundum adventum atque illam populi Iudaici sub Eliae ministerio conversionem.

IV. Ut de Antichristi bellis et victoriis, ita et de pocnis, quas Christus gloriose e coelo adveniens ab Antichristo et a regibus cum Antichristo coniunctis repetiturus erat, non multa habemus apud Iustinum. Vix tamen dubium quin ea senserit quae Irenaeus et Lactantius his de bellis et victoriis scripscrunt; ait enim c. 39 fore ut Christus in glorioso adventu excidat omnes inimicos. "Christum crucifixum," inquit c. 49, "tremunt daemonia et omnes prorsus principatus et potestates terrae." Et c. 121: "Ipsi etiam daemones eius nomini subiiciuntur, ac principatus omnes et regna nomen eius supra omnes defunctos reformidant." Et c. 11: "Est enim et erat et erit unius ac solius ista vis, cuius vel nomen principatus omnis reformidat, tabescens quod per illum evertendus sit." Vid. c. 131.

Illud autem maxime observandum est, Iustinum, etsi mille annos interponit inter secundum Christi adventum et extremum iudicium, sic tamen loqui solere quasi nihil intervalli inter utrumque eventum intercedat. Iudaeis c. 35 salutem aeternam credentibus promittit, in secundo adventu, qui gloriosus faturus est, non credentibus aeternum ignem minatur. Sic etiam c. 45 futurum ait, ut "mors in secundo ipsius Christi adventu ab his, qui in eum credunt et ita vivunt ut ipsi placeant, penitus facessat, nec iam amplius ulla sit, cum alii in iudicium et condemnationem ignis perpetuo

cruciandi mittentur, alii vero perpessionis et corruptionis et doloris expertem statum atque immortalitatem consequentur." Hinc saepe Iudaeorum, qui Christum crucifixerunt, seram in secundo adventu poenitentiam et inutiles planctus comme-Agit c. 14 de duplici adventu, quorum in altero plangent Iudaei interfectores Christi. Et c. 32, revocans in memoriam ea quae c. 14 dixerat, sic loquitur: "Si non exposuissem duplicem illius adventum, alterum in quo punctus est a vobis, alterum in quo agnoscetis in quem pupugistis, et plangent tribus vestrae, tribus ad tribum, mulieres seorsum et viri seorsum: obscura et incerta dicere viderer." Planctum Iustinus non eum intelligit, quem edent ludaei ad Christum accedentes, sed ploratum et eiulatus, quos Christum, "si venire occupaverit," exauditurum negat c. 28. Hortatur ludaeos c. 118 ut poenitentiam agant, "antequam veniat magnus ille iudicii dies, in quo plangent quicumque ex illorum tribabus Christum pupugerunt."

Videtur lustinus idcirco iudicium extremum cum secundo adventu coniungere, quamvis utrumque separaret, quia, antequam hanc de regno mille annorum doctrinam adoptaret, ta loqui assueverat, nec cum nova opinio a consuetudine communis sermonis abstraxit. Non enim verisimile est eum duo admisisse iudicia, itidem ut Lactantium lib. 7. c. 20, primum in ipso Christi adventu, in quo "iudicabuntur ii tantum qui sunt in Dei religione versati," alterum post mille annos.

Valde dubito an hac regni terreni opinione imbutus fuerit Iustinus, cum primam Apologiam scripsit. In hac enim nullum huius commenti vestigium reperio, quamvis multae occasiones occurrerent de his rebus disserendi, praecipue vero de tristi romani imperii exitu, ex quo terror incuti poterat persequutoribus. Neque is erat Iustinus, qui aut metu veritatem dissimularet, aut iustam libertatem cum debita imperatori reverentia conciliare non posset. Quin etiam in hac Apologia resurrectionem bonorum et malorum et iudicium extremum cum secundo adventu sic coniungit,

ut non sermonem tantum, sed et sententiam communem sequi videatur. "Duos enim illius adventus," inquit c. 52, "praedixerunt prophetae: unum, qui iam exhibitus est, tamquam despecti et passibilis hominis, alterum autem, quando cum gloria e coelis una cum angelico ipsius exercitu adventurus praedicatur, quando et corpora exsuscitabit omnium, quicumque exstiterunt, hominum, ac dignorum quidem corpora induet incorruptione, iniquorum autem in perpetuo sensu cum pravis daemonibus in ignem aeternum mittet."

Quonam in loco iudicium de omnibus hominibus facturus sit Christus, nec Irenaeus nec Lactantius dixerunt. At lustinus id non tacuit. Futurum enim ait Dialog. c. 40, ut ludaei "in eodem Hierosolymorum loco" eum agnoscant, quem contumelia affecerunt.

V. Non magno conatu opus est, ut a lustino et Irenaeo et aliis eiusmodi propulsemus quidquid regni terrestris opinio habuit maxime vitiosi, sabbata, sacrificia; circumcisionem et corporeas voluptates. Quia tamen nonnulli, in his Tillemontius tom. 2. p. 424, negant eos exclusisse ab hoc statu necessitatem edendi et bibendi, non leviter praetermittenda res est. Iustinus Dialog. c. 51 ait praedixisse Christum "se multa a Scribis et Pharisaeis pati oportere, et crucifigi et tertio die resurgere, ac futurum ut iterum Hierosolymam veniret, tumque una cum discipulis ederet ac biberet, ac interea, dum veniret, in ipsius nomine sacerdotes et prophetae falsi prodirent." Cum Christum lego una cum discipulis edere et bibere, non metuo ne iustos redivivos adstringat Iustinus quotidiana cibi et potus indigentia, sed spirituales delicias intelligo, quibus Christum in nova Icrusalem iustos potaturum existimabat Spiritualiter enim intelligit illud Christi (c. 120): "Venient enim ab oriente et occidente et recumbent cum Abraham et Isaac et lacob in regno coelorum." Vitam ab omni corruptione immunem in hoc terreno regno promittit c. 24, ubi sic loquitur: "Adeste mihi omnes, qui timetis Deum, qui bona Ierusalem videre cupitis. Venite,

accedamus ad lucem Domini; liberavit enim populum suum, domum Iacob. Venite omnes gentes, conveniamus in Ierusalem, quae non amplius expugnatur propter peccata populorum." Et c. 139: "Christus secundum omnipotentis Patris virtutem ipsi traditam advenit, ac, in amicitiam et benedictionem et poenitentiam et convictum vocans, futuram in eadem terra sanctorum omnium possessionem, ut iam demonstratum est, promisit. Unde quacumque ex regione sive servi sive liberi, credentes in Christum, et eorum quae tum ab ipso tum a prophetis tradita sunt veritatem agnoscentes, sciunt se una cum eo in illa terra futuros et aeterna ac incorrupta bona hacreditate accepturos." Multi opinionem Millenariorum sinistre prorsus interpretati sunt, dum minus animadvertunt Scripturae testimonia, in quibus summa rerum ad victum et cultum pertinentium copia ac magna filiorum multitudo promittitur, sic intellecta a patribus fuisse, ut spiritualia bona iustis redivivis, corporea iis attribuerent quos Christus in terra vivos inveniet. Vid. annotationem ad c. Manifesta est haec distinctio apud Irenaeum, qui lib. 5. c. 35. n. 1 testimonia Scripturae "in resurrectionem iustorum sine controversia dicta esse" contendit "quae fit post adventum Antichristi, et illos quos Dominus in carne inveniet, exspectantes eum de coelis, et perpessos tribulationem, qui et effugerunt iniqui [scil. Antichristi] manus. Ipsi autem sunt de quibus ait propheta: Et derelicti multiplicabuntur in terra." Haud dubium quin postremis etiam attribuat quae sequuntur apud Esaiam LXV. 21, quaeque paulo ante citata ab Irenaeo fuerant? "Et aedificabunt domus, et ipsi inhabitabunt et pastinabunt vineas et ipsi manducabunt." Quare quae de iustis cum Christo bibentibus de genimine vitis dicit Irenaeus, c. 33. n. 1, non tam mihi videntur quotidianum cibi et potus indicare usum ad fulciendam indigentiam, quam facultatem edendi et bihendi, qualem Christus habuit post resurrectionem ad carnis veritatem adstruendam.

## CAPUT XIII.

DE NONNULLIS IN IUSTINO PERPERAM REPREHENSIS, ATQUE UTRUM EA QUAE MERITO REPREHENDUNTUR ILLIUS AUCTO-RITATEM IN ALIIS REBUS MINUANT.

- I. Leves nonnullae repréhensiones obiter refelluntur. II. An merito Iustinus laudaverit martyres qui seipsos obtulerunt. III. Nonnulla errata fustini eius auctoritatem minuere non debent. IV. Frustra ad evertendam traditionem obiicitur opinio de regno mille annorum.
- I. Tempus terere non libet in nonnullis uberius refellendis, quae censoris malevolum potius animum declarant, quam naevum opportune castigatum arguunt. Iustinum vellicat I. Barbeyracus in libro De doctrina morali patrum ecclesiae, quod his Christi verbis "Ne iuretis omnino" nulla prorsus exceptione restrictis, Apol. 1. c. 16, cum ipse in ambiguo reliquerit, utrum iusiurandum etiam gravissima de causa legitimum duxerit, tum gentilibus credendi locum dederit iusiurandum a Christo prorsus sublatum et interdictum faisse. Magnum sane piaculum a S. Martyre admissum, magnique erroris data occasio gentilibus, quod per Iovem iurare solitos non docuerit quibus locis et temporibus iurare liceat, quodque illis persuaserit Christianos Christi praecepto parere, dum ne gravissimis quidem cruciatibus adduci possunt, ut per fortunam Caesaris iurent. Sed tamen Christi verba non videtur lustinus sine ulla prorsus exceptione accipere. Sic enim illius de iureigrando praeceptum refert: Ilegi de του μή όμνυναι όλως, τάληθή δε λέγειν άεί, ουτως παρεπελεύ. σατο Μή ομόσητε όλως έστω δε ύμων το ναί ναί, και το ου ov etc. "Ne autem iuremus omnino, sed verum semper dicamus, sic praecepit: Ne iuretis omnino, sed sit vestrum Est est, Non non" etc. Non obscure docet lustinus nullum fore iurisiurandi usum, si vera semper homines dicerent, nec ullus esset mendacio locus. Sic enim interpretatur verba Christi, quasi dictum esset: Nolite omnino iurare, sed verum semper dicite. Itaque iusiurandum ob vigentia inter homines mendacia adhiberi statuit: consuetudini iurandi opponit con-Corp. Apoll. Vol. 1X. . 11

suetudinem vera in omnibus semper dicendi; alteram a Christo penitus sublatam putat, sed quatenus alteram Christus sancit et praescribit. Qui ita ratiocinatur, non eam iurisiurandi speciem damnatam existimat, cuius necessitatem nonnumquam imponunt iustae suspiciones ex dolis et mendaciis societatem turbantibus exortae.

Vituperat auctor fragmenti De resurrectione, quod in Appendice edidimus, "iniquum ex cupiditate matrimonium," την δι' ἐπιθυμίας ἄνομον γάμον. Quomodo hanc sententiam carpere potuit idem scriptor ? Quid enim magis consentaneum huic praecepto, ut omnia in caritate fiant, et sive manducamus sive bibimus sive aliud quid facimus "omnia in gloriam Dei" faciamus ? 1 Cor. X. 31.

Quod spectat ad audaciam illius adolescentis, qui praefectum Alexandriae libello oblato rogavit, ut medico licentiam daret testes ipsi resecandi, hoc facto utitur Iustinus
Apol. 1. c. 29 ut argumento innocentiae Christianorum; rem
ipsam legi divinae consentaneam esse non dicit: adolescentem laudat, quod negata hac licentia perpetuam virginitatem
coluerit, minime vero, quod ipse, ut pravae interpretationes
pluribus persuaserant, exsequutus fuisset quod medici negaverant.

II. Paulo attentius consideranda S. Iustini de martyrio sententia, quae eiusdem eruditi viri censuram non effugit. Probati fuere (non enim dissimulanda res est) S. Martyri qui, caritate ferventes et Spiritu sancto repleti, semetipsos, nemine accusante, Christianos esse iudicibus nuntiarunt. Horum virtutis admiratione adductum fatetur se esse, ut innocentiam Christianorum agnosceret. "Nam et ipse ego," inquit Apol. 2. c. 12, "cum Platonis doctrina delectarer ac de criminibus in Christianos coniectis audirem, eos autem ad mortem et ad alia omnia, quae videntur metuenda, impavidos cernerem, fieri non posse intelligebam ut in nequitia et voluptatum amore viverent. Quis enim libidinosus et intemperans, ac humanae carnis epulas in bonis numerans, mor-

tem amplecti possit ut bonis suis careat, ac non potius in hac vita semper versari et magistratus latere conetur, nedum seipsum deferat morte damnandum?" Minime ergo mirum, si laudes illius in eadem Apol. c. 2 meruere cum Lucius Martyr, qui S. Ptolemaeum ad supplicium abripi videns iniquitatem iudicis redarguit et statim confessus se esse Christianum simul abreptus est, tum tertius quidam superveniens et eodem supplicio damnatus. Quomodo eiusmodi martyres vituperasset Iustinus, qui non solum Christianum se esse a nemine in iudicium vocatus ultro professus est, sed etiam Christianorum defensorem, ac ipsos imperatores pro tribunali sedentes adire non dubitavit?

Fugam in persequutionibus laudabilem esse ac saepe omnino necessariam, res est Scripturae et traditionis praeceptis et exemplis ita certa et explorata, ut neme refragari possit, nisi quem aut Montanistis aut persequutoribus S. Athanasii adiungi non pudeat. Sed tamen fugae praecepto non omnes semper obstricti tenentur: alioqui nec magnus Polycarpus vituperium effugeret, nec multi alii, qui, cum fuga sibi consulere possent, in manus satellitum venire maluerunt. Sic etiam debita tot martyribus, qui seipsos obtulerunt, reverentia eos tantum notari et culpari sinit, quos temerarius magis impetus quam caritas impulit.

Talis exstitit Quintus quidam, de quo Smyrnensis ecclesia sic iudicium suum interponit in epist. de martyrio S. Polycarpi n. 4: Εἶς δὲ ὀνόματι Κόϊντος, Φρύξ, προσφάτως ἐληλυθῶς ἀπὸ τῆς Φρυγίας, ἰδῶν τὰ θηρία ἐδειλίασεν. Οὐτος δὲ ἦν ὁ παραβιασάμενος ἐαυτόν τε καὶ τινας προσελθεῖν ἐπόντας. Τοῦτον ὁ ἀνθύποτος πολλὰ ἐκλιπαρήσας ἔπεισεν ὁμόσαι καὶ ἐπιθύσαι. Διὰ τοῦτο οὖν, ἀδελφοί, οὐκ ἐπαινοῦμεν τοὺς προσιόντας ἐαυτοῖς [leg. προσιέντας ἐαυτούς], ἐπειδὴ οὐχ οὖτως διδάσκει τὸ εὐαγγέλιον. "Quidam vero nomine Quintus, natione Phryx, qui nuper ex Phrygia advenerat, cum vidisset bestias, timore perculsus est. Hic porro erat qui seipsum et alios quodam temerario impetu incitavit, ut ultro accederent.

Huic proconsul multis obsecrationibus persuasit iurare et sacrificare. Propter hoc igitur, fratres, non probamus eos qui sponte se offerunt, quandoquidem non ita docet evangelium." Solus hic Quintus vituperatur, nec cum eo probrum partiuntur qui illius impetum, non lapsum sequuti sunt. Verbum illud παραβιασάμενος sua sponte temerarium impetum declarat; sed accedit auctoritas Eusebii, qui huius loci sensum non verba referens Hist. l. 4. c. 15 ait hunc hominem προπετέστερον άλλ' ου κατ' ευλάβειαν, "temeritate quadam ac levitate ductum, non cum pio ac religioso motu, una cum aliquot aliis ad tribunal prosiluisse." Pro eo quod in epistola legitur, ούκ έπαινούμεν τούς προσιόντας έαυτοίς, observat Eusebius "non licere talibus hominibus φιψοκινδύνως παλ ἐνευλαβῶς κατατολμᾶν, praecipiti audacia ac sine ullo infirmitatis suae respectu periculis se obiicere." Unde haec notavit Cotelerius: "In his enarrandis paulo liberius nec satis fideliter versatus est Eusebius, metuens, opinor, ne martyribus plurimis, qui se iudicibus Deo instigante obtulerunt, praeiudicium fleret." S. Clementis Alexandrini sententia, nisi eodem modo explicetur, quo epistolam Smyrnensem explicuit Eusebius, immoderata videbitur, ac non eos solum vituperare qui seipsos offerunt, sed eos etiam qui non fugiunt, Strom. 5. p. 508. Accuratius videtur S. Petrus Alexandrinus ea de re statuisse. In eis, qui sua sponte prodierant ad confitendum, prudentiam Christi et apostolorum exemplis consentaneam requirit, sed tamen cum eis communicandum declarat, "ut qui in Christi nomine hoc fecerint," aze dn ev ovoquare Χριστού παρεργομένοις είς τούτο, can, 9.

Nonnullae certe exstitere occasiones, in quibus seipsum offerre laudabile omnibus videretur, cum nimirum ii, qui primo certamine superati sacrificaverant, reparatis viribus ad pugnam redirent. Lapsis communionem iusto citius poscentibus auctor est S. Cyprianus in epist. 14, ut ad pugnam redeundo optatam pacem consequantur. S. Petrus Alexandrinus can. 8 eis, qui secundo praelio, ad quod ultro pro-

dierant, victores fuerant, communionem concedit, eorumque actionem "perfectissimam poenitentiam" esse declarat. Testatur vir doctissimus Eusebius Renaudot, Perpet. fid. tom. 5. lib. 3. c. 7, lapsis apud Cophtas et Iacobitas praescribi ut ad certamen redeant. Lenius egerunt sancti patres, nec iis, qui luctuosa infirmitatis specimina dederant, tantum onus imponendum duxerunt. Cur probari non solerent, qui se ultro offerebant, in causa fuit eadem humanae imbecillitatis consideratio, quae nonnumquam in iis. qui sponte ad certamen prodibant, infelices exitus habuerat.

Praecipue vero in Iustinum iniquus est idem scriptor, cum eum in eadem Apologia c. 4 ethnicis, Christianos ad mortem sibi ipsis inferendam hortantibus, ita respondere ait, ut actionem illam non vituperet. Litigiosum huius hominis animum agnoscet quisquis locum legere non gravabitur. Conceptis enim verbis declarat Iustinus Christianos contra Dei voluntatem venturos, si ita se gerant.

III. Sed fatendum est nonnulla esse, in quibus verum Iustinus non vidit. Praeter regnum mille annorum, angelos cum mulieribus stupri consuetudinem habuisse, versionem LXX interpretum divinitus inspiratam fuisse existimavit, atque hi naevi communes ei cum pluribus aliis veteribus scriptoribus fuerunt. Quid inde colliget cl. Barbeyracus? "Si tam oscitanter labi potuere," inquit c. 2. p. 14, "in eiusmodi rebus, quid auctoritatis tribuere possumus eorum consensui vel maxime unanimi in aliis rebus, in quibus aeque saltem obnoxii fuere aberrationibus falsae criticae ac deterioris philosophiae? Vel hoc unum exemplum inspirationis septuaginta interpretum, quae generatim credita fuit ante S. Hieronymum, ita nexum et colligatum est cum innumerabilibus erroribus, quos inde naturaliter consequi par erat, ut nihil amplius requiratur ad evertendam funditus patrum et traditionis auctoritatem, quam Scripturae audent adaequare."

Mirae profecto hominis eruditi ratiocinationes! Sancti patres criticae praesidio destituti aut malae philosophiae

mysteriis initiati in nonnullis rebus erraverunt: nullius ergo ponderis in aliis rebus eorum consensus vel maxime unani-Ouid absurdius in mentem venire poterat? Ouorum enim dogmatum testes citamus sanctos patres, ab his quidem avertere potuerunt criticae defectus et vitiosa philosophia, minime vero ad ea excogitanda perducere. Testimonia petimus a sanctis patribus, ut probemus materiam ex nihilo creatam, unum esse in tribus personis Doum, omnes homines Adami peccato condemnatos, quia omnes in Adamo peccaverunt; Filium Dei nostrae salutis causa ex virgine vere genitum, verumque Deum et verum hominem esse; neminem iustificari posso, nisi per fidem, quae per caritatem in corda nostra a Spiritu sancto diffusam operatur; unam prorsus ecclesiam esse, cuius nec unitas umquam rumpi nec fides perverti poterit: extra quam Spiritus sanctus haberi non potest. Haec et alia eiusmodi dogmata ex mentibus elabi poterant, dum aut libri haeretici sub sancti alicuius nomine inscienter leguntur, aut philosophi audiuntur incautius. quis umquam aut haereticos legendo aut philosophos audiendo ad hanc doctrinam, cui patrocinium a sanctis patribus petimus, pervenisse dicetur?

Scire etiam velim quaenam sit illa errorum infinita multitudo, quam ex septuaginta interpretum iactata inspiratione par erat perfluere. Nam cum ipsum Scripturae contextum divinitus inspiratum esse inter omnes conveniret, periculosius multo non erat interpretationem divinitus inspiratam credere, quam accurate et diligenter elaboratam. In utraque enim opinione sensus, quem interpretatio in aliena lingua repraesentabat, aeque a Deo traditus videri debuit. Non maior ergo inducta pernicies ab his qui septuaginta interpretes a spiritu sancto afflatos fuisse dixerunt, quam ab his qui illorum in interpretando diligentiam laudarunt.

IV. Citat etiam cap. 1 idem scriptor ea quae auctores "Europae eruditae" ad annum 1718 de regno mille annorum a pluribus ecclesiasticis scriptoribus adoptato sic pronunti-

ant: "Annon feri potuit ut, qui cum apostolis vixerunt, eorum sententiam male intellexerint, sibique visi sint ab eis accepisse doctrinam, quae tamen erronea esset? Hoc profecto fieri potest: non enim desunt exempla similium erro-Dicebat Papias se ab apostolis accepisse (Euseb. Hist. V. 39) sanctos aliquando in terris regnaturos cum Christo per mille annos: atque hoc dogma, etsi falsum, adoptatum fuit a praestantissimis christianismi viris, Iustino, Irenaeo, Nepote, Victorino, Lactantio, Sulpicio Severo, Quinto Iulio Hilarione, Commodiano, qui illud defendendo videbantur sibi apostolicam traditionem defendere. Operae ergo pretium esset nobis indicare, quibus notis cognosci possit patres non errare, cum ea nos docent quae ab apostolis accepisse se dicunt aut ab apostolicis viris. Ecce enim dogma falsum, traditione maxime venerabili fundatum." Postquam haec retulit Barbeyracus, de suo addit: "Diu exspectabit auctor Diarii solutionem suae difficultatis."

Si quod umquam exstitit sophisma sive quatuor ex terminis constans syllogismus, hic profecto exstat et manifeste deprehenditur. Falsa reperitur opinio, quam ad se unus aliquis scriptor ab apostolicis viris pervenisse dicit: ergo in suspicionem venire debet tota illa traditio et dogmatum complexio, quam apostoli a Christo acceptam toti ecclesiae, non privato alicui, praedicandam et omnibus saeculis conservandam commiserunt. Unus ex scriptoribus ecclesiasticis erravit et errorem aliis propinavit, dum nonnulla se accepisse ab apostolicis viris ait: suspecta ergo universa ecclesia, dum summo consensu declarat se ab apostolis accepisse doctrinam. Plures ecclesiastici scriptores minus belle ratiocinati sunt, dum unum aliquem antiquiorem sequuntur ducem in rebus obscuris et incertis: nulla ergo illis attribuenda auctoritas, dum in manifestis et certissimis pro universae ecclesiae fide decertant.

Haud quidem facile veritas inveniretur, vel potius inveniri omaino non posset, si illam apostoli privatis hominibus commississent, qui eam arbitrio suo, ut in sectis philosophorum, tractarent: at pretiosum illud depositum ecclesiae per totum orbem diffusae tradiderunt. Illud autem depositum, de quo ecclesia nec detrahi quidquam nec superaddi patitur, non ita semper omnibus suis partibus clarum et perspicuum est, quin difficiles oriantur interdum quaestiones, ac dogmata nonnulla ab his ipsis, qui totius traditionis servantissimi sunt, minus considerate laedantur. Hoc unum ergo quaeri deberet, quibus notis dignoscatur propria cuiusque scriptoris opinio ab his quae commissam ecclesiae traditionem praedicant. At hunc laborem ipsi nobis sancti patres minuerunt.

Ipsam dogmatis summam sedulo discernunt sancti patres ab iis, quae aut ad explicanda Scripturae obscuriora loca aut ad solvendas haereticorum tricas et cavillationes disserunt. "Primogenitum omnis craeturae" Filium Dei nunc ob naturam humanam, nunc ob divinam dictum existimant; Arianorum et Eunomianorum sophismata non semper uno et eodem modo ab omnibus solvuntur; de Dei ignoratione nunc hoc nune illud dici patiuntur, modo nihil Christo affingatur quod Deo indignum sit. Num difficile est in eiusmodi rebus ipsum dogma ab iis, quae ad illius defensionem afferuntur, distinguere? Origenes, dum coniiciendo luxuriat, nescio quo pacto in virgine deipara, quae cruci tam generose tamque constanter adstitit, constantiam ac firmam filio patiente fidem desiderat, Homil. 27 in Lucam. Origenem imitatus Basilius epist. 260 ac nonnulli alii, quos recenset Petavius lib. 14 de incarn. c. 1. Quis non videt eiusmodi coniecturam eruditis scriptoribus, ut est hominum ingenium, aliud agentibus excidisse? Quinetiam in iis, quae traditioni et Scripturae maxime consentanea disserunt, si tamen res sint nondum ab omnibus cognitae et diiudicatae, non eamdem fiduciam prae se ferunt ac in rebus ecclesiae iudicio firmatis. Consultus ab Honorato episcopo S. Augustinus, num episcopo et clericis fugere liceat, imminente obsidionis aut excidii periculo,

regulas statuit in epist. 229, in quibus summa ipsius sapientia enitescit; sed tamen sic disinit: "Haec tibi, quia me consuluisti, frater dilectissime, qua existimavi veritate et certa caritate rescripsi, sed ne meliorem, si inveneris, sequaris sententiam non praescripsi."

- 2º. Qui tam difficile esse putant veras et falsas traditiones internoscere, horum iniquitas eo manifestior, quod ipsi scriptores ecclesiastici, si qua in re aberrent a vero, opinionis commentum longe aliter defendant ac catholicam traditionem defendere solent. Ut pauca de innumeris afferam exempla, num lustinus septuaginta interpretum eodem modo ac prophetarum inspirationem praedicat? Iudaeos in hoc tantum castigat cc. 68. 71. 72, quod elaboratam apud-Ptolemaeum interpretationem immutare et vituperare audeant, minime vero, quod divinitus inspiratam non credant. Christianos esse negat eos qui resurrectionem non credunt, Dlalog. c. 80. At ibidem regni terrestris commentum sic defendit, ut purae et integrae fidei testimonium adversariis tribuat. Profitetur quidem se et resurrectionem et regnum mille annorum agnoscere, "et si qui recte in omnibus sentiunt Christiani," id est in iis etiam quae obscura et minime decisa. Nam alibi, nempe c. 39, catholicos fatetur totius doctrinae a Christo traditae relinentissimos esse. Quis nescit Cyprianum et Firmilianum in ea concertatione, quam cum Stephano habuerunt, sic propriam opinionem tenuisse, ut aliter sentire fas esse concederent, atque id unum arctissime defenderent, quod ab adversariis non negari quidem, sed tamen suscipiendo haereticorum baptismate laedi et everti putabant, nempe Spiritum sanctum extra ecclesiam haberi non posse ?
- 3°. Quoties haereses prodiere, magnum semper veritati praesidium in antiquis patribus positum fuit: nec eorum testimonio auctoritatem detraxit, si quid aliis in rebus aut minus vidissent aut minus accurate disseruissent. Nonnulla in Origene S. Athanasius non probabat; sed tamen illius

testimonium de Verbo consubstantiali, ut telum ineluctabile. in Arianos vibravit, tom. 1. p. 232. S. Augustinus in re obscura ac nondum decisa non patitur sibi, Origenis, Didymi, Eusebii Emiseni, Theodori Heracleotae et S. Ioannis Chrysostomi testimoniis, legem imponi ac eam libertatem eripi, quae in eiusmodi rebus concedenda est, ep. 82. n. 3 et 23. At in defendenda peccati originalis et gratiae doctrina Pelagianos premit testimoniis Cypriani, Hilarii, Gregorii et Ambrosii, eosque sic alloquitur: "Novos haereticos vos antiqua catholica fides, quam modo oppugnare coepistis, a praeclarissimis, qui fuerunt ante nos, doctoribus praedicata demonstrat." Op. imperf. lib. 1, n. 9. Neque ergo nixa unius aut alterius hominis testimonio traditio fundatam totius ecclesiae consensu traditionem debilitat, nec de eorum pondere, quae ad catholicae doctrinae defensionem antiqui scriptores docuerunt, detrahere debet leve aliquod in rebus obscuris erratum aut minus commoda difficilis Scripturae loci interpretatio.

4°. Si quid sancti patres minus commode senserint aut dixerint, id neque haereticis tradi debet neque ab haereticis iure abripi potest. Docuerat Cyprianus baptismum extra ecclesiam validum non esse; idem senserunt Donatistae et Cypriani nomen erroris sui propagnaculum esse voluerunt. Sed tamen S. Martyris testimonium Augustinus eripere Donatistis non dubitat, et secundum De baptismo librum sic exorditur: "Quantum pro nobis," inquit, "hoc est pro pace catholica faciant ea quae tamquam ex auctoritate beati Cypriani adversus nos a parte Donati proferuntur, et quantum sint adversus eos a quibus proferuntur, adiuvante Domino, demonstrare proposui." Si quis igitur spreto ecclesiae consensu id nunc defendere audeat, quod olim lustinus de regno mille annorum opinatus est, huic maxime adversabitur Iustinus, cui tanto in pretio fuit ecclesiae auctoritas. Quidquid enim de christianae religionis ornamentis et donis praedicat, quidquid eum de distinctione novi et veteris testamenti, quidquid de nova illa creatione,

quam a Christo accipimus, disserentem in secunda huius praefationis parte vidimus, id ecclesiae catholicae, exclusis omnibus sectis, proprium esse ducebat. Id ipse testatur in Dialogo c. 116, ubi sic loquitur: "Nos, qui per nomen Iesu instar unius hominis omnes in creatorem universorum Deum credimus, per nomen primogeniti illius Filii sordidis vestibus, id est peccatis, exuti et per verbum vocationis inflammati, verum genus sacerdotale Dei sumus." His autem verbis "instar unius hominis" unitatem ecclesiae catholicae designari cum per se patet, tum ex aliis locis confirmari potest. Ait c. 42 pravos homines, postquam Christo summissi et dociles facti sunt, "omnes instar unius puelli factos esse," ac addit: "Quale est etiam quod in corpore videre licet, cum multa membra numerentur, omnia unum sunt et vocantar corpus." Eadem de causa c. 63 ecclesiam in psalmo 54 sic compellari observat: "Audi, filia, et vide." Adeo autem exploratum erat lustino nec unitatem ecclesiae rumpi posse nec traditam ei veritatem ab errore superari, ut, quaecumque oriantur sectae, has catholicis non metuendi et haerendi, sed firmius et acrius in fide et unitate perstandi occasionem esse declaret. "Ex eo etiam," inquit Dialog. c. 35, "quod eiusmodi exstent homines, qui se esse Christianos profiteantur et lesum, qui crucifixus est, Dominum et Christum confiteri, nec tamen illius doctrinam teneant, sed eam quae est a spiritibus erroris, nos, qui verae ac purae Iesu Christi doctrinae discipuli sumus, firmiores in fide et constantiores sumus in spe ab eo nuntiata. Quae enim in suo nomine eventura praedixit, ea oculis et effectu ad exitum perducta cernimus. Dixit enim: Multi venient iu nomine meo etc. Et: Er untschismata et haereses." Nihil aliud ergo catholicis afferunt schismata et haereses, nisi ut praedictiones Christi ad exitum perduci intelligant et in fide firmiores evadant. Quodsi unitas aut veritas in ecclesia deficere possent, nullus esset error, qui non ecclesiae doctrinam in discrimen adduceret, nullum schisma, a quo non esset evertendae unitatis periculum.

## PARS TERTIA.

•DE GESTIS ET SCRIPTIS IUSTINI, TATIANI, ATHENAGORAE ET THEOPHILI ANTIOCHENI.

## CAPUT I.

DE IUSTINI PATRIA ET ORTU, INSTITUTIONE PUERILI ET CONVERSIONE.

- S. Justinus in Palaestina gentilis natus.
   Circa annum 114 natum conficimus.
   De eius studiis ac magistris.
   Mirabilis conversionis modus.
   Qua in urbe et quo anno conversus.
- I. De plerisque S. Iustini gestis et scriptis, cum tam multae sint tamque discrepantes eruditorum sententiae, facile intelligo me in lubrico et difficili loco versari. Quapropter totam rem sic administrare et pertractare conabor, ut nec asseveranter proponam quae dubia et incerta sunt, nec quae maxime probabilia levibus ratiunculis posthabeam. Si quid autem certi et explorati occurrat, id instar principii adhibendum erit, tum ad refellenda opinionum commenta, tum ad confirmanda quae minus belle in dubium vocata fuerant.
- S. Martyr initio maioris Apologiae patriam appellat Flaviam Neapolim Syriae Palaestinae, ac patrem sibi Priscum fuisse, avum Bacchium testatur: "Iustinus Prisci filius, Bacchii nepos, Flaviae Neapolis in Syria Palaestinae civium." Haec civitas, quae olim Sichem dicebatur et teste Iosepho (Antiq. 11. c. 8) caput Samariae fuerat Alexandri Magni tempore, Flaviae Neapolis nomen ac ius civitatis videtur accepisse a Flavio Vespasiano. Neque enim colonia illuc deducta est ab eius filiis, cum iam Neapolis vocata fuerit paulo post excidium Hierosolymitanum, ut ex libris Iosephi De

bello Iudaico (l. 5. c. 4) sub hoc tempus scriptis perspicitur. Unus ex his colonis fuit Bacchius, cuius nepos Iustinus. Samaritanos populares suos appellat, non quod ullam partem corum instituti attigisset, sed quod in hac urbe ex graecis colonis natus esset. Unique enim sese inter ethnicos ad Christum conversos numerat: incircumcisum se esse declarat in Dialogo cum Tryphone. "Ne dubitetis," inquit c. 28, "mihi homini incircumciso credere." Hine etiam in Apolog. 1. c. 53: "Nos ipsos cernimus ex gentibus plures ac veriores esse Christianos, quam ex Indaeis et Samaritanis." Graviter ergo errasset Epiphanius, si Iustinum a Samaritano instituto ad religionem christianam conversum fuisse existimasset. Sed hanc ei opinionem immerito Scaliger et Petavius affinxerunt. Sic enim loquitur (Haeres. 46): "Tatianus lastini philosophi sanctissimi ac religiosissimi viri consuetudine usus est, qui e Samaritanis ad Christi fidem transierat. Erat enim Iustinus genere Samaritanus." Numerat ergo lustinum inter Samaritanos, non quod eorum instituta sectatus esset, sed quia in hac gente natus erat. Quo sensu ipse Iustinus Samaritanos vocat in Dialogo c. 120 genus suum et in Apol. 2 c. 15 gentem suam.

II. Quo anno natus sit Iustinus coniicere possumus, non asseverare. Plurimum lucis afferret Epiphanius, si cius verba aut naevis carerent aut apte emendarentur. Sic autem loquitur in Haeres. 46: Οὖτος γὰς ὁ Ἰουστῖνος Σαμα εείτης ἦν τὸ γένος, εἰς Χριστὸν πεπιστευκώς, καὶ μεγάλως ἐξασκηθείς, ἀρετῆς τε βίον ἐνδειξάμενος, τὸ τέλος ὑπὸς Χριστοῦ μαρτυρήσας τελείου στεφάνου καταξιοῦται ἐπὶ τῆς Ῥωμαίων, ἐπὶ Ῥουστικοῦ ἡγεμόνος καὶ ᾿Αδριανοῦ βασιλέως, ἐτῶν τριάκοντα ὑπάρχων ἐν καθεστώση ἡλικία. "Hic enim lustinus genere Samaritanus, cum in Christum credidisset ac magnopere exercitatus et sanctiorem vitam professus esset, tandem pro Christo martyrio perfunctus, perfectam coronam adeptus est Romae sub Rustico praefecto, Adriano imperante, firma et constanti aetate, anno videlicet trigesimo." Duo hic oc-

currunt naevi: primus quod sub Adriano, alter quod anno aetatis trigesimo passus dicitur lustinus. Verisimile non est ut Iustinum Epiphanius anno aetatis trigesimo passum opinatus sit, cum tot libros ab eo scriptos haud ignoraret, eumque non obscure indicet in sanctiore vita diu multumque exercitatum. Minus mirum, quod illius martyrium sub Adriano collocet; non enim semper accuratus est in rebus chronologicis. Papebrochius duplicem naevum tollere conatur: postrema verba librariorum negligentia loco suo excidisse, et ad conversionem Iustini, non ad martyrium referri debere pronuntiat: pro eo autem quod interpretatur Petavius "sub Rustico praesecto, Adriano imperante," ipse sic reddit: "consulibus Rustico et Adriano imperatore." Unde haec conflatur sententia: "Iustinus cum in Christum credidisset sub consulatu Rustici et Adriani, annos natus triginta, aetate firma" etc. Sequitur ex hac interpretandi et emendandi ratione Iustinum anno 119, quo Adrianus et Rusticus consules fuerunt, annum aetatis trigesimum attigisse, ac proinde anno 89 in lucem editum fuisse.

Sed assentiri non possum Papebrochio. Haec interpretatio, έπι Ρουστικοῦ ήγεμόνος και Αδριανοῦ βασιλέως, "sub Css. Rustico et Adriano imperatore," penitus repugnat, quamvis Grabio et Dodwello vehementer probetur. Atque etiamsi quo exemplo firmari posset, nullum sane afferri possit, ut observat Tillemontius, in quo imperatori consuli collega praeponatur. Multa alia concurrunt quae Papebrochii opinionem minuant. Credibilius multo est Iustini martyrium praefecti notatione consignatum fuisse, quam conversionem ex consulibus notatam. Eum certe sub Rustico praefecto passum ex Actis perspicimus: sub Css. Rustico et Adriano conversum nullibi legimus: denique illius conversio serius ponenda, si ducem Eusebium sequamur, quo profecto his in rebus tutiorem nullum habemus.

Igitur satius est fateri Epiphanium errasse, dum Iustini martyrium sub Adriano collocat, quam illius verba absurde interpretari. Sanabilior videtur alter naevus: nec tamen necesse est haec verba, "firma et constanti aétate, anno aetatis trigesimo," altius transferre, quasi ad conversionem pertineant et loco suo a librariis deiecta fuerint. Nihil sane prohibet quominus lustinus aetate adhuc firma vitam pro Christo profudisse dicatur, neque huic Epiphanii testimonio quidquam inest incommodi; id tantum vitii occurrit in eius verbis, quod lustinus anno aetatis trigesimo passus dicatur. At facile fuit librariis errare in notis numeralibus et triginta pro quinquaginta ponere, cum praesertim litterarum 1 et N, quae his numeris designandis adhibentur, dissimilitudo oculos non valde attentos latere potuerit. Si ergo Justinus anno aetatis circiter 50 aut 54 passus est (neque enim haec Epiphanius nimium stricte ad calculos revocabat), cum facile intelligemus, cur aetate firma et constanti passus dicatur, id est nondum senex, tum etiam quo anno natus sit, nimirum non multo post annum 114. Nam illius martyrium multa rationum momenta addicust anno circiter 168.

Traduxit adolescentiam lustinus in litterarum studiis; ac poetis, oratoribus et historicis, ut mos erat, operam dedit utilem aliquando ad ethnicos refellendos futuram. Rhetoricae artis non valde studiosum fuisse dicas, si pleraque illius scripta consideres, in quibus veritatem non ille quidem sine nervis nec sine summa vi ingenii defendit; at nulla prorsus orationis ornamenta ad illius defensionem adhibenda existimavit. Quid tamen in hoc genere posset, indicio est Cohortatio ad Graecos, quae elegantiori, quam alia eius opera, dicendi genere splendescit. At nullius disciplinae vehementius quam philosophiae studiis exarsit: et cum eximium amorem veritatis considero, quem periclitandis philosophorum sectis declaravit, divinam providentiam admiror, quae sic illius animum ad amandam veritatem inclinabat, ut, com eam frustra apud philosophos quaesiisset, gratuito Christi dono ad ipsius oculos affulgentem arriperet avide, constanter defenderet.

Primum philosophiae magistrum habuit Stoicum quemdam, ac satis diu cum eo versatus est. Sed cum se nihilo plura de Deo scire animadverteret (nam nec sciebat ipse Stoicus, neque hanc scientiam necessariam putabat), ab eo discessit, seque ad alium contulit, quem Peripateticum dicebant, hominem, ut sibi ipse videbatur, peracutum. Sed eum paucis post diebus de mercede agentem missum fecit, ne philosophum quidem existimans. Non tamen deterritus, quod sibi in duobus magistris adeundis parum successisset, confugit ad celeberrimum Pythagoreum, hominem de sapientia valde gloriantem. Sed is hanc conditionem Iustino tulit, ut, antequam ad ipsius boni ac ipsius pulchri considerationem assurgeret, musicae, astronomiae et geometriae daret operam. Permolestum id accidit Iustino, qui, cum tempus in his disciplinis conterere nollet, Platonicos adiit seque viro prudenti, "qui recens," inquit, "in urbem nostram advenerat," in disciplinam tradidit.

IV. Plurimum proficiebat in hoc instituto Iustinus; sed illius in contemplandis rebus incorporeis progressus eo redibant, ut sapiens sibi ipse videretur evasisse ac prae stoliditate in spem videndi protinus Dei veniret. Non ei profecto magis Platonica decreta, quam aliorum philosophorum sectae, ad interioris corruptelae cognitionem, ad vitiorum emendationem profuissent, nisi eum Christus ad saniorem philosophiam vocasset. Quomodo id contigerit, ex initio Dialogi, quemadmodum et ea quae modo narravi, cognoscimus.

Elatus idearum contemplatione lustinus commentandi causa in agrum non remotum a mari profectus est; cumque fugiens hominum vestigia ei loco propinquaret, ubi secum ipse sine interpellatione versaturus esset, praeter illius exspectationem contigit ut eum modico intervallo assectaretur senex quidam, cuius in vultu comis residebat gravitas. Conversus lustinus substitit ac in eum oculos acrius defixit. Tum senex: "Mene," inquit, "cognoscis?" Negavit Iustinus.

"Quid me igitur," inquit senex, "ita contemplaris?" Mirari se respondit Iustinus, quod ibi potissimum sibi occurrisset ubi se a nemine visum iri sperabat. "Sollicitus sum," inquit senex, "de meorum nonnullis: hi peregre mihi abierunt; quamobrem spectatum veni an sese mihi alicunde ostensuri Tu vero quidnam hic rerum geris?" Postquam demonstravit Iustinus se philosophiae studiosum esse ac meditandi causa illuc venisse, tum senex oblata occasione ea disserit quae ex eo audita retulit Iustinus initio Dialogi cum Tryphone. Longius colloquium quam ut illud hoc loco referam. Satis est observare eximiam senis prudentiam, qui, cam sustinum videret de philosophis inflatius sentientem, sic eius animum pertractavit, ut primo illius scientiae, de qua tantopere gloriabatur, inanitatem ostenderet, deinde quibus ex fontibus haurienda sit veritas edoceret. Postquam enim Iustinus nec Pythagoram nec Platonem ad veri cognitionem pervenisse cognovit, quaesivit ex sene quibus tandem magistris utendum sit, si verum ne isti quidem viderint. Quare senex, praeclarum dicendi campum ingressus, veritatem a prophetis petendam esse demonstrat, eosque laudat et commendat ab antiquitate qua philosophos longe superant, a Spiritu sancto quo affiante vaticinati sunt, ab eventu praedictarum rerum, a summa in edendis oraculis libertate et constantia, a miraculis quibus vaticinia sua confirmarunt, ab ipsa denique oraculorum sanctitate Deum mundi creatorem eiusque Christum unice celebrantium. Tandem discedens Iustinum hortatur, ut haec meditando persequatur eorumque intelligentiam a Deo postulet; a nemine enim perspici et intelligi posse, nisi cui Deus intelligere dederit et Christas eius.

Non amplius vidit hunc senem Iustinus, sed se eius colloquio adductum fatetur, ut christianae philosophiae nomen daret. "Haec ille," inquit in Dialogo, "et multa alia cum dixisset, quae referre non est huius temporis, abiens praecepit ut ea meditando persequerer: neque illum amplius vidi. Corp. Apoll. Vol. IX.

Mihi vero statim in anima ignis exarsit, meque amor prophetarum et Christi amicorum invasit. Cumque illius sermones apud animum proponerem, hanc solam reperiebam philosophiam, quae quidem tuta et utilis foret. Ad hunc ego modum atque hac de causa philosophus." Multa igitur alia disseruerat senex, quae Iustinus hoc loco referenda non iudicat; nec generatim et subobscure, ut existimat Tillemontius, de Christo loquutus fuerat, sed ad accuratam descenderat religionis expositionem, ita ut Iustinus ei acceptum referre non dubitet, quod in Dialogo exquisitis rationibus demonstrat, non ab operibus legis, sed ab incarnati Filii Dei gratia salutem proficisci, Dialog. c. 23.

Suspicatus est Halloixius angelorum aliquem sub forma senis Iastino visum fuisse. Id vero simillimum videri debere pronuntiat Tillemontius, si consideretur subitus ille et improvisus hominis occursus in loco nullis hominum vestigiis trito, colloquium de rebus gravissimis, quod non tam casu oblatum, quam consilio susceptum et quaesitum videatur, optatissimus denique exitus colloquii, Iustino a superstitione ad veram religionem, a philosophiae admiratione ad Christi amorem traducto. Quod autem aiebat senex sollicitum se esse de suorum nonnullis, qui peregre abierant, designari existimat idem Tillemontius ministrorum a Deo missorum sollicitudinom, ut homines a Deo peregrinantes et fugitivos, ex variis semitis, in quibus errabundi vagantur, ad veritatem et ad patriam reducant. Illud profecto videri non debet incredibile, Iustinum miraculo quodam ad religionis cognitionem pervenisse, cum his temporibus idem multis aliis evenerit.

Minime dubium est, quin Iustinus illud inprimis faciendum sibi duxerit quod ei senex praeceperat, ut se precibus ac meditandis Scripturis totum daret. Inflammatum illius animum alia res confirmavit, consideratio constantiae Christianorum in cruciatibus perferendis, sive senex hoc religionis argumentum inter alia protulerit, sive ipse Iustinus post senis discessum rem oculis suis spectaverit. "Nam et ipse

ego," inquit in Apologia 2. c. 12, "cum Platonis doctrina delectarer ac de criminibus in Christianos coniectis audirem, eos autem ad mortem et ad ea omnia, quae terribilia existimantur, impavidos viderem: fieri non posse intelligebam, ut in nequitia et voluptatum amore viverent. Quis enim libidinosus et intemperans et humanae carnis epulas in bonis numerans mortem amplecti possit, ut bonis suis careat, ac non potius semper in hac vita versari et magistratus latere conetur, nedum se ipse morte damnandum deferat?"

V. Quanam in urbe Justinus, dum locum mari proximum petit, a philosophia ad Christum conversus sit, aut quo anno tanta illi felicitas obtigerit, non facile statuitur. Quod ait de magistro Platonico, "qui recens in urbem nostram advenerat," persuasit omnibus, quos quidem sciam de illius rebus pertractasse, eum in patria sua, id est Neapoli in Syria Palaestinae, studuisse philosophiae et christianam religionem amplexum esse. Sed cum deambulatio in loco mari proximo occasionem Iustini conversioni dederit, cumque Flavia Neapolis in meditullio Palaestinae sita, ut observat doctissimus abbas de Longuerue in dissert. ms. De gestis Iustini, eiusmodi deambulationibus careret: longe probabilius est Iustinum in insignem aliquam urbem studiorum causa venisse ibique factum esse Christianum. In Cohortatione ad Graecos, quod opus scripsit non multo post conversionem, meminit eorum quae Alexandriae viderat, nec improbabile est eum in hac urbe litterarum studiis operam dedisse.

Videtur aetatem virilem attigisse Iustinus aut saltem ad eam prope accessisse, cum Christum cognovit. Iam enim multos in philosophia progressus habebat et, cum plures philosophorum sectas gustasset, studia sua in platonica fixerat. Eum sub Adriano conversum fuisse testatur Zonaras: de hac conversione Eusebius sub eodem imperatore loquitur, satisque ea de re inter eruditos convenit. Quo autem Adriani anno id contigerit, non una est sententia.

Hunc eventum nonnulli, in his eruditus auctor disserta-

tionis modo laudatae, referent ad persequetionem Adriani, id est ad an. 126. Sed eorum opinionem penitus evertit Eusebius, qui, postquam de Antinoi consecratione loquetus est, statim addit de Iustino: Κατὰ τοῦτον δὲ καὶ Ἰονστῖνος, γνήσιος τῆς ἀληθοῦς φιλοσοφίας ἐραστής, ἔτι τοῖς παρ "Ελλησιν ἀσκούμενος ἐνδιέτριβε λόγοις. "Eodem tempore Iustinus, verae philosophiae amator sincerissimus, adhuc in gentilium litteris exercebatur." Diserte ergo pronuntiat Eusebius Iustinum religioni christianae nomen non dedisse, antequam Antinoum Adrianus ordinibus deorum adscriberet. Antinoum anno 132 consecratum fuisse multis rationibus probat Tillemontius not. 9. in Adr.: quamobrem Iustini conversio, quae hanc consecrationem subsecuta est, male collocatur ante annum 126.

Hoc testimonio adductus est Tillemontius, ut conversionem Iustini usque ad annum 133 differret. Sed paulo amplius videtur differenda, nempe usque ad annum circiter 137. Nam Iustinus nondum senex, ut supra diximus, pro Christo passus est, in quem aetate iam matura crediderat. Quare non tot anni inter conversionem et martyrium videntur numerandi, quot a Tillemontio numerantur, qui conversionem refert ad annum 133, martyrium ad annum 168. Praeterea nullum exstat Iustini monumentum, quod eum tam cito conversum probet. Cohortatio ad Graecos, quae conversionis primordia redolet, post Adrianum collocanda, ut modo videbimus. Denique Eusebius (l. 4. c. 8) ante de bello iudaico, quod circa annum 136 confectum est, quam de Iustini conversione, loquitur; et postquam dixit Iustinum eodem tempore gentilium disciplinis operam dedisse, quo Antinous consecratus, tum mentionem iniicit de bello iudaico, "quod tunc temporis gestum fuisse dicit," id est cum Iustinus adhuc gentilium disciplinis detineretur.

Iustini conversionem idcirco ante bellum iudaicum collocat Tillemontius, quia tunc suppetebat otium assidue commentandi et quaedam deambulandi libertas, quae belli tumultibus ac omnium rerum perturbationi minime congruisset. Sed ut omittam Iustinum Neapoli abfuisse, cum conversus est: corte Tillemontii ratio pariter valet, ut conversio post bellum differatur.

Qui lustinum in persequutione Adriani, id est ante annum 126, conversum fuisse volunt, hoc utuntur argumento, quod lustinus innocentiam Christianorum agnovisse se dicat, "cum eos ad mortem et ad omnia quae terribilia existimantur impavidos videret."

Sed 1º etsi persequutio resedit anno 126, fieri tamen potuit, quod saepe alias factum est, ut praesides vel populi, clamoribus adducti vel odio christianae religionis incitati, in Christianos iniussu imperatoris saevirent. 2º. Etiamsi nullum prorsus exstitisset martyrium, cum lustinus conversus est, Christianorum constantiam in cruciatibus agnoscere et laudare potuit, non solum quia recens memoria eorum, quae in persequatione passi fuerant, hanc eis laudem omnium iudicio tribuebat, sed etiam quia in ipsa pace impavidum prae se animum ferebant, religionem illam profitentes, quae gravissimis semper obiecta erat procellis. Hinc Iustinus in Dialogo, quem cum Iudaeis habuit pacis tempore, constantiam Christianorum in morte perferenda perpetuo laudat, nec futurum sperat ut hanc religionem principes aliquando vexare desinant, c. 30. Ipse Trypho fateri cogitur c. 15 mirabilem esse hanc Christianorum constantiam: quinetiam in eos iocatur c. 7, quod Christi causa misere percant. Mirum ergo videri non deberet, si Iustinus pacis tempore hanc in Christianis virtutem agnovisset.

## CAPUT II.

DE IUSTINI VIVENDI GENERE, SACERDOTIO ET PRIMIS ADVERSUS GENTILES SCRIPTIS.

 Videtur Iustinus asceta et presbyter fuisse. II. Adstruuntur illi duae adversus Graecos orationes. III. Quo tempore scripta Cohortatio. IV. Refellitur Casimirus Oudinus. V. Alia Oratio minus belle Iustino videtur attributa. VI. Liber De monarchia minime mutilus. Eusebii locus, qui mutilum esse porsuaserat, nova interpretatione explicatur.

1. Postquam S. Martyr Christianorum mysteriis initiatus est, non segnem operam posuit in evolvendis Scripturis sacris et ea christianae doctrinae cognitione comparanda, quae non cuivis e Christianorum vulgo sed homini erudito et ad religionis defensionem nato congrueret. Quantum habuerit usum Scripturae sacrae, declarat illius cum Iudaeo Tryphone Dialogus, in quo et immensam propemodum testimoniorum silvam depromit, quam quidem memoriter in ipso congressu et colloquio necesse fuit recitari, et Scripturam ipsam sic interpretatur, ut iudaicam pertinaciam perfringat. Non desunt tamen, qui sanctum Martyrem in hoc genere parvi faciant et Scripturae intelligentiam in eo desiderent, propterea quod allegoricis interpretationibus nimium, ut ipsi existimant, indulgeat. Haud equidem negavero nonnulla apud lustinum occurrere, quae longius tracta videantur; sed inter has umbras eminent atque enitescunt alia plurima, quae mirifice comprobant, hominum doctissimorum iudicio, id quod S. Martyr grati animi causa testatur, "hanc gratiam sibi a Deo concessam esse, ut illius Scripturas intelligeret," Dialog. c. 58.

Non minus vitae sanctitate quam doctrina micuit lustinus. Non obscure indicant Epiphanii verba, μεγάλως έξασκηθείς, eum ex ascetarum numero fuisse, qui communibus Christianorum omnium praeceptis propria quaedam austerioris vitae instituta adiungebant, ut testatur Origenes lib. 5 contra Celsum. Cum Epiphanii testimonio satis consentit tota lustini vita, quae in scribendo et docendo ac augendis ecclesiae utilitatibus consumta civilibus undis mersari non potuit. Forte huius vitae austerioris insigne fuit pallium illud, quod lustinus gerebat. Illum enim annis post conversionem circiter viginti in Ephesini Xysti spatiis ambulantem ex hoc ornatu philosophum esse Trypho et alii ludaei iudicarunt. Observat Tillemontius non insuetum fuisse pallium austeriorem vitam profitentibus, ut Tertulliano, ut mar-

tyri Porphyrio apud Euschium De mart. Palaest. cap. 11. Si quis tamen Iustinum hoc indumento ut philosophiae insigni usum esse velit, negat idem scriptor id posse reprehendi, ac Iustini hac in re imitatorem profert magnum Heraclam, Alexandrinum patriarcham, qui philosophicum pallium cum Christi sacerdotio coniungebat. Idem ante Iustinum a S. Aristide factum testatur Hieronymus in libro De scriptoribus ecclesiasticis.

Presbyterum fuisse Iustinum opinatur Tillemontius, propterea quod baptismi caeremonias sic describit, ut illius administrandi munus sustinuisse videatur. "Nos autem," inquit Apol. 1, c. 65, "postquam eum qui credidit et assensus est sic abluimus, ad eos qui dicuntur fratres, in locum ubi congregati sunt, adducimus, communes preces animo intento facturi." Erat ergo Iustinus ex eorum numero qui baptizabant et baptizatum deducebant ad locum ubi fratres congregati erant. Alio in loco recenset se inter principes populi christiani, seque in hoc perfungendo munere a principibus populi iudaici longe discrepare profitetur. "Et nos igitur timore adducti," inquit Dialog. c. 82, "sermones secundum Scripturas conferre studemus, minime autem pecuniae aut gloriae cupiditate aut amore voluptatis. Nullum enim ex his est vitiis, cuius nos quisquam arguere possit. Neque enim similiter ac principes populi vestri vivere volumus, quibus Deus hoc probrum obiicit: Principes vestri socii furum, diligentes munera, persequentes retributionem." Sacordotium Iustini ex eius Actis confirmari potest, ex quibus illud saltem colligitur ecclesiam in ea domo, in qua degebat, fuisse, nec eum, quamdiu Romae fuit, alium conventus locum obire solitum fuisse. Quaerenti enim praesecto, quem in locum Christiani convenirent et suos lustinus discipulos congregaret, respondet Iustinus se ..nullum alium conventus locum" cognoscere praeter domum in qua manebat. Videtur ipse praefectus sacerdotalem in lustino dignitatem agnoscere, dum eius socios sic interrogat: "Christianos vos fecit lustinus ?" Gratiam sacerdotii in Iustino vacuam non fuisse declarant eximia illius in ecclesiam merita, quam non solum et viva voce et scriptis pietatem spirantibus, ut multi alii patres, defendit et ornavit, sed etiam, id quod perpaucis contigit, molestissimo tempore afflictam et vastatam, ex summa rerum perturbatione, dum imperatorem oblata apologia placat, in portum tranquillitatemque pro sua parte restituit. Sed quia de plerisque illius operibus multae magnaeque sunt quaestiones, an genuinus sint illius foetus, an integra ad nos pervenerint, et quo tempore in lucem edita: operae pretium est in his rebus, si qua ratione possim, explicandis et illustrandis immorari.

II. Praeter duas Apologias, de quibus modo agemus, duae aliae exstant S. Martyris adversus ethnicos elucubrationes, quarum altera eaque brevissima inscribitur "Oratio adversus Graecos," altera multo longior "Cohortatio ad Graecos." Totidem Iustino adversus ethnicos libri, praeter duas Apologias, tribuuntur ab Eusebio, Hieronymo et Photio; sed utrum iidem hodie exstent, qui olim a veteribus commemorati sunt, examinandum. Sic loquitur Eusebius de his duobus libris: Καὶ ἄλλος ο πρὸς Ελληνας, ἐν ος, μακρον περὶ πλείστων παρ' ήμιν τε καὶ τοις Ελλήνων φιλοσόφοις ζητουμένων κατατείνας λόγον, περί της των δαιμόνων διαλαμβάνει φύσεως. α ούδεν αν επείγοι τανύν παρατίθεσθαι. Και αύθις Ετερον πρός Ελληνας είς ήμας έλήλυθεν αύτου σύγγραμμα, ο και έπέγραψεν "Ελεγχον. ,, Est et alius eius liber adversus gentiles, in quo, postquam de plurimis quaestionibus, quae tam a nostris quam a gentilium philosophis agitari solent, uberrime disputavit, suam de natura daemonum sententiam exponit, quam quidem hic inserere nihil necesse est. Alius praeterea eiusdem liber adversus gentiles ad nos pervenit, quem ille Confutationem inscripsit." Similiter Hieronymus in libro De scriptoribus ecclesiasticis: "Exstat eius et aliud volumen contra gentes, ubi de daemonum quoque natura disputat: et quartum adversus gentes, cui titulum praenotavit "Ελεγχος." Et Photius cod. 125: Τέσσαρας δὲ πραγματείας κατά τῶν ἐθνῶν συνέταξε

... Έν δὲ τῆ τρίτη περί φύσεως δαιμόνων διείλεκται. Ο δὲ τέταρτος αὐτῷ λόγος, όμοίως κατὰ τῶν ἐθνῶν συγκείμενος, Ελεγχος ἐπιγραφὴν ἔχει. "Porro quatuor adversus gentes tractatus composuit ... In tertio de daemonum natura disseruit. Quartus etiam contra gentes ab eo compositus inscribitur Confutatio."

Ex duabus Iustini adversus gentes Orationibus, quae ad nos pervenerunt, neutra inscribitur Confutatio, neutra disserit de natura daemonum. Quae brevior est, Eusebio nota aut saltem memorata non fuit: nam neque de natura daemonum neque de aliis quaestionibus ab Eusebio indicatis tractat. Deos gentilium acute exagitat: sed eorum opiniones data opera non confutat. Quare non est ille "Ελεγχος ab Eusebio laudatus. Mirum autem non est, si illius diligentiam fugit, cum sit brevissima. Nemo illam abiudicat S. Martyri: nec profecto videtur abiudicanda. Scriptam fuisse non multo post conversionem Iustini coniicitur ex ipso primordio, quod sic habet: "Ne existimate, Graeci, nulla me cum ratione aut nullo cum iudicio a vestris ritibus descivisse."

Quod autem spectat ad longiorem Orationem, quae nunc inscribitur "Cohortatio ad Graecos," eam et antiquis notam fuisse et in germanissimis lustini scriptis numerandam multis rationibus demonstratur. Nihil in illa quidem legitur de daemonum natura, nihil de quaestionibus tam apud nostros quam apud gentiles philosophos agitari solitis. Quare eadem esse non potest ac illa pertractatio, quae de daemonum natura disserebat. At nihil vetat eamdem prorsus esse ac eam quae Elenchus sive Confutatio inscribebatur. Praeterquam quod librorum tituli tot mutationes librariorum licentia experti sunt, ut ex tituli varietate nihil concludi possit, certe ex rebus in hac Oratione pertractatis perspicitur eam optime inscribi potuisse Elenchum sive Confutationem. Nihil enim aliud agit, nisi ut gentiles domesticis argumentis profliget, et ex eorum scriptoribus inanitatem et insaniam ethnicae superstitionis, antiquitatem verae religionis demonstret.

Nemo non videt, quam arte congruat huic disserendi rationi Elenchi sive Confutationis titulus. Hinc cum Stephanus Gobarus Tritheita, qui saeculo sexto scribebat, unam aliquam S. Martyris sententiam citasset, quae in hac Orationo legitur, eaque mirum in modum abuteretur, refellit eum Photius (cod. 232) ex proposito S. Iustini, quem hoc loco Elenchum sive Confutationem Platonis, Elenchum ethnicorum aggredi demonstrat. Videtur ergo hacc ipsa esse Oratio, quam antiqui "Elenchum" appellant et quarto loco inter lustini contra ethnicos scripta commemorant.

Testis autem est Stephanus ille Gobarus hanc Orationem sexto saeculo inter genuina S. Martyris opera numeratam fuisse. Sed quod rem causamque maxime continet, ipsa Oratio non pauca suppeditat ex quibus parentem Instinum agnoscas. Scripta est ab homine ab ethnicorum superstitionibus ad christianam religionem converso; obiicit enim ethnicis quae prius didicerat, cum inter cos versaretur. "Consentaneum arbitror," inquit, (c. 11), "quae prius apud vos his de rebus audivi ea nunc in tempore contra vos depromere." Quod autem de Mose et prophetis dictum legitur in Langi interpretatione (c. 1) "maiores nostri divini homines" persuadere nonnullis posset auctorem huius Orationis ortum ex Iudaeis esse. Sed graeca verba of ήμέτεροι πατά θεόν πρόγονοι sic reddi debent: "nostri in rebus divinis maiores," quibus ex verbis perspicitur prophetas non idcirco ab hoc scriptore sic appellari quod ex eorum gente ortus esset, sed quod religionis nostrae, ut ipse c. 10 testatur, magistri fuerint.

Pariter in Iustinum optime convenit, quod auctor huius operis vidisse se narrat Alexandriae vestigia cellularum, in quibus septuaginta interpretes elaborasse ferebantur, et Cumis in Campania sacellum Sibyllae. Cum natus esset in Palaestina Iustinus ac praeterca studiorum causa, ut vidimus, peregrinatus sit, perfacile potuit Alexandriam proficisci, nec difficilius Cumas invisere, cum Romam peteret. Quod autem

in tota Oratione demonstrat veritatis cognitionem non ab ethnicis scriptoribus, sed a prophetis petendam esse: an quidquam Iustino magis congruat, qui ad religionem christianam conversus fuerat, cum eadem ex sene subito occurrente audisset?

Stylum si quis consideret attentius, omnino cum aliis lustini operibus consentire fatebitur, ut observat Bullus probante Tillemontio. Inest tamen huic Orationi quidam nitor, quem in aliis Iustini scriptis desideres. Sed quid mirum, si lustinus, qui hanc Orationem non multo post conversionem scripsit, expolitius dicendi genus in his primordiis persequutus est? Deinde vero idem illi propositum non fuit in hoc opere ac in Apologiis, quas obtulit imperatoribus. Hic leniter disputat cum ethnicis, et ea pertractat quae sermonis concinnitati locum dabant. Apologiae autem non mansueta disputatione, sed acerrimis querelis continentur; nec lustinus in illo dolore, quem ex molestissimo ecclesiae tempore capiebat, valde laborabat, quam eleganter et ornate diceret.

Ex hac autem disserendi ratione existimare licet, quo tempore scripta fuerit Oratio. Videtur nulla tunc saeviisse persequutio. Neque enim, si quotidio fusus fuisset Christianorum sanguis, otium aut voluntas fuisset S. Martyri de Platonis et Aristotelis dissensione ac de aliis eiusmodi rebus tam copiose disserendi, et antiquitatis laudem ethnicis scriptoribus praeripiendi, nulla interim de Christianorum suppliciis facta mentione. Verisimile ergo est hanc Orationem scriptam fuisse primis Antonini annis, antequam persequutio, quae sub hoc imperatore ecclesiam afflixit, acriora Iustini studia ad religionis defensionem excitaret. Illud certe vix dubitari possit, ante Apologias hoc opus elucubratum esse, quod quaedam potius adversus ethnicos velitatio quam plena religionis defensio esse videtur, et satis quidem scite profanam eruditionem ad ethnicos refellendos convertit, at in explicandis religionis christianae principiis non immoratur. Cur autem illud ad Antonini potius quam ad Adriani tempora referam, hoc utor argumento, quod citentur in eo Sibyllini versus. Quod enim legitur c. 38 Sibyllae libros toto orbe servari, eamque "de futuro Salvatoris adventu et de omnibus rebus, quas gesturus erat, clare et aperte praenuntiare," his verbis Sibyllini quales hodie exstant libri indicantur, in quibus tam aperta est rerum a Christo gerendarum praedictio, ut eam ex eventis fictam fuisse vix quisquam hodie non Sed cum pluribus locis versuum Sibyllinorum, praesertim vero lib. 8, M. Antoninus, qui ab Adriano adoptatus est anno 138, et M. Aurelius et Lucius Verus, eodem anno ab Antonino adoptati, ut Adriani successores designentur: liquet hos libros ante annum 138, qui postremus fuit Adriani, fabricatos non fuisse; ac proinde elucubrationem Iustini, in qua hi libri toto orbe asservari dicuntur, ad Antonini potius quam ad Adriani imperium esse referendam.

Romae scriptum est hoc opus, siquidem Iustinus Italiam peragraverat ac proinde Romam venerat. At S. Martyr post-quam Romam advenit, semel tantum ex hac urbe egressus est, ut modo videbimus, idque post primam Apologiam, quae hoc opere posterior est.

- IV. Nec criticorum omnium consensus nec tot notae, quibus Iustinus huius Orationis parens dignoscitur, Casimirum Oudinum deterruerunt, quominus in suo De scriptoribus ecclesiasticis commentario suppositum S. Martyri pronuntiaret. Quinque rationibus nititur (tom. 1. p. 187), de quibus iudicium erit eruditi lectoris.
- 1°. Negat in Iustinum ex parentibus ethnicis natum convenire, quod ait auctor huius Orationis se "divinorum maiorum sacra et pietatem sequi." At Oudinum decepit minus accurata Langi, ut iam observavimus, interpretatio.
- 2°. Observat Iustinum in Dialogo Iudaeis obiicere, quod interpretationem septuaginta reiiciant eamque corruperint, auctorem vero Paraeneticae orationis statuere "versionem septuaginta interpretum incorrupte in Iudaeorum syna-

gogis asservatam, a Iudaeis agnitam fuisse, et contra adversarios quoscumque adhibitam." Sed annon fieri potuit ut Iustinus, cum hanc Orationem scriberet, nondum quidquam audiisset de Iudaeorum facinore Quinetiam verisimile est nondum Iudaeos dedisse materiam criminationibus, quibus eos in Dialogo premit Iustinus: ibi enim c. 73 recens esse eorum facinus declarat.

Non maioris ponderis tertia et quarta ratio. Sumit argumenti loco: quod Iustinus in Apologia lectionem Hystaspis et Sibyllarum et prophetarum capitali supplicio interdictam queritur, quod Platonem in omnibus operibus laudat impendio; contra auctor Paraeneticae orationis Platonem floccifacit et insectatur, ac non modo libros Sibyllinos per totum orbem sparsos esse testatur, sed etiam facile esse illis, qui sacras Scripturas legere nollent, ex Sibyllae carmine primordia nostrae religionis addiscere. Unde etiam omnes ibidem ad illorum lectionem hortatur.

Vereor ne otio abuti videar, dum eiusmodi ratiunculas refello. Iustinus ut in aliis operibus, ita etiam in hac Oratione laudat in Platone nonnullarum sententiarum cum Mosis doctrina similitudinem. Sed quod ait in Cohortatione Platonem secum pugnare nec belle accepisse quae ex Mosis fontibus hauserat, idem docet in Apol. c. 8 et 60. Quinetiam fatetur initio Dialogi, nihil Platonem, nihil Pythagoram vidisse in iis rebus, de quibus tunc Iustinus cum sene disputabat. De Sibyllinis libris mirifice consentit Cohortatio cum Apologia. In prima enim lustinus hos libros toto orbe servari, a Christianis videlicet, in Apologia autem constanter a Christianis legi testatur.

Quinto denique loco sic ratiocinatur: "Observant Tatianus, Eusebius, Hieronymus et Photius Iustinum in Oratione paraenetica ad gentiles de daemonum natura disseruisse: cuius tamen argumenti nulla in hoc sermone vestigia exstant." Citat Tatianus unum aliquod Iustini de daemonibus dictum: at sumtum esse ex Paraenetica oratione non dicit.

Neque etiam Eusebius, Hieronymus et Photius, cum Iustinum de natura daemonum disseruisse dicerent, de ca quae nunc in manibus est Oratione loquebantur, sed de alia, de qua nunc paucis agendum nobis est.

- V. Oratio illa, in qua Iustinum Eusebius de natura daemonum disputare testatur et de pluribus rebus tum apud nos tum apud gentiles philosophos agitari solitis, nihil aliud videtur esse, quam liber "De universo," quem Photius Caio quidem presbytero proprium tradit, sed tamen Iustino ab aliis, Irenaeo et Iosepho a nonnullis tribui fatetur.
- 1°. Liber ille De universo, itidem ut Oratio, quam Eusebius lustino tribuit, contra Graecos scriptus erat, ut patet ex fragmento quod in notis Hoeschelii sic incipit: Ἰωσήπου έκ τοῦ πρὸς Ἦληνας λόγου τοῦ ἐπιγεγραμμένου κατὰ Πλάτωνα περὶ τῆς τοῦ παυτὸς αἰτίας. "Ex Iosephi in Graecos oratione, quae inscribitur contra Platonem de universi causa."
- 2°. Auctor libri "De universo" disserebat de natura daemonum, ut patet ex initio fragmenti Hoescheliani: Καὶ οῦτως μὲν ὁ περὶ δαιμόνων τόπος, "Atque hic quidem de daemonibus locus," id est: Hactenus de daemonibus pertractatum.
- 3°. De variis etiam quaestionibus tum apud nos tum apud philosophos poni solitis disputabat, velut de animae natura, de animarum post mortem sede et statu, idque patet tum ex his quae refert Photius cod. 48, tum ex fragmento Hoescheliano. Continebat ergo liber ille De universo quidquid Eusebius in ea Oratione, quam Iustino attribuit, animadverterat: et cum liber ille Iustini nomen in nonnullis exemplaribus haberet, Eusebius, ut verisimile est, viso aliquo eiusmodi exemplari deceptus est, ac Hieronymo et Photio persuasit opus aliquod a lustino scriptum esse contra gentiles, in quo de natura daemonum disserebat.
- VI. Post duas in Graecos orationes recensetur ab Eusebio, Hieronymo et Photio liber De monarchia, sive de

singularitate Dei, de quo libro non levis est inter recentiores controversia, quamvis nulla sit inter antiquos. Hunc
libellum Scultetus inter dubios numerat. Natalis Alexander
lustino ab eruditis existimat abiudicari; Tillemontius, quem
plerique alii secuti sunt, aut alium prorsus ab eo esse quem
Eusebius ex sacris et profanis testimoniis constare declarat,
aut, si idem sit, saltem illam partem, quae Scripturae testimonia referebat, totam periisse, cum nullum illius exstet
vestigium. Satis lepide Halloixius Eusebium in hoc libro
Scripturae testimonia non vidisse, sed videre se putasse suspicatur.

Quamvis Eusebius eruditos viros in hanc varietatem sententiarum coniecerit, si tamen illius verba, ut par est, interpretemur, totum hunc librum Iustino vindicat, nec illius integritatem in dubium venire patitur. Sic loquitur lib. 4. cap. 18: Παρὰ τούτους ἄλλο περὶ θεοῦ μοναρχίας, ἢν οὐ μόνον ἐκ τῶν παρ᾽ ἡμῖν γραφῶν, ἀλλὰ καὶ ἐκ τῶν Ἑλληνικῶν συνίστησι βιβλίων. Sic reddidit Valesius: "Praeter hos libros est etiam alius De monarchia Dei, quam quidem non solum auctoritate sacrorum apud nos voluminum, sed gentilium etiam scriptorum testimoniis asserit." Sed sic interpretandum esse multis rationibus et exemplis adductus contendo: "Praeter hos libros est etiam alius De monarchia Dei, quam quidem non modo non ex sacris apud nos Scripturis, sed etiam ex ipsis gentilium libris asserit.

- 1°. Sententia in hac interpretatione praeclarior quam in prima. Laudat enim Eusebius singulare aliquid ac minimo quotidianum. Quodsi gentiles Iustinus Scripturae et profanorum scriptorum auctoritate oppugnasset, nihil fecisset quod valde miraremur, nihil praeter suam et aliorum consuetudinem. Sed si, omissa Scriptura, suis gentiles armis ab eo profligati: in hoc victoriae fiducia et operis novitas merito laudabuntur.
- 2°. Observarunt doctissimi grammatici saepe apud veteres "non modo" idem valere ac "non modo non," ut in

hoc exemplo ex · Ciceronis lib. 2 De officiis: "Hi simul ac iuvenes esse coeperunt, magna spectare et ad ea rectis studiis debent contendere. Quod eo firmiore animo facient, quia non modo invidetur illi aetati, verum etiam favetur." Alia eiusmodi exempla colligit Muretus Var. lect. lib. 10. cap. 7. Haec autem Latinos de Graecis verisimile est sumsisse, anud quos constat our olov idem valere ac "non modo non." Sed quia fortasse non deerunt qui in animum non facile inducant ου μόνον apud Graecos interdum idem sonare ac οὐ μόνον οὐ, videtur exemplorum appositione res illustranda. Huic Eusebii loco gemellus occurrit apud ipsum Iustinum in Cohort. c. 9, ubi antiquitatem Mosis demonstrare instituens sic loquitur: Ού γάρ ἀπὸ τῶν θείων καὶ παρ' ήμῖν ίστοριών μόνον ταῦτα ἀποδεῖξαι πειρώμαι . . . άλλ' ἀπὸ τών ύμετέρων και μηδέν τη ήμετέρα θρησκεία διαφερουσών ίστοριών. Cum Iustinus antiquitatem Mosis non ex sacris scriptoribus, sed ex profanis demonstret, illius verba sic reddere non dubitavi: "Nam non modo haec ex divinis apud nos historiis demonstrare non aggredior, sed etiam ex vestris et ad religionem nostram nihil pertinentibus." Cur Eusebium in re et verbis simillimis eodem modo interpretari dubitemus? Si Scripturae testimonia in libro De monarchia desideremus, similis fingenda erit lacuna in Cohortatione ad Graecos: quod opus mancum et imperfectum esse nemo dixerit.

In Dialogo S. Iustini c. 17 legendum esse οὐ μόνον μετενοήσατε, pro οὐ μόνον οὐ, probant vetustissimi codices Historiae Eusebii, qui hunc Iustini locum citavit lib. 4. c. 18. Athenagoras Legat. c. 1 de Christianis sic loquitur: Οὐ μόνον τὸ ἀντιπαίειν, οὐδὲ μὴν δικάζεσθαι τοῖς ἄγουσι καὶ άρπάζουσιν ήμᾶς, μεμαθηκότες, ἀλλὰ τοῖς μέν, κᾶν κατὰ κόρρης προκηλακίζωσι, καὶ τὸ ἔτερον παίειν παρέχειν τῆς κεφαλῆς μέρος, τοῖς δέ, εἰ τὸν χιτῶνα ἀφαιροῖντο, ἐπιδιδόναι καὶ τὸ ἱμάτιον. "Qui non modo non repercutere, nec invadentibus et rapientibus diem dicere, sed istis, etiamsi colaphum inflixerint, alteram capitis partem percutiendam praebere, his autem, si

tunicam abstulerint, pallium superaddere didicimus." Tatianus c. 36: Πλήν "Ομηρος έστω μή μόνον υστερον των Ίλιακών, αλλα κατ' έκείνου αύτου ύπειλήφθω του του πολέμου καιρόν. "Sit sane Homerus non modo non iunior Iliacis rebus, sed ipsi bello aequalis." S. Cyprianus acceptam a S. Firmiliano epistolam, quae est inter Cyprianicas 75, nemini latine reddendam commisit, sed ipse hunc laborem, ut ex stylo perspici potest, suscepit. Hellenismos autem non paucos fidus interpres retinuit, ex quibus unum ad id, quod in manibus est, maxime idoneum apponam. Sic loquitur de angelis S. Firmilianus: "Utique contristantur, quando vident diversas quorumdam mentes et scissas voluntates, quasi non tantum unum et eumdem dominum simul invocent, sed separatis et divisis ab invicem nec confabulatio iam possit esse nec sermo communis." Sensus est: "ita ut non modo non unum et eumdem Dominum simul invocent, sed" etc. Videtur in graeco contexta faisse ως ού μόνον.

3°. Neque in exordio neque in clausula consilium aut voluntas ulla deprehenditur obiiciendae ethnicis sacrae Scripturae. Quinetiam libellum sic S. Martyr orditur, ut se "argumentis omnino usurum" promittat "ex vetusta Graecorum historiae poesi repetitis:" sic perorat, ut Graecos adhortetur ad complectendum "verum illud et immutabile nomen non sua solum voce praedicatum, sed etiam eorum qui in prima litterarum elementa introducunt." Quid mirum ergo, si hoc opusculum ex versibus, quos vetusta Graecorum historia, id est vetustae Graecorum litterae suppeditarunt, totum est intertextum, nec quidquam delibat de sanctis Scripturis?

#### CAPUT III.

DE IUSTINI VERITATIS PROPAGANDAE STUDIO EIUSQUE ADVERSUS HAERETICOS SCRIPTIS.

- Iustinus Romae occupatur in docendo. II. Amore veritatis incensus est. III. Scribit contra Marcionem et adversus omnes haereses. IV. De operibus deperditis. V. De Epistola ad Diognetum.
  - I. Cum temporis spatium, ut iam diximus, non modicum Corp. Apoll. Vol. IX.

a Iustini Cohortatione usque ad primam Apologiam effluxerit, totum illud tempus Romae traduxit et in docendo ac scribendo insumsit. Unde Eusebius de S. Martyre Hist. lib. 4. cap. 11: Καὶ γὰς ἐπὶ τῆς Ῥώμης τὰς διατριβάς ἐποιείτο. "Nam in urbe Roma domicilium habebat." Ubinam cubaret et quid domi ageret, ex ipsius martyrii Actis discimus. "Ego," inquit, "prope domum Martini cuiusdam ad balneum cognomento Timiotinum hactenus mansi. Veni autem in urbem Romam secundo. Neque alium quempiam conventus locum, nisi quem dixi, cognosco; ac si quis ad me venire voluit, communicavi cum illo veritatis doctrinam." Unus ex illis qui cum Iustino passi sunt, Evelpistus nomine, testatur se "Iustini sermones magna cum voluptate audivisse." Ipsi etiam praefecto notum erat lustini studium in discipulis edocendis. Quaerit enim: "quem in locum conveniant et discipulos suos congreget fustinus." Deinde conversus ad illius confessionis et martyrii socios: "An," inquit, "Christianos vos fecit Iustinus?"

II. Hoc munus S. Martyr, ut a Deo commissum, tanto animi ardore, tanta observatione et diligentia gerebat, ut grandis peccati reum se in iudicio futurum putaret, si quam docendi oblatam occasionem praetermisisset, si ipsius culpa contigisset, ut veritatis luce aliquis careret. Hanc illius animo sententiam insedisse perspicimus ex pluribus locis. "Nostrum igitur munus est," inquit Apol. 1. c. 3, "ut vitae et doctrinae nostrae inspiciendae copiam omnibus faciamus, ne pro iis, qui res nostras sibi videntur ignorare, poenam eorum, quae caecutientes peccaverint, ipsi debeamus." Perspectum sibi et exploratum esse dicit Dialog. c. 82: "Quioumque verum possit dicere nec dicat eum a Deo iudicatum iri." Vid. c. 38 et 44. Sic loquitur c. 58: "Scripturas vobis referam, nec apparatum verborum ad solam artem ostentare volo; neque enim est mihi eiusmodi facultas; sed tantum gratia mihi a Deo concessa, ut eius Scripturas intelligam: cuius gratiae omnes adhortor ut gratis et copiose participes fiant,

ne vel hac de causa condemner in iudicio." Latissime nimirum patebat Iustini caritas: semper paratus ad docendum erat, sperans inter eos quos alloquebatur aliquem ex electorum numero inventum iri; et quod ei contigit Ephesi cum Iudaeis disputanti, ut per biduum eorum in contradicendo et iis quae prius concesserant negandis pertinaciam ferret, eadem se lenitate et patientia "in omnes omnino ex omni hominum genere" uti declarat c. 64. Ut Iustini patientiam et caritatem nulla hominum importunitas retardabat, ita constantiam et animi fortitudinem nulla pericula infringebant: quod quidem satis declarant oblatae palam et aperte, ut modo videbimus, molestissimis temporibus Apologiae. Praeclare se ipsum depingit his verbis Dialog. c. 120: "Atque haec quidem dixi, quia ita sum affectus animo, ut nihil prorsus dixerim, in quo aliud curem, quam ut verum dicam, neminem reveriturus, etiamsi e vestigio discerpi a vobis oporteat."

Non Iudaeis solis atque ethnicis operam suam III. dicaverat lustinus, sed illius laborum magna pars haeretici fuerunt. Hos non solum colloquiis ab errore retrahere consbatur, ut ipse testatur Dialog. c. 84, sed etiam eruditis scriptis omnes haereses coufutavit, ac singulari opere aggressus est Marcionem, qui, Iustino Romae degente ac totum se augendis ecclesiae utilitatibus tradente, haeresim suam architectatus est circa annum 145. S. Irenaeus ex Iustini adversus Marcionem libro testimonium citat, quod apposuimus in Appendice. Hoc opus vocatur ab Hieronymo "Contra Marcionem insignia volumina," a Photio cod. 125 αναγκαῖοι λόγοι. Hanc autem elucubrationem Iustinus perfecerat, cum Apologiam primam obtulit imperatori; idque non obscure declarat Eusebius, qui de Iustino sic loquitur lib. 4. cap. 11: "Os on καὶ γράψας κατά Μαρκίωνος σύγγραμμα μνημονεύει ως καθ' ον συνέταττε καιρόν γνωριζομένου τῷ βίφ τάνδρός. "Qui quidem, cum etiam opus adversus Marcionem scripsisset, meminit hominis, ut adhuc inter vivos exstantis cum scriberet."

Tum profert Eusebius illud Iustini ex Apol. 1. c. 26: "Praeterea Marcionem quemdam Ponticum novimus, qui etiamnum superest." Priora illa verba, "Oς-δή καὶ γράψας, sic reddidit Valesius: "Qui in libro adversus Marcionem" etc.; neque aliter ea intellexit Nicephorus, qui testimonium Iustini ab Eusebio citatum ex libro contra Marcionem depromtum esse putat. Unde alii Eusebio memoriam effluxisse, alii Iustinum eadem de Marcione et in Apologia et in libro adversus Marcionem dixisse coniiciunt. Sed Eusebius librum, ex quo illud testimonium depromsit, manifeste distinguit ab opere adversus Marcionem. Illud enim ος δή καὶ γράψας non idem valet ac "scribens," sed idem ac "qui cum etiam scripsisset opus adversus Marcionem," vel "postquam etiam opus scripsit adversus Marcionem:" ac proinde duo Iustini opera hic distinguit Eusebius: alterum contra Marcionem, alterum in quo Iustinus de illo, ut adhuc exstante, loquebatur. Ipsa illa verba "Praeterea Marcionem quemdam novimus" hominis sunt Marcionem non toto libro refellentis, sed obiter notantis. Quod autem addit Eusebius Iustinum paucis interiectis subiungere: "Est etiam liber a nobis compositus adversus omnes, quae umquam fuerunt, haereses, quem librum vobis, si ita videbitur, legendum trademus," inde manifestum est ab Eusebio indicari opus, in quo imperatores alloquebatur Iusti-Illud opus adversus haereses utrum ante librum adversus Marcionem scriptum necne fuerit, statuere non possum, sed certe utrumque opus Apologiis antiquius.

IV. Aliud Iustini opus recenset Eusebius, de quo sic loquitur: Καὶ ἄλλο σχολικὸν περὶ ψυχῆς, ἐν οὧ, διαφόρους πεύσεις προτείνας περὶ τοῦ κατὰ τὴν ὑπόθεσιν προβλήματος, τῶν παρὰ Ἑλλησι φιλοσόφων παρατίθεται τὰς δόξας, αἶς καὶ ἀντιλέξειν ὑπισχνεῖται, τὴν τε αὐτὸς αὐτοῦ δόξαν ἐν ἐτέρφ παραθήσεσθαι συγγράμματι. "Alius item excerptorum liber de anima, in quo propositis variis interrogationibus, quae ad illud argumentum pertinent, gentilium philosophorum affert sententias: quibus etiam se contradicturum, suamque de his sen-

tentiam in alio opere prolaturum esse pollicetur." Utrum promissis steterit Iustinus, nec certiores nos facit Eusebius nec ipse videtur perspectum habuisse. Incertus haereo, utrum hoc opus in primordiis conversionis an sub vitae finem elucubratum putem. Utrumque enim illud tempus Iustini adversus philosophos disputationibus insigne exstitit. Non incommode ad initia referretur hic liber, qui videtur levis potius contra philosophos exercitatio fuisse, quam opus e media religione repetitum. Sed quia, postquam Iustinus Romam rediit, gravissimum cum philosophis bellum habuit, forte eo tempore hoc opus composuit, illudque mors absolvere prohibuit.

Ante hunc librum recensetur ab Eusebio "Psaltes," alia Iustini elucubratio, de qua nihil videtur statui posse. De suppositis nomini Iustini operibus praefixa unicuique admonitio quid sentiam exponit. Sed Eusebii tempore multa genuina exstabant, quae nec ab Eusebio recensentur neque ad nos pervenerunt. Sic enim loquitur: Πλεῖστα δὲ καὶ ἔτερα καρὰ πολλοῖς φέρεται ἀδελφοῖς τῶν αὐτοῦ πόνων. "Exstant et alia plurima apud multos fratres illius laboris monumenta." In his nec Apocalypsis explicationem numerandam duxerim (hanc enim Iustinus et Irenaeus interpretati dicuntur, quia nonnulla loca occasione data explanarunt), nec commentarium in Hexaemeron, nec librum De resurrectione, nec citatum a S. Maximo tom. 2 pag. 154 tractatum De providentia et fide adversus Euphrasium sophistam.

V. At idem dici non potest de praestantissima ad Diognetum Epistola, quam Iustino tribuunt eruditi non pauci, aliis refragantibus et styli ac temporum discrimen obiicientibus. Equidem etsi nemini concedo, qui magis aveat Iustini nomini decus hoc eximio opere addere, non ei tamen tam asseveranter illud tribuerim, quam alia opera, quae et ab antiquis memorata sunt et sua sponte plurimas parentis sui notas referunt. Neque etiam illis assentiar qui hanc Epistolam Iustino, ut aetati apostolicae propiorem, penitus abiudicant.

Si styli dissimilitudo excipiatur, caetera satis congruent, et sententiae et tempus.

Non solum Epistolae ad Diognetum idem fere est exordium ac Cohortationis ad Graecos, sed etiam nonnulla alia occurrunt c. 6 et 7, quibus similia indicavimus Iustini loca.

Tillemontium, qui primus hanc Epistolam Iustino abiudicavit, in hanc sententiam adduxerunt praeter styli dissimilitudinem nonnullae aetatis lustino superioris notae, velut illa Diogneti quaestio c. 1: "Cur novum hoc genus aut institutum Christianorum in consuetudinem venire nunc coeperit ac non prius;" deinde etiam quod existimare Iudaei dicuntur c. 3 "se per sanguinem et nidorem et holocausta facere Deo sacrificia et his eum honoribus ornare;" ipse denique apostolorum discipuli titulus, quem sibi auctor Epistolae sumit c. 11.

Non difficilia sunt ad solvendum quae vir doctissimus obiicit, ut hanc Epistolam Iustino antiquiorem esse probet. Cur enim Iustini aevo religio christiana non admodum recens videretur, cum Tertullianus dixerit: "Hesterni sumus" Apol. c. 37 % Iustinus ipse in Apol. 1. c. 63 eadem loquendi ratione utitur. Ait enim "Iesum Christum, cum antea Verbum esset, ac modo in specie ignis modo in imagine incorporea visus esset, nunc voluntate Patris pro hominum genere hominem factum," νῦν δὲ διὰ θελήματος Θεοῦ ὑπὲς τοῦ ἀνθρωπείου γένους ἄνθρωπος γενόμενος.

Sacrificia quidem Iudaei offerre desierunt post urbis et templi anno 70 excidia. Sed tamen cum auctor epistolae quid intersit Iudaeos inter et Christianos exponat, non immerito in Iudaeis aspernatur cruenta illa animalium sacrificia, quae et Iudaici cultus pars erant insignis, et sibi per vim erepta Iudaei, si minus usu, saltem animo et voluntate retinebant. Pluribus aliis contigit Iudaeos eodem modo exagitare. S. Phileas martyr de Iudaeis sic loquitur, Act. mart. p. 444: "Solis Iudaeis praeceptum fuerat sacrificare Deo soli in Ierosolyma. Nunc autem peccant Iudaei in locis

aliis solemnia sua celebrantes." Eusebius in Psalm. 65. n. 15 Iudacorum irridet ineptas fabulas, "Deum scilicet holocaustis, thymiamatis sensum moventibus, aut arietum, boum et hircorum sanguine delectari." Iulianus apud S. Cyrillum Alex. lib. 9. p. 305 quaerit, cur Christiani non saltem Deo sacrificent. Contendit Iudaeos etiamnum sacrificare in domibus suis et precari antequam sacrificent, et dextrum armum primitias dare sacerdotibus, sed orbatos templo et altari, aut ut vulgo appellant sanctuario, impediri quominus Deo victimarum primitias offerant. Hilarius sic de iisdem in Psal. 58. n. 12: "Per diversa speciem sacerdotii illius legitimi et holocausti et circumcisionis imitantur: cum haec tantum [f. tamen] non nisi intra Ierosolymam sint legitima constituta."

Immerito Tillemontius haec Epistolae verba: "Cum apostolorum fuerim discipulus, sio gentium doctor," hominis esse putat ab ipsis apostolis instituti ac Iustino antiquioris. Acouratior erit interpretatio, si ita reddamus: "Factus apostolorum discipulus fio gentium doctor." Ut doctoris gentium ita et discipuli apostolorum titulus stricte intelligi non debet. Ut doctorem se gentium non dicit ob muneris dignitatem, sed ob studium praedicandae doctrinae, ita accepta ab apostolis disciplina non illum honoris titulum significat, qui tunc magno in pretio erat, sed omnibus communis est quicumque spretis philosophis praedicatam ab apostolis fidem amplexi sunt. Omnes enim invitat auctor Epistolae, ut idem beneficium et honorem consequantur. "Quae tradita sunt mihi subministro iis qui discipuli fiunt digni veritate." Non alio sensu epistolae Basilii 355 auctor, quem Basilium esse non puto, "piscatorum discipulum" se esse profitetur. Idem profiteri licuit lustino. Nihil ergo in hac Epistola, quod cum aetate lustini non quadret; imo ad apostolicam aetatem referri non potest apostoli titulus, sub quo Paulus nomine tacito designatur c. 12. Sine ulla prorsus ratione hunc locum, imo extremam epistolae partem ab his verbis: Οὖτος ο ἀπ' άρχῆς, ab alio assutam suspicatur Tillemontius: quainquam hanc coniecturam non suam facit, sed erudito viro, quem non appellat, acceptam refert.

Existimat idem doctissimus scriptor, etiamsi ea solvantur quae obiecit, ipsam styli discrepantiam satis argumenti futuram, cur hoc opus Iustino non tribuatur. Haud dicam equidem me hac difficultate leviter moveri: et idcirco cum incertus haererem, neque ab operibus Iustini Epistolam disiunxi, neque eo loco collocavi, qui ei tribuendus fuisset, si certissimum esset Iustini opus. Si quis enim Iustinum, ut in Cohortatione magis elegans dicendi genus quam in aliis operibus sequutus est, ita in hac Epistola maxime elegans ac maxime sublime sequutum esse velit: referenda erit ad primordia conversionis et antiquior existimanda quam Apologiae, in quibus studio religionis defendendae inflammatus ornamenta dicendi minime sectatur. Pluribus eruditis probata Halloixii coniectura, qui Diognetum, ad quem scripta est Epistola, ipsum illum esse existimavit, quo M. Aurelius et pingendi magistro et aliarum rerum longe meliorum hortatore usus est.

# CAPUT IV.

# DE PRIMA S. IUSTINI APOLOGIA ET TRIUM CRIMINUM CHRISTIANIS AFFICTORUM ORIGINE.

- I. De praecipuis christiano nomini affictis criminibus. II. Iustinus missos refert a Iudaeis post ascensionem Domini legatos, qui hos rumores spargerent. III. Alii id ortum esse dicunt ex flagitiosa haereticorum vita. Conciliantur dissidentes in speciem sententiae. IV. Ante captam Hierosolymam collocanda criminum origo. V. Quandonam haec crimina desiere iactari.
- I. Odium christianae religionis, sub Adriano Christianis favente compressum, semper in animis ethnicorum residebat, ac violenter erupit sub Antonino. Nullo sane optimi imperatoris edicto saeviit persequutio, sed eam videntur incendisse populares tumultus, ut modo videbimus ex litteris Antonini,

inprimis vero exortae in variis imperii partibus calamitates, quas stulte Christianorum sanguine averti posse sperabant. Pluribus ex locis delatae Antonino a Christianis querelae; nec difficilis fuit ad illius aures tam iustae causae aditus. Enituit hac in re studium Iustini, qui, cum Romae domicilium haberet, imperatori eiusque filiis adoptivis et senatui populoque romano insignem pro omnibus Christianis Apologiam obtulit.

Sed antequam examinemus quo anno haec oblata Apologia, morae pretium videtur de calumniis contra Christianos excogitatis pauca disserere, et a quibus auctoribus et a quo tempore sparsae fuerint inquirere. Sic enim nonnulla S. Martyris testimonia illustrabimus, quae notarum angustiae explanare non siverunt. Tria potissimum crimina Christianis afficta: quod athei essent, quod promiscuis flagitiis indulgerent, quod infantis occisi carnes in mysteriis suis vorarent. Magna est trium illorum criminum celebritas tum apud Graecos tum apud Latinos religionis defensores, adeo ut nulla prorsus regio his commentis non personuisse videatur. Ad has pervulgatas calumnias aliae nonnullae interdum accesserunt. Nam ut omittam magiam, cuius nomine Christianos accusat Celsus apud Origenem lib. 6. p. 301, crucem vel etiam asini caput pro Deo colere ferebantur, saltem in Africa, ut ex Tertulliani Apologet. c. 7 et lib. 1 Ad nat. et ex Minucio Felice discimus. Novum calumniae genus indicarent haec Tertulliani verba, si sana essent et integra: "Igitur," inquit lib. 1 Ad nat. c. 7, "aetati nostrae nondum anni CCL. Tot iniqui interea, tot cruces divinitatem consequutae" etc. Sed his vocibus "tot iniqui" vitium inest et corruptela, nec huius accusationis ullum exstat vestigium. Quare legendum: "Tot onagri interea, tot cruces divinitatem consequutae" etc., idque perspicitur ex eiusdem libri cap. 11, ubi divinitatis crucibus attributae commentum praecedit asinini Dei criminatio, quam quidem ex Cornelio Tacito ortam existimat Tertullianus. "Hanc," inquit, "Cornelius Tacitus suspicionem fecit. Is enim . . . Iudaeos refert in

expeditione vastis in locis aquae inopia laborantes, onagris, qui de pastu aquam petituri aestimabantur, indicibus, fontibus usos evasisse; ita ob eam gratiam consimilis bestiae superficiem a ludaeis coli. Inde arbitror praesumtum nos quoque, ut Iudaicae religionis propinquos, eidem simulacro initiari."

Ouinam auctores teterrimae fabulae exstiterint et quo tempore tantum nefas aggressi fuerint, ex duobus Dialogi cum Tryphone locis perspicimus. Sic enim Iudaeos alloquitur S. Martyr c. 17: Ούχ οὕτως γὰο τὰ ἄλλα ἔθνη εἰς ταυτήν την άδικίαν την είς ήμας και τον Χριστον ένέχονται, όσον ύμεζς, οδ κάκείνοις της κατά του δικαίου και ήμων τών απ' έκείνου κακής προλήψεως αξτιοι υπάρχετε. Μετά γάρ το σταυρώσαι ύμας έπείνον τον μόνον αμωμον παί δίπαιον ανθρωπον, δι οδ των μωλώπων ίασις γίνεται τοῖς δι' αὐτοῦ ἐπὶ τὸν πατέρα προσγωρούσιν, έπειδή έγνωκατε αὐτὸν άναστάντα έκ νεκρών καὶ άναβάντα είς τον ούρανον, ως καὶ προφητεῖαι προεμήνυον γενησόμενον, ου μόνον ου μετενοήσατε έφ' οίς επράξατε κακώς, άλλά ανδρας έκλεκτούς από Γερουσαλήμ εκλεξάμενοι τότε έξεπέμψατε είς πάσαν την γην, λέγοντες αίρεσιν άθεον Χρίστιανών πεφηνέναι, καταλέγοντές τε ταυτα απερ καθ' ήμων οι άγνοουντες ήμως πάντες λέγουσιν. "Ωστε ού μόνον ξαυτοῖς άδικίας αἴτιοι ὑπάρχετε, άλλα και τοις αλλοις απασιν απλώς ανθρώποις ... Κατα οδν τοῦ μόνου ἀμώμου καὶ δικαίου φωτός, τοῖς ἀνθρώποις πεμφθέντος παρά του Θεου, τά πικρά και σκοτεινά και άδικα καταλεγθηναι εν πάση τη γη εσπουδάσατε. "Non enim iniuriae nobis et Christo illatae tanta in aliis gentibus culpa residet, quanta in vobis, qui illis etiam anticipatae de iusto et de nobis, qui ab eo orti sumus, malae opinionis auctores estis. Postquam enim solum illum inculpatum et iustum hominem, cuius vulneribus sanantur qui per eum ad Patrem accedunt, cruci affixistis, cum eum sciretis ex mortuis resurrexisse et in coelum ascendisse, ut prophetiae futurum praedicebant, non modo poenitentiam admissorum scelerum non egistis, sed etiam selectos viros tunc Hierosolymis in universum orbem misistis, impiam Christianorum

haeresim prodiisse dicentes eaque spargentes quae in nos ab iis omnibus, quibus noti non sumus, dicuntur. Itaque non vobis solum iniquitatis causa estis, sed aliis etiam omnibus prorsus hominibus ... Itaque id vobis studio habuistis, ut in solam illam inculpatam et iustam lucem, quae hominibus a Deo missa fuerat, acerba et tenebricosa et iniusta in toto terrarum orbe iactarentur crimina." Eadem postridie repetiit S. Martyr in gratiam eorum qui pridie non adfuerant. Καὶ ού μόνον ού μετενοήσατε, ... άλλ', ώς προείπον, ανδρας γειροτονήσαντες έπλεκτούς είς πάσαν την οίκουμένην έπέμψατε, κηρύσσοντας ότι αξρεσίς τις άθεος και άνομος έγήγερται άπό Ίησοῦ τινος Γαλιλαίου πλάνου, δν σταυρωσάντων ήμων, οί μαθηταί αύτου κλέψαντες αύτον από του μνήματος νυκτός, οπόθεν κατετέθη άφηλωθείς άπὸ τοῦ σταυροῦ, πλανώσι τοὺς άνθρώπους λέλοπτες ξλυλερθαι απτοπ ξπ πεπόωλ πας εςς οπόαπον απεγυγπηξηαι. , κατειπόντες δεδιδαχέναι καὶ ταῦτα ἄπερ κατά τῶν όμολογούντων Χριστόν και διδάσκαλον και υίον Θεού είναι παντί γένει άνθρώπων άθεα καὶ άνομα καὶ άνόσια λέγετε. Πρός τούτοις καὶ άλούσης ύμων της πόλεως και της γης έρημωθείσης ου μετανοείτε, άλλα και καταράσθαι αύτου και των πιστευόντων είς αύτον πάντων τολμάτε. Καὶ ήμεῖς ύμᾶς καὶ τούς δι' ύμᾶς τοιαῦτα καθ' ήμων ύπειληφότας ού μισουμεν, άλλ' εύχόμεθα καν νυν μετανοήσαντας πάντας έλέους τυχείν παρά τοῦ εὐσπλάγχνου καὶ πολυελέου πατρός τῶν ὅλων Θεοῦ. "Non modo poenitentiam non egistis," inquit c. 108, "sed etiam delectos homines constituistis, ac per eos in totum orbem terrarum missos praedicastis impiam quamdam et exlegem sectam a plano quodam lesu Galilaeo excitatam esse, et cum illum a nobis crucifixum discipuli ex monumento, in quo, refixus e cruce, depositus fuerat, noctu surripuerint, decipi ab illis homines, dum eum ex mortuis resurrexisse et in coelum ascendisse dictitant; quinetiam docuisse illum addidistis impia illa et nefanda ac detestabilia facinora, quae adversus eos, qui illum Christum et doctorem et filium Dei profitentur, apud omne hominum genus spargitis. Ad haec capta urbe vestra et terra vastata

poenitentiam non agitis, sed illum etiam ac omnes, qui in illum credunt, diris devovere audetis. Nos autem nec vos odimus, nec eos qui talem de nobis opinionem a vobis accepere, sed precamur ut nunc saltem poenitentiam agentes misericordiam omnes consequamini a perbenigno et mirum in modum misericorde universorum parente Deo." Habemus in his duobus testimoniis stultae et impiae fabulae evolutam originem. In utroque loco secta Christianorum adeoc dicitur: in utroque Thyesteas coenas et Oedipodeos concubitus designant acerba illa et tenebrosa, impia et nefanda facinora, quae Christum ipsum docuisse Iudaei fingebant. Uno verbo Iudaeorum nequitiae attribuit Iustinus quidquid de Christianis dictitabant ii quibus haec religio cognita non erat.

S. Martyris testimonia confirmat Tertullianus. Sie enim de Iudaeo loquitur, a quo Christianorum Deus publice propositus fuerat cum "auribus canteriorum, et in toga, cum libro, altero pede ungulato depictus." "Credidit vulgus Iudaeo," inquit lib. 1 Ad nat. cap. 14. "Quod enim aliud genus seminarium est infamiae nostrae!" Idem docet lib. 3 in Marcionem cap. 23: "Dehinc cum ex perseverantia furoris et nomen Domini per ipsos blasphemaretur, sicut scriptum est: *Propter vos nomen meum blasphematur in nationibus* (ab illis enim coepit infamia), et tempus medium a Tiberio usque ad Vespasianum non poenitentiam intellexissent, facta est terra eorum deserta."

Sic etiam Origenes lib. 6 contra Celsum c. 27: Καὶ δοκεῖ μοι παραπλήσιον Ἰουδαίοις πεποιηκέναι τοῖς κατὰ τὴν ἀρχὴν
τῆς τοῦ χριστιανισμοῦ διδασκαλίας κατασκεδάσασι δυσφημίαν τοῦ
κῶν σαρκῶν, καὶ πάλιν ὅτι οἱ ἀπὸ τοῦ λόγου τὰ τοῦ σκότους
πράττειν βουλόμενοι σβεννύουσι μὲν τὸ φῶς, ἔκαστος δὲ τῆ παρατυχούση μίγνυται. Ἡτις δυσφημία παραλόγως πάλαι μὲν πλείστων ὅσων ἐκράτει πείθουσα τοὺς ἀλλοτρίους τοῦ λόγου, ὅτι
τοιοῦτοί εἰσι Χριστιανοί· καὶ νῦν δὲ ἔτι ἀπατᾳ τινας, ἀποτρεπομένους διὰ τὰ τοιαῦτα κἂν εἰς κοινωνίαν ἀπλουστέραν λόγων

ñæιν πρὸς Χριστιανούς. "Videtur mihi Celsus idem fecisse ac Iudaei, qui initio christianae praedicationis malos rumores de Christianorum doctrina sparserunt: quasi de immolati pueri carnibus sumerent, et tenebrosa flagitia perpetrare volentes, lumen exstinguerent, et cum obvia quaque unusquisque misceretur. Quae quidem absurda criminatio olim quamplurimos detinebat, extraneis persuadens tales esse Christianos; nunc vero nonnullos adhuc decipit, eiusmodi commentis deterrens, quominus cum Christianis vel simplicis colloquii communionem ineant."

Sed Iustini sententiae praecipuum pondus addidit Eusebius, qui non solum Iustini verba ex Dialogo excerpta refert Hist. lib. 4. cap. 18, sed etiam illud Isaiae explanans: "Qui mittit in mare obsides et epistolas biblinas super aquam," sic loquitur: Εύρομεν έν τοῖς τῶν παλαιῶν συγγράμμασιν, ώς οί την Ίερουσαλημ οικούντες του των Ἰουδαίων έθνους ίερεις καί πρεσβύτεροι γράμματα διαγαράξαντες είς πάντα διεπέμψαντο τά έθνη τοῖς άπανταχοῦ Ἰουδαίοις διαβάλλοντες τὴν Χριστοῦ διδασπαλίαν, ώς αίρεσιν καινήν και άλλοτρίαν του Θεού, παρήγγελλόν τε δι' έπιστολών μή παραδέξασθαι αύτήν . . . οί τε άπόστολοι αὐτών ἐπιστολάς βιβλίνας κομιζόμενοι ύπεράνω τε τών ύδάτων ναυτιλλόμενοι και την θάλασσαν έμπλέοντες άπανταχοῦ γης διέτρεχου, του περί του σωτήρος ήμων ένδιαβάλλοντες λόγου. Αποστόλους δε είσετι και νυν έθος εστιν Ιουδαίοις ονομάζειν τούς έγκύκλια γράμματα παρά των άρχόντων αύτων έπικομιζοuévous. "In veterum scriptis reperimus Hierosolymitanos Iudaicae gentis sacerdotes et seniores litteras in omnes gentes misisse ad omnes ubique ludaeos, quae Christi doctrinam traducerent, ut novam et inimicam Deo sectam, ac epistolis monuisse ne illam reciperent ... apostolique eorum, epistolas biblinas deferentes ac supra dorsum aquarum et in mari navigantes, ubique terrarum discurrebant, famam Servatoris nostri calumniis vellicantes. Apostolos vero etiam nunc Iudaei nuncupare solent eos, qui circulares principum suorum litteras circumquaque deportant."

III. Eusebii testimonium eo maioris est ponderis, quod eamdem historiam non apud Iustinum tantum legisse videatur, sed etiam apud alios scriptores, a quibus accepit id quod a Iustino non memoratur, Iudaeos litteras iis dedisse quos in universum orbem mittebant. Sed quamvis magna sit huius historiae auctoritas, quia tamen non desunt scriptores antiqui ac recentes qui triplex illud crimen non a primordiis religionis, sed sub Adriano natum atque ex pravis haereticorum moribus, qui sub hoc imperatore prodierunt, in universos Christianos redundasse velint, paulo accuratius examinanda res est.

Conceptis verbis declarat Eusebius lib. 4. c. 7 nefarios haereticos Basilidem, Saturninum, Carpocratem et alios eiusmodi "amplam obtrectandi et calumniandi evangelii materiam subministrasse, atque hinc factum esse ut absurda quaedam et impia de nobis opinio apud infideles tunc temporis spargeretur, quasi nefario concubitu cum sororibus et matribus misceri et exsecrandis dapibus vesci soleremus." Idem testantur Irenaeus lib. 1. c. 25, Clemens Alexandrinus Strom. 4. pag. 428, Origenes tom. 3 in epistolas Pauli, Epiphanius in haeresi Carpocratianorum. Videntur haec prima specie pugnare cum lustino, nec mirum si Dodwellus, assentiente Tillemontio tom. 2. p. 245, a Carpocratianis et aliis eiusmodi haereticis, qui sub Adriano eruperunt, aspersam nomini christiano tot scelerum infamiam propuntiat.

Sed conciliari possunt dissidentes in speciem sententiae veterum, ita ut calumniarum origo partim ex Iudaeorum improbitate, partim ex flagitiosis haereticorum moribus repetatur. Utrique rem iniquissimam, haeretici et Iudaei, promoverunt: haeretici deterrime vivendo; Iudaei ex eorum sceleribus ansam arripiendo ea in Christi doctrinam et Christianos fingendi, quae quidem ignorare non poterant omnibus in sanctissima Christi disciplina viventibus detestata esse. Imo plus nocuit Iudaeorum perfidia, quam flagitia haereticorum. Nam ut difficile est haereticos nonnullos a promiscuo concubitu purgare, ita vix credibile infanticidium. Atheismi cri-

men roberavit contemtus deorum, quem Christiani prae se forebant. Sic etiam invidiae Christianorum novam flammam adiecerunt hacreses, quae sub Adriano prodiere, sed ex vetustioribus hacreticis occasionem rapuerunt Iudaei, praesertim ex Nicolaitis et Menandri discipulis, quorum primi videntur promiscuorum concubituum rumori materiam dedisse, alteriautem, cum magiae essent dediti, huius sceleris invidiam, ex quo proclive fuit infanticidium suspicari, in omnes Christianos teste Eusebio Hist. lib. 3. c. 26 derivarunt. Itaque si a primis hacreticis origines mali, a posterioribus incrementa repetantur, explicabimus quomodo ludaei et hacretici ad dedecus christiani nominis concurrerint.

IV. Postulant Iustini verba, ut apostolos a Iudaeis ante captam a Tito urbem missos fuisse dicamus. Duo enim Iudaeis exprobrat, et quod apostolos ad spargendas calumnias miserint; et quod praeterea urbe capta Christianos diris devovere coeperint. Deinde vero cum missi fuerint a sacerdotibus Hierosolymitanis, id argumento est nondum Iudaeos sacerdotii splendorem et urbem amisisse. Eusebius idem facinus attribuit sacerdotibus Hierosolymitanis. Tertullianus modo citatus "infamiam a Iudaeis ortam" dicit ante captam Hierosolymam.

Quae a sacerdotibus Hierosolymitanis acceperant Iudaei ea spargere in omne humanum genus non desierunt, ut testatur Iustinus; ac gentilium animos his de christiana religione pravis opinionibus iam dudum ante exortos sub Adriano haereticos praeoccupaverant, ut patet ex testimoniis Plinii et Cornelii Taciti. Cur enim Plinius in epistola, quam Traiano scripsit an. 104, tam accurate describit quid Christiani in coetibus suis agerent; cur ait amorem illis fuisse "coeundi ad capiendum cibum, promiscuum tamen et innoxium," nisi quia iam flagrabant eorum agapae malis infanticidii rumoribus? Cornelius Tacitus etiam sub Nerone Christianos in haec crimina vocatos fuisse existimabat (Annal. lib. 15): "Ergo abolendo rumori," inquit, "Nero subdidit reos, et

quaesitissimis poenis affecit, quos per flagitia invisos vulgus Christianos appellabat. Exitiabilis superstitio rursus erumpebat non modo per Iudaeam, originem eius mali, sed per urbem etiam, quo cuncta undique atrocia aut pudenda confluunt celebranturque." S. Melito in Apologia M. Aurelio oblata observat Neronem et Domitianum voluisse religionem christianam criminum notis inurere et "ab his ortum esse ut calumniae contra Christianos mendacium consuetudine a ratione aliena diffunderetur;" ἀφ' ὧν καὶ τὸ τῆς συκοφαντίας ἀλόγφο συνηθεία περὶ τοὺς τοιούτους ψυῆναι συμβέβηκε, apud Euseb. l. 4. c. 26.

Collocandum ergo ante obsidionem Hierosolymitanam facinus Iudaeorum; sed tamen non multo ante collocandum, si fateri volumus haereticos his criminibus materiam dedisse. Testatur enim Hegesippus apud Eusebium Hist. l. 4. c. 22 nefarias illas haereses, ex quibus aliae deinceps proseminatae sunt, Hierosolymis nasci coepisse, cum S. Symeon episcopus Hierosolymorum electus fuit. Non stricte sumendum quod ait Iustinus legatos a Iudaeis missos fuisse, postquam Iesum ex mortuis resurrexisse et in coelos ascendisse cognoverunt. Sic enim ait in Apol. 1. c. 29 "post Christi in coelum ascensum" immissos fuisse a daemonibus Simonem, Menandrum et Marcionem.

V. Incredibilia omnibus cordatis semper visa sunt haec commenta: fatetur ea a vero adhorrere Trypho Iudaeus Dialog. c. 10. "Plerique fidem talium temperant," inquit Tertullianus l. 1 Ad nat. c. 2. Sed tamen iactationem habebant, si minus fidem; et centies refutata exprobrari non desinebant. Tempore Origenis, ut patet ex testimonio supra allato, non iam quidem plurimos ut olim sed tamen nonnullos adhuc decipiebant: nec videntur omnino, si Lactantio credimus, oblivione et silentio sepulta fuisse, nisi postquam Constantinus imperii gubernacula tenuit. Sic enim ille lib. 7. c. 26: "Verum illi hanc taciturnitatem nostram, veluti malam conscientiam, criminantur: unde etiam quasdam exe-

crabiles opiniones de pudicis et innocentibus fingunt, et libenter his quae finxerunt credunt. Sed omnia iam, sanctissime imperator, figmenta sopita sunt, ex quo te Deus summus ad restituendum iustitiae domicilium et ad tutelam generis humani excitavit." Videtur Eusebius existimare has calumnias ante Constantinum exaruisse, idque ex his colligitur quae leguntur lib. 4. c. 7: "Extincta est," inquit, "temporis lapsu calumnia illa, quae universae religioni nostrae afficta fuerat ... adeo ut exinde nemo ad nostra usque tempora ausus sit ullam infamiae labem fidei nostrae aspergere (ως μηδένα τῶν εἰς νῦν αἰσχρὰν ἐπιφέρειν τολμᾶν κατὰ τῆς πίστεως ἡμῶν δυσφημίαν) aut aliquam eiusmodi calumniam inferre, qualem veteres illi nostrae religionis hostes iactare consueverant."

### CAPUT V.

QUOMODO ET QUO SUCCESSU PRIMA APOLOGIA OBLATA ET QUO POTISSIMUM TEMPORE.

- Instinus Apologíam spud Acta deponi postulat. II. Consensus edicti imperatoris cum hac Apología. III. Vindicatur Antonino hoc decretum. IV. Videtur circa annum 160 scripts. V. De epistola M. Aurelli.
- Apologia prolixior Iustini, quae in omnibus editionibus, excepta Londinensi, post brevlorem volvitur, omnium consensu prima agnoscitur. Hanc Iustinus, ut ipse testatur in Dialogo c. 120, ad Acta obtulit, ac petiit ut commentariis publicis inscriberetur. Ait enim se έγγράφως adiisse Caesarem. Vocis έγγράφως hanc vim et sententiam esse observavi: sed praeterea ut ita interpretarer auctor ipse lustinus fait, qui hoc factum ut animi non timidi specimen exhibet, quod nimirum ausus esset Samaritanos in scripto ad Acta oblato et publice asservato summae impietatis, non formidata illorum iracundia, accusare. In ipsa Apologia c. 26 postulat ab imperatore ut senatum populumque romanum huius libelli supplicis cognitores adsciscat. In secunda Apologia, ut infra videbimus, primam ut notam et publice Corp. Apoll. Vol. 1X. 14

asservatam citat; quod quidem argumento est iustae petitioni nullam moram attulisse Antoninum.

Quae in hac Apologia leguntur non minus Iustini constantiam et animi caritate fervidi fortitudinem declarant, quam ipsa offerendi ratio. Monere non dubitat imperatorem eiusque filios ex iudicio, quod de Christianis lecta hac Apologia ferent, utrum vere "pii et philosophi et iustitiae custodes et doctrinae amatores" sint, aestimatum iri. Quamvis non ignoraret quam immoderatus fuisset Antoninus in grati erga Adrianum animi significationibus, obiicit tamen gentilibus id quod Adriani nomini sempiternam infamiam inussit, Antinoi inter deos consecrationem. Sed non is erat Antoninus, quem eiusmodi libertas offenderet. Quin potius ut de Christianis aequa sentiret ac eorum pietatem debitis laudibus ornaret, adduxisse eum videntur eximius animi candor, qui in toto elucet opere, ac dogmatum christianae religionis, praeceptorum Christi, prophetiarum, quas eventus confirmaverat, virtutum, quas Christiani colebant, rituum denique et caeremoniarum, quas in mysteriis suis observabant, sincera et accurata expositio.

Testatur Zonaras hunc Apologiae S. Iustini fructum fuisse, ut persequutionem Antoninus comprimeret. bus rebus confirmatur hoc testimonium. Solus enim Iustinus Apologiam obtulit, quae de Christianorum rebus imperatorem edocere posset. Nonnulli quidem ex Asia fratres querelas suas apud Antoninum detulerunt: sed ex eiusmodi querelis non videtur tanta religionis christianae cognitio percipi posse, quanta in litteris Antonini elucet. Soli Iustino reservatum fuit ecclesiae causam dogmatibus et institutis accurate exponendis agere. Quinetiam tantus est decreti imperatoris cum Iustini Apologia consensus, ut in sententiam S. Martyris constructum videatur. Demonstrat Iustinus atheos non esse Christianos, nec ullum hominum genus ab aliis criminibus, quae ipsis affingebantur, magis esse alienum. Sic etiam imperator in litteris ad commune Asiae datis Christianos immerito atheos vocari pronuntiat, et aliis criminibus, quae probari non possunt, in invidiam adduci. Orat Iustinus ut in Christianos eadem iudiciorum forma ac in alios homines ser-Sic etiam Antoninus statuit "nihil negotii exhibendum esse talibus hominibus, nisi quid adversus imperium romanum moliri deprehendantur." Apposuerat Iustinus Apologiae suae epistolam Adriani ad Minucium Fundanum: Antoninus decretum Adriani commemorat, seque illius vestigia premere gloriatur. Declarat Iustinus (cc. 2. 8. 11. 12. 17) Christianos occidi quidem posse, laedi vero nequaquam; optabile enim illis esse mortem oppetere, ut ea quae sperant consequentur. Idem illis testimonium tribuit Antoninus. Non postulat lustings (c. 7), at delatores Christianorum puniantur, vel potius poenam illis quodammodo deprecatur. At imperator, dum eos puniri iubet, magis videtur, itidem ut Adrianus, considerasse quod iustitia in homines nefarios decerni iubeat, quam quid Christiani inimicis suis peterent condonari. Quod autem ait gentiles "Dei colendi rationem ignorare, et idcirco iis qui illum colunt invidere et ad mortem usque insectari," facile est quam consentanea haec sint Iustini Apologiae animadvertere. Haec enim illius operae non minima pars exstitit, ut Christianos ob veri Dei cultum, daemonum machinatione, in invidiam vocari demonstraret. Vid. c. 12 et 46.

Unum est in litteris imperatoris, de quo non videatur egisse lustinus, nimirum terrae motus, quorum causam repetebant gentiles ex contemto a Christianis deorum cultu. Sed cum haec scriberet Iustinus, nondum videntur hae calamitates exortae fuisse.

III. Non dissimulandum est has ad commune Asiae litteras videri pluribus eruditis scriptoribus, ut Scaligero, Valesio, Grabio et aliis, non Antonini esse, sed Marci Aurelii. Sed eorum improbabilis prorsus opinio. Nam ut Tillemontii, qui eas Antonino vindicat, rationum momenta breviter referam: 1°. Eusebii auctoritas, qui eas Antonino tribuit, maximi debet esse ponderis. 2°. Soli Antonino conveniunt, qui Adri-

anum solus appellare potuit parentem suum, ac solus post Adrianum illa aetate favit Christianis. Hunc enim constat (Hist. 4, 26) ea "ad civitates ac nominatim ad Larissaeos, ad Thessalonicenses, ad Athenienses, ad universos denique Graecos" scripsisse, quae in litteris ad commune Asiae leguntur, nempe "ne quid novi adversus Christianos molirentur." At Marcus semper Christianis iniquus fuit.

Legitur quidem in titulo epistolae ad commune Asiae Μάρκος Αὐρήλιος, sed naevus est, antiquus ille quidem, cum sic habeat Ruffinus, sed tamen naevus, pro Αΐλιος, ut apud Iustinum. Proclive fuit librariis in vocibus adeo similibus errare.

Frustra obiicitur silentium Melitonis. Is enim, etsi inter epistolas ab Antonino pro Christianis scriptas non eas nominatim recenset, quae ad commune Asiae datae sunt, ab Eusebio tamen testis citatur harum Antonini litterarum. Postquam enim has litteras apposuit, statim addit (Hist. 4, 13): "Haec ita gesta esse Melito, Sardensis ecclesiae episcopus, qui iisdem temporibus floruit, perspicue testatur in Apologetico illo longe utilissimo, quem ad imperatorem Verum pro nostra religione conscripsit." Quomodo id tacuisse dicitur Melito, quod eum perspicue testatum esse asseverat Eusebius ? Vel ergo illam ad commune Asiae epistolam aliis in locis commemoravit Melito, vel, quod malim, illam Eusebius iis, quae ad civitates et ad universos Graecos missae fuerant, generatim comprehendi existimavit, quippe cum in eamdem omnes sententiam scriptae fuerint, nec ad aliud tempus aut alium eventum ea, quae est ad commune Asiae, referri possit.

IV. Quo autem anno scripta sit Apologia Iustini non una eruditorum opinio est. Scriptam anno 138 existimant Dodwellus et Paglus, Petavius ante exitum anni 139, alii anno 145, Tillemontius circa annum 150.

Quae de Cohortatione Iustini diximus annum 139 omnino relicere cogunt. Cohortationem enim, quae scribi non potuit

nisi post annum 140, multa alia magni momenti opera subsequuta sunt, antequam Iustinus Apologiam primam scriberet. Petavius et qui ei adstipulantur minus attenderunt, quam incommode Lucius Verus, qui anno 139 puer octennis erat, a Iustino philosophus et doctrinae amator vocetur. Sic enim in inscriptione legitur: "Lucio philosopho, Caesaris natura filio, Pii autem adoptivo, doctrinae amatori." Frustra obiiciunt legendum esse φιλοσόφου, non φιλοσόφφ, ita ut non Lucius philosophus dicatur, sed ipsius pater, qui Caesar ab Adriano creatus fuit. At Lucius Verus et apud Instinum in utraque Apologia et apud Ruffinum et in quatuor mss. codicibus Eusebii philosophus appellatur. Praeferri ergo non debent editiones Eusebii, quibus tam multa refragantur. · Titulus philosophi, quem Lucio Caesari delatum fuisse non videmus, non male tribuitur eius filio, quem philosophis Apollonio et Sexto deditum fuisse testatur Iulius Capitolinus. Illud autem ຂໍດູດປະກູ້ ສຸດເປັນໂດຊ, "doctrinae amatori," quod cum philosophi titulo congruere negant, satis congruere observavimus in annotatione ad hunc locum; atque etiamsi eruditionem potius quam philosophiam designaret, annon potuit Iustinus utramque laudem Lucio deferre?

Natum Dominum dicit Iustinus c. 46 ante annos 150: cui quidem calculo aliquid deesse aut superesse potest, non ita tamen, ut undecim aut duodecim annis decurtatus sit; non enim huius errati turpem notam effugeret Iustinus, si anno 138 aut 139 scripsisset.

Quibus argumentis ostendit Tillemontius haeresim Marcionis citius anno 142 prodire non potuisse, iisdem constare debet Apologiae Iustini tempus. Quantos enim progressus haberet haec haeresis, cum Iustinus Apologiam scriberet, intelligimus ex his verbis c. 26: "Marcionem etiam quemdam Ponticum novimus, qui etiamnum superest ac discipulos docet alium quemdam agnoscere maiorem mundi opifice Deum. Hic in omni hominum genere daemonum adiumento perfecit, ott multi in blasphemias erumperent, ac universi creatorem

Deum Christi patrem esse negarent, et alium quemdam, utpote maiorem, maiora quam illum perfecisse profiterentur."

Litterae ad commune Asiae, quibus cum Apologia Iustini magnam affinitatem esse dixi, probant Apologiam circa annum 150 scriptam fuisse. Sunt enim consignatae anno XV tribunitiae potestatis Antonini, qui quidem congruit cum anno 152, quippe cum Antonino delata fuerit potestas die 25 Februarii anno 138. Sed tamen fateor me numeris in inscriptione huius epistolae notatis non plurimum confidere. Erant enim perversissimi apud Iustinum, ubi sic legebatur: Δημαρχικής έξουσίας υπατος πδ' (ex quo fecit Sylburgius το δ'), πατής πατςίδος το κα'. Itaque cum Eusebii codices mss. in his numeris consentirent, praeferendam duxi hanc auctoritatem iis quae tam corrupta erant apud Iustinum. tamen in hoc apud Eusebium numero, υπατος τὸ γ', manifestum est erratum, quod quidem non videtur incuria inductum fuisse, sed data opera, ut cum Marco Aurelio, cuius nomen exstat in inscriptione apud Eusebium, hic numerus quadraret. Is enim tertium tantummodo habuit consulatum. Sed cum Antoninus, cui hanc epistolam tam multa vindicant, Consul IV in inscriptionibus dici soleat, legendum in inscriptione huius epistolae υπατος τὸ δ'. Sed alia suspicio in annos tribunitiae potestatis exoritur; vereor enim ne de industria nomini M. Aurelii fuerint aptati. Peropportune cadunt in primum illius imperii annum, nempe 161. Huic enim delata potestas tribunitia anno 147. Quare si scriptum fuisset y aut 18, nihil id nocuisset nomini Antonini; at necesse fuit scribere is, ut Marcus Aurelius epistolae auctor videretur.

Si tantum tribueretur Chronicis Eusebii, quantum illius Historiae, non levis difficultas obstaret, quominus Apologia haec ad annum circiter 150 reiiciatur. Nam in Chronicis oblata dicitur anno 141. Sed antiquior Marcionis haeresi foret, quam tamen Eusebii Historia ante annum 142 collocare non sinit.

Obiicit Petavius M. Aurelium in hac Apologia Verissimum vocari, quod nomen, teste Capitolino, post virilem togam deposuit; Caesarem autem non vocari, quod argumento est hanc Apologiam anno 139 scriptem, antequam Marcus ab Antonino Caesar appellatus fuisset.

Verissimi titulus nihil ad rem facit. Nam Marcus Aurelius virilem togam sumserat ante annum 139, quo anno ipse Petavius ita eum a Iustino appellatum fatetur. Caesaris autem nomen vel imprudens omisit Iustinus, vel librariorum culpa excidit: vel pro Antonino Pio Augusto Caesare et Verissimo filio legendum "et Caesari Verissimo filio," ut admonait Sylburgius.

Difficilius Tillemontio ad solvendum videtur, quod ab codem Petavio et pluribus aliis obiicitur, Iustinum in hac Apologia de bello Iudaico, quod anno 136 confectum est, ut de re admodum recenti et nuper gesta loqui, ut patet ex his verbis c. 31: ἐν τῷ νῦν γεγενημένῷ Ἰουδαϊκῷ πολέμῳ. Sed iam observavi illud νῦν de rebus dudum gestis interdum usurpari, ac religionem christianam in Epist. ad Diognetum νῦν exortam, Christum νῦν incarnatum dici in hac Apologia. In eadem Apologia Antinous, quem Adrianus inter deos consecravit anno 132, νῦν dicitur exstitisse (c. 23).

V. S. Iustini Apologiae subiunguntur epistolae trium imperatorum, Adriani, Antonini et M. Aurelii, in gratiam Christianorum. Primam quidem ab ipso Iustino subiunctam fuisse constat; ipse enim huius rei testis est et monitor. Alteram ex Eusebii historia huc translatam fuisse existimat Scaliger in Animadversionibus ad Euseb. an. MMCLXXXIX. Tertiam autem recentioris Graeci, rerum romanarum ignari, facinus esse pronuntiat, infra saeculum Iustiniani imperatoris.

Non videtur ambigi posse an olim exstiterint litterae M. Aurelii, quibus et se et exercitum, cum siti premerentur ab hostibus circumdati, utrumque periculum precibus Christianorum effugisse testabatur. Has litteras non viderat Eusebius, cum Chronica scriberet, nec de illis praeter auditum quidquam habebat. At Hieronymus ita hunc Eusebiu locum reddit, ut illas exstare pronuntiet. Ipse Eusebius Histor. lib. 5. c. 5 rem ex testimonio Tertulliani certam et exploratam habet. Sic enim Tertullianus Apol. cap. 5: "At nos e contrario edimus protectorem, si litterae Marci Aurelii requirantur, quibus illam Germanicam sitim christianorum forte militum precationibus impetrato imbri discussam contestatur. Sicut non palam ab eiusmodi hominibus poenam dimovit, ita alio modo palam dispersit, adiecta etiam accusatoribus damnatione, et quidem tetriore."

His verbis freti Scaliger et Tillemontius, primus quidem negat Tertullianum has litteras vidisse, alter longe potiori iure asseverat. Quomodo enim ad has litteras provocasset inimicos christiani nominis, nisi rem exploratam habuisset? Quomodo tam accurate quid his litteris contineatur edissereret? Quae post Iustini Apologiam leguntur litterae M. Aurelii, non eae sunt de quibus Tertullianus et Hieronymus loquuti: sed observandum nobis est, quibusnam in rebus consentiant et in quibus discrepent.

Ac primo quidem de ipsa miraculi summa nihil occurrit discriminis. Ubique enim sitis ex longo collecta, hostium circumstantium terror, preces Christianorum, imber Romanis salutaris, fulmen in hostes memorantur. Adjecta apud Tertullianum damnatio accusatoribus Christianorum, "et quidem tetrior," satis quadrat cum litteris post Iustinum exstantibus, in quibus sancit Marcus ut eiusmodi delatores vivi comburantur. Quamvis Eusebius (Hist. lib. 5. cap. 5) Tertulliani verbis capitalem poenam generatim designari putet, vix tamen crediderim "damnatione tetriore" non gravissimum aliquod supplicium significari. Quinetiam inest verbis Tertulliani aliquid difficile, quod videtur ex litteris post Iustini Apologiam servatis illustrari posse. Illud enim ,,christianorum forte militum precationibus" significare Tillemontio videtur dubium et incertum animum, non quidem Tertulliani, sed

Marci metuentis ne asseveranter loquendo noceret superstitionibus gentilibus. Sed parum verisimile fit Marcum operam dedisse ut dubitare videretur. Quid enim profuisset Tertulliano ad causae patrocinium dubia et incerta testificatio ? Deinde vero sic Tertulliani verba refert Eusebius, ut nulla in imperatore resideat dubitationis significatio. Sed illud "forte" libentius crediderim idem valere ac "casu quodam;" non quod in casum reiiciat Marcus impetratum precibus Christianorum imbrem, sed quod casu quodam sibi evenisse crederet, ut Christianos evocaret, de quibus antea nihil cogitabat diis precandis intentus.

Sed si qua in re genuinis similes sunt hae litterae, longe discrepant in pluribus aliis. Christianis ex universo exercitu evocatis miraculum attribuunt; contra apud veteres laudem huius rei reportat una legio, quam "exinde congruo rei vocabulo fulmineam ab imperatore cognominatam esse" testatur Apollinaris apud Eusebium lib. 5. c. 5. Litterae, de quibus agimus, omnem prorsus poenam a christiano religionis tantum nomine accusato propulsant. At id penitus pugnat cum Tertulliano et cum exemplis martyrum Viennensium et Apollonii, quorum primi, cum in iudícium vocati fuissent, morte damnati sunt ipso iubente Marco, postremus vero, cum in iudicium a perditissimo quodam homine vocatus fuisset, accusator quidem confestim fractis cruribus occisus est, ipse vero capitali sententia damnatus (Euseb. 5, 21).

Pluribus iocatur Scaliger in artificem epistolae, quod Christianos sine armis et telis in romanis exercitibus conscripserit. At hunc locum explicare conatus sum. Idem observat non solere imperatores sacrum senatum appellare, ac laureatas litteras populo et senatui mittere, sed tantum senatui: haec autem desumta putat ex initio Apologiae S. Iustini. Sic inscribitur apud Baronium supposititia illa epistola: Imp. Caesar M. Aurelius, Antoninus, Augustus, Parthicus, Germanicus, Sarmaticus, Pontifex Maximus, tribunitiae

potestatis XXVIII. Imp. VII. Cos. III, Pater patriae, Procos. S. P. Q. R. S. D.

#### CAPUT VI.

AN MERITO IUSTINUS PROPHETARUM LECTIONEM A ROMANIS PROHIBITAM ET SIMONI MAGO STATUAM UT DEO ERECTAM DIXERIT.

- Lex a Iustino memorata minus belle intellecta Baronio et Casaubono.
   Videtur de curiosa futurorum inquisitione intelligenda.
   Narrata a Iustino historia de Simonia statua quomodo in suspicionem venit.
   Non videtur errasse lustinus.
   Aut saltem erratum emendaturus non fuisse.
- Convenienter huic loco examinare possumus, an capite sancitum fuerit ab ethnicis imperatoribus, ne quis Christianus Hystaspis et Sibyllae et prophetarum libros legeret. Id enim colligit Baronius ex his verbis S. lustini Apol. 1. c. 44: Κατ' ενέργειαν δε των φαύλων δαιμόνων θάνατος ώρίσθη κατά τών τάς Τστάσπου η Σιβύλλης η τών προφητών βίβλους άγαγινωσκόντων, δπως διά τοῦ φόβου ἀποστρέψωσιν έντυγχάνοντας τούς άνθρώπους των καλών γνωσιν λαβείν, αύτοις δέ δουλεύοντας κατέχωσιν οπερ είς τέλος ούκ ίσχυσαν πράξαι. βως γάρ οὐ μόνον έντυγχάνομεν αὐταῖς, άλλά καὶ ύμῖν, ώς δράτε, είς ἐπίσκηψιν φέρομεν, ἐπιστάμενοι πᾶσιν εὐάρεστα φανήσεσθαι. "Malorum autem daemonum operatione sancita mors est in eos qui legunt Hystaspis aut Sibyllae aut prophetarum libros: tum ut metu homines deterreant, quominus his legendis bonarum rerum cognitionem assequantur, tum ut eos sibi servos retineant: quod quidem in perpetuum efficere non potuerunt. Impavide enim non solum illos legimus, sed vobis etiam, ut videtis, inspiciendos offerimus, cum futurum sciamus at grati omnibus videantur."
- S. Martyris verba locum dederunt huic Baronii observationi. "Quam frequentes," inquit Apparat. ad Annal. num. 20, "fuerint Christiani in legendis libris Sibyllinis, quantamque ad convincendos gentiles ex iis vim et auctoritatem sibi

comparare studuerint, ex eo facile potest intelligi, quod poena mortis ab eorum lectione eos absterrere legibus oportuerit: quod his verbis lustinus Martyr testatur." Hanc Baronii sententiam exagitat Casaubonus Exercit. 11 ac negat proprie ad Christianos illam prohibitionem pertinuisse: "Sed quod libros prophetarum et Sibyllinos iungit Iustinus, pium martyrem propterea id fecisse, quia nactus quaedam vaticinia Sibyllarum, vera an falsa, de Christo, putavit totum volumen carminis Sibyllini, quod tanto studio Romae servabatur et a cuius lectione omnes arcebantur praeter Quindecimviros, eiusdem esse argumenti."

Dum unum errorem in Baronio refellit Casaubonus, plures alios Iustino affingit. Non potest sane Baronii stare sententia, nec illa lex, quam nominatim Christianis positam fuisse putat, ullo exstat vestigio. Quidvis aliud significant verba S. Martyris, qui, dum prophetarum oracula imperatori consideranda proponit, gratum se illi ac ceteris omnibus facturum confidit, nedum mortem constitutam putaret Christianis haec oracula legentibus. Quomodo enim, si tam severa lex sancita in Christianos fuisset, gratiam se illa violanda lustinus initurum sperasset? Deinde vero ait lustinus daemones hac mente legem illam machinatos esse, ut homines a benarum rerum cognitione averterent ac sibi servientes detinerent. Non tam ergo Christianes petebat illa lex, quam eos qui adhuc daemonibus emancipati erant. Denique ex testimonio Aureliani Augusti, quod modo referemus, perspicitur ethnicos ita de Christianis iudicasse, ut invisum illis carmen Sibyllinum crederent, nedum illorum studia huius libri legendi coercenda legibus viderentur. Atque haec quidem de Baronii sententia.

Sed Baronii animadversor Casaubonus an acutius vidit in explicando Iustino ? Si eum audimus, S. Martyr credidit Sibyllinos libros, quia Quindecimviris asservabantur, eiusdem esse argumenti ac eos qui secundo saeculo suppositi Sibyllae fuerunt; nescivit hos libros consuli solitos esse de

placandorum deorum modis; finxit sibi eos de Verbo Dei Filio eiusque incarnatione, miraculis, morte et resurrectione apertissime loqui; atque id causae exstitit, cur poenam lectioni carminis Sibyllini constitutam ad ipsam etiam prophetarum lectionem pertinere existimaret. Magnum sane erratum et vix credibile. Sed ecce aliud non levius. Necesse est enim ut hanc similitudinem argumenti, quam libris Romae asservatis inesse cum aliis de Christo aperte loquentibus et cum ipsis etiam prophetis putabat, ita omnibus cognitam esse crederet, ut horum omnium lectio eadem poena prohiberetur. Praeterea si ita ducebatur errore Instinus, quomodo illud gratum in solis Christianis futurum putabat, quod ob eos solos vetitum et invisum credebat?

Alia ergo quaerenda huius loci explicatio, nec tamen longe quaerenda. Duo tantum observentur velim in verbis Iustini. Poena illa capitalis ethnicos deterrebat a legendis Hystaspis, Sibyllae et prophetarum libris; at Christianos tam parum movebat, ut se his legendis libris deditos esse prae se ferrent, ac proferendis prophetarum oraculis nemini in offensionem venturos confiderent. Quaenam ergo illa lex. tam ethnicis metuenda, Christianos vero nihil laedens ? Non alia profecto videtur assignari posse praeter eam quae futurorum curiosam inquisitionem prohibebat. Erat enim hoc crimen longe maximum illis temporibus, ac novis rebus studere et nefaria consilia intendere videbatur, si quis de salute imperatoris responsa peteret. Unde Tertullianus Apol. 35, ut probet immerito Christianos vocari publicos hostes, "quia imperatoribus neque vanos neque mentientes neque temerarios honores dicant," observat eos, qui in his Caesari deferendis magna studia significant, saepe animo esse Caesari non amico et astrologos de illius salute consulere, cuius rei suspicio in Christianos non cadit. "Eadem officia dependunt," inquit, "et qui astrologos et augures et aruspices et magos de Caesarum capite consultant, quas artes ut ab angelis desertoribus proditas et a Deo interdictas ne suis

quidem causis adhibent Christiani." Refert Lucianus in "Alexandro" callidum huius hominis artificium, qui, cum undique per libellos consuleretur, si qui ex divitibus de rebus magni momenti consulerent, non reddebat eorum libellos, sed apud se retinebat, ut, cum illi captos se et constrictos intelligerent, periculum, in quod se ipsi stulte coniecerant, magnis muneribus redimerent.

Erat ergo capite sancitum ne quis de rebus Caesari aut reipublicae eventuris inquireret, ac libros evolveret, in quibus futura praedicuntur. Hanc legem Iustinus daemonum astu et molitione fixam fuisse existimat, nimirum ut homines a legendis prophetis deterrerentur: sua illum experientia docere potnit multos hoc metu detentos fuisse, quominus prophetarum scripta tangere auderent. At Christianorum alia exstitit causa. Notum omnibus erat eos detestari quidquid ad auguria et aruspicinam pertinet, ac grande piaculam arbitrari daemones consulere; nec prophetas proferebant in iis quae ad reipublicae administrationem pertinent. sed in iis quae ad salutem aeternam, neque ut futura curiose cognoscerent, sed potius ut ea, quae Iesu Christo et Christianis evenerant, multis ante saeculis praevisa et praedicta demonstrarent. Ab hominibus sic animo affectis nihil Caesaribus metuendum erat: impune poterant Sybillae et Hystaspis et prophetarum libros evolvere; suspicio non erat futuros reipublicae eventus ab eis inquiri; satisque lepide Aurelianus in epistola ad Senatum, quam Vopiscus nobis prodidit, dicebat: "Miror vos, patres sancti, tam diu de aperiendis Sibyllinis dubitasse libris, quasi in Christianorum ecclesia, non in templo deorum omnium tractaretis." Non mirum ergo, si prophetarum scripta et alia his similia gentiles sine periculo legere non poterant, Christiani vero et sine suspicione ea legebant, et, res praedictas ad exitum perductas esse ostendendo, gratam admirationen in animis excitabant.

III. Controversiae non levi materiam dederunt, quae a

Iustino in eadem Apologia de statua Simoni mago erecta dicuntur. Sic enim c. 26: "Daemones immiserunt Simonem quemdam Samaritanum e vico Gittum dicto, qui sub Claudio Caesare, cum magica miracula, daemonum in eo operantium arte, in regia vestra urbe Roma edidisset, deus existimatus est et a vobis tamquam deus statua honoratus, quae statua erecta est in insula Tiberina inter duos pontes, habens hanc romanam inscriptionem: Simoni deo sancto." Et c. 56: "Daemones immiserunt Simonem et Menandrum Samaritanos, qui magicis miraculis editis multos deceperunt, atque etiamnum deceptos tenent. Nam cum apud vos in regia urbe Roma, ut iam dixi, imperante Claudio Caesare, Simon versaretur, et sacrum senatum et populum romanum ita admiratione perculsit ut deus existimaretur et statua velut alii, qui a vobis coluntur, dii donaretur. Quapropter oramus, ut et sacrum senatum et populum romanum una vobiscum huius nostri supplicis libelli cognitores adsciscatis, ut si quis eius doctrina implicatus sit, veritate cognita, errorem possit effugere: et statuam, si ita vobis placet, deiicite."

Narrata a Iustino historia semper in pretio et honore exstiterat, eique pondus addiderant Tertulliani, Eusebii, Cyrilli Hierosolymitani, Augustini et Theodoreti, a quibus idem asseveratur, testimonia, donec fidem et auctoritatem apud eruditos non paucos detraheret inventa sub Gregorio XIII quaedam statua. "Ante annos puto quinque," inquit ad annum 44 Baronius, "Gregorio XIII pontifice, in eadem insula Tiberina e ruderibus lapis est effossus, tali inscriptione notatus:

# SEMONI SANGO DEO FIDIO SACRUM SEX. POMPEIUS S. P. F. COL. MUSSIANUS QUINQUENNALIS DECUR. BIDENTALIS DONUM DEDIT.

Prae se fert lapis ipse basim, super qua statua locata esset, sed exiguam; nec enim, cum valde angusta sit, capax esse videtur alicuius simulacri humanae staturae similis." Nominum quaedam est similitudo inter hanc inscriptionem et eam quae a lustino refertur; congruit etiam locus: reperta enim statua Semonis Sangi dei in insula Tiberina, in qua Simonem deum sanctum narrat lustinus fuisse consecratum. Inde nata pluribus eruditis non suspicio solum, sed etiam firma persuasio deceptum fuisse lustinum ignoratione latinitatis, et ab eo Simonem Deum Sanctum ex Semone Sango Deo fabricatum fuisse. Sed parte ex alia reclamant alii non ignobiles critici, imprimis Tillemontius, quorum rationibus difficile est non assentiri.

IV. Unico prorsus argumento nituntur qui Iustinum oscitantem errasse volunt, nempe nominum similitudine. Levissimi enim momenti est quod obiicit Valesius (not. in Euseb. lib. 2), non solere Romanos divinitatem hominibus vivis tribuere aut deos appellare sanctos. Ut omittam exempla non deesse hominum ante mortem diis adscriptorum, ut Neryllini apud Athenagoram c. 26, satis est meminisse tunc imperasse Claudium, cuius sub imperio nihil tam absurdum fuit, quod non impetrari et perfici potuerit. Consecraverant Simonem Samaritae, eorumque suffragio Romam deus advenerat, nec mirum est, si ibi eosdem honores consequutus est, "quo," ut ait Tacitus (Annal. lib. 15), "cuncta undique atrocia aut pudenda confluent celebranturque." Sanctorum appellationem diis tributam fuisse observat Tillemontius in pluribus apud Gruterum inscriptionibus. Nihil est ergo quod lustinum premere possit practer inscriptionis ab eo memoratae cum ea, quae multis post saeculis reperta est, similitudinem. At utraque in multis diversa. Potuit quidem Simonis nomen cum Semone confundi: at neque Semon Sangus Deus Fidius pro Simone Deo Sancto ab homine legendi perito sumi potuit, nec ab homine sano Sex. Pompeius S. P. F. Col. Mussianus etc. pro imperatore et senatu, nec imago dei Sangi pro imagine Simonis ab co, qui hanc postremam in Samaria viderat.

Praeterea observandum est nec temere et inconsiderate

Iustinum postulasse ab imperatore, ut hanc Simonis magi statuam tolleret. Haec enim petenti magnum periculum imminebat a Samaritanis, ac ipse in Dialogo c. 120, ut probet nibil aliud sibi curae esse nisi ut verum dicat, "etiamsi e vestigio discerpi oporteat," exemplum animi non timidi a se editum profert, cum Caesarem deposito ad Acta scripto compellans dixit Samaritanos "errore decipi, ut qui Simoni gentis suae mago fidem habeant, quem deum supra omnem principatum et potestatem et virtutem esse dicunt." Si id Iustinus non aggressus, nisi considerato et perspecto periculo, quod ei a Samaritanis metuendum erat, vix dubium quin certa illi et explorata res fuerit. Quinetiam imperatorem rogat, ut senatum et populum huius rei cognitores adsciscat et statuam deiiciant. Videntur ipsi Samaritani statuam novisse et magni fecisse. In hoc enim metuendus fuit eorum furor, quod illos statuae deiectio latere non potuisset, si impetrasset lustinus ut deiiceretur. At difficile fuit, ut quae Iustinus de Simone obiter scribebat ea ad illorum cognitionem pervenirent.

V. Etiamsi errasset hac in re Iustinus, saltem erratum agnoscere debuit, vel sua sponte dum per urbem incedens plures alias Semonis Sangi statuas reperit (plures enim Romae exstitisse constat), vel monitus ab amicis, vel ab inimicis castigatus. Prima illius Apologia famam et celebritatem habuit. Quomodo ergo tam insigne erratum tamque ad feriendos oculos idoneum ita latuit, ut in Dialogo et in Apologia secunda fidens et tutus confirmet quod in prima dixerat ? Cum eruditis virls pro christiana religione pugnare solitus erat. Cur ergo acceptas ab eo plagas nemo ultus est, ac ne ille quidem Crescens, quem a se fractum et convictum declarat? Apol. 2. c. 3. Quomodo erratum minime subodorati tot venerandi scriptores, qui idem ac Iustinus dixere? Quinetiam, ut observat Tillemontius, ea S. Augustinus et Theodoretus de hac statua dixere, quorum ellis auctor non fuit Iustinus. Primus enim Simoni et Helenae erectam fuisse, alter aeream fuisse testatur, quorum neutrum dixerat Iustinus. Hae rationes, quas magna ex parte Baronius et Tillemontius suppeditarunt, detinent me quominus id quod alii eruditi viri asseveranter pronuntiarunt pluris esse quam coniecturam incertam existimem.

# CAPUT VII.

## DE DIALOGO CUM TRYPHONE.

- I. De lustini peregrinationibus. II. Dialogi occasio, quem Ephesi per biduum cum Tryphone eiusque sociis habuit. III. Quo id tempore contigerit inquiritur. IV. De Tryphone eiusque sociis ac Iustini disputandi ratione nonnullae observationes. V. An Dialogus primae diei fine et secundae initio mutilus sit examinatur.
- I. Quod ait Eusebius lib. 4. c. 11, Iustinum Romae domicilium habuisse, non ita accipiendum est, quasi Iustinus vitam suam hac in urbe traduxerit. Diu enim abfuisse post oblatam imperatori Apologiam et in aliis regionibus commoratus videtur. Ait enim in Actis martyrii: "Veni autem in urbem Romam secundo," ἐπεδήμησα δὶ τῷ 'Ρωμαίων πόλει τοῦτο δεύτερον. Quibus verbis rediise se longo intervallo significat; neque enim, si ad breve tempus discessisset, interrupta perpetuitas commorationis fuisset. Quaenam autem causae S. Martyrem in provincias traxerint, et quid absens egerit, ex illius in ipsa urbe occupationibus diiudicare possumus.

Existimat Tillemontius Iustinum imitatum esse eximios illos apostolorum discipulos, quos narrat Eusebius evangelistarum munus variis in regionibus obiisse, partim evangelio his qui nondum illud audierant praedicando, partim ecclesiis, quas apostoli fundaverant, invisendis, ut eas in fide ac veritate confirmarent. Enituerat ante Iustinum in hoc laudis genere Quadratus; post Iustinum autem teste Eusebio 1. 5. c. 10 multi eiusmodi evangelistae prodierunt, quos inter insignes fuere Pantaenus et saeculo tertio ineunte Caius, quem Photius gentium episcopum ordinatum fuisse testatur. Hoc Corp. Apoll. Vol. IX.

evangelistae munere Iustinum idem eximius scriptor perfunctum fuisse censet in Campania et Aegypto, quas regiones peragrasse se Iustinus ipse testatur in Cohort. ad Graecos, tum etiam in Asia, ubi eum versatum fuisse et Ephesi Dialogum cum Tryphone et aliis Iudaeis habuisse narrat Eusebius. Adiuvat hanc opinionem episcopi aut presbyteri dignitas, qua Iustinum ornatum fuisse coniicit idem Tillemontius. Nihil prae se ferunt hae coniecturae quod repugnet, nihil quod non apte et commode cogitatum videatur; sed tamen non sine aliquo delectu adoptandae.

- 1°. Minus accurate Tillemontius Campaniam et Aegyptum a Iustino evangelii praedicandi causa peragratas fuisse putat. Neque enim improbabile est eum in ipsa Aegypto christianam religionem amplexum esse, ac Cumis in Campania minime commoratum, sed diversatum cum Romam peteret; aut si has regiones peragravit, id profecto contigit ante illius Romam adventum, ante scriptam ad Graecos Cohortationem, ac proinde cum recens esset a conversione, necdum evangelistae muneri maturus.
- 2°. Nec illud statui potest, utrum Iustinus Roma discedens varias regiones peragrarit, an certum locum commorandi causa petierit. Hoc tantum scimus, nihil amplius, eum, postquam Roma discessit, Ephesi per duos dies cum Tryphone et aliis Iudaeis disseruisse. Huius autem Dialogi haec fuit occasio.
- II. Paucis diebus ante, quam lustinus discederet, ambulanti mane in Xysti spatiis occurrit Iudaeus quidam, Trypho nomine, cum aliis ex eadem gente, seque philosophiae studiosum esse significat et idcirco cum eo colloquendi cupidum. Quaerit Iustinus, annon multo plus ei Moses et prophetae quam philosophi prodessent; et ab eo rogatus quid de Deo sentiat, quam philosophiam sectetur, narrat eis quomodo philosophiae platonicae deditus a quodam sene, in quem forte inciderat, veritatem non a philosophis, sed a prophetis de Christo Dei Filio praedicentibus petendam di-

dicisset. Rident socii Tryphonis: dolet Trypho sortem Iustini, quod philosophis relictis spem in homine constituat, inanibus commentis deceptus. Spondet Iustinus demonstraturum se, si audire velint, non fabulis Christianos sed certissimis argumentis credidisse. Iterum socii Tryphonis rident et indecore clamant; discedere quaerit Iustinus: retinetur a Tryphone, sed ea lege, ut socii aut abeant aut silentio audiant. Tum Iustinus et Trypho in medium Xysti stadium veniunt, ibique in sedilibus lapideis ex utraque parte positis consident, cum duo ex sociis Tryphonis abiissent. Haec proludia fuere longioris disputationis, quae decedente die interpellata, postridie redeunte Tryphone cum sociis et aliis nonnullis, qui pridie non adfuerant, hora, ut verisimile est, composita repetita est.

Postquam per biduum disputatum est, Iustinus et Trypho non sine perpolitis amicitiae significationibus discesserunt. Declarat Trypho se hoc.congressu maiorem in modum
delectatum esse, nec dubitare quin eodem animo affecti sint
socii. Plus enim invenisse se quam exspectabant, aut quam
exspectari unquam possit. Desiderium saepius colloquendi
significat; prosperam navigationem Iustino precatur. Iustinus nihil maius se illis precari posse ait, quam ut idem ac
Christiani sentientes in Christum credant.

Opus dedicavit Iustinus Marco Pompeio, quem, cum amicissimum vocet c. 8 et sub finem, christianum fulsse et veritatis cultorem non immerito coniicimus. Sed eum cum Lango coniicere Marcum illum fuisse, a quo profligati Iudaei, vel cum Grabio Marcum Hierosolymitanum, otio abuti esset.

III. Sincerus Iustini animus ac veritatis amans in omnibus operibus depingitur; sed ipse sibi in hoc Dialogo necessitatem imposuit accurate referendi quidquid cum Iudaeis
disseruerat. Ne quid enim suspicionis in Iudaeorum animis
resideret, promiserat eis c. 80 se litteris mandaturum hanc
disputationem, nec suam dissimulaturum de Hierosolymorum
restitutione sententiam, quam multis minus placere fatebatur.

Promissis stetit, et Romam, ut verisimile est, reversus (ibi enim domicilium habebat) hoc opus composuit, utrum Antonino an Marco imperante haud equidem dixerim. At sub Antonino Dialogum habitum fuisse colligitur ex his verbis (c. 16): Ού γαρ έξουσίαν έχετε αὐτώχειρες γενέσθαι ήμων δια τούς νῦν ἐπικρατοῦντας δαάκις δ' ἂν ἐδυνήθητε, καὶ τοῦτο ἐπράξοτε. "Neque enim ea vobis est potestas, ut manus nobis inferatis, propter eos qui nunc rerum potiuntur: quoties autem adfuit, rem confecistis." Tum ergo favebat Christianis imperator, eiusque patrocinio tuti erant ab inimicorum insidiis. Si qua enim saeviisset persequutio, non defuisset ludaeis facultas odii sui explendi, si minus per se occidendo Christianos, saltem se ethnicis, ut saepe fecerunt, adiungendo et eorum furorem in Christianos incitando. Si eam Iudaeis ereptam potestatem diceret lustinus, quam tunc habuere, cum res suas armis et castris tuerentur: eam non ab eis, qui tunc rerum potiebantur, sed ab Adriano repressam dicere debuisset, a quo penitus profligati et omnibus rebus spoliati sunt. Etsi Iudaei sub Barchocheba duce crodeliter in Christianos saevierint, ut testatur Iustinus Apol. 1. c. 31, haec persequutio diuturna non fuit: at Iudaei Christianos vexare non desierunt, quoties persequutionem ethnici moverunt. Dies festos Christianorum observabant, et cum ethnicis in ecclesiam irruebant, teste S. Hippolyto (In Susannam apud Combefis. Auct. p. 53), ac nonnullos apprehensos ad tribunalia trahebant. Hinc in Actis martyrum multo vehementius clamant quam ipsi gentiles. Vid. Act. S. Polycarpi n. 12 et S. Philippi Heracl. n. 6. Ipse Iustinus in alio Dialogi loco (c. 110) coniunctionem Indaeorum cum ethnicis adversus Christianos sic describit: "Quantum in vobis est et caeteris omnibus hominibus, non solum ex propriis possessionibus unusquisque Christianorum pellitur, sed etiam ex toto terrarum orbe, nec ulli Christiano vitam liberam relinquitis." Quod ergo nocendi potestatem

ereptam Iudaeis dicit ab his, qui tunc rerum potiebantur, id non Marcum Aurelium, qui semper inimicis Christianorum deditus, nunquam amicus Christianis fuit, sed Antoninum designat, cuius beneficium nondum videtur, cum haec dissereret Iustinus, Christianis eripuisse imperii mutatio.

IV. Trypho Hebraeus erat et circumcisus atque ex bello, quod sub Adriano gestum fuerat, profugus ip Graeciam venerat. Argis audierat Corinthum Socraticum, ac in Graecia et Corinthi ex illo tempore degere solebat. Minus belle Tillemontius haec Tryphonis verba, φυγών τον νῦν γενόμενον πόλεμον, de bello quodam, quod Antoninus Pius cum Iudaeis habuit, interpretatus est. Ut omittam illud bellum obscuram et levem fuisse expeditionem, nec sub Pio, sed sub Adriano Iudaeos in varias partes dispersos fuisse: significat Trypho ab eo bello, ex quo profugus erat, longum tempus effluxisse. Ex quo enim patriam fugerat, philosophiae operam dederat, et in Graecia ac Corinthi ut plurimum degebat: quod argumento est eum non semper in hac urbe commoratum. Non possunt ergo haec verba, τὸν νῦν γενόμενον πόλεμον, de bello tunc temporis flagrante intelligi. lam observavi illud עטע de rebus ante multos annos peractis usurpari, nec mirum videri debet si a Tryphone de bello ante annos forte viginti confecto usurpetur.

Tryphonem Eusebius omnium tunc temporis Hebraeorum celeberrimum fuisse testatur. Sic enim de Iustini Dialogo loquitur lib. 4 Hist. c. 18: Καὶ διάλογον δὲ πρὸς Ἰονδαίους συνέταξεν, ὂν ἐπὶ τῆς Ἐφέσου πόλεως πρὸς Τρύφωνα τῶν τότε Ἐβραίων ἐπισημότατον πεποίηται. "Composuit etiam Dialogum adversus Iudaeos, quem apud Ephesum habuit cum Tryphone Hebraeorum tunc temporis celeberrimo." His Eusebii verbis confirmari existimat Grabius coniecturam Cavei, qui hunc Tryphonem eumdem esse putat ac rabbi Tarphonem magni apud Iudaeos nominis, et vulgo """, "sacerdotem divitem" appellatum. Sed si Trypho inter rabbinos numeratus fuit, ad hunc honorem non pervenit nisi post hunc cum

Iustino Dialogum. Nam initio colloquii, cum dixisset Trypho Christum, si iam natus est et alicubi exstat, ignotum prorsus esse ac ne sibi quidem ipsi cognitum, aut ulla potestate praeditum, donec veniat Elias, qui illum ungat et omnibus ostendat: significat Iustinus misereri se Tryphonis a rabbinis quidquid in mentem venit effutientibus decepti. In toto Dialogi decarsu ita cum Tryphone et sociis agit, ut cum hominibus rabbinos duces more caecorum sequentibus, et discedens ab eis hortatur ut Christum rabbinis anteponant. Ipse Trypho rabbinis summissum se esse significat, cum ait c. 38: "Praeclare faceremus, si magistris nostris morem gerentes, qui vestrum cuiquam venire in colloquium lege vetuerunt, ne horum quidem sermonum communionem tecum haberemus." Interroganti Iustino c. 56, an cuiquam existimarent Dei et Domini nomen, nisi Deo Patri et Christo, deferri a Spiritu sancto, respondet Trypho aliorum nomine, imparatos se esse ad tam periculosas quaestiones, nec unquam a se auditum quemquam qui his de rebus dissereret. Videri etiam possit simplicior, cum irascitur et blasphemiae Iustinum accusat, quod is malas virtutes, quae a Deo defecerunt, commemorasset, c. 70. Sed tamen inter socios, qui cum eo Iustinum audierunt, iam tum auctoritate et scientia eminebat, nec improbabile est eum postea nomen et famam rabbini Philosophiae operam dederat sub magistro asseguntum. gentili, et, quod eum discendi studiosum fuisse probat, sacros Christianorum libros legisse se testatur, Dialog. c. 10.

Nec probitas deerat Tryphoni nec veritatis amor quidam, sed immoderatum legis studium videtur ei fructus praeripuisse, quos ex Iustini colloquio percipere potuisset. Non credebat quae de Christianis falsus rumor in vulgus sparserat: fide indigna iudicabat, c. 10; hoc tantum in els vituperabat, quod, cum summam prae se pietatem ferrent, nec festos dies nec sabbata nec circumcisionem tenerent et apem in homine crucifixo ponerent. Postquam eius rogatu Iustinus

probavit eximiis argumentis legem datam esse non ad iustitiam, sed propter peccata, non ideirco movetur (c. 18). Urget iterum Iustinus et quaerit cur iustis ante Abraham et Mosem circumcisionem et sabbata Deus non imposuerit; tum vero Trypho ingenue ignorationem suam confitetur, c. 28. Animo horrescere videtur, c. 38, abi Christum audit eum esse qui cum Mose et Aaron in columna nobis loquutus est; aequiorem se praestat argumentis a Iustino allatis, ut Filium a Deo ante saecula genitum probet; rem egregie demonstratam fatetur, c. 57 et 63. Hoc tantum petit a Iustino, ut hunc Dei Filium nasci et cracifigi voluisse ac resurrexisse et in coelum ascendisse probet. Pene victum diceres Tryphonem c. 89, ubi fatetur Christo congruere quidquid testimoniorum Scripturae a lustino laudatum fuerat: una res eum deterret, supplicium crucis, cui lex maledictionem inflixit. Iustinus multa praeclare congerit ad huius rei explicationem, sed tamen corda Iudaeorum superasse non videtur, quamvis eos interdum videatur permovisse. Nam post tot ac tanta religionis argumenta, cum pertenderet Iustinus locum quemdam Esaiae de Christo et illuminatis ab eo gentibus accipi debere, nonnulli eorum, qui postridie venerant, incondite ut in theatro clamorem ediderunt (c. 122).

Videtur Iustinus interdum a sua lenitate in docendis ludaeis discedere, eosque maximis probris saepe onerare. Sed tamen ubi durioribus verbis utitur, non tam eos qui audiebant, quam obstinatam in omni scelere gentem compellat, velut cum ait c. 93: "Nam cum ex signis a Mose factis intelligendi copiam habeatis hunc esse Christum, non modo non vultis, sed etiam, in angustias nos coniici posse existimantes, quaestiones ponitis quaecumque in medium veniunt, nec tamen ipsi habetis quid dicatis, si quem firmiorem Christianum offenderitis." Ad hoc exemplum existimari possunt plurima alia, quibus Iustinus iudaicam gentem perstringit, ut Iudaeos audientes a stultissima opinione, quam de gente sua et synagogis suis habebant, ad verum Israelem et Dei po-

pulum agnoscendum revocaret. Enitescit patientia Iustini, cum eum desipere ait Trypho c. 39, vel cum animum a doctrina christiana vehementer abhorrentem significat, aut ea reiicit quae antea concesserat, c. 67. His in locis Iustinus iustae indignationi moderatur, nec de studio veritatis docendae quidquam remittit, cum Dei iudicium metuens si verum subtrahat, tum etiam sperans inter eos, qui audiebant, reperiri aliquem posse, qui e numero electorum sit; seque testatur ita agere cum omnibus hominibus solere, quicumque illum sciscitari voluerint.

Trypho cum sex sociis primo die occurrit Iustino. Nam cum duo abiissent, eorum, qui remanserant, quartum numerat Iustinus c. 66. p. 152 [p. 277 A. ed. Mor.]. Postridie frequentior fuit comitatus Tryphonis. Nam praeter eos, qui pridie adfuerant, alii supervenerunt, ut Mnaseas, de quo c. 85, et alius c. 94. Praeterea Iustinus ait, ut iam dixi, c. 122, nonnullos ex iis, qui postridie venerant, inconditum ut in theatro clamorem edidisse.

V. Sed difficilis et magni momenti nobis examinanda quaestio est, utrum integrum hoc eximium opus ad nos pervenerit, an satis longa pars desideranda sit, ut visum est eruditis viris, quotquot de Iustini scriptis pertractarunt. Videntur sane non leves causae subesse, cur magnam aliquam lacunam suspicemur. Nam cum duos dies in disserendo insumserit Iustinus, cumque pridie disputata interdum repetat in gratiam eorum qui non interfuerant, ut cc. 78. 84. 92. 118, nusquam tamen prioris disputationis conclusionem, nus-. quam initium posterioris deprehendas; nulla prorsus et nocte cogente discedentium et postridie redeuntium salutatio. Quae quidem si exciderunt ex scripto lustini, lacuna necessario collocanda est intra c. 70 et 78. Nam Iustinus c. 78 pridie disputata de Mithrae mysteriis repetit in gratiam eorum qui non adfuerant. Haec autem leguntur c. 70. Unde ne-. cosso est medio inter utramque paginam intervallo hesterni colloquii finem, posterioris initium collocari. Locus ex c. 82

citatus apud S. Ioannem Damascenum Parallel. p. 754 dicitur desumtus ἐκ τοῦ πρὸς Τρύφωνα β΄ λόγου, "ex secundo Dialogo cum Tryphone," id est, ut eruditus editor observat, "ex secunda parte Dialogi."

Sed tamen si ordinem et seriem consideremus, quam Iustinus in omnibus argumentis dispensandis sequitur, amissae Dialogi partis desiderio modum ponemus, ac iniectus ex opinata lacuna dolor evanescet.

- 1º. Totius Dialogi series, dum aliae ex aliis quaestiones nascuntur, mirifice cohaeret, neque a c. 70, ubi de Mithrae mysteriis agitur, ad c. 78, ubi hesterna Mithrae mysteriorum commemoratio propter eos qui pridie non adfuerant repetitur, disputatio videtur interrumpi potuisse. Postquam enim Iustinus ex loco Esaiae, quem Mithrae sacerdotes imitatos esse dicit, occasionem cepit castigandae Iudaeorum in Scripturis interpretandis superbae imperitiae, et querendi, quod Septuaginta interpretationem vituperare audeant, et ex ea nonnulla testimonia sustulerint, tum vero ad promissam venit explicationem Esaiae verborum: "Ecce virgo concipiet," quae fatetur a Iudaeis sublata non fuisse, sed tamen ita reddi: "Ecce adolescentula in utero habebit." Interpellat Trypho, ac scire avet quaenam testimonia ex Scripturis Iudaei sustulerint. Morem gerit Iustinus, et cum ex his verbis, "Dominus regnavit a ligno," Iudaeos illud "a ligno" abstulisse dixisset, Tryphonem, qui totum hunc psalmum non de Christo passibili sed de Deo omnium creatore dictum esse contendebat, refellere aggreditur, et maiestatem regni in Christo cum passionis ignominia conjunctam esse probat pluribus Scripturae testimoniis. Fatetur Trypho haec magni esse ad persuadendum momenti, sed a Iustino reposcit toties promissam Esaiae verborum explicationem, quam quidem dum exsequitur lustinus, data occasione repetit quae pridie dixerat de Mithrae mysteriis.
- 2°. Ex his patet operam perdidisse qui c. 74, ad haec verba ως καὶ διὰ τῆς γῆς finem primae diei et initium se-

quentis collocantes, opinatum vacuum aut excogitatis sententiis aut ex S. Ioanne Damasceno repetitis explere conatisunt. Verba desunt paucissima ac disputatio in eodem semper argumento versatur, ut in notis observatum est.

3°. Sic totum Dialogum pertexit lustinus, ut intermissionis illius, quam nox attulit, nullam prorsus rationem habeat, sed omnia eadem serie comprehendat, sive id commodius ei visum est, nec lectorem rei non necessariae narratione interpellare voluit, sive non omnia eodem ordine, quo fuerant disputata, retulit, sed ut memoriam subibant, vel ut ad certa quaedam genera revocari poterant. Res ante oculos facile ponitur. Rogat Iustinum Trypho c. 56. p. 153, ut, cum diem procedere videat, citius absolvat quod probandum susceperat, nempe, praeter Deum Patrem, alium esse qui eius Filius et Deus dicendus sit. Pluribus ea de re disserit Iustinus: sibi illum satis fecisse testatur Trypho c. 63. ac amplissimam disserendi segetem Iustino proponit, in quam fere insumetur quidquid Dialogi reliquum est, nempe de huius Filii, quem Iustinus Deum esse demonstraverat, incarnatione, cruce, resurrectione et ascensione. Onus libenter suscipit lustinus. Quomodo ergo utramque cepit oblivio diei procedentis? Haec enim a Tryphone postulata et a Iustino promissa ante c. 70, id est antequam finis primae diei observari possit. Quinetiam postquam lustinus probare coepit Christum ex virgine debuisse nasci, atque huic disputationi partim interpellante Tryphone partim sua sponte multa intexuit, ad eam, ut in uno et eodem colloquio promissam ac nocte minime interruptam, ita a Tryphone revocatur. Sic enim Trypho c. 77: "Equidem tibi assentior satis inesse tot ac tantis rationibus ad persuadendum momenti; sed scias velim me a te Scripturam illam, quam saepe demonstraturum pollicitus es, reposcere." Argumento est haec disserendi ratio noluisse Iustinum accurate distinguere quid primo, quid secundo die disputatum sit, sed omnia una et eadem serie comprehendisse.

4º. Nonnulla occurrunt in posteriore Dialogi parte, quae frustra in priore quaerantur, quamvis pridie dicta fuerint. Ait Iustinus c. 85 se antea usum esse his psalmi verbis, "Laudate Dominum de coelis," et c. 105 se demonstrasse animas post mortem manere. At ea alibi non leguntur. Sub finem Dialogi testatur Trypho Iustinum dixisse se brevi soluturum. Haec autem suspicari non debemus ex locis inter c. 70 et 78 interiectis excidisse. Nihil enim hic vacui et hiulci esse demonstravimus. Sed minime mirum, si nonnulla lustinus alio loco commemorat, quae sue non occurrerent memoriae scribentis. Sic etiam quod ait Iustinus c. 80 se antea confessum esse multos sibi eosque "ex illo Christianorum genere, quod piam et puram sequitur sententiam," non assentiri de restitutione Hierosolymorum, id cum nusquam antea occurrat, nequaquam in librarios culpa relicienda, sed laudanda potius est scriptoris diligentia, qui res in prima parte vel de industria omissas vel memoriae elapsas apte in secunda commemorat.

Idem fecisse Iustinus in vero Dialogo videtur ac in fictis Plato, qui Socratem decem de republica libros una serie devolventem inducit, nulla prorsus intermissionum, quas identidem fieri par erat, habita ratione. Utar alio exemplo, quod magis appositum videtur. Dialogus de vita S. Ioannis Chrysostomi, inter Palladium episcopum et Theodorum diaconum habitus, usque ad diem quartum productus fuit, ut patet ex p. 162, ubi Palladius nonnullos commemorat, de quibus se nudiustertius egisse testatur, οδτοί είσι περί ών τρίτην ἡμίραν διηγησάμεθα. Ea tamen est Dialogi continuatio, ut, quamvis intermissus et repetitus fuerit, nullo vestigio aut finem unius colloquii animadvertas aut initium sequentis.

### CAPUT VIII.

#### DE SECUNDA APOLOGIA S. JUSTINI.

- I.. Persequatio sub Marco. II. Iustini concertationes cum Crescente.

  III. De martyribus in secunda Apologia laudatis. IV. Hanc Marco
  Aurelio et Lucio Vero probatur oblatam fuisse.
- I. Quo anno Romam reversus sit Iustinus, statuere non possumus: minime dubium, quin hac in urbe commoratus sit, cum gravissima persequatio sub M. Aurelio grassaretur. Non iusserat praestantissimus princeps vexari Christianos; sed, ut observat Athenagoras (Apol. c. 1), dum iniuriam ab eis non propulsat, dum nullam partem in eos derivat paternae illius sollicitudinis, qua universos imperii romani cives tuebatur, omnibus inimicorum iniuriis expositi faere, nec ullum ab illis abfuit damnorum et suppliciorum genus. Haec agendi ratio in optimo imperatore summum odium declarat christianae religionis: nunquam enim suum illis patrocinium clausisset, si quid de illis aequi sensisset. Sed plus apud eum et nefaria philosophorum consilia et romanarum caeremoniarum amor, quam avi et patris exempla et insita omnibus iustitiae et aequitatis elementa valuerunt. Cum ergo omni ope destituti essent Christiani, gravissimae in eos undique exortae tempestates. Testatur Iustinus (Apol. 2. c. 1) ubique terrarum si quis ex gentilibus a christiano patre aut vicino aut filio aut amico aut fratre aut marito aut uxore ob delictum reprehendatur, statim eum operam dare ut censorem suum in iudicium capitis arcessat. Si quis autem fateretur se esse Christianum, satis causae iudices habebant, cur eum statim morte damnarent.
- II. Nemini sane tristissimum tempus plus doloris afferre debuit quam S. Martyri Iustino, tum ob eximium ecclesiae amorem, quo totus videtur arsisse, tum quia, cum pacem ecclesiae ab Antonino pro sua virili parte impetrasset, labores suos a daemonibus everti videbat. Sed cum probe sciret Christianos, dum sic occiduntur, ab improbis dominis

ad optimum patrem Deum proficisci, non dubitavit in medium discrimen sese coniicere, et ad confutandos philosophos, qui buius incendii fax esse videbantur, omnem animi sui vim incitavit (Apol., 2. c. 3). "Veritatem praedicans gulae et fraudis illos arguebat," teste Tatiano c. 19. Praecipue cum Cynico Crescente, homine omnibus vitiis notatissimo, gradum contulit multis audientibus, eiusque summam eorum quae asseverabat ignorationem aut eorum quae sciebat dissimulationem nemini dubiam reliquit, cum provideret, id quod usu evenit, superbissimum hominem acceptas plagas sanguine victoris expiaturum. Videtur latius manasse huius colloquii fama; ac dubitat ipse Iustinus annon etiam ad aures imperatoris pervenerit. Quodsi minus ad eos disputatio perlata, paratum se esse significat rursus illis audientibus Crescenti quaestiones ponere. Sin autem eis cognitae interrogationes et responsiones, non dubitat quin Crescentem aut nihil christianarum rerum scire, aut, si sciat, ignavum eorum quae scit dissimulatorem esse intellexerint. Sic enim peragebatur Iustinum inter et Crescentem concertatio: cum publice praedicaret Crescens atheos esse et impios Christianos, interrogabat eum Iustinus; respondebat ille, et responsiones eius sic refellebat Iustinus, ut eum aut ignoratae aut dissimulatae Christianorum doctrinae crimine premeret. Hallucinati sunt qui Crescentem summae omnium rerum ignorationis convictum fuisse putant. Non enim de rebus inter philosophos agitari solitis controversia erat, sed de christiana religione: nec Crescentem Iustinus omnium rerum ignarum esse declarat, sed "rerum nostrarum." Non una aut altera exstitit tantum Iustino cum Crescente certandi occasio. Saepe iteratum praelium. Crescens insectari Iustinum et Tatianum non desinebat. "Quosnam autem philosophorum," inquit Tatianus c. 19, "nisi nos solos insectari solebat ?" Testatur Eusebius "saepe in dialogis victum a Iustino multis audientibus Crescentem," sileovánic in διαλόγοις απροατών παρόντων εύθύνας αὐτόν. Hist. IV. 16.

- Praeter communem omnium Christianorum persequutionem insigne quoddam crudelitatis specimen Romae editum est, quod Iustino animos addidit ut alteram Apologiam imperatori M. Aurelio offerret. Christiana mulier, cum virum haberet omnibus vitiis deditum, nihil intentatum reliquit ut eum ad saniorem mentem revocaret. Sed cum nullam spem vitae melioris afferret, tandem illum uxor repudiat. Ille statim eam accusat, quod sit Christiana. At mulier ab imperatore impetrat, ut sibi liceat domui providere, antequam vadimonio respondeat. Tum maritus in Ptolemaeum, qui ipsius uxorem in christiana religione erudierat, furorem suum convertit. Agit cum centurione, cui erat amicus, ut Ptolemaeum comprehendat, idque unum interroget an Christianus sit, et confitentem in carcerem includat. Morem ei gerit centurio. Ptolemaeus Christianum se esse profitetur, et in carcere diu afflictus tandem coram Urbico praefecto sistitur; iterum confitetur, et morte damnatur. Tum cum ad supplicium duceretur, occurrit Lucius quidam et Urbico iniustum iudicium exprobrat. Tum praefectus ad eum: "Tu quoque ex hoc hominum genere esse mihi videris." Lucius respondet: "Maxime," ac simul cum Ptolemaeo iussu praefecti abripitur. Tertio cuidam supervenienti eadem poena irrogatur. Haec a S. Martyre narrantur in secunda Apologia (c. 2), quam quidem, etsi in editionibus operum Iustini prima collocatur, ita tamen constat posteriorem esse, ut ea de re otiosum sit disserere.
- IV. Inscribitur "senatui" haec oratio: addi potuisset, ut in prima, "et populo romano." Ipse Iustinus initio Romanos compeliat: deinceps autem solos imperatores: ex quo colligi potest ad exemplum primae oblatam fuisse imperatoribus, ut "libelli supplicis cognitores secum," quemadmodum in prima loquitur, "adsciscerent senatum populumque romanum." Illud autem mirari subit, cur non postulet Iustinus in hac Apologia, ut Christiani eodem sint iure ac reliqui homines; cur non imperatoribus obiiciat Antonini litteras in

gratiam Christianorum. Ita enim se gesserat in prima Apologis. Non tam mihi videtur haec omisisse Iustinus, quod Marcum primae Apologiae memorem esse crederet, nec egere ut haec ei in memoriam revocentur, quam quod malevolum illius animum molliter tractandum esse duceret, nec Antonini legum et exemplorum, a quibus prudens et sciens discedebat, commemoratione laedendum. Itaque sic cum eo agit, quasi nulla illius culpa, nullo mandate persequutio saeviret. Hoc unum petit (c. 14 et 15) ab imperatoribus, ut supplicem hunc libellum auctoritate sua comprobent; tanc enim fore ut eum omnibus ostendat: quippe cam id propositum sibi fuerit, ut qui Christianos non norunt, nec tamen eos vexando excusabiles sunt, ab hac bonarum rerum ignoratione liberari possint, et perniciem, quam sibimetipsis inferunt, effugere. Dubitari possit annon petat Iustinus, ut scripto aliquo ad iudices misso libellus supplex promulgetur. Hanc enim in sententiam accipi possunt haec verba: προθείναι τουτὶ τὸ βιβλίδιον (c. 14), ἐάν τοῦτο προγράψητε (c. 15). Sed videtur Iustinus ipse mentem suam aperire; promulgandi libelli rationem exponit his verbis: ὑπογράψαντας τὸ ὑμῖν δοχοῦν, "subscribentes quod vobis placet." Si libellum hoc modo promulgent, ipse illum omnibus ostendet: Làv de vueig τούτο προγράψητε, ήμεις τοίς πάσι φανερον ποιήσαιμεν. "Si illum promulgetis" (subscribentes quod vobis placet), "omnium illum oculis exponemus."

Utri autem oblata sit imperatori, Antonino an M. Aurelio, id in controversiam eruditorum nonnulli vocarunt. Valesius Antonino oblatam fuisse contendit; cuius opinionis tenendae necessitatem sibi imponunt qui Iustinum sub Antonino passum esse volunt. Papebrochius ad 13 April., cui praeiverat Scaliger in not. ad Chron. Euseb. p. 219, fatetur Iustinum obtulisse M. Aurelio Apologiam, sed eam hodie negat exstare; illam autem, quae nunc in manibus est, nihil aliud esse quam praefationem a Iustino praefixam maiori Apologiae, quam obtulit Antonino.

Ruunt haec opinionum commenta, cum Eusebii testimonio, qui diserte declarat Iustinum apud imperatorem M. Aurelium ecclesiae causam egisse et ex illa Apologia ea citat
quae in hac nostra legimus, tum etiam interioribus iudicandi
notis, quae ex ipsa oratione ducuntur.

Nam 1º. Iustinus in hac secunda Apologia multa tangit, quae iam alias sese indicat pertractasse, has voces intexens: ώς προέφημεν, "ut iam diximus," velut cum de Christi incarnatione loquitur c. 6 aut de Heraclito c. 8 aut de mundi propter homines creatione c. 4. Quodsi haec Apologia quaedam veluti praefatio maioris fuit, dicere debuit lustinus: "ut modo dicemus," nequaquam autem: "ut iam diximus." Cur autem primam Apologiam citans Iustinus his tantum vocibus utatur, "ut iam diximus," nec nominatim appellet opus in quo haec pertractaverat, id causae exstitit: Apologia prima in silentio et oblivione non iacebat, sed in tabulariis publicis deposita erat ac hominum mentibus haerebat, praesertim imperatoris Marci Aurelii, quem latere non poterat Antoninum Iustino benigne et liberaliter annuisse. dem de causa nomen suum brevi Apologiae non inscripsit, cum id in maiore non omisisset; quia scilicet notus erat tum ex ipso illo opere, quod tam optatos habuerat successus, tum ex fama, quam ipse sibi inter philosophos eruditis disputationibus pepererat.

- 2°. Cum brevem Apologiam offerret Iustinus, iam tum Crescentis in eum odia fervebant; diem ex die exspectabat, ut a Crescente in iudicium capitis vocaretur, c. 4, nec sua illum decepit exspectatio, teste Eusebio lib. 4. c. 16. Quare ab hac Apologia ad Iustini mortem non tantum temporis quantum a prima, quam multae res gestae Iustini consequutae sunt, effluere potuit.
- 3°. Si utraque Apologia distinctum ac diversum opus, ut ex allatis rationum momentis patet, necesse est alteram sub Antonino, alteram sub M. Aurelio scriptam fateamur. Neque enim verisimile fit missum ab Antonino in omnes

provincias aequissimum edictum ita Romae sub eiusdem imperatoris oculis spretum et violatum fuisse, ut novam Apo-. logiam lustinus offerre cogeretur.

Manifestum est inter utramque Apologiam ut materiae, ita etiam temporum discrimen. Plus enim doloris et animi lustinus in secunda significat, quam in prima, id quod ex utriusque exordio satis apparet. Crudeliora commemorat in Christianos facinora; et cum in prima (c. 2. 7. 8) dixisset, nullum ex Christianis confessum esse de criminibus huic nomini affictis, sed si quis ob scelus damnatus sit, non ut Christianum condemnatum esse, narrat in secunda (c. 12) gentiles tanto furore arsisse, ut Christianorum servos aut pueros aut mulierculas gravissimis cruciatibus fabulosa illa crimina cogerent confiteri. Tam inimica Christianis tempora non Antonini, qui illis favit, sed M. Aurelii imperium redolent, qui ne maximo quidem beneficio provocatus aequum se illis praebuit.

Lucius imperator, Marci collega, eodem modo in hac Apologia designatur ac in prima. Sic enim Lucius martyr alloquitur Urbicum (c. 2): "Non ut decet Pium imperatorem, non ut philosophum Caesaris filium, non ut sacrosanctum senatum, iudicas, Urbice." Si his in verbis non possumus Lucium non agnoscere: in titulo Pii, qui alteri imperatori tribuitur, non Antoninus agnoscendus est, sed Marcus, cui etsi nondum senatus huius nominis honorem decreverat, mirum tamen aut incommodum videri non debet, si ei a privatis hominibus, quales erant Lucius et Iustinus, defertur.

Unus compellatur imperator in hac Apologia, ubi de muliere in iudicium a marito vocata dicitur: "Atque illa quidem libello tibi, imperator, oblato postulavit, ut sibi prius domui suae prospicere liceret ... Atque id quidem annuisti." Inde Valesius hanc Apologiam Antonino oblatam colligit: at prorsus immerito. Nam Iustinus cc. 3. 14 et 15 plures compellat, ut regia potestate praeditos. Sic etiam in Actis S. Instini praefectus dicit lustino c. 1: "Primo diis crede et imperatoribus obsequere." At idem unum commemorat, dum sententiam capitalem profert: "Qui diis sacrificare et imperatoris praecepto parere noluerunt, flagello caesi ad capitalem poenam abducantur." Videntur ergo nunc unus nunc plures nominari imperatores soliti fuisse: nec proinde necesse est cum Tillemontio hanc Apologiam aut ante Lucii reditum ex oriente aut post illius mortem oblatam suspicari.

Aliud argumentum repetit Valesius ex Urbici nomine, quem sub Antonino praefectum Urbis fuisse ex Apologia Apuleii Antonino oblata contendit. At praeterquam quod is, qui memoratos in Iustini Apologia martyres damnavit, praeterii praefectus esse potuit: nihil vetat eumdem Urbis praefectum fuisse sub Antonino et Marco. Apologia Apuleii, ut observat Tillemontius, sub Marco potius scripta quam sub Antonino, quem divum appellat.

## CAPUT IX.

### DE IUSTINI MARTYRIO.

- I. De Iustini in oppugnandis philosophis constantia. II. Praedicit ees sibi insidiaturos, idque evenit. III. De tempore et Actis martyrii.
- I. Nihil Iustino optatius evenire poterat, quam post tot labores et pericula vitam ipsam pro Christo profundere. Illum constantia Christianorum in cruciatibus perferendis magna ex parte permoverat ad amplectendam religionem christianam, eique persuaserat eos insontes et puros esse a criminibus, quae illis affingebantur (Apolog. 2. c. 12). In defendenda religione saepissime hoc argumento utitur, nempe Christianorum in cruciatibus perferendis constantia, ut discrimen novae ac veteris legis ostendat, et testamentum, quod olim Deus promiserat, impletum et omnibus conspicuum esse demonstret. Uno verbo tota Iustini vita meditatio quaedam exstitit martyrii. Nullam docendae veritatis occasionem praetermittebat, semper sperans bonam se terram inventurum, ac Dei iudicium metuens, si per ipsum stetisset, quo-

minus aliquis ad veritatis cognitionem perveniret. Neminem reveritus, etiamsi e vestigio discerpi oportuisset, unum id studio habebat, ut verum in omnibus diceret. Cum Apologiam offerret pro fratribus, atque audacter peteret ut ad Acta deponeretur: praeter periculum, quod illi ab hac egregia actione imminebat, in aliud se ipse coniiciebat, Samaritanos, quae gens improba erat et ad omne facinus parata, palam et aperte incusando, quod homini mago summi Dei titulum et honorem deferrent (Dial. c. 120).

Sed haud scio an impavidi animi maximum specimen ediderit Iustinus, cum philosophos adortus est. Hi cum imperatoris animum in Christianos incenderent, ac philosophiae nomine et virtutum simulacris auctoritatem iniquissimis criminationibus conciliarent, detraxit illis pellem Iustinus ac introrsum turpissimos fraudique et gulae deditos esse demonstravit (Tatian. c. 19). Itaque eo tempore, quo, per totum orbem quisquis a Christiano reprehensus ob delicta fuerat, incommodum monitorem perfacile, nomine illius deferendo, tollebat (Apol. 2. c. 1), exspectandum fuit lustino ut ab eorum, quos reprehenderat, aliquo in iudicium vocaretur. Sic ipse mentem suam aperit Apol. 2. c. 3: "Ego etiam exspecto, ut ab eorum quos dixi aliquo insidiis appetar et ad stipitem affigar, aut certe ab illo strepitus et ostentationis amatore Crescente."

11. Ex variis suppliciis, quae Christianis infligi solebant, unum aliquod Iustinus "stipite" designat, ut generatim indicet se inimicorum insidiis vitam amissurum. Sic Tertullianus varia supplicia uno appellato, nimirum igne, comprehendit. "Caeterum," inquit (adv. Prax. c. 13), "si ex conscientia, qua scimus Dei nomen et Domini et Patri et Filio et Spiritui convenire, deos et dominos nominaremus, exstinxissemus faces nostras etiam ad martyria timidiores, quibus evadendi quoque pateret occasio, iurantibus statim per deos et dominos, ut quidam haeretici, quorum dii plures." Idem hoc loco factum a Iustino: martyrium a se exspectari signi-

ficat, ac unum aut alterum de multis supplicium nominat. Solebant enim ad stipitem alligari et qui igne, ut in annotatione ad hunc locum observavi, comburendi erant, et qui bestiis tradebantur. Unde Tertullianus lib. De pudic. c. 22 sic loquitur: "Puta nunc sub gladio, iam capite librato, puta in patibulo, iam capite expanso, puta in stipite, iam leone concesso, puta in axe, iam incendio adstructo, in ipsa dico securitate et possessione martyrii, quis permittit homini donare quae Deo reservanda sunt 9" In ipsa axe alligabantur ad stipitem qui comborendi erant, ut ex alio Tertulliani testimonio, quod in annotatione retuli, manifestum est. Vid. Act. S. Polycarpi c. 14 et S. Philippi Heracl. c. 13. Iustini verba haud aliter intellexit Eusebius (lib. 4. c. 16), qui, ut probet id quod providerat Iustinus ita evenisse ut praedixerat, martyrio illum coronatum fuisse asseverat, et Tatiani testimonio utitur, qui hoc tantum dicit, mortem Iustino Crescentem machinatum fuisse. Ex quo patet his verbis, to ξύλφ ἐμπαγῆναι, mortem certissime designari, non flagella tantum aut nervum, ac supplicii genus exempli causa nominari, ut martyrium generatim significetur.

Marcum Aurelium recenset Tertullianus Apol. c. 5 inter eos imperatores, a quibus leges adversus Christianos sancitae non fuerunt. Sed tamen videtur aut secreta iudicibus dedisse mandata, ut Christianos sacrificare cogerent, aut saltem iudices gratum se illi facturos sperasse, si se ab eo haec mandata habere dicerent. Sic enim Rusticus praefectus Iustino dicebat (Act. c. 1): Πρώτον πείσθητι τοῖς θεοῖς καὶ ὑπάκουσον τοῖς βασιλεῦσιν. "Primo diis crede et imperatoribus obsequere." Postquam se in Iustino et sociis eius operam ludere animadvertit, praecepit ut qui diis sacrificare et imperatoris praecepto, τῷ τοῦ αὐτοκράτορος προστάγματι, parere noluerant, ad capitale supplicium abducerentur (c. 4).

Sub tam infenso Christianis imperatore satis erat Christiani nomen deferre, ut statim necaretur, si se confiteretur esse Christianum. Videtur tamen Crescens in occidendo Iu-

stino plus negotii habuisse, quam si unum e multis aggressus fuisset. Machinationem enim quamdam et occultas molitiones indicat Tatianus, dum ait Crescentem "Iustino mortem instar ingentis mali machinatum fuisse," ως καὶ Ἰουστῖνον καθάπες μεγάλω κακῷ τῷ θανάτω περιβαλεῖν πραγματεύσασθαι. Forte virtutis et eruditionis fama aliquid gratiae Iustino conciliaverat, et imperatoris ac iudicum animos ad tantum virum, quem Christianum esse non ignorabant, e medio tollendum tardiores faciebat.

III. Testatur Eusebius martyrium Iustini secundam Apologiam proximo intervallo subsequutum esse. Ait enim illum in hac Apologia praedixisse exitum vitae suae "prout erat ipsi propediem eventurus," σόπες οὖν καὶ ἔμελλεν ὅσον οὖπω πεςὶ αὐτὸν συμβήσεσθαι. Passum Iustinum circa annum 168 existimat Tillemontius, quia Eusebius illius martyrium refert post S. Polycarpi passionem, quam multa rationum momenta ad annum 166 referre cogunt, et ante Aniceti mortem, quam ipse Eusebius ad annum 168 referendam duxit. Eo libentius assentior erudito viro, quod illius sententia cum tota rerum a Iustino gestarum serie praeclare quadrat.

Acta martyrii S. lustini eiusque sociorum inter ea numerantur ab eruditis, quae maxime sincera ac pura sunt. Si excipias quatuor priores lineas, quae instar praefationis additae fuerunt, nullum reperies manus audacioris facinus. Ex his nonnulla translata in Menaeum Graecorum, sed penitus reiiciendi tres versus, qui inepte in contextum Menaei irrepserunt:

IOTETINON KQNEION HPEN EK BIOT.

QE EIGE TIPQTON TOTE THEIN ΔΕΔΩΚΟΤΑΣ.

TIPQTH IOTNIOT IOTETINON ΕΛΛΕΒΟΡΙΖΕΙ.

CICUTA MORTEM SAEVA IUSTINO ATTULIT.

O SI EBIBISSENT, QUI PRAEBUERUNT, PRIUS.

IUSTINUM IUNI PERSANAVERE KALENDAE.

Hos versus ita reddidit Halloixius (Vit. S. Iust. p. 188); sed accuratius ultimum versum reddemus, si illud δλλεβορίζει

interpretemur "veneno occidit." "Iustinum Iuni elleboro occidere Kalendae." Vituperandus profecto qui in contextum omnibus suis partibus praeclare absolutum ineptissimos illos versus inseruit, et splendidissimo Iustini martyrio probrum ausus est adspergere. Nam quidquid in Menaeo de Iustino eiusque sociis dicitur mirifice cum Actis martyrii consentit, exceptis illis versibus. Iustino autem non iam honor habendus esset, ut martyri, si venenum sponte sumsisset, sed ut sui homicidae dedecus inurendum esset; aut si clam veneno sublatus foret: non tantum habuisset martyrii splendorem, quantum tota antiquitas praedicavit. Haud dubium ergo quin tres illi versus hominis absurdi facinus exstiterint.

Conatus est huic incommodo mederi Halloixius, ac cicutam, quae Iustinum sustulit, venenum invidiae esse existimavit, quae Crescentem ad necem Iustino moliendam impulit. Sed hanc interpretationem non patitur versus ille secundus: "O si ebibissent, qui praebuerunt, prius!".

Ex hoc de lustini morte commento nata est occasio duos lustinos fingendi: alterum philosophum et eximium scriptorem eumque veneno sublatum, alterum cum sociis Charitone, Charitina, Paeone, Liberiano (legitur "Valeriano" in Menaeo), Evelpisto et Hierace passum. Sed huic opinioni ipsa Acta, in quibus lustinus in omni disciplinarum genere exercitatus fuisse, discipulos habere, cum omnibus adeuntibus doctrinam veritatis communicare, ac bis Romam venisse dicitur, ita reclamant, ut eam non magis libeat data opera refellere, quam quod Aponius scriptor saeculi septimi de lustino dixit (Biblioth. Patr. tom. 1 p. 279), eum a philosophis occisum, cum "callide in secreto vocatus" ab eis fuisset.

Magna iam ex parte explicata et soluta videntur quae adversus haec Acta obiici possint, nimirum quod unus memoratur imperator, quamvis duo romanum imperium tanc regerent; quod edictum in Christianos dedisse dicitur, quamvis nullum Marcus tulisse perhibeatur; quod Iconium in Phrygia collocatur. Duabus primis difficultatibus iam occurri. Quod spectat ad tertiam, non desunt qui pro Phrygia Pisidiam (sic enim apud Basilium ep. 138 Iconium Pisidiae civitas dicitur) aut pro Iconio Lycaoniam reponant. Atque haec responsio aequis rerum aestimatoribus satisfacere deberet, etiamsi non aliunde constaret eiusmodi in designando urbium situ errata saepe ex notis margini appositis in contextum obrepsisse.

### CAPUT X.

DE TATIANO AC PRIMUM DE ILLIUS STUDIIS LITTERARUM ET CONVERSIONE.

- Tatianus omnibus disciplinis dat operam. II. Quomodo factus Christianus. III. Eius fervor sub Iustino magistro.
- I. Tatianus in Assyriorum terra natum se esse testatur (c. 42); Syrum vocat Epiphanius Haeres. 46, et in Indiculo p. 231 "e Mesopotamia oriundum esse" dicit. Syrum etiam appellavit Tatianum Theodoretus. Non inusitatum erat ut Assyrii vocarentur qui Palaestinam incolebant, cuius rei exemplum suppeditat Themistius in Orat. 7, ubi illud Scripturae (Prov. 21, 1) "Cor regis in manu Dei" ex Assyriorum libris depromtum esse asserit. Statui ergo non potest, utrum in Syria, an in Assyria proprie dicta, aut, ut credidit Epiphanius, in Mesopotamia natus sit Tatianus, cum Assyrii nomen ipsis etiam Hebraeis tribuatur.

Primum Tatiani institutum superstitio fuit et vehemens omnis litteraturae studium. Docet ipse (c. 29) tanta se superstitione laborasse, ut "variis in locis mysteriorum particeps sieret ac ubique religiones exploraret." Nec tamen tot regiones obeunti id solum propositum erat, ut mysteriis initiaretur, sed illud etiam maxime, ut multiplicem eruditionem colligeret. Sic enim loquitur de eis quae peregrinando cognoverat c. 35: Ταῦτα μὲν οὐ παρ' ἄλλου μαθῶν ἐξεθέμην, πολλὴν ἐπιφοιτήσας γῆν, καὶ τοῦτο μὲν σοφιστεύσας τὰ ὑμέτερα,

τούτο δε τέχναις και επινοίαις εγκυρήσας πολλαίς. ,, Haec non ab alio accepta exposui, qui multas invisi regiones, ac partim vestris in disciplinis exercitatus sum, partim in artes et inventa multa incidi." Quod ait Tatianus se in Graecorum disciplinis exercitatum fuisse, id Eusebius (Hist. 1. 4. c. 16) de Tatiano agens imitatione expressit. Tazzavos, inquit, avio τον πρώτον αύτου βίον σοφιστιύσας έν τοις Ελλήνων μαθήμασι. "Tatianus vir primo vitae suae instituto in Graecorum disciplinis exercitatus." Ruffinus illud σοφιστεύσας ,,magistrum eloquentiae" vertit; hinc etiam Hieronymus Tatianum "primum oratoriam docentem non parvam sibi ex arte rhetorica gloriam comparasse," Theodoretus "sophistam" fuisse dicit. Sed Valesius, qui hos duces in Eusebio latine reddendo sequutus fuerat, ab eis discedit in suis annotationibus, ac illud σοφιστεύσας nihil ad eloquentiam pertinere, sed omnem Graecorum sapientiam et liberales disciplinas complecti observat. Addit Tatianum ex peregrinationibus philosophum magis quam professorem eloquentiae, ex eo autem quod sine ordine ac methodo scripserit parum in dicendo exercitatum argui. Auctor dissertationis in Tatianum, quae post Orationem Tatiani editam Oxonii legitur (is autem est doctissimus abbas de Longuerue), assentitur Valesio, eiusque sententiam confirmat his Tatiani (c. 15) verbis: o nat' Enlnougov domiστεύων, "qui Epicuri philosophiam sectatur." Non immerito sane reliciunt eruditi illi viri, quod Tatianum Hieronymus et Russinus rhetoricam docuisse, Theodoretus sophistam suisse parum belle dixerant. Nam ipse Tatianus non obscure philosophum se ante quam Christianum fuisse declarat. Sic enim philosophos alloquitur c. 26: Δημοσία μέν γάρ πομπεύετε, τούς δὲ λόγους ἐπὶ γωνίας ἀποκρύπτετε. Τοιούτους ύμᾶς ἐπιγνόντες καταλελοίπαμεν και των υμετέρων ουκέτι ψαύομεν, Θεου δε λόγω κατακολουθούμεν. "In publico pompas agitis, sermones autem in angulis occultatis. Missos vos fecimus, cum tales cognosceremus, nec iam de rebus vestris quidquam attingimus. sed verbum Dei sectamur." Quinetiam Tatianus, etsi his

verbis se Graecorum philosophiam missam fecisse indicat, videtur tamen in ipsa religione christiana, Iustini magistri exemplo, nomen philosophi ac ipsa etiam fortasse insignia retinuisse. Nam sese cum Iustino inter philosophos numerat, cum de structis utrique a Crescente Cynico insidiis sic loquitur c. 19: Τίνας δὲ ἄν καὶ διῶξαι τῶν φιλοσόφων εὶ μὴ μόνους ἡμᾶς εἴωθεν; "Quosnam autem philosophorum nisi nos solos insectari solebat?"

Ex his patet philosophum fuisse Tatianum; sed tamen ita philosophiae deditus fuit, ut non minus operae et studii in poetis et oratoribus perlegendis ac omni antiquitate investiganda posuisse videatur. Neque enim assentiri possum eruditis viris Eusebii locum ita ad philosophiam referentibus, ut non solum rhetoricae professionem, sed etiam eloquentiae laudem Tatiano abiudicent. Illius antiquitatis cognitionem declarat Oratio adversus Graecos recondita eruditione abundans; studiosum poetarum et oratorum fuisse demonstrat dicendi genus limatissimis picturis et poeticis venustatibus coloratum, ac verborum luminibus et ornamentis distinctum. Quinetiam disciplinas Graecorum, in quibus Tatianum exercitatum fuisse ex Eusebio atque etiam ex ipso Tatiano discimus, non philosophiam solum sed alias etiam artes intelligi oportere perspicimus ex initio Orationis adversus Graecos, ubi Tatianus sic loquitur cc. 1. 2: 'Απεταξάμεθα τη παρ' ύμιτν σοφία, καν εί πάνυ σεμνός τις ήν εν αύτη ... Ρητορικήν μέν γάρ ἐπ' άδικία καὶ συκοφαντία συνεστήσασθε . . . Ποιητικήν δέ, μαγάς ίνα συντάσσητε καὶ θεών έρωτας καὶ ψυχής διαφθοφάν. Τι γάφ σεμνόν φιλοσοφούντες έξηνέγκατε; Τίς δὲ τῶν πάνυ σπουδαίων άλαζονείας έξω καθέστηκεν; "Sapientiae vestrae nuntium remisimus, etiamsi plurimum in ea excellere videremur ... Nam et rhetoricam ad iniustitiam et calumniam instituistis . . . Poeticam vero, ut pugnas describeretis et deorum amores et animae corruptelam. Quid enim philosophando praeclari protulistis? Aut quis ex iis, qui praestantissimi

habiti sunt, extra arrogantiam constitutus fuit?" Videntur ergo utrique errasse, et qui Tatiano rhetoricae professionem affinxerunt, et qui solam philosophiae laudem detulerunt.

II. Sed haec omnia ethnicorum instituta animum Tatiani inanibus studiis demulcere poterant, cupiditatem veri cognoscendi satiare non poterant. Fastidivit Graecorum religiones, postquam eas, ut ipse narrat (c. 29), ab effeminatis et cynaedis procurari vidit, et lovem Latiarem apud Romanos sanguine humano delectari, ac Dianam non procul Megalopoli et alios alibi daemones eiusmodi sceleribus placari cognovit. Ipsae etiam disciplinae taedium illi moverunt, stylus atticus, philosophorum sorites, geometria, astronomia, leges in publicis rebus administrandis sancitae (c. 27). Tandem divino beneficio, cui tamen ingratum se et degenerem exhibuit, veritas ad eius fulsit oculos, dum in sacras Christianorum Scripturas incidit. Sic ipse rem edisserit c. 29: Κατ' έμαυτόν γενόμενος έζήτουν ότω τρόπω τάληθες έξευρείν δύναμαι. Περινοούντι δέ μοι τὰ σπουδαΐα συνέβη γραφαίς τισιν έντυχείν βαρβαρικαίς, πρεσβυτέραις μέν ώς πρός τὰ Ελλήνων δόγματα, θειστέραις δὲ ως πρός την ἐκείνων πλάνην. Καί μοι πεισθήναι ταύταις συνέβη διά τε των λέξεων τὸ ἄτυφον, καὶ των είπόντων τὸ άνεπιτήδευτον, καὶ τῆς τοῦ παντός ποιήσεως τὸ εύκατάληπτου, καὶ τῶν μελλόντων τὸ προγνωστικόυ, καὶ τῶν παραγγελμάτων τὸ έξαίσιον, καὶ τῶν ὅλων τὸ μοναρχικόν. "Cum me ipse collegissem, quomodo verum invenire possem inquirebam. Cumque animum per optima quaeque instituta versarem, in quosdam barbaricos libros incidi, antiquiores quam ut cum Graecorum disciplinis, diviniores quam ut cum eorum erroribus conferantur. Usu mihi evenit ut his fidem haberem propter dicendi genus minime arrogans, scriptorum ingenium artificii expers, universi creationis explicationem captu facilem, futurorum praecognitionem, praeceptorum excellentiam, ac singularem universorum principatum."

Illud etiam Tatianum maxime adducebat ut christianam religionem miraretur, quod per eam hominem ex servitute

í

liberari, et in pristinum statum, ex quo misere decidimus, vindicari intelligeret. Sic enim pergit ibidem: Θεοδιδάκτου δέ μου γενομένης τῆς ψυχῆς συνῆκα, ὅτι τὰ μὲν καταδίκης ἔχει τρόπον, τὰ δὲ ὅτι λύει τὴν ἐν κόσμφ δουλείαν, καὶ ἀρχόντων μὲν πολλῶν καὶ μυρίων ἡμᾶς ἀποσπὰ τυράννων, δίδωσι δὲ ἡμῖν οὐχ ὅπερ μὴ ἐλάβομεν, ἀλλ' ὅπερ λαβόντες ὑπὸ τῆς πλάνης ἔχειν ἐκωλύθημεν. "Itaque mente mea divinitus edocta intellexi ista quidem condemnationi afūnia esse, ab his autem servitutem illam quae in mundo est dissolvi, nosque a multis principibus et infinitis tyrannis liberari, ac dono augeri non illo quidem alias non concesso, sed quod acceptum retinere error non siverat."

Romae Tatianus christianam religionem videtur amplexus esse. Nam cum se multis regionibus peragratis "tandem in hac urbe commoratum esse" dicat (c. 35), cumque ex peregrinationibus, ut modo vidimus, id perceperit commodi, ut exploratis ubique falsis religionibus veritatem inquireret, ac in Christianorum libris cognitam amplecteretur, verisimile est Romam, ut peregrinationum, ita etiam errorum et superstitionum finem fuisse. Huc etiam spectat quod ait c. 35: Διόπερ χαίρειν είπων καὶ τῆ Ῥωμαίων μεγαλαυχία καὶ τῆ শληναίων ψυχρολογία, δόγμασιν ἀσυναρτήτοις, τῆς καθ ἡμᾶς βαρβάρου φιλοσοφίας ἀντεποιησάμην. "Vale igitur dicto et Romanorum iactantiae et frigido Atheniensium sermoni, male sartis opinionibus, barbaram nostram philosophiam complexus sum."

Videtur Tatianus non diu ante mortem Iustini nomen inter Christianos professus esse. Nam in Oratione, quam scripsit post martyrium Iustini, his occurrit Graecorum querelis (c. 35): Τατιανός ύπὲρ ελληνας, ύπὲρ τὸ ἄπειρον τῶν φιλοσοφούντων πλῆθος, καινοτομεῖ τὰ βαρβάρων δόγματα. "Ταtianus supra Graecos, supra infinitam philosophorum multitudinem, novus est barbarorum doctrinae sectator." Novitas exprobratur hoc loco non barbarorum doctrinae, ut existimarunt interpretes, sed Tatiani hanc doctrinam sequentis

consilio: idque confirmat Tatiani responsio, qui ad defensionem suam adhibet illud Solonis:

Γηράσκω δ' αξὶ πολλά διδασκόμενος.

"Semper ego addiscens multa senesco simul."

III. Praeclarissima sane edidit initia Tatianus, et cum se Romae ad Iustinum contulisset, virum, ut ipse appellat, inprimis admirandum, non parum videtur in hac sanctitatis et doctrinae disciplina profecisse. Illius non solum discipulus crat, sed etiam adiutor, ita ut in defendenda religione ac in philosophis refellendis secundas ferre vide-Nam cum Crescens Cynicus nihil intentatum relinqueret, ut Iustinum, a quo multis audientibus ignorationis convictus fuerat, e medio tolleret, eadem consilia de Tatiani pernicie instruebat: in utrumque nefarios furoris sui conatus meditabatur. Sic enim Tatianus c. 19: Θανάτου δὲ δ καταφρονών ούτως αύτὸν ἐδεδίει τὸν θάνατον, ώς καὶ Ιουστίνου, καθάπερ και έμέ, ως κακο το θανάτω περιβαλείν πραγματεύσασθαι . . . Τίνας δὲ αν καὶ διώξαι τών φιλοσόφων εί μή μόνους ήμας εἴωθεν; "Iste autem mortis contemtor ita mortem metuebat, ut eam veluti malum aliquod Iustino, non secus ac mihi, machinationibus suis inferre conatus sit ... Quosnam autem philosophorum nisi nos solos insectari solebat?" Quantum fuerit Tatiani studium religionis defendendae, ex hoc Crescentis in illum odio perspicitur.

Crescentis insidiis feliciter succubuit Iustinus; non sine magno suo malo evasit Tatianus. Sed ut magistri laborum consors et socius fuerat, ita etiam illius ex asse haeres videtur fuisse. Haec enim veluti schola, quam Iustinus Romae instituerat, illius morte ad Tatianum rediit, ut coniicimus cx Rhodone, insigni saeculi secundi scriptore, qui se Romae a Tatiano eruditum fuisse testatus est, ut narrat Eusebius Hist. lib. 5. c. 13.

#### CAPUT XI.

# DE HAERESI IN QUAM LAPSUS EST TATIANUS ET DE SECTA ENCRATITARUM AB EO CONFLATA.

- Tatianus quo tempore haereticus factus. II. Errores illi cum aliis communes. III. An putativam Christi carnem docuerit. IV. Salutem Adami negavit. V. De Encratitarum secta.
- I. Iustini praecepta et exempla non statim e memoria Tatiani effluxere; magistri praeclare facta et dicta praedicat in Oratione adversus Graecos, ac de Christi divinitate et incarnatione, de mundi creatione, in eamdem prorsus ac Iustinus sententiam, nonnunquam in eadem verba dispu-Sed tamen non multo post amissa doctrinae lumina et vitae sanctioris specimina, quae in Iustino habuerat, veluti caecus ductore destitutus praecipitem se in errores nequissimos dedit, et ex veritatis defensore factus est impiae haeresis artifex. Hanc hominis de ecclesia bene meriti ruinam superbiae attribuit Irenaeus, qui de Tatiano sic loquitur 1. 1. c. 28: Μετά δὲ τὴν ἐκείνου μαρτυρίαν ἀποστάς τῆς ἐκκλησίας, ολήματι διδασκάλου έπαρθείς και τυφωθείς, ώς διαφέρων των λοιπων, ιδιον γαρακτήρα διδασκαλείου συνεστήσατο. "Post vero illius (lustini) martyrium absistens ab ecclesia, et praesumtione magistri elatus et inflatus, quasi prae caeteris esset, proprium characterem doctrinae constituit." Nunc examinandum nobis est, quo tempore ab ecclesia defecerit, quosque potissimum seguutus sit errores.

Narrat Epiphanius (Haeres. 46) Tatianum in Mesopotamia novam sectam condere incepisse circa annum duodecimum imperatoris Antonini cognomento Pii. Vix integrum sit ab hac sententia discedere his qui Iustinum sub Antonino passum volunt; quod quidem cum arrideat erudito auctori dissertationis supra citatae, Epiphanio in his quae ad Tatianum attinent adstipulatur, ita tamen, ut annum duodecimum Antonini non currentem sed exactum interpretetur, ac Tatiani haeresim ad annum Christi 151 referat. At quibus rationi-

bus supra pugnatum est S. Martyrem Iustinum sub M. Aurelio passum esse, iisdem efficitur Tatianum ad haeresim sub Antonino deficere non potuisse. Verum hoc loco nonnulla proferre libet, quae magis propria sint Tatiani.

Quo tempore scribebat Tatianus, perpetuo mortis periculo exposita erat christianae religionis professio; et cum auctores nonnulli essent Tatiano, ut mortem mentiendo subterfugeret, sic eorum consilia repellit (c. 27): Τί μοι συμβουλεύεις ψεύσασθαι την πολιτείαν; Τί δε λέγων θανάτου καταφρονείν διὰ τέχνης φεύγειν αὐτὸν καταγγέλλεις; Έγω μέν οὐκ ἔχω καρδίαν ελάφου. "Quid mihi auctor es ut meum institutum mentiar? Et qui mortem a te contemni dictitas, cur hortaris ut eam astu declinem? At ego cor cervi non habeo." Etsi in his non tam Antonini lene imperium, quam iniquus Marci in Christianos animus agnoscitur, non tamen hoc utar argumento, quia, ut supra observavi, paces, sub Adriano et Antonino concessae, induciae quaedam fuerunt, quae nec Christianorum in cruciatibus constantiae oblivionem inducerent, nec futurarum persequutionum metum tollerent. Certius argumentum suppeditat Eusebius, qui inter scriptores sub Marco Aurelio exortos Tatianum recenset ac etiam Musanum, a quo haeresim Tatiani, statim atque exorta est, debellatam fuisse dicit (Hist. lib. 4. c. 28): Kal Moudavou dé, ov ev rois poadaas κατελέξαμεν, φέρεταί τις έπιστρεπτικώτατος λόγος πρός τινας αὐτω γραφείς άδελφούς, άποκλίναντας έπὶ την των λεγομένων Έγπρατιτών αξρεσιν, άρτι τότε φύειν άρχομένην, ξένην τε καί φθοριμαίαν ψευδοδοξίαν είσαγουσαν έν το βίω. Της παρεπτροπής αρχηγόν παταστήναι Τατιανόν λόγος έχει. "Sed et Musani, cuius supra meminimus, elegantissimus quidam exstat liber ad quosdam fratres, qui ad Encratitarum haeresim desciverant: quae tunc primum exorta novum quemdam ac perniciosum errorem orbi invexit. Huius sectae auctorem perhibent fuisse Tatianum." Idem Eusebius in Chron. ad annum duodecimum M. Aurelii collocat haeresim Tatiani.

Deinde vero Irenaeus, qui annis pene quadraginta aut

saltem triginta post annum Christi 151 scribebat, haeresim Tatiani ut recentem ac nuper inventam commemorat. "Contradicunt quoque," inquit lib. 1. c. 28, "eius saluti qui primus plasmatus est, et hoc nuper inventum est apud eos: Tatiano quodam primo hanc introducente blasphemiam."

In Oratione Tatiani ante haeresim scripta exstat non illepidus quidam in Peregrinum sive Proteum aculeus, qui cum ea opinione, quam refellimus, conciliari non possit. enim ille cynicus exagitatur a Tatiano, ut iam tum sese vivum combussisse, quod quidem ab eo factum est in ludis Olympicis anno 165, aut saltem sub Protei nomine, quod ei sub finem vitae impositum fuit, cognitus omnibus fuisse videatur. Sic loquitur Tatianus c. 25: Kal léyovees mèr desσθαι μηδενός, κατά δὲ τὸν Πρωτέα σκυτοδέψου μέν χρήζοντες διά την πήραν, ύφάντου δὲ διὰ τὸ Ιμάτιον, καὶ διὰ τὸ ξύλον δρυοτόμου, διά δὲ τὴν γαστριμαργίαν τῶν πλουτούντων καὶ όψοкогой. "Nullius quidem se egere dicunt philosophi, sed tamen Protei more modoque indigent coriario propter peram, textore propter vestem, lignario propter baculum, divitibus propter inglaviem et coquo." Quod Tatianus imitationem Protei ut probrum obiicit philosophis, id argumento est iam tum illum fabulam fuisse ob varios vitae eventus ac praesertim ob stultissimum mortis genus. Illud saltem ex verbis Tatiani necessario constat, iam tum Protei cognomen omnium consensu et fama tributum Peregrino fuisse. At illud nec in Aegypto obtinuit, ut minus belle coniicit Tillemontius, nec in Italia, in quam relicta Aegypto venit, sed in Graecia, ia quam se Italia pulsus recepit, idque admodum sero, ut testatur Aulus Gellius. "Philosophum nomine Peregrinum," inquit lib. 12. c. 11, "cui postea cognomentum Proteus factum est, virum gravem atque constantem vidimus, cum Athenis essemus, diversantem in quodam tugurio extra urbem." Non potuit ergo Tatianus haeresim suam anno Christi 151 spargere, veroque simillimum est Epiphanium pro anno M. Aurelii duodecimo, quo Eusebius hanc haeresim prodiisse declarat, duodecimum Antenini posuisse. Cum Eusebii (Chron.) maior est in eiusmodi quaestionibus auctoritas quam Epiphanii, tum vero illius sententia cum Tatiani et Iustini rebus optime consentit. Dandum enim aliquod tempus Tatiano post Iustinum Romae docenti; nec statim, ac Roma discessit, haeresim coepit praedicare, cum Oratio adversus Graecos, quam post suam Roma discessionem scripsit, baeresis nota careat. Quamobrem cum Iustinus circa annum 167 aut 168 vitam pro Christo profuderit, non incommode Tatiani haeresis ad annum 170 referetur. Quod enim Eusebius in Chronicis anno 172 exortam putat, id aut praefinito non dixit aut minus dixit accurate. Nam Montanistae, quos anno 171 prodiisse gravissimis rationibus patet, paulo recentiores Tatiano videntur et post eum recensentur, tum apud Tertullianum in libro De praescriptionibus, tum apud Epiphanium, quamquam posterior nimium spatii inter Tatianum et Montanistas interponit.

Non me latet Montanistarum originem citius multo collocari a Blondello et Maresio (apud Gallaeum dissert. p. 20), qui versus Sibyllinos, quos octo libris comprehensos habemus, Montani commentum esse contendunt. His assentitur vir a me iam non semel laudatus, Lud. Dufour de Longuerue (in dissert. ms.). Revera antiquiores multo essent Montanistae, si versus Sibyllini facinus essent Montani, quos non solum ante Lucii Veri, sed etiam ante Adriani mortem fabricatos fuisse declarat falsa de utriusque morte praedictio. Nam tres post Adrianum futuri imperatores praedicuntur: tertius sero omnium dicitur potiturus, ό δὲ τρίτος όψὲ κρατήσει άπάντων. Ipse autem Adrianus reste periturus: ο δε λίνος αὐτὸν ολεῖται. Cf. lib. 5 et 8. Ex his merito concludit idem vir eruditissimus mendacem hunc scriptorem turpiter lapsum esse, quia non habebat, ut aliis in rebus, historiam rerum gestarum, quam ducem seguretur, sed Adrianum reste periturum coniiciebat ex doloribus acutissimis, inter quos sibi ipse mortem consciscere volebat. Verisimile erat Lucium Verum, qui tenera admodum aetate erat, M. Aurelio superfuturum.

Scripti ergo hi libri ante mortem Adriani. At eorum parentem esse Montanum nulla probant rationum momenta, non Phrygiae laudes, non vehemens Sibyllae exstasis, non ipsa denique calamitatum imminentium praedictio. In his enim nihil est. quod sectae Montani proprium sit. Potiori iure auctor versuum Sibyllinornm existimaretur aliquis ex Christianis circumcisis et legem retinentibus. Nam hortatur ad iudaicas lustrationes, lib. 4, et futurum dicit ut iusti in secundo adventu Domini corpus quotidie aquis lavent e lecto surgentes, lib. 3.

II. Sic haeresim suam architectatus est Tatianus, ut, dum aliud ex aliis haereticis mutuatur, nec cum istis nec secum ipse consentiret. Videtur in explicanda mundi creatione Valentini deliria compilasse. Dicebant Valentiniani omnia a vero Deo per ipsius Verbum fuisse condita, adhibito tamen Demiurgi sive Creatoris ministerio, quem quidem ita ignorasse fingebant operationem divinae sapientiae, ut sibi solus creator esse videretur. Paulo aliter Tatianus, sed non minus impie, in quodam testimonio apud Orig. De orat. c. 24, illud Scripturae "Fiat lux" optantis et precantis esse dicebat, non praecipientis. Fingebat etiam ad mundi explicationem, teste Irenaeo, "aeones quosdam invisibiles." Hinc apud Tertullianum (Praescr. c. 52) "totus secundum Valentinum sapere" dicitur.

Ut Valentinus, ita etiam Tatianus legem mosaicam reiiciebat, non a vero Deo, sed a Demiurgo institutam pronuntians, teste Clemente Alexandrino Strom. 3. p. 460, sed tamen lege et prophetis utebantur Severiani, ut ait Eusebius, qui primum auctorem et institutorem illorum fuisse Tatianum declarat. Ipse Tatianus utebatur quodam prophetae Amos (2, 8) testimonio, ut vinum prohiberet. Non erat necesse eiusmodi haereticis vetus testamentum ab usu suo penitus removere, cum eam sibi, teste ibidem Eusebio, licentiam interpretandi sumerent, quae nihil non posset eludere.

De Tatiano sic loquitur Clemens Alexandrinus, quasi is Corp. Apoll. Vol. 1X.

Valentini scholae nomen dedisset ac inde abscessisset, ut propriam sectam confloret. Vix enim aliter interpretari liceat haec verba de Tatiano Strom. l. 3. p. 465: ὁ δὲ ἐπ τῆς Οὐαλενείνου ἐξεφοίτησε σχολῆς. Sed tamen Irenaeus in testimonio, quod modo retuli, Tatianum declarat ea mente ab ecclesia discessisse, ut novam sectam conderet.

Valentini opinio, etsi in Deum mundi createrem iniuria erat et ad evertendam resurrectionis fidem excogitata, in hoc tamen lenior erat quam Marcionis, quod nec carnem Christi omnino tolleret, nec necessitatem imponeret ea detestandi quae per Demiurgum a vero Deo creata fatebatur. At Tatianus mutuari ex Marcione non dubitavit quae deesse Valentino ad summam impietatem videbantur. "Nuptias," inquit Irenaeus, "corruptionem esse et fornicationem similiter ut Marcion et Saturainus praedicavit." Quiaetiam matrimonii institutionem diabolo acceptam referre visus est Clementi Alexandrino (Strom. l. 3. p. 463). Nam Paulum sic interpretabatur, ut eum matrimonii usum permittende prohibuisse et ut opus fornigationi et diabelo addictum interdixisse contenderet.

Illud etiam a Saturnino et Marcione Tatianus acceperat, teste Theodoreto (lib. 1 Haeret. fab. c. 20), ut animalium et vini usum, non mode-nuptias, abominaretur. Abutebatur auctoritate Amos prophetae ad impietatis defensionem. "De hoc loco," inquit Hierenymus in Amos c. 2, "haeresim suam Tatianus Encratitarum princeps struere nititur, vinum asserens non bibendum, cum et lege praeceptum sit ne Nazaraei bibant vinum, et nunc accusentur a propheta qui propinent Nazaraeis vinum." In mysteriis celebrandis solam aquam adhiberi voluit. "Similiter et mysteria quaedam," inquit Epiphanius, "ad ecclesiae sanctae imitationem instituit, sed ad ea tamen nihil praeter aquam adhibuit."

III. Quaeri non immerito possit, annon putativam Christo carnem attribuerit Tatianus et hac in re, ut in multis aliis, a Valentini partibus ad Marcionis castra transfugerit. Haec enim de illo apud Hieronymum dicta legimus in Comment. in cap. 6 ad Galat.: "Tatianus, qui putativam Christi carnem introducens omnem conjunctionem masculi ad feminam immundam arbitratur, Encratitarum vel acerrimus haeresiarches, tali adversum nos sub occasione praesentis testimonii usus est argumento" etc. Hoc testimonio adductus Tillementins Tatianum de Christi carne idem ac Marcionem docuisse existimat. Sed monet nos eruditus editor operum S. Hieronymi in perantiquo codice Cluniscensi et in codice Regio 3758 nen Tatianum legi, sed Cassianum. valde probaverim asservatam his in codicibus lectionem. Facile fuit et proclive ut pro Cassiano, qui vix cuiquam practer Clementem Alexandrinum cognitus fuit, nomen Tatiani longe celeberrimum obreperet. At multo difficilius ut pro Tatiano Cassianum librarti ponerent. Porro in Cassianum optime convenit Hierenymi testimonium. Is de matrimonio idem sentiebat ac Tatianus, ut diserte testatur Clemens Strom. 3. p. 465. Quare non immerito vocari potuit Enoratitarum vel acerrimus haeresiarches. Praeterea ibidem Docetarum, id est eorum qui putativam Christi carnem fingebant, princeps a Clemente appellatur, ο της δοπήσεως έξώρzer. Quod quidem de Christi carne commentum illius de mandi creatione opinioni consequens erat, Dicebat enim Cassianus in libro De continentia: El yao no maça deou els ον σπεύδομεν ή τριαύτη διασκευή, ούκ αν έμακάρισεν τούς εύνούzooc. "Si ab eo Dec. ad quem tendimus, esset hace corporis constitutio, nen sane beasset eunuchos." Ex quibus patet Cassianum non, ut Valentinum, omnia a vero Deo per Demiurgum creata sensisse, sed plane, ut Marcionem, vero Des creationem mundi aut saltem humani corporis abiudicasse. Nee proinde mirum est, si nullam prorsus carnem Christo relinquebat. At Tatianus in his quae ad creationem spectant totas est Valentinianus; nec quisquam de Christi carne idem illum ac Marcionem sensisse perhibet. Accurate colligunt Irenaeus et Clemens et Epiphanius quid Valenti-

nianis somniis suo Marte excogitatum addiderit, quid ex Saturni et Marcionis fontibus derivaverit. At nihil prius aut potius commemorari debuit, quam haec de Christi carne opinio, si modo ei adstipulatus est Tatianus. Quinetiam Docetarum secta ab Encratitis secerni non debuit, sed una et eadem existimari, eiusque principatus non Cassiano deferendus erat, ut factum a Clemente vidimus, sed Tatiano, quem celebriorem fuisse constat, antiquiorem non obscure indicat Clemens, dum eum ante Cassianum recenset, eique Cassianum de matrimonio declarat assentiri. Videntur ergo librarii aliquid vulneris fecisse huic Hieronymi loco; atque etiamsi integer existimetur, haud tamen scio an minus hac in re Hieronymo tribuendum sit, quam aliis patribus non medo hunc Tatiani errorem tacentibus, quem tamen maxime commemorare debuerant, sed etiam ab Encratitarum haeresi Docetas distinguentibus, et alteri Cassianum, alteri Tatianum ducem et signiferum assignantibus.

Sed forte, quominus Cassiani nomen Tatiano apud Hieronymum substituamus, obiicietur Tatiani facinus, qui ex evangelio amputavit genealogias et alia omnia, "quae Dominum," ut ait Theodoretus, "ex semine David secundum carnem natum ostendunt." At necesse non est ad phantasticam carnem confugere, ut hoc Tatiani scelus explicemus. Satis magnos illi stimulos ad id audendum subiicere potuit Valentinianorum haeresis, quae Christum nihil ex Maria sumsisse, sed carnem aliunde habuisse et per Mariam veluti per canalem docebat transiisse.

IV. Videbatur sibi Tatianus non multum laudis mereri, adiunctis ad usus suos Saturnini et Valentini commentis, nisi etiam aliquid pareret, quod novum ac proprie suum videretur. Itaque ut nomen suum posteris commendaret, salutem Adami negavit, quod ante illum nemini in mentem venerat. Hunc illius errorem, ut impietatem, detestati sunt Irenaeus, Tertullianus, Epiphanius, Philastrius, Augustinus et Theodoretus. Sic autem refellit hanc haeresim Irenaeus lib. 3. c.

23, ut ceteros homines salvari, si Adam non salvatus sit, ac diabolum a Christo victum et superatum neget, si is, quem diabolus vicerat et in vincula coniecerat, a Christo non sit ereptus ex eius manibus et in libertatem vindicatus. etiam Tertullianus in libro De praescr. cap. 52 radicem salvam esse contendit, si rami salvi fiunt. Et Epiphanius Haeres. 46: Καὶ εἰ ὁ ᾿Αδαμ οὐ σωζεται, τὸ φύραμα, οὐδέ τι τοῦ φυράματος σώζεται. "Si Adamus salutem minime est adeptus, hoc est ipsa quodammodo generis massa, nec ulla huius massae particula servari poterit." Vix sane quidquam reperio quod Tatianum ad baec effutienda impulerit, praeter ineptum novitatis aucupium, ut existimavit Irenaeus. Nam Valentiniani et alii pene omnes gnostici, cum Sophiam suam Adamo Demiurgi manibus formato semen spiritale dicerent iniecisse, cumque neminem hoc semine ornatum sanctitate et salute excidere posse autumarent, necessitatem sibi imponebant agnoscendae Adami salutis. Praeterea ipse Tatianus, ut observat Epiphanius, quo magis nuptias oderat, eo in Adamum sine nuptiis creatum aequior esse debuit.

Videtur tamen impia de matrimonio sententia illum adduxisse ut iniquum se Adamo praeberet. Nam obtrectatores matrimonii, ut testatur Clemens Alexandrinus Strom. 3. p. 470, gustum ligni vetiti interpretabantur usum matrimonii, quem a creatore vetitum fingebant. Unde matrimonii non creatorem, sed diabolum, qui Adamum et Evam pellexerat, auctorem dicebant. Sed tamen, etsi Adamus praeceptum creatoris violaverat, id obstare non debebat quominus eum Christus, longe, ut nugatores illi dicebant, potentior creatore, eriperet. At matrimonii odio videtur Tatianus in matrimonii incoeptorem virus suum evomuisse, eumque a Christo minime liberatum, sed irati creatoris iudicio (neminem enim a Christo damnari dicebant) relictum finxisse.

Apud Tertullianum in loco iam citato docuisse dicitur Tatianus "Adam nec salutem consequi posse;" sed id eodem redit ac quod de Tatiano alii scriptores dixerunt. Posito

enim injectum non fuisse Adamo commentitium illud semen spirituale, quod Achamoth, sive Sapientia, animabus electorum clam creatore injiciebat, non lam salutem Adamus assequi poterat.

Tatiani sectatores appellantur Tatiani et Tatianitae, Encratitae, Severiani, Hydroparastatae, Apotactitae, Saccophòri, Apostolici, quibus nominibus partim ipsa Tatiani secta, partim aliae ex ista avulsae designantur. Distinzit Epiphanius Tatianos a Severianis et Encratitis, ac Severianum Tatiano, Tatianum Encratitis praelusisse ceaset. At Irenacus, Clemens, Eusebius et Theodoretus Encratitarum sectae parentem et auctorem Tatianum dixerunt. Addit Eusebius "non multo post Severum quemdam, cum supradictae haeresi robur ac vires addidisset, in causa fuisse cur illius sectae homines ex ipsius vocabulo Severiani dicerentur." Late ergo manavit haeresis Tatiani; nec eam merito Antiochiae et Ciliciae et Pisidiae finibus coercet Epiphanius, cum Encratitae, ipso fatente, non solum in bis regionibus, sed etiam in Phrygia adusta, in Isauria, Pamphylia et Galatia atque etiam in Romano tractu propagati fuerint. Adductus est etiam Epiphanius hac Tatianitarum et Encratitarum minus accurata distinctione, ut Tatiani sectam saeculo quarto interlisse crederet. At cum Encratitas hoc saeculo exstitisse ex ipso Epiphanio pateat, et maxime ex Basilio, spud quem non pauca de illorum baptismate leguntur (Epist. 188): necessario sequitur institutam a Tatiano sectam, quae non alia est quam Encratitarum, ad hoc tempus perseverasse. Basilius, etsi haereticos solebat rebaptizare, duos tamen ex hac secta episcopos, Zoinum et Saturninum, magnae utilitati consuctudinem posthabens, in episcopalem cathedram suscepit, ac corum non solum baptisma sed etiam ordinationem ratam habuit.

Suspicari videtur Epiphanius Encratitas, dum castitatem prae se ferunt, non tam a voluptatibus abhorruisse, quam latebras occultis flagitiis quaesivisse. Sic enim loquitur de

Tatiano Haeres. 46: Ev to ngodynuati the dynamical nel του έγκρατητικού ήθους κυβευτικήν έσχε τήν, άγωγήν, ως λύκος αρκεξ ένδυόμενος προβάτου καιδίον, και πλαναν το προσκαίρο προσχήματι τούς άπατωμένους. "Continentiae ac pudicitiae specie, velut illecebra proposita, homo vafer obrepsit: tamquam rapax quidam lupus ovem pellis induens, eoque cultu, quem ad tempns induerat, miseros homines in fraudem pelliciens." Et de Encratitis Haeres. 47: Σεμνύνονται δε δήθεν έγχράτειαν σφαλερώς τὰ πάντα έργαζόμενοι, μέσον γυναικών εύφισκόμενοι, καλ γυναϊκας πανταχόθεν απατώντες, καλ συνδιαιτώμενοι, καλ έξυπηρετούμενοι ύπο τουν τοιούτων, έξω μέν τῆς αληθείας ιδυτες, μόρφασιν δὲ μαλλον κεκτημένοι, την δὲ δύναμιν σύτης της εύσεβείας ηρνημένοι. "Quod vero continentiam iaetitant, lubricum est illorum quidem ac periculi plenum facinus. Nam inter mulierculas versantur assidue, quas undecuaque pelliciunt, cum eis iter faciunt, ac communiter vivunt, earumque ministeriis utuntur. Quare cum a veritate longius absint, nihil praeter ementitam illius speciem ostentant: vim ipsam sincerae pietatis abnegant." Nihil simile Irenaeus et Clemens Alexandrinus Tatiano obiecerunt, qui. si eis credimus, inconsideratum castitatis studium non ad tempus ostentavit, ut placet Epiphanio, sed pertinaciter retinuit. Quod ergo reprehendit Epiphanius in Encratitis, id temporum flexu in hanc sectam inductum videtur, cum eorum maiores impiam illam quidem, sed tamen constantem castitatem professi fuissent. Opponit eos Irenaeus aliis haereticis in contrariam partem peccantibus ac omnem licentiam flagitio tribuentibus. Postquam enim de Tatiano loquutus est, sic ad alios transit (l. 1. c. 28): "Alii autem rursus, a Basilide et Carpocrate occasiones accipientes, indifferentes coitus et multas nuptias induxerunt, et negligentiam ipsorum, quae sunt idolothyta, ad manducandum, non valde haec curare dicentes Deum." Similiter Clemens Alexandrious duas illas haereses, ut adversis frontibus inter se pugnantes, refellit in toto libro tertio Stromatum. Pag. 448: Oége els dúo disλόντες πράγματα άπάσας τὰς αίρέσεις, ἀποκρινώμεθα αὐτοῖς. Ἡ γὰρ τὸ ἀδιαφόρως ζῆν διδάσκουσιν, ἢ τὸ ὑπέρτονον ἄγουσαι ἐγκράτειαν διὰ δυσσεβείας καὶ φιλαπεχθημοσύνης καταγγέλλουσι. "Age," inquit, "bifariam dividamus omnes haereses, eisque respondeamus. Vel enim indifferenter vivere docent, vel ultra modum progressae continentiam per impietatem et odium profitentur."

Non magis consentit cum his duobus scriptoribus Epiphanius, cum testatur Encratitas resurrectionem mortuorum credere, Haeres. 47. c. 1. Sic enim apud Clementem resurrectionem interpretantur, ut iam se illam adeptos esse et idcirco a nuptiis refugere dicant. Unde illos sic verberat Clemens (Strom. l. 3. p. 446): El yao our the arastrastr άπειλήφασιν, ώς αὐτοὶ λέγουσι, καὶ διά τοῦτο άθετοῦσι τὸν γάμον, μηδε έσθιέτωσαν μηδε πινέτωσαν καταργείσθαι γάρ έφη την κοιλίαν και τὰ βρώματα ὁ ἀπόστολος ἐν τῷ ἀναστάσει. "Si ergo resurrectionem acceperunt, ut ipsi dicunt, et idcirco matrimonium abrogant: nec manducent nec bibant; nam dixit apostolus (1 Cor. 6, 13) ventrem et cibos destructum iri in resurrectione." Irenaeus ex haereticis creatorem rejicientibus nullum prorsus excipit, qui resurrectionem admiserit, et hac in re a nefariis suis de creatione discesserit principiis, lib. 1. c. 22.

## CAPUT XII.

#### DE SCRIPTIS TATIANI.

- De operibus Tatiani deperditis. II. Oratio adversus Graecos non pronuntiata sed scripts, idque postquam Roma abiit. III. Scriptam ante haeresim fuisse probatur adversus doctissimum abhatem de Longuerue. IV. De audacia Tatiani in Scripturis pervertendis. V. Non exstat illius evangelium διά τεσσάρων. VI. Videtur idem esse ac evangelium quod Ebienaeis attribuit S. Epiphanius. VII. Idem etiam ac illud quod dicebatur secundum Petrum.
- I. Ex maximo librorum numero, quem Eusebius et Hieronymus a Tatiano relictum testantur, pauci ad cognitionem nostram, unus tantum in manus nostras pervenit. Scripserat,

teste Clemente Alexandrino (Strom. 3. p. 460), librum "De perfectione secundum Salvatorem." In Oratione adversus Graecos c. 15 citat librum a se scriptum "De animalibus." Forte in hoc libro pertractaverat quod se alibi demonstrasse dicit (c. 16) mirabiles quosdam effectus non in animas hominum mortuorum sed in daemones refundi debere. In eadem Oratione promittit librum adversus ethnicos scriptores, qui de Christianorum et Iudaeorum instituto et sacris historiis temere iudicaverant. Sic enim loquitar c. 40: Περί μέν οὖν τῆς καθ' ήμᾶς πολιτείας, ίστορίας τε τῆς κατά τους ήμετέρους νόμους, όσα τε είρηκασιν οί παρά τοις Ελλησιν λόγιοι, καὶ πόσοι καὶ τίνες είσὶ μνημονεύσαντες, έν τῷ πρός τους αποφηναμένους τα περί Θεού δειχθήσεται. "Sed de instituto nostro, et de legum nostrarum historia, quaenam apud Graecos eruditi dixerint, quamque multi et quales fuerint qui his de rebus meminere, in libro adversus eos (Graecos videlicet) qui de rebus divinis asseverarunt, demonstrabitur." Non dissimulabo praeclarum his verbis, πρός τούς αποφηναμένους, sensum adjungi ab auctore dissertationis non semel laudatae. Vertit enim: "adversus eos qui rebus di-Sic etiam intellexit Tillemontius. viois fidem detrahunt." Sed illud verbum αποφηναμένους non videtur hanc interpretationem pati. Quosnam refellendos sibi in hoc opere proponeret Tatianus in annotatione ad hunc locum explicare Perabsurde Gesnerus meditatum putat esse conatus sum. Tatianum eqs refellere ,,qui de Deo et rebus divinis demonstrationibus agunt," hoc est catholicos, qui fidem, quam Apelles apud Eusebium Hist. l. 5. c. 13 examinandam esse negat, argumentis probabant et confirmabant.

Rhodon, insignis scriptor ecclesiasticus, qui Romae a Tatiano eruditus fuerat, in libris adversus Marcionitas referebat, Eusebio teste, elucubratum fuisse a Tatiano librum "Problematum," sive Quaestionum in sacram Scripturam. Φησί δέ, inquit Eusebius l. 5. c. 13, καὶ ἐσπουδάσθαι τῷ Τατιανῷ προβλημάτων βιβλίον, δι' ὧν τὸ ἀσαφὲς καὶ ἐπικεκρυμ-

μένον τῶν θείων γραφῶν παραστήσειν ὑποσχομένου τοῦ Τατιατοῦ, αὐτὸς ὁ Ῥόδων ἐν ἰδίφ συγγράμματι τὰς τῶν ἐκείνου προβλημάτων ἐπιλύσεις ἐκθήσεισθαι ἐκαγγέλλεται. "Refert etiam
elucubratum esse a Tatiano librum Quaestionum, per quas
quidem cum Tatianus obscuras esse et reconditas Scripturas
demonstrare instituisset, ipse Rhodon solutiones Quaestionum
Tatiani peculiari opere editurum se esse pollicetur." Videtur haec haereticus scripsisse Tatianus, et idcirco prefigatus fuisse a Rhodone, quia scilicet Scripturas obscuras et
reconditas dicebat, ut suam in eis detorquendis et pervertendis licentiam defenderet.

II. Omnium Tatiani operum, Eusebii et Hieronymi iudicio, celeberrimum et florentissimum fuit Oratio adversus Graecos. Coniicit Tillemontius hanc orationem coram ethnicis pronuntiatam fuisse; idque causae esse suspicatur, car nec satis elaborata, nec arte et ordine dispensata videatur. Revera auditores interdum alloqui videtur, velut cum ait: "Ego loquor et vos auditis" c. 5. "Audite me tamquam ex loco excelso clamantem" c. 17. At nemo nescit solemne esse his, qui scribunt, sic interdum lectorem compellare, quasi veris vocibus uterentur. Tatianus ipse non oratoris sed scriptoris partes sibi attribuit. Ait enim c. 35: "Quomodo nostra philosophia vestris antiquior sit disciplinis, cum scribere inceperim, sed propter urgentem disputationem distulerim, nune, cum tempus est, de illius decretis dicere aggrediar." Et perorans: "Haec vobis, o Graeci, ego Tatianus barbarae philosophiae addictus composui."

Recte observat idem praestantissimus Tillementius hanc Orationem mortae Crescentis insidiis Iustino scriptam esse: sed quod Romae pronuntiatam existimat, id cum Tatiani verbis consistere non potest. Ridens enim Tatianus statuas apud Graecos partim meretricibus et hominibus impuris positas, partim ad memoriam rerum perabsurdarum erectas, sic fidem facit sui iudicii: Ταῦτα μὲν οὖν οὐ πας' ἄλλου μεθῶν ἐξεθέμην, πολλην ἐπιφοιτήσας γῆν, καὶ τοῦτο μὲν εοφιστεύσας τὰ

ύμέτερα, τούτο δε τέχναις και επινοίαις έγκυρήσας πολλαίς, έσχατον δε τη Papalar ενδιατρίψας πόλει, και τας αφ' ύμων ώς αὐτούς ἀναπομισθείσας ἀνδριάντων ποικιλίας καταμαθών. Οὐ γάρ, ως έθος έστι τοῖς πολλοῖς, άλλοτρίαις δόξαις τάμαυτοῦ πραεφλειλ κειδωθαι. αφειαλ ος φλ φνοωσιμοσθαι απτρζ εψλ κατφληψιν, τούτων και την άναγραφην συντάσσειν βούλομαι. ,, Η 200 equidem," inquit c. 35, "non ab alio accepta expesui, qui multas regiones peragravi, ac partim in vestris exercitatus sum disciplinis, partim in artes et inventa multa incidi, ac tandem in Romanorum urbe commoratus, statuarum varietates eo a vobis exportatas vidi. Non enim, ut plerique solent, alienis opinionibus mea confirmare, sed quaecumque vidi litteris mandare aggredior." Haec narratio corum quae Romae Tatianus viderat hominis est Romae non commorantis. Quae supra retulimus in Crescentem dicta, "Crescens igitar ille, qui in magna urbe nidum posuerat, pnerorum quidem amore superabat omnes" etc., similiter probant Tatianum tunc a Crescente, aut saltem, si is mortuus erat, Roma abfuisse.

Elaboratum opus in Graeciae aliqua urbe existimat auctor dissertationis Oxoniensi editioni additae. Cur ita sentiret vir longe doctissimus, id credo exstitisse causae, quod Graecos in hac Oratione alloquatur Tatianus. Sed annon potuit eos etiam Graecos, qui erant in oriente, alloqui? Quare nihil ea do re videtur certo posse constitui.

ctor longius videtur a vero aberrare. Fatetur Tatianum in hoc opusculo adversariorum mucronem belle retundere. "Sed ibidem nigrae lolliginis succum aeruginemque meram deprehendi" pronuntiat. "Nam errores," inquit, "quos Tatianus a Gnosticorum penu depromptos dudum animo inseverat, et ante Iustini mortem propter magistri reverentiam dissimulaverat, aperte defendere non erubuit." Et infra: "Hoc in opusculo cum errores perabsurdos in propatulo doceat, eum a christianae veritatis forma et evangelica regula id temporis quam longissime abfuisse non ambigimus. Et eum-

primis hominem ex tribus veluti naturis conflatum tradit: ἐκ τῆς ὖλης, ex materia, ἐκ τῆς ψυζῆς, ex anima, quae a materia originem ducit, et έπ τοῦ πνεύματος, ex spiritu, qui a Deo seu a coelis primordia capit." Displicet etiam erudito scriptori illa apud Tatianum distinctio duorum spirituum, quorum alter "anima vocatur," alter vero praestantius "est anima, imago scilicet et similitudo Dei." Videtur sibi in his verbis "dilucide perspicere distinctionem รอบั บ์โเมอบั et รอบั พระบุษอรเทอบ์, quam Tatianus mutuatus est a Gnosticis et praesertim a Valentino." Tatiano alios attribuit errores, nempe adversus animae immortalitatem et simplicitatem, et Verbi aeternitatem; ac ne cui in mentem veniat Tatiani patrocinium suscipere, sic concludit: "Nec mirum, si male et improbe de augustioribus christianae religionis mysteriis sentiebat ille, qui conspiraverat iam cum Gnosticis, impiis consceleratisque hominibus et a vera in Deum religione alienissimis. quidem laterem lavabit, si quis eius generis nugatores a culpa velit eximere; et singulatim Tatianum nemo purgare poterit, qui Valentini insanas de aeonibus opiniones animo imbiberat."

Sententiam Tatiani de immortalitate animae eiusque natura, et de Verbi aeternitate satis explanatam puto in secunda parte praefationis et in annotationibus. Neque etiam in eo refellendo immorandum, quod ait vir eruditissimus Tatianum etiam sub Iustini disciplina nefariam haeresim esse meditatum; neque enim argumentis refellendum, quod sine ullo prorsus argumento profertur. Quod autem spectat ad ipsum opusculum Tatiani, multa in eo reperio cum Valentiniana haeresi pugnantia, nullum prorsus huius erroris vestigium, ne in iis quidem quae obiiciuntur ab auctore dissertationis.

Fons et origo Tatiani errorum, ut supra vidimus, prava exstitit de mundi creatione sententia. Inde manarunt acones, inde Demiurgus non lucem faciens, sed ut fiat optans et orans: inde de Christi carne, de resurrectione et de liber arbitrio stultissima commenta. At in Oratione adversus Graecos materiae creationem data opera defendit. Aequalem Deo futuram contendit, si increata esset, c. 5: Ovre yao αναργος ή ύλη καθάπερ ό Θεός, ούδε διά το αναργον και αύτή λοοδύναμος τῷ Θεῷ· γεννητή δὲ καὶ ούχ ὑπό του αλλου γεγονοῖα, μόνου δε ύπο του πάντων δημιουργού προβεβλημένη. enim caret initio materia, quemadmodum Deus: nec Deo, ut principii expers, parem habet potestatem: verum creata est, nec ab alio facta, sed a solo universorum opifice producta." Feriunt haec verba Valentinianos, eorumque de materiae aeternitate ac vero supra creatorem Deo somnia. Ut Valentinianos materia increata et Deus a creatore diversus eo ducebat, ut corpus humanum nec vero et sublimi Deo curae esse nec ab opifice restitui posse crederent: ita Tatianus ex eo, quod materia creata sit et a solo universorum opifice creata, corporum resurrectionem adstruit. Addit enim protinus, c. 6: Καὶ διά τοῦτο καὶ σωμάτων άνάστασιν ἔσεσθαι πεπιστεύκαμεν. "Propterea etiam corporum resurrectionem futuram credimus." Humanam carnem, utpote ab inferiore deo ex materia increata conditam, Valentiniani indignam iudicabant, quam Filius Dei susciperet. Corpus illi tribuebant animale non-ex Maria assumtum, sed per Mariam traductum, veluti per canalem quemdam. At pudori non est Tatiano Deus sub hominis forma natus, c. 21: Où yào μωραίνομεν, ανδρες Ελληνες, ούδε λήρους απαγγέλλομεν, Θεον εν ανθρώπου μορφή γεγονέναι καταγγέλλοντες. "Non enim desipimus, o Graeci, nec nugas praedicamus, Deum sub hominis forma natum nuntiantes."

Praecipue vero in summam morum corruptelam Valentinianos praecipites dederat sublata hominis libertas, cum "semetipses non per operationem, sed eo quod sint naturaliter spirituales, omnimodo salvari" dicerent, Iren. lib. 1. c. 6. At Tatianus nihil in rebus creatis natura malum esse declarat, c. 17: Έπεὶ αὐτὸς μὲν πῶν τὸ εὖ πως ἔχον ἐδημιούς-γησεν ἡ δὲ τῶν δαιμόνων ἀσωτία τοῖς ἐν τῷ κόσμῳ πρὸς τὸ κακοποιεῖν ἐχρήσατο. "Deus," inquit, "omnia bene se haben-

tia creavit; sed daemonum intemperantia eis, quae in mundo sunt, ad male agendum abusa est." Iustini magistri vestigiis homines et angelos a Deo liberos docet fuisse creatos, e. 7: Όπως ό μέν φαυλος δικαίως κολάζηται δι' αυτόν γεγονώς μοχθηρός, ὁ δὲ δίκαιος χάριν τῶν ἀνδραγαθημάτων ἀξίως ἐπαινήται. "Ut malus merito puniatur per se improbus factus, iustus autem ob recte facta iure laudetur." Quae praedicta sunt, "libera eligentium voluntate" docet evenire; nec mali originem aliunde repetit quam ex libero arbitrio, c. 11: Ova έγενόμεθα πρός τὸ ἀποθυήσκειν, ἀποθυήσκομεν δὲ δε έκυτούς. Απώλεσεν ήμας το αυτεξούσιον δουλοι γεγόναμεν οι έλευθεροι, διά την άμαρτίαν ἐπράθημεν. Οὐδὲν φαῦλον ὑπὸ τοῦ Θεοῦ memolyras, the moundles hueig avedelfauer. Of de avadelfauteg, δυνατεί πάλιν παραιτήσασθαι. "Non facti sumus ut moreremur: perdidit nos libera voluntas; servi facti aumus qui liberi eramus: per peccatum venditi sumus. Nihil mali factum est a Deo: nos ipsi improbitatem produximus. Eam vero qui produxerunt denue repudiare possunt." Quemadmodum homines omnes peccato Adami vitiatos fuisse, ita etiam omnibus, ut in secunda parte vidimus, necessarium esse Spiritus sancti auxilium docet, ut Dei imago in eis restituatur, nedum quemquam natura spiritualem esse crederet.

Nuptias in diis merito irridet Tatianus c. 8, at in hominibus legitime contractas nusquam vituperat. Virgines christianas laudat (c. 33), quae "divina oracula circum cola" recitabant, non ut hoc institutum instar legis omnibus praescribat, sed ut repellat dicteria ethnicorum, qui Christianos dictitabant "inter mulieres et adolescentes, inter virgines et anus nugari." Sic etiam (c. 27) afficta Christianis crimina propulsat, iniquam ob solum nomen condemnationem obiicit ethnicis, ut catholicae ecclesiae defensor, ac persequutorum telis praecipue expositus, nedum tunc inter haereticos versaretur, quos aut persequutio tangere non solebat aut negando eludebatur. Ecclesiae catholicae mores describit, cum sit c. 32: Φιλοσοφοῦσί τε οὐ μόνον οί πλουτοῦντες, ἀλλὰ καὶ

of névyus neoîna tậc disanallas anolavous ... Toùs dè anesavas poulements, nãy nesspútistes de, nãy mesapútistes de, nãy mesapútistes de, nãy mesapútistes de, nãy mesapútistes de, nãy mesapítistes de analambas filma nao filma trips as etames noições nessouras. "Philosophantur non solum divites, sed et pauperes gratuito doctrina perfruuntur... Quioanque autem audire voluerint, omnes hoc modo admittimus, etiamsi anus, etiamsi adolescentes suerint; ac omni prorsus aetati suus est apud nos honor. Sed longe abest lascivia." Haerebant adhuc animo Tatiani, cum haec scriberet, non solum lustini praecepta, quem virum inprimis admirandum vocat, sed etiam praeclari illi pietatis motus, ques olim persenserat, cum miraretur in libris sacris doctrinam haereticis oppositam, "universae creationis explicationem captu facilem, ac singularem universorum "principatum" (c. 27).

Immerito vituperat idem vir doctissimus quae apud Tatianum de corpore et anima et spirita, ac duorum spirituum distinctione dicuntur. Etiamsi Tatianus hominem ex corpore, anima et spiritu componeret, minime id reprehendi deberet, oum anima saepe spiritus vocetur, ac Spiritus sancti donum saepe hominis spiritus dicatur. At Tatianus animam distinguit a S. Spiritu, ut templum ab inhabitante Deo, c. 15. In boc gravissime errabant Valentiniani, quod animae suae semen a Sapientia iniectum dicerent, cuius beneficio salutem seternam sibi ne maximis quidem et perpetuis flagitiis eripi posse confidebant. Nihil simile Tatiano obiici potest. Quinetiam in bec laudandus quod Spiritum sanctum, quem Deum perfectum vocat, a spiritu materiam pervadente distinguat (c. 12. 15). Similis distinctio apud Theophilum lib. 1 c. 5 et 7.

IV. Nequissimos errores Tatianus pervulgata haereticorum via defendit, nec quidquam sibi in violandis Scripturis duxit impermissum. Recipiebat ille quidem plerasque Scripturas, licet prave interpretaretur. Nam, ut supra vidimus, illud Genesis "Fiat lux" precantis esse, nen inbentis effutiebat: vinum ex quodam Amos testimonio (2, 8), matrimonium ex alio Pauli interdictum esse contendebat. "Tentabat etiam," teste Irenaeo, "subinde uti huiusmodi a Paulo (1 Cor. 15, 22) assidue dictis: "Quoniam in Adam omnes moriuntur." Plurimi faciebat Epistolam ad Titum; sed quamvis multa Pauli ad usus suos idonea duceret, nonnullas tamen illius epistolas rejecit, spe sublata eludendi et cavillandi. Haec discimus ex Hieronymo, qui sic loquitur proem. Comment. in epist ad Titum: "Sed Tatianus," inquit, "Encratitarum patriarches, qui et ipse nonnullas Pauli epistolas reiecit, hanc vel maxime, hoc est ad Titum, apostoli pronuntiandam credidit, parvi pendens Marcionis et aliorum, qui cum eo in hac parte consentiunt, assertionem." Nonnulla etiam apostoli dicta, inquit Eusebius lib. 4. cap. 29, aliis verbis exprimere ausus esse fertur, quasi eorum compositionem emendans.

Sed praecipuum Tatiani facinus enituit in uno ex quatuor evangeliis compingendo, quod idcirco τὸ διὰ τεσσάρων appellabat. Συνάφειάν τινα καὶ συναγωγήν οὐκ οἶδ' ὅπως τών εύαγγελίων συνθείς, τὸ διά τεσσάρων τοῦτο προσωνόμασεν. "Ο καί παρά τισιν είσέτι νῦν φέρεται. "Catonam," inquit Eusebius (l. 4. c. 29), "et collectionem nescio quam evangeliorum contexuit, quam το διά τεσσάρων nominavit: quod opus a quibusdam etiamnum habetur." Et Epiphanius Haeres. 46: Αέγεται δὲ τὸ διὰ τεσσάρων εύαγγέλιον ὑπ' αὐτοῦ γεγενήσθαι, όπες κατά Έβςαίους τινές καλούσι. "Ferunt opus illud quod ex quatuor evangeliis contextum est, quodque secundum Hebraeos nonnulli vocant, ab eo esse conscriptum." Plura narrat Theodoretus, ex quibus hoc evangelium quale fuerit intelligi potest. Ούτος καὶ τὸ διὰ τεσσάρων καλούμενον συντέθεικεν ευαγγέλιον, τάς τε γενεαλογίας περικόψας, καὶ τὰ άλλα οσα έκ σπέρματος ⊿αβίδ κατά σάρκα γεγενημένον τὸν Κύριον δείκνυσιν. Έχρησαντο δε τούτω ου μόνοι οί της εκείνου συμμορίας, άλλά και οί τοις άποστολικοις επόμενοι δόγμασι, τήν της συνθήκης κακουργίαν ούκ έγνωκότες, άλλα άπλούστερον ώς συντόμο τῷ βιβλίο χρησάμενοι. Εὖρον δὲ κάγοὶ πλείους ἢ διακοσίας βίβλους τοιούτας ἐν ταῖς παρ' ἡμῖν ἐκκλησίαις τετιμημένας, καὶ πάσας συναγαγον ἀκεθέμην, καὶ τὰ τῶν τεσσάρων εὐαγγελιστῶν ἀντεισήγαγον εὐαγγέλια. "Hic evangelium," inquit (Haeret. fab. l. 1. c. 20), "quod diatessaron dicitur, composuit, amputatis genealogiis et aliis omnibus, quae Dominum ex semine David secundum carnem natum ostendunt. Eoque usi sunt non modo qui eius erant sectae, sed ii etiam qui apostolica dogmata sequebantur, compositionis fraudem non cognoscentes, sed simplicius tamquam compendiario libro utentes. Nactus sum etiam ipse libros huiusmodi supra ducentos in honore habitos in ecclesiis nostris, quos omnes in unum congestos seposui, et pro his quatuor evangelistarum evangelia introduxi."

Ex his patet Harmoniam evangelicam, quae exstat sub nomine Tatiani in Biblioth. Patr. (edit. Paris. tom. 7, Lugdun. tom. 2), non esse Tatiani, quippe cum genealogias a Tatiano sublatas contineat. Hanc tamen Tatiano attribuebat sexto saeculo Victor Capuanus. Sed ea de re nulla iam inter eruditos dissensio. At Baronius et Caveus litem moverunt de alia Harmonia Ammonio in iisdem Patrum Bibliothecis (ed. Par. tom. 7, Lugd. tom. 3) tributa, quam quidem non Ammonii sed Tatiani esse contendunt. Sed postremum illud opus latini scriptoris est germanissimus foetus, nec ullam prorsus notam habet, ex qua latinum e graeco factum agnoscas. Deinde vero nulla prorsus in re Tatiani haeresi consulit, sed legem Mosis sic commendat, idque verbis in Scriptura non exstantibus (neque enim uti solet ipsis Scripturae verbis), ut Tatiano affingi non possit. et 13.

VI. Cum tam late manaverit huius evangelii fama, accuratius investigandum nobis est, quid de eo veteres dixerint. Illud inprimis observandum est, quod ait Epiphanius (Haeres. 46, 1), hoc Tatiani evangelium a nonnullis secundum Hebraeos vocari. Vix profecto credibile est Hebraeos illos, Corp. Apoll. Vol. IX.

querum alti, nempe Nazaraei, legis observationem cum esclesiae catholicae doctrina iungebant, alti vero, nempe Ebionaei, Christum simplicem hominem ex virgine vel etiam ex Iosepho genitum dicebant, evangelio Tatiani, quod ad dissimillimos errores insinuandos fabricatum fuerat, usos fuisse. Ac de Nazaraeis quidem minime dubium, quin ad usus suos adsciverint non Tatiani evangelium, sed illud quod S. Hieronymus graecis ac latinis litteris illustravit. At quod spectat ad Ebionitas, evangelium quod eis attribuit Epiphanius in haeresi 30, quae est Ebionitarum, idem prorsus videtur esse ac illud Tatiani diatessaron.

- 1º. In evangelio, quod Epiphanius Ebionitis propriam tradit, amputatae erant genealogiae. Ev to your mape ouτοῖς εὐαγγελίω κατά Ματθαῖον όνομαζομένω, ούχ όλω δὲ κληρεστάτω, άλλα νενοθευμένω και ήκρωτηριασμένω, έβραϊκόν δέ τούτο καλούδιν, έμφέρεται κτλ. "Igitar in eq qued pones illos est Matthaei evangelio," inquit Haeres. 30. c. 13, "quamquam ne integrum quidem illud habent, sed adulteratum ac mutilum, idque ipsum Hebraicum vocant, ita scriptum est" etc. Et infra (c. 14): Κήρινθος και Καρποκράς τῷ σότῷ χρώμενοι δηθεν παρ' αύτοῖς εύαγγελίω ἀπό της ἀρχής τοῦ κατά Ματθαῖον εύαγγελίου διά της γενεαλογίας βούλονται παριστάν έκ σπέρματος Ιωσήφ παὶ Μαρίας είναι τὸν Χριστόν. Οὖτοι δὲ ἄλλα τινά διανοούνται. Παρακόψαντες γάρ τάς παρά το Ματθαίω γενεαλογίας, ἄρχονται τὴν ἀρχὴν ποιεῖσθαι, ώς προείπον. ,,Corinthus enim et Carpocrates eodem Matthaei, ut quidem volunt, evangelio freti, ex eius initio Christique genealogia probare nituntur Christum e Iosephi et Mariae semine esse procreatum. Illi (Ebionitae) contra omnino statuunt. Nam omai genealogia amputata inde, unde diximus, initium ducant." Deerant ergo in illo secundum Hebraeos evangelio genealogiae, quas ex evangelio διά τεσσάρων, ut quae Tatiani haeresi incommodarent, amputatas fuisse Theodoretus testatur (lib. 1. Haeret. fab. c. 20).
  - 26. In eodem Ebionitarum sive secundum Hebraces

evangelio multa alia occurrebant ad Tatiani de lege Mosis et de animalium usu errores accommodata. Sic loquebatur Christus in hoc evangelio (Haeres 30. c. 16): or Alfor πατολύσαι τὰς θυσίας, καὶ ἐὰν μή παύσησθε κοῦ θύειν, οὐ παήσεται ἀφ' ύμῶν ή ὀργή. ,,Ego ad abroganda sacrificia veni, et nisi sacrificare desieritis, Dei in vos ira non cessabit." Pro ee quod leannes dicitur cooldas, id est locustas, comedisse, isti egnelõas, epichyta mellita, posuerant (c. 13). Illad Christi apud Lucam 22, 15: "Desiderio desiderari hoc pascha manducare vobiscum," sic invertebatur in evangelio Ebionitarum: Quaerentibus discipulis: "Ubi vis paremus tibi comedere pascha?" (Matth. 26, 17) - sic Christus respondebat (c. 22): Μή ἐπιθυμία ἐπεθύμησα πρέας τοῦκο τὸ πάσχα φαγείν μεθ' ύμῶν; "Namquid desiderio desideravi carnem hoc pascha manducare vobiscum?" In his agnoscere licet non solum Tatiani deliria, sed etiam illius in pervertendis ad arbitrium Scripturis audaciam, de qua Eusebius (Hist. I. 4. c. 29),

- 3°. Evangelium secundum Hebracos, qued Epiphanio aotam fuit, non, ut illud qued Hieronymus interpretatus est, solo Matthaci contextu continebatur, sed plane, ut evangelium Tatiani dià reccaper, ex aliis evangelistarum lecis callide assutis constabat. Perspicue res est tum ex Lucae verbis, quae modo in bac evangelio maligue detorta vidimus, tum ex alie testimosio, qued, ab Epiphanio appositum e. 13, partim ex Matthaci partim ex Marci et Lucae verbis conflatum est.
- 4°. In codem secundum Hebracos evangelio baptismus Christi describitur, ut apud magistrum Tatiani Justinum: hac Patris voces auditae narrantur (Epiph. Hacres. 30. c. 13): "Ego hodie genui te"; magnum lamen in Iordane dicitur affalsisse.

Sensit Epiphanius (l. l. c. 14) multa esse in hoc evangelio cum Ebionitis pugnantia. Nam cum Christum ab eis simplicem hominem existimari sciret, mirari satis non poterat, cur haec Christi verba: "Quae est mater mea et fratres mei?" in hunc usum adhiberent, ut Christum probarent hominem non esse, sed eos putabat secum ipsos pugnare. At incredibilis est tanta inconstantia, ut eumdem et hominem ex hominibus genitum dixerint et hominem esse negaverint. Multa alia Ebionitis attribuit Epiphanius, cum ea opinione, quam de illis tota antiquitas confirmat, omnino pugnantia. Detestatos illis esse omnes prophetas declarat c. 15. At "quae sunt prophetiae," si Irenaeo credimus l. 1. c. 26, "curiosius exponere" nitebantur. Addit Epiphanius eos ab omnibus animatis, propterea quod e concubita genita sunt, abstinere, aqua tantum in mysteriis celebrandis uti, ac inter Iesum ac Christum id discriminis ponere ut Christum Dei Filium in Iesum descendisse dicant. Credere equidem malim Ebionaeos ab Epiphanio cum Cerinthi aut Carpocratis aut aliis eiusmodi sectis confundi, quae Iesum quidem hominem ex hominibus genitum esse dicebant, sed, cum Christum impassibilem esse statuerent ac Deum veteris testamenti et creatorem mundi aversarentur, plurimum affinitatis cum Tatiano habuerunt, ac eius evangelio non incommode ad errores suos uti potuerunt.

VII. Facile crediderim illud etiam evangelium, quod secundum Petrum dicebatur, Tatiani evangelio diversum non esse. Tempus et res ipsae mirifice conveniunt, ut discimus ex testimonio Serapionis Antiocheni episcopi apud Eusebium l. 6. c. 12. Is antequam illud Petri evangelium per se ipse examinasset, permiserat ut legeretur in paroecia Rhossensi, ne forte discordiae, quibus materiam dederat illud evangelium, graviores fierent. Sed postquam illud perlegit, in gratiam eorum, qui decepti fuerant, librum composuit, in quo sic loquebatur: Έδυνήθημεν γὰρ παρ' ἄλλων τῶν ἀσκησάντων τοῦτο τὸ εὐαγγέλιον, τουτέστι παρὰ τῶν διαδόχων τῶν καταρξαμένων αὐτοῦ, οῦς Δοκητὰς καλοῦμεν (τὰ γὰρ πλείονα φρονήματα ἐπείνων ἐστὶ τῆς διδασκαλίας), χρησάμενοι παρ' αὐτῶν διελθεῖν, καὶ εὐρεῖν τὰ μὲν πλείονα τοῦ ὀθοῦ λόγου τοῦ σωτῆρος, τινὰ

δε προδιεσταλμένα, α και υπετάξαμεν υμίν. "Mutuati enim supradictum evangelium ab eis qui illud usu et exercitatione promoverunt, id est a successoribus eorum qui illud incoeperunt, quos Docetas vocamus (sunt enim pleraeque sententiae ex eorum doctrina), legendi copiam nacti sumus, et deprehendimus quidem in plerisque rectam Salvatoris doctrinam, sed tamen detorta esse nonnulla, quae et vobis subiecimus." Serapion, qui ecclesiam Antiochenam rexit ab anno 190 usque ad annum 211, degebat cum Tatiani successoribus. Ut Tatiani diatessaron, ita illud etiam quod Petri dicebatur evangelium tanta arte concinnatum erat, ut catholicis non doctissimis fucum faceret: utrumque ab eruditis episcopis, Theodoreto et Serapione, admoniti e manibus projecerunt. Praeterea Docetarum usu terebatur evangelium secundum Petrum: at pleraque commenta a Tatiano Docetae acceperant, nec video cur non illud etiam evangelium ab eo acceperint, aut cur novi architectandi operam susceperint, cum communibus erroribus satis providisset Tatianus, ac etiamsi quid inter eos de carne Christi non conveniret, in hoc tamen utrisque in commune genealogiis recisis consuluisset.

Neque illud omittendum, quod testatur Theodoretus Haeret. fab. lib. 2. c. 2, evangelium Petri usui fuisse Nazaraeis. Id profecto incredibile: nam Nazaraei id unum peccabant, quod legem Mosis obstinate retinerent. Sed cum Nazaraei saepe confundantur cum Ebionitis, quos scribit Epiphanius Tatiani evangelio usos fuisse, inde videtur errandi occasio oblata Theodoreto.

### CAPUT XIII.

#### DE GESTIS ET SCRIPTIS ATHENAGORAE.

- Testimonium Philippi Sidetae de Athenagora expenditur. II. An idem Athenagoras ac Athenogenes. III. Apologia ab eo oblata M. Aurelio eiusque filio Commodo. IV. Oblata anno 176 nec solum scripta. V. De alio illius libro, qui est De resurrectione mortuorum.
- I. Athenagoram Atheniensem ac philosophum fuisse indicat eius operum titulus. De rebus illius gestis non uber-

rima est dicendi seges, cum ipsius nomen pene oblivio deleverit. Nam si Methodium Martyrem et Philippum Sidetam exciplas, quorum alter unam aliquam Athenagorae sententiam apud Epiphanium Haeres. 64 et Photium cod. 224 citat, alter de ille breviter et quasi transiens loquutus est, altum de hoc eximio scriptore in tota antiquitate silentium. Debuit tamen illius sama latius manare, si vera sunt quae perhibet Philippus Sideta, praefuisse illum scholae Alexandrinae, eique in hoc munere discipulum Clementem successisse. Refortur hoc testimonium Philippi Sidetse in quodam fragmento, quod ex Nicephori Callisti, ut coniicit Dodwellus, operibus excerptum ad calcem dissertationum Dodwelli in Irenaeum legitur. Sic habent quae de Athenagora ibi dicuntur: Kai φησι Φίλιππος ό Σιδητής εν λόγω αδ' Τοῦ διδασκαλείου τοῦ έν 'Αλεξανδρεία 'Αθηναγόρας πρώτος ήγήσατο, κατά τους γρόνους άπμάσας 'Αδριανού παι 'Αντωνίνου, οίς παι τον ύπερ Χριστιανών πρεσβευτιπόν προσεφώνησεν ανήρ έν αύτῷ χριστιανίσας τῷ τρίβωνι, καὶ τής ἀκαδημαϊκής σχολής προϊστάμενος. Οὖτος πρὸ τοῦ Κέλσου κατά Χριστιανών γράψαι προθυμηθείς, έντυχών ταῖς Delais yeamais els tò anoibistepor ayurisasbai, obtus ellero τῷ παναγίω πνεύματι, ώστε διδάσκαλον κατὰ τὸν μέγαν Παῦλον αντί διώπτου γενέσθαι τής πίστεως ής έδίωπεν. Τούτου μαθητην γενέσθαι φησίν ο Φίλιππος τον στρωματέα Κλήμεντα καί Πάνταινον του Κλήμεντος. "Ait Philippus Sideta in Serm. 24: Scholae Alexandrinae primus praefuit Athenagoras, qui temporibus Adriani et Antonini floruit, quibus etiam legatoriam orationem pro Christianis inscripsit: vir christianam religionem in ipso pallio professus, ao scholae academicae praefectus. Is cum ante Celsum in animo haberet adversus Christianos scribere, legens divinas Scripturas ad accuratius pugnandum, sic Spiritu sancto captus est, ut more ac modo magni Pauli pro persecutore doctor fieret illius doctrinae quam insectabatur. Huius discipulum fuisse ait Philippus Clementem Alexandrinum et Pantaenum Clementis."

Quamvis non maxima sit auctoritas Philippi, eiusque

opus, quod Historiam Christianam inscripserat, doctis pariter et indoctis inutile iudicet Socrates lib. 17. cap. 27, cui assentitur Photius cod. 35, eum tamen Dodwellus ipsi etiam Eusebio in hoc de Athenagora et aliis Alexandrinue scholae rectoribus testimonio anteponendum putat, propterea quod Rhodonis discipulus fuit, qui Alexandrinae scholae post Didymum praefuit et eamdem scholam in urbem Sidam transtulit, ubi eum a se auditum narrat Philippus teste excerpti modo laudati auctore, sive is Nicephorus sit seu quilibet alius. Haud equidem negaverim Dodwelli rationem id valere, ut si quid narret Philippus, quod cum optimis monumentis non pugnet, id probetur. At nunquam impetrabit Dodwellus, ut scriptor non magni ponderis, Proclo et Sisinnio aequalis ac diaconi munere sub Ioanne Chrysostomo perfunctus, Eusebio, qui et antiquior et accuratior est, et multo plura scholae Alexandrinae monumenta pluresque erudites viros aut ei praefectos aut in ea institutos viderat, anteponatur. Quare ut omittam longe a vero aberrare Philippum, cum Apologiam Athenagorae imperatoribus Adriano et Antonino inscriptam putat, multa in eodem testimonio legentur partim hand valde probabilia, partim falsa prorsus et absurda. Non libenter crediderim Athenagoram Alexandrinae scholae praefuisse. Quomodo enim in tam alto et sublimi loco ita illius scripta latuere, ut nulla prorsus ad Eusebium aura perveniret ? Illud certe dici non potest quod ait Philippus Athenagoram huic scholae primum praefuisse. Nam diserte testatur Eusebius (Hist. l. 5. c. 10) litterarum sacrarum scholam iam inde a priscis temporibus, antequam ei pracesset Pantaenus, in urbe Alexandrina institutam fuisse.

Non minus absurde idem Philippus Athenagoram Clementis Alexandrini, Clementem Pantaeni magistrum fuisse statuit. Dubitari non potest quin Clemens Alexandrinus non magister Pantaeni sed discipulus fuerit. Acceptam a Pantaeno doctrinam grato animo memorahat in Hypotyposibus.

Rem testatur Eusebius Hist. l. 5. c. 11: oc di zai ovopasti έν αίς συνέταξεν Τποτυπώσεσιν ώς αν διδασκάλου του Πανταίνου μέμνηται. "Clemens in Institutionum libris a se conscriptis diserte Pantaeni ut magistri meminit." Et Photius cod. 109 de eodem Clemente: μαθητής δέ, ώς αὐτός φησι, révove Navralvou. "Fuit autem, quemadmodum ipse testatur, discipulus Pantaeni." Fidem ergo non meretur Philippus, cum de rebus Clementis tantopere discrepat ab ipso Clemente. Atque hinc etiam perspici potest non inani coniectura, ut visum est Dodwello, sed firmis indiciis Eusebium niti, cum magistrum illum, quem Clemens ordine et tempore ultimum at merito longe principem in Aegypto audierat, Pantaenum fuisse concludit. Nam cum Clemens uni tantum magistro, ut ipse testatur, operam in Aegypto dederit, cumque Pantaenus in Aegypto docuerit et auditore usus sit Clemente: an inanis conclusio est magistrum illum, quem solum Clemens (Strom. 1. p. 271) in Aegypto audivit, non alium esse Pantaeno? Fabulam itaque redolet eiusmodi historia. Nec tamen in Philippi Sidetae testimonio pariter reiecerim quae de mirabili Athenagorae conversione et christianae religionis in ipso pallio professione narrantur. Haec enim minime repugnant; sed certiora essent, si Philippus maiorem in historia scribenda fidem ac diligentiam declarasset.

II. Suspicantur viri praestantissimi, Baronius (ad 18 Ian) et Tillemontius, Athenagoram eumdem esse ac S. Athenogenem martyrem, cuius hymnum quemdam laudavit Basilius in libro De Spiritu sancto c. 29, compositum a S. martyre et discipulis relictum instar cuiusdam amuleti, cum igne iamiam comburendus esset. Revera praeter nominis similitudinem, quae fucum librariis facere potuit, videtur Athenogenes eruditione ac discipulis floruisse, quod quidem non minus apte in philosophum Atheniensem convenit. Athenagoram passum esse pro Christo nulla perhibent historiae monumenta. Sed ut eius scripta pene in oblivione iacuerunt, ita et martyrium latere potuisset. Nec profecto mirarer, si

vitam pro Christo profudisset, qui sub eo imperatore, sub quo delatus Christianus poenam capitalem non effugiebat, non modo seipsum deferre ausus est, sed etiam christianam religionem sic defendere ut, imperatorem superstitioni addictissimum alloquens, christiani cultus sanctitatem et intaminatos Christianorum mores cum turpibus gentilium sacrificiis et simulacris ac vita corruptissima compararet. Sed, ut observatum est ad laudatum Basilii locum, verisimilius est Athenogenem illum a S. Basilio memorari, quem sub Diocletiano Martyrologia ad diem 16 Iulii cum nonnullis aliis passum esse Sebastiae in Armenia testantur.

III. Cum plura non suppetant, quae de rebus Athenagorae disseramus, veniendum ad illius scripta, quorum longe praestantissimum "Legatio" sive "Apologia pro Christianis." Oblatam fuisse Marco Aurelio eiusque filio Commodo idque anno 177 Baronius, Petavius et Tillemontius existimant. Contra Labbaeus, Pagius et Dodwellus imperatoribus M. Aurelio et Lucio Vero inscriptam contendunt, Dodwellus quidem anno 168, Pagius vero anno 166. In hac sententiarum varietate non difficilis deliberatio est utros seguamur. Baronii enim et Tillemontii sententiam in clarissima luce exponunt haec Athenagorae verba (c. 37): Τίνες γάρ καὶ δικαιότεροι ών δέονται τυχείν, η οίτινες περί μέν της άρχης της ύμετέρας εθχόμεθα, ίνα παίς μέν παρά πατρός κατά τό δικαιότατον διαδέχησθε την βασιλείαν, αυξησιν δε και επίδοσιν ή άρχη ύμων, · πάντων ύποχειρίων γινομένων, λαμβάνη; "Quinam enim digniores qui ea quae petunt impetrent, quam qui pro imperio vestro precamur, ut filius a patre, prout aequissimum est, regnum accipiatis, et accessionibus ac incrementis imperium vestrum, omnibus ditioni vestrae subiectis, augeatur?" Haec profecto ad M. Aurelium et L. Verum referri non possunt. Ambo adoptati fuerant ab Antonino; neuter alterius pater; nec aequissimum erat ut Lucius a M. Aurelio, quicum pari iure iam tum imperabat, sed potius ut Marci filius regnum a patre aliquando acciperet.

In eamdem sententiam haec leguntur c. 18: "Erette dep' έαυτών και την επουράνιον βασιλείαν έξετάζειν ώς γάρ ύμιν marpl nai vie mayra neyelowrai, avoden ihr basilelan ellyφόσιν (βασιλέως γάρ ψυχή έν χειρί Θεού, φησί το προφητικόν πνεύμα), ούτως ένὶ Θεῷ καὶ τῷ παρ' αὐτοῦ Λόγφ, υίῷ νοουμένω αμερίστω, πάντα υποτέτακται. "Licet autem ex vobismetipsis regnum coeleste spectetis. Quemadmodum enim vobis patri et filio parent omnia, quippe cum sursum regnum acceperitis (anima enim regis in manu Dei, inquit Spiritus propheticus), sic uni Deo eiusque Verbo, quem filium eius nunquam separabilem intelligimus, subjecta sunt omnis." Praeclara sane comparatio, si de M. Aurelio et Commedo agatur, cum praesertim satis indicet Athenagoras, quid intersit inter divinam et humanam generationem, dum Filium Dei a Patre separari non posse declarat. At indigna prorsus et absurda comparatio fuisset, si de M. Aurelio et L. Vero loquutus fuisset Athenagoras, quos fratres fuisse non potuit Atque etiam si sibi finxisset Lucium Verum a ignorare. Marco Aurelio adoptatum fuisse, nihil tamen magis pugnabat cum aliis eius de trinitate principiis, quam ut aeternum Dei Filium cum adoptivo filio compararet.

Hue accedit quod Oratio in omnibus codicibus inscribitur, Imperatoribus M. Aurelio Antonino, et L. Aurelio Commodo, Armeniacis, Sarmaticis, et, quod maximum est, Philosophis." Porro Lucius, ex quo Veri nomen cum imperio accepit, nunquam Commodus appellatus est, nisi forte ab Hieronymo non sine gravi hallucinatione, quae in scriptorem aequalem non cadit. Neque etiam Lucio Vero congruit Sarmatici cognomen, quod ne ipse quidem M. Aurelius ante annum 170 aut forte etiam 174 assumsit. Quod ait Athenagoras Proteum semetipsum περὶ τὴν Ὀλυμπίαν combussisse, id ita accipit Dodwellus, quasi idem valeret ac "in hac Olympiade". At, etiamsi Olympicos ludos designasset hac voce Athenagoras, non eam Olympiadem designasset in qua scribebat: non magis profecto quam cum ait c. 14 caedem

a Theagene 'Ολυμπιάσι perpetratam. Eiusmodi vocibus antiqui nunc ipsam urbem, nunc cum urbe ipsos ludos designant. Sic Philostratus Vit. Apollon. IV. 8 ὅντων 'Ολυμπίων, c. 9 ἐν 'Ολυμπία, κατ' 'Ολυμπίαν, et c. 11 μετὰ τὴν 'Ολυμπίαν. Aelianus lib. 4. c. 9 ἐν 'Ολυμπία, et lib. 9. c. 34 εἰς 'Ολύμπια.

IV. Hoc opus ante annum 176 aut 177 scribi non potuisse probat summa illa pax, quam toto orbe regnare ait Athenagoras c. 1. Nam, ut observant Baronius et Tillemontius, in toto M. Aurelii imperio vix ullum tempus praeter annum 176 et 177 a bellis vacuum reperias.

Placet Tillemontio annus 177, quia Commodus imperatoris titulum, quem ei Athenagoras defert, ante mensem Novembrem anni 176 non est adeptus. Sed cum paternos titulos manifestum sit cum Commodo communicari ob filii. nomen et ius haereditatis a natura acceptum: cur non etiam ei imperatoris titulus tribui potuit, antequam illum solemni decreto acciperet? Sic etiam cum ait Athenagoras: "Vobis patri ac filio parent omnia," non adscitum esse in imperii societatem Commodum significat (etsi enim Augustus factus est anno 177, non tamen credibile est eum, quamdiu vixit pater, gubernandarum rerum plurimas partes sustinuisse), sed civium affectum exprimit, filium patri in omni obsequio et observatione adjungentium. Tanti ergo esse non videtur allata a Tillemontio ratio, ut hanc Apologiam anno 177 addicamus. Sed illius ad annum 176 referendae necessitatem imponere videtur susceptum hoc anno iter a M. Aurelio in Graeciam, Syriam et Aegyptum. Sive enim Athenis vixerit Athenagoras, ut ex philosophi Atheniensis titulo colligi posset, sive Alexandriae, imperatoris praesentia his in locis percommodam attulit occasionem offerendae Apologiae; nec quemquam dicturum puto Athenagoram praetermissa hac occasione Romam anno sequenti venisse, ut hoc sui in ecclesiam amoris specimen ederet.

"Baelius in Lexico Historico gallice edito," inquit Fabricius (Biblioth. gr. tom. 5), "nunquam oblatam publico Chri-

stianorum nomine putat, sed tantum scriptam privatim ab Athenagora, perinde ut in Gallia ab anno 1684 multi e Reformatis perseguutionem passis libellos eiusmodi supplices et apologias ad regem scripserunt edideruntque, regi nunquam oblatas." Iniquam esse hanc de Athenagora opinionem fatebitur quisquis ipsam Apologiam accuratius expendet. Ipse titulus Athenagoram legati quodam munere perfungi docet. Eo spectat tota illius oratio, ut imperatoris benevolentiam Christianis conciliet: dissimulat imperatoris in Christianos odium causam esse persequationis, sed Christianos vexari et occidi ait, quia illos non tuetur patrocinio suo imperator; in exordio et conclusione et pluribus aliis in locis illius laudes plena manu in astra tollit, eique ac eius domui Christianos maximo studio et obsequio affixos esse asseverat. Quot adhibet argumenta, totidem utitur occasionibus deleniendi imperatoris et perhonorifice appellandi. Quis non videt ita disserenti scriptori idem ac Iustino et Tatiano in Orationibus adversus Graecos, Clementi in Protreptico, Origeni in libris contra Celsum, propositum non esse, ut veritatem religionis christianae tantummodo demonstret ac errores gentilium arguat, sed illud etiam maxime, ut persequutionis finem impetret ? Videtur sibi ad imitandum proposuisse Apologias S. Iustini, cuius exemplo nec atheismum cum sanctae trinitatis cultu, nec alia facinora cum moribus et doctrina Christianorum consistere posse demonstrat. Ducem sequi Iustinum videtur, cum queritur quod solum nomen in Christianis damnetur c. 2, cum postulat ut eadem in illos ac in alios homines iudicii forma servetur, cum persequutiones non aliunde oriri declarat quam ex antiqua vitii cum virtute pugna c. 3, cum Christianos ab hac vita ad aliam longe meliorem cum Deo et apud Deum traducendam proficisci docet c. 12, et cum de angelorum lapsu loquitur c. 24.

Iustinum longe superat Athenagoras expolito dicendi genere, ordinis venustate et peracutis ad captandam benevolentiam circuitionibus. Simplicior enim Instinus et parcior in laudando. Quodsi non tam multa e Scripturis et Christi mysteriis repetit Athenagoras, quam multa apud Iustinum his de rebus occurrunt: videtur petitis ex ratione argumentis singularitatem Dei et simulacrorum cultus stultitiam demonstrare maluisse et in his immorari, quia hanc disputandi rationem philosophi imperatoris auribus gratiorem futuram sperabat. Dum autem in his occupatur, visus est Petavie (lib. 1 de Deo p. 83) accidentia in Deo admittere. Vocat ille quidem (c. 23) Dei attributa τὰ ἐπισυμβεβηκότα ac bonum Deo inesse dicit (c. 24) κατά συμβεβηκός, sed cum ipse mentem suam aperiat, non videtur ei ob verbum lis impingenda, ubi sententia in tuto est. Simili indulgentia utendum in Tertullianum, apud quem eodem sensu attributa Dei vocantur appendices, lib. 1 in Marc. c. 25.

Athenagoram multa scripsisse coniicere possumus ex initio libri De resurrectione, ubi testatur "se nonnunquam sermones pro veritate eis, quae de veritate habentur, praemittere," idque illo in libro facere statuisse. Quo tempore hoc opus scriptum fuerit, statuere non possum; sed tamen Apologia posterius videtur, quam sic absolvit, ut disputationem de resurrectione nondum suscepisse, sed in aliud tempus differre videatur. Sic enim loquitur (Apol. c. 36): 'Allà ανακείσθω μεν ο περί της αναστάσεως λόγος. "Sed hac de resurrectione disputatione supersedeamus." Quamvis minime dubium sit quin haec disputatio non pronuntiata sed scripta fuerit, sic tamen loquitur c. 23, quasi ei propositum sit "summatim his qui convenere indicare quid de resurrectione sentiendum sit, et argumenta, quibus hoc dogma nititur, ad audientium facultatem accommodare." Quamvis adhibita in hoc opere argumenta ipsos etiam haereticos feriant, videtur tamen philosophos potissimum voluisse refellere. Nam quidquid oblicitur ab adversariis, id rationculis continetur: quidquid argumentorum adhibet Athenagoras, id ex hominis natura et Dei institia repetit. Unde

etiam c. 3 informis, "ut illi existimant," nempe philosophi, materia dicitur. At ea non tangit quae ex Scripturis et Christi mysteriis catholici ad probandum hoe dogma, et haeretici ad evertendum ducebant. Sub nomine Athenagorae prodiit anno 1599 opus "De vero et perfecto amore," verbis quidem e graeco in gallicum factum, sed revera a personato interprete Fumaeo fabricatum, cui larvam egregie detractam vide apud Fabricium tom. 5 Biblioth. gr. p. 88.

Displicuit Petavio quod ait Athenagoras in hoc De resurrectione libro c. 11 aut saltem quod doctissimo theologo visus est dicere, "quod Deus potest id eum velle, et quod vult id omnino posse": καὶ τὸ δυνατὸν βουλητὸν καὶ τὸ τοῦ θεῷ βουλητὸν πάντως είναι δυνατόν. Sed nihil superest difficultatis, si locus accurate expendatur. Non enim illad fewlorior dicit Athenagoras, quod Deus sacturum se decrevit, sed quod velle potest. Sic antea c. 10 άβούληπον intelligit id quod Deus velle non potest. Ait enim idcirco άβούλητον esse, quia vel iniustum est vel indignum Deo. Τὸ γὰρ ἀβούλητον η ως άδεκον αύτω έστιν άβούλητον η ως άνάξιον. Itaque άβούλητον interpretari non dubitavi id quod in Dei voluntatem non cadit, et soulyro's id quod velle potest. Quos refellit hoc in libro Athenagoras, hi minime inquirebant utrum resurrectionem Deus necne promiserit hominibus, sed eam fieri omnino non posse contendebant. Quare Athenagoras statuit ees, si cum aliquo rationis colore increduli esse velint, demonstrare debere resurrectionem vel in Dei potestatem vel in eius voluntatem non cadere.

## CAPUT XIV.

# AN ATHENAGORAS MONTANI SECTAE ADHAESERIT.

Athenagorae loca ex quibus nata suspicio.
 Res diiudicanda ex primordiis Montanistarum.
 Multi anni fluxere antequam schisma conflarent.
 Tertullianus ante Montanista quam schismaticus.
 Difficile est statuere quo tempore absolutum schisma.
 Athena-

geras corum nec schismatis nec doctrinae particeps. VII. Illorum exstases probatas ei fuisse nullo patet argumento.

Examinanda nobis quaestio non parvi et ad famam Athenagorae et ad antiquitatem ecclesiasticam momenti. Tillemontius, cuius non minus laudenda in antiquis rebus diiudicandis sequitas quam in comportandis et colligendis eruditio, suspicatur Athenagoram Montanistam fuisse. "Haud scio," inquit tom. 2. p. 350, "an adhibita ab eo et de prophotis, que tempere exstases Montani ecclesiam perturbare incipiebant, et de secundis nuptiis loquendi ratio, metuendi locum afferat ne his partibua implicatus fuerit." De prophetis sic loquitur Athenagoras Apol. c. 9: Of xat' Exstasiv των έν αύτοις λογισμών, πινήσαντος αύτους του θείου Πνεύματος, ἃ ένηργούντο έξεφώνησαν, συγχρησαμένου τοῦ Πνεύματος, work and analyzaje analos émarendas. "Qui mente et animo extra se rapti, impellente Spiritu sancto, quae ipsis inspirabantur ea sant loquati, utente illis Spiritu sancte, velut si tibiam inflet tibicen." De secundis autem nuptiis haec habemus c. 33: Où yao meléry loyer all' inideles un didaguaλία ξργων τα ήμεταρα, η οδός τις ετέχθη, μένειν, η εφ' ενί γαμφ. Ο γαρ δεύτερος εύπρεπής έστι μοιγεία. "Ος γαρ αν απολύση, **જુવાર્દા, રજ્રેષ્ઠ પૂર્ણ પ્રસ્તા વર્ષા રહ્યાં પ્રત્યાં પ્રત્યાં વર્ષોને માન્ય પ્રત્યાં વર્ષોને માન્ય પ્રત્યાં પ્રત્યા પ્રત્યાં પાત્યાં પ્રત્યા પ્રત્યાં પ્રત્યાં પ્રત્યાં પ્રત્યાં પ્રત્યાં પ્રત્યા પ્રત્યાં પ્રત્યાં પ્રત્યાં પ્રત્યાં પ્રત્યાં પ્રત્યાં પ્રત્યા પ્રત્યા પ્રત્યા પ્રત્યા પ્રત્યા પ્રત્યા પાત્યા પ્રત્યા પ્રત્યા પ્રત્યા પ્રત્યા પ્રત્યા પ્રત્યા પાત્યા પાત્યા** emolesty kurgenov is exause tig the needeviar, oute extrameiv. O yap anosteray feutor the morteras yuvanos, nal el πέθνηκε, μοιγός έστε παρακεκαλυμμένος, παραβαίνων μέν τήν χείρα rou Oron, or er apro o Oroc Eva andra Erlage nel plan puναξαα, λύων δὲ τὴν σάρκα πρὸς σάρκα πατά τὴν ξνωσιν πρὸς ulku ele vou yevous norvariar. "Neque enim meditatione sermonam sed demonstratione et disciplina actionum res nostrae continentur, ut quisque vel qualis natus est, maneat, vel unicis in nuptiis. Secundae enim decorum adulterium. Quicumque enim dimiserit, inquit, uxorem suam et aliam duxerit, moechatur, nec eam dimitti sinens, cuius virginitati finem quis imposuit, nec aliam insuper duci. Nam qui se inse prima uxore spoliat, etiamsi mortus sit, occulta quadam

ratione est adulter: tum quod manum Dei transgrediatur (nam initio Deus unum hominem finxit ac unam mulierem), tum quod carnis cum carne coniunctionem quodam veluti vinculo ad commiscendum genus colligatam dissolvat." Cum his nimium videntur congruere quae apud Tertullianum leguntur de secundis nuptiis. Has "nuptialibus et dotalibus si forte tabulis a moechiae et fornicationis opere diversas esse" ait De pudic. c. 1. Ut neque repudium, ita nec matrimonii numerum ab initio fuisse observat De monogam. e. 9. Sic loquitur c. 14: "Nova lex abstulit repudium; habuit quod auferret: nova prophetia secundum matrimonium, non minus repudium prioris."

Sed tamen, si consideremus quibus gradibus Montanistae eo pervenerint ut ab omnibus damnarentur, nec apertae illorum haeresis affinem reperiemus Athenagoram, imo ne eorum quidem fautorem quae in primordiis moderatius sentiebant. Non enim statim atque prodiit Montanus, ieiunia instar legis imponere, fugam in persequutionibus vetare, secundas nuptias adulterii notis ausus est inurere. Rem multo callidius administravit. Ieiunia his, qui illum audiebant, ad alicuius causae occasionem, non toti ecclesiae ad perpetuam annorum redeuntium vicem imponebat. "Spiritus sanctus," inquit Tertullianus De ieiun. c. 13, "cum in quibus vellet terris et per quos vellet praedicaret, ex providentia imminentium, sive ecclesiasticarum tentationum, sive mundialium plagarum, qua Paracletus, id est advocatus, ad exorandum iudicem, huiusmodi officiorum remedia mandabat. Puta nunc, ad exercendam sobrietatis et abstinentiae disciplinam, hunc qui recipimus, necessario etiam quae tunc constituit observamus." Neque etiam fugam omnino in persequutionibus damnabat. Testatur Tertullianus eum hortatum esse ad martyrium; fugam ab eo penitus prohibitam dicere non audet. "Spiritum vero si consulas, quid magis sermone illo Spiritus probat? Omnes pene ad martyrium exhortatur." Haec ille in libro De fuga c. 9, ubi etiam duo refert

testimonia Montani, quae exhortationem habent ad martyrium, at fugam minime condemnant. Secundas nuptias abstulerunt Montanistae, nova sane et inaudita audacia, sed tamen in primordiis ita moderate, ut cum digamis in ecclesia communicare non dubitarent. Quomodo enim se hac in re gesserint, spectari potest ex corum in aliis rebus agendi ratione. Nescio quo pacto inducta fuerat in aliquas ecclesias non consentanea praecepto apostoli consuetudo, ut virgines in ecclesia velum excuterent. Virgines novis prophetiis addictae velum servarunt, sed tamen aliis velo carentibus molestae non erant, donec istae impetrarunt ut hoc discrimen, quod eas urebat, tolleretur. Sic rem enarrat Tertullianus lib. De vel. virg. cap. 3: "Tolerabilius apud nos usque proxime utrique consuetudini communicabatur. Arbitrio permissa res erat, ut quaeque voluisset, aut tegi aut prostitui, sicut et nubere, quod et ipsum neque cogitur neque prohibetur. Contenta erat veritas pacisci cum consuetudine, ut tacite sub consuetudinis nomine frueretur se vel ex parte; sed quoniam coeperat agnitio proficere, ut per licentiam utriusque moris indicium melioris partis emergeret, statim ille adversarius bonorum multoque institutorum fecit opus suum. Ambiunt virgines hominum adversus virgines Dei, nuda plane fronte in temerariam audaciam excitatae. . . Scandalizamur, inquiunt, quia aliter aliae incedunt. . . Cur non magis hae querantur scandalo sibi esse petulantiam, impudentiam ostentatitiae virginitatis 8"

Suam Montanum haeresim in primordiis aliquo lenitatis fuco dissimulasse, illud etiam argumento est, quod de eius prophetiis variae ac discrepantes fuere catholicorum sententiae. Nam ut prophetae munus ac nomen sibi arrogare coepit, multi illum, teste Eusebio (Hist. l. 5. c. 3), eiusmodi donis ornatum esse crediderunt, quae tunc rara in ecclesia non erant. At si statim ea vomuisset, quae postea effutiit, nulla esse potuisset inter catholicos ambigendi ratio. Illius anathemati moram non attulissent exstases, si sese aperiens

statim dixisset, id quod ab eo aut ab eius mulieribus dictum refert Tertullianus (De pud. cap. 21): "Potest ecclesia donare delictum, sed non faciam, ne et alia delinquant."

III. Operae pretium est observare multos annes ab initio sectae effluxisse, antequam aut tolerari desinerent Montanistae, aut se ultro ab omnibus ecclesiis abscinderent. Anno 177, id est sex annis a sectae primordio, confessores Lugdunenses et Viennenses, vel a fratribus Asiae et Phrygiae consulti de hac dissensione vel caritate propria incitati, "partim ad fratres in Asia et Phrygia degentes," inquit Eusebius Hist. 1. 5 c. 3, "partim ad Eleutherum romanae urbis episcopum scripserant, pro pace ecclesiarum quasi legatione fungentes." Nullum hic schisma, sed vehemens dissensio, cuius sedandae spes affulgebat.

Trium romanorum pontificum communionem et approbationem sibi conciliare conati sunt Montanistae, sed operam luserunt. Rem discimus ex his Tertulliani verbis contra Prax. cap. 1: "Idem (Praxeas) tunc episcopum romanum, agnoscentem iam prophetias Montani, Priscae, Maximillae, et ex ea agnitione pacem ecclesiis Asiae et Phrygiae inferentem, falsa de ipsis prophetis et ecclesiis eorum asseverando et praecessorum eius auctoritates defendendo coëgit et litteras pacis revoçare iam emissas et a proposito recipiendorum charismatum concessare." Huius pontificis, qui pene a Montanistis deceptus suit, praecessores indicati hoc loco alii esse non possunt, quam Soter, sub que secta prediit, et Eleutherus, cui Victor successit anno 192. Itaque Victore ecclesiam romanam regente aut saltem in primordiis illius pontificatus, id est annis viginti et amplius post Montani primordia, nondum Montanistae ab ecclesia discesserant, nondum ab ea erant eiecti. Verisimile est homines superbos repulsam hanc non tulisse patienter; sed tamen plures anni ab hoc eventu effluxerunt, antequam schisma palam et aperte erumperet. Nam Tertullianus, quem verisimile est Romae, cum haec agerentur, fuisse, in hac urbe Montanista

factus est, si eam Hieronymo fidem habemus, quae illi hac in re non videtur deneganda. Is enim in libro De script. eccles. narrat Tertullianum "invidia et contumeliis clericorum ecclesiae romanae ad Montani dogma delapsum". Rediit tamen in Africam nondum schismaticus; nam catholicis permixtus erat, iisque audientibus Praxeam, qui ex Italia in Africam venerat ibique errorem suum spergebat, fregit et convicit atque haeresim coëgit eiurare: tum demum schisma conflatum. Totam rem sic ipse narrat c. 1 in Prax.: "Fructificaverant avenue Praxeanae, hic quoque superseminatae, dormientibus multis in simplicitate doctrinae; traductae dehinc per quem Deus voluit, etiam avulsae videbantur. Denique caverat pristinum doctor de emendatione sua, et manet chirographum apud psychicos, apud quos tunc gesta res est; exinde silentium. Et nos quidem postea agnitio Paracleti et defensio disiunxit a psychicis." Accurata est Tertulliani ratio loquendi: non illum sola agnitio falsi Paracleti, sed maxime defensio disiunxit a catholicis. Nimirum agnoverat antequam schismatice defenderet.

Tertullianum non statim ac Montanista factus est, ab ecclesiae communione exteriore discessisse testis est liber De velandis virginibus, cuius scribendi occasio, ut iam vidimus, exstitit orta inter Montanistarum et Catholicorum virgines in iisdem ecclesiis et sub iisdem pastoribus dissensio. Necesse est enim utrasque in easdem convenisse ecclesias et eidem auctoritati paruisse, cum aliae non velarentur, aliae socias suas velari moleste ferrent, et idcirco apud eos qui auctoritate pracerant agerent ut volum detraheretur. Tota res in ecclesia agebatur, nec dum ab ea Tertullianus discessorat. "Apud nos usque proxime utrique consuctudini communicabatur." Quinetiam in hoc libro opponit adversariis suis exteras ecclesias, quibuscum et se et adversarios communione conjunctos esse declarat. "Non possumus," inquit cap. 2, "respuere consuetudinem, quam damnare non possumus, utpote non extraneam, quia non extraneorum,

cum quibus scilicet communicamus ius pacis et nomen fraternitatis. Una nobis et illis fides, unus Deus, unus Christus, eadem spes, eadem lavacri sacramenta. Semel dixerim, una ecclesia sumus." Quam dissimilia haec sunt impiis et inhonestis conviciis, quae postea Tertullianus nec modum ullum nec consilium retinens in ecclesiam effudit: velut cum ait in libro De pudicitia c. 1: "Erit igitur et hic adversus psychicos titulus, adversus meae quoque sententiae retro penes illos societatem, quo magis hoc mihi in notam levitatis obiectent. Nunquam societatis repudium delicti praeiudicium est, quasi non facilius sit errare cum pluribus, quando veritas cum paucis ametur." Scripturam Pastoris ait c. 10 inter apocrypha referri, "ab omni concilio ecclesiarum etiam vestrarum," inquit catholicos alloquens. Negat catholicis inesse Spiritum sanctum, quia illum in Montano non agnoscunt. "Itaque isti," inquit c. 12, "qui alium Paracletum in apostolis et per apostolos receperant, quem nec in prophetis propriis agnitum, iam nec in apostolis possident, age nunc vel de apostolico instrumento doceant maculas carnis post baptisma respersae poenitentia dilui posse." Et c. 21: "Quid nunc et ad ecclesiam, et quidem tuam, psychice ?"

Tillemontius, qui Montanistas existimat sectam ab ecclesia abscissam fuisse antequam ei nomen daret Tertullianus, hanc opinionem accepit ab his libri De fuga verbis: "Dicitis enim: quoniam incondite convenimus, simul convenimus et plures concurrimus in ecclesiam, quaerimur a nationibus et timemus ne turbentur nationes," cap. 3. Existimavit vir doctissimus hic describi synaxes Montanistarum: at ipsos catholicos, a quibus consultus fuerat, haec dicentes inducit Tertullianus, atque hanc causam afferentes, cur fugiendum sit et a conventibus abstinendum, quia nimirum, si Christiani solitas synaxes obeant, haec multitudo facile deprehendatur a gentilibus. Unde Tertullianus addit: "Annon scitis quod Deus omnium sit dominus? Et si velit Deus, tunc persequutionem patieris; si vero noluerit, tunc silebunt nationes."

Hinc etiam auctor est ei qui consulebat, ut, si interdiu non potest, saltem nocte et cum paucis conveniat, si non licet cum multitudine. C. 14: "Postremo, si colligere interdiu non potes, habes noctem luce Christi luminosam adversus eam. Non potes discurrere per singulos; sit tibi et in tribus ecclesia." In hoc igitur libro, in quo Paracletum suum citat, ac Montani deliriis ita addictus est, ut negare inter tormenta satius esse putet quam fugere, reverebatur tamen ecclesiasticos conventus, eisque praeesse Christum putabat. Nihil enim aliud est hoc loco, "ecclesia in tribus," nisi fidelium, quibus inest Spiritus sanctus, etiamsi pauci sint, con-His adde Fabium, qui Tertullianum consuluerat. catholicum fuisse; nec psychicos in hoc libro catholicos appellari: hoc tantum in eis culpat, quod in multis rebus haerere et incerti esse debeant, quia Paracleti oracula non recipiunt. "Procuranda autem examinatio penes vos, qui si forte Paracletum non recipiendo, deductorem omnis veritatis. merito adhuc etiam aliis quaestionibus obnoxii estis," cap. 1. Nec praetereunda est S. Rutilii martyris honorifica in hoc libro commemoratio, quem Tertullianus c. 5 sanctissimum martyrem vocat, quamvis "toties fugisset persequutionem de loco in locum, etiam periculum ut putabat nummis redemisset."

Ex his refelli possunt et qui a Tertulliano haeresis notam propulsant, quia unitatem videtur etiam Montanista retinere, et qui illius de auctoritate et unitate principia nullius volunt esse ponderis, quia haec eum iam schismaticum disseruisse putant. Utrique errant graviter. A schismatis crimine non ideirco insons et purus erit, quia quibusdam veluti gradibus in hoc tristissimum exitium lapsus est. Premunt illum, non tuentur, unitatis aliquamdiu retentae indicia cum posterioribus manifesti schismatis notis collata. Quibus autem argumentis ecclesiae unitatem et infallibilitatem demonstravit, de eorum pondere et momento an detrahere debuit superveniens schisma?

Non dissimulandum est Tertullianum etiam in libris, quos schismaticus scripsit, ecclesiae apostolicae auctoritate ad refellendos haereticos uti. "Soleo," inquit lib. 5 in Marcionem c. 19, "in praescriptione adversus haereses omnes de testimonio temporum compendium figere, priorem vindicans regulam nostram omni haeretica posterioritate." argumentum tangit lib. 1. c. 1, lib. 4 c. 4 et adv. Praxeam c. 2. Atque in his quidem locis obiicit haereticis auctoritatem ecclesiarum apostolicarum: at nequaquam, ut in iis quae schisma praecesserunt, communione iunctum se illis ecclesiis esse gloriatur, non ius pacis et unitatis unamque ecclesiam praedicat. Libenter utebatur praescriptionis argumento, quia nihil illud sectae Montani officere putabat, utpote antiquam symboli fidem retinenti: necesse esse putabat (De monog. c. 2), ut "ante quis de Deo haereticus sit et tunc de instituto". Paracleto controversiam fieri et propter hoc novas prophetias recusari dicebat (De ieiun. c. 1), "non quod alium Deum praedicent Montanus et Priscilla et Maximilla, nec quod Iesum Christum solvant, nec quod aliquam fidei aut spei regulam evertant, sed quod plane doceant saepius ieiunare quam nubere." At pudorem adeo non proiecerat Tertullianus, ut in ipso schismate communionem sibi cum apostolicis ecclesiis attribueret. De universae ecclesiae contra Montanistas consensu ita diiudicabat, quasi pauci cum pluribus ac non potius minuta secta cum universa ecclesia pugnaret. "Nunquam societatis repudium," inquit (De pudic. c. 1), "delicti praeiudicium est, quasi non facilius sit errare cum pluribus, quando veritas cum paucis ametur." At in libro De praescr. Montanistas, qui apostolicam de secundis nuptiis, de poenitentia, imo et de ecclesiae auctoritate doctrinam deseruerant, aeque ac alios profligabat hac praeclarissima sententia: "Age nunc omnes erraverint. Ecquid verisimile est ut tot ac tantae in unam fidem erraverint?" In hoc praestantissimo libro multa alia occurrunt cum iis penitus pugnantia, quae Tertullianus iam Montanista,

licet nondum schismaticus, docuit: illud inprimis quod in libro De praescript. (cc. 11. 12. 13. 14) diserte probat catholicis nihil iam quaerendum superesse, quippe qui veritatem invenerint, aut saltem in ecclesia et a fratribus quaerendum. At in libro De vel. virg. (c. 1) auctoritatem omnem commentitio Paracleto attribuit in solvendis quaestionibus, et catholicos in libro De fuga (c. 1) multis quaestionibus obnoxios esse pronuntiat, quia non recipiunt "Paracletum deductorem omnis veritatis." Statuere ergo licet librum De praescriptionibus non modo ante schisma, sed etiam ante adoptata Montani somnia scriptum fuisse.

V. Plurimum lucis huic quaestioni accederet, si statuere possemus quo potissimum anno Montanistae ab ecclesia penitus defecerint. Iam schisma penitus conflatum erat, cum scriberet Tertullianus quartum adversus Marcionem librum, id est anno, ut ipse declarat, decimo quinto imperatoris Severi. Ibi enim declarat inter Montanistas et psychicos controversiam esse de exstasi, cap. 22. Id confirmat S. Clemens Alexandrinus, qui sub eodem imperatore scribebat. Nam cum is librum quartum Stromatum componeret, catholicos Montanistae psychicos vocare incipiebant. Sic enim de illis Clemens p. 511: "Ηδη γάρ καὶ οὖτοι (Φρύγες) τοὺς τῆ νέα προφητεία μή προσέχοντας ψυχικούς καλούσι. "lam enim ii quoque eos, qui novae prophetiae non attendunt, animales appellant." Idem in Strom. 7. p. 765 Montanistas vocat haeresim ex gente denominatam. Testatur antiquus scriptor apud Kusebium Hist. l. 5. c. 16 damnatos fuisse et excommunicatos in multis Asiae conciliis Montanistas; sed quo tempore haec concilia habita fuerint, minime declarat. Fieri potuit ut citius in nonnullis ecclesiis, serius in aliis damnarentur.

Pseudoprophetas illos vocat Irenaeus, eosque ut prophetiae insignia sine prophetica gratia sibi arrogantes egregie depingit lib. 4. c. 33. n. 6. At schismatis scelus falsae prophetiae adjunctum ab eis fuisse non dicit. Non tamen

dubium esset quin tanc schismatici faerint, si de illis dictam esset illud Irenaei lib. 3. c. 11. n. 9: "Alii vero, ut donum Spiritus frustrentur, quod in novissimis temporibus secundum placitum Patris effusum est in humanum genus, illam speciem non admittunt, quae est secundum Ioannis evangelium, in qua Paracletum se missurum Dominus promisit, sed simul et evangelium et propheticum repellunt Spiritum." Miror eruditis viris Tillemontio et novissimae editionis auctori visum esse Irenaeum de Montanistis loqui. Quomodo enim S. Ioannis evangelium ob sancti Spiritus promissionem reiecissent, quos constat in illis Ioannis locis, ubi Spiritus promittitur, praecipuum sectae suae praesidium constituisse? Quae sequentur Irenaeum de Montanistis non loqui confirmant, etsi augent difficultatem dignoscendi quosnam potissimum exagitet. Addit enim: "Infelices vere, qui pseudoprophetae quidem esse volunt, propheticam vero gratiam repellunt ab ecclesia: similia patientes his, qui propter eos qui in hypocrisi veniunt etiam a fratrum communione se abstinent. Datur autem intelligi, quod huiusmodi neque apostolum Paulum recipiant." Discimus ex his verbis nonnullos exstitisse, qui a communione sese removerent, ne cum hypocritis communicarent. Cum his comparat eos qui S. Ioannis evangelium reiiciebant, quia in hoc maxime evangelio promittitor Spiritus sanctus. Utrique ergo peccabant inconsiderato eorum qui sanctis rebus abutuntur odio: atque ut ii qui a communione abscedebant ita se gerebant, quia plus aequo infensi erant hypocritis communicantibus, ita necesse est ut eos, qui evangelium Ioannis et promissionem sancti Spiritus reiiciebant, id fecisse dicamus propter eos qui evangelio et promissione abutebantur. Quare non Montanistae evangelium S. Ioannis reiecisse dicendi sunt, sed potius, dum eo ad causae suae defensionem abutuntur, illius reiiciendi ansam immoderatis adversariis dedisse.

Si minus statuere possumus, quo potissimum tempore Montanistae schismatici fuerint, illud saltem asseverare licet, scribente Apologiam Athenagora et multis post annis nondum eos ab ecclesia catholica discessisse.

VI. Haec accurate explorare conatus sum, ut habeamus quid de fide Athenagorae statuamus. Ac 1º quidem asseverare possumus secundas nuptias ab eo minime damnatas fuisse. Quomodo enim illas damnasset, quas ne Montanus quidem tunc temporis condemnare audebat? 2º. Etiamsi Athenagoras Montani partibus se addixisset, non tamen illius nomini labes schismatis inhaerere deberet, cum anno 176, quo scribebat, ac pluribus postea elapsis annis nondum ad extremum illud schismatis scelus nequitia Montanistarum pervenerit. 30. Ne illud quidem probabile est Athenagoram ulla cum Montano consuetudine aut doctrinae consensione conjunctum fuisse. Nam quod de secundis nuptiis statuit, id ex Christi verbis "Quicumque dimiserit uxorem suam et aliam duxerit moechatur" subtiliter ratiocinando deducit: at novae prophetiae auctoritas minime illi in mentem venit. Atque' in hoc manifesta est illius a Montanistis dissensio. Isti enim unicas nuptias neque a Christo neque ab apostolis praescriptas fatebantur, sed a Paracleto, quem a Christo datum Montano et Priscillae et Maximillae dicebant, "ut, quoniam humana mediocritas omnia semel capere non poterat, paulatim dirigeretur et ordinaretur et ad perfectum perduceretur disciplina ab illo vicario Domini, Spiritu sancto." Tertull. De vel. virg. c. 1. Nihil simile Athenagoras designat: solis Christi verbis nititur. Neque etiam de Montanistis, sed de Christianis ait c. 33 unumquemque vel qualis natus est manere, "vel unicis in nuptiis".

VII. Non iustior accusandi Athenagorae causa ex illius de prophetarum exstasi dictis ducitur.

Nam 1º etiamsi non fuisset ex illorum numero, qui statim animadverterunt quid vitii inesset exstasibus Montanistarum et oritura ex his hominibus mala prospexerunt, non ideireo Montani non dico schismati, sed vel doctrinae addictus dici posset. In illa enim dissensione, quam de Montanistis inter catholicos exortam narrat Eusebius Hist. l. 4. c. 3, quicumque prophetias Montani non damnabant vel etiam probabant, non idcirco Montano regendos se committebant: et quamdiu catholicis permixti suere Montanistae, haud dubium quin multi eos laudaverint et ab eis laudati fuerint nec tamen eorum vivendi et sentiendi rationes sequati sint. Ex quo etiam patet, quam iniquum quamque absurdum foret exprobrare ecclesiae catholicae cultum mulierum Montani sectae addictarum, quia scilicet sanctae Perpetuae et sanctae Felicitatis Acta collecta sunt ab homine "sicut prophetias," ut est in praefatione, "ita et visiones novas" agnoscente et bonorante. Difficile est Montanistis invidere scriptorem ita illis temporibus de novis prophetiis loquentem: Montani sectatorem fuisse contendit Valesius, negat Ruinartius. si is Montanista fuit, non ideirco Montanistis sanctae illae martyres tradendae; aut certe eamdem notam non effugiet S. Rutilius martyr, quem quidem, etsi Montanum sperneret, magnis tamen laudibus ornavit Tertullianus, lib. De fuga in persec. c. 5.

- 2°. Ne illud quidem dici potest Montanistas ab Athenagora rejectos et damnatos non fuisse. Nam S. Clemens Alex. (Strom. l. 1. p. 349) hanc sectam inter haereses recenset, sed tamen prophetas, itidem ut Athenagoras, in exstasi loquutos agnoscit, et pseudoprophetas omnes, qui ante Christum fuerant, fures fuisse probat, quia "revera prophetabant in exstasi", nimirum imitante et suffurante diabolo propheticam exstasim. Vide S. Ambrosium in Psalm. 39.
- 3°. Nihil hio Athenagorae cum Montanistis: tota illi cum ethnicis disputatio. Prophetas extra se raptos fuisse dicit, non quod necesse esse crederet, "ut in Spiritu homo constitutus," ut ait Tertullianus (adv. Marc. l. 4. c. 22), "excidat sensu, obumbratus scilicet virtute divina," sed quia, cum exstasis in gentilium oraculis divinae inspirationis nota haberetur, prophetas divinitus fuisse inspiratos argumento ad permovendos gentiles idoneo probare volebat. Non

multo aliter loquutus in Cohortatione Iustinus (c. 9 et 37), qui etiam Sibyllae potentem afflatum laudat. Sic etiam Theophilus lib. 2. c. 9. Idem Philoni videtur propositum fuisse, cum de prophetarum exstasi loquitur, nempe ut gloriam et decus eorum extollat ac inspirationem probet. Vid. lib. 2 Legis allegor p. 52 et librum Quis rerum divinarum haeres.

#### CAPUT XV.

DE GESTIS ET SCRIPTIS SANCTI THEOPHILI ANTIOCHENI EPISCOPI.

- De conversione et episcopatu S. Theophili. II. De illius deperditis operibus. III. Theophili non sunt commenterii in evangelia. IV. Qua occasione scripti ad Autolycum tres libri. V. Sub Commodi imperio scripti. VI. Refellitur Dodwellus, qui alium Theophilum excogitavit.
- I. Natus est ac institutus Theophilus in superstitionum ethnicarum tenebris, idemque illi contigit, quod de se ipsi Iustinus et Tatianus, de Athenagora Philippus Sideta testantur, ut legendis Scripturis ad christianam religionem converteretur. Rem ipse sic narrat sub finem libri primi ad Autolycum: "Ne sis igitur incredulus, sed potius crede. Nam et ipse non credebam resurrectionem futuram, sed nunc credo, postquam haec attentius consideravi, simul quod in sacras Scripturas incidi sanctorum prophetarum, qui per Spiritum sanctum et praeterita eodem quo gesta sunt modo, et praesentia eodem quo geruntur praedixerunt, et futura eodem ordine quo perficientur. Cum igitur ea quae eveniunt et praedicta olim demonstrationem mihi exhibeant, non sum incredulus, sed credo obtemperans Deo."

Hunc Theophilum Dodwellus, quem infra refellemus, iusto longius ab apostolica aetate removere et episcopali dignitate spoliare ausus est; alii nonnulli cum eo, cui Actus apostolorum inscripti, minus belle confudere. Longe ab hoc Theophilo distat ille noster, qui mortuo Erote, quinto Antiochiae episcopo, circa annum M. Aurelii octavum, id est

annum Christi 168, Antiochenae sedi praefectus fuit. Testatur enim Eusebius anno huius imperatoris octavo Romae Soterem Aniceto, Alexandriae Celadioni Agrippinum successisse; ac statim addit: Τηνικαύτα καὶ ἐπὶ τῆς ᾿Αντιοχέων ἐκπλησίας Θεόφιλος ἔκτος ἀπὸ τῶν ἀποστόλων ἐγνωρίζετο. "Tunc autem et in Antiochena ecclesia sextus ab apostolis Theophilus florebat." Hist. l. 4. c. 19 et 20. Quibus verbis non id mihi videtur indicari tres illos patriarchas eodem M. Aurelii anno electos fuisse, sed tantum eodem illos tempore ecclesiam gubernasse. Nam si Eusebii verba stricte sumantur, ex his illud potius sequetur, iam tum Antiochiae floraisse Theophilum, cum Soter Aniceto, Agrippinus Celadioni successit.

Praeter quotidianum laboris ac sollicitudinis pensum, quod omnibus episcopis impositum, haud parum negotii haereses, quae tunc ecclesiam oppugnabant, Theophilo nostro addiderunt. Illius vigilantia et excubiae pro commissis ovibus spectari possunt ex studio, quod in profligandis haereticis et a grege suo avertendis significavit. Sic enim de illo Eusebius (l. 4. c. 24): Των γε μήν αίρετικών ούδεν γείρον καί τότε ζιζανίων δίκην λυμαινομένων τον είλικρινή της άποστολικής διδασκαλίας σπόρου, οί πανταχόσε των ἐκκλησιών ποιμένες άσπερ τινάς θήρας άγρίους των του Χριστού προβάτων άποσοβούντες αύτους άνείργον, τοτέ μέν ταίς πρός τους άδελφούς νουθεσίαις καὶ παραινέσεσι, τοτὸ δὲ πρός αὐτούς γυμνότερον ἀποδυόμενοι, ἀγράφοις τε είς πρόσωπον ζητήσεσι καὶ ἀνατροπαίς, ήδη δέ και δι' έγγράφων ύπομνημάτων τάς δόξας αύτῶν ακριβεστάτοις ελέγχοις διευθύνοντες. "Ο γέ τοι Θεόφιλος σύν τοίς αλλοις κατά τούτων στρατευσάμενος δηλός έστιν από τινος ούκ άγεννώς αύτο κατά Μαρκίωνος πεπονημένου λόγου, ος καί αύτος μεθ' ων άλλων είρήκαμεν είσετι νύν διασέσωσται. Τούτον μέν οὖν ἔβδομος ἀπὸ τῶν ἀποστόλων τῆς Αντιοχέων ἐκκλησίας διαδέχεται Μαξιμίνος. "Porro cum nihilominus hac etiam . tempestate haeretici zizaniorum instar sinceram apostolicae doctrinae sementem labefactarent, ecclesiarum toto orbe

pastores eos tamquam feras atque immanes belluas ab ovili Christi fugare atque arcere properabant: partim hortando et commonendo fratres, partim adversus ipsos haereticos fortiter colluctando: quos vel propositis cominus interrogationibus viva voce vel libris accuratissime scriptis, opiniones eorum refellendo, confutabant. Theophilus igitur una cum caeteris adversus illos haereticos depugnavit, ut constat ex quodam illius libro haudquaquam spernendo, quem contra Marcionem elaboravit, qui liber cum aliis quos retuli etiamnum exstat." Scripserat etiam Theophilus, Eusebio et Hieronymo testibus, alium adversus Hermogenis haeresim librum, in quo testimoniis ex Ioannis Apocalypsi desumtis utebatur. Cum his adversus haereticos elucubrationibus interiere alii eiusdem libri, "in quibus elementa fidei exposita fuisse" testatur Eusebius: Καὶ έτερα δέ τινα πατηχητικά αὐτοῦ βιβλία, sive, ut interpretatur Hieronymus, "breves elegantesque tractatus ad aedificationem ecclesiae pertinentes".

Forte in his pertractationibus numerandi sunt libri, quos a se scriptos testatur Theophilus. In lib. 2 ad Autolycum citat primum "de historiis" librum, in quo de generationibus primorum hominum egerat. Sic autem loquitur c. 30: Kal γάρ έπ μέρους ήδη γεγένηται ήμιν λόγος έν έτέρφ λόγφ, ώς έπάνφ προειρήκαμεν, της γενεαλογίας ή τάξις έν τη πρώτη βίβλω τη περί ίστοριών. "Iam enim a nobis aliqua ex parte instituta est haec disputatio in alio opere, ut supra diximus, nempe genealogiae series in primo de historiis libro." Ait paulo post se in eodem libro egisse de rebus Noe. Libri illi bistoriarum, quorum in primo Theophilus genealogiae seriem texebat, inscripti videntur fuisse "Genesis mundi." Ait enim c. 28 se disputationem de daemone praetermittere, quia longa est oratio ac ea de re alibi egit. Mox c. 29 sic loquitur: Τὰ μέν οὖν κατ' αὐτοὺς πλείω ἔχει την ίστορίαν, ού μην άλλά και την οίκονομίαν της εξηγήσεως. διά τὰ τῆς [στορίας τους φιλομαθεῖς δύναται ἀπριβέστερον διδάξαι αὐτή ή βίβλος, ήτις ἐπιγράφεται Γένεσις πόσμου. "Ας

ea quidem, quae ad illos spectant (Abelem et Cain), plurimam habent historiam, imo narrationis oeconomiam: quare discendi cupidos accuratios potest de hac historia liber ipse. qui Genesis mundi inscribitur, edocere." Videtur prima specie hic indicari primus Pentateuchi liber, quem eruditus Wolfius "Genesim mundi" observat appellari in ms. Alexandrino et apud Epiphanium in libro De ponderibus et mensuris. Hae voces "liber ipse" ipsam Genesim apte designant, ut fontem, ex quo omnis de his rebus disputatio deducitur. Sed tamen cum primus Pentateuchi liber non soleat inscribi "Genesis mundi", sed tantum "Genesis", nihil prohibebat Theophilum quominus opus suum inscriberet "Genesim mundi", et cum paulo ante dixisset se in alio opere egisse de daemone, qui Adam et Evam tentavit, mox discendi cupidos ad ipsum librum dimittere potuit. Sed quod mihi necessitatem imponit huius libri, qui inscribebatur "Genesis mundi". Theophilo attribuendi: cum Theophilus dicat c. 30 a se iam citatum fuisse librum, in quo de genealogiis agebat, nullus alius occurrit locus, in quo hoc opus citet, praeter eum in quo legendi studiosos dimittit ad "Genesim mundi". Cum de rebus Noe declaret se in eodem libro egisse, non alium videtur indicare in libro tertio c. 19, ubi ait se alibi demonstrasse arcam non a Deucalione, sed a Noe, cuius nomen idem sonat ac requies, constructam fuisse.

III. De Commentario Theophili in Evangelium et in Proverbia sic loquitur Hieronymus in libro De scriptoribus ecclesiasticis: "Legi sub nomine eius in Evangelium et in Proverbia Salomonis commentarios, qui mihi cum superiorum voluminum elegantia et phrasi non videntur congruere." Idem in epistola ad Algasiam, Quaest. 6, utitur testimonio quodam Theophili Antiocheni. Quo autem ex opere Theophili desumtum sit, Hieronymus declarat. "Theophilus," inquit, "Antiochenae ecclesiae septimus post Petrum apostolum episcopus, qui, quatuor evangelistarum in unum opus dicta compingens, ingenii sui nobis monumenta dimisit, haec

super hac parabola in suis commentariis est loquutus." Duo ergo navavit Theophilus: primo evangelistarum dicta collegit, et quae similia erant ita contexuit, quasi unum essent opus. Deinde commentarios suos adiunxit. Opus profecto longe ab eo diversum quod Tatianus elaboravit; nec merito suspicatus est Valesius memoria lapsum esse Hieronymum et Theophilo attribuisse opus Tatiani. Nam Tatianus commentarios non adiunxerat evangelistarum dictis. Narrat alibi Hieronymus (Prolog. in Matth.) legisse se commentarios Theophili.

Ex hac observatione illud etiam manifestum fit, Theophilo nostro attribui non posse breves illos commentarios, qui sub eins nomine in Bibliothecis Patrum editi singulos evangelistas separatim libris quatuor exponunt. Praeterea quis latinum scriptorem non agnoscat his in verbis (lib. 1)? "Per iota vetus significat testamentum, quo decalogus continetur: iota enim pro decem est apud Graecos. Apex autem quatuor litteras habens, per evangelium quadruplex, testamentum indicat novum." His adde, nonnulla in his commentariis (lib. 1 et 3) occurrere ex latinis patribus desumta: ex Hieronymo quatuor causas, cur ex desponsata Christus natus sit; ex S. Cypriani epistola ad Magnum insignem locum de corpore et sanguine Domini; ex eodem Hieronymo interpretationem latinam eorum quae Theophilus de parabola oeconomi disseruerat. Inutili prorsus labore Grabius (Spicileg. tom. 2. p. 221) haec S. Cyprianum et S. Hieronymum a Theophilo mutuatos esse opinatur. Sed si haec Theophilus graece scripsisset, haud libenter crediderim interpretem illius tam accurate venatum esse citata a latinis patribus loca, ut eorum verba in suam interpretationem transferret. Praeterea si Hieronymus a Theophilo acceperat quataor illas causas, ob quas Christus ex desponsata natus, cur quartam S. Ignatio, nullam prorsus S. Theophilo acceptam refert ?

IV. Nunc de tribus ad Autolycum libris examinandum

nobis est quae fuerit illorum scribendorum causa, et quo potissimum tempore scripti fuerint.

Videtur Autolycus amicitia cum Theophilo nostro coniunctus fuisse. Amicum enim illum vocat Theophilus sub finem libri primi, et ad frequens colloquium invitat sub finem secundi. Inerant huic homini non parva ethnicarum virtutum ornamenta, et indefessum legendi studium. Optimum illum salutat Theophilus eique prudentiae laudem tribuit: plurima legisse testatur, ac in omni eruditione, sive, ut ipse appellat, in omnibus operosis nugis tanto studio versari, ut noctes in bibliothecis consumere non dubitaret. Sed has Autolyci laudes penitus obruebat indigna homine docto in omne simulacrorum genus pietas, et periniqua de Christianis ex rumore populari opinio. Nam qui ceterarum rerum diligens erat indagator, Christianos negligenter audiebat, eosque malesanis commentis credulus cum sororibus misceri et carnes humanas vorare existimabat. Talem nobis Autolycum variis in locis depingit Theophilus.

Opinatus est Tillemontius scriptum ab Autolyco adversus Christianos librum Theophilo nostro huius elucubrationis occasionem ministrasse. At nullum omnino huius adversus Christianos libri vestigium. Obtuderat Theophilum Autolycus inanibus sermonibus, fictos ac pictos deos venditans, Christiani nomen instar probri obiecerat, ac tandem quaesierat ut Deum suum ostenderet. Sed haec dicteria, quae Theophilus in primo libro refellit, non scripto fuisse consignata, ut visum est Tillemontio, sed in quodam colloquio iactata, ex initio libri secundi perspicimus, ubi Theophilus, breviter recensens quae inter eos hactenus intercesserant, ait: Ἐπειδή πρό τούτων των ήμερων έγέκετο λόγος ήμιν, ω άγαθώτατε Αυτόλυκε, πυθομένου σου τίς μου ό Θεός, και δί ολίγου παρασχόντος σου τὰ ώτα τη όμιλία ήμιν, περί της θεοσεβείας μου έξεθέμην σοι. Ετι δέ καὶ αποταξάμενοι έαυτοῖς μετά πλείστης φιλίας έπορεύθημεν ξκαστος είς του έαυτου οίκου, καίπερ σκληρώς τὰ πρώτα έχοντος πρός ήμας. Οίδας γάρ καὶ

μέμνησαι ὅτι ὑπέλαβες μωρίαν εἶναι τὸν λόγον ἡμῶν. "Cum ante hos dies sermonem inter nos, optime Autolyce, haberemus, quaerenti tibi, quisnam meus esset Deus, ac diśputationi meae aures aliquamdiu praebenti religionem meam exposui; ita tum discessimus, ut amicissimi domum rediremus, quamvis antea duriuscule mecum egisses. Nosti enim et meministi stultitiam tibi videri nostram doctrinam."

Ex his liquet Autolycum non scripto sed vero sermone sic in Deum ac nomen Christianorum iocatum esse, ut Theophilum ad has nugas refellendas incitaret. Videtur ergo primus ad Autolycum liber non tam ad refellendum data opera compositus, quam ad ea litteris consignanda quae Theophilus Autolyco iam responderat. Hinc librum secundum hortatu Autolyci sic exorditor Theophilus, quasi nihil antea de industria scripsisset: Καν ίδιώτης ώ το λόγω, πλην βούλομαί σοι καὶ νῦν διὰ τοῦδε τοῦ σύγγράμματος ἀκριβέστερον έπιδείξαι την ματαιοπονίαν και ματαίαν θρησκείαν έν ή κατέχη, άλλα και δι όλίγων των κατά σε ίστοριων ών άναγινώσκεις, ἴσως δὲ οὐδέπω γινώσκεις, τὸ ἀληθὲς φανερόν σοι ποιῆσαι. "Nunc autem hortatu tuo," inquit, "quamvis imperitus sim dicendi, volo tamen hoc quoque libello accuratius tibi demonstrare inutilem laborem et inanem superstitionem qua detineris, imo ex vestrarum historiarum nonnullis, quae a te leguntur quidem, forte autem nondum intelliguntur, verum tibi ante oculos ponere." Invitat Autolycum Theophilus ad frequens colloquium; idque videtur iste non neglexisse. Sed cum adhuc post hos congressus veritatem instar delirii haberet ac recentes esse litteras nostras sibi fingeret, eorum antiquitatem Theophilus in libro tertio demonstrare instituit.

V. Suppeditant hi libri non obscuras notas, quibus diiudicare possimus, quo tempore scripti fuerint. Nam chronologiam in libro tertio pertexit Theophilus ab origine mundi usque ad M. Aurelium, quem 19 annos, dies 10 imperasse testatur. Citat etiam Chryserotem, M. Aurelii libertum, qui, teste Theophilo nostro, temporum seriem ab Urbe Corp. Apoll. Vol. IX.

condita usque ad obitum patroni sui imperatoris M. Aurelii descripserat. Ex his patet hos libros sub Commodo scriptos esse, nec serius aut citius collocari posse, siquidem aliud causae esse non potest, cur Theophilus, temporum descriptionem ad suam usque aetatem pollicitus, annos Commodi non recenseat, nisi quia is adhuc imperabat.

One autem Commodi anno collocandum sit opus, non facile statuitur. Non longe ab initiis Commodi collocabimus, si auctorem sequamur Nicephorum, qui tres et decem episcopatus annos Theophilo tribuit. Cum enim Theophilum Eusebius, ut supra vidimus, Eroti circa annum 168 successisse testetur, si cum Nicephoro annos 13 episcopatus ei demus, sequetur circa annum 181 mortuum esse, ac proinde extremum hoc opus, ut non longe ante mortem, ita sub Commodi imperatoris initia elucubrasse. Theophilum Kutychius Antiochenae sedi annos 21 praefuisse refert, ex quo sequeretur eum circa annum 188 oblisse. Sed antiquior Nicephorus, ut Tillemontius observat, ac maioris quam Eutychius auctoritatis. Quod autem in Eusebii Chronicis Maximus Theophilo nostro dicitur anno 177 aut 178 successisse, id manifestum est erratum.

Aliud argumentum cur hoc opus ad extrema Commodi tempora reiici non debeat, ab Irenaeo, qui nonnulla e Theophilo nostro mutuatus est, suppeditatur. Scribebat Irenaeus librum tertium contra haereses sub Commodo et Eleuthero, ac proinde ante annum 192, quo Commodus occisus, Eleuthero Victor successit. Porro quinque libros adversus haereses non simul vulgavit Irenaeus, sed, ut inter omnes convenit, aliquid spatii intercessit inter duos priores et eos qui consequuti sunt, licet forte non magnum fuerit intervallum. Exstat autem in libro secundo quaedam sententia, quam mihi videor e Theophilo decerptam non incertis indicibus perspicere. Sic refellit Irenaeus (lib. 2. c. 6. n. 2) haereticorum commenta de Deo creatore verum ac supremum Deum ignorante: "Aut numquid hi qui sub Romanorum

imperio sunt, quamvis nunquam viderint imperatorem, sed valde et per terram et per mare separati ab eo, cognoscent propter dominium eum qui maximam habet potestatem principatus; qui autem super nos erant angeli, vel ille quem mundi fabricatorem dicunt, non cognoscent omnipotentem 9" Sic autem Theophilus libro 1. c. 5: Elva hagilede pèr éntγειος πιστεύεται είναι, καίπερ μή πάσιν βλεπόμενος, διά δέ νόμων και διατάξεων αύτου και έξουσιών και δυνάμεων και είπόνων νοείται. Τον δε Θεόν ού βούλει σύ νοείσθαι διά ξργων καὶ δυνάμεων; "Deinde vero terrenus rex exsistere creditur, quamvis ab omnibus non videatur, sed per leges et mandata et principatus et potestates et imagines cognosci-Deum vero ex eius operibus et potestatibus non vis intelligere?" Manifesta est in utroque scriptore sententiae similitudo; sed illam Irenaeum e Theophilo, non Theophilum ex Irenaeo mutuatum esse inde patet, quod apud Theophilum clara et splendida est, apud Irenaeum vero enervata quodammodo et subobscura: quae vitia imitatores effugere non solent. Multo enim praeclarius quod ait Theophilus imperatorem per "leges et mandata, per principatus et potestates (id est per duces et praefectos) ac per imagines" cognosci, quam quod Irenaeus "propter dominium cognosci". In quo quidem crediderim Irenaei interpretem, ut saepe alias, ita etiam hoc loco unius litterae errore deceptum legisse δι' έξουσίαν pro δι' έξουσιαν, et reddisse "propter dominium" pro eo quod reddere debuisset "per potestates", sive per duces et praefectos. Quinetiam adhibita ab utroque comparatio magis apposita videtur adversus gentiles, qui Deum ex conspicuis in hoc mundo operibus non agnoscebant, quam adversus haereticos, qui huius mundi creatori et angelis eius supremum Deum fingebant ignotum fuisse. Imitatus est etiam Irenaeus, quao de puerili Adami statu apud Theophilum nostrum in libro secundo leguntur: utriusque testimonia supra in Parte II. c. 5 inspici et inter se conferri possunt. Ambiguum non erit uter imitator alterius,

cum Theophilus magno conatu hanc sententiam tueatur, Irenaeus quasi transiens proponat. Ex his concludimus libros ad Autolycum procul ab initiis Commodi non distare, cum ex eis Irenaeus, qui sub Commodo scribebat, nonnulla in opus suum transtulerit.

Sed adversus ea quae statuimus obiici possit hos ad Autolycum libros nec hominis in scribendo exercitati, nec episcopi gravissimis curis implicati foetum redolere; quamobrem satius esse hoc opus a Theophilo nondum aetate provecto elucubratum, ac postea ab ipso eis, quae de M. Aurelii morte leguntur, auctum existimare. Invitatus ad scribendum ab Autolyco Theophilus imperitum se dicendi fatetur, nec sine summa timiditate oneri succedit. An sic loquatur, obiiciet aliquis, qui iam multos ex haereticis triumphos reportarit ac plurimum scribendi usum habeat, qualem tunc habere debuit Theophilus, si extremum hoc opus paulo ante mortem scribebat? Forte etiam eruditio profana, qua hoc opus refertum est, tot poetarum testimonia, tam reconditae de philosophorum sententiis ac de chronologia disputationes, frequentia cum homine litterato colloquia, episcopo tantae sedis, gravissimis rebus occupato, minus convenire videantur.

Sed minime mirum, si et de seipso demisse sentiens episcopus imperitum se existimat, et de rebus profanis multa vir eruditus disserit, quia illius proposito conducebant: quamquam plurima Theophilus e media religione christiana repetit. Frequentia illa cum Autolyco colloquia non hominis erant otio abundantis, sed episcopi caritate ferventis, qui hoc praecipue impositum sibi ducebat, errantes ad veritatem adducere.

Haud equidem negaverim libros ad Autolycum, ut observat Grabius (Spicileg. tom. 2), non simul prodiisse; at brevissimum temporis spatium intercessisse contendo. Nam initio libri secundi commemorat sermonem a se ante aliquot dies cum Autolyco habitum, qui sermo libri primi materia

fuit. Sub finem libri secundi hortatur Autolycum ut saepe congrediatur secum; cumque is congressus esset cum Theophilo nec tamen veritati manus dedisset, tertium librum elucubravit Theophilus, ut anticipatas opiniones, quae eius animo insederant, radicitus evelleret. Ea est ergo trium librorum series et iunctura, ut divelli ac dissociari non debeant. Eo autem scriptos fuisse ordine, quo nunc habentur, inde patet, quod in tertio primus designetur c. 3, secundus vero nominatim citetur c. 19. Neque etiam superaddita videri debent quae in tertio libro de M. Aurelii imperio leguntur. Nam cum omnes numerorum rationes, quae a Theophilo expenduntur, in huius finem imperii veluti in commune punctum desinant, nihil est in toto libro quod minus suspectum esse debeat.

VI. Non immorabor in refellendo Dodwello (Dissert. 2 Iren. n. 44 p. 171), qui nodum in scirpo quaerens tres libros, de quibus nunc agimus, non a Theophilo Antiochiae episcopo scriptos fuisse pronuntiat, sed ab alio Theophilo Antiocheno, quem sub Severo scripsisse contendit.

Reclamant huic commento Eusebius et Hieronymus: reclamat Irenaeus, qui sub Commodo hos libros ad usus suos adiunxit. Quaenam ergo Dodwellum rationes, virum sane doctissimum, impulerunt ut contra antiquitatis consensum veniret? At eae tam leves vel potius tam nihil sunt, ut Tillemontio, cuius summa animi moderatio omnibus nota, stomachum fecerint et temeritatis notam Dodwello inurere coegerint. Prima ratiuncula inde ducitur, quod auctor librorum ad Autolycum Chryserotem citet, qui ante annum 180 scribere non potuit. At quid vetat quominus Theophilus sub Commodo scribens eos citaverit, qui sub eodem imperatore ante illum scripserant?

Obiicit secundo loco Dodwellus hos libros vigente persequutione scriptos fuisse. Ait enim Theophilus Christianos ab ethnicis quotidie vexari et eos, qui ad virtutem festinant ac in sanctiore vita exercentur, partim lapidibus obrutos fuisse, partim interfectos, ac etiamnum crudelissimis plagis affici. At nulla persequutio a Marco usque ad Severum orta est; nec alius quam Severus proselytos et ascetas, qui hic designantur, insectatus est.

Nullam veri partem attingit Dodwellus. Negatur ei Severum in solos ascetas et proselytos saeviisse. Negatur proselytos et ascetas a Theophilo designari; negatur denique singularem persequutionem a Theophilo indicari: sed idem prorsus facit, quod a multis aliis scriptoribus factitatum observavimus, qui, quamvis nulla persequutio saeviret tum cum scriberent, tamen ob inveteratum in Christianos odium ac frequentes persequutiones ecclesiam exagitari et vexari non desinere dixerunt. His adde, fieri potuisse ut persequutio, a qua sub Marco nulla fuit relaxatio, non statim ac Commodus gubernacula tenuit sedaretur. Marcia illa, quae Commodi animum Christianis conciliavit, non statim ac ille regnavit ab eo amata est, sed tertio imperii eius anno.

### APPENDIX.

# DE HERMIAE LIBELLO ET SPURIIS IUSTINI OPERIBUS.

#### ADMONITIO IN HERMIAE ORATIONEM.

Quisnam fuerit Hermias ille philosophus, qui tot salibus philosophos defricuit, aut quo vixerit tempore, silent antiqui omnes, nec insunt ipsius libello diiudicandi notae, sed tantum coniiciendi. Recentiorem Iustino Martyre ac Tatiano pronuntiare possumus. Premit enim vestigia Iustini eiusque verbis et sententiis utitur pro suis. Videtur etiam Tatiani sales imitatus esse et scribendi materiam ex hoc Tatiani loco c. 25 sumsisse: "Platonis decreta sequeris? Ecce tibi Epicureus sophista palam et aperte adversatur. Rursus

Aristotelem vis sectari: tibique Democriti sectator aliquis convitiatur." Totus Hermiae libellus nihil aliud videtur esse quam elegans et peracuta huius Tatiani sententiae amplificatio.

Antiquitatem huius scriptoris probare possunt cum adhibita refellendorum philosophorum ratio, quorum dissensiones et cuiusque sectae de aliis detrahendi studia non videtur tam nativis coloribus picturus fuisse, nisi adhuc eigsmodi sectae et gentilium superstitiones viguissent; tum etiam philosophi titulus Hermiae in omnibus excusis et manuscriptis codicibus attributus, ex quo non absurde coniicias eum, ut Iustinum, Tatianum et alios eiusmodi, ex philosopho gentili factum esse Christianum ac philosophi insignia retinuisse. Redolet etiam antiquitatem, quod gentilium sapientiam angelis acceptam refert, quos antiquissimi quique scriptores e coelo in terram delapsos et stupra mulieribus intulisse et varias artes ac scientias hominibus tradidisse opinati sunt. Utrum autem saeculo secundo floruerit, ut visum est Caveo, affirmare non ausim; nec video cur isto potius quam tertio saeculo vixisse dicatur.

At reiicienda prorsus et refellenda Lambecii et Tentzelii opinio, quorum alter "Biblioth. Vindobon." lib. 7, alter "Exercit. Select." V. p. 228 auctorem huius libri Hermiam Sozomenum esse, ecclesiasticae historiae scriptorem, existimant. Sed, ut observat Caveus, huic opinioni reclamat stylus in Hermia nostro candidus et pellucidus, et gratiis ac leporibus scatens, in Historico simplex et incultus. Reclamat etiam philosophi titulus, qui Sozomeno nusquam tribuitur nec cum Scholastici sive Advocati arte, quam is sequebatur, valde congruit. Nititur Tentzelius nonnullis Sozomeni adversus philosophos locis: sed hanc rationem Caveus ita infirmam esse contendit, ut, si illa valeat, multo potiori iure hic libellus Socrati attribuendus sit, qui multo uberius quam Sozomenus in philosophos invectus est.

#### II. ADMONITIO IN TRACTATUM DE RESURRECTIONE.

Quod spectat ad fragmenta operum S. Iustini deperditorum, illud quod agmen agit atque ex S. Iustino De resurrectione excerptum dicitur, com tota pene sit pertractatio potius quam fragmentum, inquirendi curam iniicit ac diiudicandi notas suppeditat, utrum Iustino necne tribuendum sit.

Eruditus Grabius, qui primus hoc insigne fragmentum Spicileg. tom. 2 graece edidit, cum latine tantum inter Parallela S. Ioannis Damasceni, interprete Billio, exstaret, non videtur dubitare quin germanissimus S. Iustini foetus sit; neque illi hac in re doctissimus operum S. Ioannis Damasceni editor Michael Lequien refragatus est. Illud profecto certum et exploratum est, multa Iustinum de resurrectione disseruisse, in libris praesertim quos contra Marcionem et alios resurrectionis obtrectatores scripsit. Horum ex aliquo petitum procul dubio testimonium, quod a S. Methodio [ap. Photium cod. 2341 citatum est. At Iustini nullum prorsus librum antiqui memorant, qui datà operà de resurrectione scriptus fuerit. Sed tamen suspicari liceret fragmentum, quod inter Parallela asservatur, ex libris S. Iustini contra haereses depromtum esse, si vere fragmentum esset ac non potius totum opusculum. At ita suis partibus absolutum est, ut nec exordium desit nec conclusio. Semel tantum et iterum haec legimus: "Et post pauca," quibus verbis monemur pauca admodum fuisse omissa. Non potest ergo S. Martyr eorum quae in Parallelis ipsi tribuuntur existimari parens, nisi opus aliquod de resurrectione composuerit: quod quidem silent omnes antiqui.

Praeterea huic scripto, quod sub lustini nomine iactatur, nonnulla insunt, quae nec doctrinam nec aetatem Iustini redoleant. Opusculi auctor c. 7 "carnem a Deo ad ipsius imaginem formatam fuisse" censet: quod quidem, etsi commodo sensu accipi potest ac de humana forma imaginem quamdam divini dominatus praeferente intelligi, Iustino tamen

attribui non potest, qui hanc divinae imaginis notionem omnino reiicit, Cohort. c. 34.

Non magis cum doctrina Iustini quadrat quod haereticorum sententia, dicentium c. 8: "Anima est incorrupta, utpote pars Dei et spiraculum eius," si minus vere et ex animo probatur, saltem incastigata dimittitur, nedum eo confutetur studio, quo confutaturum fuisse Iustinum fatebitur quisquis illius de anima doctrinam ex primordiis Dialogi cum Tryphone perspexerit.

Quo tempore compositum fuit opusculum, haereses, quae Christo carnem nostrae similem denegarunt, videntur pene exaruisse, ut patet ex his verbis c. 2: "Sunt autem nonnulli, qui et ipsum Iesum dicunt spiritualem tantum advenisse, non item in carne, sed speciem carnis exhibuisse." Id profecto tum demum dici potuit, cum eiusmodi haereses obsoletae et ad paucos redactae fuerunt. At Iustini saeculo Marcion Ponticus in omni hominum genere hunc errorem plurimis inusserat, ut testatur Iustinus Apol. 1. c. 26, ac multae aliae sectae eamdem impietatem prae se ferebant.

Si mihi detur coniiciendi venia, libenter hoc opus tribuam auctori Expositionis fidei, quam p. 420 sqq. edidimus. Non improbabile est plura eiusdem hominis scripta sub Iustini nomine prodiisse. In utroque opere eumdem stylum eosdemque animi vividos impetus animadvertere mihi videor. Saepe declarat auctor Expositionis fidei se ecclesiae filiis hoc opus elaborasse; sic etiam auctor opusculi De resurrectione veniam ab "ecclesiae filiis" exposcit, si etiam "rationibus, quae extraneae videntur et mundanae," utitur, c. 5.

Ipsa etiam utriusque scripti aetas mirifice congruit. Quae enim ex opusculo De resurrectione protuli, ut a saeculo secundo amandetur, iisdem uti possum ut a quinto non removeatur, quae quidem certissima est aetas Expositionis fidei. Nefariae enim haeresès, quae secundo saeculo vigebant, quinto exaruerant magna ex parte.

Ut lustino deferretur huius operis honor, duo videntur

adiuvisse: primum quod praeclarissima continet resurrectionis argumenta; deinde quod nonnulla e Iustino imitatione expressa, illa inprimis resurrectionis argumenta, quae ex hominis in utero formatione et Christi ad sanandam carnem miraculis ducuntur. Forte etiam ex iisdem hausta fontibus, quae Irenaei et Tertulliani testimoniis similia sunt: uterque enim ex Iustino plurima transtulit in suas elucubrationes.

#### III. ADMONITIO IN EXPOSITIONEM RECTAE CONFESSIONIS.

Longe ab actate Iustini, sed longius multo a S. Martyris animo distat Nestoriana hacc fidei expositio. Constat duabus partibus: quarum prima est de trinitate (c. 1-9), altera de incarnatione (c. 10-12).

His absolutis discedere parantem revocari se fingit ab his qui sic obiiciunt: "Quomodo Verbum ubique secundum essentiam est et quomodo in proprio templo? Nam si, ut ubique, ita etiam illic: nihil praecipuum prae omnibus templum habebit" (c. 13). Difficilem quaestionem et Nestorianae causae iugulum petentem auctor Expositionis eludere constur variis artibus et interrogatiunculis (c. 14-16); sed tandem e dissimulationis integumento prodiens respondet (c. 17): "Verbum in proprio templo esse inseparabile et veluti plenitudinem divinitatis ibi habitare; ac omnibus adesse secundum essentiam; sed non similiter. Non enim capit sordidum corpus radios divinitatis." Rem sibi videtur hoc exemplo illustrare posse. "Communis sol nobis," inquit, "quotidie omnibus propositus est, neque huic minus, illi plus lucis profundit, sed communem omnibus efficaciam suam aeque immittit. Sed si quis validos habeat oculos, plus de illius radio accipit, non propter solem, quasi illi plus quam caeteris expandatur, sed propter propriam oculorum vim. Qui autem oculis infirmus est, is ne ipsi quidem lucis splendori intendere poterit. Sic mihi cogita iustitiae solem omnibus aeque secundum essentiam, quippe cum Deus sit, adesse: nos autem omnes, veluti infirmos et lippientes sordibus peccatorum oculos, lucis praesentiam non sustinere: proprium autem illius templum, veluti purissimum esse oculum et qui splendorem universae lucis capiat, utpote a Spiritu sancto formatum et omnino a peccato remotum."

Tam aperta impietas merito persuasit eruditissimo viro, Michaeli Lequien, auctorem huius scripti germanissimum esse Nestorianum, sub lustini nomine latitantem, quo facilius haeresis venenum insinuet. Nam quod ait Verbum in homine tamquam in templo habitare, et peccata nostra innocenti et perfecta vita expiasse (c. 10), id, etsi Nestorianam haeresim redolet, benigne tamen excusari potuisset. At nulla prorsus interpretatione leniri aut excusari potest haec solis cum Verbo comparatio, quam scriptor impius eo perducit, ut illud etiam observare non dubitet, eum qui plus de solis radiis accipit non idcirco plus accipere, quod sol ad eum se magis quam ad alios applicet, sed ob propriam visus praestantiam (c. 17). His absolutis quasi victor exsultat Nestorianus ac sibi ipse triumphum decernit (c. 18), vel potius eos, qui Nestorianam haeresim verborum controversiam fuisse, non rerum maximarum volunt, aeque operam ludere demonstrat in purgandis Nestorianis ac si Aethiopes lavent.

Quod spectat ad tempus, quo scriptum illud opus fuit, recentius Eutychianâ haeresi, non modo Nestorianâ, existimat eruditus S. Ioannis Damasceni operum editor; sed ei assentiri non possum. Videtur enim hic scriptor inter eos numerandus, qui Nestorianam haeresim architectati sunt eamque in tenebris aluerunt et foverunt, antequam in clarissima ecclesiae C. P. luce praedicaretur.

1º. Non Eutychianos aut similes Eutychianis haereticos oppugnat auctor Expositionis, ut modo laudato editori visum est, sed in ipsos catholicos tota illius acerbitas erumpit. Haec enim verba: "Nunc Verbum carnem factum dicis, nunc carnem in Verbi substantiam transiisse" (c. 15), non Eutychianos petunt, sed catholicae doctrinae pravos sensus affingunt, more Nestoriano. Similem perfidiam vide apud

auctorem Confutationis quarumdam propositionum cap. 14. Append. Operum S. Athanas. p. 565. Non Eutychianos profecto ibidem auctor Expositionis, sed catholicos hac interrogatione irretire conatur: "Si mansit quod erat, quomodo factum est quod non erat? Quodsi factum est quod non erat, quomodo mansit quod erat?"

- 2º. Scriptum opus in pace ecclesiae, ante exortos motus, quos Nestoriani et Eutychiani excitarunt. Huius hominis iecur longe aliter bilis inflammasset, si, ut auctor Confutationis quarumdam propositionum, deplorare potuisset "vincula, carceres, mulctas, flagella, opprobria, miseranda caedium spectacula", atque "huius tragoediae multos sacerdotes auctores" fingere. Nondum turbatam ecclesiae pacem fuisse ex his verbis collige: "Si quid ex his tibi videbitur ad veritatem propius accedere, lauda eum qui scientiae mensuram dedit. Si quid magis pium ab alio didiceris, rursus eumdem lauda curatorem. ... Cum satis pro viribus rectam confessionem exposuerimus, salute filiis ecclesiae dicta, gratiisque illi actis qui sermonis copiam suppeditavit, tranquillam deinceps vitam sopito sermone traducemus," c. 12.
- 3°. Redolet etiam quieta ecclesiae tempora spes erroris leniter in incautos animos insinuandi, quae in hoc elucet opere. Hoc enim huic scriptori cum aliis Nestorianis commune est, quod se vocibus templi, summae unionis, mysterii non enarrabilis involvat. Illud autem iure privato videtur fecisse, ut, quamvis latendi cupidus esset, aperte tamen statueret Verbum magis esse in templo quam in nobis, quia templum oculus est purissimus, nos oculi peccatorum sordibus lippientes. Cautius loquuti sunt Nestoriani, postquam cognita eorum haeresis spem latendi in tam aperta impietate abstulit ac reprimendi erroris studia et animadvertendi curam excitavit. His adde auctorem Rectae confessionis nusquam invehi in unam naturam Verbi incarnatam, quae a S. Cyrillo propugnata Nestorianos ira et furiis incendit. Non videtur ergo hic scriptor Ephesina synodo recentior existimari posse.

Negat Grabius Spicileg. tom. 2. p. 163 Expositionem fidei, qualem nunc habemus, Leontio cognitam fuisse, sed aliud opus ab eo citari contendit. His rationibus ducitur: 1º. Quia citatum opus a Leontio tribus libris constabat, nostrum autem uno tantum libro eoque brevissimo continetur. At fucum fecerunt erudito viro Leontii verba quae sic habent: Τοῦ άγίου Ἰουστίνου τοῦ φιλοσόφου καὶ μάρτυρος εἰς τὸ τρίτον βιβλίον του περί της άγίας τριάδος συντάγματος κεφάlator y'. Hunc locum sic interpretatur Grabius, quasi citet Leontius tertium librum tractatus de trinitate. At virgula ponenda post biblior, et sic vertendum: "Ex libro tertio S. Iustini, pertractationis de trinitate cap. 3." Declarat auctor Expositionis fidei iam duos libros se scripsisse, alterum adversus Iudaeos, alterum adversus Ethnicos. Sic enim incipit: "Cum Iudaeos et Graecos satis confutaverimus, consequens est ut samam etiam fidei explicemus rationem." Citat ergo Leontius tertium librum Iustini, in quo de trinitate agitur; at nequaquam dicit hanc de trinitate pertractationem tribus libris constare.

Ita explicandum esse Leontium patet ex alio testimonio, quod sic proponit Leontius: Τοῦ αὐτοῦ εἰς τὸ ιζ κεφάλαιον τοῦ αὐτοῦ συντάγματος. "Eiusdem (Iustini) ex capite 17 eiusdem pertractationis." Leontius ergo σύνταγμα vocat unicum de trinitate librum, ac proinde minime citavit τὸ τρίτον βιβλίον τοῦ περὶ τῆς άγίας τριάδος συντάγματος, "tertium librum pertractationis de trinitate."

Non tamen dissimilabo hoc opus in concilio Lateranensi sub Martino I, act. V, ita citari: ἐχ τοῦ περὶ τριάδος γ΄ βι-βλίου κεφ. ιζ΄. Sed forte is, qui haec testimonia citavit, duos illos libros, qui in exordio operis memorantur, de trinitate scriptos fuisse existimavit. Forte etiam ita interpretari possemus: "Ex libro tertio, qui est de trinitate, cap. 17."

Aliam addit rationem Grabius. Duo priora testimonia, quae a Leontio citantur, occurrunt c. 10. In codice Bodleiano primum depromtum dicitur ex cap. 3 Iustini, alterum ex cap. 17. Unde concludit Expositionem fidei non talem hodie exstare qualis erat in manibus Leontii, cum haec duo testimonia, quae olim tanto intervallo distabant, nunc propemodum conjuncta sint.

Miror eruditum virum maluisse in opere suis numeris absoluto lacunas suspicari, quam erratum librarii, quod oculos ferit, investigare. Quis enim non videt in codice MS. Leontii pro πεφάλαιον γ΄, caput 3, legendum esse πεφάλαιον γ΄, caput 13. In codice Claromontano 1 haec Expositio rectae confessionis dividitur in minuta capita, ac primum testimonium a Leontio citatum legitur partim in capite 14 partim in decimo quinto, secundum vero legitur in decimo sexto. Non valde dissimilis fuit capitum divisio in eo codice, quo usus est Leontius.

Utrum autem Pseudo-Iustinus, antequam manum huic operi admoveret, duo alia scripta, nempe adversus Iudaeos et Gentiles, ediderit, an sibi hanc laudem tribuerit ut Iustinus esse crederetur, cuius notae erant in hoc genere elucubrationes, id equidem statuere non possum. Illud asseverare non vereor, neminem citari posse, qui duos illos libros in manus suas venisse testetur.

#### IV. ADMONITIO IN EPISTOLAM AD ZENAN ET SERENUM.

Epistolam ad Zenam et Serenum Scultetus inter opera lustini minime dubia numerat. Grabius (Spicileg. tom. 2. p. 166) quae adversus hanc epistolam moventur dubia, leviora esse fatetur ac prolixe discussa a Tentzelio. "Quibus," inquit, "vix habeo quod opponam vel addam." Halloixius (Vit. Iustini p. 284) et Tillemontius (tom. 2. p. 699) hoc opus S. Martyri prorsus abiudicant ac Iustino cuidam, qui sub Heraclio monasterium S. Anastasii prope Ierosolymam rexit, attribui posse coniiciunt. Utrum abbas ille hanc epistolam vere scripserit, an alius nobis quaerendus sit illius parens, tota res in coniecturis posita. At illud certis exstat

argumentis, nec lustini Martyris esse hoc monumentum, et ad homines in monasterio degentes scriptum esse.

Scriptores antiqui, qui S. Martyris opera enumeraverunt, de epistola ad Zenam et Screnum omnino tacent. Notior eis non fuit epistola ad Papam et alia ad eos qui praesunt, quas auctor epistolae ad Zenam et Screnum scripsisse se testatur (c. 1). Itaque omnes tribuendae essent Iustino Marryri, si vel una tribueretur.

Si interiores diiudicandae notas quaerimus, nihil habet epistola ad Zenam et Serenum, quod cum lustini stylo, nihil quod cum illis temporibus quadret. Monastica instituta prorsus redolent quae de cura puerorum gerenda, quos nemo nescit in monasteriis educari solitos fuisse, praecipue vero quae de fovendis aegrotantibus et de labore manuum leguntur c. 17. "Cura puerorum gerenda", inquit auctor epistolae, "quia talium est regnum coelorum." "Aegrotantes non negligendi, nec dicendum: Ministrare non didici." Quis non agnoscat antiquum monasteriorum morem, cum sibi invicem fratres ea in morbis officia exhiberent, quae a famulis exhiberi solent? De labore manuum: "Vitiosus pudor est vereri, ne quis forte, quia manibus nostris laboramus, miseros nos et auxilio destitutos existimet." Vitiosum coenobitam notat c. 14, ubi sic loquitur: "Qui talis non est, extra regulam ipsi praescriptam currit, et quia ordinem non servavit praemio caret. Atque etiamsi admodum laboriose auxilium a generosis athletis acceperit, et cibi et potus ac vestis particeps fuerit, nihilo magis coronabitur."

Observat Tillemontius unum ex praestantissimis viris, qui saeculo decimo septimo floruerunt, deprehendisse reliquias quasdam semipelagianismi in hac ad Zenam et Serenum epistola. Mirum id mihi videtur, qui quo attentius epistolam lego, eo minus vestigia erroris animadverto. Non illic quidem exstant magnifica, ut apud lustinum et in epistola ad Diognetum, de Christi gratia testimonia; at profecto nihil reperias, ex quo auctor epistolae, itidem ut Semipelagiani,

sensisse videatur initium fidei non esse gratuitum Dei donum. Beatitudinem aeternam divinae liberalitatis munus esse declarat haec epistolae clausula: "Dominus autem gloriae det vobis omnibus honoris et requiei cum omnibus electis esse participes. Huius etiam gratia sit cum omnibus vobis." Paulo ante dixerat: "Precandum quotidie ut sermone divites simus et opere potentes." Initio hortatur Zenam et Serenum, "ut amici veritatis sint et perfectionem virtutis coelestis excipientes, quod consentaneum est voluntati Patris saeculorum, id agant." Et c. 4: "Caro enim prorsus sumus, nec boni quidquam in nobis habitat. Advocandus ergo ad curandum medicus." Plura non videntur requirenda ut suspicio, quae sua sponte argumentis caret, ab hoc scriptore propulsetur.

### V. ADMONITIO IN CONFUTATIONEM QUORUMDAM ARISTO-TELIS DOGMATUM.

Non longa opus est oratione, ut hoc opus eidem scriptori adiudicetur, cui tum ad Orthodoxos, tum Christianorum ad Graecos, et Graecorum ad Christianos Quaestiones tribuimus. Idem prorsus stylus, iidem nominativi, sive accusativi absoluti, ut videre est c. 2. 28. 45. 57 ac initio praefationis, eadem disputandi ratio in his omnibus scriptis ac eaedem sententiae.

In praefatione, quae dogmatum Aristotelicorum confutationi praefixa est, miracula vocantur "divina opera," ut in Responsione ad Quaest. 100 Orthodox. Quae de generis cuiusque principibus ibidem dicuntur, similia sunt iis quae in Resp. ad Quaest. 44 Orthodox. habemus. Coelum et coelestia incorruptibilia esse docet eodem sensu, quo eadem res asseritur in Confut. Resp. 5 Graecorum n. 2. In ipso opere tam multae occurrunt ratiocinationes eis, quas in Quaestionibus animadvertimus, plane gemellae, ut, qui triplex illud opus perlegerit, unius et eiusdem parentis foetum facile agnoscat.

Nuncupatum est hoc opus Paulo presbytero, quem hic scriptor religionis defendendae studio inflammatum esse testatur, seque libenter huius scripti operam suscepisse, ut morem illi gereret. Fortasse idem est qui et nostro scriptori auctor fuit, ut Graecorum responsiones refelleret, pag. 508 [— Corp. Apoll. Vol. V. p. 242], et Graecorum nomine pag. 536. n. 14 [— l. c. p. 320] loquitur in eis referendis quae Graeci adversus resurrectionem obtrudere solebant. Nam is, qui hoc munere fungitur, Christianum se esse profitetur, et saxea corda eos appellat qui resurrectionis doctrinam increduli oderunt.

Commemoratur a Photio cod. 125: "Iustini tractatus contra primum et secundum librum Physicae Auscultationis (Aristotelis) sive contra materiam et formam et privationem epicherematicae et validae et perutiles disputationes, nec non contra quintum illud corpus et motum sempiternum, quem Aristoteles vi ratiocinationum peperit." Sed quia non duo solum priores Physicae Auscultationis libri, sed etiam plures alii ab hoc scriptore oppugnantur, nonnulli exstare negant opus a Photio memoratum. At multo satius est cum Grabio mutilum Photii codicem suspicari. Inde enim, ut idem observat, errandi librariis nasci potuit occasio, quod cum n. 12 citentur nonnulla ex libris de coelo, quae sub distinctis numeris 13. 14. 15 apposita sunt, librarius aliud agens assilire potuit ad ea quae n. 46 ex libris de coelo repetuntur, eis omissis quae ex libris 3, 4, 5, 9 Physicae Auscultationis excerpuntur. Forte etiam ipse Photius deceptus fait, hunc librum celeriter potius evolvendo quam accurate legendo; et cum videret ea quae ex libris de coelo petuntur citari n. 13. 14. 15, reliquam disputationem in libris de coelo refellendis versari existimavit.

## VI. ADMONITIO IN QUAESTIONES ET RESPONSIONES AD. ORTHODOXOS.

Iustinum huius operis auctorem non esse adeo inter omnes hodie convenit, ut id probare non modo necesse non Corp. Apoll. Vol. 1X.

sit, sed etiam otiosum. Mirandum potius affictum illi esse eiusmodi monumentum, in quo Irenaeus et Origenes laudantur, Manichaei memorantur, ac scriptae de vitis priscorum Anachoretarum historiae laudantur. Frustra Labbaeus (Scripteccles. p. 669) hoc opus primo ex Iustini verbis compositum, deinde ab alio auctum et amplificatum putat. Neque enim fortuita videri debet eiusmodi Quaestionum collectio, sed industriam redolet unius scriptoris, cuius principia inter se nexa et continuata sunt, ita ut interdum ad superiores Responsiones lectorem dimittat, velut in centesima quarta ad nonagesimam septimam.

Nemini ex antiquis cognitus videtur hic liber fuisse, ne ipsi quidem Photio, qui, dum Iustino attribuit "dubiorum adversus pietatem compendiarias solutiones," non illud opus indicat, quod nunc in manibus est, ut nonnulli existimarunt, sed aliud infra appositum, in quo quaestionibus Gentilium nomine propositis breviter respondetur.

Quam facile et expeditum est hunc librum Iustino abiudicare, tam difficile et spissum cui tribuendus sit coniicere, non modo statuere. Scriptorem vixisse quinto saeculo, idque in Syria, non obscuris notis diiudicatur. Antiquiorem non esse probant haec verba ex Quaest. 110. "Unde autem," inquit, "locupletes viri et feminae facultates suas conferentes in desertis locis Anachoretas quaesiverunt atque penuriam eorum suppleverunt, sicut id ex priscorum sanctorum virorum historiis intelleximus, si non Dominus Christus promissionem suam ad exitum perduxit?"

Neque etiam eodem saeculo quinto recentior est. Nam ex eo, quod Christus, quem natum esse statuit in sexto mundi annorum millenario, id est secundum LXX interpretes circa annum 5500, "novissimis diebus et ubi venit plenitudo temporum" natus dicatur, coniicit mundum ultra sex annorum millia non perduraturum, Quaest. 71. Quod quidem argumento est hunc scriptorem ante vixisse quam inanitas eiusmodi coniecturarum ipso eventu deprehensa esset.

Cur Syrum esse auctorem huius scripti coniiciam, his signis adducor: tum quod Scripturae interpretationem apud Syros usitatam nonnunquam sequatur, ut in Quaest. 20, atque etiam nominatim citet in Quaest. 63, tum quod initium diei Quaest. 65 non a media nocte sed ab horis matutinis repetat, quem morem apud Syros viguisse perspicimus ex Ioannis Chrysost. Homil. 5 in Genes.

Ex his conjecturis alia suspicio oriri possit, an non forte Theodoretus, magnum illud Syriae lumen, huius operis parens existimandus sit, ut nonnulli teste erudito Dupin existimarunt. At magna inter Theodoretum et hunc scriptorem discrepantia. Huic quaestioni, cur Moses alienigenam uxorem duxerit, respondet Theodoretus Quaest. 4 in Exod.: "typum illum fuisse Christi Domini, qui, cum ex Iudaeis secundum carnem natus esset, ecclesiam gentium appellavit sponsam suam." Noster vero Quaest. 90: metuendum Mosi non fuisse ne ab uxore ad deorum cultum abduceretur, quae potissimum causa exstitit, cur filios suos patriarchae ab his matrimoniis deterrerent. Huic quaestioni, unde Aegyptiorum incantatores aquam hauserint, si universa erat a Mose in sanguinem conversa, respondet Theodoretus aquam maris non fuisse conversam in sanguinem, noster vero Quaest. 26 omnes aquas, quae sunt super terram, in sanguinem versas fuisse, sed incantatores circa flumen puteos fodisse, unde Sed hoc opus Theodoreto sine summa aquam haurirent. iniquitate affingi non posse, ex his quae mox dicentur perspicuum erit.

Lucem enim affert aliud argumenti genus, quod equidem non libenter, utpote huic scriptori non honorificum, sed multis rebus, quas deprehendi in hoc scripto, coactus eruditis ad examinandum proponam. Nimirum in his Quaestionibus nonnulla Pelagianam haeresim clamitant iisque temporis notis signata sunt, quo conspirans omnium in antiqua fide consensus defectio esse tritici Pelagianis videbatur.

Illud Scripturae: "Quis mundus a sorde? Nemo prorsus,

etiamsi vel una dies sit vita eius super terram," negat congruere infanti, "quia vita pro vitae instituto dicta est, infanti autem ut nec vitae institutum est, ita nec vita." Testimonii Pelagianam haeresim evertentis tam longe petita tamque absurda interpretatio magnos conatus declarat eludendi quidquid cum hoc errore consistere non poterat. Sententiae suae declarandae occasionem huic scriptori dedit haec quaestio, quae est octogesima octava: "Si Christus, qui genitus fuit, peccatum non fecit, quomodo rursus verum Scriptura dicit, quae non sine iureiurando clamat: neminem genitum esse qui non peccaverit?" Accommodata est haec quaestio ad ingenium Pelagianorum, qui ex catholica de naturae corruptione doctrina colligebant ipsi etiam Christo corruptionem a Catholicis affingi. Unde in libello ad Apostolicam Sedem misso dicebant: "Sed et illud similiter exsecramur, Salvatorem necessitate carnis fuisse mentitum, et quod propter impedimentum carnis non omnia potgerit facere quae volebat," apud Augustinum tom. 10. Append. p. 112. Theodorus Monsuestenus anud Photium cod. 177 hanc Catholicis blasphemiam affingit, "ne ipsum quidem Christum et Deum nostrum, ut qui naturam peccatricem assumsisset, purum a peccato fuisse."

Nihil magis premebat Pelagianos, quam baptismus "in remissionem peccatorum" ipsis etiam infantibus, omnium Catholicorum iudicio, necessarius. Fatebantur baptisma "iisdem sacramenti verbis in infantibus, quibus etiam in maioribus, esse celebrandum;" sed tamen peccatum Adae in infantibus agnoscere nolebant: propria illis inesse peccata nonnulli dicebant, ut perspicitur ex lib. 1 De peccat. meritis n. 17 et 35, ut alienum faterentur adduci non poterant. Mira est astutia scriptoris nostri in ea re explicanda. Huic quaestioni, quae est quinquagesima sexta: "Si morientes infantes nec laudem nec reprehensionem habent ex operibus, ecquod erit discrimen in resurrectione inter eos qui ab aliis baptizati nihil egerunt, et eos qui baptizati non fuerunt ac

similiter nihil egerunt?" sic respondet: "Hoc discrimen est inter baptizatos et non baptizatos, quod baptizati obvenientia per baptismum bona consequantur, non baptizati non consequantur." Haec responsio videtur hominis esse regnum coelorum baptizatis infantibus, etiam non baptizatis vitam aeternam largientis, sed tamen qui propria commenta in lucem ecclesiae aliter credentis et docentis proferre non auderet. Aeternam profecto vitam infantibus non baptizatis denegare non potuit, qui puros et insontes illos ab omni peccato et sorde credebat. Praeterea in Responsione ad Quaest. 13 generatim de infantium omnium resurrectione sic loquitur: "Qui credit verum esse illud: seminatur in infirmitate, resurgit in potentia, is potest et debet infantium quoque resurrectionem credere. Nam qui eis incorruptibilitatem tribuit, facultatem quoque, qua praesentia sentiant bona, conferre potest."

Nemo sane vituperaret, quod ait idem scriptor Quaest. 8 et 9 ...cognitionem boni et mali et facultatem utriusque implendi naturae nostrae a Deo inditam;" nemo, inquam, id vitaperaret, si liberum arbitrium ita peccato primi parentis debilitatum fateretur, ut verc liberi esse non possimus, nisi nos Filius liberaverit. At in hoc opere ne illud quidem reperio, quod tamen Pelagius fatebatur, cum diceret (apud Augustin. tom. 10. Append. p. 97): "Liberum sic confitemur arbitrium ut dicamus nos semper Dei indigere auxilio." Sic etiam Iulianus (ibid. p. 112): "Sed et si quis dicit homines sine Dei gratia vel adiutorio posse peccata vitare, pariter detestamur." Minus dissimulationis inest nostro scriptori. Illud Christi "Omnia traham ad me ipsum" de extremo iudicio intelligit, "cum Christus aboleverit omnem principatum et potestatem et virtutem." Patrem autem ad Filium pertrahere putat, "quia Filio potestatem dedit et virtutem, ut omnes ad seipsum trahere possit," Resp. ad Quaest. 39. Ait in Resp. ad Quaest. 97 "constitutum esse a Deo in mundo medicum idoneum peccatorum, nempe poenitentiam, quae etiam septuagies septies lapsos sanare potest, si tantum voluerint uti poenitentiae voluntate." Dicebant Pelagiani: "Si nolumus, non peccamus, nec praeciperet Deus homini quod esset humanae impossibile voluntati" (apud August. lib. 2 De peccat. mer. n. 3). Sic etiam iste eligendi dominos nos esse et agendi facultates liberi arbitrii potestati summissas esse docet, ac Deum causam esse negat cur boni simus aeque ac cur mali, Resp. ad Quaest. 8 et 9.

Pelagiani facti erant "ecclesiae catholicae detestabiles," ut ait Augustinus Op. imp. l. 1. n. 53. Sed tamen quod in omnibus ecclesiis plebs adunata pastori catholicam fidem defendebat et Pelagiana commenta oderat, id isti prae summa stultitia honori sibi esse ducebant. "Nobis," aiebat Iulianus l. 2. n. 3, ,,hoc apad homines vulgi officit, quod accessio erroris esse rengimus; vulgi, inquam, qui sententiae meritum de prosperitatibus ponderans, eam veriorem aestimat, quam pluribus placere conspexerit." Auctor Quaestionum et Responsionum ad Orthodoxos a Pelagianis acuminibus digitum non discedit. Huic quaestioni: "Quomodo zizania multiplicata sunt, triticum autem fere defecit?" sic respondet Quaest. 22 ut ipsam penuriam esse tritici notam pertendat. "Triticum esse," inquit, "id quod defecit, argumento est haec Christi praedictio: Quoniam abundavit iniquitas, refrigescet caritas multorum." Quis quinto saeculo talia effutire potuit nisi Pelagianus aut ex Nestorii aut Eutychetis grege ? Duas postremas haereses iam tum prodiisse, cum hoc opus scriberetur, nullo prorsus vestigio coniicere possis. Pelagianis ergo dicata fuit huius absurdissimae responsionis opera.

In Quaestione prima instar certae et exploratae rei statuitur "orthodoxos, qui soli sunt Deo grati, Graecis, ludaeis et omnibus haereticis non modo numero non pares esse, sed etiam pauciores." Quaeritur ergo "annon inutilis fuerit Iudaici cultus abrogatio, cum multa adhuc seductio mundum detineat." Quomodo scriptor noster ex hac se difficultate expediet? Quietum minime sollicitat tam parvus orthodoxo-

rum numerus; rem concedit non invitus. At illuc confugit ut de orthodoxorum paucitate praedictum esse contendat, cum Christus dixit: "Multi sunt vocati, pauci vero electi." Orthodoxos ergo minime intelligebat eos qui in ecclesia catholica ultra romani imperii fines porrectà apostolicam doctrinam uno ore et animo profitebantur (horum enim multitudinem miratus fuisset: ac cum ea ethnicos, Iudaeos et haereticos ne simul quidem collectos conferri posse iudicasset); sed necesse est ut orthodoxorum numerum recidisse existimaverit ad parvam illam Pelagianorum manum, quae tot nationum unanimem consensum in maximis rebus asseverandis et defendendis argumentum erroris esse ducebat Vide quae ad Quaestionem quartam observamus.

In interrogatione 100 quaeritur, cur ab ecclesiis, quas ab haereticis occupatas orthodoxi deseruerant, non simul cum orthodoxis miracula abscesserint. Alios profecto non scimus illa aetate ab ecclesiis suis eiectos fuisse, praeter episcopos Pelagianos.

Satis praeclare in Quaest. 23 precem Christi irritam esse non potuisse docet, ac diabolum ante in Iudam ingressum esse quam Christus pro discipulis praecaretur. Sed cum Pelagiani dicerent "ex futuris operibus, quae Deus illum facturum esse praesciebat, Iacob fuisse electum" (August. lib. 2 contra 2 ep. Pelag. n. 15), non videtur alio fundamento niti haec inter Iudam et alios discipulos distinctio apud scriptorem, qui ne annos quidem vitae nostrae a Deo constitutos et definitos putat, Quaest. 33.

Non dissimulabo eum in Resp. ad Quaest. 102 sic loqui: "Circumcidimur autem et nos circumcisione Christi per baptismum, exuentes Adamum, per quem, peccatores facti, mortui eramus, et induentes Christum, per quem iustificati resurgimus ex mortuis." Sed haec tanti esse non videntur, ut hunc hominem purgatum et probatum habeam. Illud enim "per unum hominem peccatum intravit in mundum" contendebant Pelagiani "propter imitationem esse dictum, non

propter carnalem nativitatem," ut ait Augustinus l. 1 contra Iul. n. 28.

De ignoratione legis divinae quid sentiat scriptor noster, quam apte cum Pelagianis consentiat, ex Quaestionibus 108 et 140 existimari potest. Difficilius est cum Pelagianis conciliare quod ait in Resp. ad Quaest. 32: "mortem in mundum ingressam esse hominis inobedientia, et si deus inobedientiae non est auctor, neque etiam mortis esse auctorem." Videntur haec prima specie pugnare cum Pelagianis, qui Adam mortalem factum esse docebant, "qui, sive peccaret sive non peccaret, moriturus esset," apud August. De gest. Pelagii p. 207. Sed ut error sibi constare non solet, dicebant iidem Pelagiani: "per Adam mortem ad nos venisse, non crimina," lib. 4 contra 2 ep. Pelag. n. 6. "Ex Adam nihil mali transisse per caeteros, nisi mortem, quae non semper est malum," ibid. n. 2. Suam ipsi causam prodebant Pelagiani, mortem ex Adami lapsu derivando. Sed in arctum coniecti videntur id confiteri maluisse, quam aut propria infantibus peccata affingere, id quod nonnullis eorum placuisse testatur Augustinus lib. 1 De peccat. mer., aut cum Theodoro Mopsuesteno audacter pronuntiare: "Adamum ab initio creatum fuisse mortalem; sed in speciem tantum, ut peccatum odio habeamus, Deum significationem dedisse, quasi mors illi ob peccatum poenae loco imposita fuisset," apud Photium cod. 177.

His adducor ut auctorem Quaestionum et Responsionum ex illo Syrorum numero fuisse existimem, quos testatur Marius Mercator in Commonitorio coniunctos fuisse cum Theodoro Mopsuesteno. "Quaestio," inquit apud August. tom. 2 Append. p. 63, "contra catholicam fidem apud nonnullos Syrorum et praecipue in Cilicia a Theodoro quondam episcopo oppidi Mansisteni [leg. Mopsuesteni] iamdudum mota: nunc usque penes paucos eorum admodum roditur, nec ea palam profertur, sed ab ipsis qui de ea fornicantur [al. cornicantur] velut catholicis, intra ecclesias interim retinetur." Adeo calidus est noster hic scriptor Pelagianae sententiae

defensor; adeo audacter triticum defecisse et orthodoxos perpaucos esse pronuntiat, ut non reliquias erroris occulte fovisse, sed in ipso contentionis aestu scripsisse videatur. Quinetiam, ut ex Quaest. 100 colligitur, recens erat doloris vulnus, quod eius animo inusserat infelix Pelagianorum praesulum ex suis ecclesiis eiectorum status. Itaque collocari potest hoc opus intra illud tempus, quod ab eiectis Pelagiannis episcopis ad Nestorianae haeresis turbas effluxit.

# VII. ADMONITIO IN QUAESTIONES 1º CHRISTIANORUM AD GRAECOS ET 2º GRAECORUM AD CHRISTIANOS.

Christianorum ad Graecos et Graecorum ad Christianos quaestiones non esse S. Iustini Martyris opus inter omnes eruditos convenit; eiusdem parentis foetum esse ac dogmatum nonnullorum Aristotelis Confutationem iam nonnulli animadverterunt, neque id subodorari difficile est, cum magna sit inter utrumque opus styli similitudo. Sed cui tribuenda sit tota pertractationis moles, id nobis inquirendum.

Equidem quando accuratius has quaestiones cum iis quae sunt ad orthodoxos confero, eo magis in eam feror sententiam, ut uni et eidem scriptori utrasque adiudicem: styli similitudinem cum multa alia testantur, tum inprimis nominativi sive accusativi casus pro genitivis absolutis in utrisque Quaestionibus usurpati. Vid. Quaest. 100 ad Orthod. et Resp. ad Quaest. 113. Eamdem loquendi rationem reperies in Confutatione Responsionis Graecorum ad Quaest. 3. n. 3 et in Responsionibus de resurrectione n. 11 et 45. Observavi ad Quaest. 37 et 131 ad Orthod. praepositionem xarà aliter ac apud alios scriptores usurpari. Sic etiam legimus xarà xolvoù, communi more, in Confut. Resp. 3. n. 3.

In Respons. ad Quaest. 114 ad Orthodox. legitur tamquam ex Scriptura: "Cogitasti et adfuerunt tibi," quod quidem ex Iobi verbis c. 23. v. 14 aut alio simili loco desumtum videtur. Eadem sententia citatur infra in Responsionibus de resurrectione n. 4. Non eadem materia in

Quaestionibus ad orthodoxos ac in iis quae sunt ad Graecos tractari solet; sed si quando occurrat, ut eadem ad solvendum proponantur, non difficile erit principiorum consensionem animadvertere. Responsio ad Quaest. 113 Orthodox. simillima est iis quae adversus mundi aeternitatem statuuntur in Confutatione Resp. 4 Graec. In Confutatione Resp. 1. n. 5 eadem verba habemus de omnium futura restitutione ac in Resp. ad Quaest. 1 Orthod.

Quaestiones Christianorum ad Graecos in editione Roberti Stephani disiunctae sunt ab iis quae sunt Graecorum ad Christianos; sed primis istae subiunctae fuerunt in editionibus graeco-latinis. Primae, quae prolixiores habent responsiones, non videntur notae fuisse Photio. Is enim memorat tantum "Dubitationum contra pietatem summarias solutiones." Haec omnia uni et eidem scriptori tribuenda esse neminem negaturum puto.

Scite observat Grabius Spicileg. tom. 2. p. 156 magnam inesse similitudinem inter has Christianorum ad Graecos Quaestiones et ea quae olim Iustinum inter et Crescentem intercesserunt. Nam 'ut huic Cynico quaestiones ponebat Iustinus, ac deinde eius responsa refellebat, ita his in Quaestionibus agitur. Inde suspicio Grabii animum subiit, impostorem quempiam ex Iustini verbis occasionem cepisse fingendi tales interrogationes, responsiones et responsionum confutationes. Probabilis esset viri eruditi coniectura, si non multa rationum momenta persuaderent omnes illas Quaestiones, sive ad Orthodoxos sive Christianorum ad Graecos sive Graecorum ad Christianos, unius et eiusdem scriptoris opus esse, qui quidem nimium acutus et doctus fuit, quam ut Manichaeos commemoraret ac multa alia S. Iustini Martyris aetati minime convenientia poneret, si sub nomine S. Martyris latere voluisset.

## RELIQUIAE APOLOGETARUM

QUADRATI DISCIPULI APOSTOLORUM
ARISTIDIS PHILOSOPHI CHRISTIANI
ARISTONIS PELLAEI
MILTIADIS SOPHISTAE ECCLESIARUM
MELITONIS SARDIANI
CLAUDII APOLLINARIS HIERAPOLITANI

UNDIQUE COLLECTAE
PRAEMISSIS DISSERTATIONIBUS EDITAE
VERSIONE LATINA INSTRUCTAE
COMMENTARIIS ILLUSTRATAE.

| • |  |  |  |
|---|--|--|--|
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |

### QUADRATUS.

Io. Ern. Grabe Spicilegium SS. Patrum seculi II. Oxon. 1700, p. 119—125. Andr. Gallandi Bibliotheca vett. Patrum. Tom. I, Venet. 1765. Fol. mai., p. LXXII s. et 330. Io. Alb. Fabricius Bibliotheca graeca cur. G. Chr. Harles. Vol. VII, Hamb. 1801. 40, p. 154 s. Mart. Ios. Routh Reliquiae sacrae. Edit. 2. Vol. I, Oxon. 1846, p. 71—73. 75. 77—79.

Eusebius, sacrae historiae parens, in Hist. eccl. l. III. c. 37. §. 1 (ed. Heinichen. Lips. 1868) haec scribit: Tor de κατά τούτους (sub Traiano imperatore, a. 98 - 117) διαλαμψάντων καὶ Κοδράτος ήν, ον αμα ταῖς Φιλίππου θυγατράσι (coll. l. III. c. 31. §. 3. 4 al.) προφητικώ χαρίσματι λόγος ἔχει διαπρέψαι. Quadratum evangelistae munus obiisse, ex iis coniicere licet quae Eusebius illico (§. 1. 2) addit: "Praeter hos alii quoque complures (καὶ αλλοι δ' ἐπὶ τούτοις πλείους) eodem tempore viguerunt, inter apostolorum successores principem obtinentes locum: qui, utpote admirabiles tantorum virorum discipuli (μαθηταὶ τῶν ἀποστόλων), ecclesias, quarum fundamenta variis in locis apostoli prius iecerant, aedificando perfecerunt, praedicationem evangelii magis magisque promoventes et salutaria regni coelestis semina per universum terrarum orbem late spargentes. Siquidem plerique ex illius temporis discipulis, quorum animos ardentiori philosophiae desiderio verbum divinum incenderat, servatoris nostri praeceptum iam antea expleverant divisis inter egentes facultatibus suis; deinde relicta patria peregre proficiscentes munus obibant evangelistarum, iis qui fidei sermonem nondum audivissent Christum praedicare et sacrorum evangeliorum libros tradere satagentes."

Inter prophetas novi testamenti recenset Quadratum apud eundem Eusebium I. V. c. 17 §. 3 antiquus, sed anonymus, scriptor, de quo consulas quae infra in dissertatione de Miltiade exposui. Οῦτε Ἦγαβον, ille inquit, οῦτε Ἰούδαν οῦτε Είλαν οῦτε τὰς Φιλίππου θυγατέρας οῦτε τὴν ἐν Φιλαδελφεία μμίαν οῦτε Κοδράτον οῦτε γε δή τινας ἄλλους μηδὲν αὐτοῖς προσήχοντας καυχήσονται (Montanistae). In Chronicis Eusebianis Quadratus diserte apostolorum auditor ("discipulus" Hieronym.), τῶν ἀποστόλων ἀκουστής (Syncell.), appellatur.

Traiano mortuo (a. 117) Aelius Hadrianus suscepit im-Huic imperatori Quadratus, vir ille apostolicus Apologiam obtulit, Christianorum innocentiam et iniquam' eorum vexationem exponens. Τούτω, ait Eusebius I. IV. c. 3. §. 1, Κοδράτος λόγου προσφωνήσας αναδίδωσιν, απολογίαν συντάξας ύπερ της καθ' ήμας θεοσεβείας, ότι δή πονηροί τίνες ανδρες τους ήμετέρους ένοχλεῖν ἐπειρώντο. Qua de re idem in Chronicis Canonibus iuxta versionem Armeniam ad annum Abrahami 2140 (Olymp. 226, 1. Hadr. 8), ed. Alfr. Schoene (Euseb. Chronicc. libb. II, Vol. II. Berol. 1866. 40) p. 166, haec habet: "Codratus apostolorum auditor et Aristides nostri dogmatis philosophus Atheniensis Adriano supplicationes dedere apologeticas" etc. 1) Gemina fere recitavit Georgius Syncellus in Chronogr. p. 658 ed. G. Dindorf., ap. Schoen. l. c.; qui quidem: Κοδράτος, inquit, ό εερός τών αποστόλων απουστής, Αλλίω Αδριανος τος αυτοκράτορι λόγους άπολογίας ύπερ Χριστιανών επέδωκεν. . . Τούτω (Quadrato) καὶ Αριστείδης, Αθηναΐος φιλόσοφος, ύπερ Χριστιανών ακόλουθα τῷ αὐτοκράτορι προσεφώνησεν 'Αδριανῷ. "Απερ δεξάμενος ὁ Καῖσαρ σύν τοῖς παρά Σερενίου, λαμπροτάτου ήγουμένου, ως ἄδικον είη πτείνειν γράψαντος Χριστιανούς άπρίτως έπὶ μηδενὶ τών έγκλημάτων, γράφει Μινουκίω Φουνδανώ, ανθυπάτω της 'Adlag (illius

<sup>1)</sup> Quae sequuntur minus recte reddidit translator Armenius. Caeterum totam hanc sectionem ad s. Abrah. 2141 trahit codex N ap. Schoen. I. c.

Successori), Adolavos undéva attively aven eyalquatan nai natn. yoolas. Quae quidem ab Hieronymo ad annum Abrah. 2142 (Hadr. 10) sic efferuntur, ap. Schoen. l. c. p. 167: "Quadratus, discipulus apostolorum, et Aristides Atheniensis, noster philosophus, libros pro christiana religione Hadriano dederc compositos. Et Serenus Granius (sic) legatus, vir adprime nobilis, litteras ad imperatorem misit, iniquum esse dicens clamoribus vulgi innocentium hominum sanguinem concedi et, sine ullo crimine, nominis tantum et sectae reos fieri. Quibus commotus Hadrianus Minutio Fundano, proconsuli Asiae, scribit sine objectu criminis Christianos non condempnandos." 2) Ex illis patet Apologiam Hadriano a Quadrato fuisse oblatam anno Chr. 124 (aut sec. Hieron. 126) 2): et in Graecia quidem, ubi ille imperator annis 123 - 126 versabatur. Cf. Pagi Crit. Baron. ad a. 126. S. 3. 4 et Haakh in Pauly Real-Encyklop. d. class. Alterthumswiss. T. III. p. 1034.

Ita Eusebius, quem descripsit Syncellus (l. c.): ambo absque mentione ullius episcopalis dignitatis Quadrati.

Idem Eusebius in libro IV suae Historiae ecclesiasticae, ubi late prosequitur quae sub Marco Aurelio Antonino et Lucio Vero (aa. 161—180) contigerunt, ex quadam Dionysii, Corinthiorum episcopi (inde ab anno circiter 170), ad Athenienses epistola de Quadrato nonnulla refert, qui post martyrium Publii, Athenarum episcopi, in hac urbe episcopus constitutus sit. Dicit enim c. 23. §. 3. Κοδράτου δὲ μετὰ τὸν μαρτυρήσαντα Πούπλιον καταστάντος αὐτῶν (Atheniensium) ἐπισκόπου μέμνηται (Dionysius), ἐπιμαρτυρῶν, ὡς διὰ τῆς αὐτοῦ

<sup>2)</sup> Hoc Hadriani rescriptum, quo persecutio ab Asiaticis excitata probiberetur, servarunt Iustinus Martyr latine in Apologia I. c. 68 (Corp. Apoll. Vol. I, ed 2, p. 162) et Eusebius graece in Hist. eccl. l. IV. c. 9.

<sup>3)</sup> Cf. Alfr. a Gutschmid De temporum notis quibus Rusebius utitur in Chronicis Canonibus, Kil. 1868. 4º, p. 27. (Neue Jahrbb. f. Philologie u. Paedagogik. Lips. 1867. p. 684.) — Dallaeo et Fabricio praecuntibus Cavedonius (Cenni cronologici intorno alla data precisa della principali apologie etc. Mulin 1855. p. 15) hanc apologiam anno 123 adsignat.

(Quadrati) σπουδής ἐπισυναχθέντων καὶ τῆς πίστεως ἀναζωπύρησιν εἰληχότων. Neque Dionysius neque Eusebius hunc episcopum aiunt fuisse discipulum apostolorum: quod utique omissuri non erant, si res ita se habuisset, quum haec vel praecipua laus esset Quadrati.

Hunc autem Quadratum Athenarum episcopum, l. c. memoratum, Hieronymus minime diversum esse putavit ab illo Quadrato, apostolorum discipulo, evangelista et propheta (una cum Philippi filiabus), apologiae auctore, qui ultra Hadriani tempora non processit; sed omnia hactenus ex Eusebio prolata intellexit de uno eodemque Quadrato. Scripsit enim in epistola 70 (al. 84) ad Magnum oratorem (Opp. ed. Vallars. T. I. Veron. 1734) col. 426: "Quadratus, apostolorum discipulus et Atheniensis pontifex ecclesiae, nonne Adriano principi, Eleusinae sacra invisenti, librum pro nostra religione tradidit? Et tantae admirationi omnibus fuit, ut persecutionem gravissimam illius excellens sedaret ingenium." Idem in libro De viris illustribus .c. 19 (T. II) col. 845: "Quadratus, apostélorum discipulus, Publio Athenarum episcopo ob Christi fidem martyrio coronato, in locum eius substituitur, et ecclesiam grandi terrore dispersam fide et industria sua congregat. Quumque Hadrianus Athenis exegisset hyemem, invisens Eleusina 4), et omnibus pene Graeciae sacris initiatus dedisset occasionem his, qui Christianos oderant, absque praecepto imperatoris vexare credentes: porrexit ei librum pro religione nostra compositum, valde utilem plenumque rationis et fidei, et apostolica doctrina dignum: in quo et antiquitatem suae aetatis ostendens ait plurimos a se visos 5), qui sub domino variis in Iudaea oppressi calamitatibus sanati fuerant et qui a mortuis resurrexerant." - Hieronymum secuti sunt martyrologiorum latinorum auctores ad diem 26 Maii, ut iam Ado (saec. IX), qui

<sup>4)</sup> Cf. Haakh l. c. not. \*\*.

<sup>5)</sup> Id non expresse sit, sanatos et ad vitam revocatos s domino a se visos; dicit tantum eos usque ad tempora sua fuisse superstites.

ista habet: "Apud Athenas B. Quadrati episcopi, discipuli apostolorum." Quibus verbis Usuardus alia nonnulla addit. Cf. Henschenium in Actt. SS. Maii T. VI. p. 358. S. 5.

At vero praecunte Valesio, ad Euseb. H. E. l. IV. c. 23 (ap. Heinich. Commentar. in Euseb., Lips. 1870, p. 162), Lemoynius Dupinus Tillemontius Basnagius Clossius Neander Herzogius 6) distinguunt Quadratum Atheniensem episcopum (tempore Marci Aurelii Antonini), de quo Dionysius apud Eusebium loquitur tamquam de aequali et recens ordinato, ab illo Quadrato viro apostolico et evangelista, gratia prophetica illustri, qui Traiani et Hadriani temporibus floruit et Apologiam pro religione christiana seripsit.

Testatur sane antiquissimum Τυπικόν τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἀκολουθίας τῆς ἐν Ἱεροσολύμοις ἀγίας λαύρας τοῦ όσίου καὶ θεοφόρου πατρὸς ἡμῶν Σάββα (excusum in hoc libro: Τυπικόν περιέχον πάσαν τὴν διάταξιν κτὶ. Venet. 1643. Fol. min.) p. ιδ, ad diem 21 Septembris, Quadratum apostolum (quo epitheto aperte indicatur Quadratus noster) domicilium suum habuisse Magnesiae; huius enim viri mentionem facit his verbìs.: τοῦ ἀγίου ἀποστόλου κοδράτου, τοῦ ἐν τῆ μαγνησία. Pariter habet Menaeum ecclesiae graecae, Venet. 1663. Fol. min., ad eundem diem pl. I. 7², nisi quod articulum τῆ ante μαγνησία omittit. — Recentius ecclesiae graecae Menaeum, quod Venetiis 1755. Fol. prodiit, in addita expositione historica ambos illos diversos eiusdem nominis viros — Quadratum Magnetem et Atheniensem — in unum confudit, ad dictum

<sup>6)</sup> Steph. le Moyne Varia sacra. Lugd. Bat. 1685. 4°, Proll. ad lect. plag. 9°. — El. du Pin Nouv. Biblioth. des auteurs ecclés. T. I, Par. 1693. 4°, p. 54. — Le Nain de Tillemont Mémoires T. II, Par. 1694. 4°, p. 631 s. not. 7. — Sam. Basnage Annall. pol.-eccles. a. 126. §. 3. — Aug. Closs Eusebius' KG. übers., Stuttg. 1839, p. 139. — Neander Allg. Gesch. d. chr. R. u. K., ed. 2, T. I. P. 2. p. 1141. — Herzog Real-Encyklop. für protest. Theol. u. K. T. XII. p. 404. — Repugnarunt inprimis Caveus Scriptt. eccles. histor. lit., Gen. 1720. Fol., p. 33 et Grabius l. c. p. 119 s., eosque plerique fere omnes adhuc sequuntur.

21 Sept. p. 138 s. haec praebens: Μνήμη τοῦ άγίου ἀποστόλου Κοδράτου. Οὐτος, ἀρχαῖος καὶ πολυῖστωρ ἀνὴρ ὑπάρχων, ἐν ᾿Αθήναις καὶ Μαγνησία τὸν λόγον τοῦ κυρίου κατήγγειλε καὶ πολλούς, φωταγωγήσας τοῖς δόγμασι, πρὸς φῶς θεογνωσίας ἐπανήγαγεν. ᾿Οθεν ἐξ ᾿Αθηνῶν τῆς αὐτοῦ ποίμνης ὑκὸ τῶν διωκτῶν ἀκελαύνεται, πρότερον λίθοις βληθεὶς καὶ πυρὶ δακιμασθεὶς καὶ ποιναῖς ἄλλαις, ὕστερον δὶ ὑκὸ ᾿Αδριανοῦ τοῦ Αἰλίου τὸν στέφανον τοῦ μαρτυρίου κομίζεται. Magis a veritate recedit Menologium Basilii imperatoris (primum gr. et lat. Urbini 1727. Fol.) ad d. 21 Sept., P. I. p. 58, quippo quod verbis Ἦθλησις τοῦ άγίου ἱερομάρτυρος καὶ ἀποστόλου Κοδράτου, ἐπισκόπου Μαγνησίας, καὶ τῆς συνοδίας αὐτοῦ haecce subiungat: Κόδρατος, ὁ θεῖος ἱερομάρτυς καὶ ἀπόστολος τοῦ Χριστοῦ, ὑπῆρχεν ἐπὶ Δεκίου καὶ Οὐαλεριανοῦ τῶν βασιλέων ἐπίσκοπος τῆς πόλεως Μαγνησίας (in Asia minori) κτλ.

Iam vero notum est Quadrati Magnetis Apologiam temporum iniquitate deperditam esse. Superfuisse hoc opus, ex quo et ingenium Quadrati et rectam apostolicae fidei doctrinam perspicue cognoscere liceat, ad sua usque tempora scribit Eusebius I. IV. c. 3. §. 1: Εἰσότι δὰ φέρεται παρὰ πλείστοις τῶν ἀδελφῶν, ἀτὰρ καὶ παρὰ ἡμῖν τὸ σύγγραμμα, ἐξ οῦ κατιδεῖν ἔστι λαμπρὰ τεκμήρια τῆς τε τοῦ ἀνδρὸς διανοίας καὶ τῆς ἀποστολικῆς ὀρθοτομίας. Unum tantummodo nobis fragmentum servavit Eusebius. Plura darentur, ut cum Grabio loquar, si superstites adhuc essent alterius Eusebii, saeculo sexto episcopi Thessalonicensis, libri decem contra Andream monachum: quem Κοδράτου (si quidem hic Quadratus est idem cum nostro) verba adversario opposuisse testatur Photius Bibl. cod. 162.

Caeterum Dornerus 7) opinatus est Quadrato, apostolorum discipulo, fortasse Epistolam ad Diognetum (c. 11 ἀποστόλων γενόμενος μαθητής), ex mea quidem sententia circa

<sup>7)</sup> Entwicklungsgesch. d. Lehre von d. Person Christi, ed. 2, P. I (Stuttg. 1845) p. 178.

aa. 133-135 scriptam, attribuendam esse: cui opinioni non assentior. Cf. librum me um De Epist. ad Diognetum. Ed. 2. Lips. 1852.

## FRAGMENTUM APOLOGIAE QUADRATI.

1 Τοῦ δὲ σωτῆρος ἡμῶν τὰ ἔργα ²ἀεὶ παρῆν, ἀληθῆ γὰρ ἦν, οἱ θεραπευθέντες, οἱ ἀναστάντες ἐκ νεκρῶν, ³οὶ οὐκ ὧφθησαν μόνον θεραπευόμενοι καὶ ἀνιστάμενοι, ἀλλὰ καὶ ἀεὶ παρόντες, οὐδὲ ἐπιδημοῦντος μόνον τοῦ σωτῆρος, ἀλλὰ καὶ ἀπαλλαγέντος ἦσαν ἐπὶ χρόνον ἰκανόν, ⁴ ώστε καὶ εἰς τοὺς ἡμετέρους χρόνους τινὲς αὐτῶν ἀφίκοντο.

Servatoris autem nostri opera semper conspicua erant, quippe quae vera essent: ii scilicet qui morbis liberati aut qui ex morte ad vitam revocati fuerunt. Qui quidem non solum dum sanabantur aut dum ad vitam revocabantur conspecti sunt ab hominibus, sed secuto deinceps tempore; nec tantum quamdiu in terris moratus est servator, verum et post eius discessum diu superstites fuerunt, adeo ut nonnulli eorum etiam ad nostra usque tempora pervenerint.

## COMMENTARII.

- 1. Τοῦ ... ἀφίποντο] Ex Eusebii Hist. eccl. l. IV. c. 3. §. 2. p. 155 ed. Heinichen 1868 (c. 4. §. 2. p. 248 ed. Laemmer 1862). Praemisit is: 'Ο δ' αὐτὸς (Quadratus) τὴν καθ' ξαυτὸν ἀρχαιότητα παραφαίνει δι' ὧν ίστορεῖ ταῦτα ίδίαις φωναῖς.
- 2. del παρήν, dlηθή γάρ ήν] Quadratus opponit, ut Routhius observavit, servatoris opera technis evanidis atque

oculos spectatorum illudentibus. Huc spectat Irenaei locus adv. haeres. l. II. c. 32. §. 3: "Ad opera producti [scil. Simonis Carpocrationisque sectatores], quae ille [lesus] ad utilitatem hominum et firmitatem fecit, nihil tale nec simile, neque secundum aliquid in comparationem quod venire possit, perficere inveniuntur. Sed et si aliquid faciunt, per magicam, quemadmodum diximus, operati, fraudulenter seducere nituntur insensatos; fructum quidem et utilitatem nullam praestantes, in quos virtutes perficere se dicunt, adducentes autem pueros investes [h. e. impuberes, impollutos, ait Stierenus ad h. l.] et oculos deludentes et phantasmata ostendentes statim cessantia, et ne quidem stillicidio temporis [στάγματι χρόνου, ad clepsydras alludit] perseverantia, non Iesu domino nostro sed Simoni mago similes ostenduntur." Cf. F. C. Baur Vorlesgn üb. d. chr. DG. T. I. Sect. 1. p. 352 ss.

- 3. o?] Omittunt Eus. codices EaGH et Syncellus in Chronogr. p. 658, ubi fragmentum repetitur ex Eusebio, sed corrupte admodum.
- 4. ωστε πτλ.] Facile potuit accidere Quadrato, Hadriani temporibus qui scripsit, ut simul cum illis viveret quos servator hominum vel sanaverat vel ad vitam divinitus revocaverat. — Cleopae filius, dominique Iesu fortasse frater patruelis aut consobrinus, hic est Symeon, Hierosolymae episcopus, regnante Trajano, cui Hadrianus ille successit, cruci demum affixus est. Id tradit Hegesippus apud Eusebium lib. III. Hist. c. 32. Porro ipse quoque Quadratus simul cum Philippi evangelistae filiabus floruisse dicitur ab Eusebio in cap. 37 eiusd. libri. Sane vero nihil necesse fuerit ad annum septuagesimum pervenisse puerum exempli gratia aut puellam, quos Christus ad vitam revocaverat, si isti usque ad Quadrati iam adultam aetatem superstites essent. Routhius. Cf. Ebrard Hdb. d. chr. Kirchen- u. Dogmen-Gesch. T. I, Erl. 1865, p. 58 n. 5.

Hoc unum addam. Qui Martyrologium sub mentito Bedae nomine edidit, ut iam Henschenius l. c. memoravit, haec ad diem 26 Maii habet:

"Apud Athenas B. Quadrati episcopi, discipuli apostolorum. Hic firmavit, ut nulla esca a Christianis repudiaretur, quae rationalis et humana est."

Unde forte aliquis colligere possit (cf. Dorner l. c. p. 178), in Quadrati Apologia hac de re actum fuisse. Sed iam Grabius recte admonuit consarcinatorem istum ea, quae de Eleuthero episcopo romano eadem die in Martyrologio romano dicuntur, improvide ad Quadratum retulisse; illi enim papae tale placitum adscribunt Anastasius aliique.

## ARISTIDES.

Grabe Sec. II. p. 125 s. Fabricius-Harles Vol. VII. p. 155 coll. Vol. VI. p. 39. Routh Vol. 1. p. 74. 76. 79-81.

Eusebio teste in Hist. eccl. l. IV. c. 3. §. 3 Aristides, vir fidelis, eodem fere quo Quadratus tempore Apologiam pro Christianis Hadriano imperatori tradidit. Καὶ ᾿Λοιστείδης δέ, πιστὸς ἀνὴς τῆς καθ΄ ἡμᾶς ὁςμώμενος εὐσεβείας, τῷ Κοδράτφ παραπλησίως ὑπὲς τῆς πίστεως ἀπολογίαν ἐπιφωνήσας ᾿Λδριανῷ καταλέλοιπε. Idem testatur Eusebius in Chronicis, supra p. 334 allatis, in quibus Apologiam anno 124 adsignat. Ibidem dicit Aristidem "christiani dogmatis philosophum Atheniensem" fuisse.

Pariter Hieronymus, qui ex Eusebio sua habet, De viris illustr. c. 20. col. 847: "Aristides Atheniensis, philosophus eloquentissimus et sub pristino habitu [h. e. sub pallio] discipulus Christi 1), volumen nostri doğmatis rationem continens, eodem tempore quo et Quadratus, Hadriano principi dedit, id est Apologeticum pro Christianis: quod usque hodie perseverans apud philologos ingenii eius indicium est." Idem in epistola 70 (84) ad Magnum scripta col. 426: "Aristides philosophus, vir eloquentissimus, eidem principi [Hadriano] Apologeticum pro Christianis obtulit, contextum philosophorum sententiis, quem imitatus postea Iustinus, et ipse philosophus."

Apologia Aristidis saeculo quarto, Eusebii tempore, inter Christianos valde propagata erat. Hist. eccl. l. c.: σώζεται

<sup>1)</sup> Quare alibi apud eundem "noster philosophus" vocatur; vid. supra p. 335. Cf. quae in Proll. ad Hermiam p. XXXIV disserui.

δέ γε είς δεύρο παρά πλείστοις καὶ ή τούτου (quemadmodum Quadrati) γραφή. Dicit de eadem "Vetus Romanum Martyrologium" p. 19 ed. Rosw.: "Hoc opus apud Athenienses inter antiquorum memorias clarissimum tenetur." Inde Ado Viennensis in suo Martyrologio p. 169 ed. Rosw.: "Hoc opus apud Athenienses summo honore [vulg. "genere"] colitur et inter antiquorum monumenta clarissimum tenetur, ut peritiores Graecorum affirmant." "Immo adhuc," ait Grabius praeeunte P. Colomesio 2), "in Bibliotheca Calogerorum, qui prope Athenas in monasterio Medelli[?] habitant, dictam Apologiam servari, in Itinerario De la Guilletière [Guillet] legimus<sup>3</sup>). Quam in rem ut peregrinantes istis in locis diligentius inquirant, et si laudata Apologia ibi haberi posset, eam publico ecclesiae commodo in lucem producant, omnes antiquitatis ecclesiasticae studiosi mecum, puto, opta-Sed spes Grabii Fabricii Neandri Guerickii 4) alio-Minime latitat Apologia Aristidis in illo rum perierunt. monasterio Pentelici montis. Accipe quae ea de re mense Martio a. 1860 mecum communicavit Constantinus Kontogonis, clarissimus theologus Atheniensis:

,, Μοναστήριον εν τοῖς περιξ τῶν 'Αθηνῶν, δύο ῶρας ἀπέχον τῆς πόλεως (ἐἀν τις ἀπέλθη εἰς αὐτὸ ἔφιππος ἢ ἐφ' άμάξης), σώζεται καὶ τὴν σήμερον ἐπὶ τοῦ Πεντελικοῦ ὄρους, ἡ λεγομένη Μονὴ τῆς Πεντέλης, ἢτις πάντως διετηρεῖτο καὶ ἐπὶ τῶν χρόνων τοῦ De la Guilletière, ὅστις κατὰ πιθανὸν λόγον γράφει

<sup>2)</sup> Paralipom. de scriptt. eccles. (1688): Opp. ed. 1. A. Fabricius, Hamb. 1709, p. 685.

<sup>3)</sup> Athènes ancienne et nouvelle. Ed. 2, Par. 1675, p. 146. De hoc itinerario cf. Chateaubriand Itinéraire de Paris à Iérusalem (Oeuvres Par. 1836. T. II) p. 205: "Cet ouvrage... n'est qu'un roman." Pro "Medelli" debebat Guilleterius scribere "Penteli" (in Pentelico monte), ut iam I. Sponius monuit: Voyage d'Italie de Dalmatie etc. T. II, Amst. 1679, p. 94 s.

<sup>4)</sup> Grabe et Fabricius II. cc. — Neander Allg. Gesch. d. chr. R. u. K., ed. 2, T. I. P. 2. p. 1141 s. — Guericke Hdb. d. KG., ed. 9, T. I. p. 100.

παρεφθαρμένως Μεδέλλι άντὶ Πεντέλη. ὅτι ὅμως ἐν τῷ μοναστηρίω τούτω ύπάρχει βιβλιοθήκη, η σωζονται χειρόγραφα, καὶ μάλιστα το της Απολογίας του Αριστείδου, τούτο, κατά δυστυχίαν, τουλάχιστον έν ταῖς ήμέραις ήμῶν, μετά τὴν ἐπανάστασιν, δὲν άληθεύει. Έγω αύτός [h. e. Kontogonis], έπισκεφθείς πολλάκις το είρημένον μοναστήριον, ούτε βιβλιοθήκην είδον, ούτε βιβλία αλλα (πολλο ήττον γειρόγραφα) παρά τὰ ευγρηστα όντα είς τήν ἐκκλησιαστικήν ἀκολουθίαν [h. e. in liturgia] τοῦτο αὐτὸ ἐβεβαίωσέ μοι, έρωτηθείς, και ό νῦν ήγούμενος τῆς μονῆς ταύτης. 'Ωσαύτως δε και εν τοῖς λοιποῖς μοναστηρίοις πλησίον τῶν 'Αθηνών, οίον εν τῷ τῶν 'Ασωμάτων (τοῦ Πετράκη νῦν λεγομένω), εν τοῦ τοῦ Δαφνίου, εν τοῦ τοῦν Κλειστοῦν (εν τή Φυλη η Χασιά), δεν υπάρχουσι βιβλία, ούδε γειρόγραφα. Πόθεν δε ό De la Guilletière Ελαβε την πληροφορίαν ότι εν τφ μοναστηρίφ Μεδέλλι, η έν άλλφ τινί τοιούτφ, έσώζετο χειρόγραφος καὶ ἀνέκδοτος ή ᾿Απολογία τοῦ ᾿Αριστείδου, περὶ τούτου όντως υπάρχει μέγα καὶ άλυτον τὸ απορον."

## EX APOLOGIA ARISTIDIS.

I.

Vetus Romanum Martyrologium (opera et studio Herib. Rosweydi. Antv. 1613. Fol.) p. 19 haec habet ad V Nonas Octobris:

"Athenis Dionysii Areopagitae, sub Adriano diversis tormentis passi, ut Aristides testis est in opere quod de christiana religione composuit."

Ado, Viennensis archiepiscopus († 875), qui c. a. 860 scripsit, in Martyrologio (quod cum illo Vet. Rom. Martyr. edidit Rosweydus) p. 169 ad V Non. Octob.:

"Natalis sancti Dionysii Areopagitae, qui ab apostolo Paulo instructus credidit Christo, et primus apud Athenas ab eodem apostolo episcopus est ordinatus, et sub Adriano principe post clarissimam confessionem fidei, post gravissima tormentorum genera, glorioso martyrio coronatur: ut Aristides Atheniensis, vir fide sapientiaque mirabilis, testis est in eo opere quod de christiana religione composuit."

Usuardus, San-Germanensis monachus, in Martyrologio, scripto inter a. 869 et 877 (ad autogr. fidem ed. Iac. Bouillart, Par. 1718. 40), p. 162 ad V Non. Octob.:

"Natalis beati Dyonisii [sic] episcopi et martyris, qui post clarissimam confessionem fidei, post gravissima tormentorum genera, glorioso martyrio coronatus est, ut testatur Aristhides [sic] Atheniensis, vir fide sapientiaque mirabilis, in eo opere quod de christiana religione composuit."

## COMMENTARII.

Dionysium τον 'Αφεσπαγίτην (Actt. apostt. 17, 34) primum Atheniensium episcopum fuisse communis ecolesiae sententia pronuntiavit. Eusebius Hist. eccl. l. IV. c. 23 §. 3 (coll. l. III. c. 4. §. 10): Δηλοῖ δ' ἐπὶ τούτοις (Dionysius Corinthius episcopus), ως καὶ Διονύσιος ὁ 'Αφεσπαγίτης ὑπὸ τοῦ ἀποστόλου Παύλου προτραπεὶς ἐπὶ τὴν πίστιν κατὰ τὰ ἐν ταῖς Πράξεσι δεδηλωμένα πρώτος τῆς 'Αθήνησι παροικίας τὴν ἐπισκοπὴν ἐγκεχείριστο. Cf. Constitt. apost. l. VII. c. 46.

Eundem Dionysium martyrem fuisse Aristides in Apologia sua scribit, secundum illa Martyrologia. Nec equidem dubitaverim, quin Aristides scripserit.

At vero quod de Dionysii sub Hadriano passione illorum Martyrologiorum scriptores referunt, si unum Usuardum exceperis, id Aristidi affictum est. Ado haec de martyrio Dionysii sub Hadriano ex illo "Veteri Romano Martyrologio" (cuius verba supra attuli) desumsit, quod ipse "a

quodam religioso fratre aliquot diebus praestitum se Ravennae positum diligenti cura transcripsisse" narrat, simul dicens eodem libro se in suo Martyrologio adornando "adiutum" fuisse. Cf. Rettberg in Herzogii Real-Encyklop. für protest. Theol. u. K. T. I. p. 104. Huins autem Veteris Romani Martyrologii compilatorem, Adone (ut videtur) non multo antiquiorem, facile fuit vel consulto hanc de Dionysiana sub Hadriano passione fabulam indulsisse, vel etiam nullo animi consilio sed sola incogitantia falli, vel ipsum primo vel alios, ex quibus haec descripsit, quae ad Aristidis sub Hadriano scribentis aevum pertinebant, ea ad Dionysii martyrium transferre imprudentes. Ipsam certe Aristidis Apologiam — id quod contra Moehlerum (Patrologie T. I. p. 310) aliosque monendum est — non vidisse illorum Martyrologiorum auctores verisimillimum est, si hominum et genus et saeculum spectas; idem verba indicant, quae post "composuit" auctor Veteris Romani Martyrologii addidit: "Hoc opus apud Athenienses inter antiquorum memorias clarissimum tenetur." Quibus Ado adiicit: "ut peritiores Graecorum affirmant." Itaque libri pretium ex solo aliorum iudicio affirmant, quid ipsi de eo sentiant tacentes. Procul dubio compilator ille in codicis, quo usus est, margine scriptum ab aliquo reperit "sub Adriano," idque ad Dionysii passionem retulit, quod qui addiderat de Aristidis aetate intellexerat. Facilis error, neque a malo animo, et tamen gravis. Cf. Io Dallaeus De scriptis Dionysii Areop. et Ignatii Ant., Gen. 1666. 40, p. 88 ss.

II.

Aliud exstat in Martyrologiis de Apologia testimonium, vel saltem de Aristide ipso.

Ado l. c. p. 147 hoc posuit ad II Calendas Septembris:

"Eodem die apud Athenas [scil. natalis] beati Aristidis, side sapientiaque clarissimi, qui Adriano principi de religione christiana libros [sic] obtulit, et quod Christus Iesus solus esset deus praesente ipso imperatore inculentissime peroravit."

Usuardus l. c. (ad II Cal. Sept.) p. 143 s. ad verbum cum Adone consentit. Neque ab his nisi leviter discrepat Notkerus cognomento Balbulus, monachus S. Galli († 912), in Martyrologio (ed. princ. ex Bibliotheca S. Galli) ad II Cal. Sept. Is enim pro "solus" dedit "verus" et "iocundissime" pro "luculentissime."

Accedit novum Martyrologium Romanum (Caes. Baronii notationibus illustratum. Antv. 1613. Fol.) p. 370 ad d. 31 Augusti:

"Athenis sancti Aristidis, fide et sapientia clarissimi, qui Hadriano principi de religione christiana volumen obtulit, nostri dogmatis continens rationem, et quod Christus Iesus solus esset deus praesente ipso imperatore luculentissime peroravit."

## COMMENTARII.

Lapsus notandus est, de Aristide coram Adriano perorante, natus — nisi egregie fallor — ex graecis (Menologii?) verbis ἀπολογίαν ἐπιφωνήσας ᾿Αδριανῷ καταλέλοιπε (ap. Euseb. l. IV. c. 3. §. 3; coll. Syncell. p. 658: τῷ αὐτοκράτορι προσεφώνησεν ᾿Αδριανῷ) male intellectis. Eundem errorem infra in Melitone notavi.

Tota clausula, "et quod Christus Iesus solus esset deus" etc., quae non sit in Veteri Romano Marty-rologio, Ioanni Pinio (Actt. SS. Augusti T. VI. p. 650) non satis probatur. Sed sententia, qua divinitas Christo tribuitur, non abhorret ab ista apologetarum aetate. Plinius

lib. X epist. 96 (al. 97): ... "quod essent soliti ... carmen Christo, quasi deo, dicere." Anonymus scriptor apud Eusebium 1. V. c. 28. §. 4 s.: ... léyw dè lousilvou ... xai έτέρων πλειόνων, έν οίς απασι θεολογείται ό Χριστός (h. e. in quorum omnium libris Christo divinitas adstruitur). ... Ψαλμοί δὲ όσοι καὶ φόδαὶ άδελφών άπ' άρχης ύπὸ πιστών γραφείσαι τον λόγον του θεού τον Χριστον ύμνουσι θεολογούντες. Plura dedit Baumgarten-Crusius Comp. d. christl. Dogmengesch. P. II. p. 143. Cf. quae infra in Commentariis ad Miltiadem disserui. Offensionem certe habet vox "solus" vel (Notk.) "verus". Routhio "solus" praeferendum videtur: h. e. exclusis diis gentilium. Ita in Vita S. Porphyrii Gazensis auctore Marco Diacono c. 3. §. 20: "Quidam vero gentiles cum adspexissent miracula, quae nobis deus fecerat, ... clamantes Christus solus deus, ipse solus deus, ipse solus vicit."

## ARISTO.

Grabe Sec. II. p. 127—133. Gallandi Tom. I. p. LXXIV—LXXVI et 331. Fabricius-Harles Vol. VII. p. 156—158. Routh Vol. I. p. 93—109.

Aristo ('Acistow graecum nomen idque satis frequens), ut testatur Eusebius Hist. eccl. l. IV. c. 6. § 3, Pellaeus fuit, ex Pella Peraeae oppido (in Decapolitana Syriae regione: Plin. Hist. nat. l. V. c. 18. sect. 16), quo migrarunt Christiani ante obsidionem Hierosolymorum (Eus. l. III. c. 5. §. 3). Hic autem ex Iudaeo, ut videtur, Christianus, qui ut Quadratus et Aristides non ita multo post apostolorum tempora floruit, literis consignavit Aialeţiv Παπίσκου και Ιάσονος, h. e. Disputationem Iasonis et Papisci, id quod Maximus abbas et confessor († 662), auctor locupletissimus 1), testatur in scholiis ad Pseudo-Dionysium De mystica theologia c. 1 (S. Dionysii Opp. ed. Corder. T. II) p. 17. Moshemius 2) observavit Aristonem, quoniam dialogi formam libro suo induerit, platonicae philosophiae fortasse deditum fuisse.

Si Eusebium et Maximum atque Chronici paschalis auctorem exceperis, de quo infra dicam, a scriptoribus ecclesiasticis, quod sciam, Aristo Pellaeus non memoratur. Fuerunt quidem (Keil. ap. Fabric.-Harl. l. c. p. 156) qui, quum Pseudo-Clemens in Constitutt. apostol. l. VII. c. 46 inter Smyrnensis ecclesiae episcopos duorum Aristonum, nulla

<sup>1)</sup> Cf. Wagenmann in Herzogii Real-Encyklop. für protest. Theol. u. K. T. XX (1866) p. 114 ss.

<sup>2)</sup> In notis ad versionem operis Origen, c. Celsum vernac. p. 430.

tamen patriae ipsorum significatione adiecta, mentionem faciat<sup>2</sup>), suspicarentur horum posteriorem esse illum Eusebii et Maximi Aristonem. Sed obstat ratio temporum. "Si enim," ut Grabius admonuit, "vera est Pseudo-Clementis traditio (cui tamen Suidas in voce Πολύπαρπος aliique recentiores Graeci contradicunt): Aristo, tertius Smyrnae episcopus, ante Hadriani tempora mortem obierit necesse est, quia Polycarpum iam sub Traiano et ulterius sub Hadriano atque Antonino Pio ecclesiae Smyrnensi praefuisse constat." At Aristo Pellaeus sub Hadriani et Antonini Pii imperio floruit. Ac eum quidem post annum Hadriani decimum nonum Διάλεξιν supra dictam scripsisse, ex Eusebii loco iam laudato l. IV. c. 6 (Fragm. I) patescit; neque post Antoninum Pium hanc Disputationem esse editam, inde licet colligere quod Celsus, qui huius imperatoris tempore et paulle post vixit 4), eigs mentionem fecerit, conceptis verbis dicens: Ilaziazov τινός καὶ Ἰάσονος ἀντιλογίαν ἔγνων. Cf. Origen. c. Cels. l. IV. c. 52 (Opp. ed. Lommatzsch. T. XIX) p. 82.

Itaque Διάλεξιν, sive potius 'Αντιλογίαν (h. e. Contentionem sive Altercationem), circiter intra annos 136 et 160 fuisse literis consignatam existimo <sup>5</sup>).

Hanc tamen Disputationem, si illum Maximum l. c. audias, Clemens Alexandrinus Lucae evangelistae adscripsit; ... ἐν τῷ συγγεγραμμένη ᾿Αρίστωνι τ. Π. Διαλέξει Παπίσκου καὶ Ἰάσονος, ἣν Κλήμης ὁ ᾿Αλεξανδρεύς ἐν ἔκτῷ βιβλίῷ τῶν Ὑποτυπώσεων τὸν ἄγιον Λουκᾶν φησιν ἀναγράψαι. Sed qua id ratione fieri potuerit, non liquet, quum res aliquamdiu post Lucae mortem gestae (cf. Fragm. I) in illa fuerint relatae. Itaque Grabio videtur ὃν (sc. Ἰάσονα) pro vulg. ἢν reponendum. Nempe huius Iasonis mentionem a Luca factam

Σμόρνης δὲ 'Αρίστων πρώτος, μεθ' δυ Στραταίας ὁ Αφίδος, καὶ τρίτος 'Αρίστων.

<sup>4)</sup> Cf. Redepenning Origenes P. II. p. 131.

<sup>5)</sup> Auctor Chronici paschalis adscripsit anno 134.

esse, in Actis apostolorum (c. 17), aliquot etiam theologi recentiores dixerunt, quos infra afferam.

Eandem Disputationem Origenes novit. Qui I. c. (p. 82 s.), postquam iniquum Celsi de ea iudicium (Παπίσκου τινός καλ Ιάσονος άντιλογίαν έγνων, ού γέλωτος άλλά μαλλον έλέους καλ μίσους άξίαν. "Εμοιγ' οὖν οὐ ταῦτ' ἐλέγχειν πρόπειται ἔστι γὰρ παντί που δήλα.) recitavit, ita respondet ut quo consilio scripta sit perspicias. "Etenim si quis hunc libellum aequiore animo perlegerit, eum comperiet neutiquam ridiculum esse aut odio dignum: in quo scilicet Christianus inducitur cum Iudaeo disputans, atque ex ipsis Iudaeorum Scripturis evincens oracula prophetarum de Christo ad Iesum pertinere, quamvis strenue satisque iudaice contradicat adversarius." Ουδέν δ' ήπτον, inquit, έβουλόμην πάνθ' οντινούν ακούσαντα δεινολογούντος Κέλσου, καὶ φάσκοντος τὸ ἐπιγεγραμμένον σύγγραμμα, Ἰάσονος καὶ Παπίσκου ἀντιλογίαν περί Χριστοῦ (haec genuina libri inscriptio videtur fuisse), οὐ γέλωτος άλλα μίσους αξιον είναι, λαβείν είς χείρας το συγγραμμάτιον και υπομείναι και ανάσγεσθαι ακούσαι των έν αθτώ. Γν' αθτόθεν παταγνώ του Κέλσου, μηδέν εύρίσκων μίσους άξιον έν τω βιβλίω: έαν δ' αδεκάστως τις έντυγγάνη, εύρήσει ότι ούδ' έπλ γέλωτα κινεῖ τὸ βιβλίον, ἐν οβ ἀναγέγραπται Χριστιανός Ἰουδαίω διαλεγόμενος από των Ιουδαϊκών γραφών και δεικνύς τάς περί του Χριστού προφητείας έφαρμόζειν τῷ Ἰησοῦ, καίτοι γε οὐκ ἀγεννῶς οὐδ' ἀπρεπώς τω Ἰουδαϊκώ προσώπω του ετέρου εσταμένου πρός τον λόγον. Quod autem ex Origene l. c. c. 53. p. 84 collegit Tillemontius 6), eiusdem libelli auctorem hocce effatum ursisse, ad mores informandos quam maxime utile: "Omnis sapientiae (soplas Spenc., wopelelas Ruaeus et Lommatzsch.) fontem ac principium esse deo universorum credere et actiones omnes eo referre ut deo placeant ac ne cogitare quidem quidquam quod ei displiceat, quippe quum non dicta solum et facta sed etiam cogitationes iudicandae sint:" id quidem

<sup>6)</sup> Mémoires T. II (1694) p. 150.

minus recte collegisse comperitur. Nam haec sententia non Aristoni tribuenda, sed ipsimet Origeni, qui eam velut commune principium commemorat omnium ecclesiae scriptorum, ut praecunte Marano<sup>7</sup>) rite advertit Gallandius.

Meminit Hieronymus quoque eiusdem "Altercationis lasonis et Papisci." Cf. Fragm. II et III.

Personas inter se disputantes quod attinet, Iason Hebraeus Christianus fuit et Papiscus Alexandrinus Iudaeus, teste libri interprete, Celso quodam, cuins verba inferius referam. Forsitan fictae fuerunt personae, ut in Dialogis interdum fieri solebat. Nam, ut iam Grabius observavit, aptissime Christiano imponi poterat nomen (graecum) lasonis, quippe quod (iudaico) nomini lesu congruere videretur 8). Sed fuerunt qui aliter statuerent. Post Sixtum Senensem 9) ac Pamelium, Cypriani editorem, Iulius Bartoloccius 10), alios ut praeteream, Iasonem istum putavit eundem fuisse cum lasone Thessalonicensi, Pauli apostoli hospite, cuius Lucas in Actt. apostt. 17, 5-7. 9 (coll. Epist. ad Rom. 16, 21) meminit. Sed nullo prorsus momento nititur haec coniectura. Episcopum potius aut saltem presbyterum illum fuisse Gallandius crediderit cum Marano 11), quum Celsus interpres dicat: Papiscus, veritatis luce perculsus, ut signaculum sameret deprecatus Iasonem postulavit.

Iamdudum periit operis Aristoniani et textus graecus et perantiqua versio latina, a Celso illo, sene christiano, elaborata. Huius tamen viri superest praefatio sive epistola, qua Vigilio episcopo interpretationem suam nuncupavit, inter

<sup>7) &</sup>quot;Vita S. Cypriani", huius Opp. praefixa (Par. 1726) col. CXXX.

<sup>8)</sup> Hebraeos Graecorum causa nomen lesu in lasonis mutasse docet exemplum summi pontificis lesu, de quo losephus Antiqq. iud. l. XII. c. 5. §. 1 ait: 'Ο μὲν οὖν Ἰησοῦς Ἰάσονα ἐαντὸν μετωνόμασεν. Cf. Winer Bibl. Realwörterb. (ed. 2) T. I. p. 631.

<sup>9)</sup> Biblioth. S., Venet. 1566. Fol., p. 122.

<sup>10)</sup> Biblioth. magn. Rabbin. P. III, Rom. 1683. Fol., p. 2.

<sup>11)</sup> Vit. Cypr. l. c.

opuscula vulgo adscripta S. Cypriano <sup>12</sup>). Dictum autem Vigilium, I. A. Fabricio <sup>13</sup>) facem praeferente, seite coniectavit Gallandius <sup>14</sup>) Tapsitanum fuisse, qui saeculo quinto desinente claruit.

Aliud insuper opus Aristo edidisse fertur, si Chronicon paschale audias iuxta textum vulgarem ad Olymp. 228, 2 vel ann. Chr. 134, p. 477 ed. L. Dindorf. Habet sic: Touro τω έτει Άπελλης και Αρίστων, ών μέμνηται Ευσέβιος ο Παμφίλου εν τη εκκλησιαστική αυτου ίστορία, εκιδίδωσιν απολογίας σύνταξιν περί της καθ' ήμας θεοσεβείας 'Αδριανώ τω βασιλεί. Quibus verbis hanc Ducangii notam Dindorfius (Vol. II. p. 329) addidit: "Meminit quidem Eusebius lib. IV Hist. Eccl. aliquot apologiarum pro Christianis Hadriano oblatarum, Aristidis et Quadrati c. 3, Antonino vero Iustini Martyris c. 8. 11. 18. Sed de Apelle et Aristone silet, tametsi Aristonem Pellaeum laudet c. 6, non indicato operis titulo. Iure igitur totam hanc periochen omittit codex Holstenii." Quid ? Id quod iam Fabricius et nuper C. B. Hasius 15) animadverterunt, legendum est ὁ Πελλαῖος 'Αρίστων οὖ (pro 'Απελλής καὶ Άρίστων ων), idque confirmat quod sequitur ἐπιδίδωσιν, non imidiovouv. Scilicet Chronici illius auctor, cui Aristonis . Disputatio ignota erat, ex loco Eusebiano (l. IV. c. 6. §. 3), quo Hadriani contra Iudaeos edictum memoratur ac verbis quidem additis 'Αρίστων ο Πελλαΐος ίστορεῖ, - temere collegit Aristonem ista de edicto Hadrianali scripsisse in libello a pologetico, quem Hadriano obtulerit.

Illa autem Eusebii, qui altum de inscriptione operis Aristoniani silentium obtinet, ratio loquendi l. IV. c. 6, 'Açicrav

<sup>12)</sup> Exstat hace praefatio ("de iudaica incredulitate," continens capp. 10) in Cypriani Opp. ed. Maran., Par. 1726. Fol., Append. col. CCXXXIII—CCXLII.

<sup>13)</sup> Delect. argumentt. et syllab. scriptt. etc. p. 153.

<sup>14)</sup> Biblioth. vett. Patr. T. IV. Proll. p. XIX.

<sup>15)</sup> Fabricius Delect. l. c. et Hase Iourn. des Savants a. 1862. p. 621.

o Mellasoc soroges, allis quoque ansam errandi dedit. Etenim Scaliger 16) Aristonis Pellaei verba esse existimavit quaecunque leguntur apud Eusebium l. c. §. 3 inde a vocibus 'Αχμάσοντος δέ τοῦ πολέμου κτλ. Cui tamen iure meritoque non assentitur Valesius, Eusebii editor. "Nam", inquit ad l. c., "et verba ipsa Eusebii stilum prorsus redolent; et Aristo Pellacus obsidionem illam Bettharae et expugnationem ludaeorum fusius prosecutus fuerat. Quodsi ipsa essent Aristonis verba, nequaquam id tacuisset Eusebius. Nam quoties verba ipsa auctorum adducturus est, semper de eo lectorem admonet. Cum autem addit lozopei vel lozopoùos, indicat eam rem a scriptoribus illis quos laudat fusius commemorari." Periade quasi crederet Valesius designari ab Eusebio aliud quoddam Aristonia opus, "Obsidionem Bettharae et expugnationem ludaeorum," 17) huic opinioni se apponit Grabius. "Ait quidem Eusebius: 'Agiorov o Ileldolog squages. Sed ipse Valesius recte vertit: Scribit Aristo Pellacus. Et Hesychius quoque in Lexico lotopei reddit magrugei. Unde non necesse est Historiam peculiari opere elaboratam inde inferre, sed omnino verosimile quod Aristo verba, quae ibi Eusebius habet, in Disputatione contra Papiscum protulerit, perinde ut Tertullianus eadem Iudaeis in and contra eas tractatu [c. 13] object [prophetarum vaticinia eventu comprebata], aut forte hic Ariatonem, sicuti facere solet, exacripait."

lam vero Gallandius, quocum Keilius et Danaius 18) sentiust, suspicatus est Aristonem etiam "Historiam rerum orientalium" exarasse. "Siquidem Moses Chorenensis [qui saeculo quinto floruit, auctor levis nec satis fidus], armeniace et latine a Guilielmo et Georgio Wisthoniis Londini evulgatus, complura refert in sua Historia Arme-

<sup>16)</sup> Animadvv. in Ruseb. Chron., Lugd. Bat. 1606. Fol., p. 198.

<sup>17)</sup> Cf. Io. Gottfr. Olearius Biblioth. scriptor. eccles. p. 76.

<sup>18)</sup> Keil ap. Fabric.-Harl. p. 157 et Danz De Eusebia Caes., len-1815, p. 127.

niaca, lib. II. c. 57. p. 174, ex auctore nostro descripta 19): quorum nonnulla cum iis gemina esse perhibentur quae ex ipso Aristone tradit Eusebius I. IV. c. 6." 20) Itaque existimandum foret Aristonem Historiam orientalem conscripsisse. ex qua sua desumsissent Eusebius ('Ao. o II. sotopei) et Moses. Ast calculo critico prorsus indigna est ista coniectura, ut probe advertit Routhius. "Nata mihi est suspicio", inquit, "haud sumta esse Mosis ista ex ulla id genus historia, sed solum ex Historia Eusebiana, quae quidem auctori bene innotuerat, dum caetera ad res orientales spectantia a Mose ipso, vel ab alio quopiam, admista sunt. En consimile apud hunc auctorem fraudis seu vanitatis exemplum, quod suspicionis meae firmandae causa adducam. Is enim c. 72 eiusdem libri II Firmiliano, celebri Cappadocum episcopo, opus de ecclesiae persecutionibus attribuit, in quo regum quoque acta Firmilianus subtexuisse dicitur. In hac autem historia, omnibus hactenus — aeque atque illa Aristonis — ignota, auctorem fuisse Firmilianum Petrum, sextum decimum Alexandriae episcopum, anno nono vexationis martyrium subiisse, Moses refert. Verissimum id est, et ab Eusebio quidem memoratum, subiisse eo anno Petrum martyrium; sed falsum est, tradidisse illud Firmilianum, qui, eodem narrante Eusebio l. VII. c. 30, quadraginta ante annis vita decesserat. Constat Mosem ista quidem de Petro Alexandrino ab Eusebio, non a Firmiliano, mutuatum fuisse; additis simul a Mose ipso, vel a Mose ex alio quopiam sumtis, rebus ad historiam orientis pertinentibus."

<sup>19) &</sup>quot;Artasis (regis Armeniaci) mortem praeclare tradit Aristo Pellaeus. Siquidem per ea tempora Iudaei ab Adriano rege Romano defecerunt et cum Rufo Hipparche conflixerunt" etc. usque ad verba "Artases de vila discessit." Tum pompa exequiarum regis describitur.

<sup>20)</sup> L. IV. c. 6. §. 1-4: Καὶ δήτα τής Ίουδαίων ἀποστασίας αὐδις εἰο μέγα καὶ κολύ προελθούσης, 'Ροῦφος ἐπάρχων τής Ίουδαίας κτλ. usque ad voces τὴν τῶν ἐκεῖσε λειτουργίαν ἐγχειρίζεται Μάρκος.

# FRAGMENTA DISPUTATIONIS IASONIS ET PAPISCI AB ARISTONE CONSCRIPTAE.

Celsus quidam in Praefatione sua versionis deperditae huius operis Aristoniani c. 8 (Cypriani Opp. ed. Maran. Par. 1726 Fol. Append.) col. CCXXXVIII: 21)

Illud praeclarum atque memorabile gloriosumque Iasonis Hebraei Christiani et Papisci Alexandrini Iudaei disceptationis occurrit: Iudaici cordis obstinatam duritiam brevi admonitione 12) ac leni increpatione mollitam 13), et victricem in Papisci corde Iasonis de spiritus sancti infusione doctrinam. Qua Papiscus ad intellectum veritatis admissus, et ad timorem domini ipso domino miserante formatus, et Iesum Christum filium dei credidit, et ut signaculum sumeret deprecatus Iasonem postulavit. Probat hoc scriptura Concertationis ipsorum, quae collidentium inter se, Papisci adversantis veritati et Iasonis adserentis et vindicantis dispositionem et plenitudinem Christi, graeci sermonis opere signata est: ad cuius translationem ad intellectum latinum, animante dei ope et iuvantis 14) fidei firmitate, servata verborum proprietate, intrepidus accessi.

I.

Eusebius Hist. eccl. I. IV. c. 6. §. 3. p. 157 ed. Heinichen (c. 8. §. 3. p. 252 ed. Leemmer).

1 Τὸ πᾶν ἔθνος ἐξ ἐπείνου καὶ Universa (Iudaeorum) gens ex τῆς περὶ τὰ Ἱεροσόλυμα γῆς eo deinceps tempore in regio-

<sup>21)</sup> De hec Celso eiusque praefatione (sive epistola nuncupatoria) ad Vigilium episcopum vide supra p. 352 s. Illa praefatio etiam in Galland. Bibl. vett. Patr. T. IV. p. 437—440 exstat.

<sup>22)</sup> Pro "brevi admonitione," quod Maranus ex codice msto Remigiano reposuit, vulgo legebatur "Hebraea monitione." — Hinc vero brevem fulsae hanc Disputationem colligimus.

<sup>23)</sup> Subaudi verbum "esse" cum "mollitam" et "victricem".

<sup>24)</sup> Sic, pro vulg. "viventis", ex Remig. dedit Meran.

πάμπαν ἐπιβαίνειν εζογεται, νόμου 2 δόγματι καὶ διατάξεσιν 'Adoiavou, ໜ້ຽ ຂຶ້ນ ພຸກຸວີ' ຂໍ້ຮູ້ ຂໍກວ່- lege et constitutionibus Haπτου θεωροίεν το πατρώον έδαφος, έγκελευσαμένου. Αρίστων ό Πελλαίος ίστορεί.

nem circa Hierosolyma sitam pedem inferre prohibita est, driani: adeo ut ne quidem ex longinquo patrium solum prospicere ipsis liceret, ut Aristo Pellaeus scribit.

### II.

Hieronymus lib. II Commenter. in ep. ad Galat. c. III. v. 13 (Opp. ed. Vallars. Tom. VII. Veron. 1737) col. 436.

Memini me in Altercatione Iasonis et Papisci, quae graeco sermone conscripta est, ita reperisse: 3 Aoidopla Otov ó πρεμάμενος, id est Maledictio dei qui appensus est.

Idem in Quaestionibus hebraicis in libro Geneseos (E recognitione Pauli de Lagarde. Lips. 1868) p. 3.

4 In principio fecit deus caelum et terram. Plerique aestimant, sicul in Altercatione quoque lasonis et Papisci scriptum est, et Tertullianus in libro contra Praxeam disputat, nec non Hilarius in expositione cuiusdam psalmi affirmat, in hebraeo haberi: In filio fecit deus coelum et terram. Quod falsum esse rei ipsius veritas comprobat.

### IV.

Maximus in scholiis ad Dionysium De mystica theologia c. 1 (Dionys. Opp. ed. Corder. Tom. II) p. 17.

ρανούς, καὶ ἐν τῆ συγγεγραμμένη 'Αρίστωνι τῷ Πελλαίφ Διαλέξει Παπίσκου καὶ Ἰάσονος.

'Avéyvov de routo, bémed ou- Legi hoc, septem coelos, etiam in Disputatione Papisci et Iasonis ab Aristone Pellaeo conscripta.

## COMMENTARII.

Fragmentum I. 1. To mar Edvog and.] Ego ea tantum "Τὸ πᾶν έθνος . . . έγκελευσαμένου", immo potius ista sola ,,ώς αν μηδ' έξ απόπτου Θεωροίεν το πατρώον έδαφος" Aristonis verba esse coniicio, quia Tertullianum lib. contra Iudaeos cap. 13 iisdem illos alloquentem reperio: "Vobis pro meritis vestris post expugnationem Hierusalem prohibitis ingredi in terram vestram, de longinquo eam oculis tantum videre permissum est." Ubi tamen Tertullianus negativam in affirmativam convertit, ut misera haec Iudaeorum fata adaptaret prophetiae Iesaiae (cap. 33. vers. 17 iuxta LXX interpretum versionem), immediate ante citata verba ab eo allegatae: Oculi vestri videbunt terram de longinguo. Qua in re ille non solum decreto Hadriani, sed et sibi ipsi contrarius est, quia paullo ante eodem capite 13 scripsit: "Interdictum est, ne in confinio ipsius regionis demoretur quisquam ludaeorum, ut hoc quoque esset adimpletum per prophetam (les. c. 1. v. 7): Terra vestra deserte, civitates vestrae igni exustae." Si igitur interdictum fuit Iudaeis in confinio Palacstinae habitare, haud licuit ipsis omnino terram sanctam oculis usurpare. Grabius. - Totum Eusebii caput, tanquam si verba ipsa fuissent Aristonis, Historiae suae inseruit Nicephorus lib. III. c. 24. Eumque secutus est C. Müller in Fragmm. historr. graecc. T. IV, Par. 1851. 4°, p. 328.] Quod quidem perperam factum. Sed plura interea ad Aristonem pertinere posse, quam ea quae Grabius agnovit, vix negandum. Rowthius. - Edicti verbs sunt Aristonis, quod patescit ex Eusebio; reliqua de bello ad Bettharam gesto sunt Eusebii, qui ex alio acriptore veteri, si non ex Pellaco, hausit. Instinus Mart. Apol. I. c. 47: "On de quiácceras úg' úpar όπως μηδείς εν αύτη γένηται, και θάνατος κατά του καταλαμβανομένου Ιουδαίου είσιόντος ἄρισται, απριβώς έπίστασθε. Cf. quae ad h. l. (Corp. Apoll. Vol. I, ed. 2, p. 113) observavi. Greg. Abulpharagius sive Bar-Hebraeus Chronic. syriac.

(ed. Bruas et Kirsch, Lips. 1789. 4°, P. II) p. 54; "Hierosolymis funditus eversis, urbs ibi condita est, quae Aelia Hadriani appellabatur. Illuc populos percgrinos deduxit, Iudaeis aures praecidi iussit, iisque mandavit ut ne ex longiaquo quidem ad locum istum respicerent." mel in anno urbem Aeliam Iudaeis ingredi liquisse, scilicet quo die Hierosolyma a Tito diruta fuerunt, magnoque pretio hano licentiam ab illis redemtam fuisse, firmat Scaliger (loco supra n. 16 laudato) ex Itinerario Burdigalensi, a P. Pithoeo edito, et Hieronymo in cap. 2 Sophoniae. Rem Valesius (ad Euseb. l. c.) probat etiam ex Gregorio Naz. Orat. 12. Denique Routhius causam quoque addit ex Philostorgii Excerptis 1. VII. c. 11, cur ludaces ab urbe neva arcebat Hadrianus. Hic enim imperator Rierosolymam Aeliam vocabat, og är nartanus to lordaler aveng ino σεήση και απορρήξη, και μηδ' έκ της κλήσεως ώς πατρίδος αντης αντιποιείσθαι πρόφασιν έχωσι: ¿δεδίει γάρ αὐτών τό θερμουργόν καὶ φιψοκίνδυνου, μή συναγειρόμενοι κατά πρόφασιν έν τη πόλει λατρείας πράγματα Populois παρέξωσιν. — Formulam it instrov quod attinet, illustratur lis quae Eusebius antea scripsit: "quum ... ipse seditionis auctor (Bar Cochba) debitas poenas dedisset" (anno 135).

2. δόγματι] Sic Eus. codices msti (et Heinich.), praeter GHO (et Laemm.), qui δόγμασι (constitutionibus Ruf.) habent. Infra Müller l. c. [ως] 'Αρίστων ὁ Πελλαῖος ίστορεῖ dedit.

Fragmentum II. 3. Δοιδορία θεοῦ ὁ πρεμάμενος] Aquilam so Theodotionem verba Deuter. 21, 23 sodem modo reddidisse, atque Ebionem haerestarcham interpretatum faisas: ὅτι ὕβρις θεοῦ ὁ πρεμάμενος, "id est quia iniuria dei est suspensus," Hieronymus ibidem testatur. Septuaginta interpretes suppeditant l. c.: κεκατηραμένος ὑπὸ θεοῦ πᾶς πρεμάμενος ἀπὶ ξύλου. Verba ὑπὸ θεοῦ etiam Bibliis hebraicis firmantar. Hieronymus vere contendit col. 436 s. Iudseos, odio Christianorum adductos, post passionem Christi de industria textum in codicibus adulterasse, dei nomen quum

insererent. Cf. Meyer Comment. ad Galat. 3, 13 (ed. 2) p. 106 et M. Rahmer Die hebr. Traditionen in d. Werken d. Hieronymus, Vratisl. 1861, p. 9. Istum Deuteronomii locum Papiscus Iudaeus Iasoni Christiano obiecit. Sic Trypho Indaeus: Εί δὲ καὶ ἀτίμως οῦτως σταυρωθήναι τὸν Χριστόν, άπορουμεν. ἐπικατάρατος γάρ ὁ σταυρούμενος ἐν τῷ νόμω (Deut. l. c. coll. Gal. 3, 13) λέγεται είναι· ώστε πρός τούτο ακμήν δυσπείστως έχω. Παθητόν μέν τον Χριστόν ότι αί γραφαί κηρύσσουσι, φανερόν έστιν εί δε διά του έν τῷ νόμφ κεκατηραμένου πάθους, βουλόμεθα μαθείν. Iustin. Dial. c. Tr. c. 89. Inter alia lustinus haec c. 96 respondet: Kal yao to είρημένον έν τῷ νόμω, ὅτι Ἐπικατάρατος πᾶς ὁ κρεμάμενος έπλ ξύλου (Deut. et Gal. II. cc.), ούχ ως του θεου καταρωμένου τούτου τοῦ ἐσταυρωμένου, ήμων τονοῖ την ἐλπίδα έππρεμαμένην από του σταυρωθέντος Χριστου, αλλ' ώς προειπόντος του θεού τὸ ύφ' ύμων πάντων κτλ. μέλλον γίνεσθαι. Tertullianus Adv. Iudaeos c. 10: "De exitu plane passionis eius ambigitis, negantes passionem crucis in Christum praedictam" etc. Cf. Semisch Justin d. Märt. P. II. p. 217.

Fragmentum III. 4. In principio fecit etc.] In Tertulliani libro contra Praxeam cap. 5 diversa prorsus habentur. "Aiunt quidem," inquit, "et Genesim in Hebraico ita incipere: In principio deus fecit sibi filium." Neque Hilarius in dictis commentariis alicubi ait in Hebraeo exstare: In filio creavit deus coelum et terram; sed haec solum in Comment. ad Psalm. 2 habet: "Bresith verbum hebraicum est. Id tres significantias in se habet, id est in principio et in capite et in filio." Ouae ut hebraicae linguae ignarus scripsit, diversas Patrum expositiones pro diversis significationibus vocis Bresith accipiens. Atque mysticam istam principii de filio expositionem ab Aristone in Disputatione adhibitam fuisse facile credo: sicut et Clemens Alexandrinus ex Praedicatione Petri eandem protulit, Basilium Ambrosium aliosque recentiores ut taceam. [Clemens Al. Strom. 1. VI. c. 5. S. 39: Πέτρος εν Κηρύγματι λέγει· "Γινώσκετε ούν ότι είς

θεός έστιν, θς αρχήν πάντων έποίησεν και τέλους έξουσίαν έχων ... ος τα πάντα έποίησεν λόγω δυνάμεως αύτοῦ ... τουτέστι του υίου." Coll. ibid. c. 7. §. 58: ,,είς γάρ τῷ ὄντι έστιν ό θεός, δς άργην των άπάντων έποιησεν," μηνύων τόν πρωτόγονον υίὸν ό Πέτρος γράφει, συνείς απριβώς τὸ Έν αρτή εποίησεν ό θεός τον ούρανον και την γην. σοφία δέ οδτος είρηται πρός άπάντων των προφητών. Pariter alii locum Gen. 1, 1 interpretati sunt, quos ad Theophilum Antiochenum l. II. c. 10. p. 82. not. 13 laudavi.] Ast quod in Hebraeo lectum fuerit: In filio deus fecit coelum et terrom, ut Tertullianus et Hilarius haud effutiverunt, ita nec ab Aristone dictum, sed Hieronymum in hoc, perinde ut in prioribus duobus citandis, memoriae defectu aut nimia festinatione lapsum puto. Grabius. — Eiusmodi errorem Hieronymi notavi in Piperi Evangel. Kalender. Jahrb. für 1867. p. 95. "Sed," inquit Bartoloccius (Biblioth. magn. Rabbin. P. III. p. 2), "bene defendi potest lason, quia, quando ipse dicit in principio Genesis in Hebraeo haberi In Filio, pro Hebraeo intelligitur idioma Hierosolymitanum, quod Hebraicum lato modo dicebatur et literis Hebraicis scribebatur. In hoc siquidem idiomate, cuius reliquiae adhuc apud Hebraeos in Targum Hierosolymitano hodie supersunt, scriptum invenitur: In Sapientia (בחוכמא) creavit deus etc. Per Filium Patris aeterni, et in Filio qui Sapientia Dei Patris est, creata sunt omnia: unde in hoc loco et secundum hunc sensum idem valet In Sapientia ac In Filio." Bartoloccio assentiuntur Gallandius et Moehlerus (Patrologie T. I. p. 312). Quid igitar? Targum in Pentateuchum, quod dicitur Jeruschalmi, recentius quidem est Onkelosiano et antiquius Pseudo-Ionathaniano: quo autem tempore sit elaboratum accuratius ostendi nequit; certe in aetatem cadit post confectum Talmud Hierosolymitanum, ut proinde eo haud uti saeculo secundo potuerit Aristo. Cf. Io. Chr. Wolf Biblioth. hebr. P. II, Hamb. 1721. 40, p. 1168 ss., Herm. Seligsohn De duabus Hierosolymit. Pentat. paraphrasibus. Vratisl. 1858,

Volck in Herzogii Real-Encyklop. f. protest. Th. n. K. T. XV (1862) p. 679 ss. Quamquam non desunt fortasse qui Aristonem dicant rabbinicam traditionem ore propagatam respicere. Caeterum indicat, ut Routhius animadvertit, Tertullianus adv. Hermog. c. 20 (coll. adv. Prax. c. 7) profectam esse hanc expositionem a Proverbiorum loco c. 8. v. 22, ubi de se ipsa Sapientia dei: "Deus condidit me initium viarum suarum," LXX Kúgios Intich pe dorne édar autou. Etiam lustinus (Dial. c. Tr. c. 61) et Athenagoras (Supplic. p. Chr. c. 10, coll. Theophil. I. I. c. 7) hunc Provv. locum de logo, mundi principio, acceperunt, ut Corp. Apoll. Vol. II (ed. 2) p. 204 s. et Vol. VII. p. 48 adnotavi. Ipse Hieronymus sit I. c. p. 3 s.; "In hebraeo scriptum est bresith, ... et non baben, quod appellatur in filio. Magis itaque secundum sensum quam secundum verbi translationem de Christo accipi potest, qui tam in ipsa fronte Geneseos, quae caput librorum omnium est, quam etiam in principio Iohannis evangelistae caeli et terrae conditor approbatur." Denique Gieselerus (Lehrb. d. KG. T. I. P. I, ed. 4, p. 209) putavit Aristonem, hebraeum nempe Christianum, ista "In filio" fecit etc. scribere non potuisse. Recte quidem, si socius fuisset sectae Ebionitarum aut Nazaraeorum. Sed, si Hieronymus l. c. recte de eo retulit, videtur inter perpaucos illos e Iudaeis arcessitos Christianos numerandus esse, qui altiorem non reiiciebant de persona, lesu Christi sententiam. Dorner (Entwicklungsgesch, d. Lehre von d. Person Christi, ed. 2, P. I. p. 181 s.): "Obwohl Aristo Judenchrist war, wie sich aus seiner Lehre von den sieben Himmeln ergiebt [Frage. IV], hat er nicht blos die Präexistenz des höhern Wesens Christi angenommen, sondern auch, ähnlich wie die Sprüchwörter [l. c.], dieses höhere Wesen, das er Sohn Gottes nennt, bei der Weltschöpfung betheiligt. (Aehnlich wie Origines die aezh Joh. 1, 1 und Gen. 1, 1 ed. de la Rue H. 52, IV. 17 ff. von der göttlichen Weisheit erklärt.) Von einer Logoslehre des Aristo wissen wir nichts; aber

er gehört zu denen, welche in Einheit mit dem A. T., wenngleich ohne den Namen Logos, doch Momente der Logoslehre (Präexistenz, weltschöpferische Kraft des Sohnes) in
der ersten Hälfte des zweiten Jahrhunderts ausgebildet haben. Vgl. auch Irenaeus adv. haer. II. 3." Idem fere Hegesippus de Christo statuit, ex Hebraeo Christianus factus,
cui similiter Christus erat divisa illa Sapientia (coll. Provv.
l. c.); cf. Dorner l. c. p. 225 s. et Weizsäcker in Herz.
Real-Encyklop. T. V. p. 650.

Fragmentum IV. 5. ἐπτὰ οὐρανούς] Septem coelos distinxerunt Rabbini (cf. Meyer Comm. ad 2 Corinth. 12, 2. ed. 2. p. 271), Testamentum XII Patrr. Levi §. 3, Adscensio Iesaise (cf. Lücke Einleit. in d. Offenb. d. Johannes, ed. 2, p. 287 s.), Revelatio Sophoniae (ap. Clem. Alex. Strom. l. V. c. 11. §. 78, coll. Grab. Spicileg. T. l. p. 134 s.), Valentiniani (Iren. adv. haer. I. c. 5. §. 2). Plures coeli (2 Cor. 12, 2) distinguuntur etiam Ephes. 4, 10 (ὑπεράνω πάντων τῶν οὐρανῶν) coll. Hebr. 4, 14 et 7, 26, nisi ibi plura unius eiusdemque coeli, quod sedes dei est, spatia intelligere malueris.

## MILTIADES.

Christ. Gothofr. Derling Dissertatio hist. et crit. de Miltiade perantiquo ecclesiarum iureconsulto ac defensore. Helmst. 1746. 4°. Fabricius-Harles Vol. VII. p. 165 s.

Quaerendum est primum de Miltiadis a etate. quidem constitui poterit ex memorabili loco Eusebii in Hist. eccl. l. V. c. 28. §. 4, ubi antiquus sed anonymus scriptor (in libro κατά τῆς 'Αρτέμωνος αίρέσεως), quem nonnulli Caium illustrem illum presbyterum romanum esse opinantur 1), haec profert: Καὶ άδελφων δέ τινων έστὶ γράμματα πρεσβύτερα των χρόνων τών Βίκτορος, ... λέγω δὲ Ἰουστίνου καὶ Μιλτιάδου καὶ Τατιανοῦ καὶ Κλήμεντος. Unde patet scripsisse Miltiadem ante tempora Victoris, h. e. ante annum aer. Dionys. 190, quo is ad sedem pontificalem evectus est teste eodem Eusebio I. V. c. 22: Δεκάτω γε μήν της Κομόδου βασιλείας έτει ... ¿Ελεύθερον διαδέχεται Βίκτως 2). Quodsi illo loco, quo praestantissimi sincerae fidei doctores ante Victoris tempora ordine percensentur, inter lustinum et Tatianum apparet Miltiades, concludimus, ut Derlingii verbis (p. 11) utar, "animum eum ad scribendum adpulisse fabricatis demum lustini operibus ecque in negotio reliquisse aliquo ante se inter-

<sup>1)</sup> Cf. Routh. Reliqq. sacr., ed. 2, Vol. II. p. 129. 142 s. Recte iam Strothius Eusebii Kirchengeschichte T. I. p. 395: "Etwas sonderbar ist es doch, den Verfasser eines Buchs wissen zu wollen, den Eusebius, wie er ausdrücklich sagt, selbst nicht wusste."

<sup>2)</sup> Mortuus est Victor anno 200, ut Eusedius l. V. c. 28. §. 7 refert: Τούτου (h. e. Βίατοφος) δὲ ἔτεσι δέκα προστάντος τῆς λειτουργίας διάδοχος καθίσταται Ζεφυρίνος, ἀ μ φὶ τὸ ἔνατον τῆς Σεβήφου βασιλείας ἔτος. Paullo aliter in Chronicis Eusedius statuit.

vallo Tatianum." Itaque scripta sua edidit Miltiades maximeque inclaruit septimo saeculi secundi decennio, imperantibus Marco Aurelio Antonino et Lucio Vero. Idem fere tempus indicat Tertullianus Adv. Valentin. c. 5: "Nec undique dicemur ipsi nobis finxisse materias, quas tot iam viri sanctitate et praestantia insignes, nec solum nostri antecessores, sed ipsorum haeresiarcharum contemporales, instructissimis voluminibus et prodiderunt et retuderunt, ut Iustinus, philosophus et martyr, ut Miltiades, ecclesiarum sophista, ut Irenaeus, omnium doctrinarum curiosissimus explorator, ut Proculus noster, virginis senectae et christianae eloquentiae dignitas, quos in omni opere fidei optaverim assequi."3) Eusebii mentem perperam accepit Hieronymus, in libro De vir. illustr. c. 39 (Opp. ed. Vallars. T. II) col. 865 dicens: "Floruit autem Marci Antonini Commodique temporibus."

A Tertulliano autem l. c. Miltiades "ecclesiarum sophista" appellatur. Unde eum concludere licet aliquando sophistam (philosophum et rhetorem) egisse, antequam Christo nomen daret: cuius rei insigne praebet exemplum Tatianus. Cf. Orat. ad Graec. c. 35 et quae ibi (p. 137 s.) exposui. Atque eadem forsitan qua Assyrius (l. c. c. 29) ratione — scripturarum scilicet Bacrarum apud Christianos receptarum lectione — motus est, ut veritatem divinam (christianam philosophiam: Euseb. l. V. c. 17. §. 5) amplexaretur eiusque praeco fieret ac propugnator 4). Profecto Miltiadis in sacris scripturis (περί τὰ θεῖα λόγια) studium Eusebius (l. c.) commemoravit.

Iam vero controversa oritur quaestio de illo "ecclesiarum sophistae" nomine, quod Miltiadi imposuit Tertullianus. Neutiquam malo sensu imposuit, "incensus odio huius viri,"

<sup>3)</sup> Huc non pertinet, quod quidem contra Schweglerum (D. Montanismus. Tub. 1841. p. 219) moneo, Miltiades ille in Canone N. T. Muratoriano (Credner Gesch. d. neutest. Kanon p. 158) memoratus.

<sup>4)</sup> Comp. quae ad Theophil. Ant. l. I. c. 14 (p. 42) n. 2 observavi.

qui se Montanistis opposuerat, ut Noesseltus 5) temere contendit; nam Tertullianus (illo fortasse tempore nondum Montanista factus: nihil enim inest in libello adversus Valentinianos doctrinarum, quod non potuisset ab orthodoxo proficisci) discrtis verbis l. c. eum numerat inter viros "sanctitate et praestantia insignes". Plorique existimarent Miltiadem ecclesierum sophistam propterea vocatum esse, sive quod stilo elegantiori scripserit, ut Iunius et Ochlerus ad Tertullian. l. c. statuerunt, sive quod disputando de quibuslibet rebus et scripturae locis multum potuerit; cfr. Index latinitatis Tertullianeae, editioni Semlerianae subiectus, Vol. VII. p. 511. "Il l'appelle le sophiste des églises," - ait Tillemontius 6) - par où il a pu vouloir marquer qu'il avait éclairci les vérités chrétiennes, aussi bien par les lumières de son éloquence, que par sa profondeur de sa doctrine." Melius Fabricius: "Ita potuit adpellari, quod in Apologia et libro (9) contra gentes veluti in foro causam Christianorum egit." Magis id definire studuit Derlingius, qui: "Convenientissimum," inquit (p. 31 s.), "sophistae nomen est consultis iuris caussarumque civilium patronis; excellentissimis autem inter iureconsultos viris proprie illud tribuebatur, qui nominatissimi actionum praecones erant, et declamationes, ad pugnam forensem adcommodatas praepilatasque, habere poterant. Evincunt hoc loca apud Photium in Biblioth. cod. 243 (ed. Hoesch. 1611) p. 2010 et cod. 271. p. 1499. Adde Iul. Polluc. in Onomast. 1. IV. c. 6. segm. 47. Atque sic intelligimus non scientissimum solum philosophiae, sed actorem quoque negotiorum civilium fuisse Miltiadem et splendidi adeo nominis iurisconsultum. Compone his Io. Mich. Heineccium in Dissert. epist. de ICtis prior. seculor. p. 15 s. Ideo Miltiadem quoque "ecclesiarum sophistam" dici opinamur, ec quod ad-

<sup>5)</sup> Opusco. Faso, III. p. 165.

<sup>6)</sup> Mémoires T. III (1695) p. 54.

vocatione et conciliis ecclesias iuvarit, ut illius ope suarum rerum incerti compotes conciliorum fierent. Connumerandus proinde est illis in sacra sodalitate iurium disceptatoribus, qui res ecclesiarum iudiciales procurabant, et lites subortas, iuxta leges per confoederatam disciplinam stabilitas, componebant. Illi vero, externis sacrae civitatis commodis prospicientes, illatas iniurias propulsabant, et, ne relentesceret Christianorum communio, malos eliminabant."

Multis Miltiades scriptis de coclesia optime meritus est, quae percensentur ab Eusebio, sed iam dudum temporis inigria interciderunt.

Gloriosissimus autem eius labor est, quem in conscribenda Apologia pro Christiania consumsit. Eusebius I. V. ς. 17. 8. 5: Πρός τους κασμικαύς ἄργοντας ύπλο ής μετήει φιλοσοφίας πεποίηται απολογίαν. Scripsit igitur Apologiam pro christiana quam ipse profitebatur philosophia. Ή ήμετέρα φιλοσοφία (Tatian. c. 31. §. 48) vel ή καθ' ήμᾶς guleragola (Tation. c. 35. S. 56 et Melito ap. Euseb. I. IV. c. 26. §. 7) scriptoribus ecclesiasticis primorum saeculorum est doctrina vel fides christiana?). Iam vero quaeritur, quinam per ποσμικούς ασχοντας sint intelligendi. Plurimi, Valesium (ad Eus. l. c.) secuti, de provinciarum praesidibus interpretantur. Sic Apologeticum Tertullianus omnibus provinciarum rectoribus nuncupavit; idem Scapulae, proconsuli Africae, dicavit librum pro Christiania. Contendit ille Eusebii editor άρχόντων nomen provinciarum praesidibus constanter attribui neque ad summos imperatores referri. Quod quam nihil sit, ex Iustino Martyre cognoscitur, qui in Apol. I. c. 12 (Corp. Apoll. Vol. I, ed. 2, p. 30 E) imperatores romanos voce άρχόντων complectitur. Sie reges quoque aprovas nominare in more fuit; cf. LXX Deuteron. 17, 14 s. al. Quapropter Hieronymus De vir. illustr. c. 39

<sup>7)</sup> Cf. Prost. ad Hermiam p. XXXIV et Keil Opusce. acad., ed. Goldh., p. 463 ss.

interpretatus est: "Et principibus illius temporis Apologeticum dedit." Adiecta vox χοσμικών, quam supine neglexit Valesius, indubie declarat, ut iam Derlingius (p. 28) admonuit, "ipsos Romanorum imperatores, quibus ob bellicam virtutem orbem terrarum universum interminatasque in omnes partes regiones parere aiebant, intelligi." Quae quum ita sint, Dodwellus Derlingius Danzius") et alii recte iudicarunt delatam fuisse Apologiam ad Marcum Aurelium Antoninum et Lucium Verum († 170), orbis (romani) principes").

Porro opera Miltiades edidit apologetica Ileòs Ella. νας et Πρός Ίουδαίους, ut Eusebius l. V. c. 17. §. 5 refert: Μιλτιάδης καὶ άλλας ήμῖν τῆς ίδίας περὶ τὰ Θεῖα λόγια σπουδής μνήμας καταλέλοιπεν, έν τε οίς πρός Ελληνας συνέταξε λόγοις, και τοῖς πρός Ιουδαίους, έκατέρα ίδιως υποθέσει έν δυσίν ύπαντήσας συγγράμμασιν. Voce Ελλήνων designantur gentiles 10), ut etiam ex anonymi illius, quem superius memoraviverbis elucescit ap. Eusebium l. V. c. 28. S. 4: exervos (Iustinus Miltiades Tatianus Clemens) καὶ πρός τὰ ἔθνη ὑπέρ τῆς ἀληθείας 11) ... ἔγραψαν. Notandum autem est Miltiadem non una scriptionis continuatione cum Graecis et Iudaeis delitigasse, ita quidem, ut λόγοι προς Ελληνας et προς Ίουdalove unum tantum opus duobus partibus constans confecerint: id quod multi post Dodwellum 12) statuerunt, Eusebii verba inepte interpretati. Neque is hoc dicere voluit, utrumque opus, tum illud contra Graecos tum hoc contra

<sup>8)</sup> Dodwell Dissertt. ad Iren. IV. S. 38. p. 372. — Derling p. 29. — Danz De Euseb. p. 95.

<sup>9)</sup> Pauci titubanter: "vel ad M. Aurelium et L. Verum, vel ad M. Aurelium († 180) et Commodum." Cf. I. P. Baraterius Disq. chron. de successione antiquissima episcoporum romanorum (Ultrai. 1740. 4°) p. 138.

<sup>10)</sup> Cf. quae ad Apologiae Tatianeae inscriptionem (Corp. Apoll. Vol. VI) p. 2 s. exposui.

<sup>11)</sup> Verba ὑπλο τῆς ἀληθείας non ad ipsam inscriptionem pertinent: id quod contra Heinichenum Commentt. in Eus. (ed. 2) p. 212 moneo.

<sup>12)</sup> L. c. p. 371.

Iudaeos, duodus libris constitisse, ut Strothius et Keilius 13) opinati sunt. Ista Eusedii verda etiam Hieronymus in epistola 70 (al 84) ad Magnum (Opp. T. I) col. 427 minus accurate explicavit: "Scripsit et Miltiades contra Gentes volumen egregium." Idem in libro De vir. illustr. l. c. "Scripsit... adversus Gentes Iudaeosque libros." Nicephorus quoque Hist. eccl. l. IV. c. 24: εἶς μὲν αὐτοῦ λόγος πρὸς Ελληνας, ἔτερος δὲ πρὸς Ἰουδαίους. Ex Eusedio l. c. luce clarius apparet, quod quidem Ceillierus Vallarsius Derlingius 14) ante me viderunt, non separatos tantum adversus utramque gentem libros edidisse Miltiadem, sed geminos quoque contra unamquamque, seu libros quattuor integros, exarasse: duos Πρὸς Ἑλληνας (Gentiles) ac totidem Πρὸς Ἰου-δαίους.

Denique anonymus scriptor apud Eusebium l. V. c. 17. §. 1 dicit Miltiadem contra Montanistas librum conscripsisse hoc titulo: Περὶ τοῦ μὴ δεῖν μροφήτην ἐν ἐχστάσει λαλεῖν. Quinam sit ille auctor innominatus, ex cuius libro ad Avircium Marcellum contra Cataphrygas (c. 16) Eusebius testimonium illud attulit, diversae sunt virorum doctorum opiniones. Alii (v. c. Valesius Gallandius Rothius Moehlerus 18)) hunc Asterium Urbanum esse existimarunt, alii (ut Hieronymo De vir. illustr. l. c. praeeunte Derlingius Vallarsius Keilius 16)) Rhodonem, alii (ut Pitra 17)) Melitonem, alii (Baluzius, Rettigius, Hefeleus, Scholtenus, Ruffinum et Nicephorum secuti 18)) Apollinarem episcopum

<sup>13)</sup> Stroth I. c. p. 371 et Keil ap. Fabric.-Harl. p. 165.

<sup>14)</sup> Ceillier Hist. gén, des auteurs ecclés. T. l. p. 131. — Vallarsi Opp. Hieron. edit. T. II. p. 866. — Derling p. 28.

<sup>15)</sup> Valesius ad Euseb. l. V. c. 16. — Gallandi Bibl. vett. Patr. T. III. p. 273. — Rothe Die Anfänge d. christl. Kirche T. I. p. 578. — Möhler Patrologie T. I. p. 621.

<sup>16)</sup> Derling p. 17 s. — Vallarsi ad Hieron. De vir. illustr. c. 37. — Keil l. c. p. 161.

<sup>17)</sup> Spicileg. Solesm. T. II. p. VIII.

<sup>18)</sup> Baluze Nov. collect. concill. p. 5. — Rettig Ullm. et Corp. Apoll. Vol. 1X. 24

Hierapolitanum. Quid ? Ipsi Eusebio nomen eius cognitum non erat: quod si novisset, cur celasset, minime intelligitur 19). Memorabile autem illud Miltiadis opus ex anonymo cognoscendum praebet Eusebius, dum ait l. c.: Έν τούτφ δέ τος συγγράμματι καὶ Μιλτιάδου συγγραφέως μέμνηται, ως λόγον τινά και αύτου κατά της προειρημένης αιρέσεως γεγραφότος. Παραθέμενος γούν αύτών λέξεις τινάς επιφέρει λέγων . "Ταύτα εύρων εν τινι συγγράμματι αὐτών ένισταμένων τῷ Μιλτιάδου (perperam Laemmer 'Aluβιάδου) τοῦ άδελφοῦ συγγράμματι, ἐν φ αποδείκνυσι περί του μή δείν προφήτην έν έκστάσει λαλείν, έπετεμόμην." Hieronymus l. c.: "Miltiades, cuius Rhodon in opere suo, quod adversus Montanum, Priscam Maximillamque [= c. 37 adversum Phrygas] composuit, recordatur, scripsit contra eosdem volumen praecipuum." Ritschl<sup>20</sup>): "Für die Beurtheilung des Montanismus ist es aber zu beachten, dass seine Uebung der Prophetie nichts Noues im zweiten Jahrhundert war 21), und dass die psychologische Beurtheilung der prophetischen Reden in jenem Kreise den in der Kirche allgemein herrschenden Ansichten entsprach. Es war erst eine Gegenwirkung gegen die neuen Propheten, dass man in der Kirche begann, die Ekstase mit ungünstigen Augen anzusehen. Tertullian erwähnt als Gegenstand des Streits mit der Kirche die Frage, ob der inspirirte Mensch das Bewusstsein verliere." Tertullianus Adv. Marc. l. IV. c. 22: "Gratiae ecstasis, id est amentia, convenit 22). In spiritu enim homo constitutus ... necesse est ex-

Umbr. Theol. Studd. u. Kritt. 1831. p. 767. — Hefele Conciliengeschichte T. I. Frib. 1855. p. 69 s. — Scholten Die ältesten Zeugnisse betr. d. Schriften d. N. T. Brem. 1867. p. 105 s.

<sup>19)</sup> Cfr. Schwegler l. c. p. 286 et Routh l. c. Vol. II. p. 195 s.

<sup>20)</sup> Die Entstehung d. altkath. Kirche, ed. 2. Bonn. 1857, p. 476.

<sup>21)</sup> Videsis quae in Athenagor. Suppl. c. 9. p. 42 ad verba κατ' ἔκστασιν attuli.

<sup>22)</sup> Coll. de anima c. 45. — Scriptores posterioris actatis adversus Montanistas uti solebant Paulino effato: πνεύματα προφητών προφήταις

cidat sensu, ... de quo inter nos et psychicos quaestio est." Plura dedit Schwegler l. c. p. 222 ss. Caeterum Montanistae, ut anonymus Eusebii l. c. narrat, impetum propulsabant, librum contra Miltiadem producentes.

Aliquot viri eruditi, in his Ceillierus et Walchius 23), ex loco Tertulliani adv. Valentin. c. 5 supra proposito id sibi intellexisse visi sunt, Miltiadem adversus Valentinianos etiam peculiarem librum scripsisse. "Id nescio," contra monet Keilius (l. c. p. 166), "an satis tuto inde colligi possit, cum in universum tantum de haeresiarcharum impugnatoribus ibi disputetur, nec doceri possit Iustinum Martyrem atque Irenaeum, qui Miltiadi iunguntur, Valentinianos istos nominatim oppugnasse." Itaque nisi malueris Miltiadi volumen adversus (omnes) haereses attribuere 24), statuas saltem necesse est, id quod Derlingio (p. 21) placuit, non Montanistas tantum sed (data occasione) Valentini quoque sectatores illo in libro περί τοῦ μή δεῖν προφήτην ἐν ἐκστάσει λαλεῖν fuisse debellatos.

Multos viros doctissimos in gravem errorem induxit sermo Eusebii l. V. c. 17, ita quidem, ut fragmentum ibi quoddam ex isto Miltiadis adversus Montanistas opere, "tamquam tabulam e naufragio servatam," ad nostram usque memoriam pervenisse crederent. Eam opinionem prae se ferunt, ut nonnullos saltem afferam, Baronius Dupinus Basnagius Ittigius Baraterius Tzschirnerus Baumgarten - Crusius Ritschlius Ewaldus Lipsius 25). At evanescit opinio plane-

ύποτάσσεται, 1 Cor. 14, 32. Cf. Baumgarten-Crusius Opuscc. theoll. p. 104.

<sup>23)</sup> Ceillier I. c. p. 132 et C. G. F. Walch Histor. d. Kezereien P. I. p. 385.

<sup>24)</sup> Liquido nequit provocari, ut nemo non videt, ad verba illius anonymi ap. Euseb. 1. V. c. 28. §. 4: Καὶ ἀδελφῶν δέ τινων ἐστὶ γράμματα, ... ἃ ἐκεῖνοι καὶ πρὸς τὰ ἔθνη ὑπὲρ τῆς ἀληθείας καὶ πρὸς τὰς τότε αἰρέσεις ἔγραφαν, λέγω δὲ Ἰουστίνου καὶ Μιλτιάδου καὶ Τατιανοῦ καὶ Κλήμεντος.

<sup>25)</sup> Baronius Annall eccl. T. II ad a. 173. — Du Pin Nouv.

que infringitur, dum illum Eusebii locum revolvimus. Quae enim ibi inveniuntur, exsignata sunt ex longe alio auctore, scilicet anonymo, de quo supra p. 369 s. exposui <sup>26</sup>).

## EX SCRIPTIS MILTIADIS.

Haec tradit Anonymus in libro adversus Artemonis haeresin (cf. p. 364) apud Eusebium Hist. eccl. l. V. c. 28. §. 4. p. 256 ed. Heinichen (c. 32. §. 4. p. 414 ed. Laemmer):

Καὶ ἀδελφῶν δέ τινων ἐστὶ γράμματα, ... ἃ ἐπεῖνοι καὶ πρὸς τὰ ἔθνη ὑπὲρ τῆς ἀληθείας καὶ πρὸς τὰς τότε αἰρέσεις ἔγραψαν, λέγω δὲ Ἰουστίνου καὶ Μιλτιάδου ..., ἐνοῖς ἄπασι θεολογεῖται ὁ Χριστός.

Etiam fratrum quorumdam exstant scripta, ... quae illi ad gentiles pro veritate et contra sui temporis haereticos scripserunt, dico [scripta] Iustini et Miltiadis ..., in quibus omnibus Christi divinitas ad struitur.

Biblioth. T. I (1693) p. 54, ubi de Quadrato ait: "Miltiades dans Eus. 5, 17 le met au nombre des prophetes du Nouveau Testament." — S. Basnage Annall. pol.-eccles. a. 126. §. 3. — Ittig Histor. eccl. sec. seculi sell. capp. p. 53. — Baraterius l. c. p. 137. — Tzschirner Gesch. d. Apolog. P. I. p. 242. — Baumgarteu-Crusius Comp. d. chr. DG. P. I. p. 81. — Ritschl l. c. p. 476. — Ewald Gesch. d. V. Israel, ed. 2. Gott. 1859, p. 393. — Lipsius Zur Quellenkritik d. Epiphanios, Vindob. 1865, p. 225 ss.; ediunge Schenkelii Allg. kirchl. Zeitschr. 1865. p. 153.

<sup>26)</sup> Postea errorem suum Lipsius ipse notavit, in Liebneri et alior. Jahrbb. f. Deutsche Theologie T. XIV (Goth. 1869) p. 158 dicens: "Ich hatte die Worte ὑποκαταβάς δὲ κτλ. (b. Eus. 5, 17), welche dem folgenden Auszuge vorangehen, fälschlich als Worte des Anonymus, das Citat also als ein Citat des letztern aus Miltiades angesehen; es sind aber vielmehr Worte des Eusebios, und zu ὑποκαταβάς ist nicht Miltiades das Subjekt, sondern der Anonymus."

## COMMENTARII.

Ex illustri illo anonymi loco constat divinitatem Christi etiam a Miltiade propugnatam fuisse. Derlingius (p. 27): "Existimarunt eruditorum nonnulli factum id esse in opere adversus Montanistas. Sed labi eos patet ex Epiphanio Haeres. 48 (ed. Petav. 1682) T. I. p. 402." Addas Hippolyti Refut. omn. haeres. (ed. Dunck. et Schneidew.) l. VIII. c. 19. p. 436, 78 et l. X. c. 25. p. 528, 76. Cf. Schwegler. l. c. p. 152 ss. et Ritschl. l. c. p. 487 ss.

Θεολογεῖν τὸν Χριστὸν est Christum deum vocare vel Christo divinitatem tribuere. Sic Θεολογεῖν καὶ κυριολογεῖν τὸν Χριστὸν ap. Iustinum Dial. c. Tr. c. 56 (m. edit. 2) p. 188 C, coll. p. 186 B. Eusebius l. c. §. 5: τὸν Χριστὸν ὑμνοῦσι Θεολογοῦντες. Quare ὁ Θεολογοῦμενος, qui celebratur deus, h. e. ὁ Χριστός, l. Χ. c. 4. §. 21. Pariter Θεολογία usurpatur: l. I. c. 1. §. 8; comp. c. 2. §. 3: αί περὶ αὐτοῦ (τοῦ λόγου) μυστικαὶ τῶν γραφῶν Θεολογίαι, = "secretiores scripturae sucrae sermones, qui ad eius (Christi) divinitatem pertinent." Adiunge Heinichen Ind. ad Euseb. Praeparat. evang. in v. Θεολογεῖν, T. II. p. 469, John, Bish. of Linc., Some account of the writings and opinions of Justin Martyr (Lond. 1853) p. 10. 153, nec non me am adnotationem ad Athenagorae Supplic. p. Chr. c. 10. p. 49 et ad Melitonis Fragm. VII. Commentar. n. 46.

Baumgarten-Crusius loco supra, ad Aristidem, p. 348 laudato: "Wie der alte christliche Schriftsteller gegen die Artemoniten (bei Eus. 5, 28), so beweist es die älteste kirchliche Literatur selbst, und es zeugen auch die Gegner der Christen von Anfang an dafür, dass mit der christlichen Sache zugleich die übermenschliche Verehrung Christi begonnen habe." Vide testimonia a V. D. ibidem addita.

## MELITO.

Car. Christ. Woog De Melitone Sardium in Asia episcopo. Dissertt. II. Lips. 1744 et 1751. 4°. Gallandi Tom. I. p. CXIX s. et 677—679. Fabricius-Harles Vol. VII. p. 149—151. Ferd. Piper "Melito" in Ullmanni et Umbreiti Theolog. Studien u. Kritiken (Hamb.) 1838. Fasc. I. p. 54—154. Routh Vol. I. p. 113—153. Guil. Cureton Spicilegium syriacum: containing remains of Bardesan, Meliton, Ambrose and Mara Bar Serapion. Now first edited, with an English translation and notes. Lond. 1855. 8°mai. Sect. syr. p. 22—33. 49 s. et sect. angl. p. 41—56 c. nott. p. 85—98. Io. Bapt. Pitra Spicilegium Solesmense: complectens ss. patrum scriptorumque eccles. anecdota hactenus opera. Tom. II. Paris. 1855. 8°mai. p. IV—LXVI. Thom. Skat Roerdam Melitos Tale til Kejser Antonin samt nogle hidtil ukjendte Brudstykker af samme Forfatter, oversatte fra Syriak. (Saerakilt Aftryk af "Nyt theol. Tidsskrift". 7de Bind.) Havn. 1856.

Melito Asianus 1), ecclesiae Sardium in Lydia episcopus, aequalis Apollinari 2), floruit Marco Aurelio Antonino imperante, doctrina et pietate clarus. Polycrates Ephesius in epistola synodica ad Victorem (c. a. 190), ap. Eusebium Hist. eccl. l. V. c. 24, post, quam eum inter magna lumina (στοιχεῖα 3)) quae in Asia exstincta sint (§. 2) numeravit, ait (§. 5): Τί δὲ δεῖ λέγειν ... Μελίτωνα τὸν εὐνοῦχον (h. e.

<sup>1)</sup> Hieronym. De vir. illustr. c. 24 et Chronic. pasch. p. 482. 484 ed. L. Dindorf. Cognomine o êv rɨj 'Aoiæ salutatur Origeni Select. in Psalm., Opp. ed. Lommatzsch. T. XI. p. 411. — Roerdam opinatur eum in Attica natum esse: sed vide quae contra monui infra in Commentar. ad Fragm. XVI. n. 107.

<sup>2)</sup> Euseb. Hist. eccl. l. IV. c. 21 et 26. §. 1.

<sup>3)</sup> Vid. ad Fragm. XIII. Commentar. n. 87.

caelibem 4)), τον έν άγιφ πνεύματι πάντα πολιτευσάμενον, δε πεῖτοι ἐν Σάρδεσι περιμένων τὴν ἀπὸ τῶν οὐρανῶν ἐπισκοπήν, ἐν ἢ ἐκ νεκρῶν ἀναστήσεται; Ipse Eusebius l. IV. c. 21, praecipuos istius aetatis scriptores ecclesiasticos enumerans, Melitonem quoque inter eos non reticuit, atque ita addidit: ὧν καὶ εἰς ἡμᾶς τῆς ἀποστολικῆς παραδόσεως ἡ τῆς ὑγιοῦς πίστεως ἔγγραφος κατῆλθεν ὀρθοδοξία. Philosophi nomine eum veteres appellaverunt, ut iam supra dixi in Proll. ad Herm. p. XXXIV. Melitonis "elegans et declamatorium ingenium" laudavit Tertullianus apud Hieronymum De vir. illustr. c. 24, qui in epistola ad Magnum 70 (al. 84) T. I. cel. 426 ed. Vallars. eum inter illustres ecclesiae scriptores recensuit. Et Anastasio Sinaitae (Hodeg. c. 13) dicitur ὁ θεῖος καὶ πάνσοφος ἐν διδασκάλοις et ὁ θεόσοφος.

Videtur autem non diu post annum 170 e vita discessisse. Multorum enim librorum auctor fuit adeoque non facile a libris scribendis quievit; atqui indicat Eusebius l. ĮV. c. 26. §. 2 Apologiam illo anno exaratam ultimum opus fuisse quod scripserit, dum caeteris recensitis: ἐπὶ πᾶσι, inquit, καὶ τὸ πρὸς ἀντωνῖνον βιβλίδιον. Martyris corona non donatus est: quod quidem ex silentio Polycratis ap. Eus. l. V. c. 24. §. 5 colligo; eius tamen natalis in fastos ecclesiae relatus est et in Martyrologiis quibusdam adscriptus deprehenditur ad Kalendas Apriles. Cf. Acta SS. Aprilis T. I. Antverp. 1675. Fol. p. 10 s.

Permultos Melito libros conscripsit, qui tamen omnes confectrice rerum omnium vetustate dudum periere: tituli tantum et pauca quaedam fragmenta supersunt, quantivis omnino pretii. Contexuit illorum indiculum Eusebius l. IV. c. 26, ex quo pendet Hieronymus De vir. illustr. c. 24 (Opp. ed. Vallars. T. II) col. 851 s. Ille haec habet, iuxta editio-

<sup>4)</sup> Cf. Athensgor. Supplie. p. Chr. c. 33. p. 172, Woog Diss. I. p. 27 ss. et Heinichen Commentt. in Eus. H. R. ed. 2 (Lips. 1870) p. 230.

nem 2 Heinichen. p. 193 (coll. edit. Laemmer. l. IV. c. 33. p. 311 s.), a me duobus locis (vide adnotationes 5 et 8 textui subiectas) emendatam:

Εἰς ἡμετέραν γνῶσιν ἀφῖκται τὰ ὑποτεταγμένα Μελίτωνος τὰ περὶ τοῦ πάσχα δύο, καὶ τὰ  $^{5}$ ) περὶ πολιτείας τῶν προφητῶν, καὶ ὁ περὶ ἐκκλησίας, καὶ ὁ περὶ κυριακῆς λόγος, ἔτι δὲ  $^{6}$ ) ὁ περὶ φύσεως ἀνθρώπου, καὶ ὁ περὶ πλάσεως, καὶ ὁ περὶ ὑπακοῆς πίστεως αἰσθητηρίων  $^{7}$ ), καὶ πρὸς τούτοις ὁ περὶ ψυχῆς καὶ σώματος καὶ νοὸς  $^{8}$ ), καὶ ὁ περὶ λουτροῦ, καὶ ὁ περὶ ἀληθείας.

<sup>5)</sup> τα] το AK\*GH Steph. Pro πολιτείας habent BCDF\* τής πολιτείας. Tum codd. msti et editi omnes (etiam Heinich. et Laemn.) non τῶν προφητῶν praebent, sed καὶ προφητῶν. Vulgo interpretantur: "de recta vivendi ratione et de prophetis." Semlerus (S. J. Baumgartens Untersuch. theol. Streitighk. T. II. p. 81 et Histor. eccl. sell. capp. Vol. I. p. 50) de politia Mosis accepit: "von der jūdischen Versasung unter Mose." Sed nullo pacto vox πολιτεία ita aude posita stare potest. Iam Hieronymus recte: de vita prophetarum. Videtur in auo Eus. codice invenisse τῶν προφητῶν. Caeterum Rutinus ex uno Melitonis libro secit duos, sic reddens: de optima conversatione liber unus; sed et de prophetis.

<sup>6)</sup> δὶ καὶ CFbRa. Pro περὶ φύσεως ἀνθρ. (ACFbKRa) habent male EaGHO et Laemm. περὶ πίστεως ἀνθρ. Etiam Ruff., quocum Pitra T. II. p. VIII facit, de fide hominis. Hunc librum π. φύσεως ά. omisit Hieronymus. Praeterea ap. Laemm. typothetae vitio bis posita sunt verba (καὶ) ὁ περὶ πίστεως ἀνθρώπου.

δ περὶ ὑπακοῆς είστεως αίσθητηρίων] Hieronymus hunc librum divisit in duos, ut unus sit de fide, alter de sensibus. Etiam Ruff.: de obedientia fidei; de sensibus. Hanc lectionem probarunt Routh p. 120. 138 et Pitra T. II. p. IX. Male.

<sup>8)</sup> xal voos Codd. msli et editi omnes (etism Heinich. et Laemm.) 7 voos. Excipias codd. AEa (Niceph. Steph.), qui, id quod neme adhuc vidit, genuinam lectionem indicant; praebent enim: 1 v ols xal (HNENOICKAI), h. e., quod editores sugit: 1, sv evious (= in non-nullis codicibus legitur) xal. Haec nota, ad lectionem 1 in margine posita vel supra lineam, in textum irrepsit. Particulam xal (pro 1) iam Semlerus (S. J. Baumg. Unters. l. c.) et Routhius p. 139 commendarunt. Etiam Ruff.: de anima et corpore et ments. — Hieronymus, incertus quid in re dubia statueret: de anima et corpore. Eodem medo titulum reddiderunt Syrus loci Eusebiani interpres ap. Careton. Spicil. syr. p. 34, 20 et Woogius Diss. II. p. 15: immemores placiti de hominis

καὶ περὶ πτίσεως  $^9$ ) καὶ γενέσεως Χριστοῦ, καὶ λόγος αὐτοῦ περὶ προφητείας  $^{10}$ ), καὶ ὁ περὶ φιλοξενίας  $^{11}$ ), καὶ ἡ κλείς, καὶ τὰ περὶ τοῦ διαβόλου καὶ τῆς ἀποκαλύψεως Ἰωάννου  $^{12}$ ), καὶ ὁ περὶ ἐνσωμάτου θεοῦ, ἐπὶ πᾶσι καὶ τὸ πρὸς ᾿Αντωνῖνον βιβλίδιον. Quibus, interpositis fragmentis nonnullis, sub finem capitis (§. 14) adduntur ἐκλογῶν ξξ βιβλία.

Sed age, de libris illis sigillatim nunc videamus.

Ultimum Melitonis scriptum, quo bene de ecclesia meruit, teste Eusebio fuit Apologia pro Christianis: τὸ πρὸς ᾿Αντωνῖνον βιβλίδιον, sive ἡ πρὸς αὐτοπράτορα Οὐῆρον (= M. Antoninum Verum) ὑπὲρ τοῦ καθ΄ ἡμᾶς δόγματος ἀπολογία (l. lV. c. 13. §.8). Hieronymus l. c. primo loco posuit, non temporis habita ratione, sed praestantiae, qua inter caetera excellebat: "Melito Asianus, Sardensis episcopus, librum imperatori M. Antonino Vero [h. e. Marco Aurelio Antonino Vero, 161–180], qui Frontonis oratoris discipulus fuit, pro christiano dogmate dedit." De eodem libro apologetico Eusebius l. IV. c. 26. §. 1: Ἐπὶ τῶνδε καὶ Μελί-

trichotomia. Reprobanda quoque est coniectura Pitrae T. II. p. IX s.: ό περί φυχής [η νοός] καί σώματος.

<sup>9)</sup> πτίσεως] BCDG=KR=, πτήσεως F=, πίστεως E=FbGHO; sic et Laemm. perperam. Hieronymus verba και γενέσεως non transtulit ac nihil praebet nisi de generatione Christi. Russinus vero librum dividit in binos, alterum de fide (sic), alterum de generatione Christi et de prophetia sius, verba και λ. α. περί προφητείας cum antecedentibus coniungens.

<sup>10)</sup> προφητείας] Addunt inepte καὶ περὶ ψυχής καὶ σώματος AE=F<sup>b</sup> Rufi. Steph. Hunc librum iam antea memoraverst Eusebius, tertiam hominis partem (mentem: cf. n. 8) addens. Hieronymus verba Eusebii reddidit: de prophetia sua librum unum. Adstipulatur Valesius, quem Heinich. affert. At tum verba sic ordinanda forent: λόγος περὶ προφητείας αὐτοῦ sive τῆς αὐτοῦ προφητείας. Syrus interpres l. c. p. 34, 21 prae aculis habuit περὶ λόγου τῆς αὐτοῦ προφητείας.

<sup>11)</sup> φιλοξενίας] Addunt και ὁ περί ψυχής και σώματος CKRa. Cf. n. 10.

<sup>12)</sup> περί τ. διαβ. καὶ τ. αποκ. 'Ιω.] Hunc librum Hieronymus, cui Woogius Diss. II. p. 5 et Routhius p. 143 se adiungunt, in duos divisit: de diabolo librum unum, de apocalypsi Ioannis librum unum.

των της εν Σάρδεσι παροικίας εκίσκοπος, Απολινάριός τε της εν Ίεραπόλει διαπρεπώς ήκμαζον· οξ καί τω δηλωθέντι κατά τούς χρόνους Ρωμαίων βασιλεῖ [Marco Aurelio, c. 13. §. 8 et c. 14 ss.] λόγους ύπὲς τῆς πίστεως ίδίως ἐπάτερος ἀπολογίας προσεφώνησαν. In Chronicis Canonibus tacet de Melitone. Hieronymus vero ad annum Abrahami 2186 (M. Aurelii 10), h. e. Christi pro aera vulgari 170, ed. Schoen. (Euseb. Chronicc. libb. II. Vol. II) p. 173: "Antonino imperatori Melito Asianus Sardensis episcopus Apologeticum pro Christianis tradidit:" 18) Prope accedit Chronicon paschale, cuius auctor (p. 484 ed. Dind.) anno 169 βιβλίον απολογίας (iam antea ad a. 164 — 165 perperam commemoratum, p. 482) Mágra Avpello Artorivo a Melitone traditum esse narrat. Certe tradita est Apologia anno 170 exeunte 14), h. e. non ita multo post mortem Lucii Veri, qui, teste Eusebio in Chron. ad a. Abrah. 2186 (Olymp. 237, 3) ed. Schoen. Vol. II. p. 172 15), quum regnasset annos novem, decessit eodem anno 170. Nam si superstite adhuc Lucio Vero Apologiam exarasset Melito, huic illam pariter ac Marco inscripsisset obtulissetque, praesertim quum in ea ageret imperii parte quae ad Lucii potius, quum abesset a fratre, ditionem pertinebat, atque mentionem Lucii procul dubio fecisset illo Apologiae loco (ap. Eus. 1. IV. c. 26. §. 7), quo faustum Marco Aurelio (qui d. 7 Mart. a. 171 decennalia agebat) imperium ominatus ait: τὸ Ρωμαίων ηθέήθη κράτος, οδ σὸ διάδοχος εθκταίος γέγονάς τε καὶ ἔση μετά τοῦ παιδός (designat Commodum), nec μετά τοῦ παιδός dixisset sed omnino μετά τοῦ άδελφοῦ 16). Tille-

<sup>13)</sup> Syncellus in Chronogr. p. 665, ap. Schoen. l. c. p. 172: Μελίτων Σαρδιανών έπίσκοπος τῆς Αυδίας, δε καλ βίβλον ἀπολογίας 'Αντωνίνω ὑπλο Χριστιανών ἐπέδωκε.

<sup>14)</sup> Idem fere statuunt v. g. Woog Diss. II. p. 25, Piper p. 105, Roerdam p. 38.

<sup>15)</sup> Colculum criticum adiiciunt quum alii tum Hookh in Pauly Real-Encyklop. d. class. Alterthumswiss. T. 1. p. 580 et Peter Zeittaf. d. röm. Gesch. p. 216.

<sup>16)</sup> Illorum testium antiquorum (Hieronymi in Chron. et Chronici

montius 17) ex voce "tradidit", qua usus est Hieronymus I.c. (intidux Sync.), colligit Melitonem ipsum, itinere Romam instituto, imperatori obtulisse Apologiam suam: quod, quamvis illud argumentum speciosius est quam verius, Woogio 18) non videtur improbabile. Caeterum Melito, si fide dignum censetur Chronicon paschale p. 483, in sua Apologia eadem fere dikit atque Iustinus Martyr in sua Apologia maiori 19). — Cf. Fragmm. I. II.

Insuper sub nomine Melitonis exstat Apologia, sive potius polytheismi et idololatriae refutatio, graeco sermone scripta, cuius antiqua tantum translatio syriaca conservata est: et quidem perantiquo codice Nitriaco Musei Britannici<sup>20</sup>) num. 14,658 (Add. MS.), qui, saeculo sexto septimove exaratus et ex monasterio S. Mariae Deiparae (Syrorum) in valle Nitriaca, ubi per novem circiter saecula reconditus fuit, anno 1843 ab Henrico Tattam in illud Museum translatus, praeter aliorum scriptorum veterum (Bardesanis, Platonis, Isocratis, Ambrosii, Menandri, Pythagorae, Theanus, Sergii de Resano, Bar-Serapionis) opuscula genuina vel supposita <sup>21</sup>) illam septimo loco (columnis viginti duabus) continet, inscriptam his verbis: "Oratio Melitonis philosophi, quae habita est coram Antonino Caesare. Et locutus est ad Caesarem ut cognosceret deum, et indicavit ei viam

pasch.) auctoritate tutius profecto videtur acquiescere, quam recentiorum coniecturas sequi, quos inter Tillemontius quidem (Mémoires T. II. Par. 1694. p. 446. 707 s.) anno 175 aut serius scriptam hanc Apologiam fuisse existimavit, Sam. Basnagius vero (Annall. pol.-eccles. T. II. p. 163) ad annum 177 eam referendam esse iudicavit.

<sup>17)</sup> L. c. p. 445.

<sup>18)</sup> Diss. I. p. 51; sed coll. Diss. II. p. 24 s.

Μελίτων ... μετά πολλά τῶν ἐπιδοθέντων παρά τοῦ αὐτοῦ Ἰουστίνου φησίν.

<sup>20)</sup> De codicibus Musei Britannici Nitriacis plura dederunt Bernstein Neue Jen. Allg. Lit.-Zeitung 1848. N. 220 et Larsow Die Fest-Briefe d. heil. Athanasius (1852) p. 3—22.

<sup>21)</sup> De hoc codice Ern. Renan disseruit: Journal Asiatique. Avril 1852.

veritatis, et incepit loqui in hunc modum." Ex hoc codice primum, anno 1855, Apologiam syriace ediderunt Guil. Cureton in "Spicilegio syriaco" p. 22, 1 — 31,7, cum versione anglica p. 41 — 51 et notis p. 85 — 95, et lo. Bapt. Pitra in "Spicilegio Solesmensi" Tom. II. p. XXXVIII—LIII, cum latina versione ab Ernesto Renan confecta. Nimirum Cureton plagulas, Londini iam a. 1847 typis exscriptas, quibus Melitoniana syriace continebantur, Renano liberaliter miserat, per quem Parisiis in Spicilegio Pitrae repeterentur latinoque sermone redderentur.

Inscriptio huius libelli antiquissima in graeco exemplari haud dubie fuit haecce: Melizovos φιλοσόφου λόγος πρός Άντωνῖνον Καίσαρα. Eusebius, ubi de Melitonis Apologia loquitur, dicit το προς Αντωνίνου βιβλίδιου Ι. IV. c. 26. §. 2, et πρός τὸν αὐτοκράτορα βιβλίον §. 5, immo vero etiam λόγον ἀπολογίας §. 1, h. e. βίβλον ἀπολογίας (Sync., vid. supra n. 13 coll. Chron. pasch. p. 482. 484). Caetera autem verba titulo adiuncta "Et locutus est ad Caesarem" etc. - id quod omnes viros doctos fugit - originem inde duxerunt quod idem Eusebius l. c. S. 1 ait: of (nempe Melito et Apollinaris) καὶ τοῦ ... βασιλεῖ λόγους ... προσεφώνησαν. Hoc προσφωνείν homo ille, cui inscriptionis additamentum debetur 22), falso interpretatus est (προσφων. c. dat. pers : ev. Matth. 11, 16. Luc. 7, 32. Actt. 22, 2) de sermone coram imperatore habito. Pariter alii, verbo ¿xiφωνήσας apud Eusebium 1. IV. c. 3. §. 3 (προσεφώνησεν ap. Syncell. p. 658) in errorem inducti, Aristidem apologetam opinati sunt praesente ipso imperatore perorasse; cf. supra p. 347. Sed προσφωνείν et έπιφωνείν (τινί τι) ap. Euseb. Il. cc. est dedicare librum. Vid. I. IV. c. 3. §. 1: Touro (Hadriano) Κοδράτος λόγον προσφωνήσας αναδίδωσιν. Praepar. evang. l. I. c. 1. S. 1: τήνδε σοι . . . σύν εύχαῖς ἐπεφώ-

<sup>22)</sup> Lubenter nonnulla titulis librorum addere solebant; cf. quae ad Tatian. p. 2 et ad Theophilum p. 2 adnotavi.

νησα. Sic etiam Plutarch. in vita Luculli c. 1: ἄστε καὶ Εύλλας τὰς αὐτοῦ πράξεις ἀναγράφων ἐκείνω προσεφώνησε. Diogen. Laert. VII, 185: τοσαῦτα γοῦν βιβλία γράψας οὐδενὶ τῶν βασιλίων προσεφώνησε. Cf. Stephan. Thesaur. gr. ling. (ed. Hase) Vol. VI. p. 2037 et Heinichen Commentt. in Eusebii H. E. (ed. 2) p. 731 s. Quid ? Ipse Apologiae auctor non oratoris sed scriptoris partes sibi attribuit, quum dicit c. 5: "Ego vero sicut sentio scribam." Deinde: "De Nebo quid scribam vobis ?" Denique: "qua de re plura scribere nolo."

De huius libri apologetici ab interprete Syro servati, quem infra (in 13 capita divisum) edidi, authentia Melitoniana adhuc sub iudice lis est. Eam agnoverunt Cureton (p. VIss.), quocum Roerdam (p. 40 ss.) et Welte (Theol. Quartalschr. Tub. 1862. p. 391) sentiunt 23), impugnavit I. L. Jacobi (Deutsche Zeitschr. f. christl. Wissensch. u. christl. Leben, Ber. 1856. N. 14), cui Guericke (Hdb. d. KG. ed. 9. Lips. 1866. T. I. p. 100) et Hase (KG. ed. 9. Lips. 1867. p. 55) adstipulantur.

Ac primum quidem plerique fere omnes, praecunte Pitra et Renano<sup>34</sup>), illud monumentum a Syro servatum

<sup>23)</sup> Neque dubitant de authentia Pitra T. II. p. XII et 545, Renan ap. Pitr. p. XXXVII, Cavedoni Nuovi cenni cronologici intorno alla data precisa delle principali apologie etc. (Mut. 1858) p. 16, Rudelbach Zeitschr. f. d. ges. Luther. Theologie u. K. 1860. Fasc. II. p. 341 s. Rodem libro tamquam Melitoniano utuntur M. Cabanes Étude critique de la méthode suivie par les apologètes du deuxième siècle pour la défense du christianisme, et particulièrement par Méliton de Sardes. Argentor. 1857. p. 8 ss., Freppel Les apologistes chrétiens au IIe siècle. Cours d'éloquence sacrée, fait à la Sorbonne 1859-60. Par. 1860. p. 369 ss., B. Aubé De l'apologétique chrétienne au IIe siècle. S. Justin. Par. 1861. p. 277 ss., C. Werner Gesch. d. apolog. u. polem. Literatur d. chr. Theologie T. I. Scaph. 1861. p. 86. 96 ss., de Pressensé Gesch. d. drei ersten Jahrhh. d. chr. K. P. IV. Lips. 1865. p. 107 s. Sed illi omnes argumenta non attulerunt.

<sup>24)</sup> Quibuscum faciunt omnes illi viri eruditi quos in praecedenti nota excitavi.

putaverunt esse fragmentum unicae Apologiae Melitonis Marco Aurelio Antonino repraesentatae, cuius fragmentum satis longum Eusebius 1. IV. c. 26 attulit. Sane suspicari liceret illud ex Apologia Melitoniana depromtum esse: si vere fragmentum esset ac non potius totum opusculum, quod ita suis numeris et partibus expletum est, at nec exordium desit nec conclusio, neque in eo locus sive lacuna comprehendatur, cui fragmentum ab Eusebio suppeditatum inseri possit. Et recte Alzogius 26) monuit: "Die Apologie in syrischer Version ist von dem Bruchstücke bei Eusebius nach Inhalt und Form verschieden." Quae quum ita sint, Cureton coniecit Melitonem duas Apologias scripsisse: quarum altera, de qua quaeritur, Eusebio incognita fuerit ideoque silentio ab eo praetermissa. At id verisimile non est, Eusebium hanc Melitonis Apologiam ignorasse, praesertim quum consideres eam, si vere exstiterit, sine dubio ad volumina Melitonis, qui magnam sui famam reliquit, prae caeteris insignia et in vulgus nota pertinuisse. Provocavit ille vir doctus ad Chronicon paschale, cuius auctor duarum Melitonis Apologiarum mentionem faciat: ac prioris quidem ad annum 164-165 (p. 482), Marco Aurelio et Lucio Vero traditae, alterius autem ad annum 169 (p. 484), Marco Aurelio oblatae; illam non diversam esse a nostra, ex eaque desumtum hoc fragmentum (II): Ούκ έσμεν λίθων ούδεμίαν αἴοθησιν έχόντων θεραπευταί άλλα μόνου θεού ... καὶ τοῦ Χριστού αύτου, όντος θεού λόγου πρό αλώνων, έσμεν θρησκευral. Egregie contra monuit Jacobi (p. 108): "Diese Worte finden in unserer Apologie gar keinen Ort, da in ihr nirgends davon die Rede ist, dass die Christen Gott verehren. sondern immer nur davon gehandelt wird, dass die Heiden nicht ihn, sondern nichtige Götter anbeten, weshalb auch der göttliche Logos und Christus ganz unerwähnt bleibt. Es ist vielmehr sehr wahrscheinlich, dass die angeführten

<sup>25)</sup> Grundr. d. Patrologie. Frib. 1866. p. 56.

Worte aus der von Eusebius beschriebenen Apologie entnommen sind. Wir zweifeln überhaupt, dass im Chronicon von zweien die Rede sei, und glauben, dass bei dem Jahre 169 nur die schon genannte Apologie mit anderen noch einmal citirt wird, um aus solchen Anlässen das darauf folgende kaiserliche Edict zu Gunsten der Christen, bekanntlich ein untergeschobenes, zu erklären." 26) Rem ut expediret, Ewaldus, cui Kurtzius et Bickellius 27) accesserunt, coniectavit illud opusculum a Syro nobis suppeditatum nihil aliud esse quam librum περὶ ἀληθείας ab Eusebio l. IV. c. 26 inter alia Melitoniana memoratum. Quid plura dicam? Haec conjectura, quum verbis inscriptionis "indicavit ei viam veritatis" nitatur, omnino reprobanda est. Nam ista verba scholiastae debentur, qui de exordio (c. 1), ubi nonnulla de veritate (comp. Iustin. De monarch. c. 1, De resurrect. c. 1, Athenagor. De resurrect. c. 1) exponuntur, in margine summatim retulit: unde venerunt in ipsam inscriptionem.

Certa igitur non exstant firmaque testimonia, quibus origo huius opusculi Melitoniana probetur. Quid? Observavit Jacobi (l. c.) praeclare: "Mehreres in dieser Schrift führt nicht nur von Melito ab, sondern auch auf eine andere Spur. Es ist nicht wahrscheinlich, wenn wir einen

<sup>26)</sup> Ipse Welte (p. 388 s.) concedit: "Man kann bemerken, dass das Chronicon paschale als eine schwache Stütze für Cureton's Behauptung erscheine, weil es eine compilatorische und nicht immer sorgfältige Zusammenstellung von Stücken aus verschiedenen Schriftstellern sei, wobei nicht einmal einerlei Compilation durchgeführt werde. In einer solchen Schrift können leichtlich an verschiedenen Stellen wiederholt Aussagen über einerlei Sache vorkommen, und wenn zum Jahr 164—165 unter mehreren Apologien auch eine von Melito von Sardes erwähnt werde und zum Jahr 169 dasselbe geschehe, so folge daraus noch nicht sicher, dass unter der leiztgenannten eine andere gemeint sei als unter der zuerst erwähnten."

<sup>27)</sup> Eweld Götting. Gel. Anzeigen 1856. Fasc. 67. p. 658. — Kurtz Hdb. d. allgem. KG. ed. 2. T. I. P. I. p. 364 et Lehrb. d. KG. ed. 4. p. 100. — Bickell Literar. Handweiser 1869. N. 82. col. 324,

Schluss aus der Vergleichung mit dem von Eusebius überlieferten Fragment machen dürfen, dass Melito die Methode des Angriffs gegen das Heidenthum so ausschliesslich befolgt, die Vertheidigung und Auseinandersetzung des eigenen Standpunktes dagegen so sehr unterlassen haben sollte; nicht wahrscheinlich, dass er den Namen Christen und die eigenthümlich christlichen Begriffe mit solchem Stillschweigen übergangen hätte; es passt nicht wohl, dass er, welcher von Gott anthropomorphische Vorstellungen hatte [at auctor Apol. c. 2 (coll. c. 12): "nullus visus potest videre eum;" est "absconditus" c. 11], von der menschlichen Seele den geistigen Begriff haben sollte: sie sei unsichtbar ["non videtur" c. 8], untastbar und gestaltlos [c. 6: "non visibilis, non palpabilis, et caret figura"]; es muss endlich auffallen, dass ein in Sardes Lebender bei der Aufzählung der Götter keine der gerade in dieser Gegend besonders verehrten Gottheiten nennt, weder Cybele noch Diana, während er [c. 5] griechische und andere in Menge an einander reiht. Hierin liegt ein nicht undeutlicher Wink für eine andere Gegend und für einen anderen Verfasser. Bei keinen Gottheiten verweilt derselbe so lange und mit solchem Interesse, als bei den syrischen [l. c.]. Er nennt sie mit eigenthumlichen Namen; er führt ihre Mythen verhältnissmässig weit und in dem localen Gepräge aus, welches sie in anderen Gegenden mit dem entsprechenden vertauscht haben, ja er giebt ziemlich sicher zu verstehen, dass er Mabug 26) aus persönlicher Anschauung kennt. Was soll ich von Nebo, sagt er [l. c.], schreiben; alle Priester, welche in Mabug sind, wissen, dass er das Bild des Orpheus, eines thracischen Zauberers, ist. Für die orientalische Abkunst und Bildung des Verfassers spricht auch die Erwähnung der Windfluth [c. 12], einer, wie Cureton nachgewiesen hat

<sup>28)</sup> Mabug erat urbs in Syria Euphratensi, graeco nomine Hierapolis. Cf. Movers Die Phonizier T. I. p. 594.

[vid. Commentar. n. 207], orientalischen Legende. Es hat daher gewiss nicht wenig für sich, statt des Melito einen Autor anzunehmen, der in Syrien oder dessen Umkreise lebte, und sein theologischer Standpunkt legt die Vermuthung nahe, dass er ein von griechischer Bildung berührter Judenchrist gewesen sei."

Dedicavit libellum Antonino Caesari. Hunc alloquitur c. 13: "Haec quum didiceris, Antonine Caesar, et filii quoque tui tecum." Coll. c. 12: "filii tui vestigiis tuis ingrediantur." Et: "Filiis antem tuis dicas sic." Itaque significat aut Antoninum Pium († 161) cum eius filiis adoptivis Marco Aurelio et Lucio Vero 20), aut - id quod statuit qui Melitonis nomen libello praetexuit — Antoninum Verum (h. e. Marcum Aurelium + 180) cum filiis Commodo et Annio Vero († 170). Ille autem vir doctus 30) designatum censet Antoninum Caracallum. "Der vom Verfasser angeredete Kaiser Antoninus ist vermuthlich Caracalla, so dass die Abfassung in den Anfang des dritten Jahrhunderts fällt." Alius libellum fortasse Elagabalo (218-222), qui etiam Antoninus dicebatur, dicatum putaverit: quum propter ea quae c. 5 exponuntur, tum ob haec verba c. 6, quibus Caesar compellatur: "Tu vero ... esto penes te ipsum, et si vestitu muliebris te tegere volunt, recordator te esse virum." Non vero obstant filii ll. cc. memorati; licebat sane scriptori ita dicere etiam de prole posthac exspectanda. Quumque, ut alia (cf. n. 166) mittam, ipsa mater Soaemis Emesae affirmasset Elagabalum esse filium Caracalli: egregie quadrant quae c. 12 efferuntur: "si pater tuus prave ambulabat, tu ambula probe. . . . Et doleas super patrem tuum, qui prave ambulabat." Caeterum, — ut de Melitonis prudentia et mo-

<sup>29)</sup> Roerdam p. 46—48 libellum opinatur a Melitone (?) post mortem Hadriani Antonino Pio traditum esse anno 138. Sed firma ad id firmandum argumenta (p. 46 s.) non attulit.

<sup>30)</sup> Neander Christl. DG., herausg. v. J. L. Jacobi, Ber. 1857. T. I. p. 108.

Corp. Apoll. Vol. IX.

destia taceam (cf. Commentar. n. 4), — Iustinus quoque et Athenagoras libere imperatores allocuti sunt: sed tam vehementi voce, ut Pseudo-Melito (coll. c. 7 et 10: "Stulte"), non utebantur.

Reliqua Melitonis Sardiani scripta, quae Eusebius recensuit, ferme omnia ad controversias pertinent illius temporis quum montanisticas tum gnosticas. Hieronymus in epistola supra laudata: "Quid loquar de Melitone Sardensi episcopo, quid de Apollinario Hierapolitanae ecclesiae sacerdote, Dionysioque Corinthiorum episcopo, et Tatiano et Bardesane, et Irenaeo Photini martyris successore, qui origines haereseon singularum, et ex quibus philosophorum fontibus emanarint, multis voluminibus explicarunt?" Eusebius l. V. c. 28. §. 5: Τὰ γὰς Εἰρηναίου καὶ Μελίτωνες καὶ τῶν λοιπῶν τίς ἀγνοεῖ βιβλία, θεὸν καὶ ἄνθρωπον καταγγέλλοντα τὸν Χριστόν;

lam vero quaeritur, quem locum Melito in istis controversiis montanisticis obtinuerit. Qua quidem de re mirum quantum inter se dissentiant viri eruditi. Etenim procerto alii (Danz Schwegler Hilgenfeld 31)) affirmarunt, alii (Woog Ritschl Credner Steitz 32)) negaverunt Melitonem fuisse Montanistam; fuerunt denique (Piper Gieseler Kahnis 33)) qui medium quoddam tenuisse eum censerent nec ei attribuerent nisi propensionem ad montanismum: "er war," ut verba Lueckii 34) repetam, "kein Montanist, aber wahrscheinlich auch kein strenger Antimontanist, sondern ein

<sup>31)</sup> Danz De Eusebio p. 129 s. — Schwegler Der Montanismus p. 171. 223. — Hilgenfeld Der Paschastreit p. 273.

<sup>32)</sup> Woog Diss. I. p. 36. — Ritschl Die Entstehung d. altkalk. Kirche (ed. 2) p. 528. — Credner in Bauri et Zelleri Theolog. Jahrbb. 1857. p. 298. — Steitz in Herzogii Real-Encyklop. für protest. Theol. u. K. T. IX. p. 314.

<sup>33)</sup> Piper p. 86 ss. — Gieseler Lehrb. d. KG. T. I. P. I (ed. 4) p. 201. — Kahnis Die Lehre v. heil. Geiste P. 1. p. 228.

<sup>34)</sup> Vers. einer vollst. Einleitung in d. Offenb. d. Joh. (ed. 2. Bons. 1852) p. 565.

sogenannter Mittlerer." Montanistis qui eum adnumerarunt maxime solent provocare ad Hieronymum De vir. illustr. c. 24, cuius verba male interpretantur. Sunt haecce: "Huius [nempe Melitonis] elegans et declamatorium ingenium laudans [sic - "laudans" (Sophron. &naivov) . . . "dicit" - editi libri ante Vallarsium, qui (T. II. col. 853) ex codd. Veron. et Vatic., quibus accedunt Gemblac. Sigeberg. Guelpherb., substituit "cavillatur" ... "dicens"] Tertullianus in septem libris, quos scripsit adversus ecclesiam pro Montano, dicit eum a plerisque nostrorum [h. e. catholicorum] prophetam putari." Ritschl: "Unter den nostri haben wir nicht die Partei des Tertullianus zu verstehen, sondern die katholische 35). Grammatisch könnte allerdings das Wort nostri im Sinne Tertullian's gedeutet werden. Allein unmöglich könnte Tertullian die Anerkennung der prophetischen Gabe Melito's als von plerique nostrorum aussagen, wenn jener wirklich zu den neuen Propheten gehörte; und Hieronymus hatte schwerlich blos von einem Lobe des elegans et declamatorium ingenium Melito's gesprochen, wenn Tertullian denselben als einen Gesinnungsgenossen bezeichnet hätte.... Es ist auch unwahrscheinlich, dass der Mann, welcher offenbar ein Hauptträger des Episcopats gewesen ist und dessen Tendenzen verfolgt haben wird, sich dem Montanismus angeschlossen haben soll. Falls er denselben nicht bekämpft hat, so hat er sich entweder neutral gehalten, oder die weitere Verbreitung jener Richtung nicht mehr erlebt." Iam Piper inter alia monuit: "Dass Melito nicht Montanist gewesen, können wir schon aus dem Stillschweigen des Eusebius schliessen; denn der Uebertritt eines so ausgezeichneten und angesehenen Kirchenlehrers, wie Melito war, zum Montanismus gleich in dessen ersten Tagen wäre für diesen so bedeutsam, ja epochemachend gewesen, dass

<sup>35)</sup> Revera Polycrates l. c. vocat Melitonem τον εν άγιφ πνεύματι πάντα πολιτευσάμενον. Coll. Ritschl p. 470.

ein solches Ereigniss unmöglich hätte verschwiegen werden können. Aber auffallend ist, dass Eusebius ihn nicht unter den Gegnern des Montanismus aufführt, von denen er doch ausführlich handelt (l. V. c. 16—19) 16). Auch diess scheint unerklärlich, wenn Melito entschieden feindlich gegen diese Richtung aufgetreten ist. Ich vermuthe daher, dass Melito keinerseits auf dem Extrem gestanden, sondern eine vermittelnde Tendenz behauptet hat, wie er denn selbst Prophet die ausserordentlichen Gnadengaben, und selbst unverheirathet die Enthaltsamkeit und Sittenstrenge, und wahrscheinlich selbst Chiliast 37) die Hoffnungen der Montanisten theilte. Also mochte er den ächten Grund anerkennen, an welchen auch diese Richtung sich anschloss, ohne die Verfälschungen zu verkennen, denen sie sich hingab, so dass er doch der wesentlichen Tendenz des Montanismus, den gesuchten neuen Offenbarungen und dem schwärmerischen Wesen überhaupt, abhold war 36). Eusebius aber, dem diese Art nicht recht entschieden vorkam, hat es verschmäht darüber zu berichten."

Et haec quidem ratio videtur fuisse librorum, quos conscripsit Melito

10. Περὶ πολιτείας τῶν προφητῶν. Vide quae supra p. 376. n. 5 observavi. Quum autem Eusebius τὰ περὶ πολ. κτλ. dicat, sequitur Melitonem edidisse aut plures singulatim de hoc argumento libros aut, quod veri simillimum est, unum tantum opus pluribus libris constans. Cae-

<sup>36)</sup> Aliter Pitra: qui, ut supra in Miltiade p. 369 (n. 17) dixi, illius anonymi "adversus Cataphrygas" fragmenta, tantopere apud Busebium l. V. c. 16 s. commendata, temere adjudicavit Melitoni.

<sup>37)</sup> Cf. Fragm. V. Commentar. n. 37. — Minime a Melitone nostro exorti sunt, ut Piper p. 70 et Schwegler l. c. p. 223 crediderunt, Melitani vel Meletiani potius, chiliasmo dediti, quos Gennadius De eccl. dogm. c. 25 (al. 55) memoravit: Corp. haereseol. ed. Oehler. T. I. (Ber. 1856) p. 349.

<sup>38)</sup> Fragmenta Melitonis nobis servata nihil habent cum montanismo commune.

terum vox nolitilas de agendi ratione vel de vita (Wandel) usurpata est; cf. Heinichen ad Euseb. H. E. l. V. c. 13. §. 2 (ed. 2) p. 230. n. 2.

- 2°. Περί προφητείας. De hoc libro cf. p. 377. n. 10. Danzius <sup>39</sup>), cui tamen non assentior, opinatus est hunc librum et illum primo loco memoratum fortasse sub una exiisse inscriptione: Περί προφητείας καὶ προφητών. Etiam Clemens Alex. librum Περί προφητείας scripsit contra novam Montanistarum prophetiam (Strom. l. IV. c. 13. §. 95).
- 3°. Περὶ ἐκκλησίας. Se veram (spiritus) ecclesiam esse dicebant Montanistae. Ille anonymus ap. Euseb. l. V. c. 16. §. 9 de Montano: την δὲ καθόλου καὶ πᾶσαν την ὑκὸ τὸν οὐρανὸν ἐκκλησίαν (h. e. ecclesiam catholicam) βλασφημεῖν διδάσκοντος τοῦ ἀπηυθαδιασμένου πνεύματος, ὅτι μήτε τιμήν μήτε πάροδον εἰς αὐτην τὸ ψευδοπροφητικὸν ἐλάμβανε πνεῦμα.
- 4°. Περί τοῦ διαβόλου καὶ ἀποκαλύψεως Ἰωάνvov. Cf. p. 377. n. 12. Minime Melito Apocalypsin illastravit commentario integro, at Millius et Woogius 40) crediderunt, sed scripsit de (negl) Apocalypsi ac diabolo: et plures quidem libros; nam Eusebius dicit ra (num. plur.) περί του κτλ., quibus de verbis idem valet quod superius in Piper (p. 69 s.): "Wahrscheinlich simili causa monui. hatte sich Melito in chiliastischem Interesse mit der Apokalypse beschäftigt; es waren ja die kleinasiatischen Kirchenlehrer damaliger Zeit dem Chiliasmus zugethan." De auctore Apocalypsis quid statuerit Melito, nescimus; sed recte Lueckius 41): "Nur die Vermuthung ist erlaubt, dass, wenn Melito etwa den Presbyter Johannes für den Verfasser der Apokalypse gehalten hätte, der gerade hierauf sehr aufmerksame Eusebius diess nicht unbemerkt gelassen haben würde." - Cf. Fragm. V.

<sup>39)</sup> L. c. p. 102.

<sup>40)</sup> Mill Prolegg. in N. T. n. 227 et Woog Diss. II. p. 21.

<sup>41)</sup> L. c. p. 564.

Memorandi hoc loco sunt libri Melitonis subditicii iique inferiore aetate confecti:

- a. Commentarius (catena) in Apocalypsin, circa annum 1300 ab anonymo quodam ex Augustino Hieronymo Beda aliis collectus et consarcinatus, Ienae in Bibliotheca academica inter codices mstos theol. in fol. (olim n. 19, hodie n. 142) asservatus <sup>42</sup>) et Parisiis anno 1512. 8° omisso Melitonis nomine typis exscriptus <sup>43</sup>). Initium codicis Ienensis: "Incipit liber milothonis [sic, vide quae paullo post admonui] super apokalipsin beati ioannis apostoli." In fine (p. 73): "Explicit postilla super apokalipsim militonis." Haec autem deleta sunt a scriba, qui post, quam glossarium et nonnulla de Ioanne apostolo adiecit, p. 74 haec posuit: "Explicit liber milotonis [sed litera o in i mutata effecit militonis] per manus procopii."
- b. L'Apocalypse de Méliton, ou Révélation des mystères cénobitiques par Méliton. À St. Léger. Prodiit ante a. 1640, quum a. 1641 datum sit responsum sic inscriptum: La conduite de Méliton etc., par le S. de Saint-Romain. Sed inde orta est altera libri illius editio: 1662 et 1665. 12°. Qui liber, cuius auctor fuit Io. Petr. Camus, Bellicensis episcopus († 1652), satyram adversus monachos, nullo ordine excepto, continet. Cf. P. Bayle Réponse aux questions d'un provincial (Roter. 1704. 12°) p. 631 et Pitra T. II. p. XXXII.
- c. Meliti [h. e. Melitonis; in aliquot exemplis "Mellitus" nominatur, in aliis "Miletus" et "Mileto"; in nonnullis additur "episcopi Laodiciae" vel "Laudociae"] liber De passione S. Ioannis evangelistae (6 Kal. Ianuar.), sive liber De actionibus Ioannis apostoli: latine in

<sup>42)</sup> Tentzel Monatl. Unterredungen Nov. 1692. p. 884 — 890 et Mylius Memorab. biblioth. academ. lenensis (len. et Weissenf. 1746) p. 314—316.

<sup>43) &</sup>quot;Explanatio in Apecalypsim ex commentt. Augustini Hierosymi Bedae Haymonis Elinandi Alberti Gilberti loachimi et Berengarii."

Fr. Mar. Florentinii "Vetust. occident. ecclesiae marty-rolog." Lucae 1668. Fol. p. 130—137, I. A. Fabricii Cod. apoor. N. T. Hamb. 1719. P. III. p. 604—613, G. Heinii Biblioth. anecd. P. I. Lips. 1848. p. 108—117, Mignii Patrolog. curs. compl. Par. 1857. col. 1239—1250. Plura dabunt Piper p. 112 ss. 148 ss., Gieseler Götting. Gel. Anzeigen 1849. Fasc. 6 s. p. 52 ss. et Pitra p. XXXI s. Pseudo-Melito in prologo ipse profitetur se nonnulla, quae non ad doctrinam pertinent sed ad miracula, ex Actibus Ioannis a Leucio (haeretico) conscriptis (ap. Tischendorf. Actt. apostt. apocryph., Lips. 1851, p. 266 ss. coll. p. LXXIII ss.) in libellum suum transtulisse.

Hic statim adiiciatur alius Pseudo-Melitonis liber arcta propinquitate cum illo confunctus, h. e.

d. Mileti [in aliquot libris "Miletonis", in nonnullis vocatur "episcopus Laodiceae"] liber De transitu beatae Mariae virginis: latine in Bibliothecis SS. Patrum (e. g. Max. Bibl. vett. PP. T. II. P. 2. p. 212-216: vide ad Herm. Proll. p. XXX), Combefisii Biblioth. concionat. T. VIII. p. 646 ss., Mignii l. c. col. 1231 - 1240 et (bis) ap. Tischendorf. Apocalyps. apocryph., Lips. 1866, p. 113-123. 124-136. Cf. Nic. le Nourry Appar. ad Bibl. max. T. I. p. 556 ss., Piper p. 115 ss. 151 ss., Gieseler l.c. p. 54 s., Pitra p. XXX, Tischendorf, l. c. p. XXXIV ss. Hic liber apocryphus (a Gelasio papa inter apocrypha rejectus; cf. Gelas. decret. ap. Mansi Concill. T. VIII. p. 151. 167. 168) primum inter Graecos fuit circumlatus: Τοῦ άγιου Ἰωάννου του θεολόγου λόγος είς την ποίμησιν της άγίας θεοτόπου, αρ. Tischendorf. l. c. p. 95-112. Exstant etiam recensiones syriacae: quarum quattuor in lucem protraxit W. Wright in Contributions to the apocryphal literature of the N. T. Lond. 1865 et Journal of sacred literature 1865 (Jan. et Apr.). Arabicam versionem edidit M. Enger: Ioann. apost. de transitu b. Mariae virg. etc. Elberf. 1854. Cf. G. Bickell: Theolog. Quartalschrift (Tub.) 1866. Fasc. 3. p. 468 ss.

Ad libros transeamus, quos Melito videtur contra Gno-Nonnullorum autem huins generis sticos conscripsisse. librorum inscriptiones indicant Melitonem, cui veteres (ut supra memoravi) ipsum philosophi nomen tribuerunt, in quibusdam placitis philosophos sectatum esse platonicos: quos quidem fuisse adversarios gnosticismi inter omnes con-Recte Baumgarten-Crusius 44): "Der Platonismus, der natürliche und allgemeine Feind der Gnosis, war auch die Lehre Vieler von den ältesten kirchlichen Bestreitern derselben." Idem 45): "Platonisirend waren die philosophirenden Väter des zweiten Jahrhunderts alle, auch Irenäus, entschiedener die Apologeten. Ebenfalls Melito von Sardes hat nach der Aufschrift mehrer seiner Schriften dem Platonismus nahe gestanden, wie Περί ψυχῆς καὶ σώματος ἢ [?] νοός und Κλείς." Itaque libris contra gnosticismum scriptis adnumerandi sunt:

- 50. Περὶ ἀληθείας. His liber neutiquam idem est cum illa Apologia a Syro servata, ut Ewaldo praecunte nonnulli crediderunt, quos supra p. 383 refutavi. Etiam Apollinaris Περὶ ἀληθείας scripsit.
- 6°. Περὶ πλάσεως (Hieronym. "de plasmate"), h. e. non De (universi huius) creatione, "Von der Schöpfung", ut vulgo interpretantur (Woog Piper Neander 46)), sed De formatione scil. hominis, "Von der Menschenbildung", ut Baumgarten-Crusius 47) scite transtulit. Genes. 2, 7: καὶ ἔπλασεν ὁ θεὸς τὸν ἄνθρωπον. Ερ. 1 ad Timoth. 2, 13: ᾿Αδὰμ γὰρ πρῶτος ἐπλάσθη, εἶτα Εὕα. Melit. Fragm. XVI: "qui te formavit." Ibid.: "hominem formavit." Fragm. XV: "ipse est formator hominis." Fragm. XIV: Logos "corpus ex formatione nostra texuit sibi." Sic antiqui patres con-

<sup>44)</sup> Lehrb. d. chr. DG. P. I. p. 165.

<sup>45)</sup> Comp. d. chr. DG. P. I. p. 67.

<sup>46)</sup> Woog Diss. I. p. 23 et II. p. 13. — Piper p. 81. — Neander Alig. Gesch. d. chr. Relig. u. K., ed. 2, T. I. P. 2. p. 1167.

<sup>47)</sup> Comp. d. chr. DG. P. I. p. 81.

stanter. Iustin. Dial. c. Tr. c. 40: τὸ πλάσμα, ὁ ἔπλασεν ὁ θεὸς τὸν ᾿Αδάμ. Cohort. ad gentt. c. 30: εἶτα μετὰ τὰ πολλὰ τῶν κτισμάτων περὶ κλάσεως ἀνθρώπου πεποίηται μγήμην. De resurrect: c. 7: κατ᾽ εἰκόνα θεοῦ πλασσόμενος ὁ ἄνθρωπος: Εἶτα πῶς οὐκ ἄτοπον τὴν ὑπὸ θεοῦ σάρκα πλασθεῖσαν κατ᾽ εἰκόνα τὴν ἑαυτοῦ φάσκειν ἄτιμον εἶναι καὶ οὐδενὸς ἀξίαν; Cf. Corp. Apoll. Vol. III (ed. 2) p. 100. n. 9 et librum meum De Epist. ad Diogn. ed. 2. p. 119. Etiam sols ambulat illa vox, ut ap. Theophilum ad Aut. l. II. c. 19: Ὅπως δὲ καὶ ἡ πλάσις (scil. ἀνθρώπου) δειχθή κτλ.

7º. Περὶ φύσεως ἀνθρώπου. Cf. Baumgarten-Crusius Comp. d. chr. DG. P. II. p. 224. 239 s.

8°. Περί ψυχῆς καὶ σώματος καὶ νοός. Cf. supra p. 376. n. 8 et p. 392. Hic titulus indicat platonicam humanae naturae trichotomiam: qua tres hominis essentiales, quas dicunt, partes defenduntur: corpus anima spiritus, ita quidem, ut σωμα sit artificiosa materialium membrorum compages (der leibliche Organismus), ψυιή vis vitalis, qua corpus animatur (das animalische Lebensprincip, - simul sedes appetituum), νοῦς sive πνεῦμα vis, qua homo cogitat sentit vult (das geistige und unsterbliche Princip). Cf. Ep. 1 ad Thessalon. 5, 23 et Ep. ad Hebr. 4, 12. Pseudo-Iustinus De resurrect. c. 10: Ψυχή ἐν σώματί ἐστιν, οὐ ζῷ δὲ ἄψυχον· σωμα, ψυγής απολειπούσης, ούκ έστιν. Οίκος γαρ το σωμα ψυζής, πνεύματος δὲ ψυζή οίκος. Irenseus adv. haeres. l. V. c. 9. §. 1: "Sunt tria, ex quibus perfectus homo constat, carne anima et spiritu: et altero quidem salvante et figurante, qui est spiritus, altero, quod unitur et formatur, quod est caro; id vero, quod inter haec est duo, quod est anima, quae aliquando quidem subsequens spiritum elevatur ab eo, aliquando autem consentiens carni decidit in terrenas concupiscentias." Cf. quae ad illum locum in Corp. Apoll. Vol. III. ed. 2. p. 242 s. adnotavi. — Huc pertinet Fragm. XIII.

9°. Περί πτίσεως και γενέσεως Χριστού. Cf. supra p. 377. n. 9. Valesius ad locum Eusebii illic alla-

tum: "Hieronymus uno generationis [? sic — "Von der Krzeugung (= γέννησις, a v. γεννάω) Christi" — alii quoque, e. g. Woog p. 17 et Piper p. 81, male reddiderunt; sed γένεσις, a v. γίνομαι, est nativitas, cf. meam adnotationem ad Athenagor. Supplic. p. Chr. c. 4. §. 5. p. 21] vocabulo contentus vocem κτίσεως utpote duriorem declinavit, propterea quod Christum in ordinem creaturarum cogere videretur. Verum antiqui patres, qui ante concilium Nicaenum vixere, per vocabulum κτίσεως [desumtum haud dubie ex illustri loco Provv. 8, 22: Κύριος ἔκτισέ με ἀρχήν όδων αὐτοῦ, comp. supra p. 362] non eam solam creationem quae ex nihilo fit, sed omne genus productionis intellexerunt ipsamque adeo generationem Verbi."

10°. Περί ἐνσωμάτου θεοῦ. Hieronymus, cui libri Melitonis minime ad manus erant, graeca tituli ambigui verba ex Eusebio retinuit, incertus quid voluerint. Praeeunte Ruffino ("De deo corpore induto") nonnulli viri docti, ut Henschen Ceillier Tzschirner Danz Möhler Pitra Dursch 48), reddiderunt: De incarnatione dei, h. e. logi. Sic etiam Syrus interpres, ap. Cureton. in Spicil. syr. p. 34, 23. Eyσωματος enim θεός est Christus, quatenus humano indutus corpore inter homines apparuit. Hine της ένσωματώσεως (Ἰησοῦ) χρόνοι apud Origenem c. Cels. l. l. c. 43 (Opp. ed. Lommatzsch. T. XVIII) p. 83 sunt tempora, quibus in corpore versatus est Iesus in hac terra, et Athanasius Orat. II (al. I) c. Arian. c. 53. p. 360 loquitur de ένσωμάτω παρουσία τοῦ σωτήφος. At vero, ut iam Tillemont Woog Semler Keil Münscher Piper Neander Gieseler Hefele Nitzsch 49) aliique

<sup>48)</sup> Henschen Actt. SS. l. c. p. 11. — Ceillier Hist. génér. T. II. p. 76. — Tzschirner Gesch. d. Apolog. P. l. p. 240. — Danz l. c. p. 98. — Möhler Patrologie T. I. p. 315. — Pitra p. XI. — Dursch Symbol. d. chr. Relig. T. II. p. 18 s.

<sup>49)</sup> Tillemont l. c. T. II. p. 708. — Woog Diss. II. p. 23. — Semler S. J. Baumg. Unters. T. II. p. 82. — Keil ap. Fabric.-Harl. T. VII. p. 151. — Münscher Hdb. d. chr. DG. T. I. p. 398. —

monuerunt 50), obstat Origenis auctoritas. Qui quidem in Fragm. Commentar. in Genes. ap. Theodoret. Quaestt. in Genes. XX, Opp. ed. Sirmond. T. I. p. 21 (Origen. Select. in Genes. 1, 26: Opp. T. VIII. p. 49 s.), Melitonem iis diserte adnumerat qui deum corporalem esse affirmarunt, dicitque eundem reliquisse librum de eo quod deus sit corpo-ΓΘΕΒ. Προδιαληπτέον πρότερον, που συνίσταται το "κατ' είκονα", εν σώματι η εν ψυχη. Ιδωμεν δε πρότερον, οίς χρώνται οί τό πρώτον λέγοντες . ών έστι καί Μελίτων, σύγγραμμά τι (Bic emendo vulg. συγγράμματα) καταλελοιπώς περί τοῦ ἐνσώματον είναι τον θεόν. Μέλη γάρ θεοῦ ὀνομαζόμενα εύρίσποντες . . . ἄντιπρυς φάσκουσι ταῦτα ούχ Ετερόν τι διδάσκειν ή την μορφήν του θεού. Πώς δέ, φασί, και ώφθη ό θεός τώ 'Αβραάμ καὶ Μωσή καὶ τοῖς άγίοις μή μεμορφωμένος; Μεμορ φωμένος δε κατά ποιον χαρακτήρα η τον άνθρώπινον; Καί συνάγουσι μυρία όητα μέλη όνομάζοντα θεού. Hanc itaque suam sententiam Melito et qui cum eo senserunt ex variis Scripturae locis comprobabant, iis potissimum, in quibus de theophaniis sermo est. Perperam igitur contendit Bretschneiderus 51) Melitonem το σώμα et την ούσίαν pro una re usurpasse, ut Tertullianum adv. Praxeam c. 7: "Quis enim negabit deum corpus [= substantiam] esse, etsi deus spiritus est ?" Coll. De carn. Christi c. 11. Aeque Baumgarten-Crusii 52) opinjo rejicjenda est: "Melito hat wohl σώμα

Piper p. 71 ss. — Neander l. c. T. II. p. 1167 et Chr. DG. P. I. p. 108. 190. — Routh p. 144. — Gieseler DG. p. 112. — Hefele in Wetzeri et Weltii Kirchen-Lexikon T. VII (Frib. 1851) p. 47. — Hilgenfeld l. c. p. 267. — Nitzsch Grundr. d. chr. DG. P. I (Ber. 1870) p. 280.

<sup>50)</sup> Res videtur ambigua esse Schroeckhio Chr. KG. (ed. 2) P. III. p. 117, Baumgarten-Crusio Comp. d. chr. DG. P. II. p. 93. 143, Steitzio in Herzogii Real-Encyklop. T. IX (1858) p. 314, Hambergero in Liebneri et alier. Jahrbb. f. Deutsche Theologie (Goth.) 1862. Fasc. I. p. 128.

<sup>51)</sup> Hdb. d. Dogmatik, ed. 4, T. I. p. 487.

<sup>52)</sup> Lehrb. d. chr. DG. P. II. p. 932. Comp. d. chr. DG. P. II. p. 93.

Θεού, wie Spätere das τόπος θεού verstanden, und vielleicht Gott im Himmel gemeint." Quid ? Etiam Gennadius De ecclesiast. dogmat. c. 4 tradit Melitonem et Tertullianum corporeum quid in trinitate credidisse, licet utrumque ex classe Anthropomorphitarum expresse eximat; dicit enim: "Nihil corporeum [scil. in trinitate credamus], ut Melito et Tertullianus, nihil corporaliter effigiatum, ut Anthropomorphus [fort. leg. "Anthropomorphitae"] et Audianus" [vulg. "Vadianus"]. Quodsi statuere nolumus Origeni — id quod non verisimile mihi videtur — nunquam visum esse Melitonis opus Περί ἐνσωμάτου θεοῦ, cuius quidem titulus ad notitiam eius pervenisset 58), concedamus necesse est Melitonem deo corporalem formam attribuisse. Qua quidem in re eum videmus non cum Platone sensisse, qui summum numen docuerat esse mere spirituale, ab omni mortali concretione segregatum. Anthropomorphismus, sed minime crassus, deprehenditur etiam in Clementinis: Homil. XVII. c. 7-11. Secta, quae similem pronuntiavit sententiam, commemoratur ab Augustino De haeres. c. 76 ("Alia dicit corpus hominis, non animam esse imaginem dei"), sed sine nomine: quod ne in indice quidem, illi libro praemisso, exstat; cf. Danaeus ad h. l. et Oehler Corp. haereseol. T. I. p. 218. coll. 195.

11°. Περὶ ὑπακοῆς πίστεως αἰσθητηρίων (cf. supra p. 376. n. 7), h. e. De obedientia fidei quae fit a sensibus. Quidam enim haeretici, ut scite advertit Valesius, aiebant psychicos quidem sensuum opera credere, pneumaticos vero per rationem. Ita Heracleo, Valentini assecla, explicabat locum ev. Ioannis 4, 48: Ἐἀν μὴ σημεῖα καὶ τέρατα ἔδητε, οὐ μὴ πιστεύσητε. Quae Christi verba, aiebat Heracleo, dici proprie ad eos qui per opera et sensus habeant naturam obediendi, non autem credendi per rationem. Refert id Origenes Commentt. in evang. Ioann. tomo 13. c. 59 (Opp. T. II) p. 124, ubi et id refutat, docens tam pneumati-

<sup>53)</sup> Steitz l. c.

cos quam psychicos non posse nisi per sensum credere. Baumgarten-Crusius <sup>54</sup>) interpretatus est: "Vom Organe des Glaubensgehorsams" (Hebr. 5, 14).

12°.  $\Pi$ ερί λουτροῦ, = De lavacro (Ruff.), h. e. De baptismate (Hieron. et Syr. interpr. ap. Curet. Spicil. syr. p. 34, 20). Egregie Piper (p. 82 ss.): "Es liegt die Vermuthung nahe, dass diese Schrift ebenfalls dem Gegensatze gegen den Gnosticismus angehört; allein unmittelbar finden wir weder in diesem, noch überhaupt in der Geschichte seiner Zeit eine Veranlassung zur Erörterung dieser Frage. Achten wir indess auf spätere Vorgänge und bemerken wir, dass Umstände, die später obwalteten, ganz besonders schon zu Melito's Zeit eingetreten waren: so werden wir den Gegenstand der Schrift mit Wahrscheinlichkeit bestimmen können. Bekannt ist nach der Mitte des dritten Jahrhunderts der Streit zwischen der afrikanischen Kirche, insbesondere Cyprian und dem römischen Bischofe Stephanus, über die Gültigkeit der Ketzertaufe. Schon vorher war zwischen Stephanus und den asiatischen Kirchen, unter deren Bischöfen Firmilianus von Cäsarea in Cappadocien hervorragte, über dieselbe Frage Zwiespalt entstanden. Aus den Acten dieses Streites ersehen wir nun erstlich, dass schon vor längerer Zeit in Asien auf vielen und bedeutenden Concilien beschlossen war, die, welche von den Häretikern überträten, sollten als Katechumenen gehalten werden und dann erst die wahre Taufe empfangen 56). Namentlich werden die Concilien zu Iconium und Synnada genannt 56), auf deren ersterem die Bischöfe aus Galatien, Ciljcien und den übrigen benachbarten Gegenden, unter ihnen wahrscheinlich auch Firmilianus, zusammenkamen und jenen

<sup>54)</sup> Comp. d. chr. DG. P. I. p. 81.

<sup>55)</sup> Dionys. Alex. ep. II de baptism. ad Xystum ap. Euseb. VII.

<sup>56)</sup> Dionys. Alex. ep. III de beptism. ad Philemenen sp. Euseb. VII. c. 7.

Schluss fassten, um das Jahr 235. Wir hören weiter, dass jene Ansicht, die Taufe der Häretiker nicht anzuerkennen, und demnach die Sitte, die aus den Häresien Uebertretenden zu taufen, in Asien seit undenklichen Zeiten gegolten, so dass man sie mit apostolischer Ueberlieferung in gleichen Rang stellte: worauf man sich berief im Gegensatze gegen die römische Kirche, die ihrerseits die entgegengesetzte Tradition geltend machte 67). Da nun Melito nur zwei Menschenalter vor Firmilianus, der schon gegen das Ende der Regierung des Alexander Severus als Bischof von Casarea sich auszeichnete 58), gelebt, so wird schon zu seiner Zeit dieselhe Sitte gegolten haben. Anlass genug, sie zu üben, musste vorhanden sein, da gerade damals die gnostischen Häresien aufgeblüht waren. Dass eine solche Sitte aufkam, ist bei der streng kirchlichen Tendenz der grossen asiatischen Kirchenlehrer nicht auffallend. Bei der Art, wie Polykarp den Marcion ansah, ist schwer zu glauben, dass er eine durch ihn vollzogene Taufe für gültig erkannt hätte; er selbst hat in Rom viele Valentinianer und Marcioniten zur Kirche zurückgeführt. Wie es in dieser Beziehung mit ihnen gehalten worden, wissen wir nicht; es lässt sich denken, dass sie schon vorher in der allgemeinen Kirche die Taufe empfangen: wonach denn die Gültigkeit der Taufe nicht mehr in Frage kommen konnte. Aber ich möchte vermuthen, dass unter den von Irenäus nicht genannten Differenzen, über welche Polykarp mit Anicet verhandelt hat, auch diese Frage über die Gültigkeit der Ketzertaufe sich befunden. Was insbesondere Marcion betrifft, so mag dieser wohl schon selbst Abweichungen in den Taufritus eingeführt haben, wenn wir auch nicht berechtigt sind, alle die Gebräuche der spätern Marcioniten auf ihren Stifter zurückzuführen. Um so mehr musste man sich gedrungen fühlen,

<sup>57)</sup> Firmilian. ep. ad Cyprian. in ei. Opp. ep. 75. p. 145. 149.

<sup>58)</sup> Euseb. VI. c. 26.

die Marcionitentause zu verwersen, — obwohl später der römische Bischof Stephanus ausdrücklich die Tause des Marcion, des Valentinus und des Apelles für gültig erkannt hat 59). Wie nun Melito den Marcion in dogmatischer Hinsicht bestritten, so glaube ich auf alle diese Verhältnisse für Melito's Schrift von der Tause die Vermuthung stützen zu können, dass er in dieser eine disciplinarische Frage ausgesast und im Gegensatze gegen die marcionitische oder überhaupt gnostische Tause die Alleingültigkeit des in der Kirche vorgenommenen Sacraments ausgesührt hat. Dass Eusebius hiervon nichts anmerkt, ist nicht zu verwundern, da er selbst bei den spätern wichtigen Streitigkeiten mit auffallender Ungenauigkeit und Schweigsamkeit reserirt."

Ad controversias autem inter Christianos ex Iudaeis et ex gentilibus arcessitos exortas spectant

13°. Περί τοῦ πάσχα libri duo. De discrepantia, quae in sacris paschalibus celebrandis inter asianas ecclesias et occidentales intercedebat, primum Polycarpus, Romam profectus, cum Aniceto episcopo romano egit. Cf. Irenaeus ap. Euseb. l. V. c. 24. S. 16 s. Deinde circa a. 167 in ipsa ecclesia asiana, nempe Laodiceae, Sagari episcopo mortuo, de causa paschali dissensiones exoriebantur. Hac occasione Melito opus Περὶ τοῦ πάσχα scripsit, in quo docuit, ut patet ex epistola Polycratis ap. Euseb. l. c. §§. 2. 6, pascha die quarto decimo mensis Nisan esse celebrandum. Contra sententiam a Melitone prolatam scripsit Clemens Alexandrings. ut Eusebius 1. IV. c. 26. §. 4 refert: Τούτου δὲ τοῦ λόγου (Melitonis) μέμνηται Κλήμης ο 'Αλεξανδρεύς εν ίδιω περί το υ πά σχα λόγω, ον ως έξ αίτίας της του Μελίτωνος γραφής φησιν έαυτον συντάξαι. Coll. l. VI. c. 13. §. 9: Μέμνηται (Clemens Alex.) δε έν αύτφ (h. e. έν τφ λόγφ περί του πάσχα) Μελίτωνος και Είρηναίου και τινων έτέρων, ών και τάς διηγήσεις าร์งยาวนะ. Ecclesia alexandrina, ut fragmentum testatur syn-

<sup>59)</sup> Cyprian. ep. 74. p. 140. Cf. Thile Act. Thomas p. 172.

odicae epistolae concilii Caesariensis (ferme exeunte saeculo secundo habiti) ap. Euseb. l. V. c. 25. coll. c. 23, de tempore paschatis celebrandi ab Asianis (h. e. Christianis Asiae proconsularis) dissentiebat, ut etiam Routhius p. 127 (coll. Vol. II. ed. 2. p. 3 ss.) monuit. Cf. Ad. Hilgenfeld Der Paschastreit der alten Kirche (Hal. 1860) p. 251 ss. et Aem. Schürer De controversiis paschalibus secundo saeculo exortis (Lips. 1869) p. 37 s., germ. in Kahnisii Zeitschr. f. d. histor. Theologie (Goth.) 1870. Fasc. 2. p. 182 ss. Adde quae infra, in Apollinari, data occasione de controversia paschali disserui. — Cf. Fragm. IV.

14°. Περί πυριακής. Routhius (p. 137): "Hoc nomino appellarunt hebdomale dominicae resurrectionis festum ante Melitonem Dionysiumve Corinthium [ap. Euseb. 1. IV. c. 23. S. 11], aequalem eius, S. Ioannes Apoc. 1, 10 discipulusque eius Ignatius in Epist. ad Magnes. c. 9. Qui quidem dies sacer [quem primaevi Christiani nonnunquam, quando gentilibus scribebant, την του ήλίου ημέραν etiam appellare non dubitabant: Iustin. Apol. I. c. 67], cum apostolicis temporibus institutus esset atque exinde ab omnibus Christianis observatus, sabbatum, quod abrogatum fuisse testatur S. Paulus in Epist. ad Coloss. 2, 16, prorsus exclusit, sed sensim gradatimque. [Cf. Gieseler Lehrb. d. KG. T. I. P. 1. ed. 4. p. 121. 239.] Quapropter Melito in libro suo sfortasse etiam Mohtanistarum habita ratione, qui sabbatum videntur severe observasse: cf. Schwegler l. c. p. 134 s.] ostendisse existimari possit, quantum dies primus, seu, ut mystica ratione eum vocabant, dies octavus, septimum diem dignitate praestaret. Cf. Barnab. Epist. c. 15." Woogius (Diss. II. p. 13): "Huius libri scribendi occasionem forte dedit controversia de festivitate paschali."

Praeterea Melito sacris veteris testamenti libris operam navavit. Huc referendae sunt

15°. Exhoyal in sex libros distributae. Precibus Onesimi cuiusdam hoc opus composuit, qui, ut Eusebius l. IV.

c. 26. §. 13 s. narrat, concupiverat libros Veteris Testamenti accurate cognoscere, quot numero et quo sint ordine scripti. Itinere itaque in Palaestinam instituto illos libros non modo didicit Melito eorumque indicem Onesimo misit, verum etiam ex iisdem insuper excerpta quaedam (ἐκλογάς) collegit ad Christum et ad universam fidem nostram spectantia. Hi Eclogarum libri non videntur ultimum a Melitone conscriptum opus, licet potiori loco in librorum serie ab Eusebio non fuerint comprehensi, sed post omnes, interiectis quibusdam aliis, recenseantur appendicis quasi loco, cuius rei Woogius (Diss. 11. p. 28) hanc fuisse causam conicit, "quod non tam ingenii opus censuerit quam laboris." — Cf. Fragm. III et IX—XII ibique Commentar. n. 48. 60)

16°. H \*lels. Hic liber non pertinebat ad controversias poenitentiales, ita quidem, ut de clavi ecclesiae sive de potestate clavium (Matth. 16, 19: δώσω σοι τάς κλεῖς τῆς βασιλείας) exposuerit, id quod Danzius Schweglerus Neander 61) perperam crediderunt. Cf. Ritschl l. c. p. 528. Sed, prout ex titulo apparet platonico (comp. of nleis ros γνώσεως Luc. 11, 52 coll. 8, 10), aut aperiebat aditum ad veram rerum divinarum (potissimum doctrinae vel fidei christianae, της καθ' ήμας φιλοσοφίας, ut formula Melitoniana utar ex libro eius apologetico depromta) cognitionem, quemadmodum inter scripta Hèrmetica, quorum auctores Platonici erant, comparet libellus Kleig inscriptus 62), ut Baumgarten-Crusius 63) monuit, aut forsitan mentem scripturarum sacrarum recludebat, h. e. sive versabatur, ut plerique 64) opinantur, in figuratis scripturarum (Veteris Te-

<sup>60)</sup> Praeterea vide quae in Commentar, ad Fragm. XV. n. 102 adversus Roerdamum monui.

<sup>61)</sup> Danz l. c. p. 129. — Schwegler l. c. p. 223. — Neander l. c. T. J. P. 2. p. 1167.

<sup>62)</sup> Incipit "Τον χθές λόγον, το Ασκληπιέ, σολ ανέθηκα" κτλ. Poemand. lib. X, rec. G. Parthey. Ber. 1854. p. 67.

<sup>63)</sup> Comp. d. chr. DG. P. II. p. 81.

<sup>64)</sup> Cf. de Pressensé l. c. P. III, Lips. 1863, p. 125.

stamenti et fortasse etiam Apocalypsis Ioanneae) verbis et formulis exponendis (qua autem ratione ordinaverit nescimus), sive tantummodo nomina (hebraica) in scripturis commemorata (more Philonis, maxime apud Origenem conspicuo: coll. Iustin. Apol. II. c. 6. not. 8 et Dial. c. Tr. c. 103. not. 14) interpretando explanabat, ut Redepenningius 65) coniectavit.

lam Phil. Labbeus 66) mentionem fecit cuiusdam codicis membranacei, Parisiis in Collegio Societatis Iesu Claromontano 67) asservati, quo contineatur Melitonis Clavis Scripturae, haud multum diversa a Formulis spiritualis intelligentiae, quae inter opera S. Eucherii Lugdunensis numerentur 68). Inter schedas vero Grabii mstas, quae Oxonii in Bibliotheca Bodleiana asservantur (= Grab. IV, paginarum 87 in 40), exstat codicis illius Claromontani apographum (per Michaelem Lequien confectum): et cum alio quidem eiusdem operis exemplari collatum, quod (codici Bibliorum Theodulphi, Aurelianensis episcopi, additum et hodie Parisiis in Bibliotheca Imperiali custoditum: Supplem. lat. 687) ad bibliothecam praesidis senatus Parisiensis de Mesmes pertinebat. Initio codicis Claromontani 69), eadem manu qua liber ipse exaratus est, legitur hic titulus: "Miletus [vid. supra p. 390 s.], Asianus episcopus, hunc librum edidit, quem et congruo nomine clavim appellavit." In exteriore autem margine (teste Grabio) a Phil. Labbeo, e S. I., scriptum est: "Melitonis, episcopi in Asia et martyris, Clavis sacrae

<sup>65)</sup> Origenes P. I. p. 368

<sup>66)</sup> De scriptt. eccles., Par. 1660, T. II. p. 87.

<sup>67)</sup> Videsis Corp. Apoll, Vol. 1 (ed. 2) Proll. p. XXI.

<sup>68)</sup> Formulas illas Eucherio abiudicandas censuit Sixtus Sen. (Biblioth. S. p. 226), quippe quae ex auctoribus eodem Rucherio recentioribus hinc inde collectae sint.

<sup>69)</sup> Gallandius p. CXX inter alia hunc nuntium de illo codice per amicum accepit: "L'ouvrage est un in-quarto assez mince, d'environ 300 pages en velin, dont l'écriture est de la fin du XII ou commencement du XIII siècle."

scripturae." Editurum se hoc monumentum, cum emendationibus Iac. Sirmondi, promiserat Magnus Crusius 70); sed iura sua cessit Woogio. Verum neque is, qui quidem operis γνησιότητα minime in dubium vocavit, promissis suis stetit; in Diss. II. p. 21 nonnisi tredecim huius scripti capitum syllabum dedit (c. 1 de deo, c. 2 de filio dei, c. 3 de supernis creaturis etc.) et p. 49 - 53 caput primum, in quo membra deo patri in scriptura sacra per άνθρωποπάθειαν tributa quid significent exponitur, speciminis loco exhibuit71). Ex quo quidem specimine iam Keilius 72) iudicavit non magnam profecto hac in re iacturam fecisse orbem litera-Anno demum 1855 illa Clavis integra Parisiis publici iuris facta est a I. B. Pitra in "Spicilegio Solesmensi": Tom. II. p. 1-519 (cc. 1-8) et Tom. III. p. 1-307 (cc. 9-13). Hic monachus ordinis S. Benedicti, artis expers criticae, librum a Melitone scriptum credit. Textui subiecit veterum (Eucherii, Gregorii M., Hrabani aliorumque) "varium

<sup>70)</sup> Dissert. epistolica ad Chr. Wormium p. 13.

<sup>71)</sup> En huius speciminis initium:

<sup>&</sup>quot;Caput domini, ipsa divinitas: eo quod principium et creator sit omnium rerum; in Danihelo [7, 9].

Capilli domini candidi: eo quod antiquus sit dierum; ubi et supra [Dan. 7, 9; coll. Apoc. 1, 14].

Oculi domini, inspectio divina: eo quod omnia videat; sicut est illud in apostolo: Omnia enim nuda et aperta sunt in oculis eius [Hebr. 4, 13].

Palpebrae domini, occulta et spiritualis in divinis praeceplis mysteris; in Psalmo [11, 4]: Palpebrae eius interrogant, h. e. probant, filios hominum.

Odoratus domini, delectatio eius in orationibus sive operibus sanctorum; in Genesi [8, 21]: Odoratusque est dominus odorem suavitatis.

Os domini, filius eius vel sermo ad homines; in propheta [les. 1, 20]: Os domini loculum est, et alibi [Thren. 1, 18]: Os eius ad iracundiam provocaverunt.

Lingua domini, spiritus eius sanctus; in Psalmo [45, 2]: Lingua mea calamus."

<sup>72)</sup> Ap. Fabr.-Harl. p. 150.

commentarium" et diversas codicum (octo) mstorum lectiones. Germanice sub Melitonis nomine, cum excerptis ex isto veterum "vario commentario," reddidit G. M. Dursch: Symbolik d. chr. Religion. Tom. II, Tub. 1859, p. 21—543.

At pridem vero Routhius (p. 142) ostendit istam Clavem, cuius portiunculam Woogius edidit, si a Melitone fuerit scripta, sincerum tamen atque incorruptum opus nentiquam censendam esse. Danzius 73): "Clavis, quam Woogius in publicum edere statuerat, nullo modo fuit Melitonis." de eadem re sagacissime disputavit G. E. Steitz: Kritisches Referat über die von Pitra edirte "S. Melitonis Clavis" in Ullm. et Umbr. Theolog. Studien u. Kritiken (Goth.) 1857. Fasc. III. p. 584 ss. Qui quidem inter alia haec observavit: "Das Werk ist ein einfaches Wörterbuch, worin die bildlichen Ausdrücke der Schrift nach den verschiedenen mystischen Bedeutungen, die man ihnen unterlegte, erklärt sind. Nach Art der älteren Glossarien ist es nicht in alphabetischer, sondern in sachlicher Folge geordnet. Die gegebenen Worterklärungen sind aus den mystischen Interpretationen der abendländischen Väter verschiedener Zeiten zusammengestellt und lassen die innere Einheit eines leitenden Gedankens durchaus vermissen. Namentlich sind viele Erklärungen den Moralien und Homilien Gregor's des Grossen entlehnt, und nur die blinde Vorliebe des französischen Herausgebors für seinen Fund, verbunden mit seinem unglaublichen Mangel an kritischem Scharfblick, konnte ihn zu der Behauptung (T. II. p. XXIII) verleiten, dass Gregor die Schätze Melito's mit vollen Händen geplündert habe, um seine Schristen damit zu bereichern." Jam multa exempla vir doctus affert ad sententiam suam probandam. Pauca ex iis afferam: "Ungemein häufig sind die Beziehungen auf das Mönchthum. Die Zahl zwei deutet nach Cap. 12. S. 2. Nr. 8 auf praclati et subditi, ein Unterschied, der in den

<sup>73)</sup> L. c. p. 129.

Schriften Gregor's an unzähligen Stellen gemacht wird; die Zahl drei nach Cap. 12. §. 3. Nr. 6 auf die trifaria fidelium professio, d. h. wie der Cod. A ergänzend hinzufügt: clericorum, monachorum et coniugum (vgl. Moral. lib. XXXII. cap. 20. no. 25: In tribus ordinibus s. ecclesia constat: conjugatorum videlicet, continentium et rectorum: cf. Moral. lib. I. c. 14. no. 20 und Homil. in Ezech. lib. II. hom. 4. no. 5, wo die letzteren pastores und praedicatores genannt werden); semita nach Cap. 4. S. 8. Nr. 11 auf die vita regularis (Moral. l. XI. c. 47. no. 63: semita enim anquation solet esse quam via); virga nach Cap. 7. §. 34. Nr. 9 auf die disciplina monastica, flos nach Cap. 7. S. 61. Nr. 5 auf die Novizen. Besondere Beachtung verdient, dass die beiden Augen Cap. 5. S. 8. Nr. 2 unter Citation von Matth. 5, 29 auf den auch sonst sehr häufig hervorgehobenen Unterschied der vita contemplativa et activa bezogen werden. In welchem Sinne dieses Citat gemeint sei, ist nicht näher angedeutet; es ergiebt sich aber sofort aus Moral. lib. VI. c. 37. no. 57: Dexter namque oculus vita contemplativa est, sinister activa. Sed sunt nonnulli, qui indiscrete intueri summa et spiritalia nequaquam possunt, et tamen alta contemplationis assumunt, atque idcirco in perfidiae foream, intellectus prari errore, dilabuntur. Quibus recte hoc Veritas dicit: Si oculus tuus dexter scandalizat te, erue eum et proiice abs te." vir doctus addit quae de Maria dicuntur, e quibus non affero nisi hoc unum argumentum: "Der Stelle Cap. 11. S. 20. Nr. 2: Porta ... uterus virginis: vidi portam in domo domini clausam, Ezech. 44, 2, liegt unverkennbar der von Paschasius Radbertus in die Theologie eingeführte Gedanko zu Grunde, dass Maria clausis visceribus oder clausa vulva geboren habe." Deinde idem haec monet: "Es ist bemerkenswerth, dass die Clavis bereits von dem vollständigen spätern Kanon der katholischen Kirche ausgeht und demnach auch die Apokryphen als kanonische Bücher citirt, während bekanntlich Melito streng

am palästinensischen Kanon festhielt und die Apokryphen ausschloss." 74)

Inde concludit Steitzius: "Nach allem dem wird Niemand zweiseln, dass wir in der von Pitra?") edirten "Clavis" nicht die Kleis des Melito, sondern ein Glossar weit späterer Zeit vor uns haben. Dieselbe ist auch nicht aus dem Griechischen übersetzt, sondern von einem Abendländer zusammengetragen. Das beweisen einige etymologische Versuche: Cap. 11. §. 63: Hostia pacifica, opus misericordiae, quae ideo hostia pacifica appellatur, eo quod hosti diabolo resistat et deo hominem reconciliet. Cap. 7. §. 34. Nr. 6: Virga, virgo Maria; exiet virga de rodice lesse (les. 11, 1). Denn sicherlich würde der Versasser die virga auf Christus bezogen haben, wenn ihn nicht der Gleichlaut in virgo davon abgebracht hätte."

Qut autem factum est, ut Clavi nomen Melitonis praetexeretur? Provocavit Steitzius quum ad alios Melitonis libros spurios, "De passione S. Ioannis evangelistae" et "De transitu beatae Mariae virginis" (vid. supra p. 390 s.), tum ad Pseudo-Melitonis "Commenterium in Apocalypsin", in Bibliotheca Ienensi asservatum, de quo supra disserui. "Es unterliegt keinem Zweisel, dass auch dieses Buch mit der von Eusebius und Hieronymus erwähnten ächten Schrift des Melito Περί τῆς ἀποκαλύψεως Ἰωάννου als identisch gelten und deren Verlust ersetzen will. Wie nahe lag es nach solchen Vorgängen, durch einen ähnlichen Betrug die verlorene Clavis unseres Melito der Literatur zu restituiren! Gleichwohl dürsen wir nicht behaupten, dass der Versasser diess selbst beabsichtigt habe. Der Herausgeber Pitra hat

<sup>74)</sup> Clavis c. 1 "De deo" omnes scripturae sacrae locos, in quibus membrorum dei fit mentio, sliegorice exponit: at Melito hac quidem in re non discedebat a proprio usu verborum, ut supra in expositione de libro Περί ἐνσωμάτου θεοῦ ostendi. Alia attulit censor in Zarnckii Literar. Centralblatt (Lips.) 1856. N. 18. col. 278.

<sup>75)</sup> Quocum Freppel consentit l. c. p. 374 s.

durch seine unermüdlichen Bemühungen acht Handschriften der Clavis zusammengebracht, unter diesen die Grabe'sche Abschrift des Claromontanus und den Codex Mesmianus. Aber die meisten Handschriften wissen nichts davon, dass sie ein Werk des Melito sei. So heisst sie in dem einen Codex von Troyes in dem Inhaltsverzeichniss: Anonymus de mystica significatione vocum ac loquutionum biblicarum; in dem Codex von Paris [N. 2327, prius Reg. 3806]: Glossae in varios scripturae sacrae libros de sensu spirituali multorum locorum; in dem andern von Troyes: Distinctionum quarumdum tractatus; in dem mesmianischen [in Bibliis Theodulph.] ist statt des Titels ein leerer Raum gelassen; in der Handschrift von Poitiers erscheint die Clavis in abgekürzter Recension und völlig veränderter Anordnung, sogar unter Angabe eines ganz anderen Verfassers, nämlich des Adam, Canonicus von Prémontré. Nur die strassburger Handschrift hat die bestimmte Bezeichnung: Miletus, episcopus Asianus, hunc . librum edidit, quem librum Clavorum [sic] appellavit, ziemlich übereinstimmend mit dem verlorenen, nur in Grabe's Abschrift erhaltenen clermont'schen Codex scuius titulum superius p. 402 exhibui]. Demnach scheint es keinem Zweifel unterworfen, dass nicht der Verfasser selbst, sondern erst ein Abschreiber den Namen des Melito dieser Clavis unbefugterweise beigelegt habe, und zwar in derselben Form, in welcher er in andern apokryphischen Werken vorkam, um diese zu bekannten verlorenen Schriften des Melito in Beziehung zu setzen."

Hodie autem, si Schneiderum et Rudelbachium 76) exceperis, vix reperiuntur qui in ista Clavi latina, saeculo X aut XI consarcinata, latitare opinentur sinceras aliquot veteris Klaidos Melitonianae reliquias. Atqui Rudelbachius ipse ingenue fatetur: "Wer wird wohl hier mit völ-

<sup>76)</sup> Schneider Comp. d. äll. KG. P. I, Ber. 1859, p. 56 et Rudelbach Zeitschr. f. d. ges. Luther. Theologie u. K. 1860. Fasc. II. p. 344.

liger Sicherheit zwischen dem Aechten und Unächten scheiden können?" Et contra Schneiderum monuit Steitzius?"): "Derselbe beweise erst, dass jene ächte Klise ein Wörterbuch war; dann erkläre er, wie es kommt, dass nur zwei Handschriften der Pitra'schen Clavis den Namen Melito's führen, während die fünf andern, gerade die ältesten, von der Autorschaft des Melito nichts wissen und eine sogar einen andern Verfasser nennt!" Itaque optimo iure etiam de Pressensé et Uhlhorn?8) hanc Clavem Melitoni omnino abiudicarunt.

17°. Περί φιλονεξίας. De hoc libro Piper (p. 91) adposite: "Diese schon antike Tugend hatte durch das brüderliche Band, das die Christen umschloss, ihre eigenthumliche Verklärung erhalten. Bekannt ist aus jener Zeit der ersten Liebe, wie die christlichen Gemeinden, auch die entferntesten, durch ihre reisenden Glieder mit einander in Verbindung standen, und wie ein jeder, der, fremd herkommend, der Gemeinde sich darstellte, Aufnahme und Erquickung fand. Unbefestigten oder gar unechten Gliedern der Kirche freilich konnte eine solche Weise zu Missbräuchen Anlass geben: - sowohl denen, welche die Gastfreundschaft gaben, wenn sie dadurch zur Unmässigkeit und zum Prunke verleitet wurden, als zumal denen, welche sie nahmen. Erfahrungen der letzteren Art mussten zur Vorsicht gegen Fremde bestimmen. Ob damals schon besondere Vorkehrungen gegen Missbrauch getroffen waren, scheint nicht ausgemacht zu sein. In diesen Verhältnissen lag reichlicher Stoff zu christlicher Erörterung und Ansprache. Es ist aber ein Zeichen des sinnvollen Geistes Melito's, dass er auch diesem in das innere und äussere Leben der Christen tief eingreifenden Gegenstande seine Aufmerksamkeit gewidmet hat."

<sup>77)</sup> Herz. Real-Encyklop. T. XIII. p. 243.

<sup>78)</sup> Ille l. c. et hic in Kahnisii Zeitschr. f. d. histor. Theologie 1866. p. 104.

Illa septendecim scripta praeter Apologiam Melitonis Eusebius commemoravit. Qui quidem, ut aperte fatetur (l. IV. c. 26. §. 2), non attulit nisi ea quae ad suam notitiam pervenere. Accedunt duo, gnosticam haeresin impugnantia, quorum Anastasius Sinaita, saeculi sexti scriptor, in  $O\delta\eta\gamma\tilde{\omega}$  mentionem fecit:

- 1°. Περὶ σαρκώσεως Χριστοῦ, De incarnatione Christi. Cf. Anastas. l. c. c. 13. Danzius, Kontogonis et Pitra το) idem fuisse hoc opus coniecerunt atque illud Περὶ ἐνσωμάτου θεοῦ. Ast diversa erant opera: nempe Περὶ σαρκώσεως Χριστοῦ maxime contra Marcionem scriptum in plures (saltem tres) divisum erat libros. De origine eius Melitoniana dubitavit Hilgenfeldus in Allg. Literatur-Zeitung v. J. 1847 (Hal.) N. 84. T. I. p. 668; sed minus confidenter loquitur in libris Die Evangelien (Lips. 1854) p. 345 et Der Paschastreit (Hal. 1860) p. 266. 272. Cf. Fragm. VI. Commentar. n. 41.
- 2°. Δόγος είς τὸ πάθος. Cf. Anastas. l. c. c. 12. Huc pertinent Fragm. VII et XVI; videsis Commentar. n. 107.

Praeterea duo libri exstant, ex quibus fragmenta syriaca Cureton in Spicilegio syriaco et Pitra in Spicilegio Solesmensi (T. II) publici iuris fecerunt.

- 1°. De cruce. Cf. Fragm. XIV et Commentar. n. 96. Pitra (p. LVIII) suspicatur fortasse non diversum esse hunc tractatum ab illo sermone, quem modo memoravi, "De passione" ( $\epsilon l_S$   $\tau \delta$   $\pi \alpha \delta \delta \sigma_S$ ).
- 2º. De fide. Cf. Fragm. XV. Hoc fragmentum, ex libro "De fide" desumtum, Melitoni adscribitur in versione syriaca; cf. Commentar. n. 102. At vero nomen "S Irenae i episcopi et apostolorum asseclae" prae se ferunt alia huius fragmenti (sed multo brevioris) versio syriaca et versio armeniaca, utraque ap. Pitr. l. c. T. I. p. 3 s. et p. 4—6 edita.

<sup>79)</sup> Danz l. c. p. 98. — Kontogonis Φιλολ. κ. κριτ. ἱστορία τῶν ... ἀγίων τ. ἐκκλησ. πατέρων. Τ. Ι, Athen. 1851, p 281. — Pitra T. II. p. XI.

Idem fragmentum ex arabica versione, quae textum exhibet nostro simillimum, in lucem protulit Ang. Maius in Spicilegio romano, T. III. p. 704 s., praeposito Hierothei ("apostolorum discipuli et Athenarum [sic] episcopi") nomine: sub quo, ut iam Renanus (ap. Pitr. T. II. p. LIX) vidit, depravatum latet Ironaei nomen; nam similes sunt literarum ductus, quibus arabice scribuntur Hierotheus et Irenaeus. Citatur a Maximo abbate et confessore (Opp. T. II. p. 152) quidam Irenaei Lugdunensis liber "De fide" ad Demetrium Viennensem diaconum: Τοῦ άγιου Είφηναιου ἐπισκόπου Δουγδούνων, μαθητοῦ τοῦ άγιου Ἰωάννου τοῦ ἀποστόλου καὶ εὐαγγελιστοῦ, ἐκ τῶν πρὸς Δημήτριον, διάκονον Βιαίνης, περὶ πίστεως λόγων, οὖ ἡ ἀρχή· Ζητῶν τὸν θεόν, ἄκουε τοῦ Δαυὶδ λέγοντος. Cf. Iren. Opp. ed. Stieren. T. I. p. 828.

Denique Grabius in schedis mstis N. 28, Oxonii in Bibliotheca Bodleiana asservatis, mentionem facit cuiusdam libri Melitonis, "Melito in Genesin Cod. Vatic.", cuius notitiam habuit ex Ioannis Mori Catalogo ms. codicum Vaticanorum. Sed minime exstat, ut investigando cognovi, iustum Melitonis opus in Bibliotheca Vaticana: illo scilicet indice quattuor fragmenta IX—XII signantur, infra (vide Commentar. n. 48) a me suppeditata.

# FRAGMENTA MELITONIS.

I.

#### Ex Apologia.

1. Το γαρ ούδε πώποτε γενόμενον, νῦν διώκεται το τῶν θεοσεβῶν γένος, <sup>2</sup> καινοῖς ελαυνόμενον δόγμασι κατὰ τὴν 'Ασίαν. Οἱ γὰρ ἀναιδεῖς συκοφάνται καὶ τῶν ἀλλοτρίων έρασταί, τὴν ἐκ τῶν διαταγμάτων

1. Quod enim nunquam antea factum fuerat, persecutionem nunc patitur piorum hominum genus, novis per Asiam decretis exagitatum. Impudentes enim delatores et alienarum opum cupidi, ex illis

ἔχοντες ἀφορμήν, φανερῶς ληστεύουσι, νύκτως <sup>3</sup>καὶ μεθ' ήμέραν διαρπάζοντες τοὺς μηδὲν ἀδικοῦντας.

edictis occasionem nacti, palam latrocinantur, diu noctuque spoliantes eos qui nihil iniusti faciunt.

# Καὶ μεθ' Ετερά φησι.

2. Καὶ εί μέν σοῦ πελεύσαντος 4 ταύτα πράττεται, έστω καλώς γινόμενου. Δίπαιος γάρ βασιλεύς ούκ αν άδίκως βουλεύσαιτο πώποτε καὶ ήμεῖς ήδέως φέρομεν του τοιούτου θανάτου τὸ γέρας. Ταύτην δέ σοι μόνην προσφέρομεν δέησιν, ίνα αὐτὸς πρότερον ἐπιγνοὺς δτοὺς τῆς τοιαύτης φιλονεικίας έργάτας dinalog nolveiag, el ağıcı Saνάτου καὶ τιμωρίας η σωτηρίας nal hourlas eldiv. El de nal παρά σου μή εξη ή βουλή αυτη καὶ τὸ καινὸν τοῦτο διάταγμα, ο μηδέ κατά βαρβάρων πρέπει πολεμίων, πολύ μαλλον δεόμεθά σου, μή περιϊδείν ήμας έν τοιαύτη δημώδει λεηλασία.

2. Quodsi tuo iussu haec fiant, recte facta sunto. Non enim fieri potest ut iustus princeps aliquid unquam iniuste constituat: et nos lubenter ferimus eiusmodi mortis praemium. Unum hoc a te petimus, ut, quum huiusmodi pertinacia praeditos homines per to ipse prius examinaveris, deinde pro tua aequitate statuas, utrum morte ac supplicio affici an salvi et securi degere mercantur. Sin vero hoc consilium atque novum hoc edictum, quod neque adversus barbaros hostes sanciri decuerat, nunquam a te profectum est, te multo magis obsecramus, ne permittas nos diutius vexari huiusmodi publico latrocinio.

# Τούτοις αύθις έπιφέρει λέγων:

- 3. 6 Ή γάς καθ΄ ήμᾶς φιλοσοφία πρότερον μέν έν βαρβάροις ήκμασεν, <sup>7</sup> έπανθήσασα δὲ τοῖς σοῖς ἔθνεσι κατὰ τὴν Αὐγούστου τοῦ σοῦ προγόνου μεγά-
- 3. Nostra enim philosophia prius quidem apud barbaros viguit, postea vero, quum tuis populis illuxisset sub magno imperio Augusti, qui unus ex

λην άρχήν, έγενήθη μάλιστα τῆ ση βασιλεία αΐσιον αγαθόν. "Επτοτε γάρ είς μέγα καὶ λαμπρου το Γρωμαίων ηθξήθη κράτος, ού σύ διάδοχος εύκταῖος γέγονάς τε 8 καὶ Εση μετά τοῦ παιδός, φυλάσσων της βασιλείας την σύντροφον καὶ συναρξαμένην 9 Αυγούστω φιλοσοφίαν. 10 ην και οι πρόγονοί σου πρός ταίς άλλαις θρησκείαις έτίμησαν. Καὶ τοῦτο μέγιστον τεκμήριον τοῦ πρός ἀγαθοῦ τὸν καθ' ἡμᾶς λόγον συνακμάσαι τη καλώς αρξαμένη βασιλεία, έκ του μηδέν φαῦλον ἀπὸ τῆς Αὐγούστου άργης άπαντησαι, άλλα τούναντίον απαντα λαμπρά καὶ ἔνδοξα κατά τὰς πάντων εὐχάς. 11 Μόνοι πάντων άναπεισθέντες ύπό τινων βασκάνων άνθρώπων τον καθ' ήμας εν διαβολή καταστήσι λόγον ήθέλησαν Νέρων καλ Δομετιανός, αφ' ών καὶ τὸ 12 τῆς συκοφαντίας άλόνω συνηθεία περί τους τοιούτους φυήναι συμβέβηκε ψεῦδος. 'Αλλά την έκείνων αγνοιαν οί σοι εύσεβείς πατέρες 13 έπηνωρθώσαντο, πολλάπις πολλοῖς ἐπιπλήξαντες ἐγγράφως, όσοι περί τούτων 14 νεωτερίσαι ετόλμησαν. Έν οίς

maioribus tuis fuit, maxime faustum exstitit tuae principatui omen. Ex eo siquidem tempore maximis incrementis aucta est Romanorum potestas: cuius tu haeres exoptatus factus es et eris cum filio. si modo tueri velis illam philosophiam cum principatu educatam et cum Augusto simul inchoatam, quam etiam maiores tui una com caeteris religionibus coluerunt. religionem nostram bono publico adolevisse una cum principatu qui feliciter coeptus fuerat, hoc certissimo argumento est: quod inde ab imperio Augusti nihil adversi, sed contra omnia prospera et magnifica votoque omnium contigerant. Soli ex omnibus Nero ac Domitianus, malevolorum quorundam consiliis inducti, religionem nostram criminari studuerunt: a quibus deinceps falsa adversus nos calumnia manavit ad posteros, ut mos est vulgi, absque ullo iudicio huiusmodi rumoribus fidem habere. Verum illorum imperitiam pii parentes tui correxerunt, frequentibus rescriptis obiurgantes eos qui adversus Christianos novi quid

ό μέν πάππος σου 15 'Αδριανός πολλοῖς μέν καὶ ἄλλοις καὶ Φουνδανώ δὲ τῶ ἀνθυπάτω, ήγουμένω 16 δε της 'Adlas, γράφων φαίνεται· 17 ο δε πατήρ σου, καὶ σοῦ <sup>18</sup> τὰ πάντα συνδιοικούντος αύτω, ταίς πόλεσι περί του μηδέν νεωτερίζειν περί ήμων έγραψεν, 19 έν οίς καὶ πρός 20 Λαρισσαίους καὶ πρός OEGGalovineig nal 'Adnualoug καὶ πρός πάντας Ελληνας. Σὲ δέ και μαλλον περί τούτων τήν αὐτήν ἐκείνοις ἔχοντα γνώμην, καὶ πολύ γε φιλανθρωποτέραν καί φιλοσοφωτέραν, πεπείσμεθα πάντα πράσσειν δσα σου δεόμεθα.

moliti essent. Inter quos avus tuus Hadrianus quum aliis pluribus tum Fundano proconsuli, qui Asiae praeerat, literas dedit; pater tuus, quo tempore cuncta simul cum eo administrabas, scripsit ad civitates ne novi quid adversus nos molirentur, nominatim et ad Larissaeos et ad Thessa-Ionicenses et ad Athenienses et ad universos Graecos. Te vero, quippe qui idem quod illi de nobis sentias, immo etiam longe humanius atque sapientius, tanto magis confidimus omnia esse facturum quae rogamus.

#### H.

# Ex eadem Apologia.

21 Ούκ έσμεν λίθων οὐδεμίαν αἴσθησιν έχόντων θεραπευταί· άλλὰ 22 μόνου θεοῦ, τοῦ πρὸ πάντων καὶ ἐπὶ πάντων, καὶ 23 τοῦ Χριστοῦ αὐτοῦ, 24 ὄντος θεοῦ λόγου πρὸ αἰώνων, ἐσμεν θρησκευταί.

Non sumus lapidum nullo sensu praeditorum ministri; sed solius dei, qui est anto omnia et super omnia, et Christi eius, qui est dei logos ante saecula, sumus cultores.

### III.

# Procemium Exloyer.

26 Μελίτων 'Ονησίμω τῷ ἀδελφῷ χαίρειν. 'Επειδή πολλάκις
ήξίωσας σπουδή τῆ πρὸς τὸν
λόγον χρωμενος, γενέσθαι 26 ἐκλογάς σοι ἔκ τε τοῦ νόμου καὶ
τῶν προφητῶν περὶ τοῦ σωτῆ-

Melito Onesimo fratri salutem. Quum pro studio tuo erga verbum divinum saepe postulaveris ut excerpta ex lege et prophetis, quae ad servatorem et universam fidem noρος καὶ πάσης τῆς πίστεως ήμών, έτι δέ καὶ μαθείν τήν τών παλαιών βιβλίων έβουλήθης άπρίβειαν, πόσα τον αριθμον καὶ όποῖα την τάξιν <sup>27</sup> εἶεν, έσπούδασα τὸ τοιοῦτο πράξαι, έπιστάμενός σου το σπουδαίον περί την πίστιν καί φιλομαθές περί του λόγου, ότι τε μάλιστα πάντων πόθω τω <sup>28</sup> πρός θεόν ταύτα προκρίνεις, περί της αίωνίου σωτηρίας άγωνιζόμενος. 'Ανελθών οὖν εἰς τὴν ἀνατολὴν καὶ ξως τοῦ τόπου γενόμενος ένθα έκηρύςθη καὶ ἐπράζθη, <sup>29</sup> άπριβώς μαθών τὰ τῆς παλαιάς διαθήκης βιβλία, ύποτάξας Επεμψά σοι. ών έστὶ τὰ ονόματα· 30 Μωυσέως πέντε, Γένεσις "Εξοδος 81 'Αριθμοί Λευιτικόν Δευτερονόμιον, Ίησοῦς Ναυή, Κριταί, 'Ρούθ, Βασιλειών τέσσαρα, Παραλειπομένων δύο, Ψαλμών Δαβίδ, Σολομώνος Παροιμίαι, 32 η καὶ Σοφία, Έχκλησιαστής, Αισμα άσμάτων, Ιώβ, Προφητών Ήσατου, Ίερεμίου, τών δώδεκα έν μονοβίβλω, Δανιήλ, Ίεζεκιήλ, "Εσδρας. Έξ ών καὶ τὰς ἐκλογὰς ἐποιησάμην, είς έξ βιβλία διελών.

stram pertinent, tibi componerem, guumque libros veteris testamenti accurate cognoscere concupiveris, quot numero et quo sint ordine conscripti, id perficere studui; scio quippe quanto fidei ardore et quanta discendi verbi divini cupiditate flagres, atque pro comperto habeo te, aeternae salutis obtinendae causa, desiderio dei ductum illa omnibus rebus longe anteferre. Quum igitur in orientem profectus et ad eum locum delatus, ubi haec praedicata et gesta olim fuerunt, accurate cognovissem veteris testamenti libros, indicem eorum infra subjectum ad te misi; nomina eorum sunt haec: Mosis libri quinque, Genesis Exodus Leviticus Numeri Deuteronomium, Iesus Nave, Iudices, Ruth, Regnorum libri quattuor, Paralipomenon duo, Psalmi Davidis, Salomonis Proverbia sive Sapientia, Ecclesiastes, Canticum canticorum, lob, Prophetae lesaias, Ieremias, duodecim in uno libro, Daniel, Ezechiel, Esdras. Ex his etiam excerpta collegi, quae in sex libros distribui.

# IV.

# Ex initio tractatus De pascha.

33 Επὶ Σερουιλλίου Παύλου ἀνθυπάτου τῆς ᾿Ασίας, ῷ <sup>31</sup> Σάγαρις καιρῷ ἐμαρτύρησεν, ἐγένετο ζήτησις πολλὴ ἐν Λαοδικεία περὶ τοῦ πάσχα, ἐμπεσόντος κατὰ καιρὸν ἐν ἐκείναις
ταῖς ἡμέραις, <sup>35</sup> καὶ ἐγράφη
ταῦτα.

Servilio Paulo proconsule Asiae, quo temporo Sagaris martyrium passus est, magna controversia Laodiceae orta est de solemnitate paschali, quae tempestive in illos dies inciderat, atque hacc scripta sunt.

# V.

Fortasse ex tractatu De diabolo et de Apocalypsi Ioannis.

36 Μελίτων γοῦν ὁ ἐν τῷ 'Ασία φησὶν αὐτὸν εἶναι τύπον 37 τοῦ διαβόλου ἐπαναστάντος τῷ Χριστοῦ βασιλεία, καὶ τούτου μόνου μνησθεὶς οὐκ 38 ἐπεξειργάσατο τὸν τόπον.

Certe Melito Asianus ait Absalonem esse typum diaboli qui insurrexit Christi regno, et hoc quidem solum indicat nec fuse persequitur locum.

### VI.

Ex libro tertio operis De incarnatione Christi.

39 Ούδεμία ἀνάγκη τοῖς νοῦν ἔχουσιν, ἐξ ὧν μετὰ τὸ βάπτισμα ὁ Χριστὸς ἔπραξε, παριστᾶν τὸ ἀληθὲς καὶ ἀφανταστὸν τῆς ψυχῆς αὐτοῦ καὶ τοῦ σώματος, τῆς καθ΄ ήμᾶς ἀνθρωπίνης φύσεως. Τὰ γὰρ μετὰ τὸ βάπτισμα ὑπὸ Χριστοῦ πραχθέντα, καὶ μάλιστα τὰ σημεῖα, τὴν αὐτοῦ κεκρυμμένην ἐν σαρκὶ 40 θεότητα ἐδήλουν, καὶ ἐπιστοῦντο τῷ κόσμφ.

Minime est necessarium intelligentibus ex iis quae Christus post baptismum gessit
demonstrare eius animae et
corporis, humanae naturae
nobiscum convenientis, veritatem et ab omni fictione remotionem. Nam quae post
baptismum a Christo gesta
sunt, et maxime quidem miracula, latentem eius in carne

41 Θεός γάρ ων όμου τε καὶ ανθρωπος τέλειος ο αυτός τάς δύο αὐτοῦ οὐσίας ἐπιστώσατο ήμιν, την μέν θεότητα αὐτοῦ δια των σημείων 42 έν τη τριετία τη μετά το βάπτισμα, την δε ανθρωπότητα αύτου έν τοις τριάκοντα 43 χρόνοις τοῖς πρὸ τοῦ βαπτίσματος, έν οίς διὰ τὸ ατελές το κατά σάρκα <sup>44</sup> απέκουβε τὰ σημεία τῆς αὐτοῦ θεότητος, καίπερ 45 θεύς άληθής προαιώνιος ύπάρχων.

deitatem declarabant, et credebantur mundo. Quum enim idem sit deus simul et homo perfectus, duas naturas suas nobis patefecit: deitatem quidem suam per miracula triennio post baptismum perpetrata, humanitatem vero suam triginta annis baptismum antegressis, quibus propter carnis vilitatem abscondebat signa divinitatis suae, tametsi deus verus ante saecula exstiterit.

#### VII.

Ex sermone De passione.

46 O θεός πέπουθεν ύπό δεξιάς Deus passus est a dextra ίσραηλίτιδος.

israelitica.

#### VIII.

Ex scriptis Melitonis.

άγνοεῖ βιβλία, Θεόν καὶ ἄνθρωπον καταγγέλλοντα τόν Χριστόν;

47 Τὰ γὰς Εἰςηναίου τε καὶ Με- Nam Irenaei et Melitonis λίτωνος και των λοιπών τίς et reliquorum scripta quis ignorat, quae Christum deum et hominem praedicant 8

#### IX - XII.

48 Ex libro incerto (fortasse Eclogis).

#### IX.

49 Ως γάρ πριός έδέθη, φησί περί του χυρίου ήμων 'Ιησου Χριστοῦ, καὶ 50 ως άμνὸς ἐκάρη καὶ ως πρόβατον <sup>51</sup> εἰς σφαγήν ητθη καὶ <sup>52</sup> ως άμνὸς ἐσταυ-

Nam sicut aries vinctus est, inquit de domino nostro lesu Christo, et sicut agnus tonsus est et sicut ovis ad mactationem ductus est et sicut agnus

φώθη, καὶ 63 εβάστασε τὸ ξύλον ἔπὶ τοῖς ὤμοις <sup>51</sup> αὐτοῦ, ἀναγόμενος σφαγήναι ώς Ισαάπ 65 ύπὸ τοῦ πατρός αὐτοῦ. 'Αλλά Χριστός ἔπαθεν, Ίσαὰκ δὲ οὐκ <sup>56</sup> ἔπαθεν· τύπος γὰρ ἦν τοῦ μέλλοντος πάσχειν 57 Χριστού. Αλλά και ο τύπος του Χριστου γενόμενος ἔκπληξιν καὶ φόβον <sup>58</sup> παρείγεν τοίς άνθρώποις. Ήν γάρ θεάσασθαι μυστήριον καινόν, υίὸν ἀγόμενον ὑπὸ τοῦ πατρός ἐπ' ὄρος 59 είς σφαγήν, ου 60 συμποδίσας Εθηκεν έπὶ τα ξύλα της παρπώσεως, ετοιμάζων μετά σπουδής τὰ πρός τὴν σφαyny 61 autou. O de Idaan diya, πεπεδημένος ως κριός, 62 ούκ ανοίγων το στόμα, ούδε φθεγγόμενος φωνή. Τὸ γάρ ξίφος ού φοβηθείς ούδε το πύρ πτοηθείς ούδε το παθείν λυπηθείς 63 εβάστασεν παρτερών τον τύ-หอง ขอบ **หบอู**ไอบ. ไหง อบั้ง ริง μέσω προκείμενος Ίσαὰκ πεποδισμένος ως κριός, καὶ 64'Αβραάμ παρεστώς και κρατών γυμνόν τὸ ξίφος, ούκ αίδούμενος φο-**પર્દેઉલા જ્લેમ પરિંપ લઇ**જન

crucifixus est, et portavit lignum humeris suis, adductus ut mactaretur sicut Isaacus a patre suo. Sed Christus passus est, Isaacus autem non passus est; typus enim erat Christi passuri. Sed et ipse typus Christi stuporem et terrorem creavit hominibus. Licebat enim spectare mysterium novum, filium ductum a patre ad montem ut mactaretur, quem vinctis pedibus posuit super lignum holocausti, parans serio res ad mactatio- . nem eius necessarias. Isaacus autem silet, ligatus sicut aries, non aperiens os, neque vocem emittens. Gladium enim non reformidans neque ignem horrens neque ob dolores contristatus fortiter gessit typum domini. In medio igitur propositus erat Isaacus sicut aries ligatus, et Abrahamus adstabat strictumque gladium manu tenebat, haud verens trucidare filium suum.

X.

65 Τπές Ίσαὰκ τοῦ δικαίου 66 ξφάνη κριὸς εἰς σφαγήν, ἵνα δεσμῶν Ἰσαὰκ λυθῆ. Ἐκεῖνος 67 σφαγεὶς ἐλυτρώσατο τὸν Ἰσα-Corp. Apoll. Vol. IX. Pro Isaaco iusto apparuit aries in mactationem, ut vinculis Isaacus solveretur. Ille mactatus redemit Isaacum: άκ· <sup>66</sup> ούτως καὶ ὁ κύριος <sup>69</sup> σφαγεὶς ἔσωσεν ήμᾶς καὶ δεθεὶς ἔλυσε καὶ <sup>70</sup> τυθεὶς ἐλυτρώσατο. ita etiam dominus mactatus nos salvavit et vinctus solvit et immolatus redemit.

# XI.

71 Ην γάς ο πύςιος ο άμνος ως ο κριός. 72 ον είδεν Αβραάμ κατεχόμενον έν φυτώ Σαβέκ. 73 άλλα το φυτον άπέφαινε τον σταυρόν, και ο τόπος έκεινος την Ιερουσαλήμ, και 74 ο άμνος τον πύριον 75 έμπεποδισμένον είς σφαγήν.

Erat enim dominus agnus ad instar arietis, quem vidit Abrahamus detentum in virgulto Sabec; certe virgultum designabat crucem, et locus ille Hierosolyma, et agnus dominum colligatum ad mactationem.

# XII.

76 Τὸ "κατεγόμενος" των κεράτων 77 δ Σύρος καὶ δ Έβραῖος , πρεμάμενός " φησιν, ώς σαφέστερον <sup>78</sup> τυπούν τον σταυρόν. 'Allà nal 79 tò "neiòs" toūto ακοιβοί ού γάο είπεν ,, άμνός ", νέος, ως ό Ίσαάκ, άλλὰ ,,κριός". ώς ο πύριος, τέλειος. "Ωσπερ δέ 80 φυτον Σαβέκ, τουτ' έστιν ει άφέσεως, έκάλεσε τον άγιον σταυρόν, οὖτω καὶ 82 Ίεζεκιὴλ έν τῷ τέλει υδωρ ἀφέσεως ἐκάλεσε το έπτυπούν το άγιον βάπτισμα. Δύο γάρ συνέστη τά άφεσιν άμαρτημάτων 83 παρεχόμενα, πάθος διά Χριστόν καί βάπτισμα.

Illud "haerens" cornibus Syrus et Hebraeus "pendens" dicit, quo clarius crux exprimatur. Sed etiam illud "aries" hoc perspicuum facit; non enim dixit "agnum", iuvenem, ut Isaacum, sed "arietem", ut dominum, adultum. Quemadmodum autem virgultum Sabec, hoc est dimissionis, vocavit sanctam crucem, ita etiam Ezechiel sub finem aquam dimissionis vocavit illam quae exprimit sanctum baptismum. Duac enim res exsistunt quae remissionem peccatorum donant, Christi causa martyrium et baptismus.

# XIII — XVI.

81 Fragmenta a Syro interprete servala.

#### XIII.

Ex tractatu De anima et corpore [et mente].

<sup>85</sup> Propterea pater misit filium suum e coelo sine corpore, ut, postquam incarnatus esset in utero virginis et natus esset homo, vivificaret hominem et colligeret membra eius, quae mors disperserat, <sup>86</sup> quum hominem divideret.

# er Et post alia.

Terra tremuit, et fundamenta eius concussa sunt, fugit sol, et elementa subversa sunt, et dies immutatus est; non enim potuerunt ferre dominum suum pendere a ligno. Et horruit creatura, stupescens ac dicens: "Quidnam est hoc 88 novum mysterium? Iudex iudicatur, et quietus est; 89 invisibilis yidetur, neque erubescit; 90 incomprehensibilis prehenditur, neque indignatur; 91 incommensurabilis mensuratur, neque repugnat; impassibilis patitur, neque ulciscitur; immortalis moritur, neque respondet verbum; coelestis sepelitur, et (id) fert. Quid est hoc novum mysterium?" Obstupefacta est creatura. At quum dominus noster surrexit e mortuis, et pede deculcavit mortem, et 92 vinxit potentem, et solvit hominem: tunc intellexit omnis creatura propter hominem iudicatum esse iudicem, et invisibilem visum esse, [93 et incomprehensibilem prehensum esse,] et incommensurabilem mensuratum esse, et impassibilem passum esse, et immortalem mortuum esse, et coelestem sepultum esse. Dominus enim noster, homo natus, iudicatus est, ut gratiam praestaret; 94 vinctus est, ut solveret; prehensus est, ut laxaret; passus est, ut 95 misericordiam haberet; mortuus est, ut vivificaret; sepultus est, ut resuscitaret.

Ex tractatu De cruce.

96 Propter haec venit ad nos, propter haec, quum sit 97 in-

XIV.

Mar, Str. Rent Jul 701 corporeus, corpus ex formatione nostra texuit sibj. Qui agnus visus est, pastor mansit; qui servus reputatus est, dignitatem filii non denegavit; a Maria portatus, et patre suo indutus; terram calcans, et coelum implens; <sup>98</sup> puer apparens, et aeternitatem naturae suae non fallens; corpus induens, et <sup>99</sup> simplicitatem naturae suae divinae non coarctans; pauper visus est, et divitiis suis non se spoliavit; cibo, in quantum homo erat, indigens, et non desinens mundum alere, in quantum deus erat; servi speciem indutus est, et patris speciem non mutavit. <sup>100</sup> Omnia erat immutabili naturâ. Stabat coram Pilato, et sedebat cum patre; <sup>101</sup> affixus erat ligno, et tenebat universum.

#### XV.

#### Ex tractatu De fide.

102 Ex lege et prophetis collegimus ca quae praedicantur de domino nostro Iesu Christo, ut demonstraremus caritati vestrae ipsum esse 103 mentem perfectam, Verbum dei. Ipse est qui ante lucem genitus est, ipse est creator cum patre, ipse est formator hóminis, ipse est qui in omnibus omnia erat: ipse est qui in patriarchis patriarcha crat, in lege lex, in sacerdotibus princeps sacerdotum, in regibus gubernator, in prophetis propheta, in angelis princeps angelorum, in voce Verbum, in spiritibus spiritus, in patre filius, in deo deus, rex in saecula saeculorum. Hic enim est qui Noacho fuit gubernator, ipse qui Abrahamum duxit, ipse qui cum Isaaco ligatus est, ipse qui cum Iacobo peregre fuit, ipse qui cum losepho venditus est, ipse qui cum Mose fuit dux, ipse qui cum Iosua filio Nunis distribuit haereditatem, ipse qui per Davidem et prophetas praedixit passiones suas: ipse qui in virgine incarnatus est, ipse qui Bethlehemi natus est, ipse qui in praesepi fasciis circumdatus est, ipse qui a pastoribus visus est, ipse qui ab angelis laudatus est, ipse qui a Magis adoratus est, ipse qui a Ioanne adnuntiatus est, ipse qui apostolos congregavit, ipse qui regnum praedicavit, ipse qui 104 claudos sanavit, ipse qui caecis lumen dedit, ipse qui mortuos suscitavit, ipse qui in templo visus est, ipse qui a populo non creditus est, ipse qui a luda proditus est, ipse qui a sacerdotibus comprehensus est, ipse qui a Pilato iudicatus est, ipse qui clavis in carne fixus est, ipse qui <sup>103</sup> in ligno suspensus est, ipse qui in terra sepultus est, ipse qui e mortuis surrexit, ipse qui apostolis apparuit, ipse qui ad coelos sublatus est, ipse qui ad dextram patris sedet, ipse qui est requies defunctorum, repertor perditorum, lumen eorum qui sunt in tenebris, redemtor captivorum, rector errantium, refugium moerentium, sponsus ecclesiae, <sup>106</sup> auriga Cherubim, princeps exercitus angelorum, deus ex deo, filius ex patre, Iesus Christus rex in saecula. Amen.

# XVI.

# (Ex sermone De passione.)

107 Hic est qui in virgine corporatus est, 108 in ligno suspensus et in terra sepultus est, neque putruit: is qui e mortuis surrexit, et homines suscitavit e terra, e profundo sepulcro ad altitudinem coeli. 109 Hic est agnus qui mactatus est. hic est agnus vocis expers. Hic est qui natus est ex Maria pura, pulchra. Hic est qui ex grege sumtus et ad mactationem ductus est, et vespera mactatus et nocte sepultus est: is in quo os non fractum est in ligno, is qui in terra non putruit, is qui e mortuis surrexit, et suscitavit genus Adami e profundo sepulcro. Hic est qui occisus est. Et ubi occisus est? In medio Hierosolymorum. A quo? Israele. Quia corum 110/claudos sanaverat et corum leprosos purgaverat et eorum caecis lumen dederat et eorum mortuos suscitaverat: idcirco mortuus est. Tu iussisti, et crucifixus est; tu exsultasti, et sepultus est; tu recubuisti in molli lectulo, et vigilabat in sepulcro et 111 in loculo. O Israel, legem transscendens, cur hoc novum scelus com-

misisti, dominum in nova mala coniiciens, dominum tuum, qui te 112 formavit, eum qui te creavit, qui te honoravit, qui te 113 Israel vocavit! Tu vero non inventus es Israel; nam non vidisti deum, nec cognovisti dominum. Nesciisti, o Israel, hunc fuisse primogenitum dei: qui ante solem genitus est, qui ut lux oriretur effecit, qui diem illustravit, qui tenebras dissipavit, qui primum fundamentum fixit, qui terram suspendit, qui 114 profundum collegit, qui firmamentum expandit, qui mundum exornavit. Amari fuerunt 116 clavi tui et acuti; 116 amara lingua tua, quam acueras; amarus fuit Iudas, quem (pecunia) corruperas; amari fuerunt 117 falsi testes tui, quos produxeras; amara 118 bilis tua, quam condieras; amarum acetum tuum, quod paraveras; amarae manus tuae, quae plenae sanguinis erant. Occidisti dominum tuum, et hic tollitur in lignum: et tabula affixa est, eum denotans qui occisus est. Et quis fuit hic? Id quod non dicimus est durum, et quod dicimus est horribile. Audite autem trementes: is, propter quem terra tremuit, is, qui terram suspendit, pendet; is, qui coelum fixit, fixus est (clavis); 119 is, in quem terra se adclinat, adclinatus est ligno; dominus contumeliae deditus est nudo corpore: deus occisus est, rex Israelis mactatus est 120 israelitica dextra. O novum scelus novae caedis! Dominus expositus nudo corpore; ne tegumine quidem dignatus est! 121 Ne autem videretur, lumina conversa sunt et dies obscuratus est, quia mactaverunt deum, qui nudus erat in cruce. Non corpus domini nostri obscuraverunt lumina, quum obirent, sed oculos hominum: nam quia populus non tremuit, tremuit terra; quia ille non metuit, metuit creatura. / Proiecisti dominum tuum, tu quoque proiectus es ad terram. Et tu iaces mortuus, ille autem surrexit e mortuis et adscendit in altitudinem coeli: postquam passus est propter eos qui patiuntur, et vinctus propter genus Adami quod in vinculis erat, et iudicatus propter eum qui noxius compertus erat, et sepultus propter eum 122 qui sepultus erat.

### Et post alia.

Hic est qui coelum et terram fecit et initio cum patre hominem formavit, ipse qui per legem et prophetas pracdicatus est, ipse qui in virgine corporatus est, <sup>123</sup> ipse qui in ligno suspensus est, ipse qui in terra sepultus est, ipse qui e mortuis surrexit et adscendit ad altitudinem coeli et sedet ad dextram patris.

124 Apologia a Syro interprete servata.

# 125 Melitonis philosophi oratio ad Antoninum Caesarem.

- 126 Non est facile subito adducere ad rectam viam hominem, qui longo tempore ante captus erat errore. Attamen hoc potest fieri. Homo enim quum recedit ab errore paullulum, 127 accipit commonitionem veritatis. Quemadmodum enim, quum paullulum nubes dissipatur, serenitas oritur: ita homo quum convertitur ad deum, subito detrahitur a facie eius nebula erroris, quae eum a recto visu prohibebat. Error enim, ut affectio (animi) et somnus, longo tempore eos tenet qui morantur sub eo; veritas vero utitur verbo sicut stimulo, et ferit qui dormiunt, et expergefacit eos: quumque expergefacti sunt, vident ipsam veritatem, et intelligunt et audiunt, et discernunt id quod est ab eo quod non est. Sunt enim homines, qui iniquitatem iustitiam vocant et existimant 128 istam esse justitiam, quando homo cum multis errat. Ego vero dico non bonam esse excusationem hanc, hominem cum multis errare. Nam si quis solus stultus est, magna est stultitia eius: multo maior est stultitia, quum stulti sunt multi.
- 2. Stultitia autem, de qua loquor, est haec, ut homo relinquat id quod vere est, et colat id quod vere non est. Est autem aliquid quod vere est, et vocatur deus, et vere

est, et quaevis res potentià eius exsistit: et is ipse 129 nec factus est neque ortus, sed est ab aeterno, et est in saecula saeculorum; neque mutatur, dum omnia mutantur, et 130 nullus visus potest videre eum, et nulla cogitatio potest comprehendere eum, et 131 nullum verbum exprimere eum. Et qui amant eum vocant eum sic: patrem et deum veritatis. Si quis igitur deserit lucem ac dicit "Est deus alius:" inde quodeunque dicat hoc invenitur: eum unam ex creaturis vocare deum. Etenim si quis ignem vocat deum, non est deus, quia ignis est; et-si quis aquam vocat deum, non est deus, quia aqua est; et 132 si terram hanc, quam calcamus, et si coelum hoc, quod videmus, et si solem aut lunam aut quamlibet ex his stellis, quae secundum jussum currunt nec quiescunt neque iuxta voluntatem propriam gradiuntur. Et si quis aurum aut argentum deos vocat, 133 haec id non sunt, quibus utimur secundum voluntatem nostram. Et si lignum hoc, quod comburimus, et si lapides hos, 184 quos frangimus: quomodo haec dii essent, quae sunt usus hominum? Quomodo non versarentur in magno errore qui commutant magnum deum 185 verbo suo cum his rebus, quae iussu exstant quamdiu exstant?

3. Ego vero dico: Quando homo non audit, neque discernit, neque intelligit dominum esse omnibus his creaturis, fortasse non reprehendendus est, quia nemo vituperat caecum, quum male incedit. Eodem quoque modo homines, quum deum quaererent, offenderunt in <sup>136</sup> lapides et lignum, et qui ex iis divites erant offenderunt in aurum et argentum, et his offensionibus praepediti sunt ne invenirent quod quaerebant. Nunc vero, <sup>137</sup> quum vox auditur in universa terra, esse deum veritatis, et datus est oculus cuivis homini ut videat, sine excusatione sunt qui <sup>138</sup> propter multos quibuscum erraverunt erubescunt, quamvis in recta via incedere vellent. Qui enim crubescunt vivere, necesse est ut moriantur. Quapropter ego consilium do iis ut aperiant oculos suos et videant. Ecce enim lux sine invidia nobis omnibus

est data, ut eâ videamus. Si vero post, quam lux nobis orta est, claudit homo oculos suos ne videat, est via eius <sup>139</sup> ad foveam. Cur enim homo erubesceret propter eos qui erraverunt cum eo? Multo melius est ei persuadere iis ut sequantur ipsum, et, si non acquiescunt ipsi, liberare animam suam e medio eorum. <sup>140</sup> Sunt enim homines, qui e terra, matre sua, se extollere non possunt: idcirco faciunt sibi etiam deos <sup>141</sup> ex ipsa terra, matre sua. Atque rei deprehenduntur in iudiciis veritatis qui <sup>142</sup> nomen, quae immutabile est, imponunt rebus, quae mutabiles sunt, et non verentur <sup>143</sup> deos vocare illud quod manibus hominis factum est, et audent facere simulacrum dei quem non viderunt.

- 4. Ego vero dico, quod etiam 144 Sibylla de iis dixit, eos simulacra regum mortuorum adorare. Atque hoc făcile est intellectu; nam ecce etiamnunc 145 adorant simulacra Caesarum ac 146 magis venerantur quam illa priora. Etenim ab his prioribus eorum diis 147 et vectigalia et tributa penduntur Caesari, 148 quippe qui maior est iis. Idcirco occiduntur qui spernunt eos et fiscum Caesaris deminuunt. Etiam constitutum est, quantum adoratores in diversis regionibus fisco aliorum regum dent 149 et quot saccos salis marini e mari dent. Atque hoc est malum mundi, eorum qui adorant et verentur 150 ea quae sensuum sunt expertia. Ac multi eorum qui sapientes sunt non modo ipsi adorant propter lucrum sive propter vanam gloriam sive propter imperium in multos, sed etiam eos qui mente imbecilles sunt impellunt ut adorent ea quae sensuum sunt expertia.
- 5. Ego vero sicut sentio scribam et divulgabo, quomodo et quibus de causis facta sint simulacra regum ac tyrannorum atque habita sint pro diis. Fecerunt filii Argorum simulacra Herculis, quia in eadem urbe natus et fortis fuit et fortitudine sua occidit perniciosa animalia, ac praesertim quia eum timebant: violentus enim erat et <sup>151</sup> multis mulieres abduxit; eius enim libido erat magna, sicut etiam <sup>162</sup> Zoradi Persae, amici eius. Porro adoraverunt Dionysum

regem 153 filii Actes, quia plantaverat primum vitem in regione ipsorum. Adoraverunt Aegyptii Ioseph Hebraeum, 154 qui vocatus est Serapis, quia eos ornavit frumento annis famis. Adoraverunt Athenienses Athenam, filiam Iovis, 155 regis insulae Cretae, quia aedificavit arcem Athenarum et fecit ibi regem 156 Erechtheum, filium suum, quem habebat ex adulterio cum Hephaesto fabro, 157 filio uxoris patris sui. Et omni tempore societatem habebat cum Hercule, quia frater ipsius erat 158 a patre suo; Zeus enim rex amavit Alcmenen, uxorem Electrionis ex Argis, et moechatus est cum ea, ct genuit Herculem. Adoraverunt filii Phoenices 159 Balti, reginam Cypri, quia amavit Thammuz, filium Kuthar, regis Phoenicum, et reliquit regnum suum, et venit habitatum in 160 Gebal, arce Phoenicum, et eodem tempore subjecit 161 omnia oppida regi Kuthar. Quia ante Thammuz amavit Arem et moechata est cum eo et deprehendit eam Hephaestus, maritus eins, et zelotypià exarsit erga eam: venit et occidit Thammuz in monte Libanon, quum venaretur apros. Et ex eo tempore mansit Balti in Gebal, et mortua est in urbe 162 Aphaki, ubi sepultus est Thammuz. Adoraverunt Elamitae 163 Nani, filiam regis Elam. Post, quam captivam duxerunt eam hostes, fecit ei pater eigs simulacrum et templum Susis, arce in Elam. 163 Adoraverunt Syri Ati Adiabenam, quae misit filiam Belat medicam, et haec sanavit Simi, filiam Hadad, regis Syriae; et post temporis intervallum, quum lepra in ipso Hadad esset, rogavit Ati Elisacum Hebraeum, et venit eumque sanavit a lepra. 165 Adoraverunt etiam filii Mesopotamiae Kuthbi Hebraeam, quae liberavit Bacru, patricium Edessae, ex inimicis suis. 166 De Nebo autem in Mabug quid scribam vobis? Nam ecce omnes sacerdotes in Mabug sciunt eum esse simulacrum Orphei, magí Thracii, et Hadran esse simulacrum Zaraduscht, magi Persici. Hi enim duo magi artem magicam exercebant apud puteum, qui in silva apud Mabug erat, 167 in quo erat spiritus impurus; et damnum afferebat et prohibere studebat a transitu unumquemque qui

transibat in tota regione, in qua hodie sita est arx Mabug. Et iidem magi praeceperunt Simi, filiae Hadad, ut aquam o mari hauriret et in puteum infunderet, ne exsurgeret spiritus et damnum afferret, iuxta id quod mysterium erat in magia eorum. Atque ita reliqui etiam homines fecerunt simulacra regum suorum et adoraverunt ea: qua de re plura scribere nolo.

- 6. Tu vero, 168 animal rationale, liberum ac cognoscens veritatem, si hac de re meditaris, esto penes teipsum, et 169 si vestitu muliebris te tegere volunt, recordator te esse virum; et crede in eum qui vere deus est, et ad eum aperi mentem tuam, et ei te commenda: et is potest tibi dare 170 vitam aeternam quae non moritur; nam omnia veniunt in manus eius. Atque cacterae res aestimandae sunt tibi pro eo quod sunt: simulacra ut simulacra, et sculptilia ut sculptilia; et cave ne rem factam ponas loco eius qui infectus est. Deus autem, 171 omni tempore vivens, currit in mente tua; mens enim tua est ipsa eius 172 similitudo: nam et ipsa est non visibilis, non palpabilis, et caret figura, et voluntate eius totam corpus movetur. Hoc ergo scias: si eum, qui nunquam movetur, colueris, sicut ipse aeternus est, ita etiam tu, 173 quum exueris visibilia et corruptibilia, coram eo in aeternum stabis, vivens ac cognoscens, et opera tua erunt tibi 174 divitiae, quae non deficiunt, et opes, quae non amit-Scias autem primarium bonorum operum tuorum esse ut deum cognoscas et eum colas. Et soias eum nihil a to petere: 175 nulla re indiget.
- 7. Quis est deus ? Ille qui ipse est veritas et 176 cuius verbum est veritas. Quid autem est veritas ? Aliquid quod non est formatum nec factum nec fictum, hoc est quod ortum non habet et veritas vocatur. Igitur si homo adorat aliquid quod manibus factum est, veritatem non adorat neque verbum veritatis. Ego autem praeterea habeo multa quae dicam de hac re; sed erubesco corum vice qui non intelligunt se ipsos maioris esse pretii quam opera manuum ipsorum

sunt, et qui non intelligunt se dare aurum artificibus, ut faciant ipsis deum, et dare iis argentum ad ornamentum et decus 177 istorum, et divitias suas ex alio loco in alium transferre easque adorare. Et quod flagitium est maius, quam ut homo adoret divitias suas, eum vero deserat qui dat ipsi divitias, et hominem ignominia afficiat, imaginem vero hominis adoret, et animal occidat, effigiem vero animalis adoret ? Ac manifestum est eos opificium sociorum suorum adorare: non enim adorant materias in fasciculis positas, sed simulacra quae fecerunt ex his artifices adorant; neque adorant substantiam auri et argenti, sed quod inde poliveruut fictores adorant. Stulte, quid additum est ad aurum tuum, quod nunc adoras? Sive (id adoras), quia assimilatum est animali alato, cur ipsum animal alatum non adoras? Sive, quia assimilatum est animali rapaci, ecce 178 animal rapax ipsum est coram te. Sive artificium ipsum tibi placet? Placeat tibi artificium dei, qui fecit cuncta et secundum similitudinem suam fecit artifices, qui quidem conantur facere ut ille, sed nihil simile facere possunt!

8. At forsitan dicis: 179 Cur me deus non ita fecit, ut ipsum colerem et non idola? Eo quod sic loqueris mavis merum instrumentum esse quam homo vivus; nam deus te tam bonum fecit quam placuit ipsi, et dedit tibi liberum arbitrium. Posuit coram te res sublimes, ut ipse dignoscas 180 et eligas tibi quod bonum est. Posuit coram te coelum, et posuit in eo stellas; posuit coram te solem et lunam, et quotidie currunt 181 in eo; posuit coram te aquas multas et cohibuit eas verbo suo; posuit coram te terram magnam, quiescentem et stantem coram te eadem forma, et, ne putes eam per naturam propriam stare, ipse, quando vult, commovet eam; posuit coram te nubes, quae ad iussum deducunt aquas ex altitudine et saturant terram: ut inde intelligas cum qui haec movet maiorem his omnibus esse, et agnoscas benignitatem eius qui dedit tibi rationem, qua haec diiudicare possis. Quapropter ego consilium do tibi ut cognoscas

teipsum, et cognosces deum. 182 Cognosce ergo in te hoc esse quod vocatur anima, per hanc oculum videre, per hanc aurem audire, per hanc os loqui, et hanc toto corpore uti. Et 183 quum vult tollere animam a corpore, corpus cadit et perit. Ex eo igitur quod in te est nec videtur cognosce etiam deum movere totum mundum potentia sua, sicut corpus, ita ut, quum volet abstrahere potentiam suam, totus mundus sicut corpus cadat et pereat.

- 9. Cur autem factus sit hic mundus et cur transeat, et cur exsistat corpus et cur cadat et cur resurgat, non potes cognoscere, 184 nisi erigas caput tuum ex somno, quo mersus es, et aperias oculos tuos et videas unum esse deum dominum universi, et servias ei 185 ex toto corde tuo. Tunc dabit tibi ut voluntatem ipsius cognoscas. Quicunque enim longe est a cognitione dei vivi, mortuus est et sepultus in corpore suo. Ideo volutaris in terra coram 186 daemonibus et umbris, et preces vanas proponis iis qui nihil habent quod dare possunt. Tu vero surge e medio eorum qui iacent in terra et osculantur lapides, et 187 dant cibum suum escam igni, et offerunt vestes suas simulacris, et volunt, dum ipsi sensibus praediti sunt, ei servire quod sensuum est expers. Tu vero propone preces incorruptibiles deo incorruptibili pro anima tua incorruptibili, et tandem apparebit libertas tua. De 188 ea sollicitus esto, et gratias age deo, qui fecit te et dedit tibi liberum arbitrium, ut quocunque modo velis te gerere possis. Posuit coram te omnes res, et haec denuntiat tibi: Si malum consectatus eris, damnaberis pro operibus malis, et si bonum consectatus eris, recipies inde bona multa simul cum 189 vita aeterna quae non moritur.
- 10. Nihil ergo est quod te impediat quominus malam tuae vitae rationem mutes, quandoquidem liber es, et quaeras et invenias quis sit dominus universi, et servias ei 190 ex toto corde tuo, quia non invidet cognitionem sui quaerentibus eum, ita ut valcant eum cognoscere. Curae sit tibi pri-

mum ut teipsum non fallas. Nam si deum esse dicis id quod non est deus, teipsum fallis et coram deo veritatis peccas. Stulte, 191 num id est deus quod emitur? Num id est deus quod egenum est? 193 Num id est deus quod custodiendum est? Quomodo emis eum sicut servum, et colis eum sicut dominum? Quomodo rogas eum ut det tibi ceu dives, et das ei ut pauperi? Quomodo speras fore ut victoriam det tibi in bello? Ecce enim, si hostes tui te devincunt, etiam 193 eum decorticant. Forsitan dicit qui rex est: Non possum ut velim me gerere; quia rex sum, decet ut faciam voluntatem multorum. Qui ita loquitur risu vere dignus est. Cur enim rex non sit dux ad quodvis bonum, et impellat populum sibi subioctum ad puro conversandum et deum vere cognoscendum, nec proponat in seipso exemplar omnium bonorum operum? Nam ita eum decet; turpe est enim regem, qui prave se gerit, iudicare et damnare eos qui male agunt. Ego vero opinor regnum tum demum posse in pace gubernari, quum rex cognoscit deum veritatis, et timet propter eum, ne iniuste tractet homines ipsi subiectos, et quum omnia iuste iudicat, 191 sicut homo qui scit seipsum etiam iudicatum iri coram deo; quum illi quoque qui ei subditi sunt timent propter deum, ne iniuste agant contra regem suum, et timent ne iniuste agant contra se invicem. Atque per hanc cognitionem dei et eius timorem omne malum potest tolli de regno. Si enim rex non iniuste agit contra eos qui ei subditi sunt, et (si) hi non iniuste agunt contra illum, neque alius in alium: res est manifesta totam terram in pace vivere. Et ibi reperiuntur multa bona, quia inter eos omnes nomen dei celebratur. Quod enim bonum est praestantius, quam si rex liberet populum ipsi subjectum ab errore et hoc bono opere placeat deo? Ex errore enim nascuntur omnia haec mala. Origo autem erroris haec est, si homo non cognoscat deum, et loco dei aliquid adoret quod non est deus.

11. Sunt vero homines qui dicunt: In honorem dei

facimus ei simulacrum, scilicet ut adorent simulacrum dei 195 absconditi, ac nesciunt deum in omni loco esse et ubique. et nunquam absentem esse, et nihil fieri quod non sciat. Tu autem, homo vilis, in quo deus est et extra quem est et supra quem est, vadis et emis tibi lignum ex domo fabri. quod sculptum et fabricatum est 196 in opprobrium dei; 197 huic sacrificia facis, et nescis te videre oculum, qui videt omnia, et te reprehendere 198 verbum veritatis, quod dicit tibi: Deus invisibilis quomodo potest sculpi? At similitudinem tui ipsius facis et adoras. 199 Quia sculptum est lignum, non animadvertis id esse lignum, aut esse lapidem, et aurum quanti ponderis est tanti pretii esse. Et 200 quod fecisti cur pendis? Ergo amas aurum, sed non amas deum, neque erubescis, si forte quid deficiat, exigere ab artifice quod furatus est ab eo. 201 Etsi oculos habes, non vides; etsi cor habes, non intelligis. Cur volutaris in terra, et procaris res sensuum expertes? Time eum qui movet terram et in gyrum ducit coelum et agitat mare et transfert montes, eum qui potest similis ficri igni et comburere omnia. Et si iustificari non potes, no adde ad peccata tua, et si cognoscere deum non potes, crede eum esse.

12. Rursus vero sunt homines qui dicunt: 202 Quodcunque reliquerunt nobis patres nostri colimus. Idcirco scilicet illi, 203 quibus patres paupertatem reliquerunt, conantur ditescere, et illi, quos patres non erudiverunt, volunt erudiri et discere quod patres non sciebant! Et cur filii caecorum vident, et filii claudorum ambulant? 204 Non enim bonum est ut homo sequatur maiores suos, qui prave ambulabant, sed ut avertatur a via illa, ne forte aliquid quod accidit maioribus afflictet etiam nos. Quapropter inquire: si pater tuus probe ambulabat, tu quoque cum sequere; et si pater tuus prave ambulabat, tu ambula probe, et filii tui vestigiis tuis ingrediantur. Ac doleas super patrem tuum, qui prave ambulabat; moestitia tua potest ei prodesse. Filiis autem tuis dicas sic: Est deus, pater universi, qui non incepit esse

neque factus est, et omnia exsistant eius voluntate. Et fecit luminaria, ut 208 opera se invicem videant, et abscondit se in potentia sua ab omnibus operibus suis. Nulli enim qui mutatur possibile est cum videre qui non mutatur; qui vero admoneri se voluerunt, et in illa conditione versantur quae non mutatur, hi vident deum, 206 quoad valent cum videre: neque iidem ardebunt, quum veniet diluvium ignis super totum mundum. Etenim aliquando fuit 207 diluvium venti, et selecti (ad id) homines occisi sunt aquilone vehementi, et relicti sunt iusti ad demonstrationem veritatis. Rursus alio tempore fuit 208 diluvium aquarum, et perierunt omnes homines et bestiae in multitudine aquarum, et servati sunt iusti in arca lignea iussu dei. Atque ita ultimo tempore erit 209 diluvium ignis, et ardebit terra cum montibus suis, et ardebunt homines cum simulacris quae fecerunt et cum operibus sculptilibus quae adoraverunt, et ardebit mare cum ·insulis suis, 210 et servabuntur iusti ab ira, sicut socii eorum servati sunt in arca ab aquis diluvii. Et tunc ingemiscent qui deum non cognoverunt, et qui secerunt sibi simulacra, quum vident simulacra sua, ardentia cum ipsis, et nihil potest ipsos adiuvare.

13. Haec quum didiceris, <sup>211</sup> Antonine Caesar, et filii quoque tui tecum, trades iis haereditatem aeternam quae non perit, et liberabis animam tuam et animam filiorum tuorum ab iis quae eventura sunt universae terrae in iudicio veritatis, iustitiae. Quemadmodum <sup>212</sup>eum cognoveris hîc, cognoscet te illic; et si aestimas eum supervacaneum hîc, non computabit te inter eos qui eum cognoverunt et confessi sunt. Haec maiestati tuae satis sunt: et fortasse nimis multa, <sup>213</sup> si vis.

# COMMENTARII.

Fragmentum I. 1. Τὸ γὰρ οὐδὲ πώποτε ... ὅσα σου δεόμεθα] Ex Eusebii Hist. eccl. l. IV. c. 26. §. 5—11. p. 194 s. ed. Heinichen 1868 (c. 33. §. 5—13. p. 312—315 ed. Laemmer 1862). Praemisit haec: Ἐν δὲ τῷ πρὸς τὸν αὐτοκράτορα βιβλίφ τοιαῦτά τινα καθ' ἡμῶν ἐπ' αὐτοῦ γεγονέναι ἱστορεῖ Τὸ γὰρ οὐδὲ πώποτε κτλ. Exstat huius fragmenti versio syriaca, quam Cureton in Spicileg. syr. p. 35, 3—36, 8 (c. vers. angl. p. 58, 1—59, 11) et Pitra in Spicileg. Solesm. T. II. p. Llll—LVI ediderunt, ego vero omisi, quum ad textum graecum melius conformandum prosus nihil conferat. Cf. infra n. 20. — Laemm. οὐδεπώποτε tacite.

- 2. \*\*aivoīç ê. δόγμασι] Marcus Aurelius, sacris publicis pristinam restituere auctoritatem cupiens, iussit eos puniri qui novas religiones inducerent. Inde istae persecutiones in Asia. Modestinus Digest. XLVIII. 19, 30: "Si quis aliquid fecerit, quo leves hominum animi superstitione numinis terrerentur, Divus Marcus huiusmodi homines in insulam relegari rescripsit." Iulii Pauli Sententt. receptt. V. 21, 2: "Qui novas et usu vel ratione incognitas religiones inducunt, ex quibus animi hominum moveantur, honestiores deportantur, humiliores capite puniuntur." Huc autem non pertinet edictum quoddam in Actis Symphorianis, ap. Ruinart. p. 69, suppeditatum. Plura dabit Gieseler Lehrb. d. KG. T. I. P. 1 (ed. 4) p. 174 s.
- 3. καί] Laemm. τε καί tacite. Tum idem, ut Heinich., τ μεθημέραν.
- 4. ταῦτα] CFabKRa Ruf. (haec) Hein., τοῦτο ΑΕαGHO-Nic. Steph. Laemm. Caeterum observes Melitonis modestiam et prudentiam tam in iudicio suo imperatoris voluntati submittendo, quam in amolienda ab illo tantae in Christianos acerbitatis invidia atque in alios avaritiae morbo infectos transferenda.

- 5. τούς τῆς τοιαύτης φιλονεικίας ἐργάτας] Strothius in vers. Eus. germ. ad h. l. (T. I. p. 294): "Melito nennt hier die Christen nach der Vorstellung der Heiden Eigensinnige; denn diese nannten die Standhaftigkeit der Christen Eigensinn und Halsstarrigkeit. Es versteht sich von selbst, dass Melito in Gedanken das Wort im guten Sinne genommen."
- 6. Ή γὰρ καθ' ἡμᾶς φιλοσοφία] H. e. doctrina s. religio christiana. Infra  $\delta$  καθ' ἡμᾶς λόγος vocatur. De illa formula adeas Proll. ad Herm. p. XXXIV et diss. de Miltiade p. 367. Mox βάρβαροι nominantur Iudaei, apud quos primum exorta est religio christiana. Atque ita loquitur etiam Iustinus, ut ad Apol. I. c. 5. n. 10 (Corp. Apoll. Vol. I. ed. 2. p. 15) ostendi. Comp. ad Tatian. Orat. c. 1. n. 1 (Vol. VI) p. 2.
- 7. ἐπανθήσασα . . . aἴσιον ἀγαθόν κτλ.] Cf. Baur Das Christenth. u. d. christl. K. d. drei ersten Jahrhh. Tub. 1853. p. 359 et Credner in Bauri et Zelleri Theolog. Jahrbb. (Tub.) 1857. p. 297, coll. eiusdem Geschichte des Neutestam. Kanon (Ber. 1860) p. 205.
- 8. καὶ ἔση μετὰ τοῦ παιδός] H. e.: cum Commodo, quem tempore procedente regni socium facies. Cf. supra p. 378 observata. Verba μετὰ τ. παιδός cum ἔση iungènda sunt, minime simul cum γέγονας praecedente, ut praeter alios etiam Piper p. 102 admonuit.
  - 9. Αύγούστω] εν Αύγούστω Ο.
- 10. ἢν καὶ of πρόγονοι κτλ.] Forte designat Tiberii consilium de Christo inter deos referendo, de quo Tertullianus in Apolog. c. 5 coll. Eusebii H. E. l. II. c. 2, aut templa ex Hadriani instituto sine imaginibus collocata, de quibus vide Spartianum in vita Alexandri Severi c. 43. Woogius Diss. II. p. 34. Cf. Moshemium Dissertt. ad histor. eccles. pertin. Vol. I. ed. 2. p. 359 s. et Neandrum Allg. Gesch. d. chr. Rel. u. K. ed. 2. T. I. P. 1. p. 159 et 176. Is ait p. 174: "Wenn Melito von Sardes zu dem Kaiser Mark Aurel sagt: seine Vorfahren hätten das Christenthum neben

den übrigen Kultusarten geehrt: so kann daraus nicht viel geschlossen werden; denn es ist natürlich, dass, wer den Schutz eines Kaisers für das Christenthum in Anspruch nahm, in das, was dessen Vorgänger Günstiges für die Christen gethan hatten oder gethan zu haben schienen, so viel als möglich hineinlegte."

- 11. Μόνοι πάντων ... Νέφων καὶ Δομετιανός] Idem dixit Tertullianus in Apolog. c. 5 (Opp. ed. Oehler T. l) p. 131 s.: "Reperietis primum Neronem in hanc sectam cum maxime Romae orientem Caesariano gladio ferocisse. ... Temptaverat et Domitianus, portio Neronis de crudelitate. ... Ceterum de tot exinde principibus ad hodiernum divinum humanumque sapientibus edite aliquem debellatorem Christianorum! ... Quales ergo leges istae, quas adversus nos soli exercent impii, iniusti, turpes, truces, vani, dementes, quas Traianus ex parte frustratus est vetando inquiri Christianos, quas nullus Hadrianus, quamquam omnium curiositatem explorator, nullus Vespasianus, quamquam Iudaeorum debellator, nullus Pius, nullus Verus inpressit [h. e. persequendas mandavit et inculcavit] ?"
- 12. τῆς συκοφαντίας] Die Verleumdung gegen die Christen bestand wahrscheinlich in dem Vorgeben, dass die Duldung der Christen über das römische Reich wegen des dadurch gereizten Zorns der Götter Unglück bringe. Closs Euseb. KG. p. 143.
- 13. ἐπηνωρθώσαντο] ἐπανορθώσαντο  $\mathbf{E}^{\mathbf{z}}$  et ἐπανωρθώσαντο  $\mathbf{A}$  Steph.
- 14. νεωτερίσαι] AFbGH(K) Nic. Hein., νεωτερήσαι BCDE<sup>a</sup> F<sup>a</sup>(OR<sup>a</sup>) Laemm. Piper p. 98: "Das Wort νεωτερίζειν [sic et paullo post] scheint absichtlich und mit Vorsicht gewählt; es kann heissen überhaupt nur den status quo aufheben, also behelligen, beunruhigen, aber auch: Unruhen, Aufstand erregen, also von tumultuarischem Verfahren gegen die Christen."
  - 15. 'Αδριανός . . . Φουνδανώ] Attulit, ut supra p. 335

monui, hanc Hadriani ad Fundanum epistolam Eusebius I. IV. c. 9, a lustino Martyre Apol. I. c. 68 acceptam. Si nullum aliud crimen proponitur, quam nominis christiani, hoc solum noluit Hadrianus ad criminalem quaestionem referri. Cf. Neander I. c. p. 173.

16. 88] Hanc voculam addunt CF\*GHKOR\*, omittunt AE\*Fb Nic. Steph. Val.

17. ο δε πατήρ σου . . . ταῖς πόλεσι κτλ.] Rescriptum quidem Antonini Pii pro Christianis hodie non exstat. eius mentio fit in rescripto Marci Aurelii Antonini ad civitates Asiae, quod retulit Eusebius l. IV. c. 13. [Cf. aliud huius rescripti subditicii exemplar a me editum in Corp. Apoll. Vol. l. ed. 2. p. 206. Valesius. Hoc quidem non mirum est quod non exstat hodie illud Antonini Pii rescriptum, sed [ut iam Neander l. c. p. 177 advertit] quod Melito, quamvis testimonio eius l. IV. c. 13. §. 8 de rescripto Antonini Pii utatur Eusebius [cf. Danz De Euseb. p. 126], tamen hoc loco, etsi cetera eius ad Larissaeos, Thessalonicenses, Athenienses omnesque alios Graecos edicta commemorat, edictum ad Commune Asiae [πρὸς τὸ Κοινὸν τῆς 'Aslaς], quo multo plura in Christianorum gratiam constituturus fuisset Antoninus Pius, prorsus silentio praeteriit. Heinickenus. Antoninus Pius zwar gab Befehle nach Larissa, Thessalonich und Athen, welche die Christen der Wuth des aufgereizten Pobels aufzuopfern verboten [περὶ τοῦ μηδεν νεωτερίζειν περὶ ήμῶν], wodurch er jedoch nichts weiter that, als was Hadrianus schon gethan hatte, und was jeder Fürst thun muss, wenn die öffentliche Ruhe erhalten und dem Gesetze sein Ansehen gesichert werden soll. Eine Begünstigung der Christen verrieth er hierdurch nicht, und dass er weiter etwas für sie gethan habe, ist unerweislich. Tzschirnerus (Der Fall des Heidenth. p. 303 s.). Diese [von Melito erwähnten] Schreiben mögen Veranlassung gegeben haben, dem Antoninus das Edictum ad Commune Asiae unterzuschieben [quo vetabat, ne quis in posterum Christianos religionis suae causa calumniaretur]. Gieselerus 1. c. p. 173 s.

- 18. τὰ παντα συνδιοιχοῦντος] Ita audacter reposui. Vulgo τὰ σύμπαντα διοιχοῦντος. Firmat illam scripturam Ruffinus. Caeterum hic non accurate loquitur Melito, ut iam Piper p. 98 animadvertit: "Marcus Aurelius erhielt zwar im J. 147 die tribunicische Gewalt und das proconsularische Imperium ausserhalb der Stadt (Capitolin. in M. Aurel. c. 6; cf. Eckhel De Procons. Caesar. in Doctr. numor. P. II. Vol. VIII, Vindob. 1798. 4°, p. 340), hat aber die Herrschaft mit seinem Vater niemals getheilt."
- 19. êv ols] Woog l. c. p. 35 dedit êv als, contra omnes codd. mstos et editos. Illud ols rationem eorum habet qui civitates incolunt: Aagistalov etc. Cf. infra n. 32.
- 20. Λαρισσαίους] CF<sup>2</sup>GHR<sup>2</sup> Λαρισαίους. Syrus ante oculos habuit Φαρισαίους.

Fragmentum II. 21. Οὐκ ἐσμὲν κτλ.] Hoc fragmentum ad Apologiam Melitonis pertinere, ostendunt verba auctoris Chronigi paschalis, qui illud servavit. ᾿Αλλὰ, inquit p. 482 ed. L. Dindorf., καὶ Μελίτων ᾿Ασιανὸς Σαρδιανῶν ἐπίσκοπος βιβλίον ἀπολογίας ἔδωκεν τοῖς λελεγμένοις βασιλεῦσιν (₹ Μ. Aurelio et L. Vero), καὶ ἔτεροι δὲ πολλοί, ὧν ὁ μὲν δηλωθεὶς Ἰουστίνος μετά τινα ἄλλα ὧν ἔγραψεν καὶ τοῦτο ἐνέθηκεν· Κάγω προσδοκῶ κτλ. (Apol. II. c. 3). Τυπ (p. 483) addit illud: Μελίτων Σαρδιανῶν ἐπίσκοπος μετὰ πολλὰ τῶν ἐπιδοθέντων παρὰ τοῦ αὐτοῦ Ἰουστίνου φησίν· "Οὐκ ἐσμὲν λίθων ... θρησκευταί," καὶ τὰ ἐξῆς.

- 22. μόνου θεοῦ... καὶ τοῦ Χριστοῦ αὐτοῦ] Nulla facta Spiritus mentione tantum deum et Christum nominat: quod quidem minime offensioni esse debet; cf. meam ad Iustini Dial. c. Tr. c. 65 adnotationem 6 (Corp. Apoll. Vol. II. ed. 2) p. 224 s.
- 23. τοῦ Χριστοῦ] Ducangius, quocum Woogius Diss. II. p. 37 et Gallandius p. 678 faciunt, ex codice Monacensi admodum recenti et mendis foedato ἐπὶ τοῦ Χριστοῦ dedit, ita

quidem, ut haec arcte cohaereant cum praecedentibus verbis (ad μόνου θεοῦ appositis), h. e. "dei, qui est πρὸ πάντων ... et ἐπὶ τ. Χρ.", reddiditque in Christo (Baumgarten-Crasius Theol. Ausleg. der Johann. Schriften P. I. p. XVII). Routhius (p. 118. 183), Piperus (p. 70) et Pitra (p. LVI) cum Wesselingio (Probabil., Franeq. 1731, p. 87 s.) ex ἐπὶ effecerunt ἔτι, "et praeterea Christi ... sumus cultores." At istam vocem ἐπὶ (s. ἔτι), quippe quam praeclarus codex Vaticanus non agnoscat, Dindorfius probe omisit. Caeterum satis nota est formula ὁ Χριστὸς (τοῦ) θεοῦ, de qua vide Luc. 2, 26. 9, 20. Actt. apostt. 4, 26. Apoc. 11, 15. 12, 10. Cf. librum meum De Iustini Mart. scriptt. et doctr. p. 135.

24. ὄντος] Ita cod. Vatic. et Dindorf. Male vero Ducang. c. cod. Monac. legit ὄντως, idque Wesseling. Woog. Galland. ll. cc. repetierunt. Hi omnes, quibus Routh (p. 118) Pitra (p. LVI) Hilgenfeld (D. Paschastreit p. 266) Bade (Christotheologie. Paderb. 1870. p. 493) accedunt, interpretati sunt sic: "qui vere est Deus Verbum." Debebant reddere: qui (vere) est dei logos. Cf. Fragm. XV: "Verbum dei". Iustin. Apol. I. c. 63: Ὁ λόγος τοῦ θεοῦ ἐστιν ὁ υίος αὐτοῦ, et c. 66: διὰ λόγου θεοῦ = per logon dei. Apol. II. c. 13: τὸν γὰρ ἀπὸ ἀγεννήτου . . . θεοῦ λόγον μετὰ τὸν θεὸν προσκυνοῦμεν. Theophil. ad Autol. l. II. c. 10: ὁ λόγος ὁ τοῦ θεοῦ. Adde Fragm. VI. n. 45.

Fragmentum III. 25. Μελίτων 'Ονησίμω τῷ ἀδ. χαίρειν κτλ.] Servavit hoc fragmentum Eusebius Hist. eccl.
l. IV. c. 26. §. 13 s. p. 195 s. ed. Heinichen (c. 33. §. 15 s.
p. 315 s. ed. Laemm.), ita de eodem praesatus: Έν δὲ ταῖς
γραφείσαις αὐτῷ ἐκλογαῖς ὁ αὐτὸς (Melito) κατὰ τὸ προοίμιον
αὐτὸ ἀρχόμενος τῶν ὁμολογουμένων τῆς παλαιᾶς διαθήκης γραφῶν ποιεῖται κατάλογον, ὃν καὶ ἀναγκαῖον ἐνταῦθα καταλέξαι.
Γράφει δὲ οῦτως: "Μελίτων 'Ονησίμω" κτλ. Superest fragmenti
versio syriaca, quam Cureton in Spicileg. syr. p. 26,
11—26 (c. vers. angl. 59, 17—60, 3) et Pitra in Spicileg.

Solesm. T. II. p. LXII s. ediderunt, non discedens a textu graeco (cf. n. 32) et ideirco a me praetermissa. De illa salutis dicendae formula exposui ("Ueber d. apostol. Segensgrass χάρις ύμιν και είρηνη und χάρις έλεος είρηνη. Eine exeget. Studie") in Liebneri et alior. Jahrbb. für Deutsche Theologie T. XII. Goth. 1867. p. 680. - L. Diestel Gesch. d. Alt. Testam. in d. christl. K. (Ien. 1869) p. 22: "Je gewichtiger das A. T. in der Kirche wurde, ... um so mehr musste es reizen, den Umfang desselben genauer zu bestimmen und statt der fliessenden eine schliessende Grenze zu ziehen. Die eigne Ueberlieferung der palästinensischen Juden bot sich als die beste, rein geschichtliche Basis dar. Melito erforscht sie genau auf Reisen im Orient: das von ihm ermittelte Verzeichniss deckt sich mit dem hebräischen Kanon, falls wir Esra und Nehemia Inon enim Melito librum Nehemiae nominatim memorat] als ein Buch denken; nur das Buch Esther fehlt - schwerlich aus Versehen sut Woogio Diss. I. p. 45 s. placuit, neque propterea quod pariter atque Nehemiae liber sub nomine Esdrae contineatur, ut praeeunte Eichhornio nonnulli, in his Bleek Einleit. in d. A. T. Ber. 1860. p. 688, crediderunt], sondern in Folge christlicher Kritik, die eine so specifisch jüdische Schrift nicht unter ihre heiligen Bücher zählen durfte." Cf. Oehler: Herz. Real-Encyklop. T. VII. p. 258. - Fratrem Melito Onesimum vocat, non quod erant iisdem parentibus nati (Woog Diss. I. p. 18 et II. p. 38), sed quod erat eiusdem fidei socius et caritatis vinculo ei coniunctus. constat Christianos primaevos, unam quasi familiam constituentes, se invicem fratrum nomine appellasse.

- 26. enloyás doi] CFaKRa Hein., doi enloyás caeteri codd. msti et Laemm. Rust. ut excerpam tibi testimonia ex lege.
  - 27. elev] Pro hoc verbo CFaKRa substituerunt eldérai.
  - 28. πρός θεόν] πρός τον θεόν KRa.
- 29. ἀπριβώς] καὶ ἀπριβώς vulg., ἀπριβώς sine καὶ CFaKRa.
  Scilicet καὶ necessarium videbatur iis qui non cogitarent

participia ἀνελθών et γενόμενος referenda esse ad μαθών tantum. Heinichenus.

- 30. Μωυσέως ] Μωσέως AEaO Nic. Steph. Leemm.
- 31. 'Αριθμοί Λευιτικόν] Inverso ordine Λευιτικόν 'Αριθμοί ΕΑ<sup>2</sup>F<sup>b</sup> Ruff. (at in codice Ruffini vetustissimo Parisiensis ecclesiae legi "Numeri Leviticus" testatur Valesius) Steph. Vales.
- 32.  $\mathring{\eta}$  xal Zogla] xal  $\mathring{\eta}$  Zogla GHO Laemm. perperam,  $\mathring{\eta}$  Zogla Steph.,  $\mathring{\eta}$  xal Zogla caeteri omnes recte. Heinichenus. Eadem in Syro de uno Proverbiorum libro. Woogius (Diss. I. p. 46 et II. p. 40) legit al pro  $\mathring{\eta}$ . Sed tu cave faxis. Cf. supra n. 19. Eusebius scripsit H. Quid enim? Fortasse voluit  $\mathring{\eta}$  legi. Idem video placuisse Grimmio (Exeg. Handb. zu d. Apokryphen d. A. T. P. VI. Lips. 1860. p. 37): qui rationibus evicit Melitonem per "Sapientiam", quam Proverbiis Salomonis subiungit, non intellexisse librum Sapientiae graeco idiomate ab incerto auctore compositum, sed ipsa Proverbia Salomonis. Cf. Delitzsch: Herz. Real-Encyklop. T. XIV. p. 712.

Fragmentum IV. 33. Επί Σερουιλλίου κτλ.] Haec habentur apud Eusebium Hist. eccl. l. IV. c. 26. §. 3. p. 194 ed. Heinichen (c. 33. S. 3. p. 312 ed. Laemm.), his praemissis: Έν μεν ούν τοῖς περί τοῦ πάσχα τον χρόνον, καθ' θν συνέταττεν, άρχόμενος σημαίνει έν τούτοις 'Επί Σερουιλλίου πτλ. Syriacam huius fragmenti translationem, qua nihil lucramur (cf. n. 34 s.), praebent Cureton in Spicileg. syr. p. 34, 25-27 (c. vers. angl. p. 57, 28-32) et Pitra p. LXI. Codd. msti AE2 et Steph. et Val. pro Espoulliou habent Σερουιλίου. - Hilgenfeld l. c. p. 252: "Rufinus hat Σεργίου Παύλου gelesen, vielleicht mit Recht. Dann würde man an jenen L. Sergius Paulus zu denken haben, welcher 168 zum zweiten Male Consul war. Sollte dagegen Espovilliov ächt sein, so könnte man an Q. Servilius Pudens, Consul im J. 166, denken. Vielleicht war aber Servilius Paulus ein nicht weiter bekannter consul suffectus, der nun Proconsul

von Asien ward. Jedenfalls wird der zu Laodicea ausgehrochene Paschastreit frühestens 170 angesetzt werden müssen, da wir 165/166 den Quadratus, 168/169 den Pollio, 169/170 den Severus als Proconsuln kennen, wenn Servilius Paulus nicht schon 166—168 Proconsul gewesen sein sollte." Cf. Cavedoni: Cenni cronologici intorno alla data precisa delle principali apologie etc. (Mut. 1855) p. 29 s. 36.

- 34. Σάγαρις] Agaris vocatur a Syro; idem ή omisit ante hoc nomen, et paullo post legit καλ έγένετο. Iterum Sagarim memorat Polycrates in epist. ad Victor. ap. Euseb. I. V. c. 24. § 5 s.: Τί δὲ δεῖ λέγειν Σάγαριν ἐπίσκοπον καὶ μάρτυρα, ος ἐν Λαοδικεία κεκοίμηται, ἔτι δὲ καὶ Παπίριον τὸν μακάριον (qui teste Symoone metaphraste successor fuit Polycarpi, Smyrnaeorum episcopi), καὶ Μελίτωνα; . . . Οὖτοι πάντες ἐτήρησαν τὴν ἡμέραν τῆς τεσσαρεσκαιδεκάτης τοῦ πάσχα κατὰ τὸ εὐαγγέλιον (Schürer Do controv. pasch. p. 35 et Zeitscht. f. d. hist. Theol. 1870. p. 209 s.), μηδὲν παραβαίνοντες, ἀλλὰ κατὰ τὸν κανόνα τῆς πίστεως ἀκολουθοῦντες.
- 35. καὶ ἐγράφη ταῦτα] H. e., ut nemo non videt, illo tempore, quo commota est quaestio in urbe Laodicea de festo paschali. Woogius Diss. II. p. 31 mallet distinctionis signum poni post κατὰ καιρὸν (haec verba Syrus interpres non intellexit) et verba ἐν ἐκείναις ταῖς ἡμέραις ad ultima trahi. Sed minime mutatur sententia: controversiam Laodiceae excitatam fuisse de solemnitate paschali, quae tunc inciderat iuxta antiquam consuetudinem; hisque diebus ipsis etiam haec a Melitone perscripta fuisse.

Fragmentum V. 36. Μελίτων γοῦν κτλ.] Hoc fragmentum exhibet Origenes ad inscriptionem Psalmi 3: Ψαλμός τῷ Δαυίδ, ὁπότε ἀπεδίδρασκεν ἀπὸ προσώπου ᾿Αβεσσαλώμ τοῦ υίοῦ αὐτοῦ. Cf. Select. in Psalmos (Opp. ed. Lommatzsch. T. XI) p. 411. Praemisit haecce: Έξης δὲ ἴδωμεν, τίς ὁ ᾿Αβεσσαλώμ ὁ υίὸς τοῦ Δαυίδ. Καὶ οἱ μὲν οἰήσονται αὐτὸν εἶναι εἰκόνα τοῦ προδότου Ἰούδα, οἱ δὲ τοῦ διαβόλου. Μελίτων γοῦν κτλ.

- 37. τοῦ διαβόλου ἐ. τῷ Χρ. βασιλείφ] Cf. Apocal. 20, 7 s. Itaque Melito videtur idem de chiliasmo sensisse cum Apocalypsi.
- 38. ἐπιξειργάσατο] Lommatzsch. ἐπιξειργάσατο mendose. Τον τόπον, quod sequitur, interpreteris de loco psalmistae (Xenoph. Memor. l. II. c. 1. §. 20. Luc. 4, 17); eodem sensu χώρα apud Ioseph. Antiqq. l. I. c. 8. §. 3 legitur. Item τόπος dicitur argumentum quod tractatur, ut apud Isocrat. Helen. Enc. p. 215 D: ἵνα μή δοχῶ περὶ τὸν αὐτὸν τόπον δι' ἀπορίαν διατρίβειν.

Fragmentum VI. 39. Οὐδεμία ἀνάγκη κτλ.] Hoc fragmentum servavit Anastasius cognomento Sinaitae in 'Oônγφ seu Duce viae adversus Acephalos, ed. Iac. Gretser (Ingolst. 1606. 40) c. 13, ap. Mign. (Anastas. Opp. Par. 1860) col. 229. Qui quidem, contra illos monophysitas disputans, Melitonis verbis praemisit haecce: "Quum ostendere velitis, Christum totum nihil aliud esse quam divinitatem, in ipsam divinitatem, instar Manichaeorum et Arianorum, iniuriosi et contumeliosi estis, quia illam passionibus et mutationibus more creatarum rerum subjicitis. Certe divinus ac sapientissimus inter doctores Melito in tertio De incarnatione libro (έν τῷ Περὶ σαρκώσεως Χριστοῦ λόγφ τρίτφ) graviter invehitur in illum interpretem, qui comprobare nititur ex factis Christi post baptismum veritatem corporis et animae, non (pro  $\ddot{\eta}$  leg.  $\mu \dot{\eta}$ ) autem ex naturalibus et omnis peccati expertibus operationibus eius, h. e. ex fame, siti, somno, labore, lacrimis, sputo, sudore, excretione per nares, egestione naturaliter concocti cibi ac potus, neque ex his dumtaxat, sed et ex iis quae animae nostrae a natura inesse solent, h. e. ex tristitia, moerore et deiectione. Etenim contra Marcionem disputat coelesti cognitione excellens Melito; negabat enim Marcion quoque, sicut Severus et Gaianus, divinam Christi incarnationem (την ξυσαρκου Χριστοῦ οἰκονομίαν), iisdem evangelii testimoniis usus, quibus nunc isti Marcionis discipuli adversus nos utuntur." Πρός ὂν (h. e.

Marcionem) λίαν έχεφρόνως ὁ Μελίτων άπεπρίνατο φάσκων, ώς Ουδεμία άνάγκη κτλ. Scilicet, ut Routhii (p. 145) verba repetam, naturalia, quae hic commemorata sunt, tamquam turpia atque indigna filio dei adducens, humanam Christi naturam Marcion impie negabat. Cf. Dorner Entwicklungsgesch. d. L. v. d. Person Christi (ed. 2) P. l. p. 522.

- 40. Θεότητα] Cf. Actt. martyr. Iustini c. 2 (Corp. Apoll. Vol. III. ed. 2) p. 266.
- 41. Θεὸς . . . καὶ ἄνθοωπος] Hilgenfeldus in Allg. Lit.Ztg 1847. T. I. p. 668: "Die Christologie (δύο οὐσίαι, Christus zugleich Gott und vollkommener Mensch) weist frühestens auf das Ende des vierten Jahrhunderts hin." Sed audias anonymum ap. Euseb. l. V. c. 28 (Fragm. VIII): Τὰ γὰς Εἰρηναίου τε (coll. e. g. adv. haeres. l. III. c. 21. §. 4. p. 537 et Fragm. VIII. p. 829 ed. Stieren.) καὶ Μελίτωνος . . . τίς ἀγνοεῖ βιβλία, θεὸν καὶ ἄνθοωπον καταγγέλλοντα τὸν Χριστόν; Coll. Fragmm. II. VII. XIV (n. 98) et XV.
- 42. εν τη τριετία τη μετά το βάπτισμα] Ex eo quod ab usitatiori hic disceditur saeculi huius sententia, quae unum tantum dominicae praedicationi annum statuebat, potest suboriri vodelas aliqua suspicio in hune Melitonis librum. Quam vero in alia prorsus abierint circa hanc rem, ut de Tertulliani opinione sileam, Irenaeus discipulusque eius Hippolytus et Origenes, ex quibus Irenaeus c. haeres. 1. II. c. 22 Valentinianam opinionem mortem Christi duodecimo post baptismum mensi assignantom confutavit, Hippolytus autem in Interpr. sua in Danielem §. 4 Christum docet advenisse anno mundi 5530, passum vero esse 5533, Origenesque c. Cels. l. II. c. 12. p. 397 ed. Delar. habet istud δ δὲ Ἰούδας παρά τῷ Ἰησοῦ οὐδὲ τρία διέτριψεν ἔτη: notam inde affigi νοθείας huic operi "De incarnatione Christi" haud oporteret. Routhius (p. 146). Vide Hilgenfeld Die clement. Recognitt. u. Homilien (Ien. 1848) p. 160 s. et Hase Das Leben Jesu (ed. 4) p. 17 s.
  - 43. 200vois Xoovos h. l. est tempus anni, annus. Multa

huius usus exempla collegerunt Valckenarius Diatr. Eurip. p. 135 et Boissonadius ad Herodian. Epim. p. 33.

44. απέπουβε] Vulgo απεκούβη.

45. Θεός άλ. προσιώνιος ύπάρχων] Η. e. (Fragm. II) ών θεοῦ λόγος πρὸ αἰώνων.

Fragmentum VII. 46. Ο θεός πέπονθεν κτλ. fragmentum suppeditat Anastasius Sinaita in Hodego ed. Grets. c. 12, ap. Mign. col. 197: ubi testimonia affert quae prodebant Theodosiani et Gaianitae (cf. n. 39), ut probarent ipsum etiam dei logon cum carne sua passioni fuisse obnoxium: Μελίτωνος έπισκόπου Σάρδεων έκ του λόγου τοῦ είς τὸ πάθος. Ο θεὸς πέπονθεν κτλ. Repetiit ex Anastasio hunc versiculum Euthymius Zigadenus in Panoplia (Πανοπλία δογματική 'Αλεξίου βασιλέως του Κομνηνου, περιέχουσα έν συνόψει τὰ τοῖς μακαρίοις καὶ θεοφόροις. κατράσι συγγραφέντα πτλ. Tergov. 1710. Fol. min.) tit. 18. p. 143b: 'Αναστασίου μοναχού του Σιναίτου έκ του βίβλου της καλουμένης Όδηγοῦ χρήσεις, ἃς προσφέρουσι Θεοδοσιανοί καὶ ὅσοι τούτοις όμόφρονες, βουλόμενοι δείξαι παθητήν την του υίου θεότητα. ους διά τούτο Θεοπασχίτας προσηγόρευσαν. ... Μελίτωνος Σάρδεων ΄Ο θεός πέπουθεν ύπό δεξιάς Ισραηλίτιδος. Προβάλλονται ·δὲ (Theopaschitae) καὶ ἄλλα πολλά τοιαῦτα· πρός πάντα δὲ . ήμεν μία λύσις άρέσκει, φησίν ό θεόλογος Γρηγόριος μή που τον λογισμόν οκλάσης, αίμα θεού και πάθος ακούων και θάνατον, μή που περιενέχθης άθέως, ώς θεοῦ (vulg. οὐ pro θῦ) συνήγορος. Cf. Gregorii Naz. Orat. 42 (ed. Par. T. I) p. 690. Ex Euthymio illa verba repetiit Nicetas Choniates in Θησαυροῦ ὀρθοδοξίας libro tertio decimo: unde, et ex codice quidem Vaticano graeco 643, quo continetur Nicetae opus (libris 27 constans)\*), repraesentavit Routhius (p. 147).

<sup>\*)</sup> Hoc opus graece adhuc in bibliothecis latet; quinque tantum eius libri priores latine editi sunt, Petro Morello interprete, Par. 1561. 1580 (Max. Biblioth. vett. PP. T. XXV. p. 54 ss.), et cum orthodoxi cuius-gam, ut inscriptio habet, notis Genev. 1592. Cf. Bern. de Montfaucon Palaeogr. graec. p. 327. Morellus usus est codice, qui hodie est

Eadem habes infra in Fragm. XVI: "deus occisus est, rex Israelis mactatus est israelitica dextra." Cf. quae ad h. l. in his Commentar. n. 119 s. observavi. - A scriptoribus illius temporis Christus (ὁ λόγος) vocatur θεός (θεολογείται ο Χριστός, vide Fragm. VIII et supra ad Miltiadem p. 373), absque articulo; cf. quae disputavi in meo libro De Iustini Mart. scriptis et doctr. p. 135 atque ad Iustini Apol. I. c. 10 (ed. 2, p. 26) n. 8 et Dial. c. Tr. c. 56 (p. 184) n. 16. Hoc quoque Melitonis loco Dornerus l. c. p. 521 Θεός πέπονθεν legit. Baumgarten-Crusius Lehrb. d. chr. DG. P. II. p. 1130: "Uebrigens war das θεός ἔπαθεν eine anerkannte Formel der alten Kirche (Clemens Rom. 1 Cor. c. 2), und leicht könnte hierbei Etwas aus dem Mysteriengebrauche der alten Welt (vgl. Firmicus De errore prof. relig. c. 19 ff.) eingewirkt haben." Clemens Ep. ad Cor. c. 2: τὰ παθήματα αὐτοῦ (h. e. τοῦ θεοῦ) ἢν πρὸ ὀφθαλμῶν ὑμῶν, ubi vero Hilgenfeldus (N. T. extra canonem P. I: Clem. R. Epp. Lips. 1866 p. 5) cum Iunio μαθήματα vult legi, non παθήματα, refragante tamen Laurentio: Clem. R. ad Cor. Epist. (Lips. 1870) p. 9. Ignatius ad Ephes. c. 1: μιμηταί όντες θεού, αναζωπυρήσαντες έν αίματι θεού κτλ., et ad Rom. c. 6: ἐπιτρέψατέ μοι μιμητήν είναι τοῦ πάθους τοῦ θεοῦ μου. Utroque loco etiam Syrus ita legit: cf. Lipsius Ueber d. Verhältn. d. drei syr. Brr. d. Ignatios etc. Lips. 1859. p. 8 et 18. Tum Tatianus Orat. ad Gr. c. 13. §. 22 (Daniel Tatianus p. 214) τοῦ πεπονθότος θεοῦ mentionem fecit. Idem c. 21. §. 35: Ού γαρ μωραίνομεν, ... θεον έν ανθρώπου μορφή yeyovévas zarayyéllovres. Coll. Iustini Apol. I. c. 21: To de καὶ τὸν λόγον . . . ἄνευ ἐπιμιξίας φάσκειν ἡμᾶς γεγεννησθαι, Ιησούν Χριστόν τόν διδάσκαλον ήμων, και τούτον σταυρωθέντα καλ αποθανόντα κτλ. Denique scriptor anonymus ap. Euseb. l. V. c. 28. S. 11, ubi de Natali confessore loquitur: O yao

Parisinus 1234; cf. Nolte: Theolog. Quartalschr. (Tub.) 1869. Fasc. IV. p. 581.

εὖσπλαγχνος θεὸς καὶ κύριος ἡμῶν Ἰησοῦς Χριστὸς οὐκ ἐβούλετο ἔξω ἐκκλησίας γενόμενον ἀπολέσθαι μάρτυρα τῶν ἰδίων (dei ac domini nostri Iesu Christi) παθῶν. Ultima autem versiculi verba quod attinet, "dextra israelitica" (vulgo absurde reddunt "dextra Israelitidis") μετωνυμικῶς dicta est de potestate Iudaeorum, Christo infestissima.

Fragmentum VIII. 47. Τὰ γὰς Εἰςηναίου κτλ.] Haec tradit anonymus in libro κατὰ τῆς ᾿Αςτέμωνος αἰςέσεως (cf. superius p. 364) apud Eusebium Hist. eccl. l. V. c. 28. §. 5. p. 256 ed. Heinichen (c. 32. §. 5. p. 414 ed. Laemm.). Coll. Fragm. VI (n. 41): Θεὸς γὰς ὧν ὁμοῦ τε καὶ ἄνθοςωπος. Praeterea videsis quae paullo ante n. 46 observavi.

Fragmentum IX - XII. 48. Ex libro incerto Haec quattuor fragmenta, ex Catenis in Genesin desamta, mihi quidem, si coniecturae locus dandus, videntur ad Melitonis Exloyav libros pertinere. Idem video Roerdamum (p. 50) statuisse. Dupinus autem (Nouv. Biblioth, des auteurs ecclés. T. l. P. 1, ed. 3. Par. 1698, p. 135) opinatur ea indigna esse Melitoni, puerilibus cogitationibus quum referta sint ac recentiorum potius quam veterum sapiant ingenium. Adstipulatur Tillemontius, quem, ut plurimum, κατά πόδα sequitur exscribitque Ceillierus. Sed Melitonianam illorum fragmentorum, quae Isaacum typum Christi exstitisse pronuntiant (Fragm. XV: "cum Isaaco ligatus est" - coll. Hebr. 11, 17), originem quum alii probe agnoverunt, tum Piper p. 63 ss. et Hilgenfeld D. Paschastreit p. 268 s. Similiter sane typicum immolationis Isaaci sensum explicuere alii scriptores. Tertullianus Adv. Marcion. l. Ill. c. 18: "Isaac, cum a patre in hostiam deditus lignum sibi ipse portaret, Christi exitum iam tunc denotabat, in victimam concessi a patre et lignum passionis suae baiulantis." Eadem habes Adv. Iudd. c. 10. lbid. c. 13: "Hoc lignum sibi et Isaac, filius Abrahac, ad sacrificium ipse portabat, cum sibi eum deus hostiam fieri praecepisset. Sed quoniam haec fuerant sacramenta, quae temporibus Christi perficienda servabantur: et Isaac cum ligno reservatus est, ariete oblato in vepre cornibus haerente, et Christus suis temporibus lignum humeris suis portavit, inhaerens cornibus crucis" etc. Cf. De patient. c. 6. Adde Irenaeum: n. 54. - Fragmenti IX tantum priorem partem, usque ad verba παρείζεν τοῖς ἀν-Θρώποις (n. 58), exhibuit Halloix: Vitt. illustrr. eccles. orient. scriptt. T. II. p. 835. Verba acceperat ex Catena quadam msta, a lac. Sirmondo descripta, qui misit ei illa quoque fragmenta quae loco X et XI collocantur. Postea eadem haec ex Catenae in Genesin codice msto Reg. Bibliothecae Paris. n. 1825 (siglo Ga designavi) et alio codice (mihi = Gb) in gratiam I. E. Grabii descripsit Mich. Lequienus, cuius autographum inter schedas Grabii mstas Oxonii in Bibliotheca Bodleiana asservatur: unde publici iuris fecit Woogius in Diss. II. p. 41 ss., sic quidem, ut fragmentum IX plus dimidio quam Sirmondianum sit auctius. Eadem, non vero similiter aucta, una cum fragmento XII (cf. n. 76) in codicibus Bibliothecae Vaticanae mstis 746. 747. 748 (mihi = A. B. C) exstant: quae quidem in Routhii usum sunt descripta, qui quattuor illa fragmenta (ex Ga) edidit p. 122 ss. Denique Pitra, in cuius Spicileg. T. II. p. LXIII s. leguntur, contulit codd. mstos quattuor Parisinos, "quibus continentur Melitonis in scripturam sacram scholia, inter variorum collectanea quae videntur eadem cum Nicephori Catena in Octateuchum: ac demum sunt hi codices inscripti num. 128, fol. 110 ( $\equiv I$ ); 129, fol. 104 (K); 130, fol. 143 (A), saec. XIII—XIV; 161, fol. 90 (M). In ultimo prima manus saeculi circiter X Climacem et homilias, nonnullis de re medica intermixtis, exaraverat; altera vero manus saeculi XIV, deleta veteri scriptura, rescripsit Catenam Nicephorianam." Fragmenta omnia, non tamen integra, exhibet Σειρά είς την Όκτάτευχον έπιμελεία Νικηφόρου τοῦ Θεοτόχου, quae Lips. 1772. Fol. typis exscripta est, T. I. col. 281 et 283. Fragmenti autem XII initium, ο Σύρος καὶ ο Εβραίος κρεμάμενος φησιν, ως σαφέστερον

τυποῦν τὸν σταυρόν, in Romana τῶν ο' editione ad Gen. 22, 13 affertur.

- 50. ως αμνός εκάρη κ. ως πρόβατον είς σφαγήν ήχθη]
  Ies. 53, 7 (Actt. apostt. 8, 32): ως πρόβατον έπὶ σφαγήν ήχθη καὶ ως αμνός έναντίου τοῦ κείροντος (αὐτόν) κτλ.
  - 51. els | êni AM.
- 52. ως αμνός Haec verba Routh. ex antecedentibus irrepsisse coniecit, Dübnerus vero, quem Pitra laudavit, voluit legi ως άλιτρός ob phraseos numerum. Alius fortasse scripserit ως άμαρτωλός. Quid ? Sunt qui iusiurandum derent Melitonem scripsisse ως άρνίον, quod ad illas quidem vulgatae lectionis literas apte convenit et de Christo ad expianda hominum peccata innocenter passo ac mortuo persaepe in Apocalypsi dicitur, ut 5, 6. 8. 12. 7, 14. 12, 11. 13, 8 al. Sententiam ως α. έσταυρώθη quod attinet, audias Iustinum Dial. c. Tr. c. 40: Καὶ τὸ κελευσθέν πρόβατον έκεῖνο όπτον όλον γίνεσθαι του πάθους του σταυρου, δι' οδ πάσχειν **ἔμελλεν ὁ Χριστός, σύμβολον ἦν. Τὸ γὰρ ὀπτώμενον πρόβα**τον σχηματιζόμενον όμοίως τῷ σχήματι τοῦ σταυροῦ οπτάται. εξε λφό οδριος οβεγίακος φιακεδολάται σμο των κατωτάτω μερών μέχρι της κεφαλής, καὶ εἶς πάλιν κατά τὸ μετάφρενον, ή προσαρτώνται καὶ αί χείρες του προβάτου.
  - 53. ἐβάστασε] ἐβάσταζε Gª et Niceph.
- 54. αὐτοῦ] GaM prima manu (Routh et Pitra), K secunda manu. Caeteris abest. Nic. ἐπὶ τοὺς ἄμους. Idem omisit ἀναγόμενος σφαγῆναι. Melito τὸ ξύλον de cruce (Matth. 27, 32) dixit (vid. Corp. Apoll. Vol. II. ed. 2. p. 479), ita tamen, ut simul ad Gen. 22, 6 respiciat: ᾿Αβραὰμ τὰ ξύλα ...

ἐπέθηκεν Ἰσαὰκ τῷ υἰῷ αὐτοῦ, et Isaacus Christi cruciferi sit typus. Cfr. Tertullianus: cuius verba supra (n. 48) protuli. De Isaaci sacrificio, typo sacrificii filii dei, adi etiam Irenaeum adv. haeres. l. IV. c. 5. §. 4.

- 55. ὑπὸ ... Ἰσαὰκ] Haec omnia in cod. Ga desunt. Omissionis causa est Ἰσαὰκ repetitum.
- 56. ἔπαθεν] Routh. et Pitra ἔπαθε. De ν ἐφελκυστικφ ante consonas (n. 58. 63) cf. Prolegg. ad Theophil. Ant. (Corp. Apoll. Vol. VIII) p. XVIII.
- 57. Χριστοῦ] ΚΛ Woog. omiserunt. Verba 'Λλλὰ ad Χριστοῦ usque exciderunt in cod. I, librarii incuria. Woog. γινόμενος, non γενόμενος.
- 58. παρείζεν τ. ἀνθο] παρέίζε τ. ἀνθο. Pitra, παρείζεν ἀνθο. ΔΜ Hall. Woog. Hic finitur fragmentum IX in codd. ABGbIKAM Nic. Hall.; reliqua, "Ην γὰο ... τὸν νίὸν αὐτοῦ, Ga suppeditavit. "Unde," inquit Pitra, "sequentia ad n. II [= usque ad Fragm. X] dubio νωθείας [sic] non carere, eo magis aliquis suspicabitur, quod Eusebii et Succensi nomina pro Melitone vidimus ultimis locis praefixa." Cf. Fragm. XII. n. 76.
  - 59. εlς Woog. ἐπὶ.
  - 60. συμποδίσας πτλ.] Genes. 22, 9.
  - 61. aὐτοῦ] Woog. (c. Ga 8) aὐτῷ.
- 62. οὐκ ἀνοίγων . . . φωνῆ] Ies. 53, 7: οὐκ ἀνοίγει τὸ στόμα καὶ ως ἀμνὸς . . . ἄφωνος. Cf. Fragm. XVI (n. 109).
  - 63. ¿βάστασεν] Pitra ¿βάστασε (n. 56).
  - 64. 'Αβραάμ] Woog. πατήρ.

Fragmentum X. 65. Ππές Ἰσαὰς τ. δικ. κτλ.] Woogius fragmentis X et XI (ex Gb) praemisit: Μελίτωνος
Σάςδεων. Et coniunxit, ut Routhius quoque, verbis interpositis: Καὶ μετ ὀλίγα. Pitra fragmenta X. XI. XII inscripsit
sic: Μελίτωνος τῶν Σάςδεων. Codd. ΚΔ, ad omnia illa
respicientes, habent: Μελίτωνος Σάςδεων. Cod. Μ hic
et paullo ante fragm. XII: Μελίτωνος. Inscriptionem
praetermisit Routhius.

- 66. ἐφάνη πριός ] Genes. 22, 13.
- 67. σφαγείς] σφαγής GaIA. Mox ελυζώσατο Gb Woog.
- 68. οὖτως] Routh. et Pitra οὖτω. Cf. Prolegg. ad Theophil. Ant. l. c.
  - 69. σφαγείς κτλ.] Videsis Hilgenfeld. l. c. p. 272.
- 70. rvdels] C Nic. Pitra, dedels kludecosaro IKA, dudels GbM Hall. Woog. Routh.; kluse nal rudels desunt A, nal rudels klurecosaro omisit G.

Fragmentum XI. 71. Hv γὰρ ὁ κύριος κτλ.] Cf. n. 65. Pro ὁ ἀμνὸς (Routh. et Pitra) exhibent ACG Hall. Woog. ἀμνὸς. Omnes omittunt ὁ ante κριός, excepto Pitra.

- 72. ον . . . Σαβέκ] Gen. 22, 13: καὶ ἰδού κριός εἶς κατεχόμενος ἐν φυτῷ Σαβέκ (in Bibl. hebr. του = implicatus dumo seu repreto) τῶν κεράτων. Vide Fragm. XII.
- 73. ἀλλά] ἄλλως. ἀλλά Μ. Caeterum consona habet Gregentius, episc. Tephrensis († 552), in Disputat. c. Herbano Iud., ap. Galland. Biblioth. vett. PP. T. XI. p. 604 Ε: δ μέν γὰς κριός τὴν τοῦ θεοῦ λόγου προσηλωθεῖσαν σάρκα τῷ σταυρῷ προετύπου, τὸ δὲ φυτὸν τοῦ Σαβὲκ ἐδήλου τὸν σταυρὸν.
- 74. δ ἀμνὸς] Routh. δ κριὸς fortasse legendum censet, quod tamen nullus suppeditat codex vel mstus vel editus. "Verumtamen revera exstitisse in nonnullis Sacrae Scripturae versionibus istiusmodi varietatem, vel potius expositionem, cuique patebit Excerptum inspicienti Liturgiae Syriacae Septimanae passionis D. N. Iesu Christi, quod edidit ex codice msto Lipsiensi anno 1720 I. C. Clodius, p. 5. Cui addendum quod posuit Apollinaris [cf. eius Fragm. IV]: δ ἀντὶ τοῦ ἀμνοῦ παῖς Θεοῦ, ὁ δεθείς."
- 75. ἐμπεποδισμένον] G<sup>b</sup>Λ et Hall. Woog. praebent ἐμπεπεδημένον. Caeteri codd. msti et editi ut supra in textu. In Fragm. IX πεπεδημένος et πεποδισμένος (Gen. 22, 9 συμποδίσας) exstant de Isaaco collato cum ariete, quemadmodum cum eo confertur hoc loco Christus.

Fragmentum XII. 76. Το ,,κατεχόμενος των κεράτων κτλ.] Cf. n. 65. Pitra: ,,Operae pretium est adnotare in

codice I eidem loco praemitti duo alia, quorum quidem priori distincte affigitur nomen Succensi, Σουκένσου Διοκαισαρείας, posteriori vero non minus clare praefulget: Εὐσεβίου [Emeseni? Vide quae n. 77 attuli]. Cuius etiam nomen distincte pariter in margine Λ rubricatur." Cf. n. 58. Exhibent hanc ὁῆσιν praeter codices quattuor Parisinos etiam duo Vaticani (uterque κατεχόμενον male) et Nicephori Catena, Routh. et Pitra. — Verba κατεχόμενος τῶν κεράτων quod attinet, cf. Genes. 23, 13 (n. 72).

77. ο Σύρος καὶ ο Έβραῖος Routhius, ut lucem afferat his verbis, provocavit ad Eusebium, qui Hist. eccl. l. IV. c. 22. §. 7 de Hegesippo haec tradit: ἔκ το τοῦ καθ' Ἑβραίους εύαγγελίου καὶ τοῦ Συριακοῦ . . . τινά τίθησιν. Cf. Hilgenfeld: N. T. extra canonem P. IV (Evv. sec. Hebr. etc. Lips. 1866) p. 7. - Accuratius hanc in rem inquisivit Piper p. 65 ss., qui potissimum ad Eusebium Emesenum († c. a. 360) provocavit, cuius exstat fragmentam simillimum ad Gen. 1. c., ap. Montfauc. Hexapl. Orig. T. I. p. 35: το ,,κατεχόμενος" των περάτων ο Σύρος και ο Εβραίος πρεμάμενος" φασιν (sic; Melito φησιν). Cf. Ios. Perles Meletemata Peschitthoniana, Vratisl. 1859, p. 3. 49-51. Hoc unum (Pipero facem praeferente) notabo: ex eo, quod Syrus et Hebraeus excitantur (utriusque lectiones a patribus saepe coniunctim afforuntur: quocirca pyolv hie positum videtur; cf. etiam quae ad Herm. Irrision. c. 3. §. 6. p. 12. n. 9 disserui), noli colligere hoc fragmentum Melitoni abiudicandum esse. Eodemque tamquam Melitoniano usus est Hilgenfeld Der Paschastreit p. 269.

78. τυποῦν] M et Nic. τυποῦντα, K δηλοῦν. — Illa voce τῶν πιράτων crucem indicatam opinatur. Tertullian. Adv. Iud. c. 13: "inhaerens cornibus crucis." Cf. Commentar. ad Apollinar. n. 12.

79. το ,,xqιος"] Genes. 22, 13.

80. φυτόν Σαβέκ] Genes. 22, 13. Vide n. 72. Routh.: "Haud significat Melito per verba φυτόν Σαβέκ ἐκάλεσε τόν

αγιον σταυρόν hoc Σαβέκ graece σταυρόν ab interprete versum esse, sed tantum expositionem suam S. Scripturae mysticam Syri et Hebraei vocibus confirmat."

- 81. ἀφέσεως] Vox Σαβέκ (hehr. ησο) hic exponitur ἄφεous, dimissio, perinde ac si derivanda sit a chald. et syr. pw dimisit, etiam remisit (Pesch Matth. 26, 28). Cf. Schleusner Nov. Thesaur. phil.-crit in LXX, P. V. p. 2. - Non in ipsis Melitonis fragmentis Routhius ponendum duxit vetus scholion ad Gen. 22, 13, ex Bibliorum graecorum tov o' editione Romana a Woogio Diss. II. p. 45 allatum, quippe quod haud affirmetur ex ullo Melitonis opere fuisse descriptum. Ita habet: To Zaben amedlu riveg endedwnadin, of de opdioc. ώς είναι αὐτὸ τὸ λεγ μενον τράγος όρθὸς ἐπανοβεβηπώς φυτώ, ένταύθα δὲ όρθὸς τῶν κεράτων κατεγόμενος, ως είναι φανερών τύπον σταυρού. Διά τούτο δέ ούχ έρμηνεύεται, ότι ή έβραϊκή μία οὖσα λέξις πολλά σημαίνει έρμηνευομένη. Πρός δὲ τούς πυνθανομένους δει αποκρίνεσθαι και λέγειν, ότι το Σαβέκ έπηρμένος έρμηνεύει.
- 82 'Ιεζεκιήλ εν τῷ τέλει] Ezech. 47, 4: καὶ διῆλθεν εν τῷ τόατι τόωρ ἀφέσεως.
- 83. παρεχόμενα] M et Vaticc., χαριζόμενα IKA. Verba πάθος ad βάπτισμα usque desiderantur apud Nic. Quod autem attinet ad placitum hic et alibi a veteribus traditum, ut Routhii verba mea faciam, docet e. g. Tertullianus De bapt. c. 11 efficax redditum esse lavacrum per passionem ipsius Christi atque resurrectionem, "quia nec mors nostra dissolvi posset nisi domini passione nec vita restitui sine resurrectione ipsius;" neque aliter rem se habere circa martyrium ostendit Origenes Comment. in Matth. to. 12. c. 28 (Opp. ed. Lomm. T. III) p. 175: "Ανθρωπος μέν οὖν οὖκ ανδώη τι ἀντάλλαγμα τῆς ψυχῆς αὐτοῦ, θεὸς δὲ τῆς πάντων ἡμῶν ψυχῆς ἀντάλλαγμα ἔδωκε τὸ τίμιον αἶμα τοῦ Ἰησοῦ. Praedicant veteres, ut Clemens et Origenes (Moehler Patrologie T. I. p. 481 et Redepenning Origenes P. II. p. 16 s. 25 ss.), Tertullianus et Cyprianus, martyrii ac martyrum merits.

Cf. Fr. Guil. Gass "Das christl. Märtyrerthum in d. ersten Jahrhh.": Ill g.-Niedn. Zeitschr. für die histor. Theologie (Goth.) 1859. Fasc. 3. p. 353—382. 1860. Fasc. 3. p. 326 s. 360 s.

84. Fragmenta XIII-XVI a Syro interprete servata] Haec fragmenta syriace in lucem ediderunt Cureton in Spicilegio syriaco et, omisso fragmento XVI, Pitra in Spicilegio Solesmensi; ille anglice vertit (et paucas adnotationes p. 96 - 98 adspersit), latine Ernestus Renan (Fragmm. XIII. XIV. XV, ap. Pitram), danice (c. adnotatiunculis) Roerdam: Melitos Tale til Kejser Antonin etc. p. 30-37. - Equidem versionem Renanianam repetii, ita tamen, ut permultis eam locis tacite emendarem magisque ad textum syriacum accommodarem. Fragmentum XVI ipse in sermonem latinum transtuli, sic quidem, ut verbum respondeat verbo, auxilio Eduardi Sachau adiutus. Desumta autem sunt illa fragmenta quattuor syriaca e codice Musei Britannici Nitriaco n. 12,156 fol. 70. 76. 77, anno domini 562 exarato, teste Curetonio (l. c. p. 95), qui de eo curatius exposuit in Corpore Ignatiano (Lond. 1849) p. 352.

Fragmentum XIII. 85. Propterea pater etc.] Inscribitur in vers. syr.: "Melitonis. episcopi Sardium, ex tractatu De anima et corpore." Sic ("De anima et corpore") Syrus interpres etiam in catalogo librorum Melitonis Eusebiano titulum libri exhibuit; cf. supra p. 376 (ibique n. 8). Exstat hoc fragmentum syriace ap. Curet. p. 31, 8—32, 2 (angl. p. 52, 1—26) et Pitr. T. II. p. LVI s. (c. vers. lat. Renan.); danice reddidit Roerdam p. 30—32. Ewald (Götting. Gel Anzeig. 1856. Fasc. 67. p. 660): "Dieses Bruchstück ist unleugbar von Melito, und spricht beredt die höchsten Vorstellungen über die Erscheinung Christus' aus, aber keine als welche im zweiten Jahrhunderte auch sonst uns entgegentreten." Neque dubitarunt de authentia editores illi (coll. Roerd. p. 49), neque Hilgenfeldus, qui (D. Paschastreit p. 272) protulit ut Melitonianum.

- 86. quum hominem divideret] "indem der Tod den Menschen zertheilte." Mors animam e corpore abstulit. Iustin. De resurrect. c. 10: Ψυχή ἐν σώματί ἐστιν, ού ζῷ δὲ ἄψυχον σώμα, ψυχῆς ἀπολειπούσης, οὐκ ἔστιν. Dial. c. Tr. c. 45: Χριστὸς . . . διὰ τῆς παρθένου . . . γεννηθῆναι σαρκοποιηθεὶς ὑπέμεινεν, Γνα . . . ὁ θάνατος καταφρονηθῷ.
- 87. Et post alia] Scil. dicit (Melito). Renanus haec ipsi Melitoni inepte tribuit, sic reddens: "... membra eius a morte dispersa. Divisit hominem \*\*\* et post extrema \*\*\* Terra tremuit" etc. Cum verbis quae sequuntur "Terra tremuit ... elementa [h. e. στοιχεῖα, qua voce stellae designantur: vid. supra p. 374 et ad Theophil. ad Autol. l. I. c. 4. n. 9] subversa sunt, et dies immutatus est; non enim ... a ligno" conveniunt quae in Fragm. XVI (n. 121) dicuntur: "Ne autem videretur, lumina [h. e. stellae] conversa sunt et dies obscuratus est, quia mactaverunt deum, qui nudus erat in cruce."
- 88. novum mysterium] "Was ist doch das für ein neues Geheimniss?" Eadem loquendi formula visitur in Fragm. IX de Isaaci sacrificio: Την γὰρ θεάσασθαι μυστήριον καινόν.
- 89. invisibilis] Syr. inconcinne: "was nicht gesehen werden soll." Irenaeus adv. haeres. l. IV. c. 20. §. 4: ὁ ἀχώρητος καὶ ἀκατάληπτος καὶ ἀόρατος ὁρώμενον ἐαυτὸν καὶ καταλαμβανόμενον καὶ χωρούμενον τοῖς πιστοῖς παρέσχεν.
- 90. incomprehensibilis] Praeter Irenaeum l. c. cf. Iustin. Cohortat. ad gentt. c. 38: ἀχώρητος δυνάμει, et Epist. ad Diogn. c. 7: ἀπερινόητος. Vide meum de hac Epistola librum (ed. 2) p. 28 s.
- 91. incommensurabilis mensuratur] Roerdam attulit Irenaei locum l. IV. c. 4. §. 2: "Bene qui dixit ipsum immensum patrem in filio mensuratum; mensura enim patris filius, quoniam et capit eum" (Baumgarten-Crusius Comp. d. chr. DG. P. II. p. 152). "Det turde vel vaere sandlynligt, at Citatet er hentet netop fra dette Skrift af Melito" (%).

- 92. vinxit potentem] Matth. 12, 29 et Marc. 3, 27. Coll. Apollinar. Fragm. IV (n. 9): ὁ δήσας τὸν ἰσχυρόν.
- 93. et incomprehensibilem prehensum esse] Haec editores (cum Syro) errore omiserunt. Reposui equidem, ut consensus sit cum superioribus commatiis.
  - 94. vinctus est, ut solveret] Fragm. X: devels thuse.
- 95. misericordiam haberet] Renan. mederetur, recedens a Syro ("ut pateretur"). Cureton: "suffered in order that Hi might have compassion." Etiam Roerdam: "han led, forat han skulde have Medlidenhed."

Fragmentum XIV. 96 Propter haec venit etc.] Hoc fragmentum in vers. syr. his inscribitur verbis: "Eiusdem [h. e. Melitonis, ep. Sard.] ex sermone De cruce." Cf. supra p. 409. Syriace ap. Curet. p. 32, 3—13 (angl. p. 52, 27—53, 12) et Pitr. T. II. p. LVIII (c. vers. lat. Renan.), danice ap. Roerdam. p. 32 (coll. p. 49 s.). — Fragmenta XIV. XV. XVI E waldus l. c. Melitoni abiudicavit eaque in vulgus prodiisse coniecit saeculo quarto. Stilum quod attinet, non adeo abhorrent ab illo fragmento XIII, ut necessario sint alii auctori attribuenda. Consimiles autem sententias attuli ad Fragm. XVI. n. 107; coll. n. 98. Fragmentorum XIV et XV authentiam illi editores in dubium non vocarunt, iisdemque tamquam Melitonianis usus est Hilgenfeldus l. c. p. 266—268.

- 97. incorporeus] Logos divinus (θεὸς προσιώνιος Fragm. VI. n. 45) quum sit. De verbis "ex formatione nostra" cf. supra p. 392 s.
- 98. puer apparens . . . in quantum deus erat] Sic in Fragm. VI, ut etiam Hilgenfeldus l. c. p. 266 vidit, Christus dicitur deus simul et perfectus homo fuisse (coll. supra n. 41), qui duas naturas suas nobis patefecerit: divinam quidem triennio post baptismum miraculis, humanam vero triginta annis ante baptismum, quibus διὰ τὸ ἀτελὸς τὸ κατὰ σάρκα signa Θεότητος suae abscondebat.

- 99. simplicitatem naturae suae divinae] H. e. akloryra της θεότητος αὐτοῦ. Roerdam.
- 100. Omnia ... naturâ] "Alles (omnia quae ante allata sunt) war er in unveränderlicher Natur." Male Renan: "patris speciem non mutavit, quod ad naturam immutabilem pertinebat."
- 101. affixus erat ligno, et tenebat universum] Pariter Fragm. XVI, ubi cf. n. 119.

Fragmentum XV. 102. Ex lege et prophetis etc.] Inscriptio in vers. syr. est haecce: "Melitonis episcopi De fide." Syriace ap. Cureton. p. 32, 14 - 33, 12 (angl. p. 53, 13 - 54, 11) et Pitr. T. II. p. LIX s. (c. yers. lat. Renan.), danice ap. Roerdam, p. 33 s. De hoc fragmento consule quae supra p. 409 s. et in Commentar. n. 96 disserui. Roerdamus p. 50 s. opinatur hoc fragmentum esse Exloyor conclusionem, qua argumentum breviter comprehendatur; nam prima fragmenti verba: "Ex lege et prophetis collegimus ea quae praedicantur de domino nostro Iesu Christo, ut demonstraremus caritati vestrae" etc., concordare cum verbis epistolae dedicatoriae ad Onesimum (Fragm. III): . . . yevés dat enloγάς σοι έκ τε τοῦ νόμου καὶ τῶν προφητῶν περὶ του σωτηρος και πάσης της πίστεως ήμων κτλ. Ast, alia ut mittam, obstat non modo diversus titulus (Hegl micrems et Exloyal), sed diversum etiam alloquium; illic plures lectores compellantur ("caritati vestrae"), htc unus "One-Quae quidem obstacula nullo pacto possunt resimus". moveri. Caeterum illustris hic hymnus magno honore erat apud veteres, ut iam Pitra T. II. p. IX observavit. Paene totus est repetitus ab Isidoro Hispalensi "De laudibus salvatoris" ap. Pitr. Spicileg. Solesm. T. III. p. 417. Pariter Aireranus, scholasticus in Hibernia cognomento Sapiens (saec. VI), in Interpretatione mystica progenitorum Christi (Maxim. Biblioth. vett. PP. T. XII. p. 37 s.) ait: "in patriarchis patriarcha, in sacerdotibus sacerdos, in iudicibus iudex, in prophetis propheta, in ducibus dux,

in apostolis apostolus, in angelis magni consilii angelus."

103. mentem perfectam] Νοῦν τέλειον. Athenagoras Supplie. c. 10 (et c. 24. §. 27): νοῦς καὶ λόγος τοῦ πατρὸς ὁ υίὸς τοῦ θεοῦ. Explicatio additur: "Verbum dei," ὁ λόγος τοῦ θεοῦ (n. 24). Paullo infra ponitur: "in voce Verbum," ἐν λόγος λόγος.

104. claudos sanavit ... mortuos suscitavit] Matth. 11, 5 et Luc. 7, 22. Eadem leguntur in Fragm. XVI (n. 110).

105. in ligno ... e mortuis surrexit] Cf. Fragm. XVI. n. 108 et 123, ubi verba ab illis haud aliena reperiuntur.

106. auriga] Syrus vocem ńrłozos reddidit. "Til Grund"
— verba sunt Roerdami — "for dette Billede ligger rimeligvis saadanne Steder, hvor Herren siges: at fare frem
(227) paa Kernber, f. E. Ps. 18, 11."

Fragmentum XVI. 107. Hic est qui in virgine etc.] Comparet in vers. syr. sub eo lemmate: "Melitonis episcopi urbis Atticae [sic]. Hoc fragmentum, quod a Pitrae Spicilegio abest, suppeditat syriace Cureton p. 49, 1 - 50, 14; idem anglice vertit p. 54, 12-56, 4, et danice Roerdam p. 34 - 36. Cf. supra n. 84. Ille inscriptionem recte reddidit: "Of Meliton, Bishop of the city of Attica." Hic vero male: "Af Biskop Melito fra Provindsen Attika;" unde concludit (p. 39. 53) Melitonem Attica oriundum esse. At istis temporibus (ut hodie) moris fuit "episcopi" appellationi neutiquam nomen patriae adiicere, sed ecclesiae potius cui ille praeerat. Quid ? In voce "Atticae" (AOHNQN), nisi egregie fallor, depravatum latet Sardium (CAPAEQN) nomen. Hoc sane fragmentum, uti ex locis parallelis (comp. e.g. Fragm. XVI. n. 123 [coll. n. 108] et 110 cum Fragm. XV. n. 105 et 104) luce clarius patescit, originem ab eodem habet auctore, cui fragmentum XV debemus: quod quidem a Syro interprete Melitoni diserte tribuitur (vide supra n. 102), ab aliis Irenaeo sive Hierotheo "Athenarum [sic] episcopo" (vide supra p. 409 s.). Adde easdem φήσεις consonas in hoc Fragm. XVI. n. 109 et Fragm. (Melitoniano) IX. n. 62, tum in Fragm. XVI. n. 119 et XIV. n. 101, denique in Fragm. XVI. n. 121 et XIII. n. 87. Quodsi fragmentum est Melitonis (cf. n. 96; idque genuinum censet esse Roerdam p. 53 s.), ex eius sermone  $\epsilon i \varsigma \tau \delta \pi \acute{a} \theta \circ \varsigma$  (vide supra p. 409) desumtum est; nam reperitur in hoc fragmento XVI ("deus occisus est, rex Israelis mactatus est israelitica dextra") insigne illud effatum (Fr. VII): ό θεὸς πέπουθεν ὑπὸ δεξιᾶς ἰσραηλίτιδος: quod quidem effatum, ut Anastasius aliique veteres testantur, est Μελίτωνος ἐπισκόπου Σάρδεων ἐκ τοῦ λόγου τοῦ εἰς τὸ πάθος. Cf. supra n. 46 et infra n. 119 s. Aliorum ea de re opiniones ut afferam, B. H. Clowper: in "Journal of Sacred Literature" 1855], a Curetonio p. 97 memoratus, temere coniecit in inscriptione fragmenti XVI pro "Melitonis" legendum esse Meletii et pro "Atticae", substituendum Antiochiae. De hoc Meletio episcopo Antiochiae († 381) adeas Moellerum in Herzogii Real-Enc. klop. T. IX. p. 305 ss. Ipse Curetonius I. c., qui de authentia fragmenti Melitoniana minime dubitat, argutius quam verius opinatur in epigraphe fragmenti Melitoni aliquid adscriptum esse quod Meletio conveniat, Sebastopoleos in Ponto episcopo (tempore concilii Nicaeni), qui ob doctrinam et eloquentiam rò méli rīc ATTINAS dictus sit, teste Eusebio Histor. eccles. l. VII. c. 32. S. 26 s.; coll. Valesium ad h. l., ap. Heinich. Commentt. ed. 2. p. 375 s. Tum vero statuas necesse est vocem "urbis" (τῆς πόλεως) a librario quodam absurde infultam esse.

- 108. in ligno ... e mortuis surrexit] Sic (comp. n. 123) etiam Fragm. XV (n. 105).
- 109. Hic est agnus ... vocis expers] les. 53, 7. Eadem habes in Fragm. IX (n. 62).
- 110. claudos sanaverat ... mortuos suscitaverat] Matth. 11, 5 et Luc. 7, 22. Cf. Fragm. XV (n. 104).
  - 111. in loculo] Graece iv γλωσσοκομείφ.

- 112. formavit ... creavit] H. e. ἔπλασε ... ἐποίησε. Cf. supra p. 392 s.
- 113. Israel] Quod nomen praecipue honorificum erat, quo respicerentur promissiones salutis messianae Iacebo factae eiusque posteris persolvendae.
- 114. profundum collegit] H. e. aquas congregavit (Gen. 1, 9).
  - 115. clavi] Quibus Christus fixus est in cruce.
  - 116. amara lingua tual Matth. 27, 39-43. Luc. 23, 35.
  - 117. falsi testes tui] Matth. 26, 60. Marc. 14, 56.
  - 118. bilis ... acetum toum] Matth. 27, 34.
- 120. israelitica dextra] H. e. ύπὸ δεξιᾶς Ισραηλίτιδος (Fragm. VII). Roerdam verba syriaca male transtulit: "ved en israelitisk Kvindes (?) hoeire Haand." Cf. n. 46. p. 446.
- 121. Ne autem videretur etc.] Consonat Fragm. XIII, ubi n. 87 consulas. Lumina, ut paullo post: sol et stellae.
- 122. qui sepultus erat] Eadem utitur imagine auctor Apologiae c. 9: "Quicunque enim longe est a cognitione dei vivi, mortuus est ot sepultus in corpore suo."
- 123. ipse qui in ligno etc.] Haec omnia (coll. n. 108) ad verbum leguntur etiam in Fragm. XV, ubi vide n. 105.

124. Apologia a Syro interprete servata] Haec Apologia, de qua superius p. 379-386 exposui, syriace ex codice Musei Britannici Nitriaco n. 14,658 (saec. VI aut VII) primum a Curetonio c. vers. angl. et adnotatt. (maxime contra B. H. Cowperi translationem huius Apologiae anglicam in "Journal of Sacred Literature" 1855 suppeditatam) et a Pitra-Renano c. vers. lat. publici iuris facta est in Spicilegiis p. 380 laudatis. Eadem latine tantum habetur in I. P. Migne Patrologia, Ser. gr. T. V (Ignatii Epistt.), Par. 1857, col. 1225-1232: secundum versionem Renanianam, a Migneo aut ab aliquo ex eius sociis liberius mutatam ideoque nullius pretii. Danice reddidit Th. Skat Roerdam Melitos Tale til Kejser Antonin etc. (1856) p. 5-30, germanice Ben. Welte in Kuhnii et alior. Theolog. Quartalschrift T. XLIV. Tub. 1862. p. 392-410; uterque adnotationes versioni subiunxit. Latinam equidem versionem Renani secutus sum, sed innumeris eam locis iuxta exemplar syriacum tacite emendavi, hoc in negotio ab Eduardo Sachau egregie adiutus, rectiusque conformavi, nova ut videri possit. Potissimum id curae fuit, ut, quantum potuit fieri, verbum verbo fidus interpres redderem. Caeterum in capita 13 divisi.

125. Melitonis philosophi oratio ad Antoninum Caesarem] Graece: Μελίτωνος φιλοσόφου λόγος πρὸς 'Αντωνίνον Καίσαρα. Hanc fuisse inscriptionem supra p. 380 ostendi. At Syrus interpres legit: "Oratio Melitonis philosophi, quae habita est coram Antonino Caesare. Et locutus est ad Caesarem ut (hic add. Renan.) cognosceret deum, et indicavit ei viam veritatis, et incepit loqui in hunc modum." Male Migneus versionem Renani immutavit sic: "Verba Melitonis phil., quae facta sunt coram A. C. Et . . . ut ei deum notum faceret . . . et sic locutus est." Curetonius maluit reddere: "An oration of Meliton the philosopher; who was in the presence of Antoninus Caesar, and bade the same Caesar know God" etc. Pariter Welte: "Rede des

M. d. Phil., welcher war vor Antoninus" etc. Roerdam: "En Tale af Filosofen Melito, som blev holdt for Kejser Antoninus. Han talte til Kejseren" etc. Mihi vero deinceps interpretationis diversitatem adnotare non lubet: qui volet comparabit.

Caput I. 126. Non est facile etc.] Syrus praemittit: "Melito dicit." — Eandem sententiam, "Non est facile ... potest fieri," pronuntiavit Iustinus Mart. Apol. I. c. 12: γνωρίζομεν οὐ ράον ἀγνοία κατεχομένην ψυχὴν συντόμως μεταβαλεῖν, ... εἰδύτες ὅτι οὐκ ἀδύνατον ἀληθείας παρατεθείσης ἄγνοιαν φυγεῖν — quocum, ut l. c. (Corp. Apoll. Vol. I. ed. 2. p. 32) adnotavi, facit Irenaeus adv. hacres. l. III. c. 2. §. 3: "Si non facile est ab errore apprehensam resipiscere animam, sed non omnino impossibile est errorem effugere apposita veritate."

127. accipit common. veritatis] Syriaca reddas aut: "so nimmt er an die Erinnerung an die Wahrheit," aut: "so wird von ihm angenommen (= ist ihm annehmbar) die Erinnerung an die Wahrheit."

128. istam esse iustitiam] H. e. "dass der Frevel δικαιοσύνη (Rechtbeschaffenheit) sei." Welte: "Wenn der Irrende sieht, dass Viele seinen Irrthum theilen, so gilt ihm
dieses als Beweis, dass sein Irrthum Wahrheit sei."

Caput II. 129. nec factus est neque ortus] Sic ἀγένητος καὶ ἀἰδιος vocatur deus ab Athenagora Sapplic. c. 4. p. 20 et c. 22. p. 106. 108 meae edit.; c. 30. p. 158: μόνος ἀἰδιος ὁ ἀγένητος θεός. Concordant illa et quae sequuntur, sed est ab aeterno et est in saecula saeculorum" cum Sibyll. Oracc. procem. ap. Theophil. ad Autol. l. II. c. 36. p. 166 meae edit.: "Ος μόνος εἰς αἰῶνα καὶ ἐξ αἰῶνος ἐτύχθη, Αὐτογενής, ἀγένητος.

130. nullus visus ... comprehendere eum Tatianus Orat. c. 4. p. 18 meae edit.: ἀόρατός τε καὶ ἀφανής κτλ. Theophil. l. c. l. l. c. 3. p. 8: Τὸ μὲν εἶδος τοῦ θεοῦ ἄρρητον καὶ ἀνέκφραστόν ἐστιν, μὴ δυνάμενον ὀφθαλμοῖς σαρχίνοις ὁραθηναι.

Δόξη γάο έστιν άχώρητος ατλ. C. 5. p. 16: οὖ θεωρεῖται όφθαλμοῖς σαραίνοις διὰ τὸ αὐτὸν άχώρητου εἶναι. Sibyll. Oracc. l. c. p. 164: ἀὐρατος, ὁρῶν μόνος αὐτὸς ἄπαντα, | Δύτὸς δ' οὖ βλέπεται θνητῆς ὑπὸ σαρκὸς άπάσης ατλ.

- 131. nullum verbum exprimere eum] Iustinus l. c. c. 61:
  "Ονομα γὰς τῷ ἀςςήτῷ θεῷ οὐδεὶς ἔχει εἰπεῖν εἰ δέ τις τολμήσειεν εἶναι λέγειν, μέμηνε τὴν ἄσωτον μανίαν. Apol. II. c. 6:
  Τὸ δὲ πατὴς καὶ θεὸς ... οὐκ ὀνόματά ἐστιν, ἀλλ' ἐκ τῶν εὐποϊῶν καὶ τῶν ἔςγων προσφήσεις. Cohort. ad gentt. c. 21 (n. 1). Tatian. l. c. c. 4: ἀνονόμαστος θεός. Theophil. l. c. l. I. c. 3 et Clement. Alex. Strom. l. V. c. 12. §. 83. Cf. meum librum De Iustini Mart. scriptt. et doctr. p. 128.
- 132. si terram hanc] Mente suppl. "vocat deum, non est deus, quia terra est," quam calcamus. Eadem est ratio verborum quae sequentur.
- 133. haec id non sunt] Hic quoque ad verbum transtuli: "so sind diese es nicht (aurum et argentum non sunt dii), welche wir gebrauchen nach unserem Willen" (quando-quidem istis utimur ad lubitum nostrum).
- 134. quos frangimus] Scil. "aliquis deos vocat." Caeterum audi Tatian. l. c.: Δημιουργίαν την ύπ' αύτοῦ γεγενημένην χάριν ήμῶν προσκυνεῖν οὐ θέλω. Γέγονεν ήλιος καὶ σελήνη δι' ήμᾶς εἶτα πῶς τοὺς ἐμοὺς ὑπηρέτας προσκυνήσω; Πῶς δὲ ξύλα καὶ λίθους θεοὺς ἀποφανοῦμαι;
- 135. verbo suo] "in ihrer Redo." Supra enim: "Si quis igitur descrit lucem ac dicit Est deus alius; inde quod-cun que dicat hoc invenitur: eum unam ex creaturis vo-care deum. Etenim" etc.

Caput III. 136. lapides et lignum ... aurum et argentum] Cf. c. 2 (n. 134 et 133).

- 137. quum vox auditur in universa terra] Coll. Ep. ad Roman. 10, 18 (LXX Ps. 18, 4): εἰς πᾶσαν τὴν γῆν ἐξῆλθεν ὁ φθόγγος αὐτῶν (h. e. eorum qui evangelium praedicant).
- 138. propter multos] "die vor den Vielen, mit welchen sie geirrt haben, sich schämen, obgleich sie ... wandeln

mochten." Respicit auctor ad c. 1: "Sunt enim homines, qui ..., quando homo cum multis errat. Ego vero dico non bonam esse excusationem hanc, hominem cum multis errare."

139. ad foveam] Alluding to our Lord's words, Matth. XV. 14, who himself probably had reference to some proverb current amongst the Jews. In the Testaments of the Twoclos Patriarchs, Test. Reuben c. 2, we have the following similar passage. ὅτι ἀγνοίας πεπλήρωται, παὶ αὐτή τὸν νεώτερον ὁδηγεῖ ὡς τυφλὸν ἐπὶ βόθρον. See Grabe Spicilegium Vol. I. p. 147. Cureton.

140. Sunt enim etc.] Roerdam apte attulit Iustin. Apol. l. c. 58: "Daemones abducunt homines a deo: καὶ τοὺς μὲν τῆς γῆς μὴ ἐπαίρεσθαι δυναμένους τοῖς γηΐνοις καὶ χειροποιήτοις προσήλωσαν καὶ προσηλούσι."

141. ex ipsa terra] Athenagoras l. c. c. 17: Γη ταυτα καὶ λίθοι καὶ ῦλη. Clemens Alex. Protrept. c. 4. §. 56: χουσός ἐστι τὸ ἄγαλμά σου, ξύλον ἐστί, λίθος ἐστί, γη ἐστίν.

143. deos vocaro ... factum est] Iustinus l. c.: ... θεούς ἐπονομάζουσιν. "Οπερ οὐ μόνον ἄλογον ήγούμεθα ἀλλὰ καὶ ἐφ΄ ὕβρει τοῦ θεοῦ γίνεσθαι. Dial. c. Tr. c. 35: τὸ ὅνομα τοῦ θεοῦ ἐπιγράφουσι τοῖς χειροποιήτοις. Theophil. l. c.: εἰσὶ γὰρ ... ἔργα χειρῶν ἀνθρώπων (Psalm. 113, 4 s. et 134, 15—17).

Caput IV. 144. Sibylla] Oracc. Sibyll. III. v. 722 s. ed. Alexand. Vol. I. P. I. p. 154 (ed. 2. 1869. p. 126), etiam ap. Iustin. Cohort. ad gentt. c. 16: "Εργα τε (Iust. δὲ) χειροποίητα σεβαζόμεθ' (Iust. melius γεραίρομεν) ἄφρονι θυμφ | Εἰδώλων (Iustin. Εἴδωλα) ξοάνων τε παταφθιμένων ἀν-

🕭 φ ώπων. Coll. v. 547. p. 140 (116): ... δώρα μάταια καταφθιμένοισι πορίζεις. Et v. 279. p. 116 (96): . . . θνητών είδωλα δ' έτίμας. Idem professus est Athenagoras l. c. c. 28. p. 150: ούδε λόγος ετι καταλείπεται, βασιλείς οντας αυτούς μή νενομίσθαι θεούς. C. 29. p. 154: ἄνθρωποι ἐξ ἀνθρώπων γεγονότες, θε ο l νομίζονται. Exempla attulit c. 28-30. Adde Theophilum l. c. l. l. c. 9: Καὶ τὰ μὲν δνόματα ών φής σέβεσθαι θεών ονόματά έστιν νεκρών άνθρώπων. Vide quae ibi adnotavi (n. 1). Minucius Fel. Octav. c. 21: "Ob merita virtutis aut muneris deos habitos Euhemerus exsequitur" etc. Coll. Arnob. Adv. natt. l. IV. c. 29 et quos ibi (p. 192) de ipso Euhemero citavit Oehler. Jacobi (Deutsche Zeitschr. f. christl. Wissensch. u. christl. Leben 1856. N. 14. p. 106): "Diese euhemeristische Betrachtung der Mythologie war unter den Kirchenlehrern die herrschende geworden und kehrt daher bei den Apologeten häufig wieder, abwechselnd nur mit der anderen, dass die Götter böse Geister seien. Von dem Ernste des sittlichen Gegensatzes bestimmt und in dem Kampfe um so weniger zu Anerkennung geneigt, begnügte man sich bei dieser Betrachtung, und verschmähte es, einer tiefern Idee in den Mythen nachzuspüren. Man war um so weniger dazu veranlasst, als jene Theorie auch den Heiden sinstar omnium affero Ciceronem, ap. Lactant. Institt. div. I. c. 15] sehr geläufig und von ihnen ererbt war. Dagegen die philosophirende Deutung, welche bei Plutarch und vielen Anderen beliebt war, ging zu den Gnostikern über und wurde von ihnen mit gleicher Willkür der Allegorie durchgeführt. Der Verfasser führt Beispiele solcher menschlichen Götter an: Hercules in Argos" etc.

145. adorant simulacra Caesarum] Iustinus Apol. I. c. 21:
Καὶ τί γὰρ τοὺς ἀποθυήσκουτας παρ΄ ὑμῖν αὐτοκράτορας, οὺς ἀεὶ ἀπαθανατίζεσθαι ἀξιοῦντες καὶ ὁμνύντα τινὰ προάγετε έωρακέναι ἐκ τῆς πυρᾶς ἀνερχόμενου εἰς τὸν οὐρανὸν τὸν κατακαέντα
Καίσαρα; Alios ad h. l. (p. 56. n. 8) laudavi: Tatian. Orat.

c. 10 et Tertullian. Ad natt. l. l. c. 10. II. c. 7. Primas inter deos relatus est Iulius Caesar. Cf. G. Zeiss Röm. Alterthumskunde p. 624 s.

146. magis venerantur] Tertullian writes to the same effect: "Immo iam per deos deierandi periculum evanuit, potiore habita religione per Caesarem deierandi, quod et ipsum ad offuscationem pertinet deorum vestrorum; facilius enim per Caesarem perierantes punirentur quam per ullum Iovem." Ad nation. I. c. 10. And again in his Apology c. 28: "... Citius denique apud vos per omnes deos quam per unum genium Caesaris peieratur." Cureton.

147. et vectigalia et tributa] Theophilus l. c. l. I. c. 10: τέλη καὶ εἰσφορὰς παρέχει τῷ βασιλεῖ αὐτή τε (mater deorum) καὶ οἱ νίοὶ αὐτῆς. Haec de deorum vectigalibus et tributis Caesari solvendis explicari possunt ex Tertulliano (Apolog. c. 13 et Ad natt. l. I. c. 10), ut l. c. exposui.

148. quippe etc.] "als demjenigen, der mehr ist als sie" (die früheren Götter).

149. et quot saccos etc.] Saltet var hos Romerne fra de aeldste Tider et Statsmonopol (Liv. II, 9. XXIX, 7), og sandsynligt har det Samme vaeret Tilfaeldet ogsaa hos andre Folk; jfr. Bosse Grundz. des Finanzwesens im röm. Staate I, 83. 193. Roerdam. Caeterum textus syriacus hic et loco proxime sequenti depravatus est. Nos plane haeremus, nec quidquam in mentem venit quin statim reiiciamus.

150. ea quae sensuum sunt expertia] Fragm. II: οὐδεμίαν αἴσθησιν ἔχοντα. Iustinus l. c. c. 9: ἄψυχα καὶ νεκρὰ ταῦτα γινώσκομεν. Epist. ad Diogn. c. 2: Οὐ κωφὰ πάντα; Οὐ τυφλά; Οὐκ ἄψυχα; Οὐκ ἀναίσθητα;

Caput V. 151. multis mulieres abduxit] Cf. Eusebius Praepar. evang. l. II. c. 2. §. 13 ss.

152. Zoradi] Zoradi ist unstreitig derselbe [infra vocatur Zaraduscht], den die Gricchen Ζαράδης, gewöhnlicher Ζωροάστρης nennen [cf. Windischmann Zoroastrische Studien, Ber. 1863, p. 44 s.], der auch mit Herkules identificirt Corp. Apoll. Vol. 1X.

(Movers Die Phoenizier I. 349. 352) und wie auch Dschemschid als der persische Herkules betrachtet wird (Creuzer Symbolik u. Mythologie d. alt. Völker 3. Ausg. II. 634). Damit mag hier die Behauptung seiner Freundschaft mit Herkules im Zusammenhange stehen. Welte.

153. filii Actes] H. e. Actaei sive Athenienses. Augustinus De civit. dei l. XVIII. c. 12: "His temporibus Dionysum, qui etiam Liber Pater dictus est et post mortem deus habitus est, vitem ferunt ostendisse in Attica terra hospiti suo." Coll. Tertullian. Apolog. c. 11.

154. qui vocatus est Serapis] Meliton is not singular in this view. Tertullian: "Nam Serapis iste quidem olim loseph dictus fuit, de genere sanctorum," Ad nation. II. c. 8. Iulius Firmicus Maternus De errore profan. relig. c. 13: "Ioseph, qui ob pudicitiam in carcerem missus, ereptus post interpretationem somnii fuit particops regni. Nam septem annorum collectis et servatis frugibus alterius septennii egestatem divinae manus providentia mitigavit. Haic post mortem Aegyptii patrio gentis suae instituto templa fecerunt. ... Nomen etiam, ut sanctius coleretur, ex primo auctore generis accepit. Nam quia Sarae pronepos fuerat, ex qua nonagenaria Abraham indulgentia dei susceperat filium, Serapis dictus est graeco sermone, hoc est Σαρᾶς ἄπο." [Cf. Oehler. ad h. l.] Ruffinus Hist. eccl. l. XI. c. 22. Cureton. Idem Anglus (p. XI) censet Melitonem illosque scriptores veteres aegyptium deum Serapin confedisse cum patriarcha. Ad haec monuit Welte: "Melito's Aussage ist Allem nach ganz richtig. Denn die ältesten ägyptischen Könige waren der Sage nach Götter, und auch die späteren menschlichen Könige bis auf die Ptolemäer wurden als Nachkommen und Nachfolger der Götter betrachtet und geradezu vergöttert, erbielten auf die Vergötterung bezügliche Beinamen und göttliche Verehrung, sogar schon bei ihren Lebzeiten wurden ihnen Tempel und Capellen geweiht und ihre Bilder angebetet. Vgl. Uhlemann Aegyptische Alterthumskunde

- II. 50 f. Dass solche Ehre auch dem Joseph, dem grössten Wohlthäter des Landes, der dem Könige an Ansehen gleichkam oder vielleicht noch vorging, zu Theil geworden sei, würde man anzunehmen versucht, wenn auch keine Nachricht aus dem Alterthum es bezeugte."
- 155. regis insulae Cretae] Theophilus l. c.: Καὶ ὁ μὲν Ζεὺς παῖς Κρόνου, βασιλεὺς Κρητῶν γενόμενος, ἔχει τάφον ἐν Κρήτη.
- 156. Erechtheum] Sive Erichthonium. Syrus errore "Erechthippum".
- 157. filio uxoris patris sui] Hephaestus fuit filius Herae, uxoris Iovis, patris Athenae.
  - 158. a patre suo] Nos: "von Seiten ihres Vaters."
- 159. Balti] H. e. Venerem. Welte: "Dass unter Balti hier die Venus der Griechen gemeint sei [Creuzer T. II. p. 421], erhellt schon aus ihrer Herkunft von Kypros. Thammuz ist der Adonis der Griechen. Und demnach wird unter Kuthar allerdings Kinyras gemeint sein, wie Cureton glaubt, obgleich derselbe von Eusebius ὁ Κύπριος ὁ νησιώτης Κινύρας genannt wird (Praepar. ev. II. 3, 6) und damit auch die gewöhnliche Ansicht übereinstimmt (Movers I. 238)."
- 160. Gebal] Graecorum Βύβλος. Cf. Winer Bibl. Realwörterbuch ed. 2. T. I. p. 240.
  - 161. omnia oppida] Scil. Cypri.
- 162. Aphaki] Zosimus I. 58: "Αφακα χωρίον ἐστὶ μέσον Ἡλιουπόλεως τε καὶ Βύβλου, καθ' ο ναὸς 'Αφροδίτης 'Αφακίτιδος τόρυται. Cf. Eusebii Vit. Const. l. III. c. 55 et Heinichen. ad h. l.: Commentt. in Eus. (ed. 2) p. 532.
- 163. Nani] Neutiquam "Nuh" legit Syrus, quod Cureton et Renan praebent, sed "Nani", ut ostendit Bernstein: Zeitschr. d. Deutschen morgenländ. Gesellschaft T. X (Lips. 1856) p. 549; coll. Cavedoni Nuovi cenni etc. (1858) p. 16 s. Illa "Nani" (sic etiam Peschittho 2 Maccab. 1, 13. 15, text. gr. Navaĩa, lat. vulg. Nanea) fuit dea Elamitarum,

cuius templum Susianum opibus maxime florebat. Plura dabunt Windischmann Die persische Anahita oder Anattis (Aus den Abhandl. d. k. bayr. Akad. d. Wissensch.), Monac. 1856. 4°, p. 4 s. 11. 19 et Grimm Kurzgef. exeg. Handbuch zu d. Apokryphen d. A. T. P. IV (1857) p. 39.

164. Adoraverunt Syri etc.] "Die Syrer beteten die Ati an, die Adiabenerin, welche sendete die heilkundige Tochter Belat's" etc. - Roerdamus haec adnotavit: "Den her omtalte Kultus er yderst dunkel, da hverken Stedet, hvor den oevedes, er sikkert, eller de her omtalte Personer andensteds fra ere bekjendte. "Syrerne" kunne nemlig forstaas om Indbyggerne i Coelesyrien, Mesopotamien, Damascene (d. e. det egl. Syrien), Adiabene, Babylonien, Judaea og Sofene (Pompon. Mela I, 11; jfr. Plin. H. N. V, 12). Navnlig forveksles Navnene Syrien og Assyrien meget ofte hos de graeske Forff. (Steder samlede hos Hoffmann Gramm. Syr. p. 3.) Her synes Syrien imidlertid ikke at kunne vaere noget af disse to: at tage det om Assyrien forbydes derved, at Ati i Modsaetning til Syrerne siges at vaere fra Hadjab, d. e. Graekernes 'Αδιαβήνη, det gamle Assyrien (jfr. los. Sim. Assemani Biblioth. orient. III. I, p. 707. St. Ev. Assemani Actt. SS. martyr. I, p. 104). Og skjoent den umiskjendelige Tilsaetning, som Sagnet her har faaet fra Fortaellingen om Naman den Syrer i 2 Kong. 5, saavelsom Navnet Hadad kunde vise os hen til det egl. Syrien, saa synes det dog ikke at kunne forstaas herom, men om Babylon, dels fordi Melito med Hensyn til de skildrede Kultusformer foelger Retningen fra Oest til Vest (Elymais, Babylonien, Mesopotamien, Syrien), dels fordi den her omtalte Simi neppe kan vaere mogen anden end den babyloniske Semiramis. [Cf. infra n. 166.] Ang. Ati mener Cureton, at det skulde vaere den lydiske "Arrig (Rheas Elsker), der efter Lucian Dea Syr. c. 15 drog om i Kvindedragt "og underviste i Rheas Orgier"; men hvis her tales om en babylonisk Kultus, er dette neppe muligt, da Lucian smst. udtrykkeligt

bemaerker, at Folket hinsides Evfrat ikke modtog ham. Jeg formoder derfor, at Ati maa vaere den babyloniske Form for den ovenfor omtalte persisk-armeniske Gudinde Avatric. der i Babylon, hvor hun dyrkedes under Navnet Mylitta eller Ada (Hesych., svarende til Tyriernes 176a, jfr. Movers S. 199), var den til Baal svarende kvindelige Guddom (ligesom ogsaa de tilsvarende Baal og Thanath hos Foenicierne, Gesenius Monum, Phoen. p. 162 ss.). Maaske kunde man ogsaa sammenholde med Ati den "persiske Dronning" Atossa, der skal have opfundet den Kunst at skrive Breve [Tatian. c. 1. n. 15 meae edit. et Euseb. Praepar. evang. l. X. c. 6. S. 6], saameget mere, som der ogsaa forekommer en Atossa i den assyriske Historie, der forveksles med Semiramis (Photii Bibl. ed. Hoesch. p. 427, cod. 186, jfr. Voss De theol. gent. I, 23). - Den foelgende Belat maa vist vaere den samme som den babyloniske Βελιτάν (Strabo XVI, 1), d. e. den gamle Bel (jfr. Movers S. 256; at Βωλάθης er den samme, er neppe saa sikkert, som Movers antager, jeg vilde hellere anse denne Form for en Komposition af de to Guddomme ברל , som saa ofte i de palmyr. Indskr.] og den her naevnte עשי ). Den omtalte Kvinde kaldes Gudens Datter formedelst sin Laegekyndighed. Og Hadad maa vaere Graekernes Adodus, der atter er identisk med Biblens Nimrod (Gen. 10), Graekernes Ninus eller Belus, der ogsaa i Almh. naevnes som Semiramis's Fader, skjoent efter andre som hendes Mand (jfr. Voss l. c. II, 6)."

165. Adoraverunt etiam filii Mesopotamiae ... ex inimicis suis] Dionys. Telmahharensis (Chronici lib. I. ed. Tullberg, Ups. 1848, p. 66 s. jfr. Assemani Bibl. or. I, 418) naevner to Konger i Edessa, Fader og Soen, af Navnet Bacru, som regerede fra 116—92 foer Kristus; muligvis er det en af dem, Sagnet taler om. Om Kuthbi ved jeg ingen Oplysning; Jakob af Sarug (Assem. 1. c. p. 327 s.) naevner en hel Del Guder, der dyrkedes i Mesopotamien, men hendes Navn er ikke iblandt dem. Roerdam.

166. De Nebo ... in magia eorum] Mabug er Graekernes Hierapolis i det nordlige Syrien. Her dyrkedes "den syriske Gudinde", Atergatis, Derketo (jfr. Movers S. 584 ff.). Hun betragtedes som Altings Moder (omniparens dea Syria, Apuleius), d. e. en Personifikation af Naturens foedende Kraft, hvorfor ogsaa hendes Tempel var et Slags Pantheon, hvilket laeres af Lucian, de Dea Syr. c. 33-39, hvor han foruden at naevne en Maengde Guder, hvis Billeder fandtes der, siger, at der var utallige (μύρια) Billeder af Heroer. Men maerkeligt er det, at dette Skrift, som dog, enten det er af Lucian eller ej, ikke kan vaere meget yngre end Melito, ikke udtrykkeligt omtaler hverken Nebo eller Hadran, medens de her saerligt fremhaeves. Skulde man ved disse Billeder taenke paa noget af dem, som Lucian naevner, maatte Nebo vist vaere Hermes (Luc. c. 38), da disse to ellers ere identiske (jfr. Gesenius Jesaia II, 342), og Hadran kunde maaske vaere den af Lucian c. 35 omtalte skjaeggede Apollo (jfr. Movers S. 655). Orfevs og Zaradost, d. e. Zoroaster [supra audit Zoradi; cf. n. 152], omtales af Plutarch (De defectu oracc., Opp. ed. Xylander, T. II. p. 414 A) som Stiftere af de forskjellige Kultusformer, men uden at saettes i Forbindelse med hinanden; Sagnet her, at de i Forening havde givet Anledning til den hierapolitanske Kultus, ved jeg ikke andensteds fra at oplyse. Maaske kunde man m. H. t. Orfevs finde Spor heraf i det Sagn, Lucian (l. l. c. 16) meddeler, at Bacchus havde indstiftet Junos Dyrkelse i Hierapolis, da han drog fra Aethiopien til Graekenland, medens ellers Orfevs fortaelles at have bragt Bacchus - Dyrkelsen fra Aegypten til Graekenland. -Simi kan ikke vaere nogen anden end Semiramis (skjoent hendes Navn ellers skrives Schemiram, Barhebr. Chron. Syr. p. 12, Dionys. Telm. Chron. p. 21), der sagdes (Luc. c. 14, jfr. Athenagor. Suppl. c. 30) at have stiftet dette Tempel for sin Moder Derketo (der af Macrob. Sat. I, 23 saettes som den til den babyloniske Adod svarende kvindelige Guddom [cf. supra n. 164]). Den her omtalte Broend er det Hul (χάσμα), som fandtes i Templet i Hierapolis (Luc. c. 13) og havde givet Anledning til dets Stiftelse. Navnet Simi er aabenbart det Samme som Lucians σημήϊον, der ogsaa identificeredes med Semiramis (Luc. c. 33); thi ligesom her Simi oeser Vand i Broenden, saaledes bestod senere en af de vigtigste Kultushandlinger deri, at σημήϊον to Gange om Aaret blev baaret ned til Havet for at hente Vand, hvilket da blev cest i dette γάσμα (Luc. c. 13. 33). Roerdam. -Caeterum numerus pluralis "quid scribam vobis" (pro "tibi", h. e. Antonino) nihil habet offensionis. Pluralis numerus enim idcirco hic positus est, quod simul genus comprehendatur gentilium (Plural der Kategorie). Cf. Meyer. ad Matth. 2, 20 (ed. 2) p. 81. Aut, si oblatus fuit libellus Elagabalo, sic statuas, ut scriptor rationem simul habeat sacerdotum syriacorum (illico enim: "Nam ecce omnes sacerdotes in Mabug sciunt" etc.), quorum ex numero erat Elagabalus: qui etiam post, quam imperium suscepit, sacerdotis personam non deposuit.

167. in quo Sc. puteo.

Caput VI. 168. animal rationale] Iustinus Dial. c. Tr. c. 93. p. 324: λογιπὸν ζῶον, ὁ ἄνθρωπος.

169. si vestitu muliebris te tegere volunt] Diess bezieht sich wahrscheinlich auf den schon Deuteron. 22, 5 verbotenen Kleiderwechsel, wo die Männer Frauenkleider anzogen und umgekehrt. Es war diess namentlich bei gewissen unzüchtigen Culten, wie z. B. bei'm vorderasiatischen Herculesund Mylittacult üblich. Vgl. Movers I. 453. Welte.

170. vitam aeternam quae non moritur] Eadem formula c. 9 (n. 189) reperitur. Similiter c. 13: "haereditatem aeternam quae non perit." Syri verbis minus convenienter transtulit Welte: "das ewige Leben der Unsterblichen."

171. omni tempore vivens] Sibyll. Oracc. procem. v. 16 ap. Theophil. l. c. l. II. c. 36. p. 166: ος μόνος εἰς αἰωνα καὶ ἐξ αἰωνος ἐτύχθη. Adiicias l. III. v. 16 (Vol. l. P. 1)

p. 94 (ed. 2. p. 76): ὅντα τε, καὶ κρὶν ἐόντα, ἀτάρ πάλι καὶ μετέπειτα.

172. similitudo] Graece όμοίωσις (LXX Gen. 1, 26).

173. quum exueris ... vivens ac cognoscens] Theophilus l. I. c. 7: El ταῦτα (deum esse universorum creatorem ac dominum) νοεῖς, ἄνθρωπε, άγνῶς καὶ ὁσίως καὶ δικαίως ζῶν, δύνασαι ὁρᾶν τὸν θεόν. Πρὸ παντὸς δὲ προηγείσθω σου ἐν τῷ καρδίς πίστις καὶ φόβος ὁ τοῦ θεοῦ, καὶ τότε συνήσεις ταῦτα. "Όταν ἀπόθη τὸ θνητὸν καὶ ἐνδύση τὴν ἀφθαρείαν, τότε ὄψη κατὰ ἀξίαν τὸν θεόν. ... Τότε ὄψη γενόμενος ἀθάνατος τὸν ἀθάνατον, ἐὰν νῦν πιστεύσης αὐτῷ.

174. divitiae ... amittuntur] Coll. Matth. 6, 20.

175. nulla re indiget] Ita patres saepissime: deum esse ἀνενδεῆ: ν. c. Iustinus (cf. meum librum De Iust. M. scriptt. et doctr. p. 126) Apol. I. c. 13. p. 32 et Athenagoras Supplic. c. 13. p. 58. Tatianus Orat. c. 4: ὁ γὰρ πάντων ἀνενδεῆς οὐ διαβλητέος ὑφ' ἡμῶν ὡς ἐνδεῆς. Athenagoras De resurrect. mortt. c. 12: . . . παντὸς γάρ ἐστιν ἀπροσδεῆς. Τῷ δὲ μηδενὸς δεομένω τὸ παράπαν οὐδὲν τῶν ὑπ' αὐτοῦ γενομένων συντελέσειεν ἄν εἰς χρείαν ἰδίαν. Adde Epist. ad Diogn. c. 3: Ὁ γὰρ . . . πᾶσιν ἡμῖν χωρηγῶν ὧν προσδέομεθα, οὐδενὸς ἄν προσδέοιτο τούτων πτλ. (Actt. apostt. 17, 24. 25).

Caput VII. 176. cuius verbum est veritas] Ioann. 17, 17: ὁ λόγος ὁ σὸς ἀλήθειά ἐστιν. Paullo post et c. 11 (n. 198) commemoratur "verbum veritatis." Jacobi l. c. p. 106: "Dem Verfasser ist (wie dem Origenes) die Wahrheit die objective, ewige, mit Gott selbst identische. So sind also die Götzendiener nicht Diener der Wahrheit und ihres Wortes." — Paullo post Syrus interpres minus accurate transtulit: "et veritas vocatur;" exspectabas fere sic: "(et) hoc veritas vocatur."

177. istorum] H. e. operum manaum.

178. animal ... coram te] Mente supple: Cur ergo id ipsum non adoras, sed eius simulacrum?

Caput VIII. 179. Cur me deus etc.] Iustinus Dial. c.

Τr. c. 102: Μη γὰρ οὐκ ἠδύνατο ὁ θεὸς τὴν ἀρχην καὶ τὸν ὅφιν (i. q. malum) ἐξᾶραι τοῦ μὴ εἶναι ...; ᾿Αλλ', ὡς ἐγίνωσκε καλὸν εἶναι γενέσθαι, ἐποίησεν αὐτεξουσίους πρὸς δικαιοπραξίαν καὶ ἀγγέλους καὶ ἀνθρώπους κτλ. Αροί. Ι. c. 43: Ἐπεὶ εἰ μὴ τοῦτό ἐστιν, ἀλλὰ κα θ' είμα ρμένην πάντα γίνεται, οὕτε τὸ ἐφ' ἡμῖν (= τὸ αὐτεξούσιον, liberum arbitrium) ἔστιν ὅλως κτλ. Οὐ γὰρ ὥσπερ τὰ ἄλλα, οἶον δένδρα καὶ τετράποδα, μηδὲν δυνάμενα προαιρέσει πράττειν, ἐποίησεν ὁ θεὸς τὸν ἄνθρωπον οὐδὲ γὰρ ἦν ἄξιος ἀμοιβῆς ἢ ἐπαίνου, οὐκ ἀφ' ἑαυτοῦ ἑλόμενος τὸ ἀγαθόν, ἀλλὰ τοῦτο γενόμενος κτλ.

180. et eligas tibi quod bonum est] Iustinus Apol. I. c. 44: "Deus iam homini primitus creato dixit: Ἰδού προ προσώπου σου το ἀγαθόν καὶ το κακόν, ἔκλιξαι το ἀγαθόν" (Deuter. 30, 15. 19).

181. in eo] Scil. coelo.

182. Cognosce ergo etc.] Quemadmodum anima invisibilis corpus movet (Epist. ad Diogn. c. 6: ἔσπαφται κατὰ πάντων τῶν τοῦ σώματος μελῶν ἡ ψυχή), ita deus totum movet mundum. Similiter Theophilus l. c. l. I. c. 5: Καθάπεφ γὰφ ψυχὴ ἐν ἀνθφώπω οὐ βλέπεται, ἀύφατος οὖσα ἀνθφώποις (Melito paullo post. ,,in te est nec videtur"), διὰ δὰ τῆς κινήσεως τοῦ σώματος νοεῖται ἡ ψυχή, οὖτως ἔχοι ἂν καὶ τὸν θεὸν μὴ δύνασθαι όφαθὴναι ὑπὸ ὀφθαλμῶν ἀνθφωπίνων, διὰ δὰ τῆς προνοίας καὶ τῶν ἔργων αὐτοῦ βλέπεται καὶ νοεῖται. Cf. ibid. cc. 4—7.

183. quam valt] Scil. deas. Instinus De resurrect. c. 10: Ψυχή ἐν σώματί ἐστιν, οὐ ζῆ δὲ ἄψυχον · σῶμα, ψυχῆς ἀπολειπούσης, οὐκ ἔστιν.

Caput IX. 184. nisi erigas etc.] Etiam Theophilus l. l. c. 7: Οὖτός μου θεὸς ὁ τῶν ὅλων κύριος, ὁ τανύσας τὸν ούρανὸν κτλ. ... Τοῦτον ... ἀγνοεῖς. Τοῦτο δέ σοι συμβέβηκεν διὰ τὴν τύφλωσιν τῆς ψυχῆς καὶ πώρωσιν τῆς καρδίας σου. ᾿Αλλὰ εἰ βούλει, δύνασαι θεραπευθῆναι ἐπίδος σεαυτὸν τῷ ἰατρῷ, καὶ παρακεντήσει σου τοὺς ὀφθαλμοὺς τῆς ψυχῆς καὶ τῆς καρδίας.

185. ex toto corde tuo] Marc. 12, 30 et Luc. 10, 27: ἐκ ὅλης τῆς καρδίας σου. Cf. n. 190.

186. daemonibus et umbris] De aeldre Apologeter, navnlig Justin, Tatian og Athenagoras laegge megen Vaegt pas, at Hedningene i Virkeligheden ikke tilbede Guder, men Djaevle (δαίμονες), der dels ved Frygt, dels ved Forfoerelse have forledet Menneskene til at dyrke dem som Guder (jfr. isaer Iustin. Apol. I. c. 5, Tatian. Orat. c. 12 ss., Athenagor. Suppl. c. 26 s.). Skygger [umbrae] maa vist forstaas om legemloese Aander, og dette er da enten ogsaa Daemonerne (jfr. Sibyllas δαίμονες οἱ ἐν ἄδη, Theophil. Ad Autol. II. c. 36 [p. 166 meae edit.]), eller de afdoede Menneskers (Kongers [cf. supra c. 4]) Aander, manes; jfr. Minuc. Fel. Octav. VI, 4 (ed. Lübker) p. 39. Roerdam.

187. dant cibum suum escam igni] Iustinus Apol. I. c. 13:
"Hunc solum cultum deo dignum esse didicimus: ea quae ab
illo ad alendum creata sunt non igne consumere," τὰ ὑπ΄
ἐκείνου εἰς διατροφὴν γενόμενα οὐ πυρὶ διαπανᾶν κτλ.

188. ea] H. e. libertate tua.

189. vita aeterna quae non moritur] Cf. n. 170.

Caput X. 190. ex toto corde tuo] Cf. n. 185.

191. num id est deus quod emitar] Cf. Theophil. l. II. c. 2 et Tertullian. Apolog. c. 13.

192. Num id est deus quod custodiendum est] Non lapidei quidem et testacei dii, sed tamen argentei et aurei includebantur noctu, atque interdiu custodes apponebantur, ne furto auferrentur, ut dioit auctor Epistolae ad Diognetum c. 2. Vide meum de hac Epistola librum (ed. 2) p. 100, ubi Iustini quoque verba ex Apologia I. c. 9 attuli: ἀθέμιτον καὶ τὸ νοεῖν ἢ λέγειν ἀνθρώπους θεῶν εἶναι φύλακας.

193. eum] H. e. eiusmodi deum, qui ipse praesidio eget. Verba respondent praecedentibus: "Num id est deus quod custodiendum est  $\$^{u}$ 

194. sicut homo qui scit etc.] Cf. Iustin. l. c. c. 17 (n. 5). Caput XI. 195. absconditi] Eodem vocabulo, quo hic

usus est Syrus interpres, reddidit Peschittho Actt. apostt. 17, 23 vocem ἄγνωστος, ut iam Roerdam animadvertit. C. 12: "deus ... abscondit se in potentia sua ab omnibus operibus suis."

- 196. in opprobrium dei] Roerdam laudavit Iustin. I. c. c. 9: ὅπες . . . ήγούμεθα . . . έφ' ῦβρει τοῦ θεοῦ γίνεσθαι.
  - 197. huic] H. e. ligno sculpto et fabricato.
  - 198. verbum veritatis] Cf. c. 7. n. 176.
- 199. Quia sculptum est lignum, non animadvertis id esse lignum] Similiter Theophilus l. II. c. 2: ήγοῦνται θεοὺς αὐτούς, οὐκ εἰδότες ὅτι τοιοῦτοί εἰσιν ὁποῖοι καὶ ὅτε ἐγένοντο ὑκ' αὐτῶν, ἥτοι λίθος ἢ χαλκὸς ἢ ξύλον κτλ. Cf. quos l. c. (p. 48. n. 1) citavi. Commation autem quod sequitur, "aut esse lapidem" usque ad "tanti pretii esse," in translatione syriaca corrupte exhibetur: quod tamen interpretes sicco quod aiunt pede transierunt. Nobis multa in mentem venerunt, sed quorum nihil satis ex sententia locum expediret.
  - 200. quod fecisti] Nempe simulacrum.
- 201. Etsi oculos habes, non vides] Marc. 8, 18: ὀφθαλμοὺς ἔχοντες οὐ βλέπετε. Xenoph. Cyrop. l. III. c. 1. §. 27:
  σὺ δέ γε οὐδὶ ὁρῶν γινώσκες.

Caput XII. 202. Quodeunque reliquerunt nobis patres nostri colimus] Ad eandem gentilium opinionem auctor Cohortationis ad gentt. (cc. 1—13) respicit, c. 1 (coll. c. 35. p. 110. n. 6): εὐχομαι τῷ θεῷ ..., ὑμᾶς ... τῆς τῶν προγόνων πλάνης ἀπαλλαγίντας ἐλέσθαι τὰ λυσιτελοῦντα νῦν, ο ἐδὲν ο ἰομένους περὶ τοὺς προγόνους ὑμῶν ἔσεσθαι παρ' ὑμῶν πλημμελές, εἰ τάναντία νυνὶ τῶν πρότερον μὴ καλῶς δοξάντων αὐτοῖς χρήσιμα φαίνοιντο παρ' ὑμῖν. Roerdam praeterea protulit Minucium Fel. Octav. c. 5 (ed. Oehl.) p. 6 s.: "Cum igitur aut fortuna certa sut incerta natura sit, quanto venerabilius ac melius antistites veritatis maiorum excipere disciplinam, religiones traditas colere, deos, quos a parentibus ante inbutus es timere quam nosse familiarius, adorare, nec de numinibus ferre sententiam, sed prioribus credere,

qui adhuc rudi saeculo in ipsius mundi natalibus meruerunt deos vel faciles [h. e. beneficos et bene meritos] habero vel reges ?"

203. quibus patres paupertatem reliquerunt] Iustinus Apol. I. c. 12: "Ον γὰρ τρόπον διαδέχεσθαι πενίας . . . πατρικάς ύφαιροῦνται πάντες, οῦτως καὶ ὅσα ἂν ὑπαγορεύση ὁ λόγος μὴ δεῖν αίρεῖσθαι ὁ νουνεχής οὐχ αίρήσεται.

204. Non enim ... prave ambulabant] Iustin. l. c. c. 2: ... μόνον τάληθες τιμάν καὶ στέργειν ὁ λόγος ὑπαγορεύει, κα-ραιτουμένους δόξας παλαιῶν ἐξακολουθεῖν, ἄν φαῦλαι ὧσιν κτλ. Cohortat. ad gentt. c. 14: Δεῖ τοίνυν ὑμᾶς ... μὴ τῆ τῶν προγόνων ὑμῶν ἀβασανίστω προσέχειν πλάνη, μηδ' εἴ τι σφαλέντες αὐτοὶ παρέδοσαν ὑμῖν τοῦτ' ἀληθὲς εἶναι νομίζειν.

205. opera] Renan vertit "servi," et paullo post "ab omnibus servis (pro "operibus") suis;" quae quidem vocis syriacae versio non est falsa, sed illa cum reliquis interpretibus praeferenda.

206. quoad valent eum videre] Videtur deus, si mentis oculi sunt aperti: Theophil. l. l. c. 2. p. 6 (n. 3). Peccatum obstat, quominus eum videamus: l. c. p. 8 (n. 9). Sancte viventes possumus eum videre: c. 7. p. 24.

207. diluvium venti] Eiusmodi diluvium fuit, id quod etiam Cureton observavit, tempore exstruendae turris babylonicae. Magnam enim turrim istam ventus vehemens evertit, ut Sibylla cecinit: l. III. v. 97—105; quos versus attulit Theophilus l. II. c. 31, ubi in notis (p. 147. n. 17. 18) alios citavi ex veteribus, qui ab illa mutuati sunt. Sed probe addidit Cureton haec: The author of the Cave of Treasures [de quo codice syriaco vid. Spicileg. syr. p. 79] gives another account of the Flood of Wind: to which tradition, indeed, Meliton may refer: "And in the hundredth year of Nahor, when God saw that men sacrificed their children to devils, and worshipped idols, God opened the storehouse of his wind, and the tempest's door, and a storm of wind

went forth trough all the earth, and overthrew the images and the temples of the devils, and collected together the idols and the images, and the statues, and made great heaps over them until this day. And this storm of wind the doctors call the Flood of Wind:" see fol. 22. same account is also given in the Ethiopic Book of Adam, translated by Dr. A. Dillmann in Ewald's Jahrbücher der bibl. wissensch. 1853. p. 118: "Und im 100sten jahre des Nahor sah Gott auf die menschenkinder, welche ihre kinder den gözen opferten; und er liess die vorrathskammer der winde öffnen und liess stürme winde und nebel über die ganze oberfläche der erde kommen, bis dass alle die gözen und bilder und figuren zusammengebracht (-geweht) waren, und sehr hohe berge daraus wurden, und die gözen blieben in ihnen begraben bis auf diesen tag. Viele weisen (gelehrte) haben über jenen wind geschrieben; einige von ihnen sagen, dass es eine windfluth gewesen sei."

208. diluvium aquarum] Genes. 7. Cf. Theophil. l. III. c. 19, n. 1. 11. p. 232. 234 meae editionis.

209. diluvium ignis] Iustinus Apol. II. c. 7: ... of nal πρότερον ό κατακλυσμός μηδένα λιπών άλλ' ή τὸν μόνον σύν τοῖς ίδίοις παρ' ήμιν καλούμενον Νώε. ... Οὖτω γάρ (coll. Apol. I. c. 20. p. 52) ήμεῖς την ἐκπύρωσίν φαμεν γενήσεσθαι. In Apol. I. c. 60. p. 142 hunc ignem iudicii ait a Mose praedictum esse; Deuteron. 32, 20-22: sal delfa tl έσται αύτοις έπ' έσχάτων ήμερών. ... Αύτοι παρεζήλωσάν με ἐπ' οὐ θεῷ, παρώξυνάν με ἐν τοῖς εἰδώλοις αὐτῶν. . . . "Οτι πῦρ ἐκκέκαυται ἐκ τοῦ θυμοῦ μου'... καταφάγεται γην, ... φλέξει θεμέλια ο ρέων. Tatian. Orat. c. 25 ibique n. 12. Theophil. l. II. c. 37 et 38 (Malach. 4, 1). Adde Sibyll. Oracc. (ad quae Iustin. Apol. I. c. 20 provocat) l. II. v. 286 s. (Vol. I. P. 1) p. 86: ... ὅπου περὶ κύκλον ἄπαντα || 'Απάματος ποταμός τε βέει πυρός. L. IV. v. 171. p. 178: Φλέξει δὲ χθόνα πάσαν κτλ. Recte Baumgarten-Crusius Comp. d. chr. DG. P. II. p. 394: "Weltuntergang und im uralten Bilde Weltbrand, kurz eine Katastrophe im Universum, sind Bilder, welche fast allen Religionen gemeinsam sind. In die Kirche kamen sie nicht aus biblischen Stellen (wenigstens nicht aus 2 Petri 3, 10. 12), sondern eben aus dem stehenden Bilderkreise des Alterthums."

210. et servabuntur iusti ab îra] Hiernach scheint die Verbrennung der Erde dem jüngsten Gericht vorhergehend gedacht zu sein, womit auch Thomas von Aquino (wiewohl nicht ganz entschieden) und viele Andere übereinstimmen; wogegen schon [lustinus Martyr, cf. quae exposui in Ersch. et Grub. Allg. Encyclop. d. Wiss. u. K. Sect. II. P. 30. p. 76, et] Augustinus, dem eine Reihe grosser Theologen folgt, die Weltverbrennung nach dem letzten Gericht eintreten lässt. Vgl. Tanner Theologia scholastica T. IV. p. 713. Welte.

Caput XIII. 211. Antonine] Syrus legit Antonius; in titulo Apologiae recte scripsit. Forma autem 'Αντώνιος pro 'Αντωνίνος interdum in codd. mstis comparet, ut observavi ad Athenagor. Supplic. p. 2. n. 2; coll. Schoen. ad Euseb. Chron. Can. Vol. II. p. 171. n. 1. Caeterum videsis supra p. 385.

212. eum] H. e. deum.

213. si vis] In versione syriaca adduntur haec: "Explicit Melito."

## APOLLINARIS.

Gallandi Tom.I. p. CXX—CXXII et 680. Fabricius-Harles Vol. VII. p. 160—162. Routh Vol. I. p. 157—174.

Claudius Apolinarius vel Apollinaris (Ἰπολινάριος constanter apud Graecos dicitur, non Απολλινάριος, quod exspectabas, h. e. Latinorum Apollinaris), ecclesiae Hierapolitanae in Phrygia episcopus, Marco Aurelio Antonino imperante florait (c. aa. 170-180), ut Eusehius Hist. eccl. l. IV. c. 26. S. 1 et Hieronymus De vir. illustr. c. 26 referunt 1). Ille pariter eum celebrat atque eius aequales Hegesippum, Dionysium, Melitonem et alios, quod doctrinam verae fidei ab apostolis traditam defenderit, l. IV. c. 21: "Ηπμαζον δὲ ἐν τούτοις έπὶ τῆς ἐκκλησίας Ἡγήσιππός τε... καὶ Διονύσιος Κοοινθίων ἐπίσχοπος ... καὶ ᾿Απολινάριος καὶ Μελίτων, Μουσανός ... και έπι πάσιν Είρηναϊος, ών και είς ήμας της αποστολικής παραδόσεως ή της ύγιους πίστεως έγγραφος κατηλθεν όρθοδοξία. Etiam Theodoreto (Haeret. fabul. l. III. c. 2) est and aftiπαινος καί πρός τη γνώσει των θείων καί την έξωθεν παιδείαν προσωληφώς. Neque aliter existimat Photius (Bibl. cod. 14. p. 4 ed. Bekk.): 'Αξιόλογος δε ό άνης και φράσει άξιολόγω πεχοημένος. Diversa Martyrologia latina septimo Februarii Apollinaris nostri commemorationem faciunt; Baronius vero in Martyrologio romano nomen eius inscripsit ad octavum

<sup>· 1)</sup> Neutiquam ad hunc Apollinarem datum est illud M. Aurelii et Veri rescriptum, quod in Digest. XXII. 3, 29 exstat, ut perperam opinatur Teusselius in Pauly Real-Encyklop. d. class. Alterthumswiss. T. I. P. 1 (ed. 2) p. 1251.

Ianuarii. Ignotus est Menaeis ac Menologio Graecorum. Vide Bollandistas ad diem 7 Februarii, T. II. p. 4.

Iam scripta illius viri illustris persequar. Quamvis multa exstent, haec tamen sola Eusebius vidit, ut ipse l. IV. c. 27 (unde sumsit Hieronymus l. c.: qui librum De viris illustribus ex Eusebii Historia totum fere descripsit) aperte fatetur: Τοῦ δὲ ᾿Απολιναρίου πολλῶν παρὰ πολλοῖς σωζομένων τὰ εἰς ἡμᾶς ἐλθόντα ἐσιὶ τάδε.

10. Apologia pro Christianis ad Marcum Aurelium Antoninum, anno circiter eius imperii duodecimo tradita aut tertio decimo: "volumen insigne pro fide Christianorum" (Hieronym.), quo maxime inclaruit Apollinaris. Prime loco Eusebius (l. c.) collocavit, qui mentionem eius iam superius fecerat, c. 26. S. 1: Eni tovos nai Melitor the ev Záposou παροικίας ἐπίσκοπος, 'Απολινάριός τε της ἐν Γεραπόλει διαπρεπώς ημμαζον οι και το δηλωθέντι κατά τους χρόνους Ρωμαίων βασιλεϊ (Marco Aurelio c. 14 88.) λόγους ύπερ της πίστεως ίδίως εκάτερος απολογίας προσεφώνησαν. Idem in Chronicis Canonibus sec. vers. Armen. ad annum Abrahami 2187 (Olymp. 237, 4. M. Aurelii 11), h. e. Christi 171, ed. Schoen. (Euseb. Chronicc. Vol. II) p. 172 haec praebet: "Apolinarus [sic] Asianus Hierapolitanorum provinciae episcopus cognosceba $tur^{(i)} (= \tilde{\eta} \times \mu \alpha (\epsilon)^2).$ Atque Chronicon paschale ad Olymp. 237, 1 h. e. ann. Chr. 169 (p. 484 ed. L. Dindorf.) ait: Meλίτων 'Ασιανός της Σάρδεων πόλεως έπίσκοπος καί 'Απολινάριος (sic edit. Par.; 'Anoldivápiog Dind. tacite) Tepanólems ênionoπος καὶ ἄλλοι πολλοὶ τοῦ καθ' ήμᾶς λόγου βιβλίον ἀπολογίας Μάρκφ Αύρηλίφ 'Αντωνίνφ ἐπέδωκαν. Quid igitur ? mortem certe Lucii Veri, qui, ut supra in dissertatione de Melitone p. 378 ostendi, decessit anno domini 170, Apologia

<sup>2)</sup> Hieronymus, ap. Schoen. l. c. p. 173, ad annum Abrahami 2186 (M. Aurelii 10): "Apollinaris Asianus Hierapolitanus episcopus insignis habetur." Syncellus in Chronogr. p. 665, ap. Schoen. l. c. p. 172: 'Απολινάφιος (editi 'Απολλινάφιος male) ἐπίσκοπος 'Ιεραπόλεως τῆς ἐν 'Ασία, ἰερὸς ἀνήρ, ἤκμαζε.

ab Apollinari scripta est; aliter Lucio illam pariter ac Marco obtulisset. Rursus ante annum 176. Tunc enim Marcus Aurelius Commodum filium suum consortem regni fecit, ut Eusebius in Chron. sec. vers. Arm. ap. Sch. l. c. refert; quodsi, quum ille scriberet, iam consors imperii factus esset Commodus, in Apologia nomen eius non erat praetermittendum. Scripta autem est oblataque Apologia post victoriam illam miraculosam Marci Aurelii de Germanis (in Marcomannico quod vocatur bello) reportatam, siquidem Apollinaris huius victoriae in sua Apologia mentionem fecit atque ex hoc fonte Eusebius ista hausit quae de legione Melitina (fulminea) disserit, h. e. anno Christi 172 aut 173; nam iuxta eadem Chronica (vide infra Commentar. n. 1) victoria illa reportata est anno 172.

Praeterea ab Eusebio l. IV. c. 27 (et Hieronymo) afferuntur:

- 2°. Πρὸς Ελληνας (= gentiles) libri quinque. Dialogi more scriptos innuit Nicephorus, siquidem is fide dignus censetur. Haec "συγγράμματα" ("libri" Hieronym.) πέντε, ut mihi quidem videtur, non simul foras data sunt, sed singulatim prodierunt, deinde vero, quum idem argumentum tractarent, in unum corpus compacta. Eadem ratio fuit e. g. librorum Theophili ad Autolycum, ut alio loco monui.
- 3°. Περὶ ἀληθείας libri duo (πρῶτον καὶ δεύτερον) 8). Melito quoque Περὶ ἀληθείας scripsit.
- 4°. Κατά τῆς τῶν Φουγῶν αίρέσεως libri, post illos libros scripti, quum haeresis ista primum enasci coepisset. Euseb.: ἃ μετὰ ταῦτα συνέγραψε κατὰ τ. τ. Φρ. αίρ., μετ' οὐ πολὺν καινοτομηθείσης χρόνον, τότε γε μὴν ῶσπερ ἐκ-

<sup>3)</sup> Textus vulgatus ap. Euseb. addit: και πρός Ιονδαίους πρώτον και δεύτερον. Sed haec verba non comparent in optimis codd. mstis (BCDFaKRa) neque apud Ruffinum et Hieronymum: quapropter, quum a librario quodam moleste sedulo addita sint, recte omittuntur a Laemmero et Heinicheno.

φύειν άρχομένης, έτι του Μοντανού άμα ταϊς αύτου ψευδοπροφήτισιν άρχας της παρεκτροπης ποιουμένου 4). De his postremis libris eodem saeculo secundo labente Serapio, episcopus Antiochenus, in epistola ad Caricum et Pontium, apud Eusebium l. V. c. 19. §. 2 haec habet: Πέπομφα ύμιν καὶ Κλαυδίου Απολιναρίου του μακαριωτάτου γενομένου έν Γεραπόλει της 'Aslaς ἐπισκόπου γράμματα, h. e. scripta sive libros. Sig enim vocem γράμματα, non discrepantes a consuetudine Eusebii (l. V. c. 28. §. 4: vid. supra p. 364), vertere malumus cum Gallandio Keilio (ap. Fabric.-Harl. p. 161) Clossio (Euseb. KG. p. 180), quam literas cum Ruffino Hieronymo (l. c. c. 41) Valesio et Strothio (Euseb. KG. T. I. p. 376). Quare fuerunt (Danz. De Euseb. p. 103) qui hac interpretatione falsa decepti contenderent opposuisse se Apollinarem Montanistis non peculiari quodam opere, sed literis ad diversos ecclesiae christianae doctores vel ecclesias ipsas datis. Comp. Hieronym. in epist. 70 (al. 84) ad Magn.: "Quid loquar de Melitone Sardensi episcopo, quid de Apollinario Hierapolitanae ecclesiae sacerdote, Dionysioque ..., qui origines haereseon singularum ... multis voluminibus explicarunt &

Eusebius l. V. c. 16. §. 1 ait: Πρὸς μὲν οὖν τὴν λεγομένην κατὰ Φρύγας αἴρεσιν ὅπλον ἰσχυρὸν καὶ ἀκαταγώνιστον ἐπὶ τῆς Ἱεραπόλεως τὸν ᾿Απολινάριον, ... ἄλλους τε σὐν αὐτῷ πλείους τῶν τηνικάδε λογίων ἀνδρῶν ἡ τῆς ἀληθείας ὑπέρμαχος ἀνίστη δύναμις, ἐξ ὧν καὶ ἡμῖν ἱστορίας πλείστη τις ὑπόθεσις καταλέλειπται. Dein vero (cc. 16 s.) idem Eusebius fragmenta aliquot bene longa affert ex opere quodam ab "uno ex illis" (tacito eius nomine) adversus Cataphrygas ad Avircium Marcellum scripto. Quod opus Apollinari quidem nonnulli attribuerunt: sed male id fecerunt. Nam Apollinaris libros exaravit contra Cataphrygum sectam "adhuc

<sup>4)</sup> Eusebius in Chron. p. 172 refert anno Abrahami 2188 (Olymp. 238, 1) h. e. Christi a. 172 Phrygum pseudoprophetiam ortam esse. Aliter alii; cfr. Piper in Ullm. et Umbτ. Theol. Studd. w. Kritt. 1838. Fasc. I. p. 85 et Schwegler Der Montanismus p. 249 ss.

nascentem", ut verba Eusebii (l. IV. c. 27) supra allata testantur; iste vero anonymus auctor opus suum, ut ex fragmentis ab Eusebio servatis liquet, post Montani demum et Maximillae et Theodoti mortem, adeoque multo serius, composuit. Cf. quae supra disserui p. 369 s. Adversus Montanum et Maximillam et Theodotum ("τον σπυτέα"! ?) etiam concilium Hierapoli celebrasse Apollinarem scribit auctor "Libelli synodici" (c. fin. saec. IX), a Darmario (de quo videsis supra p. XVIII) e Graecia in Germaniam adportati atque a Ioanne Pappo, theologo Argentoratensi, anno 1601 primum editi. Σύνοδος θεία καὶ δερά τοπική, inquit (Concill. ed. Labb. et Cossart. T. I. p. 599 et Concill. nov. Collect. ed. Mansi T. I. col. 723), in Tepanoles the Aslas suradposσθείσα ύπὸ Απολιναρίου, τοῦ ταύτης όσιωτάτου ἐπισκόπου, καὶ έτέρων είκοσι εξ επισκόπων, αποκηρύξασα τε και εκκόψασα Μοντανόν και Μαξιμίλλαν τούς ψευδοπροφήτας οι και βλασφήμως ήτοι δαιμονιώντες, καθώς φησιν ο αὐτός κατήρ, τον βίον κατέστρεψαν σύν αύτοις δε κατέκρινε και Θεόδοτον τον σκυτέα. Cf. Hefele Conciliengeschichte T. I. p. 70. Sed hoc unum haud praetermittendum mihi videtur. Nempe auctor Libelli synodici cum illo Eusebii anonymo convenit, qui l. c. c. 16. S. 13 de morte Montani et Maximillae prorsus idem narrat et proxime post (§. 14 s.) Theodotum, non quidem coriarium, τον πατέρα της άρνησιθέου αποστασίας (l. V. c. 28. \$\$. 6. 9), sed "Montanistam", τον πρώτον της κατ' αὐτους λεγομένης προφητείας οίον ἐπίτροπον (coll. l. V. c. 3. §. 4), memorat.

Contra Severianos (Encratitas) Apollinarem scripsisse tradit Theodoretus l. c. l. I. c. 21: κατὰ τούτων συγγράφει Μουσανὸς . . . καὶ Κλήμης ὁ Στρωματεὺς καὶ ᾿Απολινά-ριος κτλ.: — "an peculiari opere, non addit" (Fabric.); "unde festinantius profecto iudicavit Gallandius quod hunc peculiarem librum statuit" (Keil. l. c. p. 162). Sic a dicto Clemente Alex. Encratitae eorumque diaeta (Ἐγκρατηταί vel Ἐγκρατιῶν αῖρεσις) memorantur Strom. l. I. c. 15. §. 71 et

VII. c. 17. §. 106 atque obiter refutantur Paedag. l. II.
 c. 2. §. 33.

Librum Apollinaris Περὶ εὐσεβείας legit Photius l. c.: ἀνεγνώσθη ᾿Απολιναρίου πρὸς Ἦληνας καὶ περὶ εὐσεβείας καὶ περὶ ἀληθείας. Sed "incertum num idem forte opus sit cum illo ὑπὰρ τῆς πίστεως" (Fabric.) h. e. cum Apologia, quam Eusebius (cf. supra p. 480) vocat λόγον ὑπὰρ τῆς πίστεως. Hieronymus De vir. illustr. c. 26: "Marco Antonino... volumen pro fide Christianorum dedit." Ita etiam Nicephorus: ὁ πρὸς ᾿Αντωνῖνον λόγος ὑπὰρ τῆς πίστεως.

Denique Apollinaris librum Περί τοῦ πάσχα conscripsit, ut testatur Chronicon paschale (in praefatione) p. 13, quod duo eius fragmenta praebet. Propter Eusebii de hoc libro silentium eum Apollinari abiudicarunt Tillemontius et Lardnerus 5), qui fragmenta ista malunt Pierio Alexandrino tribuere, qui tertio saeculo vixit ac librum de paschate composuit (Phot. cod. 119). Exigui vero haec dubitatio est ponderis, quum Eusebius ipse asserat, ut supra monui, non omnia sibi innotuisse Apollinaris scripta, l. IV. c. 27. valet de Hieronymi et Photii silentio, quo commotus Neander 6) librum Apollinaris Περὶ τοῦ πάσχα in dubitationem Nam Hieronymus quae de Apollinaris operibus refert ex Eusebio exscripsit; Photius autem diserte: Aéyeras δέ, inquit l. c., αύτου (Apollinaris) καὶ έτερα συγγράμματα άξιομνημόνευτα είναι, οίς ούπω ήμεῖς ενετύχομεν. Vere I. Η. Scholten 7): "Ueber die Echtheit dieser Bruchstücke, die Neander bezweifelte, ist jetzt kein Zwiespalt mehr." Idem addit 8): "Sie beziehen sich auf den Streit, welcher, nach Melito bei Eusebius (IV, 26), um 170 [rectius dixeris c. a.

<sup>5)</sup> Tillemont Mémoires T. II. p. 748 coll. 453 et Lardner Glaub-würdigh. d. evang. Gesch. P. II. Vol. I. p. 565 s.

<sup>6)</sup> Allg. Gesch. d. chr. R. u. K., ed. 2, T. I. P. I. p. 513.

<sup>7)</sup> Die ältesten Zeugnisse betr. die Schriften des N. T. (1867) p. 105.

<sup>8)</sup> P. 106.

167] zu Laodicea über die Feier des Passahfestes ausbrach. Die Bruchstücke werden in dasselbe Jahr 170 gesetzt. Wahrscheinlich verfasste Apollinaris seine Schrift Περὶ τοῦ πάσχα etwas später, nachdem der Streit zwischen der altasiatischen Kirche oder der Partei der τηροῦντες und der neuen Richtung [οί μὴ τηροῦντες, quibuscum Apollinaris faciebat], welche das Feiern des Passahfestes abschaffte, ein stets bedenklicheres Ansehen bekommen und die Abfassung einer Gegenschrift nothwendig gemacht hatte." Cf. suprap. 399 s. Adde Schürer De controversiis paschalibus p. 38 s. et Zeitschr. f. d. histor. Theolog. 1870. p. 227.

Non exstant nisi perpauca Claudii Apollinaris operum fragmenta. Suspicari quidem possis nonnulla forsitan in Catenis ad Scripturam sacram inesse: ego vero in iis, quamvis accurate perlustraverim, nihil deprehendi quod certo ac liquido ad hunc Apollinarem pertineat 9). Neque, id quod contra Zahnium (Ullm. et Umbr. Theolog. Studien u. Kritiken 1866. Fasc. IV. p. 682) monuerim, licet huc referre quae de morte Iudae traduntur: "istum proditorem, carne perquam inflatum, curru ita contritum esse, ut eius egesta fuerint viscera," ap. Routh. Vol. I. p. 9 coll. p. 25-28: — quippe quum sint desumta ex Apollinari Laodiceno (iuniore), celebratissimo saeculi quarti scriptore, cuius permulta in Catenis lelyava reperiuntur. Is enim, qui in ecclesia multo magis innotuit quam ille Hierapolitanus ideoque solet sine additamento dici 'Απολ[λ]ινάφιος, "in sanctas scripturas innumerabilia volumina" scripsit, ut testatur Hieronymus l. c. c. 104, et ex opere Papiae, cuius etiam opinionem secutus est de regno mille annorum (Hieron. l. c. c. 18; vid. Routh. p. 174), fabulosam istam de Iudae interitu narrationem repetiit. Cf. Routh. p. 5. Equidem relinquo quaecunque sunt incerta, ex quibus profecto nil nisi incer-

<sup>9)</sup> Cf. Schwegler l. c. p. 203 s.

tum colligi potest, iamque ea afferam et explicabo quae plane ac diserte Apollinari εφ Ίεραπολίτη attribuuntur.

## FRAGMENTA APOLLINARIS.

T

#### Ex Apologia.

... ½ ξε ξικένου την δι' εύχης το παράδοξον πεποιηκυῖαν λεγεώνα οἰκείαν τῷ γεγονότι προς τοῦ βασιλέως εἰληφέναι προσηγορίαν, κεραυνοβόλον τῆ 'Ρωμαίων ἐπικληθεῖσαν φωνῆ.

... ex eo tempore legionem, cuius precibus miraculum perpetratum est, congruo rei vocabulo fulmineam ab imperatore cognominatam esse.

· II.

#### Fortasse ex eadem.

<sup>2</sup> Είρηναϊός τε καὶ Κλήμης, 'Απολινάριός τε ὁ Ίεραπολίτης καὶ
Σεραπίων ὁ τῆς ἐν 'Αντιοχεία
προεστώς ἐκκλησίας, ἔμψυχον
τὸν ἐνανθρωπήσαντα ἐν
τοῖς πονηθεῖσιν αὐτοῖς λόγοις
ώς ὁμολογούμενον [αὐτοῖς] φάσκουσιν.

Irenaeus et Clemens, Apollinaris Hierapolitanus et Serapio ecclesiae Antiochenae episcopus, Christam qui homo factus est animâ praeditum fuisse in libris suis velut rem communi omnium consensu receptam asserunt.

111.

#### Ex libro De pascha.

είοι τοίνυν οι δι' άγνοιαν φιλονειπούσι περί τούτων, συγγνωστόν πράγμα πεπονθότες:
δέχεται, άλλὰ διδαχής προσδείδέχεται, άλλὰ διδαχής προσδεί-

Sunt igitur qui ex ignorantia contentiones de his excitant, rem venia dignam passi: ignorantia enim accusationem non admittit, sed doctrina eget: ac dicunt decima quarta agnum πρόβατον μετά των μαθητών ήμερα ό κύριος, τη δε μεγάλη ήμερα των άζύμων αύτος επαΘεν, και διηγούνται Ματθαίον ούτω λέγειν ώς νενοήκασιν.

δοθεν άσύμφωνος τε νόμφ ή νόησις αὐτών, και 7 στασιάζειν δοκεί κατ' αὐτούς τὰ εὐαγγέλια.

cum discipulis manducasse dominum, magna vero azymorum die passum esse, atque ita Matthaeum dicere ut eum intelligunt; unde legi contraria est eorum interpretatio, et repugnare inter se videntur secundum eos evangelia.

#### IV.

#### Ex eodem libro.

8 Η ιδ΄ τὸ ἀληθινόν τοῦ κυρίου πάσχα, ή θυσία ή μεγάλη, 9 δ άντι του άμνου παίς θεου, ό δεθείς, ο δήσας τον Ισγυρόν, καλ ό κριθείς 10 κριτής ζώντων καὶ νεκρών, καὶ 11 ο παραδοθείς είς γείρας άμαρτωλών ίνα σταυρωθη, 12 ο ύψωθείς έπί περάτων μονοπέρωτος, καὶ 13 ο την άγίαν πλευράν έκκεντηθείς, ό **ร้มาร์สร ร้ม เทีย หมอบกลัด สบ้างบั** τὰ δύο πάλιν καθάρσια, υδωρ καλ αίμα, λόγον καλ πνευμα, xal 14 o rapsic in huipa ry τοῦ πάσχα, 15 ἐπιτεθέντος τῷ μνήματι του λίθου.

Decima quarta est verum domini pascha, sacrificium magnum, pro agno filius dei, . qui vinctus est, qui vinxit potentem, et qui iudicatus est iudex est vivorum ac mortuorum, et que traditus est in manus peccatorum ut crucifigeretur, qui exaltatus est super cornua unicornis, et qui in sacro latere percussus est, qui contra fudit ex latere suo duo purgatoria, aquam et sanguinem, verbum et spiritum, et qui sepultus est die paschatis, lapide monumento imposito.

## COMMENTARII.

Fragmentum I. 1. ἐξ ἐκείνου κτλ.] Ex Eusebii Hist. eccl. l. V. c. 5. §. 4. p. 221 ed. Heinichen 1868 (c. 7. §. 4. p. 360 s. ed. Laemmer 1862). Loquitur Eusebius l. c. de

orationibus militum legionis Melitinae ad deum factis, quibus Marci Aurelii exercitus in Germanica expeditione imbres ad sedandam sitim impetravit, dum fulminum iactu vexantur hostes. Verba illius sunt haec: Τούτου δή άδελφον Μάρκον Αυρήλιον Καίσαρα λόγος έχει Γερμανοίς και Σαρμάταις άντιπαραταττόμενον μάχη δίψει πιεζομένης αύτοῦ τῆς στρατιᾶς ἐν ἀμηγανία γενέσθαι, τούς δε επί της Μελιτινής ούτω καλουμένης λεγεώγος στρατιώτας διά πίστεως έξ έχείνου καὶ είς δεύρο συνεστώσης εν τη πρός τούς πολεμίους παρατάξει γόνυ θέντας επί γην κατά τὸ οἰκεῖον ημῖν τῶν εὐχῶν ἔθος ἐπὶ τὰς πρὸς θεὸν ίπεσίας τραπέσθαι. Παραδόξου δε τοῖς πολεμίοις τοῦ τοιούτου δή θεάματος φανέντος άλλο τι λόγος έχει παραδοξότερον έπικαταλαβείν αυτίκα. σκηπτόν μέν είς φυγήν και άπωλειαν συνελαύνοντα τούς πολεμίους, ομβρον δε έπι την των το θείον παρακεκληκότων στρατιάν, πάσαν αὐτήν έκ τοῦ δίψους μέλλουσαν όσον ούπω διαφθείρεσθαι άνακτώμενον. Statim addit: H δε ίστορία φέρεται μέν και παρά τοῖς πόρρω τοῦ καθ' ήμᾶς λόγου συγγραφεύσιν, οίς μέλον γέγονε της κατά τούς δηλουμένους γραφης, δεδήλωται δὲ καὶ πρὸς τῶν ήμετέρων. (Tertullian. Apolog. c. 5, Ad Scapul. c. 4, De orat. c. 24, Cyprian. Ad Demetr. p. 193 ed. Oxon.) Alla rois per Etwer istoginois, are ris πίστεως άνοικείοις, τέθειται μέν το παράδοξον, ού μήν και ταίς των ήμετέρων εύχαις τούτο ωμολογήθη γεγονέναι τοίς δέ γε ήμετέροις, ατε άληθείας φίλοις, απλώ και άκακοήθει τρόπω τὸ πραχθέν παραδέδοται Τούτων δ' αν είη και Απολινάριος, ... έξ έκείνου" φήσας "την δι' εύχης" κτλ. Eusebius librum ipsum, in quo Apollinaris haec verba scripserat, non indi-Plurimi, in his Tillemont Ceillier Lardner Routh, non immerito suspicati sunt ea desumta esse ex Apologia eius ad Marcum Aurelium. Praeeuntibus aliis Clossius (Euseb. KG. p. 162 s.) haec apte adscripsit: "Die Wahrheit dieser Begebenheit, wie sie hier erzählt ist, ist schon längst in Zweifel gezogen worden. Abgesehen davon, dass des Eusebius Ausdrücke selbst darauf hinweisen, dass er sie selbst nicht für zweiselfrei gehalten [§. 7: 'Allà ταῦτα

μέν οπη τις έθέλη τιθέσθω], so ist schon der Umstand, dass schon damals eine ganze Legion aus Christen bestanden haben sollte, im höchsten Grade unwahrscheinlich. Ueberdiess ist die Angabe ein historischer Irrthum, dass die sogenannte Donnerlegion von dieser Geschichte ihren Namen erhalten habe, da nach Dio Kassius 55, 23 die zwölfte Legion schon unter Augustus, oder wenn je Zweifelsucht behaupten sollte, Dio habe derselben den Namen beigelegt, den sie zu seiner Zeit führte, wenigstens, wie eine von Scaliger aufgefundene Inschrift beweist, doch unter Nerva, wohl von den auf ihren Schilden abgebildeten Donnerkeilen, diesen Namen führte. Sie hatte ihre Standquartiere in Kappadocien oder wohl in der früher zu diesem Lande, später zu Armenien, gerechneten Landschaft Melitene, wo wir sie in der Notitia dignitatum utriusque imperii [sect. 27], noch als legio fulminea, stationirt finden. ["Ex quo colligitur Melitinam nomen legionis non fuisse, sed oppidi, in quo legio XII fulminea consistebat." Valesius ad Eus. l. c.] Was die Begebenheit selbst betrifft, so wissen zwar auch heidnische Schriftsteller von derselben und zwar auch als von einem Wunder zu erzählen, gedenken aber bei Darstellung derselben im Geringsten nicht eines Gebets der Christen, sondern sie schreiben das Wunder theils dem Gebete des Kaisers selbst zu ["Hanc dextram ad te Iupiter tendo, quae nullius unquam sanguinem fudit!"], wie Kapitolinus im 24sten Hauptst. des Lebens des Kaisers Antoninus und Themistius in seiner 15ten Rede, theils, wie Dio Kassius 71, 8, der unmittelbaren Einwirkung der Götter, namentlich des Luftgottes Merkurius, welche ein in des Kaisers Gefolge befindlicher ägyptischer Goete, Namens Arnuphis, durch magische Formeln zur Herabgiessung des Schlagregens bewogen haben soll. Dass aber auch der Kaiser Antoninus selbst sowie Senat und Volk ebensoweit entfernt waren, die jenem gewordene Hülfe dem Gotte der Christen zuzuschreiben, diess beweisen zur Genüge Denkmäler von Erz und Marmor, kaiserliche Denkmünzen (auf einer derselben [ap. Eckhel. Numism. III. 64] wird Jupiter seinen Blitz auf die zu Boden gestreckten Barbaren schleudernd dargestellt) und die noch zu Rom stehende Antoninische Säule, auf welcher unter andern bildlichen Darstellungen Soldaten sich befinden, wie sie den Regen in ihren Helmen auffangen. Auch ein Gemälde, welches Themistius sah, stellte nur den Kaiser dar, wie er zu den Göttern flehte, seine Soldaten aber, wie sie den Regen in ihren Helmen auffassten und daraus das vom Himmel herab sich ergiessende Wasser tranken. Dass diesen verschiedenen Angaben eine wirkliche Thatsache zu Grande liegt, ist nicht zu bezweifeln, und wir dürfen uns den Vorgang wohl so denken, dass, als die Römer von der Sonne verbrannt und von Durst gequält, von den Germanen eingeschlossen waren, Alles was im römischen Heer war, Heiden wie Christen, jene zu ihren Göttern, diese zu ihrem Gott, um Hülfe flehten. Da erfolgte ein Gewitter; die Römer wurden dadurch erquickt und neu gestärkt und brachten dadurch den Barbaren eine vollständige Niederlage bei. Alles betrachtete diese so unverhoffte Rettung als ein Wunder, und Heiden und Christen schrieben jeder Theil insbesondere für sich diesen glücklichen Erfolg den Wirkungen ihres Gebetes zu." Auctores, qui in hanc de legione fulminea historiam inquisiverunt, Danzius l. c. p. 134 citavit. Coll. Marahum supra p. 216 s. — Neander l. c. p. 199: "Claudius Apollinaris, Bischof von Hierapolis in Phrygien, mochte es, bald nach der Begebenheit selbst, aus dem Munde von christlichen Soldaten dieser Legion, die in's Winterquartier nach Kappadocien zurückkehrten, vernommen haben, und er benutzte es in einer an den Kaiser gerichteten Apologie oder in seinen andern apologetischen Werken. Freilich, wo Eusebius den Apollinaris sagen lässt, dass die Legion von dieser Begebenheit den Namen fulminea empfangen habe, entsteht der Verdacht, dass er zu flüchtig gelesen haben möge, da ein so grober Irrthum, bei

١

einem Zeitgenossen selbst, welcher in der Nähe der Winterquartiere jener Legion lebte, doch schwer zu denken ist. Vielleicht sagte Apollinaris nur: jetzt könne der Kaiser die Legion mit Recht eine fulminea nennen, oder etwas Aehnliches. Leicht kann'dies den Worten, wie sie Eusebius l. V. c. 5 anführt, zum Grunde liegen: ¿¿ ¿xelvou την δι' εύχης τὸ παράδοξον πεποιηκυῖαν λεγεώνα οἰκείαν τῷ γεγονότι πρός του βασιλέως είληφέναι προσηγορίαν." - De anno, quo victoria illa reportata sit, discordant inter se viri eruditi. Eusebius vero in Chronicis inscripsit anno Abrahami 2188 (Olymp. 238, 1. M. Aurelii 12), h. e. Christi 172 (cf. Haakh in Pauly Real-Encyklop. T. I. 1839. p. 580), his quidem verbis usus: 'Αντωνίνος αύτοκράτωρ πυκνώς τοῖς πολεμίοις έπέκειτο, αύτός τε παρών και τους πολεμάρχας άποστέλλων και Περτίνακι καὶ τοῖς σύν αὐτῷ δίψει πιεζομένοις ὅμβρος ἐκ του θεου έγένετο, καὶ τοις άντιτασσομένοις Γερμανοίς (vulg. Γερμανικοίς) και Σαρμάταις σκηπτός έπεσεν, πολλούς τε αύτών διέφθειρεν. Λέγεται δε (itaque minus confidenter loquitur) ώς και έπιστολαί φέρονται Μάρκου τοῦ βασιλέως (has equidem literas subditicias edidi in Corp. Apoll. Vol. I. ed. 2. p. 208 ss.), εν αίς μαρτυρεί μέλλοντα τον στρατόν αύτου διαφθείρεσθαι ταίς των Χριστιανών εύχαις διασεσώσθαι. Cum his verbis, ab auctore Chronici paschalis p. 486 ad a. 171 servatis, prorsus convenit versio Armenia: ap. Schoen. p. 172.

Fragmentum II. 2. Ελοηναίος κτλ.] Servavit hoc fragmentum Socrates Hist. eccl. 1. III. c. 7. Qui quidem, catholicam de anima humana a Christo assumta doctrinam referens (vid. Dorner Entwicklungsgesch. der Lehre von der Person Christi ed. 2. P. I. p. 522), quae in synodo Alexandrina sub Athanasio a. 362 confirmata est (vid. Hefele l. c. p. 705 coll. 226), l. c. haec habet: Ούτω γὰρ κάντες οί παλαιότεροι περὶ τούτου λόγου γυμυάσαντες ἔγγραφου ήμῖν κατέλικου καὶ γὰρ Ελρηναῖός τε καὶ Κλήμης κτλ. — Vox αὐτοῖς post ὁμολογούμενου, a me cancellis incluse, delenda

esse Valesio (ad h. l.) videtur, utpote ex superiori linea ab oscitante librario repetita. Nicephorus Hist. eccl. l. X. c. 14, hunc Socratis locum describens, pro δμολογούμενον posuit δμοσύσιον, seu quod in exemplari suo ita legerat, seu quod vocem δμολογούμενον ita interpretandam censebat.

Fragmentum III. 3. Elol tolvov of atl. | Suppeditavit Chronicon paschale in praesatione p. 13 s. ed. L. Dindorf., praemissis hisce verbis: 'Anolivaçiou (cod. Vat. et edit. Par. cur. Ducang., male 'Anoldivaglov Dind.) iniczóπου Ίεραπόλεως, ότι έν φ΄ καιρῷ ο κύριος ἔπαθεν ούκ έφαγεν τὸ τυπικόν πάσχα. Καὶ Απολινάριος (Vat. et Par., 'Απολλινάριος Dind.) δε δ δσιώτατος επίσκοπος Ίεραπόλεως της Ασίας, ο έγγυς των αποστολικών χρόνων γεγονώς, έν τῷ Περὶ τοῦ πάσχα λόγω τὰ παραπλήσια ἐδίδαξε, **λέγων** ουτως · Elsi τοίνυν οι πτλ. Nescio cur Eνιοι Hilgenfeldus (Der Paschastreit p. 255) pro Elel scripserit. Huius insignis fragmenti qui sit sensus, praeclare paucis dixit Baumgarten-Crusius (Theol. Auslegung d. Johann. Schriften T. I. Ien. 1843, p. XXVII): "Derer, welche das Mahl Jesu für das Paschamahl halten und seinen Tod auf den Haupttag des Festes, also den 15. Nisan, setzen: ἀσύμφωνός τε νόμφ ή νόησις — καὶ στασιάζειν δοκεί κατ' αὐτούς τὰ εὐαγγέλια, d. h. nnsie halten nicht die gesetzliche Paschazeit, welche für das Schlachten des Lammes den 14. Nisan gesetzt hat, indem sie nämlich das άληθινον πάσχα (wie es im zweiten Fragment [= Fragm. IV] heisst) erst den 15. sterben lassen - und sie bringen einen Widerspruch in die Evangelien." Τὰ εὐαγγέλια kann nur die evangelischen Schriften bedeuten; aber gemeint ist Johannes [,von welchem Apollinaris ausging: Hilgenfeld l. c. p. 257] und Matthaeus, auf welchen sich jene [Elsi of] beriefen. (Auch später wurden bei diesen Fragen Johannes und Matthaeus sich gegenübergestellt, z. B. Victor v. Ant. zu Markus 14, 12.) Damals also schon [comp. Clem. Al. in Chron. pasch. p. 14

et Hippolyt. ibid. p. 13], wie in den späteren Streitigkeiten der griechischen und abendländischen Kirche über den Tag des Mahles Christi (vgl. z. B. Philoponus De paschate, b. Gallandi Biblioth. T. XII und Usteri Commentat. crit. de evangelio Ioannis. Tur. 1823 [p. 101 ss. coll. p. 30 ss.]), wurde angenommen, dass die drei Evangelien dieselbe Tagsbestimmung hätten wie Johannes [dominum coenam suam ultimam vespera diei civilis 13. mensis Nisan celebrasse et die 14. loco agni paschalis a Iudaeis tunc iugulati mactatum esse]: daher das στασιάζειν." Scholten (l. c. p. 107): "Wir sehen hieraus, dass bei der Partei der Nicht-Feiernden das vierte Evangelium nicht geringeren Ansehens genoss, als das Matthaeus-Evangelium; so dass man, wo es dem Matthaeus zu widersprechen schien, ihm, dem erstgenannten, den Vorzug gab, und wahrscheinlich, wie später Hippolytus [I. c.], durch harmonistische Ausflüchte den Bericht des Matthaeus, auf den die Gegenpartei mit gutem Rechte sich berief, unschädlich zu machen wusste."

- 4. ayvota] Vat. v supra lineam habet, ayvotav ut liegatur.
- 5. อักทุงจังรสม พรม.] "Sie führen dabei aus dass Matthaeus, sowie sie ihn verstehen, ebendasselbe sage."
- 6. δθεν πτλ.] Prius commation (ἀσύμφωνός τε ... αὐτῶν) spectat ad verba λέγουσιν ... ἔπαθεν, alterum vero (στασιάζειν ... εὐαγγέλια) ad διηγοῦνται ... νενοήκασιν. Aliter statuerunt Rettbergius et Baurius quos refutavit Bleekius: Beitrr. zur Evangelien-Kritik, Ber. 1846, p. 133 s. Routhio praeeunte Schweglerus l.c. p. 194: "Die Worte ἀσύμφωνος πτλ. fordern eine zu supponirende Praemisse. ""Christus ist das ἀληθινὸν πάσχα [cf. Fragm. IV], das nach mosaischem Gesetz am 14. Nisan geschlachtet werden musste. Wäre Christus erst den darauf folgenden Tag gestorben, so wäre das Pascha nicht zu rechter Zeit geopfert worden;" ὅθεν πτλ." Pro ἀσύμφωνος, quod Dindorfii coniecturae debemus, est in cod. Vat. et edit. Par. (ex cod.

Mon.), etiam in cod. Bodl. 3401 (de quo vide infra n. 8) et ap. Galland., minus recte ἀσυμφώνως.

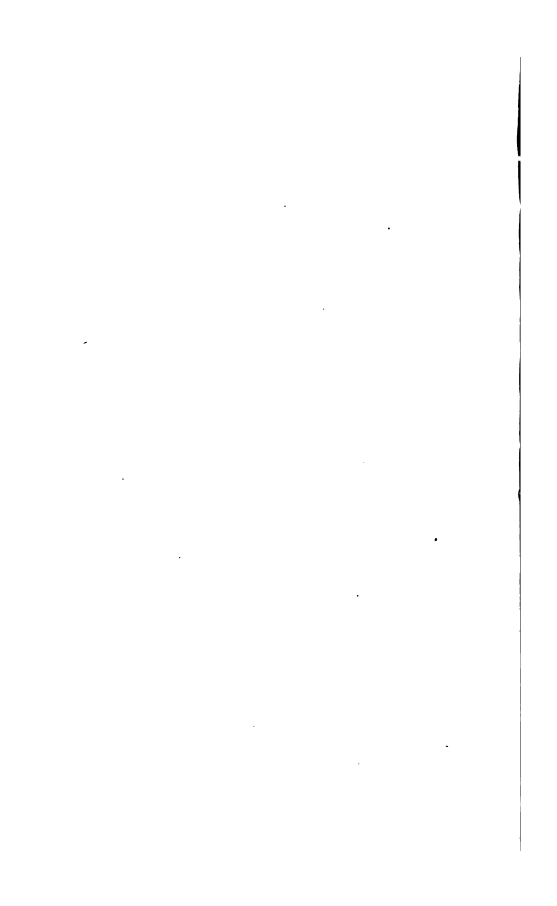
7. στασιάζειν πτλ.] "es scheinen nach ihnen die Evangelien unter sich uneins zu sein." Apposite Meyer (Komment. üb. d. Ev. Johann., ed. 4. 1862, p. 11): "Dazu bedurste es bei στασιάζειν eines Zusatzes wie etwa έν έαυτοῖς oder dergl. keinesweges, da ra evayyélia eine collective Gesammtheit bilden." Attulit Xenoph. Cyrop. 1. VIII. c. 8. §. 2: έπεὶ μέντοι Κύρος έτελεύτησεν, εύθύς μέν αὐτοῦ οί παίδες έσταglator. Schwegler vero l. c. p. 195 (et Baur Die christl. Kirche der drei ersten Jahrhh. Tub. 1853. p. 147) male: "nach ihrer Auffassung scheinen die Evangelien in Aufruhr dagegen, nämlich gegen das Gesetz." .Recte iam Routh: "Scribit nai oraciazuv ntl., quia discordem illi faciunt, si audis Apollinarem, Matthaeum cum Ioanne, qui quidem coenam ultimam dominicam ante festum paschae celebratam fuisse refert (Ioann. 13, 1. 2)." De illa evangelistarum dissensione super coena ultima et passione lesu Christi plura dabit Meyer ad Ioann. 13, 1 et 18, 28 p. 412 et 517 ss.; coll. eundem ad Ep. I ad Corinth. 5, 7 (ed. 4) p. 122.

Fragmentum IV. 8. Ἡ ιος τὸ ἀληθινὸν πτλ.] Praefationis Chronici paschalis auctor, qui hoc fragmentum servavit p. 14, habet sic: Καὶ πάλιν ὁ αὐτὸς (Apollinaris Hierapol.) ἐν τῷ αὐτῷ λόγῷ (De pascha) γέγραφεν οὖτῶς. — Non τὸ ἀληθινὸν (Vat. et Dind.) sed τοῦ ἀληθινοῦ edit. Par. et Gall. habent. Genuina illa lectio comparet etiam in cod. Bodl. 3401, "in quo praeter alias Praefationis, quae vocatur, huius Chronici particulas haec Apollinaris de paschate fragmenta exstant" (Routh.).

9. δ ἀντὶ τ. ἀμνοῦ παῖς θεοῦ] Clemens Alex. in Chron. pasch. l. c.: δ σωτής ήμῶν αὐτὸς ὧν τὸ πάσχα (d. 14. m. Nis.), καλλιεςηθεὶς ὑπὸ Ἰουδαίων. — Cum verbis ὁ δήσας τὸν ἰσχυρόν (Meliton. Fragm. XIII. n. 92) coll. Matth. 12, 29 et Marc. 3, 27.

10. πριτής ζώντων κ. νεπρῶν] Coll. Act. apostt. 10, 42.

- 11. δ παραδοθείς ε. χ. άμαρτ.] Coll. Matth. 26, 45 et Marc. 14, 41.
- 12. ὁ ὑψωθεὶς] Coll. ev. Ioann. 3, 14. 8, 28. 12, 32. Verba ἐπὶ περάτων μονοκέρωτος (LXX Deuteron. 33, 17 coll. Ps. 92, 10) quid sibi velint, patet ex Iustini Dial. c. Tr. c. 91: Μονοκέρωτος γὰρ πέρατα οὐδενὸς ᾶλλου πράγματος ἢ σχήματος ἔχοι ᾶν τις εἰπεῖν καὶ ἀποδεῖξαι, εἰ μὴ τοῦ τύπου ὃς τὸν σταυρὸν δείκνυσιν. "Ορθιον γὰρ τὸ ἔν ἐστι κτλ. Vide, si lubuerit, quae ibidem (ed. 2. p. 317 s.) pluribus exposui. Comp. Commentar. ad Meliton. n. 78.
- 13. ὁ τὴν ... πνεῦμα] Ev. Ioann. 19, 34. Particula πάλιν pertinet ad ὁ ἐπχέας: "der hinwiederum (seinerseits dagegen) aus seiner Seite die zwei ausströmte die da reinigen." Λἶμα et ὖδως est Apollinari λόγος et πνεῦμα.
  "Λόγος mag die Gemeinschaft mit der Person Christi,
  πνεῦμα die Geistesmittheilung bedeuten." BaumgartenCrusius l. c. "Est ist möglich, dass Logos und Pneuma
  in der Deutung des Apollinaris auch auf die beiden Sacramente Bezug haben [coll. Chrysostomum in Ioann. evang.
  p. 914 T. III ed. Savil. et Augustinum in idem evang. p. 554
  T. IX ed. Froben.]: auf das Wort der Segnung im Abendmahl, und den Geist der in der Taufe mitgetheilt wird.
  Uebrigens vgl. meine Evangelien (1854) S. 316 f." Hilgenfeld l. c. p. 260. Perperam Galland. πλ. αὐτοῦ (pro αὐτοῦ)
  dedit.
- 14. ὁ ταφεὶς ἐν ἡμ. τῷ τ. πάσχα] Wir bemerken, dass diese Worte ganz nach der jüdischen Tagesbezeichnung zu nehmen sind: als der Paschatag begann, also zwischen 14. und 15. Nisan. Baumgarten-Crusius 1. c. Idem nunc Hilgenfeldus 1. c. statuit.
- 15. ἐπιτεθέντος κτλ.] Coll. Matth. 27, 60. 28, 2. Marc. 15, 46. 16, 3 s. Luc. 24, 2. Ioann. 20, 1.



### MELITONIANA.

#### ANTIQUA VERSIO SYRIACA.

#### Fragmentum XIII.

رصاحمهم اسمعها نشادداه، مع ماميا دجه تعما ههيا...

مدلا اما مرة حميه مع معدا وا بمعدد وما والم صر منزمدا بمدمكم والامكر عزلمل لسل كعزلما والمسلم كه بقدم المحم وصرة طعار مر محمه خصولها ..... معدة التزامدا . . . وحدم اودا والرداء عداقمة . جزم فطعا وقلهما معمه . وإنطفار إمدمك ، لا يمن يحله خطره ، إدار حلا معا . وكموذك صومدا عم معددها وامنوا . فضلت إذا مالا زاا سهار وملا صديم مما . و صدمامه صدي من عبد المحدد و مديمهم مديمه ما طرده . لا مدهمستا مدهم من مدحى . لا سمه ما سامه ولا كف . لا صميا مدل ولا معدا مديها . مصدد مدمون وصعمت . كف عده زال مدا سركا . عصم عندا الا مر عنى معر على صدة قدما ، ورمه خطوعا: وإسرة خمسملا ؛ ومزمه خلصن المر . ممرح المصدة عشه صدماً . وعدلاً صر الما الدب ومدا ، وا عدمرمدا المراء . وا مدفعها المصمر ، وا معمل من ، وا معمل مده ، معطملا الاعصل عنى يمن مع الامكر علاماً . الابع ١٠ والهملاء الماهن حلا ولمنها. المحصو حلا ولنها. سف حلا ولشف علمه حلا لشأ اعمصر حلا وتصمر . . .

### Fragmentum XIV.

بمحه مع بمحه مع معامع بحد اصعدا . . .

عدل محمد الإحمد على محمد على المحمد المعهد المعند على محمد على المحمد المعند على عدد على المحمد المعند على المحمد المحمد على المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد على المحمد على المحمد على المحمد على المحمد على المحمد على المحمد على المحمد المحمد المحمد على المحمد على المحمد على المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد على المحمد المحمد

#### Fragmentum XV.

## بطركمهم اعمسمها حلا ممصدها.

على لطعها ولقما علمل حال المضي والعمرا حا على معما علمهما والمعمود والمحمود عربا علمطلا علاما والحمود عربا علمطلا علاما والحمود في المحمود عربا المحمود في المحمود عربا المحمود في المحمود والمحمود والم

العسف الاقصر . فه وحمد محموص ووا صامعتما . وه وحمد مصعب الإص. أن وحمد عدم من أن أن من الله عدد عدد من ألا صعحب منهدا، فه وصوم معلقما إمنا وحد فه ه وصمده حدد المعدد فه وصعد حسد العمر ، فه وعادوما المعهو صدرادرز . قه وصع الحمد العمراء ، قه وصع مدالم المدمس ، قه رطح قليه ما العديم ، فه رضح مدسل المشعد ، فه وحمحمتا صلم . هُ و وطحمه المنا . و وحسيمن السحم . و وحسمه الموا . وه وحصدا العمد . وه وصعما العرب و و حمد المعمد . و وحد المعمد . فه وطع معه والمدخص فه وطع مقدل الاحصر ، فه وطع معطوه المربح . من وصعنوا المصل . من وحلا معم الديد من وصادحا المصنى فه وصح صدة قدم معر فه وحقدسا الاساب، فه بخمطما اعزمنور. أه بحل مطملا باصل مده. أه بامده المسا والمثمع وخلوه ، طعوسلا والمحمع والمصره ، لمهور والمحمع وصعما المعمور ، وعنوها والمحمد وعصب . محمولها والمحمد ويحمى ، صمد بصدة وطحقا . مدلم وحداً ، مدمم وموصل وصدي سدا إطالة . كما إمن كما . ون إما . ممه عمسا محصا ححجم اصب . . .

### Fragmentum XVI.

## وطاحمهم اسمعها والمما طرمهما.

مدا المحمد بن وصمومه المهمد مدا معا الدحد، مو انظ المحمد المهمد المهمد

هه دخل صعد ينوط ١ إلك عن صه . مه بصهه اذخا ١ إمدوب . مه وطع صدة عدم معر وامنع كهدهم واوم مع معمدا عسميدا. ملا المدهم في والمملى ، والمعل المملى ، معرجدة واوزمجم. على عده ، على العنال ، حل بكسيستوسه ، اسكم ، مكيتوسمه ، بعد ، مكتمن مهم بعض لهمزا ، مكتمدهم ، إممع ، منها مرا صده. الله عقم مومد وموه طازعت موا . الله زال مومد وموه صدمصن موا. الله حلا عمدمد المصمدة عليه مومد . ووه معمدا وصحوهم من و المار حمل سريا جديد. من صفعا شريا خطيما ومنا ٥٥٥٨. خطيا ومخر حنه و بحمر . حنه وحمور . حنه ومعور حمه والعوام عور . الد بمع المدمسة المعزامي، المعن شامع الجما 10 المحجومهم خطيماً. لا مها ١٥٠٥م إن إملاء بما المدهم من صعبا بكما: هُ وَهِ عَرِهُ مَعْمَا الْمَحْرِ: هُ وَتَعَوَّا اللَّهِ : هُ وَالْمَعْطَا اللَّهُ: هُ وَحُمِمُ عَلَى مِنْ وَمُومِدُمُ مِنْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّه ٥٥ بعلم ١٥٥٥٤ : ٥٥ بعدم نعما : ٥٥ بيصد ححطا . عليمني ييمر صنمعني. طيمن حملر فه بحقمة، طيمن معهزا فه بمعهد حمه اینا. طنوته همان به این محمد داندا ماددر مَا وطوعه. عنومن ملا ومحو ٥٥ وقحمه. عنومني المومو وعحب بعدا. مهجد حسنه وسلم طدنمع حلا مساء محوسا مصحا وطووط كيه والمملي وصده وال مد والالمن معمل وهد والمكن يص وسبلاً . صوم معده مع وحدم الده ، هه وعدلمه نحكم إنجا . أه و و كك الزج على الله و وصل معمل عصد المحاد الم بسطو اذخا حار مسا سطعو . عنها الهاجة صعبه المهاحما . كمها علمه . عكما والعنامة تصعب على مطعلا العنكمدا . أه كعما مردا دمها مردا. طن عنوس صعيدا خيركما . اف الا كدمهمدا امده ما . خال دام دم المسلل المستل معمد ، وامططأ سمر ، طالحاً ولعقف الكما وخزلك ما حلا منظر. الم ما كعينه وطني اسمعه

مده لمعنزا عبر حنصه، الا حدثنا بقدت الما، حا يمنز بال ندا حصل فضف انظ، حا بال بسا بسخه صهدا، معمد حصنه، المدمعة أف الد حا انظ، والد على سمع الد عددا، أه بي معد ضي صدة عندا، وسجف خنوطا بمصدا عبر سعد عدا الحدي بسمي، والماهن عدال يمنظ بابعا بابعا بخصد هذا، والمبي عدال أخدي بالمسع، والمصن عدال أه بالمصنى ...

## ه صدر استالمدا.

ر والمراجعة المراجعة معمل والرحل والمحمد مراجعة مراجعة المراجعة ا

#### Apologia.

ماميا وميحيه، محسودا.

. إمكان مين الله لمله عدد . وافن هوا خم خصون ورباح المكان هوا . إمكان هوا . إمكان هوا . إمكان هوا .

خلل في المنا و منا و الله والمن وطلاب المن المنا حمد المنا: صحية صدمعا على اقدمت . مزما فهمد بمكما مدم كم على حمد الما المرصد الما المر معل ما المر مددوا الما المحمد بمنهم عسدهمة ، منزا بهم علاسمت مطحما امر بصحوصة . وضيرا المكنى ووطعين وطعيز كمور، واطعن وطعفيزي. صم صمنزا سنيب. او مسلمحمر والمطحب وواهم طره المدهد. على علوه وال المده من المدمه والمنافع والمنافع والمداد المحمد والمداد المدمد والمداد المدمد والمداد وا المعدد المعدد معدد بعد المعدد المعدد المعدد المعدد المعدد قهما الم دهه المحا. إذا زمي إفن البا. إذا هما معمن طعف عنوسا ملل، والم عمر قهما الموا يخل أن يمن مع محمودهم لسما : نط من سحده به عظم ١٥٥٤ أنظ سعده ١١٠ مم لسعده قيمال محكمه إمر مرا مد رافع الل در الم لمصوف خطرط 2 بعزمزامة امدهها: ولعجوما خطرها بعزمزامة ال امدهوم. المقصد ومع حمرها ومنه من المد المدهد وطلاعن الماء ومنه من المد المدهد، وعلا عدم صبحه عامد، وهو مدار، ال موا عدم حصم، واقل عده و ووا. الا المدهم على علم: وحوط حعدم حكمت إمده من من صديف ومكمت والمرابع المرابع ال منعصب خصورمه: ١٥ كزدمد العميل خطرزمه على معلم منكدا خطعممه في مامكم وأسطم حمد معلم من عند اعل وهما دمنوزا. ١٥) الم مصم مضف لمعزا : واطن دامه همه الهم على معل المعلى معلامه المعلى معلى معلى المعلى هما. أي يمن خلوزا الم لفزا هما. لا وه عمل الموا المها الماء هب، ١٥, حقدا الم لفوا كمّ إ ١ مهه كما. طها وقدا المع، ١٥، الفظ من ا بيمملع، ١٥، حمطما محمد بعددمام حج، هار حمطما اه حسه زاد اه حسم مع قدمها محمد وصعدمها زه المعدمي معرصي العمده ، الا معمدي المعدمي ، وار حمص اه حعاها الم لمنا هذا ؛ لا موا محب الم، وعدممسك

صهه راه رصبح اه حصه المحمد المار وصور بار حقاما مكم وطلاعة مر مدا امعلا معملا مكم كنة ا الدر و المعملا اله، وقلت المد. الملا لا لمدمسه، عسلمللا فطاء المكتع وطسكمت الحما فطحمه معمل معمل وعدا إمعمل معمل امكا 8 بمعطعي. صوره به اطن الله بعط بالم النصاد والعنف وال عصدماً: إلى عنوا حمدم صوره عصوا عدوماً. عدلها واالم زما خسطماء إطلب وصف حمف لحطير. مطل يمن إف علملما: مر صحب ٥٥٥ الحمل الدعمك مقاط معقمها والحب عدمه، وخدمنين الالامك صهصا مصاطل والاعكب صدهقكده ور مع مدا وصدع هده ، مدا وبع والمدمدة ما عمكة اذعاء وإمده من المعرور والمحمد عمل حمل المد ولمرا صلى . ولا معفف عنوما الله فرده و محدم و معلم المعلم المعل حصده، والا رصم والماحم صادنها عزميدا: صدر ١١٥ رصمد يمن خطسل النما حصوا حمى خططة . صدا منكر الا حمد المعامن عبله من المراه، والمان المعالم المعالم المعالم المعامد ال معمت حملے دلما مه ، ١٥ دب مر نهه دا دبس کے: عدملی الم كمنه بال سال كهوسي مد منادمه ، خطال من الم صة ٤ صة على المكتب المحمد الم عصب كمه العبعد الله الم المؤدة لزده، والا طلايعيسي كيه. لعمم لمواص طع صلامه،. المدمه هي يمن قليلما . ومن اذخا اعده ي خطد غوده ا معمسي . عدل مدا اف گذا. عدة عبي اذعا اعده، عصري حده، وطسيصم اله صويدا وموهداء وسيطم عطا المدا وال طلاسكف حيصه المحم وقدمحم ، ١٥ وسحم ولمنه المحم حصره امكا العلى بصنف حسنص، معمد الما بص المناهم الما الما الما الما والسوه . ٠ ٠

معل کے حصل می دمستور سہوے مطبق ہے ، مدون مے در کھوں قرطيل طي فالم ريمة همهم قرطبل واف قلعها واف عكدا قوم خصون امد دخور دمدن صلحور عدل والم محموم المحم ومعلم حده ومستوم وسعه ومتو وكمه بها وتكما استالم بعن عطا معصم سيتهزا صوما بصما ، معطا معصم كاطلا وقطيب قيرا مني بعول فعيف من مدول من صيموا ودخيوا : وامكم وسهم ووسكم حكا والعنهم وامكم سهما استمطب اه عدل مهدول اه صدل عمصمدا ساممدا اه عدل اصرال زهرما اله مله عموم مهون حمينه خصا ويسهره كما وا منهم. إلا ومي أمر مدا وسم الله امده و واحواء المحلا وصامحي تحكم الدحورة يتحكم حقحها وحلمودلل ٥٥٥٥ امر هم من حدره قلب انهم يُحطل كمنمكيد عليا وصن مامدهه ما وسده مدا و مدا مها معدم مداد ومها صّعمة . ومدمزامد طله دوسكم ١٥٥ طله . خوا ١٥٥ مين ولقا وهيما الديب، هيما ده على يمن ويهم. امر وادورب فوهما وسطه. عصم حددنه الملا علم الملا والمرا والمرا والمراد مركب عنوط طاغنهه مع المرابط كموسع خصوط: والحصوم سوسه . दां मिया किया कर्या मिरा क्षेत्र क्षेत्र का व्यापन क्षेत्र اوس : فكحم بمنها برادا. عدم ابوب صدة الدس عيما . وحمد عطى فلكم ، الزمد معت صنية ، بوه كنه ملى يهزا ، بمعسلت عملماً من الديم اصدة . محدوم حصرا مدي محزما حدزمكيد . عدلي واسمة موا طهر إصمة . أوس يمن فنخط: وسعر موا الخصطدة الملك كملازمه ومن الهوب وبها صلى ومكول كمازمكك. سهره قلب معلما حصدات محصه ومعووب . معله واسطه كه معال عن معاز فكم وعدليقيا ، ومعمه مكمولة وا22 كمنك عهما وبعا الما الما الما المام عموم عموما المام عموما حمدة فلحمل عدل وصع عرم عصدال، وسعد مدد ازه ب ميد

صه، وإمرة موسيه محكة وبي صة، وإلا مسلم كمعوا حكملي لمزا . مع كمع سليزا عدداً . وعلم على إمدا معدة صكة ب صحب . اعدد عدادم عددا الدر ومعم عصوا . سهره خنخطيا جنب صن فخط بديده. مع مجاهة صخرصها دجه خنه اصف رخط مسطا معمد صدد المحددد عيه سواسا كيديب سيمصدا. ومرزد كصود صحيد اسدل. وأسده كسيوب عنه مرز فلخما دسونما وعلى صدة اصلا: مع مووا صم بهن صمدد عدة بعد حدد مع حديد دعيد العدة مع بنومه معهده اف قل صد له اب. حمد عصدها . المرد حصوره إميا واوزمت مع قدهم مد مد المه ومع بعد المدود المدود المدود حمه زما محمه معميا زمطمه مرجب ويحطا مه زاندهم صهما عيزمما . وهزني يكفل هو داداده مد طهما ويعما . بدائمهن محمل فلهمو ملهمو حصوا بالم مدع محصا بصطعمي . وامد ومع المعدد ومعل المعدد ومعدد وسمع مع حصره ١١٠٠ بمها فتح بخصر ١٥٥٠ عمد اغذاء بمه طلا مذع عم منهما وطعمها ، مولم محم فيهما ، عفره حسطت صديه ومود : بهه و محمل قدر معل معل وزمير مه صمور وا عمور مد ذوساً سخماً معمدًا ، امد مدا إلى موا إذا معلى مديد ممالة الما المال معلى مديد المالة واف منها بقلملما : حصره يُحط خفكممهم وسيره حمهم. وا العها خطعه ص٠٠٠

حصر لا لدسم حر ، به وبي هما سا معدام. عصرد له وا نهن من من ملحو مله منه ومله عن من من من الا ملاسرة المناسرة المناسرة من من الا مناسرة المناسرة المناس ٥٥ كمديم وا كذين ، وصرصته عكم يدمكا كلايامه . و١ معمر ، زار كنهه وال عدد الم صعدوم عمد امر وهه ححجم به معلا واف الله مع عمدهم حملا بعدموا وصدمها، مرطوها ححكم عموض مرسالة ونراء وتعرب لدوه حر حددو والم يحن وتقعل والسعوم. ولا ومع وومع كصرمو لقل هوه. والكما دوله عمده ، وره وطوط النال كو . حلا طوط ا علمه . صله كم أهم أمل بهم عنوا معكمه عنوا . صله بمع عنزا . طوط دا طهیمی او مدحمه او مدرند ، اله دو به عده ما ماه معنوا عزدا . إلى معمل الم فهم خطوط بعمم طميم ، لا ١٥٥ كمنزا في ، واف لا خطكم إمنزا ، إلا إم اف فهم امد حم واطن حل مدا منها ، إلا ضمه إلا محم مُدن . وا معدمكم دمدين اله مع حصر اتياسه و ، ١٥٠ معدمكم المدا معصب زمصا المقلل ولخصور حمور كماء صمصع حمور ععم كم صدهه وكمونكه ون وصد وصد كسونك معمد حمد حددهه وهيم حمد وامرا مد جدوديا بطح مدا نط . العهم الم حدد اله مامضه حطح المهم حدد العهم الم حصر المل ولعهود حرحها دص المل ولمهم حسمها و ولسهم حموده إسودا المعدا المعدد المعد الا ، انائح حمصه به اللهضع حميم الا ، حبوبه ، وهدوا ، الا مر زازه مجمع المحر المحمد المحري معلم ما أهام محمومهما touch to inform the fit can especial to in the pain of position حمدي، سعمن مدردا. مدلم الالادست ديا بعصر بعدما شهر الله حمد. ا، صلالاً وإكارض حسبه عنها . طلالاً صلا حسه منعا ا فهم الد. وار طله والاوطب حسول مدا . وا سول مدا مدوطة صرطعبو . اه اوملادی از مسلم مسلم معمور کو . عمور کو

اوملاوكه وهم المصم ما طمرة. وصمطوعه حصر اوتقلل 8 معدمهمي خطحم إمده ١٥ طرطبي . ١١ معن المفع المعد الا حصرك هما، بكم عدمة بم ١٥ حريكها. عمدا بمعدا اطن الله. كالل صليلا ضدا موسد خصموا. ١٥ صن الما سيا. حما يمن خصور وعلم معبن المحلم ومعن حد ومدل حر وحملم صهرال سمر موطير رقهدا زواصدا . زالد دعومت مخطوط معرب معيما حد عليه ومعنى . هما مرطب عصل وسما مشعل . هما مرطب عطما وسمزا . او بوده محمود زمهم صنه . سع مرمير مثا سيما الله مطكله . سم مرطب اذخر اصا المه مكما ومستطر موطير صبر المسمر. وطلا ولا علمه ومسلل ولعمة منظر الله حلة العدب برط طرمه حلة . هم مرطب شللا: وصعومها طعمه عتم على زوعا وطعمه الزعاء وعلى وحمي عسلمياً ، وضع وحصحت صلامه مح عمحمت مديد هه ، محمصا سلا فكح ، إلا كو بديه لعمو . ١٥٠٥ اكسا . اسلاما يمن امصلا امد صن . هذا وطلامهما تعمل عمد مرما حمدا ، صنه مطحل ادلا . صة معطك معطاء محمكه فيها المعلم عددسما . واعدف بأرها ولمعكمة خلعما على فهنها . لنعب معدمهما . على منه معما وامد صو وال مدهم مرا الدهم والمدا الد كما مدام حمكم حكطا: صمحه الم وحميها، واطلاب وأصا ولهم سحه، ال معكم خخطا . إمم مهن أفعا معدمها . .

9 حصدا به اعجم ححصا ودا ، وحصدا خصن ، وحصدا فوا ، وحصدا فوا ، وحصدا فوا ، وحصد الله حصر ، همهم الله حصر ، همهم به والمسلمة الله عمد حصر ، همهم عمد حصر ، همهم عمد حصر ، همهم عمد حصر ، همهم عمد حر ، وصدومه عبه ، وحده مهم على المرحم ال

المصلة حر حصورة. بصلعم ال الإيهاد الماضية يهما حا أمنا بالما بالم

هم ينم رصدا، بعر فكما صب صب لمان طلابص. لمبا باز وطسع المحمد ومعمدهم الأوم مملا شمر الأ ومعلا مه طمعما طخفه ا خطلارصن صميلاً . إطلاب وظخما لما مرا الحمر بمعمدا، ولموا بنا طلة. خطسمك قصل الما الكب بطمة مكتب كه . وتعوا إلى مخطرها مدوني ما المر عن الما بيها واحد وه حديد حصدوله ميها حيد العد واحد واحد واحده أميره . لمهوى وسكم مع كما: ولعمكم معكممه والمهوى وسكم ولعمكم من صبر . معدرا مركم وهم مصمور مكم مكم عمده صمصا خصمه محه محصه الله منجما بهم الماه معملاً المام معملاً عامكم وكسمة المه اله اله عنه معدد والمدور مسمكم عدد والم جادر سر صبر . مرمدا هد وعدا زمكم إدار صميلا خفار ، دعمل لمومع فيعل يقدل بصد محمور مطه بكما لموا طعدمه. امرا مد يمن لحدا نطح من المعنزا: نظموا لعنوه حمطا بعسد امره منے بحدیا، مصدر خصرا نصر تمعن الحدا، منے لمحمد من بهن قصم محمد محمد المنا بدر مددد هزا وب . بعم الحمل الممال لمان مرحم حمد حموم با 11 ١٥٥ كم المان في الله الم قلم الما الكناب. والمناه ٥٥٠ احكا جمامك حد حرجها ، والمده عدد علم حرجها الحاد بلمرا. ١٥ مرحمي وهسما صعا الاذ مصفعا ومعا هن ، ١٥ عني مكمل وصد مد مكمن طلب مه مكدا طلب مه والكد اعدد كر معا مع اماً : يكمه معدد الما دهم عدد العم كم المعا مع المعاد المعدد المعاد ا وصما وضع الله والم الله ومرما خو حملا وعا مرما و صعمرا كر محدد ومنزا وامدر كر ، كما ولا مدمرا امعدا مديك . الا وصعدا هه ولعمر خصر الله وشهر الله حمد عدلاً والمحمد مسا لا صمن الله وصعل ٥٠٠ إه علما وب . وأوصل صطدما عطا وعما من من نما ، ومن وحوريست خطيا عضا الله حبه . طعما

عص بم امد قلب الما باطني. بخطيط طيط بمصف كي 12 اقمع ومحمل عدل ملا دور الحم ومصعه حمد اقممه معدده المدمد من من المحدد والمحمد والمناور الماره اصممه و المربي ملك والمربي والمربي والمعمور المعمور الم مرحم ٥٥٥ . محطلا حدة قطع علم مرم، مقطع مهمهم طمخصے، لا يمن عصم الله إدارا عدد قرطماء امكم وصف صم زدمے ٥٥٥ . ١١ تعمور عدلت على إداراً . دا علم دخلور قرطها بهماء اف كي لهز. طله ملاء صحد أر اصور معمز ززا موا. وأف الذه صدفه الأ. وإن إصور صع حبع فبا موا. الا زب معنى ، واف قلير صفور لزده ، مدموا كر كا اصور ، وصف صعه ززل عم منهدي ومعمل خطخونه. حقلم به مملل اجن حده ، واسده مع اصل وعبا ، وا عده ، وا عده ، وا عدم حصم معل عبره صرصله فإهر ، وهو حصم لمعرا إنساو، بقيرا ما حدر . ووه معد لعمه صدحه مح محمر عقروهد . الم يمن محمل حصا فلم وطلاسكف، خطسوا كنهه وال طلاسكف. امحم دسك نميونمامك مسمح مصمهرا اميرا ذرا ميوسيف . سامه طرم الرحم المعلل وطعمت حطسامه . وله اله طعمت وال المره ، العدم والدا معطولا ولوزا علا موجه عجما . وصول اصلا موا مو معدولا ، وزوما والمنوم معروبا بقدا عبوما

سعددا. واحدمه ابتقا كدسومدا بعيدا. عوم بع صرصدا استلا موه موه وهدا وهدا واصوه محمور قليلما وسودار. صعمها بصار واعلنه ابتما صمهما بمنعل مع مصرا باكمار وسعدا حدم صرصدا إساماء وتسهوا وبدؤاء وخامم ازخا حد يه المنه منامره عدم يحمل بحصوه ، محمر يحمع وسيره حمور، والمر مطاحم بسراكه . والمالين إدمقاط مع ذوبرا: ابد سطومهن وصوملاً ، من شدا ولموسل ، معموم لكالسم المحمد إلا مهده الحماء والمحمد وحمره حمد المحمد المحمد مرم خمر حرفظمه مرم معرم خطمه و معرم الا المقصد 13 خطخيزه إلى ، عم محم به علام المحمد معنى ، واف قلب خطر طوزد الد كهرى موددا وخدخم وا فال ، وطعي الد لعمر . اف خلعما بقلم من منهم بدهم خطعه الحداد صرمدا بمعمدا بعالمها. بامر بامرحدمه منعا. معا ند حد مه عطع. وأن شعف الله حمد مدمنها مانعا الا سعف حو على امحم بمرحمت داديمه صه . ٠ محم حطحمد و سعم . دار شهمار ا، يُط الد.

محمر صحمهم.

#### ADNOTATIO.

Antiquam illam versionem syriacam diligentissime typis exprimendam curavi secundum editionem Curetonianam. Cf. supra p. 453.

- n. 84: ibid. n. 85. p. 455. n. 96. p. 456. n. 102. p. 457. n. 107; p. 460.
- n. 124. Apologiae capita (13), quae exhibui in versione latina (supra
- p. 423 ss.), margini apposui. Sed haec fere vitia videntur notanda esse:
- p. 497. l. 19 pro lai lege tais (Sachau).
- p. 503. l. 13 pro Bo l. 📤 o (Sachau).
- p. 504. l. 6 pro قدمت مقال Roerdam (p. 10) malit مدت مقال . Cf. supra n. 149.
- p. l. 16 pro alam (plur.) l. Mm, quam lectionem Cureton et Renan in versione tacite secuti sunt.
- p. l. 20 pro madaj l. wodaj (Roerdam p. 11 et Welte p. 397). Cf. supra n. 156.
- p. 505. l. 2 pro إسمعن (Cureton not. p. 90).
- p. l. 4 pro عند الكناب (Roerdam p. 13 et Bernstein, cf. supra n. 163).
- p. l. 12 pro יְּבְיָּהְ legit Ewald (Gött. Gel. Anzeig. 1856. F. 67.

  p. 665) יְּבְיָה, addens haec: "vgl. mit dem was über diesen syrischen Gott Hadrak aus dem Namen אָדְיָהְיִלָּהְ und den Worten B. Zakh. 9, 1 folgt." Cf. supra n. 166.
- p. 510. l. 27 pro passo legit Roerdam (p. 28) passo.

Alia supra indicavi in Commentariis: n. 93. 176. 199. 211.

# INDICES

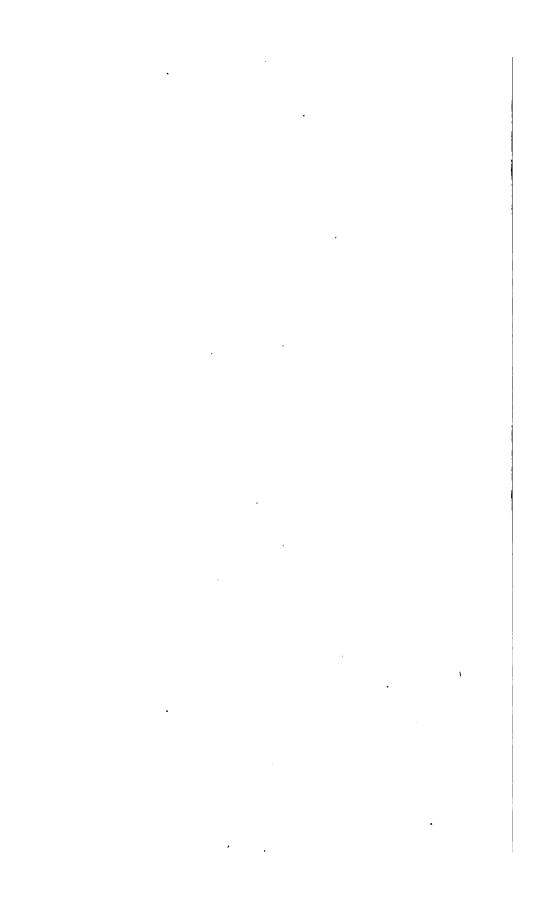
IN

## HERMIAE IRRISIONEM PHILOSOPHORUM

ATQUE

QUADRATI ARISTIDIS ARISTONIS MILTIADIS MELITONIS APOLLINARIS RELIQUIAS.

- I. INDEX VERBORUM.
- II. INDEX RERUM.
- III. INDEX LOCORUM.
- IV. INDEX SCRIPTORUM.



# I. Index verborum.

### Numerus paginam et n. notam designat.

A. άγένητος καὶ άἴδιος 461. n. 129. άδελφός, ό, quo sensu apud Christianos 413 (439. n. 25). αειπίνητος 20. n. 8. ανδοεία, ή, impudentia, 11. n. 4. ανδίσταμαί τινος 12. n. 9. άνθοωπότης, ή, 416. Αντώνιος pro Αντωνίνος 478. n. 211. απαντάω — σκότος άγνοίας άπαντα 30 С. άποθηφιόω ψυχήν 6 D (n. 6). 'Απολινάφιος (non — λλ—) 479. άποστασία, ή, τῶν ἀγγέλων 2 Β (n. 6). άπόστολος, ὁ μακάριος, de Paulo 2 B (n. 2). άρματοποιία, ή, 16 D. αρχαί, αί, quid 11. n. 7. άρχοντες κοσμικοί imperatores 367 s. αύτος ούτος, eben (gerade) dieser, 14 A (n. 18). αὐτὸς ἔφα 24 A (n. 1).

Β. βάφβαφοι ludaei 411 (434. n. 6). βιβίζον — vid. παλαιός.

γονοποιός 4 C. γένεσις quid 394. γλωσσοκομεΐον, τό, loculus, 458. n. 111.

δόγμα, τό, νόμου 357. 410; philosophorum 12 D. 22 C, item τὰ δόγματα 2 B. 18 D. 22 D. 24 A. 30 C.

διάταγμα, τό, = δόγμα 410. 411. διάταξις, ή, 357.

E.

έγω — μοί c. imper. 18 D (n. 13). εί c. opt. et in apod. c. ind. 24 D (n. 13). εί et οί commutata 8. n 8; item ει et ι 23. n. 10. έλάχιστα de atomis 20 A (n. 8) "Ελληνες = έθνη, gentiles, 368. 481. έμός — ή έμή sc. γνώμη 13. n. 12. ένανθοωπέω 486. ένσώματος deus 394 ss. ένσωματόω 6 D (n. 7). ξέω, οί, gentiles, Proll. p. XXXIII.
 ἐπεξεργάζομαι τ. τόπον 415 (442.
 n. 38). έπί et ἔτι confusa 19. n. 12. έπιδιαμένω 6 D (n. 5). έπιροέω - έπιροεί όχλος 23. η. 9. ἐπιφωνέω τινί τι, dedico alicui aliquid, 380. έργάτης φιλονεικίας 411. Equelas Proll. p. XXXIII. Ere et fore commutata 10. n. 20; vid. ἐπί.

H.

H et I commutata 13. n. 10. ημιδάκτυλος, ό, semidigitus, 28 D.

Θ.

θεολογέω — θεολογεῖται ὁ Χριστός 348. 372; quid 373.

θεὸς πέπονθεν 416 (444 s. n. 46).

θεότης, ἡ, 415 (443. n. 40) 416.

θεραπευταί — λίθων, θεησκευταί — θεοῦ et Χριστοῦ 413.

I.

I et H confusa 13. n. 10; item ε et ει 23. n. 10.

Ἰησοῦς et Ἰάσων 352. n. 8.

ἰσραηλίτις, —ιδος, fem. v. ἰσραη-λίτης; inde δεξιά ἰσρ. 416 (446. n. 46) 459. n. 120.

ἴστημι — ζυγῷ τ. κόσμον 28 A (n. 14).

ĸ.

καὶ advers. 6. n. 2.
καφτεφόω — καφτεφών ξβάστασεν
τὸν τύπον τοῦ κυφίου 417 (n. 63).
κέφας — τὰ κέφατα de cruce 418
(451. n. 78).
κλείς, ἡ, titulus libri Melitoniani 401.
Κοδφάτος ap. Eus. 333, Κοδφάτος
ap. Sync. 334, Κόδφατος in Menol. Bas. 338.
κοσμικοί — νίd. ἄφχοντες.
κρεός et ἀμνός 418.
πτίσις de logi generatione 394.
κυφιακή, ἡ, — ἡ τοῦ ἡλίον ἡμέφα
400.

Л.

λόγος, δ, 1°. verbum dei: σπουδή ή πρός τ. λ. 413. — 2°. de religione christiana: δ καθ' ήμᾶς λ. 412. — 3°. logos divinus: λ. θεοῦ 413 (438. n. 24). λουτρόν de baptismate 397.

М.

μαχάριος — ὁ μακ. ἀπόστολος de Paulo 2. n. 2. μεγαλόφωνος Plato 16 C (n. 2). μέν, non seq. δέ, 19. n. 3. μέχοι ποῦ, quousque, 20 A (n. 10).

٧.

ν έφελχ. 449. n. 56. νευφοποπέω 18 A. νεωτερίζω 435. n. 14. νήχομαι 10 B. νοῦς 393. νοῦς τέλειος Christus 420 (457. n. 103).

室.

§vilor de cruce 448. n. 54. Sic lignum: affixus ligno 420; in ligno suspensus 421. 423; tollitur in lignum 422; adclinatus ligno 422; pendere a ligno 419; os non fractum in ligno 421. 0.

όμογνωμόνως 10 B. όμόλογα et σύμφωνα 2 B. ούδὲ ... ούδέ 2. n. 7. ούρανοὶ ἐπτά 357 (363. n. 5). οῦτως, non οῦτω, 450. n. 68. ὀχλέω 18 D (n. 13).

Π.

παλαιός — τὰ παλαιὰ βιβλία de

Vet. Test. 414, — τὰ τῆς παλαιᾶς διαθήκης βιβλία ibid.

παλιοροια, ἡ, τῶν πραγμάτων 9.

n. 11.

παραλαμβάνω τινά, in disciplinam
accipio aliquem, 12 C.

περί et παρά confusa 28. n. 11.

πλάσις et πλάσσειν de formatione
hominis 392 s. 459. n. 112.

πνεῦμα, τό, in trichotomia humanae naturae, 393.

πολιτεία τῶν προφητῶν 376. n. 5.
389.

προσιώνιος 416.

προσιωνιος 410. πρόειμι — είς ἄπειρον πρόεισιν 30 C (n. 18). προσφωνέω τινί τι, dedico alicui aliquid, 380 s.

Р.

φυσμός, δ, 21. n. 13.

Σ.

Σαβέκ = ἄφεσις, dimissio, 418 (452. n. 81).
σκομαχέω 24. n. 14.
σοφισταί, έριζοντες μᾶλλον ἢ τάληθές εὐρίσκοντες 4 C (n. 14).
στασιάζειν δοκεῖ τὰ εὐαγγέλια 494.
n. 7.
στοιχεῖα, τά, siellae, 454. n. 87.
συμφυλέτης 24 Α.
σύμφωνα et ὀμόλογα 2 Β.
σώμα, τό, in trichotomia humanae
naturae, 393.

T.

τοίννν 19. n. 3. τόπος, ό, de loco scriptoris aut de argumento quod tractatur 415 (442. n. 38). τριετία, ή, 416.

Φ.

φιλοσοφία de doctrina christiana Proll. p. XXXIV, ή ήμετέρα 367, η καθ' ημάς 367. 411 (434. n. 6). Inde φιλόσοφος illius doctrinae sectator Proll. l. c. φιλότης — & φιλ. 29. n. 2.

Χριστός, ό (τοῦ) Θεοῦ 413 (438. n. 23). χρόνος — τοσούτω χρόνω 24. n. 12; de anno 416 (443. n. 43).

¥

zaloriv formula salutis dicendae 413 (439. n. 25).

ψυχή, ή, hominis 393, mundi 23. n. 7.

# II. Index rerum.

### Numerus paginam, c. caput, n. notam designat.

Absalon typus diaboli, qui insurrexit Christi regno 415 (441. n. 36).

Acgyptii adoraverunt losephum 426. c. 5 (466. n. 154).

A er est anima secundum sententiam nonnullorum philosophorum 4. n. 9.

Alcmena mater Herculis 426. c 5. Vid. Amphitryo.

Amphitryo maritus Alemenae 426. c. 5; cf. Emendanda.

Anaxagoras de principiis 12 C (n. 8):

Anaximander motionem aeternam omnium principium esse statuit 16. n. 11.

A naximenes aerem dixit omnium principium 12 D (n. 13).

Angeli 420 s. Vid. Philosophia.

Anima incorruptibilis 429. c. 9.

Non videtur 429. c. 8 (473. n. 182).

Vid. Mens. De eius natura variae
philosophorum sententiae 2. 4.

Item de eius bono 6. n. 2. Et
utrum mortalis an immortalis 6 D
(n. 4. 5). — Anima mundi 23.
n. 7.

Antoninus Pius ad civitates scripsit, ne novi quid adversus Christianos molirentur 413 (436. n. 17).

A phaki urbs 426. c. 5 (467. n. 162). A pollinaris (Claudius 482) Asianus 480. Episcopus Hierapolitanus 479. Floruit Marco Aurelio imperante 479. Acqualis Melitoni 374. 479. Vir praestans et

stilo praestanti usus 479. Praeter rerum divinarum cognitionem profana quoque disciplina excultus 479. Doctrinam verae fidei ab apostolis traditam defendit 479. Scripsit teste Eusebio 1º. Apologiam pro Christianis ad Marcum Aurelium a CLXXII aut CLXXIII 480 s. Fragm. I. II. 486. 20. Πρός Έλληνας 481. 30. Περὶ άληθείας 481. 40. Κατά τῆς τῶν Φρυγῶν αἰρέσεως 481 s. Praeteres, ut alii testantur, scripsit 5º. Contra Severianos (?) 483. 60. Περὶ εὐσεβείας (?) 484. 70. Περὶ τοῦ πάσχα 484 s. Fragm. III. IV. 486 s. Non est ille anonymus (ap. Eus.), qui contra Cataphrygas scripsit 369. 388. 482 s. Perpauca tantum exstant operum eius fragmenta 485.

Apollonius apologeta sub Commodo VIs.

A qua omnium principium iuxta Thaletis placitum 16 B. Aquam genitalem esse animam nonnulli philosophi opinati sunt 4 C (n. 10). Archelaus de principiis 16 C (n. 1). Ares amatus a Balti 426. c. 5.

Argivi adoraverunt Herculem 425. c. 5. Cur ibid. Aristides Atheniensis 342. Philosophus christianus et vir elo-

quentissimus 342. Apologiam pro Christianis obtulit Hadriano 342. Anno CXXIV 342. Periit hoc opus 343. Fragmenta 344. 346. Aristo Pellaeus 349. ludaeo-Christianus 349. Platonicus ? 349. Altior eius sententia de persona Christi 362 s. Scripsit 'Ιάσονος και Παπίσκου ἀντιλογίαν (περί Χριστεύ) 349. 351. Intra annos CXXXVI—CLX 350. In latinum sermonem vertit Celsus saeculo quinto 352 s. Alia scripta perperam ei afficta 353 ss. Fragmenta 356 s.

Aristoteles de principiis 16 D (n. 7).

A the na filia Iovis ab Atheniensibus adorata 426. c. 5. Eius adulterium cum Hophaesto ibid. Societatem habebat cum Hercule fratre ibid.

Atbenienses 413. Adoraverunt Dionysum, quis primus plantavit vitem in regione ipsorum 426. c. 5 (466. n. 153). Et Athenam, quis sedificavit arcem Alhenarum etc. 426. c. 5.

Ati Adiabena adorata a Syris etc. 426. c. 5 (468. n. 164).

Augustus 411 s.

### B.

Bacru patricius Edessae 426 c. 5 (469. n. 165).

Balti, regina Cypri, a Phoenicibus adorata etc. 426. c. 5 (467. n. 159).

Baptismus donat peccatorum remissionem 418 (452. n. 83). De co scripsit Melito 397.

Bolat — eius filia medica 426. c. 5 (469. n. 164).

### C.

Caesarum simulacra adorantur a gentilibus 425. c. 4 (464 s. n. 145 s.). A diis vectigalia et tributa penduntur Caesari 425. c. 4 (465. n. 147).

Carneades nihil comprehendi posse statuit ac veritati falsam speciem semper adhaerescere 22 D (n. 10).

Cherubim suriga Christus 421 (457. n. 106).

Christus dei logos ante saecula 413 (438. n. 24). Deus verus ante saecula 416 (444. n. 45). Θεός (sine artic.) 445. Θεολογείται 348. 372 (373. n.). Solus est deus 347 (348. n.). Vid. Logos. Est deus simul et homo 416 (443.

n. 41 et 446. n. 47). 420 (455. n. 98). Corpus induit, sed aeternitatem naturae suae divinae non coarctsvit 420 (456. n. 99). Patefecit delitatem per miracula triennio post baplismum perpetrata, humanitatem vero triginta annis baptismum antegressis 416. Quae post baptismum gessit latentem eius in carna deitatem declarabant 415.

Christus sibi corpus humanum texuit 420. A Maria portatus est 420. In virgine corporatus 421. 423. In utero virginis incarnatus 419. 420. Anima humana praeditus 486 (491. n 2). Per tres annos docuit 416 (443. n. 42). Traditus est in manus peccatorum 487. Vinctus 487. Sicut aries 416. Ad instar arietis, quem vidit Abra-hamus detentum in virgulto 418. In latere percussus 487. Crucifixus sicut agnus 416 (448. n. 52). Exaltatus super cornus unicornis 487 (495. n. 12). Clavis fixus in cruce 422. Nudus in cruce 422. Occisus in medio Hierosolymorum 421. Terra tremuit, fugit sol etc : non enim potuerunt ferre dominum suum pendere a ligno 419 (454. n. 87) 422. Deus passus (occisus) est dextra israelitica 416 (444 ss. n. 46). 422 (459. n. 119). Quo tempore 487 (492 s.). Sepultus die paschatis 487 (495. n. 14). Surrexit e mortuis 421. 422. 423. Adscendit ad altitudinem coeli 421. 422. 423. Sedet ad dextram patris 421. 423. Iudex vivorum ac mortuorum 487. Rex in saecula 421. - Scripsit Melito librum De creatione et nativitate Christi 393 s. Idem De incarnatione Christi 409. Et De passione 409.

Christum deus misit ut vivificaret hominem et suscitaret 419.
Opera eius erant vera, quae oculos spectantium non illuderent
339. n. 2. Est verum pascha (d.
14. m. Nis.) 487 (494. n. 9 coll.
492 s.). Mactatus nos salvavit et
immolatus redemit 418. Ex latere suo fudit duo purgatoria:
aquam et sanguinem, verbum et

spiritum 487 (495. n. 13). Iudicatus est, ut gratism praestaret; vinctus est, ut solveret; passus est, ut misericordiam haberet; mortuus est, ut resuscitaret 419. E mortuis surrexit et homines suscitavit 421. Per passionem eius et resurrectionem efficax reddium est lavacrum et martyrium 418 (452. n. 83).

strata solum deum et Unistum colunt 413 (437. n. 22). Nero et Domitianus, malevolorum quorundam consiliis inducti, religionem christianam criminari studuerunt 412 (436. n. 11). Hadrianus noluit eos ob solum nomen puniri 436. n. 15. Antoninus Pius scripsit ad civitates, ne novi quid adversus eos molirentur 443 (436. n. 17). Exagitati sub Marco Aurelio 410 s. (433. n. 2). Eorum constantia a gentilibus pertinacia dicebatur 411 (434. n. 5).

Christiana doctrina (religio) = philosophia 367. 411 (434. n. 6).

Clavis Melitonis 401.

Cleanthes de principiis 22 C (n. 2). Clitomachus statuit nihil posse comprehendi 22 D (n. 10).

Coeli septem 357 (363. n. 5).

Commodus 434. n. 8.

Conflagratio ad iudicium futura 432. c. 12 (478. n. 210).

Corinthii iuxta Graeciam Laconicam habitantes (?) 2. n. 3.

Cornua = crux 418 (451. n. 78). Christus exaltatus supra cornua unicornis 487 (495. n. 12).

Credere per sensum 396 s.

Crux designata virgulto Sabec 418 (450. n. 73). Crucis supplicium maledictum 357 (359. n. 3). Christi os non fractum in cruce 421.

— De cruce scripsit Melito 409.

D

Daemones et umbrae 429. c. 9 (474. n. 186).

Democritus de principiis 20 B (n. 13).

Deus est aliquid quod vere est 423. c. 2. Est ille qui ipse veritas et cuius verbum est veritas

427. c. 7. Si deum esse dicis id quod non est deus, teipsum fallis et coram deo veritatis peccas 430. c. 10. Ante omnia et super omnia 413. Nec factus neque ortus, sed ab acterno et in saccula 424. c. 2 (461. n. 129). Infectus 427. c. 6. 432. c. 12. Aeternus 427. c. 6. Omni tempore vivens 427. c. 6 (471. n. 171). Nullum verbum potest eum exprimere 424. c. 2 (462. n. 131). Caret figura 427. c. 6. In omni loco est et ubique 431. c. 11. In hamine est et extra eum et supra eum 431. c. 11. Nunquam movetur 427. c. 6. Nulla re indiget 427. c. 6 (472. n. 175). Non mutater, nullus visus potest eum videre, nulla cogitatio eum comprehendere 424. c. 2 (461. n. 130). Est unus do-minus universi 429. cc. 9, 10. Pater universi 431. c. 12. Pater et deus veritatis 424. c. 2. Bius potentia exsistit quaevis res 424. c. 2. Fecit cuncta 428. c. 7. Omnia veniunt in manus eius 427. c. 6. Cognoscitur ex operibus 428. c. 8 (473. n. 182). Videtur ab iis qui probe ambulant 432. c. 12 (476. n. 206). Stultitia est colere id quod vere non est 423. c. 2. Primarium bonorum operum est deum cognoscere et colere 427. c. 6. Variae de deo sententiae philosophorum 10 BC. n. 1. 6. — De deo corporeo scripsit Melito 394 ss.

Dii gentilium sunt homines (reges) mortui teste Sibylla 425. c. 4 (463 s. n. 144). Vectigalia et tributa Caesari solvunt 425. c. 4 (465. n. 147). — Qui verum deum non colunt, unam ex creaturis (ignem, aquam, terram, aliquam stellam etc.) vocant deum 424. c. 2. Pariter offenderunt in lapides et lignum, in aurum et argentum 424. c. 3. 431. c. 11 (475. n. 199). Dant aurum artificibus, ut faciant ipsis deum etc. 428. c 7. Ilaque divitias suas adorant 428. c. 7. Num id est deus quod custodiendum est 430. c. 10 (474. n. 192). Deos vocant opera manuum hominum 425. c. 3 (463.

n. 142 s.). Adorant et vereniur ea quae sensuum sunt expertia 425. c. 4 (465. n. 150). Faciunt sibi deos ex ipsa terra, matre sua 425. c. 3 (463. n. 140 s.).

Diabolus insurrexit Christi regno 415 (441. n. 36). — De eo scripsit Melito 389.

Dies dominica — de ea scripsit Melilo 400.

Diluvium triplex: venti, aquarum, ignis 432. c. 12 (476. n. 207 ss.).

Dionysius Areopagila primus Atheniensium episcopus 345. Martyrio coronalus 345. Sub Hadriano 7 345 s.

Dionysus adoratus ab Atheniensibus 426. c. 5 (466. n. 153).

Domitianus contra Christianos 412 (435. n. 11).

Ecclesiae sponsus Christus 421. De ea librum scripsit Melito 389.

Eclogae Melitonis liber 400 s. Elamitae adoraverunt Nani 426.

c. 5 (467. n. 163).

Elementa quattuor — eorum harmoniam esse animam nonnulli philosophi dixerunt 4 C (n. 10). Bleutherus 341.

Elisaeus sanavit Hadad regem a lepra 426. c. 5.

Empedocles de principiis 14 A (n. 1). Fruticem me facit 10 B (n. 20).

Epicurus de principiis 22 C. Infinitos mundos admittit 28 A (n. 2).

Erechtheus (Erichthonius), rex Athenarum, filius Athenae ex adulterio cum Hephaesto 426. c. 5.

Error - homo, qui diu captus erat errore, non facile ad rectam viam adducitur 423. c. 1 (461. n. 126). Nebula erroris prohibet a recto visu 423. c. 1. Homo opinatur se non errare, quando cum multis errat 423, c. 1 (461. n. 128). Propter multos, quibuscum errat, erubescit errorem deponere 424 c. 3 (462. n. 138).

Esca nulla repudianda, quae rationalis et humana 341.

Estherae liber a Melitone in in-

dice librorum V. T. omittitur 439. n. 25.

Evangelistae peregre proficiscentes, ut Christum praedicent 333.

Exhalatio est anima iuxta aliquot philosophorum opinionem & B (n. 9).

Fides — De fide librum scripsit Melito 409. Item De obedientia fidei quae fit a sensibus 396 s.

Filius - in eo mundus factus 357 (360 ss. n. 4). A deo missus, ut vivificaret hominem et resuscitaret 419.

Fundanus Asiae proconsul, ad quem literas dedit Hadrianus 313 (435. n. 15).

### G.

Gebal arx Phoenicum 426. c. 5 (467. n. 160).

Gentiles simulacra hominum (regum) mortuorum adorant 425. c. 4 (464. n. 144). Magis venerantur simulacra Caesarum quam veteres deos 425. c. 4 (465. n. 146). Vid. Dis. - Bos libris oppugnarunt Miltiades 368 s et Apollinaris **48**1.

Gnostici scriptis impugnatia Melitone 392-399.

Hadad rex Syriae 426. c. 5 (469. n. 164).

simulacrum Zaraduscht Hadran 426. c. 5 (470. n. 166).

Hadrianus - vid. Aristides, Christiani, Fundanus, Indaei, Quadratus.

Hebraeus — vid. Syrus.

Hephaestus scortator 426. c. 5. Heraclitus de principiis 20 B (n. 17).

Hèrcules cur adoratus ab Argivis 425. c. 5. Amicus eius Zoradi 425. c. 5 (465. n. 152).

Hermias Proll. p. XXX-XXXVII. Philosophus XXXIV. Scripsit saeculo secundo (aa. 180 - 200) XXXVII ss. (XLVI). Gentilibus XLII. Passim erravit: 13. n. 10. 16. n. 11. 22. n. 5. Home a logo cum patre formatus · 423. Constat ex · tribus partibus 393. Animal rationale, liberum ac cognoscens veritatem 427. c. 6 (471. n. 168). Habet liberum arbitrium 428. c. 8 (473. n. 179). 429. cc. 9. 10. Ut eligat quod bonum est 428. c. 8 (473. n. 180). Mens hominis est ipsa dei similitudo 427. c. 6 (472. n. 172). — Scripsit Melito De formatione hominis 392. Idem De natura hominis 393.

Hospitalitas — de ea librum exaravit Melito 408.

I.

Iason Hebraeus Christianus 352. Presbyter ? 352.

Idololatria - vid. Dii.

lesus - vid. Christus.

Ignis est anims, ut quidsm philosophi opinantur 4. n. 9. — Ignis iudicii 432. c. 12 (477. n. 209). Ignorantia accusationem non ad-

mittit 486. Inspiratio — vid. Prophetae. Ioannes — de eius Apocalypsi

Melito scripsit 389. Loseph dictus Serapis 426. c. 5

(466. n. 154).

Irenaei liber apologeticus ad Gentiles VII.

Isaacus typus Christi cruciferi 440. n. 54 et passuri 417 (446. n. 48).

l s r a e l'nomen honorificum 422 (459. n. 113). Cf. Addends.

ludaei post, quam Bar-Cochba devictus est, lege Hadriani in regionem circa Hierosolyma sitam pedem inferre prohibebantur, adeo ut ne ex longinquo quidem patrium solum prospicere ipsis liceret 357 (358. n. 1). Eorum canon V. T. 414 (439. n. 25). Christianis locum Deuter. XXI, 23 obiiciebant 360. — Eos libris oppugnarunt Aristo 349 s. et Miltiades 368 s.

Iudicium 429. c. 9. 432. cc. 12. 13. Christus iudex vivorum ac mortuerum 487.

Iuppiter rex Cretae 426. c. 5 (467. n. 155). Meechatus cum Alcmena 426. c. 5.

Iustinus Phil. et Mart. imitatus Aristidem (Hieronymo teste) 342

ĸ

Kuthar rex Phoenicum 426. c. 5 (467. n. 159).

Kuthbi Hebraea a Mesopotamiis adorata etc. 426. c. 5 (469. n. 165).

T

Laodicea e controversia orta est de sollemnitate paschali 415 (441. n. 33. 35).

Larissaei 413

Legio fulminea 486 (487 ss. n. 1). Leucippus de principiis 20 A (n. 8).

Lex et prophetse 413. 423. Liberum arbitrium 428. c. 8.

Deus homini dedit, ut quocunque modo velit se gerere possit 429 c. 9.

Logos dei 413 (438. n. 24). Mens perfecta 420 (457. n. 103). Ante lucem (solem) genitus 420. 422. Deus ex deo 421. Primogenitus dei 422. Incorporeus 419 (455. n. 97). Invisibilis, incomprehensibilis, incommensurabilis, impassibilis, immortalis, coelestis 419 (454. n. 89. 90. 91). Vid. Christus. Mundi principium 360 s. Creator cum patre 420. Mundum ornavit 422. Coelum et terram fecit et cum patre hominem formavit 423. In omnibus omnis erat: in patriarchis patriarcha etc., Noacho gubernator, Abrahamum duxit etc. 420.

Lumina = stellae 454. n. 87.

M.

Mabug 426. c. 5 (470. n. 166). Prope hoc oppidum puteus, in quo spiritus impurus etc. 426. c. 5 (471. n. 166).

Malum 428. c. 8 (473. n. 179).

Marcus Aurelius iussit eos puniri qui novas religiones inducerent: inde Christianorum perse-

culiones in Asia 410 s. (433. n. 2). Maria pura, pulchra 421. Martyrium Christi causa remis-

sionem peccalorum donat 418 (452. n. 83).

Melissus de principiis 12 D (n. 9).

Melito Asianus 374 (n. 1). Episcopus Sardienus 374. Aequalis Apollinari 374. Floruit Merco Aurelio imperante 374. Mortuus non diu post a. CLXX 375. Caelebs 375. Elegans eius ingenium 375. Magnum lumen 374. Modestus et prudens 433. n. 4. Doctrinam verae fidei ab apostolis traditam defendit 375. Philosophus 375. Platonicus 392 coll. 396. Montanista? 386 ss. Chiliasta 388. n. 37. 442. n. 37. In Palaestina libros V. T. accurate cognovit 414. Ab eo non exorti sunt Meletiani 368. n. 37. Permultos libros scripsit: quorum indiculum contexuit Eusebius 375 ss. Apologiam pro Christia... nis obtulit Marco Aurelio a. CLXX 377 ss. Fragm. I. II. 410 ss. Alia scripta ad controversias illius temporis spectant 386. 1. Ad controversias montanisticas: 1º. Περί πολιτείας τῶν προφητῶν 388. 2º. Περί προ-φητείας 389. 3º. Περί ἐκκλησίας 389. 40. Περί τοῦ διαβόλου καὶ ἀποκαλύψεως Ἰωάννου 389. Fragm. V. 415. - II. Ad controversias gnosticas: 50. Περί αληθείας 392. 60. Περί πλάσεως 392 s. 70. Περί φύσεως άνθρώπου 393. 80. Περί ψυχής και σώματος και νοός 393. Fragm. XIII syr. 497. lat. 419. 90. Negl nrivens nal yevidens Xolorov 393 s. 100. Negl evonμάτου θεού 394 ss. 110. Πεοί ύπαχοής πίστεως αίσθητηρίων 396. 120. Heal Loutgon 397 ss. — III. At controversias inter Iudaeo - et Ethnico-Chri-stianos: 130. Περί τοῦ πάσχα 399 s. Fragm. IV. 415. 140. Theol πυριακής 400. — Porro ad Vetus Testamentum spectant: 15°. Exloyal 400 s. 410. Fragm. III. IX. X. XI. XII. 413 s. 416 ss. (coll 456. n. 102) et fortasse 160. H xleig 401 s. - Practerea, ut alii testantur, scripsit: 170. Περί φιλονεξίας 408. 180. Περί σαρχώσεως Χριστοῦ 409. Fragm. VI. 415 s. 190. Είς τὸ πάθος 409. Fragm. VII. 416.

XVI syr. 499 ss. lat. 421 ss. 20°. De cruce 409. Fragm. XIV syr. 498. lat. 419 s. 21°. De fide 409 s. Fragm. XV syr. 498 s. lat. 420 s. — Scripta Melitonis Christum deum et hominem praedicant: Fragm. VIII. 416. Melito non est ille anonymus (ap. Euseb.), qui contra Cataphrygas scripsit 369. 388. — Libri subditicii: 1°. Apologia ab interprete Syriaco servata, syr. 501 ss. lat. 423 ss. Quid de ca statuendum 379 ss. 2°. Clavis sacrae scripturae 402 ss. 3°. Commentarius in Apocalypsin 390. 4°. L'Apocalypse de Méliton 390. 5°. De passione S. loannis evangelistae 390 s. 6°. De transitu beatae Mariae virginis 391.

Mens hominis est ipsa del similitudo 427. c. 6 (472. n. 172). Est
non visibilis et caret figura 427.
c. 6. — Anima est mens secundum sliquot philosophorum opinionem 4 B (n. 9).
Mesopotamii adoraverunt Kuthbi

Mesopotamii adoraverunt Kulhdi Hebraeam 426 (469. n. 165).

Metempsychosis exagitatur 8. 10. Miltiades inclaruit ante tempora Victoris 364. Septimo saeculi secundi decennio 365. Olim gentilis sophista 365. Fortasse scripturarum sacrarum lectione ad rem christianam perductus 365. Sincerae fidei doctor 364. Ecclesiarum sophista 365 ss. Scripsit Apologiam pro Christianis ad Marcum Aurelium et Lucium Verum 367 s. Praeterea duos libros Ad Gentiles et totidem Ad Iudaeos 368 s. Librum contra Montanistas, in quo non decere prophetam in ecstasi loqui docuit 369 s. Contra Miltiadem librum produxerunt Montanistae 371. Non scripsit contra Valentinianos peculiarem librum 371. Divinitatem Christi propugnat 372 (373. n.). Fragmentum 372.

Miracula lesu Christi 339. n. 2. Latentem eius in carne deitatem declarabant 415. Sanati et ad vitam revocati usque ad tempora Quadrati erant superstites 339 (340. n. 4).

Montanistae quo tempore orti 482. n. 4. Libris impugnati ab anonymo (ap. Eus.) 369, Miltiade 369 s., Apollinari 481 s. Melitonis scripta ad controversias montanisticas spectantia 388 s. Montanistae contra Miltiadem scripserunt 371. Mors hominem dividit 419 (454. n. 86). Motio est anima ex nonnullorum

philosophorum sententia 4 B (n. 9). Mundus in filio factus 357 (360. n. 4). Variae de eo opiniones philosopherum 10 C (n. 1). Mundi innumeri 29. n. 2. Anima mundi 23. n. 7. — Conflagratio mundi ad iudicium futura 432. c. 12 (478. n. 210).

Nani, filia regis Elam, adorata ab Elamilia 426. c. 5 (467. n. 163). Nebo in Mabug, simulacrum Or-phei 426. c. 5 (470. n. 166). Nehemiae liber a Melitone nominatim non memoratur 439. Nero contra Christianos 412 (435. n. 11). Numerus movendi vi prseditus snima iuxta aliquot philosophos 4 C (n. 10).

Onesimus amicus Melitonis 401.

Accepit ab eo indicem librorum V. T. 414 (438 s. n. 25). Opera tua erunt tibi divitiac, quae non deficiunt 427. c. 6 (472. n. 174). Primarium bonorum operum est ut deum cognoscas et eum colas 427. c. 6. Damnaberis pro operibus malis 429. c. 9. Orpheus (Nebo) magus Thracius

426. c. 5 (470. n. 166).

Papiscus Alexandrinus Iudaeus 352. Parmenides de principiis 13. n. 10.

Pascha - controversia de eo orta Laodiceae 415 (441. n. 33) 486 s. (492 ss.). Decima quarta verum domini pascha 487 (494. n. 9 coll. 492 s.). - Melito scripsit De

paschate 399. Item Apellinaris À84. Paulus beatus apostolus 2. n. 2.

Peccatorum remissionem donant martyrium et baptismus 418 (452. n. 83). Doleas super patrem tuum, qui prave ambulabat: moestitia potest ei prodesse 431. c. 12. Persecutio Christianorum 412

(435. n. 11). In Asia 410 s. (433.

n. 2). Pherecydes de principiis 18 A

(n. 4). Philosophi diversas protulerunt sententias de anima — vid. Anima.

De deo et mundo 10. n. 1. De rerum principiis 11. n. 7. Philosophia, sapientia huius

mundi, ab angelorum defectione principium accepit 2 B (n. 6). Hinc philosophi inter se de omnibus decertant 2 B. - Philosophia doctrina christiana 367. 411 (434. n. 6). Hinc philosophi chri-

stiani: qui sequuntur sapientiam divinam Proll. p. XXXIV.

Phoenices adoraverunt Balti 426. c. 5 (467. n. 159). Plato de principiis 16 C.

Polytheismus — vid. Dii. Princeps iustus nihil iniuste constituit 411.

Principium mundi filius (logos) 360 s. — De principiis diversee philosophorum sententiae 10 C

(n. 7). Prophetae logo moventur 420. Lex et prophetae 413. 423. -

De prophetia Melito scripsit 388 s. Protagoras de principiis 14 B (n. 4).

Purgatoria duo Cheistus fudit ex lstere suo 487 (495. n. 13).

Pythagoras omnis ex numeris componit 24 A (n. 2).

Pythagorici graves homines et taciturni placita sua tradunt quasi quaedam mysteria 24 A. In metiendo mundo occupantur 26 C.

Quadratus Magnes 337. Apostolorum discipulus 334. Evangelista 333. Propheta 334. Apologiam pro Christianis obtulit Hadriano 334. Anno CXXIV (in

Graecia) 335. Huius operis fragmentum 339. Aliud male eidem auctori tributum 341.

Quadratus episcopus Athenarum 335 s. Tempore Marci Aurelii 337.

Regnum tum demum potest in pace gubernari, quum rex cognoscit deum veritatis etc. 430. c. 10.

Religio christiana = philosophia 367. 411 (434. n 6). Populis illuxit sub Augusto 411. Bono publico adolevit 412. Nero et Domitianus eam criminari studuerunt 412. Ab his deinceps falsa adversus Christianos calumnia manavit ad posteros 412.

Remissio peccatorum — vid. Peccata.

Rex proponat in seipso exemplar omnium bonorum operum 430. c. 10.

### 8.

Sabec 450. n. 72. H. e. dimissio 418 (452. n. 81). Designabat crucem 418 (450. n. 73).

Sagaris episcopus Laodiceae 415 (441. n. 34). Salomonia Proverbia sive Sa-pientia 414 (440. n. 32).

Sanguis est anima secundum ali-. quot philosophorum sententiam 5.

n. 11. Sapientes - multi eorum adorant ea quae sensuum sunt expertia, propter lucrum etc. 425.

c. 4. Scripturae sacrae V. T. iuxta canonem Palaestinensem 414 (439. n. 25). Lex et prophetae 413. 423.

Serapis i. q. loseph Hebraeus 426. c. 5 (466. n. 154).

Servilius Paulus Asiae 415 (440. n. 33). Severiani 483. proconsul

Sibylla de diis gentilium 425 (463. n. 144).

Sidera — animam vim ab iis promeantem esse nonnulli philosophi dicu**nt 4**. n. 10.

Simi filia Hadad 426. 427. c. 5 (468. n. 164. 470. n. 166).

Simulacra (statuae 428. c. 7) hominum (regum) mortuorum adorantur a gentilibus 425. c. 4 (464 s. n. 144). Caesarum 425. c. 4 (464 s. n. 145 s.).

Sophistae contendunt magis quam veritatem inveniunt 4 C (n. 14). Sophista ecclesiarum Miltiades

365 ss.

Spiritus est anima iuxta quosdam philosophos 4 C (n. 11). Vid. Trias. — Spiritus impurus in puteo prope Mabug 426. c. 5 (471. n. 166).

Stellae secundum iussum currunt 424. c. 2.

Syrus et Hebraeus interpretes 418 (451. n. 77).

Syri adoraverunt Ati Adiabenam 426. c. 5 (468. n. 164).

Thales aquam omnium principium esse statuit 14 B (n. 8).

Thammuz, filius Kuthar, a Balti etc. 426 c. 5 (467. n. **159**).

Thessalonicenses 413.

Trias: spiritus non memoratur una cum patre et filio 413 (437. n. 22).

Vectigalia et tributa a diis penduntur Caesari 425. c. 4 (465 n. 147).

Veritas est aliquid quod non est formatum nec factum nec fictum 427. c. 7. Utitur verbo sicut stimulo 423. c. 1. Homo quum recedit ab errore paullulum, accipit commonitionem veritatis 423. c. 1. Veritati semper falsam speciem adhaerescere docuerunt Clitomachus et Carneades 22 D (n. 10) Vid. Error. - De veritate scripserunt Melito et Apollinaris 392. 481.

Vetus Testamentum: eius libri 414 (439).

Vita aeterna quae non moritur 427. c. 6 (471. n. 170). Umbrae 429. c. 9 (474. n.

186).

Unitas est anima ex sententia

sliquot philosophorum 4 C (n. 11).

11).
Voluptas a nonnullis philosophis vocatur bonum animae, ab aliis medium quoddam 6 D (n. 2).
Vulgus sine iudicio rumoribus fidem habet 412.

Z.

Zaraduscht (Zorosster) - vid. Zoradi. Zoradi sive Zaraduscht, magus Persicus 426. c. 5 (470. n. 166) et amicus Herculis 425. c. 5 (465. n. 152).

# III. Index locorum

# quos Apologetae in hoc volumine editi respexerunt.

### Designat c. caput, p. paginam, n. notam.

## 1. Scriptorum sacrorum.

| Genes. 1, 1,                                        | Aristo   | P        | 3. p. 357 (360. n. 4).    |
|-----------------------------------------------------|----------|----------|---------------------------|
| 4 ^ ^                                               | Melito   | Fragm.   | 16. p. 422 (459. n. 114). |
|                                                     | PsMel.   | Anal     | 6. p. 427 (472. n. 173).  |
| — 1, 26.<br>— 7.                                    | rsMei.   | Apol.    |                           |
| - 1.                                                | W -1:4 - | P        | 12. p. 432 (477. n. 208). |
| <b>– 22, 6.</b>                                     | Melito   | Fragm.   | 9. p. 417 (448. n. 54).   |
|                                                     | _        | _        | 9. p. 417 (449. n. 60).   |
| <b>— 22, 13.</b>                                    |          | _        | 10. p. 417 (450. n. 66).  |
|                                                     |          |          | 11. p. 418 (450. n. 72).  |
|                                                     | _        | _        | 12. p. 418 (451. n. 76).  |
|                                                     |          |          | 12. p. 418 (451. n. 79).  |
|                                                     |          | _        | 12. p. 418 (451. n. 80).  |
| Deuteron. 21, 23.                                   | Aristo   |          | 2. p. 357 (359. n. 3).    |
| <b>—</b> 32, 20—22.                                 | PsMel.   | Apol.    | 12. p. 432 (477. n. 209). |
| <b>— 33, 17.</b>                                    | Apollin. | Fragm.   | 4. p. 487 (495. n. 12).   |
| Psalm. 18, 4.                                       | PsMel.   | Apol.    | 3. p. 424 (462. n. 137).  |
| <b>— 92, 10</b> .                                   | Apollin. | Fragm.   | 4. p. 487 (495. n. 12).   |
| <b>— 113, 4.</b> 5.                                 | PsMcl.   | Apol.    | 3. p. 425 (463. n. 143).  |
| <b>— 134, 15—17.</b>                                |          | · —      | 3. p. 425 (463. n. 143).  |
| Iesai. 53, 7.                                       | Melito   | Fragm.   | 9. p. 416 (448. n. 50).   |
| <u> </u>                                            | _        | <u> </u> | 9. p. 417 (449. n. 62).   |
|                                                     | _        | _        | 16. p. 421 (458. n. 109). |
| Bzech. 47, 4.                                       |          |          | 12. p. 418 (452. n. 82).  |
| Matth. 6, 20.                                       | PsMel.   | Apol.    | 6. p. 427 (472. n. 174).  |
| <b>— 11, 5.</b>                                     | Melito   | Fragm.   | 15. p. 421 (457. n. 104). |
|                                                     |          | _        | 16. p. 421 (458. n. 110). |
| <b>— 12, 29.</b>                                    | _        | _        | 13. p. 419 (455. n. 92).  |
|                                                     | Apollin. |          | 4. p. 487 (494. n. 9).    |
| <b> 15, 14</b> .                                    | PsMel.   | Apol.    | 3. p. 425 (463. n. 139).  |
| <b>— 26, 45</b> .                                   | Apollin. | Fragm.   | 4. p. 487 (495. n. 11).   |
| <b>— 26, 60.</b>                                    | Melito   |          | 16. p. 422 (459. n. 117). |
| 12, 29.<br>15, 14.<br>26, 45.<br>26, 60.<br>27, 34. |          | _        | 16. p. 422 (459. n. 118). |
| <b>— 27, 39—43.</b>                                 | _        | _        | 16. p. 422 (459. n. 116). |
| <b>— 27, 60.</b>                                    | Apollin  | _        | 4. p. 487 (495. n. 15).   |
| 28, 2.                                              | h        |          | 4. p. 487 (495. n. 15).   |
| Marc. 3, 27.                                        | Melito   | _        | 13. p. 419 (455, p. 92).  |

# III. INDEX LOCORUM.

|                                    |          |              | _                         |
|------------------------------------|----------|--------------|---------------------------|
| Marc. 3, 27.                       | Apollin. | Fragm.       | 4. p. 487 (494. n. 9).    |
| <b>— 8, 18.</b>                    | PsMel.   | Apol.        | 11. p. 431 (475. n. 201). |
| <b>— 12, 30</b> .                  | _        | · —          | 9. p. 429 (474. n. 185).  |
| <b>— 14, 41.</b>                   | Apollin. | Fragm.       | 4. p. 487 (495. n. 11).   |
| <b> 14, 56.</b>                    | Melito   | <del>-</del> | 16. p. 422 (459. n. 117). |
| <b>— 15, 46.</b>                   | Apollin. |              | 4. p. 487 (495. n. 15).   |
| - 16, 3. <b>4</b> .                | · · —    |              | 4. p. 487 (495. n. 15).   |
| Luc. 7, 22.                        | Melito   | _            | 15. p. 421 (457. n. 104). |
|                                    |          | _            | 16. p. 421 (458. n. 110). |
| <b>— 10, 27</b> .                  | PsMel.   | Apol.        | 9. p. 429 (474. n. 185).  |
| <b>— 23, 35.</b>                   | Melito   | Fragm.       | 16. p. 422 (459. n. 116). |
| <b>— 24, 2.</b>                    | Apollin. | _            | 4. p. 487 (495. m. 15).   |
| Ioann, ev.                         |          | _            | 3. p. 492 ss.             |
| 3, 14,                             |          | _            | 4. p. 487 (495. n. 12).   |
| - 8, 28.<br>- 12, 32.<br>- 17, 17. |          | _            | 4. p. 487 (495. n. 12).   |
| <b>— 12, 32</b> .                  | _        | _            | 4. p. 487 (495. u. 12).   |
| <b>—</b> 17, 17,                   | PsMel.   | Apol.        | 7. p. 428 (472. n. 176).  |
| <b>—</b> · 19, 34.                 | Apollin. |              | 4. p. 487 (495. n. 13).   |
| <b>—</b> 20, 1.                    | _        |              | 4. p. 487 (495. n. 15).   |
| Actt. 8, 32.                       | Melito   | _            | 9. p. 416 (448. n. 50).   |
| <b>—</b> 10, 42.                   | Apollin. |              | 4. p. 487 (494. n. 10).   |
| Ad Roman. 10, 18.                  | PsMel.   | Apol.        | 3. p. 424 (462. n. 137).  |
| I. ad Corinth. 3, 19.              | Herm.    | Irris.       | 1. p. 2. n. 5.            |
| Galat. 3, 13.                      | Aristo   | Fragm.       | 2. p. 357 (359. n. 3).    |
| Hebr. 11, 17.                      | Melito   | 5            | 9—12. p. 416—418 (446.    |
| ,                                  |          |              | n. 48).                   |
| Apoc. 20, 7. 8.                    | _        |              | 5. p. 415 (442. n. 37).   |

## 2. Scriptorum profanorum.

# IV. Index scriptorum

# ab editore (p. V-LI. 2-31. 331-512) allegatorum.

### Numeri designant paginas.

## 1. Scriptorum veterum.

(Aliquot emend. aut expl.)

Ado 336. 343. 344. 346. Adscensio lesaise 363. Aeneas Gaz. XXIII. Aeschylus 12. 19. Aireranus 456. Albinus XVI. Alcmaeon 4. Alexander monach. XX. Ambrosius 379. Anastasius Sin. 375. 409. 442 (em.). 444. Anaxagoras 4. 12. Anaximander 16. 29. Anaximenes 13. 29. Antisthenes 7. Apollinaris Hierap. 369. 450. 455. Laodic. 485. Apollonius Rom. VI. Aquila 359. Archelaus 16. Aristides XXXIV. Aristippus 7. Aristoteles 4. 5. 17. 21. 81. Arnobius 464. Asterius Urbanus 369. Athanasius XVII. 394. Athenagoras (Corp. Apoll. Vol. VII) XXXIV. XXXVII. XXXIX. XLIII. 17. 19. 362. 375. 467. 461. 463. 464. 474. Augustinus XXXV. XLIX. 396. 466. 478. 495. Bardesanes 379. Bar-Hebraeus 358. 470.

Corp. Apoll. Vol. IX.

Bar-Serapion 379. Basilius XIV. XVI. Beds 341. Cabasilas XVII. Caius Rom. 364. Capitolinus 489. Carneades 23. Celsus philos. (saec. II) 350.s. Interpr. operis Ariston. (saec. V) 352 s. 356. Chronicon paschale 353 (em.). 378. 379. 383 (n. 26). 437. 489. 484. 491 (em.). 492, 494. Chrysostomus 495. Cicero 4. 7. 16. 18. Cleanthes 22. Clemens Rom. XLII. 445. — Ps.-Clemens 9. 345. 349. 396. -- Alex. XLII. XLV. 18. 23. 360. 361. 389. 399. 452. 462. 463. 492. Clitomachus 23. Critias 5. Cyprianus 399. 452. 488. Cyrillus Alex. XXI. XXXVII. Democritus 4. 7. 20. 29. Dio Cassius 489. Diogenes Laert. XXXVI. 16. 17. 18. 20. 22. 24. Dionysius Corinth. 335. 400. -397. — Telmahhar. 469. 470. Empedocles 5. 10. 14. Epicurus 7. 20. 29. Eucherius 402. Eunomius XIV. XV. XVI.

Eusebius Coes. VII. XXXIV. 333. 334. 335 s. (expl.). 339. 342. 345. 319. 354. 356. 364. 367 (expl.). 368 s. (expl.). 371 s. (expl.). 373. 376 s. (em. et expl.) 380 s. (expl.). 433. 437 (em.). 438. 440 (em.). 446. 479. 480. 481 (em.). 482 (expl.). 487. 491 (em.). — Emes. 451. — Thessal. 338. Ruthymius 444. Firmicus Matern. 445. 466. Firmilianus 398. Gennadius 388. 396 (em.). Gregentius 450. Gregorius Naz. XIV. XVI. XIX. XLVIII. 359. 444. — Nyss. XIV. - Magn. 404 s Hegesippus 340. 363. Heraclas XXXIV. Heracleo 396. Heraclitus 4. 21. Hermes Trism. XVII. XXXV. 401. Hermias: multi huius nominis XXXV –XXXVII. Herodotus 19. 28. Hieronymus VII (err.). 335. 336 (err.). 342. 357. 361 (err.). 365 (err.). 369 (err.). 376 (err.). 377 (err.). 387 (em. et expl.). 394. 480. 482 (err.). Hilarius 357. 360. Hipparchus (Hippasus) 4. 5. Hippo 5. Hippolytus XLII. XLVIII. 4. 5. 16. 20. 21. 373. 443. 493. Homerus 20. 30. Ignatius XXIII. 400. 445. Ionathan (Pseudo-) 361. Iosephus XVI. 352. 442. Irenseus VII. XLVIII. 340. 393. 399, 409, 410, 443, 449, 454, 461, Isidorus 456. Isocrates 379. 442. Iulianus XIX. XX. XXI. Iustinus Mart.: 1º. Opera indubitata (Corp. Apoll. Vol. I-II) XXXIV. XXXVII. XL. 335. 358. 360. 362. 373. 393. 400. 434. 438. 445. 448. 462. 463. 464. 472. 473. 476. 477. 495. — 2º. Dubia (Vol. III) XXXVIII. 3. 17. 393. 454. 463. 473. 474. 475. - 3º. Subditicia (Vol. IV-V) XIV. — 40. Acta martyrii (Vol. III) 443. Lactantius 464. Lampridius - vid. Add.

Lee Bulg. XVII. Leucippus 7. Libellus synodicus 483 (err.). Livius 465. Lucianus XL. 21. 29. 470. 471. Macrobius 5. 470. Marcus Diac. 348. Maximus Tyr. 23. — Conf. 349. 350 (em.). 357. 410. Meletius Antioch. 458. 459. - Sebastopol. 458. Melissus 13. Melito XXXIV. 367, 369, 481. Menander 379. Minucius Fel. 464. 474. 475. Modestinus 433. Moses Choren. 354. Nemesius 18. Nicepherus 358. 369. 481. Nicetas Chon. 444. Notkerus 347. Olympiodorus XIII. Onkelosus 361. Origenes 17. 351 (expl.). 362. 374. 394. 395 (em.). 396. 402. 441. 443. 451. 452. Pantaenus XXXIV. Parmenides 13. Paulus Iul. 433. Pherecydes 19. Philaster XXXV. Philippus Sid. XXXIV. Phile 402. Philoponus 21. 493. Philostorgius 359. Philostratus 23, Photius 366. 469. 479. 484. Plerius 484. Plato 4. 7. 9. 12. 13. 15. 17. 20. 23. 29. 379. Plinius 348. 468. Plotinus L. Pluterchus 4. 5. 7. 8. 12. 15. 17. 18. 22. 24. 470. Pollux 366. Polycrates Eph. 374. 375. 387. 399. 441. Pomponius Mela 468. Porphyrius L. Proclus L. Protagoras 15. Pythagoras 5. 7. 24. 379. Quintus Smyrn. 12. Rhodon 369. Ruffinus 369. 376 (err.). 377 (err.). 394. 440. 466.

Seneca 21. Serapio 482. Sibylla 461. 462. 463. 471. 476. 477. Simeon XVI. Simplicius 16. 21. Socrates Schol. XLVIII. L. 491 (em.). Sophonias (Revel. S.) 363. Sozomenus XXXVI. XXXVII. Stobaeus 17. Strabo 469. Succensus 451. Suidas 350. Syncellus 334. 378. 480 (em.). Tatisnus (Corp. Apoll. Vol. VI)
XV. XXXVIII. XL. XLII. XLIV. 365. 367. 434. 461. 462. 464. 472, 474. Tertullianus 4. 358. 362. 365 s. (expl.). 371 (expl.). 375. 395. 435 (expl.). 446. 452. 466. 488.

Testamenta XII Patrr. 363. 463. Thales 4. 5. 15. Theano 379. Theodoretus XLVII. L. 395. 479. Theodoretus Phil. 7. Theodorion 359. Theodolion 359. Theodulphus Aurel. 402. Theophilus (Corp. Apoll. Vol. VIII) XXXVIII. XLIII. 361. 362. 393. 438. 461. 462. 463. 464. 465. 467. 471. 472. 473. 474. 475. 476. 477. Thomas Aq. 478. Usuardus 337. 345. 347. Victor Ant. 492. Xenocrates 4. Xenophon 14. 442. 475. Zonaras XVII. Zosimus 467.

## 2. Scriptorum recentiorum.

Alzog XXXI. Ll. 382. Aschbach XLII. Assemani los. Sim. 468. 469. — Steph. Evod. 468. Ast 23. 29. Aubė 381. Bade 438. Båhr Li. Baluze 369. Baratier 368. 372 Baronius 371. 479. Bartoloccius 352. 361. Basnage 337. 372. 379. Baumgarten-Crusius XLVII. 348. 371. 372. 373. 392. 393. 395. 397. 401. 438. 445. 454. 477. 492. 495. Beur F. Chr. XL. L1. 340. 434. 493. 494. Bayle 390. Beine XVI. Bernstein 379. 467. 512. Bickell 383. 391. de la Bigne XXX. XXXV. Bleck 439. 493. Boissonade 23, 444. Boll XXXVI. Bosse 465. Bretschneider 395. Brucker XXIII. Brunn VIII. XV.

Buttmann Ph. 14. - Al. 14.

Cabanes 381. Caillau XXX. Calosyna XXI. Camus 390. du Cange (du Fresne) 353. 437. Cave XXVI. XXXVII. XLVIII. 337. Cavedoni 335. 381. 441. 467. Ceillier 369. 371. 394. 446. 488. Charpentier Ll. Chateaubriand 343. Closs 337. 435. 482. 488. Colomesius 343. Combefis 391. Cowper 458. 459. 460. Coxe XIX. Credner 365. 386. 434. Creuzes 466. 467. Crusius Mg. 403. Cureton 374, 380, 381, 382, 409. 433. 453. 460. 466. 476. 512. Dallaeus 335. 346. Danaeus XXXV. 396. Daniel XLIV. 445. Danz 354, 368, 386, 389, 394, 401. 404. 409. 436. 482. Darmarios XVIII. XIX. XX. 483. Davisius 18. Delitzsch 440. Demetrius Cydon. XVII. XXI. Derling 364. 366. 368. 369. 371. 373. Diestel 439. Dillmann 477.

Dindorf Lud. 353. 438. 480. — Guil. in Add. Dodwell 368. Dommerich XXVIII.
Dorner 336. 341. 362. 363. 443. 445. 491. le Duc XXIV. Dursch 394. 404. Ehrard 310. Bckhel 437. 490. Bichhorn 439. Enger 391. Bricius XIII. Ewald 372, 383, 392, 453, 455, 512. Fabricius XXI. XXXV. XXXVI. 333. 335. 342. 343. 349. 353. 364. 366. 374. 391. <del>477</del>. Fessler XLI. LI. Florentini 391. Freppel XL. XLII. 381, 406. Gale XVIII. XXVI. XLVII. Gallandi XXVII. 333. 349. 352. 353. 369, 374, 402, 437, 477. Gass 453. Gataker 4. Gesenius 469. 470. Gesper XXIII. Gieseler VII. L1. 362. 386. 391. 395. 400. 433. 437. von Goethe VII. Grabe 333. 337. 342. 343. 349. 402. 410. 447. 463. Grässe XXXVI. Greppo XXXI. Grimm Vilib. 24. 440. 468. Guericke 343. 381. Guilletière (Guillet) 343. Guillon XXX. Gutschmid 335. Haakh 335. 336. 378. 491. Halloix 447. Hamberger 395. Hartel — vid. Add. Hase C. B. 353, 381. — C. A. Li. 381. 443. Hasse Ll. Hefele 370. 395. 483. 491. Heine 391. Heineccius 366. Heinichen VII. 337, 339, 368, 373. 375. 376. 381. 389. 436. 440. Henke XLVII. Henschen 337. 341. 394. Herzog 337.

Heumann XXXIV.

Hilgenfeld 386. 395. 400. 409. 438.

455. 492. 495. 535. Hofimann Andr. Theoph. 468. Iscobi 381. 382. 383. 385. 464. 472. Iriarte XX. XXI. Ittig 372. Iunius 366. Kabnis 386. Karsten 13. 14. Keye, Io., episc. Linc. 373. Keil 349. 354. 367. 369. 371. 394. 403. 482. Kellner L. Kontogonis VIII. Ll. 343, 409. Krabinger VII. XIV. XVIII. XIX. Kuinoel XXI. Kurtz Ll. 383. Labbé 402 Lagarde 357. Lämmer 339. 370. 376. 377. Lambecius XII. XXXV. Lange Lobeg. XXXV. LI Lardner XLVIII. 484. 488. Larsow 379. Laurent 445. Lentz XLVII. Lipsius R. A. 372, 445. Lommatzsch 442. Lorentzen VIII. XV. XIX. Lücke 363. 386. 389. Lumper XLIX. Mai Ang. 410. Add. Maran XXVI. 352. 356. Matthiae Aug. 12. 24. - Bernh. VIII. Menagius 17. Menzel XXIX. XXXVII ss. Meyer H. A. W. 360. 363. 471. 494. Migne XXVII. 460. Mill 389. Miller XV. XIX. XX. XXI. Möhler L. 346, 361, 369, 394, 452, Möller 458. Montfaucon XIX. 444. 451. Morel Petr. 444. - Fed. XXIV. Morus Io. 410. Mosheim 349. 434. Movers 384. 466. 467. 469. 470. 471. le Moyne 337. Müller Car. 358. 359. Münscher XLVII. 394. Mullach 10. 12. 13. 15. 16. 21. 24. Muratori XVIII. Mylius 390. Neander XLVI. Ll. 337, 343, 392. 395. 401. 434. 436. 484. 490. Nessel XII.

440. 443. 445. 446. 450. **4**51. **45**3.

Nicephoros Hierom. 447. Niedner LI. Nitzsch Fr. 395. Nösselt 366. Nolte XVI. XXVIII. 445. Nourry 391. Oberthür XXVII. Oehler Franc. 366. 396. 464. 466. - G. F. 439. Olesrius 354. Pagi 335. Pamelius 352. Pape XXXIII. 19. Pspebroche XXXVI. Pappus 483. Passow 12. Péricaud XXXI. Perles 451. Permaneder L1. Peter 378. du Pin XLVIII. 337. 371. 446. Pinius 347. Piper 374. 378. 386. 387. 389. 391. 392. 394. 397. 408. 434. 435 437. 446. 482. Pitra 369. 374. 376. 377. 380. 381. 388. 390. **391**. 394. 403. 409. 433. 453, 460, Potter XLVI. de Pressensé XLI. LI. 381. 401. 408. le Quien 447. Rahmer 360. Rechenberg XXXV. Redepenning 350. 402. 452. Reifferscheid - vid. Add. Renan 379, 380, 381, 410, 453, 460, Rettberg 346. 493. Rettig 369. Ritschi 370, 372, 373, 386, 387, 401. Ritter theol. XLI. — Philos LI. Roerdam 374, 378. 385. 446. 453. 460. 465. 468. 469. 470. 474. 512. Rost 12. Rothe 369. Routh 333. 340. 342. 349. 364. 370. 376. 377. 395. 400.,404. 443. 477. 485. Rudelbach 381. 407. Sachau VIII. 453. 460. 512. Scaliger 354. 359. Schleusner 452. Schmidt (I. E. C.) XLVII. Schneider 407.

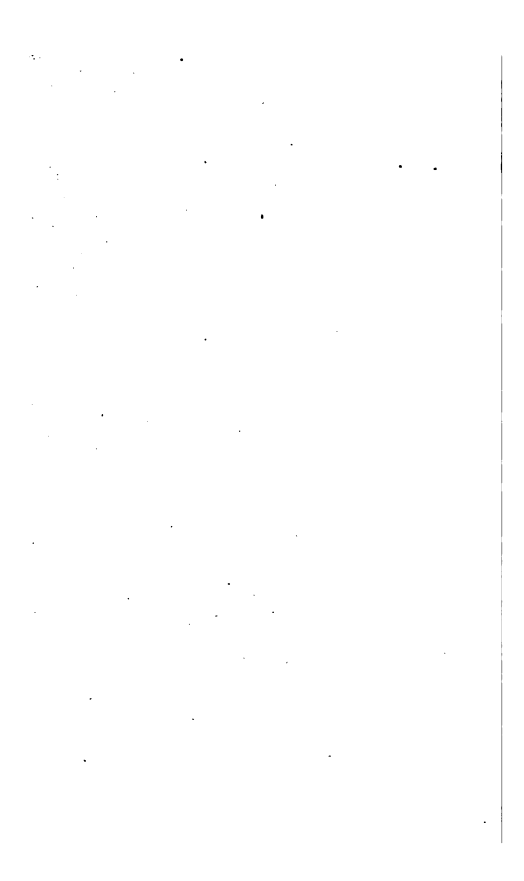
Schoene 334. 478. Scholten 370. 484. 493.

Schröckh XLII. XLIX. 395.

Schürer 400. 441. 485. Schwegler 366. 370. 371. 373. 386. 388. 400. 401. 482. 485. 493. 494. Seiler XXII. Seligsohn 361. Semisch 360. Semler 376. 394. van Senden XL. XLIV. L. Sirmond 403. 447. Sixtus Sen. 352. 402. Spon 343. Stäudlin XLVII. Steitz 386. 395. 396. 404 ss. Stephanus H. 19. 20. 381. Stieren 340. Stroth 364. 369. 434. 482. Tattam 379. Tanner 478. Tentzel XXXVI. 390. Teuffel 479. Thienemann XXXI. XXXV. XLI. Thilo 399. Tillemont VII. XLVIII. 337. 351. 366. 379. 394. 446. 484. 488. Tirinus XXXVI. Tischendorf 391. Tzschirner XLI. XLIX. 372. 394. 436. Uhlemann 466. Uhlborn 408. Usteri 493. Valckenger 444 Valesius 337. 354. 359. 367. 369. 377. 393. 436. 458. 482. Vallarsi 369. 387. Volck 362. Voss Gh. lo. 469. Wagenmann Li. 349. Walch 371. Weizsäcker 363. Welte 381. 383. 460. 466. 467. 471. 478. 512. Werner XXXI. 381. Wesseling 438. Windischmann 465. 468. Winer 24. 352. 467. Wolf Hier. XXIII. — Io. Chr. 361. Woog 374. 375. 376 377. 378. 379. 386. 389. 392. 394. 400. 401. 434. 437. 439. Worth XXV. Wright 391. Zahn 485. Zeiss 466. Zeller XIII. XXXVI. LI. 4. 5. 7. 8. 12. 13. 14. 16. 19. 21. 23. 29.

Icnae, typis Fr. Mankii. (Syriaca Vindobonae, typis C. R. Typographel Aulici.)

Epulou FIRB GYOU, STA OUPHOS Por Exu pINGODUE. as lien, oddi Cipapeva, od di opadropa of poso (6 pount) arginos xipolos in literala le de presenta. Joseph Sunda and other to explois year of the Sand of the sand Tol starp line to Asper, & 6 pie Por no open Bolyon, me in grin of 2 no bevar, who his fair air how since or a reas. or the e la rate & 30 our a oro our drain, bout plus Specimen Codicis Vindobonensis.



.

