

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

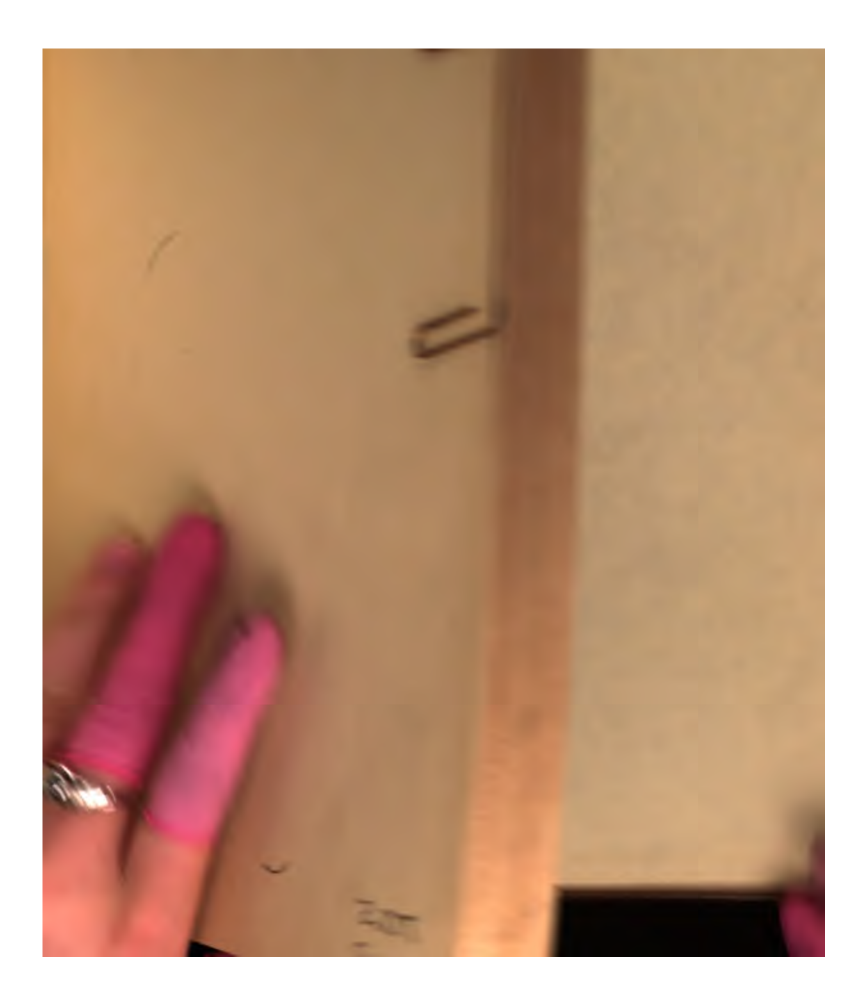
#### **About Google Book Search**

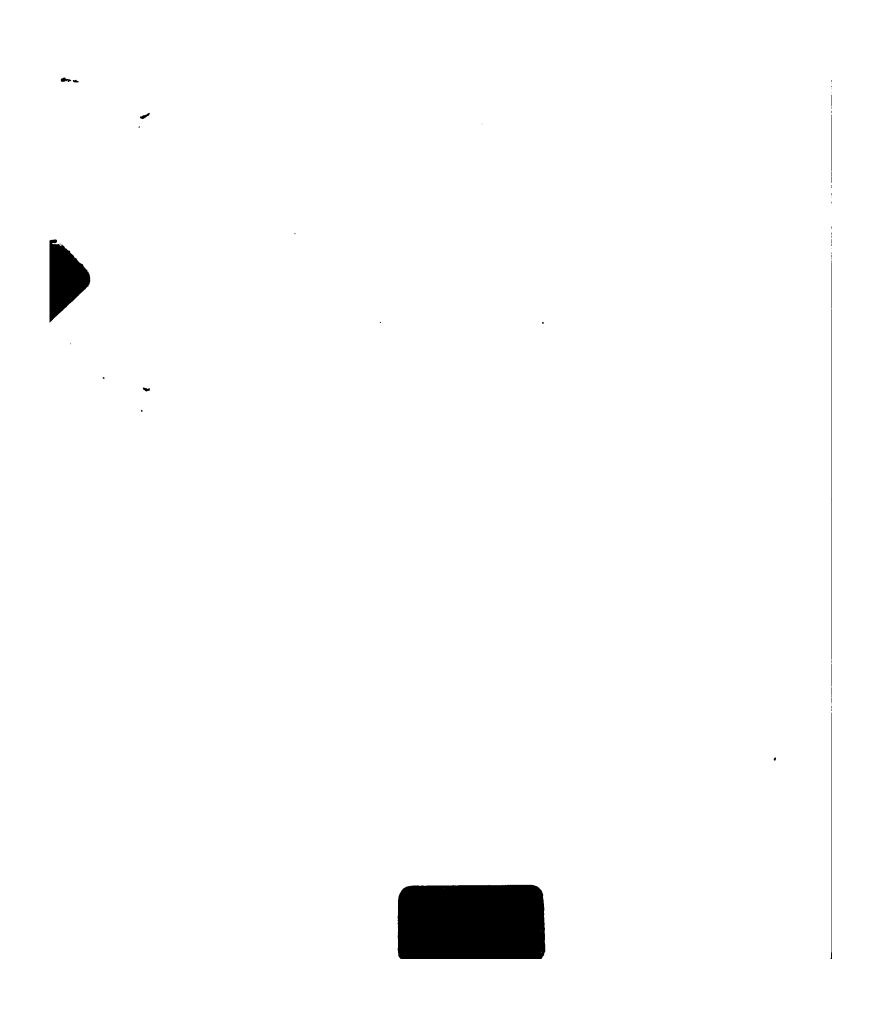
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

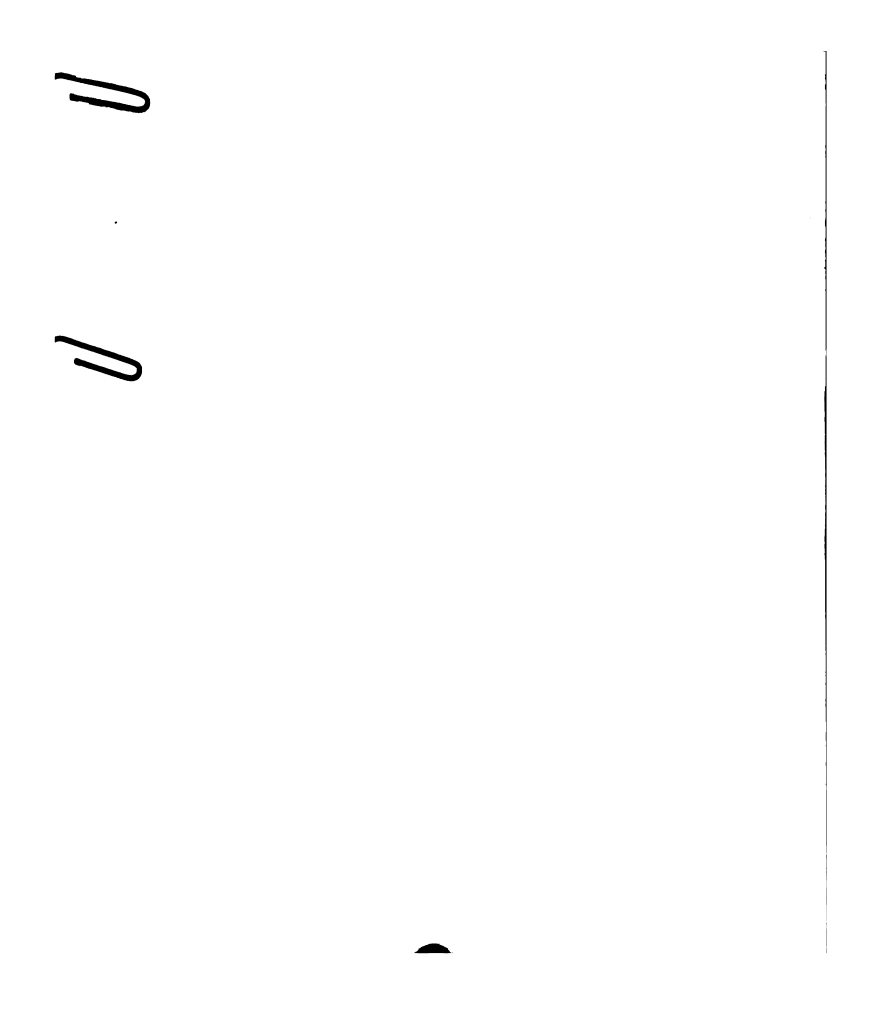




M.







•

.

•

-506-D

•

• 

| • |   |   | · |   |   |  |
|---|---|---|---|---|---|--|
|   |   |   |   | · |   |  |
|   |   |   |   |   |   |  |
|   | · |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   | ` |  |
|   |   |   |   |   | ` |  |
|   |   | · |   |   |   |  |
|   |   |   |   | · |   |  |
|   |   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |   |  |

# ÇORPUS

# REFORMATORUM.

P 0 8 T

## CAROL. GOTTL. BRETSCHNEIDERUM,

PHILOS. ET THEOL. DOCTOREM ETC.

EDIDIT

## HENRICUS ERNESTUS DINDSEIL,

PHILOS. DOCTOR, PROFESSOR,

BIBLIOTHECAE REGIAE ACADEMIAE FRIDERICIANAE HALENSIS CUM VITEBERGENSI CONSOCIATAE

PRAEFECTUS SECUNDARIUS,

SOCIETATIS GERMANICAE ORIENTALIS. HISTORICO-THEOLOGICAE LIPSIENSIS. ET INSTITUTI AFRICANI PARISIENSIS SODALIS.

### VOLUMEN XXVII.

BRUNSVIGAE
APUD C. A. SCHWETSCHKE ET FILIUM.
(M. BRUER)
1859.

• • 

## PHILIPPI MELANTHONIS

# OPERA

## QUAE SUPERSUNT OMNIA

CAROL. GOTTL. BRETSCHNEIDERUM

. DIELEGIE

HENRICUS ERNESTUS BINDSEIL.

VALUMEN XXVII.

BRUNSVIGAE
APUD C. A. SCHWETSCHKE ET FILIUM.
(M. BRUEN.)

,

## LIBRI PHILIPPI MELANTHONIS

IN QUIBUS DOGMATA AC SYMBOLA DOCTRINAE ECCLESIAE LUTHERANAE EXPOSUIT.

### VOLUMEN XXVII.

I. CONFUTATIO CONFESSIONIS AUGUSTANAE,
ab adversariis scripta,
in hoc Vol. praemissa, ut Apologiae Melanthonianae origo et argumentum accuratius
intelligantur.

Prolegomena generalia p. 1—6. Prolegomena specialia p. 5—78.

# DE CONFUTATIONE IMPERATORIS IUSSU LATINE ET GERMANICE SCRIPTA.

### LATINA CONFUTATIO.

- 1. Prima formula Confutationis p. 5-12.
- 2. Secunda formula Confutationis p. 11-16.
- 8. Tertia formula Confutationis p. 15-18.
- 4. Quarta formula Confutationis p. 17-22.
- 5. Quinta formula Consutationis p. 21-40.

Codices hanc V. formulam continentes p. 23-32.

- 1. Codex Fabricianus p. 23-28.
- 2. Codex Ebnerianus p. 27—30.
- 3. Codex Dessaviensis (Wolfgangi Principis Anhalt.) p. 29—32.

Editiones, in quibus Li Codices exhibentur p. 31-40.

## GERMANICA CONFUTATIO.

- aa. Confutatio germanica integra p. 89-68.
- 1. Confutatio germanica in Comitiis scripta et publice praelecta p. 39-48.
- 2. Seriores translationes Confutationis latinae in linguam germanicam p. 47-68.
  - 1. Gelmeri Nemorimontii versio germanica p. 53 sq.
  - 2. Georgii Coelestini versio germanica p. 55-58.
  - 3. Warmundi Ygl de Voldrerthurn versio germanica p. 57-66.
  - 4. Frid. Guil. Bodemanni versio germanica p. 65-68.
- bb. Confutationis germanicae epitomae et breviora compendia p. 67-72.
- 1. E primaria Confutatione d. 3. Aug. publice praelecta inter praelegendum calamo excepta
  - a. a Ioachimo Camerario aliisque nonnullis Lutheranis p. 67-70.
  - β. ab alio quodam Lutherano ex comitatu Marchionis Brandenburgici p. 69 sq.
- 2. Cochlaei Summa Confutationis p. 69 sq.
- 3. Menzeri Argumentum Confutationis p. 71 sq.

# B. DE CONFUTATIONIBUS PRIVATO CONSILIO FACTIS.

Prolegomena p. 71-78.

- 1. Confutationes in ipsis Comitiis vel paulo post factae p. 71-74.
- 2. Confutationes seriore tempore conscriptae p. 73-78.

#### CONFUTATIONES IPSAE.

#### A. CONFUTATIO LATINA.

Prolegomena specialia p. 79 sq.

Confutatio latina critice denuo edita p. 81-184.

## Responsio Pontificia seu Confutatio Augustanae Confessionis e Codice Dessaviensi edita.

| Prologus p. 81 sqq.                           | II. De coniugio sacerdotum p. 136 sqq.  |
|-----------------------------------------------|-----------------------------------------|
| Pars prior                                    | · III. De missa                         |
| Ad artic. I—XXI                               | IV. De confessione                      |
| Responsio ad secundam partem Confes-          | V. De discrimine ciborum — 160 —        |
| sionis                                        | VI. De votis monasticis — 168 —         |
| I. De laica communione sub una specie — 129 — | VII. De potestate ecclesiastica — 177 — |
| 1. De laica communione sun una specie — 129 — | Epilogus                                |

В.

#### CONFUTATIO GERMANICA.

Prolegomena specialia p. 185-190.

| Rom. Repfert. Maieftat Confutation auf der fünf, Churfürsten, Fürsten und Stet übergeben opinion und bekantnus. Lectum in praesentia Imperatoris, Electorum et aliorum Principum. p. 189—228.                                                                                                                                                                  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Prologus*)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| C.<br>EPITOMAE CONFUTATIONIS GERMANICAE.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Prolegomena specialia p. 227 sq.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Epitome 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Rurger Auszug der fürnemesten Stüde, so die Bapisten zu Ber-<br>legung der vberreichten Christlichen bekentnis der Brotesti-<br>renden Stende, Reiserlicher Maiestat zugestellt haben 12. Julij.<br>Anno M.D.XXX. auff dem Reichstag zu Augsburg, Bon eilichen<br>Gelarten vnter dem offentlichen Berlesen, verzeichnet, vnd<br>zusamen bracht.<br>p. 227—234. |
| Prologus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Epitome 2.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Engenerlicher behalt, was **) kepe Mt. Innschrifftenn ben chur<br>vnd Fursten zw antwort geben 3° Augustj Anno 1. 5. 30.<br>p. 233—240.                                                                                                                                                                                                                        |
| Prologus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

# D. COCHLAEI SUMMA CONFUTATIONIS.

Prolegomena specialia p. 239 sq.

<sup>\*)</sup> Hanc aliasque inscriptiones, quae in Confutatione germanica ipsa non leguntur, hic et in subseqq. *latine* adscripsi, ut huius libelli particulas ciarius perspiciantur.

<sup>\*\*)</sup> was] sie in hoe Vol. p. 238 typographicus error "war" emendandus est.

### Cummarium ber taiferlichen Antwort, auff ber fünff Fürfen vnb Sechs Stethen bekentnüs zu Augspurg auff nochstgehaltem Reickstag. p. 239—244.

| Pars prior                             |      | p.  | 239  | sqq. | Bon ber Briefter vnb Dunchen Ce p. 242.                      |
|----------------------------------------|------|-----|------|------|--------------------------------------------------------------|
| Ad artic. I—XXI                        |      | . — | 239  |      | Bon ber Defe                                                 |
| Der ander thehl Furfilicher betentnus, | bonn | 1   |      |      | Bon ber Beicht                                               |
| Diffbreuchen                           |      |     |      |      | Bon vnterschehd ber Spehs 243.<br>Bon Clofterglubben 243 sq. |
| Bon bepber gftalt bes Sacraments       |      | . — | 242. | •    | Von Kirchen gewalt                                           |

## IL APOLOGIA CONFESSIONIS AUGUSTANAE auctore Phil. Melanthone,

Prolegomena generalia p. 245-248.

## A. APOLOGIA PRIOR.

Prolegomena specialia p. 247—272.

- a. De fontibus prioris Apologiae p. 249 sq.
- b. De linguis, quibus prior Apològia ab auctore scripta sit, p. 251 sq.
- c. De Codicibus et Editionibus prioris Apologiae p. 251-270.
  - aa. De Codicibus Editionibusque latinae Apologiae prioris p. 251-266.
    - 1. Codex olim Helmstadiensis, nunc Guelferbytanus p. 251-262.
    - 2. Codex Onoldinus (Georgii Marchionis Brandenburg.) p. 261 sq.
    - 3. Codex Chytraeanus p. 261-264.

De Editionibus horum Codicum p. 257-266.

- bb. De Codicibus et Editionibus germanicae Apologiae prioris p. 265-268.
  - 1. Codex Coelestinianus p. 265 sq.
  - 2. Codex Casselanus p. 267 sq.

De Editionibus horum Codicum p. 265—268.

De Apologia Osiandri p. 269—272.

### APOLOGIA LATINA PRIOR.

Prolegomena specialia p. 271-276.

Apologia latina prior critice denuo edita p. 275-316.

Apologia Confessionis
M. D. XXX.

e Codice Guelferbytano edita.

| Prior pars                   |       | . p. 275 <b>sqq.</b> | Secunda pars      | • | <br>. p. 289 <b>s</b> qq. |
|------------------------------|-------|----------------------|-------------------|---|---------------------------|
| Apologia articulorum fidei . | <br>• | . <b>— 2</b> 75 —    | De vtraque specie |   | <br>. — 291 sq.           |

| <b>ZAII</b>                                                                                  | ZVHE                                         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| De Coniegio Sacerdetum p. 292 sqq. De Missa                                                  | De Votis                                     |
| <b>b.</b>                                                                                    |                                              |
| APOLOGIA GERMA                                                                               | ANICA PRIOR.                                 |
| Prolegomena specialia p. 315—322.                                                            | •                                            |
| Apologia germ<br>critice denuo edita<br>Antwurt ber widerlegung o<br>vbergebe<br>e Codice Ca | p. 321—378.<br>auf vnnfer bekenntnus<br>en.  |
| Prior pars *)                                                                                | Bon der prifter Che p. 345 sqq. Bon der Mefs |
| В.                                                                                           |                                              |
| APOLOGIA                                                                                     | ALTERA.                                      |
| Prolegomena generalia p. 379—382.                                                            | •                                            |
| 8.                                                                                           |                                              |
| APOLOGIA LATE                                                                                | NA AMPLIOR.                                  |
| Prolegomena specialia p. 381—418.                                                            |                                              |
| De Editionibus Apolo                                                                         | giae latinae amplioris.                      |
| 1. De Melanthonis Editione princi                                                            | pe anni 1531. 4º p. 881—406.                 |
|                                                                                              | exemplo Norimbergensi repertis p. 385-398.   |
| b. De varietate alius exempli Nori                                                           |                                              |
| c. De Lutheri exemple Editionis                                                              |                                              |
| 2. De Melanthonis Editione a. 153                                                            | •                                            |
| 3. De eius Editione a. 1535—1540.                                                            | <del>-</del>                                 |
| 4. De eius Editione a. 1541—1542.                                                            | o p. 411—410.                                |
| Apologia latir<br>critico denuo edita                                                        | <del>-</del>                                 |
| Analogia Con                                                                                 | fessionis                                    |

Apologia Confessionis ex Editione principe a, 1531: 4º edita.

| Praefatio auctoris     | • | • | • | • | • | p. | 419 sqq.      | De iustificatione          | • | • |   |   |   |     |                |
|------------------------|---|---|---|---|---|----|---------------|----------------------------|---|---|---|---|---|-----|----------------|
| Apologia Confessionis. |   |   |   |   |   |    |               |                            |   |   |   |   |   |     | <del>-</del> . |
| De peccato originali   | • |   |   | • | • | -  | <b>421</b> .— | Quid sit fides iustificans | • | • | • | • | _ | 485 | -              |

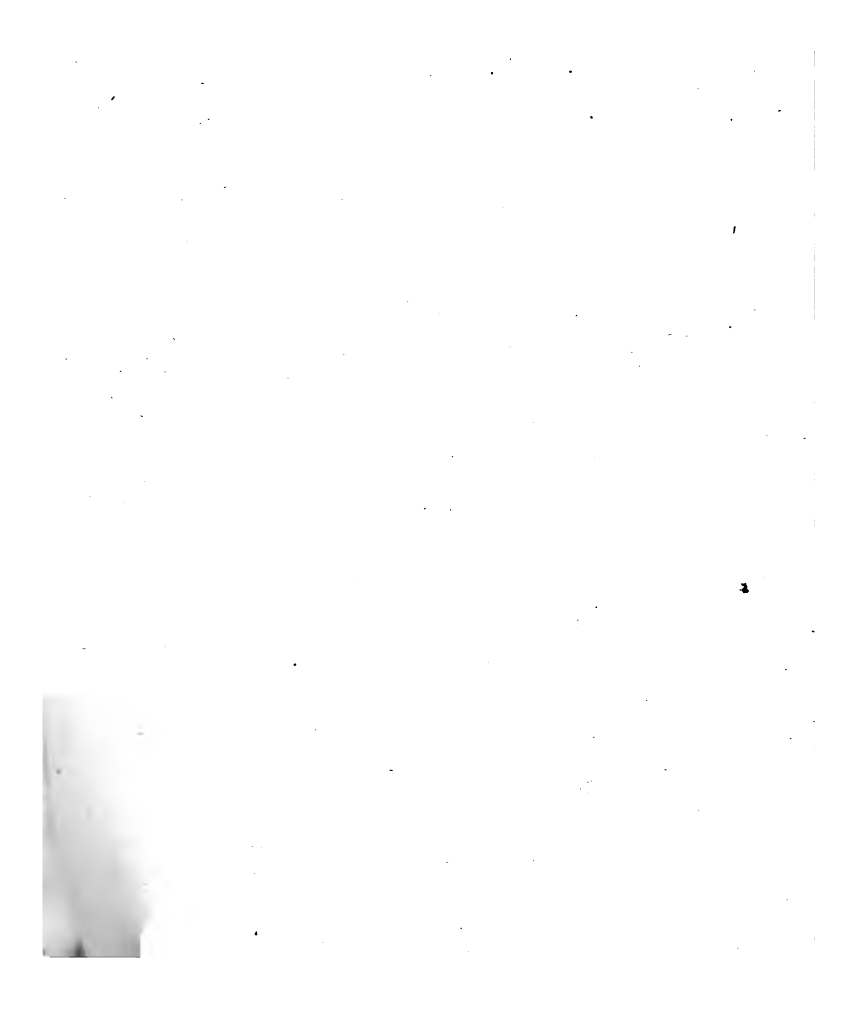
<sup>\*)</sup> Hoe quoque loco aeque ac supra in Confutatione germanica, ut partitio huius libri facilius cognoscatur, inscriptiones, quae in Apologia ipsa non leguntur, latine addidi.

| Qued fides in Christum instificat p. 438     | sqq.          | De utraque specie coenae Domini p. 595 se     | q. |
|----------------------------------------------|---------------|-----------------------------------------------|----|
| Quod remissionem peccatorum sola             | 1             | De coniugio sacerdetum — 597 se               | -  |
| fide in Christum consequamur — 440           |               |                                               |    |
| De dilectione et impletione legis — 447      | _             | De Missa                                      | -  |
| Responsie ad argumenta adversariorum — 459   | _             | Quid sit sacrificium, et quae sint sa-        |    |
| De Kcclesia                                  | · <del></del> | crificii species                              | _  |
| De poenitencia                               | _             | Quid patres de sacrificio senserint . — 620.  |    |
| De confessione et satisfactione — 553        |               | De usu sacramenti, et de sacrificio. — 620 se |    |
| De numero et usu sacramentorum — 569         |               | De vocabulis Missae 622 -                     |    |
| De traditionibus humanis in Ecclesia . — 573 |               | De votis monasticis                           | _  |
| De invocatione sanctorum — 587               | - :           | De potestate ecclesiastica — 640 –            | _  |

,,;

4

. 



# I. CONFUTATIO CONFESSIONIS AUGUSTANAE.

Similiter atque ad originem Confessionis Augustanae accuratius intelligendam prima eius delineatio im Articulis Marpurgensibus, Suobacensibus et Torgaviensibus contenta in praecedenti Volumine ei praemissa est, in hocce Volumine Melanthonis Apologiae huius Confessionis praemittenda est adversariorum Confutatio eiusdem Confessionis eam ob causam, quod illa ad hanc refutandam scripta fore ubique ad eam spectat, ergo tantum ab eo, cui haec ob oculos versatus, satis intelligi potest. Quapropter hoc Volumen exordiamur a Confutatione seu Responstone Catholicorum, cui, ut recte perspiciatur, historia eius praefigenda est.

Inter eos, qui hanc rem difficilem tractarunt, inprimis nominandi sunt I. C. Bertram, Ioh. Phil. Gabler et Chr. Gottfr. Mueller, quorum primus in Ephemeridibus Halens.: Böchentliche Galliche Anzeigen vom Jahr MDCCLXX. (Galle im Magdeb., gedr. mit Fr. Aug. Grunerts Schriften. 1770. 4°.) Num. XXII—XXV. p. 347—355. 365—372. 379—388. 396—403. proposuit dissertationem: Bon pähfilichen Confutationen der Augspurgischen Confession, quam paululum auctam repetiit in libro suo: Litterarische Abhandlungen (Stück 1—4. Halle, im Berlag des Maisenhauses. 1781—1783. 8°) St. 4. p. 116—158.; Gabler praeter alios locos infra indicandos praesertim in Ephemericium: Neuer oder fortgesezter allgemeiner litterarischer Anzeiger Tomo II. (Nürnberg, im Verlag der I. L. S. Lechnerschen Buchh. 1803. 4°) No. VI. VII. XI. p. 82—92. 98—107. 179—182. paulo prolixius de Consutatione germanice edita, et denique Chr. Gottfr. Mueller\*) in Prolegomenis libri sui infra accuratius recensendi: Formula Consutationis Aug. Cons. (Lipsiae 1808. 8°) de latina Consutatione accurate disserverunt, praeter quos etiam alii de hac re bene meriti infra laudabuntur. Denique Ed. Köllner in l. Symbolis der Intherischen Kirche (Hamburg, 1837. 8°) p. 397—416. de Consutatione accurate scripsit.

Postquam Confessio gerraanica die 25. Iunii 1530. in Comitiis Augustanis a Christiano Baiere, Electoris Saxonici altero Cancellario, duas per horas publice recitata et una cum latina Confessione Imperatori exhibita erat et varios Catholicorum animos varie affecerat, \*\*) Imperator pro sua voluntatis liberalitate ac lenitate primum studens, ut acerbissimas Principum quorundam ac theologorum sententias mitigaret et concordiam restitueret, sequenti die 26. Iunii Ordines Imperii Catholicae Ecclesiae addictos convenire atque, quid faciendum videretur, secum deliberare iussit. Hunc conventum alii usque ad d. 8. Iulii deinceps secuti sunt, in quibus, Melanthone teste \*\*\*), triplices sententiae iactatae sunt. Prima erat atrocissima, ut simpliciter cogeret Imperator omnes Principes ac populos, edicto Wormatiensi parere. Altera etiam a Rege Ferdinando inducta fuit mitior, ut Confessio exhibita committeretur viris benis et eruditis ac neutri parti addictis iudicanda, quorum

<sup>\*)</sup> Func Muellerum, cuius ipsius verbis locis quibusdam in hac Confutationis historia utar, etiam Mlch. Weber (1810.) et Christ. Guil. Spieker (1830.) secuti sunt in Prolegomenis librorum, quos infra recensebo.

<sup>\*\*)</sup> Apud Imperatorem ipsum et plerosque Principes Catholicae Ecclesiae addictos, adeo apud Episcopos quosdam, praesertim Augustanum, ad minuendam invidiam doctrinae Lutheranae, quam novam putaverant, valuisse videbatur, apud alios, inprimis theologos Pontificios iram quam maxime excitabat. Faber enim et Eccius, immo etiam Principes aliquot nihil nisi vim et bellum meditabantur, teste Melanthone in epistola ad Lutherum d. 27. Iun. data, in huius Corp. Vol. II. p. 146. Cunf. etiam Iusti Ionae epistola ad Lutherum fera d. 29. Iun. scripta, ibid. p. 154.

<sup>\*\*\*)</sup> In epistola d. S. Iul. 1530. ad Lutherum scripta, in huius Corp. Vol. II. p. 176.

iudicium postea Imperator pronuntiaret. Tertia fuit, ut confutatio Confessionis Augustanae a theologis catholicis composita publice praesentibus Electore Saxoniae reliquisque partium ipsius recitaretur, totaque res vel iudicio Imperatoris committeretur, vel, si Lutherani id repudiaturi essert, mandaretur eos omnia in integram restituere, donec Synodus convocaretur, in qua haec res diiudicaretur. Harum sententiarum primae sine dubio praesertim theologi Pontificii favebant; in ipsis autem Actis rerum in Comitiis Augustanis tractatarum primum ad d. 27. Iunii sola altera sententia memoratur, deinde vero ad d. 5. Iulii tertia ac prima \*); ex quibus intelligitur, animum Imperatoris, cuius lenitatem Melanthon, Iustus Ionas aliique praedicabant, a theologis catholicis eum obsidentibus demum exasperatum fuisse.

In tertiam duriorem sententiam etiam Principes istarum partium ibant rogantes, ut confutatio Augustanae Confessionis a theologis catholicis conscribenda publice praelegeretur, nulla vero ampliore disceptatione admissa, additis tamen precibus, quibus Lutherani ad partes suas revocarentur, et denique, si ne id quidem perferri posset, ut quidam ex Ordinibus utrarumque partium evocarentur, qui rem componerent et concordiam reducerent. Quo facto Imperator, se omnia, quae Principes assensu suo confirmassent et quae a se petiissent, peracturum esse rescripsit, adiuncta promissione, confutationem quoque, quam theologis harum rerum peritis conscribendam commisisset, si fuisset absoluta, Legato Papae \*\*), Electoribus, Principibus et reliquis Imperii Ordinibus perlegendam et examinandam se traditurum, examinatamque in consessu omnium Ordinum Imperii publice recitandam curaturum esse.

Hoc consilio, ut Augustanam Confessionem examinarent et refellerent, Imperator plures theologos et elegerat, inter quos eminebant Ioh. Faber, Ioh. Eccius et Ioh. Cochlaeus, acerrimi Eutheri eiusque causae adversarii, qui tamen ab Imperatore, suadentibus Ordinibus Imperii, iussi sunt nibil temere ac violenter agere atque conscribere. Curae enim erat Imperatori et Principibus, ne quid aspere et immoderate fieret, et ut ea, quae in Augustana Confessione minus recte viderentur dicta, argumentis Scripturae sacrae idoneis emendarentur ac refellerentur.

Interea dum a theologis catholicis Confutatio parabatur, Imperator, Ordinibus Imperii suadentibus, per Ducem Fridericum, Comitem Palatinum Rheni, Hoyerum, Comitem a Mansfeld, et Comitem ab Helfenstein, quaeri iussit ex Iohanne, Electore Saxoniae, et reliquis Lutheranam doctrinam sequentibus Principibus, utrum aliud quid haberent, quod praeter Confessionem iam exhibitam proferre et exhibere, an in articulis iam traditis acquiescere vellent, ut causa ipsorum tota cognosci simul ac diiudicari posset. †) Qua quaestione diligenter deliberata Principes Lutherani die 10. Iulii ingenue responderunt, multos quidem et perniciosos abusus tum in doctrina, tum in administratione ecclesiastica haerere, tamen sibi nuper non visum esse, omnes abusus sigillatim enumerare, sed se exhibuisse in genere Confessionem, in qua fere complexi essent summam doctrinae, quae apud ipsos

<sup>\*)</sup> Vide Muellerum I. I. p. XV sqq.

<sup>\*\*)</sup> Hic autem Legatus, Compegius Cardinalis, confutationem periegendam et examinandam quidem accepisse videtur, id quod imperator Principibus promiserat, sed callide se medium gessisse, saltem Lutheranos non palam oppugnasse, et nonnisi Augustanam Confessionem theologis ex Italia secum Augustam adductis periegendam, cum doctrina Ecclesiae Romanae conferendam atque hinc refellendam tradidisse, de quorum vero refutatione nibil innotuit.

Nunierus eorum varie refertur, alii dicunt suisse 20 conditores Consutationis, alii 22, alii 24, alii 26. Ge. Spalatinus in l. Annales Reformationis — and Licht gestellet von E. Sal. Cyprian (Ecipica 1718. 8°) p. 141. nominat hosce 19: Ioh. Eccium, Ioh. Schmidt seu Fabrum, Augustin. Marium, Conr. Wimpinam, Ioh. Cochlaeum (proprie Dobeneck s. Dobneck), Paul. Haug, Andr. Stoss, Conr. Colli, Cour. Thoman, Barth. Using, Ioh. Mensing, Ioh. Burckhardt, Pctr. Speiser, Arnoldum (quem alii Andream appellant) de Vesalia seu Vesaliensem, Medardum, Augustin. Tottelin, Wolfg. Redorsser, Hieron. Monting, Matthiam Gretz (s. Kretz), quibus a Saligio in l. High. Dister M. G. I. p. 229—235., ubi eosdem una cum eius scriptis memerat, additur vicesimus Ioh. Dittenberger. lidem 20 viri etiam in Lutheri Operibus Edit. Ienes. Tom. V. Opp. german. sol. 34. et Edit. Altenburg. Tom. V. p. 157 sq. nominantur. Ioh. Ioach. Mueller in Hist. v. der Gv. Ständte Prot. u. Appell. p. 655 sq., ubi 19 viros, quidus Consutatio A. C. mandata suerit, enumerat, in quidusdam nominibus ad illis differt, pro Haug enim scripsit liugo, pro Colli: Collin, pro Using: Usinger, pro Hieron. Monting: Hieron. Mensinger, pro Conr. Thoma: Augustin. Thoma: Augustinum Tottelinum omisit. Eadem 19 nomina, item omisso Tottelino, leguntur in Pontani Cancellarii I. Geschicte der Religionshandlungen auf dem Relegistage zu Augeburg im 3. 1530. im Foerstemanni Archiv für die Gesch. der Sirchl. Reform. T. I. Fasc. 1. p. 64., Collinum autem appellat: Roelein. — Ad allis 22 vei 24 conditores consutationis nominant refert Muellerus 1. l. Prolegg. p. XX. Cyprianus in Hiss. der M. G. p. 91. nota p. haec affert: "De numero autorum sic alt Ingolstadiensis p. 83: Carolus imp. antea multos doctores ad diaetam Augustensem convocari secerat, inter quos XXIV doctores SS, viros Germanos, inter doctos praestantiores Caesar elegit, ultra Hispanos, Gallos et Italos, quibus Lutheranorum chartam tradidit examinandam." Vide etiam Koeliner Symbol. der luth. Rescuence 20.40.

<sup>†)</sup> Hace vera causa illius quaestionis suisse videtur, quam multi alli frandulenter factam esse putant, vide locos a Koell-nero in Symbolif ber luth. R. p. 407. nota 11. citatos.

doceretur, ad haec magis se duxisse illes abusus attingere, qui suis conscientiis oneri essent, quam qui haererent in moribus Ecclesiasticorum. Itaque ne viderentur hoc negotium exacerbare, sed cum debita mausuetudine agere, et ut insignes mutationes et causae mutationum clarius perspici possent, se cavere voluisse, ne prolixa recitatio singulorum abusuum vel offenderet animos, vel obscuraret causam; attamen se profiteri, per eandem confessionem exhibitam omnes invertas et impias doctrinas et abusus, qui pugnarent cum articulis et rationibus articulorum exhibitis, ah ipsis improbari. Quare se non arbitrari opus esse, ut plures articulos proponerent. Hoc responsum l'rincipum Lutheranorum d. 10. Iulii datum, ah Imperatore et Ordinibus catholicis Imperii benevole est acceptum ratumque habitum.

Dum haec agebantur, theologi catholici trepidabant, sudabant, concurrebant, operas et consilia conferebant, ut causam doctrinae suae tuerentur et Confessionem Augustanam refellerent, quo studio plurimi ita ardebant, ut nibil, quod ad concordiam revocandam spectaret, admitterent, atque lenitatis pacisque amantes, ut Mensingium,

a conventibus et consiliis suis excluderent. \*\*)

Confutatio ab his theologis primum latine conscripta et varie retractata, deinde in germanicam linguam translata et sic tandem germanice die 3. Augusti coram omnibus Principibus reliquisque Imperii Ordinibus recitata est. Praeter hanc autem Imperatoris iussu consarcinatam, eodem fere tempore seriusque aliae quoque Confutationes privatim conscriptae sunt, de quibus omnibus nunc accuratius dicemus.

#### A.

### CONFUTATIO IMPERATORIS IUSSU LATINE ET GERMANICE SCRIPTA.

#### LATINA CONFUTATIO.

#### 1. Prima formula Confutationis,

Theologi catholici ab Imperatore ad Confessionem Lutheranorum examinandam et refellendam electi pomiserant quidem se intra triduum confutationem suam exhibituros esse, sed hoc promissum non servarunt. Ab illo iterum iterumque excitati tandem d. 8. Iulii opus suum consarcinarunt, quo fere 280 folia commacula-yerant, et postridie in unum congestum transscribere coeperunt \*\*\*). Hoc d. 13. Iulii cum acervo libellorum Lutherum eiusque doctrinam ineptis criminationibus obruentium †7 Imperatori obtulerunt ††).

<sup>\*)</sup> Hoc Principum Lutheranorum responsum sine dubio germanice scriptum integrum exhibetur in huius Corp. Vol. II. p. 184 sq. allisque libris ibi p. 183. laudatis.

<sup>\*)</sup> Vide Lutheri Opp. ed. Altenb. T. V. p. 158 extr. et 159.

Vide Spalatini Annales p. 148. et Lutheri Opp. Ed. Altend. 1. 1. p. 160 extr. — Ioh. Mathesius in 1. hiftorie von — D. Mart. Luthers Anfang, Lehre, Leben etc. (Ed. Norimb. 1592, 4°) fol. 80a de hac prima Confutatione hace scripsit: "Endich auff embfig anhalten werden die zweinhig Doctorn ein mal fertig, vand überantworten dem herrn Keifer, den 12. des heumonden, ihre Schrifften, mit einem trefflichen hauffen Schmähbuchern, die sie vand andere jre Glaubens genoffen, auf Doct. Luthers Schrifften hatten zusammen gekoppelt. Man wil sagen, es soll fast in 300 Blätter gewesen sein." etc.

<sup>†)</sup> Hi libelli una cum Confutatione Imperatori oblati habuerunt hosce titulos: 1) Antilogiarum, hoc est, Contradictionum M. Lutheri Babylonica, ex eiusdem Apostatae libris, per Doctorem Iohannem Fabri excerpta. [Hunc librum von der Hardt in Autogr. Luth. et coaet. T. II. p. 163. sic recenset: Antilogiarum Martini Lutheri Babylonia, ex eiusdem libris per Reverendum Patrem et Dn. D. Iohannem Fabri, Episcopum Viennensem, a Constitis et secretis Serenissimi Regis Ungariae et Bohemiae excerpta. Cum praefatione Ioh. Romberch a Kirspe Theologi et Praedicatoris. Coloniae 1530. 8°. — Cum quibusdam Staphyli et Lindani scriptis conluntus hic liber denuo editus est coloniae 1579. 8°, vide Feuerlini Biblioth. symb. II. p. 93. nr. 1143., ubi a Riederero recensetur.] 2) Haereses et errores ex diversis M. Lutheri kibris in umam collecti. 3) Haereses in Sacris Conclitis antea damnatae, per Lutheranos iterum ab inferis reductae. 4) Haereses et errores M. Lutheri per Leonem Pontificem ante decennatum damnati. 5) Haereses et errores M. Lutheri [ante septennium] per Universitzien Paristensem condemnati. 6) Condemnatio Facultatis Theologicae Lovuniensis, 7) Epitome aliquot haerestum et errorum M. Lutheri. 8) Monstra sectarum ex Luthero et Lutheranis enata. 9) Lutherani Eoangelii abominabiles et perniciosi et damnatissimi fructus. — Sic tituli istorum ilbeliorum exhibentar in Lutheri Opp. 1. l. p. 160., Chytraei Hist. Augustanae Conf. (Francof. ad M. 1678. 4°) p. 181. et in eodem opere genmanice scripto (Roftod 1576. 4°) fol. 96., atque in Coelestini Hist. Comitiorum a. 1530. Augustae celebratorum (Francof. cis Viadr. 1577. Fol.) Tom. II. p. 228., ilque in germanicam linguam translati referuntur a Spalatino l. l. p. 145.

<sup>11)</sup> Ad hos libellos spectat locus epistolae Melanthonis d. 15. Iul. 1630. ad Lutherum datae (in huius Corp. Vol. II. p. 1197.):

Confutatio ipsa ille die cum his libris exhibita sic erat incaripta:

Catholica et quasi extemporanea responsio super nonnullis articulis Catholicae Caes. Mai. hice diebus in diaeta imperiali Augustens. per illustrissimum Electorem Saxoniae et alios quosdam Principes et duas civitates oblatis.

Haec Confutatio a theologis, qui nil nisi vim meditabantur et edictum Wormatiense urgebant, non ita adernata erat, ut praelegeretur publice aut Lutheranis traderetur legenda et perpendenda. Tota conversa ad solam Imperatorem hoc unice spectare videbatur, ut eius animum contra Lutheranos eorumque Confessionem incenderet. Ubique enim ea Imperatorem alloquitur, ubique provocat eum, ut admoneat et doceat Principes Lutheranos, quae vera, dubia aut falsa sint eorum dogmata. Quam ob causam haec haud dubie quoque displicuit Imperatori ipsi, indici quidem causae Lutheranorum, sed non disceptatori et indagatori doctrinae ab his in Confessione traditae. Libellorum autem huic Confutationi adiectorum ratio videtur ab eo habita esse plane nulla, quum theologis mandasset tantum, ut Confessionem a Lutheranis exhibitam examinarent et refellerent, non vero ut recoquerent, quae iam ante decem annos fuissent scripta vel accidissent \*). Itaque convocavit die 15. Iulii Ordines Imperii catholicos cum civiles tum ecclesiasticos, ut secum de Confutatione tradita deliberarent, et constituerent, quomodo concordia esset restituenda. Qui cum hoc opus nimis acriter et verbose consarcinatum esse intel·ligerent, quam ut sine fastidio in consessu publico praelegi et sine indignatione audiri posset, suaserunt et decreverunt auctoritate Imperatoris, ut theologis redderetur, iisque refingendum, in brevius contrahendum, et, ne Lutheranorum exacerbandorum nova suppeditaretur materia, contumeliis purgandam iniungeretur.

Haec prima verbosior Confutatio ab Imperatore ac Principibus reiecta omnino periisset, nisi Cochlaeus particulam eius, nempe confutationem quatuor priorum articulorum Augustanae Confessionis, inseruisset huic libro:

Philippicae | quatur Iohannis | Cochlei, in Apologiam Philippi Melan | chthonis ad Carolom V. Im. | peratorem Romanorum, pium, | foelicem, triumphatorem, sem. | per Augustum. | Lipsiae. | M. D. XXXIIII. | subiunctà praesatiunculà Ad Lectorem inscriptà. — (In fine:) Lipsiae excedebat Nicolaus Fa. | ber, Mense Ionio Anno | M. D. XXXIIII. 22½ plagg., quarum primae ½ signo manus, ceterae 21 litt. A—X signatae sunt, 90 foll. non num., 40. (Pagina tituli aversa et 2 seqq. continent Cochlaei epistolam nuncupat. ad Petrum Episcopum Cracovieusem ex Dresda VI. Idus Aug. 1534. datam, 7 pagg. subseqq. exhibent Argumenta Philippicarum I—IV., post haec in sexti solii pag. aversa proponitur Consessio Ioh. Cochlei; sol. A 1° — D 1° med. legitur: Philippica prima Ioh. Cochlei in Apologiam Phil. Melanchthonis, de primo et tertio Articulis Lutheranae Consessionis Augustae admissis; sol. D 1° med. — G 4° Philippica II. Ioh. Cochl. in Apol. Phil. Mel., de secundo Cons. Luthericae articulo, In quo Augustae actum suit de Peccato originali; sol. G 4° — O 3° Philippica III. Ioh. Cochl. in Apol. Phil. Mel., De quarto, quinta et sexto articulis Lutheranae Cons., ubi disceptatur de sola side, quam Lutherus asserit; sol. O 4° — X 3° Philippica IV. Io. Cochl., De septimo et octavo Cons. Luth. articulis, ubi agitur de Ecclesia, ult. sol. X 4 vacat. In margine permultae annott. adiectae sunt) \*\*).

In Philippicae I. parte extrema nr. 26. et 27. (fol. C 3° med. — D 1° med.) Cochlaeus exhibet istius primae Confutationis particulam in primum et tertium Confessionis Augustanae articulos acriptam, cui fol. C 2° extr. — 3° med. haecce Prolegomena praemisit: "Nunc ea tantum subiungere libet, quae ego Augustae quorundam petitione ex communi Theologorum responsione, quam M. T. [Maiestatis Tuae] iussu in Luthericam Confessionem adornarant, ad M. T. referre volebam, si non obstitisset quorundam consilium, qui iudicabant eiusmodi responsionem fore nimis et acrem et prolixam. Metuebant enim, ne forte prolixior foret, quam ut absque fastidio perlegi tota uno in consessu publico possit, submenebant item, M. T. nolle, ut absurdis concionatorum

<sup>&</sup>quot;Mitto tibi indicem scriptorum, quae sunt exhibita Caesari a nostris adversariis, ubi videbis, scelerato consilio direlloylas, et alia addi confutationi, ut irritent nobis mansuetissimum Caesaris pectus. His artibus pugnant sycophantae. Si continget, ut respondendum sit, ego profecto remunerabor istos neferios viros sanguinum." Item locus epistolae a Brentio ad . Isenmannum d. 4. Aug. scriptae (in huius Corp. Vol. II. p. 346.): "Spiritus vertiginis papistas totus obsidet. Multa congesserant et mare algistus Lutheranarum conscripserant. Sed haec omnia per suos relecta et deleta sunt."

<sup>\*)</sup> Hace refellendi ratio etiam ab Episcopo Argentoratensi improbata est, id quod ex Melauthonis epistola ad Vitum Theodorum d. 30, Iulii 1530. data (in huius Corp. Vol. II. p. 241.) elucet: "Tor apperurata informaria alunt etiam in eo consilio dixisse, sibi videri non profuturam ad pacem et concordiam illam odiosam commemorationem omnium, quae ante apnos decem vel scripta sunt vel acciderunt."

<sup>\*\*)</sup> Hie liber perrarus in mea Bibliotheca est.

Luthericorum erroribus aut percellerentur aures aut confunderentur vultus Principum Lutheranorum, qui videbantur pacis avidi, et errorum graviorum ultro pertaesi. Quum vero Lutherus et Philippus [Melanthon] nunc eiusmedi M. T. clementiam iniquissime interpretentur, et Theologis, quos M. T. respondere iussit, improbissime insultent, velut noctuis vespertilionibusque lucifugis\*), quasi responsionem suam in lucem edere non ausint, ego hic Epilogi vice M. T. ea recitanda exhibeo, quae in primum et tertium Confessionis eorum articulos, de quibus ad longum supra egi, Augustae ex Theologorum responsione conscripsi."

In Philippicae II. penultimo loco, nr. 35. (fol. G 2<sup>b</sup> — 4<sup>a</sup> med.) a Cochlaeo affertur duplex responsio ad secundum Confessionis articulum, una Imperialis, altera Theologorum \*\*), hisce verbis praemissis: "Quoniam vero gloriantur in ista malicia sua hi duo caprarum duces [Lutherus et Melanthon], laetanturque cum male fecerint, et exultant in rebus pessimis, ac Responsionem illam, quae Augustae iussu et autoritate M. T. data est ad corum Confessionem, improbe contemnunt, cavillantur, irrident et calumniantur, atque etiam noctuam vespertilionemque eam procaciter appellitant, non sine iniuria et crimine laesae M. T., operae precium sane videtur mihi, et M. T. in memoriam reducere, et lectori pio exhibere hic eam Responsionis partem, quae ad secundum corum articulum Augustae data est, et quidem sub duplici forma, quarum prior M. T. iussu mitior est et brevior, posterior a Theologis acrior extensiorque facta, non quidem amarae contentionis studio, sed piae praemonitionis diligentia, ut inde M. T. simul cum caeteris Principibus Ordinibusque sacri Ro. Imperii intelligerent, astute occultari in illorum Confessione prava corum dogmata, de quibus ibi tacendo dissimulabant, ut in hypocrisi loquentes, M. T. aliisque Principibus imponerent."

Denique in Philippicae III. sectione 10. (fol. H 2b med. — 3b) affertur Responsio Theologorum ad quartum Confessionis articulum, cum hac praemonitione: "At novit M. T. Caesar, nos, qui iussu tuo Confessioni Lutheranae respondimus, esse homines privatos et in nulla potestate constitutos, nullas dissipare Ecclesias, nullas scribere sanguine leges, nullos trucidare sacerdotes aliosque viros bonos, sed ad mandatum tuum in omni patientia, mansuetudine et lenitate ad Confessionem illam respondisse, nec ullam huic vulpi, immo hyenae et Crocodilo [i. e. Melanthoni], ad tam mordaces calumnias causam dedisse. Quod ut manifestius fiat, ipsius responsionis nostrae verba, quae publice iussu tuo recitata sunt \*\*\*), hic iterum recitanda exhibeo."

Ad has quatuor particulas (quas ipsas infra referam) tanquam primae Confutationis fragmenta Ge. Theod. Strobelius primum doctorum virorum animos advertit dissertatione sic inscripta: "Rachricht von bem bisher ganz unbefannt gebliebenen ersten Entwurf ber Bähflichen Confutation ber Augspurglischen Confession," quam exhibuit in l. Benträge zur Litteratur besonders des 16. Jahrh. Tom. I. p. 413—452., ubi illas particulas ipsas adscripsit. In hasce vere cadunt, quae de Consutatione ista prima narrantur, prolixitas nimirum inepta et molesta, atque acrimonia conviciorum inhumana.

Ex illis, quae Cochlaeus in Philippica I. istis duabus particulis tanquam Prolegomena praemisit, Muellerus I. I. p. XXVIII sq. colligit, Cochlaeum non quidem solum huius nimis prolixae acrisque Confutationis esse auctorem, sed eam ab illis 20 theologis huius causa delectis antea delineatam conscripsisse, res ab illis primum collatas in ordinem redegisse, atque rogatu et nomine reliquorum theologorum id, quod omnibus respondendum videretur, suis verbis respondisse; genus quoque dicendi non prorsus inelegans, argutum et mordax, quod in reliquis Cochlaei libellis vigeat, quum in hac prolixa Confutatione reperiatur, efficere, ut eam ab ipso esse scriptam firmius credamus: Cochlaeum ergo esse auctorem eius quoad verba, quia eam composuerit,

<sup>\*)</sup> Hace speciant ad verba Lutheri, qui cos sie vocat in libro suo:

Barnunge | D. Martini Lus | ther / An feine | lieben Deubs | fcen. | Bittemberg. | 1531. (Hie titulus figuris ligno incisis cinctus est.) — (In fine :) Gebruckt zu Wittemberg | Durch Sans Lufft. | N. D. XXXI. 8 plagg. litt. A-5 sign., 32 foll. non num., 40.

ubi de Consutationis d. 3. Aug. publice praelectae exemplo Lutheranis recusato sol. B 4d haec ait: "haben sie [Catholics] schoes [scil. Consutationis] fein abschrifft wollen von sich geben, noch zur verantwort vns komen lassen, wie die stelledermeuse das licht geschewet, bis auf diesen tag," et sol. C 1a: "Benn wir das licht geschewet, vnd nicht hetten wollen antworten, soltet jr [Catholici] die gewesen sein, bie vns dazu gedrungen hetten, Nu komen wir, vnd wollen nicht allein gerne antworten, sondern bitten, russen, solten, bei antworten mügen, — vnd jr habt vns das alles schendlich vnd bössich gewegert, Also auch, wenn wir ewr seddermaus odder nacht euse, nemlich, ewr widderrede, nicht hetten begert, noch haben wollen, soltet jr die gewest sein, die rus die selbigen, on vnseru willen hetten vberreicht vnd ausgelassen, Nu bitten wir drumb, klagen vnd soddern mit allem anhalten, vnd jr versagt ewr Widderrede, vnd schlagt vns ab vnser Antwort."

<sup>\*\*)</sup> Imperialis Confutatio h. l. nominatur ea, quae Imperatoris nomine scripta et ab eo Ordinibusque Imperii catholicis approbata est; Theologorum autem Confutatio ea, quae a Theologis lussu quidem Imperatoris scripta eique d. 13. Iulii exhibita, sed ab eo Ordinibusque rejecta est.

Haec verba: "publice acesse tuo recitata" non de consessu publico omnium Principum Ordinumque Imperil, sed de Catholicorum consessu privato sunt intelligenda; in ilio publico enim neque prima Confutatio, neque ulia alia latina recitata est.

non vero esse quoad res, quae omnium theologorum suerint consilia et decreta. Quamobrem haec Constatio a Muellero Cochlaeana appellatur\*). — Magis probabilis autem videatur sententia Koellneri l. l. p. 404 sq. proposita hisce verbis: "Jene erste wirklich ofstelle Consutation war von allen jenen [20] Theologen zusammengetragen. Cochlaeus, Phil. I. n. 25: Nunc ea tantum subjungere libet, quae ego Augustae quorundam petitione ex communi theologorum responsione, quam Mai. Tuae jussu in Luthericam Consessionem adornarunt, ad Maj. T. reserre volebam, si non obstitisset quorundam consilium. Gleich nachter: Ego hic epilogi vice M. T. ea recitanda exhibebo, quae in primum et tertium Consessionis eorum Articulos Augustae ex theologorum responsione conscripsi. Mit Unrecht sieht Müller hier Cochlaes als den Sauptversaffer an, und will darum diese Constation die Cochlaeana nennen. Aber Cochlaeana nennen als die übergebene die communis responsio, und sagt ja ausdrücklich, daß das, was er geschrieben, nicht übergeben worden seh. Eher dürste Ect nach seiner Klage (s. unt. Mel.) gewissermaßen der Redacteur gewesen sehn. Mel. a. 10. Jul. C. R. II. Nr. 771. — Eccius et Faber et alii istorum complices — exhibedunt Caesari Consutationem nostrae Consessionis. Das Wahrscheinlichste aber ist, daß man die verschebenen Artisel vertheilt hatte, und nur die communis rosponsio zusammenreihete. Ein Theil jener weitläusigen Consutation ist in Cochelaei Philippicis exhalten," etc.

#### 2. Secunda formula Confutationis.

leta Confutatione ab Imperatore ac Principibus catholicis ob prolixitatem et acerbitatem elus reiecta, illi theologi iussi sunt aliam componere breviorem mitioremque. Hoc Cochlaeus ipse testatur in hocce libro:

Historia | Ioannis Co | chlaei de actis et scriptis | Martini Latheri Saxonis, Chronographice ex | ordine ab Anno Domini M. D. XVII. | vsque ad Annum M. D. XLVI. in- | clustue, fideliter descripta, et | ad posteros denarrata. | Cum Indice et Edi- | cto Wormatiensi. (Subiuncta est perbrevis praemonitio ad lectorem cum Insigni Typographi.) Coloniae, | Apud Theodorum Baumium sub Sole | aureo, M. D. LXVIII. 45½ plagg. litt. α—γ, A—Z, a—v (v½ plag.) sign., 24 foll. non num., seqq. 24 foll. paginis 1—48 sign., subseqq. foll. D 1°— v 3° numeris foliorum 49—368 insignita, ult. fol. v 4 non num., cuius pars aversa vacat, 80°\*).

In hoc enim libro fol. 227<sup>b</sup> — 228<sup>a</sup> auctor, postquam de Confessione Augustana publice recitata et exhibita dixit, de eius Confutatione haec refert: "Examinandae autem et confutandae illius confessionis curam negociumque Theologis Catholicorum Principum demandavit [Caesar]. Qui cum intra paucos dies bene acrem copiosamque responsionem adornassent (in qua non solum quae erronea erant, scripturis et rationibus confutarunt: verum etiam circa ea, quae recta erant, ostenderunt Lutherum suis cum complicibus antea longe aliter docuisse atque scripsisse) exhibuerunt eam Caesari: Caesar Principibus Catholicis. Quoniam vero avidi pacis et concordiae omnes erant, visum est eis, lenius respondendum, atque omittendum, quicquid illorum concionatores antea docuissent ac scripsissent aliter, quam eorum habebat confessio. Dum autem mutaretur confutandi modus, abierunt dies aliquot. Exhibitus deinde brevior modus, iterum consultatione Principum in disquisitionem venit, sub quanam persona recitari deberet ipsa confutatio. Ea Principum disceptatio, variaque confutationis transcriptio rem ultra tres Septimanas extraxit."

Quoties Confutatio retractata vel (ut Cochlaei verbo utar) transscripta sit, intelligitur ex epistola Iusti Iona e ad Lutherum Sabbato post vincula Petri [i. c. 6. Aug.] a. 1530. scripta \*\*\*), in qua haec leguntur: "Dixit nobis Reginae Mariae Sacellanus, quod quinquies emendarint, fuderint et refuderint, cuderint et recuderint, et tamen farrago tandem nata est informis et confusanea, et mixtura, quasi iura plura confundat coquus. Consarcinarunt initio immanem librum, ut Faber est verbosus compilator; crevit liber multitudine conviciorum et mendaciorum. Sed Caesar sub primam emendationem tertiam partem libri rejecit, ut vix manserint XII, aut XVI folia,

<sup>\*)</sup> Melanthon ex huius Confutationis auctoribus Eccium appellat în epistola ad Lutherum d. 14. Iu!ii 1530. data (în huius Corp. Vol. II. p. 193.): "Eccius cum sua commanipulatione exhibuit nostrae confessionis confutationem Imperatori. Haec nondum etiam publicata est, sed audio ab amicis, longum et plenum conviciis scriptum esse."

Huic Editioni, quae in meis libris est, praecesserunt haece: Io. Cochlaei commentaria de actis et scriptis Lutheri. Moguntiae 1549. Fol., et Paristis 1565. 8º. — Hic liber in linguam germanicam a I. Chr. Hubero translatus proditi Ingolstaditi 1582. 4º et Dillingae 1611. 4º. Conf. G. A. Ufert: Dr. M. Luther's Leben (Gotha 1817, 8º) P. I. p. 26.

<sup>\*\*\*)</sup> Haec epistola typis excusa est in 1. Fortgesette Sammlung von Alten und Renen Theologischen Sachen. Auf bas Jahr 1745. p. 7—10.

quae recitata sunt. Si hic numerus quinarius non indefinite pro pluries, sed proprie cum Muellere accipitur, inquirendum est, quaenam sint illae quinque Confutationis retractationes aut formulae \*).

Theologi ab Imperatore breviorem mitioremque Confutationem componere iussi, ex sua grege inprimis Eccium et Fabrum elegizse videntur, vt, quae communi omnium consultatione proposita essent, in ordinem redigerent \*\*).

Prima istius formulae retractatio seu altera latinae Confutationis formula priori prolixiori quasi fundamento superstructa cum Imperatori exhibita et ab eo cum Principibus communicata erat, ab his iterum ob eius nimiam prolixitatem \*\*\*\*) et verosimiliter etiam propter eius acerbitatem repudiata est. — Haec formula, quae omnino periit, certe hucusque non reperta est, sine dubio aeque ac illa prima ad Imperatorem scripta erat, cum illis diebus nondum satis constitutum esse videretur, an Confutatio praelegenda et cuius nomine esset praelegenda.

Inter hanc alteram formulam iterum rejectam, et eam, quam sequenti tertio loco recensebimus, Chr. Gottfr. Mueller in Praefat. libri illico laudandi p. XLII sq. statuit aliam quandam, quam ipse tertiam nominat †) et sic recenset: "Interea dum theologi in tertia adornanda formula aestuabant, et Imperator cum Principibus Pontificiis deliberabat, quid in rebus tam ancipitibus et trepidis faciendum, et cuius nomine Confutationem parandam et praelegendam censerent, auctores ei fuerunt, ut nomine ipsius Imperatoris et theologorum componeretur, et composita publice praelegeretur. Id confirmant Acta Mogunt. fol. 76. his verbis: Churfurften. Fürsten und Stenbte achten fur gut, bag bie Bibberlegung, fo ben funf Chur- und Furften auf Ir Bekantnug verlefen werben foll, in Rahs. Mai. Namen und mit der gesett gestelt werde. - Quo igitur Principum decreto constitutum videtur, ut a theologis iterum, h. e. tertio resingeretur consutatio, ac nomine Imperatoris et theologorum adornaretur, vel, ut Cochlaeus narrat [loco supra p. 11 sq. allato], transscriberetur. Etenim cum hic eam iam breviorem factam fuisse tradat, non prorsus immutata et reficta, sed modo ita nunc videtur parata, ut nomen Imperatoris et theologorum praeponeretur, inque ea nunc Imperator iuberet, moneret et exhortaretur Lutheranos, nunc theologi docerent, confirmarent argumentis sua et refellerent Aug. Confessionis placita. — — Sed neque ista tertio recusa confutationis formula omnino videtur satisfecisse Imperatoris et Principum catholicorum expectationi et voluntati. Etenim quum reputassent, quam male audirent theologi Pontificii a Lutheranis, et quam invisa esset his asperitas illorum, quae haud dubie in formula tertio reficta adhuc fremebat, quarto decreverunt, ut, tota re auctoritati Imperatoris permissa, Confutatio modo nomine eius componeretur, atque hinc demum praelegeretur.«

Ex his intelligitur, a Muellero quatuor priores Confutationis latinae formulas sic distingui:

prima verbosior et acrior, theologorum catholicorum nomine conscripta et tota ad solum Imperatorem conversa, eique cum pluribus aliis libellis d. 12. Iulii a theologis tradita, non publice praelegenda;

secunda brevior mitiorque, theologorum catholicorum nomine conscripta et tota ad solum Imperatorem conversa, non publice praelegenda;

tertia brevior mitiorque, nomine Imperatoris et theologorum catholicorum conscripta, publice praelegenda;

quarta brevior mitiorque, solius Imperatoris nomine conscripta et Prologo aucta, publice praelegenda (in Codice Pflugiano contenta).

<sup>\*)</sup> Quaenam harum vocum aptior sit, disceptare licet. Si enim prima verba: "quinquies emendarint" urgemus, quinque retractationes primae Confutationis statuendae sunt, quarum autem quintam suisse iudico translationem latinae Conf. in linguam germanicam, iussu Imperatoris sactam. Verba autem sequentia: "suderint et resuderint, cuderint et recuderint" suffragantur interpretationi Chr. Gottsr. Muelleri, qui quinque formulas statuit, neinpe primam Consutationem d. 13. Julii exhibitam et quature eius retractationes latinas. Utraque igitur interpretatione illorum verborum probatur, quinque latinas Consutationes deinceps Imperatori esse exhibitas. — Koeliner in I. Symbol. der luth. R. p. 491. et Frid. Francke in Edit. Librorum symbol. Ecclesiae Luth. Prolegg. p. XXXI. nota 6. quidem reserunt, quinquies variatum esse Consutationem, sed nihilo minus tantum primem latinam et quatuor variatas latinas proponunt.

<sup>\*\*)</sup> Hoc quibusdam locis epistolarum Melanthonis indigitari videtur; vide locum p. 11 sq. nota \*) laudatum aliceque infra afferendos.

Ad hanc enim formulam referenda esse coniicio, quae Melanthon ad Vitum Theodorum d. 30. Iulii scripsit (in hulus Corp. Vol. II. p. 241.): "Eccius his diebus questus est apud suum quendam amicum, Caesarem paene tertiam scripti sul partem induxisse: ac suspicor praecipua libri ornamenta deleta esse, hoc est, insignia mendacia et sycophantias stolidissimas."

<sup>†)</sup> Hanc sententiam secuti sunt Mich. Weber in l. Responsio ad Confessionem Aug. Pontificia e form. Pfugiana ac. Dessav. Prolegom. p. III., Christ. Guil. Spieker in l. Confessio fidet Aug., Confutatio Pontif. et Apologia Confess. Praefat. p. XXXIV. (quos duos libros infra accuratius recensebo).

Ex his vero quatuor formulis a Muellero propositis cum Foerstemanno. (hertiam delendam case indicannus, quippe quod illo Actorum Moguntinorum loco, ex quo Muellerus tertiam suam formulam derivavit, pro verbis: in Rapf. Nai. Namen und mit der gelett gestelt werde, sine dubio legenda sunt: in Rapf. Nai. Namen und mit der gestert gestelt werde.

#### 3. Tertia \*\*) formula Confutationis.

Illà alterà quoque formulà reiectà, decreverunt Principes catholici annuente Imperatore, ut, tota re ipsius auctoritati permissa, Confutatio eius solius nomine componeretur, atque sic secundo retractata demum praelegeretur. Id autem constitutum esse videtur, ut quodammodo sequerentur normam Augustanae Confessionis, quae item nomine tantum Principum exhibita fuerat. Similiter ac haec Confessio Praefatione ad Imperatorem instructa est, etiam haec tertia Confutationis formula Prologo (sed nondum Epilogo) aucta est, qui vero non a theologis catholicis, sed ab iis viris, qui Imperatori a consiliis erant, scriptus est. — Hanc formulam denuo transformatam Theologi d. 31. Iulii Imperatori tradiderunt spe certissima, nihil amplius futurum esse reliquum, quod mutaretur aut emendaretur. Verum spes eos fefellit; nam haec quoque reprobata est.

Haec formula, quae ultra duo saecula et dimidium latebat, demum initio huius saeculi in Bibliotheca Episcopali Cizensi a Chr. Gottfr. Muellero, huius Bibliothecae tunc praefecto, inter Codices manuscriptos Iulii Pflugii, Episcopi olim de rebus Numburgo-Cizensibus egregie meriti et doctrina valde conspicui \*\*\*), reperta et primum edita est in hocce libro:

Formula confutationis Augustanae Confessionis, cum latina e Codice Mscr. qui in Bibliotheca Iulii Pflugii Cizensi asservatur, tum germanica ex Actis tabularii Electoralis Moguntini, nunc primum in lucem edita. Cum Editionibus vulgatis contulit notisque illustravit M. Chr. Gottfried Müller Rector Scholae et Bibliothecae Episcopalis Cizensis Praefectus. Accessit formula confutationis Confessionis Tetrapolitanae latina nunc quoque primum edita. Lipsiae 1808. Samtibus Siegfr. Lebr. Crusit. 19½ plags. litt. a—f (f½ plags.), A—O sign., LXXXVI pagg., 1 fol. non num. et 224 pagg. 8° (fol. a 2 sq. Dedicatio; fol. VII—XII. Praefatio; fol. XIII—LXXXVI. Prolegomena; subseq. fol. f 4° cont. titulum: Formula confutationis Augustanae Confessionis Pfragiana; pag. 1—122. Haec formula Pflugiana ipsa annotationibus crit. ab editore instructa; p. 123—190. Confutatio germanica inscripta: Ròm. Repferl. Matefiat Confutation auf der fünf, Churfürften, Fürsten und Stet übergeben opinion und befantnus; p. 191—224. Confutatio Confessionis Tetrapolitanae inscripta: Caesareae Maiestatis Catholicae ad quatuor civitates, scilicet Constantiensem, Argentinensem, Memmingensem ac Lindensem responsio.) †).

Codex Pflugianus, ex quo Muellerus tertiam latinam Confutationis formulam in hocce libro primum edidit, sedecim folia (quorum ultima pagina vacat) forma quaternaria continet, et in ipsis Comitiis Augustae Vindeli-

<sup>\*)</sup> Hic enim in 1. Urfundenbuch T. II. Nr. 136. in Prolegomenis ad varias lectiones latinae Consutationis, quam infra recensehimus, p. 143. inter alia haec dicit: "Die Consutation war von den Komanisten früher in einer solchen Gestalt ausgearbeitet
worden, wo immer von dem Kaiser als einer dritten Person die Rede war und wo die Theologen es waren, welche die Cons
futation direct geden wollten; das war aber unpassend, well die luther. Hürsten und Städte ihr Bekenntnis in ihrem Ramen
und nicht im Ramen ihrer Theologen dem Kaiser und dem Reiche übergeben hatten, und darin lag ein vorzäglicher Grund zur
östern Umarbeitung der Consutation. Offendar muß es daher auch in den Mainzer Acten (s. Müller's Prolegomena p.
XLII.) heißen: "Chursürsten, Fürsten und Stendte achten für gut, daß die Widderlegung, so den fünf Churs und Fürsten auf
Ir Bekantnuß verlesen werden soll, in Rahs. Namen vnd nit der gelerten gestellt werde." Müller las dafür uns
kreitig unrichtig: "vud mit der gelerten." Er machte sogar irrig daraus eine besondere, nach ihm die dritte Redaction der
Consutation, in welcher sie im Ramen des Laisers und der Theologe gestellt worden sein soll."

<sup>\*\*)</sup> Hacc tertta formula secundum Muelleri (eumque sequentium Mich. Weberi et Spiekeri) item Koellueri et Franckii sententias quarta est.

Conf. Narratio brevis de Iulio Pflugio Episcopo Numburgensi. Iulii oratio de ordinanda republica Germaniae et epistolae curiosae. Conúuncte edidit Io. Henr. Acker. Altenburgi in officina Richteriana MDCCXXIV. 11 plagg. litt. A—L sign., 174 pagg., ult. fol. album 8° min. (fol. A 2°— 3° Dedicatio ad Ge. Car. Pfingium; pag. 6 [fol. A 3°]— 51 med. Narratio brevis de Iulio Pflugio Episcopo Numburgensi; p. 51—153. Iulii de ordinanda republica Germaniae oratio ad Germanos; p. 154. Epistolae tres Iulii Pflugii ad Hessum [Lips. Non. Ian. 1523.], ad Menzerum de dialectis Graecis et Ciceroniano Erasmi [Cal. Dec. 1528.], ad Ioach. Camerarium [Misniae pridie Non. Iunii 1528.]). — Alb. Iansen: de Rulio Pflugio etusque soctis reformationis actate et ecclesiae concordiae et Germaniae unitatie studiosis. Bereline. apud W. Hertz. 1858. 3½ plagg., 56 pagg. 3°.

<sup>†)</sup> Hie liber in mea Bibliotheca est.

comm no 1580. habitis striptus esse videtar, non vero-ab ipto Iulio Pflugio, qui cum fratribus suis in comitatu Georgii, Ducis Saxoniae, his Comitiis intererat \*), sed vel cius manu, qui el ab epistolis erat, vel opera alius, cui describendum cum mandaverat. Hunc Codicem autem a Iulii Pflugii manu case tritum, ex co clucet, quod locos quosdam a scriba corruptos ipse emendavit notulasque etiam adspersit.

Formula huius Codicis sic inscripta est:

Responsio Caesareae Maiestatis data Lutheranis Principibus ac sibi adhaerentibus 1. Augusti, comitiorum tempore, anno domini 1530 Augustae Vindelicorum.

Hac ipsa inscriptione, qua die 1. Augusti ab Imperatore Lutheranis data dicitur, (ut de reliqua diversitate h. l. taceam) baec formula satis differt ab ea, quae die 3. Augusti nomine et auctoritate Imperatoris publice recitata est. Videtur ergo ea Confutatio esse, quam, Iusto Iona teste, \*\*), theologi d. 30. Iulii Imperatori obtulerunt, atque hic d. 1. Aug. cum Catholicis communicavit, teste Spalatino. \*\*\*) Verba inscriptionis: data Lutheranis — 1. Augusti, et ultima prologi: tradendam decrevit, indicant, auctores hüius formulae habuisse spem certissimam, nihil amplius in ea esse emendandam, eamque ob causam hanc Confutationem d. 1. Aug. Lutheranis datum vel recitatum iri.

Hoc vere factum esset, si ab Imperatore et Principibus catholicis fuisset approbata. At utrisque displicuit haec formula, quia non solum duriuscula erat, sed etiam Imperatori personam theologi imponebat (conf. Koellneri et Franckii de ea iudicia illico afferenda), et quae infra de quarta item rejecta dicentur).

#### 4. Quarta formula Confetationis.

Cum etiam tertia formula theologis ab Imperatore reddita esset, ut eam tertio retractarent, deinde huie formula praecedenti quidem similis, sed multis locis variata quarte exhibita est.

Haec videtur ea fuisse, quae, Muellero aliisque ignota, in sanctiori regio tabulario Bavarico Monachiae in Actis Comitiorum Augustae a. 1530. habitorum P. I. Nr. 5. Fol. 137—171. asservatur et a Foers teman no primum cum illa tertia formula Codicis Pflugiani collata est. Varias lectiones, quibus ab illa differt, in 1. Urfundenbuch T. II. Nr. 136, p. 142—176. evulgavit, praemissis Prolegomenis p. 142 sq. In hac formula praeter Prologum paulo mutatum etiam Epilogus iussu Imperatoris accessit, qui aeque ac ille non a theologis, sed a Consiliariis Împeratoris scriptus est. Quapropter ex utroque additamento non theologorum indicia, sed Imperatoris decreta intelliguntur. De differentia Prologi ac Epilogi huius formulae et subsequentis quintae Foerstemannus l. l. p. 142 sq. haec praemonuit: "Daß bie Dund ener Sanbidrift bie Confutation nicht in ber Geftalt enthalte, in welcher fle am 3. August erschien, seben wir 3. B. aus ben Borten am Ende bes Brologs: "Eadem Caes. Maiestas supradictis Principibus et Civitatibus tradendam decrevit", wofür es im gewöhnlichen Texte heißt: "ut in ea — omne dissidium tollatur, in praesentiarum (al. praesentia) recitari iussit hoc modos, und aus den Worten des Epilogs: aliac sua responsione diligenter perspecta«, mofür el im gewöhnlichen Zerle: "audrta et intellecta hac responsione" heißt. Denn aus beiben Stellen erhellt, bag fie aus einer Beit herrühren, wo man entichloffen mar, Die Comfutation ben Guangelischen zu übergeben, während man es später und zuleht für besser hielt, sie ihnen nur vorlesen zu laffen. Auch ericheinen in ber Danchener Sanbidrift ber ihr allein eigenthumliche Schluf bes Brologs und noch mehr ber Epilog viel harter, ale im gewöhnlichen Texte. Jeboch ift nicht zu überfeben, bag ber Prolog und Epilog nicht von ben tatholifchen Theologen berruhren tonnen; beiber Urfprung ift nur im tatferlichen Cabinet felbit zu fuchen. Dan tann alfo die Thatsache, das auf Befehl des Raisers die Theologen des Gegentheils die Confutatio ofters umarbeiten mußten, nicht auch auf den Prolog und auf den Epilog anwenden."

<sup>\*)</sup> Hoc testatur libelius Augustae tune temperis excusus et inscriptus: Warhaftig anzangung wie Raifer Carl ber fünft etilichen Fürften auf bem Menchstag zu Augfpurg im M.CCCCCXXX Jar gehalten, Regalia und Lehen under bem fan gelihen, was auch Ir. Kal. Male. und berfelben Bruder Kunig Ferdinand zu hungern und Behem 2c. auch anndere Churfürften, Fürften und Stende des Renchs für Rathe und Abelspersonen auff foldem Renchstag gehebt haben. 4° fol. E.

<sup>\*\*)</sup> Vide etus epistolam iam supra p. 11 sq. laudatam d. 6. Augusti 1530. scriptam, in cuius principio haec leguntur: "Cam nunc sex hebdomadas integras — deliberarint adversarii, tandem obtulerunt sabbato praeterito [l. e. 30. Iulii] Caesari confutationem nostrae confessionis. — — Ea igitur responsio Eccii, Fabri etc. recitata est coram Caesare et Ordinibus Imperii proxima quarta feria cum praefatione et epilogo annexo nomino Caesareae Maiestatis," etc. Iudicat igitur Ionas, confutationem d. 30. Iulii Imperatori exhibitam eandem esse, sc d. 3. Aug. publice recitatam.

ooo) In Annalibus enim ed. Cyprian. p. 148. haec resert: "Montags, bes ersten im Augst Mond hat man unsers gegenteils consutation v. verlegung, als etlich baruon reben, ben Bischofen, Fursten und ftenden bes Reichs furgetragen, ob sie Ihnen also gefalle. Dann es find zeum Ersten wol zewehhundert und achtzig bietter gewest. Aber fan. Mat. solls also gerentiert und gerollt haben, bas nicht mer bann zewolf bietter blieben findt. Dus hat benn Eden, wie babon gewebt, sonderlich zeurn und wehe than."

Hanc formulam înter praecedentem tertiam Codicis Pflugiani et sequentem quistam medium tenere, erge quartam esse, elucet

- 1. ex eo, quod in hac Epilogus additus est, qui in tertia formula nondum legitur;
- ex eo, quod variae lectiones, quibus haec a praecedente formula vel sequente vel utraque differt, certe magna ex parte inter utriusque lectiones quasi mediae i. e. tales sunt, quae facilius explicari possint, si hic formularum ordo statuitur;
- 3. ex eo, quod permultis locis cum quinta formula congruit.

Foerstemannus de hac re l. l. p. 143. hoc proposuit iudicium: "Fragen wir aber nun, ob die Redaction bes Textes in der Munchener handschrift einer frühern oder spätern Beit als der angehöre, in welche der Text der Beitzer handschrift fällt, so hat die Beantwortung dieser Frage ihre großen Schwierigkeiten. Denn dieser Text stimmt sowohl in der Auslassung vieler Stellen, gegen den Beitzer Text, er stimmt aber auch auf der andern Seite mit dem Beitzer Texte überein, wo der gewöhnliche Text abweicht. Es ist darum nicht unwahrscheinlich, daß er der Beit nach zwischen der Redaction der Beitzer handschrift und zwischen dem gewöhnlichen Texte mitten inne steht."

In subsequentibus pagg. 143—176. Foerstemannus l. l. non integrum huius quartae formulae textum,

sed tantum varias lectiones affert, quibus a tertia Codicis Pflugiani differt.

Haec quarta quoque formula ab Imperatore et Principibus catholicis improbata est fortasse easdem ob causas, propter quas, Muellero iudice, tertia formula (cui quarta similis est.) displicuit, nempe primum propterea, quod per omnes eius articulos Imperator loquitur et admonet non solum tanquam iudex et defensor fidei, sed etiam tanquam homo, qui litteras profitetur et docet res theologicas; deinde etiam, quod nondum satis purgata erat ineptiis, aspere dictis, reliquisque sordibus, quae a dignitate ipsius Imperatoris, cuius nomine edenda et praedegenda esset, prorsus aliena videbantur.

Ex his elucet, Feerstemanni quidem indicio ac meo, quatuor priores formulae Confutationis latinae sic

fere esse distinguendas:

prima prolixior et acrior, theologorum catholicorum nomine conscripta et tota ad solum Imperatorem conversa, eique cum novem aliis libellis d. 13. Iulii a theologis tradita, non publice praelegenda; secunda minus prolixa acriaque, theologorum catholicorum nomine conscripta et tota ad solum Imperatorem conversa, non publice praelegenda;

tertia brevior mitiorque, solius Imperatoris nomine conscripta et Prologo aucta, publice praelegenda: (in Codice Pflugiano contenta);

quarta brevior mitiorque, multis locis variata, solius Imperatoris nomine conscripta et praeter Prologum paulo mutatum etiam Epilogo aucta, publice praelegenda (in Codice Monacensi conservata).

Ab boc de formulis II—IV. iudicio Koellnerus in Symbol ber luth. R. p. 405—407. et Franckius in Prolegg. ad Libr. symb. Eccles. Luth. p. XXXI sq. varie dissentiunt. Uterque iudicat, secundam a Cochlae o ex communi theologorum responsione adornatam quidem, sed, forsan ab Ordinibus aliquot improbatam, non ad Caesarem relatam esse. Sic enim interpretantur eius verba, quae supra p. 7 sqq. ex Philipp. I. fol. C 25 — 32 adscripsi: "Nunc ea tantum subiungere libet, quae ego Augustae quorundam petitione ex communi Theologorum responsione, quam M. T. iussu in Luthericam Confessionem adornarant, ad M. T. referre volebam, si non obstitisset quorundam consilium, qui iudicabant eiusmodi responsionem fore nimis et acrem et prolixam. etc. ). At secum ipsi pugnant; nam in proxime praecedentibus ea, quae Cochlaeus Philippicis suis ex communi Theologorum responsione inseruit, particulam primae Confutationis nominarunt; ergo non pertinent ad secundam.

De tertia formula Koellnerus et Franckius inter se dissentiunt. Ille enim cum Muellero opinatur, tertiam nomine Imperatoris et Theologorum esse scriptam \*\*); hic vero iudicat, eam solius Imperatoris nomine

adornatam esse \*\*\*).

<sup>\*)</sup> Koellner i verba l. l. p. 405. haec sunt: Jest [scil. postquam prima Consutationis sormula rejecta erat] wurde, scient es, Cochlaus veranlaßt, aus jener communis responsio eine zweite Consutation zu sertigen (oben Phil. I. n. 25. quorundam petitione — quae — ex th. resp. conscripsi). Er that es auch, aber sie wurde nicht sormlich übergeben (reserve voledam). Bahrscheinich sahen sie einsge der einstlusteichsten cath. Stände vorher, und verwarfen sie alsbald. Sie war wieder allein an den Kaiser gerichtet (ad Maj. T. res. vol.)." Franckius l. l. p. XXXI de ea sie scripsit: "Deinde d) Cocklaeus, ut ipse ait Philipp. I. n. 25., quorundam petitione ex communi theoll responsione novam sormulam adornavit et ad Caesarem reserre voluit, sed, sorsan Ordinibus aliquot improbatam, non retulik."

<sup>\*\*)</sup> Koellnerus enim l. l. p. 405 sq. sic pergit: "Sonach wurde num die britte Confutation gearbeitet, ungewiß von wem besonders, und dann wirklich auch abergeben. Cochl. de act. et script. Luther, Paris 1865. p. 195. Dum autem mutaretur confutandi modus, abierunt dies aliquot. Exhibitus deinde brevior modus, iterum consultatione Principum in disquisitio-

De quarta formula Koellnerus et Franckius cum Muellere consentiunt; uterque caim iudicat, quartam case illam, quae d. 80. Iulii Caesari eblata sit et in Codice Pflugiano a Muellere edite continuatur\*).

#### 5. Quinta formula Confutationis.

Reprobată etiam quartă formulă modo descriptă, Theologis mandatum est, ut eam quarto retractarent, omniaque ex ea auferrent, quae Lutheranos offenderent et causae Catholicorum obessent; et deinde Confutationem latinam sic denue retractatum in linguam germanicam transferrent \*\*). Cum autem valde festinandum esset,

nem venit, sub quanam persona recitari deberet ipsa consutatio. Ea Principum disceptatio, variaque consutationis transscriptio rem ultra tres septimanas extraxit. Die eine Ursache, warum biese Consutation nicht genehmigt wurde, deutet Cockl. oden selbst an. Run erst wurden der Ralser und die Stande ausmertscha auf die Frage, in welcher Beise, und in westen Kamen die Consutation issentich verlesen werden sollte. Borber war, so scheint es, die Consutation jedes Nal an den Ausser selbst und allein an ihn gerichtet, und der Geschätebundt der, daß die Theologen gewissermaßen bei ihm als Alchter eine Bisderlegung der evang. Const. vortrügen, und, insofern er die Borlesung gekattete, er damit Alles gegen die Coang. entschehen hätte. Jeht aber trat die Ansicht ein, das Ganze, gewissermaßen mehr analog den Schritten der Lutheraner und mit mehr Käckscht auf diese, im Ramen des Lassers und der Theologen zu verlesen, wodurch mehr eine ofsieille Antwort gewonnen, und den Evangel. mehr ihr Kecht erwiesen wurde. Acta Mogunt. fol. 76: "Chursützten, Fürsten und Stendte achten sat, daß die Bidderlegung, so den fünst Churz und Kürsten auf Jr Besantung verlesen werden soll, in Lays. Mal. Ramen und mit der gelert gestellt werde. "Gier begeht Müller wohl wieder den Irrthum, daß er jene disceptatio principum vor Uedergade der britten Const. eintreten läßt, da doch Cockl. sie erst nach exhibitus modus ansachte. Sonst mochte nun auch diese dritte Constut. manches außerdem enthalten, das den Ständen nicht gesiet, und so werde sie abermals verworsen."

- Franckius I. I. p. XXXI. post verba supra allata, quae ad secundam formulam speciant, de hac tertia haec scripsit: "Tum c) tertiam confutationem, incertum quinam potissime, scripserunt atque tradiderunt. Verum haec quoque, quamquam brevior, cur rejecta sit, significat Cockl. de actis et script. Luth. p. 195.: "lterum consultatione Principum in disquisitionem venit, sub quamam persona recitari deberet ipsa confutațio. Ea Principum disceptatio variaque confutationis transscriptio rem ultra tres septimanas extraxit." Voluerunt enim Ordines Catholici responsionem non theologorum, sed ipsius imperatoria nomine dari, id quod patet ex actis Hogunt. ap. Mueller. L. l. prolegg. p. XLII.: "Churfürften, Hürften und Stände acțien für gut, daß die Biberlegung, so den fün Churz und Fürften verlesen werden folt, in Raif. Rai. Ramen und nit [sic pro "mit" lege cum Förstem. II. p. 143.] der Gesehrten gestellt werde." Cs. quae Mel. (ap. Förstem. II. p. 19 sq.) sere 27. iul. scripsit: "Ran wird und die Consutation lesen nicht nomine der Theologen, sondern des Raisers, und ist derhalb gesindert durchs Raisers Leut."
  - No ellnerus enim l. l. p. 406 sq. de ea haec refert: "Aun vergingen mehrere Bochen, in benen über die Art der Berleiung verhandell wurde und die Confut. darnach eingerichtet werden musite (discept. variaque conf. transcriptio rem ultra tres septimanas extraxit). Am 27. Jul. schreibt nun Rel. an Luft.: Nondum exhibita est nobls adversariorum confutatio, et audio eius morae causam esse, quis eam de Caesaris consilio emendant et demunt convicta. Sed hodie accept ex Campegio, intra paucos dies prodituram. C. R. II. Nr. 804. Und um dies ziet darst auch die Rodig Mel. a. a. D. Nr. 794 zu sesen sein; "Man wird und die Constitution sein nicht nomine der Theologen, sondern des Aussiers. Und is derry halb gelindert durch's Kalsers Leute." [Haec verda cum Franckio in praecedente annot. potius iam ad tertiam sormulam referenda sunt.] Endisch diergaden denn die Theologen dem Kalser die vierte Consut., Sonnab. d. 30. Jul. lost. Iona s. Tandem odullerunt Saddato praeterito Caesari constitutionem nostrae consessionis (d. Bries st. 1964). Durch sein publicandam esse, sed rumor solsus suit. Non existimant tamen diutus dilaturos esse eam publicationem. Diese vierte Consut. thesille nun der Kalser Montage den 1. Aug. den Sundag, des ersten im August Mond hat man unsers Gegenthells Constitution den Bischoon, Fürsten und stenden des Reichs vorgetragen, od se Inen also gefale; Sieldan, ed. 1856, sol. 87d: Caesar responsum principidus calendis Augusti communicat. Diese Consultation ist die, voesche Malter aus dem Codex Plugianus zu Seiz derausgegeben hat. Sie war des stimut, auch gleich den 1. Aug. den Evangel, vorgeless werden werden. Die verlessen gewissensch data 1. Augusti, und dem Schülfe des Brologe: tradendam decrevit. Indessen wurde auch se verworfen. Sie metrschebet sich von der nachber wirst. die der verlossen dessen der sich verlossen gewissen den der verlosse eine Speinbers dedurch, daß der Kalser siehen der der den der verlossen gewissen der siehen der der den der der der den der der den der der der der der der der
- Germanicam enim Confutationem ex latina esse translatam, intelligitur ex latinismis in ex obviis (vide quae infra de ea dicentur); quapropter recte statuitur, Confutationem primum latine esse scriptam et deinde germanice factam, ut in eadem lingua d. 3. Aug. publice praelegeretur, in qua Confessio Augustana d. 25. Iun. erat praelecta. Hac publica praelectione Confutatio germanica quidem maiorem quasi auctoritatem accepit, quippe quae eam ob causam inter Acta publica imperia-

et die diete (3: Aug.) Confutatio offerretur ac publice recitateur, suspicari licet, Theologos, no varie omnium deliberationibus consiliisque ves tardaretur, atrumque opus extremens solle daumviris F ab re et Besi o demendante.

Num uterque in utroque exemplo, et latino et germanico, communem operam posuerit, an alteruter in solo vel
latino vel germanico exemplo, non constat; verosimilius tamen mini videtur, alterum quintam latinam formulam,
alterum germanicam Confutationem fecisso, utrisic partito opere eo celerius utrumque conficeretur. Hac enim
confectura explicatur, cur modo alter eorum, modo uterque novissimae Confutationis auctor appelletur \*).

An haec formula quinta latina tunc quoque sit descripts et in chartam nullis correctionibus commaculatam translata, ignoramus; nec erat, quod eam statim describerent; cum neque tunc fieret, neque postes fieres esset publici iuris. Hinc quoque facile accidere potuit, ut theologi catholici Augusta domum abeuntes eins spographa iam variis partibus discrepantia secum auferrent, caque posthaec iure et commodo suo mutarent \*\*).

Codices hanc quintam formulam latinae Confutationis continentes, hucusque aliquatenus innotuerunt tres:

#### 1. Codex Fabricianus.

Sic nomino Codicem, ex quo Andreas Fabricius Leodius Confutationem latinam, postquam ultra quadraginta annos inedita latitaverat, primum a. 1573. divulgavit in libro iam in praecedenti Vol. XXVI. p. 225 sqq. accuratius recensito: Harmonia Confessionis Augustanae, quam ita instruxit, at primo loco exhibeatur Praefatio invariatae et variatae Confessionis Augustanae subiuncto Prologo Confutationis, Io. Cochlaei Procemio discussionis Augustanae Confessionis et Alphonsi Virvesii Canariensis Episcopi Philippica prima de dogmatum multitudine et varietate: deinde proponantur singuli Confessionis invariatae (et quibusdam locis etiam variatae) articuli, quorum quemque singulatim sequuntur Caroli Caesaris et Catholicorum Principum ad eum responsio (i. e. Confutationis pars praecedenti Confessionis articulo respondens), Andreae Fabricii Leodii ad eundem animadversio, Ioannis a Daventria elus refutatio, Io. Cochlaei eiusdem articuli discussio, Io. Hoffmeisteri super eodem iudicium, Alphonsi Virvesii Philippica de praecedenti articulo \*\*\*\*). — Confutatio in hoc opere p. 5. sie inscripta est:

Caroli Caesaris et Catholicorum Principum ad oblatam a Protestantibus Confessionem responsio.

lis tabularii recipienda erat; minime vero priorem originem eo assecuta est. Quamobrem Feuerlino non assentior, qui in Biblioth. symb. Ed. 1. p. 144. nr. 588. et Ed. 2. (quam Riederer curavit) P. I. p. 125. nr. 723. in annotatione ad Confutationem Moguntiae 1598. 4° germanice editam (quam infra recensebo), Confutationem latinam, quam primus Fabricius in Harmonia A. C. 1573. edidit, Latinam exempli Germanici versionem appellat.

<sup>\*)</sup> Melanthon in epistola ad Lutherum d. 6. Aug. 1530. scripta (in halus Corp. Vol. II. p. 253 sq.) haec refert: "Nullus Fabri liber exstat tam ineptus, quo non sit ineptior haec confutatio.", et in epist. ad enndem d. 8. Aug. data (l. l. II. p. 259.) atque in epist. ad Myconium d. 15. Aug. scripta (l. l. p. 280.) confutationem "Fabrilem", et in epist. ad eundem Myconium d. 8. Aug. scripta (l. l. p. 260.) "Fabriles ineptias" appellat, et ibidem huic amico scribit: "Sex totis septimanis Eccius et Faber elaboraverunt in Confutatione nostrae Confessionis adornanda." — Eccius ipse in Replica ad Bucerum fol. 48. nartat: "Augustae ab omnibus Theologis (eramus autem numero 26.) fui delectus unanimiter, qui responsum pararem contra confessionem Saxonicam, et parui." Quapropter Cyprianus in Hist. ber Augip. Conf. Ed. 2. (Gotha 1730. 4°.) p. 93. Ecclum germanicae Confutationis publice recitatae auctorem nominat. Et in Cochlael epistola ad Laurentium Truchses d. 6. Oct. 1532. (a Riederero in l. Rachtichten auf Ritchens Gelehttens u. Büchers Gefch. T. I. p. 339 sq. edita) leguntur haecce: "At respondit — Reu. Dominus Herbipolensis, responsum iam esse [scil. Confessioni Augustanae] a D. Fabro et a D. Eckio, eamque responsionem esse ad Rho. Pont. per Caesarem transmissam." etc.

<sup>\*)</sup> Sic Muellerus I. l. Prolegg. p. LXV. iudicat.

Maxima pars corum, quae Fabricius in hoc libro Confutationi Confessionis Augustanae adiunxit, iam antea aut cum aliis libellis coniunctim, aut scorsim prodicrat, nempe 1) cum aliis libellis coniuncta legitur Io. Cochlaci discussio Augustanae Confessionis in hocce Cochlaci libro anonymice ab ipso edito:

Compendiosa Explicatio Actorum Augustae in septenorum Tractatu, et colloquio Haganoiae, Sereniss. Regi Ro. etc. tradita die 17. Iun. a. XL. Sine loci aut typographi indicio. 1544. 23 plagg. 8°.

In hoc enim libro a Feueriino et Riederero in Biblioth. symb. I. p. 125 sq. nr. 724. recensite exhibetur quarto loco: Discussio omnium Confessionis et Apologiae Aug. articulorum, quidnam in eis possit, et quid non possit a Catholicis approbari ac recipi, Ratisponae elucubrata, a. 1541. — 2) seorsim editi sunt hi libri: a) Io h. a Dauentria Exegests absolutissima tuzta et breutssima Euangelicae veritatis, errorumque et mendaciorum, quae sunt cum in Confessione Lutheranu Caes. Maiestati in Comitiis Aug. exhibita, tum in eiusdem Apologia. Coloniae 1535. 8. (sie recensetur a Feuerlino l. l. p. 126. nr. 726.). b) Ioh. Hoffmeisteri tudicium da articulis Conf. Aug. nunc princum in lucum editum. Mogunitae 1559. 8., quod postea a, 1597. a Warmundo Ygl zum Voldrerthurn in gennanicum linguam translatum est (vide infra; uterque liber, et latinus et germanicus recensetur a Feuerlino et Riederero l. l. l. p. 126. nr. 726. et 727.). c) Alf. Viruesii Philippicae disputationes 20 aduersus Lutherapa dogmata per Phil. Mel. (in A. C. et Apologia) defensa. Coloniae 1545. 4º (recensetur a Riederero l. l. l. p. 127. nr., 730.).

Ai quonam-Codicem Confutationis , acceperit. Fabricius, agn-Indicat;, in pragmonitione, enim-ad christianum Legie rem nonnisi haec de ea refert: "Contulimus etiam in hoc volumen, Caroli Quinti Imperatoris, et Catholicorura Principum rescriptum factioni Lutheri ad refutationem Confessionis propositum, breve, quidem, sed doctum et admodum modestum, coque ubi ad manus meas primum pervenit, miratus sum hacterus, quod sciam, non fuisse typis mandatum; 'praesertim cum ad illud refutandum Philippus Melanchthon omnem suam battologiam in Apologia direxent: etc. ).

Ex hoc libro, in que Confutationis singulae particulae ratione mode descripta seiunctim exhibentur, Con-

futatio continua serie recusa est in hisce libris:

we'ng . . . in Georgii Coelestini Historia Comitiorum a. 1530. Augustae celebraterum, quae primum Francofordiae cis Viadrum 1577. Fol. prodiit, et ibid. 1597. recusa est. \*\*). In huius operis Tomo III. fol. 1º - 17º (utriusque Ed.) ex Fabricii libro repetiit Confutationem, quam sic inscripsit:

> Theologorum Pontificiorum ad oblatam a Protestantibus Confessionem Responsio Quamquam enim haec inscriptio a Fabriciana differt, tamen textus utriusque libri sere ubique consentiens docet, ex illo fonte non tantum latinam Confessionem Augustanam +), sed etiam Confutationem a Coelestino haustam esse.

2. in hoc libro: Confessio, Confutatio Papistica, Apologia Prima, Caesari exhibita. [Lipsiae] apud Abram Lamberg. 1603. 80.

Hic alter liber a Phil. Muellero in Praefat: Editionis Concordine illico landandae p. 49. (ubt vero pro 1608," typ. errore legitur 1508) inter Editiones ab ipso in hoc opere adhibitas affertur. Eum Lipsiae productes a typographi Lipsiensis nomine colligere licet. Haec collectie lating fore omnine respondet germanicae infra reconsendae, quae a Coelestino a 1577. primum edita, et deinde post eius mortem († 1579.) Francofurti ad Od. 1596., 1597. et 1603. recusa est. Quapropter cum Bertramo (Litter. Abhandl. St. 2. p. 38 sq. St. 3. p. 50. St. 4. p. 120 sq., ubi de hac coll. lat. dicit) suspicamur, a Coelestino eandem collectionem non solum

.. 1 . .

nem accepiam non codem sermone, quo exemplum suum scriptum erat, sed suem interpretationem ex illo factam in hoc opere edidisset. — In titulo germanicae versionis ex illa Confutatione latina, quam Fabricius 1573. edidit, factae et Moguntlae 1598. 4º editae (quam infra accuratios recensebo) leguntur verba: "etwa in Sattin beforteben burch A. Fabriclass." Ex quibus Ma yer, Iurisconsultus Erlangousis, in i. Neuer oder fortgesenter aligem. litter. Anxeiger Tom. I. (Nürnberg 1809. 4°) No. XVI. p. 857 sq. colligit, Fabricium in Harmonia A. C. suam Confutationis germanicae interpretationem latinam edidisse. Huic respondit Gabler in earundem Ephemeridium Tomo II. (lbid. 1803.) No. VI. p. 82—92., et No. VII. p. 98—107., argumentis demonstrans, Confutationem primo latine scriptam et deinde in germanicam linguam No. VII. p. 98—107., argumentis demonstrans, Confutationem primo latine scriptam et deinde in germanicam linguam translatam esse. Ait enim p. 86: "Es ware unbegrefiich, wie der Fr. Berf. [Mayer] in der Harmon. A. C. eine bloße Berfion von Fabricius dätte finden können, (die auch noch niemand darin gefunden hat,) da Fabricius kein Wort dawon sog, und man vielmehr aus seinen Worten in der Stäftsten — nicht anders schließen. kann, als daß Fabricius diese Gonfutation, wie er sie im Mst. gesunden hat, (und keine bloße Uederseung davon,) hier habe addurcen lassen, — wenn nicht der Her von der Hopothese ausgegangen ware, daß von der Confutation nur ein teutsches Original erstitt hätte. Allein diese Voraussehung ist essenden unrichtig. id qued in subsequentibus comprodat argumentis. Ad hoc Gableri iudicium Mayerus in earundem Ephemeridium Tomo III. (lidd. 1803.) No. V. p. 78—80. et No. VI. p. 84—87. denuo respondit, et Gableri verda in parenthesi adscripta: "die auch noch niemand darin gesunden hat" (scil. Consutationem latinam a Fabricio editam, versionem esse ab ipso ex germanica Consut. sactam) eo resutare conatur, quod ad Riedererum in Feu erlini Biblioth. symb. I. not. ad num. 723. provocat, qui cum ipso in ea re consentiat. [Verda vero, quae Illic leguntur, non Riedereri, sed Feu erlini sunt, vide supra p. 23 so. ante notam \*]]. Huic responso Gablerus in eodem Tomo No. XXIII. p. 421—423. opposuit novum, in quo p. 423. recte monet, Riedererum [potius Feu erlinum] quidem Consutationem latinam a Fabricio in Harmonia A. C. propositam [quamquam falso] versionem l. l. nominasse, sed non versionem ab spao sactam, sed iam a. 1530. scriptam et tantum a Fabricio editam. Nam i illius della est descriptam et tantum a Fabricio editam. Nam i illius nasse, sed non *versionem ab ipso factum*, sed iam a. 1530. scriptam et tantum a Fabricio *editam*. Nam in illius annotationis principio Feuer II nus de *latina Confutatione*, ex qua versio germanica a. 1598. facta et edita est, baec refert: "Haec est Confutatio A. C. iussu Imperatoris et Principum Catholicorum (Romanensium) a lo. Fabro, Io. Eccio, allisque (non ab A. Fabricio, cui titulus praesentis editionis [scil. eius verba: etwa in Latein beichrieben burch A. Fabricium eam tribuit) conscripta," etc.

<sup>••)</sup> Vide huius Corp. Vol. XXVI. p. 105 sqq., ubi utramque Editionem huius libri accuratius recensul.

Muellerus L l. Praef. p. XLIII. de hac et Fabricii inscriptione sic iudicat: "Attamen ut dicam, quod verum est, neque Coelestini, neque Fabricii adeo inscriptio, quae consutationem Imperatoris et Principum catholicorum nomine praelectam esse indicat, formulae, qualem nunc habemus editam, et quae modo nomine et auctoritate imperatoris est exhibita, uti etiam elus prologo et epilogo nullo modo ita, ut inscriptio formulae Codicis nostri [l. e. Pflugiani] et versionis germanicae Moguntinae, videtur apta."

<sup>†)</sup> Ex codem libro latinam Confessionem Augustanam a Coelestino esse repetitam, in praecedenti Vol. XXVI. p. 229 sqq. demonstravimus. 13 \* 2 %% Confidence of the transfer Annie

germanice, sed etiam latine esse editam, et hanc latinam (quam vere hucusque neme reperisse videtur) pustea Lipsiae a. 1603. recusam esse.

8. in Phil. Muelleri Concordia sic inscripta:

Concordia, pio et unanimi consensu repetita Confessio fidei et doctrinae Electorum, Principum et aliorum Ordinum Imperii, Ac Eorundem Theologorum, qui Augustanam Confessionem amplectuntur, et Nomina sua Huic Libro subscripserunt, — E. Iohannis Mülleri Superintendentis Chemnizensis, et M. Samuelis Mülleri Superintendentis Sangerhusant, Manuscripto, curaque proprit edita a Philippo Müllero, Fil. et Nepote, Theol. D. Praepos. et Praelat. ad B. Virg. Magdeburg, Sereniss. Ducum Sax. Consil. Eccles. Suprem. S. Theol. PP. et Seniore Academiae Ienensis. — Sumptib. Autoris, Lipsiae et Ienae ap. Lud. Gleditsch. et Tobiam Öhrling. M. DCC. V. 1661/2 plagg. 40.\*)

In hoc libro Confutatio, paene 45 pagg., litt. †D.—†F infra signatas explens, iisdem verbis inscripta est, quae apud Coelestinum leguntur, unde facile colligatur, eam non ex Fabricii, sed ex Coelestini opere esse recusam. ••)

### 2. Codex Ebnerianus \*\*\*).

Erasmus Ebnerus, qui Comitiis Augustanis interfuerat, latinae Confutationis Codicem, quem indesecum portaverat, tradidit Davidi Chytraeo†), qui ex eo a. 1578. in *Historia Augustanae Confessionis* (in praecedenti Vol. XXVI. p. 103 sqq. recensita) p. 173—212. latinam Confutationem edidit eamque sic inscripsit:

Confutatio articulorum Confessionis Pontificia, Augustae in praesentia Caesareae Maiestatis, Carroli V. Electorum, Principum, et aliorum Statuum Imperii Romani in publico consilio Imperiali producta et lecta.

Ex hac Editione Chytraei Confutatio recusa est in hisce libris:

1. in Chr. Matth. Pfaffii Editione Librorum symbolicorum sic inscripta:

Ecclesiae evangelicae Libri symbolici, tria Symbola occumenica, Augustana Confessio invariata, efusdem Apologia, Articuli Smalcaldici, uterque Catechismus D. Lutheri, Formula Concordiae. Chr. Matth. Pfaffius, Cancellarius Tubingensis ex editionibus primis et praestantioribus recensuit, varias lectiones adjunxit, allegatorum locorum penitivrem Indicem supplevit, loca difficilia explanavit et vindicavit, introductionem historicam praemist, atque in appendice Articulos XVII. Torgenses D. Lutheri, confutationem Aug. Confess. à Theol. Pontificiis, in Comitiis Aug. factam, Augustanam Confessionem variatam, primam Apologiae Aug. Conf. delineationem aliaque subjunxit. Tubingae curabant Fratres Cottae. Anno Augustanae Confessionis Iubilaeo MDCCXXX. 73 plage. litt. a—c (c % plag.), A—Z, Aa—Zz,

<sup>\*)</sup> Hic liber in mea Bibliotheca est.

<sup>\*\*)</sup> Muellerus ipse in Praefat, inter Editiones Confutationis in opere suo adhibitas Coelestinianam non memorat, sed tantum p. 49. illam sub nr. 2. modo allatam et p. 52. Fabricianam.

Dec. 1511. Norimbergae natus, a. 1522. addit Wittembergam traditus disciplinae Melanthonis, cuius comes erat a. 1529. et 1530. ad Comitia Spirensia et Augustana; a. 1536. inivit magistratum reipublicae Norimbergensis, cuius legatus era: a. 1537. in Conventu Smalcaldico, et a. 1540. legatos hulus civitatis Wormatiam ad colloquium comitabatur; postea Duci Brunsvicensi a consiliis et Praepositus Darmstadiensis fult, mortuus est Helmstadii d. 24. Nov. 1577. Conf. Rürnbergisches Gelehrten Lerton — versaste von Georg Andr. Bill. (In. 1861. In. 1862.) Rürnberg u. Alivorf, 1755—1758. 40) Thi. p. 316—318.; fortgeseht von Christ. Cont. Ropitsch (Thi. V.—VIII. Alibert 1802—1808. 40) Thi. V. p. 267.

<sup>†)</sup> Hoc Chytraeus in praesatiuncula, quam Consutationi ex illo Codice latino in germanicam linguam a Gelmero Nemorimontio translatae in Editione altera Operis sui germanici: Historia Der Aughpurgischen Consessio (Rostod 1576. 4°, vide huius Corp. Vol. XXVI. p. 101 sq.) sol. 1912 praemisit, hisce verbis resert: "Biewol aber diese der Papisten Consutation, vor etlichen Jaren, durch ein Bapischen Rath, Andream Fadricium, neben dem ersten Lateinischen Cremplar der Augspurgissichen Consession, sonntet etlichen vermeinten widerlegungen, offentlich zu Collen Latine in deut gegeden ist: und mit auch ein geschwichten Lateinisch Exemplar derselbigen Constation, von dem alten Hern Chasino Chorco, etwa losunger si. e. Senator veetigalidus publicis praepositus] zu Kurnberg, sehund Kürstlichen Brumschwigtschen Kath, der dieselbe zeit anno 1530. mit aus dem Reichstag zu Augspurg gewest, zugestellet, und von etlichen andern sachen, so daselbst fürgelaussen, bericht geschen ist: So hab ich doch, in vorigem deuch bedenden gehabt, die gange Constation zu sehen, auch tieser vrsach halben, das ich das erste Deudsche Exemplar, wie es von wort zu wort aus dem Reichstag Deudsch verlesen: noch nit besonen halte." etc.

Asa—Qqq (Qqq % plag.), A—I (I ½ plag.) sign., prima 21 foll. non num., 989 pagg., 1½ foll. non num., et 136 pagg. Appendicem continentes, 8°. °)

Appendicis pagg. 7-41, exhibent Confutationem iisdem verbis inscriptam, quae apud Chytraeum leguntur, excepta voce concilio, cuius loco Chytraeus habet: consilio.

 in Adami Rechenbergii duahus novissimis Editionibus Concordiae \*\*) annorum 1742. et 1756. sic inscriptis:

Concerdia Pia Et Unanimi consensu Repetita Confessio fidet et doctrinae Electorum, Principum et Ordinum Imperit, atque eorundem Theologorum, Qui Augustanam Confessionem amplectuntur: Cui e Sacra Scriptura, — quorundam Articulorum — — solida accessit Declaratio; — — Cum Appendice tripartita, novis Indicibus, — Editio nova a mendis denuo repurgata. Lipsiae, in officina Grossiana, MDCCXLII. 86½ plagg. 80 min., quarum primae 58½ plagg. sign. )( (¾ plag.), )( )(, et litt. A—Z, Aa—Zz, Aaa—Lll (Lll ¾ plag.) signatae, prima 14 foll. non num., 878 pagg., ult. 15 foll. non num., continent Concordiam cum Declaratione et 4 Indicibus, seqq. 5½ plagg. (a)—(f) [(f) ¾ plag.] sign., 92 pagg. Confutationem et Augustunam Confessionem variatam, extremae 21½ plagg. )( (¾ plag.) et A—X sign., prima 6 foll. non num., 314 pagg., ult. 11 foll. non num. Appendicem tripartitam cum 2 Indicibus complectuntur.

— (Idem Index) Lipsiae, in officina Grossiana MDCCLVI. 85% plagg. 80 min., quarum primae 58% plagg. litt. a (% plag.), b, A—Z, Aa—Zz, Aaa—Lll (Lll % plag.) sign., 14 foll. non num., 878 pagg., ult. 15 foll. non num. Concordiam cum Declaratione et 4 Indicibus continent, seqq. 21 plagg. asterisco (\* ½ plag.) et litt. A—X (X ½ plag.) sign., 4 foll. non num., 311 pagg., ult. 8½ foll. non num. Appendicem tripart. cum 2 Indicibus et extremae 6 plagg. litt. (a)—(f) sign., 96 pagg. Confutationem et Augustanam Confessionem variatam continentes.

In utraque Ed. Confutatio iisdem verbis inscripta est, quae in Pfaffii Ed. leguntur, praemisso hocce peculiari titulo:

Confutatio articulorum Confessionis Pontificia, in praesentia Caesareae Maiestatis Caroli V. Electorum, Principum et aliorum Statuum Imperii Romani. In publico concilio Imperiali anno MDXXX.

producta et lecta una cum Augustana Confessione a Philippo Melanchthone anno MDLX. (sic male pro MDXL.) variata.

Confutatio in utraque Ed. p. 3. exordiens, in Ed. a. 1742. p. 38. init. et in Ed. 1756. p. 40. init. finitur.

## 3. Codex Dessaviensis. (Wolfgangi Principis Anhalt.)

De hoc Codice et latinam Confessionem Augustanam et latinam Confetationem Pontificiam continente, quem Wolfgangus, Princeps Anhaltinus, in cuius tabulario adhuc servatur, eo ipso tempore Augusta-Vindelicorum Dessaviam secum detulit \*\*\*), Ge. Gottl. Weberus in l. Arit. Gesch. ber Augsp. Conf. P. I. p. 87 sq. haec

<sup>&</sup>quot;) Ilic liber in mea Bibliotheca est.

Concordiae Editio Rechenbergii primes cum Appendice tripartita (in cuius peculiari titulo solo editor nomen suum adscripsit) prodiit Lipsiae 1677. 8°. Huius Ed. tria exempia possideo, in quorum uno Appendix aeque ac ipsa Concordia habet numerum a. 1677., in duodus alteris autem 1678., unde elucet, has potius duas esse Editt., quarum altera a. 1677. incepta et finita, altera a. 1677. incepta quidem, sed demum a. 1678. finita sit. Harum prior, quae vere primes est, Fenerimum fugit, nam in Biblioth. symb. ed. Riederer P. I. p. 12. nr. 60. Ed. Lips. 1677. cum Append. anni 1678. appellatur prima. — Has duas Editt. secutae sunt hae, quas ipse possideo: Lips. 1692. (Ed. melior) cum Append. anni 1635. (Ed. melior); Lips. 1698. (Ed. melior) c. Append. elusdem anni (Ed. melior); Lips. 1705. (Ed. nova) c. Append. elusdem anni (Ed. 4°); Lips. 1719. (Ed. nova) c. Append. elusdem anni (Ed. 5°); Lips. 1712. (Ed. nova) c. Append. elusdem anni (Ed. 5°); Lips. 1724. (Ed. nova) c. Append. elusdem anni (Ed. 8°); Lips. 1732. (Ed. nova) c. Append. elusdem anni (Ed. 8°); Lips. 1742. (Ed. nova) c. Append. elusdem anni 1740. (Ed. 8°) et denique Lips. 1756. c. Append. elusdem anni 1756., quae item Ed. octava in titulo nominatur. Haec, teste Winero (Handb. der theol. Lit. Ed. 3. T. I. p. 321.) Rechenbergii ultima Ed. est.

Mueller in Prolegg. ad Form. Conf. p. LXXVII sq. recte iudicat, si Wolfgangus Princeps exemplum Confutationis latinae sibi paraverit, non esse, quod dubitemus, quin etiam reliqui Principes Lutheranorum, Saxoniae inprimis duces idem fecerint, ut sibi et rei suae consulerent. Principes autem et theologos catholicos, etsi non omnes, plerosque tamen formulam

warrat: "In bem Sochfürstlich Anhaltischen Communator zu Deffau bat fick noch das gekörtebene Erexplar der lateinischen Confession, so weiland Burft Wolf zu Anhalt vom Beichstage zu Aughdung 1530 mit nach Sause gedrucht, vorgefunden, und Se. Sochschritt. Durchlaucht, der reglerende Fürst zu Anhalt-Dessau, haben geruht, mir auf mein unterthänigstes Nachsuchen solches gnädigst communiciren zu lassen. Die Handschrift hesindet sich, nebst der papstlichen Consutation, lateinisch, in einem kleinen Duartvolumen in grüner Bergamenthaut eingebunden. Weber Consession noch Consutation sind foliert, auch ist die letzte von einer andern Hand, als die, so die Consession geschrieben. Die Consessionen spectantia addita sunt, grave h. 1. omitto.

Hunc Codicem integrum accuratissime edidit Michael Weber in hocce libro:

Confessio Augustana et Responsio Pontificia seu Confutatio quae vulgo dicitur. Utramque summa diligentia ac side e Codice Dessaviensi exscriptam cum Prolegomenis et Epilegomenis eadem diligentia ac side typis reddendam curavit Michael Weber Philos. M. Scripturae Sacrae D. Primus Theol. Professor in Academia Vitebergensi etc. (subiuncto loco Matth. XIII, 52. graece) Venditur ab Aug. Kuhnio. MDCCCX. 21 plagg., quarum prima signo caret, seqq. litt. A—F, A—H, A—F sign., prima 8 foll. non num., 96, 128, 94 pagg., ult. fol. non num. post plag. 1. insertum, 8° (prima 8 foll. epistolam nuncupatoriam editoris continent, seq. fol. non num. exhibet hunc Conspectum rerum huius libelli atque ordinis: I. Prolegomena. 1) De codice Dessaviensi p. 1—7., 2) De Protestantium biblicorum et antibiblicorum discrimine p. 8—96. II. Confessio Augustana [p. 3—62.] et Responsio Pontificia [p. 63—128.] ex Codice Dessaviensi. III. Epilegomena. 1) Consolatio iis scripta, quorum pietas a publico religionis sacramento abhorret p. 1—65. 2) In publici religionis sacramenti abusum p. 66—93.; Index locorum Scripturae p. 94.)

In Prolegomenis trains libri Mich. Weber, postquam Ge. Gottl. Weberi descriptionem huius Codicis attalit (p. 1-8 med.) atque ea, quae de Confessione Augustana in eo contenta ab illo dicta sunt, emendavit et supplevit (p. 3 med. - 5 med.), de Confutatione p. 5 med. - 6. haec refert: "De Aug. Confessionis Confutatione Pontificia, quae in codice nostro illi [scil. Confessioni Augustanae] subiuncta legitur, nihil narrat b. Weberus, praeter hoc unum, alia eam manu esse scriptam, nec usquam ipsum ea usum esse vidi. Continetur ea paene quinqueginta tribus foliis: in priere folii quinquagesimi tertil pagina non nisi tres versus cum dimidio leguntur, subiecto verbo Finis. Tria restant felia vacua. Quamquam Confutatio non minus inscriptione caret, quam Confessio; tamen el neque Prologus, neque Epilogus deest. Sicut in priore Confessionis parte signa numerandi atque inscriptiones desiderantur: ita in priore Confutationis parte neque illa neque hac (ne in Articulo quidem vicesimo) reperiuntur. Quod b. Weberus de tribus Articulis Confessionis, quarto, quinto, et sexto, recte admonuit [scil. hos tres uno tenore scriptos esse], idem de duobus Articulis Confutationis, secundo et quarto, admonendum est. Sed hic numerandi signorum, inscriptionum ac spatii intervallorum neglectus in Confutatione facilius tolerari potest, minusque lectorem impedit, quam in Confessione, propterea, quod in singulis responsionibus statim ab initio articuli numerus nominibus numeralibus exprimitur. In parte Confutationis posteriore omnes illae inscriptiones repetitae sunt, quae in posteriore Confessionis parte leguntur, excapta una: De utraque specie. Confutationem alium habuisse scribam, pictarum literarum, atramenti, compendiorum scribendi, signorum distinguendi, et orthographiae diversitas atque inconstantia aperte ostendit. — Uterque vero scriba linguae latinae vel plane imperitus, vel non satis peritus fuisse videtur. Etsi enim facile largior, vel peritissimum calamo, praesertim fugiente, labi nonnunquam posse; tamen uterque scriba tam saepe tamque graviter lapsus est, ut, quae scripserit, ipsum vel omnino, vel ex aliqua certe parte, ignorasse non possimus non iudicare.«

Hunc Codicem Dessaviensem integrum editor in hoc libro summa diligentis typis exprimendum curavit, ita, ut ipsum, quantum quidem fieri posset, in rebus etiam minimis, cum omnibus virtutibus et vitiis, redderet, et quasi Codicis imaginem aute oculos proponeret.

In hoc Codice inscriptio post Prologum posita et ab eo ac subsequentibus ne spatiolo quidem vacuo distincta est. Nam in eadem linea, in qua Prologus finitur, incipit haec inscripcio: Ad ea quae per Electorem et aliquot principes ac ciuitates sacri Rom Imperii in negotio et causis Christianae et Orthodoxae fidei Sacrae Caes. Maiestatt exhibita fuerunt, hoc christianum responsum reddi potuit.

Eodem anno 1810. Mich. Weber Confutationem ex hoc Codice Dessaviensi cum formula Confutatio-

confutationis latinam sibi describendam curasse, testatur formula Iuili Pflugit. Quapropter suspicari licet, piura Confutationis exempla adhuc in tabulariis latere.

nis Pflugiana (quam supra p. 15 sqq. recensulmus) collatam et netis exegeticis criticisque illustratam edidit in suas librorum symbolicorum Editionis Volumine I. sic inscripto:

> Libri symbolici Ecclesiae evangelico - Lutheranae accuratius editi variique generis animadversionibus ac disputationibus illustrati a Michaele Webero Scripturae S. Doctore etc. Vitebergas MDCCCIX typis et suntibus Frid. Imman. Seibt. 288/4 plagg. 80, quarum 3 primae continent Praefationem editoris [p. III—XVI.], Conspectum [p. XVII sq.], Procemium (i. e. Praefationem Ordinum evangelicorum Libro Concordiae a. 1580. praefixam et in seqq Editt. repetitam) [p. XIX—XLVIII.]; sequentes 7 plagg. continent Symbola catholica accuratius edita a D. Michaele Webero, etc. Vitebergae MDCCCIX, typis et samt. Fr. Imm. Seibt. quae Ed. orditur ab epistola nuncup. [4 foll. non num.], et [p. 3-22.] Prolegomenis ad tria symbola cath., p. 23-102. tria symb. cath. seu oecumenica ipsa c. annott. exhibent, adiuncto folio albo; seqq. 8 1/4 plagg. incipiunt a peculiari titulo: Confessio Augustana accuratius edita a D. Michaele Webero, etc. Vitebergae MDCCCVII. typis et sumt. Fr. Imm. Seibt. Haec Ed. orditur ab epist. nuncup. [8 foll. non num.], quam sequuntur Praefatio ad Caesarem Carolum V. [7 foll. non num.] et [p. I—XXXI.] Prolegomena ad Confessionem Augustanam, seqq. p. 1-66. cum fol. non num. exhibent Confessionem Augustanam ipsam. Extremae 10½ plagg. incipiunt ab hoc peculiari titulo: Responsio ad Confessionem Augustanam Pontificia e formula Pflugiana ac Dessaviensi edita et notis nonnullis illustrata a D. Michaele Webero etc. Vitebergae MDCCCX. typis et sumtibus Frid. Imm. Seibt. 5 foll. non num., quae titulum sequuntur, cont. epistolam dedicat., subseqq. pag. I—IV. Prolegomena ad Confutationem A. C. quae vulgo dicitur, in seqq. pag. 1—149. Responsio Pontificia seu Confutatio e Codice Pflugiano et Dessaviensi ita coniunctim exhibetur, ut in paginis a sinistra positis Formula Confutationis Augustanae Confessionis Pflugiana, et in iis, quae a dextra positae sunt, Formula Confutationis A. C. Dessaviensis e regione sic proponantur, ut utriusque particulae sibi respondentes iuxta sese conspiciantur. Antepenult. et ultima pagg. vacant, in penult. pag. leguntur: Finis Vol. I. Libror. symbol. et unius loci emendatio \*).

Hae duae Mich. Weberl Editiones primum eo inter se different, qued in priore sola Confutatio Codicis Dessaviensis, in altera autem formulae Confutationis Codicis Pflugiani et Codicis Dessav. iuxta sese e regione propositae sunt; deinde eo, qued in priore omnia scriptionis compendia retinentur, quae in ipso Codice inveniuntur, in altera autem ubique compendiorum loco integrae voces typis expressae sunt.

Ex hac altera Editlore Mich. Weberi Confutatio Pontificia Codicis Dessaviensis repetita est

1. a Car. Aug. Hase in hocce libro:

Libri symbolici Ecclesiae evangelicae sive Concordia. Recensuit Carolus Augustus Hase S. Theol. Dr. et P. P. O. Ienensis etc. Editio tertia novis curis castigata. Lipsiae sumptibus Breitkoppii et Haertelii. MDCCCXXXXVI. 63% plagg., prima 5 foll. non num., CXLIV et 862 pagg. 80 (4 foll. titulum subseqq. continent dedicationem, praefationem et inscriptionem operis: Liber Concordiae, pag. I—CXXVIII med. Prolegomena, p. CXXVIII med. — CXLIV. Christiani II. Ducis Saxoniae, et Ordinum evangelicorum praefationes Libre Concordiae praefixas exhibent, pag. 1—830. cont. Tria Symbola Catholica, Confessionem Augustanam, Apologiam Confessionis, Articulos Smalcaldicos, Catechismos minorem et maiorem et Formulam Concordiae, p. 831—856. Indices, p. 857—862. Articulos Visitatorios) \*\*).

Huius libri Editio 1., quae Lipsiae sumtibus Sühring 1827. 12° mai., et Editio 2., quae Lipsiae sumtibus Klinkhardt 1837. 8° prodiit, eadem continent ac Editio 3. modo recensita.

In his Editt. 1—3. Confutatio exhibetur in Prolegomenis, quae in hosce septem locos divisa sunt: Loc. I. De tribus Symbolis catholicis [pag. I sq. Ed. 3.]; Loc. II. De Confessione Augustana. [p. III—LIII.]; Loc. III. De Confutations Pontificia [p. LIII extr. — LXXXVI med.]; Loc. IV. Pe Apologia Confessionis. [p. LXXXVI med. — CXV med.]; Loc. VI. De Articulis Smalcaldicis. [p. CIX med. — CXV med.]; Loc. VI. De utroque Catechismo Lutheri. [p. CXV med. — CXXI.]; Loc. VII. De Formula ac Libro Concerdiae. [p. CXXI extr. — CXXVIII med.].

In illo loco III., brevi introductione praemissa, Confutatio inscriptus Augustanae Confessionis Responsio, ex Codice Dessaviensi (secundum Mich. Weberi Editionem in Librorum symbolicorum Vol. I. pro-

<sup>&</sup>quot;) Utrumque Mich. Weberi librum ipse possideo.

<sup>•••)</sup> Haec Editio 3. in meis libris-est.

positam) typis repetita est hac quidem lege, ut ea, quae Codicis scriba probus, sed idiota, non intellecta, vel lacunis designavit, vel e suo ingenio infeliciter supplevit, e Fabricii ac Chytraei recensione restituerentur.

Ex huius libri Hasiani Editione 1. Confutatio denuo edita est

### a. ab Henr. Aug. Guil. Meyero in hoc libro:

Libri symbolici ecclesiae Lutheranae ad editiones principes et ecclesiae auctoritate comprobatas recensuit praecipuam lectionum diversitatem notavit, Christiani II. Ordinumque evangelicorum praefationes, Articulos Saxonum visitatorios et Confutationem Augustanae Confessionis Pontificiam adjecit Henr. Aug. Guil. Meyer Pastor Osthusae in Ducutu Saxo-Meiningensi. Gottingae sumtibus Vandenhoeckii et Ruprechtii. MDCCCXXX. 38 plagg. 8°. Folium, quod titulum subsequitur, cont. Dedicationem; pag. V—XXIV. Praefationem, scribendi compendiorum explicationem, argumentum et errata; pag. 1—559. exhibent Tria symbola catholica [p. 1—3.], Confessionem Augustanam [p. 4—30.], Apologiam confessionis [p. 31—178.], Articulos Smalcaldicos [p. 179—217.], Catechismos minorem [p. 218—238.] et maiorem [p. 239—349.], Formulam concordiae [p. 350—512.], et duo additamenta, quorum prius praefationes Christiani II. et Ordinum evangelicorum atque Articulos Saxonum visitatorios [p. 513—531.], alterum Augustanae confessionis confutationem pontificiam [p. 532—559.] continent. Pag. 560—584. Index °).

De ratione, qua Confutationem in hoc libro ediderit, editor in Praefat. p. XVIII. haec scripsit: "Textum confutationis, e codice Dessaviensi a Mich. Webero (Witeb. 1810.) edito repetitum, et secundum Andr. Fabricii ac Chytraei recensionem, ubi opus erat, restitutum, ex editione librorum symbolicorum Hasiana typis exscribi curavi, ita tamen, ut meliores orthographiae leges observarem et locos e sacra scriptura laudatos ubique accurate indicarem."

### b. a Christ. Guil. Spiekero in hoc opere:

Confessio fidei exhibita Imperatori Carolo V in Comitiis Augustae MDXXX, Confutatio Pontificia et Apologia Confessionis. Ad Codicum et Editionum veterum fidem recensuit varii generis animadversionibus instruxit rerumque indice illustravit Christ. Guilelmus Spieker, Dr. Philos. et Theol., in Academia Viadrina olim Professor, nunc Superintendens et Pastor primar. Francofurti ad Viadr. etc. Berolini, Posnae et Brombergae, typis et sumtibus Ernesti Segefridi Mittleri. MDCCCXXX. 395/8 plagg. 8º. Prima 6 foll. duplicem titulum et epistolam nuncup. continent. Pag. XIII—XLIV. Praesatio. Pag. XLV sq. Index. Pagg. 1—584. complectuntur A. Articulos XVII Torgenses [p. 1—12.], B. Confessionem Augustanam [p. 13—104.], C. Confessionis Augustanae variatae varietatem cum duabus annotatt. [p. 105—154.], D. Confutationem Articulorum Confessionis Pontificiam cum Appendice. [p. 155—214.], E. Apologiam Confessionis Augustanae. [p. 215—554.], F. Varias lectiones Apologiae ampliores [p. 555—579 med.], G. Annotationes Lutheri in Apologiam Augustanae Confessionis. [p. 579 med. — 584]. Ult. sol. non num. cont. Corrigenda et Emendanda.

In Praesatione, postquam p. XXXIII—XL. varias Consutationis formulas atque editiones memoravit, de sua editione p. XL. haec resert: "Textum excudendum curavi ad exemplar typis descriptum, quod invenitur in libris symbolicis a *Rechenbergio* editis, et in Prolegg. Aug. Hasii p. LXXVI—CXIV," [Editionis 1.].

Ex eadem Mich. Weberi Editione, quam Hasius secutus est, Confutatio recusa est etiam

### 2. a Frid. Francke in hoc libro:

Libri symbolici Ecclesiae Lutheranae. Cum Appendice quinquepartita edidit Fridericus Francke, Th. Lic. Ph. D. Archidiac. Hainensis. (His subiunctae sunt estigies Lutheri et Melanthonis.) Editio stereotypa. Lipsiae, sumtibus et typis Bernh. Tauchnitz jun. MDCCCXLVII. 63% plagg. 8%. Huius voluminis tripartiti Pars I. continet Praesationem [p. V sq.], Prolegomena [p. VII—XXXVIII.], I. Symbola Oecumenica [p. 1—6.], II. Consessionem Augustanam [p. 7—50.], III. Apologiam Consessionis Augustanae [p. 51—299.]; P. II. cont. Prolegomena [p. V—XXV.], IV. Articulos Smalcaldicos [p. 1—60.], V. Catechismum minorem [p. 61—90.] VI. Catechismum maiorem [p. 91—245.]; P. III. cont. Prolegomena [p. V—XVI.], VII. For-

<sup>\*)</sup> Hunc librum et subsequentes ipse possideo.

mulam Concordiae [p. 1—246.], Appendicem quinquepartitam: I. Quatuor veteris ecclesiae symbola [p. 3 sq.], II. Confessionem variatam a. MDXL. [p. 4 med. — 43 med.], III. Responsionem Puntificiam ad Confessionem Augustanam (E cod. Dessav. ed. Mich. Weber. Viteb. 1810. 8.) [p. 43 med. — 69 med.], IV. Repetitionem Confessionis Augustanae [p. 69 med. — 116 med.], V. Articulos visitatorios [p. 116 med. — 119.], atque Indicem [p. 120—138.].

Ut hae Editiones earumque origo seriesque facilius uno quasi obtuta videantur, addo huncce earum conspectum:

#### L. Codex Fabricianus

primum editus ab Andr. Fabricio a. 1573. Fol. Ex hac Editione recusae sunt

1. Editio Ge. Coelestini 1577. (et 1597.) Fol.; 2. Editio Lambergiana a. 1608. 8°; 3. Editio Phil. Muelleri 1705. 4.

#### II. Codex Ebnerianus

primum editus a Dav. Chytraeo a. 1578. 4º (et seqq. ann. denuo impressus).

Ex hac Editione recusae sunt

1. Editio Chr. Matth. Pfaffii 1730. 8°; 2. Editiones Ad. Rechenbergii 1742. et 1756. 8°.

#### III. Codex Dessaviensis

primum editus a Mich. Webero a. 1810. 8º (Editt. 1. 2.). Ex harum Editionum altera recusae sunt

1. Editiones Car. Aug. Hasii 1827. 1837. 1846. 8°; 2. Editio Frid. Franckii 1847. 8°.

Ex harum 3 Editionum prima recusae sunt

a. Editio H. A. G. Meyeri 1830. 80; b. Editio Chr. Guil. Spiekeri 1830. 80.

In horum Codicum serie nonnisi tempus respexi, quo primum editi sunt; si vero textus eorum respicitur, ordo eorum inversus est. Nam Codex Dessaviensis, quamquam scribae ignorantià multos errores et omissiones continet, tamen ceteroquin textum genuinum formulae quintae magis genuine exhibet quam ceteri duo, quoniam ad lectionem formulae germanicae genuinae publice d. 3. Aug. recitatae, de qua infra disseremus, magis accedit; Codex Fabricianus autem curas secundas ostendit, quas etiam Codex Ebnerianus non plane abnuit \*). Finitis enim Comitiis theologi catholici poterant addere, demere et corrigere verba et res formulae Confutationis tum nondum typis excusae, et demum post mortem Melanthonis aliorumque, qui his Comitiis interfuerant, in lucem editae, quum nemo tunc facile reperiretur, qui eos Confutationis post Comitia finita a Lutheranis, ut videtur, plane neglectae, nunc vero temere depravatae et variatae reos ageret. Insunt adeo Editionibus Fabricii, Coelestini et Chytraei additamenta, quae versio germanica Moguntina publice praelecta ignorat, ut in articulo de coniugio sacerdotum, quae quis dubitat quin post Comitia allita sint? Erat ergo etiam theologis catholicis Confutatio variata et mutata, sicut Lutheranis variata Augustana Confessio, ner habebant sane, quod tam tragicos ederent clamores, et tanta linguae intemperantia contra Melanthonem eiusque mutatam Confessionem furerent \*\*).

Hanc ob causam Hasius aliique Codicis Dessaviensis textum a Mich. Webero editum tanquam genuinum in suas Editiones receperunt, errores autem eins lacunasque ex sola scribae ignorantia ortos Fabricianae et Chytraeanae Editionum adminiculo emendasunt.

<sup>\*)</sup> Conf. Hasii Prolegomena p. LIV. Ed. 3. — Koellnerus in Symbol. ber luth. Rirche p. 416. nota 11. suspicatur, eiusmodi mutationes Confutationia factas esse a quatuor commissariis, Fabro, Eccio, Wolfgango Redorfero et alio quodam, quibus Imperator, teste Cochlaeo, mandasset, ut Confutationem ederent. Conf. autem, quae infra p. 41 sq. de hac re in suprema annotatione dicentur.

<sup>\*\*)</sup> Vide Chr. Gottfr. Muelleri Prologg. in Formulam Pflug. Confut. p. LV.

Nos quoque in sequenti Editione critica Confutationis, eiusdem Codicis Dessaviensis textum secundum Mich. Weberi Editionem alteram recudendam curabimus adscriptis variis lectionibus Editionum Fabricii et Chytraei, atque varietate antiquiorum formularum, quotquot supersunt, scil. Cochlasanas art. I—IV. et Codicum Pfugiani et Monacensis.

b.

#### GERMANICA CONFUTATIO.

Iam supra p. 21 sqq. memoravi formulam latinae Confutationis quintam inssu Imperatoris in germanicam linguam ab ipsis eius conditoribus esse translatam, \*) ut Confutatio statuto die 3. Augusti in eadem lingua publice recitaretur, in qua d. 25. Iunii Confessio Augustana praelecta erat \*\*). De hac Confutatione germanica d. 3. Aug. publice recitata ex Melanthonis epistolis ad Vitum Theodorum d. 6. Aug. (in huius Corp. Vol. II. p. 252 sq.), ad Lutherum eodem die (ibid. p. 253 sq.) et ad Frid. Myconium d. 8. Aug. (ibid. p. 260.) scriptis, Brentii epistolis ad Isenmannum d. 4. et 14. Aug. datis (ibid. p. 245 sq. 276 sqq.) atque Legatorum Norimbergensium litteris ad suae civitatis Senatum d. 4. et 6. Aug. missis (ibid. p. 249 sqq. 255 sqq.) hanc collegimus relationem.

Postquam sex totis septimanis Eccius et Faber elaboraverant in Confutatione Confessionis Augustanae adornanda, haec tandem absoluta est ultra 50 folia complectens \*\*\*), et sic disposita, ut non theologorum catholicorum, sed Imperatoris nomine proponeretur. Cum d. 3. Aug. Imperator et omnes Imperii Ordines utrarumque partium in eodem conclavi, in quo Confessio Aug. recitata et exhibita erat, post meridiem convenissent, priusquam Confutatio ipsa †) ab Alexandro Schweissio, qui erat a secretis Imperatoris, recitaretur, Imperator per Fridericum Comitem Palatinum significavit, se ab articulis responsionis et ab ecclesia Romana non discessurum, sed in ea fide mansurum. Postea recitati sunt responsionis articuli, in quibus plane nihil impietatum veterum remissum erat, sed omnia valde pueriliter erant scripta. Quapropter hac inepta Confutatione audita multi Protestantium facti sunt tranquilliori ac firmiori animo; intelligebant enim nullam apud adversarios religionis scientiam esse. Ad finem lectionis articulorum responsionis petiit Imperator, ut etiam Principes Lutherani in illos articulos consentirent. Quod si non fecerint, se functurum officio suo Caesareo, prout deceat defensorem ecclesiae Romanae, et nolle schisma in Germania tolerare ++). Posthaec Principes Lutherani exemplum illorum articulorum petierunt, sed Imperator eo die respondit, se prius, quam ea exhiberi posset, deliberaturum esse cum reliquis Ordinibus Imperii. Quibus vero postridie (4. Aug.) convocatis tradidit rem deliberandam. Hinc ii re multum et diligenter agitata responderunt, et Imperatori quibusdam legibus latis confutationem Lutheranis exhibendam suaserunt †††). Subsequenti die 5. Aug, Imperator Principes Lutheranos accersit, eosque per Fridericum Palatinum iterum hortatur, ut in sententiam eant, quae scripta sit in Confutatione. De eius exemple inquit, se iis exhibiturum quidem, sed his conditionibus, ne posthaec rem pluribus scriptis disceptarent, et ne quid huius scripti typis excusum evulgarent ++). Melanthon, Brentius aliique recte iudicant \*\*+), hanc conditionem esse propositam consilio prudentum, qui videbant Confutationem inepte scriptam, si

<sup>\*)</sup> Consutationem germanicam ex latina esse translatam, (non vero latinam ex germanica, ut quidam opinati sunt, vide supra p. 25 sq. notam \*)) elucet 1) ex germanicae genuinae in exemplo Moguntino exhibitae indole, quae interpretationem redolet, 2) ex latinae Consutationis historia supra proposita, 3) ex solo latinae Consessionis Augustanae in utraque Consutatione usu, de quo iam Melanthon in Apologia questus est, vide Webera Rrit. Gesc. II. p. 439 sqq.

Addubitarunt quidem subinde viri doctissimi, quin haec formula confutationis germanica esset iam a. 1530. facta et publice exhibita, attamen, quum non haberent confutationem germanicam tabularii Moguntini, neque illam cum versione Fabricii contulissent, rem in incerto reliquerunt; vide Mueller Form. Conf. p. LXII.

Sic enim in epistola Legatorum Norimb. d. 4. Aug. indicatur: Darauf ift biefelbe Schrift, ble über 50 Blatter lang, verlesen. Spalatinus vero in Annol. ed. Cyprian. p. 148. refert, Confutationem tantum 12 folia complecti.

<sup>†)</sup> Qui, quid in hac Confutatione infra integre exhibenda contineatur, quam brevissime cognoscere velit, legat Koell nerum l. l. p. 408-410. §. 81.

<sup>11)</sup> Conf. Pontani nerratio in Foerstemanni Archiv T. I. Fasc. 1. p. 71. alique libri a Koellnero in Symb. ber luth. R. p. 408. annotati.

<sup>†††)</sup> Rationes, quibus Principes catholici moti hanc cum Lutheranis communicandam esse existimabant, ex eorum responsione a Chr. Gottfr. Muellero l. l. Prolegg. p. XXXIV—XXXVI. ex Actis Moguntinis fol. 83 sqq. aliata elucent.

<sup>\*†)</sup> Huius conditionis Principes catholici in responso illo non fecerant mentionem.

<sup>🚧)</sup> Muelierus I. I. Prolegg. p. XXXVIII. hoc iudicium eo refellere conatur, quod Pontificii iam antea et postea multos

<del>prodiret,</del> parum responsuram dignitati nominis Imperatoris, sed`magis causae offecturam. Principes Lutherani hac conditione exemplum recusarunt. Nolebant enim fide sua polliceri, quod in manu ipsorum non erat situm, ne, quando Confutatio per alios in vulgus exiret, eius culpa in ipsos postea reliceretur. Hanc ob causam Melanthoni, qui publicae lectioni Confutationis non interfuerat, per aliquod tempus non licuit eam integram videre, sed tantum ea ob oculos habuit, quae Ioachimus Camerarius allique inter ipsam lectionem calamo exceperant et cum eo communicabant ...).

Confutationis germanicae exemplum in Comitiis publice praelectum, aeque ac Augustanae Confessionis germanicae exemplum in iisdem publice recitatum, tabulario Imperii Romano-Germanici Moguntino illatum est, unde usque ad hunc diem nunquam in lucem prodiit \*\*). Nam si Fabricius, Coelestinus aut alius quispiam habuisset hoc autographum eiusve apographum, non novam interpretationem formulae latinae, sed hoc exemplum

insum sine dubio edidissent

Praeter hoc autem autographum germanicae Confutationis, etiam eius apographum, quod in Comitiorum Augustanorum Actis continetur, in eodem tabulario Moguntino asservatur, quod item viros doctos latebat usque ad illud tempus, quo Ge. Gottl. Weber horum Actorum, certe eius partis, quae Confutationem germanicam eiusque historiam complectitur, apographum publica fide exsignatum a Carolo Friderico Iosepho Electore Moguntino, qui ea pro sua clementia in illius usum accuratissime describi iusserat, a. 1784. accepit \*\*\*), et in 1. Arit. Gefc. ber Augh. Conf. T. H. p. 448-452. particulas quasdam Confutationis germanicae in hoc apographo contentae publicavit; integri autem apographi serius edendi consilium eius morte est perfractum.

Hoc consilium integrae Confutationis germanicae ex illis Actis edendae demum a. 1808. Chr. Gottfr. Mueller in libro supra p. 15 sq. recensito peregit †). Hic enim, quum non ignoraret, Weberum illud apographum Confutationis germanicae adhuc (praeter illas particulas l. l. ab eo editas) prorsus incognitae accepisse, petiit a Lauhnio, Consiliario Ducis Wimariensis, ut sibi auctoritate sua consuleret et hoc apographum investi-

libellos eiusdem farinae ediderint, nec risum et contemtum prodentiorum metuerint, atque Cochlaeus ipse iam eodem anno Augustae Vindelicorum in eo fuerit, ut ederet confutationem, sicut anno sequenti 1531. Dresdae praecipua illius capita germanice, et tribus annis post quandam eius partem in Philippicis suis typis exscribendam curaverit, nec timuerit, ne se et confutationem ignominia afficeret. Horum vero argumentorum certe unum e Cochiaei epistola, quam Riederer (in l. Rachrichten zur Kirchen Gelehrten zurb Bücher-Geschichte T. I. p. 339 sqq.) edidit, atque ex eius Historia de actis et scriptis Luth. p. 236. (Edit. Colon. a. 1568. 8°) petitum (etiam a Saligio in l. Hist. de K. L. p. 270. et Walchlo in Praesat. Tomi XVI. Opp. Luth. p. 58. memoratum) iam a viro barum rerum peritissimo resultatum est. Utroque enim loco Co chia eus quidem refert, se iam anno 1530. Confutationem Augustae edere voluisse, sed typographum, qui eam imprimeret, non invenisse, praeterea Imperatorem ipsum quatuor viris, Fabro, Eccio, Wolfgango Redörfero, et alli cuidam mandasse, ut eam ederent. (Conf. etiam, quae Bertramus in l. Eiter. Abbanbl. St. 4. p. 141 sq. de hac re ex Cochlaei et al. scriptis refert, et Koelinerus in Symb. ber luth. R. p. 414. nota 3.) At Georg Veesenmeyer in libro suo: Rieine Bentrage gur Geschichte bes Reichstags ju Augeburg 1530 und ber Angeburglichen Confession. Aus gleichzeitigen Sands und Druckschriften (Rarnberg, Druck ber Campefchen Officin 1830. 144 pagg. 160) p. 134—139. satis firmis argumentis demonstravit, baec a Cochlaeo et quibusdam allis falso esse affirmata, et Catholicos illo tempore minime Confutationem publici iuris facere voluisse.

\*) Negelein concionator in oratione sua: Norimberga veritatis testis ac custos (Norimbergae 1730. Fol.) fol. E 1 refert: "Illorum [scil. Legatorum Norimbergensium] cura factum, ut praecipua scripti Pontificii, quo Confessionem confutasse sibi visi sunt, capita per Ioach. Camerarium, quem illius praelectioni publicae secum adesse voluerant, in pugiliares referrentur, quibus postea, cum confutationis exemplar denegaretur, Melanchthon Apologiam opposuit." Idem fere Legati Norimbergenses in epistola ad Senatum d. 4. Aug. 1530. scripta (in huius Corp. Vol. II. p. 249 sqq.) enarrant apographum eorum, quae Camerarius calamo exceperat, ad eundem transmittentes.

ee) Ge. Gottl. Weber in 1. Krit. Gefc. ber A. C. T. II. p. 442. de hoc exemplo dicit: "Doch ift bas beutiche Eremplar ber Confutation, welches auf bem Reichstag zu Augipurg vor bem Kaifer und Reich ben 3. August verlefen worden, noch nie aus bem Reichstarchiv zum Borschein gesommen."

aus dem verliederarit zum Soriquen gerommen."

We der us in L Krit. Gesch, der A. C. T. II. p. 442. de hoc apographo Consutationis germanicae et Actorum ad eam spectantium haece resert: "Se. jest regierende Churfürftl. Gnaden zu Mainz, als der erhabenste Beschützer und Beschetzer der Bissenschaften in Deutschland, haben gnadigst geruht, mir von selbiger, nehst noch einigen andern Actenstüden, die sich auf die Consutation beziehen, unterm Aten Junius dieses Jahrs [1784.] obimirte Abschrift sertigen zu laßen. Rachdem ich die Handschrift genau geprüft, habe ich gefunden, daß sie mit dem lateinischen Text benm Fabricius und Chytraus ziemlich zus sammen trifft, und aller Bahrscheinlichseit nach nicht ursprünglich deutsch abgesaßt, sondern aus dem lateinischen überseht worden sehn müße: maaßen die Jandschrift von Latinismen wimmelt, die zu verrathen schenen, daß ein lateinischer Text zum Grunde gelegen. Ob es übrigens die Arschieft sehn, die vor dem Kalser und Reich verlesen worden, oder bloße Codes, soll zu einer andern Zeit untersucht werden.

†) Recte igitur Feuerlinus, cuius actas nondum huius Confutationis germanicae genuinae editionem, sed tantam germanicas versiones post Comitia Augustana ex latina Confutatione factas viderat, in Biblioth. symb. Ed. 1. p. 144. ad nr. 588. et Ed. 2. P. I. p. 125. ad nr. 723., utroque loco ad Confutationem a. 1598. Moguntiae germanice editam hace adnotavit: "Quamvis autem Responsio haec Germanice fuerit praelecta, id ipsum tamen exemplum Germanicum originale nunquam,

quantum novi, typis fuit descriptum," etc.

garet atque inventum sibi mittendum curaret. Is precibus his benevole indulgens, hoc, postquam in tabulario Ducis Wimariensis frustra quaesiverat, tandem in scriniis b. Weberi invenit, huiusque viduam fide sua interposita commovit, ut integrum apographum, quod non confutatione a germanicam solum, sed fasciculum quoque Actorum publicorum ad eandem spectantium et in Comitiis conscriptorum continebat, benevole Muellero transmitteret\*).

Hic vir doctus apographum Confutationis germanicae accurate perscrutans, intellexit (id quod Weberus illo loco 41 sq. nota \*\*\*) adscripto nondum certo definiverat), hoc apographum non ex ipso autographo d. 3. Aug. publice praelecto esse descriptum, sed ex apographo in Actis Comitiorum Augustanorum contento, has ob causas:

- 1. Autographum Imperatori a theologis seorsim traditum et in tanto tantorum virorum consessu praelectum, a reliquis Actis Comitiorum separatum fuisse atque peculiare volumen explevisse nemo neget; verum Confutationis germanicae formula, quam Weberus accepit, reliquis Actis, quae in Comitiis conscripta sunt, est illata, ut lisdem adeo paginis includatur.
- 2. Autographum integram Confutationem continere nemo est, qui dubitet; at formula Webero transmissa interrupta est longiori lacuna, nam desunt ei articuli duo integri: de confessione et de delectu ciborum cum extrema particula articuli de missa, quae vero labes inhaeret ipsis Actis Moguntinis, iisque iam olim incuria eius, qui formulam transscripsit authenticam, est allita, nam paginae exempli Webero transmissi in margine ubique additae atque adeo ibi, ubi lacuna apparet, sibi constant.

His duobus argumentis, quae Muellerus I. l. Prolegg. p. LXV sq. proposuit, idem p. LXVI. addidit hocce tertium:

"Apographum eius [scil. formulae Conf.] Webero transmissum non suit tabularii Imperii Germanici, in quo autographum sinc dubio repositum est, ut Weberus ipse et alii eius side decepti temere crediderunt, sed Electoris Moguntini, ut ex iis, quae ad extremum sunt subiecta, luculenter apparet. Verba autem sic se habent: Das vorstehende Abschriften von dem in dem Chursussituten Archiv au Mainz vorhandenen Urfunden genommen worden sind."

At, quamvis non negemus, Electori Moguntino etiam peculiaria Acta illorum Comitiorum suisse, tamen ex his verbis, quibus apographi sides consirmetur, subscriptis, meo quidem iudicio, minime certo colligere licet, apographum Webero missum non ex Actis tabularii Imperialis Moguntini, sed ex Actis peculiaris tabularii Electoris esse descriptum. Nam Weberus l. l. T. I. p. 144 sqq., ubi discrimen tabularii Imperialis, quod Viennae asservatur, et tabularii Imperialis primarii Moguntini exponit, de hoc altero proxime post verba, quae iam in praecedenti Vol. XXVI. p. 423 sq. nota \*) attuli, addit haecce: Es [scil. das Hauptreichsarchiv zu Mainz] hat seither mit dem Churmainzischen Hausarchiv in einem gemeinschaftlichen Creuzgewolbe des ältern Chursussischen Schloses gestanden, und über beide Archive, die unter dem gemeinschaftlichen Nahmen: Churmainzisches Archiv, begriffen werden, hat von jeher ein Chursussischen gemeinschaftlichen Bersugung getrossen Registratoren die Aussichsarchiv von dem Churmainzischen Hausarchiv getrennt werden soll." etc. Ex his intelligitur, illa verba apographo subscripta ad tabularium Imperiale Moguntinum optimo iure reserri posse.

Muellerus autem, his argumentis propositis, p. LXVI sq. ipse sic pergit: "Verum id ne minimum quidem rei nostrae, atque antiquitati et aidenta ipsius formulae nocet, quae etsi non prima, atque in ipsis Comitiis praelecta, tamen ea est, quam inde exsignatam scribae in Acta publica transtulerunt. Etenim primum explet partem eorum, quae in Comitiis Augustanis publice acta et conscripta in tabulario Moguntino reposita reperiuntur; deinde modos quosdam dicendi ac verba habet eadem, quae a Lutheranis tum, cum recitabatur confutatio, consignata et notata, et Lutheri Operibus illata modo exhibent, ut in prologo: personsich ersen: verstenbigen und erbarn Mennern von vil Nationen (probatis ac honestis viris diversarum nationum, quum tamen proprie eraditi, ut in Codice Pflug. nominantur, non vero probati viri sint verstenbige Manner) auch sugestellt, (legendam dedit:) mag diese Antwort gegeben werden (reddi potest.), art. 6. suffragatur, es mag nit su Gulf shomen: art. 10. were der Leib Christ thod und on Bluet: verba und on Bluet latina non habent. In Part. II. art. 1. verba latinae formulae: propter pericula mos iste dandi utramque speciem desiit, auget vocabulo stilschweigend, quod quoque ii, qui in ipsis Comitiis Aug. calamo excipiebant consutationem, addiderunt. In art. 24. Christus offertur in Missa, Moguntina verbis n. 20. nullus ornatus addit: und sur bas lebendig Brot Christus des Beden Brot — auf-

<sup>\*)</sup> Haec Muellerus irse enarrat l. l. Praefat, p. X sq.

gericht, quae verba nullum exemplum exhibet latinum, sed ea, quae Lutherani calamo exceperunt, eadem verba habent etsi non in eodem articulo, nam scribae vel scribarum festinatio saepius ordinem verborum et articulorum in Part. II. confutationis turbavit, sed in art. 28. de Potest. Eccl. bas heil. Sacrament ein gehaden Brot nenneten. Ex quo, nisi prorsus fallor, efficitur, formulam istam confutationis germanicam, etsi non in ipsis Comitiis conceptam et praelectam.), inde tamen eo ipso tempore transscriptam eiusdem esse fidei et auctoritatis, qua gaudebat exemplum ab ipsis auctoribus profectum, Imperatori oblatum et publice praelectum."

De huius Confessionis germanicae indole atque ratione, quae inter eam latinamque, ex qua in vernaculam linguam ab ipsis auctoribus in Comitiis Augustanis translata est, intercedit, idem editor l. l. p. LXIX sqq. sic iudicat: "Quod igitur ad indolem totius formulae confutationis germanicae Moguntinae attinet, in universum auctores in tota hac formula, inprimis vero in parte eius altera condenda nimium festinasse ac trepidasse quisque facile intelliget. Angustiis enim temporis coacti quum confutationem antea latinis modo verbis consarcinatam, saepiusque traditam nunc intra paucos dies, antequam publicaretur, in vernaculam linguam convertere iussu essent, correpti taedio laboris saepius ac frustra consumti, et provocati, immo oppugnati ab Imperatore et Principihus, quum periculum in quacunque mora esse videretur, non poterant non effundere interpretationem tumultuariam, nullisque certis legibus adstrictam. Omnia moliebantur, et moliri cogebantur, ut rem modo adproperarent, non vero, ut ei satisfacerent. Hinc accidit, ut ordinem verborum interdum turbarent, rem eandem bis ponerent, verbis latinis sensum plane alienum obtruderent, saepe omitterent quaedam, quae contextus requireret, saepius autem plura adderent, quae hene abesse possent. Addiderunt tamen interdum etiam, quae obscuritatem verborum latinorum illustrarent, acerbitatem eorum emollirent vel lenitatem exasperarent, et placitis ecclesiae Romano-Pontificiae magis faverent. Verba vero prologi et epilogi, qui non a theologis, sed a scriba Imperatoris vel Principum publico ad rationem a Principibus initam sunt adiecti, neque aucta, neque imminuta, neque omnino ulla parte mutata apparent. — Conditores vero formulae germanicae inprimis sibi videntur placuisse in verbis graecis et ecclesiasticis, quae ea praebet, explicandis, e. g. Apostel ober Botten, Christotocon, das ist, ein Rutter Christi, Celibat ober Reuschheit, ordinirter ober gewehheter Briefter etc. et in arte unum, quod habet formula verbum, duobus reddendi, ut: recitare eroffnen und anzaigen, pericula Gefahrlichkeit und Schaben, liquidum est, offenbar und bekantlich, nuptiae Che ober Sockett, etc. Unde factum esse quoque videtur, quod plerumque festinanter scribentibus solet evenire, ut dilatarent omnia, amplificarent et nimia verborum copia onerarent. Occurrunt etiam loci, e quibus apparet, interpretes esse secutos varias et varie mutatas confutationis formulas. Unum modo afferre sufficiat. In art, 27. de monasteriis (p. 107. Ed. Mueller) exhibet formula Codicis Pflugiani verba: a regulari vita — professae fuerint, quae absunt a reliquis formulis editis, contra editae habent verba: potuerunt a sancto suo proposito avelli, quae Codex Pflug. ignorat: utrumque reddit et iungit formula Moguntina. In trepidatione itaque, quae conditores formulae germanicae ultro citroque agitabat, ne sibi ac formulae construendae defuisse viderentur, omnia festinanter corrasisse, resque, quae semel dictae sensum verborum latinorum vere et plane expressissent, in variatis autem formulis varie prolatas varie quoque videntur reddidisse. Nec desunt loci, ubi festinatio interpretum in plane contrariam abierit partem; sic in art. 27. de monaster. fere ad extrem. (pag. 111. Ed. Mueller.) verba: de voto simplici, non solenni perperam vertit: nit von bem ichlechten, fondern offentlichen Belubbe. Atque mirum quidem videtur, quum auctores confutationis germanicae multos formulae latinae locos immutassent, auxissent vel in brevius contraxissent, quum austeritatem et tristitiam aliorum temperassent verborum lenitate, vel aliorum lenitatem verborum rigore exasperassent, ab iis formulae latinae non eandem datam fuisse operam: formulae enim a Fabricio, et Coelestino, quin adeo a Chytraeo editae — eos permulta in formula germanica correcta et immutata neque correxisse in latina, neque immutasse satis docent.«

Haec Confutatio a Muellero l. l. p. 123—190. primum edita sic inscripta est:

Rom. Rehferl. Maieftat | Confutation | auf ber funf, Churfürsten, Fürsten und Stet übergeben | opinion und befantnus.

Lectum in praesentia Imperatoris, Electorum et alionum Principum.

Ex hac Muelleri Editione hacc Confutatio iterum a. 1830. edita est a Ioh. Guil. Schoepff in hocce libro:

Die Biberlegung ber Augsburgifden Confession, welche im Namen bes Raifers und ber romisch-gefinnten Stanbe bes beutschen Reichs, am 3. August 1530 auf bem Reichstage zu Augsburg öffentlich vorgelesen worden ift; nach ber Urkunde bes Mainzer Archivs abgebruckt, mit einer geschichtlichen Einleitung und erlau-

<sup>\*)</sup> i. e. Confutationis germanicae publice praelectae autographum.

ternben Anmerkungen versehen, und allen Freunden offener Brufung geweiht von Joseph Bilhelm Schopff, Diak. an der Kreuz- und Prediger an der Sophienkirche zu Dresden. — Leipzig 1830. Wien-bracksche Buchhandlung. VI et 96 pagg. 8° (pag. III—VI. coat. Borerinnerung, p. 1—13. Geschichte liche Einleitung, p. 14—94 mod. Rom. Kaiserlicher Majestät Confutation etc., p. 94 mod. — 96. Schlusbemerkung.)

De hac Schoepffii Editione, quam item possideo, haec monenda sunt:

- 1. Prolegomena historica fere integra continent e Muelleri Prolegomenis excerpta in vernaculam linguam translata.
- 2. Formas orthographicas, quae dicuntur, et grammaticas exempli-genuini, nunc obsoletas, a Muellero servatas Schoepstius in formas nunc usitatas permutavit, de qua mutatione ipse in praemonitione p. V. haec ait: "Habe ich daher auch jene Ausgabe [scil. Muelleri] zum Grunde gelegt, so fonnte ich mich doch nicht enthalten, schon den Text, bei der gewissenhaftesten Treue in Bezug auf den Sinn und selbst auf den Ausdruck im Allgemeinen, dennoch in einer gefälligern und bequemern Form, in Hinsicht auf die neuere Orthographie und Grammatik, den Lesern zu übergeben."
- 3. Ut lacunam illam in Confutationis germanicae Codice Moguntino obviam, cuius supra p. 43 sq. in altero argumento mentionem seci, expleret, nempe extremam particulam articuli XXIV. de missa et duos subsequentes articulos XXV. de consessione et XXVI. de delectu ciborum integros, qui in illo desiderantur, adderet, Schoepssione pag. 72 med. 82 med. eos ex Editione anni 1629. infra recensenda "Brill auss ben evangelischen Augapssel" inscripta depromsit, id quod p. 72 med. his verbis additamento praemissis indicavit: "(Da uns hier die Mainzer Handschrift verläßt, weil in thr., folglich auch in Müller's Abbruck, das Ende dieses [24.] Articles und die beiden folgenden ganz sehlen, so mag die Brill aus den evangelischen Augapsel von 1629 ergänzend aushelsen.)"

Postquam sie et Confutationes latinas et germanicam genuinam in ipsis Comitiis factam descripsimus, denique quaeritur, utrum illarum auctores latinam Confessionem Augustanam, an germanicam, an utranque ante oculos habuerint. Haec quaestio, quae non exigui momenti est, iam a Ge. Gottl. Webero soluta est, qui l. l. II. p. 439—452. permultis exemplis ostendit, utriusque Confutationis auctores sola latina Confessione usos esse. Idem Gablérus in l. Neuer oder fortgesezter allgemeiner litterarischer Anzeiger Tom. II. (Nürnb. 1803. 4°) No VI. p. 86. refert hisce verbis: "weswegen auch Relanchthon [in principio primae delineationis Apologiae A. C.] sich beschwerte, daß in der Constutation nur auf daß lateinische Original der A. C. Rücksicht genommen worden set, und nicht auf daß teutsche, worin er doch so manches dentsicher erklart habe."

Ab hac Confutatione germanica Imperatoris iussu in Comitiis Augustanis ab ipsis Confutationis auctoribus ex latina Confutatione facta plane diversae sunt

# seriores translationes Confutationis latinae in linguam germanicam,

quarum plures haud longe post illa Comitia, una nuper demum e latina Confatatione factae et editae sunt \*). Has omnes nunc deinceps recensebimus.

Inter has seriores translationes essent *primae* Editiones annorum 1569. et 1572., si vere prodiissent. At harum prior nititur solo testimonio Catalogi Leineweberiani Nizeliani, in quo p. 64. num. 229. sio recensetur:

Erfte ungeanderte Augip. Conf. mit ber Confutation und erften Apologia. Frantfurt an der Dber, 1569. 40.

<sup>&</sup>quot;) Gabler in L Litterarische Blatter anni 1803. No VII. p. 97 sqq. annot. o. Editiones harum seriorum germanicarum versionum ab Editione illius, quam ipsi auctores Consutationis in Comitiis iussu Imperatoris secerunt, sle distinguit, ut illius Editionem: Editionem germanicae Consutationis, Editiones seriorum autem: germanicae Editiones Consutationis nominet. Ait enime: Ben bieser Belegenheit will ich doch auch bepläusig bemerken, daß man den steier Streitstage wohl einen gegründeten Untersisch machen könne zwischen einer teutschen Ausgabe ber Consutation, und einer Ausgabe ber teutschen Gonfutation. Die teutsche Gonfutation bezieht sich auf das teutsche Original der Consutation, wie sie 1530. auf dem Reichstage zu Augsburg übergeben worden: aber teutsche Ausgabe der Consutation kann man wohl auch sede teutsche Uebersehung der Consutation nennen, wenn sie gleich von dem teutschen Original noch so sehr abweicht; sie bleibt doch immer eine Ausgabe der Consutation. Nach diesem Unterschlede kann man mit Grunde behaupten, — daß es zwar mehrere teutsche Ausgaben der Consutation gebe, ader noch keine Ausgabe der teutschen Consutation." (Illo enim anno, quo Gabierus haec scripzik, Consutatio germanica e Cod. Mog. nondum edita erat.)

Hanc vere Ed. nunquam\_prodiisse, sed tantum ex typographico errore, quo 1569. pro 1596. in illo libro legitur, originem traxisse, iam in huius Corp. Vol. XXVI. p. 487 sq. nota \*) et p. 441 sq. nota \*) memoravi \*).

Neque Editio anni 1572. vere exstitit, immo demonstrari potest, ex quo errore opinio multorum virorum doctorum seculi XVIII., hoc anno Confutationem germanice prodiisse, orta sit. Ich. Muellerus in l. Die Augspurgifche Confesion aus heiliger Gottlicher Schrifft erklaret. (Hamburg, 1630. 149 plazg. 40) \*\*) in Append. (Betlagen) p. 60. num. XV. haec scripsit: "Die widerlegung ber A. C. gestellet von den Munchen und Bapftifchen Theologis - - hat man lange geit verborgen gehalten, endlich aber Anno 1572 heraus gegeben, auch jeto in ber Brille bes Evangel. Augapffels widerholet." Cum hic libellus Brill d. E. A. Consutationem germanice continent, inde facile alii collegerint, etiam verba priora: "enblich aber Anno 1572 heraus gegeben" ad Confutationem germanice editam spectare; at illa verba potius spectant ad Fabricii Editionem primam latinae Confutationis, quae a 1573. Fol. prodiit, pro quo anni numero, illo loco aut memoriae calamive ipsius auctoris \*\*\*), aut typothetae errore a. 1572. legitur. Ista falsa interpretatione priorum verborum Ioh. Muelleri inductus Ioh. Ioach. Muellerus in libro celeberrimo: Historie von der Evang. Standte Protest. u. Appell. etc. (Jena 1705. 40) p. 705. haec scripsit: Bollige Copia [scil. Confutationis germanicae publice praelectae] aber war bamable [in ipsis Comitiis Augustanis a. 1530. vorangezeigter magen nicht zuerlangen. Biewohl felbige nachgebends ein Baprifcher Rath, Andreas Fabritius, zu Colln in Lateinischer Sprache burch ben Drud publiciret, worauf Sie Chytraous ine Teutsche vertiren, und feiner Hist. Aug. Conf. einverleiben laffen. Das Lateinifche Exemplar findet man fonft in Coelestino Tom. 3. pag. 1. boch trat enblich [ quasi illi libri post a. 1572. demum editi longe prius prodiissent! | nicht allein anno 1572. bas eigentliche beutsche Concept and Licht, sondern es wurde auch im Papistischen Buche, Brill auf den Evangelischen Aug Apfel genannt, nicht weniger in einem andern unter bem Nahmen der Catholifde Oculift und Starenflecher edirten Scripto anonymo witherholet." Quantumvis autem maneum sit hoc indicium Editionis Confutationis germanicae, quae a. 1572. prodierit, quippe quod neque titulus eius, neque locus, neque forma, neque editor, neque typographus indicatur (neque indicari potuit, quia eiusmodi Editio omnino non prodiit), tamen huius operis auctoritas tanta fuit, ut multi viri docti seculi XVIII., qui de his rebus scripserunt, illo testimonio freti Editionis Confutationis germanicae, quae a. 1572. prodierit, mentionem fecerunt †).

Ioh. Phil. Gabler in l. Reuestes theol. Journal T. V. Fasc. 8. (Murnberg 1800. 8°), ubi p. 138 sqq. librum Henkianum, quem modo in nota †) ultimo loco memoravi, recensuit, p. 148—150. in annotatione huic recensioni adscripta, postquam plurimos illorum virorum, quorum in illa nota mentionem seci, attulit, addit haecce: "Bon der teutschen Ausgabe der Consutation 1572. wissen aber andere Literatoren nichts, sondern behaupten, Andr. Fabricius habe diese Consutation querst und zwar 1573. in s. Harm. Aug. Consess. herausgegeben. So unter neuern Gr. CR. Pland (Gesch. des Brotest. Lehrbegr. B. 3. Th. 1. S. 58.). Strobes, der besanntlich in dieser Literatur ganz zu hause war, sagt in den Beiträgen zur Literatur, B. 1. S. 425.: "Es sam diese Consutation nicht eher in den Drud, als 1573. Sie besindet sich nämlich in des Andr. Fabricii Harm. Cons. Aug. Colon. 1573. " — Feuerstein in s. Biblioth. symbol. p. 144. (ed. Rieder. p. 125.) sagt beh der teutschen Ausgabe der Consutation, Rahnz 1598. (welche Pfass a. a. D. für eine zweite Ausgabe hält): "Quamvis autem Responsio haec Germanice suerit

<sup>\*)</sup> Feuerlinus l. l. L. p. 65. huius Ed. ex illo Catalogo mentionem facious addit, se eam non vidisse. Item Ge. Gottl. Weber in l. Aughung. Confession nach der Urschrift im Acichearchiv (Beimar 1781. 8°) p. 68. ad hanc Ed. adnotavit: "boch ift diese Ausgabe wenig Litteratoren zu Gesichte gesommen", pro quidus verbis potius scribendum suisset: eam nemini oh oculos venisse.

<sup>\*)</sup> Hie ilber, quem nondum vidi, recensetur in 1. Fortgefeste Sammlung von Alten u. Neuen Theol. Sachen a. 1730. p. 214-217.

Etiam alii quidam Editionem Fabricii ad a. 1572. falso retulerunt, uti Pfafftus in Praefat. suae Editionis Confessionis Aug. germanicae (1730. 80) in huius Corp. Vol. XXVI. p. 449 sq. recensitae p. 26., et Schoeber in libro, Gefchichte bez Aug. Conf. 1755.

th hoc exemplis ostendatur, nomino hosce viros doctos, qui post Iod. Ioach. Muellerum proximo seculo hanc rem tractarunt. Christoph. Matth. Pfaff in Introductions in distorium theologiae literarium P. III. (Tubingae 1726. 4°) p. 410. ait: Primam huius confutationis editionem eamque germanicam a. 1872. prodiisse, recusam postea et Moguntiae germanice 1898. 4. etc. Idem referunt Etzdorf in 1. Borbereitung jum andern Jubelfest (cuius Praesatio d. 11. Ian. 1730. scripta est) p. 183.; Chr. A. Salig in 1. Historie ber A. C. T. I. (1730.) p. 270.; C. W. Beyer in 1. His. ber A. C. (1732.) p. 419.; Ioh. Ge. Walch in Introductione in libros ecclesiae Lutheranae symbolicos (Ienae 1732. 4°) p. 416., ubi haec scripsit: [Constatio] "Ex parte romanensium in lingua germanica, prout ab auctoribus conscripta erat, lucem adspexit anno 1872." item in Praesat. Tomi XVI. Opp. Luth. (1745.) p. 53.; Siegm. Iac. Baumgarten in I. Crieuterungen ber im Grist. Concordienduce enthaltenen symbolicose exclesiae Lutheranae. (Goettingae 1747. 8°) p. 86.; Chr. Guil. Frauc. Walch in Braviario theologiae symbolicose ecclesiae Lutheranae. (Goettingae 1765. 8°) p. 119.; Io. Sal. Semler in Apparatu ad libros symbolicos ecclesiae Lutheranae. (Halae 1775. 8°) p. 129.; Heinr. Phil. Conr. Henke in l. Allg. Geschichte ber cyclift. Litheranae. (Halae 1775. 8°) p. 129.; Heinr.

praelecta, id ipsum tamen exemplum Germanieum originale nunquam, quantum nevi, typis fukt descriptum, sed ex Latina eius versione — iterum factae sunt Germanicae versiones, eaeque diverae, Coelestini 1577. et praesens Moguntina 1598. "Sonderbar ists auch, daß Salig a. a. O., nachdem er erzählt, ""daß biese Widerlegung lange unsichtbar gewesen, die Andr. Fabricius 1573. sie in Druck gegeben " — hinzusett: ""Das teutsche Concept trat A. 1572. endlich auch ans Licht. "Das lautet eben so, als wenn 1572. weit später set, als 1573! Sollte man also beh dieser Wortstellung nicht vielmehr in der Zahl 1572. einen Druckseller vermuthen? — Wer hat nun Recht? Giebt's eine Ausgabe der teutschen Consutation von 1572., oder nicht? Und ist das teutsche Concept, wie es vorgelesen worden, wirklich gedruck, oder haben wir nur eine teutsche Uebersehung aus der ges druckten lateiusschen Consutatio? — Wer kann hier aus eigner Ansicht des Buches, oder aus zuverlässigen Duelsen bestiedigende Auskunft geben? Eine gründliche Entschlung könnte den Literaturfreunden nicht anders als willstommen sehn."

Ad hanc Gableri quaestionem I. C. Bertramus in earundem Ephemeridium (Neuestes theol. Journal) Tom. VIII. (Nurnb. 1801.) Fasc. 5. p. 438—442. in dissert. II. sic inscripta: "Ueber die erste Ausgabe der teuts then fatholischen Consutation der Augsburgischen Consessionen." eo respondit, quod, quae primum in l. Böchentl. Gallische Angeigen a. 1770. in dissert. inscripta: "Bon pabstitionen Consutationen der Augsburgischen Consession," in Num. 22—25. proposita, pag. 351—354. in nota 5. et in l. Literarische Abhandlungen St. 4. Nr. V. p. 116—158., ubi eandem cum additamento repetiit, p. 123 sq. in nota 6. iam dixerat, denuo exhibuit. In hac dissert. iudicat, eos, qui Consutationem germanicam a. 1572. primum prodiisse opinentur, in errore versari, in quem eo inducti sint, quod Editionem anni 1573., pro quo perperam annus 1572. scriptus sit, non de Fabriciana Editione latinas Consutationis, sed de Editione germanicas Consutationis intellexerint, quoniam Ioh. Muellerus l. l. addidit, eam in libro Brill etc. inscripto repetitam esse. Praeterea memorat, se alio loco suspicatum esse, istum errorem eo esse ortum, quod Consutatio germanica cum Consessione germanica in Corpore Brandenburgico a. 1572. edita consus sit.

Ad hanc Bertrami dissertationem Gablerus l. l. p. 443—446, scripsit additamentum, in quo item contendit, a. 1572. Confutationem germanicam nondum esse editam, et de istius erroris origine haec refert: Meine Meinung geht also kurz bahin: "Joh. Joach. Müller [in l. historie ber Ev. Stände Brotest. u. Augeb. Conf. 1705.] hat dem Joh. Müller [Augeb. Conf. hamb. 1630.] die falsche Jahrzahl 1572. (statt 1573.) nachgeschrieben, und noch obendrein ihn falsch verstanden; und die stätern Abeologen haben alle den Joh. Joach im Müller ab- und ausgeschrieben; denn sie stimmen meist wortlich mit ihm überein. Die literarische Genealogie der falschen Sage ist also nach meiner Meinung solgende. Johann Müller wollte wohl von der Lateinischen Consutation verstanden sehn, welche Andreas Fabricius 1573. zuerst herausgegeben hat: er redet aber und estimmt von einer lange Zeit verdorgen gehaltenen, endlich aber herausgegebenen Consutation; nur sieht durch einen Druck- oder Schreib- oder Gedächnisssehler 1572. statt 1573. Joshann Joach im Müller aber, der den Johann Müller vor sich hatte, verstand ihn unrichtig von dem teutschen Concept, weil Johann Müller sogleich hinzu set: "auch jest in der Brille des Evangel. Augapsels wiederholt", (wo aber nur die teutsche Uebersehung steht). Und so entstand das Gewebe von Unrichtigseiten bey Johann Joach im Müller. Diese treigen Angaben pstanzten sich nun durch ihn auf die folgenden Theologen sort, die, ohne weiter zu untersuchen, nur den Johann Büller abschrieben, dessen den Spann Joach müller des ein hauptbuch in der Resormationsgeschichte betrachtet und überall angesührt wurde."

Eadem sententia, Confutationem germanicam auno 1572. nondum editam esse, proponitur et argumentis firmatur a Mayero, Iurisconsulto Erlangensi, in l. Neuer oder fortgesetzter allgemeiner litterarischer Anzeiger T. I. (Nürnberg 1802. 4°) No. XVI. p. 355—359. in dissert. sic inscripta: Ueber die von dem Hrn. D. Gabler in Altdorf im theol. Journal von 1800. St. 8. S. 150, aufgeworfene Frage: ob es eine teutsche Ausgabe der Confutation der A. C. von 1572. gebe? und über die von dem Hrn. M. I. C. Bertram in demselben Journal von 1801. B. II. S. 438. u. f. darauf gegebene Antwort., iterumque a Gablero in earundem Ephemeridium T. II. (ibid. 1803.) No. VI. p. 82—92. et No. VII. p. 98—107. in praeclara dissert. inscripta: Prüfung der Nr. XVI. des ersten Bandes der litterarischen Blätter aufgestellten Grände, dass es keine teutsche Ausgabe der Confutation der A. C. von 1572. gebe, dass aber das teutsche Original dieser Confutation 1629. in der Brill auf den evangelischen Augapfel abgedruckt worden sey., ad quam in eiusdem Tomi No. XI. p. 179—182. adscripsit additamentum sub hocce titulo: Kleiner Nachtrag zu meinem Aufsatz über die Confutation der A. C. in diesen Litt. Blättern Nro. VI. und VII. In his tribus Numeris luculenter disseruit de Confutationis germanicls Editionibus, quo nomine seriores versiones germanicas ex Confutatione latina factas insignivit (vide suprap. 47 sq. notam \*)).

Ad eandem quidem rem spectant quoque in earundem Ephemeridium Tomo III. (ibid. 1808.) No. V. p. 78—80. No. VI. p. 84—87. Mayeri responsio sie inscripta: Kurze Duplik auf die weitläuftige Replik des Hrn. Dr. Gabler's, die teutsche Confutation der A. C. betr., item Gabler responsum in eiusdem Tomi No. XXIII. p. 421—423. propositum sub hac inscriptione: Kurze Antwort auf die Duplik des Hrn. Hofr. Dr.

Mayer's, et denique huius Mayeri alterum responsum in earundem Ephemeridium Tomo IV. (ibid. 1804.) No. X. p. 145—152. exhibitum et sic inscriptum: Antwort auf die sogenannte kurze Antwort, oder vielmehr auf den neuen Angrif des Hrn. D. Gabler's die teutsche Confutation der A. C. betr.; sed in his controversia inter utrumque orta, praesertim Mayeri culpa, ita agitur, ut parum utilitatis ex his extremis responsionibus capiatur.

Contutationem germanice nondum a. 1572. esse editam, argumentantur in his Ephemeridibus

- 1.) Mayerus eo, quod Fabricius in praemonitione Harmoniae Conf. Aug. a. 1573. primum editae. ait, se mirari, Caroli V. Imperatoris, et Catholicorum Principum rescriptum factioni Lutheri ad perfutationem Confessionis propositum hactenus, quod sciat, non fuisse typis mandatum;
- 2.) Gablerus quoque eo, quod Chytraeus a. 1576. Confutationem latinam per Gelmerum germanice reddendam curavit, id quod sine dubio non fecisset, si tunc temporis germanice iam edita fuisset\*).

Ex hac relatione eorum, quae de germanicae Confutationis Editione anni 1572. scripta sunt, elucet ille anno Confutationem germanicam non prodiisse.

Quapropter vere prima inter seriores translationes germanicas latinae Confutationis est:

Gelmeri Nemorimontii, Concienatoris Rostochiensis, versio germanica Confutationis latinae ex Codice Ebneriano.

Cuius translationis ansam dedit Dav. Chytraeus. Hic enim, postquam in prima Editione libri sui germanici: Historie ber Augip. Confession (Rostod 1576. 4°) ea tantum dederat, quae inter praelectionem publicam Confutationis germanicae d. 3. Aug. 1530. a quodam Lutherano erant calamo excepta, in altera huius libri Editione, quae eodem anno prodiit, integram Confutationem germanice exhibere volebat. Quo consilio Codicem Ebneriamum germanice reddendum Gelmero tradidit et versionem ab eo factam in altera illius operis germanici Editione, quam in praecedente Vol. XXVI. p. 101 sq. recensui, primum typis descripsit fol. 191°—219° init., praemissis brevibus Prolegomenis, in quibus ipse testatur, versionem esse Gelmeri Nemorimontii \*\*), eamque in tribus sequentibus Editionibus eiusdem libri, quae Rostochii 1576—1577., 1577—1576., 1577. prodierunt, et in Ed., quae Francofurti ad Moenum 1580. 4° recusa est \*\*\*), fol. 135°—156° repetiit. Haec translatio a. 1576. adornata sic inscripta est:

# CONFVTATION

aher

Widerlegung der Artitel in des Churfürsten zu Sachsen und seiner mitverwandton Bekentnis zu Augspurg vbergeben, Bon den Papistischen Theologen gestellet, und in gegenwertigkeit Keis. Mat. den Churfürsten, Fürsten und andern Stenden des Kömischen Keichs offentlich verlesen, am 3. Augusti Anno M. D. XXX.

Hanc translationem Ich. Georg. Walchius in suse Editionis Operum Lutheri Tomo XVI. p. 1219—1274. recudendam curavit, libro, ex quo eam depromsit, son indicato. Inscriptio h. l. eadem est, quae apud Chytraeum legitur.

<sup>\*)</sup> Hoc Chytraeus ipse testatur in Prolegomenis translationi germanicae L L praefixis, vide supra p. 27 sq. notam †) et subsequeniem netam \*\*).

Dit lestores mec ex ipsius Chytrael verbis cognoscant, priori Morum Prologomenorum parti, quam supra p. 27 sq. nota †) iam adscripsi, h. l. addo alteram eorum partem. Post illa enim verba "noch nit bekomen haite." l. l. subsequuntur haecce: "Dieweil aber ekliche, auch dem Deubschen leser, nit unbienstlich erachten, sonderlich der Apologien halben, das die gange Consutation, welche in der Apologia widerleget, auch in Deubschen Sprach gelesen werde: So hab ich sie durch M. Gelmerum Remortmontium, Bastorn allhie zu Rostost verdeubschen, und an diesem ort gang und unzerstümmelt sehen læssen, dist eiwa ein mal das Deubsche Original, wie es aus dem Keichstag verlesen, auch wird hersta komen."

<sup>·</sup> Has quoque quatuor Editiones in huius Corp. Vol. XXVI. p. 101—104, recensui.

11.

Temporis ordine inter seriores translationes secundum locum tenet

# Georgii Coelestini versio germanica Confutationis latinae e Codice Fabriciano.

Utrum haec translatio ab ipso Coelestino, an ab alio scripta et ab illo tantum edita sit\*), definiri nequit, quoniam de hac re in Editione sua nihil dixit. Haec versio germanica sine dubio facta est ex Confutatione latina, quae in eiusdem Historia Comitiorum Augustanorum a. 1577. primum edita (in praecedenti Vol. XXVI. p. 105 sqq. recensita) Tomo III. continetur, haec autem ex Fabricii Harmonia Confessionis Augustanae recusa est (vide supra p. 25 sq.); ergo Codex Fabriciamus illa versione germanice redditur.

Haec versio primum prodiit a. 1577. in hocce libro:

Die erste, ongeenderte, Rechte, ware Augsvurgische Consession, wie die auf dem Reichstag zu Augsvurg a. 1530 Carolo V. obergeben, zu Meint in des Reichs Archivis betzelegt, ond aus dem Original beiden Churssurfürsten Sachsen und Brandenburg zugeschickt. II. Consutatio oder Widerlegung von den Bapftischen wider dieselbe obergeben. III. Die erste, Rechte, Ware Apologia Aus Philippi ond der Zeit anwesenden Theologen Correctur und hand trewlich abgeschrieben. Allen Christen zur bestendigen gewisheit und ongeschenten Bestentnus in Druck gegeben. Georg Celestinus Doctor M. D. LXXVII. Cum Gratia et Privilegio 40 (sine loci et typographi nomine) \*\*).

Haec trium scriptorum collectio ter recusa est (Cum prinilegio Saxonico et Brandenburgico.) Frantifict an ber Ober, 1596. 4°, ibid. 1597. 4° et 1603. 4°, in quibus autem Editionibus in titulo nomen Coelestini et post praefatiunculam articulorum Suobacensium integra Dedicatio desiderantur. Harum trium Editionum primam anni 1596. nondum vidi; secunda anni 1597. et tertia anni 1603. sic inscriptae sunt:

- Die Erste | Bngeenberte | Rechte | ware | \*Augspurgische | Confession | \*Bie die auf dem Reichstag zu |

  \*Augspurg | Anno 1530. Carolo V. | vbergeben | zu Meinz in des Reichs Archiuis beige- | legt | und aus dem Original beiden Chursurstein | Sachsen vnd Brandenburg zugeschickt. | II. | \*Consutatio oder Biderlegung | von den | Bapstischen wider dieselbige vbergeben | etc. | III. | Die Erste | Rechte | Ware | Modologia. | Aus Philippi vnd der zeit anwesenden Theologen | Correctur und Hand trewlich beschrieben etc. |
  Allen Christen zur bestendigen gewisheit vnd vnge- | schwetem Besentnus ausse nem in Druck gegeben. |

  \*Cum privilegio Saxonico et Beandedurgico. | In verlegung Friederich Hartmans | Buchsührer | in
  Francsurt an der Oder | Im Jahr 1597. (Hie titulus, cuius sex lineae asteriscis signatae rubro colore
  impressae sunt, siguris ligno incisis cinctus est.) 25½ plagg. litt. A.R., B.J., A.H. & (6½ plag.)
  sign., 102 foll. non num., 40. (Tituli pars aversa continet praesatiunculam Editoris: An den Christlichen Leser, quae spectat ad seqq. Articulos Suddacenses; seqq. 3 foll. A 2.—4. Articuli 17 Suddacenses, praemissa Lutheri praesatione; plagg. B.R. Consessio Augustana germanica; seqq. plagg.
  B.J. Consutatio germanice reddita; seqq. plagg. A.P. & 2° Apologia prima germanice; ult. pag. &
  2° vacat) \*\*\*).
- (Idem Index iisdem lineis et coloribus impressus et iisdem figuris cinctus. Duae extremae lineae diversae sic leguntur:) Gebruck ben Friberich Hartman, Buchführer | in Frankfurt an der Oder / Im Jahr 1603. (Hic tit., praeter duas extremas lineas, tantum unius vocis varia scriptione: lin. 2. mahre et lin. 14. Wahre a praeced. tit. differt.) 25 1/2 plagg. litt. A.R., Aa.hh, Aaa.hh (6hh 1/2 plag.) sign., 102 foll. non num., 40 (Plagg. A.R. primis plagulis A.R. praecedentis Ed. respondent; Aa.hh mediis plagg. B.J. ult. pag. 6h 4b aeque ac 3 4b vacat; Aaa.hh extremis plagg. A.h, ult. pag. 6h 2b et 6 2b vacant) †).

Confutatio, quae in secunda huius libri parte exhibetur, sic inscripta est:

<sup>\*)</sup> Haec dubitatio mihi movetur eam ob causam, quod etiam alias aliorum curas, nominibus eerum celatis, in suum usum convertit, e. c. Augustanam Confessionem latinam eiusque Confutationem latinam ex Fabricii Harmonia A. C. repetiit, quamquam gravissima probra in eum ingessit. Conf. supra p. 25 sq. et Vol. XXVI. p. 229 sq. atque Weberi Rrit. Gefc. ber E. C. I. p. 74 sq. 116 sqq.

<sup>\*\*)</sup> Hanc Editionem, quae iam in praecedenti Vol. XXVI. p. 441 sq. recensita est, nondum vidi. — De latina collectione huic germanicae similima supra p. 25 sq. dixl.

<sup>\*\*\*)</sup> Hanc Editionem ex Bibliotheca Orphanotrophei Halensis in manibus habeo. In hoc autem exemplo ultimum folium deest.

t) Haec Ed. ex Biblioth. senat. Norimb. mihi ad manus est.

# CONFVTATIO,

Das ift

Bieberlegung ber | Monche und Bapiftischen Theo- | logen, die fie wieder der Protestierenden Chur- | fürsten, Fürsten und Stende Confession, wel- | che fie Repfer Carolo dem fünfften, auff gehaltenem | Reichstag zu Augspurgt vbergeben, ge- | ftellet haben, Anno 1580.

Mus bem Latein tremlich verbeutschet. \*)

Tertio loco recepsenda est

Catholici cuius dam (Warmundi Ygl de Voldrerthurn) versio germanica Confutationis latinae e Codice Fabriciano.

Haec versio primum prodiit a. 1598. sic inscripta:

\*Rôm: Rahf: Mah: | \*Behland Caroli V. höchsteligster | Gedächtnuß / vnd der Catholi- | schen Fürsten / 2c. | Antwort / | \*Auff die Articul Augsdurgischer | Consession / Etwa in Latein beschrieben / Durch | Andream Fabricism Leodium, | \*Sehund aber in Tentscher Spraach | versertiget. | (Ornamentum typogr.) | Cum Licentia Superiorum. | \*Gedruck in der Churkürstlichen Statt Mahns / Durch | Iohannem Albinum, in Berlegung Nicolai Steinij. | \*Anno Christi, M. D. IIC. (Hic titulus, cuius sex lineae asteriscis signatae rubro colore impressae sunt, taeniis ornatis cinctus est.) 9 plagg. litt. A.—3 sign., 71 pagg. num., ult. pag. vacat, 4° (pag. 3.—5. Praesatio: An den Christlichen Leser; p. 6.—71. Consutatio singulorum articulorum; ult. pag. alba est) \*\*).

Haec versio a praecedente, quamquam ex latina Confutatione eiusdem Codicis facta est, differat necesse est, quod altum habet auctorem. Illa enim a Coelestino vel alio Lutherano adornata est, hanc vero a Catholico quodam confectam esse et Catholicum habere editorem, elucet ex hac huius libri Praefatione:

#### An ben Chriftlichen Lefer.

Es fennd (Guttherziger, Chrifilicher Leser) ihrer viel, so wol ber Partheischen, als onpartheischen, bebbes groffes, als geringes Ansehens, wie bann ehner massen ettliche ber Gelehrten, als auch Angelehrten, die ihnen biese Muthmassung vnd gedanden machen, schöpsteu, einbilden, bund fürwenden, die Articul Augspurgischer Confession, sehen niemahls von jrgendt jemandts widerlegt, niemahls angesochten, bud refutirt worden: ihren vielen, bud fast dem mehrern Thepl, seyndt solche Articul, ob ste sich beren gleichwol hoch rühmen, vubekant, und buwissendt.

Bu Widerlegung, vnd abzuwenden biefer ihrer jerigen Mehnung, vnd vermeinten Sedanden, hat Anno Christi 73. ber weniger Jahl, Andreas Fabricius Leodius, ein Buch, welches er Harmoniam Confessionis Augustanae etc. intitulirt, in öffentlichen Trud lassen außgeben, welches mehrmals zu Colln Lateinisch gedruckt worden, in welchem er nit allein ber Gelehrten Theologen, als Ioannis Dauentriani Widerlegung, Ioannis Cochlaei Erörterung, Ioannis Hoffmeisteri Artheil, und Alphonsi Viruesij Philippicas, sonder auch, unnd vor allen andern, deß aller Großmächtigsten Romischen Retzers, Garoli B. heiligster Gedächtnuß, und der Catholischen Botentaten und Kursten Antwort, wider dieselbigen zusammen versassen, wund begriffen, welches Werd vor eilichen Jahren von einem fürnehmen Theologo albereit mehrer theils in die hohe Teutscher Nation Spraachen vertirt unnd traducirt, aber mit dem Truck noch nicht versertigt worden.

Diewell aber die vorige Franckurtische Oftermes ohn deffelbigen wissen, Ioannis Hoffmeisteri Iudicium, und Britheil ober solche Articul, in Teutscher Spraach, besonders allein außgangen, ist dismals für gut angesehen worden, daß auch Beiland Caroli V. Imperatoris, säligster Gedächtnuß, vnnd anderer Catholischen Kürsten ihre Antwort, die zwar sehr kurz, und bescheidenlich, aber doch ganz außsührlich gestellt ist, in diesem Druck an Tag kommen mocht. Wiewol aber solche Articul zu mehrerm mahl von ihren Theologen, wie jederman bekannt, sehnd versetz, verändert mit Glossen und Apologis erweittert und vermehrt worden, werden doch allhie nur allein diese Articul gemehnet, welche auff dem Augspurzischen Reichstag Anno 1530. Söchstgedachte: Rehserlichen Rapestät sehndt vberreichet worden.

<sup>\*)</sup> Eandem Confutationis inscriptionem etiam Bertramus in Eitter. Abhandl. St. 4. p. 121. e prima huius collectionis germanicae Editione anni 1877. affert.

<sup>\*\*)</sup> Hic liber perrarus ex Bibliotheca ducali Gothana ad meas manus est. — Recensetur a Feuerlino in Biblioth. symb. I. p. 125. nr. 723. Tituli verba: "Ciwa in Catein bejórieben, Durch Andream Fabricium Leodium" non de auctore, sed editore intelligenda sant; id quod iam monuit Feuerlinus in annetatione illi titulo subluncta: "Haec est Confutatio A. C. iussu Imperatoris et Principum Catholicorum (Romanensium) a Io. Fabro, Io. Eccio, allisque (non ab A. Fabricio, cui titulus praesentis editionis eam tribuit) conscripta," etc.

Berhoffentlich wo vnd wann solche grundliche Antwert mit fleiß gelesen vnd erwogen, werde fie nicht allein vielen guthertigen ein embsigs nachdenckens, sonder auch vrfach geben, damit einsmals der langwirige Streit und Irrihumb in Resligions sachen auffgehaben, vnd die alte bestendige constrmirte, vnfähliche, seligmachende warheit wider erkant und angenommen werde, Gott gebe seine Gottliche Enade darzu, Amen.

Ex hac Praefatione primum certo cognoscitur, huius libri editorem catholicae fidei esse addictum, deinde etiam verosimiliter colligere licet, Confutationis latinae interpretem esse eundem, qui Hoffmeisteri interpretem esse eundem, qui Hoffm

Ioh, Hoffmeisteri iudicium de articulis Confessionis Augustanae nunc primum in lucem editum. Moguntiae 1559, 80 \*).

translatio autem germanica, cuius illic mentio fit, sub hocce:

Ioh. hoffmeisters Iudicium de articulis Augustanas Confessionis verteutscht burch Barmunden Del zum Boldrerthurn. Coftanz 1597. 40

Hunc Yglium de Voldrerthurn etiam Confutationis germanicae in illo libro exhibitae auctorem esse, Bertramus quoque l. l. St. 4. p. 118. nota \*) suspicatur, atque Gablerus in l. Neuer allg. litt. Anxeiger T. II. No. VII. p. 103 sq. et Chr. Gottfr. Mueller l. l. Praefat. p. LXII. hanc versionem simpliciter nominant a Warmundo Ygl de Voldrerthurn factam.

Hanc versionem a Coelestini versione omnino esse diversam, unusquisque iam ex auctorum diversitate colliget. Sed non solum eadem verba latina diversimode translata sunt, ut ex primo articulo utriusque versionis, quem infra exempli causa adscribam, intelligetur, sed etiam hisce inter se different:

- 1) Prologo, qui a Coelestino germanice redditus, ab Yglie autem omissus est, quippe cuius versio a primo articulo incipit,
- 2) Inscriptionibus singulorum articulorum, quae in Coelestiniana breviores, in Ygliana prolixiores sunt. E. c. primus art. in priore sic inscriptus est: Auff den Ersten Articel der Auspurgischen Confession. Bon der einigseit des Göttlichen Wesens. Der Bapstischen Antwort. in altera vero sic: Caroli V. Imperatoris unnd der Catholischen Fürsten auff den ersten Articul Antwort. Bon der Einigseit der Göttlichen Effent und wesenheit. Secundus in priore habet hanc inscriptionem: Auff den Andern Articel. Bon der Erbsünde. Der Bäpstischen Antwort. in altera hance: Caroli V. Imperatoris unnd der Catholisischen Fürsten auff den andern Articul Antwort. Bon der Erbsünd.
- 3) Epilogo, qui in Coelestini versione secundum verba extrema latinae Confutationis: quemadmodum flagitat ratio numeris sibi iniuncti, et integritas conscientia huius mundi rebus providere
  oportere, sic finitur: Denn je solches das hohe Ampt, so Ihrer Nahestat aussetleget vand eingebunden ist,
  erfordert, Bad sie, Gewissens halben, schuldig, Dieser Welt nut, aussinemen vad frommen trewlich zu bedenden, vand mit höchstem sleiß zu besodent. In altera voro illa verba latina sic vertuntur: wie es dann
  ihrer Naiestät hohes Ampt vand Integrität erfordert vad mit sich bringt, auss solchen im Reich zu
  sehen, vad dieselbige richtig zu machen: additis hisco verdis: Christus ICsus der ware ewige Bräutigam
  seiner Kirchen, wolle solche jederzeit erhalten und bewaren, dem seh Lob, Ehr vand Preiß von Ewigseit zu
  Ewigseit, Amen.

Multo magis etiam differt hace Ygliana versio a Confutatione germanica genuina in ipsis Comittis facta. Hace enim Ygliana Confutationi latinae, qualis a Fabricio edita est, ita fideliter, immo serviliter inhacret, ut adeo omnia vitia, quae a Chytraeo absunt, et a quibus abhorret Confutatio germanica genuina, reddat turpissima, et magis latine, quam germanice loquatur. Nec tamen desunt etiam loca, quamquam pauca, ubi a latina Fabricii formula discedit, quae vero varietas, vel potius dissensio videtur orta tum, cum interpres eam verteret germanice \*\*). Confutatio germanica vero genuina, etsi ipsa quoque versa est e Confutatione latina \*\*\*), nea

<sup>\*)</sup> Hie liber eiusque translatio germanica illico afferenda recensentur a Feuerlino I. I. D. 126. nr. 726. 727.

<sup>\*\*)</sup> Sie Chr. Gottfr. Mueller 1. l. p. LXIII sqq. de versione, quae in libello Briff etc. exhibetur, iudicat, iudiciumque suum multis exemplis illustrat; quae autem de hac valent, eodem modo valent de Igliana versione in universum, quippe quae in isto libello ad verbum repetita est ex Ed. prima anni 1598.

Nempe e quinta illa formula, de qua supra p. 21 sq. diximus, non vero, ut Gablerus in l. Neuer oder fortges. allgem.

Hitter. Anseiger T. II. No. XI. p. 180. opinatus est, e Confutatione variata, qualem Fabricius exhibet (conf. supra p. 37 sq.).

veddit singula verba verbis singulis, appendit magis, quam annumerat verba, libere iungit verba et distrahit, addit et demit, modo longiora in breviora contrahit, modo breviora ambagibus, explicationibus, additamentis et verbis iteratis auget \*). Non autem subest vitiis, quae formulas latinas premunt; ratio enim dicendi, qua utitur, stai sordibus verborum et formularum dicendi obsoletarum horret, simplicitate tamen et perspicuitate gaudet maiori quam Ygliana, quae a verbis Fabricii pendet \*\*).

Haec Yglii translatio repetita est in quatuor libris, quorum duos priores Catholici contra Augustanam Confessionem, quae Pupilla appellatur \*\*\*), anno 1629. scripserunt. Horum amus a Iesuitis Dillingensibus editus

est sub hoc titule:

Brill auff den Evangelischen | Augapstel | Das ist: | Richtige | bestendige | Ablehnung und in Sottes Wort wolge- | gründte Resutation | deren im Augapstel Aug- | spurgischer Consession | samptlicher gesetzter | Articul | Dero Röm. Kähs. Majest. Carolo V. und | den Catholischen Ständen in Anno 30. und respecti- ve 52. zu Augspurg auff gedachte Consession und zu dero wolge- | gründten Resutation | auff alle Articul gerichtet | von den Ca- | tholischen Theologis vberge- | ben | Darinnen neben andern zusehen | was die Kähserl. | Majest. und die Catholischen Ständt dazumal von solcher | Consession gehal- | ten. | Durch | Andream Fabricium †). | (Ornamentum typogr.) | Gedruck im Jahr nach Christi | Geburt | M. DC. XXIX. 7 plagg. litt A.—G sign., 28 foll. non num., 4° (A 2° Praesatio ad lectorem; A 2° — G 4° init. Consutatio ex libro supra recensito repetita, ex quo etiam columnarum inscriptio: "Caroli V. Imp. Antwort [quibus verbis columnae a sinistra positae] Auff die Articul Augsp. Consession [quibus columnae a dextra positae inscriptae sunt] retenta est.) ††).

Praefatio brevis Confutationi in hoc libro praefixa haec est:

#### "Borrebe an ben gunftigen Lefer.

Gunstiger Leser, wiewol wir jeto gnungsam Brsachen gehabt, den Lutherischen Augapstel, Buncten weiß abzulehnen, ond den Bugrundt besselben, den Concipisten vor Augen zu stellen, dieweil aber der mehrertheil erdichte Calumniae contra sedem-Apostolicam, welche vor vielen Jahren mit Bestandt abgelehnet, als haben wir dem Liebhaber der Warheit zum besten verordnet; die Resutation, gegen die Augspurgische Consession, vand wie sie Carolo V. vbergeben, in Druck verserigen wöllen, quod amicus loctor bone consulat rogamus."

Confutatio ipsa ab illa praecedentis libri, ex quo recusa est, tantum brevioribus inscriptionibus singulorum articulorum differt, excepto primo, qui iisdem verbis ac in illa inscriptus est solo ordine eorum paululum

\*\*) Hoc indicium de Confutatione germanica genuina Muellerus l. l. p. LXVIII. proposuit.

11) Huno librum ex Biblioth. Orphanotrophei Halens. in manibus habeo.

<sup>\*)</sup> Hac ratione Confutatio germanica genuina a latina Confutatione, ex qua translata est, quibusdam locis differt; cum enim formula latina publici iuris non fieret, utriusque conditores non necesse habehant, ea, quae inter transferendum in germanica publice praelegenda mutabant, deinceps etiam in latina formula, quae ipsis ob oculos versabantor, mutare.

Hoc nomine Lutherani [verosimiliter ad quosdam locos Script. Sacrae, uti Prov. ?, 2. Behalte mein Geseh, wie beinen Augapsel; Zach. 2, 8. Wer sie antastet, der tastet meinen Augapsel an, spectantes] Consessionem suam primum insigniverunt in libro 1628. edito, in praecedente Vol. XXVI. p. 445 sqq. recensito: Rothwendige Bertheidigung, Des hesligen Kömischen Augapselscher Churszüger Churszüger und Stände Aug. latina et germanica hoc nomine insignita recusa est: Pupilla Saxonica. Lipsiae 1629. 4°; Aug-Apsiel der Augspurgischen Consession. Lethzig 1629. 4°, 8°., 12°., teste Mart. Lipenio in Bibliothecae realis theologicae Tomo I. (Francosurti ad M. 1685. Fol.) p. 110.

torem significadat, male retinverunt, quidam in errorem inducti sunt, ipsum Fabricium (a. 1581. mortuum) hulus lidelit esse auctorem s. editorem. Recte igitur Gablerus in 1. Neuer oder fortges. allgem. litter. Annetger T. II. No. VII. p. 101 sq. haec de ea re scripsit: "Der Hr. Berf. [scil. Mayber, Iurisconsultus Erlangensis, qui Fabricium editorem hulus lidri esse opinadatur] hat sich aber mit so vielen andern durch den Titel der Brill auf den evangelischen Augahel versühren lassen, weil ausdrücklich darauf keht: ""Durch Andream Fabricium MDCXXIX." Allein die Olllinger Zesutten (deren damalige große Geschäftigkeit zum Untergange der evangelischen Kirche aus der Kirchengeschichte bekannt ist), welche diese Ausgabe von 1639. veranstaltet haben, entschnien diesen Kamen aus der Mannzer Ausgabe von 1698., welche sie ohnehin hier nur abbrucken ließen. Dort bezog sich aber der Kame auf das lateinische Gremplar, das Andr. Fabricius 1573. in seiner Harmon. A. C. bekannt gemacht hat. Eben so ließen aber auch die Evangelischen in bemielben Jahr 1629. den Phillipp. Melanscht hon wieder ausselben. Denn so wie die Zesutten, in der Vangelischen Augahel, die Constitation zuerst in seiner Harmonia A. C. in den Druck gegeben hatte; eben so ließen jeht die Evangelischen die Apologie der A. C. unter dem Titel: Evangelischen den Augahsselben Brillen Buher sebrucken, und sehrlich die Constitation wieder abbrucken, und sehren den Ramen des Philipp Melanchten Dutzer sehrschen den Kenlischen der Augahsselben der A. C. unter dem Titel; den Drucken den Ramen des Philipp Melanchten berausgegeben hatte. Aus Gerausgebers der neuen Schrist, auf den Titel, well er diese Apologie der A. C. 1531. abgesaßt und herausgegeben hatte."

mutato, nam pro auff ben ersten Articul Antwort. hie legitur: Autwort dust ben ersten Articul. In relignorum automa articulorum inscriptionibus verba priora illic ubique repetita: "Caroli V. Imperatoris unnd ber Catholischen Fürstens in hoe omissa sunt, et e. c. secundus art. inscriptus est: Antwort auff den andern Articul. Bon der Erbsunde.

Huius libri duae editiones eodem anno prodierunt, teste Feuerlino, qui l. l. l. p. 183., priore editione sub nr. 767. recensita, haec addit:

768) Alia editio etiam sine indicio loci, 1629. 4.

De hoc libello Brill auf ben evang. Augapfel Mayerus Erlangensis (conf. supra p. 51 sq.) in Rphemeridibus: Neuer allg. litt. Anzeiger T. I. p. 358. proposuit iudicium: in eo Confutationem germanicam genuinam in Comitiis praelectam ab Andrea Fabricio ) primum editam esse. Hac in re Mayerum dupliciter errasse, iam Gablerus in earundem Ephemeridium T. II. No. VII. p. 99—107. et No. XI. p. 179—182. eo argumentatus est, quod 1) Andr. Fabricius iam a. 1581. mortuus est, 2) Confutatio germanica in hec libello exhibita a Confutatione germanica Codicis Moguntini, quam Muellerus edidit, omnino differt, cum Ygliana autem versione anni 1598. (quam Mayerus ipse seriorem versionem esse I. l. T. I. p. 358. recte iudicat) ad verbum consentit: ergo hic libellus minime Confutationem germanicam genuinam in ipsis Comitiis factam continet, neque prima eius editio nominari potest.

Alter liber, in quo eadem Yglii versio Confutationis codem anno 1629, recusa est, habet huncce titulum prolixum:

Catholischer Oculist ober Starnstecher / | Das ist / | Seplsame / vnd so wol in | Sottes Bort / ben H. Allgemeinen Conciliis, | als auch in den Reichs Constitutionidus, Passawi- | schen Bertrag vnd in Anno 1555. auffgerichtem Religion Frieden / wol- | gegründte Recepta vnd Artnehen/ wieder den vnlängst außgangenen | Lutherischen Aug Apssel / denselben beständich / gründlich vnd glüc- | lich auß der Burtel zu curirn / vnd das Gesticht wie- | der zubringen. | Darinnen zusorderst die im selbigen Aug- | Apssel wieder die Bapsiliche Heitglich vnnd die Alge- | meine Catholische Kirch besindliche Calumnien / kurtsich vindicitt / Bum Andern die strittliche Articel der Consessionisten mit vns Ca- | tholischen resutirt vnnd erleutert / die Reichs- Constitutiones, Bassawischer | Bertrag vnd Religion Frieden / in diesen passibus nach dem rechten gesundten | Berstandt auß dem ReichsActen erkläret / vnnd letzlich / wie die Catho- | lische Ständt denselben eingewilliget / verstanden / vnd gehal- | ten / hergegen der gegentheil vielmal gesähre. | lich gebrochen / beducirt | wird. | (Ornamontum typogr.) | Gedruck Im Jahr 1629. 22 plagg. litt. A.— D sign., 174 pagg. num., ult. sol. album, 4° (sol. A 2° — 3° med. Praesatio; pag. 6—83. Augustana Consessio cum Examine catholico i. e. Constitutione; pag. 84—174 Capita Lutheranae Pupillae cum Examine catholico; sol. D 4 vacat) \*\*).

Ex Praesatione huius libri intelligitur, hoc quoque scriptum aeque ac praecedens Iesuitas Dillingenses habere auctores. In priore parte Augustana Consessio cum Consutatione ita coniuncsim exhibetur, ut, praemissa Praesatione ad Imperatorem Carolum V., singulos Consessionis articulos subsequitur eorum Consutatio, cuius primus articulus inscriptus est: Caroli V. Imper. vnnb ber Catholischen Fürsten, Stand, Catholische Antwort auff den articul. Bon der Citalichen Cffent vnd Wesenheit. reliqui autem brevius, e. c. secundus: Catholische Antwort auff den andern Articul. Bon der Erbsund.

An hic liber aut proxime praecedens etiam a. 1630. denuo prodierit, nescio. Pfaffius enim in Introductione in hist. theol. literar. P. III. p. 410. utrumque librum sic affert: "Brill auff den Evangelischen Augapfiel et der Catholische Oculist und Starenstecher A. 1629. 1630.", quasi alter liber aut primum, aut denuo a. 1630. prodierit. Hanc ob causam Bertramus in Litter. Abhandl. St. 4. p. 126. haec adnotavit: "Eines von beiben mag auch 1630. wieder gedruckt sein, ob es gleich von dem Oculisten dadurch noch nicht zu erweisen ist, daß in der Hauptvertheidigung 1630. nur steht, er seh unlängsten auch auf den Blan kommen; welches dem Veuerleinischen Exemplar zu Volge schon 1629. geschehen."

<sup>\*)</sup> Alii quoque (tituli verbis, de quibus p. 61 sq. in nota †) diximus, seducti) Fabricium huius libelli editorem esse opinati sunt, uti Io. Ge. Walchius, qui in Introductione in Ubros Eccl. Luth. symbol. p. 219 sq. ait: "Praeter hos ex pontificiorum ordine Andreas Fabricius — huiusmodi scriptorum numerum augere voluit atque hanc in rem edidit: Brilli auf den euangelischen Aug-Apfiel etc. MDCXXIX. Etiam Ioecherus in l. Gelépten-Eericon idem iudicat, quamquam ipse narrat, Fabricium iam a. 1581. extremum diem oblisse. — In alium errorem incidit Ioh. Casp. Funk, qui in l. Eesformations: und Augeburg. Confessorifions-Historie (Um 1730. 89) p. 296 haec scripsit: "Unblich im J. 1572. ist das eigents-liche teutsche Concept in einem pabstitione Bych, Brill auf den evangel. Augabfel, und dann in einem andern, so den Litel sübrte: der catholische Oculiscund Starnstecher, heraussommen.", ubi utrumque librum a. 1699. editum salse ad a. 1579. refert, cum sictita Consutationis Editione, de qua supra diximus, eum permutans.

<sup>\*\*)</sup> Hic quoque liber ex eadem Bibliotheca ad meas manus est. — Brevissime recensetur a Feuerlino L L L p. 135. nr. 779.

Tertius liber, in que Yglil versio Confutationis subsequenti anno 1680. repetita est, habet huncce titulum : Die Augspurgliche Confesion aus heiliger Gottlicher Schrifft erkläret von Johann Muller. Samburg 1630.

149 plagg. 40.

In huius enim libri Parte II. exhibetur Augustana Confessio germanica cum Confutatione germanica sic coniuncta, ut singulis eius articulis subiecta sit eorum Confutatio \*\*), quae, testibus Bertramo in l. Litt. Abhandi. St. 4. p. 119. et 129. nota \*) et Gablero in l. Neuer od. fortges. allg. litter. Anzeiger Bd. 2. (1803.) No. VII. p. 103 sq. nota v. et No. XI. p. 179 sq. ex libello Brill auff ben Ev. Augusffel accurate recusa est. \*\*\*)

' Quartus liber, in quo eadem Confutationis versio (quamquam passim paululum mutata) ex eodem libello repetita est, hunc habet titulum:

Der wolbewährte | \*Evangelische | \*Aug-Apfel | Dber | Schrifftmässige Erklärung aller Articul | Der | \*Augspurglischen | \*Consession, | Als des | \*Evangelischen Glaubens-Bekäntnüsses | Darinnen | So wohl die Evangelischen Barheit, als der Papisten und ande- | rer Falschgläubigen Irrhümer und Mißbräuche durch eigene | hierüber zu S. Ihomas in Leipzig gehaltene | \*Sermones | Gründlich und deutlich vorgestellet werden | Bon | \*D. Augusto Pseissern / Prof. Publ. | und Bredigern daselbsten. | \*Rebst viersachen Register / auch einer Borrede / darinnen der aus- | gesprengten Iesuitischen Lägen von Churf. Iohanns und Isch. Fried- | richs Abfall gründlich begegnet wird. | Leipzig, | \*Berlegts Ishann Herbordt Alsh / Buchhändler. | Daselbst gedruckt ben Christoph Bleischern / 1685. Novem huius tituli lineae asteriscis signatae rubro colore impressae sunt. Huic titulo integro e regione appositus est brevior imaginibus cinctus. Hic liber continet 185 plagg. litt. a—b, A—3, Aa—Unu unu un (cuius ult. folium album est) sign., prima 16 foll. non num., 1408 pagg., extr. 19 foll. non num., ult. fol. vacat. 4° (sol. a 3° — b 4° Epist. nuscupat., sol. c 1° — b 4° Praesatio ad lectorem; pag. 1—1408. Consessio Augustana germanica sermonibus illustrata. Singulos eius articulos subsequuntur eorum Consutatio ab Yglio versa, et Apologia a Iusto Iona germanice-reddita; extr. 19 foll. non num., cont. 4 Indices) †).

In hoc libro Ygli and versio passim paulo mutata est, e. c. in art. 1. et 2. haec invenitur varietas:

| Ygliana versio a. 1598.                    | Pfeifferi liber a. 1685.                    |
|--------------------------------------------|---------------------------------------------|
| art. 1.                                    | art. 1.                                     |
| pag. 6. lin. 7 sq. in bem erften Articul,  | pag. 75. lin. 9 sq. im erften Articul       |
| 8 - Effent und Wesenheit                   | 10. Essent                                  |
| — — 9 — nach bem Decret vnd Beschluß       | 11. nach bem Beschluß                       |
| — — — 11 — jhrer Bekandtnuß                | — — 12. — ihrer Erkantniß                   |
| art. 2.                                    | art. 2.                                     |
| — 8 — 2 — Diese zween Articul              | - 113 9 bie zween Articul                   |
| 5. nach bem Lauff,                         | 12. nach ber Lauffe,                        |
| 8. ober begierligfeit, welche in bem Sauff | 17. und Begierligteit, welche in ber Lauffe |

Ad has tres versiones seculo XVI. a Gelmero e Codice Ebneriano, a Coelestino e Codice Fabriciano et ab Yglio ex cedem Codice factas novissimo dentque tempore accessit quarta a Frid. Guil. Bodemanno facta ex Editione 1. vel 2. Hasiana supra p. 33 sq. recensita. Hacc recens versio continetur in hocce libro:

Die Confutation, die Ranones und Glaubensbeschluffe des tribentinischen Concils und bas tribentinische Glaubensbekenntniß. Ueberset und mit geschichtlichen Einleitungen und Anmerkungen begleitet von Friedrich Bilbelm Bodemann, Rector in Munder. Der katholischen Bekenntnisschriften erfte Abtheilung. Gottingen bei

<sup>\*)</sup> Hie liber, quem nondum ipse vidi, accuratius recensetur in 1. Fortgesehte Sammlung von Alten und Reuen Theologischen Sachen. Auf das J. 1730. p. 214—217.

<sup>)</sup> Idem refert Io. Ge. Walch in Introductions in Horos eccles. Lath. symb. p. 417.

Gable rus, postquam utrumque ilbrum accurate inter se contulerat, l. l. No. XI. p. 180. sic de textus Confutationis congruentia iudicat: "Der Text ber teutschen Confutation in Joh. Mullers Augsp. Conf. ift ein genauer Abbrud bes Lextes in ber Brill, sogar ber Eigenheiten ber Bortbilbung und ber Orthographie, bis auf wenige Abweichungen, und auch biese waren vielleicht nur Bert bes Sehers, ber manches abersah ober bester machen wollte."

<sup>†)</sup> Hune librum fpse possideo.

Bandenhoed und Ruprecht. 1842. 6% plagg., XVIII et 90 pagg. 8° mai. (pag. III—VI. Borwort; p. VII—XVIII. Einseitung; p. 1—30. Die Confutation oder Widerlegung der augsburgischen Confession; p. 31—88. Die Kanones und Beschlüsse bes bochheiligen, allgilitigen und allgemeinen tribentinischen Concils, geseiert unter den Bapsten Paul III., Julius III., Pius IV.; p. 89—90. Eidesformel des tridentinischen Glaubensbekenntnisses.)\*).

Bodemannum in hoc libro Consutationem latinam ex Hasii quadam Editione Librorum symbolicorum Ecclesiae evangelicae in linguam vernaculam transtulisse, ipse in Prolegomenis p. XI. nota 13. resert, dubium autem reliquit, utrum primam Ed. anni 1827., an alteram anni 1837. secutus sit. Cur non Consutationem germanicam Codicis Moguntini ex Editione Muelleriana recudendam curaverit, sed praetulerit novam latinae Consutationis versionem adornare, in Prolegg. p. XI sq. has affert causas: "Auch die Handschrift, welche sich im mainzer Archive besindet, und dem Hosprediger Weber zu Weimar, dem Versasser der fritischen Geschichte der augsb. Consession mitgetheilt, von dessen Wider dem Kector u. Bibliothetar Müller in Zeit überlassen, und von diesem (mit dem latein. s. g. Pstugsschen Aerte) 1808 u. neuerdings auch von Schöpsschler wurde, tann nur höchst unwahrscheinlich als die Uxsschrift angesehen werden. Um so weniger \*\*) rathsam konnte es deshalb erschienen, sie hier etwa statt einer neuen Uebersschung auszunehmen, zumal sie großentheils doch erst in ein neueres Deutsch gebracht werden müßte, um sie allgemein verssändlich zu machen, und überdies unvollständig ist; daher denn auch Schöpsschaft werden müßte, um sie allgemein berssändlich zu machen, und überdies unvollständig ist; daher denn auch Schöpsschuse (das Ende des 24., und den ganzen 25. u. 26. Artisel) aus dem "Brill" ergänzt. Sonst aber ist sie, wie auch der "Brill" und die Ausgabe bei Chyptraus, überall sorgsältig zu Rathe gezogen." — Hanc versionem interpres inscripsit: "Consutation oder Widerlegung der augsburgischen Consessionen Schöpsschusen interpres inscripsit: "Consutation oder Widerlegung der augsburgischen Consessionen

Inter has varias Confutationes germanicas praeter temports et auctorum diversitatem etiam baec est haud parvi momenti:

primaria illa germanica fere respondet \*\*\*) formulae quintae latinae, qualis in ipsis Comitiis scripta est; nam cum esset publice recitata, eamque ob causam in tabulario Moguntino reconderetur, eo a variis mutationibus servata est, idemque de apographo, quod in Actis Comitiorum August. ibidem reconditis continetur, optimo iure contendi potest.

seriores germanicae respondent Codicibus et Editionibus latinae Confutationis, ex quibus translatae sunt, nempe Gelmeriana Codici Ebneriano, Coelestiniana et Ygliana Editioni Fabricianae, Bodemanniana Editioni Hasianae; quapropter tres priores easdem reddunt mutationes, quae in Codicibus Ebneri et Fabricii reperiuntur (vide quae supra p. 37 sq. de his Codd. dicta sunt).

Praeter has Confutationes germanicas integras memorandae sunt etiam epitomae et breviora compendia earum:

- 1. E primaria Confutatione d. 3. Aug. publice praetecta inter praetegendum calamo excepta:
  - a) a loachimo Camerario aliisque nonnullis Lutheranis inter praelectionem calamo annotata.

Camerarium Confutationem germanicam publice praelectam audivisse, intelligitur ex Melanthonis epistola ad Lutherum d. 6. Aug. 1530. scripta (in huius Corp. Vol. II. p. 253 sq.) et Legatorum Norimbergensium litteris ad Senatum suum d. 4. Aug. datis (ibid. p. 249—252.), in quibus narratur, illum, quantum fieri potuerit, calamo inter praelegendum praecipua capita locorum et argumentorum excepisse. Idem quoque nonnulli alii Lutherani fecerunt. †) Haec ab ipso Camerario aliisque annotata cum multis suarum partium, praesertim cum Melanthone, qui praelectioni non interfuerat, et Luthero communicata, atque in huius Operibus typis evulgata sunt:

1. in Edit. Witteberg. Opp. german. Lutheri Tom. IX. fol. 421a — 423b, ubi sic inscripta sunt: Rurger Auszug ber fürnemeften Stude, so bie Bapisten zu Berlegung der vberreichten Christlichen bekentsnis der Protestirenden Stende, Reiserlicher Maleste zugestellt haben 12. Julij. ††) Anno M. D. XXX.

<sup>\*)</sup> Huius libri, quem ipse possideo, Pars II. continet Catechismum Romanam ab eodem in germanicam linguam translatum (φαιπουετ, φαιπιφε φοίδυφη. 1844. 23 plagg. 8° mai.).

<sup>\*\*)</sup> Hace verba: Um fo weniger et quae sequuntur, ibidem p. XII. in nota 15. adscripta sunt.

Consilio scripsi: fere respondet; nam cum formula latina publici iuris in Comitiis non fieret, in vertendo formula germanica quibusdam locis mutari poterat, ubi latina immutata mansit. Conf. quae supra p. 45 sq. de indole Confutationis germanicae in ipsis Comitiis scriptae relata sunt.

<sup>†)</sup> Hoc elucet ex ipsius Melanthonis verbis in Praefatione Apologiae maioris (Ed. princ. fol. G ija lin. 6 sq.): "Quidam enim ex nostris inter praelegendum capita locorum et argumentorum exceperant."

ᠠ) His vero die minime germanica Confutatio publice praelecta, sed ne prima quidem latina Imperatori iam exhibita est;

auff bem Reichstag ju Augeburg, Bon etlichen Gelarten bnter bem offentlichen Berlefen verzeichnet, und jufamen bracht.

- 2. in Edit. Ienens. Opp. germ. Luth. Tom. V. fol. 955 98 init. ilsdem verbis inscripta.
- 3. in Edit. Altenburg. Opp. Luth. Tom. V. p. 221-224. cum eadem inscriptione.
- 4. in Edit. Lipsiens. Opp. Luth. Tom. XX. p. 229-232. inscripta:

Aurzer Auszug Der fürnehmsten Studen, so bie Bapisten zu Bieberlegung ber Augspurgischen Confession Kahferl. Maj. ben 12. Julii zugestellet haben.

5. in Edit. Walchiana Halensi Opp. Luth. Tom. XVI. p. 1267-1274. sic inscripta:

Einige Stude ber papiftischen vermehnten Biberlegung ber Augspurgischen Confesion, wie folche unter bem Berlefen aufgefangen worben.

Qui haec propere notata infra denuo recudenda cum integra Confutatione contuletit, facile inveniet, pauca fuisse, quae vix sextam totius Confutationis partem efficiant, et ordinem rerum praelectarum in altera parte esse turbatum.

b) ab alio quodam Lutherano ex comitatu Marchionis Brandenburgici calamo excepta.

Haec in Marchionis Brandenburgici Actis horum Comitiorum Nr. 17. fol. 172—176<sup>b</sup> Norimbergae asservantur, ex quibus Foerstemannus in l. Urfunbenbuch Tom. II. Nr. 135. p. 133—141. primus ea edidisse sibi visus est; at in Dav. Chytraei editione prima libri: *Historia* ber Aughburgifchen Confession (Rostod 1576. 4°, conf. huius Corp. Vol. XXVI. p. 101 sq.) fol. 119<sup>b</sup> med. — 125<sup>a</sup> init. iam fere eadem typis descripta sunt, et ex hac in Editione, quae Francofurti ad M. 1577. prodiit (conf. l. l. p. 103 sq., ubi eam recensui) recusa sunt. Ex his elucet, utrique, et Chytraeo et Foerstemanno, aut idem scriptum aut alteri apographum eiusdem scripti ob oculos versatum et l. l. typis excusum esse. Apud Chytraeum haec legitur inscriptio:

Bngeferlicher behalt, was Reb. Mab. in Schrifften, bem Churfursten zu Sachsten, und seinen mitverwandten, auff jre Confession zu antwort geben, geschehen am 3. Augusti Anno M. D. XXX.

apud Foerstemannum autem haec epitome sic inscripta est:

Bngeuerlicher behalt, was tehe Mt. Inn schrifftenn ben dur vnd Fursten zw antwort geben 3° Augustj Anno 1.5.30.

Haec item infra ex hocce libro, in que forma genuina Codicis accuratius redditur, repetentur.

## 2. Cochlaei Summa Confutationis.

Cochlaeus praecipua Confutationis capita germanice typis describenda Dresdae 1531. curavit sic inscripta:

Summarium ber taiferlichen Antwort, auff ber funff gurften vin Gech3 Stethen \*) betentnus ju Augspurg auff nechstgebaltem Reidstag. — (In fine:) Gebrugft ju Dreften burd Bolffgang Stockel. 1531. 40.

Haec deinde Cyprianus in l. *Historia* der A. C. Behlagen Num. XXXV. p. 196—201. et Walchius in sua Edit. Operum Luth. T. XVI. p. 1274—1279. repetierunt, ex quorum priore libro infra typis exscribentur, Apud Cyprianum haec Summa sic inscripta est:

Summarium der kalferlichen Antwort, auff der funff Fürsten und Sechs Stethen bekentnus zu Augspurg auff nechstgehaltem Reickstag. Aus Coclei Edition.

### apud Walchium sic:

Innhalt ber Confutation, wie ihn Cochlaus unmittelbar nach bem Reichstag bat bruden laffen.

hace enim d. 13. Iul., et germanica demum paulo ante publicam eius praelectionem d. 3. Aug. factam illi exhibebatur (vide quae supra de hac re dicta sunt).

Scil. Norimberga, Reutlinga, Weissenburgum, Heilsbrunum, Campodunum et Winshemia, quae in Codice Dessaviensi Confessionis Augustanae latinae inter nomina eorum, qui huic subscripserunt, leguntur (vide Vol. XXVI. p. 215 sq.).

### 3. Menzeri argumentum Confutationis.

Balthasar Menzerus in libro suo: Exegesis Augustanas Confessionis (Giessae 1615, 1620, 12° et Francosurti 1615, 12°) \*), teste Bertramo in 2tt. Abhandi. St. 4. p. 137., singulis Aug. Confess. articulis etiam argumentum Confutationis ad eos spectantis adscripsit.

Confutationes in praecedentibus recensitae aut *Imperatoris insu* scriptae, aut ex sic scriptis translatione vel excerpendo ortae sunt.

Restat, ut dicamus

B.

# De Confutationibus privato consilio factis.

Praeter illas Confutationes iussu Imperatoris conscriptas etiam alii quidam suis ipsorum consiliis commoti sunt, ut Confessionem Augustanam refellere conarentur. Confutationum sic factarum, quod attinet ad tempus, quo scriptae sunt, duo genera sunt distinguenda:

- 1. Confutationes in ipsis Comitiis vel paulo post factae.
- 2. Confutationes seriore tempore conscriptae.

Prioris generis Confutationes h. l. imprimis memorandae sunt

1. Confutatio a Io. Cochlaeo et Arnoldo Vesaliensi communi studio conscripta.

Haec sic inscripta est:

Brevis ad singula puncta Confessionis Protestantium Principum responsto, Augustae prinatim scripta per Arnoldum Vuesaliensem et Ioannem Cochlaeum communi studio.

Haec Confutatio invenitur in hisce libris:

a) in libro sic inscripto:

Quadroplex concordiae ratio et consideratio super Confessione Augustana Protestantium quorundam S. R. Imp. Principum et statuum, Caes. Mai. Augustae exhibita. 1) Breuis ad singula puncta Confessionis responsio Augustae privatim scripta, a. 30. 2) Compendiosa Explicatio Actorum Augustae in septenorum Tractatu, et colloquio Haganoiae, Sereniss. Regi Ro. — tradita die 17. Iun. a. XL. 3) Septem viae praeparatoriae ad ineundum per Colloquium concordiam, Vuormaciae ad Praesidentes Colloquii scriptae a. XL. 4) Discussio omnium Confessionis et Apologiae Aug. articulorum, quidnam in eis possit, et quid non possit a Catholicis approbari ac recipi, Ratisponae elucubrata, a. 1541. Sine loci aut typographi indicio, 1544. 23 plagg. 8°. Auctor et editor huius libri est Cochlaeus.

In hoc libro, qui sic a Riederero in Feuerlini Biblioth. symb. ab ipso edita P. L. p. 126. recensetur, haec Confutatio privata in primis tribus plagulis continetur.

b) in Coelestini Historia Comitiorum Augustae 1530. celebratorum Tomo II. fol. 234° med. — 243° med., praemissis hisce Prolegomenis, quorum principio in margine dies 20. Iulii adscriptus est: "Cum autem Pontificiis Theologis — de voluntate Caesa. Maiest. non solum ad articules a Principibus Protestantibus Caesa. Maiest. oblatos, respondendum esset: verum etiam nonnulli ex ipsis futurum prospicerent, ut per quosdam pacis et concordiae studiosos, dissidium illud inter partes componeretur, articulos Saxonicae confessionis diligentius considerandos et perpendendos in manus sumserunt, ut cum ad actionem ipsam ventum escet, promtius et expeditius ad singula respondere, et quid in Principum Protestantium confessione probarent, quid alienum ab Declesiae consensu dictum esse arbitrarentur, facilius significare possent. Praesertim vero Arnoldus Vuesaliensis et Iohannes Cochlaeus, primi nominis inter Pontificios tunc temporis Theologi — communi studio, brevem, ad singulos Augustanae confessionis articulos, responsionem comprehenderent, quam in gratiam pii et studiosi Lectoris nunc sumus subiecturi, ut quae differentia sit inter

<sup>\*)</sup> the tree hulus libri Editiones recensentur in Mart. Lipenii Bibliotheca realt theologica Tom I. p. 114.

Orthodoxam et Pentificiam doctrinam, quid nos, et quid illi de singulis Christianae fidei articulis sentiant ac statuant, omnibus manifestius evadat et clarius appareat."

2. Iohannis Cochlaei tractatus sic inscriptus:

Contra Confessionem Augustanam, Dicta Martini Lutheri et Philippi Melanchthonis, per Iohannem Cochlaeum collecta, Anno, 1530.

Hic tractatus, in quo Confessionem Augustanam ipsorum Lutheri et Melanthonis dictis quibusdam refutare studet, invenitur in kocce libro:

In Causa Religionis | Miscellaneo | rom libri tres in di | uersos Tractutus antea non aeditos, ac diversis | temporibus, locisque scriptos digesti. | Per Iohannem Co | chlaeum. | Qvorom Catalogos | in sequenti habetur Pagina. | Ingolstadii excode | bat Alexander Vueissenhorn. | Cum Gratia et Privilegio Caesareae Maiestatis. | M. D. XLV. 51½ plagg. litt. A, B, a—z, Aa—Zz, Aaa—Ddd (Ddd ½ plag.) sign., prima 8 foll. non num., 194 foll. num., ult. pag. vacat, 40 (fol. A 1b — 2b Catalogus Tractatuum miscellaneorum; fel. A 3a — B 2a Cochlaei ad Principem Albertum epistola nuncup. in Civitate Eichstatensi quarto Nonas Febr. 1545. scripta; fol. B 2b — 4b Index; fol. 1a — 96b Libri I. Tractatus I—VI.; fol. 97a — 143b Libri II. Tract. I—XII.; fol. 144a — 194a Libri III. Tract. I—XII.). e)

In huius Operis fol. 126° — 131° legitur ille tractatus, qui libri II. nonus est, verbis supra allatis inscriptus. In eius fine subiuncta sunt verba: Scripta Augustas. Die 3. Septemb. Anno 1530.

Posterioris generis Confutationes sunt

- 1. Iohannis Cochlaei Velitatio in Apologiam Phil, Melanchthonis. Lipsias 1534. 5 plagg. 40 (quae iam a. 1532. scripta est; epistola enim dedicat. ad Andr. Critium Episcopum Ratisbonae d. 2, Iun. 1532. data est). \*\*)
- 2. Einsdem Cochlaei diacussio sic inscripta:

Discussio omnium Confessionis et Apologiae Aug. articulorum, quidnam in els possit, et quid non possit a Catholicis approbari ac recipi, Ratisbonae elucubrata, a. 1541.

#### quae invenitur

- a) continua serie, in illo libro sub nr. 1. a) p. 71 sq. recensito: Quadruplex concordiae ratio et consideratio etc. 1544. edita, ubi haec Discussio quarto loco exstat.
- b) in multas particulas dispertita, in Andreae Fabricii Harmonia Conf. Aug., id quod ex huius operis recensione supra p. 23 sq. proposita intelligitur.
- 3. ANTAPOLOGIE | Erst teyl/ des anderen articles | Lutherscher consession/ sampt der traffilosen und un | gegrundten Philippi Melanchenis Apologiae / | Die Erbsunde und etliche ander sehner salschen | lehrstud belangend. Consutation. | D. Johannes Mensing. | Lyg ane ungunst und richte recht. sudiunctis duodus locis S. S.: Ps. 118. [119, 42.] et Ezch. 13. [v. 3 sq. 6. 8—10.] 16½ plagg. litt. A—D. (D. 1½ plag.) sign., prima 4 soll. non num., seqq. 62 soll. num. 4° (sol. A 16 4° Auctoris epistola nuncup. ad loachimum Marchionem Braudendurg. data Francosordiae ad Oderam d. 24. Iunii 1533.; sol. A 46 vacat; Fol. I° LXI6 Antapologiam cont., Fol. LXII° Correctorium, ult. pag. vacat). \*\*\*)
- 4. Ich. Dietenbergeri Phimostomus Scripturariorum. Coloniae in officina Quentekii. 1582. 4º. †)
- 5. Antithoris Der Lutherifchen Befenthniß obber beicht, fo fie ju Angfpurgt vor Rabferlicher Maieftat und bem Behligen Romifchen Reich im Drepfigften jar, angegeben. Darpnnen bu frommer Lefer ertennen magft,

\*\*) Hace recensetur a Saligio in Sift. ber A. C. I. p. 876. et Bertramo l. l. p. 142.

•••) Hunc librum, qui a Riederero in Feuerlini Bibl. symb. I. p. 127. nr. 729. et Ge. Gottl. Webero in Arit. Gefc. b. A. C. II. p. 423. nota a. breviter recensetur, e Biblioth. ducali Gothana in manibus habeo.

<sup>&</sup>quot;) Hic liber rarus in mea Bibliotheca est.

<sup>†)</sup> Huius libri foi. 1. de iis, quae hic exhibentur, hace indicat: "In hoc libello, candide lector, illa praecipue, de quibus in nouissimis imperialibus Comitiis Augustae M. D. XXX. celebratis, anceps inter plurimos fuit sententia, et suis capitulis numerata et scripturis canemicis (id quod non paucis impossibile visum est) euidentibus, catholice intellectis, probata inuenies. Secundum hace a Cypriano in Hist, der &. C. cap. 8. p. 102. relata hic liber a Bertramo in &it. Abhandl. St. 4. p. 133. recte Confutationibus A. C. adnumeratur.

**7**5

mit was warhett fbe ihren Glauben befant burch Betrum von Anfpach. — (In fine:) Gebruct ju Frankfurt an ber Ober, burch 3. h. 1533. 17 plagg. 40. \*)

- 6. Ioh. a Dauentria Exegesis absolutissima tuxta et breuissima Euangelicas veritatis, errorumque et mendaciorum, quae sunt cum in Confessione Lutherana Caes. Maiestati in Comitiis Aug. exhibita, tum in eiusdem Apologia, Coloniae 1535. 80 \*\*\*), recus. Friburgi 1535. 80 \*\*\*).
- 7. Alphonsi Viruesii Canariensis Episcopi Philippicae, disputationes viginti aduersus Lutherana dogmata per Phil. Melanthonem (in A. C. et Apologia) defensa. Anterpiae, M. D. XLI. 4°. it. Coloniae 1542. 4°. it. 1545. 4°. †) Philippica I. scripta est de dogmatum multitudine et varietate; II. et III. spectant ad Aug. Conf. art. 1. et 2.; IV—VIII. ad art. 4—6.; IX—XI. ad art. 12.; XII—XIV. ad art. 13—15.; XV. ad art. 16. 18. 19.; XVI. ad art. 21.; XVIII. ad art. 22.; XVIII. et XIX. ad art. 23.; XX. ad art. 27. Ex loco Philippicae I.: "sed quod Confessio quam triennium abhine Augustae Vindelicorum in solenni conuentu Germaniae Carolo Caesari... obtulistis," Bertramus 1. l. p. 138. colligit, totum hoc opus iam a. 1533. esse scriptum.
- 8. Alberti Pighii Explicatio controversiarum praecipuarum in Comitiis Ratisponeusibus tractaturum. Paristis 1542. 8º. ††)
- 9. Ioh. Hoffmeisteri Iudicium de articulis Conf. Aug. nunc primum in lucem editum. Moguntias 1559. 8º. (de quo libro iam supra p. 59. diximus).
- 10. Altera pars libri Kollonitschiani in huius Corp. Vol. XXVI. p. 447 sq. recensiti.

Ad has Confutationes postea aliae a pluribus Catholicis, e. c. Ant. Possevino, Rob. Bellarmino, Franc. Burgkardo, Ad. Tannero, Balth. Hagero, Thom. Henrico, Vito Pichlero, Io. Ferlero additae sunt, quas Feuerlinus I. l. p. 129 sqq. recensuit. Conf. Beltram I. l. p. 150 sqq.

Quantopere horum adversariorum de Augustana Confessione iudicia inter se differant, Feuerlinus exposuit in hac dissertatione:

noc dissitutions.

Iac. Wilh. Feuerlini diss. e Theologia Symbolica de Variationibus quibusdam Theologorum Pontificiorum in Iudiciis de Aug. Conf. Altorf. 1730. 4.

His Confutationibus quadam ex parte etiam adnumerari possunt haec scripta irenica:

1. De Principum Protestantium Confessione Iohannis Eccii Censura Archiepiscopo Moguntino et Georgio Saxoniae Duci Augustae exhibita.

#### Hacc legitur latine:

- a. in Coelestini Historia Comit. August. T. III. fol. 364 374
- b. in Chytraei Historia Aug. Conf. Ed. 1. p. 232 med. 235. et in seqq. Editt.
- c. in Phil. Muelleri Concordia pag. XLVI med. XLVIII.

#### In linguam germanicam translata exstat

- a. in Chytra ei *Historia* ber Augsb. Conf. Ed. 1. fol. 135° med. 138° init. Ed. 2. fol. 237° med. 240° extr., item in reliquis Editt. bulus operis.
- b. in Walchii Edit. Operum Luth. T. XVI. p. 1656-1661. ex Chytraei Opere recusa.

<sup>9)</sup> Hic liber breviter a Riederero l. l. L. p. 126., Webero l. l. in eadem nota et von der Hardt in Autogr. Luth. et coaet. T. II. p. 167. recensetur, prolixius autem a Ioh. Erh. Kappio in l. Aleine Rachiefe einiger größten Theils noch ungebruckten, Und sonderlich zur Erläuterung Der Arformations-Geschichte nüblichen Urlunden. P. IV. (Leibzig 1733. 3° min.) nr. XIV. p. 603—611. —'Hardtius in Autogr. Luth. et coaet. Tom. II. p. 167. hunc librus inter librus anni 1531. recenset, ad quem annum etiam a Beckmanno in Anhalt. Hist. et Loeschero in Catalogo, Supplem. P. I. p. 45. nr. 754. refertur, teste Bertramo l. l. p. 142.

Hunc librum Feuerlinus I. l. I. p. 126. nr. 725. recensuit, perbreviter etiam Weberus I. l. — A. Fabricius totum hunc librum intuit in suam Harmoniam A. C.

<sup>•••)</sup> Haec Ed. Friburgi impressa, Bertramo l. l. p. 137. teste, in Gruhlichii Annalibus p. 82. memoratur.

<sup>†)</sup> Primam harum Editionum Weberus I. I., alteram Walchius in *Biblioth. theol.*, et Koecherus in *Biblioth. symb.* (teste Bertramo I. I. p. 138.), tertiam denique, quae etiam in Bibliotheca Mayeriana p. 779. memoratur, Riedererus I. L. I. p. 127. mr. 730. recensuerunt. — Hunc librum item Fabricius in suum Opus recepit.

<sup>11)</sup> Hoc opus Weberus I. I. inter seriores Confutationes affert.

Huius scripti origo a Chytraeo in Prolegomenis ei praemissis in Opere lat. sic narratur: "Decreto igitur die 14. Augusti colloquio paucorum veritatis et pacis amantium, qui de controversis articulis pie conciliandis, et concordia ac unitate Ecclesiarum restituenda placide et amice conferrent: Cardinalis Moguntinus, et Georgius Dux Saxoniae, et alii, ut se ad tractationem de pace instruerent, a lojanne Eccio Theologo iudicium et censuram de singulis Confessionis Articulis, et consilium ac media, quibus controversi articuli componi et conciliari possent, brevi et nervoso scripto sibi explicari petunt. Is sequentem censuram eis exhibuit." Conf. etiam Saligii historie bet N. C. I. p. 288 sqq.

2. Iohannis Cochlaei Compendiosa Explicatio Actorum Augustae in septenorum Tractatu, et colloquio Haganoiae, Sereniss, Regi Ro. etc. tradita die 17. lun. a. XL.

## quae legitur latine:

- a. in libro supra p. 71 sq. recensito: Quadruplex concordiae ratio et consideratio super Conf. August. etc. 1544, 8. edita, in quo secundo loco exhibetur.
- b. in Odorici Raynaldi (qui Annales Baronianos a seculo XIII. continuandos suscepit) Annalium Eccles. Tomo XXI. (Romae 1686. Fol.) sub anno 1540. n. 49 sqq.
- c. in Seckendorfil Commentario de Lutheranismo Lib. III. Sect. 21. §. LXXIX. Add. IV. pag. 284—292. (Ed. 2.), ubi sic inscripta est: Consilium Domini Ioannis Cochlaei super XXVIII. Articulis Augustensibus, Regi Romanorum exhibitum die XVII. Iunii MDXL. Hagenoae.

## et in germanicam linguam translata

- in Walchii Edit. Operum. Luth. Tomo XVII. p. 474—495., ubi haec duplex inscriptio praefixa est: Cochlai bem König Ferdinand übergebenes Bebenken, wie weit man fich zu Augspurg mit ben Protestanten verglichen und was man ihnen nachgeben könne. Ins Deutsche übersest von M. Aug. Tittel.
  - Des herrn Johann Cochlat Bedenten über ben 28. Augspurgischen Artiteln, an ben Rom. Konig überreicht ben 17. Junii 1540. Sagenau.
- 3. Ge. Cassandri Consultatio de articulis Religionis inter Catholicos et Protestantes controuersis. Coloniae 1577. 80. \*)
- 4. Georg. Wicelii Via Regia sius de controuersis religionis capitibus conciliandis sententia, iussu Ferdinandi I. Caesaris conscripta. Acc. varia, quibus necessitas reformationis Ecclesias Romanas, simulgus Concilii Tridentini iniquitas ostenditur, cura H. Conringii. Helmest. 1650. 4°.
- 5. Ge. Cassandri et Ge. Wicelii de Sacris nostri temporis Controuersiis libri duo scripti tussu August. Caes. Ferdinandi I., et Maximiliani II. Hac editione innumeris locis emendatiores et auctiores, additis simul isthuc pertinentibus aliis, cura Herm. Conringii. Helmest. 1659. 40.

Postquam in his Prolegomenis historium Confutationis exposui, progredior ad libros ipsos denue edendos, quos cognitos habere lectoribus necessarium est ad Apologium Melanthonis accurate intelligendam. Quo consilio nunc deinceps recudendos curabo hosce:

- 1. Confutationem latinam in Comitiis Augustanis scriptam, sed non praelectam;
- 2. Confutationem germanicam in Comitiis Augustanis scriptam et d. 3. Aug. 1530. publice praelectam:
- 3. Ea, quae inter hanc praelectionem ex ea calamo excepta nunt a quibusdam Lutheranis;
- 4. Cochlaei Summam Confutationis.

<sup>\*)</sup> Hie liber et duo sequentes recensentur in Feuerlini Biblioth. symb. I. p. 138 sq. nr. 738—740. Cassandri Consultatio et Wicelii Via Regia iam a. 1564. scriptae sunt, teste Feuerlino in annot. tertio horum librorum subiuncta.

#### ▲.

### CONFUTATIO LATINA.

Huius Confutationis quinque formulas supra p. 5 sqq. descripsimus, quarum primas tantum exigua pars, quatuor priorum articulorum Confessionis Confutationem complectens, a Ioh. Cochlaeo in Philippicis a. 1534. ab ipso editis adscripta est; secunda aut omnino deperdita, aut certe nondum reperta est; tertia in Codice Pflugiano, quem Chr. Gottfr. Mueller 1808. primus edidit, quarta in Cod. Monacensi, cuius varias lectiones, quibus a Cod. Pflug. discrepat, Foerstemannus collegit et 1835. in l. Urfundenbuch II. p. 142-176. exhibuit, quinta in Cod. Dessaviensi a Mich. Webero a. 1810. edito, conservatae sunt. Hi tres Codices adhuc exstant. Praeterea recensuimus hasce quintae formulae Editiones: 1) Ed. Andr. Fabricii anni 1573. e Codice nunc deperdito, quem Fabricianum appellavimus, in Harmonia Augustanae Confessionis contentam; 2) Ed. Georg. Coelestini a. 1577. e Fabriciana repetitam in Historia Comitiorum Augustan. Tom. III. fol. 1 sqq.; 3) Ed. Day, Chytraei e Codice Ebveriano nunc deperdito in lat. Historia Augustanae Confessionis a. 1578. primum editam; 4) Ed. Phil. Muelleri a. 1705. in Concordia pag. I seqq. ex Ed. Coelestini insertam; 5) Ed. Chr. Matth. Pfaffii a 1730. in sua Ed. Librorum symbol. Ecclesiae evang ex Ed. Chytraeana repetitam; 6) Editt. Adam. Rechenbergii a. 1742. et 1756. in Appendice duarum nevissimarum Editt. Concordiae ex Ed. Chytraeana recusas; 7) Editt. Car. Aug. Hasii a. 1827. 1837. et 1846. in Prolegomenis Librorum symbol. Ecclesiae evang. e Cod. Dessav. a Webero edito repetitas hac quidem lege, ut ea, quae Codicis scriba probus, sed idiota, non intellecta, vel lacunis designavit, vel e suo ingenio infeliciter supplevit, e Fabricii ac Chytrael recensionibus restituerentur; 8) Ed. Christ. Guil. Spiekeri a. 1830. ex Editt. Rechenbergiana et Hasiana repetitam et cum Confessione Augustana eiusque Apologia coniunctam; 9) Ed. Henr. Aug. Guil. Meyeri a. 1830. ex Ed. Hasiana recusam inter Additamenta ad Libros symbol. Ecclesiae Luther.; 10) Ed. Frid. Franckii a. 1847. e. Cod. Dessav. a Webero edito recusam in Appendice Librorum symbol. Écclesiae Luth.

Nostra quoque Editio ex hoc Codice Dessaviensi a Webero edito repetetur, collatis etiam Editionibus Fabricii, Chytraei, Hasii et Franckii, quae omnes quintam formulam exhibent. Ut autem lectores priorum quoque formularum, quotquot supersunt, ab hac quinta diversitatem perspiciant, etiam harum varietatem ex libris Cochlaei, Chr. Gottfr. Muelleri et Foerstemanni adscribam. In hac varietate textui Codicis Dessaviensis sublungenda Codices ac Editiones hisce siglis indicabimus: 1) Dess. (Codex Dessaviensis a Mich. Webero 1810. bis editus: a) cum Confessione Augustana coniunctim, b) una cum Cod. Pflug., qui Dessaviensi a sinistra appositus est. Has duas Editt., ubi distinguendae sunt, litt. a. et b. signabimus: Dess. a., Dess. b.), 2) Mon. (Cod. Monacensis a Foerstemanno cum Cod. Pflugiano collatus), 3) Pflug. (Cod. Pflugianus a Chr. Gottfr. Muellero editus), 4) Chytr. (Editio Chytraei), 5) Cochl. (Cochlaei Philippicae), 6) Fabr. (Editio Fabricii), 7) Franck. (Editio Franckii), 8) Has. (Editio 3. Hasii a. 1846.). Ubi Coelestini Editio memoranda est, sigla Coel. indicabitur. Plerumque vero huius Editionis nullam faciam mentionem, quippe quod ex Ed. Fabriciana recusa est, ergo easdem fore varias lectiones exhibet, quae ex hac afferentur.

# RESPONSIO PONTIFICIA

sen

# CONFUTATIO ')

# AUGUSTANAE CONFESSIONIS 2)

e Codice Dessaviensi a Webero edito, emendatis emendandis.

## PROLOGUS. \*)

Sacra Caesarea Maiestas, Dominus nester Clementissimus, cum superioribus diebus quandam fidei confessionem per Electorem, Ducem Saxoniae, et nonnullos Principes atque 4) duas civitates, cum nominibus eorum subscriptis exhibitam accepissct; pro eo affectu, quo Dei O. M. gloriam, animarum salutem, christianam concordiam, et publicam totius Germaniae quietem, honorem, unionem atque salutem magnopere exoptat, non modo eam confessionem legit ipsa, 5) ac, 6) quantum opus fait, perspexit diligenter, sed, quo firmius maturiusque (ut in re tanti momenti decet) procederet, ac negotium tam arduum accurate 7) tractaret, nonnullis eruditis, maturis, probatis ac 6) honestis

1) Weberus in Dess. b. p. 2. de his duobus sequentis libelli nominibus adscripsit hanc annotationem: "Quamquam hic libellus confutationis potius, quam responsionis nomine appellari solet; tamen Muellerus [in l. Formula Confutationis A. C. p. 2.] hoc aptius recte indicat. Aliud est respondere, aliud confutare. Ipsi Pontificii haud pauca in Confessione probarunt: unde neque in Prolego, neque in Epilogo Confutationis nomen occurrit."

MELANTH. OPER, VOL, XXVII.

viris diversarum nationum eandem confessionem 8) videndam examinandamque o) dedit, eisque serio mandavit et iniunxit, ut, quae recte ac catholice dicta in ea illa 10) confessione invenirent, laudarent ac comprobarent, contra vero a catholica ecclesia dissidentia annotarent, ac deinde cum corum responsione offerrent, 11) suasque ipsi de quaque 12) re sententias exponerent. Quod quidem rite ex ordine 18) factum est. Nam et praedictam illam confessionem eruditi illi viri omni cura ac 14) diligentia perspexerunt, et, quid de unaquaque re sentiant, scriptis mandaverunt, 16) atque ita responsionem 16) Caes. Maiestati exhibuerunt. Quam sane responsionem Sacra C. M. ut decet christianum Imperatorem, accuratissime perlegit, ac ceteris Rom. imperii Electoribus, Principibus et Statibus legendam dedit et examinandam: quam et ipsi tanquam orthodoxam et cum evangelio et cum. 17) sacris literis per omnia consentientem approbaverunt. 18) Qua de causa Caes. Maiestas habito desuper consilio, praedictis, Electoribus, 19) Principibus et 20) civitatibus, ut in ea 21) orthodoxa

<sup>27)</sup> In Dess. et Mon. inscriptio hoc loco deest. In Fabr. legitur haec: Caroli Caesaris et Catholicorum Principum ad oblatam a Protestantibus Confessionem responsio. In Coel.: Theologorum Pontificiorum ad oblatam a Protestantibus Confessionem Responsio. In Chytr.: Confutatio Articulorum Confessionis, Pontificia, Angustae in praesentia Caesareae Maiestatis, Caroli V. Electorum, Principum, et aliorum Statuum Imperii Romani in publico consilio Imperiali producta et lecta.. In Pflug.: Responsio Caesareae Maiestatis data Lutheranis Principibus ac sibi adhaerentibus 1. Augusti, comitiorum tempore, anno domini 1530 Augustae Vindelicorum.

<sup>3)</sup> In Dess. non solum huius Prologi, sed stiam partium et articulorum inscriptiones et numeri desiderantur; quin pheres articuli a superioribus ne spatiolo quidem vacuo distincti sunt, atque adeo in lines media incipiunt. — Etiam in Mon., Chytr. et Fabr. hace inscriptio desst. In Pflug. h. l. legitur hace inscriptio disticha: Prima Pars. | Prologus.

<sup>4)</sup> stque] Chytr., Fabr.: et

<sup>6)</sup> ipsa Fabr.: ipse,

<sup>6)</sup> ac] Eabr. stroque loco: es

<sup>7)</sup> accurate] Chytr.: tem accurate

<sup>8)</sup> confessionem) sic reste Chysn., Fabr., ex quibus receptum est a Franck., Has.; Duns, male exhibet: responsionem.

<sup>9)</sup> examinandamque] Fabr.: et examinendam

<sup>10)</sup> illa] in Chytr., Fabr. non legitur.

cam corum responsione offerrent,] Chytr., Fabr.: Sacme illius Maiestati una cum corum responsione offerrent,

<sup>12)</sup> quaque] Chytr.: es

<sup>13)</sup> rite ex ordine] Chytr.: rite et ordine; Fabr.: ordine, et rite

<sup>14)</sup> ac] Fabr.: et

<sup>15)</sup> mandaverunt, Fabr.: mandarunt.

<sup>16)</sup> responsionem] Chytr., Fabr.: responsionem eam

<sup>17)</sup> cum] hoe alterum in Chytr., Fabr. deest.

<sup>18)</sup> approbaverunt.] Chytr.: comprobaverunt.

<sup>19)</sup> Electoribus,] Chytr., Fabr.: Electori,

<sup>20)</sup> et] in Fabr. deast.

<sup>21)</sup> in eal Fabr.: ea (Chr. Gottir. Muellerus in Formula Confut. p. 5. note 18. falso-refert, pro in ea Fabr. et Coel. habere: ex.es; et in strague Ed. legitur sola vos: ea)

nostra sancta fide ao religione omne dissidium tollatur, in praesentiarûm <sup>22</sup>) recitare <sup>25</sup>) iussit, hoc modo:

[Pro hoc Prologo, qualis in quints Confutationis formula legitur, brevior in tertia et quarta exhibetur, quem nune e Pflug. (tertia form.) adiungum, annotatu varietate Codicis Mon. (quartae form.):

#### Prologus. 4)

Sacra Caesarea et Catholica Maiestas, quam primum confessionem b) per Principes et civitates, c) quae se in ea subscripserunt, exhibitam accepit, pro eo affectu, quo Dei O. M. gloriam, animarum salutem, christianam concordiam, et publicam totius Germaniae quietem, honorem, et unionem atque salutem exoptat, non modo eam confessionem perlegit, sed, quo firmior maturiorque d) (ut in re tanti momenti decet) procederet, nonnullis viris in sacris literis eruditissimis e) videndam examinandamque dedit, qui, omni cura atque diligentia ea Confessione perspecta, suam responsionem Maiestati suae Caesareae () obtulerunt. Quam etiam s) responsionem eadem C. M. tanquam commune studiosa salutis perlegit, h) ac ceteris Rom. imperii Electoribus, Principibus et i) Statibus legendam dedit: quibus omnibus k) tanquam orthodoxam et cum 1) evangelio et sacris literis per omnia convenientem m) approbantibus, deque n) corum consilio et assensu cisdem o) Principibus et civitatibus tradendam decrevit, P) his verbis. 4)]

- 22) in praesentiarum] Fabr. conjunctim: inpraesentiarum (Mueller falso l. l. nota 18. refert, Fabr. exhibere: in praesentia); Co el.: in praesentia
- 23) recitare] Fabr.: recitari
- a) Prologus.) have inscriptio una cum verbis ei superscriptis:
  "Prima Pars." (vide praeced, notam 3.) in Mon. desunt.
- b) quam primum confessionem] Mon.: cum primum fidei Confessionem quandam
- c) civitates] Mon. (= Dess.): duas Civitates [ex hoc loco similibusque intelligitur, hunc Codicem formulamque in so exhibitam inter Pflug. i. e. tertiam ac Dessav. i. e. quintam medium tenere, conf. supra p. 19 sq.]
- d) firmior maturiorque] Mon. (= Dess.): firmius maturiusque
- e) nonnullis eruditissimis] Mon.: nonnullis viris diversarum Nationum in sacris litteris eruditissimis, moribus probatissimis, et ab omni privato affectu admissis
- f) Maiestati suae Caesareae] Mon. (= Dess.): Caesareae Maiestati
- g) etiam] Mon. (= Dess.): sane
- h) commune (Weberus suspicatur ante hanc vocem errore scribae excidisse in: in commune i. s. in universum) studiosa salutis perlegit,] Mon.: communis salutis studiosa, accuratissima diligentia perlegit,
- i) et] Mon.: ac
- k) omnibus] Mon. addit: eam
- 1) et cum] Mon.: et quae cum
- m) convenientem] Mon.: consentiat
- n) deque] in Mon. deest.
- o) eisdem] Mon.: eadem Caes. Maiestas supradictis
- p) tradendam decrevit] ad hace verba Muellerus l. l. p. 5. nota 18. recte adnotavit: ergo decretum fuisse videtur, ut Lutheranis ea die 1. Aug. traderetur, sed consilio matato die 3. Aug. [tantum] recitata est.
- q) his verbis:] Mon.: Velut suam, suaque publica Auctoritate

Ad ea, quae per Electorem et aliquot Principes ac civitates Sacri Rom. imperii in negotio et causis christianae et orthodoxae fidei Sacrae Caes. Maiestati exhibita fuerunt, hoc christianum responsum reddi potest: 24)

# TPARS PRIOR.

## Ad artic. L] 25)

In primis cum articulo primo <sup>26</sup>) confiteantur <sup>27</sup>) unitatem essentiae divinae <sup>28</sup>) in tribus personis iuxta Nicaeni concilii decretum; eorum confessio acceptanda est, <sup>29</sup>) eo, quod per omnia ad

roboratam, Et ab omnibus perinde Sacri Romani Imperii membris et subditis unanimi consensu (. ut omnis de fide et religione discordia tollatur.) acceptandam.

- 24) Ad ea, quae resp. reddi potest:] sic haec verba in Dess. b., Franck., Has., item in Chytr. a praecedentibus apte seiuncta sunt, quippe quod inscriptionem Confutationis continent; in ipso autem Codice (in Dess. a. ad amussim typis expresso) praecedentibus in continua linea annexa sunt, item in Fabr. At in verbis ipsis haec invenitur varietas: a) post vocem Electorem addit Chytr.: Saxoniae; b) pro negotio et causis habet Fabr.: negotiis ac causis; c) pro potest habet. Fabr.: possit, Dess. b., Franck., Has.: potuit, quae altera lectio orta est ex falsa Weberi interpretatione compendii scriptionis pt, quod h. l. in Dess. a. exstat; hoc vero vocem potest significare, elucet e Io. Ludolf. Waltheri Lexico diplomatico (Gottingae 1747. Fol.) p. 304. Edd. Franck. et Has. ex Dess. b. recusae sunt indeque hunc errorem receperunt. Chytr. recte exhibet: potest. In Pflug., Montotus hic locus: Ad ea reddi potest. nondum apparet.
- 25) Pars prior. Ad artic. I.] have inscriptio partis et articuli eiusque numerus non solum h. l., sed etiam in sequentibus in ipso Cod. desunt (conf. supra p. 81. nota 3.) quapropter ubique intra uncinos in hac Ed. adduntur. In Fabr. legitur inscriptio: Caroli Caesaris et Catholicorum Principum ad Articulum primum responsio, abs qua sequentium articulorum inscriptiones tantum numero different. In Chytr. singuli articuli solis numerorum signis: I. etc. inscripti sunt. Apud Coel. hic art. sic inscriptus est: Ad Articulum I. De unitate essentiae Theologorum Pontificiorum responsio. (Ab hac inscriptione sequentium articulorum inscriptiones solo numero et argumento different.) Pflug. habet hanc inscriptionem: Primus articulus. De trinitatis divinitate et unitatis essentia, quae deinde mutata est in: de unitate essentiae, ut magis conveniret verbis Aug. Confessionis. In Mon. articuli 1—21. inscriptionibus carent; tantum ex primis singulorum verbis cognoscitur numerus eorum.
- 26) articulo primo] sic Chytr., Fabr., Franck., Has.; in Dess. deest: primo
- 27) cum art. primo confiteantur] Pflug., Mon.: cum Principes articulo primo confiteantur (Vax Principes in formula prima, tertia et quarta saepe occurrit; in his enim ubique dicitur: Principes [Lutherani] confitentur, damnant etc., proqua dicendi ratione formula quinta habet: confitentur, damnant (nemine nominato), side Muelleri annot. p. 6. n. 2.)
- 28) essentiae divinae] Pflug., Mon.: divinae essentiae
- 29) eorum confessio acceptanda est,] Pflug., Mon.: Sacra C.

normam fidei et cum Romana concordat 30) ecolesia. Nam Nicaenum concilium, sub Imperatore Constantino Magno celebratum, semper sacrosanctum est habitum, 81) in quo trecenti, decem et octo 82) Episcopi, sanctimonia vitae, 88) martyrio et eruditione conspicui ac 84) venerabiles, discussis et 85) diligenter examinatis 36) sacris literis, hunc articulum, quem hic confitentur, 87) de unitate essentiae et personarum trinitate definierunt. 88) Sio quoque acceptandum est, quod damnant 89) omnes haereses, contra hunc articulum 40) exortas, Manichaeos, Arianos, Eunomianos, Valentinianos, Samosatenos: nam et hos olim damnavit sancta et catholica ecclesia.

[In prima formula Confutationis valde prolixa, cuius partin quatuor priores articulos complectentem Cochlaeus in Philippicis suis conservavit, primus Augustanae Confessionis articulus sic, confutatur (Cochl. Phil. I. nr. 26. fol. C 3a med. — 4b med.):

#### Confutatio Luthericae Confessionis Augustae exhibitae. Articulus I. de Trinitate.

Invictissime Imperator, Domine Clementissime, Princeps Deo dilecte, nobisque sacrosancte ac semper Auguste, Confessio Illustrissimorum Principum eorumque Concionatorum, in primo articulo, ab omnibus Orthodoxis procul dubio probabitur, et cum gaudio ac debita congratulatione suscipiotur, ubi fatentur, Decretum Nicenae Synodi de unitate essentiae divinae et de tribus personis, sine ulla dubitatione credendum esse.

Ex qua sane Confessione poterit Caesarea Maiestas vestra illos benigne admonere, Primum, ut quaecunque approbat Ecclesia Catholica communi consensu, etiam si in literis sacris expressa propriis vocabulis non fuerint, ipsi quoque pro approbatis habere velint, utpote sacrificium Missae, iciunium

M. clementer huius articuli confessionem acceptat, (hacc quoque dicendi ratio: Caes. Mai. acceptat, (haec quoque dicendi ratio: Caes. Mai. acceptat, approbat, relicit, repellit, damnat etc. pro: acceptatur, approbatur, reiicitur, repellitur, damnatur etc., sicul in quinta formula dici solet, pertinet ad dicendi genus prioribus formulis proprium conf. nota 27. et Muelleri annot. p. 6. n. 2.)

- 30) concordst] Pflug., Mon.: convenit
  - 31) habitum] Pflug.: habendum (Mon. = Dess.: habitum)
  - 32) trecenti, decem et octo] Fabr.: trecenti et decemocto; Pflug.: trecenti; Mon.: Niceni decem et octo
  - 33) vitae] in Pflug. nondum legitur, in Mon. autem iam adscriptum est.
  - 34) conspicui ac] Fabr.: perspicui et
  - 35) et] Fabr., Pflug.: ac
  - 86) examinatis Pflug.: elaboratis, examinatis (Mon. = Dess.)
  - 37) hic confitentur] Pflug., Mon.: Principes hic confitentur (vide notam 21.)
  - 38) definierunt.] Chytr., Pflug.: diffinierunt.
  - 39) acceptandum est, quod damnant] Pflug., Mon.: acceptat eadem C. M., quod Principes damnant (vide notas 27. 29.)
  - 40) hunc articrlum Pflug.: hunc articulum confessis (hono fessionis esse indico, conf. Dess. b. p. 8. nota \*\*))

quadragesimale, Invocationem sanctorum, exequias mortuorum et id genus alia. De quibus novae ab corum Concionatoribus contentiones, magno cum scandalo infirmiorum, gravique commotione populorum, in vulgus temere dispersae sunt, hanc praecipue causam praetendentibus illis, quia Evangelium et sacrae literae ista non habeant. At si causa ista valeret, utique confessio hace de unitate essentiae divinac et de Trinitate personarum nihil valeret. Quandoquidem in sacris literis et in Evangelio, nusquam sub istis verbis reparitur. Et cum Graeci dicunt citra scripturam tres hypostases, quod latine ad verbum sonat tres substantias, Latini tamen nequaquam tres substantias, sed tres personas confitentur. Sacrae autem literae (Mattà. ult. 1. Ioh. 5. a) docent quidem nos dicere tres, Patrem, filium, et spiritum sanctum, sed dicere tres Hypostases aut tres personas, nusquam docent. Et tamen recte sic dicimus, quia Ecclesia communi consensu ista recepit et approbavit, Ergo et alia dicere et observare debemus, quae Catholica Ecclesia docet, recipit, servat, praecipit, aut instituit, etiam si in literis sacris expressa non roperiantur.

Deinde pie admonendi sunt Principes isti, ut sacratissimam Synodum Nicenam, quae sub Constantino Magno, An. Do. CCCXXIIII. Episcopos CCC. et XVIII. sanctissimos ac eruditissimos viros in unum congregatos habuit, in reliquis quoque Canonibus nobiscum reverenter agnoscant et sequantur. Quemadmodum et ipsi olim, et ante ipsos Patres eorum, ac omnes retro Principes ac Reges Catholici, laudabiliter fecerunt. Nam in publicis legibus (In Auc. Collatione 9, const. 6, in principio.) Imperatores Ro. religiose alicubi sanzerunt, ut Regulae Ecclesiasticae, a quatuor sanctis Conciliis, Niceno, Constantinopolitano, Ephesino primo, et Chalcedonensi, aut expositae aut firmatae, pro legibus habeantur, et eorum dogmata sicut scripturae sanctae recipiantur. Ergo sacri Ordines Episcoporum et Clericorum in suis officiis retinendi sunt, observandi dies quadragesimae, celebrandae Episcoporum et bresbyterorum Synodi peragenda poenitentia, servanda Ecclesiae statuta, et caetera quoque recipienda, quae sanctissima Synodus Nicena recepit ac statuit, et tota Ecclesia foeliciter hactenus observavit.

Tertio, admonendi sunt iidem Principes, ut Concionatores et Doctores suos novos, ad Palinodiam adigant et compellant, in iis quae perperam contra praedictam Synodum docuerunt et scripserunt. Nominatim vero Martinum Lutherum et Philippum Melanchthonem, qui publice contra leges et bonos mores, in grave populorum scandalum ac piarum aurium offensionem, Nicenum illud Concilium calumniati sunt. Lutherus quidem (Luth. in Sermone, Attendite a falsis prophetis.) in haec verba. In Synodo Nicena fides et Evangelium defecerunt, et invaluerunt traditiones hominum. Item. Saepe in Concilio nullus adest vir, qui divinum spiritum vel modicum olfecerit, sicut contigit in Concilio Niceno, ubi tractabant et leges condere volebant super statu Ecclesiastico, ne essent in matrimonio, ibi iam omnes erant falsi etc. Item. (Lath. contra Latomum) Anima mea odit hoc vocabulum Homousion, nec foeliciter est receptum, et Hieronymus conqueritur esse nescio quid latentis veneni in literis et syllabis eius, a magnis quoque et doctissimis viris non fuit receptum etc. Quam Arrianum vero impiumque et falsum sit hoc dictum eius, quis non videt? Cur enim damnatus fuit Ar-rius a CCC. et XVIII. Episcopis, et a Constantino Imp. in exilium actus, nisi quod vocabulum hoc recipere noluit? practeadebant sane Arriani id ipsum quod praetendunt modo Lutherani, nempe nihil recipiendum esse quod in scripturis non habetur expressum, Unde dicebant nos Catholicos per irrisionem Homousianos, sicut nunc a Lutheranis dicimur Papistae. Cum igitur Principes isti hic ultro damnent Arrianos, necessarium est, ut suum quoque Lutherum damnent, qui idem in Catholicis male reprobat, quod reprobavit olim Arrius, quem hic damnant.

a) Hase h. l. et in segq. cursivis litteris, quae dicuntur, expressa et uncinie inclues apud Cochleeum in margine annotate sust.

Melanelithon (Phil. in locis communibus) vero sic alt. In Syncdo Nicena constitutae sunt quaedam poenitentiae formae, non pronuncio, quo spiritu decreverint patres. At video, bonam Evangelii partem, imo vim germanam Evangelii, obsenratam eese ea traditione. Nam inde primum natae sunt satisfactiones, quae principio fortasse tolerabiles erant, cum adhuc purior esset Evangelii intellectus penes Ecclesiam. Sed paulo post, ex satisfactionibus, quae conscientiarum carnificina facta est, obscurata est gratia, et quod Evangelium Dei fidei tribuit, coeptum est satisfactionibus tribui, quo quid est et impium magis et pernicio-sius? Et his malis certe occasionem tribuit Nicena Synodus. Macc ille. Et hinc igitur videre possunt isti Principes, quam misere seducantur populi eorum, ab iis quos inter Doctores suos alunt et-praecipuos habent. Cui vero parcant tam superbae censurae homines, qui tot et tam sanctos Patres simul cum Imp. Constantino ac tota Ecclesia arguent impietatis et obscurationis Evangelii? Qua ergo fronte citant nunc Concionatores eorum Nicenam Synodum, quam ii quos praecipuos habent, tam foede calumniantur et arguunt? Nisi igitur ad Palinodiam adigantur, suspicari merito poterimus, nihil hie serio a Principibus istis, in quorum et manu et mensa calumniatores isti sunt, coram Caes. M. V. proponi, intendi, aut agi in sua Confessione, quamvis meliora speremus.

Quarto denique poterit eos Caes. M. V. salubriter admonere, ut suis Concionatoribus, quamlibet eruditis et eloquentibus, contra universalem Dei Ecclesiam nihil credere posthac velint, eo quod certi sumus ex Evangelio, (Ioh. 14. et 16.) Christum et promisiese et misisse atque dedisse Spiritum sanotum Koelesiae, qui suggerat ei omnia, omnemque doceat veritatem. Unde fit, ut Christus dicat, (Matth. 16.) Ecclesiam suam fundatam esse super firmam petram, et Paulus (1. Tim. 3.) nominet eam columnam et basim veritatis. Idee a veritate et recta fide (custode ac ductore Spiritu sancto) aberrare nunquam poterit. Quilibet autem homo quantumvis doctus aut ingeniosus, errare potest, scriptum est enim, (Psal. 115.) Omnis homo mendax. Cum igitur longe a scopo veritatis aberraverint olim dectissimi ac eloquentissimi homines, Valentinus, Paulus Samosatenus, Arrius, et placrique alii, quos Principes isti hic recte ac merito damnant. Cur non credamus, Lutherum quoque et Melanchthonem eorumque complices potius errare quam totam Eeelesiam, cui paraeletum dedit Christas spiritum veritatis? Scriptum est enim, (1. Pst. 5.) Deus superbis recistit, humilibus antem dat gratiam. Quis autem non videt, quam impadens et irrmenis sit horum hominum superbia, qui Nicenam Synodum (in qua Athanasius quoque et Eusebius Caesariensis, viri omnium eruditissimi ac eloquentissimi, adfuerunt) tam proterve in publico iudicare audent? Et tamen candem prius persacpe collaudaverent et sacratissimam praedicaverunt. Merito igitur admenendi sunt principes isti, ut de caetero his hominibus contra Ecclesiam nihil prorsus credant.

# [Ad artic. II.] 41)

In secundo vero articulo confessionis comprobatur quidem, quod 42) cum ecclesia catholica fatentur, vitium originis vere esse peccatum, damnans et afferens acternam mortem his, 43) qui non renascuntur per baptismum et Spiritum S. Nam recte in hoc damnant Pelagianos, et nevos, et veteres, 44) iam pridem ab ecclesia damnates. 45) At declaratio articuli, 46) quod peccatum originis sit, quod nascantur 47) homines sine metu Dei, sine fiducia erga 48) Deum, est omnino rejicienda. 49) cum sit cuilibet Christiano manifestum. esse sine metu Dei, sine fiducia erga 48) Deum, petius 50) esse culpam actualem adulti, quam noxam infantis recens 51) nati, qui usu rationis adhuc non pollet: velut Dominus ad Mosen 62) att: Tui parvuli, 58) qui hodie boni et mali igne-rant distantiam. Deut. I. Sed et ea reicitur declaratio, qua 64) vitium originis cencupiscentiam dicunt, si ita concupiscentiam volunt esse peccatum, quod etiam post baptismum remaneat peccatum 55) in puero. Iam pridem enim damnati sunt a sede apostolica 56) duo articuli Martini Lutheri, 57) secundus et tertius, de peccato remanente in puero post baptismum, 68) et de fomite 59) remorante animam ab ingressu 60)

<sup>41)</sup> Ad art. II.] Coel. in inscriptions etiam exhibet argumentum:
De peccato originis, item Pflug.: De vitio originis.

<sup>142)</sup> somprobatur quidem, quod] Pflug.: C. M. acceptat, quod Principes; Mon.: C. M. comprobat quidem, quod Principes [conf. supra notas 27. 29. Praeterea lector stiam in hac varia lections et seq. 44. aliisque seqq. animadvertat, Mon. inter Pflug. et Dess. medium tenere.]

<sup>43)</sup> his,] Fabr.: tis,

<sup>44)</sup> damnant Pelagianos, et novos, et veteres,] sic ctiam Mon.; Chytr.: damnant Pelagianos novos ac veteres, Pflug.: novos Pelagianos damnant, et veteres,

<sup>45)</sup> damnatos.] Pflug., Mon.: damnatos et anathematizatos.

<sup>46)</sup> At declaratio articuli, Pflug.: At quod ad declarationem articuli pertinet, Man.: Ad declarationem Articuli

<sup>47)</sup> nascantur Mon.: nascuntur

<sup>48)</sup> erga] Pflug. utroque loso: ad (Mon. = Dess.)

<sup>49)</sup> est omnino reiicienda,] Pflug.: in hoc C. M. declarationem illam reiicit, Mon.: Sacra Caes. Mtas reiicit,

<sup>50)</sup> potius] Pflug.: plus (Mon. = Dess.)

<sup>51)</sup> recens] Pflug.: primum (Mon. = Dess.)

<sup>52)</sup> Mosen] Chytr.: Moisen

<sup>53)</sup> Tui parvuli,] Pflug.: Filii (Mon. == Dees.)

<sup>54)</sup> Sed et ea relicitur declaratio, qua (pro qua in Dess. male soriptum est: quo] Fabr.; Sed ea relicitur declaratio, qua; Pflug.: Pari passu relicit C. M. declarationem Principum, dum; Mon.: Sed et eam relicit C. M. declarationem Principum, Qua

<sup>55)</sup> remaneat peccatum] Pflug.: remanet (omissa voce peccatum)
(Mon. = Dess.)

<sup>56)</sup> Iam pridem enim damnati sunt a sede apostolica (seil. én Bulla Leonis X. d. d. 45, Iun. 1520.) Pflug.: Nam sie damnati sunt (Mon. — Dess.)

<sup>57)</sup> Martini Lutheri, J Fabr.: Martini, Pflug.: mere Lutheri, Mon.: Lutheri, [In Pflug. Muellerus cenest legendum esse: Mart. Lutheri, Weberus axtem conicit: mere Lutherani, cum fortasse compendium scribendi a scriba non intellectum, sicque Lutheri positum sit pro Lutherani, sicut in huius articuli fine in hoc Cod. legitur: Lutherand articuli.]

<sup>58)</sup> post baptismum,] haec in Pflug. nondum leguntur, in Mon. vero addita sunt.

 <sup>59)</sup> fomite] sic omnes Cold. et Editt.; in Dess. autem seriba seripserat: vemite, sed alia manue correxit adscripcitque: fomite

remorante animam ab ingressu} Pffug.: remorante ingressum (Mon. == Dess.)

vitium originis dicerent concupiscentiam, quae in baptismo peccatum esse desinat; 62) acceptandum esset, quandoquidem et iuxta beati 68) Pauli sententiam omnes filii irae nascimur 64) Eph. II. et in Adam omnes peccavimus 65) Rom. V. 66)

[In prima Confutationis formula secundus Aug. Confessionis articulus teste Cochlaco in Philippica II. nr. 35. in altera dimidia parte, fol. G 3a med. — 4a med. sic confutatus est:

#### Theologorum Responsio in articulum secundum.

Hanc quoque Confessionem, quatenus Catholica est, gratulabundi acceptamus. Nempe, omnes homines, secundum naturam propagatos, nasci cum peccato, quod originale vocamus. De quo tam multa sunt in acripturis testimonia, praesertim in epistolis Pauli, ut merito impudentissimus iudicetur fuisse Pelagius, qui illud negare ausus fuerit. Et adhuc multo impudentiores videantur hodie placrique Concionatores Argentorati, Basileae, Turegi, Constantiae etc. discipuli paulo ante Lutheri, nunc eius adversarii, novarum sectarum duces, qui peccatum originale, tot saeculis ab universali Ecclesia confessum, tot Conciliis assertum, tot scripturis attestatum, post damnatum ante mille annos Pelagium, adhuc negare non verentur. Zuinglius enim ait, non esse peccatum, sed defectum naturalem, sicut balbutire. Et Bucerus, quamvis Marpurgi in gratiam Lutheranorum recantasse videretur, paulo post tamen illam ipsam recantationem nova recantavit epistola, pervicaciter peccatum originale negans.

Caeterum ista Cencionatorum assertio, non est per omnia satis pura et Catholica. Primum, quia non recte explicant peccatum originis, quod aiunt esse sine metu Dei, sine fiducia erga Deum, et cum concupiscentia. Est enim potius carenta seu privatio originalis institiae, quam Adam protoplastus lapsu suo perdidit, ad cuius perditionem omnes nascimur filii irae, ut att Apostolus Ephe. 2. Caeterum sine metu Dei et sine fiducia in Deum esse, habet, magis rationem culpabilis omissionis et actualis quam originalis peccati. Neque id pueris, qui usum rationis nondum habent, recte imputatur, sed adultis.

Deinde, quando dicunt, hoc vitium originis vere peceatum esse, latenter insinuare videntur damnabilem ac iampridem a Sede Apostolica damnatum errorem Lutheri sui, qui asserit concupiscentiam vere peccatum esse, et in puero post baptismum vere peccatum remanere, fomitemque istum, etiamsi nullum assit peccatum actuale, remorari animam ab ingressu coeli. Hic sane pessiones est error, iam olim publice dampatus, non solum a Re. Pontifice supremo super elusmodi causis cognitare et indice,

veram etiam a celeberrimis Universitatibus Pariziensi, Lovaniensi et Coloniensi. Ex quo deincepe errore, adhue multo peiores et nocentiores pessime asta serpentino elicnit, asserens, Iustum in ommi opere bono peccare, et opus bonum etiam, optime factum esse peccasum, et quidem mortale secundum iustitiam Dei, veniale vero secundum misericordiam Dei, eo quod iustus non est sine carnis concupiscentia, quam vere peccasum esse affirmat. Nos quidem libenter admittimus et affirmamus etiam, peccasum originis ante baptismum in puero vere peccasum esse, Quod vero in puero post baptismum vere peccasum remaneat, hoe maxime inficiamur, atque etiam autoritate sacrae scripturae, sedis Apostolicae Conciliorumque et sanctorum patrum subnixi, damnamus.

Tertio, quando dicunt, Et cum sit vere peccatum, damnans et afferens nunc quoque aeternam mortem his qui renascuntur per baptiumam et spiritum sanctum, Verba hace maxime negamus ut iacent. Benigne tamen interpretabimur, potius hic lapsum scriptorem quam Principes istos et Concionatores corum ita sentire. Sic enim sentire, non aliud esset quam consentire barbarissimo simul et impiissimo errori veterum Patarenorum, qui dicunt furiosissime, Parvulos baptizatos non levius puniri aeternaliter quam latrones aut homicidas. Arbitramur antem potius, hunc esse Principum sensum hic, ut peccatum originale aeternam afferat mortem his qui non renascuntur per baptismum et spiritum sanctum. Quem sane sensum Catholica quoque tenet Ecclesia, iuxta illud Christi, Nisi quis renatus fuerit ex aqua et spiritu sancto, non potest intrare in regnum coelorum Ioh. S.

Merito igitur et in hoc articulo admonebit Caesarea Maiestas vestra Principes istos, ut synceriter per omnia hic cum Esclesia Catholica et sanctis patribus de peccato originali sentire dignentur, potius quam cum novis sectarum autoribus et ducibus, variis involvi erroribus. Errat quippe Lutherus, dicens peccatum originale post baptismum in puero remanere et vere peccatum esse. Errat Melanchthon dicens, Scripturam non distinguere inter peccatum actuale et originale, et peccatum originale esse actualem quandam pravam cupiditatem. Errat Zuinglius dicens, pueros Christianorum sine baptismo salvari. Errat Eberardus Vuidensee, Patarenus novus, dicens, puerum baptizatum acterna morte damnari. Errant denique Catabaptistae, dicentes, pueris baptismum nihil prodesse, sed magis obesse. Et quis tandem erit errorum modus aut finis, si unicuique iuxta somnia sua novam opinionem effingere, et in populum evulgare liceat? Satius est igitur et multo salubrius, unam certam Ecclesiae sententiam sequi et amplecti, quam per tot opinionum ambages misere in errorum Pelago fluctuare. a)]

### [Ad artic. III.] 67)

In tertio articulo nibil est, quod offendat, <sup>68</sup>) cum tota <sup>69</sup>) confessio cum symbolo Apostolorum et cum recta <sup>70</sup>) fidei regula conveniat, filium Dei

<sup>61)</sup> Quod si] Pflug., Mon.: Quod si Principes

<sup>62)</sup> desinat; Pflug: desinit, (Mon. = Dess.)

<sup>63)</sup> besti] in Fabr. deest.

<sup>44)</sup> nescimur] Fabz.: nescuntur.

<sup>60)</sup> peccavimus.] Chytr.: peccamas.

<sup>66)</sup> Rom. V.] Chytr.: Rom. 7. — Pro verbis: acceptandum esset, quandoquidem — — Rom. V. habet Pflug. hase: C. M. hano Principum declarationem acceptat et approbat solum, quod istis verbis ambiguis Lutherani articuli non revocentur, sed pure simplicitorque cam vertiate s. vetenis ecclesias confessia fidei edatur. Men. autem, ut alias inter III. et V. formulam medium tenens, exhibet haecce: C. M. utique acceptaret, Quandoquidem et iuxta B. Pauli sententiam omnes filii irae nascimur Ephes. 2. Et in Adam ennes peccavimus, Roma. 8.

a) His Cochlaeus in fine adscripett: Haco Theologi.

<sup>67)</sup> Ad art. III.] Coel. in inscriptione affert quoque huius act. argumentum: De incarnatione verbi; item Pflug.: De symbolo Apostolorum.

<sup>68)</sup> quod offendat,] Pflug.: quod confessio Principum C. Maiestatem offendat, Mon.: quod Caesaream offendat Mtem,

<sup>69)</sup> tota] Pflug.: tota ferme [in Mon. = Dess. vox ferme, quae h. l. non ad rcs, sed ad verba special [conf. Weberi annot. ad hape room in Dess. b. g. 12.] deleta est.)

<sup>70)</sup> recta] Fabr.: cesta

esse scilicet <sup>71</sup>) incarnatum, humanam naturam assumsisse <sup>72</sup>) in unitatem <sup>78</sup>) personae, natum ex Maria virgine, vere passum, crucifixum, mortuum, descendisse <sup>74</sup>) ad inferos, resurrexisse <sup>74</sup>) tertia <sup>75</sup>) die, et adscendisse <sup>76</sup>) ad coelos, sedereque <sup>77</sup>) ad dexteram Patris. <sup>78</sup>)

[Tertius articulus Aug. Confessionis in prima Confutationis formula, teste Cochlaeo in Philippica I. nr. 27, fol. C 40 med. — D 10 med. sic confutatus est:

#### Articulus III. De duabus naturis in Christo.

Quamvis multa complectatur articulus iste membra, nos tamen omnia velut pia, vera, et Catholica, libenter et cum gaudio agnoscimus et amplectimur, suppliciterque Principes istos in Domino adhortamur, ut in caeteris quoque nil nisi Catholicum a suis Concionatoribus acceptare aut admittere velint. Poterit itaque et hic Caes. M. V. illos pie ac salubriter admoner, ut sicut istum articulum in omnibus membris suis recte iuxta Ecclesiae determinationem asserunt et affirmant, licet huiusmodi verba in scripturis non habeantur: Ita et in reliquis Ecclesiae determinationibus fideliter cum patribus suis persistant, et acquiescant potius, quam ut permittant se longius a veritate per novas Concionatorum suorum adinventiones abduci.

Sequitur itaque ex huius articuli confessione, iure ac merito damnatum esse Lutherum, qui publice scripsit (Luth. de abroganda Missa) a) et docuit, quod pia conscientia novit nec dubitat, Ecolesiam nihil statuere aut ordinare citra aut ultra verbum Dei. Item. Quod in scripturis non habetur, hoc plane Satanae additamentum est. Item. Mira nostra perversitas est, ut aliis testimoniis quam scripturae nostra velimus probare etc. At clarum est, in scripturis non haberi plaeraque verba huius articuli, verissimi alioqui et minime in dubium revocandi, ergo falsa sunt dogmata ista Lutheri. Ubi enim habetur in scripturis expressum, duas naturas Christi, Domini et salvatoris nostri, divinam et humanam in unitate personae inseparabiliter coniunctas esse? Verissimum quidem est hoc, at non in scripturis in haec verba expressum, sed ab Ecclesia, suggerente spiritu veritatis, recte determinatum, et omnibus fidelibus necessario credendum et approbandum, licet nusquam in sacris literis ita declaratum aut expressum. Nusquam item in sacris literis scriptum legitur, Symbolum istud, quod Apostolorum dicimus, ab Apostolis vel compositum vel conscriptum fuisse, Et tamen recte pie ac vere ita credimus, non quod in scripturis habeatur expressum, sed quia sic per spiritum sanctum edocta tenet pia mater Ecclesia.

Restat igitur circa hunc articulum, ut Caes. M. V. clementer Principes istos adhortari, atque efficaciter sua autoritate inducere velit, ad standum ac acquiescendum in omnibus definitioni ac unanimi consensu universalis Ecclesiae, quam supra firmam petram veritatis aedificatam esse, et a spiritu veritatis regi ac duci, ex sacris literis (Matth. 16. Ich. 16.) compertum habent, Ac damnare proinde velint nobiscum, quicquid ab corum Concionatoribus contra Ecclesiae scita et decreta usquam aut unquam evulgatum est. Hic vero potissimum damnent (uti faciunt Catholici) diras eorum blasphemias, in Christum ipsum et in gloriosam genitricem eius sceleratissime divulgatas. În primis damnent hunc Lutheri errorem, quo asserit, (Luth. ad Vualden. et contra mandatum Episcopi Misnen.) in sacramento altaris sub specie panis tantum modo corpus Christi vere adesse, sanguinem vero et animam deitatemque eius a Theologis ibi incantari aut praestigio induci. Principes enim ipsi hic bene et laudabiliter fatentur, contrarium, nempe, duas naturas Christi in unitate personae inseparabiliter coniunctas esse. Damnent suum Pugenhagium Pomeranum, Episcopum (ut iactitant) Vuittenbergensem, qui publice scripsit, (Pomer. in psalterium.) Christum expertum esse terrores animae usque ad desperationem. Damnent Melanchthonem snum, qui scripsit (Phil. in Annot. in Matt. in fi.) in haec verba. Summa causa pavoris Christi erat sensus desertionis et irae divinae, quo fluctuabat Christus inter infernum et vitam. In hoc pavore facta est desolatio donorum in Christo, Nam in hac affiictione et angustia, despoliatio quaedam charitatis facta est, quod scilicet subtrahente se divinitate, non flagravit charitas. Damnent Antonium Zimerman, hominem insigniter Lutheranum, qui ait, Christus conquestus est se derelictum esse a Deo, hoc est quod ipse de vita et beatitudine et ab omnibus bonis fuit derelictus. Damnent studiosum Lutheri discipulum Burguerum, plebanum S. Galli, qui dicit duas naturas in Christo fuisse commixtas, secundum olim damnatam haeresim Eutycetis. Et quis omnes eorum errores et impietates in Christum evulgatas, facile dinumeret? Damnent denique cunctos illos (quorum infinitus, proh dolor, numerus est) qui blasphemant et inhonorant beatam virginem Mariam, Dei genitricem. Nam Lutherus (Luth, in sermone de nativitate Mariae.) ei abrogat consuctos hymnos, Salve Regina, Regina coeli etc. alius vocat eam ancillam rusticam, alius gramineam, alius lotricem, et quid non? Aequum est igitur, ut iuxta hanc confessionem suam Principes isti eiusmodi libros, adeo ímpios, scandalosos et blasphemos, de medio tollere et exurere, autoresque eorum ad Revocationem compellere merito debeant.]

## [Ad artic. IV.] 79)

Quod in quarto articulo 80) Pelagiani dampantur, qui arbitrati sunt, 81) hominem propriis viribus, seclusa gratia Dei, 82) posse 83) mereri vitam aeternam, tanquam catholicum et antiquis conciliis consentaneum acceptatur: 84) nam sacrae Ii-

<sup>71)</sup> esse scilicet Chytr., Fabr.: scilicet esse, Pflug.: potius esse, Mon.: scilicet (omisso verbo: esse)

<sup>72)</sup> humanam naturam assumsisse] Pflug.: humanae naturae assumtionem (Mon. = Dess.)

<sup>73)</sup> in unitatem] Fabr.: in unitate

<sup>74)</sup> descendisse . . . resurrexisse] Pflug.: descendentem . . . resurgentem (Mon. = Dess.)

<sup>75)</sup> tertial Chytr.: tertio

<sup>76)</sup> et adscendisse] Pflug.: ascendentem (Mon. = Dess.)

<sup>77)</sup> sedereque] sic rects Chytr., Franck., Has.; Dess., Fabr., Mon.: sedeatque; Pflug.: et quod sedet

<sup>78)</sup> Patris.] Chytr.: patris, etc., Pflug.: patris, C. M. a Principibus libenter audivit et approbavit. (haec verba: C. M. — approbavit. iam in Mon. omissa sunt.)

a) Haec h. l. et in segq. uncinis inclusa et cursivis citteris im pressa a Cochlaco in margine amotata sunt.

<sup>79)</sup> Ad. art. IV.] Coel. in inscriptione addit argumentum: De iustificatione hominum. item Pflug.: De bonis et meritoriis operibus.

<sup>80)</sup> Quod in quarto articulo] Pflug.: Quartum articulum confessionis Principum C. Maiestas nequit its generaliter acceptare. Nam quod in eo (Mon. = Dess.)

<sup>81)</sup> sunt] in Mon. desst.

<sup>82)</sup> seclusa gratia Dei,] Fabr., Pflug.: seclusa Dei gratia, Mon.: (seclusa gratia Dei)

<sup>83)</sup> posse] in Fabr. deest.

<sup>84)</sup> tanquam catholicum — acceptatur:] Pflug.: in hoc ac-

terae hoc expresse testantur. 85) Iohannes, baptista, inquit: Non potest homo accipere quicquam, nisi fuerit ei datum a coelo. 86) loh. III. omne datum optimum et donum perfectum desursum est, descendens a patre numinum. 87) Iac. I. Omnis itaque nostra sufficientia 88) ex Deo est. 2. Cor. III. Et Christus 89) inquit: Nemo venit ad me, nisi Pater, qui me misit, 90) traxerit eum. Ioh. VI. 91) Et Paulus: 92) Quid habes, quod non accepisti? 1. Cor. IV. 98) Nam si quis intenderet 94) improbare 96) merita hominum, quae per assistentiam gratiae divinae fiunt; plus assentiret 96) Manichaeis, quam ecclesiae catholicae. 97) Omnino 98) enim 99) sacris literis adversatur 98) negare meritoria 100) opera nostra. 1) Etenim 2) S. 3) Paulus inquit: Bonum certamen certavi, cursum consummavi,

ceptat C. M. Principum confessionem tanquam catholicam et antiquis conciliis consentaneam. Mon.: Caes. Mtss. acceptat tanquam catholicum et antiquis conciliis consentaneum.

- 85) hoe expresse testantur.] Pflug.: expresse hoc testantur, quod (Mon. = Dess.)
- 86) a coelo.] Pflug., Mon.: de coelo.
- 87) luminum.] sic recte Chytr., Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon.; Dess. vivios: numinum.
- 88) nostra sufficientia] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: sufficientia nostra
- 89) Et Christus Pflug.: Christus enim (Mon. = Dess.)
- 90) me misit,] Fabr., Pflug.: misit me,
- 91) Inh. VI.] Fabr. male: Iacob. 6.
- Et Paulus: ] Pflug.: Unde fastuoso Pelagiano reote exprobrat S. Paulus: (Mon. = Dess.)
- 93) 1. Cor. IV.] post 1. Cor. 4. solus Cod. Pflug. addit haec: Sana est igitar hoc loco Principum confessio, quod Pelagianos damnat cum tota ecclesia.
- 94) Nam si quis intenderet] Fabr.: Nam si quis vellet; Pflug.: At si Principes praetendant; Mon.: At si Principes intendunt
- 95) improbare] sie recte Chytr., Fabr., Franck., Has.; Dess. male: probare; Pflug.: hoe articulo improbare, Mon.: hoe articulo improbari
- 96) plus assentiret] sic recte Chytr., Fabr., Franck., Has.; Dess. male: plus assentirent; Chytr.: plus consentiret; Pflug.: C. M. hunc articulum admissum nequit, sed prorsus dicit, quod plus consentiant; Mon.: Id Caes. Mtas admittere nequit, sed prorsus reiicit, Ecque plus consentiant...
- 97) ecclesiae catholicae.] Chytr., Fabr., Pflug.: Ecclesiae sanctae Catholicae (Mon. = Dess.)
- 98) Omnino enim ... adversatur] Fabr.: Omnia enim ... adversantur
- 99) Omnino enim] sic Chytr., Franck., Has.; Dess. vitiose: Omnino in (hos in sine dubio ortum est ex vocis enim compendio a soriba non intellecto.); Pflug.: et omnino; Mon.: Omnino namque
- 100) meritoria] Chytr.: meritoria esse
- 1) nostra] in Pflug. deest. (Mon. = Dess.)
- 2) Etenim Pflug.: Nam (Mon. = Dess.)
- 8) 8.] in Chytr. decit.

fidem servavi; de reliquo mihi est reposita 4) corona iustitiae, quam reddet mihi Dominus in illa die. 6) iustus iudex. 6) 2. Tim. IV. 7) Et Corinthiis scripsit: Oportet nos 8) manifestari ante tribunal Christi, ut unusquisque referat 9) prepria corporis, 10) prout gessit, 11) sive bonum, sive malum. 2. Cor. V. 12) Dominus dixit Abrahae: Noli timere; ego protector 18) tuus sum, et merces tua magna nimis. Gen. XV. Et Iesaias inquit: 14) Ecce, merces eius cum eo, opus 15) illius coram illo. 16) Ies. XL. 17) Et iterum Iesaias LVIII.: 18) Frange esurienti panem tuum, et anteibit faciem tuam institia tua, et gloria 19) Domini colliget te. 20) Sic 21) Dominus ad Cain: 22) Nonne, si bene egeris, recipies? Gen. IV. Sic parabola evangelica declarat, nos conductos in vineam 28) Domini, qui et dicit: Voca operarios, et redde eis mercedem. Matth. XX. 24) Sic Paulus, arcano-

- 4) mihi est reposita] Fabr.: mihi reposita est, Mon.: reposita mihi est, Chytr.: mihi proposita est
- 5) in illa die,] Fabr.: in die illa
- 6) fidem servavi; de reliquo iustus iudex.] pro his verbis in Pflug, verbo praecedenti consummavi additum est: etc.
- 7) IV.] Chytr.: 4. cap.
- Et Corinthiis scripsit: Oportet nos] Pflug.: Et oportet nos omnes (Mon. = Dess.)
- 9) nt unusquisque referat] Pflug.: ut referat unusquisque (Mon. = Dess.); Chytr.: et unusquisque referet
- 10) propria corporis, Chytr.: corporis propria,
- 11) prout gessit,] sie Chytr., Fabr., Franck., Haa., Pflug., Mon.; Dess. vitiose: pro ubi esset,
- 12) 2. Cor. V.] post 2. Cor. 5. Pflug. addit: Ubi enim est merces, ibi et meritum. et Mon.: Ubi enim est merces, ibi est meritum Chytr. et Fabr. eadem verba h. l. addust, in altero membro utramque lectionem sic coniungentes: Ubi enim est merces, ibi est et meritum,
- 13) protector] Mon.: propterea
- 14) inquit] in Pflug. deest. (Mon. = Dess.)
- 15) opus] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: et opus
- 16) coram illo.] Chytr.: cum illo. Pflug.: cum ipso, (Mon. = Dess.)
- 17) XL.] sic recte Franck., Has., Pflug., Mon.; Dess., Chytr., Fabr. male: 30.
- 18) iterum Iesaias LVIII.: Chytr.: item Iesaiae. 58., Mon.: item Isaie 58., Pflug.: iterum c. 58:
- 19) f. tuam iustitia tua, et gl.] Fabr.: f. tuam. Iustitia tua et gl.
- 20) colliget te.] Mon.: colliget hoc.
- 21) Sie] Chytr., Fabr., Mon.: Sie sit, Pflug.: Hine ait
- 22) Cain:] Fabr.: Chaim:
- 23) conductos in vineam] Chytr.: in vineam conductos
- 24) qui et dicit: Voca Matth. XX.] Chytr., Fabr., Mon.: qui et convenit nobiscum pro (pro in Mon. dest) diurno denario, qui et dixit (Fabr.: dicit pro dixit): Voca operarios, et redde eis mercedem. Matth. 20. (Fabr.: 25. pro 20.); Pflug.: qui et convenit nobiscum pro denario diurno, Matth. 25.

rum Dei conscius, inquit: 25) Unusquisque prepriam mercedem 24) accipiet, secundum laborem summ. 1. Cor. III. Attamen 27) omnes eatholici fatentur, opera nostra ex se nullius esse meriti; sed gratia Dei facit, illa digna esse vita acterna. 28) Sic inquit S. Iohannes: 29) Ambulabunt 80) mecum in albis, 81) quia digni sunt. Apoc. III. Et S. Paulus 82) ad Coloss. 88) I.: Cum gaudio gratias agentes Deo Patri, qui dignos nos fecit in partem sortis 34) sanctorum in lumine. 85)

[Ex prima Confutationis formula Cochlaeus in Philippies III, nr. 10. fol. H 20 med. — 20 med. quarti artistic Aug. Confessionis Confutationem sic refert:

#### Responsio ad quartum Confessionis articulum.

Hic duo confitentur Principes isti, Primum, non iustificari homines coram Deo viribus, meritis aut operibus propriis. Alterum, iustificari eos gratis propter Christum per fidem. Utrumque autem sane intellectum, velut pium et Catholicum reverenter accipimus et approbamus. Primum quidem sic, quod sine gratia Dei ex viribus, meritis, aut operibus propriis iustificari non possumus. Alterum vero sic, quod fide quae per dilectionem operatur, iustificamur. At neutrum istorum sic docent aut recipiunt Lutherani, sed aiunt, nos sola fide iustificari, exclusis bonis operibus nostris, sed omnia haec potius coniungimus, et in complementum adiungimus etiam sacramenta, ut per ea velum per carnales quasdam gratiam nobis influat Deus, per quam instificemur gratis, non enim ex nostris viribus, sed ex gratia Dei miserentis iustificatio nostri est.

Etenim a meritoriis operibus nostris nusquam secludimus fidem, nusquam gratiam Dei, Scimus enim ex Paulo Hab. XI.

quod impossibile est sine fide placero Deo, Scimus noz gratia Dei id esse quod sumus. 1. Cor. XV. Scimus quod nemo potest accipere quicquam nisi fuerit ei datum de coelo Ich. 3. Scimes, omne datum optimum et omne donum perfectum desursum descendere a patre luminum Inc. 1. Scimus, quia omnis sufficientia nostra ex Deo est, 2. Cor. 3. Scients, uniculque nostrum vere dicere Paulum. 1. Corin. 4. Quid habes quod non accepisti? Scimus Christum vere dixisse, Nemo potest venire ad me, nisi pater, qui misit me, traxerit eum. Scimus depique patres nostros, ante natum Lutherum, et nos adhue hedie, recte et pie ad Deum orasse et orare. Actiones nostras quaesumus domine aspirando praeveni et adiuvando prosequere. Item, Tua nos quaesumus domine gratia semper praeveniat et sequatur, ac bonis eperibus jugiter praestet esse intentos. Unde ait B. Augustinus. Cum Dens remunerat merita nostra, coronat dona sua. Injuste igitur calumniantur Catholicos, praesertim Monachos, Lutherani, quasi ex propriis viribus aut meritis, absque gratia Dei boni aliquid facere velint aut praesumant, quod vitam promerestur seternam. Non ista dicunt Catholici, sed Pelagiani. Nostri vero sie dicunt. Gratia Dei praevenit voluntatem, movet voluntatem, perficit voluntatem, ita ut opera, quae alioqui nulla essent, assistente Dei gratia, aliquid sint et meritoria fiant. Non sane ex virtute propria, sed per gratiam et misericordiam Dei promittentis, et per meritum passionis Christi, mediatoris at advocati nostri. Huic nostrae sententiae perquam multi consonant scripturae loci. Ait sane Apostolus. 2. Tim. 4. Bonum certamen certavi, cursum consummavi, fidem servavi, in reliquo reposita est mihi corona iustitiae quam reddet mihi Dominus in illa die iustus index. 1) Ita Christus bona operantibus repromisit beatitudinem Matth. V. Quos et regnum patris sui percipere iubet Matth. XXV. Et iteram Paulus. Oportet nos manifestari ante tribunal Christi, ut unusquisque Operati nos manifestari ante tribunal Christi, ut unusquasque referat propria corperis, prout gessit. 2. Cor. V. Et Deus ad Abraham. Noli (inquit) timere, Ego pretector teus sum, et merces tua magna nimis Gene. XV. Et Esaias. Ecce merces eius cum eo, et opus illius coram illo, Ess. XL. Et Deus ad Cain. Nonne si bene egeris, recipies, Gene. 4. Et paterfamiliari. lias. Voca operarios, et redde illis mercedem. Et rursum Paulus. 1. Cor. 3. Unusquisque propriam mercedem recipiet secundum suum laborem. Haec et id genus innumera alia scripturae testimonia contestantur nos per bona opera mereri, et laboribus nostris promissam reddi mercedem, nosque bonis operibus nostris per gratiam Dei dignos effici vita aeterna, iuxta illud Iohannis. Ambulabunt mecum in albis quia digni surt, Apoc. 3. Et illud Pauli Coloss. 1. Cum gaudio gratias agentes Deo patri, qui dignos nos fecit in partem sortis sanctorum in lumine.

Caeterum, quod Lutherus b) plaerumque docuit, nos sola fide iustificari, et neque baptismum neque bona opera ad fustificationem facere, ingens profecto et nocens errer est, damnatus son ab initio nescentis Ecclesiae, per epistolam B. Iacobi, quam ob id Lutherus alicubi stramineam vocat. Deinde rursus est per B. Augustinum confintatus in libro de fide et operibua. Et nostris modo tenaporibus a multis est impugnatus. Deprehensi suat inque Lutherus et Melanchthon, aliquot loca Psuli deparvasse, ut es in partem traherent suam. Quippe Lutherus in traductione sua vulgari Rom. 2. ad fidem apposait hane voculam Sola, quam neque Graeca neque Latina exemplaria ibi habent. Et Gal. V. invertendo verba textus, pervertit et sensum. Ait enim, Dilectio quae per fidem operatur. Paulus vero ait, Fides quae per dilectionem operatur. Sic et Melanchthon contra sensum Pauli ait. Charitas non iustificat, sed fides quae charitati praefertar. At Psulus manifeste charitatem praefert

<sup>25)</sup> Sic Paulus, a. D. conscius, inquit:] Pflug.: Hine disit b. Paulus, a. D. conscius: (Mon. = Dess.)

<sup>26)</sup> propriam mercedem] Pflug.: mercedem propriam (Mon, m. Dess.)

<sup>27) 1.</sup> Cor. III. Attamen] Pflug.: 1. Cor. 3. Contra clarissimos itaque scriptores, contra unanimem S. patram ac tottus veteris ecclesiae consensum C. M. hanc Principum confessionem acceptare nequit, sed hortatur Principes potius, et vult eos cum catholica in hoc articulo remanere ecclesia. Unde (Mon. = Dess.)

<sup>28)</sup> digna esse vita acterna.] sic Chytr., Fabr., Franck., Has.; Dess.: digna esse vitae acternae; Mon.: digna vita acterna; Pflug.: digna vitae acternae.

<sup>29)</sup> Sic inquit S. Iohannes: Chytr., Fabr., Mon.: Sic sanctus Ioannes (Chytr. S. Ioan., Mon. S. Iohannes) inquit; Pflug.: Et S. Iohannes inquit:

<sup>80)</sup> Ambulabunt Mon.: Ambulabant

<sup>31)</sup> in albis,] sic Chytr., Franck., Has., Pflug., Mon.; Dess.: in a.. (sequente spatio vacuo, unde elecet, scribam non integram vocan legere potuisse); Fabr.: in stolis albis,

<sup>32)</sup> S. Paulus] Pflug.: b. Paulus (Mon. = Dess.)

<sup>83)</sup> ad Coless.] Chytr.: Coless.

<sup>34)</sup> sertis] Mon.: salutis

<sup>35)</sup> humine.] Chytr.: luce. Pflug. post vocem numine addit haecce: Hinc ergo eatholicae doctrinae consonent Principes, et centrarium huius tanquam a fide alienum reliciant; sed quae de fide meminerint, Caes. M. mentem suam ha 6to artic. speriet.

a) His verbis in margine adscripta sunt: Merces bonds operation promissa.

b) His verbis in marghts advertisis Couhlacuv: Error Lathest et Philippi.

fidei, dicens. 1. Corin. XIII. Fides, spee, charitas, tria haec, maior autem horum charitas. Non igitur soli fidei, sed charitati potius et gratiae attribuenda est iustificatio. Alt enim Apostolus, Si omnem fidem habuero, ita ut montes transferam, charitatem autem non habuero, nihil sum. Cumque idem dicat Coloss. 3. Super omnia autem charitatem habete, Lutherus contra ait, fidem elevare oportet super omnes virtutes. Si quando vero ait Paulus, fidem iustificare, et fidem esse iustitiam nostram, intelligi debet, non de fide sola, quam populo Lutherus obtrudit, sed de fide per dilectionem operante, quam vulgo vocamus fidem formatam.]

### [Ad artic. V.] 86)

In articulo quinto, quod Spiritus sanctus per verba et sacramenta detur, tanquam per instrumenta, comprobatur. 37) Sic enim scriptum habetur Act X.: Adhuc loquente 88) verba haec, cecidit Spiritus S. super omnes, qui audierunt 89) Verbum. Et Ioh. I.: Hic est, qui baptizat in Spiritu S. Quod autem fidei mentionem hic faciunt, eatenus admittitur, 40) quatenus de fide 41) non sola (ut aliqui male docent), sed quae per dilectionem operatur (ut Apostolus recte docet Gal. V. 42)), intelligitur. 48) In baptismo enim non sola fides, sed et spes, caritas, quae 44) simul infunduntur, ut declarat Alexander Papa, C. Maiores de baptismo et eius effectu. 444) Quod et longe ante 45) docuit Iohannes Baptista, de Christo loquens Luc. III. Ipse vos baptizabit in Spiritu S. et igne. 46)

# [Ad artic. VI.] 47)

Quod autem articulo sexto <sup>48</sup>) confitentur, <sup>49</sup>) fidem debere <sup>50</sup>) parere bonos fructus, ratum gratumque habetur, <sup>51</sup>) quoniam <sup>52</sup>) fides sine operibus mortua est. Iac. II., et tota Scriptura invitat <sup>58</sup>) nos ad opera. Nam sapiens inquit: <sup>54</sup>) Quodounque potest manus tua <sup>55</sup>) frecre, instanter operare. Eccl. IX. <sup>56</sup>) Et Deus respexit ad Abel <sup>57</sup>) et munera eius. Gen. IV. Vidit, quod Abraham <sup>58</sup>) praecepturus esset <sup>59</sup>) filiis suis et domui suae post, se, ut custodiant viam Domini, et faciant iudicium

culum, qui merita negat inclusa gratia Dei, nam Cornelio centurioni dixit angelus Act. 10: Orationes et eleemosynae tuae ascenderant in memoriam in conspectu Dei. Ille tamen adhuc erat gentilis et ethnicus. Existimat quoque C. M. hanc confessionem esse diminutam in co, quod meminit solius fidei per sacerdotem datae, quum etiam charitas praestantior et nobilior detur per baptismum; illa enim dividit inter filios lucis et perditionis. Ideo si infanti in baptismo daretur sola fides sine charitate, puer iste non esset filius lucis, expelleretar eo, quod veste nuptiali careret, Matth. 22. Hanc vero catholicam fidem agnoscit C. M. quam vult et Principes observare: in baptismo infanti fidem, spem et charitatem praestari, ut Alexander Papa definit C. Maiores de baptismo et eius effectu. Et sic tenet et docet tota ecclesia fidelium. Mon. vero pro iis habet haece a Dess. multo minus diversa: Quod autem fidei mentionem faciunt Principes, Caes. Mtas eatenus admittit, quatenus de fide non sola, ut eorum Concionatores male docent, sed quae per dilectionem operatur, ut Apostolus recte docet ad Galatas 5., intelligatur. In baptismo enim non sola fides, sed et spes caritasque simul infunduntur, uti declarat Aiexander Papa C. [pro C. calami errore legitur: 5.] Maiores de baptismo et eius effectu, quod et longe antea docuit Ioannes Baptista de Christo loquens Luc. 8. Ipse vero baptisavit [calami err. pro: baptisabit] in spiritu sancto et igne.

- 47) Ad art. VI.] Coel. in inscriptione hoc addit argumentum: De bonis operibus, Pflug. autem hocce: De fide et bonis operibus.
- 48) articulo sexto] Fabr.: sexto Articulo
- 49) confitentur,] Pflug., Mon.: Principes confitentur,
- 50) deberel in Fabr. deest.
- 51) ratum gratumque habetur,] Pflug.: C. Maiestas ratum gratamque habet hanc confessionem, Mon.: C. Maiestas ratum gratum habet,
- 52) habetur, quoniam] Fabr.: habetur. Quin
- 53) invitat] Pflug.: remittit (Mon. = Dess.)
- 54) Nam sapiens inquit: Pflug.: ut sapiens ait: (Mon. == Dess.)
- 55) potest manus tua] Chytr., Fabr.: manus tua potest
- 56) Quodeunque ... operare. Eccl. IX.] so Chytr., Fabr., Franck., Has., Mon., Dess. male: Quodeunque ... operare. Eccl. XIX., Pflug.: Ecclesiast. 9. Quodeunque ... operare.
- 57) Et Dens respexit ad Abel] Pflug.: Dens enim libenter aspicit opera nostra bona, sicut respexit in Abel (Mon. = Dess.)
- 58) Vidit, quod Abraham] Fabr.: Viditque Abraham qued
- 59) esset] Pflug., Mon.: erat

<sup>86)</sup> Ad art. V.] Coel. in inscriptions exhibet etiam argumentum: De ministerio Evangelii. item Pflug.: De Spiritu Sancto.

<sup>37)</sup> In articulo quinto, quod — — comprobatur.] Pflug.: Articulum quintum, quoad praecipuam confessionem, C. M. acceptat, quod sp. s. per verba et sacramenta detur a Deo tanquam per instrumenta. Men.: In Articulo .6º. quod Spiritus S. per verba et sacramenta detur tanquam per instrumenta, Caes. Mtss comprobat.

<sup>38)</sup> loquente] Chytr., Fabr.: loquente Petro

<sup>. 39)</sup> audierunt] Chytr., Franck., Has,: audiebant

<sup>40)</sup> admittitur,] Fabr.: approbatur,

<sup>41)</sup> de fide] sic Chytr., Fabr., Has.; Dess.: fide; Franck.: fides

<sup>42)</sup> Gal. V.] Chytr.: ad Galatas (omisso capitis numero)

<sup>43)</sup> intelligitur.] Chytr., Fabr.: intelligatur.

<sup>44)</sup> caritasque] sie recte Chytr., Fabr., Franck., Has.; Dess.: caritas, quae

<sup>44</sup>a) Alexander Papa, C. Maiores de baptismo et eius effectu.]
potius Innocentius III., Papa, in Decretal. Greg. IX. lib.
III. tit. XLII. De baptismo et eius effectu, cap. 3., quod
orditur a voce Maiores (vide Corp. iur. canon. ed. Richter
P. II. p. 619—621.).

<sup>45)</sup> longe antel see Chytr., Franck., Has.; Dess., Fabr.: ante longe

<sup>46)</sup> Sie enim scriptum habetur Act. X. — in Spiritu S. et igne.] pro his exhibetur in Pflug. hase: Sed quod de meritis inculcatur in articulo, C. M. seque repulit, ut priorem arti-

et iustitiam. <sup>60</sup>) Gen. XVIII. <sup>61</sup>) Et, <sup>62</sup>) per memetipsum iuravi, ait <sup>63</sup>) Dominus, quia fecisti hanc rem, benedicam tibi, et multiplicabo semen tuum. <sup>64</sup>) Gen. XXII. Ita respexit in <sup>65</sup>) ieiumium Ninivitarum Ion. <sup>66</sup>) III. in fletus et lacrymas Ezechiae, regis, 4. Reg. XX. Quare omnes fideles sequi debent consilium S. Pauli, <sup>67</sup>) dicentis: Ergo, <sup>68</sup>) dum habemus tempus, <sup>69</sup>) operemur <sup>70</sup>) bonum ad omnes, maxime autem ad domesticos fidei. <sup>71</sup>) Gal. <sup>72</sup>) VI. Ait enim Christus: Venit nox, quando <sup>78</sup>) nemo operari poterit. Ioh. IX. <sup>74</sup>)

Quod vero in 75) eodem articulo iustificationem soli fidei tribuunt, 76) ex diametro pugnat 77) cum evangelica veritate, opera non excludente. 78) Quia gloria, et 79) honor, et pax omni operanti bonum. Rom. 80) II. Quid? quod David Ps. LXI. 81)

- 60) ut custodiant viam et institiam.] pro his verbis, quae étiam in Mon. leguntur, Pflug. praecedentibus vocibus: post se, addit: etc.
- 61) XVIII.] Mon.: 15.
- 62) Et,] in Pflug. nondum exstat, sed primum in Mon. invenitur, et in reliquis retinetur.
- 63) ait] Pflug.: dicit (Mon. = Dess.)
- 64) hanc rem, benedicam semen tuum.] Pflug.: hanc rem etc. (Mon. = Dess.)
- 65) in] Pflug. non habet.
- 68) Ion.] Pflug.: Ionas, Mon.: Ione (i. q. Ionae)
- 67) S. Pauli, sic Chyer., Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon.; Dess.: Pauli
- 68) dicentis: Ergo] in Pflug. nondum leguntur.
- 69) habemus tempus,] Pflug,: tempus habemus, (Mon. = Dess.)
- 70) operemur] Mon.: operemus
- 71) maxime autem ad domesticos fidei.] sic Chytr., Fabr., Franck., Has., Mon.; Dess.: autem ad domesticos fidei. (omissa voce: maxime); Pflug. pro his verbis solam lineolam (—) habet.
- 72) Gal. Mon. + Ad Galla.
- 73) Ait enim Christus: Venit nox, quando] Pflug.: Venit enim nox, cum (Mon. = Dess.)
- 74) Ioh. IX.] post Io. 9. Chytr., Has., Mon.: Quoniam opera illorum sequentur illos. Apoc. 14., Fabr.: Quoniam opera illorum sequentur illos., Pflug.: Opera enim illorum sequentur illos, Apoc. 14.
- 75) Quod vero in Pflug.: Dum vero Principes in, Mon.: Dum vero Principes (omisso: in)
- 76) iustificationem soli fidei tribuunt,] Chytr.: iustificatio soli fidei tribuitur,
- 77) ex diametro pugnat] Pflug., Mon.: D. Caesar nequit sustinere hans partem, quia ex diametro pugnat
- 78) opera non excludente.] Pflug.: nam opera non erunt excludenda, ut iam supra fuit ostensum. Mon.: epera non exdiudentis, et iam supra fuit estensum,
- 79) et] in Fabr., Mon. deet.
- 80) Rom.] Mor.: ad Roma.
- 81) LXL] Fabr.: 16, (pro 61.)

Christus Matth. XVI. 82) et Paulus ad Rom. 88)
II. testantur, quod Dominus redditurus sit unicuique secundum 84) opera eius. 85) Praeterea 86)
inquit Christus: Non emnis, qui dicit mihi: Domine, Demine, intrabit in regnum coelorum, sed qui facit voluntatem patris mei. Matth. VII. 87)

Unde, <sup>88</sup>) quantum cunque quis crediderit, si mon operetur <sup>89</sup>) bonum, non est amicus Dei. Vos amici mei estis, <sup>89a</sup>) inquit Christus, si feceritis, quae ego praecipio vobis. loh. XV. Proinde non admittitur, <sup>90</sup>) quod tam saepe fidei tribuunt <sup>91</sup>) iustificationem, cum id pertineat ad gratiam et caritatem. Nam sic inquit <sup>92</sup>) S. Paulus: Si omnem fidem habeam, <sup>93</sup>) ita, ut-montes transferam; caritatem autem non habuero: <sup>94</sup>) nihil sum. 1. Cor. XIII. <sup>95</sup>) Hic <sup>96</sup>) S. Paulus certificat Principes <sup>97</sup>) et totam ecclesiam, <sup>98</sup>) fidem solam non justificare. <sup>99</sup>) Ideo docet, caritatem praecipuam esse virtutem. Col. <sup>100</sup>) III. <sup>1</sup>) Super omnia autem ça-

- 82) XVI.] Chytr., Pabr.: 15.
- 83) ad Rom.] Chytr.: Rom.
- 84) secundum] Fabr.: iuxta
- 85) Quid? quod David Ps. LXI. secundum opera eius.] Mon.: quid quod David, Christus, Paulus testantur, quod dominus redditurus est unicuique secundum opera eius. sa Pflug. haec nondum leguntur.
- 86) Praetereal Pflug.: Idea enim, Mon.: Propteres
- 87) Non omnis, qui dicit mihi: Matth. VII.] ab his differt Mon. so tantum, quod pro: intrabit in regnum, exhibet: intrabit regnum; Pflug.: Matth. 7. Non omnis, qui dicit mihi, domine, domine, intrabit in regnum coelorum;
- 88) Unde, Pflug.: Verum (Mon. = Dess.)
- 89) operetur] Fabr., Mon.: operatur
- 89a) estis, Dess. b. typ. errore: istis,
- Proinde non admittitur,] Pflug.: Porro non acceptat C. M. Mon.: Proinde non acceptat Sa. Mtss.
- 91) fidei tribuunt Pabr.: tribuunt fidei, Pflug., Mon.; Principes fidei tribuunt
- '92) sic inquit Chytr., Fabr., Has., Pflug., Mon.: sic plane inquit
- 93) habeam, Chytr., Fabr., Pflug.; Mon.: habuero,
- 94) caritatem autem non habnero:] sic Chytr., Has., Mon.; Dess., Franck.: caritatem non habnero; Pfing.: charitatem autem si non habnero, In Fabr. (camque ob cansam etiam in Coel.) verba: ita, ut montes transferani; caritatem autem non habnero, praetermissa sunt, cuius erroris ansam dedit praecedens homocoteleuton: habnero.
- 95) 1. Cor. XIII.] in Mon. hoc quidem toco deest, sed post verbum instificare adscriptum est.
- 96) Hic] Mon. calami errore: Hec
- 97) certificat Principes] Chytr., Pflug., Mon.: Principes certificat
- 98): totam ecclesiam, Pflng.: totam ecclesiam, (Mon. = Dess.)
- 99) fidem solum non iustificare.) Pflug.: quod fides sola non iustificat, Mon. a Dess. eo tantum differt, qued 1. Cor. 18. supra omissum, post verbum iustificare additum est.
- 100) Col.] Fabr.: ad Colos., Mon.: ad Colo.
- 1) Iden docet, caritatem virtutem. Col. III.] Pflug.: ideo

ritatem habete, quod est vinculum perfectionis. 2) Neque suffragatur eis verbum 3) Christi: Si 4) feceritis haec omnia, dicite: Servi inutiles sumus. Luc. 17. 5) Nam si factores inutiles dici debent, quanto magis his, qui solum credunt, dicere convenit: Si credideritis omnia, dicite, servi inutiles sumus. 6) Non ergo haec yox Christi extollit fidem?) sine operibus, sed docet, quod opera nostra nibil utilitatis Deo afferunt, 8) quod operibus nostris 9) nemo potest inflari 10), quod 11) opera nostra 12) comparata divinis praemiis, nulla sunt 18) et nihil. Ita inquit S. 14) Paulus: Existimo, quod non sunt condignae passiones 15) huius temporis 16) ad futuram gloriam, quae 17) revelabitur in nobis. Rom. 18) VIII. Nam fides 19) et bona opera sunt dona Dei, quibus per misericordiam Dei datar vita aeterna. Sic et Ambrosius, hic citatus, minime huc pertinet, 20) cum sanctus Ambrosius 21) ex-

docens praecipuam hanc esse virtutem Coloss. 3. scribit: Mon.: idea docens charitasem praecipue esse virtutem ad Colo. 3. scribit:

- 2) habete, quod est vinculum perfectionis.] Mon.: habeto, quod sit vinculum perfectionis. Pflug.: habete etc.
- suffragatur eis verbum] Pflug.: suffragatur Principibns verbum, Mon.: suffragantur Principibus verba
- 4) Si] Pflug., Mon.: Cum
- Luc. 17.] sic Chytr., Fabr., Pflug.; Mon. male: Lu. 7. (illa enim verba leguitur Luc. 17, 10.); in Dess., Franck., Has. desunt.
- 6) Nam si factores inutiles servi inutiles sumus.] sie Chytr., Franck., Has., Mon., item Fabr., qui autem pro inutiles dici exhibet: se inutiles dicare. In Pflug. totus hic locus nondum legitur, in Dess. autem solo scribas errore, in quem praecedentibus verbis homocoteleutis inducebatur, omissus est.
- 7) extollit fidem] Pflug.: praefert fidem (Mon. = Dess.); Fabr.: extollit charitatem,
- 8) Dec afferunt, Pflug.: afferunt Dec, Mon.: Dec afferant,
- 9) nostrisl Fabr.: suis
- 10) nemo potest infiari,] Fabr.: nemo potest fustificari, Pflug.: non debemus iustificari, Mon.: non debemus infiari,
- 11) quod Pflug., Mon.: quia
- nihil utilitatis Dec affer int, — quod opera nostra,] hace verba a Chytr. ob praecedentia homosoteleuta errore praetermissa sunt.
- 13) sunt] Fabr.: sint
- 14) S.] Fabr.: D.
- 15) quod non sunt condignae passiones] sie Weberus in Dess. b. p. 27. annot. \*) veram lectionem indigitat atque Franck. et Has. in textum susceperunt; Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: quod non sint condignae passiones; Dess. errore seribae: quod non sum condignus passionis
- 16) huius temporis] Fabr.: temporis huius, Mon.: huius operis
- 17) quael sic reste Chytr., Fabr., Franck., Has.; Dess. male: qui
- 18) Rom.] Mon.: Ad Rom.
- 19) fides | Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: et fides
- 20) Sie et Ambrosius, hie citatus, minime hue pertinet,] Pilug.:

presse se ipsum exponat <sup>22</sup>) de operibus legalibus. Inquit enim: Sine lege, sed sine lege Sabbati, <sup>28</sup>) et circumcisionis et vindictae <sup>24</sup>); et hoc luculentius ait <sup>25</sup>) Rom. IV. Cap. inducens <sup>26</sup>) S. Iacobum <sup>27</sup>) de iustificatione Abrahae <sup>28</sup>) sine <sup>29</sup>) operibus legalibus ante circumcisionem. <sup>80</sup>) Nam qui fieret, ut Ambrosius <sup>31</sup>) in commentariis aliud <sup>32</sup>) diceret, quam S. Paulus in textu, cum inquit: Quia ex operibus legis non iustificatur <sup>85</sup>) omnis caro coram illo. <sup>84</sup>) Ideo in fine non simpliciter excludit opera, sed ait: Arbitramur, iustificari hominem <sup>85</sup>) sine operibus legis. <sup>86</sup>)

# [Ad artic. VII.] 87)

Septimus confessionis articulus, quo affirmatur, ecclesiam congregationem esse <sup>88</sup>) sanctorum, non potest citra fidei praeiudicium admitti, <sup>89</sup>) si

Sic et b. Ambrosium citatum a Principibus C. M. declarat minime huc pertinere, Mon.: Sic et Ambrosium citatum a Principibus Sa. Caes. Mas declarat minime huc pertinere,

- cum sanctus Ambrosius] Pflug.: cum et b. Ambrosius, Mon.: cum Btus [c. q. beatas] Ambrosius
- 22) exponat] Pflug.: interpretetur (Mon. = Dess.)
- 23) Sine lege, sed sine lege 8.] sic rects Chytr., Franck., Has., Pflug., Mon.; Fabr.: non sine lege, sed sine lege s.; Dess.: Non sine lege s.
- 24) circumcis. et vindictae; ] Pflug., Mon.: circumcisionis et vindictae etc., Ohytr.: circumcisionis etc.
- 25) hoe heculentius ais] sie Chytr., Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon.; Dess.: hoe hie ... (spatium vacuum relictum significat, aliquid deesse, quod scriba legere non potuerit.)
- 26) Rom. IV. Cap. inducens] Pflug., Mon.: Rom. 4. inducens; Fabr.: in epistolam ad Romanos 26. inducit
- 27) S. Iscobum] Pflug.: Iscobum (Mon. = Dess.)
- 28) Abrahael Chytr., Mon.: Abraham, Pflug.: Abrahami
- 29) sine] Fabr.: et
- 30) siroumcisionem] post hene vocem addit Fabr.: disserentem,
- Ambrosius] Fabr.: sanctus Ambrosius, Pflug.: b. Ambros. (Mon. = Dess.)
- 32) aliud] Mon.: aliunde
- 83) instificator] Pflug: instificabitur (Mon. = Dess.)
- 34) coram illo.] Chytr., Mon.: coram illo. Rom. 3.
- 3b) instificari hominem] Pflug.: hominem justificari per fidem, Mon.: iustificari hominem per fidem
- 36) sine operibus legis.] post hace verba, quibus in Dess., Chytr., Fabr., Mon. huius articuli confutatio fimiur, Pflug. arkiit hacece: Vult ergo C. M. Principes ab hoc articula confessionis suae recedere, quoad secundam partem eins, ut cum communi ecclesia orthodoxa conveniant.
- Ad art. VII.] Coel. et Pflug. in inequiptione habent quegementum: De Ecclesia.
- 38) congregationem essel Chytr.: esse congregationem
- Saptimas confessionis articulus, — praeiudicium admitti,] Pflug.: Nam simili pacto sua C. M. septimum ar-

per hoc segregentur ab ecclesia 40) mali et peccatores. 41) Nam articulus ille in Constantiensi damnatus est 42) concilio inter articulos 43) damnatae memoriae Ioh. Huss, et plane contradicit evangelie. Nam ibi legitur, Iohannem, baptistam, comparasse ecclesiam areae, quam Christus permundabit 44) ventilabro suo, et congregabit triticum in horreum suum, paleas autem comburet igne 46) inexstinguibili. Matth. III. Quid autem paleae significant, nisi malos, sicut 46) triticum bonos? Et Christus ecclesiam comparavit 47) sagenae, 48) in qua pisces sunt 49) boni et mali. Matth. III. 50). Christus item 51) comparat 52) ecclesiam decem virginibus, quarum quinque erant prudentes, et quinque 68) fatuae. Matth. XXV. Quapropter hic articulus confessionis omnino non acceptatur: 54) quamvis legatur 55) in eo, 56) quod ecclesiam fatentur 57) perpetuam, cum hic locum 58) habeat promissio 50) Christi, promittentis, quod Spiritus

ticulum, quo affirmatur, ecclesiam esse congregationem sanctorum, non potest citra fidei praeiudicium admittere. Mon.: Septimum confessionis articulum, quo affirmatur, ecclesiam esse congregatio [sic err. calassi] sanctorum, non potest Caes. Mtas citra fidei praeiudicium admittere,

- 40) segregentur ab ecclesia] Chytr., Fabr., Mon.: ab Ecclesia segregentur
- 41) si per hoc et peccatores.] hasc in Pflug. nondum le-
- 43) damnatus est] Mon.: condemnatus est (Vide von der Hardt Concil. Constant. T. IV. p. 314 aqq.)
- 43) articulos | Chytr., Fabr., Has., Pflug., Mon.: errores
- 44) permundabit] Pflug.: mundabit, Mon.: permundavit
- 45) ignel sic Dess. b., Franck., Has., Pflug., Mon.; Dess. a., Chytr., Fabr.: igni
- 46) sicut] Chytr.: sicuti
- 47) ecclesiam comparavit] Pflug., Mon.: comparat ecclesiam
- 48) sagenae,] sic reate Chytr., Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon.; Dess. male: lagenae,
- 49) pisces sunt] Pflug., Mon.: sunt pisces, Chytr.: sint pisces
- 50) XIII.] sicrette Chytr., Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon.; Dess. male: III.
- 51) item] in Mon. deest.
- 52) comparat] Fabr.: comparavit
- 53) et quinque] Mon.: quinque autem
- 54) Quapropter hic articulus confessionis omnino non acceptatur: Pflug.: Quapropter omnino Caesar hune articulum confessionis non acceptat, sed omnia reiicit, Mon.: Quapropter Caesar omnino hunc articulum confessionis non acceptat,
- 55) legatur] Chytr., Has.:landetur, Fabr.: landatur, Pflug., Mon.: landet
- 56) in eo] Mon.: in eo princeps,
- 57) fatentur] sic Chytr., Fabr., Franck., Has., Mon.; Dess.: fateretur
- 58) hie locum] Fabr.: hoe loco (Mon. = Dess.)
- 59) promissio] sie recte Chytr., Fabr., Franck., Haa., Mon.; Dess. male: promissionis

veritatis sit permansurus cum ea in aeternum Ioh. XIV., 60) et ipse Christas se promittit ecclesiae omnibus diebus usque ad consummationem seculi. Laudantur 61) et in eo, 62) quod existimant, 68) rituum varietatem non dissecare 64) fidei unitatem, 65) si de specialibus ritibus loquantur. 68) Nam sio 66) unaquaeque provincia in suo sensu abundat, ait Hieronymus. 67) Quod si 68) hanc confessionis partem ad universales ecclesiae ritus 69) extenderent: et hoc prorsus reiiceretur, et eis 70) cum S. Paulo diceretur: 71) Nos talem 72) consuctudinem non habemus. 1. Cor. XI. 78). Ab omnibus enim fidelibus 74) universales ritus observandos 75) esse, pulchre S. Augustinus ad lanuarium, cuius testimonio et ipsi utuntur, docet. 76) Praesumendum enim sit, 77) illos ritus ab Apostolis dimanasse. 78)

- 60) Ioh. XIV.] in Mon. deest.
- 61) Laudantur] sic Dess., Franck., Mon.; Chytr., Fabr., Has.: Laudatur
- 62) et in eo,] Mon.: et in hoc. In Pflug. desunt verba: quod ecclesiam fatentur perpetuam, cum — — Laudantur et in eo,
- 63) existimant, ... loquantur.] Fabr. (qui haee verba ad voc. articulus retulit) male habet: existimat, ... loquatur.
- 64) dissecare] Pflug.: disserere (Mon. = Dess.)
- 65) fidei unitatem,] Chytr.: unitatem fidei,
- 66) sie] sie Chytr., Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon.; Dess. vitiose: si
- 67) Hieronymus.] Pflug.: b. Hieronymus. (Mon. = Dess.) (Haee spectant ad Hieronymi epistolam 28. ad Lucinium.)
- 68) Quod si] sic Chytr., Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon.; Dess. male: Quod se; Pflug., Mon.: Quod si Principes
- 69) ecclesiae ritus] Mon.: ritus Ecclesiae
- 70) extenderent: et hoc prorsus reiiceretur, et eis] sic Chytr., Franck., Has., item Fabr., qui autem pro eis habet: illis; in Dess. hace verba omissa sunt; Pflug.: extendere proponerent, tunc C. M. et hanc appendicem rursus reliceret, et eis; Mon.: extenderent, C. M. hanc appendicem prorsus reiiceret, et eis
- 71) diceretur:] Pflug., Mon.: diceret:
- 72) talem] Fabr. male: tamen
- 73) XL] sic rects Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon.; Dess. male: IX., Chytr.: 2.
- 74) omnibus enim fidelibus] sic Chytr., Franck., Has., Pflug., Mon.; Fabr.: omnibus enim Christi fidelibus; Dess.: omnibus fidelibus
- 75) observandosj.Fabr.: servandos
- 76) cuius testimonio et ipsi utuntur, docet.] Pflug.: docet, quem Principes sequi debent cum ecclesia catholica. (Mon. = Dess.)
- 77) Praesumendum enim sit,] Fabr.: quod praesumendum sit,
- 78) Praesumendum enim dimanasse.] kase in Pflug., Mon.

#### [Ad artic. VIII.] 79)

Octavus vero articulus confessionis de ministris ecclesiae malis et hypocritis, quod eorum 80) malitia sacramentis et verbo non obsit, acceptatur cum sancta Romana 81) ecclesia, laudanturque Principes, hoc loco 82) Donatistas et veteres Origenistas damnantes, qui negabant, licitum esse uti 83) ministerio malorum in ecclesia. Quam haeresin postea 84) Waldenses et pauperes de Lugduno resuscitarunt: quod deinde Iohannes Wickleff 85) in Anglia et Iohannes Huss 85) in Bohemia 86) secuti sunt. 87)

### [Ad artic. IX.] 88)

Nonus articulus de baptismo, quod sit necessarius 89) ad salutem, et quod pueri sint baptizandi, probatur et acceptatur. Recteque damnant Anabaptistas, hominum genus seditiosissimum, procula finibus Romani imperii 90) eliminandum, 91) ne

- 79) Ad art. VIII.] Coel in inscriptions addit hoc argumentum: De Sacramentorum administratione, Pflug. autem hocce: De ministris malis.
- 80) eorum] Fabr.: illorum
- 81) acceptatur cum sancta Rom.] sic Chytr., Fabr., Franck., Has.; Dess. stale: acceptatum, sancta Romana Proverbie: Octavas vero articulus — sancta Romana habet Pflug.: Confessionis Principum de ministris ecclesiae malis et hypocritis, quorum malitia sacramentis et verbo non obsistit, S. C. M. ad normam sacrae fidei positum hunc articulum benigne acceptat cum sancta Romana; Mon. cutem haecce: Octavum vero Articulum Confessionis Principum de ministris ecclesiae malis et hypocritis, quod eorum malitia sacramentis et verbo non absit (s. obsit), S. C. M. acceptat cum sancta et Romana.
- 82) laudanturque Principes, hoc loco] sie Franck., Has.; Chytr., Fabr.: laudanturque Principes hoc loco, Dess. male: laudaturque Principes, hoc loco; Pflug., Mon.: laudatque Principes hoc loco,
- 83) licitum esse util sic Chytr., Dess., Franck., Has., Mon.; Fabr.: uti licitum esse; Pflug.: licere uti
- 84) postea] ac Chytr., Fabr., Franck., Has., Mon.; Dess.: nostri, in Pflug. neutra harum vocum legitur.
- 85) Wickleff ... Huss Mon.: Vuicleph ... Husz
- 86) in Bohemia] Dess. male: Bohemia
- 87) resuscitarunt: quod deinde secuti sunt.] Pflug.: resuscitarunt cum Iosn. Huss. In fine husus art. addunt Pflug. et Mon. haecee: Optat igitur C. M. sieut hie Principes cum ecclesia catholica sentiunt, ut hoc quidem et in aliis faciant.
- 88) Ad art. IX.] Coel. in inscriptions exhibet argumentum: De Baptismo, item Pflug.: De baptismo parvulorum.
- 89) sit necessarius] Fabr.: necessarius sit
- 90) Rom. imperii] Chytr., Fabr.: S. (Fabr.: sacri) Rom. Imperii
- Nonus articulus de baptismo, imperii eliminandum,]
   Pflug.: Quantum ad istum articulum de baptismo pertinet,

inclyta 92) Germania exitialem et sanguinarium denuo 98) patiatur tumultum, qualem annis abhino quinque 94) tot 95) millium hominum clade experta est. 96) -

### [Ad artic. X.] 97)

Decimus articulus in verbis nihil offendit, 98) quia fatentur, 99) in eucharistia, post consecrationem legitime factam, 100) corpus et sanguinem Christi substantialiter 1) et vere 2) adesse, si modo credant, 3) sub qualibet specie integrum Christum adesse, ut non minus sit sanguis Christi sub specie panis per concomitantiam, quam 4) est sub specie vini, et e diverso. 5) Alioquin 6) in eucharistia Christi corpus 7) esset mortuum et exsangue, 8) contra S. Paulum, 9) quia 10) Christus, resurgens

- quod is sit necessarius ad salutem, et parvuli sint baptisandi, C. M. hanc probat confessionem, utque damnatos Anabaptistas, hominum genus seditiosissimum, persequantur, ut debent, auctoritate imperiali mandat et praecipit, Mon.: Nonum Articulum de baptismo, quod sit necessarius ad salutem, et pueri sint baptizandi, C. M. probat et acceptat, ac recte damnatos Anabaptistas, hominum genus seditiosissimum, censet, atque etiam procul a finibus Sacri Romani Imperii eliminandos esse Imperiali autoritate praecipit,
- 92) inclyta] hane vocem, quam Chytr., Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon. h. L. exhibent, scriba Codicis Dess. videtur legere non potuisse, quare eius loco reliquit spatium vacuum.
- 93) denuol Pflug.: demum; Mon. neutram harum vocum habet.
- 94) annis abhine quinque] Pflug.: et abhine quinquennio (Mon. = Dess.)
- 95) tot] Pflug., Mon.: cum tot
- 96) experta est.] Pflug.: est experta. (Mon. = Dess.)
- 97) Ad art. X.] Coel. in inscriptions habet hoc argumentum: De coena Domini, Pflug.: De Eucharistia.
- 98) Decimus articulus in verbis nihil offendit,] Pflug.: Ille articulus in verbis nihil offendit C. M., Mon.: Decimus articulus in verbis nihil offendit Caes. Mtem,
- 99) quia fatentur] sie Dess., Franck., Has.; Chytr., Fabr., Mon.: quando fatentur; Pflug.: quando Principes fa-
- 100) legitime factam,] sie Chytr., Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon.; Dess. vitiose: legitima facta,
- 1) substantialiter | Pflug.: praesentialiter (Mon. = Dess.)
- 2) vere] Mon.: vero
- credant, Fabr. male: credat; Pflug.: Principes credent, Mon.: Principes credant
- 4) quam] Pflug.: sicut (Mon. = Dess.)
- 5) et e diverso.] haec in Pflug. et Mon. nondum leguntur.
- 6) Alioquin] Chytr., Fabr.: Alioqui
- 7) Christi corpus] Chytr., Pabr., Pflug., Mon.: corpus Christi
- 8) et exsungue] in Pflug. non exstant. (Mon. = Dess.)
- 9) S. Paulum, Pflug.: D. Paulum, (Mon. = Dess.)
- 10) quia] Fabr.: Qui

ex mortuis, 11) amplius 12) non moritur. Rom. VI. 13) Adiicitur unum, 14) tanquam ad illius 15) confessionis articulum 16) valde necessarium, ut credant ecclesiae potius, quam nonnullis aliter male docentibus, 17) omnipotenti verbo Dei in consecratione eucharistiae 18) substantiam panis 19) in corpus Christi mutari. Ita enim in concilio generali 20) diffinitum 21) est, C. Firmiter de summa 22) Trin. et fide catholica. 25) Laudantur itaque, 24) quod 25) Capernaitas, 26) veritatem corporis et sanguinis 27) Domini nostri, Iesu Christi, 28) in eucharistia negantes, damnant. 29)

## [Ad artic. XI.] 80)

Quod articulo undecimo fatentur, 81) absolutionem privatam in ecclesia retinendam esse cum confessione, tanquam catholicum et fidei nostrae

- 11) ex mortuis] in Fabr. desunt.
- 12) amplius] Pflug.: iam (Mon. = Dess.)
- 13) Rom. VI.] Mon.: Ad Rom. 6.; in Pflug. deest.
- 14) Adiicitar unum,] Pflug., Mon.: Adiicit C. M. unum
- 15) illius! Chytr., Pflug., Mon.: huius
- 16) articulum] in Fabr. deest.
- 17) ut credant ecclesiae potius, quam nonnullis aliter male docentibus,] Pflug.: ut credant Principes, Mon.: ut credant Principes Ecclesiae potius quam suis concionatoribus,
- 18) in consecratione eucharistiae] sie Chytr., Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon.; Dess.: in eucharistia
- 19) substantiam panis] Pflug.: panem (Mon. == Dess.)
- 20) in concilio generali] soil, in concilio Laterano IV. a. 1215. habito.
- 21) diffinitum] sic Dess., Franck., Mon.; Chytr., Fabr., Has., Pflug.: definitum
- 22) summa] Chytr. male: San.
- 23) C. Firmiter catholica.] id est in Decretal. Greg. IX. lit. I. tit. I. De summa Trinitate et fide catholica, cap. 1. quod orditur a voce Firmiter (vide Corp. iur. canon. ed. Richter P. II. p. 5 sq.
- 24) Laudantur Itaque, Pflug.: Laudat Itaque C. M. in hoc Principes, Mon.: Laudat itaque Sa. Caes. Mtss in hoc Principes.
- 25) quod] Chytr.: qui
- 26) Capernaitas, Fabr.: Capharnaitas
- 27) sanguinis] sic Chytr., Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon.; Doss.: sanguinem
- 28) Domini nostri, Iesu Christi, Pflug. habet solum nomen: Christi, (Mon. = Dess.)
- damnant.] Pflug.: damnant, et ex corum dominiis cilcium et repellunt. (Mon. == Dess.)
- 30) Ad art. XI.] Coel. in inscriptions addit has argumentum: De confessione, Pflug.: De confessione et absolutione.
- 81) Quod fatentist, Pflug.: De communione huius sacramenti so. Eucharistiae C. M. posterius definiet ulterius. Dum articulo undecimo fatentur, Mon.: Quod articulo undecimo fatentur Principes,

consentaneum <sup>82</sup>) acceptatur, quia <sup>88</sup>) firmatur verbo Christi absolutio. Christus enim dicit <sup>84</sup>) Ioh. XX. Apostolis: Quorum remiseritis peccata, remittuntur eis. <sup>85</sup>) Duo tamen hic exigenda ab eis sunt. <sup>88</sup>) Unum, <sup>87</sup>) ut confessionem observari faciant a subditis annuam, <sup>88</sup>) iuxta constitutionem C. <sup>89</sup>) Omnis utriusque <sup>40</sup>), de poenitentia et remissione, <sup>41</sup>) et communis ecclesiae consuetudinem. <sup>42</sup>) Alterum, ut per concionatores fideliter admoneri faciant subditos suos, quatenus confessuri, licet omnia <sup>48</sup>) peccata sua singulatim renunciare non possint, <sup>44</sup>) diligenti tamen <sup>45</sup>) examine conscientiae suae facto, delictorum suorum confessionem integram faciant, <sup>46</sup>) omnium scilicet, <sup>47</sup>) quae sibi in eiusmodi <sup>48</sup>) discussione in memoriam venerint. <sup>49</sup>)

- 32) consentaneum] Chytr., Fabr.: conveniens
- 33) quia] Chytr., Fabr.: quoniam
- 34) Christus enim dicit] sic Fabr., Franck., Has.; Dess.: Christus condicit; Chytr.: cum dicit
- 35) tanquam catholicum et fidei — remittuntur eis.] Pflug., Mon.; C. M. (Mon.: Sa. Caes. M<sup>tas</sup>) hoc tanquam catholicum et fidei nostrae conveniens acceptat;
- 36) D. t. hic exigenda ab eis sunt.] C'hytr.: D. t. exigenda hic ab eis sunt. Fabr.: D. t. ab eis hic exigenda sunt. Pflug.: d. t. exigit Dom. Imperator a Principibus; Mon.: D. t. hic divus Imperator a principibus exigit;
- 37) Unum, Pflug.: primo, (Mou. = Dess.)
- 36) annuam,] Fabr., Pflug.: annuatim
- 39) C. (i. e. cap.)] in Fabr. deest.
- 40) utriusque] Fabr.: utriusque sexus etc. Pflug., Mon.: utriusque sexus,
- 41) C. Omnis utriusque de poen. et rem.,] id est in Decretal. Greg. IX. lib. V. tit. XXXVIII. De poenitentiis et remissionibus, cap. 12. quod incipit a verbis: Omnis utriusque sexus, (vid. Corp. iur. canon. ed. Richter P. II. 852.).
- 42) communis ecclesiae consuetudinem.] Fabr.: communem ecclesiae consuetudinem. Pflug.: communis ecclesiae constitutionem atque consuetudinem. Mon.: communis ecclesiae consuetudine.
- 43) confessuri, licet omnia] Fabr.: confessuri omnia
- 44) singulatim renunciare non possint,] Chytr., Mon.: sigillatim enunciare non possint, Fabr.: singulatim enumerare non possint, Pro verbis: Alterum, ut per concionatores renunciare non possint, habet Pflug. haec: Secundo exigit, quod cum in confessione existiment, impossibile esse omnium peccatorum enumerationem, ecclesia autem neminem obliget ad impossibile, ideo nemo est, qui impossibilitatem peccatorum enumerandorum ab eis petat, tamen iuxta praefati concilii Lateranensis constitutionem ac universalis ecclesiae observationem, C. M. petit et observari vult, ut confessuri.
- 45) tamen] in Pflug. nondum legitur, sed primum in Mon. inventur.
- 46) integram faciant, Chytr., Fabr., Mon.: faciant integram,
- 47) delictorum suorum confessionem integram faciant, omnium scilicet, Pflug.: omnium delictorum suorum, etiam occultorum confessionem faciant integram,
- 48) eiusmodi] Pflug., Mon.: huiusmodi
- 49) venerint.] Mon.: venerunt.

Super alia vero oblitis, et quae mentem nostram subterfugiunt, 50) licet in genere 51) confessionem 52) facere, et dicere cum Psalmista, Psal. XVIII.: Ab occultis meis munda me, Domine! 58)

## [Ad artic. XII.] 54)

Quod autem articulo XII. 55) confitentur, 56) lapsis contingere posse remissionem peccatorum, quocunque tempore convertantur, et ecclesiam debere redeuntibus absolutionem 57) impertiri, 58) commendatur, 59) quoniam 60) iustissime damnant Novatianos, poenitentiam negantes iterandam, 61) tum 62) contra prophetam pollicentem gratiam peccatori, 68) quacunque hora ingemuerit, Ezech. XVIII., tum contra misericordem 64) Christi, salvatoris nostri, 65) sententiam, S. Petro respondentis, ut nedum septies; sed septuagesies septies 66) fratri peccanti 67) in una die 68) condonet. Matth. XVIII.

50) subterfugiunt,] Chytr.: subterfugiant,

51) in general Pflug.: in commune (Mon. = Dess.)

52) confessionem | Chytr.: confessiones

- 53) cum Psalmista, Psal. XVIII.: Ab occultis meis munda me, Domine! Chytr.: cum Psal, 18. Ab occultis meis munda me Domine. Pflug.: cum Psalmista: Ps. 18. Ab occultis meis munda me etc. Mon.: cum Psalmista: Ab occultis meis kiunda me domine Ps. 18. [Hie locus et LXX. et Vulg. legitur Fs. 18, 13., is Hebr. Ps. 19, 13.] Post setos: munda me otc. Pflug. addit kaes (in ceteris opissa): At de confessione C. M. inferius, quid sibi videatur, latins et apertius declarabit.
- -84) Ad art. XII.] Coel. in inscriptions habet argumentum: De poenitentia, Pflug.: De lapsorum remissione.
- 55) XII.] Fabr., Mon.; duodecimo; Pflug.: hoc
- 56) confitentur, Pflug.: confitentur Principes, Mon.: Principes confitentur,
- 168) impertiri, Chytr., Fabr.: impertiri, Mon. ealami errore: impetiri, Pflug.: impertire
- commendatur, Fabr.: commendantur, Pflug., Mon.: C. M. commendat,
- , 60) quoniam] Fabr.: qui
- 61) negantes iterandam,] Pflug., Mon.: iterandam negantes,
- · 62) tom] Pflug.: cam (Mon. = Dess.)
- ...63) peccatori,] Fabr. male: peccatorum
- (64) misericordem] in Pflug. nondum legitur, in Mon. autem aggue ap in cett, inpenitur.
- 65) nostri] in Pflug., Mon. deest.
- .66) sed septuagesies septies] Fabr.: sed ut septuagies septies; in Chytr. hase verba omissa sent.
- 67) peccantil Fabr.: peccatum
- 68) in una die] Chytr., Fabr., Pflug.: in die; Mon. : in domino

At altera huius articuli pars omnino reiicitur. 69) Nam, cum 70) duas tribuant duntaxat 71) poenitentiae partes, 72) adversantur 73) toti universali ecclesiae, quae usque 74) ab Apostolorum tempore tenuit et credidit, tres esse poenitentiae partes, contritionem, confessionem, et satisfactionem. Ita antiqui doctores, 75) Origenes, Cyprianus, 76) Chrysostomus, Gregorius, 77) Augustinus, 78) sacrarum literarum testimonio 79) docuerunt, praesertim ex 2. Regum XII. 80) de Davide, 2. Paral. 21) XXIII. de Manasse. Ps. XXXI. XXXVII. L. Cl. 82) etc. 83) Quapropter Leo Papa X. felicis recordationis, hunc merito 84) damnavit Lutheri 85) articulum, sic docentem: 86) Tres esse partes poenitentiae, confessionem, contritionem, 87) et satisfactionem, non est fundatum in Scriptura, 88) nec in sanctis christianis doctoribus. 89)

Haec igitur articuli pars nequaquam admitti

- 69) At altera huius articuli pars omnino reiicitur.] Pflug.: At C. M. omnino reiicit, Mon.: Ad alteram huius articuli partem Caes. Mtas omnino reiicit.
- 70) Nam, cum] Pflug.; quod (Mon. = Dess.)
- 71) tribuant duntaxat] Fabr.: duntaxat tribuat, Pflug.: duntaxat tribuant, Mon.: duntaxat tribuant
- 79) poenitentiae partes, Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: partes poenitentiae,
- 73) adversantur] Fabr.: 'adversatur, Pflug.: adversantur enim in hac re, Mon.: adversantur énime.
- 74) usque] Pflug.: hactenus (Mon. == Dess.)
- 75) antiqui doctores,] Pflug.: ex antiquo (Mon. = Dess.)
- 76) Cyprianus,] in Pflng., Mon. deett.
- 77) Gregorius,] huius nominis, quod etiam in Pflug. of Mon. legitur, loco scriba Codicis D'ess. spatium vacuum reliquis.
- 78) Augustinus,] Pflug.: Augustinus etc.
- 79) testimonio] Chytr., Fabr., Mon.: testimoniis (Pflug. = Dess.)
- 80) Regum XII.] horum loço in Dess. est spatium vacuum.
- 81) 2. Paral.] locus numeri 2. in Dess, vacat.
- 82) Ps. XXXI, XXXVII. L. Cl.] sic secundum LXX. et Vulg.; in Hebr. hi. Psalmi numeris XXXII. XXXVIII. LI. (III. signati sunt. Fabr. pro Cl. habet: 100. 10.
- 83) praesertim ex 2. Regum Cl. etc.] Pflug.: praesertim de Davide, 2. Reg. 12. de Manasse, 2. Parap. 23. Psalm. 50, 51, 101, 132. Mon.: praesertim etiam 2, Regum 12. de Davide, 2. Paralip. 20. de Manasse, ps. 31. 87. 50, 101. etc.
- 84) Quapropter Leo Papa X. felicir recordationis, hunc mérito. Pflug.: Qua de re Leo Papa X. hunc (Mon, = Dess.)
- 85) Lutheri] in Fabr. dessi.
- 86) sic docentem] Mon.: sic dicentem, in Pflug. non leguntur.
- 87) confessionem, contritionem, Pflug., Moni: contritionem, confessionem
- 88) in Scriptura, Fabr., Mon.: in satra striptura, Chytr.: in scriptura sacra, (Pflug. == Bless.) n. W + cross (7
- .89), in sanctis christiania destoribus; Pflug.; in destoribus.
  (Mon. = Dess.)

potest; sicut nec ea, quae asserit, 90 fidem esse alteram partem 1 poenitentiae, cum omnibus notum sit, 92 fidem praeviam esse poenitentiae: 98 nisi enim quis crediderit, 94 non poenitebit. Sed neque 95 illa pars admittitur, 96 quae satisfactiones poenitentiales 97 contemnit: est enim 98 contra evangelium, contra Apostolos, contra 99 Patres, contra concilia, et contra 100 universam ecclesiam catholicam. Iohannes Baptista clamat: Facite dignos fructus 1 poenitentiae. Matth. III. S. Paulus praecipit: 2 Sicut exhibuistis membra vestra 3 servire immunditiae: ita exhibete 4 membra vestra 5 servire iustitlae in sanctificatione. 6 Rom. 7 VI. Idem gentibus 8 annunciavit, quate-

90) Haec igitur articuli pars — nec ea, quae asserit,] Pflug.: Cum ergo sacra C. M. cum Principibus et statibus imperii hanc Leonis bullam contra Lutherum receperit, vult et hortatur, ut in his, quae sunt fidei, a Principibus et aliis Romano imperio subiectis illa teneatur et servetur. Unde C. M. non acceptat, Mon.: Cum ergo sacra C. M. cum Principibus et statibus imperii hanc Leonis bullam contra Lutherum receperit, hanc articuli partem nequaquam admittere potest, sic nec istam, quae asserit,

- 91) fidem esse alteram partem] Fabr.: fidem partem alteram, Pflug.: fidem esse secundam partem (Mon. = Dess.)
- 92) cum omnibus notum sit,] Chytr., Fabr.: cum omnibus compertum sit, Pflug.: quum in comperto sit, Mon.: quum omnibus in comperto sit,
- . 93) fidem praeviam esse poenitentiae: ] Pflug.: quod fides poenitentiae praeponatur, Mon.: fidem esse pugnam poenitentiae,
- 94) nisi enim quis crediderit,] Fabr.: nisi crediderit (Pflug., Mon. = Dass.)
- 95) neque] Fabr.: nec
- 96) Sed neque illa pars admittitur,] Pflug.: Et potissimum illam confessionem reiicit C. M. eo, quod Principes minimum tribuere videntur fidei. Pari iure Imperator definit partem appendicis fore reiiciendam, Mon.: Sed et illam partem non admittit,
- 97) poenitentiales] in Chytr. deest. (Pflug., Mon. = Dess.)
- 98) est enim] Chytr.: etenim est, Pflug.: nam hoc est (Mon. = Dest.)
- 99) contra] Pflug.: et contra '(Mon. = Dess.)
- 100) it contra] Pflug.: contra (Mon. = Dess.)
- clamat: Facite dignos fructus] sic Chytr., Franck., Has., Mon.; Fabr.: clamat: facite fructus dignos; Pflug.: clamabat: Facite dignos fructus; in Dess. loco verborum clamat: Facite dignos scriba epatium reliquit vacuum.
- 2) praecipit: | Fabr., Pflug.: praecepit: (Mon. = Dess.)
- 3) membra vestral sia Chytty, Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon.; Dess. vocem vestra male omisit.
  - 4) servire immunditiae: ita exhibete] negligentid seribae in Mon. omisea sunt.
- 5) membra vestra] in Pflug., Mon. desunt.
- 7) Rom.] Mon.: ad Rom.
- "3) Idem gentibus] Pilug.: Sie idem gentilibus (Mon. == Dess.)

nus poenitentiam agerent, et converterentur.) ad Deum, digna poenitentiae opera facientes. Act. XX. Ita et Christus ipse coepit praedicare et docere: 19) Poenitentiam agite: 11) appropinquavit 12) enim regnum coelorum. 18) Matth. IV. Hunc modum praedicandi et docendi imperavit deinde 14) Apostolis Luc. XXIV., et fideliter paruit ei S. Petrus 16) in primo sermone suo 16) Act. II. Ita hortatur etiam Augustinus, 17) ut quisque in se ipsum severitatem 18) exerceat, ut, 19) a se ipso iudicatus, 20) a Deo non iudicetur, uti Paulus I. Cor. XI. inquit. 21) Leo Papa, cognomento Magnus, inquit: Mediator 22) Dei et hominum, homo 28) Christus Iesus, hanc praepositis 24) ecclesiae dedit potestatem,

- 9) converterentur Mon.: convertentur (Pflug. = Dess.)
- 10) Ita et Christus ipse coepit praedicare et docere:] Pflug.: Ita Christus incepit praedicare, Mon.: Ita etiam dominus Ipse cepit praedicare et dicere:
- 11) Poenitentiam agite,] sic Chytr., Fabr., Mon.; Dess. a. male: psenitentiam, Agite; haec verba Mich. Weber in Dess. b. sic mutavit: poenitentiam: Agite poenitentiam, exqua altera Ed. a Hasio et Franckio sic in ipsorum Editt. repetita sunt.
- 12) appropinquavit] Fabr., Mon.: appropinquabit
- poenitentiam: Agite regnum coelorum.] Pflug.: ut poenitentiam agerent pro remissione peccatorum consequenda,
- 14) deinde] in Pflug. desst. (Mon. = Dess.)
- 15) et fideliter paruit ei S. Petrus] Pflug.: et paruit Petrus apostolus (Mon. = Dess.)
- 16) sermone suo] sic Chytr., Fabr., Franck., Has., Mon.; Dess., Pflug.: sermone
- 17) Ita hortatur etiam Augustinus] sie Chytr., Fabr., Dess. a.; in Dess. b. Mich. Weberus have sie mutavit: ita adhortatur —. Etiam Augustinus — —, quia, id quod ex Dess. a. p. 78. not. 5. 6. slucet, suspicabatur, post verbum adhortatur, quod pro hortatur in hac Ed. scripsit, deesse: ut poeniteant et post nomen Augustinus addendum esse: valt. Qun causa in hanc opinionem inductus sit, intelligitur ex Pflug., ubi hace leguntur: ubi ita hortatur, ut poeniteant. B. Augustinus quoque vult, pro quibus Mon. exhibet: ita hortatur, ut poeniteant, etiam Augustinus, [soid in serun. 351. ed. Bened.] Franck. et Has. ex Dess. b. verbum adhortatur repotierunt.
- 18) quisque in se ipsum severitatem] Pflug.: quisque in se severitatem (Mon. = Dess.); Fabr.; quique securitatem in seipsum
- 19) ut,] Pflug., Mon.: et
- 20) indicatus,] Pflug.: indicetur, (Mon. = Dess.)
- 21) uti Paulus 1. Cor. XI. inquit. sic Franck., Has., secuti Chytraeum, qui eadem serba embibet, sed pro cap. XI. [vs. 31.] male habet: 2.; Dess. a.: Uti Paul. 1 corinth. 11. et Fabr.; Uti Paulus primo ad Corinth. 11. verbum inquit omittunt. Dess. b.; uti Paulus — 1. Cor. XI., ubi Weber lineolis interpositis verbum ait omissum esse indigitat secundum Pflug., Mon.; ut (Mon. uti) D. Paulus ait, 1. Cor. 11.
- Leo Papa, cogn. M., inquit: Mediator Pflug.: Leo Magnus cognomento: Mediator, inquit, (Mon. = Dess.) Conf. Leonis M. epist. 108. ed. Baller.
- 23) homo] in Fabr. deest.
- 24) praepositis] Chytr. male; propositam

ut 26) confitentibus actionem 26) poenitentiae darent, et salubri satisfactione purgatos ad sacramentorum communionem per ianuam reconciliatiomis 27) edmitterent. Sic Ambrosius 28) inquit: Secundum conscientiae molem adhibenda 29) est poenitentiae magnitudo. Unde diversi 80) canones poenitentiales in sacratissima synodo Nicaena constituti sunt pro satisfactionum diversitate 31). Iovinianus autem, 82) haereticus, existimavit, omnia peccata esse paria; ideo diversitatem satisfactionum pro peccatis non admisit. 38) Satisfactiones autem 84) in ecclesia contra expressum evangelium, et conciliorum et 85) Patrum decreta abolendae non sunt. 86) Quinimo absoluti a Sacerdote, 87) iniunctam poenitentiam perficere debent, 88) illud S. Pauli sequentes: Dedit semet ipsum pro nobis, ut redimeret nos 89) ab omni iniquitate, et mundaret sibi populum 40) acceptabilem, sectatorem bonorum operum. Tit. II. 41) Sic igitur 42) Chri-

25) ut] Pflug., Mon.: ut et

26) actionem | Fabr.: agnitionem

27) ianuam reconciliationis] loco harum vocum, guas Chytr., Fabr., Pflug., Mon. h. l. exhibent, scriba Codicis Dess. spatium vacuum reliquit.

- 28) Ambrosius] Pflug.; S. Ambrosius (Mon. \_ Dess.) .
- 29) adhibenda] Chytr., Fabr., Pflug., Mon, exhibenda
- 30) diversi] in Pflug. deest. (Mon. = Dess.)
- 31) pro satisfactionum diversitate.] siq C hytr., Fabr., Franck., Has.; Dess., Mon. male: pro satisfactione diversitate. Huius erroris origo cognoscitur ex P flug.: pro satisfactione et temporum diversitate; deletia enim vocibus et temporum vocem satisfactione male immutatam illi Codd. retinuerunt.
- 32) Iovinianus autem, Pflug.: Et Iovinianus (Mon. = Dess.)
- 33) diversitatem satisfactionum pro p. non admisit.] Pflug.: satisfactiones pro peccatis abstulit. (Mon. = Dess.)
- 34) autem] Chytr., Fabr.: ergo
- 35) et] Fabr.: ac
- 36) Satisfactiones autem — abolendae non sunt.] Pflug.: Decrevit igitur D. Imperator, satisfactiones non abolendas in ecclesia contra expressum Evangelium, et Conciliorum et Patrum decreta, Mon.: divus ergo Caesar tanquam Relagiosus et Catholicus Imperator censet, satisfactiones non abolendas in ecclesia contra expressum Evangelium, et Conciliorum et Patrum decreta,
- 27) Quinimo absoluti a Sacerdote,] sic Chytr., Fabr., Has.; Codicis Dess. scriba horum verborum locum vacuum reliquit; Franck. sx Pflug. h. l. suscepit verba; sed absoluti a sacerdote (conf. nota seq.)
- 38) Quinimo absoluti perficere debent,] Pflug.: sed absoluti a sacerdote iniunctam perficiant poenitentiam, Mon.: Quinimo vult, ut absoluti a sacerdote iniunctam perficiant poenitentiam.
- 39) redimeret nos] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: nos redimeret
- 40) sibi populum] Mon.; populum sibi (Pflug. == Dess.)
- 41) Tit. II.] Mon.; ad Titum 2.
- 43) igitur] Pflug.; itaque (Mon. = Dess.)

stus pro wobis satisfecit, ut et nos simus benorum operum sectatores, satisfactiones implentes iniunctas. <sup>45</sup>)

#### [Ad artic. XIII.] 44)

Tredecimus articulus nihil offendit, sed acceptatur, <sup>45</sup>) dum sacramenta aiunt instituta, <sup>46</sup>) non modo ut sint notae professionis <sup>47</sup>) inter homines, sed magis ut sint signa et testimonia voluntatis Dei erga nos; petendum tamen ab eis erit, <sup>48</sup>) ut, quod hic in genere de sacramentis perhibent, speciatim quoque de septem sacramentis ecclesiae fateantur, <sup>49</sup>) et a subditis <sup>50</sup>) suis observari procurent. <sup>51</sup>)

### [Ad artic. XIV.] 52)

Quando autem articulo quarto decimo confitentur, 58) neminem debere 54) in ecclesia verbum Dei et sacramenta administrare, 55) nisi rite vocatum 56); intelligi debet, eum rite vocatum, 57) qui

- 43) satisfactiones implentes iniunctas.] Chytr.; implentes satiafactiones iniunctas. Fabr.; satisfactiones iniunctas implentes. Pflug.: satisfactiones adimplentes. Mon.; satisfactiones adimplentes iniunctas.
- 44) Ad art. XIII.] Coel. in inscriptions addit argum.; De usp. Sacramentorum, item Pflug.: De Sacramentorum usa.
- 45) Tredecimus articulus acceptatur,] Pflug.: In quo articulo Principes nibil offendunt C. M., Mon.: In tredecimo Articulo nibil offendit Caes, Muss.
- 46) dum sacramenta aiunt instituta, Fabr.; dum aiunt, sacramenta esse instituta, (Pflug., Mon. = Dess.)
- 47) professionis] Mon.; professiones (Pflug. = Dess.)
- 48) petendum tamen ab eis erit,] Pflug.: Nam hie fatentur, quod catholicos Principes decet, normam fidei sequentes. Quare C. M. hanc eorum confessionem acceptat, petitque, Mon.: Quare C. M. hanc principum confessionem acceptat, petitque,
- quod hie in genere fater.ntur,] Pflug.: quod hie in genere de sacramentis fateantur, Mon. a Dess. tantum differt voce hie omissa.
- 50) a subditis] Fabr.: in subditis
- 51) observari procurent.] Pflug.; singula observari curent. (Mon. = Dess.)
- 52) Ad art. XIV.] Coel. et Pflug. in inscript. exhibent argum.:
  De ordine Ecclesiastico
- 53) Quando autem articulo quarto decimo confitentur, Principes, Porro quod articulo decimo quarto confitentur Principes, Mon.: Quando autem Principes articulo decimo quarto confitentur,
- 54) debere] in Pflug. deest. (Mon = Dess.).
- 55) administrare, Mon.; ministrare, (Pflug. = Dess.)
- 56) vocatum;] Fabr. male: vocatua,
- 57) intelligi debet, eum rite vocatum,] Pflug.: C. M. arbitratur,
  Principes bona fide agere, acque eum intelligere rite vocatum, Mon.: Sa. Caes. Muse intelligit eum rite vocatum

secondum formam iuris, intata ecclesiasticas sanctiones, atque decreta, ubique in orbe christiano hactenus 58) observata, vocatur, non secondum Ierobiticam 59) vocationem, seu plebis tumultum, ac 60) quamlibet aliam inordinatam intrusionem, 61) non 62) vocatus 68) sicut Aaron. In hac itaque sententia confessio acceptatur; admonendi tamen sunt, 64) ut in ea perseverent, ut 65) reminem, neque Pastorem, neque concionatorem, nisi rite vocatum, in ditionibus suis admittant. 66)

## [Ad artic. XV.] 67)

Dum vero articulo decimo quinto contitentur, 68) ritus 69) ecclesiasticos conservandos 70) esse, qui sine peccato servari possunt, et prosunt ad tranquillitatem et 71) bonum ordinem in ecclesia, acceptatur, admonendique sunt, ut ritus ecclesiasticos 72) tam universalis ecclesiae, quam

- 58) hactenus] in Pflug. deest. (Mon. = Dess.)
- 59) Ierobiticam] sic Dess., Franck.; Chytr.: Ieroboamiticam; Has.: Ierobeamiticam; Pflug., Mon.: Ieroboiticam; Fabr.: haereticam
- 60) ac] Chytr., Fabr., Mon.: sut
- 61) ac quamlibet aliam inord. intrusionem,] Pflug.: et qua aliquis se ipsum intruserit, (Mon. = Dess., excepta voce ac, cuius loco habet: aut)
- 62) non] Fabr.: nec
- 63) intrusionem, non vccatus] Chytr.; intrusionem. Nemo enim sumit sibi honorem, nisi vocatus
- 64) In hac itaque sententia admonendi tamen sust, Rflug.: In hac utique sententia confessionem Principum acceptat sua M. et hortatur ac mandat, Mon.; In hac utique sententia confessionem Principum acceptat sua M. et hortatur eos
- 65) nt] Chytr., Mon.: et
- 60) ut in ca perseverent, admittant] Pflug.; ut hanc in dominiis effectu etiam persequantur, ut animorum curati ac divini verbi pracdicatores rite vocertur et canonice, iuxta canonicas sanctiones ac universalis ecclesiae consuetudinem et observationem instituantur. (Mon. Dess. excepta voce et pro ut, in praeced. nota memorata.)
- 67) Ad art. XV.] Coel. in inscript. habet argum.; De ritibus Ecclesiae, item Pflug.; De ritibus ecclesiasticis.
- 66) confitentur,] Pflug.: confitentur Principes, Mon.: Principes confitentur,
- '69) ritus Chytr., Fabr., Pflug., Mon.; ritus illos
- 70) conservandos] Chytr.; servandos, Fabr., Pflug., Mon.: observandos
- [71] et] Fabr.: et ad
- 72) acceptatur, admonendique sunt, ut ritus ecclesiasticos] sic Chytr., Franck., Has.; Dess.: acceptatur, admenendi sunt, ecclesiasticos; Fabr.: acceptatur, Admonendique sunt, at ritus Ecclesiastici; Pflug.: C. M. hunc articulum non plane admittit, nec totum refutst, ec quod phirima refersature ad/Maiest. sump. quoniam Principaes ritus Ecclesiastics.

qui in qualibet provincia usque ad mes pie et religiose sunt custoditi, <sup>78</sup>) quoque Principes <sup>74</sup>) et civitates <sup>75</sup>) in suis <sup>76</sup>) doziniis et districtibus <sup>77</sup>) faciant <sup>78</sup>) observari, et, si qui <sup>79</sup>) ex illis fuerint intermissi, ut cosdem restituant, <sup>80</sup>) atque dunia iuxta priatinam formam in ecolesiis suis fieri <sup>81</sup>) ordinent, disponant, atque <sup>82</sup>) cum effectu subditis praecipiant. <sup>83</sup>) Appendix tamen illius articuli <sup>84</sup>) omnino tollenda est, cum falsum <sup>85</sup>) sit, <sup>86</sup>) constitutiones humanas, ad placandum Deum et satisfaciendum pro peccatis institutas, <sup>87</sup>) adversari evangelio, uti <sup>88</sup>) de votis, de delectu <sup>89</sup>) ciborum, et similibus, posterius latius declarabitur. <sup>90</sup>)

#### [Ad artic. XVL] 91)

Decimus sextus articulus de magistratibus oi-

mutaverint, extinxerint alios, quos omnes persequi esset longissimum. Ut autem omnis dubitatio amputetur, decrevit sacra et catholica C. M. iuxta utriusque iuris receptas constitutiones, ut ritus ecclesiasticos; Mon.: C. M. Imprimis acceptat, et vult, ut ritus ecclesiastici

- 73) pie et religiose sunt custoditi, ] Pflug.: sunt custoditi pfe ac religiose, Mon.: pie ac religiose sunt custoditi,
- 74) quoque Principes] sic Dess., Franck., Fabr., Pflug.: ipsi Principes; Chytr., Has., Mon.: ipsi quoque Principes
- 75) et civitates} in Pflug., Mon. nondum leguntur.
- 76) suis] Pflug.: eorum (Mon. = Dess.)
- 77) et districtibus] Pflug.: districte, Mon.; distinute
- 78) faciant Mon. calami errore: faciunt
- 79) et, si quil Chytr.: Et ipsi, qui
- 80) intermissi, at cosdem restituant,] Pflug.: intermissi, mandat C. M., ut Principes sicut obedientes filii ecclesise et Rom. imperii membra obedientia, cosdem restituant, (Mon. Dess.)
- 81) fieri] in Pflug., Mon. deest.
- 82) atque] Pflug., Mon.: ac
- 83) praecipiant.] Mon.: praecipient.
- 84) illius articuli] Chytr.: articuli illius
- 85) falsam] Chytr.; falsa
- 56) Appendix tamec: oum falsum sit,] Pflug.: Appendicem sutem articuli illius C. M. omnine tollit, et pro damnato habet, et Principes, ut a tali desistere vellar, hortatur. Falsum enim esset et erroneum, Mon.: Appendicem tamen articuli illius C. M. omnino tollit, et pro damnato haffet. Falsum enim est et erroneum.
- 67) institutes,] sie sties Mon.; Chytr.: institutes; in Pflug.
- 88) uti] Chytr.: ut
- 89) de delectu] Fabr.: usu
- 90) uti de votis latius declarabitur.] Pflug.: ut S. C. M. de votis, de delectu ciborum et similibus, posterius tutius declarabit. Abschrdatur ergo appendix illa a confessione, si debeat catholica et esse et reputari. Mon.: ut S. C. M. de votis, de delectu olborum et similibus, posterius lacius declarabit.
- 91) Ad art. XVI.] Gevel. in inteript. exhibit how i drysma: (De

vilibus libenter acceptatur tapquam consentanens non solum iuri civili, verum etiam iuri canonico, avangelio, sacris literis, et universae pormas fidei, quoniam 92) Apostolus praecipit, 98) ut 94) omnis anima potestatibus sublimioribus subdita sit. 95) Non enim est potestas, nisi a Deo, Quae autem sunt, a Doo ordinatae 96) sunt. Itaque qui resistit potestati, Dei ordinationi resistit; qui autem resistunt, ipsi sibi 97) damnationem acquirunt. Rom. 98) XIII. Laudanturque Principes, quod 99) damnant Anabaptistas, omnes ordinationes civiles dissipantes, et Christianis prohibentes magistratus et alia civilia officia, 100) sine quibus nulla respublica feliciter administratur. 1)

#### [Ad artic. XVII.] 2)

Articuli decimi septimi confessio acceptatur, 3) quoniam ex symbolo Apostolorum et ex sacris scripturis 4) tota novit ecclesia catholica, Christum

rebus civilibus, Pflug.: De rebus civilibus, vel potestate laica.

- 92) quoniam] Fabr.: Quin
- 93) Decimus sextus articulus — Apostolus praecipit,] Pfing.: In articule isto per Principes confesso acceptat C. M. de magistratibus civilibus, nam articulus hic non solum iuri civili est consentaneus, sed etiam ad normam fidel estho-licae, atque sacrarum litterarum recte his Principes confessi sant, Mon.: Decimum sextum Articulum de Magistratibus Civilibus libenter acceptat Caes. Mtas tanquam consentaneum non solum Iuri Civili, verum etiam Iuri Canonico, Evangelio, Sacris literis et universae Normae fidei, Quoniam Apostolus praecipit,
- 94) ut] Pflug.: quod (Mon. = Dess.)
- 95) sit.] Pflug.: sit oportet, (Mon. = Dess.)
- 26) ordinatae] Fabr., Pflug., Mon.: ordinata
- 97) resistant, ipsi sibi] Fabr.: resistant ipsi, sibi; Pflugg; resistunt, sibi (Mon. = Dess.)
- 98) Rem. | Mon; rad Rom.
- 99) Laudanturque Principes, quod] Chytr.; Laudaturque quod Principes; Pflug., Mon.: Laudat igitur C. M. quod
- 100) et alfa civilia official/ Chytr., Fabr.: atque alia civilia Mothers, Pflug.: stque officia civilia, Mon.: stque alia officia civilia.
- 1) nulla respublica feliciter administratur. I Pflug.: respublica feliciter non administratur. Mon.; nulla respublica admini-
- 2) Ad art. XVII.] Coel. addit in inscript. organisms; De indicio Dei, Pflug.; De extremo indicio.
- 3) Articuli decimi sept. conf. acceptatur,] Pflug.: Hning articuli confessionem acceptat C. M. Mon.: Articuli 17. con-
- 4) and symbolo Apostolorum of an sacris scripturis] Chytr.: ex symbolo Apostolorum et ex sacris literis; Pflug.; ax.symbolo, et Christi et Apostologum verbis (Man = Dess.).

venturum in nevissima 5) die ad iudicandum vivos et mortuos. luste ergo, et hic damnant 6) Anabaptistas, qui sentiunt, hominibus damnatis et 7 diabolis finem poenarum futurum esse, 8) qui sibi quaedam iudaica fingunt regna piorum 9) ante mortuorum resurrectionem in 10) hoc praesenti saculo, ubique oppressis implis, 11)

#### [Ad artic. XVIII.] 12)

Articulo decimo octavo confitentur 13) liberi arbitrii potestatem, 14) quod habeat potestatem 15) ad efficiendam civilem institiam, sed non habeat 16) vim sine Spiritu sancto efficiendae 17) iustitiae Dei: quae confessio acceptatur et approbatur. 18) Nam sic catholicos 19) convenit media via incedere, ne nimium tribuant 20) libero arbitrio cum Pelagianis, neque omnem ei libertatem 21) adimant cum impils Manichaeis: nam utrumque non caret vitio. Sio Augustinus 22) inquit: 23) Liberum arbitrium inesse hominibus, certa 24) fide credimus et prae-

- 5) venturum in novissima] Pflug.: adventurum in novissima. Mon.: venturum in novissimo
- 6) ergo et hic damnant Pflug.; ergo damnant et auathematisant (Mon. = Dass.)
- 7) et] hane vocen, quam h. l. Chytr., Fabr., Franck., Haa. recte exhibent, Dess. male omisit.
- 8) qui sentiunt, hominibus damnatis et diabolis finem poenarum futurum esse,] haec in Pflug. et Mon. nondum le-
- 9) regna piorum] Pflug.: regna (Mon. = Dess.)
- 10) in] sic Chytr., Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon.; Dess. malet hi
- 11) ubique appressis impiis.] haco etiam in Mon. exstart, sed in
- Pflug. nondum legintur.
  18) Ad art KVIII.] Oool, et Pflug, in inscript, habent argum.: De libero arbitrio.
- 13) Articulo decimo oetavo confitentur] Pflug.: In quo cenfitentur Principes, Mon.: Articulo 18. confitentur Prin-
- 14) potestatem,] Fabr.: virtutem,
- 15) potestatem] Chytr., Pahr., Pflug., Mon.; libertatem ,
- 16) habeat] Pflug., Mon.; habere
- 17) efficiendae) Man. male: efficiendo (Pflug. = Dess.)
- 18) quae confessio acceptatur et approbatur.] Chytr.: quae confessio approbatur et acceptatur; Pflug., Mon.: quam confessionem C. M. hilari animo acceptat et approbat.
- 19) catholicos Pfing.: catholicis, Mon.: Catholica
- 20) tribuant Chytr., Pabr., Pflug.: tribuatur (Mon. ==
- 21) ei libertatem Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: libertatem ei
- 29) Augustinus] Pflag., b. Angustinus (Mon. .... Dess.)
- 23) inquit ? Chytr.: ait,
- 24) certal Pflug.; recta (Mon. = Dess.)

dicamus indubitanter. Namque 26) inhumanus est error negare liberum arbitrium in homine, quod quilibet 26) in 27) se ipso experitur, 28) et toties in sacris literis asseritur. S. Paulus ait: Potestatèm autem habens voluntatis suae. 1. Cor. VII. De iusto inquit 29) Sapiens: Qui potuit 80) transgredi, et non est transgressus, facere mala, 81) et non fecit. Eccles. XXXI. Deus dixit ad Cain: 82) Nonne, si bene egeris, recipies ? 88) Sin autem male, statim 34) in foribus peccatum tuum aderit? Sed sub te erit appetitus eius, 85) et tu dominaberis illius. 86) Gen. IV. Per Iesaiam 87) dicit prophetam: 88) Si volueritis et 89) audieritis me; bona terrae comedetis. Quod si non volueritis, et me 40) ad iracundiam provocaveritis; gladius devorabit vos. Hoc breviter et 41) Hieremias expressit: 42) Ecce locutà es, et fecisti mala, et potuisti. Ier. III. 48) Addamus et Ezechielem cap. XVIII. 44) Projecte a vobis omnes iniquitates vestras, 45) in quibus praevaricati estis, et facite vobis cor novum, et spiritum novum: et quare moriemini 46)

25) Namque] Pflug.: Nam (Mon. = Dess.)

- 27) in] Fabr.: cam
- 28) experitur,] Mon.: expertum, (Pflug. = Dess.)
- 29) inquit] Fabr.: ait
- potnit] sic Chytr., Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon.; Dess.; poterit
- 31) mala, Chytr.: male
- 32) Cain: Fabr.: Caim;
- 83) recipies?] Chytr.; accipies?
- 84) statim] in Mon. deest. (Pflug. = Dess.)
- 36) eius] Fabr., Pflug.; taus (Mon. = Dess.)
- tu dominaberis illius.] sic Chytr., Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon.; in Dess. scriba horum verborum locum vacuum reliquit.
- 37) Iesaiam] Fabr., Pflug., Mon.: Esaiam
- 38) prophetam: Pflug.: dominus: (Mon. = Desc.)
- 39) et] sic Chytr., Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon.; in Dess. male omissum est.
- 40) Quod si non volueritis, et me] Fabr.; Quod si nolueritis, et me; Pflug.; et si nolueritis, sed me (Mon. == Dess.)
- breviter et] Fabr.: et breviter, Pflug.: breviter et vere (Mon. = Dess.)
- 42) Hieremias expressit: ] sic Fabr., Franck., Mon.; Chytr., Has.: Ieremias expressit; Pflug.: expressit Ieremias 3.; Dess. male: Hieronymus expressit:
- et potuisti. Ier. III.] Pflug.: quae potuisti. Mon.; et potuisti, Hieremj. 3.
- 44) Esechielem cap. XVIII.] Mon.: Ezechielem:
- 45) vestras] in Fabr. deest.
- 46) cor novum, et spiritum novum: et quare moriemini] sic Chytr., Mon.; in Dess. horum verborum locus a scribavacuus relictus est. Weberus in Dess.b, p. 57, nots °) hame Codicis lacunam sic supplevit: cor novum et spiritum

domus Israel? <sup>47</sup>) Quia nolo mortem morientis, dicit Dominus, Deus. Revertimini, et vivite. <sup>48</sup>) Et S. Paulus: Spiritus prophetarum prophetis subiectus est. 1. Cor. XIV. <sup>49</sup>) Et idem 2. Cor.
IX.: <sup>50</sup>) Unusquisque prout destinavit in corde suo, non ex tristitia aut <sup>61</sup>) necessitate. Denique omnes
Manichaeos prostravit Christus uno verbo, <sup>52</sup>) quoniam <sup>58</sup>) ait: Semper pauperes habetis <sup>54</sup>) vobiscum, et cum volueritis, potestis illis benefacere
Marc. XIV. <sup>55</sup>) Et ad Hierusalem: <sup>56</sup>) Quoties
volui congregare filios tuos sub alas, et noluisti! inquit Christus Matth. XXIII. <sup>57</sup>)

#### [Ad artic. XIX.] 58)

Articulus XIX. itidem probatur et acceptatur. <sup>59</sup>) Deus enim, summe bonus, non est auctor malorum, sed voluntas rationalis <sup>60</sup>) et defectibilis

novum. Cur moriemini, quo Franckius et Hasius commoti sunt, ut haecce verba in contextum susciperent. Fabr. A. l. exhibet haec: cor novum, et quare moriemini

- 47) Israel?] Mon.; Israhel?
- 48) et vivite.] Mon.; et vivite. Ezechiae. 18. In Pflug. deest totus locus: Addamus et Ezechialem et vivite.
- 49) Et S. Paulus: subjectus est. 1. Cor. XIV.] Pflug.: Ad quid etiam dixisset b. Paulus 1. Cor. 14.; Spiritus prophetarum prophetis subjectus est? (Mon. = Dass.)
- 50) Et idem 2. Cor. IX.] Pflug.; Et cur dixisset Psulus: (Mon. = Dess.)
- 51) aut] Pflug.; et
- 52) Denique omnes Manichaeos prostravit Christus uno verbo,] Chytr.: Denique omnes Manichaeos uno verbo prostravit Christus, Pflug.: Et uno verbo omnes prostravit Manichaeos Christus, Mon.: Denique uno verbo omnes Manioheos prostravit,
- 53) quoniam] Chytr., Mon.: quando, Fabr.: cum, Pflug.: qui
- 54) habetis] Fabr.: habebitis
- 55) Semper pauperes ... illis benefacere Marc. XIV.] sic Chytr., Franck., Has., Mon.; Dess. et Fabr. pro Marc. male habent: Matth. Pflug.: Marc. 14. Semper pauperes ... benefacere illis.
- 56) Hierusalem] sic Dess., Fabr., Mon.; Chytr.: Ierusalem!
- 57) Matth. XXIII.] Mon. male: Marcj. 23. Pro Et ad Hierusalem: inquit Christus Matth. XXIII. legunter in Pflug. haecce: Ideo C. M. hortstur Principes, ne ullo tempore liberum arbitrium in hominibus negent, et eorumdem praedicationibus similiter et libris, utraque lingua, latina scilicet et germanica, in publicum editis, nihil fidei omnino exhibeant, ne ab hac fidei confessione recedant.
- 58) Ad art. XIX.] Coel. of Pflug. in inscript. habout argum.: De causa peccati.
- 59) Articulus XIX, itid. prob. et acceptatur.] Pflug.: Hune articulum C. M. approbat et acceptat a Principilus. Mon.: Articulum 19. C. M. Itidein approbat et acceptat a Principilus.
- 60) rationalis] Pflug.: rationabilis, (Mon. = Dess.) "

<sup>26)</sup> quod quilibet] Pflug.; quod tamen quilibet (Mon. = Dess.)

causa peccati: 61) quare nullus scelera sua et facinora 62) imputet Deo, sed sibi, iuxta illud ler. 68) II.: Arguet te malitia tua, et aversio 64) tua increpabit te. Et illud Hoseae 65) XIII.: Perditio 66) tua, Israel; tantummodo in me auxilium tuum. Et David in Spiritu cognovit, Deum esse hunc, qui nolit iniquitatem. Ps. V. 67)

# [Ad artic. XX.] 68)

In articulo vigesimo, qui non tam continet confessionem Principum et 65) civitatum, quam excusationem concionatorum, unum duntaxat est, quod ad Principes et 69) civitates pertinet, 70) de bonis scilicet operibus, 71) quod non mereantur 72) remissionem peccatorum, qued, ut superius relectum et 78) improbatum 74) est, ita et nunc reiicitur et improbatur. 75) Vulgatissimum est enim illud 76) Danielis: Peccata tua eleemosynis redime,

- 61) et defectibilis causa peccati: Obytri, Pabr., Pflug., Mon.: defectibilis, causa est peccati;
- 62) facinora] Pflug., Mon.: facinora sua
- 63) Ier.] Fabr.: Hieremiae
- 64) aversio] Pflug.: conversio (Mon. == Dess.)
- 65) Hoseae] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.; Oseae
- 66) Perditio] Fabr., Pflug.: Ex te perditio (Mon. = Desa.)
- 67) Ps. V.] Fabr.: Psalmo 15. Verba: Et David in Spirita - Ps. V. in Pflug., Mon. nondum leguntur.
- 68) Ad art. XX.] Coel. in inscript. addit argum.: De fide et bonis operibus. tem Pflug.: De bonis operibus, quae merentur remissionem peccatoram.
- 69) et] Chytr. utroque loco: ac
- 70) In articulo vigesimo et civitates pertinet,] Pflug.: Amplius quoniam articulus vicesimus non continet confessionem Principum, sed excusationem concionatorum, de quibus C. M. plura enormia, impia et horrenda auditu intelligit acta alienissima a fide, unum duntaxat indicat C. M. ad Principes pertiners, Mon.: In Articulo 20. Qui non continet confessionem Principum, quam excusationem concionatorum, de quorum vita et doctrina, similiter et libris utraque lingua, Latina scilicet et Germanica in publicum editis S. Caes. Mtas plurima enormia, impia, alienissima a fide et plane horrenda auditu intellexit, unum duntaxat est quod C. M. Indicat pertinere ad Principes
- 71) de bonis scilicet operibus,] Fabr.: scilicet de operibus (Pflug., Mon. = Dess.)
- 72) non mercantur] sic Chytr., Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon.; Dess.: mercantur (voce non male omissa)
- 73) et] Chytr.; ac
- 74) improbatum] Fabr.; reprobatum
- 75) quod, ut superius rejectum et improbatur.] Pflug.; quod rejecit et improbavit, et modo quoque damnat. Mon.; quod ut superius rejecit ac improbavit, ita et nunc relicit et improbat
- 76) est enim illud] Chytr.: enim illud est, Fabr.: enim est illud, Pflug.: enim est id "(Mon. = Dess.)

Dan. IV. 77) et illud Tobiae ad filium: Eleemosyna ab omni peccato et a morte liberat, et non patietar 78) animam ire in tenebras, Tob. IV. 79) et illud Christi: Date eleemosynam, et ecce, omnia munda sunt vobis. Luc. XI. Si 80) opera non essent meritoria; cur 81) Sapiens dixisset: Reddet Deus mercedem laborum Sanctorum suorum? 82) Sap. X. Cur S. Petrus tam obnixe adhertatus esset 83) ad opera, dicens: Quapropter, mei fratres, 84) satagite, ut per bona opera vestra certam vocationem vestrain 65) et electionem faciatis? 2. Pet. I.'86) Cur S. Paulus dixisset: 87) Non enim iniustus est Deus, ut obliviscatur operis vestri, 88) et dilectionis, quam ostendistis 89) in Nomine ipsius? Hebr. VI. Nec per 90) hoc aspernamur meritum Christi, sed scimus, opera nostra nulla 91) esse. nullius meriti esse, 92) nisi 98) in virtute meriti passionis Christi. Scimus, Christum esse 94) viam, vitam, et veritatem Ioh. XIV. 95); Christus autem, velut bonus pastor, 95) qui coepit 97) facere et

- 77) Danielis: Peccata .... redime, Dan. IV.] Fabr., Pflug.: Danielie 4.: Peccata .... redime; (Mon. = Dess.)
- 78) patietur | Chytr.: patitur
- 79) et illud Tobiae ad filium: Eleemosyna .... in tenebras, Tob. IV.] Pflug.: et Tobiae ad filium, 4. Eleemosyna.... in tenebras. (Mon. = Dess.)
- 80) et illud Christi; Date ... vobis. Luc. XI. Si] Pflug.; Et. illud Christi Luc. 11; Date ... vobis. Et si (Mon. =: Dess.)
- 81) cur] Fabr.; cui
- 82) mercedem laborum Sanctorum suorum?] Chytr.: mercedem laborum suorum sanctorum. Pflug.: iustis mercedeni laborum suorum, Men.: mercedem laberum suorum,
- 83) tam obnixe adhortatus esset] Chytr.; tam obnixe nos hortatus esset, Fabr.; nos tam obnixe hortatus esset
- 84) mei fratres,] Chytr., Fabr.: fratres mei,
- 85) vocationem vestram] Fabr.: vestram vocationem
- 86) 9. Pet. I.] Fabr.; 2. Petri 7. Pro verbie: Cur S. Petrus tam obnixe - electionem faciatis, 2. Pet. I. in Pflug. hace legentur: Cur denique S. Petrus, 2. Petr. 1. tam enixe nos hortatus fuisset ad opera, dicens: Fratres, magis satagite, ut per bona opera vestra certam vocationem vestram, et electionem faciatis. in Mon. autem haecce: Cur S. Petrus tam obnixe nos hortatus esset ad opera, dicens: Quapropter fratres, magis satagite, ut per bons opera vestra certam vocationem vestram, et electionem faciatis. 2.
- 87) dixisset] Pflug.; dixit? (Mon. = Dess.)
- 88) vestri,] Chytr.; nostri,
- 89) ostendistis] Mon.; ostenditis (Pflug. = Dess.)
- 90) per] in Chytr. deest.
- 91) nullal Chytr.: nihil
- 92) meriti esse,] Fabr., Mon.: meriti, (Pflug. = Dess.)
- 93) nisi] Mon.; non nisi
- 94) esse] in Fabr. deest.
- 95) XIV.] Fabr.: 17.
- 96) bonus pastor,] Fabr.: Pastor bonus,
- 97) qui coepit] Pflug.: incepit, Mon.: cepit

docere Act. I., exemplum \*8) dedit nehis, \*\*0) ut, quemadinadum ipse \*100) fecit, et \*1) nos faciamus Ioh. XIII. Et \*3) ivit per desertum, \*3) per viam bonorum operum, quae \*4) cuncti Christiani sequi debent, et ad iussum eius tollere crucem et sequi. Matth. X. et XVI. Et qui non tollit crucem, non est, nec \*5) potest esse \*6) discipulus Christi. Verum queque est, ut Iohannes inquit: Qui dicit, se in Christo manere, debet, sicut ille ambulavit, et ipse ambulare. 1. Ioh. II. \*7) Haec autem de bonis operibus opinio etiam ante mille centum annos, tempore Augustini, damnata fuit et reprobata. \*8)

#### [Ad artic. XXI.] 9)

Postremo loco 10) articulum proponunt vicesimum 11) primum, in quo admittunt, Sanctorum posse proponi memoriam, 12) ut imitemur fidem eorum 18) et bona opera, sed non, ut invocentur, et 14) auxilium ab eis 15) petatur. Mirum certe est, 16) quod ipsi 17) Principes et civitates passi sint hunc errorem in suis dominiis suscitari, qui toties damnatus est 18) in ecolesia, cum ante MC 19) annos b.

- 98) exemplum Pflug.: exemplum etiam (Mon. = Dess.)
- 99) hobis, Mon.; vobis (Pflug. = Dess.)
- 100) ipse] Pflug.; ille (Mon. = Dess.)
- 1) et] Fabr.; ita et
- 2) Et] Pflug.; Christus (Mon. == Dess.)
- 3) per desertum,] in Pflug., Mon. non leguntur.
- 4) quael Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: quem
- 4) neol Fabr.; nequa
- 6) potest esse] Chytr.: esse potest
- 7) 1. Ioh II.] Fabr.: Yoan. 2.
- 8) Et qui non tollit crucem, et reprobata.] Pflug.: Reifcit ergo C. M. huius apologetici articuli partem, quantum ad principes attiact de bonis operibus, et omnino reprobat et damnat, quae etiam ante 1100 annos tempore b. Augustini damnats sant. Mon.: Haeo autem perversa et pernisicos de bonis operibus opinio etiam ante mille et centum annos tempore Augustini damnata fuit et reprobata.
- Ad art. XXI.] Coel. in inscript. exhibet hos argum.; De cultu Sanctorum in Lutheranos.
- 10) Postremo loco] Pflug., Mon.: Postremo loco Principes
- 11) vicesimum] Mon.; Vigesimum
- 12) posse proponi memoriam, Chytr.; proponi memoriam posse, Fabr., Pflug., Mon.; proponi posse memoriam,
- 13) eorum] Fabr.; illorum
- 14) et] Fabr.; aut
- 15) auxilium ab eis] Pflug.: ab ile auxilium (Mon. = Dess.)
- 16) Mirum certe est,] Pflug.: Miratur plurimum C. M., Mon.: Miratur plurimum Sa. Cao. Mas.
- 17) quod ipsi] Pflug.; quod, Mon.; Quo
- 18) hunc errorem in suis dominite asscitari, qui toties damastus est] Pflug, Mont hang lagregia per concionatores

Hieronymus 20) in hac arena 21) viocrit Vigilantium. haeretieum. Longe post eundem 22) resuscitarunt Albigenses, Pauperes de Lugduno, Picardi 23) Cathari, 24) veteres et iuniores, 25) qui onnes jam pridem legitime damnati sunt 26) Quare hie articulus confessionis ?[]) toties dampatus penitue reiiciendus est, et cum tota universali 28) ecclesia orthodoxa reprobandus. 29) Nam pro invocandis Sanctis 80) non modo habemus 81) universalis ecclesiae auctoritatem, sed et 82) omnium sanctorum Patrum consensum, Augustini, 88) Bernhardi, Hieronymi, Cypriani, Chrysostomi, Basilii, 84) et id genus aliorum ecclesiae doctorum. 35) Nec deest catholicae huic assertioni 86) sacrae Scripturae auctoritas. Nam Sanctos docuit honorandos 87) Christus: Si quis, inquit, ministraverit mihi; 38) honorificabit eum 89) Pater meus, qui in coells

in corum [Mon. suis pro corum] dominiis suscitari, quae totics damnata est

- 19) MC] Chytr., Fabr.: mille et centum
- b. Hieronymus] Fabr.; beatus Hieronymus, Mon.; B. Iheronimus, Chytr., Pflug.; S. Hieronymus
- 21) arens] Mon.: Harens
- Longe post eundem] Chytr., Mon.: Longe post eandem, Pflug.: Post eandem
- 23) Picardi, Pflug., Mon.: Waldensee, Picardi,
- 24) Cathari, Man. malen Cathoni,
- 25) iuniores,] Mon.; novi (Pflug., == Dess.)
- 26) qui omnes iam pridem legitime damnati sunt.] Pflug.: 400 ties autem damnata est et reiecta impia hace doctrina et errones. (Mon. = Dess.)
- 27) articulus confessionis] Chytr.: confessionis Articulus
- 28) miversali] Fabr. mitioge; vinersali
- 29) Quare hic articulus confessionis osthodoxa seprobandus.]

  Pflug.: Quare C. M. pro suo axacquendo nane sibi diviso nitus collato officio in reverendissimarum Synodorum decretis et sententiis hunc confessionis articulum toties depravatum penitus damnat, reprobat et cum tota universali ecclesia orthodoxa anathematizat. a quibus verbis Mon. eo tantum differt, quod pro Quare C. M. collato officio in, hace exhibst: Quare et C. M. pro suo exequendi mynere nunc sibi divinitus colla . (sequente parso spatio vacuo, ut vocis extremae pars quaedam omissa ibi inseratur)
- 30) pro invocandis Sanetis] Chytr.: pro invocando sanetos,
- 31) habemus] Fabr. male: hactenus
- 32) et] in Pabr. deest.
- 83) Augustini,] Pflug.: ut Augustini, (Mon. = Dons.)
- 34) Bernhardi, Hier., Cypr., Chrys., Bas., Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: Hieropymi, Cypriani, Chrysostomi, Basilii, Bernhardi (Fabr.: Bernardi),
- 35) at id genus al. eccl. doct.] Mon.: et id genus aliorum doctorum ecclesiae. Pflug. pro his verbis habet: etc.
- 36) assertioni] Mon.; desercionj (Pflug. = Dess.)
- 37) docuit honorandos] Chytr., Pabr., Pflug., Mon.: he-norandos docuit
- 28) ministraverit mihi; Pflug.: mihi ministraverit, (Mog. = Dess.)
- 39) eum] Piluga: illum (Mon. = Désa)

est. Ich. XII. 40) Si ergo Deus honorat Sanctes; eur non honoremus nos homaneuli? 41) Conversus est praeterea 42) Domines ad poemitentiam leb, 45) cum ille oraret pro amiois suis 44) leb. XLII. 45) Cur ergo pientissimus Deus non acquiesceret intercedenti b. Mariae virgini, qui acquievit leb? 46) Legimus quoque Baruch.: 47) Domine, omnipotens Deus 48) Israel, audi mane orationem mortuozum Israël! Orant ergo et mortui pro nobis. Sic in veteri 49) testamento fecerunt Onias et Ieremias. 50) Nam Iudae Maccabaeo 51) visus est Onias, summus sacerdos, manus protendens, et erans pro emai populo fudacorum. Post hoc 52) apparuit alius vir, et actate et gloria mirabilis, et magni desoris 58) circa illum, de quo respondens Onias 54) dixit: Hic 55) fratrum amator et populi 56) Israel, hic est, qui multum orat pro populo et universa civitate sancta, <sup>57</sup>) Ieremias, <sup>58</sup>) propheta Dei 2. Macc. XV. Ex sacris praeterea 59) literis cognovimas, angeles 60) orare pro nobis. Cur ergo id negaremus 61) de Sanctis? Domine exercituum, inquit Angelus, 62) usque que tu non misereberis Hierusalem 63) et urbium luda, 64) quibos iratus

40). Ich. XII.] in Mon. desunt.

- 42) est praeterea] Fabr.: praeterea est
- 43) Iob, Filug.: b. Hiob, (Mon. = Deas.)
- 44) pro amicis suis] sic Chytr., Fabr., Franck., Haa., Pflug., Mon.; in Dess. vox amicis omissa ast.
- 45) XLII.] Fabr. male: 24.
- 46) Iob?] Pflug. ('Hiobi presibus? (Mora. == Doss.) >
- 47) Baruch.] sic Dess., Branck; Chyta, Fabr., Has.: Baruch 3., Pflug., Mon.: in Baruch, 3.
- 48) Domine, cannipotens Deus Fabr.: Domine commipotens, Deus, Pflug.: Domine, Deus commipotens (Mon. = Dess.)
- 49) Sie in veteri] Fabr.: Sie et in veteri quoque
- 50) Onias et Ieremias, Fabr.: Onias, Hieremias.
- 51) Maccabaeo] Chytr., Fabr.: Machabaeo, Mon.: Machabeo; in Pilug. hoc nomen deest.
- 52) hoc] Pflug.; hunc (Mon. = Dess.)
- 53) magni decoris] Pflug.: magis decorus (Mon. = Dess.)
- 54) respondens Onias] Fabr.: Onias respondens,
- 55) His] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: Hic est
- 66) populi] Fabr.: populus
- 57) civitate sancta,] Pflug.; Mon.: sancta civitate,
- 58) Ieremias, Fabr.: Hieremias
- 50) praeteres] Pflug.: quoque (Mon. = Dess.)
- 60) angelos] Chytr., Mon.: Angelos quoque, Fabr.: Angelos etiam (Pflug. = Devs.)
- 61) Cur ergo id negaremus] Pflug.; Cur id negabimus, Mon.:
- 62) inquit Angelus, Fabr. : (inquit Angelus)
- 63) Hierusalem] Chytr.: Ierusalem
- 64) Inda,] Pflug., Mon.: Indae,

es? Et respondit Dominus angelo, qui lequebatur verba consolatoria. Zach. I. Idem testatur Iob: 65) Si fuerit, pro eo angelus <sup>66</sup>) loquens unum de millibus, 67) ut annunciet hominis 68) aequitatem, miserebitur eius, et dicet: Libera eum, ut non descendat in corruptionem 69) lob. XXXIII. Liquet praeterea ex verbis sacrae illius animae, lobannis Evangelistae, dum iliquit: 70) Quatuor animalia et viginti quatuor seniores ceciderant 71) coram agno, habentes singuli 72) citharas et phialas 78) aureas, plenas odoramentorum, quae sunt orationes Sanctorum Apoc. V. Et infra: Angelus stetit ante altare, habens thuribulum aureum, et data sunt illi 74) incensa multa, ut daret de orationibus omnium Sanctorum 75) super altare-aureum, quod est ante thronum Dei, et adscendit sumus incensorum de orationibus Sanctorum, 76) de manu au-geli coram Deo. 77) Postremo 78) S. Cyprianus, Martyr, 79) ante MCCL 80) annos scripsit Cornelio Papae, Lib. I. epist. 1/81) petens, ut, si quis 82) eerum prior discesserit, 85) pro fratribus et sororibus nostris non cesset oratio. Hisi enim 84) vir sanctus exploratum habuisset, Sanctos post hanc vitam orare pro vivis; frustra hortatus fuisset 85) hoc facere. Neque roborata est exhibita

- 65) Yob: Pilug.: Hieb
- 66) pro eo angelus] Pflug.: angelus pro eo (Mon. = Dess.)
- 67) de millibus] sic recte secundum Vulgatam Iob. 33, 23. Franck., Has., Mon.; Pflug.: pro milibus; Chytr., Fabr., Dess. vitiose: de similibus
- 68) hominis] Chytr.; iis
- 69) ut annunciet hominis sequitatiem, descendat in corruptionem] pro his, quas ctiam in Mon. legister, Pflug. habet: etc.
- dum inquit:] sic Chytr., Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon.; Dess.: ... inquit (locum vocis dum vacuum reinquens)
- 71) ceciderunt] Chytr.: ceciderant
- 72) habentes singuli] Chytr.: singuli tenentes
- 78) phialas Mon.; violas (Pflug. = Dess.)
- 74) illi] Pflug.; ei (Mon. = Dess.)
- 75) omnium Sanctorum] Pflug., Mon.: sanctorum omnium
- 76) Sanctorum] in Chytr. deest.
- 77) coram Deo.] sic etiam Mon.; Pflug.: coram Deo, Apoc. 8.
- 78) Postremo] hase vox, quae in Mon. quoque legitur, in Pflug. deet.
- 79) Martyr, Pflug., Mon.; Episcopus et Martyr
- 86) MCCL. Chytr., Fabr., Franck., Has.: millé, ducentos et quinquaginta (Has. male quinque pro quinquaginta)
- 81) epist. 1.] Fabr.: Epistolarum,
- 82) Lib. I. epist. 1. petens, nt, si quis] Pflug. pro his habet: et petit, si quis (Mon. = Dess.)
- 83) discesserit, Mon.; decesserit, (Pflug. = Dess.)
- 84) enim] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: autem
- 85) frustra hortatus fuisset] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: frustra Cornelium hortatus fuisset

<sup>41)</sup> cur non honoremus nos homuneuli?] Fabr.: cur non honoramus nos homunculi? Pflug.! cur non faceremus et nos homines? Mon.: eur non honorasemus nos homuneuli?

confessio ex co, quia 86) unus sit mediator Dei et hominum 1. Tim. II. et 1. Ioh. IV. Nam etsi fatetur, unum esse mediatorem redemtionis, 87) Caesarea Maiestas cum tota ecclesia; 88) tamen sunt multi 89) mediatores intercessionis. 90) Sic et Moses 91) fuit mediator et sequester inter Deum 92) et homines 93) Deut. V. Oravit enim pro filiis Israel Exod. XVII. et XXXII. 94) Sic oravit S. Paulus pro navigantibus Act. XXVII. 95) Sic sane Paulus ipse petit orari pro se a Romanis. Rom. XV. 96), a Corinthiis 2. Cor. I., a Colossensibus Col. IV. 97) Sic, dum Petrus 98) servaretur in carcere, oratio fiebat sine intermissione in ecclesia 99) ad Deum pro eo Act. XII. Est igitur Christas advocatus noster 100) primarius, et quidem maximus; 1) at, cum Sancti sint membra Christi 1. Cor. XII. et Eph. V. 2), et 3) voluntatem suam confor-

86) Neque roborata est — ex eo, quia] Pflug.: Neque corroborata est primum confessio ex eo, quod, Mon.: Neque roborata est Principum confessio, quod

- 88) Nam etsi fatetur, cum tota ecclesia;] Pflug.: Nam fatetur C. M. cum tota ecclesia, unum esse redemtionis mediatorem, Mon.: Nam et si fatetur, unum esse mediatorem redemptionis Caes. Mtas,
- 89) sunt multi] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: multi sunt
- 90) mediatores intercessionis.] Fabr.: intercessores, mediatores intercessionis. Pflug.: intercessionis mediatores. (Mon. = Dess.)
- 91) Moses | Chytr., Fabr.: Moyses
- 92) Deum] Fabr.: Dominum Deum
- 93) homines] Chytr., Mon.: hominem (Pflug. = Dess.)
- 94) et XXXII.] Mon.: .32.
- 95) Act. XXVII. (vel 27.)] sic recte Chytr., Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon.; Dess. male: Act. XV.
- 96) Sic sane Paulus ipse petit orari pro se a Romanis. Rom. XV.] sic Chytr., a quo Fabr. so tantum differt, quod pro Rom. 15. habse: ad Romanos 15.; in Dess. hace omissa sunt. Hase in textum suscepit hace: Sic sane ipse petit orari pro se a Romanis; Rom. XV. Francke hane lacunam supplevit verbis a Webero ad h. l. p. 67. nota even allatis: ita quoque petit orari pro se a Romanis, Rom. XV. Pflug. habet hace: Ita quoque petit orari pro se a Romanis, Mon. autem hacece: Ita S. Paulus petit orari pro se a Romanis, ad Rom. 16.
- 97) a Corinthiis 2. Cor. I., a Colossensibus Col. IV.] Fabr.; ad Corinthios 2. Corinth. 1. ad Coloss. 4. Pflug.; a Corinthiis, a Colossensibus, Rom. 15., 2. Cor. 1., Coloss. 4. Mon.; a Corinthiis 2. Cor. 1., a Colossensibus ad Colo. 4.
- 98) Petrus] Fabr.: Divus Petrus
- 99) oratio fiebat sine intermissione in ecclesia] Pflug.: fit sine intermissione oratio ab ecclesia, Mon.: oratio fiebat sine intercessione in ecclesia.
- 100) Est igitur Christus advocatus noster] Pflug.: Unde Chri-

ment 4) voluntati Christi, et videant caput. 4) Christum, orare pro nobis, quis dubitare potest, Sanctos idem facere hoc, 6) quod vident Christum facientem? Quibus omnibus diligenter attentis, petendam est a Principibus?) et civitatibus eis?) adhaerentibus, ut, rejecta hac 9) confessionis particula, cum sancta universali et orthodoxa 10) esclesia sentiant, 11) atque id 12) credant et confiteantur de Sanctorum veneratione et intercessione, quod universus credit et confitetur 18) orbis christianus, et quod etiam tempore Augustini 14) fuit in omnibus ecclesiis observatum. 16) Populus christianus, inquit, 15 a) memorias Martyrum religiosa solennitate concelebrat, 16) ad excitandam 17) imitationem, et ut meritis 18) consocietur, 19) et orstionibus eorum 20) adiuvetur.

- stub advocatus est noster, Mon.: Est igitur Christas, advocatus nunc
- 1) quidem maximus;] Pflug.; maximus quidem. (Mon. == Dess.)
- 2) et Eph. V.] Chytr., Fabr., Mon.; et ad Eph.5. (Pflug. = Doss.)
- 3) et] Pflug.: etiam
- 4) conforment] Pflug., Mon.: conformant
- 5) et videant caput,] Pflug.: 'Si igitur vident caput, Mon.: et videant
- idem facere hoc,] Chytr., Fabr., Mon.; hoc idem facere, Pflug.; idem facere,
- 7) Quibus omnibus diligenter attentis, petendum est a Principibus] Pflug.: Quibus omnibus mature deliberatis, decrevit et praecopit C. M. Principibus, Mon.: Quibus omnibus Caes. Mas firmiter inhaerena petit Principibus
- 8) eis] Pflug.: cum eis (Mon. = Dess.)
- 9) hac] in Fabr. deest.
- 10) orthodoxa] Pflug.; catholica (Mon. = Dess.)
- occlesia sentiant, Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: sentiant ecclesia,
- 12) id] in Chytr. deest.
- 13) credit et confitctur Pflug.; novit (Mon. = Dess.)
- 14) etiam tempore Augustini] Pflug.; b. Augustini temporibus (Mon. = Dess.)
- 15) o. ecclesiis observatum.] Pflug.', Mon.: o. observatum ecclesiis:
- 15a) seil. contra Faustum l. XX. c. 21.
- 16) concelebrat,] Chytr.: concelebret, Pro memorias Martyrum solennitate concelebrat, habet Pflug.: religiosa sollemnitate concelebrat Martyrum memorias (Mon. = Dess.)
- 17) excitandam] Mon.: excitandum (Pflug. = Dess.)
- 18) meritis] Pflug.: meritis eorum, Mon.; meritorum eorum
- consocietur,] sic Chytr., Fabr., Franck., Has., Pflug.;
   Dess. male: corsocie, Mon.; societur,
- orationibus eorum] Pflug.: orationibus (voce eorum & L omisea, quod iam praeced. voci meritis adscripta est.)

<sup>87)</sup> redemtionis] sic Chytr., Fabr., Franck., Has.; Dess. male: redemti

#### RESPONSIO

ad secundam partem Confessionis. 21)

Quod in confessione Principum et civitatum inter abusus numeratur, <sup>22</sup>) Laicos duntaxat sub altera specie eucharistiae communicari, ideoque in dominiis eorum Laicis utraque species <sup>23</sup>) detur, <sup>24</sup>) respondendum <sup>25</sup>) iuxta ecclesiae sanctae <sup>26</sup>) consuetudinem, male hoc dinumerari inter abusus, <sup>27</sup>) quin <sup>28</sup>) iuxta ecclesiae eiusdem <sup>29</sup>) sanctiones <sup>80</sup>) et statuta potius abusum esse et inobedientiam, <sup>81</sup>) Laicis dare <sup>82</sup>) utramque speciem. Nam sub una specie panis communicaverunt Sancti in primitiva ecclesia, de quibus Lucas inquit: Erant perseverantes in doctrina Apostolorum et communicatione fractionis panis. Act. II. <sup>88</sup>) Hic

- 21) Responsio ad sec. part. Conf.] eadem inscriptio generalis sine speciali subsequentis primi articuli huius partis legitur in Chytr. et Has.; in Franck. et Mon. eidem generali inscriptioni partis II. subiuncta est haecce peculiaris articuli I.; De laica communione sub una specie. In Fabr., ubi semper Confutationi singulorum articulorum Confessionis hi ipsi proxime praecedunt, primo alterius partis articulo Confess. praefiza est hase inscriptio: Articuli, in quibus recensentur abusus mutati, et primum de utraque specie; Confutatio autem husus articuli sic inscripta est: Caroli Caesaris et Catholicorum Principum responsio ad Articulum de utraque specie. Coel. habet h. l. hanc inscriptionem: Ad articulos, in quibus recensentar abusus mutati, et primum de atraque specie Theologorum Pontificiorum Responsio. Pílug. ezhibet h. l. hasce inscriptiones: generalem: Responsio ad se-cundam partem Confessionis Principum de abusibus quibusdam in ecclesia. et specialem: Primo de laica com-munione sub una specie. — Pro hac speciali Weberus in Dess. b. et Hasias numerum; I. huic articulo praefizerunt, qui vero in Dess. a. non innenitur. :-
- 22) inter abusus numeratur,] Fabr.: numeratur inter abusus.

   Pro verbis: Quod in confessione numeratur, legustur in Pflug.: Quod dehinc Principes et civitates inter abusus numerant, et in Mon.: Quod Principes inter abusus numerant.
- 23) Laicis utraque species Fabr., Pflug.; utraque species laicis; in Mon. vox Laicis desst.
- 24) detur,] Chytr.: datur:
- 25) respondendum Chytr., Fabr.: Respondendum est, Pflug.: C. M. decernit, Mon.: C. M. respondet
- 26) ecclesiae sanctae] Pflug.; sunctae veteris ecclesiae, Mon.; sanctae ecclesiae
- 27) abusus,] Pflug. barbare: abusiones, (Mon. = Deas.).
- 28) quin] sic Chytr., Fabr., Franck., Mon.; Dess. corrupte: quia; Has., Pflug.; et
- 29) ecclesiae eiusdem] Chytr., Pflug., Mon.; eiusdem ecclesiae
- 80) sanctiones] Chytr.: functiones
- 31) et inobedientiam, ] sie Chytr., Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon.; Dess.: inobedientiam, (omiesa voce: et)
- 39) dare] Chytr., Fabr., Pflug.; dari (Mon. = Dess., item in 3 nott. subseqq.)
- Lucas inquit: panis. Act. II.] Pflug.: Lucas, Actt. 2. inquit: panis.

Lucas solius panis meminit. Similiter 34) Act. XX. inquit: Una autem sabbati cum convenissemus ad frangendum pauem. 35) Imo Christus, institutor huius sacratissimi sacramenti, resurgens a mortuis, 86) sub una specie tantum 87) eucharistiam 88) dedit discipulis euntibus in Emaus, ubi accepit panem, et 39) benedixit, et fregit, ac porrigebat 40) illis; illi autem cognoverunt eum in fractione panis. Luc. XXIV. ubi sane 41) Augustinus, Chrysostomus, Theophylactus et Beda, quorum aliqui ante multa secula atque 42) non longe post Apostolorum tempora, 45) affirmant, fuisse eucharistiam. 44) Christus quoque loh. VI. persaepe meminit solius 45) panis. 46) S. Ignatius, 47) S. Iohannis Evangelistae discipulus, 48) in epistola ad Ephesios solius panis in Eucharistiae 49) communicatione 60) meminit. Idem facit b. Ambrosius 51) in libris <sup>52</sup>) de sacramentis, loquens de communione 58) Laicorum. 54) In concilio Remensi 58)

- 34) Similiter] Pflug.: Similiter Lucas
- 35) panem.] Pflug.: panem, etc.
- 36) a mortuis,] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: ex mortuis,
- 37) una specie tantum Fabr: una tantum specie
- 38) encharistiam] Pflug., Mon.: encharistiam sacramenti
- 39) et] in Pflug. deest.
- 40) ac porrigebat] Fabr.: et porrigebat, Pflug.: porrigens (Mon. = Desa.)
- 41) sanel Pflug.; Sanetus (Mon. = Dess.)
- 49) stquel Fabr.; et
- 43) quorum aliqui tempora,] kase in Pflug., Mon. nondum
- encharistiam.] Pflug.: Eucharistiam sacramenti (Mon. == Dess.)
- 45) solius] Mon. male: solitus
- 46) quoque Ioh. VI. persaepe panis.] Pflug.: quoque tam, saepe panis, Ioann. 6.
- 47) S. Ignatius, Pflug.: Sanctus quoque Ignatius, Mon.; Sanctus Ignatius Haev spectant ad eius epist. ad Ephee. c. 20. (p. 16. ed. Catel.)
- 48) S. Iohannis Evangelistae discipulus,] es Pflug., Mon. de-
- in Eucharistiae] haec verba, quae in Chytr., Fabr., Franck., Has., Pfing., Mon. leguntur, in Dess. male omissa sunt.
- 50) communicatione] Fabr., Pflug., Mon.: communione
- 51) facit b. Ambrosius] Chytz.: fecit.Beatus Ambrosius, Monistiacit Ambrosius (Pflug. = Dess.)
- 52) libris Chytr., Fabr., Yflug., Mon.: libro Franckius ad hace verba adnotavit; "Hi libri non sunt Ambrosii."
- 53) communione] Chytr.: communicatione
- 54) loquens de comm. Laicorum.] Fabr.; de communione laicorum loquens.
- 55) concilio Remensil sic Chytr., Fabr., Franck, Has.,

inhibetur Laicis, ne deferant 56) sacramentum corporis ad infirmos, 57) et nulla fit ibi 58) speciei vini mentio. 69) Hinc sane intelligitur, viaticum sub una tantum specie datum infirmis. 60) Comprobant antiqui canones poenitentiales: nam Agathense concilium criminosum 61) sacerdotem trudit 62) in monasterium, et ei duntaxat 68) Laicam communionem permittit. Osius in Sardicensi 64) concilio prohibet quibusdam temerariis, ut nec 65) Lalcam communionem percipiant, nisi in fine poeniteant. Fuit ergo 66) semper in ecclesia discrimen 67) Laicae communionis sub una, et sacerdotalis 68) sub utraque specie. Hoc pulchre praedictum fuit in V. T. de posteris Heli: Futurum est, inquit Deus 1. Reg. II., 69) ut, quicunque reman-serit 70) in domo tua, 71) veniat, ut oretur pro eo, et offerat nummum argenteum et tortam 72) panis, dicatque: Dimitte me 78) ad unam partem sacerdotalem, ut comedam 74) buccellam panis. 75) Hic clare ostendit sacra Scriptura, posteros Heli, ablato ab eis sacerdotio, petere admitti ad unam par-

Pflug., Mon.; in Dess. nominis Remensi logus a scriba vacuus relictus est. — De eo, quod h. l. ex Concilio Remensi refertur, vide Decreti Grat. P. III. Dist. 2. c. 29. (in Corp. iur. canen. ed. Richter P. L. p. 1166.).

- 56) inhibetur Laieis, ne deferant] Fabr.: praecipitur, ut laicis deferant
- 57) ad infirmos] in Fabr. desunt.
- 58) ibi] Mon.: ibidem, in Pflug. deest.
- 59) speciei vini mentio.] Fabr.; speciei mentio. Mon.; mentio specierum vini. (Pflag. = Dess.)
- 60) Hinc sane intelligitur, infirmis.] Acec in Pflug., Mon. nondum leguntur.
- 61) criminosum] Chytr. male: Aerumnosum
- 62) trudit] sic Chytr., Fabr., Franck., Pflug., Mon.; Dess., Has.: tradit — Fabr. verborum ordine mutata procriminosum sacerdotem trudit, habet: trudit criminosum sacerdotem
- 63) duntaxat] Fabr.: tantum
- 64) Sardicensi] Mon. male: Saudicensi
- 65) nt nec] Fabr.: ne, Pflug.: ut ne (Mon. == Desa.)
- 66) ergo] Pflug.; igitur (Mon. = Desn.)
- 67) in ecclesia discrimen] Chytr., Fabr., Mon.: discrimen in ecclesia (Pflug. = Dess.)
- 68) sacerdotalis] Fabr.: sacerdotis
- 69) inquit Deus 1. Reg. II.] Chytr.: (inquit Deus 1. Reg. 2.), Fabr.: inquit Deus, 1. Reg. 11., in Pflug. kaec h. L desuct, conf. nota 75. (Mon. = Dess.)
- 70) remanscrit] Pflug., Mon: manscrit
- 71) tus] in Mon. deest.
- 72) tortam] Fabr.: tostam
- 73) Dimitte me] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: Dimitte me
- 74) unum partem sao., at comedam] have, quae stiem in Pflug. leguntur, in Mon. desunt.
- 75) punis.] Pflug.: panis, 1. Reg. 2.

tem sacerdotalem, ad buccellam panis. <sup>76</sup>) Sic ergo et nostri Laici <sup>77</sup>) una parte sacerdotali, una specie, contenti esse debent. <sup>78</sup>) Nam et <sup>79</sup>) Romani l'ontifices Cardinalesque, et <sup>80</sup>) omnes episcopi et <sup>81</sup>) sacerdotes extra Missam et in extremis pro viatico, ut in concilio Nicaeno appellatur, <sup>82</sup>) sumendo una specie contenti sunt, quod utique non facerent, si putarent, utramque speciem ad salutem fore necessariam. <sup>88</sup>)

Quamvis <sup>84</sup>) autem multis olim in ecclesiis <sup>85</sup>) utraque species Laicis data fuerit (nam tunc liberum erat, <sup>86</sup>) sub una aut utraque <sup>87</sup>) apecie communicare); tamen propter multa pericula mos iste dandi utramque speciem <sup>88</sup>) desiit. Pensata enim populi multitudine, ubi sunt senes, iuvenes, tremuli, <sup>89</sup>) debiles, inepti, si non adhibeatur magna diligentia, <sup>90</sup>) per effusionem liquidi facile fieret iniuria sacramento. Pro tanta quoque multitudine populi <sup>91</sup>) difficultas esset in vase pro specie vini caute promenda, quae et <sup>92</sup>) diutius asservata acesceret, <sup>98</sup>) moveret <sup>94</sup>) nauseam vel vomitum sumentibus. Neque sine periculo effusionis facile circumferri posset ad infirmos. <sup>95</sup>) His et aliis

- 80) et] in Pflug. deet.
- 81) et] Chytr., Mon.: ac

- 84) Quamvis] Chytr.: Quamquam
- 85) Quamvis autem in ecclesiis] Pflug.: Practores informats est C. M. quod, licet olim in ecclesiis multis (Mon. = Dess.)
- 86) erat,] Pflug., Mon.: futt
- 87) aut utraque] Fabr.; aut sub utraque
- 88) mos iste dandi utramque speciera] Mon.; mos ipse dandi (Pflug. = Dess.)
- 89) tremuli,] Fabr.; temulenti,
- 90) diligentia,] Pflug.; diligentia, debita cautio, (Mon. == Dess.)
- 91) multitudine populi] Pflug.: populi multitudine
- 92) ouas et] Fabr.; qued
- 93) caute promenda, scesceret,] Pflug:: conservanda, accecet, putresceret, Mon.: caute permanenda, quae et diacius asservata acesceret, putresceret,
- 94) movement] Fabr.; ac moveret
- 95) ad infirmos.] Pflug.; pro infirmis (Mon. = Dess.)

<sup>76)</sup> Hic clare estendit — buccellam panis.] have verks in Pflug. et Mon. nondum inventuntur.

<sup>77)</sup> et nostri Laici] Pflug.; Laici etiam (Mon. = Dess.)

<sup>78)</sup> contenti esse debent.] Pflug.; sint contenti. (Mon. = Dess.)

<sup>79)</sup> et] haec vox, quam Chytr., Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon. h. L exhibest, in Dess. deest.

<sup>82)</sup> at in concilio Nic. appellatur, Chytr.: (at in Concilio Niceno appellatur), Fabr.: (at in Niceno Concilio appellatur); in Pflug. et Mon. heec desunt.

<sup>88)</sup> ad salutem fore necessariam.] Fabr.; ad salutem esse necessariam. Pflug.; fore necessariam. Mon.; esse fore necessariam ad salutem.

rationibus haud duble Spiritus sancti \*6) instinctu permotae sunt ecclesiae, in quibus mos fuit, utramque speciem Laicis 27) dari, 98) ut deinceps una 99) daretur, potissimum eo attento, 100) quod integer est 1) Christus sub qualibet specie, et non minus sub una sumitur specie, quam duabus. 2) Sicque in concilio Constantiensi tam honorifice celebrato decretum exetitit, sic et synodus Basileensis 5) legltime decrevit. Et licet liberum 4) fuerit 5) olim, vel una, vel utraque specie uti in eucharistia; insurpente 6) tamen haeresi, quae docebat, utramque speciem necessariam, ?) ecclesia sancta, 8) quae a 9) Spiritu sancto dirigitur, interdixit utramque speciem Laicis. Sie enim solet ecclesia contrariis aliquando institutionibus 10) hacreses exstinguere, ut. dum 11) orirentur, qui asserebant, in solo azymo confici, Ecclesia praecepit ad tempus in fermento confici. 12) Dum Nestorius Mariati, semper 18) virginem, solum voluit eese matrem 14) Christi, non Dei; 15) ecclesia ad tempus 16) pro-

96) sancti] Coel. male: sanctus

hibuit, eam dici Christotocon. Quare petendum est a Principibus et civitatibus. 17) ne 18) hoo schisma in Germaniam, in imperium Romanum, 19) induci, neque se ab universalis ecclesiae consuetudine separari patiantur. 20) Neque movent 21) argumenta, 22) in hoc articulo adducts. Ilam Christus instituit quidem 23) utramque speciem sacramenti; 24) sed nullibi 25) reperitur 26) in evangelio, quod utramque praeceperit a Laicis samendam. Etenim quod ast Matth. XXVI.: Bibite ex hoc omnes! hee duodecim Apostolia dictum est, sacerdotibus, quod ex Marco liquet, dum ait: et biberunt ex eo omnes. Quod hactenus certe in Laicis non est completum: 27) unde nunquam fait iste 28) mos per totam 29) ecclesiam, ut Laicis utraque species daretur, licet is fortasse 20) fuerit apud Corinthios et Carthaginienses, 81) et alias aliquas 82) ecclesias. Quod. vero Gelasium afforunt G. Comperimus de Consecretione Distinct. 2,; \*\*)

<sup>97)</sup> utramque speciem Laicis] Fabr.: luicis utranque speciem

<sup>98)</sup> dari,] Fabr., Pflug., Mon.: date

<sup>99)</sup> uns] Chytr.; uns tantum, Pflug.; tantum uns, Mon.; uns tamen

<sup>100)</sup> so attento, Pflug.; attento so, Mon.; se attentato,

<sup>1)</sup> est] in Mon. deest.

sub una sumitur specie, quam duabus.] Fabr.: sub una sumitur, quam sub duabus. Pflug.: sumitur sub una, quam duabus speciebus. Mon.: sub una sumitur, quam duabus.

<sup>3)</sup> Basileensis] sic rects Franck, Has., Pflug., Mon.; Dess., Chysr., Fabr.: Basiliensis

<sup>4)</sup> liberum] Mon.; libitum

<sup>5)</sup> fueritl Chytr., Pflug., Mon.; fuit

<sup>6)</sup> insurgente] Fabr.: insurgenti

necessariam,] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: esse necessariam,

<sup>· 8)</sup> saneta,] Pflug.; estholice, (Mon. = Dess.)

<sup>9)</sup> al in Pflug. doct. .

<sup>10)</sup> contrariis aliquando institutionibus; Fabr., Pflug., Mon.: contrariis aliquando constitutionibus, Chytr.; aliquando etiam contrariis constitutionibus

<sup>11)</sup> duml Coel. male: tum

<sup>12)</sup> confici, Ecclesia praecepit ad tempus in fermento confici.]
sic Chytr.; in Dess. serba Ecclesia praecepit — confici
omisea sunt. Fabr.: confici Eacharistism (reliquie omissis);
Frauck., Has.: confici eucharistism, ecclesia praecepit ad
tempus in fermento confici; Pflug.: confici Eucharistiau,
ecclesia ad tempus fermentato praecepit uti. Mon.: confici, ecclesia praecepit tempus iu fermento confici.

<sup>13)</sup> semper] in Mon. deest.

<sup>14)</sup> solum voluit esse matrem] Fabr.: voluit esse solam matrem

<sup>15)</sup> nou Dei; Chytr., Mon.; non matrem Dei, Fabr.; non Dei matrem, Pflug.; et non matrem Dei,

<sup>16)</sup> ad tempus] in Chytr. desunt, Fabr.; autem

<sup>17)</sup> Quare petendum est — et civitatious,] Pflug., Mon.: Quare C. M. serio postulat a Principious,

<sup>18)</sup> ne] Mon.: nec

<sup>19)</sup> in imperium Romanum,] Coel.; in Imperio Romano, sic emin Coelestinus interpretatus est scriptionis compendic Fabr.; in Imp. Rom.

<sup>20)</sup> in Germaniam — — separari patiantur.] Pflug.: inducerent in Germaniam, neque in Romanum imperium, neque ab universalis ecclesiae consuctudine patiantur se abduct. Valt enim imperium Romanum, ut, quod catholicae ecclesiae consensu semel est constitutum, idem, si expediens videatur, elusdam consensu relaxetur. C. igitur M. hanc utrinsque speciel communionem nec vult, nec potest tolerare. Mon.: inducant in imperium Romanum, ne inducant in Germaniam, neque separent se ab universalis ecclesiae consuctudine.

<sup>21)</sup> movent] Fabr.; moveant

<sup>22)</sup> Neque movent argumenta,] Pflug.: Neque plurimum mevent C. M. argumenta per Principes, Mon.: Neque movent C. M. argumenta per Principes

<sup>23)</sup> instituit quidem] Fabr.: quidem instituit

Christus instituit — sacramenti;
 Pflug., Mon.: Christus quidem utramque speciem dedit,

<sup>25)</sup> milibi] Fabr.: nullum

<sup>26)</sup> reperitur] Chytr.; invenitur

<sup>27)</sup> Quod hactenus certe — completum:] Chytr., Pflug., Mon.: Quod certe (Pflug., Mon.: certo) in laicis non est hactenus impletum. Fabr.: quod certe in laicis hactenus non est completum,

<sup>28)</sup> iste] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: ille

<sup>59)</sup> totam] Pflug.: universalem (Mon. = Dess.)

<sup>30)</sup> fortasse] Pflug., Mon.: fortassis

<sup>31)</sup> Carthaginienses, Chytr., Fabr.: Carthaginenses

<sup>32)</sup> alias aliquas] Chytr., Pflug., Mon.; aliquas alias

<sup>88)</sup> C. Comperimus de Consecratione Distinct. 2.] Mon. male: Comperimus de Consiliis 2. — Invenitur hic locus in Decreti Grat. P. III. De consecratione, Dist. 2. cap. 12., quod orditur a verbe: Comperimus (vide Corp. iar. canon. ed. Richter R. I. p. 1151.).

si intucantur literam, invenient, 84) quod de sacerdotibus, et 85) non de Laicis loquatur Gelasius. 86) Unde reiiciendum est, quod 87) consuetudinem dandi unam speciem aiunt esse contra ius divinum. 88) Omnium 89) autem maxime reilcienda est appendix 40) articuli, quod ob id processio cum eucharistia negligenda seu omittenda sit, quia 41) sacramentum dividatur. 42) Nam ipsimet 43) fide christiana sciunt, aut saltem scire debent, 44) Christum non esse divisum, sed integrum sub utraque 45) specie, et nullibi evangelium prohibere divisionem specierum sacramentalium; id quod 46) in die Parasceves per universam fit catholicorum 47) ecclesiam, licet consecratio fiat a celebrante in 48) utraque specie, qui et utramque sumere debet. 49) Quare admonendi sunt Principes et civitates, ut 50) solitam reverentiam et honorem debitum impendant Christo, filio Dei vivi, redemtori et 51) glorificatori nostro, domino coeli et terrae, cum 52) veraciter eum praesentem credant 58) et agnoscant, id quod a suis 64) progenitoribus, christianissimis Principibus, religiosissime norunt observatum.

#### H. DE CONIUGIO SACERDOTUM. 55)

Quod secundo loco memorant 56) inter abusus coelibatum cleri, et quo pacto sacerdotes eorum uxores ducant, et alios ducere suadeant, res profecto est 57) admiratione digna, quod 58) coelibatum sacerdotalem abusum vocent, cum potius e diverso <sup>59</sup>) violatio coelibatus et illicitus ad conjugium transitus in sacerdotibus pessimus 60) abusus 61) dici mereatur. Etenim sacerdotes nunquam debere uxores ducere, 62) testatur Aurelius in concilio secundo 63) Carthaginiensi, ubi inquit: Quia sic docuerunt Apostoli exemplo, et ipsa servavit antiquitas, nos quoque 64) custodiamus. Et paulo ante talis legitur canon: Placet, ut Episcopi, Presbyteri, et Diaconi, vel qui sacramenta contrectant, 65) pudicitiae custodes ab uxoribus se abstineant. 66) Ex quibus verbis liquet, ab Apostolis receptam esse hanc 67) traditionem, non ab ecclesia noviter 68) inventam. 69) Augustinus, Aurelium 70) secutus, 71) in quaestione ul-

<sup>84)</sup> si intucantur literam, invenient,] sie Chytr., Fabr., Franck., Has.; in Dess. verbum invenient male omissum est; Pflug.: si intuerentur Principes litteram, invenirent, Mon.: si intuentur Principes litteram, invenirent,

<sup>85)</sup> et] in Chytr. deest.

<sup>36)</sup> Gelasius.] hoc nomen, quod etiam in Mon. exetat, in Pflug. desideratur.

<sup>37)</sup> reiiciendum est, quod] Chytr.: reiiciendum, quod; Pflug.: reilcit Caesar. Mai. quod Principes, Mon.: reilcit dominus Caesar quod Principes

<sup>35)</sup> contra jus divinum.] Pflug.; contra evangelium et ius divinum. (Mon. = Dess.)

<sup>39)</sup> Omnium] Pflug.: Omnino

<sup>40)</sup> reiicienda est appendix] Pflug., Mon.: reiicit appendicem

<sup>41)</sup> negligenda seu omittenda sit, quia] Fabr.: negligenda sit, sen omittenda, quod

<sup>42)</sup> dividatur.] Mon.; dividitur. (Pflug. = Dess.)

<sup>43)</sup> ipsimet | Pflug., Mon.; Principes

<sup>44)</sup> aut saltem scire debent,] Fabr.; aut scire saltem debent, Mon.; vel saltem seire debent, in Pflug. haec non leguntur.

<sup>45)</sup> utraque] Pflug.: una (Mon. == Dess.)

<sup>46)</sup> quod] Mon. male: quo

<sup>47)</sup> catholicorum] Pflug., Mon.: catholicam

<sup>48)</sup> in | Fabr.: sub

<sup>49)</sup> qui et ptramque sumere debet.] Fabr.: qui et utramque sumere debent. Pflug.: et is utramque sumere debeat. (Mon. = Dess.)

<sup>50)</sup> admonendi sunt Principes et civitates, ut] Pflug.: C. M. hortatur Principes, ut Mon.: C. M. petit, ut principes

<sup>51)</sup> et] Pflug., Mon.: ac

<sup>52)</sup> cum] Pflug.: dum (Mon. = Desa)

<sup>53)</sup> praesentem credant | Mon.: Credant praesentem

<sup>54)</sup> id quod a suis! Pflug.: quod ab corum (Mon. = Dess.) | 71) secutus, | Fabr.: sequens

<sup>55)</sup> II. De Coningio Sacerdotum.] Haec inscriptio legitur in Dess. b., Franck., Has., item in Pflug.: Secundo de C. S.; in Chytr., Dess. a. et Mon. numerus non prae-fixus est. Fabr. exhibet hanc: Caroli Caesaris et Catholicorum Principum responsio ad Articulum de coniugio sacerdotum. (similiter in segg. articulis) Coel. habet hances: Ad Articulum II. De coniugio Sacerdotum Theologorum Pontificiorum responsio. (similiter in reliquis artt.)

<sup>56)</sup> memorant] Fabr.: commemorant, Pflug., Mon.: Principes memorant

<sup>57)</sup> est] in Chytr. deest.

<sup>58)</sup> res profecto est adm. digna, quod] Pflug., Mon.: miratur plurimum sua (Mon.: Sa. [6. e. sacra]) C. M. quomodo Principiles in mentem venerit, ut

<sup>59)</sup> cum potius e diverso] Chytr., Mon.: cum potius e converso, Fabr.: cum e converso

<sup>60)</sup> pessimus] Fabr.: potius

<sup>61)</sup> cum potius e diverso — pessimus abusus] Pflug.; cum potius non observatio coelibatus abusus (Mon. = Chytr.)

<sup>62)</sup> debere uxores ducere,] Fabr.: uxores debere ducere, Pflug.; ducere debere uxores, (Mon. = Dess.)

<sup>63)</sup> concilio secundo] Fabr., Pflug.: secundo concilio

<sup>64)</sup> quoquel in Fabr. deest. — Hase Aurelii verba leguntur in Decreti Grat. P. I. Dist. 84. cap. 8. (in Corp. iur. canon. ed. Richter P. I. p. 253.).

<sup>65)</sup> contrectant] Mon. male: contractant (Verba hic allata codem loco Iuris canon, proxime post illa modo menorata leguntur.)

<sup>66)</sup> se abstineant.] Fabr., Pflug.; abstineant. (Mon. = Dess.)

<sup>67)</sup> receptam esse hanc] Pflug.; hanc receptam esse, Mon.: receptam hanc esse

<sup>68)</sup> ab ecclesia noviter] Fabr.: noviter ab ecclesia

<sup>69)</sup> inventam.] Pflug.: adinventam. (Mon. = Dess.)

<sup>70)</sup> Aurelium] Mon. male: Aurelius

tima 72) N. et V. T. in haec sane 78) verba scribit et interrogat: Si forte dicatur: Si licet 74) et bonum est nubere, cur non licet sacerdotibus uxores habere? Calixtus Papa, 75) vir sanctus et Martyr, constituit ante mille et trecentos annos, 76) ne sacerdotes ducant uxores. Similia leguntur et 77) in sacris conciliis, Caesariensi, Neocaesariensi, 78) Africano, 79) Agathensi, Gerundensi, 80) Meldensi, Aurelianensi. 81) Et ita observatum fuit a tempore evangelii et Apostolorum, quod nunquam licuit constituto in sacerdotio de iure ducere uxorem. Verum quidem 82) est, quod ob ministrorum Dei desectum in primitiva ecclesia coniugati admittebantur ad sacerdotium, ut ex canonibus Apostolorum et Paphnutii 88) responsione 84) liquet in concilio Nicaeno. Attamen volentes contrahere cogebantur id facere 85) ante ordinis subdiaconatus 86) acceptionem, 87) uti legitur C. 88) Si quis eorum Dist. 32. Hanc consuetudinem primitivae ecclesiae usque in 89) hunc diem reservavit 90) et retinuit graeca ecclesia. Cum vero 91) per gratiam Dei cresceret 92) ecclesia, ut mini-

72) ukima] in Mon. deest.

strorum in ecclesia 98) nullus esset defectus; Siricius Papa, 94) ante annos mille centum quadraginta 95) procul dubio non sine Spiritu sancto 96) omnimodam 97) indixit sacerdotibus continentiam. C. Plurimos Dist. 82. 98) Quod Innocentius I., 99) Leo Magnus, Gregorius 100) Magnus, Pontifices, approbaverunt et confirmaverunt, 1) et in huno usque diem latina ubique servavit ecclesia. 2) Quibus satis 3) liquidum esse existimatur, 4) non abusum esse coelibatum cleri, et 5) tam sanctis Patribus tanto tempore 6) comprobatum, 7) et ab universa ecclesia latina 8) receptum. 9)

Ad haec 10) sacerdotes 11) veteris legis tempore 12) officii et ministerii sui 18) in templo separabantur ab uxoribus, sicut 14) Zacharias. 15) Cum autem sacerdos novae legis semper debeat esse 16)

<sup>73)</sup> sane] have vox, quae etiam in Mon. h. l. invenitur, in Pflug.

<sup>74)</sup> dicatur: Si licet Fabr.: dicat, sellicet,

<sup>75)</sup> Papa,] in Pflug. deest. (Mon. = Dess.)

<sup>76)</sup> mille et trecentos annos, Mon.: mille annos et trecentos (Pflug. = Dess.)

<sup>77)</sup> et] in Pflug., Mon. deest.

<sup>78)</sup> Neocaesariensi,] sic Chytr., Fabr., Franck., Has.; Mon.: Nicocaesariensi; in Pflug. hoc nomen deest, et in Dess. locus eius vacuus relictus est.

<sup>79)</sup> Africano, Fabr.: Aphricanen.

<sup>80)</sup> Gerundensi,] Chytr.: Gerudensi, Fabr.: Grunden.

<sup>81)</sup> Meldensi, Aurelianensi.] Fabr.: Aurelianen. Meldensi. Pflug.: Meldensi, Aurelianensi etc. (Mon. = Dess.)

<sup>82)</sup> quidem Mon: quid

<sup>83)</sup> Paphnutii] Fabr.: Phamutii, Pflug., Mon.: Pafnutii

<sup>84)</sup> responsionel Chytr., Fabr., Pilug., Mon.: responso

<sup>85)</sup> cogebantur id facerel Chytr., Fabr., Mon.: tenebantur id facere, Pflug.; id facere tenebantur

<sup>86)</sup> ordinis subdiaconatus] Fabr.: subdiaconatus ordinis, Mon.: ordine subdisconstus (Pflug. = Dess.)

<sup>87)</sup> acceptionem,] Chytr., Fabr.: receptionem, Pflug., Mon.:

<sup>88)</sup> uti legitur C.] Fabr.: uti legitur in cap., Pflug.: ut legitur in C., Mon.: ut legitur C. - Hoc caput, qued a verbis: Si quis corum incipit, invenitur in Decreti Grat. P. L. Dist. 32. c. 7. (in Corp. iur. canon. ed. Richter P. I. p. 104.).

<sup>89)</sup> in] Mon.; ad (Pflug. = Dess.)

<sup>90)</sup> reservavit] Chytr., Pflug., Mon.: servavit

<sup>91)</sup> verol sie Chytr., Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon.; Dess. male: uterque

<sup>92)</sup> cresceret] Mon.; accresceret (Pflug. = Dess.)

<sup>93)</sup> in ecclesia] haec verba, quae etiam in Mon. leguntur, ii Pflug. desunt.

<sup>94)</sup> Papa] in Pflug. deest.

<sup>95)</sup> quadraginta] Fabr.; et quadraginta. Chytr. h. l. habet nigna numeralia; M. C. XL.

<sup>96)</sup> procul dubio non sine Spiritu sancto] in Pflug., Men.

<sup>97)</sup> omnimodam] Fabr.: omni modo

<sup>98)</sup> Dist. 82.] Chytr., Fabr., Has. male: Dist. 28., Mon.: Dist. 52. — Legitur enim hoc caput a voce Plurimos inci-piens in Decreti Grat. P. I. Dist. 82. c. 3. (in Corp. iur. canon. ed. Richter P. I. p. 749.).

<sup>99)</sup> Quod Innocentius I.,] Fabr.: quam Innocentius primus Mon.: Quod Innocentius primus

<sup>100)</sup> Gregorius] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: et Gregorius

<sup>1)</sup> approbaverunt et confirmaverunt, Fabr.: approbaverunt et confirmarunt, Pflug., Mon.: approbarunt et confirmarunt, runt, '

<sup>2)</sup> ecclesia] in Chytr. deest.

<sup>3)</sup> satis] Chytr.: argumentis

<sup>4)</sup> existimatur,] Pflug., Mon.; existimat C. M.

<sup>23)</sup> Auguseus 5) et] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: a

<sup>6)</sup> tanto tempore] Pflug.; tantopere (Mon. = Dess.)

<sup>7)</sup> comprobatum, Pflug.: approbatum

<sup>8)</sup> ecclesia latinal Fabr.: latina Ecclesia, in Pflug. vox latina, quam Mon. quoque habet, deert.

<sup>9)</sup> receptum.] Mon.: comprobatum. (Pflug. = Dess.)

<sup>10)</sup> haec] Chytr.: hoc

<sup>11)</sup> Ad hace sacerdotes] Pflug.: Ad hace C. Maiestati has S. Patres illi suggesserunt rationes, nam sacerdotes, Mour. Ad haec C. Maiestati has rationes sancti patres antiqui suggesserunt (hoc autem verbum Foerstemanna es affert), nam sacerdotes

<sup>12)</sup> tempore] Pflug.: pro tempore (Mon. = Dess.)

<sup>13)</sup> ministerii sui] Pflug.: ministerii, Mon. vitiose: ministrario suo :

<sup>14)</sup> sicut] Fabr.: sicuti

<sup>15)</sup> Zacharias.] sic Dess., Franck.; Chytr., Fabr., Han, Pflug., Mon.: Zacharias tempore vicis suae, Luc. 1.

<sup>16)</sup> Cum autem sacerdos n. l. semper debeat essel Fabr.: Cum aut sacerdotes n. l. semper debeant esse, Phug.: Cam

in ministerio; sequitur, semper cum 17) debere continere. Amplius conjuges non debent se fraudare 18) officio coniugali, nisi ad tempus 1. Cor. VII., ut vacent orationi. 19) Cum ergo sacerdos semper debeat 20) orare; semper debet 21) continere. His rationibus usi sunt Hieronymus, 22) Ambrosius, Augustinus. 23) Praeterea S. Paulus ait: Volo, vos sine solicitudine esse. Qui sine uxore est. solicitus est, quae Domini sunt, quomodo placeat 24) Deo; qui autem cum uxore est, solicitus est, quae sunt mundi, quomodo placeat uxori, et divisus est. 1. Cor. VII. Sacerdos ergo, 25) qui iugiter placere Deo debet, 26) fugiat solicitudinem uxoris, 27) et non respiciat retro cum uxore Loth. Gen. XIX. Porro adumbrata fuit sacerdotalis continentia etiam in V. T. Nam Moses 28) accepturis 29) legem praecepit, 30) ut in diem tertiam 31) non appropinquarent uxoribus. Exod. XIX. Sacerdotes igitur, accepturi legislatorem, Christum, Dominum <sup>82</sup>) et salvatorem nostrum, multo minus Similiter iussi appropinquare debent uxoribus. aunt sacerdotes portare feminalia linea, 38) ut operiant carnis turpitudinem, 84) Exod. XXVIII. . 36) qued fuit symbolum futurne continentiae in sacer-

antera sacerdotes n. l. semper debeant esse, Mon.: Cum antem sacerdos debeat esse semper

- 18) francare] Chytr.: defraudare
- 19) 1. Cor. VII., ut vacent orationi.] Pflug.: 1. Cor. 7. cum vacent orationi. Mon.: cum vacent orationi, 1. Cor. 7.
- 20) semper debeat] Fabr., Mon.; debeat semper (Pflug. = Dess.)
- 21) debet] Mon.: debeat

- 22) Hieronymus, Pflug.: S. Hieronymus,
- 23) Augustinus.] Pflug.; et Augustinus.
- 24) placeat] Mon.: placet
- 25) ergo,] Chytr.: igitur,
- 26) placere Deo dehet,] Chytr.: placere debet Deo, Fabr.: debet placere Deo; Pflug., Mon.: Deo placere debet,
- fugiat solicitudinem uxoriş,] Fabr.: ne distineatur solicitudine uxoris,
- 28) Moses] Chyfr.: Moyses
- 39) accepturis] Chytr., Fabr., Pflug.: accepturus (Mon. = Dess.)
- 96) praccepit, | Mon.: praccipit,
- 31) tertiam] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: tertium
- 32) Christum, Dominum] Fabr.: Christum Domini,
- 33) femivalia linea,] Pflug.; femoralia lintea, (Mon. == Dess.)
- 34) earnis turpitudinem,] Chytr., Fabr.; carnem turpitudinis suae, Pflug.; turpitudinis suae carnem, Mon.; Carnem suae turpitudinis,
- \$5) XXVIII.] Fabr.: 18.

dotibus: ait 86) Beda. Etiam Achimelech, 87) daturus panem benedictum pueris David, interrogabat prins, an mundi essent a mulieribus. David 38) respondit, mundos esse ab heri nudius tertius. 39) 1. Reg. XXI. Ergo semper mundi esse debent sumentes panem 40) vivum, qui de coelo descendit. Ioh. VI. Manducantes 41) pascha praecincti erant renibus. Exod. XIL Quare et 42) sacerdotes, frequenter manducantes 48) pascha nostrum, Christum, 44) cingere convenit renes per continentiam et munditiam, 45) sicut eis imperat Dominus. 46) Mandamini, inquit, qui fertis 47) vasa Domini. Ies. LII. 48) Sancti estote, quoniam ego sanctus sum. Lev. XIX. Serviant 49) itaque sacerdotes Deo in sanctitate et 50) iustitia omnibus diebus suis. 51) Luc. L. Hinc S. Martyr, Cyprianus, testatur, sibi a Domino 52) revelatum et cum severitate iniunctum, ut Clericos studiose admoneret, ne cum feminis commune haberent domicilium. Unde continentia sacerdotalis cum sit 58) a conciliis, a 54) Pontificibus praecepta, et 65) a Deo revelata, proprio voto a sacerdote Deo promissa, non est reiicienda. Nam hanc 56) exigit sacrificii, quod tractant, excellentia, orationis frequentia, libertas 57)

36) ait] Pflug.: sic ait

- 37) Achimelech, Chytr., Fabr., Pflug.: Abimelech (Mon. = Dess.)
- 38) David Mon.: Et David
- nudius tertius.] Chytr., Fabr., Mon.: et nudius tertins.
   In Pflug. verba: David respondit, nudius tertins nondum exstant.
- 40) panem] in Mon, a scriba male omissum est.
- 41) Manducantes] Chytr., Pflug., Mon.: Et manducantes
- 42) Quare et Fabr.: Quare, Mon.: Quam et (Plug. == Dess.)
- 43) frequenter manducantes] Chytr., Pflug., Mon.: manducantes frequenter
- 44) pascha nostrum, Christum, Pflug.: Pascha verum, Mon.: Pascalj nostrum Christum,
- 45) et munditiam, Fabr.: et mundationem, Mon.: et munditiem, in Pflug. haec desunt.
- 46) sicut eis imperat Dominus.] Pflug.; sicut ab tis exigit dominus per prophetam. (Mon. = Dess.)
- 47) fertis Mon. male: Vertis
- 48) LII.] Mon.: 62.
- 49) Servient] Mon. male: Servant
- 50) et Pflug.: ac
- 51) suis.] Pflug.: vitae suse. (Mon. = Dess.)
- 52) a Domino] Pflug.; a Deo (Men. = Ders.)
- Unde continentia sacerdotalis cum sit] Pflug.: Unde cum continentia sacerdotalis sit (Mon. = Dess.)
- 54) a] Fabr., Pflug., Mon.: et
- 55) et] in Pflug., Mon. deest.
- 56) hane] Pflug.: Loc
- 57) libertas] Mon. male: Liberitas

<sup>171</sup> semper cum] Fabr., Pflug.: cos semper, Mon.; cum semper

et puritas spiritus, ut curent, 58) quemodo Deo placeant, iuxta S. 59) Pauli doctrinam. Et quia constat, 60) hanc antiquam 61) fuisse haeresin loviniani, quam 62) damnavit Romana ecclesia, et scriptis convicit 68) b. Hieronymus, et 64) S. 65) Augustinus dixit, 66) hanc haeresin confestim esse 67) exstinctam, neque 68) pervenisse ad sacerdotum corruptionem et abusum; Principes tolerare non debent 69) in perpetuam Romani 70) imperii ignominiam et infamiam, sed conforment se potius universali 71) ecclesiae, neque moveantur 72) ab his, quae eis suggeruntur. 78) Nam quod Paulus inquit 1. Cor. VII.: Unusquisque habeat uxorem propter fornicationem, 74) respondet 75) Hieronymus, 76) S. Paulum loqui de eo, qui non vovit. sicut Athanasius 77) aut Vulgarius 78) intelligit illud S. Pauli: 79) Non peccat virgo, si nupse-

56) ut curent,] Pflug.: ut summo studio curent, (Mon. == Dess.)

- 69) ad sacerdetum sorruptionem et abusum; Principes tolerare non debent] sic Dess., Franck.; Chytr., Fabr., Has.: ad sacerdotum corruptionem: Hanc Sacerdotum corruptionem et abusum Principes tolerare non debent, Pflug.: ad sacerdotum corruptionem. Hanc haeresin posteri restaurarunt Petropusiani, et ipsi damneti. Ideo C. M. sequit hanc sacerdotum tolerare corruptelam et abusum, unde nee Principes tolerare debent, Mon.: ad sacerdotum corruptionem. Ideo Sa. Caes. Mtas inquit hanc sacerdotum tolerant corruptelam et abusum, unde nec Principes tolerare debent
- 70) Romani] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: sacri Romani
- 71) potius universali] Pflug.: universali toti, Mon.: universali
- 72) moveantur] Pflug.: moveantur Principes (Mon. = Dess.)
- 73) quae eis suggeruntur.] Pflug.: quae concionatores eis damnate suggesserunt. Mon.: quae concionatores eis deprevate suggesserunt.
- 74) 1. Cor. 7.: Unusquisque fornicationem,] Pflug.: Propter fornicationem quisque suam uxorem habeat, 1. Cor. 7. (Mon. = Dess.)
- 75) respondet] Chytr., Fabr., Pflug.: respondit (Mon. == Dess.)
- 76) Hieronymus,] Fabr., Pflug.: sanctus (Pflug. S.) Hieronymus, (Hoc spectat ad Hieronymi dictum, quod laudatur in Decret. Grat. P. I. Dist. 27. c. 5., vide Corp. iur. canon. ed. Richter P. I. p. 86.)
- 77) Athanasius] Chytr.: Anastasius, Pflug.: b. Athanasius
- 78) aut Vulgarius] in Fabr., Pflug., Mon. detunt.
- 79) intelligit illud S. Pauli: ] Fflug.: intelligit dictum Pauli dicentis: Mon.; intelligit illi (male pro: illud) Pauli:

rit; virginem hic dici, quae Deo dicata est. 86) Sic ad illud: Melius est nubere, quam uri, acris. exstat responsio b. Hieronymi 81) contra Iovinianum. Nam idem ille 82) S. Paulus ait: Bonum est homici, mulierem non tangere. Habet namque sacerdos medium, ut neque uratur, neque nubat, sed per gratiam Dei contineat, quam oratione devota et castigatione carnis, ieiuniis, et 88) vigiliis a Deo impetret. Amplius, dum aiunt, Christum docuisse, non omnes homines 84) ad coelibatum idoneos esse, 85) hoc quidem verum; ideoque nec omnes idonei sunt ad sacerdotium: sed sacerdos oret, et poterit capere verbum Christi 86) de continentia. Sicut 87) S. Paulus dicit: 88) Omnia possum in eo, qui me confortat. Phil. IV. Est enim continentia donum Dei. Sap. VIII. Praeterea cum praetendatur, 89) hanc esse ordinationem et praeceptum Dei Gent i.; 90) respondit ante mille annos in haec verba Hieronymus: 91) Necesse fuit prius, \*2) plantare sylvam et crescere, ut esset, quod postea posset 98) excidi. Praeceptum tuno crat de procreatione prolis, ut repleretur 94) terra; qua modo repicta, adeo 95) quidem, ut sit pressura gentium; non est a modo praeceptum valentibus 96) continere. Vane praeterea iactant 97) mandatum

<sup>59)</sup> S.] Fabr., Mon.; Sancti, Pflug.; D.

<sup>60)</sup> quia constat,] Pflug., Mon.: quia C. M. certior facta est,

<sup>61)</sup> hanc antiquam] Fabr.; antiquam hanc

<sup>. 62)</sup> quam] Chytr. et Dess. a.: quem

<sup>63)</sup> convicit] Mon.: coniunxit

<sup>64)</sup> et] in Fabr. deest.

<sup>65)</sup> S.] Chytr., Mon.: sanctus, in Pflug. deset.

<sup>66)</sup> dixit,] Mon.: dicit,

<sup>67)</sup> esse] Mon.: fuisse

<sup>68)</sup> neque] Fabr.: nec

virginem hie dici, quae Deo non dicata sit.] see Franck.,
 Has.; Dess.; virginem hie dici, quae Deo dicata est.

Chytr., Fabr.: virginem hic dicit, quae Deo non dicata sit (Fabr.: dicata non sit). Pflug.: virginem hic non dicit esse, quae Deo dicata sit. Mon.: virginem hic non dici, quae Deo dicata sit.

responsio b. Hieronymi] Chytr.: responsio S. Hieronymi, Pflug.: b. Hieronymi responsio (Mon. = Dess.)

<sup>82)</sup> idem ille] Chytr., Fabr., Pflug.: ille idem, Mon.: idem

<sup>83)</sup> et] in Pflug. deest.

<sup>84)</sup> omnes homines] Mon.; homines omnes

<sup>85)</sup> idoneos esse, Pflug.: idoneos esse, Matth. 19.

<sup>86)</sup> verbum Christi] Pflug.: verbum hoe Demini

<sup>87)</sup> Siout] Pflug. : Quemadmodum

<sup>88)</sup> dicit: Pflug., Mon.: dixit:

<sup>89)</sup> cum praetendatur,] Pflug.: quum Principibus suggesserunt concionatores, Mon.: quum Principibus suggesserint concionatores.

<sup>90)</sup> Gen. I.] Pflug.; Genes. 1. et 4.

<sup>91)</sup> in hace verba Hieronymus: Pflug.: b. Hieronymus (coocs: in hace verba non exhibens)

<sup>92)</sup> fait prius,] Pflug.: prius fuit

<sup>93)</sup> at esset, quod postes pesset] Fabr.: at esset postes quod possit, Pflug.: at esset, quod posset (Mon. m. Dess.)

<sup>94)</sup> repleretur] Pflug.: impleretur

<sup>95)</sup> adeo] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: et adeo

<sup>96)</sup> valentibus] Chytr., Fabr.: volentibus, Mon.: volentis. (Pflug. = Dess.)

<sup>97)</sup> Vane practeres factant] Fabr.: Varie practeres factant, Pflug.: Vane factant concionatores, Mon.: Vane practeres factant concionatores

Dei. Ostendant, si possint, 98) ubi Deus praeceperit 99) sacerdotibus, ut 100) ducant uxores. Ad hoc 1) reperitur in jure divino, ut vota semel emissa reddantur. Ps. XLIX. et LXXV. Eccles. V. 2) Quare igitur expressum ius illud 3) divinum non observant? 4) Corrumpunt quoque S. Paulum, quasi praecipiat, Episcopum eligendum debere esse maritum, 5) cum S. Paulus dicat: Episcopus sit 6) unius uxoris vir, quod non est intelligendum, quasi 7) debeat esse maritus: alioquin 8) Martinus, 9) Nicolaus, Titus, Iohannes Evangelista, imo Christus, non fuissent 10) Episcopi. Quare Hieronymus 11) explicat verba S. Pauli, 12) quod Episcopus sit unius uxoris vir, hoc est, quod 18) non sit bigamus. Veritas expositionis liquet non modo ex auctoritate Hieronymi, quae tamen 14) magna esse debet apud quemque catholicum, sed ex S. Paulo quoque qui 15) de vidua deligenda 16) scribit: Vidua deligatur 17) non minus septuaginta 18) annorum, quae fuerit unius viri uxor. 1. Tim. V.

Quod postremo factum adducunt Germano-

98) si possint,] Fabr., Mon.: si possunt, in Pflug. non le-

93) praeceperit] Pflug., Mon.: praecepit

100) ut] Mon.; ne

1) Ad hoc] Pflug.: Enimvero hoc, Mon.: At hoc

- 2) Ps. XLIX. et LXXV. Eccles. V.] sic Franck., Has.; Chytr., Fabr.: Ps. 40. et 75. Eccles. 5. Dess. a.; psal. 40. psal. 75. Ecclesias. 5. Pflug.: Ps. 49. Eccles. 5. Mon.: Psalm. 49. Psalm. 75. Ecclesiast. 5. etc. (Hi loci Psalmor. in LXX. et Vulg. quidem leguntur Ps. 49, 14. 75, 12., sed in Hebr. Ps. 50, 14. 76, 12.)
- 3) ius illud Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: illud ius
- 4) observant? Fabr.; servatur? Pflug.; observant concionatores? Mon.; obstant concionatores?
- Episcopum eligendum debere esse maritum,] Pflug.: Episcopum non eligere, nisi unius uxoris virum vel maritum, (Mon. = Dess.)
- 6) Episcopus sit | Chytr.: Sit
- 7) quasi] Chytr., Fabr., Mon.: quod (Pflug. = Dess.)
- 8) alioquin] Chytr.: Alioqui
- 9) Martinus, Pflug.: 8. Martinus,
- 10) imo Christus, non fuissent] Chytr., Mon.: imo et Christus non fuissent, Pflug.: immo neo Christus fuissent
- 14) Hieronymus] Pflug.: S. Hieronymus
- 12) S. Pauli, Pflug.: Pauli, Mon.: sancti Pauli,
- 13) quod in Pflug., Mon. deest.
- 14) tamen] in Pflug., Mon. deest.
- 15) qui] Mon.: quin
- 16) deligenda] Chytr.: eligenda
- 17) deligatur Pflug., Mon.: eligetur
- 18) septuaginta] Chytr., Pflug., Mon.: sexaginta

rum, 19) factum afferunt, 20) non ius. 21) Dum enim Imperatori Henrico IV. contentio esset cum Romano Pontifice, atque 22) etiam cum filio et 23) proceribus imperii; iura humana et divina pariter 24) confusa fuerunt, adeo, ut Laici illo 25) tempore temere attentarint sacra 26) tractare, sordibus pro sacro oleo uti, baptizare et multa alia a christiana religione aliena facere. Simili exorbitantia <sup>27</sup>) Clerus excessit, <sup>28</sup>) quod pro iure iam allegari nequit. Neque incivile fuerit, 29) sacrilega dirimere matrimonia, 30) quae contra vota, contra sanctiones 51) Patrum et conciliorum nulliter fuerunt 32) contracta, quemadmodum et hodie sacerdotum non sunt rata 33) matrimonia cum praetensis eorum uxoribus. Frustra ergo 34) queruntur, 35) mundum senescere, et remedium imbecillitati laxandum: 86) nam Deo consecrati alia habent 37) imbecillitatis remedia, ut puta, 38) feminarum consortia devitent, otia fugiant, iciuniis et vigiliis carnem macerent, 89) prohibeant sensus exteriores 40) ab illicitis, et praecipue 41) visum et

- 19) factum adducunt Germanorum, Fabr.: adducunt factum Germanorum, Pflug.: factum Germanorum adducunt, (Mon. = Dess.)
- 20) afferunt] Mon. male: adfuerunt
- 21) ius.] Fabr.; fas.
- 22) atque] Pflug., Mon.: ante
- 23) et] in Fabr. deest.
- 24) et divina pariter] Fabr.: pariter ac divina, Pflug.: pariter et divina (Mon. = Dess.)
- 25) illo] Chytr.; eo
- 26) sacra] Pflug.: sacramenta
- 27) exorbitantia] Mon. vitiose; exobitantia
- 28) excessit,] Pflug.: egressit,
- 29) fuerit,] Pflug., Mon.: fuit
- 30) dirimere matrimonia] Fabr.: matrimonia dirimire (sic!)
- 31) sanctiones] Pflug.: canones
- 32) fuerunt] Mon.; fuerant
- 33) sacerdotum non sunt rata] Pflug.; non sunt rata sacerdotum, Mon.; non sunt rata
- 84) ergo] Pflug.: igitur
- 35) queruntur,] Chytr.: quaeruntur, Fabr., Mon.: quaerunt (Mon.: querunt)
- remedium imbecillitati laxandum:] Fabr.: imbecillitati remedium laxant:
- 37) nam Deo consecrati alia habent] Pflug.; cum Deo consecratus alia habeat, Mon.; nam Deo consecrati alia hunc (sic male pro; habent)
- 38) ut puta,] sic Dess., Franck.; Chytr., Fabr., Has., Mon.; utpote, Pflug.: quae Principes suis sacerdotibus iniungent, ut puta,
- 89) macerent,] Pflug., Mon.; emacerent,
- 40) exteriores | Chytr.; externos, Mon.; exteros
- 41) praccipuej sio Chytr., Franck., Has., Pflug., Mon.; Dess., Fabr. male: practerea

auditum, oculos quidem, ne videant vanitatem, 42) parvulos 43) denique, id est, carnales cogitationes 44) allidant ad petram (petra autem Christus est), 46) affectus 46) repriment, Deum frequenter et devote 47) orationibus pulsent. Hace procul dubio sunt 48) potentissima continentiae remedia 40) in ecclesiasticis viris et Deo servientibus. S. Paulus 50) recte daemoniorum doctrinam dixit eorum, qui 51) nuptias prohibent, quales fuerunt Tatianus et Marcion, haeretici: horum Augustinus 52) et Hieronymus meminerunt. Sed adeo ecclesia non prohibet 58) nuptias, ut etiam matrimonium inter septem sacramenta connumeret: cum quo sane 54) stat, ut ob excellens ministerium ecclesiasticis excellentiorem praecipiat 56) munditiem. 56) Falsum enim est, esse mandatum Dei de contrahendo: alioquin 57) peccassent 58) Iohannes Evangelista, S. Iacobus, 59) Laurentius, 60) Titus, Martinus, 61) Catharina, Barbara, etc. Nec b. 62) Cyprianus, ab eis inductus, loquitur de virgine, quae solenne votum fecerat, sed de ea, quae decreverat 68) continenter vivere, ut initium epistolae XI. 64) Lib. I. satis indicat. Certissima enim est S. Augustini sententia: 65) Virginibus voventibus non solum nubere, sed et velle nubere damnabile est. Unde

42) vanitatem, | Fabr.: vanitates,

43) parvulos Pflug.: parvulos suos

44) id est, carnales cogitationes] in Pflug. desunt.

- 45) (petra autem Christus est), Chytr., Fabr.: Petra autem Christus est: Pflug.: (petra autem est Christus), (Mon. = Dess.)
- 46) affectus] Pflug.; carnales cogitationes
- 47) devote] Mon.: devotis
- 48) procul dubio sunt] Pflug.: erunt
- 49) continentiae remedia | Pflug.: remedia continentiae
- 50) S. Paulus] Fabr.: Paulus autem
- 51) recte daemoniorum dixit eorum, qui] Pflug.: recte dixit daemoniorum doctrinam, 1. Thess. 4., qui
- 52) horum Augustinus] Pflug.: quorum b. Augustinus, Mon.: quorum Augustinus
- 53) ecclesia non prohibet Chytr.: non prohibet Ecclesia
- 54) sane] in Pflug, deest.
- 55) ecclesiasticis excellentiorem praecipiat] Fabr.: excellentiorem Ecclesiasticis praecipiat, Pflug.: ecclesiasticis praecipiat excellentiorem (Mon. = Dess.)
- 56) munditiem.] Pflug., Mon.: munditiam.
- 57) alioquin] Chytr., Fabr.: alioqui, Mon.: aliqui
- 58) peccassent] Fabr.: peccasset
- 59) S. Iacobus,] Pflug.: Iacobus,
- 60) Laurentius, Chytr., Pflug., Mon.: S. Laurentius,
- 61) Martinus] Dess. b. errore typogr.: Martianus
- 62) b.] in Chytr., Fabr., Mon. deest.
- 63) decreverat] Pflug.: decrevit
- 64) XL1 Chytr.: 2.
- 65) Hace contentia Augustino quidem etiam in Decreti Grat. P.

abusus matrimonii et votifragium in clero tolerandum non est. 66)

#### III. 67) DE MISSA.

Quicquid in hoc articulo <sup>68</sup>) ponitur <sup>69</sup>) de sacratissimo Missae officio, <sup>70</sup>) quod S. Romanae <sup>71</sup>) et apostolicae convenit <sup>72</sup>) ecclesiae, approbatur. <sup>78</sup>) Quicquid autem adiicitur, quod communis et universalis ecclesiae orthodoxae observationi contrarium est, reiicitur, <sup>74</sup>) quia Deum graviter offendit, christianam unitatem laedit, ac dissensiones, tumultus ac seditiones <sup>75</sup>) in sacro Rom. imperio suscitat. <sup>76</sup>) Nunc <sup>77</sup>) ad ea, quae in articulo proponunt. Primo displicet, <sup>78</sup>) quod contra totius Romanae ecclesiae <sup>79</sup>) consuetudinem <sup>80</sup>) ritus ecclesiasticos, non Romana, sed Alemannica peragunt lingua, <sup>81</sup>) et hoc praetendunt

- 68) in hoc articulo] Pflug.: in articulo tertio
- 69) ponitur] Pflug., Mon.: per Principes proponitur
- 70) Missae officio,] Pflug.: officio Missae,
- 71) Romanael Mon.: Romanae Ecclesiae
- 72) convenit Pflug.: conveniat
- 73) approbatur.] Pflug.: hoc C. M. acceptat gloriose et approbat: Mon.: hoc Sa. Caes. M<sup>tas</sup> gratiose acceptat et approbat:
- 74) reiicitur,] Pflug., Mon.: hoc totum sua Mai. respuit et reiicit,
- 75) tumultus ac seditiones] Pflug.: et tumultus, atque seditiones, Mon.: et tumultus ac seditiones
- 76) suscitat.] Pflug., Mon.: excitat.
- 77) Nunc] sic Dess., Franck.; Chytr., Fabr., Has., Pflug., Mon.: Nam
- 78) proponunt. Primo displicet, Pflug., Mon.: proponunt primo, displicet Caes. Maiestati,
- 79) Romanae ecclesiae] Chytr., Mon.: Ecclesiae Romanae, Pflug. habet solam vocem: ecclesiae
- 80) consuctudinem] Pflug.: unionem et consuctudinem (Mon. = Dess.)
- 81) ritus ecclesiasticos, —peragunt lingua,] sic Chytr., Franck., Has., Mon.; Dess.: gravant ritus ecclesiasticos, non Romana, sed Alemannica peragunt lingua, Fabr.: generales ritus ecclesiasticos, non Romana, sed Alemannica peraguntulingua, Pflug.: ritus ecclesiastici Alemannica peraguntur lingua,

I. Dist. 27. c. 4. tribuitur, sed magis ad libri de bon. vid., Augustino vulgo tributi, c. 9. pertiners videtur, conf. Corp. iur. canon. ed. Richter P. I. p. 85. nota 6.

<sup>66)</sup> tolerandum non est.] Fabr.: non est tolerandum. — Proverbis: Unde abusus — tolerandum non est. Pflug. et Mon. kabent haecce: Unde C. M. non potest abusum matrimonii et votifragium in Clero tolerare.

<sup>67)</sup> III.] Pflug.: Tertio, in Chytr., Fabr., Dess. a., Mon. sumerus huic articulo non praefixus est. Coel. habet inscriptionem: Ad articulum III. De Missa Theologorum Pontificiorum Responsio.

anctoritate S. Pauli se facere, 82) qui praeceperit in ecclesia utendum lingua a populo intellecta. 88) 1. Cor. XIV. 84) Sed si ea esset verborum S. Pauli intelligentia; 85) iam cogeret eos 86) totam Missam in Alemannico perficere, quod tamen ipsimet 87) non faciunt. At cum persona communis sit sacerdos totius ecclesiae, 88) non solum circumstantium; ideo non mirum, quod sacerdos latine in latina celebrat ecclesia. 89) Proficit autem auditori, si in fide ecclesiae audit Missam, et experientia docet, maiorem fuisse apud Germanos Christi fidelium latinam linguam non intelligentium sub Missa devotionem, quam sit hodic corum, qui in Teutonico Missam audiunt. 90) Et, si Apostoli verba pensentur, sufficit, aliquem respondentem supplere locum idiotae, qui dicat Amen, 91) id quod canones etiam praescribunt. Neque necessariam est, ut omnia verba Missae audiat, vel intelligat, et 92) etiam intelligens semper attendat: 98) praestat enim intelligere et attendere 94) finem, quia Missa celebratur, ut offeratur eucharistia 95) in memoriam passionis Christi. Et ad hoc 96) facit, quod communi sententia Patrum Apostoli et eorum successores 97) usque ad tempora Hadriani Imperatoris, in sola lingua hebraca Missam celebrarunt, quae profecto ignota erat Christianis, praesertim 98) gentibus conversis. Quod si etiam lingua populo intellecta \*\*) in primitiva ecolesia Missa fuisset habita; 100) modo tamen illud non est 1) necessarium. Nam quotidie multi convertebantur ceremoniarum ignari et mysteriorum 2) inscii. Unde profuit eis 3) aliquando intelligere verba officii. At modo catholici ab incunabulis imbibunt mores consuetudinesque 4) ecclesiae: unde facile norunt, quid quolibet 5) tempore in ecclesia agendum sit. 5)

Quod autem conqueruntur 7) de abusibus Missarum, 8) nemo est eorum, qui recte sentiunt, qui abusus sublatos esse non percupiat. 9) Verum, quod 10) altari servientes 11) de altari 12) vivunt, 13) non est abusus, 14) sed hoc iuris est 15) divini pariter et 16) humani. Quis enim unquam propriis militat stipendiis? 17) ait Paulus. Nescitis, quoniam, qui in sacrario 18) operantur, de sacrario edunt, 19) et qui altari 20) deserviunt, cum altari 20)

<sup>82)</sup> et hoe praetendunt auctoritate S. Pauli se facere,] Chytr., Fabr., Mon.: et hoc praetendunt S. Pauli autoritate se facere, Pflug.: ad hoc praetendentes S. Pauli auctoritatem,

<sup>83)</sup> utendum lingua a populo intellecta.] Fabr.: lingua populo intellecta utendum,

<sup>84) 1.</sup> Cor. XIV.] in Pflug. desunt.

<sup>85)</sup> si ea esset — intelligentia;] C hytr.: si esset ea verboram infelligentia,

<sup>86)</sup> cos] Fabr.: nos

<sup>87)</sup> ipsimet Fabr., Pflug.: ipsi, in Mon. deest.

<sup>88)</sup> cum persona communis sit sacerdos totius ecclesiae,] Chytr.,
Fabr., Pflug.: cum sacerdos sit persona communis totius
ecclesiae, Mon.: cum sacerdos personis (sic!) communis
totins ecclesiae sit,

<sup>89)</sup> in latina celebrat ecclesia.] Pflug.: in Latinorum celebret ecclesia. (Mon. = Dess.)

<sup>90)</sup> in: Teutonico Missam audiunt.] Pflug.: materna audiunt lingua. Mon.: Theutonicam missam audiunt.

<sup>91)</sup> sufficit, aliquem.— qui dicat Amen,] Pflug.: sufficiat aliquem respondentem: Amen supplere locum idiotae,

<sup>92)</sup> et] Chytr.: aut, Fabr.: vel

<sup>93)</sup> audiat, vel intelligat, — attendat: ] Pflug.: audita intelligat, vel etiam: intelligens advertat, Mon.: audiat vel intelligat, aut etiam intelligens attendat.

<sup>94)</sup> et attendere] in Pflug. desent.

<sup>95)</sup> offeratur eucharistia] Chytr.: Eucharistia offeratur

<sup>96)</sup> Et ad hoc] Pflng.: Ad hoc

<sup>97)</sup> successores Mon. male: successiones

<sup>98)</sup> praesertim] Pflug.: etiam

<sup>99)</sup> lingua populo int.] Pflug.: in lingua a populo intellecta, Mon.: in lingua populi intellecta
100) babita: Pflug.: celebrata.

<sup>1)</sup> est] Mon.: esset

<sup>2)</sup> mysteriorum] Mon.: ministeriorum

<sup>3)</sup> eis] Mon.: eos, in Fabr. deest.

<sup>4)</sup> mores consuetudinesque] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: consuetudines moresque

<sup>5)</sup> quolibet] Pflug.: qualicunque

<sup>6)</sup> in ecclesia agendum sit.] sic Chytr., Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon.; in Dess. soces: in ecclesia omissae

<sup>7)</sup> conqueruntur] Pflug., Mon.: Principes conqueruntur

<sup>8)</sup> Missarum, Pflug. male: ministrorum,

<sup>9)</sup> percupiat.] sic Chytr., Franck., Has.; Fabr.: percupiant, Dess.: percupiunt. — Pro verbis: nemo est corum — non percupiat. in Pflug. hace leguntur: sciant, nemini christianorum Principum plus cordi esse, quomodo abusus ab imperio christiano eliminentur, quam ipsi Caesari. quad in Mon. quoque reperiuntur, diobus autem locis mutatis, verba enim: ab imperio christiano mutata aunt in: ex Christ. Imperio, et quam ipsi in: ac ipsi

<sup>10)</sup> quod] Chytr.: ut

<sup>11)</sup> servientes | Pflug.: inservientes

<sup>12)</sup> de altari] Mon.: de altario

<sup>13)</sup> vivunt,] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: vivant,

<sup>14)</sup> non est abusus,] Pfing.: C. M. non habet pro abusu, Mon.: C. M. non acceptat pro abusu,

<sup>15)</sup> iuris est] Pflug.: est iuris

<sup>16)</sup> pariter et] Pflug.: pariterque

<sup>17)</sup> propriis militat stipendiis?] Chytr.: militat propriis stipendiis? Pflug.: militat stipendiis suis? Mon.: militat stipendiis propriis?

<sup>18)</sup> in sacrario] Pflug.: sacrario

<sup>19)</sup> de sacrario edunt,] sic Chytr., Franck., Has.; Fabr., Pflug., Mon.: quae de sacrario sunt, edunt (Mon.: edant), lace in Dess. male omissa sunt.

<sup>20)</sup> altari] Mon. utroque loce: altario

participant? 1. Cor. IX. Christus 21) ait: Dignus est operarius mercede saa. Luc. X.

Sed 22) super omnia reprehensione dignum est, 23) quod Missae privatae 24) in quibusdam locis desierunt, quasi illae, fixos habentes reditus et certos, non minus 25) ob quaestum quaerantur, 26) quam illae publicae. 27) At hac abrogatione Missarum cultus Dei minuitur, Sanctis 28) subtrahitur honor, 29) ultima fundatoris voluntas 80) corruit et irrita fit, 31) defuncti debitis 32) spoliantor suffragiis, et vivorum devotio aufertur et frigescit. 83) Quare Missarum privatarum 84) abrogatio admitti ac tolerari non potest; neque satis intelligi potest, 55) quod assumitur, Christum sua passione satisfecisse 86) pro peccato originali, 87) et instituisse 88) Missam pro actuali peccato: 89) nam 40) hoc nunquam auditum est 41) a catholicis. lamque rogati plerique constantissime negant, ab

21) Christus] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: Et Christus

22) Sed] Particula huvus articuli ab hac voce incipiens in Pflug. habet hanc peculiarem inscriptionem: De Missis privatis.

- 23) super omnia reprehensione dignum est,] Pflug.: non absque re super omnia indignatur C. M. et catholica, Mon.: praeter omnia non abs re indignatur C. M.
- 24) Missae privatae] Pflug.: privatae Missae, quae vocant, Mon.: privatae Missae
- 25) non minus] Fabr.: minus
- 26) ob quaestum quaerantur,] Chytr., Mon.: quaestum quaererent, (Mon.: questum quererent) Fabr.: quaestum quaerant, Pflug.: quaestu quaererentur,
- pablicae.] Fabr.: privatae. (De hac varia lectione et praecedenti 25. conf. Muelleri annot. ad Cod. Pflug. p. 79. nr. 3.)
- 28) At hac abrogatione Sauctis] Pflug.: cum et in hec non modo Dei cultus minuitur, sed sanctis quoque, Mon.: At hac in abrogatione missarum cultus dei minuitur, sanctis quoque
- 29) honor,] Pfiug., Mon.: honos,
- 30) ultima fundatoris voluntas] Chytr., Pflug., Mon.: ultima voluntas fundatorum, Fabr.: ultima voluntas defunctorum
- 31) corruit et irrita fit,] Pflug.: irritatur, (Mon. = Dess.)
- 32) defuncti debitis] Fabr.: debitis defuncti
- 83) sufertur et frigescit.] Pflug.: frigescit pariter et sufertur.
- 34) Quare Missarum privatarum] Pflug.: Quare privatarum Missarum, Mon.: Quarum Missarum
- 85) abrogatio admitti intelligi potest,] Pflug., Mon.: abrogationem C. M. admittere aut tolerare neque vult, neque potest; neque intelligit C. M.
- 36) sua passione satisfecisse] Fabr.: satisfecisse sua passione
- 87) original,] Chytr., Pflug., Mon.: originis,
- 38) instituisse] sie Chytr., Franck., Has.; Dess., Pflug., Mon.: instituerit
- 39) actuali peccato:] Chytr., Pflug., Mon.: actualibus,
- 40) nam Pflug.: namque
- 41) auditum est] Pflug.: audivit, Mon.: audiunt

cis: sie doceri: <sup>42</sup>) non enim Missa delet peccata, quae per peenitentiam, velut per <sup>43</sup>) peculiarem medicinam, conteruntur, <sup>44</sup>) sed delet poenam pro peccato debitam, satisfactiones supplet, et <sup>45</sup>) gratiae confert augmentum ac <sup>45</sup>) salutarem vivorum protectionem <sup>46</sup>) postremo <sup>47</sup>) quibuscunque indigentiis nostris vel <sup>48</sup>) necessitatibus <sup>49</sup>) spem affert consolationis et adiutorii divini.

Quod 50) iterum insinuant, 51) in Missa Christum non offerri, velut ab antiquo damnatum et a fidelibus exclusum, 52) omnino reilciendum est. 53) Haec enim antiquissima 54) haeresis fuit 55) Arianorum, inquit Augustinus, 56) qui negabant, 57) in Missa oblationem fieri pro vivis et mortais. Hoo enim et sacris 58) literis et toti ecclesiae 59) refragatur. Nam praedixit Dominus per Malachiam Iudaeorum 60) abiectionem, vocationem gentium, et evangelicae legis sacrificium. Nen 61) est, inquit,

- 42) plerique constantissime negant, ab eis sic doceri:] Pflug., negant constantissime (omissa voce: plerique) sic ab iis doceri:
- 43) per] in Chytr., Pabr., Pflug., Mon. deest.
- 44) conterentur,] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: senantur,
- 45) et ... ac] has duas voces in Pflug. desunt.
- 46) protectionem] sic Chytr., Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon.; Dess. mole: profectionem
- 47) postremo] Pflug.: se in
- 48) vel] Chytr., Pflug., Mon.: et
- 49) indigentiis nostris vel necessitatibus] Fabr.: negligentiis et necessitatibus nostris
- 50) Quod] Farticula ab hac voce ordiens in Pflug. kabet peculiarem inscriptionem: Christus offertur in Missa.
- 51) Quod iterum insinuant,] Fabr.: Quod autem insinuant, Pflug.: Et quod iterum Principes insinuant, Mon.: Quod iterum Principes insinuant,
- 52) exclusum, Chytr.: explosum,
- 58) velut ab antiquo reiidendum est.] Pflug.: velut ab antiquo damnatum errorem et a fidelibus explosum, C. M. omnino non acceptat, sed damnat et reiicit. Mon.: Sa. Caes. Mtas velut ab antiquo damnatum errorem et a fidelibus explosum omnina acceptat (calami errore pro: non acceptat)
- 54) antiquissimal sic Chytr., Franck., Has., Pflug., Mon.; Fabr.: antiqua
- 55) baeresis fuit] Pflug.: fuit haeresis
- 56) inquit Angustinus,] Chytr., Fabr., Mon.: att Augustinus, Pflug.: ait b. Augustinus, (scil. Aug. de huer. c. 53.)
- 57) negabant,] Fabr.: negarunt
- 58) et sacris | Pabr.: sacris, Coel.: sanctis
- 59) ecclesiae] Chytr.: Ecclesiae Catholicae, Fabr.: Catholicae Ecclesiae, Pflug.: veteri catholicae ecclesiae (Mon. = Dess.)
- 60) per Malachiam Iudaeorum] Fabr.: per Malach. Iam Iudaeorum, Cocl.: per Malachiam. Iam Iudaeorum
- 61) sacrificium. Non] Fabr.: sacrificium respiciens, non

mihi 62) voluntas in vobis, nec munus 68) accipiam de manu vestra: a solis enim ortu usque ad occasum magnum est nomen meum in gentibus, et in omni loco sacrificant, offertur 64) nomini meo oblatio munda. Mal. I. Nulla autem est 65) oblatio munda in omni loco iam Deo oblata, quam eucharistiae mundissimae, 66) in altaris sacrificio. Hac auctoritate S. Augustinus et alii 67) catholici usi sunt pro Missa 68) contra perditos 69) Iudaeos, quae certe plus valere debet 70) apud catholicos Principes, 71) quam omnes adversariorum obiectiones. 72) Praeterea idem propheta, dum 73) loquitur de adventu Messiae, ait: Et purgabit filios Levi, et colabit eos, 74) quasi aurum et argentum, et erunt Domino offerentes sacrificia in iustitia, 75) et placebit Domino sacrificium Iudae 76) et Hierusalem, sicut dies seculi et anni antiqui. Mal. III. 77) Hic 78) in spiritu praevidit propheta, filios Levi, hoc est, evangelicos sacerdotes, dicit Hieronymus, 79) oblaturos 80) sacrificia, non in sanguine hircorum, sed in iustitia, sicut dies seculi. 81) Unde eo spiritu, quo illa verba a propheta fuerunt scripta, 82) eodem sunt in canone Missae ab ecclesia repetita. Danieli quoque dixit angelus: Eligentur

62) Non est, inquit, mihi] Fabr.: Non est, inquit, Mon.: Non est mihi, inquit, (Pflug. = Dess.)

63) munus Mon. male: minus

- 64) sacrificant, offertur] Chytr., Fabr.: sacrificatur et offertur, Pflug.: sanctificatur et offertur, Mon.: sanctificatur et offeratur
- 65) autem est] Chytr.: est autem
- 66) eucharistiae mundissimae, ] Chytr., Mon.: Eucharistia mundissima, Fabr.: Eucharistiae mundissimo, Pflug.: Eucharistia mundissima oblata
- 67) et alii] Mon. male: ne alii
- 68) pro Missa] Chytr.: promissa, Fabr.: pronuntiata
- 69) perditos] sic Dess., Fabr.; Chytr., Franck., Has., Pflug., Mon.: perfidos
- 70) valere debet] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: debet valere
- 71) catholicos Principes, Pflug.: Principes catholicos.
- 72) quam omnes adversariorum obiectiones. Mon.: quam omnium adversariorum obiectiones. ab Pflug. haec absunt.
- 73) dum | Chytr., Fabr.: cum, Pflug., Mon.: ubi
- 74) eos,] Mon.: eos etc.
- 75) sacrificia in iustitia,] Fabr.: sacrificium iustitiae,
- 76) Indae] Chytr.: Iuda
- 77) ait: Et purgabit ... anni antiqui. Mal. III.] Pflug.: ait Malach. 3. Et purgabit ... anni antiqui.
- 78) Hfc] Fabr.: Haec
- 79) dicit Hieronymus,]'Pflug.: teste b. Hieronymo, (Mon. = Dess.)
- 80) oblaturos] Mon.: oblatura
- 81) institia, sicut dies seculi.] Chytr.: institia. (ceteris omissis)
- 82) a propheta fuerunt scripta.] Pflug.: fuerunt a propheta scripta,

et dealbabuntur, 88) et, quasi ignis, probabuntur multi, et impie agent omnes impii, neque intelligent onnes impii. 24) Porro: Docti intelligent, 85) et a tempore, cum ablatum fuerit iuge 86) sacrificium, et posita 87) fuerit abominatio 88) in desolationem, dies mille ducenti nonaginta. 89) Dan. XII. 90) Hanc prophetiam esse implendam, 91) nondum tamen impletam, testatur Christus Matth. XXIV. luge ergo 92) sacrificium Christianorum in adventu abominationis, 98) id est, 94) Antichristi cessabit 95) universaliter, sicut iam 96) in aliquibus ecclesiis cessat particulariter, 97) et sic sedebit in loco desolationis, quando videlicet 98) ecclesiae erunt desolatae, in quibus non cantabuntur 90) horae canonicae, Missae non celebrabuntur, nulla dispensabuntur sacramenta, nulla erunt altaria, nullae Sanctorum imagines, nullae candelae, nullus ornatus. Hortari proinde oportet 100) omnes Principes et fideles 1) Romano imperio subiectos, ne unquam aliquid admittant art omittant, quo fiant tantae impietati Antichrist, praeparatores, 2) quando mulier 8) h. e. ecclesia catholica, velut S. Iohannes in spiritu vidit, 4) fugiet in solitudinem, ubi habebit locum paratum a Deo, 5) ut ibi eam pa-

\$3) dealbabuntur,] Mon.: dealbantur,

- 84) neque intelligent omnes impli.] sic Chytr., Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon.:; in Dess. hace male omissa sunt.
- 85) Porro: Docti intelligent, Fabr.: Porro intelligent docti.
- 86) iuge] sic Chytr., Franck., Has., Pflug., Mon.; is Dess. huius vocis locus vacuus relictus est.
- 87) posita] Mon.: postea
- 88) cum ablatum fuerit abominatio] Fabr.: cum oblata fuerit abominatio
- 89) nonaginta.] Pflug.: et nonaginta.
- 90) XII.] Fabr.: 18.
- 91) esse implendam, Pflug.: implendam, Mor.: implendam esse.
- 92) Iuge ergo] sic Chytr., Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon.; Dess.; Ergo (omissa voce: Iuge)
- 93) abominationis,] Fabr. male: abominatio,
- 94) abominationis, id est,] haec a Pflug. abount.
- 95) Antichristi cessabit] Fabr.: Antichristi. Cessabit, Mon.: Antichristi cessat
- 96) iam] Pflug.: nune
- 97) particulariter, Pflug.: peculiariter
- 98) quando videlicet] Fabr.: quando omnes, Pflug. habet solam vocem: quando
- 99) cantabuntur] Mon.: cantabantur
- 100) Hortari proinde oportet] Pflug.: Hortatur ergo C. M., Mon.: Hortatur perinde C. M.
- 1) et fideles] Pflug.: fidelesque
- quo fiant tantae praeparatores,] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: quo viam tantae impietati Antichristi praeparent,
- 3) mulier] Chytr.: universalis
- 4) vidit] Pflug.: praevidit
- 5) paratum a Deo,] Pflug., Mon.: a Deo paratum,

scat 6) diebus mille ducentis 7) sexaginta. Apoc. XII. Postremo 8) S. Paulus inquit Hebr. V. 9) Omnis pontifex, ex hominibus assumtus, pro hominibus constituitur in his, quae sunt ad Deum, ut offerat dona et sacrificia pro peccatis. Cum autem 10) pontificatus 11) externus 12) non cessaverit in nova lege, 18) sed mutatus sit in meliorem; ergo 14) et hodie pontifex et 15) totum sacerdotium offert 16) in ecclesia sacrificium externum, quod non est nisi unum, Eucharistia. 17) Huic loco 18) servire et accommodari potest, quod in Actis Apostolorum legitur Cap. XIII. 19) iuxta novam translationem: Barnabas, Simon, 20) Lucius 21) Cyrenaeus, Manaches 22) et Paulus 28) sacrificarunt, 24) h. e. obtulerunt; quod non de oblatione idolis facta, 25) verum de Missa, cum Graecis liturgia vocetur, potest et 26) debet merito intelligi. 27) Et Missam fuisse sacrificium in primitiva ecclesia, abunde testantur, 28) et huic sententiae 29) suffragantur S. Patres. Ignatius 80)

6) ibi eam pascat] Fabr.: eam pascat (omissa voce: ibi), Pflug.: eam pascat ibi

- 7) diebus mille ducentis] Pflug.: dies mille ducentos, Mon.: mille ducentis (omisso nomine: diebus)
- 8) Postremo] Pflug.: Postremo cum
- 9) Hebr. V.] Mon.: ad Hebreos 5., Chytr., Fabr. make: ad Hebraeos 8.
- 10) autem] Pflug.: ergo
- 11) pontificatus] Fabr., Coel. male: pontifex
- 12) externus] Coel. male: aeternus, Mon.: extremus
- 13) in nova lege,] Pflug.: in lege nova,
- 14) meliorem; ergo] Pflug.: melius, quare
  - 16) et] in Fabr. deest.
  - 16) offert] Chytr., Mon.: offeret
  - 17) nisi unum, Eucharistia.] sic Chytr., Franck., Has.; in Dess. vocum: unum, Eucharistia syntium vacuum a scriba relictum est. Fabr.: nisi unum Eucharistiae scilicet. Pflug.: nisi verum, soilicet Eucharistia. Mon.: nisi verum, Eucharistia scilicet.
  - 18) loco] Fabr.: soli
  - 19) Cap. XIII.] Chytr.: in cap. 13. Fabr. male: ca. 10.
  - 20) Simon] Dess. b.: Simeon
  - 21) Lucius] Fabr.: Lucas,
  - 22) Manaches] Dess. b. male: Manaes
  - 23) Paulus Chytr.: Saulus
  - 24) sacrificarunt,] Chytr., Fabr.: sacrificaverunt, In Dess. a. spatium verbonum: Manaches et Paulus sacrificarunt, a scriba vacuum relictum est.
  - facta,] sic Chytr., Fabr., Franck., Has.; in Dess. a. hace vox male omissa est.
  - 26) et] Obytr.: ac
  - 27) Huic loco servire et accommodari — debet merito intelligi.] totus hic locus a Pflug. et Mon. abest.
- 28) testantur,] Chytr., Mon.: attestantur,
- testantur, et huic sententiae] haec verba in Pflug. non leguntur.
- 30) Ignatius Pflug.: b. Ignatius

enim, S. Iohannis Apostoli discipulus, inquit: 81) Non licet sine Episcopo neque sacrificium immolare, 82) neque Missas 88) celebrare. Et Irenaeus, discipulus discipuli Iohannis, 34) manifeste 35) testatur, Christum N. T. novam donasse 86) oblationem, quam ecclesia ab Apostolis accipiens in universo mundo offert Deo. Hic antistes, vicinus Apostolorum temporibus, novum testatur sacrificium evangelicum per universum orbem oblatum. Idem Origenes, Cyprianus, Hieronymus, Chrysostomus, Augustinus, Basilius, Hilarius etc. 3,7) docent et testantur, quorum verba brevitatis gratia omittuntur. 88) Quia igitur 89) semper ecclesia catholica 40) ab Apostolorum tempore per universum orbem christianum sic docuit, tenuit et 41) observavit, sicut 42) hodie tenet et observat; ideo hoc idem irrefragabiliter hodie 48) teneri et observari debet. 44) Neque obstat S. Paulus ad Hebr. oblationi Missae, quod una oblatione et semel 45) iustificati sumus per Christum. Loquitur enim D. Paulus 46) de oblatione victimae, hoc est, 47) cruenti sacrificii, agni occisi, in ara scilicet crucis, 48) quae quidem oblatio semel 49) facta est, a qua 50) omnia sacramenta, et etiam sacrificium 51)

- 31) inquit: Pflug.: ait:
- 32) immolare, Mon.: imolari,
- 83) Missas] Fabr.: Missam
- 84) discipulus discipuli Iohannis] sic C h y tr., Dess., Franck.; Has.; Fabr.: discipulus Polycarpi discipuli sancti Ioannis Euangelistae, Mon.: discipulus discipuli Ioannis Euan: a Pflug. haec verba absunt.
- 35) manifeste] in Chytr., Fabr., Pflug., Mon. deest.
- donasse] sic Dess., Has.; Chytr., Fabr., Franck., Pflug., Mon. secundum Irenaeum: docuisse
- 37) etc.] in Pflug. deest.
- 38) brevitatis gratia omittuntur.] Pflug., Mon.: C. M. brevitatis gratia recensere omittit.
- 39) Quia igitur] Pflug.: At cum
- 40) ecclesia catholica] Fabr.: Catholica Ecclesia
- 41) tennik et? Chytr.: tenuit ac, Pflug.: ac tenuit et
- 42) sicut] Pf rug.: sic
- 43) hodie] Chytr., Fabr.: ubique
- 44) ideo hoc idem observari debet.] Pflug., Mon.: ideo S. C. M. (Mon.: sua Caes. Mtas) vult hoc idem irrefragabiliter in universo Romano imperio teneri et observari.
- 45) quod una oblatione et semel] Pflug.: qui ait: una oblatione semel
- 46) D. Paulus] Fabr., Mon.: Divus Paulus, Pflug.: S. Paulus
- 47) hoc est] a Pflug. absunt.
- 48) in ara scilicet crucis,] Chytr., Fabr.: in ara sanctae crucis, Pflug.: in crucis ara, Mon.: in ara Crucis,
- 49) semel] in Mon. deest.
- 50) a qua] Pflug.: et a qua
- 51) sacrificium] Pflug., Mon.: hoc sacrificium

Missae, habent efficaciam. 52) Tantum ergo 58) semel oblatus est in cruce, effuso sanguine; 54) hodie offertur in Missa, ut hostia pacifica et 55) sacramentalis. Tunc offerebatur passibilis, in forma visibili; 56) hodie offertur in Missa, velatus mysteriis impassibiliter, <sup>57</sup>) sicut <sup>58</sup>) in V. T. immolabatur typice et figuraliter. <sup>59</sup>) Denique Missam sacrificium esse, 60) vis vocabuli 61) ostendit, quoniam Missa nihil aliud est, quam oblatio, et altare ab hebraeo 62) vocabulo Misbeach, graeco vero Thysiasterion 63) propter oblationem nomen accepit. 64) In superioribus vero declaratum satis est, 65) nos 66) per fidem non proprie iustificari, sed per caritatem, quod, 67) si sacris in Rteris 68) quid eiusmodi reperiatur, 69) norunt 70) catholici id dici de fide formata, quae per dilectionem 71) operatur, Gal. V., 72) ac 73) quia iustificatio a fide inchoatur, quia ipsa 74) est substantia rerum spe-

 habent efficaciam.] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: suam habent efficaciam.

- 53) Tantum ergo] Pflug.: Tune enim, Mon.: Tune ergo
- 54) effuso sanguine;] Mon.: sanguine effuso,
- 55) et] Mon.: ac
- 56) hodie offertur in Missa, ut hostia in forma visibili,] in Chytr. desunt.
- 57) velatus mysteriis impassibiliter,] Pflug.: impassibiliter velatus mysteriis, Mon.: velatus ministeriis impassibiliter,
- 58) sicut] Fabr.: sicuti
- 59) typice et figuraliter.] sic Chytr., Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon.; in Dess. a. hase desunt.
- 60) sacrificium esse,] me Fabr., Franck., Mon.; Dess. a., Has. solam vocem sacrificium exhibent, quapropter Weberus in Dess. b. verbum esse ab ipso adscriptum uncinis inclusit.
- 61) vocabuli Chytr., Mon.: vocabulorum
- 62) oblatio, et altare ab hebraeo] sic rects Franck., Mon.; Chytr., Fabr., Dess., Has.: oblatio ad altare, ab hebraeo
- 63) Thysiasterion] Chytr.: Thymiasterion, Fabr.: τμαστέριον, Mon.: Thycastirion
- 64) propter oblationem nomen accepit.] Fabr.: propter oblationis nomen. Locus: Denique Missam sacrificium nomen accepit. a Pflug. abest.
- 65) declaratum satis est,] Chytr. Fabr.: satis declaratum est, Pflug., Mon.: satis declaravit C. M.
- 66) nos] sic Chytr., Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon.; in Dess. a. deest, quam ob causam Weberus hane vocem in Dess. b. addidit uncinis inclusam.
- 67) quod,] Pflug.: quia
- 68) sacris in literis] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: in sacris literis
- 69) eiusmodi reperiatur,] Chytr.: eiusmodi reperitur, Fabr., Mon.: huiusmodi reperitur, Pflug.: huiuscemodi reperitur.
- 70) norunt] Chytr., Fabr.: norint
- 71) dilectionem] Mon.: delectionem
- 72) Gal. V.] Mon.: Ad Galat. 5.
- 73) ac] Chytr.: et, Fabr.: At, Pflug., Mon.: aut
- 74) ipsa] Mon. male: ipse

randarum Hebr. XI. 76) Neque abnuitur, 76) Missam esse memoriam passionis Christi et beneficiorum Dei, quoniam et hoc figura 77) de agno paschali, qui simul victima et memoriale fuit, approbat 78) Exod. XII. Et 79) non solum verbis et sacramento, sed etiam gestibus ac 80) vestibus sacris in ecclesia catholica 81) repraesentatur; sed 82) in memoriam victimae ecclesia offert 83) denuo encharistiam in mysteriis Deo, Patri omnipotenti. Non ergo improbatur, quod Principes et civitates unam servant 84) communem Missam in ecclesia, si modo rite iuxta sacrum canonem id faciunt, 85) sicut omnes 86) catholici observant; 87) sed quod omnes alias Missas 88) abrogarunt, 89) christiana, professio non patitur.

Quod autem <sup>90</sup>) olim praesentes <sup>91</sup>) communicabant, nemo reprehendit; utinam sic omnes essent dispositi, ut quotidie hunc panem digne sumera valerent! <sup>92</sup>) Sed si unam Missam utilem arbitrantur; <sup>93</sup>) quanto utiliores essent <sup>94</sup>) plures. Missae, <sup>95</sup>)

- 75) Hebr. XI.] Fabr., Mon.: ad Hebr. 11.
- 76) Neque abnuitur,] in Fabr. (comque ob causam quoque in Coel.) verbum abnuitur dessi. Pflug., Mon.: Neque abnuit C. M.
- 77) et hoc figura] Chytr., Fabr.: hoc et figura, Pflug.: et hoc figuratur, Mon.: hoc est figura
- 78) approbat] Mon.: approbatur, a Pflug. abest.
- 79) Et] Pflug.: Hoc
- 80) ac] Fabr., Pflug., Mon.: et
- 81) catholica] a Fabr., Pflug., Mon. abest.
- 82) sed] Fabr.: et, Pflug., Mon.: sed et
- 83) offert] Mon. male: offer
- 84) improbatur, quod Principes et civitates unam servant]
  Pfiug.: improbat C. M. Principes, qui unam servant,
  Mos.: improbat C. M. Principes, quod unam servant
- 85) faciunt] Mon.: faciant, a Pflug. verba: si modo rite faciunt, abunt.
- 86) sicut omnes] Pflug.: nam hoc omnes
- 87) observant, Dess. a. male: observantur,
- 88) quod omnes alias Missas Pflug.: quia alias Missas omnes, Mon.: quod alias Missas omnes
- 89) abrogarunt, | Fabr.: abrogant,
- 90) autem] a Pflug. abest.
- 91) praesentes] Fabr.: poenitentes
- 92) nemo reprehendit; utinam valerent!] Chytr.: nemo repræehendit. Utinam omnes sie essent dispositi, ut quotidie hune panem digne sumere valerent! Fabr.: nemo reprehendit, utinam omnes essent sie dispositi, ut quotidie hune panem sumere digne valerent. Pflug.: (utinam hodie etiam sie essent dispositi, ut quotidie hune panem digne samere valerent!) nihil Caes. Maiestati acceptius, Mon.: (Utinam omnes sie essent dispositi, ut quotidie hune panem digne sumere valerent!) nihil Caes. Maiestati foret acceptius,
- 93) arbitrantur;] Pflug., Mon.: arbitrantur Principes,
- 94) essent] Pflug.: erunt
- 95) Missae] a Pflug. abest.

quas tamen \*6) ipsi iniuria reprobaverunt. \*7) Quibus omnibus rite \*8) pensatis, petendum est,
att \*9) hanc novam missandi formam, \*100) excogitatam, \*1) et iam toties mutatam \*2) omnino casbent atque \*8) abiiciant, \*4) atque \*5) pristinam celebrandi formam resumant, iuxta ecclesiarum Germaniae et totius Christianitatis antiquum \*6) ritum
et consuetudinem, utque \*7) Missas abrogatas iuxta
fundatorum ultimam voluntatem restituant: in quo
sibi ipsis utilitatem et honorem pariant, et \*8) toti
Germaniae pacem et tranquilitatem.

#### IV. 9) DE CONFESSIONE.

Quantum ad confessionem attinet, in responsione et sententia superius articulo XI. 10) data perstandum est. 11) Falsa enim sunt, quae ab

- 96) quas tamen] sic Dess. b., Franck., Pflug., Mon., in Dess. a. hae voces desunt, quapropter Weberus in Dess. b. eas in re uncines adscripent; Chytr., Fabr., Has. exhibent solam vocem: quas
- iniuris reprobaverunt.] Chytr., Mon.: iniuris abrogarunt.
   Pflug.: non sine iniuris abrogarunt.
- 98) rits Chytr., Mon.: recte, a Pflug. abest.
- 99) petendum est, ut] Pflug.: C. M. hortatur Principes et mandat, ut, Mon.: C. M. petit, ut principes
- 100) formam] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: formulam
- 1) excogitatam, j Pflug., Mon.: a suis concionatoribus excogitatam.
- 2) mutatam] Pflug., Mon.: ab ipsis mutatam,
- 8) cassent atque] in Dess. a. locus verbi cassent vocuus relictus est, quam ob ecusom Weberus hoc verbum in Dess. b. ab ipso recte additum uncinis inclusit; Chytr., Fabr., Pflug.: cassent et, Mon.: cessent et
- 4) abliciant, Mon.: abiicient,
- 5) stque] Fabr.: et
- is) antiquum] a Pflug. abest.
- 7) utque] Chytr., Fabr., Mon.: atque, Pflug.: sieque
- 8) pariant, et] Ohyts., Pflug., Mon.: parient, ac
- IV.] hic numerus in Chytr., Fabr., Dess. a., Pflug., Mon. non practicus est. Coel. exhibet inscriptionem: Ad Articulum IIII. De confessione Theologorum Pontificiorum Responsio.
- 10) articulo XI.] Fabr.: 11. articulo
- 11) Quantum ad confessionem data perstandum est.] Pro his verbis legumur in Pflug. have prolixiora: Quod articulo quarto Principes testantur, confessionem apud eos non esse abolitam, acceptat hoc C. M., licet ab aliquibus fide dignis intellexerit, eam plurimum esse neglectam, ut vix centesimus confiteatur iuxta ritum et consuctudinem ecclesiae. Nam ante huius sectae ortum in uno pago plures homines confitebantur in anno, quam modo in quacunque amplissima civitate eorum. Quod si res ita se haberet; vanam facile videret C. M. concionatorum iactantiam, cum tam parvi fieret absolutio apud eos, quos iactant instructissimos. Displicet in praesentia quoque C. Maiestati, quod concionatores tantum tribuunt fidei, ut a simplicibus contritio et satis-

ipsis suggeruntur <sup>12</sup>) de Chrysostomo, qui, <sup>18</sup>) cum de publica loquatur confessione, <sup>14</sup>) ipsi <sup>16</sup>) eum torquent ad sacramentalem et sacerdotalem confessionem, quod verba ipsius aperte indicant, dum in principio <sup>16</sup>) inquit: Non dico tibi, ut te prodas <sup>17</sup>) in publicum, neque apud alios accuses te. <sup>18</sup>) Ita Gratianus, ita Petrus Lombardus, <sup>19</sup>) ante trecentos annos responderunt: quae sane <sup>20</sup>) solutio fit manifestior ex aliis locis Chrysostomi. Nam in sermone XXIX. inquit de poenitente: <sup>21</sup>) In corde eius contritio est, in ore eius confessio, <sup>22</sup>) in opere tota humilitas. Haec est perfecta et fructifera <sup>28</sup>)

factio pro peccato negligantur. Unde omnino C. M. rejicit hanc priorem articuli partem, in quo concionatores ipsorum non docent, sed dedocent poenitentiam, et homines in praesomtionem praecipitant. Et quantum catholici tribuunt concienstoribus in doctrina poenitentiae, C. M. ex bulla apostolica et multis aliis scriptis non ignorat; quantum autem ad confessio-nem attinet, C. M. ea perstat sententia, quam superius super articulo XV. dedit, speratque, Principes omnino candem accepisse. quae in Mon. sic mutata exhibentur: Quod hoc Articulo quarto Principes testantur, confessionem apud eos non esse abolitam, acceperat hoc C. M., licet ab aliquibus intellexerit, eam plurimum esse neglectam adeo, ut vix contesimus quisque confiteatur iuxta ritum et consuetudinem ecclesiae. Nam ante huius sectae Exordium in uno pago plures homines confitebantur in anno, quam modo in quacunque amplissima amplissima (sic bis) civitate. Quod si res ita se haberet, vanam facile videret C. M. concionatorum iactantiam, cum tam parvi fieret absolutio apud cos, quos iactant instructissimos. Displicet in praesentia quoque C. Maiestati, quod concionatores tantum tribuunt fidei, ut a simplicibus contritio et satisfactio pro peccatis neglegatur (sic!). Unde omnino relicit C. M. hanc priori (sic!) articuli partem, in quo concionatores non docent, sed dedocent poenitentiam, et homines in praesumtionem praecipitant. Quantum novo catholici tribuant concionatoribus in doctrina poenitentiae, C. M. ex bulla Apostolica et multis aliis non ignorat; quantum autem ad confessionem attinet, C. M. ea perstat sententia, quam superius articulo 11. dedit, speratque Principes omnino eandem accepturos,

- 12) quae ab ipsis suggeruntur] sic Chytr., Fabr., Dess. a., Has.; in Dess. b. Weberus inter ab ipsis inseruit: (concionatoribus), Pflug., Mon.: quae ipsis suggeruntur a concionatoribus, Franck.: quae ipsis suggeruntur
- 13) qui] in Fabr. deest.
- 14) cum de publica loquatur confessione,] Pfolug.: dam de publica confessione loquitur, Mon.: dum de publica loquitur confessione,
- 15) ipsi] Fabr.: ipsi autem
- 16) in principio] Pílug., Mon.: a principio
- 17) te prodas] sic Chytr., Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon.; Dess.: tu prodes
- 18) accuses te.] Fabr.: te accuses. Co el. male: te excuses.
- 19) Lombardus, Chytr., Mon.: Longobardus,
- 20) sanel a Pflug. abest.
- 21) de poenitente: Mon.: de poenitentia:
- 22) confessio,] Pflug.: confessio est,
- 23) est perfecta et fructifera] Chytr.: est fructifera et perfecta, Fabr.: est profecto fructifera, Pflug.: perfecta et frugifera est (Mon. = Dess.)

poenitudo. Nonne hic exactissime tres explicat 24) poenitentiae partes? 26) Ita homilia X. super Matthaeum tradit idem 26) Chrysostomus tempus etiam 27) determinatum confitendi, et 28) ut post patentia criminum vulnera poenitentia interveniente curentur. Quomodo autem patebunt crimina, si per confessionem non 29) detegantur sacerdoti? 50) Sic in pluribus locis Chrysostomus ipse refellit 81) hanc sententiam, quam et Hieronymus prosternit, 32) dicens: Si quem serpens diabolus occulte momorderit, et, nullo conscio, eum peccati veneno 58) infecerit; si tacuerit, qui percussus est, et non egerit poenitentiam, nec vulnus suum fratri et 34) magistro voluerit confiteri, 85) magister, qui linguam habet ad curandum, facile ei prodesse non poterit. 86) Si enim 87) erubescat aegrotus, vulnus 38) medico confiteri; quod ignorat, medicina non curat. His igitur 39) potius credant Principes et civitates auctoribus, 40) quam uni glossae decreti, a iuris divini peritis impugnatae et reiectae. 41) Quare admonendi sunt, 42) cum confessio integra nedum sit ad salutem 48) necessaria, sed etiam nervus exsistat christianae 44) disciplinae et to-

24) tres explicat | Fabr.: explicat tres

- 26) idem] a Pflug. abest.
- 27) etiam] Mon.: est.
- 28) et] in Fabr. deest.
- 29) per confessionem non] Fabr.: non per confessionem
- 30) detegantur sacerdoti?] Pflug.: retegantur? Mon.: detegantur?
- 31) Chrysostomus ipse refellit] Fabr.: Chrysostomus ipse revellit, Pflug.: Chrysostomus repellit, Mon.: ipse Chrysostomus refellit
- 32) hanc sententiam prosternit,] Pflug.: concionatorum sententiam, et omnem falsam et seductoriam eorum sententiam S. Hieronymus prosternit, Mon.: falsam et seductoriam concionatorum sententiam, quam et Hieronymus prosternit
- 33) peccati veneno] Pflug.: veneno peccatorum
- 34) et] in Mon. deest.
- 35) confiteri,] Pflug.: indicare, seu confiteri,
- 36) magister, qui non poterit.] in Chytr. desunt.
- 37) enim] Fabr.: ergo, Pflug.: autem (Mon. = Dess.)
- 38) aegrotus, vulnus Fabr.: aegrotus fatuus
- 39) His igitur Pflug.: Huic (Mon. = Dess.)
- 40) et civitates auctoribus] has tres voces a Pflug. absunt, in Mon. autem solas duas voces: et civitates desunt.
- 41) a iuris divini peritis impugnatae et relectae.] Pflug.: a iurisperitis dudum impugnatae. Mon.: a iuris divini perditis (sic!) dudum impugnatae et relectae.
- 43) Quare admonendi sunt,] Pflug.: Unde C. M. admonet Principes, Mon.: Quare C. M. admonet Principes,
- 43) sit ad salutem] Pflug.: ad salutem sit
- 44) christianael Pflug.: humanae

tius 45) obedientiae, ut ecclesiae orthodoxae 46) conformentur. 47) Nam, Hieronymo 48) teste, haeresis illa fuit Montanorum, 49) qui ante mille ducentos et plures 50) annos damnati fuerunt, propterea, quod erubescebant 51) confiteri peccata sua. 52) Non decet itaque, Montani impii sequi errorem, 53) sed potius sanctorum Patrum atque 54) totius ecclesiae catholicae ritum, ut 55) ad normam fidei orthodoxae unusquisque in dominiis suis praecipiat 56) confessionem, praecipuum in ecclesia 57), thesaurum, fieri, iuxta ritum, in ecclesia apud eos etiam 58) servatum.

#### V. 59) DE DISCRIMINE CIBORUM. 60)

Quae postmodum afferunt 61) de delectu ciborum et similibus traditionibus, quas nihili facere

- 45) et totius] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: et totius quoque
- 46) ecclesiae orthodoxae] Fabr.: orthodoxae Ecclesiae, Pflug.: universali ecclesiae (Mon. = Dess.)
- 47) conforment.r.] Chytr., Fabr.: se conforment. Pflug., Mon.: se conforment relictis suoram concionatorum erroribus.
- 48) Hieronymo] Pflug.: b. Hieronymo
- 49) Moutanorum] Mon. male: Mortanorum
- 50) et plures] has voces a Pflug. absunt.
- 51) erubescebant] Pflug., Mon.: erubescant
- 52) confiteri peccata sua.] Fabr.: peccata sua confiteri.
- 53) Montani impii sequi errorem,] sic Franck., Has.; verbum enim sequi in Dess. a. male omissum recte inseruerunt aute vocem: errorem, ubi in Chytr. et Fabr. legitur, Weberus autem in Dess. b. idem post hanc vocem uncinis inclusum addidit. Chytr.: Montani sequi errorem, Fabr.: Montanorum sequi errorem, Pro verbis: Non decet itaque sequi errorem, in Pflug. leguntur hase: Itaque P.incipes Montani et concionatorum suorum sequi erratum non decet, in Mon. hasece: Non decet itaque Principes Montani et concionatorum sequi errorem,
- 54) atque] Fabr.: ac
- 55) ritum, ut] Pflug.: sequantur ritum, et (Mon. = Dess.)
- 56) unusquisque in dominiis suis praecipiat] Chytr., Fabr.: unusquisque in omnibus dominiis suis praecipiat, Pflug., Mon.: in omnibus dominiis suis praecipiant
- 57) praecipuum in ecclesia, Chytr., Pflug., Mon.: pretiosissimum in ecclesia Dei, Fabr.: praecipuum in Ecclesia Dei
- 58) in ecclesia apud eos etiam] Chytr., Fabr.: in ecclesia etiam apud eos, Pfiug., Mon.: prius in ecclesia etiam apud eos
- 59) V.] kic numerus in Chytr., Fabr., Dess. a., Pflug., Mon. desst.
- 60) De discrimine ciborum.] Pflug.: De delectu ciborum cum traditionibus. Coel. habet inscriptionem: Ad Articulum V. De discrimine ciborum, Theologorum Pontificiorum Responsio.
- 61) afferunt | Pflug. Mon.: Principes afferunt

<sup>25)</sup> Nonne hîc exactissime ... partes?] Pflug.: ubi exactissime ... partes.

videntur, reiciendum est. 62) Scimus enim 68) ex Apostolo, quod umnis potestas est a Deo, et praecipue ecclesiastica potestas 64) est data a Deo in aedificationem; ideo ex 65) christiano et ecclesiae sanctae devoto pectere eiusdem sanctae atque 66) catholicae et apostolicae ecclesiae constitutiones 67) recipiendae sunt, 68) quae utiles sunt ecclesiae, tam in cultu divino augendo, quam in concupiscentia carnis coërcenda, dum 69) expeditiores faciunt 70) ad divina praecepta servanda, et in sacris literis inveniuntur consultae, 71) et, 72) qui eas 78) contemnit, aut temere eis resistit, Deum graviter offendit, iuxta vocem Christi, 74) dicentis: Qui vos audit, me andit, et, qui vos spernit, me spernit, et, qui me apernit, apernit eum, qui me misit. 75) Luc. K. 76) Spernitur autem Praelatus, dum 77) statuta

(2) nihili facere videntur, reiiciendum est.} Pflug.: nihili faciunt; Mon.: nihili videntur;

eius contemnuntur, et iuxta S. Panlum, 78) dicentem: Qui haec 79) spernit, non hominem spernit, sed Deum, qui etiam dedit Spiritum s. in vobis, l. Thess. IV. et, dum ad Episcopos inquit: 80) Attendite vobis et universo gregi, in quo vos Spiritus s. posuit 81) Episcopos, regere ecclesiam Dei. Act. XX. Si ergo Praelati habent potestatem regendi; habebunt et potestatem statuta faciendi, 82) pro salutari regimine ecclesiae, 88) ac 84) subditorum incremento. Praecepit 85) enim idem Apostolus 86) Corinthiis, ut omnia secundum ordinem fiant in eis. 1. Cor. XIV. At hoc sine legibus nequit fieri. 87) Idcirco Hebraeis dixit: 88) Obedite praepositis vestris, et subiacete eis: 89) ipsi enim reddituri sunt rationem pro animabus 90) vestris. 91) Hebr. XIII. 92) Hic S. Paulus non solum obedientlam, sed et causam obedientiae assignat. Vidomus, 98) S. Paulum usum esse hac potestate, 94) qui 95) tam multas leges praeter evangelium dedit, 96) de eligendo Episcopo, de viduis, de mulieribus, ut velato sint capite, 97) ut in ecclesia taceant, 98) et de rebus etiam 99) profanis, 1. Thess. 108) IV., de secularibus iudiciis 1. Cor. VI. Et apertissime ad Corinthios 1) inquit: Nam ceteris dico

<sup>63)</sup> enim] in Fabr. deest.

<sup>647</sup> canlesiastica potestas Chytr., Fabr.: potestas Ecclesiastica

<sup>66)</sup> ex | Chytr.; a.

<sup>66)</sup> atque] Chytr.; et

<sup>67)</sup> constitutiones | Fabr.: consuctudines

<sup>68)</sup> Scimus entim ex Apostolo — recipiendae sunt,] Pflug.: st quia omnis potestas est a Deo, et praecipue potestas est clesiastica est data a Deo in aedificationem, ideo C. M. ex christiano et eculesiae sanctae devoto pectore recipit et acceptat, eiusdem sanctae et catholicae et Apostolicae ecolesiae constitutiones omnes, Mon.: Caes. Muss minime acceptat, probe sciens ex Apostolo, quod omnis potestas est a Deo in aedificationem, Imo sua Caes. Muss ex christiano et ecclesiae sanctae devoto pectore recipit et acceptat eiusdem sacrae et catholicae et Apostolicae ecclesiae Constitutionis (sic!) omnes,

<sup>69)</sup> dum] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: cum

<sup>70)</sup> expeditiores faciunt] Chytr., Mon.: expeditiores faciant, Pflug.: expeditiorem faciant

<sup>71)</sup> inveniuntur consultae.] Chytr., Fabr., Mon.; inveniantur consultae, Pflug.; inveniantur.

<sup>72)</sup> et,] Pflug., Mon.; Ideo

<sup>78)</sup> eas] Mon. male: eos

<sup>74)</sup> iuxta vocem Christi,] pro his habet Pflug. haec profixiora: Hanc fidem a praedecessoribus et progenitoribus suis christianissimis ac religiosissimis Principibus, quam per manus traditam suscepit eamque per totius imperii Romani fines iuxta uniuscuiusque provinciae consuetudinem districte praecipit observari. Agnoscit enim C. M. vocem Christi, quae in Mon. sic mutata sunt: Hanc fidem Caesar augustus a praedecessoribus et progenitoribus suis christianissimis ac religiosissimis Principibus, quasi per manus traditam suscepit eamque per totius Romani imperii fines iuxta uniuscuiusque provinciae consuetudinem distincte praecipit observari. Agnoscit enim C. M. wacean Christi

<sup>75)</sup> me misit.] Fabr.: misit me. — Pro verbis: Qui vos audit — qui me misit. leguntur is Pflug. hase: Qui vos spernit, me spernit, qui vos audit, me audit, (Mon. — Dess.)

<sup>76)</sup> Luc. X.] Chytr.: Luc. 10. capit,

<sup>77)</sup> dum | Chytr.: cum

<sup>78)</sup> et iuxta S. Paulum,] Pflug., Mon.: Agnoscit S. Paulum

<sup>79)</sup> hace] Pflug.; hos

<sup>80)</sup> inquit:] Pflug.: ait:

Spiritus s. posuit] Fabr., Pflug.: posuit spiritus sanctus (Mon. = Dess.)

<sup>82)</sup> habent potestatem regendi; — statuta faciendi,] Pflug.: habent potestatem regendi, et faciendi statuta potestatem habent, Mon.: hanc potestatem regendi habebunt est (prot et) potestatem statuta faciendi.

<sup>53)</sup> regimino ecclesiae,] Fabr.: Ecclesiae regimine,

<sup>84)</sup> ac] Chytr., Fabr., Mon.: et

<sup>85)</sup> Praccepit] Fabr.: Praccipit

<sup>36)</sup> Apostolus] a Pflug. abest.

<sup>87)</sup> nequit fieri.] Fabr.: fieri non potest,

<sup>88)</sup> Idoirco Hebraeis dixit: | Pflug.; ideo Hebraeis scripsit;

<sup>89)</sup> eis:] Pflug.: iis, Mon.; illos

<sup>90)</sup> animabus] Mon.; omnibus

<sup>91)</sup> et subiacete - vestris.] in Chytr. desunt.

<sup>92)</sup> Hebr. XIII.] Fabr.; Ad Hebr. 14.

<sup>93)</sup> Videmus, Pflug.: Agnoscit C. M., Mon.: Agnoscit itaque C. M.

<sup>94)</sup> usum esse hac potestate,] Fabr.; hac usum esse potestate,

<sup>95)</sup> qui] Pflug.: cum ipse

<sup>96)</sup> dedit,] Pflug.: ediderit, ut

<sup>97)</sup> velato sint capite, Pflug.; velatae sint,

<sup>98)</sup> taceant, Mon.; taceant etc.

<sup>99)</sup> et de rebus etiam] Fabr.; et de verbis etiam, Pflug.; de rebus denique, Mon.; de rebus etiam

<sup>100)</sup> Thess.] Mon.; ad The.

<sup>1)</sup> ad Corinthios] a Pflug. abount.

ego, non Dominus. 2) 1. Cor. VII. Item alibi dicit: 4) State, et tenete traditiones, quas didicistis, sive per sermonem sive per epistolam nostrum. 4) 2. Thess. II. Quare admonendi sunt Principes ac 5) civitates, 6) ut obedientiam ecclesiasticis statetis 7) et constitutionibus praestent et 8) exhibeant, ne, cum Deo debitam subtrahunt 9) obedientiam, a subditis quoque ipsorum debita eis obedientia subtrahatur, 10) uti 11) in proxima seditione seculari 12) facere subditi nitebantur, 13) nec patiantur, 14) se falsis seduci dogmatibus. 15) Falsissimum quoque, 16) quod dicunt, 17) iustitiam fidei obscuratam esse huiusmodi constitutionibus; 16) quin imo demens esset et insanus, 19) qui sine fide das 20) observaret. Nam fidelibus dantur, non Turcis aut Agarenis. 21) Quid enim mihi 22) de his, qui foris sunt? ait 23) S. Paulus 24) 1. Cor. V.

S. Paulo adversantur, ut et superius dizimus, <sup>27</sup>) et S. Paulum lacerant, quem, dum de operibus lagalibus loquitur, <sup>28</sup>) ipsi ad opera evangelica distorquent, <sup>29</sup>) ut superius <sup>80</sup>) emnia illa errata fuerunt disiecta. Falsum est etiam, <sup>81</sup>) constitutiones ecclesiae obscurare <sup>82</sup>) praecepta Dei, cum ad tilu hominem <sup>88</sup>) expediant, sicut <sup>84</sup>) iciunia <sup>85</sup>) concupiscentiam carnis <sup>86</sup>) reprimunt, <sup>87</sup>) et adiuvant, <sup>88</sup>) ne in luxuriam cadat. Falsum est etiam, <sup>89</sup>) impossibile esse, constitutiones servere: <sup>40</sup>) non enimi crudelis est <sup>41</sup>) mater ecclesia, quae politicam non excipiat <sup>42</sup>) necessitatem, in festos dies celebratedo, <sup>48</sup>) in iciunando, et similibus. Insuper falso <sup>44</sup>) ettant Augustinum <sup>45</sup>) ad inquisitiones <sup>46</sup>) lequarit, qui ex diametro cum els pugnat. Nam apertissimé

Quod autem hie fidem 25) super omnia extollunt, 24)

- 2) disco ego, non Dominus.] Fabru prove: disc, non ego Deminus.
- (8) Item aliti dicit: Chytr., Fabr., Mon.: Item alibi inquit, Pflug.: Quare dicit:
- A sive per aermonem-sive per epistolam nostram.] sie Franck., 'Has., Mon.; in Dess. a. verba: sive per scrmonem male praetermissa sunt, quapropter Weberns in Dess. b. ea uncinis inclusa h. l. addidit; Chytr., Fabr.: sive per epistolam nostram, sive per sermonem Pflug.: sive per sermonem sive per epistolam.
- 5) acl Chytr., Fabr.: et
- 6) Quare admonendi civitates,] Pflug., Mon.: Hae de re C. M. Principes hortatur et monet,
- 7) statutis Mon. male: salutis
- 8) et] Pflug.; atque
- (9) debitam aubtrahunt sie Dess., Franck., Pflug.; Chytr.,
   Has.: debitam subtrahant, Fahr.: subtrahant (omissa voce: debitam), Mon.: subtrahent debitam
- 10) ipsorum dehita eis obedientia subtrahatur,] Pflug.; eorum obedientia subtrahatur illis, (Mon. = Dess.)
- 11) uti] Fabr.: ut, Pflag.: uti iam ...
- 12) seculari] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: populari
- 13) facere subdiri nitebantur, J. Fabr.: subditi facere nitebantur, Pflug.: nitebantur facere, (Mon. = Dess.)
- 14) nec patiantur, J Chytr., Fabr.: neque patiantur, Pflug., Mon.: neque patiantur Principes ao (Mon. et) civitates eis adhaerentes
- seduci dogmatibas.] Pflug.: decipi concionatorum dogmatibus. Mon.; decipi concionatoribus dogmatilus.
- 16) quoque, Chyta: gueque est, Pflug., Mon.: quippe est,
- 17) dicunt, Fabr.: dicant,
- 18) hulusmedi constitutionibus; ] Fabr.: constitutionibus hulusmedi, Verba: quod dicunt, iustitiam constitutionibus, in Mon. desunt.
- 19) esset et insanus, Pflug.: et insanus esset, (Mon. == Dess.)
- 20) eas] Pflug.: has, Mon.: eos
- 21) aut Agarenis.] Pilug.; non Agarenis etc. Mon.; non Agarenis.
- 22) mihil Pflug.: nobis
- 93) de his, qui foris sunt? alt] Pabr.: de lia, quae foris sunt

- indicare ait, Pflug.: de his, qui foris sunt, indicare, all (Mon. = Dess.)
- 24) S. Paulus] Pflug.; Paulus,
- 25) Quod autem hic fidem] Fabr.: Quod autem fidem hic, Pflug.: Et quod hic fidem, Mon.: Quod autem Concier natores hic fidei
- 26) extollunt,] Pflug.; elevant,
- 27) dizimus, Pflug., Mon.: Augustalis meminit Maiestas,
- 28) quem, dum ... loquitur,] Chytr.: Qui cum ... loquatur, Fabr., Mon.: qui dum ... loquatur, Pflug.: quem, dum ... loquatur,
- 29) ipsi ad opera evangelica detorquent,] Pabr.: ipsi ad opera evangelica detorqueant, Pflug.: pseudoprophetae ad opera gratiae torquent, Mon.; ipsi ad Evangelica opera detorquent,
- 30) superius] Pflug.; supra
- 31) est etiam, Fabr.; etiam est, Mon.: est enim,
- 32) obscurare] Fabr.; obruere, Mon.: observare
- 32) hominem] Chytr.; homini
- 34) sicut] Pflug.: sic
- 86) deinnia] sie Chytr., Franck., Has., Pflug., Mon.; in Dess. a. locus huius vocis vacuus relictus est, quam ob consom Weberus in Dess. b. com uncinis inclusom addicit; Fabr.; iciunio
- 36) concupiscentiam carnis] Pflug.: carnis concupiscentiam
- 37) reprimunt, Fabr.: exprimunt,
- 38) adiuvant, Chytr.: adimunt, Pflug.: adiuvant hominem, (Mon. = Dess.)
- 89) est etiam,] Fabr.; etiam est, Pflug.; est denique,
- 40) servare: ] Fabr., Mon.: servari; Pflug.: posse servari;
- 41) crudelis est] Fabr.: est crudelis
- 42) quae politicam nen excipiat] Fabr.; quae manifestam non excipiat, Pflug.; enm etiam politicam excipiat (Mon. = Dess.)
- 43) in festos dies celebrando,] Pflag.; in celebrando dies festos,
- 44) Insuper false] Pflug.; Fulsum insuper, Mon.; Ralso insuper
- 45) Augustinum] Pflug.; b. Augustinum
- 46) inquisitiones] Chytr.; inquisitionem .

definit 47) eo logo, universaliter ab ecclesia tradita universaliter queque observanda esse; in indiffepentibus autem, et, quae liberum est servare, 48) et non servare, 49) definit 50) S. Pater Angustinus, b. Ambrosii auctoritate, 51) cuiusque 52) ecclesiae morem servandum esse. 53) Cum Romam, 54) inquit, venio; ieiuno sabbato. Cum hic sum; non ieiuno. Vim praeterea Scripturis faciunt, 36) dum errata roborare pituntur. Nam Christus Matth. XV. non simpliciter improbat constitutiones humanas, sed illas duntaxat, quae adversabantur legi Dei: quod clare Marc. VII. 56) agnoscitur. Et hic Matth. XV. 57) Quare et 58) vos, inquit, transgredimini mandatum Dei, ut traditionem vestrani servetis? 59) Sic Paulus Col. II. prohibet, 60) quemque 61) iudicari 62) in cibo et potu, sabbato, 68) more iudaico. Nam ecclesia non iudicat, carnes esse immundas, 64) quando 65) prohibet, sicut Iudaei 66) in synagoga arbitrabantur. Sic verbum Christi de intrante 67) per os sine certa et

47) definis Chysr.: diffinit

- 40) et non servire] id Fabr. desint; Pflug.: vel non servaté,
- 51) b. Ambrosii auctoritate] sie Franck., Has., Pflug.; in Dess. a. et Fabr. vox auctoritate desst, propterer Weberus eem in Dess. b. uncinis inclusum addidit. Chytr. ex-
- 82) cuiusque] Fabr., Pflug.: cuiuscunque
- 53) morem servandum esse.] Fabr.; normam observandam esse:
- 54) Romam, Fabr.: Roma,
- 55) Vim praeterea Scripturis faciunt, Pflug., Mon.: Sacra quoque C. M. certiores reddit Principes, quomodo concionatores vim faciant acripturia,
- 56) Marc. VII.] Chytr., Fabr., Pflug.; ex Marco 7., Mon.; Marco Cap. 7.
- 57) Et hie Matth. XV.] hase a Pflug. about. (Mon. = , Dess.)
- '58) et] 'in Pflug.,' Mon. deest. ..
- 59) mandatum Dei, ut trad. vestram servetis?] Chytr.: mandatum Dei propter traditionem vestram, Bene irritum fecistis pracceptum Dei, ut traditionem vestram servetis. Fabr.: mandatum Dei propter traditionem vestram? quare irritum fecistis praeceptum Dei, ut traditionem vestram servaretis? Pflug., Mon.: mandata (Mon.: mandatum) Dei propter traditionem vestram? Bene irritum fecistis mandatum Dei, ut traditionem vestram servetis.
- 60) prohibet,] Pflug.: inhibet,
- -61) quemque] Fabr.: quenquam, Pflug.; quemvis, Mon.: quempiam
- 62) iudicari] Chytr.: iudicare
- 63) cibo et potu, sabbato,] Chytr., Fabr., Mon.: cibo, pota, sabbato, etc. Pflug.: cibo, potn et sabbatho
- 64) esse immundas,] Mon.: immundas esse,
- 65) quando] Pflug., Mon.: cum
- 66) Indaei] Pflug.: Indaei olim
- 67) de intrante] Fabr. : de cibo intrante

yera 48) intelligentia has affertar, 49); cam clus intentio 70) fuerit, ludaeorum 71) tollera errorem qui existimabant, 72) cihos 78), non lotis manibus tactos fieri immundos, et eos comedentem fieri immupdum, ut ex circumstantia literae est manic festum. 74) Neque ecclesia his 75) constitutionibus Mosea, 76) habentem graves 77) manus, reducit. Eodem modo S. Paulum lacerant. Nam 1. Tim. IV. doctrinam daemopiorum vocat prohibentem cibos, <sup>7,8</sup>) uti Tatiani, Marcionitae, <sup>7,9</sup>) et Manichaek existimabant, 80) cibos esse immundos, ut 81) ex verbis sequentibus liquet, cum S. Paulus subdit: 82) Omnis creatura Dei bona est. Ecclesia autem non; prohibet cibos, quia malos aut immundos. iudicet, 88) sed pro expeditiori via ad mandata Dei servanda. Cadent 84) ergo argumenta contraria. 85) Si vero 86) crucem praedicarent 87) et corporalem disciplinam ac 88). iciunia, ut eo modo corpus ad 89) servitutem redigatur; 90) placeret hic doctrina eq-

- 68) sine certa et veral Chytr.: sine vera, Fabr., Mon.: sine recta et vera, Pflug.: sine recta
- 69) affertur,] Pflug., Mon.: afferunt,
- 70) aim intentio] Chytz., Fabr., Pflug., Mone: intentio eies
- fuert, Indiscorum] Pflug.; Indasorum veluerit (Mon. = Dess.)
- 72), existimabant, Mon.: existimabunt,
- 73) cibos] kuius vocis locus in Dess. a. vacuus relictus est, quapropter Weberus in Dess. b. eam uncinis inclusum ad-
- 74) ex circumstantia literae est manifestum.] sie Chytr., Fabr., Franck., Has., Mon.; in Dess a. locus vocum: literae est manifestum a scriba vacuus relictus est, quam ob causam Weberus in Desa b. sas intra unsisos adscripcit.
- 76) his] Pflug.: hic in
- 76) Mosen] Fabr.: Moysen, in Dass. a. huius nominis spatium vacat.
- 77) habentem graves | Fabr.; graves habentem
- 78) Nam 1. Tim. IV. doctrinam cibos,] Pflug.; nam doctrinam cibos, 1. Tim. 4.
- 79) Marcionitae, Fabr.: Marcionistae
- 80) existimabant,] Pflug.; qui existimabant
- 81) ut] Pflug., Mon.: quod
- 82) S. Paulus subdit; Pilug.: subditur (Mon. = Dess.)
- 83) indicet] sic Chytr., Franck., Has., Pflug.; in Doss. a., Fabr., Mon. deest, proptered Weberus in Dess. b. hoc verbum uncinis inclusum adiccit.
- 84) Cadentl Chytr., Fabr.: Cadunt
- 85) Cadent ergo arg. contraria] a Pflug., Mon. absent.
- 86) vero] Fabr.: vere
- 87) crucem praedicarent] Pflug., Mon.: concionatores crucem praedicant,
- 88) ac] Chytr., Pflug.: et
- 89) ad] Chytr., Fabr., Mon.: in
- ut eo modo redigatur; Pflug.: quo pacto corpus in servitutem redigant, (Mon. — Dess.)

<sup>48)</sup> in indifferentihus — est servare,] Chytr.: Indifferentia autem et quae libera sunt, licere servare,

ram. 91) Sed quod ista 93) volunt esse libera; damnatur et rejicitur, 98) tanquam a fide et disciplina ecclesiastica 94) aliena. 95) Nec suffragatur eis diversitas rituum. Nam illa in specialibus bene admittitur, 96) ut unaquaeque provincia suo sensu abundet, 97) velut Hieronymus 98) inquit. At universales 99) ritus ecclesiae 100) universaliter servari debent, et speciales in suis 1) quibusque provinciis. Et nihil est, quod de paschate 2) afferunt. 3) Nam Romani Pontifices tandem Asianos in uniformem paschatis observantiam cum universali ecclesia reduxerunt. Eodem modo intelligendus 4) est Irenaeus. Nam sine fidei iactura per Galliam aliquae Apostolorum vigiliae non celebrantur ieiunio, 5) quas tamen Germania in iciuniis 6) observat. Admonendi quoque sunt Principes et civitates, ut 7) Gregorii 8) Papae sententiam sequantur. Nam is 9) praecipit, uniuscuiusque provinciae servandam consuetudinem, si nihil usurpet 10) contra fidem catholicam. 11) C. Quoniam 12) Distinct. XII. Unde non ignoramus [78] rituum 14) dissimilium in unitate fidei variam observantiam, 15) quae in qualibet provincia observari debet, 18) ut ab antiquis tradita et recepta est, sine 17) tamen universalium rituum 14) totius ecclesiae catholicus iniuria. 18)

## VI. 19) DE VOTIS MONASTICIS. 20)

Quamvis <sup>21</sup>) multa atque <sup>22</sup>) varia ex aliquorum <sup>28</sup>) suggestione <sup>24</sup>) in hoc articulo <sup>25</sup>) afferantur; omnibus tamen <sup>26</sup>) maturo consilio perpensis, <sup>27</sup>) cum <sup>28</sup>) vota monastica fundata sint <sup>29</sup>) in sacris literis N. et V. T., atque <sup>80</sup>) sanctissimi viri, miraculis clari atque admirabiles, <sup>81</sup>) in his <sup>82</sup>) religionibus cum multis millenis millibus vixerint, <sup>88</sup>) atque tot <sup>84</sup>) seculis per universum orbem christianum a catholica recepta sint <sup>85</sup>) ecclesia <sup>86</sup>) et approbata eorum <sup>87</sup>) vivendi instituta et regulae,

<sup>91)</sup> placeret hic doctrina eorum.] Pflug.: placeret plurimum Caes. Maiestati, Mon.: placeret id Caes. Maiestati,

<sup>92)</sup> ista] Pflug.; ista ómnia

<sup>93)</sup> damnatur et reiicitur,] Pflug.: damnat et reiicit, Mon.: damnat et reiicit Sua Mtas

<sup>94)</sup> disciplina ecclesiastica] Fabr.: Ecclesiastica disciplina

<sup>95)</sup> aliena.] Chytr.; alienum.

<sup>96)</sup> admittitur,] Fabr.: permittitur,

<sup>97)</sup> sensu abundet,] Pflug.: abundet sensu,

<sup>98)</sup> Hieronymus] Pflug.: b. Hieronymus

<sup>99)</sup> universales) Mon.: universalis

<sup>100)</sup> ritas ecclesiae] Fabr.; Ecclesiae ritas:

<sup>1)</sup> suis] in Mon. deest.

<sup>2)</sup> paschate] Fabr.: Oriente

<sup>3)</sup> afferunt | Mon.: adfuerint.

<sup>4)</sup> intelligendus] Mon. male: intelligentibus

<sup>5)</sup> celebrantur iciunio,] Pflug.: iciunantur,

<sup>6)</sup> Germania in iciuniis] Pflug.: Germanus

<sup>7)</sup> Admonendi quoque sunt Principes et civitates, ut] Pflug., Mon.: Admonet quoque C. M., ut Principes

<sup>8)</sup> Gregorii] Pflug.: b. Gregorii

<sup>9)</sup> is] Mon.; his

<sup>10)</sup> usurpet] Pflug.; usurpat

<sup>11)</sup> fidem catholicam.] Fabr.: catholicam fidem.

<sup>12)</sup> C. Quoniam] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: C. Quoniam consuctudinem. Speciant have verbs ad Decreti Grat. P. I. Dist. 12. c. 8., quod vero non incipit: Quoniam consuctudinem, sed: Nos consuctudinem (vide Corp. iur. canon. ed. Richter P. I. p. 25.).

<sup>13)</sup> Unde non ignoramus] Pflug., Mon.: Unde C. M. non ignorat

<sup>14)</sup> ritum] Mon. utroque loco male: ritum

<sup>15)</sup> observantiam, Mon. male: obstantiam

<sup>16)</sup> quae in qualibet provincia observari debet,] Pflug., Mon.: quam vult in qualibet provincia observari,

<sup>17)</sup> sine] Dess. a. male: si

<sup>18)</sup> catholicae iniuria.] sie Chytr., Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon.; in Dess. a. hase mule amissa camque ob causam a Webero in Dess. b. intra incinos adscripta sunt.

VI.] hic numerus in Chytr., Fabr., Dess. a., Pflug., Mon. non practicus est.

<sup>20)</sup> De votis monasticis.] Fabr. habet in incorriptione: De votis Monachorum. item Coel.; Ad Articulum VI. De Votis Monachorum, Theologorum Montificiorum Responsio.

<sup>21)</sup> Quamvis] Pflug.: Cum tam (Mon. = Dess.)

<sup>22)</sup> multa atque] in Fabr. desunt.

<sup>23)</sup> aliquorum Pflug., Mon.: concionatorum

<sup>24)</sup> suggestione] Fabr.: suggestione adversus vota

<sup>25)</sup> in hoc articulo] a Pflug., Mon. absunt.

<sup>26)</sup> afferantur; omnibus tamen] Pflug., Mon.; afferantur per Principes, quibus omnibus

<sup>27)</sup> perpensis,] sic Chytr., Fabr., Franck., Has., Rflug., Mon.; in Dess. a. deest, canque ob causam a Webero in Dess. b. intra uncinos additum est. In Pflug. et Mon. post vocem perpensis leguntur hace (in quintâ formulâ deleta): Caes. et catholica Maiestas (pro quibus Mon. habet: Sa. Caes. Mtas) mentem suam et animi sententiam Principibus et omnibus Romano imperio subiectis aperuit (Mon.; aperit)

<sup>28)</sup> cum] Pflug.: Quare cum, Mon.: Nempe cum

<sup>29)</sup> fundata sint] Fabr.: sint fundata

<sup>30)</sup> atque] Fabr.; ac

admirabiles,] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: vita admirabiles

<sup>32)</sup> his] Fabr.: suis

<sup>33)</sup> vizerint, Fabr.: laudabiliter vizerint,

<sup>34)</sup> tot] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: a tot

<sup>35)</sup> sint] Chytr.; fuerint

<sup>36)</sup> a catholica — ecclesia] Fahr.: a Catholica Ecclesia sint recepta

<sup>37)</sup> eorum] Pflug.: Patrum

mullo pacto tolerandum est, quod vota licentiese sine omni timore Dei solvantur. 38) In V. enim T. probavít 89) Deus vota Nazaracorum Num. VI., vota Rechabitarum, qui non biberunt 40) vinum. nec 41) comederunt 42) uvas ler. XXXVI. Omnino 48) autem exigit, 44) votum semel emissum reddi Deut. XXIII. 45) Quod si quis vota retractat, 46) ruina est illi. Prov. XX. 47) Vota vero 48) iustorum sunt 49) placabilia. Prov. XV. Deus praeterea 60) per prophetam specialiter docet, vota monastica sibi placere. Iesaiae enim LVI. ita legitur: 51) Hace dicit Dominus cunuchis, 52) qui custodierunt 63) sabbata mea, et elegerunt, 64) quae ero volo, et tenuerunt 64) foedus meum: dabo eis in domo mea et in muris meis locum, et nomea melius a filiis et filiabus, 55) nomen sempiternum dabo eis, quod non peribit. Quibus vero 66) esnuchis promittitilia Deus? Illis utique, 57) quos 58)

38) nullo pacto tolerandum est — regnum coelorum Matth. XIX.] Pro his exhibent Pflug., Mon. hace prohiziora; ideo ipse velut catholicus Princeps et religiosorum (Mon.; religiosissimorum) Imperatorum, et Regnum successor, nullo modo aut (modo aut is Mon. desent) pacto pati velit, aut tolerare, quod (Mon. ut. pro quod) monasteria diruentur, ant vota licentiose sine omni timore Dei solvantur. Et in hoe pio atque christiano opere aperat, Principes non modo non adversari tam sancto proposito, ut (Mon. verum pro ut) etiam confidit se illos habituros adsistentes.

- 39) probavit] Chytr., Pflug., Mon.: approbavit
- :40) bibefunt] Fabr.; Pflug.; bibebant (Mon. = Dess.)
- 41) nec] Fabr.; neque
- 42) comederunt] Chytt., Fabr., Pflug., Mon.: comedebant
- 43) Omnino] Pflug.: Deus
- 44) exigit, Chytr.; exigit Dous
- 45) XXIII.] Fabr.: 34. Pro: votum semel emissum reddi Deut, XXIII. Pflug. habet haec: votum reddi per David, Ps. 75, et non vult tardari redditionem voti, Deuter. 24.
- 46) vota retractat,] Chytr., Fabr.: post vota retractat, Pflug;, Mon.: post votum retractet,
- (45) illi. Prov. XX.] Fabr.: illi proculdubio, Roman. 20. Pflug.: homini, Prov. 20. (Men. = Dess.)
- 48) vero] Pflug.; enim .
- 49) sant] in Chytr., Fabr., Pflug., Mon. deest.
- 50) praeterea] Pflug.; quoque
- 51) ita legitar:] Pflug.; dicitur;
- 52) ennuchis] huius vocis loco in Dess. a. spatium longius a scriba vacuum relictum est, quapropter Weberus in Dess. b. eam intra uncinos addidit. Mon.; Eunuchos (Pflug. = Dess.)
- 58) castodierunt] Pabr., Pflug.; custodierint
- 54) elegerunt, ... tenuerunt] Fabr., Pflug., Mon.: elegerint, ... tenuerint
- 55) filiabus,] sic Chytr., Fabr., Doss. a., Franck., Has., Mon.; Pflug.: filiabus Israel, quam auctoritatem sequens Weberus stiam in Doss. b. Acc nomen Israel uncinis inclusum addidit.
- 56) Quibus vero] Pflug.: Et quibus
- 57) Quibus vero eunuchis Illis utique,] in Pabr. desunt.
- 58) ques Fabr.: Quin

Christus landat, qui se ipeos castrarunt 59) propter regnum coelorum 60) Matth. XIX. Illis 61) utique, qui, abnegata propria voluntate, veniunt post crucem, et abnegant semetipsos, et tollunt quotidie crucem suam, 62) et sequentur eum 68) Luc. IX., ut non iam 64) suo, sed regulae ac 65) superioris sui 66) regantur arbitrio. 67) Melius. itidem testante Apostolo, faciunt 68) virgines, quae contemto mundo spretisque 69) illecebris, virginitatem in monasteriis vovent 70) et servant, quam, quae oneri matrimoniali colla subdunt. 71) Ita enim ait S. Paulus 72) 1. Cor. 78) VII.: Qui matrimonio iungit virginem suam, bene facit; et, 74) qui non iungit, melius facit. Item 75) de vidua sequitur: Beatior erit, si permanserit, secundum consilium meum. Nemo est, qui ignoret 76) sanctitatem Pauli 77) Eremitae, Basilii, Antonii, 78) Benedicti, Bernardi, 79) Dominici, Francisci, Wilhelmi, Augustini, Clarae et 80) Brigittae, et similium etiam Eremitarum, 81) qui sane omne regnum mun-

- 59) eastrarent] Chytr., Fabr., Mon.: castrant, Pflug.: castraverunt
- 60) coelorum] Pflug.: Dei
- 61) Illis] Fabr.; illos
- 62) post erucem, et abnegant semetipses, et tollunt quotidis crucem suam,] sie Chytr., Has.; Fabr.: post crucem, et abnegant seipsos, et tollunt crucem suam, Pflug.: post Christum, et tollunt quotidie crucem suam, Franck.: post Christum, et abnegant semetipsos, Mon.: post crucem, et abnegant se ipsos, et tollunt quotidie crucem suam, Dess.: post crucem suam (ceteris, quae interposita sunt, omissis)
- 63) et sequentur eum] Pflug.; eumque sequentur,
- 64) non iam] Pflug.; iam non
- 65) regulae ac] Fabr.; regali, et, Pflug.; regulae suae atque, Mou.; regulae atque
- 66) sui] a Pflug. abest.
- 67) regantur arbitrio: Mon.; negantur officio.
- 68) Melius, itidem testante Ap. faciunt] Chytr., Fabr.: Melius itidem, testante Ap., faciunt, Pflug.: Item, attestante Ap., melius faciunt, Mon.: Melius quidem testante Ap., facient
- 69) spretisque] sic Chytr., Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon.; Dess.: speciosisque
- 70) vovent] Fabr.: voverunt
- 71) subdunt.] Pflug.; submittunt.
- 72) S. Paulus] Pflug.: Paulus
- 73) 1. Cor.] Fabr.: Cor.
- 74) et,] in Fabr. deest.
- 75) Item] Pflug.: Et
- 76) ignoret] Pflug., Mon.: ignorat
- 77) sanctitatem Pauli] Fabr.: S. Pauli, Pflug.: sanctitatem b. Pauli
- 78) Basilii, Antonii,] Pflug.: Antonii, Basilii,
- 79) Bernardi,] a Pflug. abest.
- 80) et] in Chytr., Fabr., Pflug., Mon. deet.
- 81) etiam Eremitarum,] Fabr.: etiam eremitarum instituta, Has.: Eremitarum (omissa soce: etiam), a Pflug. utraque vox: etiam Eremitarum abest.

di<sup>(2)</sup>) et ommem ornatum scoult <sup>(8)</sup>) contemseruit propter amorem Deinini nostri, lesu Christi. <sup>(8)</sup> Dammata vero fuit etlam <sup>(8)</sup>) antiquissimis temportibus haeresis Lampetianorum, <sup>(8)</sup>) quam lovinianus, haereticus, Romae resusciture frustra <sup>(8)</sup>) conatus est. Quamobrem reineienda sunt omnia, <sup>(8)</sup>) quae in hoc articulo <sup>(8)</sup>) contra monasticem <sup>(9)</sup>) producta <sup>(9)</sup>) sunt, nempe quod libera fuerint <sup>(9)</sup>) producta <sup>(9)</sup>) sunt, nempe quod libera fuerint <sup>(9)</sup>) collegia tempore Augustini, quod <sup>(9)</sup>) vota superaddita sint <sup>(9)</sup>) monasteriis, cum contrarius potius fuerit ordo, <sup>(9)</sup>) ut monasteria supervenerint votis.

De monasterifs virginum, <sup>96</sup>) licet <sup>97</sup>) imbecil-Horis sexus, satis compertum est, <sup>98</sup>) quomode sanctae moniales <sup>99</sup>) longe constantiores in votis semiel emissis perseveraverint in <sup>100</sup>) plerisque

- 82) sane omne regnum mundi] sie Franck., Has.; Chysr., Fabr.: sane omnes regnum mundi, Pflug.: regnum mundi, Mon.: sane om:lem (sie!) regnum mundi, Dess.: sane omne regnum (misso nomine: mundi)
- 83) ornatum seculi] Pflug.; seculi ornatiki
- 84) nostri, Iesu Christi.] a Pflug. absunt.
- '85) Damnata vero fuit stiam] Pfluay.: Damnata fuit
- 86) hacresis Lampetianorum, Chytr.; hacresis Lampertianorum, Fabr.; Lampertianorum hacresis,
- :87) resuscitare frustra Pflug.: suscitare (Mon. = Dess.)
- Quamobrem reticienda sunt annia,] pro his in Pflug. leyuntur haecce: Renovarant Albigenses, novissime Ich. Wicleff, Ich. Huss in Constantiensi et Romano conciliis demnati. Quare C. M. omnibus Rom. imperio subiectis praecipit et mandat, ut pro dafinatis reputent et habeaut. Quare
  C. M. cassat, annullat omnia, quae in Mon. sic mutata tunt:
  Renovarunt eadem Albigenses, et novissime Ich. Wicleff,
  Huss in Constantionsi et Romano conciliis condemnati.
  Quare Caes, Mtaa opsdem et omnes alios, qui candem Heresim defendunt aut sequiuntur, pro damnatis habet, Iuxta
  gloriosum predecessoria sai Martiani Imperatoris Exemplum,
  qui semel damnata ulterius disputari. vetabat. Quambbrem
  C. M. cassat, et reiicit omnia,
- 89) articulo] Pflug., Mon.: articulo per concionatores
- 90) monasticen] Pflug.: monasticos
- 91) producta] Pflug.: confecta, Mon. prave: Conficia
- 92) fuerint] Pflug., Mon.: fuerunt
- 93) Augustini, quod] Pfang.: b. Augustini, quod, Mon.: Augustini, et quod
- 94) sint Pflug.: sunt
- 95) potius fuerit ordo,] Pflug.: fuerit ordo potius, Mon.: potius ordo fuerit.
- "96) De monasteriis virginum,] Particula ab his verbis incipiens in Pflug. habet peculiarem inscriptionem: De monasteriis.
- 97) licet] Fabr.; etiam, Pflug.; tanquam
- 98) satis compertum est,] Pflug.: C. M. est informata, Mon.: C. M. satis compertum habet,
- 99) sanctae moniales] Pflug.: Vestales et Moniales, Mon.:
- 100) perseveraverint in] Fabr.; perseveraverent. In

medasteifia, etiam 1) sub Priettipibus et civitatibae istis, 2) quam plerique monachi merunt. 3) In hune usque diom 4). nullis precibus, blandities, 53 minis, terroribus, angustiis aut pressuris potuerunt e sancte suo proposito 6) amoveri. 7) Quare admittenda non suit, 8) quae ble 9) in sinistram partem interpretantur, cum sacris literis sit expressus monastichm vitam, debita observations 10), ouster ditam, quam per gratiam. Dei quilibet menastici custodire possunt, 11) mereri vitani acteman, et quidem multa 12) auctiorem. Christus eis 18) pror misit: 14) Qui reliquerit 15) domum, aut fratres et 14) sorores, aut uxorem, aut patrem, aut matrem, 17) aut filios, aut agros, propter nomen meum, centuplum accipiet, et vitam acternam possidebit. Matth. XIX. 18). Quod monasteria, ut demenstrant, 19) olim fuerunt 20), scholae literarum. non negatur ; megue igneratur tamén, 21) ea fuisse ??)

- 1) plerisque monasteriis, etiam] Pflug.; aliquibus monasteriis (Mon. zz Desa.)
- 2) of vitatibus lotte, Pflug.: conventibus;
- 3) monachi fuerunt. Iu] Chytr., Fabr.: morachi feferunt, ir., Pflug.: monachi; quippe quae a regulari vita, quam semel Deo professae fuerunt, in, Mon.; monachi fererunt; quippe quae a regulari vita, quam semel Deo professae fuerunt, in
- 4) In hans usque diem] Pflug.: in hanc diem, Mon.: in hanc usque diem
- b) blanditiis, Pflug. : blanditiis, licentia,
- 6) a sancto suo proposito] haec a Riling. absurt...
- 7) amoveri.] Chytr., Pflug,, Mon.: avecari, Fabr.: avelli.
- 8) samittenda non sunt, Pflug., Mon.; respuit C. M.
- 9) quae hic] Pflug.; quae hic omnia, Mon.; quaecunque Concionatores
- 19) observatione] Pflug.; observantia 🛒 🤚
- 11) quam per gratiam custodire possunt, J Pflug.: quod facere possunt cum gratia Dei, Mon.: Leuam per gratiam Dei quilibet monastici existodire possunt.)
- 12) et quidem multo] haec verba a Pflug. absunt.
- 13) Christus ets] Chytr.: Christus enim haec eis, Pflug.: Christus quoque eis, Mon.: Christus hoc enim eis
- 14) et quidem multo auctiorem. Christus eis promisit ;] Fabr; et quidem auctore Christo, qui eis promisit dicens: La Pflug. post verbum: promisit, additur: Marc. 10.:
- 15) reliquerit] Mon.; relinquerit
- 16) et] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: aut
- 17) aut uxorem, aut patrem, aut matrem,] Chytr.: aut patren, aut matrem, aut uxorem, Pflug., Mon.: aut uxores (opteris omissis)
- 18) Matth. XIX.] in Fabr., Pflug. dest.
- 1d) ut demonstrant, in Chytr., Fabr., Pflug., Mon. desunt.
- 20) olim fuerunt] Chytr.: olim fuerint, Fabr.: fuerunt olim, Pflug.: fuerunt, Mon.: fuerint diu
- 21) non negatur; neque ignoratur tamen,] Pflug.: C. M. informata est, Mon.: C. M. non negat, non ignorat,
- 22) ignoratur tamen, ea fuisse] Fabr.: ignoratur: tamen faisse

pifmum <sup>28</sup>) scholas <sup>24</sup>) virtutum et disciplinae. suihas literae postea 25) accesserint. 36) Cum autem nemo, ponens 27) manum ad aratrum et retrospiciens, 28) aptus sit regno coelorum 29) Luc. IX.) pro damnatis haberi debent, 80) iuxta tenorem eam 31). Scripturae sacrae, 32) tum legum quoque et canonum, 38) omnia matrimonia et votifragia monachorum et monialium, 84) quia 85) primam fidem irritam fecerunt, habentes dameationem. ut S. Paulus sit 86) 1. Tim. V. 87) Vota vero 88) non esse contra ordinationem Diei, circa secundum praetensorum abusuum articulum declaratum est, 49) Qued se dispensationibus Pentificis 40), tueni comantur, hoc nihil quemque 41) movet. 42) Nam licet 48) Papa dispensaverit forte 44) cum rege Am ragoniae, quem suscepta prole ad monasterium redisse legimus, 45) ant in quevis also Principe, 48)

25) ea fuise primum Pfl u g.; monasteria primarie fuisse, Mon.: tamen ça primum firkse .

- 24) scholas] Fabr.: sedes
- literae posteal so Chytr., Franck., Has., Pflug., Mon.; Fabr.: postea literae, Dess.: hae postea
- 26) accesserint.] Pflug.: accesserunt.
- 27) ponens] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: apponens
- 28) retrospiciens,] Pflug.; respiciens
- 29) coelorum] Pflug.: Dei,
- 30) haberi debent,]. Pflug.: haberi vult C. M., Mon.: vult haberi C. M.
- 31) cum Chytr., Fabr.: tum, Mon. male: dum
- 82) Scripturae sacrae, Mon.: sacrae scripturae,
- 33). inxta tenorem cum et canonum,] hace a Pflug, abeunt.
- 34) monialium, | Fabr.: Monalium
- 35) quial Chytr., Fabr.: qui
- 36) jut S. Paulus ait] Chytr., Fabr., Men.: ut ait S. Paulus, Pflug.: ut ait apostolus,
- 37) 1. Tim. V.] Chyst.: 1. ad Tim. 5.
- 88) Vota vero] Pflug.; et vota
- 89) circa secondum pr. ab. articulum declaratum est.] P內ug.; secondus praetenborum abusuum articulus declaravit. Mon.: Cae. Mtas direa secundum praetensorum abusuum Articulum declaravit.
- 49) Pontificis] in Chytr. deest, Fabr.: Pontificiis
- 1 41) quemque] Fabr.; quenquam
- 42) Quod se dispensationibus -- quemque movet.] Pflug:: Quod se tuentur dispensationibus Pontificiis, nihil vel parum movet Caes, Maiestatem. Mon.: Quod se dispensationibus Pontificiis tueri conantur apostatae, Hoc Caes. Mtem nihil movet.
- 43) licet] Pflug.: etsi
- 44) fortal a Pflug, Mon. abest.,
- · · · · · · 45) legimus,] Fabr.: didicimus, — Verba: quem suscepta proje - legimus, a Pflug, et Mon. absunt.
- 46) aut in quovis alio Principe J Chytr.: aut cum quovis alio Principe, Fabr.: aut cum quovis alio principe, illud factum est, Mon.: aut quovis alio, a Pflug. Adec quoque terba absunt.

propter pacem 47) totius regui provinciaeve, 48) ne bellis, caedibus, rapinis, stupris, incendiis, homicidiis. 49) totum regnum aut tota provincia 50) expor noretur; in 5.1) privatis temen personis, quae vota apostation relinquent, 52) tales causae dispensation num vere 53) obtrudi non possunt. Repellitur etiam, <sup>54</sup>) quod assumitur, votum esse in re im**possi**t bili. Nam continentia non est impossibilis, quam tot millia virorum et virginum servavere. 55) Quanonam enim 56) Sapiens inquit: Scio. 57) quod non possum esse continens, nisi Deus dederit; 58) Christus tamen dare promisit Petite, inquit, 59) et accipietis. Luc. XI. Matth. XVIII. 60) Et S. Panlna: Fidelis est Deus, inquit, 61) qui non patie tur 62) vos tentari super 63) id, quod potestis, sed faciet cum tentatione proventum, ut possitis sustinere. 1. Cor. X. 64) Male etiam causam spam muniant, 45) cum voti violationem irreprehensibilem 66) esse admittunt, 69) declarandumque 68) est, ea matrimonia jure esse improbata et dirimenda. 69)

- 47) propter pacem] Pflug.: pro pace
- 48) regni provinciaeve] sic Fabr., Franck.; Chytr., Has.; regul, provincine, etc., Pflug., Mon. habent solah voceth:
- 49) homicidiis, Chytz., Mon.; et homicidiis,
- 50) sut tota provincia] Chytr.: ant provincia, a Pflug. ab-sunt. (Mon. Ders.)
- 51) in] Fabr.: Cum
- 52) relinquent;] Fabr.: reliquerant, --- Pro verbis: personis, quae vota apostatice relinquant, habet Pflug.: apestasiis (Mon. = Dess.)
- 53) verel Chytra; veree
- 54) Repellitar etiam,], Pflug., Mon.: Repellit etiam Caesar, ...
- 55) vervavere.] Chytr., Fabr., Mon.: observavere. Pflug.; observate potuerant.
- 56) Quanquam enim] Fabr.: Quanquam, Pflug.: Nam (Mon. = Dess.)
- 57) Scio,] Pflug.: scio quidem,
- 58) nisi Deus dederit; Pflug.: nisi tu domine dederis mihi, Sapient. 8. Mon.: nisi Deus dederit, Sapient. 8.
- 59) Christus tames "dare promisit. Petite, inquit, Pflug.: Christus autem, ipsa veritas, promisit, dicens: Petite
- 60) Luc. XI. Matth. XVIII. Fabr.; Luc. 2. Matth. 8. Pflug., Mon.: Matth. 18.
- 61) Et S. Paulus; inquit, Fahr.: Et S. Paulus; Fidelin est, inquit Deus, Pflug.: Et digus Paulus: Fidelis, inquit, Deus est, (Mon. = Dess.)
- 63) patietur] Fabr., Mon.: patitur
- 63) super] Chytr., Fabr.: supra
- 64) 1. Cor. X.] Mon.: 1. Cor. 11.
- 65) cansam snam muniunt, Mon.: muniunt Apostatae Causam spam, (Pflug. = Dess.)
- 66) irreprehensibilem! Chytr., Fabr., Pflug., Mon.; reprehensibilem
- 67) esse admittunt,] Pflug.: admittunt, Mon.; esse dicent, ...
- Ca) declarandumque, Xabr.; Declarandum quoque.
- 69) declarandumque est et dirimenda.] Pflug.: .temen ma

C. ut continentiae XXIX. Quaest. 1., 70) atque etiam antiquis Imperatorum legibus. 71) Cum vero 72) pro se adducant 73) C. Nuptiarum; 74) nihil efficiunt. Illud enim loquitur 75) de voto simplici, non 76) solenni, quod in hunc quoque diem observat 77) ecclesia. Nunquam ergo rata fuerunt 78) monachorum, monialium aut 79) sacerdotum coniugia. Cassatur quoque, 80) quod aiunt, 81) vitam votariam 82) esse inventum hominum. 83) Nam in 84) sacris literis est fundata, a Spiritu sancto religiosis 85) Patribus inspirata. Neque detrahit honori Christi, quoniam monastici omnia propter Christum observant, et Christum imitantur. 86) Falsa 87) est ergo sententia, qua 88) cultum monas

trimonia non sint dirimenda. Existimat C. M. Principes et civitates non tantopere caussain agere Apostatarum, sed ipsi caussam suam Principibus obtruserant. Declarat tanumen C. M. hace matrimonia iure esse improbata et dirimenda viris, Mon.: quum autem híc dicunt principes et Civitates, Matrimonia talia non esse dirimenda, suspicatur Caes. Miss, non tam eos, quam Concionatores eorum, qui forte Apostatae sunt, Causam usque adeo iniquam tam anxie defendere velle. Declarat autem sua Miss es matrimonia inre esse improbata et dirimenda.

70) C. ut continentiae XXVII. Quaest. 1.] sio Franck., Has., Mon.; Chytr.: C. Continentiae. 27. Quaest. 1., Dess.: C. ut continentiae XXIX. Quaest. 1., Fabr.: C. ut continentiae (ceteris omissis), Pflug.: C. ut Continentiae 27.

— Hoe coput., quod a verbis: Ut less continentiae ordiner, est Decreti Grat. P. II. caus. XXVII. quaest. 1. c. 49. (in Corp. iur. canon. ed. Richter P. I. p. 919.).

- 71) atque etiam ant. Imp. legibus.] hace, quae ctima in Mon. legentur, a Pflug. absunt.
- 72) Cum verol Pflug.; et quod (Mon. = Dess.)
- 73) adducant] Fabr., Pflug., Mon.: adducant
- 74) C. Nuptiarum.] in Dess. a. deest C., quapropter hoe scriptionis compendium a Webero in Dess. b. intra uncinos additum est. Hoc caput illud, quod in nota 70. memeratur, proxime subsequitur, hoc emim a voce Nuptiarum incipieus est c. 41. eiusdem quaest. 1. (1. l. p. 919.).
- 75) nihil efficiunt. Illud enim loquitur] Pflug.; dicitur, quod loquitur illud (Mon. = Dess.)
- 76) non] Mon.: et non
- 77) in hune quoque diem observat] Pflug.; in hane usqua diem observavit (Mon. = Dess.)
- 78) rata fuerunt] Pflug.: rata sunt
- 79) aut] Pflug.; et
- 80) Cassatur quoque,] Pflug., Mon.; Cassat quoque C. M.
- 81) siunt, Pflug.: affertur,
- 82) votariam] Fabr., Pflug., Mon.: votoriam
- 83) esse inventum hominum.] Pflug.: inventum esse humanum,
- 84) in] in Fabr. deest.
- 85) religiosis] Fabr.: religiosissimisque, Pflug.: religiosissimis
- 86) quoniam monastici omnia imitantur.] Pflug.: quis omnia propter Christum observat, et Christum imitatur ipsa vita monastica, qui non venit facere voluntatem suam, sed eius, qui misit illum, Ioh. 5.
- 87) Falsa] Pflug., Mon.: Haeretics
- 88) sententia, quaj Pfing.: sententia concionaterum, qui, Mou.: Concienatorum sententia, qui

sticum damnant ut impium, qui est christianissimus. Non enim evacuantur monachi 89) a gratia Dei, sieut Iudaei, de quibus S. Paulus 90) loquitur Gal. V., 91) cum 92) iustificationem adhuc 93) im lege Mosis 94) quaerebant; sed monastici contendunt propius secundum evangelium vivere, ut mereantur vitam acternam. Quare impia sunt, 96). quae hie contra monasticam allegantur. 96) Quod autem odiosius appenitur, 97) quod religiosi sint 98) in statu perfectionis; ita ab eis nunquam auditum est. 99) Religiosi enim sibi non arrogant 100) perfectionem, sed statum 1) perfectionis acquirendae; quia corum instituta sunt instrumenta perfectionis. non ipsa perfectio. 2) Et hoe pacto accipiendus cet Gerson, qui non negat, religionés status esse \*) perfectionis acquirendae, et declarat 4) in 5) tractatu contra proprietarios regulae S. Augustini, in tractatu de consiliis evangelicis, 6) in tractatu de perfectione cordis, et aliis locis. Eapropter 7) admonendi sunt 8) Principes et civitates, ut potius contentur, 9) quod per legitimos Superiores reformentur monasteria, et non evertantur, plus 10)

- 89) monachi] Fabr., Pflug., Mon.: monastici
- 90) S. Paulus] Mon.: Sanctus paulus, Pflug.: Paulus
- 91) Gal. V., Fabr, Mon.; ad Galat 5., Pflug; diceas
- 92) cum] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: qui
- 93) adhuc] in Mon. deest.
- 94) Mosis Pabr.: Moysi, Mon.: Moisi, Pflug.: Mosaica
- 95) impia sunt,] Pflug.: C. M. declaravit impia omnia, Mon.: Impia declarat Caesar omnia,
- 96) c. monasticam allegantur.] Chytr., Fabr.: c. monasticen allegantur. Pflug.: c. Monasticos sunt allata. Mon.: c. monasticen allata sint.
- 97) apponitur,] Fabr.: proponitur,
- 98) qubd religious sint Pflug.; religiosos esse, Mon.; qued religiosi sunt
- ita ab eis nunquam auditum est.] Pflug.; nunquam audivit
   M., Mon.; id ab eis numquam audivit
   M.
- 100) Religiosi enim sibi non arrogant; Chytr., Fabr.: Religiosi enim non sibi arrogant, Pflug.: quod religiosi arrogent sibi, Mon.: Religiosi non arrogant sibi
- 1) statum] Fabr.; statu.
- 2) quia corum instituta perfectio.] hace in Pflug. non le-
- 3) status esse] Mon.; sesse status
- 4) et declarat] sic Dess., Has.; Chytr., Fabr., Franck., Mon.; ut declarat Pro verbis: Et hoc pacto accipiendus et declarat, in Pflug. have leguatur breviora; ut declarat Ioh. Gerson
- b) in] in Mon. deest.
- 6) in tractatu de consiliis evangelicis,] in Mon. desunt.
- 7) Eapropter | Pflug.: Et propteres
- 8) admonendi sunt] Pflug.: hortatur C. M., Mon.: Caes. Mtss hortatur?
- 9) contententur, Mon.: concordentur,
- 10) plus Fabr.; magis

pie corrigantur monachi, quam quod deleantur: 11) id quod etiam religiosissimi eorum progenitores. christianissimi 12) Principes, fecerunt. 18) Quod si sanctis et religiosissimis Patribus, vota monastica asserentibus, 14) nolint credere; 16) audiant saltem 16) Imperialem Celsitudinem, Imperatorem Iustinianum, 17) in Authentica de monachis 18) Coll. II. 19)

#### VII. 20) DE POTESTATE ECCLESIASTICA.

Quanquam multa hic intricantur 21) de potestate ecclesiastica, etiam odiosius, quam par sit; declarandum tamen est, 22) ut Reverendissimis Episcopis et sacerdotibus ac toti clero omnis potestas ecclesiastica libere 28) permittatur, quae eis de iure aut 24) consuetudine competit. Ad haec omnes immunitates, privilegia, 25) eminentias ac 26)

- 11) quam quod deleantur:] Fabr.: quam deleatur. Pro verbis: ut potius contententur — quod deleantur: Pflug. exhibet haec: ut plus insistant monasteriis reformandis quam evertendis, plus pro corrigendis monachis, quam pro de-
- '12) christianissimi] Fabr.: Christianismi
- 13) etiam religiosissimi eorum pr., chr. Principes, fecerunt.] Fabr., Mon.: etiam religiosissime eorum pr., chr. Principes, fecerunt. Pflug.: etiam eorum pr., Chr. Principes, religiosissime fecerunt.
- 14) vota monastica asserentibus,] a Pflug. absunt.
- 15) nolint credere;] Chytr., Pflug., Mon.: credere nolint, Fabr.: credere nolunt,
- 16) audiant saltem] Chytr., Pflug.: audiant, Mon.: audiant et legant saltem
- 17) Iustinianum,] Chýtr., Fabr., Pflug., Mon.: scilicet Iustinianum
- 18) in Authentica de monachis] Fabr.; in Aucten. de monasticis
- Coll. II.] Chytr., Fabr., Mon.: Coll. 1. Vide Cod. Iustin. l. I. tit. 3. l. 20. et 55. at Novell. V. c. 2. 4. 5.
- 20) VII.] in Chytr., Fabr., Dess. a., Pflug., Mon. hic numerus deest. Coel. habet hanc inscriptionem; Ad Articulum VII. De potestate Ecclesiastica Theologorum Pontificiorum Responsio.
- 21) intricantur] Fabr.: inculcantur, Pflug.: intricentur (Mon. = Dess.)
- 22) declarandum tamen est,] Pflug.; sacra tamen C. M. volens imitari vestigia praedecessorum suorum, clarissimorum Principum, omnino vult observari in toto Imperio, Mon.: Tamen Sac. C. M. volens imitare (sic!) vestigia praedecessorum suorum, gloriosissimorum Principum, omnino vult observari in toto Imperio,
- 23) liberel Pflug.: libera
- 24) aut] Mon.; et
- 25) privilegia, Pflug.: privilegia, donationes,
- 26) ac | Mon.: et

praerogativas, a Divis<sup>27</sup>) Imperatoribus et Regibus Romanis eis 28) concessas, eis conservare convenit. 29) Neque tolerandum, 80) ut, quae imperiali munificentia aut 81) largitione ecclesiasticis sunt concessa, per ullos 82) Principes aut quemcunque 88) alium Romano imperio subjectum infringantur. 84) Nam sufficientissime probatur, 85) potestatem ecclesiasticam in spiritualibus 36) esse iure divino 87) fundatam, de qua sane S. Paulus inquit: 38) Nam et si amplius 39) gloriatus fuero de potestate nostra, 40) quam dedit nobis 40) Dominus in aedificationem, et non in destructionem, vestram, 41) 2. Cor. X. Et sequitur: Ideo enim haec absens 42) scribo, ut non durius praesens 43) agam, secundum potestatem, quam dedit Dominus mihi 44) in aedificationem, et non in destructionem 2. Cor. XIII. 45) Item etiam S. Paulus 46) coërcitivam ostendit iurisdictionem, cum ait: Quid vultis? In virga veniam ad vos, an in caritate et spiritu lenitatis? 1. Cor. IV. 47) Et de iudicialibus 48) ad Tim. scribit: 49) Adversus presbyterum

- 27) Divis] Chytr.; divinis, Fabr.; Dominis
- 28) eis] in Fabr. deest.
- 29) eis conservare convenit.] Chytr.: eis observare conveni. Pflug.; conservare. in Mon. haec verbu desunt.
- 30) tolerandum,] Pflug.: tolerare potest C. M., Mon.: tolerare potest Sua Mtas
- 31) ant] Pflng.; ac
- 32) per ullos Pflug.: vel per
- 33) quemcunque] Pflug.: quendam
- 34) infringantur.] Pflug.; infringantur, aut iis spolientur.
- 35) sufficientissime probatur,] Pflug.: C. M. sufficienter est informata, Mon.: C. M. sufficienter intelligit et agnoscit,
- 36) in spiritualibus] a Pflug., Mon. absunt.
- 37) iure divino] Fabr.: divino iure
- 38) de qua sane S. P. inquit:] Pflug.: cum de hac S. P. dicit;
- 39) Nam et si amplius] Pflug.: Et si amplius quid, Mon.: Nam et si amplius aliquid
- 40) nostra ... nobis] Fabr.: vestra ... vobis
- 41) vestram,] a Pflug. abest, Mon.; vestram, non erubescam.
- 42) Ideo enim haec absens] Fabr.: Ad vos enim absens haec, Pflug.: Ideo enim absens haec, Mon.: Ideo enim hae (sic!) absens
- 43) durius praesens] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.; praesens durius
- 44) dedit Dominus mihi] Chytr., Fabr.: dedit mihi dominus, Pflug.: dominus dedit mihi
- 45) in destructionem 2. Cor. XIII.] Chytr.: in destructionem vestram 2. Corinth. 3.
- 46) Item etiam S. Paulus] Chytr.: Idem etiam S. Paulus, 'Fabr.: Idem sanctus Paulus, Mon.: Idem et sanctus Paulus
- 47) Item etiam S. Paulus - 1. Cor. IV.] hace a Pflug.
- 48) iudicialibus Fabr.: Iudicibus
- 49) ad Tim. scribit: ] Fabr.; scribit ad Timoth. Pflug.; scribit dicens: Mon.: ad thimoteum (sic) scribit:

accusationes 50) noli accipere, 51) nisi sub duobus aut tribus testibus. 1. Tim. V. Ex quibus satis aperte dignoscitur, 52) Episcopos non solum habere potestatem ministerii verbi Dei, sed etiam potestatem 53) regiminis et coërcitivae correctionis ad dirigendum subditos in finem beatitudinis acternae. Ad potestatem autem regiminis requiritur 54) potestas iudicandi, definiendi, 55) discernendi, et statuendi ea, quae ad praefatum finem expediunt aut conducunt. 56) Irrita igitur et cassa sunt omnia, 57) quae in 58) praesenti articulo contra immunitatem ecclesiarum et sacerdotum inseruntur. 59) Quare prohibendum est 60) universis

50) accusationes] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: accusationem

Romano imperio subiectis, 61) ne clerum contra concessa privilegia Imperialia ad tribunal 62) seculare pertrahant. Nam sic. Clemens Papa 63) et Martyr inquit: 64) Si qui ex presbyteris 65) habent megotia inter se; apud presbyteros 66) ecclesiae, quicquid est, dirimatur. Upde neque 67) Constantinus M. christianissimus Imperator, in sacro concilio Nicaeno etiam in causis profanis voluit iudicare. 68) Vos Dii estis, inquit, a Deo vero 69) constituti. Ite, et inter vos causam 70) disponite, quia dignum non est, ut 71) nos iudicemus Deos. 718)

est, 12) pro Levitis male scriptum est: Levitibus, 13) ante ianitoribus additur: et, 14) pro tributa legitur: tributum

- 61) subjectis, Mon.: subditis
- 62) ad tribunal] hase in Mon. male bis scripta sunt.
- 63) Clemens Papa] sic Chytr., Fabr., Franck., Has., Pflug., Mon.; Dess.: Papa Clemens
- 64) inquit: Pflug.; ait:
- 65) presbyteris] sic rects Chytr., Franck., Has.; Dess., Fabr., Pflug. Mon.: Patribus
- 66) apud presbyteros] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: apud cognitores seculi non iudicentur, sed apud presbyteros Haeo consentiunt cum Decreti Grat. P. II. caus. 11. quaest. 1. c. 32. (& Corp. iur. canon. ed. Richter P. I. p. 543.).
- 67) neque] Pflug., Mon.: nec
- 68) indicare.] Chytr., Pflug., Mon.: Episcopos iudicare, Fabr.: ipsos iudicare. — Conf. Decreti Grat. P. I. dist. 96, c. 7. (in Corp. iur. canon. ed. Richter P. I. p. 289.).
- 69) a Deo vero] Pflug.; et a Deo vero, Mon.; a Deo nostro
- 70) causam] Mon.: causas
- 71) ut] in Fabr. deest.
- 71a) Deos.] Post have vocem in Pflug. adduntur hase: Fixa et permaneat Friderici Imperatoris, S. Maiestatis praedecessoris nostri constitutio, cuius iste est tenor in Authentic. Statuimus, C. de Episcopis et Clericis; statuimus, ut nullus ecclesiasticam personam in criminali quaestione vel civili trahere ad iudicium seculare praesumat contra constitutiones Imperiales et canenicas sanctiones. Quod si fecerit; actio a suo iure badat, iudicatum non teneat, et iudex simul ex tune officio iudicandi sit privatus. Hace omnia C. M. in suo robore vult permanere, et a Principihus observari, ne commisceantur atque confuudantur potestates, quod tantòpere hic refugiunt Principes, sed utrique statui summus honor servetur, additque C. M., causarum matrimonialium et decimarum cognitionem omnino ad Archiepiscopos pertinere, et por iudicia secularia indicari non dehere. Nam de decimis Tit. ad ius canonicum pertinet, et matrimonii sacramentum est ecclesiae, ab Ecclesiasticis definiendum, licet quoad donationes, successiones, hereditates, dotes, et huiuscemodi tribunal Episcopi merito seculari et Imperiali iuri cedere debeat. Haec in Mon. sic mutata sunt: 1) pro Fixa et permaneat exhibentur; Fixa ergo maneat, 2) pro S. Maiestatis leguntur: Suae Mtis, 3) nostri deest, 4) verba: in Authentic. — et Clericis, omissa sunt. 5) pro actio a suo iure leguntur: actor a Iure suo, 6) pro iudex simul scripta sunt: iudex sit, 7) ante privatus deest: sit, 8) pro utrique statui summus h. servetur. Additque leguntur; utriusque statui suus h. conservetur. Addit 9) pro matrimonialinga

noli accipere,] Fabr.; accipere noli, Mon.: noli recipere, (Pflug. == Dess.)

<sup>\$2)</sup> satis aperte dignoscitur,] Pflug.: C. M. agnoscit, Mon.; Sa. Caes. Mtas agnoscit,

<sup>53)</sup> sed etiam potestatem] Pflug.; sed etiam (omissa voce: potestatem), Mon.; sed et potestatem

<sup>54)</sup> requiritur] Chytr.; requiruntur

<sup>55)</sup> definiendi,] Chytr., Fabr.: diffiniendi,

<sup>56)</sup> aut conducunt.] Mon.; aut conducant. a Pflug. haec abount.

<sup>57)</sup> Irrita igitur et cassa sunt omnia,] Pflug.: Irritat autem C. M. & cassat, Mon.: Irrita igitur Caes. Mas et cassa omnia censet esse,

<sup>58)</sup> in] in Mon. deest.

<sup>59)</sup> inseruntur.] Fabr.: inferuntur. — Post verbum: inseruntur. in Pflug. addita sunt haeces: ut in civilibus omnibus civili subsint potestati. Mavult enim C. M., gloriosissimos et christianos imitari Imperatores, Constantinum, Theodosium, Gratianum, Valentinianum, Marcianum, Carolum M. et Rudolphum in conservandis privilegiis Ecclesiasticorum, quam impium Iulianum, Imperatorem apostatam, Deo et hominibus molestum, qui ministros Christi omnibus exuit privilegiis. Agnoscit C. M., hanc immunitatem, ab Imperatoribus concessam, a fure divino descendere. Nam David ait 1. Reg. XXVI.: Quis extendit manum suam in Christum, Dominum, et innocens erit? Si hoc dixit de unctione Begis; quid de unctione Sacerdotis? Scribitur quoque in Genesi XLVII.: Emit Ioseph omnem terram Aegypti, subiecitque eam Pharaoni, et cunctos populos eius, praeter terram sacerdotum, quae a rege eis tradita fuerat, quibus et statuit, quod cibaria ex horreis publicis praebebantur. Et infra: Ex eo tempore usque in praesenten diem in universa terra Aegypti regibus quinta pars solvitur, absque terra sacerdotali. Hic rex ethnicus ante tria millia arnorum immunitatem sacerdotibus tribuit. Porro etism Artaxerxes, rex, universis sacerdotibus, Levitis, cantoribus, ianitoribus, et ministris domus Dei prohibuit imponi vectigal, tributa et annonas. 1. Esra VII. Haec in Mon. sic mutata sunt: 1) verba: ut in civilibus — subsint potestati. omissa sunt, 2) voci Constantinum additum est: magnum, 8) pro: privilegiis Ecclesiasticorum, leguntur: Ecclesiasticorum previlegiis (sic), 4) pro: David ait, scriptum est: David inquit, 5) pro: 1. Beg. 26: Quis — innocens erit? scripta sunt: Quis — innocens erit? 1. Reg. 26. 6) pro dominum legitur: domini 7) post sacerdotis additur: dicendum est (ubi dicendum male bis scriptum est), 8) pro in Genes. legitur: Gene. 9) pro subjectique exhibetur: subject, 10) pro statuit, quod legitur: statuta, 11) ante nomen Artaxerxes vos etiam omissa

<sup>60)</sup> prohibendum estj Chytr.: prohibendum, Pflug., Mon.: C. M. prohibet

Amplius quod repetitur 79) de constitutionibus ecclesiae, superius satis responsum est, 78) neque proderit eis 74) libertas christiana, quam praetendunt, 75) cum ista non sit libertas, sed prodigiosa licentia, quae plebi 76) inculcata cos ad exitialem atque <sup>77</sup>) periculosissimam excitat seditionem. Libertas enim christiana non opponitur ecclesiasticis consuctudinibus, 78) cum promoveant 79) bonum, sed opponitur 80) servituti legis 81) Mosaicae et servituti peccati. 82) Omnis enim, qui facit peccatum, servus est peccati, ait Christus 88) Ioh. VIII. 84) Unde quod 85) solvunt ieiunia, libere comedunt carnes, negligunt horas canonicas, non confitentur, scilicet 86) tempore Paschae, et similia faciunt et 87) omittunt, hoc non est uti libertate, sed abuti. contra S. Pauli monita, qui eos attente praemonuit, dicens: Vos in libertatem vocati estis, fratres, tantum ne libertatem detis 88) in occasionem carnis, sed per caritatem spiritus servite invicem. 89) Gal. V. 90) Unde nullus sua crimina velare 91) debet sub praetextu libertatis evangelicae, quod et S. Petrus prohibuit: 92) Quasi liberi, et non quasi velamen habentes malitiae libertatem, sed

soriptum est: matrimonii, 10) pro Archiepiscopos exhibetur: Ecclesiasticos, 11) pro iudicari legitur: tractari, 12) pro matrimonii scriptum est: matrimonium, 13) verba extrema: licet quoad donationes — iuri cedere debeat, omissa sunt.

- 72) Amplius quod repetitur] Chytr.: Amplius quod reperitur, Fabr.: Illis etiam quae amplius repetuntur
- 73) superius satis responsum est,] Pflng.: C. M. perseverat in declaratione et definitione prius facta. Mon.: Sa. Caes. Mtas perseverat in declaratione et determinatione prius facta.
- 74) eis] Pflug., Mon.: concionatoribus
- 75) praetendunt, Mon.: prendunt,
- 76) plebi] Fabr.: populis
- 77) stque] Fabr.: et, in Mon. deest.
- 78) consuetudinibus,] Fabr., Pflug., Mon.: constitutionibus,
- 79) promoveant] Pflug.: promoveat
- 80) opponitur] Fabr., Mon.: opponuntur (Pflug. = Dess.)
- 81) legis] Fabr. male: legi
- 82) et servituti peccati.] Pflug.; et peccati. Mon.; et servituti populi.
- 83) ait Christus] a Pflug. abest.
- 84) Ich. VIII.] Fabr.: Ican. 7.
- 85) quod Chytr.; qui
- 86) scilicet] in Chytr., Fabr., Pflug., Mon. desst.
- 87) et] Chytr., Fabr., Pflug., Mon.: vel
- 88) detis Mon. male: deditis
- invicem.] huius vocis locus in Dess. s. vacuus a scriba relictus est, quapropter Weberus eam in Dess. b. uncinis inclusam addicit.
- 90) Gal. V.] Fabr., Mon.; ad Gelat. 5.
- 91) velare] Pflug.; obvelare
- 927 prohibuit:] Pflug.: prohibet:

sicut servi Dei. 1. Pet. II. \*\*\*) Quod autem de' abusibus adstruxerunt, \*\*4) haud dubie norunt \*\*5) Principes omnes et status imperii, \*\*5) neque a Caes. Maiestate, neque ullis a Principibus \*\*7) et christiano aliquo homine vel minimum abusum probari, sed optare tum \*\*8) Principes, tum status imperii, ut \*\*9\*) communi consilio \*\*10\*\*0) ac \*\*1) consensu adnitantur, ut, \*\*2) sublatis abusibus et emendatis, utriusque status excessus aut penitus aboleantur, aut in melius reformentur, ac tandem ecclesiasticus status, multis modis labefactatus, ac \*\*3) christiana religio, quae in nonnullis refriguit et remissa est, ad pristinum decus et ornamentum restituatur et redintegretur. \*\*4) Qua in re Caes. Maiestas, ut omnibus constat, hactenus plurimum

- 93) 1. Pet. II.] post hunc locum S. S. in Pflug. adduntur hacece: Postremo, cum concionatores opponunt sibi ipsi, et diluere nituntur obiecta; C. M. existimat, nec suac Maiestati aut Principibus congruere, ut more scholastico disputent, at hace ad scholas remittunt, licet sibi persuadeat C. M., ita fidei catholicae suum patrocinium minime defuturum, quia in ecclesia Dei reperiantur veri catholici. Quare unusquique gladium spiritus accinctum habeat super femur suum, quo et adoriatur adversarios in nomine Domini exercituum, Dei agminum Israēl, quo et plura possit afferre, et allatas concionatorum solutiones retundere quam validissime. Hace iam in formula IV. Codicis Mon. deleta sunt.
- 94) adstruxerunt, Pflug., Mon.: affixerunt,
- 95) haud dubie norunt] Pflug.: sciunt, Mon.: sciant
- 96) Principes omnes et status imperii, ] Pflug.: Principes et totius imperii subiceti, Mon.: Principes et totius imperii proceres,
- 97) ullis a Principibus] Fabr.; ab ullis Principibus
- 98) optare tum] Chytr.: optare omnes, ut tum, Fabr.: optare
- 99) ut] in Chytr., Fabr. deest.
- 100) consilio] Chytr.: concilio
- 1) ac] Fabr.; et
- 2) adnitantur, ut] sic Chytr., Fabr., Franck., Has.; Dess.: amittantur, et
- 3) ac] in Fabr. deest.
- 4) et redintegretur.] Fabr.: redintegreturque. Pro verbis: neque a Caes. Maiestate, neque ullis restituatur et redintegretur, in Pflug. have leguntur: nec C. M. abusus landare, sed optat sua M. ut, constantibus verbis fidei cathedicae atque integrae servatis, communi consensu et consilio Principes omnes et proceres reformandis moribus, tollandia abusibus, corrigendis excessibus utriusque status intendant, atque labefactatus status Ecclesiasticus, remissa religio Christiana ad pristinum decus et ornamentum restituatur. quas is Mon. sio mutota sunt: nec Sacram Caes. Mem abusus laudare, sed optat Sta et Catholica Mass ut constantibus rebus fidei catholicae atque integrae servatis, communi consensu et Concilio Principes omnes et proceres Imperii reformandis moribus, tollendis abusibus, corrigendis excessibus utriusque status intendant, ut labefactus status Ecclesiasticus, remissa Christiana religio ad pristinum decus et ornamentum restituatur.

et laboris et curae <sup>5</sup>) insumsit, et in reliquum <sup>6</sup>) ad hoc negotii omnem <sup>7</sup>) suam operam ac studium serio collocaturam <sup>8</sup>) benigne pollicetur. <sup>9</sup>)

#### EPILOGUS. 10)

Ex quibus quidem, Confessione ac 11) Responsione, cum Caes. Maiestas agnoscat, 12) ipsos, Electorem, 13) Principes, 14) ac civitates in multis 15) cum ecclesia catholica et Romana 16) convenire, et ab impiis dogmatibus, quae vulgo 17) per Germaniam 18) disseminantur, et 19) libellis, qui passim circumferuntur, dissentire, eosque explodere ac damnare; 20) indubitanter ea sacra 21) Caes. Maiestas sibi persuadet et sperat, 22) futurum, ut Elector, 28) Prin-

- 5) cursel Fabr.: virium
- 6) et in reliquum] sic Chytr., Franck., Has.; Dess. a.; et reliquum, quam ob causam Weberus vocem in ab ipso in Dess. b. additam uncinis inclusit; Fabr. pro iis habet; ut etiam nunc
- 7) omnem] Chytr.; et omnem
- 8) collocaturam] Chytr.; collaturam, Fabr.; in posterum collocuturum se
- 9) Qua in re Caes. benigne pollicetur.] Pflug.: In qua re C. M. opem omnem et operam suam offert paratissimam, et quidquid uspiam potest boni et honoris, hoc totum paratus est Caesar conferre in hoc negotium ad sacri Imperii honorem et gloriam et totius christianitatis exaitationem. Mon.: In qua re C. M. omnem operam opemque suam offert paratissimam, et quidquid uspiam potest boni et honoris, hoc totum paratus Clementissimus dominus et Imperator noster conferre in hoc negotium ad cultum et laudem Dei Opt. Max. ad Sacri Romani Imperii honorem et gloriam Ad totius christianitatis Exaltationem et perfectum.
- 10) Epilogus.] haec inscriptio a Webero in Dess. b., adque a Franckio et Hasio huic extremae Confutationis parti praefixa est; in Dess. a., Chytr., Fabr., Coel. et Mon., in quo Codice item Epilogus exstat, nulla h. l. invenitur inscriptio. Pflug. Epilogum nondum exhibet.
- 11) ac] Mon.; et
- 12) cum Caes. Maiestas agnoscat,] Mon.: Mtas Caesarea prospiciat,
- 13) Electorem,] in Mon. deest.
- 14) Principes,] Mon.: Illustrissimos Principes,
- 15) multis] Mon. male: multi
- 16) ecclesia catholica et Romana] sic Chytr., Franck., Has., Mon.; Fabr.: Catholica Ecclesia ac Romana, Dess.: ecclesia catholica
- 17) vulgo] Fabr.: vnlgo passim
- 18) per Germaniam] a Mon. absunt.
- 19) et] sic Dess., Fabr., Franck,; Mon.: ac, Chytr., Has.; in
- 20) eosque explodere ac damnare,] haec in Mon. non leguntur.
- 21) ea sacra] sic Dess., Franck.; in Chytr., Has., Mon. desunt.
- 22) indubitanter ea et sperat,] Mon.: omnino sibi persuadet speratque
- 23) Elector,] Chytr.: Electores,

cipes, et civitates, <sup>24</sup>) audita et intellecta hac Responsione, <sup>25</sup>) in ceteris quoque rebus, quibus hactenus fortasse cum ecclesia catholica Romana <sup>26</sup>) non consensere, in posterum concordibus animis consentiant, atque in praememoratis etiam aliis bmnibus rebus sanctae catholicae et Romanae ecclesiae et fidei christianae ac religioni, qualis hactenus communi <sup>27</sup>) Christianitatis consensu observata fuit <sup>28</sup>) se conforment obedienter et pareant. <sup>29</sup>)

Quod eorum factum Caes. Maiestas in primis gratum habebit, ac <sup>80</sup>) sua singulari benignitate eos communiter omnes, et oblata occasione, sigillatim <sup>81</sup>) prosequetur. Nam, quod longe absit! si locus <sup>82</sup>) non esset futurus huic christianae ac tam clementi admonitioni; existimare possunt, Elector, Principes, et civitates, causam Maiestati Suae Caesareae necessariam praeberi, se, ut decet <sup>83</sup>) Imperatorem, Romanum et christianum Caesarem, defensoremque et advocatum ecclesiae catholicae et <sup>84</sup>) christianae <sup>85</sup>) quemadmodum flagitat ratio muneris sibi iniuncti et integritas conscientiae huiusmodi <sup>86</sup>) rebus providere oportere. <sup>87</sup>)

- 24) Elector, Principes, et civitates,] a Mon. absunt.
- 25) audita et intellecta hac Responsione,] Mon.: hac sua responsione diligenter perspecta,
- 26) catholica Romana] Chytr.: Romana Catholica
- 27) communi] Chytr., Fabr.: communis
- 28) qualis hactenus observata fuit,] Fabr.: (qualis hactenus observata fuit)
- 29) se conforment ob. et pareant.] sic Dess. b., Franck., Has.; Chytr., Fabr.: se conformaturos ob. et parituros. Dess. a.: conformaturos ob. et parituros.
- 30) ac] Chytr.; et
- 31) sigillatim Fabr.: singillatim
- 32) si locus] sic Chytr., Fabr., Franck., Has.; Dess. a.: si iam, Weberus in Dess. b. utramque lectionem sic confuncit: si iam (locus), quasi in Dess. a. nomen locus post vocem iam omissum sit.
- 38) decet] Chytr. male: docet
- 34) et Chytr., Fabr.: ac
- 35) christianae,] sic Dess. a., Chytr., Franck., Has.; Fabr.: christianae gerere, quam lectionem etiam Weberus in Dess. b. suscepit, verlum gerere, quippe quod in Dess. a. non legitur, uncinis includens.
- 36) conscientiae huiusmodi] Fabr.: conscientia huius mundi
- 37) in ceteris quoque rebus, quibus providere oportere.] pro his verbis in Mon. haecce leguntur: iis, in quibus dissentinnt, relectis sanctae Catholicae et Romanae Ecclesiae in praedictis et aliis omnibus obediant, fidem Catholicam et Orthodoxam religionem hactenus Communi Consensu Christi fidelium observatam, Ac Edictum suae Mtis In dieta Imperiali Wormaciensi de Consilio et Consensu Electorum, Principum et Statum (sio) Romani Imperii emanatum, Quod et ad praesens sua Caes. Mts. revocatum esse et haberi vult atque strictissime mandat, observent, ac eidem per omnia, uti bonos, fideles et Catholicos Principes decet, obediant, Quod ut faciant, Mts. sua Caesarea Ipsos per eam, qua

B.

#### CONFUTATIO GERMANICA.

E Prolegomenis supra p. 39 sqq. propositis elucet, huius Confutationis die 3. Augusti 1530. in Comitiis publice recitatae autographum quidem in tabulario Moguntino repositum hucusque non esse repertum, sed eius apographum, quod in Actis Comitiorum Augustanorum ibidem asservatis contineatur, Caroli Friderici Josephi, Electoris Moguntini, iussu a. 1784. in usum Ge. Gottl. Weberi Wimariensis descriptum, et post huius mortem demum a. 1808. a Chr. Gottfr. Muellero una cum Codice Pflugiano latinae Confutationis in libro p. 15 sq. recensito editum esse.

Ab hac Confutatione germanica, quam ipsi Confutationis auctores iussu Imperatoris in Comitiis Augustanis e latina transtulerunt, quae igitur sola publicam habet auctoritatem, plane diversae sunt seriores translationes privatis consiliis e latina Confutatione a variis interpretibus factae, nempe

- 1. Gelmeri Nemorimontii versio germanica e Codice Ebneriano Confutationis latinae facta et a Chytraeo a. 1576. primum edita ac deinceps pluries recusa, etiam a. 1745. a Walchio in Lutheri Operum Tomo XVI. repetita (vide p. 53 sq.);
- 2. Georgii Coelestini vel alias cuiusdam versio germanica ex Editione Fabriciana Confutationis latinae adornata et a Coelestino a. 1577. primum edita, atque post eius mortem († 1579.) a. 1596., 1597. et 1603. recusa (vide p. 55 sqq.);
- 3. Warmundi Ygl de Voldrerthurn versio germanica ex eadem Editione Fabriciana facta et a. 1598. primum edita, ac deinde in quatuor libris recusa: a) in Brill auff ben Evangelischen Augapsfel, 1629., b) in Catholischer Oculist ober Starnstecher, 1629., c) in Ioh. Muelleri l. Die Augspurgische Consession erkläret, 1630. d) in Aug. Pfeisser il. Der wolbewährte Evangelische Aug-Apfel, 1685.;
- 4.) Frid. Guil. Bodemanni versio germanica ex Editione Hasiana facta et a. 1842. edita-

Ut exemple ostendatur, quomodo hae quatuer seriores versiones et inter sese, et a genuina tabularii Moguntini, in ipsis Comitiis 1530. facta different, ex his omnibus primum articulum h. l. afferem:

## Versio genuina a. 1530.

Erfilich als fie im erften Artidel befennen, Minigfeit bes gotlichen Befens in breien perschonen, wie ban folichs in bem beiligen Niceno concilio ertennth worden, foliche befantnus ift angunemen, ban fich biefelbig nach ber Regel unfers beiligen Wlaubens, unnd mit ber Romifen Rirchen vergleicht, unnd barumb auch, bieweil bas Concilium zu Nicea, fo unnber bem Repfer Conftantino gebalten, almeg für beb-

## Versio Gelmeri a. 1576.

Furs erfte. Das fle im erften Urtifel befen. nen bie einigfeit Des Gottlichen mefens in breben perfonen, nach bem Befchlus bes Concilij zu Nicea: folche jre Confession fol man annemen, barumb bas fle burch aus mit ber regel bes Blaubens und ber Romifchen Rirchen vberein fompt. Denn bas Ricenische Concilium unter bem Conftantino Reifer Magno gehalten, ift allzeit fur gant rein vnd beilig geachtet wor-

## Versio Coelestini a. 1577.

Erftlich, bieweil fle im erften Artidel befennen. bas ein Gottlich Befen in breben bnterfciedlichen Berfonen fet, wie auch bas Concilium zu Nicea barauff geschloffen, ift ibre Confession anzuneb. men, barumb bas biefer Articel, burchaus mit ber Regel bes glaubens, und mit ber Romifden Rirden vbereinstimmet. Denn man bas Nicenum Concilium, fo onter bem Reiser Constantino Magno gehalten, alle-

## Versio Yglii a. 1598.

gur allen bingen befennen fle in bem erften Articul, Die Ginigfeit ber Gottlichen Gffent ond Befenheit in breben Berfonen, nach bem Decret und Befolug beg Ricenischen Concilij. Diefer Articul ibrer Befandtnuß ift angunemmen, bars umb daß folder burdauß mit ber Richtschnur beg Catholiften Glaubens und ber Romifchen Rirchen vbereinflimmet. Dann das Ricenische Concilium, fo under bem Repfer

## Versio Bodemanni a. 1842.

Erftlich, wenn fle im. erften Artifel Die Ginigfeit bes gottlichen Befens in breien Berfonen betennen nach bem Befchluffe bes nicanifden Concils, fo ift bies ihr Befenntniß anzunehmen, weil es mit ber Regel unfers Glaubens und mit ber romifden Rirde vollig übereinftimmt. Denn bas nicanifche Concil, fo unter bem Raifer Conftantin bem Großen gehalten, ift allezeit für hochheilig erachtet und auf demfelben baben

eidem et Romano Imperio obstricti sunt, fidem, et quae eos persequitur benevolentiam etiam atque etiam hórtatur et monet. Facturi enim sunt rem ipsis et universo Romano nomine dignam, gloriosam, et plusquam necessariam et

eidem Mti Caesareae gratam adeo atque acceptam, ut neque gratiorem ab ipsis unquam sperare possit, neque ipsi vicissim quicquam ab eo optare, quod non summo Iure se impetraturos sperare debeant.

## Versio genuina a. 1530.

lich geacht worben ift, in welchem unnber brebbundert und achtzeben Bifchoffen etliche beilige Merterer unnb gelert Menner gewefen fein, die auch diefen Urtidel, welch die gurften betennen, gleicher geftalt von Miniafeit bes Befens und breben perfonen erfenth und befoloffen haben, left man es beb folder ber garften Befantnus auch billig bleiben. Bleicher geftalt ift angunemen, bas bie Fürften verbammen alle Regereven, fo wiber bifen Artidell auferftanden fenn, namlich ber Manicheer, Urrianer, Eunomianer, Balentinianer und Samofatener, man bie beilig gemeine Chriftliche Rirch alle biefe Reger vor langem verbammet bat.

## Versio Gelmeri a. 1576.

ben. Darin breb bunbert und achtzeben Bifcoffe, fo eines beiligen lebens, Marterer und hochgelart gewefen, nach bleiffiger erforfoung ber beiligen Schrifft, Diefen Artitel, welchen fie allbie befennen von einigfeit bes Gottlichen wesens, vnb ber perfonen brenfaltigfeit, beschloffen und erfleret haben. Alfo ift auch angunemen, bas fte verbammen alle fege: reb wider Diefen Artitet erwedet. Die Das nibaer, Arrianer, Gunomianer, Balentinianer, Sampfatener. Denn auch biefe bormals bie beilige unb Catholifche Rirche verbampt bat.

## Versio Coelestini a. 1577.

geit für Chriftlich bnb beilig geachtet bat, in welchem brebhunbere und achtzehen Bifchoffe, fo beiliges, buftreffliches lebens, Biel omb ber befentnis Gottes Borts willen etlitten, Bnb Gelerte, Erbare Mens ner gewesen find, nach bem fle fich in beiliger Schrifft wol bmbgefeben, und aus Gottes Wort nach notturfft, in Bottes furcht fich miteinander unterrebet, diefen Artidel, welchen fie bie befennen, von bem einigen Bottlichen wefen, Und breben bnterfdieblichen Berfonen, verftanden und beschrieben baben. Gleicher geftalt ift auch angunehmen, bas fle alle feperepen, die widder biefen Artidel entftanben fein, verbammen, Mis ber Manichaeer. Arrianer, Eunomianer. Valentinianer, Samosatener. Denn bie beilige, Allgemeine, Chriftliche Rirche, bat vorzeiten eben biefe tepereien auch verbampt.

## Versio Yglii a. 1598.

Conftantino Magno celebrirt, ift allgeit für beilig gehalten worben, in welchem bren bunbert und achtzeben Gottfelige Bifcoff beiliges Lebens, beren etliche beilige Marthrer, bochgelehrte bnb fürtreffliche Leuth gewesen, welche nach erforschung bnb fleißiger ergrundung der beiligen Schrifft, biefen Articul, welchen fie allbie bon ber Einigfeit bef Gottlichen Befene, vnnb ber beiligen Drepfaltigfeit ber Berfonen betennen, befdrieben baben. Alfo ift auch angunemmen. daß fle verbammen alle Rebereven, fo wiber biefen Articul entftanben, als da fennb bie Da= nicheer, Arrianer, Gunomianer. Valentinia-Samofatener: Dann auch biefe bat por zeiten verbampt bie Catholifde Rird.

## Versio Bodemanni a. 1842.

318, burch ein beiliges Leben, burch ihr Darthrertbum und ibre Bei lebrfamtett ausgezeich nete und ehrmarbige Bifchofe, nach Erfori fdung und forfaltiget Prufung ber heiligen Schrift, biefen Artifel von ber Ginigfeit bes gottlichen Befens und bon ber Dreieinigfeit ber Berfonen, welchen fle bier betennen, feftgefest. Gleichergeftalt ift auch angunehmen, baß fie alle wiber biefen Artitel entftandenen Retereien verbammen: bie Manichaer, Arianer, Eunomianer, Balentinianer, Samos fatener, benn auch bie beilige und fatholische Rirche but biefe som zeiten verbammt.

Illam Confutationem germanicam in Actis Comitiorum Augustanorum, quae in tabulario Moguntino asservantur, contentam, e Muelleri Editione anno 1830. denuo edidit Schoepfius, sed ita, ut formas orthographicas et grammaticas obsoletas in recentiores permutaverit (vide supra p. 45 sqq.). Nunc eam ex eadem Editione Muelleriana ad amussim recudendam curabo, quamquam minime dubito, quin etiam a Muellero quaedam formae orthographicae paululum mutatae sint, certe littera v in permultarum vocum principio permutata sit cum solittera, qua nunc utimur; tunc temporis enim fere ubique scribebantur e. c. und s. unnd, under s. unnder, unfer, pro quibus Muellerus in Confutatione exhibet: und s. unnd, unnder (i. q. unter), unfer, in iis vero locis, quos em Actis Moguntinis in Prolegomenis libri sui attulit, plerumque litteram v certe in voce und retinuit, couf. e. c. longiores loci p. XXXIV eqq. et XLIX sq. ab eo adscripti.

Supra p. 43 sq. diximus, in hoc Confutationis germanicae apographo a Muellero edito maiorem esse lacunam, nempe in altera eius parte extremam particulam articuli de missa, et duos subsequentes articulos de confessione et de delectu ciborum integres a scriba illius apographi esse omissos. Ut hanc lacunam expleret, Schoepffius ea, quae in hoc apographo desiderantur, e libello Brill auff den changelischen Augapffel inscripto, in quo Ygliana versio recusa est suscepit; ego praesero hanc lacunam e versione Gelmeriana redistegrare has ob causas:

- 1) quod haec inter seriores antiquissima est;
- 2) quod e Codice Ebneriano facta est, qui a Codice Dessaviensi minus differt, quam Codex Fabricianus, quem Yglisna versio reddit.

## Rom. Repferl. Maieftät Confutation

auf ber

# fünf, Churfürsten, Fürsten und Stet übergeben opinion und bekantnus.

Lectum in praesentia Imperatoris, Electorum et aliorum Principum.

Die Romifch Repferlich Maieftat, unfer allergnebigfter Ber, alle Sie verrudter Tagen vonn bem Churfürsten von Sachffen und etlichen anbern Fürsten, und zwepenn Stetten, fo fich bamals underschrieben haben, ein bekaninus Ires glaubens empfangen habt, barauf biefelb Ir Rapf. Maieft. Got bem allmechtigen zu Lobe, ju Fürderung der Seelen-Haill, ju Erhaltung Christlicher Liebe und in Sonderhapt zu Ruehe, Woltfart und Ainigkept ber Theutschen Ration gemelte bekantnus nit allain felbst überlesenn, und sich barin nach Rotturft ersehenn, sonder auch bamit Ir Mai. in biefer großen wichtigen Sach mit zeitigem und gutem Rath handeln und fürfarn mocht, etlichen gelertenn, bapffern, verftenbigen und erbarn Mennern von vill Rationen folche Schrifft und Bekaninus auch zugestelt und benfelbigenn hevelchenn, bas fie solche Schrieft mit hochstem vleis erfebent, und erwegen, auch Inen barneben mit fonberfichem außtrudlichem bevelch aufgelegt, was in bemelter befantnus Chriftlich und Recht were, bas foltenn fle lobenn und bleibenn laffen, was aber von gemeiner Christenlicher Rirchen nit angenomen, bas folten fie anmerten, und foliche Irer Maieft. sampt Irem Rath und gutbebunden anzaigen, welliche alles gescheen ift, und haben also gedachte gelerttenn gemelte befantnus pleiffig ersehen, und barauf Irer Mai. Ir Antwort gegeben, Belde antwort gleicher Beiß Ir Renf. Da-ieft. mit hochstem vleis, und wie einem Christenlichen Repfer woll gezimpt wider überlefenn, und volgends ben überigen Churs und Fürften bes beiligen Romifchen Reichs zu berathschlagen auch zugestelt, die Ine solche Schrift als Christlich, und die sich mit dem Evangello und ber heiligen Geschrieft vergleichent gleicherweiß wol gefallen haben laffen. Darumb nun Ire Lepf. Raieft.

nach obgehetem Rath gedachten Churs und Fürsten, auch Stettenn diese Antwort (bamit in unserm heiligen Glauben und der Religion aller Zwiespalt werde hingenomen) eroffnen und anzaigen last, wie hernach volgt, und nemslich also:

Auf bas, so burch etlich, Chur und Fürften, auch etlich Stett bes heiligen Römischen Reichs in sachen bes christlichen glaubens ber Römischen Levs. Maiest. über antwort ist, mag biese driftenliche Antwort gegeben werben.

Erftlich als sie im ersten Artickel bekennen, Ainigfeit des gotlichen Wefens in breien perschonen, wie ban soliche in dem heiligen Niceno concilio erkennth worben, foliche bekantnus ift anzunemen, ban fich biefelbig nach ber Regel unfere beiligen Glaubens, unnd mit ber Römischen Kirchen vergleicht, unnd barumb auch, biweil bas Concilium ju Nicea, so unnber bem Repfer Conftantino gehalten, almeg für heplich geacht worden ift, in welchem unnber brephundert und achtzehen Bifchoffen etliche beilige Merterer unnb gelert Menner gewesen fein, bie auch biefen Artidel, welch die Fürsten befennen, gleicher gestalt von Ainigfeit bes Wefens und brepen personen ertenth und beschloffen haben, left man es bep folder ber Furften Befantnus auch billig bleiben. Gleicher geftalt ift anzunemen, bas bie Fürften verbammen alle Regereyen, so wiber bifen Artidell auferftanben feyn, namlich ber Manicheer, Arrianer, Eunomianer, Balentinianer und Samosatener, wan bie heilig gemeine Chriftliche Rirch alle biefe Reger por langem verbammet hat.

Der ander Artidel, darein die Fürsten mit der gemeinen Christenheit halten, das die Erbfünd warlich ein fünd sep, die einen verdam, und mit Ir bring den emigen Thobt benen, die durch den Tauff und den hepligen Seist nit wibergeboren werben, ist auch anzunemen, mit anzaigung, bas die Chur- und Fürsten hie recht verdammen die neuen und alten pelagianer, so vorlängst von der Lirchen verdambt, und verbannet sein: Aber die Erclerung des Articels, do sie sagen, dis seh die Erbsünd, das die menschen geboren werden on gotes forcht, on Bertrauen in Gott, ist gar nit zuzulassen, dan wissend ist einem poen Christen, das einer sey on gottesfurcht und on Bertrauen zu Gott, das solichs meher ist ein wurckliche Sund eines gewachsen Nenschen, dan ein Schuld eines Kinds, so neulich gedoren ist, welches den Brauch der Bernunft noch nit hat. Wie dan selbst der Herr sagt zu Monsy: beine Kindtlein, die auf heutigen tag nit wissen Anterschaid des guten und des posen, Deuteron. am Isten.

Defigleichen auch wirdt verworffen ber Fürften Erflerung, bo fie fagen, bie Erbfund fen ein begierbe, man fte bie Begierbe also versten und außlegen wollen, daß fte ein fund sen auch nach dem Tauff, und bleib in dem Rinbe. Dan langft bie zuvor feind von bem Stul zu Rom zwen Artidell Martini Luthers, nemlich ber ander und ber brit von wegen ber Sund, so nach bem Tauff bleibt in bem Rind, und von bem anzunden, welche Ungundung bie Seel bes Eingangs in ben himell verhindert, verbampt worden. Dan aber die Fürsten nach Sanct Augustinus Meynung alfo fagen, bas bie Erbfund ein Begirbe fen, und bas biefelbig Gunbe aufhore burch ben Tauff, algbann ift bifer Artidel anzunemen. Diefes wird jum Theill bestettet burch ben spruch pauli, welcher fagt: das wir alle werden geborn Kinder bes Borns, zu ben Ephefern am anbern, und in Abam haben wir alle gefunbet, jum Romern am funften.

In dem dritten Articel ist nichts, das zu verwersen sen, dan die gand Bekantnus sich vergleicht mit dem glauben, so man Symbolum Apostolorum nennet, dergleichen mit der rechten Regel unsers heiligen Glaubens, in sonderhait, weil bey diesem Articel wirdt bekenth, das der Son Gottes Mensch sep worden, das Er angenomen menschliche Ratur in Ainigkeit der person, das Er geborn sen aus Maria der Jundfrawen, warlich gelitten, gestreußiget, gestorben, abgestigen zu der Hell, auferstanden am dritten tag und ausgesarn zu den Himeln, und das er sist zu der gerechten Hand des Vatters.

Das in dem vierdten Artickel verdampt werden die Reber Polagiani, die vermeint haben, das der Mensch aus aignen Krefften, ausgeschlossen die genad Gottes, das ewig Leben verdienen müge, sollichs ist anzunemen, dan es christlich ist, und vergleicht sich den alten Concilien. Es geben auch deshalb die heiligen Geschrifften Gezeugknus, dann Johannes der Tauffer sagt also: der Mensch mag nit etwas empfahen, es werde ihme dan geben von dem Himmel, Johannis am dritten; dartzu alle gute Gaben, und alle volkhumen Gaben komen von oben herad von dem Batter der Liechter, Jacobi am ersten; und all unser gnugsam ist aus Gott, in der andern Epikel zum Corinthern am britten: so sagt Christus selber:

niemants kumpt zu mir, es sey ban, bas ber Batter, welcher mich gesand hat, Ine tziehen werde, Joann. am 6 ten, und Baulus sagt: was hastu, bas bu nit empfangen hast, in ber ersten Epistell zum Corinthern am vierben.

Und so pemant wurde unterfteen, in biesem Artidel bie bienst ber Menschen, welche burch bevstand ber got lichen Genaben beschehent, zu verwerfen, mag folche nit zugelaffen werben, wand biefe Meynung murbe fich meher ber Manicheeren, ban ber hailigen Chriftlichen Rirchen vergleichen; bartzu welcher welt verwerfen unsere verdienftlich Werk, berfelbig thuet wiber die heiligen gefdrift. Dan Sanct Paulus rebet alfo: 3ch hab gestritten einen guetten Streptt, ich hab volbracht ben Lauf, ich hab ge-halten ben Glauben, von bem übrigen ift mir vorbehalten bie Rron ber Gerechtigfeit, bie wirdet mir geben auf biefen Tag, ber gerecht Richter, in ber annbern Epiftell jum Thimotheo am vierten Capittel. So schreibt er ben Corinthern also: wir muffen alle geoffenbaret werden vor bem Richterftull Chrifti, auf bas ein jeder empfahe an feinem Leibe, nachdem er gehandelt hat, es fen guet aber boeß, in ber anbern Epifill jun Corinthern am funften. Es ift auch war, wo ber Lon ift, wirbet auch fein ber Berdienft. Alfo faget ber Herr Abrahe: bu folt bir nicht fürchten, ich bin bein Beschirmer, und vast bein großer Lon, Genesis am fünftzehenben. So saget Esaias: nim war, sein Lon ift mit Ime, und sein Werk ift vor Ime, Efane am brenfigften; und Efaias am acht und funftigften rebet also: bu folt brechen bem bungrigen bein Brot 2c., so wirdet vorgeben beinem Angestcht bein Berechtigkeit, und die Glori des Herrn wird dich samlen. Alfo fagt ber herr zu Cayn: Ift Im nit alfo, wan bu guete murbeft thun, fo murbeftu empfahen, Genes. am vierten. Alfo leret une bie parabel aus bem Evangelio, bas wir gebingt feven in bes herrn Beingartten, ber auch mit uns umb ben taglichen pfening überkhumen, und faget: Berueff bie Arbeitter und gib Ine ben Lon, Matth. am pwanpigften. So fagt ber hailig Paulus (welcher bie haimlichen Ding Gotte wol gewift habt) alfo: Es wirdet ein jeber fein Lon empfahen nach feiner Arbait, in ber erften Epiftell ju ben Corinthern am britten. Doch ben bifem Urtidl befennen alle Chriftglaubigen, bas une fer Bert aus Inen felbe allein faines Berbienfte fein, sonder Gotte Genad macht biefelbigen wirdig bes ewigen Lebens, dan also spricht Sanct Joannes der Evangelist: Sie werden wandlen mit mir in weiffem, dan fie wirdig sein, Apocalyps. am britten; und fo fagt Sanct paul ju ben Coloffenfern am erften alfo: Ir follet mit Freuben Dand fagen Got bem Batter, ber uns wirbig gemacht hat zu bem Erbtheil ber heiligen im Liecht.

Fürter als in bem fünften Artickl bekennet wirt, bas ber heilig Gaift gegeben werbe burch bie Wort und Sacrament als burch Instrument, wirdet billig zugelassen, ban also geschrieben ift im Botten Buch am behenden Capittl, bo petrus bise Wort noch rebet, siel ber hailig Geist auf alle, so bem Wort zuhoerten, und Joannis am

ersten: biser ist ber Jene, ber bo tausset in bem Seiligen Geist. Und bas hie bes Glaubens halb Melbung gesschicht, ist wol zuzulassen, boch bergestald, das dieselb nit von bem blossen ainigen Glauben, wie etsich nit recht leren, sonder von diesem glauben verstanden werde, der do wirdet durch die Lieb, wie dan der hailig pot paulus die Galather am fünsten Capitil gar recht gelert hat. Wan in dem Tauss nit nur allain der Glaub, sonder auch die Hossnung und die Lieb mit einander eingegossen werden, wie dan auch erkleret Alexander der Pahst in dem Capitil: Maiores, de Baptismo et eius essectu. Dises hat auch für langst hievor gelert Joannes der Tausser, der von Christo also redet Luc. am dritten: Er wirdet euch taussen im heiligen Geist und dem Feuer: und also halt und leret die gant Versamlung der Glau-

bigen burch bie Chriftenheit.

Das aber im fechften Artical befent wirt, bas ber Glaub foll geberen gute frucht, mag angenomen werben: wan ber Glaub on Werd ift thobt. Jacobi am anbern. Und die gange Schrift ermant, und forbert uns zu ben quetten Berden. Sierumb ber weiß Dan fagt: Alles bas bein hand vermag zu thun, bas folt bu emfig wirken ober thun, Ecclesiastes am neundten. So leeft man, bas Gott gefeben bab auf Abell und feine Gaben, Genes. am viertten. Es hat auch Got ber Berr gefes ben, bas Abraham gebietten murbe feinen Gunen und nach 3me feinem Sauß, bas fie huetten folten ben Beg bes herrn, bartju thun bas gericht und Berechtigfeit, Genes. am achizehenben. Und burch mich felber hab ich geschworen, spricht ber herr, bieweil bu gethan haft bie-fes Ding, so werbe ich bir geben ben Segen, und meren beinen Samen, Genes. am swev und zwainsigften. Also hat ber herr fein Auffehen gehabt auf bas Baften bern, die warent in ber groffen ftat Rinive, Jone am britten. So hat auch Got sein Aufsehen gehabt auf die Trehnen und bas Wennen des Kunigs Ezechie, am vierd. ten Runig Buch am swanpigften Capittl. Sierumb all Christglaubigen billig nachvolgen sullen bem Rat sanct pauli, ber also sagt: bieweil wir die peit haben, sollen wir guets wirfen gegen allen, allermaift aber an ben Sausgenoffen bes Glaubens, Galathern am fechften. Darumb auch Chriftus faget: Es fumbt die Racht, bo niemants wirten fan, Johannis am neunden. Und bas ift basiene, so gefchrieben ftet, Apocal am viergehenben: Bre Werf werden Innen nachvolgen.

Als sp aber in demselbigen Artickl die gerechtmachung allain zugeben dem ainigen glauben, difer Artickl und Tail mag nit zuezelassen werden, in Ansehung das sollichs Mittl wider die Warheit des Evangelii ist, welches Evangelium an kainem Ort die Werk ausschleust, dan auch klerlich paulus sagt: Preis und Ere und Fride seinem jeden, der da guets thuet, zu den Römern am andern. Dartzu so bezeugen David am ein und sechtzigsten pfalm, Christus Matth. am sechhehenden, paulus zum Römern am andern, und andere an sondern Orten: das der Gerr werde geben iedem nach seinen Werken. Und weite

ter saget der Herr Christus: nit ein ieber, der do mir sagen wirt, D Herr, D Herr! wirdet eingeen in das Reich der Himel, sonnder welcher thuet den Willen meisnes Batters, Matth. am sidenden. Hierumd ein ieder, wie vil Imer der glauben wirdet, so er nit wirket das gut, ist er nit gotts Freund, den Christus also sagt: dan seit Ir meine Freund, wan Ir thun werdet die Ding, so Ich Euch gebotten hab, Iohann. am fünsschenden Capittl.

Fürtter wirdet nit zugelaffen, bas fo oft die gerechts machung zugeben wirbet allain bem Glauben, ban bie Gerechtmachung mehr Gotte Genade, und ber Lieb jugehoeret. Dan paulus also außtrücklichen rebet: wan ich haben werbe allen Glauben, also daß ich Berge versepen, und boch die Lieb nit hat, so bin ich nichts. Die berichtet Sant paul die gangen Rirchen, bas ber ginig glaub nit gerecht mach, am erften Senbbrieff zu ben Corinthern am brevsehenben; und leret also wieberumb paulus, das die Lieb sey die fürtreffentlichift Tugent, als das ift geschrieben zu ben Coloffensern, do er fpricht: Ir follt über all Ding haben bie Lieb, welches ift bas Band ber Bolkhumenheit. Es mag Ine auch nit zu Silff thomen bas Bort Chrifti, bo er fagt: Go Ir thun werbet biefe Ding alle, fo follet Ir fagen: wir fein unnut fnecht, Que. am Siebengehenben. Wan nu bie Ihenigen, welche quete thun, und wirten, fagen follen, fle feben unnus Rnecht, vil meher gebüert es fich, benen, bie allain glanben werben, alle Ding, bas fp fagen, wir felen unnut Rnecht. Darumb bifer fpruch unnd Stim Chrifti erhept feines Begs ben Glauben on bie Berf, ban er fagt von Berfen und Gebotten, aber bas ift mar, mas und wie vil wir thun, follen wir fagen, wir fein unnug Rnecht, ban unfer glaub, ber leret, bas unfer Bert Got bem Herrn fainen Rut bringen, und bas wir uns von wegen unferer Bert nichts berumen ober aufblafen follen, fonber das unser Bert, wan fy ber gotlichen Belonung vergleicht werben fullen, fein fo nichts; ban also fpricht ber beilig paulus: 3ch halt es bafür, bas bifer Zeit Leiben nit gemaeff fen ber zufünftigen Berligkait, bi an uns foll offenbaret werben, ju ben Romern am achten. Go seiend ber Glaub und guette Bert Gotte Gaben, von welcher wegen burch bie Barmhertigfeit Gotte bas ewig Leben gegeben wirbt.

Gleicher weis, wie hie der hailig Ambrosius eingessüert worden, ist hie nit dienstlich zu disem fürwenden, diemeilsich der hailig Ambrosius selber außtrücklich außlegt von den Werken des gesat Moysis: dan also spricht er: so vaulus redet, das der Mensch mag gerecht gemacht werden on das Geses, soll verstanden werden, on das Gesat des Sabbaths und Beschneidung; und dise brengt er wieder herfür zu den Römern am vierten von der Gerechtmachung. Abrahe on die Werf des Gesates vor der Beschneidung. Dan wie mocht sonst Ambrosius in der Außlegung in andern Weg reden, dan sanct paulus in dem Text geredt hat, so er sagt: Wie aus den Wersthen des Gesates nit müge gerecht gemacht werden alles

Bleisch vor Ime, jum Römern am britten. Hierumb berselbig Sanct paulus, so er rebet von solchen Dingen, so beschleußt er mit außgedrucken Worten, und saget allso: Wir achten, bas der Mensch werde recht gemacht burch den Glauben on die Werf des Gesaßes, und also werden die Werf des Evangelium gannt voll ist, nit verworfen, und deshalb auch Sanct Ambrosius den heiligen Zwölsbotten Sanct Jacob in seiner Canonica von der Gerechtmachung Abrahe eingefüert hat.

Den fibenden Artickl, so in der Bekantnuß fürgewandt wirt, bas die Rirch sei ein Bersamlung ber Beiligen, mag nit on Nachtail bes hailigen Glaubens zuegelaffen werben, wan burch benselbigen wurden von ber Rirchen abgeschiben bie Bofen und die Gunber. Go ift biser Artickl in bem Concilio ju Constant hievor verdampt under den Irrsallen Johannes Huff, und ift offentslich wiber das heilig Evangelium. Dan Johannes ber Tauffer nach vermöge bes heiligen Evangelil hat bie Rirch vergleicht, Matth. am britten, ainem Tennen, weldes Tenn Chriftus mit feiner Werffichaufel fauber aber rain machen werbe, und ben Baigen samblen in fein Scheuren, aber bie Spreuber werbe er verbrennen mit bem unausleschlichen Reuer: Die Spreuher aber bebeuten nichts annbers ban die Bofen, gleicher Beiß als Die Bait bie Guten. Go hat Chriftus felber vergleicht bie Rirchen ainer Fischstege aber einem Res, in welcher fein gute und bofe gifch, Datth. am brengehenben. Dartzu vergleicht Chriftus bie Rirde geben Junfframen, under welchen funffe weis, und funff thoret gewesen, Datth. am funff und zwenpigften. Hierumb biefer Artidl tains wegs anzunemen ift, boch hie werben fo billig gelobt, bas fo bekennen, wie die Rirch ewig bleiben werde, ban hie stet finff die Berheisung Christi, so durch die ewige Warheit versprochen ift, bas bei Ir ber Rirchen ber Geift ber Wahrheit in ewig Zeit sein werde, Johann. am vierzehenben. Und Er ber Berr Ihefus Chriftus felber bei Ir ber Rirchen sein well alle Tag bis zu Erfüllung ber Bellt, Mattb. am lettenn.

Sie werbent auch billig in bem gelebt, bas sy betennen, das der Underscheid der Kirchen Ordnung ober Haltung nit soll zertrennen Ainigkait des Glaubens, solch Bekantung wirdet geachtet, das es allain verstanden werde von sunderlichen Gepreuchen, wie etwan ein Landt aber Gegendt aus Andacht haben mocht, darvon Iheronimus redet. Wan aber dise Erkantnuß auf die Gemain der gemainen Christenhait breuch und Haltung verstanden und gezogen werden solt, kan und mag disen Verstanden niemann annemen, unnd wurde mhan Inen sagen mit sanct paul: wir haben nit einen solchen brauch, in der ersten Epistl zun Corinthern am ailsten. So leret auch der haisig Augustinus, welches Zeugnuß sy selber insurn, in dem buch zum Januario, das man die Breuch und Haltung der gemainen Christenhait nit abthun sollt, dan zu vermueten sen, das die vonn Aposteln herkommen.

Den achten Articil von ben bofen Dienern ber Rirschen und Gleifnern, bas berfelbigen Boghait ben Sacras

menten und bem Bort nit schaben brenge, dieweil sich berselbige Artickl vergleicht mit der Römischen Kirchen, wirdet billich angenomen, insonders weil sie an disem Ort verdammen die Donatisten und die Origenisten, welche gesagt haben, das sich nit zimb, das man die bössen Diener brauche in ter Kirchen, welche Keberen nachs volgends die Waldenser, und die Armen von Leon wider erweckt habenn, und sein nachgevolgt Johann Wicless in Engeland und Johann Huff in Beheim.

Dergleichen ist anzunemen ber neundt Artickl, so bestennt wirdet von dem Tauff, bas berselbig Tauff notwendig sen jum ewigen haill, und das man die Kinder taufssen soll. Hierumb auch die Auffruerigen Widertauffer, die für und für wellen auffruern und Bluet verglessen machen, wie den leider vor fünff Jaren auch gescheen ist, an allen Ennden und Orten des Römischen Reichs, villichen außgereut, und nit gelitten werden sullen.

Der gehend Articil wie ber mit Borten fürbracht ift, hat nichts schedliche, bas zu verwerffen fep, ban fie bekennen, bas in dem facrament nach ordentlicher Consecration wesenlich und warlich jugegen sey ber Leib und bas Bluet Christi; solche aber boch mit bisem Unhang jugelaffen werben mag, bas bie Fürften glauben, bas under gebachter Gestallt in fonberhait gegenwartig fen ber gang Chriftus, und nit minder fen bas Bluet Chrifti nach und mit volgender Beife under ber Geftalt bes Brote, gleicher Beiß als Er ift under ber Beftalt bes Beins, und herwider. Dan funft in bem Gacrament were ber Leib Christi thob und on Bluet, wiber bas fo paulus geschrieben hat zu ben Romern am fechsten: Chriftus ift erstanden von ben Thobten, und hinfur ftirbt er nit mehr. Es wirbet auch billich bie in bifes Artidels Befantnuß als vaft notwendig zuegethan, bas bie Furften pillicher Weiß mher ber gemeinen Rirchen, ban etlichen, die nit woll und recht leren, glauben follen, nemlich bas burch bas allmechtig Gottes Wort und Confe crirung bes Saframents bie Subftant bes Brote in ben Leib Chrifti vermandelt werde, wie dan porlangft in einem gemainen Concilio entschloffen und entschieben ift im Canone: Firmiter de summa Tripitate et fide catholica. Es werdent auch hie bie Fursten billichen gelobt, bas fie die Jenen, so Capharnaiter mochten genant werben, welche die Bahrheit und Gegenwartigkait bes Leibs und Bluets unfers herrn Jefu Christi im Sacrament bes Altars difer Zeit verleuchnen, auch verwerffen, und für verbampt haben wellen.

Daß in dem ailsten Artickl bekent wirdt, wie das die sonderlich und priesterlich Absolution sambt der haimlichen priester Beicht in der Kirchen zu erhalten sew, disen Artickl soll man billich, wie sich bezimbt, annemen, dan sich sollichs alles dem gemeinen christlichen Glauben vergleicht. Dan die Absolution wirdt bestettigt durch Christus Wort und Befelch, do er seinen Zwölsbotten saget Iohannis am zwentigsten: Welchen Ir die Sändt nachlassen werdet, denen werden ste nachgelassen sein. Aber bei disem Artickl sein zwey Ding zu erfordern, das

erft, bas fy barob und baran fein, bamit von ben Unterthanen Jerlich auf öfterlich Zeit gebeicht und bas Sacrament empfangen werbe nach vermöge bes Capitle: Omnis vtriusque sexus de penitentiis et remissionibus, wie ban folche gar erberlich und in aller Anbacht burch gemaine Chriftenhait biffer gehalten worden ift. Das ander, bas burch bie prediger bie Underthanen pleisitg und treulich ermant werden, bas bie, so beichten wollen, und villeicht alle Ihre Sundt nacheinander nit erzelen funten, bas fp nichts bestminber zu folchen Beich. ten gueten Bleiß fürferen, und Ir Gewiffen examiniren, bamit fy, nachbem fy fich mit Bleif und Ernft bebacht haben, aller Irer Gunbte gante Beicht thun mogen, über bas übrig aber, so Inen vergeffen, und berselben Beit nit ingebendt ift, bas fo in gemain beichten und fagen, auch bitten mit dem Pfalmisten: D Herr! von meinen heim-lichen Sunden mach mich rain, im achtzehenden Pfalmen. Daß aber im zwolften Artica bekennt wird, das

Daß aber im zwolsten Artical bekennt wird, das allen denen, so gefündt haben aber gesallen sein, wan, wie oft und zu welcher Zeit sp sich bekern, Ablas der sündt mitgetallt soll werden, und das die Lirch denienen, so widerkeren, absolution mittailen soll, ist anzunemen und zu loben, dan sp hie die Rovatianer pillich verdammen, welche gesagt haben, wenn ainer einmal zu der penitents oder puß zugelassen werdt, soll man Ime die penitents oder Puß nit wider zulassen, welches doch ist wider den propheten, der dan dem Sünder die Genad verspricht, zu welcher Stund er erseuftzen wirdet, Ezechiestis am achtzehenden. So ist auch wider die gnadenreiche Mannung unsers Herrn und Heylandts Tesu Christi, welcher dem heiligen peter geantwortet hat, das er nit nur allain syden mal, sonder sydenstig syden mal einem sündenden Brueder im Tag soll vergeben, Matth. am

achtzehenben.

Aber der ander Tapl des Artidels wurdet billig gar verworfen, auß Urfach, bas ip fagen, bas allain zway Tayl ber penitent fepen, welches ban zuwiber ift ber gangen gemainen Chriftenlichen Kirchen, Die von Beit ber hailigen 3wölfpotten bis auf uns gehalten und geglaubt hat, bas brey Thank ber penitent fein, nemlich Die Reuwe, Beicht und bas Genugthun. Alfo habent bie alten und hailigen Berer, Drigince, Cyprianus, Chrifoflomus, Augustinus, Gregorius und andere aus ber hais ligen Schrift gelert, nemlich aus dem andern König Buch am zwolsten, vom David, aus bem andern Buch parali-pomenon am 23ften, vom Manaffe im 31 ften, 37 ften, 50 ften und hunderften und ainen pfalmen. Aus diefem hat Leo der Zehend dises Ramens seliger gedechtnis des Luthers Articel billig verbampt, ber also gelert hat, bas brep Thapl fein ber penitenz, nemlich bie Reuwe, bie Beicht und bas Onugthun, ift nit gegrundt in ber bailigen Geschrift, noch in ben hailigen Chriftlichen Lerern; beshalb mag biefer Tayl begelbigen Artidels fainsmegs zugelaffen aber angenomen werben. Gleicher Beiß mag auch nit zugelaffen werben bifer Tapl, als angezaigt wirdet, wie der Glaub der ander Tayl der penitens sey,

dieweil meniglichen wysend ift, bas ber Glaub ber venis tent vorget, ban es fen ban fach, bas ainer vor glaub, wirdet er nit Reuwe haben. Es fan und mag auch bifer Tapl nit jugelaffen werben, ber bie Onugthuung. fo zu ber penitent gehört, verachtet, ban folche ift wiber bas Evangelium, mider die 3molfpotten, wider bie bailigen Batter, wider die Concilia und wider die hailig gemaine driftenliche Rirche. Dan alfo Schreiet Johannes ber Tauffer: Ir follet thun wurdige Frucht ber penitens, Matth. am brytten. Der hailig paulus gebeut gleicher Beife: wie Ir euere Glieber ber Unreinigfait gu bienen gegeben habent, alfo follent Ir gleicher Beiß bargeben enere Blieber zu ber Berechtigfait in Die Bailigmachung, gu Romern am fechsten. Derfelbig paulus hat verfundt ben haiben und Beltern, das jy Bug wurthen, und fich fern follen gu Gott, und bas fie thuen gutte Berth, bie ber penitens wirdig, im Bottenbuch am 20sten. Und Christus felber hat gepredigt, auch gelert also: Ir sollet Buß wirkhen, dan es nahet sich das Reich der himel, Matth. am vierdten. Difen Beeg und Daß zu prebigen und zu leren, hat Chriftus feinen 3wolfpotten gepotten, Luc. am 24 ften. Und gar treulich ift 3me nachthomen ber hailig petrus in seiner erften predig im Botten Buch am andern. Also ermant auch ber hailig Aurelius Augustinus, bas ain ieber in 3me felber ein Strengthait feins Lebens üben foll, bamit fo er von 3m felber geurtheilt, werbe er von Got nicht geurtheilt, wie ban paulus saget in bem ersten sendbrief zu ben Corins thern am ailften. So fagt also Leo ber Babft, ben man mit seinem Zunamen ben großen Leonen genennt; ber Mitter Gottes und ber Menfchen, ber Menfch Ihefus Chriftus, hat ben Furgefetten ber Rirchen bifen Gewalt gegeben, bas fy benen, fo gebeicht hetten, gebend ain Werf ber penitens, und burch ain hailwirdige Onugthuung, man fy gerainigt weren, folten fie biefelben gulaffen ju Bemainschaft ber Saframent burch bie Thur ber Berfonung. Und alfo fpricht ber hailig Ambrofius: nach ber Beschwer ber Gewiffen foll man geben bie Groffe ber penitens. Defhalb fo fein auch vil und mancherlen Canones, die man nennet penitentiales, gesett in bem allerhailigsten Concilio zu Nicea von wegen mancherlen Gnugthuung. Aber ber Reger Jovinianus, Dieweil et die gesett, das alle fund gleich sepen, so hat er die Uns berschaid ber Gnugihuung für die Sunde nit zugelaffen. Derhalb wirdt billich für gut geachtet, bas die Auffatung ber Buß in ber Beicht von ber Rirchen nit abzuthun fen, ban es wer wider bas offentlich Evangelium, auch Erfantnus ber hailigen Concilien und ber Better. Hierumb follen die Ihenen, so gebeicht haben, und absolvirt sein von ben prieftern, bie aufgesetten Buß volbringen, bamit fte nachvolgen bem fpruch, ben fanct paulus gefchriben hat, lautend alfo: Er hat fich felber geben für uns, auf das er uns erledigt von aller Sund, und rainigt Ime selbs ein Bolath, bas Ime wolgesiel, und bas do strebte nach guten Werthen, jum Tito am andern. Also hat Chriftus gnug gethan für uns, bas wir 3me nachvolgen

Tollen in ben gutten Werthen, und bas wir die aufgesetz-

ten Buß vollenbringen follen.

199

Der brepzehendt Artichel wird billig zugelaffen, ban er nit scheblich ift, bieweil fie fagen, bas bie Sacrament sepen eingeset nit allain, bas sp Zaichen sepen, bardurch Die Menschen aines Glaubens erthent werben, sonder bas fy Baichen und Runtschaft seven beg gottlichen Willens gegen und. Darumb von Inen zu begern ift, bamit, wie fle hie in gemain von ben Sacramenten fürbringen, das sp solches auch in Sonderhait von den spben Sacramenten ber Rirchen bethennen und verschaffen, bag folche auch Ir Unberthanen halten.

Beiter als fie im vierzehenben Artickel bekhennen, bas niemandt bas Wort Gottes ober bas Sacrament in ber Rirchen außtailen foll, er fepe ban ordentlich barzu beruffen, biefes foll alfo verftanben werben, bas allain ber werd ordenlich beruffen, welcher nach ber Form beg gaiftlichen Rechtens, und nach ber hailigen Rirchen Ginfepung, bie in der gangen Chriftenheit bigher gehalten ift, und nit nach ber Berueffung Sieroboam, ober nach ber Ermelung bes gemainen powels, aber burch ain geverliche Weiße ingebrentht, oder aignes Gewalts eingesett worben were, ban folche nit berueft worben, wie Naron. In solcher und fainer andern Maynung ift die Befantnuß ber Fürsten anzunemen, und sein hieben zu ermanen, bas fie ben folden bleiben, und niemandt weber zu ainem pfarrheren, noch ju ainem prediger julaffen in Gren Gebietten, er fen ban orbenlich burch bie gaiftliche Dberfait nach Saltung ber gemainen Chriftenheit berueft worben.

218 aber bethent wirbet im fünfzehenden Artichel, man foll bie Ordnung ber Kirchen halten, bie on Sund mogen gehalten werben, und bie jum Friede und gutter Ordnung in ber Kirchen bienen, wirt angenomen; boch fein zu ermanen, bas fie bie Ordnung ber Kirchen, es sey ban ber gangen gemainen Kirchen aber in ainer iete lichen proving, so bigher an uns mit Andacht und driftlich khomen, hinfuro auch sollen halten; und ob an ettlichen Orten ber gemain Rirchen Ordnung gefallen, das fie bie Kürsten wider aufrichten, und ben iren Underthanen verschaffen follen, bas fle aller Ding nach follcher gemainen driftenlichen Ordnung bey Iren Unberthanen gehalten merben.

Aber der Anhang bises Artickels ist gentlich aufzuheben, ban es ift ein irrig Ding, so gesagt wirbt, bas Die Menschen Satung, so aufgesett sein zu Berfonung Gottes und Onugihuung für Die Sund, ftreben wiber bas Evangelium, wie ban bienach von ben Elofter Belubben, von Unberschaib ber Speiß und ander Sachen erfleret wirt.

Der fechzehend Artickl von der weltlichen Oberkait wirt billich angenomen, als ber nit allain ben Repferlichen, fonber auch gaiftlichen Rechten, bem Evangelio, ber hailigen Schrift, und gangen Regel unfere hailigen Glaw bens gemeß ift. Deghalb ber Apostel paulus gebotten bat: Es foll ein iglich Menfc ber obern gewalt unberthenig fenn, barumb bas fein Gewalt ift, ban von Got, was aber von Got ift, ift geordnet, barumb wer barwiber ftrebt bem Gewalt, ber wiberftrebt Gotes Orbnung, bie aber wiberftreben, erlangen Ine felber bie Berbammung, jum Romern am brengehenben. Darumb bie gurften recht thun, bas fie verwerfen bie Wibertauffer, welche gerbrechen alle lobliche Ordnung, und verbieten ben Christen bie Oberfait, und alle burgerliche Embter, on welche fein Gemain fan aber mag wol und feliglichen regirt werben.

Die Befantnuß bes flebenzehenden Artidels ift auch recht, ban aus ber Apostel Glauben, bergleichen aus ber hailigen Schrift bekennen die gant gemein chriftlich Kirch, das Christus am Jungsten Tag widerkomen wirdt zu richten Lebendig und Thodenn. Darumb verdamen die Fürsten hie auch billich abermals die Widertäuffer, welche ba glauben, das ben verdampten, auch ber Theuffle peen etwan aufhören, und ber peen ein Ende fein werbe, bie auch Ine felbft erbichten mit ben Juben etliche Reich bifer Welt vor ber Aufferftehung ber Thobenn, wan nun bie

Gottlosen gar underbruckt werben.

Im achtzehenden Artickell bekennen fie ben Gewalt bes freien Willens, das er frey macht habe zu vollbringen burgerliche aber menichliche Gerechtigfait, er bab aber nit Macht zu vollziehen die Gerechtigkait Gottes on zuthun bes heiligen Geifts. Dife Befantnuß wirt billig angenomen und zugelaffen, fle fein auch beghalb zu loben. Dan also muß und soll ein rechter Chrift ben Mittelweg wandern, das er mit ben pelagianern bem freien Billen nit zuvil zugebe, Ime auch nit neme alle Freiheit, wie ban bie gotlofen Manicheer gethan haben, welches auf beib Seiten irrig gewesen und noch ift. Dan Augustinus fagt: wir glauben ungezweifelt und prebigen aus einem gewiffen Glauben, bas ber frey Bill in bem Menfchen sep. Dan es were ein unmenschlicher Irthumb, ben frepen Willen zu laignen in bem Menschen, welchen boch ein iglicher in Ime felbft empfindt, fo wirdtet gar oft ber fren Will aus der Schrift bewifen; ban fanct paulus spricht also: ber Mensch bat seins Willens Macht, in der erften Epiftel zun Corintbern am flebenden. Bon ben Gerechten spricht ber weis Man, bas er fundt übertretten, und hat nit übertretten, er kundt bos thun, und hat nit bos gethon, Ecclesiast. am ain und druffigsten. Got sprach ju Tayn: Ban bu gute thuft, wirbest empfangen, wan bu aber übell handelft, fo würdet alsbald bein Sund sein in ber Thuer, aber under dir soll sein bie Begierbe, und bu folt über biefelbige herrichen, Genes. am vierdien. Durch Esaiam ben propheten spricht Got: wan Ir wollet und mich horet, fo werdet Ir effen bie Guter der Erden, wo Ir aber nit wollet, sunder werdet mich raihen zum Jorn, so soll euch das Schwert verzern. Daselb bezeugt auch Iheremias mit kurden Wortenn, und spricht: Siehe, du hast geredt, und hast übels gesthan, und hast es Macht gehapt, Iheremie am dritten. Hiemit sagt gleicher Weiß Ezechiel, do er spricht: Wersset von euch alle Ungerechtigfait, barin Ir übertretten hapt, und machet euch ein neus Bert, und ainen newen Geift, und warumb wollet Ir fterben, bu hauß Ifrabel, wann

ich wil nit benn Thobt bes, ber ba flirbt, spricht Got ber Berr, feret wider und lebet. Und fanct paulus spricht: ber propheten Geift ift Ine unberworffen, in ber erften Eviftel zu ben Corinthern am vierzehenden, und in ber anbern zu benselben Corinthern am neundten: Ein jalider wie er 3me in seinem Berben fürgefest, nit als aus einer Traurigfait und gezwungen. Alfo hat Rurhlichenn Chriftus mit einem Bort alle Manicheer nibergeschlagen, wan er fpricht: bie Urmen habt Ir allheit ben euch, und man Ir wollet, mugt Ir Ine Gute thun, Marci am viergehnden; und ju hierusalem spricht er: Bie oft hab ich wollen versamlen beine Rinder under die Flügel, bu haft aber nicht gewolt, Matth. am brep und zwentigften.

Der neunzehende Artidell wirdet auch geprepfet und angenomen, ban Got bas bochft unb beft Guth ift fein Burdher ober Urfach bes Ubels, sonber ber vernünftig Will, ber bo gebrechlich, ift ein Urfach ber Gunbe. Darumb foll Riemant fein Lafter und Gunbe Got gules gen, fonder 3me felber jumeffen, wie ban Iheremie am anbern geschrieben ftet: bein Bogheit wirt bich ftraffen, und bein Abwendung wird bich schelten; und Dfee am brenzehenben: Dein Berberben ift aus bir Ifrael, ollain ift bein hilf bei mir. Und David hat im Geift erkannth, bas Got berienig fen, ber nit will bas Bof ober Ubell,

am funften pfalmen.

Der zwennigift Articell ift nit fo feer ber Furften und ber Stet Befantnuß, ale ain Entschuldigung Irer prediger, nur ains ift hie, so die Furften und Stet antriefft, nemblich bas bie guten Werth Bergebung ber Sund nit verdienen, welches, wie es oben vor verworffen ift, also wirt es ist bie wieber, und von newen Dingen nit zugelaffen. Dan Daniel spricht zu bem Konig Rabuchebonofor: er foll burch Almufen fein Sund ablofen, Daniel. am vierbten. Und Thobias leret feinen Sun, und faget: bie Almusen lofen von allen Gunden, und von dem Thob, und laffen die Seelen nit tommen in die Finsternuß, Thob. am viertten. Christus spricht: Gebet Almufen, und fehet, alle Ding feyn euch rein, Luc. am allften. Bu biefem allen, wo bie guten Werk nit verdienstlich weren, wie follt ber weis Dan gefagt haben: Got wirt wider geben ben gon für die Arbalt feiner Bailigen, Sapient. am zehenden. Die foll uns auch petrus fo herziglich ju guten Werfen ermant haben, bo er fpricht: Darum Brueber feit befto mehr bevlieffen, bas Ir burch gute Werf eur Berufung und eur Erwelung gewiß machet, in der andern Canonica Petri am andern Capitu. Go fpricht bas auserwelt gaß Sanct paul: Got ift nit ungerecht, bas er vergeffen wirb eur Werf um ber Lieb willen, bie Ir bewiesen habt in feinem Ramen, zu ben Hebreern am sechsten. Hiemit verachtet niemants ben Berbienst Christi, funder wir wiffen, bas unfer Werk nichts fein, auch nichts verdienftlich, ban allain aus fraft bes Berbienfts bes Leibens Chrifti. Bir wiffen auch, bas Chriftus ber Weg ift, bas Leben und bie Warheit, Johan. am vierzehenden. Aber Chriftus, wie einn guter hirt, ift uns seinen Schefflein vorgangen,

und hat angehaben zu thun und zu leren, im Botten Buch am ersten, hat uns ein Erempel geben, das wie er gethon, wir auch thun follen, Johannis am brenzehenden. Er ift gangen durch ben Weg ber guten Werth, auff bas alle Christen follen 3me auch volgenn, und nach feinem Bevelch Ir Creus tragen, Matth. am zehenden, und welder bas Creus nicht nachtregt, ift nit ein Junger Chrifti. So ift es auch war, wie Johannes spricht, wer ba fagt, bas er in Christo bleibt, foll auch wandeln, wie er Chris ftus auch gewandelt hat, in der erstenn Canonick Johannis im andern Capittel. Darumb bieweil biese opinion wider die gutten Werf und bas Evangelium an allen Ortten, ift fie billich vor ailf hundert Jaren ben ben Bei-

ten Augustini verworffen und verbambt worden.

Als nun zulest bei bem ain und zwanzigsten Articel fürgebracht wirbet, bas man in ber Ryrchen wol halten mög die Getechtniß ber Hailigen, auf das wir Iren guten Werken nachfolgen, und bas man boch die Hailigen nit anruffen noch von Inen Hilf begern foll, so wirdet verwundert, bas die Fürsten und Stet zugelaffen und gebultet haben, das difer Irsal, ber so oft in ber Rprchen verbampt, ben Inen wiber erweckt worden ift, bieweil boch vor tausent und hundert Jaren der hailig Hieronimus den Reger Wigilantium überwunden hat. Und wiewol auch die Albigenser, die Armen von Leon, die Walbenfer, die alten und newen Cathari bifen Irfal lang barnach auch wider herfür gebracht, so sein sp boch alle verdampt worden. Sierumb bifer Artickl gentlich ju verwerffen, und mit gemainer Kyrchen zu verbannen ift. Dan bas man bie hailigen mug anruffen, haben wir nit allain haltung ber Kyrchen, sonder auch Bewilligung ber hailigen Batter. Augustini, hieronymi, Cypriani, Chrisostomi, Basplii, Bernhardi und bergleichen hailigen Doctoren der Kprchen. Go ift auch mahr, bas burch bie hailig Geschrift bewyset wirbet, bas man bie Sapligen eren fol, ban es leret Chriftus, ber also sagt: Wan ainer mir bienen wirdt, so wirt In eren mein Bater, ber im himel ift, Johannis am zwolften. Wan ban Got eret bie Sailigen, warumb folten ben wir Menschen fie auch nit mogen eren. So hat fich Got ber herre beferet zu bem rewenden Job, als ber gepetten hat fur feine Freunde, 3ob am 24ften, vilmer wird Got fein Onab beweyfen, wan bie bailige und rain Jungfram Maria für und vitten wirdet. So lefen wir Baruch am britten, ba also geschrieben ftet: Du allmechtiger Herr Gott Ifrael, erhor nun bas Gebet ber Toben von Ifrael. Daraus volget, bas auch bie Tobten bitten fur uns. Alfo haben im alten Testament gethon Onias und hieremias; ban also hat gesehen Judas Machabeus, bas Onias ber obrift priefter außgesprait oder gestreckt hat seine hand, und gebetten für alles Bolf ber Juben. Und nach bemfelbigen ift erschienen ain anderer Man, ber im Alter und seiner Glory wunderbarlich gewesen, von welichem gemelter Onias gefagt hat: Dieser ift ain Liebhaber ber Brueber unnd des Bolts von Ihrael, dieser ift der Jene, ber vol bittet für bas Bold, und die gante hailige Stadt, hieres

mias Gottes prophet, im andern Buch ber Dachabeer am funfzehenden Capitel. So beweiset Die hailige Geschrift, bas auch bie Engel für und bitten. Warumb folten wir ban folichs von ben hailigen auch nit halten? Dan alfo faget ber Engel: D herr ber heerscharen, wie lang wirdeft bu bich über bie Stett hierusalem und Juda, über welche bu erhurnet bift, nit erbarmen? und ber herr hat bem Engel trofflich Wort ju Antwurt geben, Zacharie am erften. Soliches bezeuget ber hailig 30b, und faget: wan fur Ine reben wirbet ein Engel auf tanfend, aleban wirbet 3m Got barmhertig fein, und fagen, erlos Ine, bamit er nit abfteig zu Berftehrung, Job am brey und brepfigften. Go ift offenbar auß ben Worten bes liebgehabten Jungers, Johannis Evangelifte, ba er also sagt: Die vier Thier und die vier und zwanpig Eltern fein gefallen für bas Lam, und habenn ainn ieber Harpfen gehabt, barzu gulben Schalen, die vol gewesen fein von wolriechenben Dingen, bas find ber Sailigen Gepett, in ber Offenbarung Johannis am fünften. Und volget hernach: Der Engel ift gestanben vor bem Altar, hat ain gulben Rauchfas gehapt, und man hat Im vil Rauchopfer geben, bamit er außtailte von bem Gepet aller hailigen ob bem gulben Altar, welches ift vor Gotes Ebron, und es ift aufgestigen ain Rauch bes angehindeten Opfere von bem Gebet ber hailigen, von ber hand bes Engele für Gatt.

Zulest hat ber hailig Cyprianus, Martirer und Bischoff zu Carthago, vor tausend zwey hundert und funfzig Jaren geschrieben dem Bapst Cornelio im ersten Buch und ersten Sendbrieff, und begeret, welcher aus Inen der erst von inen verschaid, der solle ben Got bitten für die Brüeder und Schwestern. Dieser hailiger Man und Martirer, wan er nit für gewiß gehapt, das die Hailigen nach disem Leben solten bitten für die Lebendigen, so het er on Zweissel soliche Cornelio nit geschriben, noch

gebetten.

Es mag auch nit fürstendig sein, bas fie sagen: es fen nur ain Mitler Gotes und ber Menschen, in ber erften Epiftel ju Timotheo am andern, und in ber erften Canonid Johannis am vierdten. Dan gleichwol ob bie gange Rirchen bekenet, bas ba fen ain ainiger Mittler ber Erlofung, nemlich Chriftus Ihefus, fo fein boch von wegen ber Furbit auch fonft vol andere Mittler, nach Außweisung ber Geschrift. Alfo ift gemefen Movies ain Mittler und Bertebinger zwischen Got und ben Denschen, Deuteronomy am fünften. Auch so hat er als Mittler gebetten für bas Bold von Ifrael, Erobi am fibengebenben, und am zwen und brenffigsten. Und also hat paulus gebetten für bie Jenigen, so im Schiff not gelitten haben, im Botten Buch am fiben und zwanzigften. Alfo begert paulus, das die Romer Got für Ine bitten, ju ben Romern am 15 ten, also von Corinthern in der andern Epiftel jun Corinthern am erften. Dergleichen bat er von ben Coloffern und andern auch begert, wie ban foliche zu ben Coloffern am vierbten geschrieben ift; hat auch felbe für bie Romer und Corinther zc. gebetten. Go lifet man im

Botten Buch am zwölften, ba petrus gefangen mar, bat bie Rirch on Unterlas Got fur In gebetten. Defhalb ift Chriftus unfer erfter und obrifter Furfteer und Rurbitter, und bie Sailigen feind Geliber Chrifti, wie ban gefdrieben ift in ber erften Epiftel jun Corinthern am awolften, auch zu ben Ephefern am funften, und vergleiden alfo Iren Willen bem Willen Chrifti. Ban fie feben, bas unfer haupt Chriftus bittet fur uns, on allen swenffel, so thuend soliche auch bie Sailigen, bas fie feben, bas Chriftus auch thut. Dieweil ban soliches alles also und war ift, mag und foll an die Furften und Stett begert werden, bas fie fampt Irem Anhang von ber gemainen Christenheit bie nit abweichen wollen, fonber glauben und bekennen alles bas, so von eren und anruffen ber Sailigen bie gange Belb glaubet und befennet, wellches auch zu Beiten bes hailigen Augustini in allen Rirchen gehalten worben, und ban berfelbig Augustinus gefcrieben hat: bas driftentlich Bold haltet mit aller Unbacht die Gebechtnus ber Mertirer, bamit fie nachvolgen mögen, und bas es in Ir gefellschaft burch Iren Berbienft genomen und Inen Ir Fürbit geholffen werben.

## Unntwurt auff ben anbern Tapl ber Befantnus.

Das weitter in ber Befantnus gemelb und unber ben Misbreuchen gezelet wirb, bas man ben Layen bas Sacrament geb allain under ainer gestalt, mit anzaigen, bas fy unter Iren gebieten ben Layen bas Sacrament under baiber gestalt zulaffen, barauff ift zu antworten, baß foliche nit recht fep, mog auch nit nach bem brauch ber Rurchen under bie Digbreuch erheblet werben, sondet in Unsehung ber Satungen und gemainen Saltungen ber Ryrchen, bas man ben Lapen gebe big Sacrament unber baiden gestalt, ift mer für einen Misbrauch und Unge horsam ju achten. Dan offenbar und wiffentlich ift, bas bie Bailigen ber erften Rirthen unber ainer geftalt bes brote bis Sacrament empfangen haben: bann also schrets bet Lucas im Botten Buch: Sie verharreten in ber Apostel ober Botten Ber, auch ber Gemainschaft bes Brots brechenn, im Botten Buch am anbern. Sie meltet Lucas allein bas Brot. So fagt Lucas wieberumb also: Den nechken Tag bes Sabaths, als wir zusamen tomen fein, ju brechen bas Brot, am 20 ften Cavitell bes gemelten Botten Budys. Go hat auch ber erfte Auffeber Dieses allerhailigsten Sacraments, so er von Tobten erftanben, feinen Jungern, bie in Emaus gewogen fein, bifes Saframent allain under ainer gestalt gegeben. Dan also geschrieben ift: Er hat genomen bas Brot, bas gefegnet, und gebrochen Inen geraicht, Diefelbige haben Inen erfent in ber Brot brechung, Luc. am vier und zwen-Bigften: an welchem Ort ber hailig Augustinus, Theophilactus, Chrifostomus und Beba, Die für vilen hundert Jaren, und etlichen nit lang nach ber 3wolf Botten Bett

gewefen fein, bethennen und fagen: es fen gewefen bis Sacrament. So ists nit one haimliche gottliche Ursach, bas ber herr Ihefus Chriftus fo oft allain bes Brois gebenfet, wie ban Johannis am fechften gefdriben ift. Der hailig Ignatius, auch ain Junger bes hailigen Joannie Euangelistae, meltet in ber Epiftel ju ben Ephefern in Empfahung bifes Sacraments allein bes Brots, und ber hailig Umbroftus, fo er beschreibt bie Communion ber Lapen im Buch von ben Sacramenten, gebendt er bergleichen allain bes Brots, wiewol von ber priefter Communion gebenft er ber baiben gestalt. So wirbet ben Lapen verpotten im Concilio ju Rem, bas nit fie, sonder die priefter bas Sacrament bes herrn Leibs au ben Rranten tragen fullen, und geschicht bafelbft fain Melbung von ber Gestalt bes Beins. Darque ju ermeffen, daß zu berfelbigen Beit gleich wie iet bas viaticum allain fur bie Rranden unter ainer geftalt gewefen ift. Das bewehfen die ganten alten Buf Canones ober poenitentiales, man bas Concilium Agathense hat erfennt, wan ain priefter in ain groß Lafter gefallen, fo hat man Ine in ain Kloster gestoßen, und Im ist nit bie priefterliche, sonder allain die laifche, bas ift, under ainer gestalt Communion zugelassen. So hat Dfius ber Bischoff in Sardicenst Concilio verpotten, bas etliche frevele und mutwillige Bischoff von wegen Gres Ubels auch nit folten empfangen die Communion ber Lapen. Auß welichem offentbar wirdet, bas ain groffer Underschaib allweg under ber priester und ber Laven Communion gewesen ift, und namlich, bas die priester under zweier, und die Layen under ainer gestalt dis Sacrament entpfangen haben, und ift nit erft newlich aufgefest, fonber in der erften Anrchen an vol trefflichen Orten gehalten. Das wirbet auch gar icon figurirt im Alten Testament von ben Rachtomen bes prieftere Gli, ban alfo faget Got in bem erften Buch ber Runig am anbern: Es wirbet sich begeben und ist fünftig, welcher bleiben wirdt in beinem Sauß, ber wirdet thomen, bas man fur In Got bitte, und bas er aufopfert ain filberen pfening, und ainen Torbten bes Brote, und fage, um Gote Billen pit ich, laffe mich zu ainem priefterlichen Zail, bas ich effen mog ein bielein Brot. Sie zaigt an flarlich bie hailig Schrift, bas bie Rachtomen Beli bes priefters, nachbem bas priefterthumb von Innen genomen ift, bas fy begerent, das man fy zulaff zu ainem priestertail, nemlich zu bem Brot; und also nach biefer Figur follen bie Laven ainer gestalt bes Brots billich begniegig fein: wie ban bisher bie Gotliebenben Christen aines priesters Tail wol zufrieben gewesen fin. So ift war, wan die Bapfte ju Rom, Carbinal, Bischoffe und alle priefter, so die nit Des hals ten, sonbern frant an bem Tobt Bett liegen, bas fy fic allein mit einer gestalt benügen laffen, und nemen alfo das Sacrament, so das Concilium Nicenum viaticum nennet, allain under ber gestalt bes Brots, welches fy on Zwepfel nit thetten, wan fp vermainten, bas vonnoeien were, und bas fainer selig werden mocht, er empfange ban das Sacrament under baiden Gestalten.

Run ift nit minder, und man kan nit wol absein, bas por Zeitten in vilen Kirchen baibe gestalt ben Lapen gegeben fen, und bas vorheiten bie Laven under ainer ober baiber gestalt haben moegen biß Sacrament empfaben; aber von wegen viler geferlichfeit und Schaben ift difer Brauch ber taiber gestalt stillschweigenbe abgangen. Dan es hat fich funden jum merer mall, wo in ben pfarren große Menig bes Bolts gewefen fein, bas man funden hat vil alter und junger, zitternder Kranken, bloeber und ungefchickter Leuthe, und fo nit großer Bleis fürgewendt, bas bis Sacrament under ber gestalt bes Weins verschittet, und also veruneret worden ift. Und auf heutigen Tag folt man ain folche Menige bes Bolds mit banberlen gestalt verfeben, ift vil baran gelegen, in was Bag ober Gefdirr foliche behalten werden moechte, Dieweil foliche abschmedig leichtlich mocht werben, bartzu bas es denen, fo bas empfahen, ainen Wiberwillen bringen mochte. Go mag man es auch on Berschuttung nit wol umbtragen, und brengen zu ben Rranden. Aus welchen und andern Urfachen on 3wenffel nit burch bie gaiftlichen, fonder burch Eingebung Gots bes hailigen Gaifts bie Rirchen, in welchen ber Brauch ift gewesen, bas man bis Sacrament ben Laien unber baiber gestalt gegeben bat, bewegt sein worden, bas man baffelbig hinfür allain unber ainer gestalt geben solt, sonderlich dieweil Inen nichts baran abging, fo ber gange Christus ift unter ieder gestalt, und nit minder nimt ain Jeder Christ under ainer als under baider gestalt. Wie ban bas auch in bem Concilio zu Constant, in welchem so vil treffenlichen Leut gemefen fein, erkenth worben ift; so bat bas auch gleicher Beis orbentlich erfanth bas Concilium ju Bafel. Und wie wol vorzeiten frey ist gewesen, bas ainer bis Sacrament unber ainer aber baiber gestalt empfahen mocht, boch als ainmal biese Regeren, bas ethlich geleret haben, es mog fainer one bepbe gestalt felicht werben, aufgestanden ift, hat bie Rirch, welche alweg von bem hailigen Geift regieret wirdet, ben Laven bepbe gestalt verpotten. Dan alfo ift ber Brauch ber Ryrchen, bas fy bie einreisenben Regerepen etwan ju Beitten mit wiber-wertigen Sapungen ausleschet, als ba etlich aufgestanden, bie gefagt haben, man foll und muß allain in ungeheften ober ungeseuerten Brot consecriren, hat die Kirch ain Beitlang gebotten, bas man confecriren foll in geheften ober geseuerten Brot. Und als ber Reger Restorius fürgegeben habt, als bas Maria allain were ein Mutter Chrifti, nit ain gebererin Gotts, fo hat die Kirch etlichheit verpotten, fie ju nennen Christotocon, bas ift, ain Mutter Christi.

Darumb und damit die teutsche Nation gegen anbern christenlichen Künigen und potentaten nit sohismatica und abgesundert werde, so ist an die Chur- und Kürsten, auch Stet anzusinnen, das sy sich von der gemainen Christenhait nit abschaiden. Und wiewol hie eingestert wirdtet die Aussehung Christi, so ist doch war, das in dem Evangelio an kainem Ort gesunden, noch von Christo gepotten worden ist, das die Laven ben Irer Selen

Sellakeit bis Sacrament under baider gestalt zu empfahen ! schulbig sein, und obgleich wird eingefüret biefer Text am feche und prangigften Capittl Matthei: Trinfet aus biefem all, fo ift boch daffelbig ben zwölf Botten gefagt, als prieftern, und Marcus ber Evangelift leget bas aus, ba er faget: und fy haben getrunken aus bifem all; bas aber bigher in ben Lagen nit erfüllet, und ift nie burch bie gange Rirch ber gemainen Christenhait ber gant und gemain Gebrauch gewesen, bas man ben Lapen gebe biefes Sacrament under baiber geftalt, wie wol villeicht biefer Brauch gewesen ift ben ben Corinthern, zu Carthago in Aphrica und etlichen andern Rirchen. Das fy aber furbringen Gelaftum ben Bapft nach bem Capitel: Comperimus de Consecratione: distinctione secunda, man fy wol auf ben Buchftaben beffelbigen Texts feben, fo werben fy finden, bas ber Bapft Gelafius von ben prieftern, und nit von ben Laven rebet. Darumb billig ju verwerffen ift, bas fy fagen, wie ber Brauch bifes Sacraments allain under ainer gestalt ju geben, baß folichs wiber bas gotlich Recht fen. Und vor allen Dingen, fo ift auch nit zuzulaffen ber Anhang biefes Articels, bo fy fagen, bas bie Process mit bem Sacrament barumb ju unberlaffen fen, bamit bas Sacrament nit verthailet werbe. Dan fy felber aus unferm driftlichen Glauben wol wiffen, aber wiffen follen, bas hie im Sacrament Christus nit getailt wirbt, sonber gant ift und bleibt, under baiber und ieber gestalt. So verbeut auch bas Evangelium an fainem Ort die Tailung ber gestalt im Sacrament, ban auch foliche geschicht auf ben Rarfreytag burch bie gange Rirchen, wiewol die Consecrirung geschicht von bem, so Def halt, under baiber gestalt, ber foll auch baibe gestalt nemen. Diemeil ban bie Chur- und Fürften bekennen, bas im Sacrament sen ber war und gant Christus, so fein bie Chur- und Furften, auch Stet zu ermanen, bas fy Ererbietten gegenwartigem Christo, bem waren und lebendigen Gotte Sun, unferm Erloefer und Seligmacher, welcher ain Herr ift Himels und ber Erben, ain Hetr ber Berschenben, ain Kunig aller Kunigen, wie in ban wissen, bas auch Ire Almorbern als driftliche Furften und Leute mit aller Andacht gethan, und gehalten haben.

## Von dem Cheftand der Priefter.

Daß sy für den andern pundten einbrengen, als für ainen Mißbrauch, das die priester nit Eheweiber nemen, mit Erhelung, das sich Ire priester in den Ehelichen Stand begeben, auch andern solichs zu thun ratten, das ist ein Ding, darob sich menigklich nit unbislich verwundern mag, das sy Celibatum oder Keuschheit der priester für ainen Mißbrauch achten, dieweil vil meher die Ubersfahrung der Rainigkait und Begebung in einen vermainten und nit zugelassen ehelichen Stand ain Mißbrauch genanndt werden mag, und soll. Dan das die priester nit mogen noch sollen Eheweiber nemen, beheugt Aurelius

in bem andern Concilio, so zu Carthagine gehalten ift. ba er fagt: Es haben folche bie Aposteln mit aigen Erempeln geleret, und ift von Alter alfo herkhomen, barumb wollen wir bas auch also halten. Und ein wenig barvor leefet man einen folden Canonen: Es gefällt uns, bas sich die Bischoff, priester und diaconi und alle, so bie Sacramenten handeln, als huetter ber Rainigfait von ben Cheweibern enthalten follen. Aus welchen Borten offenbar ift, das dife Lere herkhombt von den Apofteln, und nit erft neulich von ber Rirchen erfunden ift. Der hailig Augustinus nach Aurelio schreibt und fragt auch mit bifon Wortten in ben Fragen bes alten und newen Teftamente: wo villeicht gefagt wurde, ob fich Bim und gut fen, fich zu freven aber zu hairetten, worumb Bimb fich ban nit, bas bie priefter Cheweiber haben? Dife Frage erlediget ber hailig Augustinus mit langer Auffüerung, warum ben geweihten prieftern nit zuegelaffen fen, Cheweiber ju nemen. Und Calirtus, ber hailig Bapft und Martirer, hat vor taufent und brenhundert Jaren gefest, bas bie Priefter nit Cheweiber nemen follen. Und allso lift man in den hailigen Concilien, Casarienst, Reocasarienst, Aphricano, Agathenst, Gerundinenst, Melbenft und Aurelianenfi. Es ift auch burch bie gante Christenheit zu Zeit bes hailigen Evangelii und ber Aposteln gehalten, das fain ordinirter ober geweihter priefter ein Cheweib hat mugen ober sullen nemen. Wol ift war, bas man in ber erften Rirchen, als an ben Dienern ber Rirchen Mangel ift gewesen, etwa etliche Laven, so im ehelichen Standt gewesen seyn, ju bem priesterthumb hat zugelaffen, wie fich ban zum Tail erscheinet aus ben Canonibus ber Aposteln, bergleichen auß ber Antwurt Bafnutii in bem Concilio que Nicea. Aber bas ift geschehen kainer andern gestalt, ban wolcher hat wollen ein Cheweib haben aber nemen, ber hat foliche thun mueffen, ebe er die Beibe bes Subdiaconats hat angenomen, wie man ban lieft in bem Capitel: Si quis eorum, in ber zwen und brenffigften distinction. Und biefen Brauch ber erften Rirchen hat gehalten und helt noch big auff heuttigen Tag bie Griechsche Rirch. Da aber burch Gotte Genad bie Rirch gewachfen ift und jugenomen hat, also bas ber Diener in ber Kirchen fürter kein Mangel aber Abgang ift gewesen, hat ber Bapft Siricius on Zwepfel nit on große Urfach vor taufent, hundert und vierzig Jaren eingesett und geordnet, bas bie priefter gant Rainigfeit hallten follen, wie ban geschrieben ift in bem Capiti: Plurimos: dist. tricesima secunda, welches auch die Bapfte, als Innocentius der erst, Leo der Groß, und der Groß Gregorius, auch andere besteet has ben, und von biefer Beit big auf heutigen Tag folches an allen Orten burch die gange Lateinische Rirchen gehalten wird. Derhalb ift genueg offenwar, und befantlich, bas Der Gaiftlichen Rainigkeit nit ain Migbrauch fen, bieweil ste von der Zeit der Zwolfbotten von den hailigen Bettern und fo lang Beit besteet gewesen, und auch von ber Lateinischen Kirchen angenomen worden ift. In biesen allen ift mar, bas bie priefter bes alten Gefet ju ber

Zeit Ire Ambie, und als sp im Tempel bienen sollten, i fein abgeschieben worden von ihren Cheweibern, wie ban Bacharias zu ber Zeit, als er im Tempel bienen folt, Lucam erften. So ban bie priefter bes neuen Gefetes allweg in ihrer priefterlichen Dienftparteit fein follen, fo volgt, das ste allweg in Rainifait leben follen. Dieweil auch paulus leret, das bie Cheleut von einander nit fein follen, ban allain auf gin Zeit, bamit bas fv obliegen mogen bem Gebett, wie ban geschrieben ift in ber erften epistel zu ben Corinthern am flebenben. Und ban ain priester für und für beten soll, hierumd er allweg in Rainikeit leben soll. Diese Ursachen haben gebraucht Hieronimus, Ambrosius und Augustinus. Fürter sagt der hailig paulus: Ich will, das ir seit on sorgfallticatt, welcher on ein Cheweib ift, ber ift forgfälltig, wie er Got gefallen muge, welcher aber ben bem Cheweib, ber ift forgfältig um bie Ding bifer Belt, wie er gefalle bem Weib, und ift zertailt; in ber erften epiftel jun Corinthern am fibenben. Dieweil ban ber priefter fiets Got gefallen Soll, ift billich, bas er fliebe bie Sorgfalltidait bes Weibs, und nit hinder fich febe, wie bes Loths Sausframen, Genes. am 29 ften.

Fürter fo ift bie priefterliche Leuschheit figurirt im alten Testament, wan also lieft man Exodi am neunzehenben, bas Movfes bem Bold, als es Gotes Gefas empfahen follt, gebotten habe, bas fy in breven Tagen nit nahen follten Iren Cheweibern. Darumb fic bie priester, dyweil sp empfaben und nemen sollen Christum. unsern herrn und hailand, auch Gesatgeber, vil minder ben Beibern nabern follen. So ift ben prieftern bes Gesates aufgelegt, das sy umb Ire Lenden leine Tücher haben, bamit sy bebedt werben, Exodi am acht und zwainzigsten. Difes legt ber hailig Beba auß, bas es ain Anzeigen gewesen sei ber fünftigen Rainifait ber priefter im neuen Gefas. Und als bet Briefter Abimes lech ben Knechten David bas gefegnet Brot geben folt, bat et vorgefraget, ob fle rain weren von ben Beibern, und erft als David geantwurt, sy sein-rain von gestern und von vorgestern, ift Inen gegeben worben bas gefege net priefter Brot, im erften Runig Buech am ain umb zwainzigsten. Bhil mehr fullen allweg rain fein bie Ihenig, fo teglich empfaben bas war und lebendig Brot, welches herab vom himel gestigen ift, Johannis am feche ften. Und die, fo bas Ofterlamp geffen haben, fein umb ihre Rieren gegürt gewesen, Exodi am zwölften. Bilmer fullen die Ihenig, Die niefen unfer Ofterlamp, Chriftum Jesum, mit Rainigkait bes Lebens gegurt fein, wie bas auch ber herr also gebotten bat: Ir sollent rain fein, Ir bie Ir traget bie geschirr bes herrn, Esaia am zwai und funfzigsten; und fagt In ber herr: Ir sullet hailig fein, ban ich heilig bin, Levitici am neunzehenden. Dife Ding alle im Schatten ein Figur sein gewesen, barumb bie priefter Got bienen follen in Sailigfait und Gerechtig. fait alle Ire Tag, Luc. am erften. Und über bas alles bezeugt der hailig Martirer Cyprianus, bas Ime von Got bem herrn offenbart, und mit ernft befohlen worden

sey, das er ermane die priester, das sy nit gemaine Saufhaltung ober Wonung mit ben Beibern halten fullen. Dieweil ban die priefterliche Rainifait von ben hailigen Concilien und Bapften gebotten, von Got geoffenwart, und von ben prieftern felbft auch Got ift verfprochen, so ist sy nit also zu verwerfen. Es verordnet auch bie hochwurde bes opfers bes Altars, besgleichen bas emfig Gebett, Fraihait und Rainifait bes Gaifts, und bas fy Fleis fürferend, damit fy Got gevallen nach ber

Lere bes hailigen Pauli.

Dieweil dan wissentlich und offenbar ift, das dieses auch ein allte Reperen Joviniani ift gewesen, welchen Jovinianum die romisch Ktrch verbampt, und ber hailig Iheronimus mit Geschriften überwunden hat, darzue ber hailig Augustinus fagt, bas bife Reperen gar balb ausgelescht worden, und zu ber priefter befledung nit thumen fen. Hierumb fullen die Fürsten und Stett folche ber priefter Bestedung und Misbrauch billichen nit leiben zu ewigen Uner bes hailigen Romifchen Reichs, besonder fich ber gemainen driftenlichen Rirchen vergleichen. Sy fullen fich auch nit bewegen laffen, bas fo Inen fürgeben wurdet, wie paulus gerebt habt in feiner erften Epiftel ju ben Corinthiern am fibenden: Es foll ein jeder haben ein Beib von wegen ber hureren. Wan folches verantwurt Iheronimus also, bas es paulus geschrieben von bem, ber tain Gelubb gethan hat, fo verftebend ber Athanaftus ober Bulgarius bifen fpruch Pauli: es funbiget nit ein Junckfrau, wan fie fich verbeprat, also bas bie nit gefagt werbe von ber Jundframen, welche Got ergeben ober versprochen sei. Allso bas auf bas, so auch Sanct paulus rebet: Es ift beffer frepen aber hairaten, ban gebrennet werden, ber hailig hieronimus ein scharpfe und tapfere Antwurt alfo geben bat, ba er faget: wie bie paulus lere gleich bafelbft: Es fen gut bem Menfchen, bas er nit anrure ein Beib. Dan ber priefter bas Mittel hat, bas er nit gebrent werbe, auch fich nit verhais ratte, fonder burch Gotes Gnad fich enthalte, welches fy mit anbechtigen Gebet, mit Reftigung bes Leibs, mit Baften unnb Bachen von Gott erlangen mogen.

Als fy weitter fagen, wie Chriftus geleret hat, bas nit alle Menfchen ju Rainifait gefchickt fein, ift war, aber barben ift auch war, bas nit ieberman zu bem pries fterthumb geschickt ift, und barumb nit alle Menschen zu priester genomen werben. Aber wan ber priester bittet, so mag er bas Wort Christi von der Rainikait und bas Reich ber himel wol empfahen. Bie auch ber hailig paulus gesagt hat: Ich vermag alle Ding in bem, ber mich fterdet, zu den philippenfern am vierdten; ban bie Rainifait ist Gotes Gab, wie Sapientiae am achten ge-

fdriben ift.

Demnach als weitter ift fürbracht, bas bif ein Orbnung und Gebot von Got sei, so hat diß ber hailig Ihes ronimus vor tausent Jaren mit difen Worten verantwurt: bas von noten sei gewesen von ersten zu pflanzen ben Balb, bas er barnach wachsen, und man beranen nachvolgendte Sols hauen mochte. Darumb fen gepoten berseibigen Zeit, das man wachsen und meren solt, damit erfült würde das Erdreich, so nun aber das Erdreich erfült würde das Erdreich, so nun aber das Erdreich erfült ist, also das von menige wegen der Bolther ainer den andern drucket, so ist es ieht nit mer ain gebot den Ihenen, so Rainisait halten wellen. Und darumb so berümen sy sich vergedlich, so sy sagen, das sy für sich haben Gotes Gebott. Dan sy an kainem Ort fünden noch zaigen werden, das Got geboten hab den priestern, das sy Weiber nemen sollen; wol dargegen ist an allen Orten in Gots Gsah, das man halten soll die Glübben, die ainmal Got beschehen sein, wie dan geschrieben ist in dem 40sten und 75sten psalmen, und Ecclosiastes am 5ten. Darumb halten sy nit in disem Artigst Gotes Gsah und Recht, das sy doch halten sollen.

Es irren sich auch bie prebiger und versteen ben hepligen paulum nit recht, do sy sagen, wie paulus gepotten hab, bas man allain einen Gemann zu ainem Bischof erwelen foll, ban so sanct paulus fagt von ainem Bischof ainen Man aines Beibs, ift nit alfo zu verfteen, bas follicher Bifchof mueft ober foll fein ein Gemann, ban funft were Martinus, Ricolaus, Titus, Johannes ber Evangelift und Chriftus selber nit Bischof gewesen. Darumb ber hailig Iheronimus, welchen bie prediger für fich auch haben eingefüert, ale er auslegt bie Wort bes hailigen Sanct pauli: ber ain Bischof set aines Ceweibs Mann, faget, bas ift, er foll nit zwan Gaveiber gehabt haben. Und ber rechte Grundt bifer Auflegung ericheinet nit nur allain aus der Authorität bes haitigen Ihes ronimi, die boch ben allen Chriften hochgeacht werben foll, fonber auch aus bem hailigen paula, ban auch in benfelben Epifil zu Thimotheo leret und beschreibet er, wie man ain hailige Witib erwelen folle, und faget under andern: Es foll ain Bitib erwelt werden, bie nit mynder ban sechtig Jar alt, bie aines Mans Haufframen gewes fent fen, in ber erften Spiftl ju Thimotheen am funften. Daben zu verfteen ift, bas biefelbig, nit gegenwärtig ainen Man hat haben mugen, ban fp funft nit ein Witframen were, fonder bas fy nit mer ban ainen Geman gehapt hab.

Und bas zum leftten fürgebracht wirbet ain Hands lung, so sich von ben Teutschen zuegetragen, hat kainen grundt; dan wie die Historien geben und mitbringen zu ber Beit Rapfer Beinrichs bes vierdten, ift groffe Aufruer in teutscher Ration gewesen zwischen ber Bapftlichen Sailigthait, Rapfer Seinrichen seinen Gun, auch Churfürften und Fürften bes Romifchen Reiche und von geiste lichen, auch weltlichen zu berfelbigen Zeit ben ben Sacramenten, auch anbern haplichen Sachen wiber bie hailig Religion vill ungeschicktes, vill unrechts und unbillichs fürgenomen und gehandelt, solichs aber nachvolgendis alles abgethan und zu peffering geschickt worben: ift, und mage iegund foliche an feinem rechten Grund fürgewendt werben. Es ist auch nit unbillich ober unrecht, bas bie vermaint priefter Ge gertrennt werbe, bieweil biefelbige wiber aigne Bufapung und Glabb, auch wiber bie fapung ber hailigen Better und Concillen, und alfo nichtigklich. fürgenomen ift, wie ban auf heutigen Tag bie vermaint priefter Ge vom Rechten tainen Bftanbt baben mag. Es würdet auch geacht, das sy unbillicher Wens beclagen, bas bie Welt alt werbe, und bas man ben bloben und fwachen Erpeney zuelaffen mueft, ban bie Ihenen, fo fich Got alfo ergeben, haben von ber Better Angais gung, auch aus ber hailigen gidrift funft allerlan und vill Ergenen, nemblich, bas fy fich von Benwonung ber Benber ennthalten, nit mueffig geen, mit Baften, Bachen und petten, auch Studieren ben Leib zu teftigen, die auße wendig Sinn abwenden von unzimblichen Dingen, sons berlich das gesicht und gehör, die Augen, das sy nit die Uppiakhait diser Weld seben, und sp die klainen Kindte lein, bas fein die leiblichen bofen Begierben, zerkhnischen an bem Belfen, wie David leret, und erkhennen, wie Chriftus fen ber Felf, bas fp ritterlichen ftreuten wider bie bofen Begirb, Gott embfich und andechtig in Irem Gebet anrueffen. Difes fein gewaltige und angeneme Erhenepen in allen geiftlichen Mannen und Weyben, fo Got bem herrn bienen, ober dienen wollen. Dan als wepter paulus eingefüert wirbet, als bas er gefägt hab: es sey bes Teuffels Lere, wan man die Ee ober hochzeit verbiet, so ift biefes zu verfteen von ben Regern, Tatiano und Martians, von welchen barumb, bas fy verpatten bie Ee gang und gare, Augustinus und Iheronimus gefdrie ben haben. Die Rirch aber lobt und helt bie Ge alfo, bas fy die nit allain nit verbeut, sonder auch zelet under bie fiben Sacrament. Dabei und neben wol und recht ftebt, bas von wegen ber Sohe bes Ambte ben geiftlichen ain sondere Rainishait gepotten werbe. Und so ift es auch nit recht, bas fürgebracht wirbet, es fen ein Gots Gebot, bas ainer zu ber Ge greuffen foll, ban also hetten unrecht gethon und gefündet, Johannes ber Evangelift, fanrt Jacob, fanct Laurent, Titus, Martinus, Catharina, Barbara 2c. So rebet Cyprianus, wie ber eingefüert, nit von der Jungkfrawen, welche ain sollenne votum! jur Jungffrauschaft gethan, sonber von ber Ihenen, so Ir fürgenomen hat, bas fy rain leben will, wie ber Anfang ber ailften Spiftel Cypriani im erften Buch gnuege sam angezaigt. So ift auch ain gewisser Sentent bes hepligen Augustini, bas nit allain zu frenen, ober hairaten ben Jungkhframen, fo gelobt haben, verpotten, fonder auch wellen fregen ober hepraten, verbamlich fep. Defihalb biefer Mißbrauch ber vermainten Geiftlichen Ee und bas Glubb zu prechen, nit zu gedulten ift.

## Von der Meß.

Alles was in bisem Artickt von dem allerhaitigsten. Ampt der Mes sürchenn vergleicht, so vil sich das mit der Rhomischen Wirchenn vergleicht, dasselbig würdet billich angenomen, was aber daran gehengt wirdet, das der gemainen christlichen Linchen und Haltungen zugegen, dasselbig ist alles zu verwerssen, aus Ursachen, das soliches

ben Almechtigen Got belaibiget, bie driftlich Minigkgit gertrent und befchebigt, in bem hailigen Romifchen Reich Ampfnaltung und Uffrur erregt. Und mißsellig ift, erft. lidy darumb, das spe wider ben geprauch der gangen Romifchen Rirchen Gre vermainte Meffen in teutscher und nit in Latheinischer Sprachen volnpringen, wollen fich herinnen mit ben Wortenn Sanct pauls in ber erften Epiftel zu den Corinibern 14ten beschützen, welcher gevotten haben solle, das in der Kirchen die sprach dem gemainen Mann verstendig gebraucht werden sollte, welches aber wit ber recht Berftandt, und durch fie felbft nit gehalten worden ift, dan in disem Iren Berftandt mufte Die gang Mes in theutscher Sprach gesprochen werden, bas boch fie selbst nit thundt. Aber bieweil ber priester nit allain ben Umfteenben, fonder ber ganten driftlichen Liechen ain gemaine person, so ift kain Disbrauch noch felham, bas ain solliche gemaine person ber Romischen und Lateinischen Lirchen fein Ampt und Des auch in lateinischer Sprach volpringe. 1Ind ift bem Hörer genug und hailfam, fo berfelbig ber Def in bem Glauben ber driftlichen Rirchen horet; erfindet fich auch in ber Erfarung, bas ber driftgleubigen Anbacht in Soren ber Des Dievor ben ber Lateinischen Des größer und inprinftiger, dan ben der theutschen Meß gewest, und noch ist. So auch des heilig Aposts Wort recht und wol erwogen werben, so ift gnug, bas ainer ber unverftendigen statt erfülle, und von Inen wegen sag Amen, wie auch die hailig schrieft Pauli leret in seiner Epistel zu den Corinthern am vierzehnden. Und ist nit von nödten, das ainer alle Wort in der Meß hore oder verstehe, dan beffer und mützer ift bas Ende ber Mes, bas ift, die Gedechtnuß des Leiben Chrifti, und das bas hachwürdigst Sacrament geopfert wurdet, ban bie Wort zu betrachten und zu bebenten. Und beg ju einem meren Grundt ift offenbare, daß in bem angeordneten driftlichen Glauben die hailig Apostel und ihre Rachvolger bis uff bie Regierung bes Ranfers Abriani Die Meffen in hebraischer Sprach gesproden haben, welche Sprache boch ben driftgleubigen und funderlichen ben Romern und allen andern Boldern aufferhalh ber Juden unbefhant und unverftendig geweft ift. Und gefest befigleichen, obwol in ber erften driftlichen Rirchen Die Dieg in ber gemainen und bem gemainen Bolf verstendiger Sprach gehalten worden, were boch foliche ipunt nit vonnothen, ban berfelbigen Zeit täglich vil Leuth sein bekert worden, welche ber Chriften Saimlichfaiten und Ceremonien unwiffendt, und befibalben berfelbigen Zeit bie Wort bes Ampts, ber Deg, zu verfteben muse und gut geweft fein mochte. Aber bieweil bie Chriftgleubigen ihunt von Jugent uff Die Gewohnheit und Geprauch ber Kirchen erlernet haben, mais fich ain ieber felbst zu berichten, mas zu ietilicher Zeit in ber Lirchen und under der Des zu thun ift.

Und wiewol fie fich ber Dispreuch der Des Ires Bermainens beschweren, und beclagen, fo mag barauf angezaigt werben, das niemants recht verftendig und erber fep, ber nit ghern sehen wolt, bas bie Migpreuch uffge-

hept weren. Aber os kan nit für ainen Misprauch angezogen werbenn, obgleich bie Jenen, fo bem Altar bies nen, von dem Altar auch Ire Narung und Auffenthalt haben, das ist nit ain Misprauch, sonder gottlich und menschlich Recht zu geben. Dan welcher hat ie uff seinen eigen Losten und Besolden get als der hailig paulus eigen Kosten und Besolden geteinen einem einem Kosten und Besolden und besolden der hailig paulus spricht: wißt Ir nit, welche in ber Kirchen ober Sailigs keit arbeiten, das diefelbigen auch von dem Hailigen ober hailigfait effen, und die Jenen, so bem Altar dienen, mit dem Altar Gemainschaft haben, in der erften Spiftel gu ben Corinthern am neundten. Gleicher Beig rebet Chris ftus, Luca am zehenden, ain Arbeiter ift feines Lons murbig.

Dag aber an eglichen Ortenn bie sonberen Meffen barumb abgethan, als sollten mit berfelben bestenbigen Stiftungen, Bingen und Einthomen gleich fowol eigener Rute, ale mit anderen gemainen Deffen gesucht werben, ift billich gu ftrafen: ban bamit und baburch bie Ehre Gotes gemindert, ben Sailigen bie Chrerviettung enpogen, ber Stifterer legter Bill vernichtet, Die gleubigen verftorben Seelen schuldiger Hilf beraubt, und der Lebendigen Andacht erfalthet und abgethan wirdet. Diefe Abstellung und Abthun ber Deffen mag nit erlitten, fann auch mit Grundt nit gesagt noch verstanden werden, als man du thun underfihet, bas Chriftus mit feinem Leiben und Sterben für bie Erbfundt gnug gethan, und bie Def für die anderen Sunde, so taglich bescheen, auffgesett habe, ban soliche von den rechten Christen nhe gehort ift, und wurder auch iest von benen, so bises geschriben haben, bestendiglich vernainet. Aber die Warheit ift, bas die Sunden, so burch die puß als ain aigenhafte Erpenen uffachebt, mit aber burch bie Deffe nit abgethan, fonber gllain die Strafe für die Sunden aufgehept, die Gnugthung erfült, Die Onaben gemert, ain hallfam Befchubung ber Lebenbigen, und zulette in allen unfern geprechen und Roidten ain hoffenung des Trofts und gottlicher hilfe erlangt wirbet.

Ferner als fie vermainen, bas Christus in ber hai ligen Def nit geopffert werbe, baffelbig als bas fo von altherhere eine verworffen, und von allen driftlichen Bold verachtet Lere, ift ghar nit anzunemen, sonder zu verwerfs fen. Als auch Augustinus fagt, so ift bise Irrung mit ben elteften Repern, Arrianer genannt, entftanben, welche nit gefteen wollten, bas in ber Deffe einig Opfer fur Lebendige und Thobten geschee, welches aber ber hailigen geschrieft, und ber gemainen gangen driftlichen Rirchen gugegen ift. Dan ber Herr hat burch ben propheten Malachiam die Verwerffung der Juden und der haiden erforbert, und des hailigen Evangelii Opfer verfündet, und vorgefagt, und fpricht: 3ch hab tainen Willen gu euch, ich will auch von euern Henden fain Gab nemen, ban von Ufgang bif zu Ribergang ber Sunnen ift under ben Haiben mein Rame groß, und an allen Orten wirbet meinem Ramen geopfert ain rain Opffer, Malac. am ersten. Wiber bifen foruch mag fain ander rain Opffer, ban des Altars des Hochwurdigen Sacraments

angezeigt werben. Difes Spruchs Malachie habenn sich auch die halligen driftlichen Lerer, Augustinus und andre wider die Juden und für die Meß gepraucht und gehalten, welches warlich ben christlichen Fürsten und Boldern mehr Glaubens, dan alle der Gegenparthen Argument und Gegenwürffe billich haben, und geacht werden solle.

Bubem fpricht it gemelter Brophet, ale er von ber Bufunft bes waren Deffie rebet: Und er wurdet rainigen die Sune Levi, und wurdet sie gleich wie Golt und Sylber schaiden, und fie werben bem Herrn opfern Opfer ber Gerechtigkeit, und bem Herrn wurdet bas Opfer Juda und Jerufalem gefallen, wie die Tage von Ewigfalt und alte Jare, Malach. am britten. In bifem Spruch hat ber prophet in bem Gaift fürgesehen und erthant, bas bie Sone Levi, welche nach ber Lere Iheronimi die Evangelifche Prifter fein, ober Ire Opfer nit mit plut ber Bode, fonder in Gerechtigfait, ale bie Tage ber Belt opfern werben. Darumb auch biefe Borte bes Propheten von ber driftlichen Rirchen mit gleichem Gaift in ben Canon ber Def gefest und georbent fein. Defigleichen hat ber Engell ju bem Propheten Daniel gefagt: vil werben erwelt, gerainigt ober geweift, und wie bas Feuer bewert, und alle schaldhaftigen und bofen, aber gottlofen bostich handeln, und es nit verfteen werben, aber bie gelerten werben es verfteen, und von ber Beit, fo bas teglich immerwerend opffer abgethann und aufgehept, und bie Greulichtait aber Grewel in Berwiftung gefetet wurbet, werbent Tag fein thaufent zweihundert neunzig, Daniel. am zwölften. Diefe Prophecep, fo nit erfüllt ift, muß noch erfüllt werben, wie und Chriftus Ratth. am viergebenben bezeugt bat. Demnach bas taglich und immerwerendt Opffer ber Christen in ber Zufunft bes Greuwels, bas ift, bes Antichrifts, in gemain aufhoren wirbet, wie es ban ihund auch in ettlichen sondern Rirchen aufhöret und verlaffen, und in ber Statt ber Bermuftung, fo bie Rirchen zerftert, figen und verlaffen, und wuft gelegt wirbet, also bas barinen weber gefungen, noch Def gelefen, Die Sacrament nit geraicht, Die Altar gerschlagen, bie Biltnuß ber Sailigen außgeworffen, fain Liecht, fein Bierbt gehalten noch gelaffen worben, und fur bas leben-Dig Brot Chriftum bas Beden Brot als ein Greutvel aufgericht worben ift. hierumb follen alle Fürften und Stenbte, so bem Romischen Reich unberworfen fein, ermant werben, bas fie nichts fürnemen, ober auch unterlaffen wollen, barburch bem Untichrift ber Beg beraibt, und wie geschrieben ftet Apocal. am anbern, bas bie Frauw, bas ift, bie hailig driftlich Rirch in bie Wuftung fliebe, barunbter fie ain beraibte ftat vor Got finden, und daselbst erneret werbe thausend awenhundert und sechzig Tage.

Bum letten fagt ber hailig paulus zu ben Hebreern am funften: ain leglicher Hoherpriefter auß ben Menschen angenomen wurdet fur bie Menschen in ben Dingen, fo gegen Got fein, fürgefest und bestelt, bas ber opfere, und Baben für bie Gunden opfere. Go nun bas eufferlich priefterthumb in bem neuwen Gefage nit aufgebort, fonder allain in einen beffern Standt verwandelt ift, barumb und heut zu tage opfert ber bochft priefter und gange priefterschaft ain eufferlich Opfer in ber Rirchen, welches kain anders ift, ban bas ainig Hechwurdigkt Sacrament bes Altars. So mag auch hie nit undinftlich fein, bas im Botten Buch am gebenben Capitell nach ber neuen translation gelegen wirbet, Barnabas, Simon, Lucius von Cyrene, Manaffes und Saulus sacrificirt, bas ift, aufgeopfert haben, bas aber nit von ber Abgotter Opfer, sonder der Des Opfer, so die Gracci Liturgiam nennen, mag noch soll verstanden werden. Und bas ban auch in ber anfangenden driftlichen Rirchen bie Des ein Opfer gewest sep, bezeugen und bestatten die hailig Bcb tet, namlich Ignatius, ain Jünger bes hailigen fanct Johannis Apostels, sprechent also: Sich gimbt nit one ainen Bischoff Mes zu halten, ober Opfer zu opfern. Item Frendus, ain Junger bes Jungern Sanct Johannis, fagt: bas Chriftus ain neuw opfer bes neuwen Testaments geleret, welches bie driftlich Rirch von ben hailigen Aposteln angenomen, und in ber ganten Belt Got geopfert. Auß dem befindet fich, bas angezaigter hailiger Lerer wenig Beit nach ben Aposteln gelebt, bas evangelisch neuw Opffer in ganger Belt geopfert beftatiget. Wie auch gleicher Weiß Drigenes, Cyprianus, Iheronimus, Chryfoftomus, Augustinus, Bafilius, Silarius ic. leren und bezeugen, welches boch nach lenngs anzugaigen von Rurt wegen unterlaffen wurdet. Und bieweil bie hailig driftlich Rirchen von Zeit ber halligen Apostell bermaffen burch die gemain Christenhait bis anhero und heutig Tag von dem Opfer der heiligen Des für bie Lebendigen und bie Tobten gelernet und gehalten hat, so ift billich, bag in bem gangen Rhomischen Reich von dem hailigften Opfer in der Deg bermaßen fürter von meniglich auch foliche unzerbrochen gehalten und gepraucht werbe. Und ift folichem allem nit zugegen bes hailigen sanct paulus Spruch zu ben Hebreern: bas wir burch Christum mit ainem Opffer und ainmal gerechtfertigt seien. Dan ber hailig Apostel an bemfelben Orte rebet vom Opfer aines getöbten plutigen Opfers, und beß getobten Lambs an ben Stammen bes Creuss, welche Opferung gleichwol ainesmahls bescheen, von der auch alle Sacrament, und biefes hochftes und raynigft Opfer ber Des ihre Kreftung und Burfung haben. Und Chriftus ift bazumal an bem Creut mit Bergiefung feines bailigen Bluts in menschlicher fichtbarlicher und entofindlicher Gestalt geopfert, aber ist und heut zu Tage wirdet in ber Des ain friebsame und sacramentalische Softia und Opfer mit gottlichen gehaimen bebeckt, und unentpfindlich geopfert, wie in bem alten Testament figurlich geopfert warb. Das auch die Des ain Opfer fen, zeugen an die Außlegung biefes Borte Missa, welches nichts anderft, ban ein Opffer ift, und die Altare haben ihren Ramen im Bebraifden Digbead, und Griechichen

Zungen Thistastirion .), von wegen der Opferung

Es ift aber broben gnugsam erfleret, bas wir burch ben Glauben, eigentlich ju reden, nit gerecht werden, sowbern burch die liebe. So aber in ber heiligen Schrifft etwa bergleichen rebe gesunden wird, wissen die Catholis fcen, bas es gefagt fen be fibe formata, vom Glauben, ber burch die liebe und gute werd thetig ift Gal. 5. und dieweil die Rechtfertigung vom Glauben angefangen wirb, benn er bas wefen ift ber bingen, bie man hoffet

Bebre. 11.

Auch wird nicht geleugnet, bas bie Des sen ein Gebechtnis bes leidens Christi, und ber gutthaten Gottes, Dem auch bas fürbilbe vom Ofterlamb, welches gugleich ein opffer und gedechtnis gewest, solches bewehret Erob. 12. Und wird nicht allein mit worten und Sacrament, sonbern auch mit heiligen geberben ond fleidern in ber Catholischen Kirchen representirt. Aber jum gebechtnis des opffers am Creup geschehen, opffert bie Rirche die Eucharistiam im geheimnis Gott bem allmechtigen vater.

Darumb wird nicht gestrafft, bas bie Fürsten und Stebte in fren Rirchen eine gemeine Des halten, fo fie folchs recht nach bem heiligen Canone thun, wie es alle Catholische halten. Das fie aber alle andere Meffen abgethan haben, leidet die Chriftliche profession nicht.

Das auch vorzeiten alle gegenwertige communicirt baben, ftraffet niemands. Wolte Gott, bas fie alle fo geschicket weren, bas fie alle tage mochten diß brod wir-Dialich nemen. So fie aber meinen, bas eine Des nühlich fen, wie viel mehr wurden viele Meffen nühlich

fein, welche fie mit unrecht haben abgethan?

In betrachtung aller biefer erzeleten vrfachen, ift gu begeren, bas fie bie newe form Dief zuhalten von inen ertichtet, und nu mehrmals verenbert, genhlich abschaffen und verwerffen, und wiber annemen die alte weise Des gut halten, nach ber Deubschen und ber gangen Chriftenheit Kirchen altem gebrauch vnb gewonheit. Und bas sie bie abgethane Meffen, nach der Stiffter letten willen widerumb auffrichten. Darin fie inen felbs alle wolfart und ehr, und bem gangen Deubschen Lande friebe und rube wiberumb ichaffen tonnen.

## Von der Beicht.

Bas die Beicht angehet, fols ben ber antwort und

a) Thistasticion] i. e. dvolagrágios.

meinung zuwor im ri. Artifel gegeben, bleiben. es ift falfc, was fie aus bem Chrysoftomo furbringen, Belder von ber offentlichen Beicht rebet, fie aber giebens auff bie Sacramentliche und Priefterliche Beicht. Belches feine wort flerlich vermelben, ba er im anfang Tpricht, 3ch fage bir nicht, bas bu bich folt offentlich verrathen, vnb bich ben ben anbern befdulbigen. Alfo haben Gratianus und Longobarbus für brev bunbert jaren geantwortet. Bnb wird biefe antwort flarer aus anbern orten Chrysoftomi, als ba er im 29. Sermon fpricht, von ben buffertigen, Er berewet bie Sunde in feinem berben, und beichtet und beweifet in seinen werden rechtschaffene Dis ist eine fruchtbare vnb volkomene bufs. Setet er hie nicht ausbrudlich bren ftud ber buffe? Also leret er in der 10. Homilia voer den Mattheum, Auch die bestimpte zeit zu beichten, vnd bas hernacher bie eroffneten wunden der Sunden burch die Buffe geheilet werben. Bie tonnen aber bie Gunbe eroffnet werben, wenn fle burch bie Beicht bem Briefter nicht auffgebecht merben? Alfo widerleget Chryfostomus felbs an vielen orten biese meinung, welche auch hieronymus gant zu bobem stofft, sprechend, So einen die Schlang ber Teuffel heimlich beisst, und in, ba niemands von weis, vergifftet mit ber Sunden gifft, so er still schweiget, ber verwundet ift, und thut nicht buffe, und nicht wil bem bruder und Meister seine wunden bekennen. Denn wenn sich ein frander schemet bem Artien seine wunde zu entbeden, so tan die tunft ber Ernnen, die francheit, so fie nicht weis, auch nicht beilen. Defhalben die Furften ond Stebte, biefen fürtrefflichen alten Lerern viel lieber glauben follen, benn ber einigen gloffen im Decret, welche boch von ben rechtgelarten allezeit angefochten vnb verworffen.

Darumb find fie zu ermanen, bieweil eine volkomene Beicht nicht allein zur feligfeit notig, sonbern auch ber Chriftlichen zucht und gangen Lirchengehorsams fürnemftes band ift, das fie fich der rechtgleubigen Rirchen hierin gleichformig verhalten. Denn wie Sieronymus zeuget, fo ift Dieselbige fre meinung ber Montaner tegeren, welche für zwelff hundert und mehr jaren verdamt find worden, barum bas fie fich geschemet haben ire Sunbe zu beichten. Derhalben fie nicht bem jrthumb Montani, fonbern viel mehr bem gebrauch ber beiligen Beter, vnb ber ganben Catholischen Rirchen billich folgen, Das ein iglicher in feinen herrschaften, Die Beicht, ale ben tewerften ichas in ber Rirchen Gottes, nach ber Regel bes Glaubens und alter gewonheit irer Rirchen, zu halten befehlen.

Von Anterscheid ber Speisen.

Bas sie hernacher fürbringen, von unterschelb ber Speisen, und bergleichen satzungen, welche fie als gering schepig achten: Das ift zu verwerffen. Denn wir wiffen aus bem Apostel, bas alle Oberfeit von Gott fen, und

b) His verbis hic articulus in apographo Moguntino, quod Muellerus edidit, finitur; extrema enim huius articuli pars et duo subsequentes articuli integri in hoc apographo desunt, vide supra p. 43 sq. Hanc longam lacunam, ut iam supra p. 187. indicavi, e versione Gelmeriana hic expleo, verba eius uncinis includens, ut lector cognoscat, quanta Confutationis pars in apographo Moguntino sit omissa.

sonderlich die Geiftliche Oberkett von Gott gegeben seh jur erbawung. Darumb follen von einem Chriftlichen und ber beiligen Lirchen gehorfamen herben, berfelbigen beiligen Catholifchen und Apostolischen Eirchen fahungen angenomen werben, welche ber Rirchen bienftlich find, fo wol ben Gottesbienft zu mehren, als bes fleisches lufte ju zwingen. Beil fie geschickter machen bie Gottliche gebot zu halten, und in der heiligen schrifft geraten werben, vnb wer sie verachtet, ober inen sich freuentlich widerfetet, ber ergurnet Gott, nach bes Herrn Chrifti fpruch, Ber euch horet, ber horet mich, und wer euch verachtet, ber verachtet mich Luc. 10. Es wird aber ein Prelat verachtet, wenn feine ftatuten werben verachtet, vnb fagt S. Paulus, Wer dis verachtet, ber verachtet nicht einen menfchen, fonbern Gott, Belcher auch feinen beiligen Beift gegeben hat in euch 1. Theff. 4. Bnb ba er ju ben Bischöffen spricht, Sabt acht auff euch felbs, und auff bie gangen Berb, wnter welche euch ber beilige Beift gefest bat zu Biffchoffen zu regiren bie Rirche Gottes Actor. 20.

So benn die Prelaten macht haben zu regiren, so mussen sie macht haben statuten zu machen zu heilssamer regierung der Kirchen, vnd der vnterthanen besten. Denn es hat auch derselbe Apostel beuohlen den Corinsthern, das alles sol vnter inen ordentlich zugehen 1. Cor. 14. Dis kan aber one gesetzen nicht geschehen. Darumb hat er den Hebräern bewohlen vnd gesprochen: Gehorchet ewern lerern Heb. 13. Das Paulus nicht allein den gehorsam sordert, sondern auch die vrsach des gehorsams anzeiget.

Solche gewalt hat S. Paulus gebraucht, ba er so viel gesehe neben bem Euangelio gegeben hat, von der wahl eines Bischoffs, von den Widwen, von Weibern, das sie sollen das heubt deden, und in der Gemeinen schweigen, und auch von andern weltlichen dingen 1. Thess. 4. von weltlichen gerichten 1. Cor. 6. und sagt gar deutlich an die Corinther, Den andern sage ich, und nicht der Herr 1. Cor. 7.

Bnb anderswo spricht er, Stehet und haltet die satungen, welche ir geleret habt ober durch vnser epistel, ober durch die predigt 2. Thess. 2. Desihalben sind die Fürsten und Stedte zu ermanen, das sie der Kirchen orde mungen und satungen gehorsam leisten und erzeigen, damit sie nicht, wenn sie Gott seinen schüldigen gehorsam entziehen, widerumd von iren unterthanen verachtet werden, und sie inen auch keinen schüldigen gehorsam wurden leisten, wie in der nehesten Bawern ausgrur die unterthanen sich unterstanden. Derhalben sie sich fürsehen mögen, das sie sich mit falscher lere nicht verfüren lassen.

es ift auch gant vnd gar falsch, das sie sagen, Es sev die gerechtigkeit des glaubens mit solchen satungen vertundelt. Denn einer muste unfinnig und toll sein, der sie one glauben wolte halten, dieweil sie den gleubigen surgeschrieben, nicht den Türken oder Agarenern. Denn was habe ich mit denen zu thun, die draussen sind, spricht S. Paulus I. Corin. 6. Das sie aber hie den Glauben

wher alles haben, barin find fle S. Paulo zuwider, wie wir auch oben gesagt haben, vnd zureiffen S. Paulum, Welchen, ba er von den werden des Gesches redet, fle auff die Euangelische werd ziehen, wie oben alle solche jrthumen verworffen sind.

Es ift auch falfch, das die satungen sollen die gebet Gottes vertundeln, da sie doch die Göttliche gebot zu hals ten einem menschen nütlich sind, wie durch die saken, des steisches lufte gedempsfet und getödtet werden, das es nicht geit werde.

Es ist auch vnwarheit, das es vnmöglich sen die satungen zu halten, Denn die Mutter der Kirche ist so vnbarmherdig nicht, das sie nicht, im fall der not, mit seper tage zu halten, im sasten, vnd dergleichen, etwas disvensiren solte.

Bber das füren sie selschlich ein den Augustinum ab inquisitionem Januaris, welcher inen stracks entgegen ist. Denn er am selben ort ausbrücklich schleusit, was von der Kirchen in gemein allenthalben geleret und geboten wird, das dasselbige sol von allen gehalten werden. Die mittelding mugen gehalten oder nicht gehalten werden. Also schließen der heilige Bater Augustinus und der selige Ambrosius, Das man einer iglichen Kirchen gewonheit halten sol, Denn spricht er, wenn ich gen Rom kome, so sakte ich, wenn ich hie din, so sakte ich nicht.

Beiter thun sie der heiligen Schrifft gewalt, in dem sie jre jethume mit derselben zu keteden sich unterstehen. Denn Christus Ratt. 15. nit schlecht alle menschliche satungen verwirst, sondern allein diese, welche wider Gottes Geset sind, welches aus Marc. 7. offendar ist. And hie Matth. 15. Warumb, spricht Christus, Abertrettet jr denn Gottes gebot und erver auffsese willen, und habt also Gottes gebot aufgehaben und erver auffsese willen. Also gedeut Paulus Coloss. 2. das man niemand verteilen soll in essen und trinden, vud in severtagen, nach der Jüdischen gewonheit. Denn die Kirche helt darumb das fleisch nicht für unrein, ob sie es schap zu essen verbeut, wie die Jüden in der Spnagogen meineten.

Also wird der Spruch Christi, von dem, das durch ben mund gehet, on rechten verstand hieher gezogen, da doch des HErrn Christi meinung gewesen, der Jüden irthumb hiemit auffzuheben, welche gemeinet haben, das die speise, on gewaschene hende angerüret, vnrein were, vnd wer sie esse, vnrein würde, wie aus den vmbstenden des Terts offendar ist, vnd begeret die Kirche mit diesen sahungen nicht widerumb den Mosen, welcher schware hende hat, der Kirchen auffzulegen.

Auff gleicher weise rabbrechen sie S. Paulum, welscher die speise verbieten, Teuffels lere nennet, 1. Tim. 4. nemlich wie die Tacianer, Marcioniter und Manichaer meineten, das die speise vnrein weren, wie aus den folgenden worten fund ift, Da S. Paulus hinzu setet, Alle creatur Gottes ist gut. Die Kirche aber verbeut die speise nicht barumb, das sie hose vond vnrein sey, sonder die leut geschickter zu machen zu halten die gedote Gottes.

Das bestalben bie gegeneingefürten argument barniber

Wenn sie aber das Creut und die leibliche zucht, und das sasten also lobten, das der leib dadurch gezemet würde, liessen wir und in dem stück sie lere wol gefallen, Webed weil sie solches alles wollen fren haben: das wird verdampt und verworffen, als dem Glauben und der Lirchen disciplin gant widerig, Bnd hilfst sie nicht, das sie von ungleicheit der Lirchen sahungen fürgeben. Denn ob sie wol in etsichen sonderlichen ceremonien stat hat, das ein iglich land seine eigene weise helt: sollen gleichwol, was allgemeine Lirchenordnungen sein, allenthalden gleich gehalten werden, und die sonderlichen, in landen, darin sie gewonlich stad.

Bnb ift nichts, bas sie vom Ofterfest fürgeben, Denn bie Römischen Bapst endlich die aus Afia auff eine gleichsormige weise das Ofterfest mit der allgemeinen dirchen zu feiren gebracht haben. Also sol auch Irenaus verstanden werden. Denn one des Glaubens nachteil in Franckeich etliche Apostel abend, on fasten gehalten werden, auff welche doch in Deubschland gesastet wird.

Es find auch die Fürsten und Stedte zu ermanen, bas sie des Bapsts Gregorij Decret folgen. Der gedeut, das man eins iglichen Landes weise halten sol, so serne sie nicht wider den Catholischen Glauben ift. C. Quoniam consuendinem dist. 12. Draus wir wissen, das ungleischeit der ceremonien in einigkeit des Glaubens sein kan, und sol in einem iglichen lande gehalten werden die geswonkeit, welche von den alten geleret und angenomen ist. Doch on nachteil der allgemeinen gebreuchen und ceremonnen der gangen Catholischen Lirchen.

## Von den Clofter Gelübben.

Biewol vol und mancherlen auß ettlicher Kurgebung in bifem Articil eingebracht, ieboch nach bapferem gehabten Rabt findet fich, bas die Rlofter Gelubbe gegrundet sein in der hailigen geschrift des alten und neuwen Testas ments, und die vile hailige Menner, die auch durch Gots tes Genad Wunderwerth gethon haben, in Rloftern Orben gesebt, und vil tausentmal tausent in ben Orben also erfterben fein, die Rlofter Gelubb auch vor fo vilen hunbert Jaren burch die gange Christenhait gewesen, und von ber gemainen Kirchen angenomen sein. Dan in bem alten Testament hat Got ber Herr globt und zuegelaffen bie Glabb ber Razareer, von beneu Numeri am fechsten gefchriben ftet, bergleichen bie Glubb ber Rechabiter, bie nit Wein trundhen, noch Trauben affen, lerem. am feche und drepftasten. So wil Got und forbert in alles, das ainer bas Gelubb, fo er ainmal gethan hat; bezalen foll, Deuteron. am bren und zwentigsten, und man ainer nach dem gethanen Gelübb wider fallet, so ift es Ime ain schwerer Fall, Prouerb. am amangigften. Aber bie Gelabb bet Gerechten mogen versuenen Got, Prouerb.

am fünfzehnben. Es leret auch Got sunberlich burch ben propheten, bas Ime gefallen bie Clofter Glubb. Esaie am sechs und fünstzigsten lesen wir also: bieses sagt ber Herr ben Berschnitten, die halten werben meine Sabath, und erwelen, was ich will, und halten werden meine Glubb, benfelben wird ich geben in meinem Haus, und inne meinen Mauren ain fat und ainen bessern Ramen von ben Sonen und Tochtern Ifragel, ainen emigen Ramen werbe ich Inen geben, wellicher nit verloren wirbet. Aber bifes verhaift Gott ber Herr thainem anbern, ban benen, die Chriftus felber lobet, die Inen felber verfchneis ben von wegen bes Reichs ber himel, Matth. am neunzehenden: welche verläugnen Iren aigenen Willen, thomen und volgen nach bem Kreut, verläugnen fich felber, unb nemen auf fich Ir Creus, und folgen Ime nach, Lucae am neundten: leben also nit nach Fren, sonder nach Frer Bogt und Frer Oberen Willen und Bolgefallen. Bie auch der hailig paulus bezeuget, so thum die Jungkframwen beffere, welche verachtent die Welt, und was weltlich Wolust ift, und globen Gott die Jungkfrauschaft in den Cloftern, und halten fp, ban welche zu ber Ehe greufen. Difen Spruch bezeuget Paulus in bem erften Sannbbrieff ju ben Corinthern am fibenten, ba er fagt: welcher in bie Che verfüeget feine Jungffrau, ber thut wol, und welcher fie nit verfüeget, der thut noch bag. Und volget weiter von der Witframen: fp wirdet feliger fein, wan fp bleiben wird nach meinem Rat. Es waiß maniglich wol, bas hailig Leben Bafilii, Anthonii, Benebictt, Bernarbi, Damiani, Francisci, Wilhelmi, Augustini, Clare, Brigitte, und anderer bergleichen henlichen Ainfibler, welche alle bas Reich bifer Welt und alle Zierbe, auch Woluft verachtet haben von wegen ber Liebe unfere Berren Jefu Chrifti. So ift auch von vit alten Beiten verdambt bie Reperen ber Lampecianer, welche fich Jovinianus zu Rom wider herfürzubringen unberftanden, aber nichts goschaft hat. Darumb was bifeshalb wiber die Clofter Glubb und ordenlich Leben eingebracht, kains Wegs zu gebulden ift, wiewol auch gefagt wirdet, bas jur Beit bes heiligen Augustini bie Collegia fren gewesen, und erft nachvolgendt die Closter glubb aufthomen seyen in den Clostern, fo ift boch wiffentlich und befunden, bas es ain andere gestalt, und eben bas Wiberspil ift, ban bie Glubb ebe, dan die Closter gewesen sein. Wiewol auch fürgebracht ift, wie in ben Jungkfrauwen Clofter bas weyblich geschlecht plod gewesen sep, so ist boch offenbar, bas in vil Jungkfrauwen Clofter bie Jungkfrawen, so fich ainmat Got ergeben, vil bestennbiger in Iren Glubben bleiben und verharren, auch noch ritterlicher an vil Orten besteen, ban vil Mans und Minchepersonen in ben Cloftern gethan haben. Das auch solliche erbere anbechtige Jungkfrawen von Iren regulierten und ordentlichen Leben, so in aine mal Got versprochen haben, bis auf heutigem Tag weber burch Bit, senfte Wort, Droung, Gorg, Angft, Rot ober Undertruckung haben mogen von Irem haifigen Fürnemen abgewendet werben. Darumb nit zuegelaffen ift, was hie auf bas ergest und bosest ausgelegt und fürbracht

wirbet, bieweil aus ber hailigen Gefdrift, Worten, Leren und Leben Christi wol befunden wirdet, wie bas Closterlich Leben, wan es, wie fich gebuert, gehalten wirbet, wie auch ain tegfliche Orbensperfon burch Gotes Genad feis nen Orden wol halten mag, fürdert, gibt und verdienet bas ewige Leben. Dan Inen Chriftus im Evangelio versprochen hat mit biefen Worten: Wellicher verlaffen wirdet Beuffer aber Brueber, aber Schweftern, aber Bater aber Mutter, aber Weib aber Kinder, aber Edher von wegen meines Ramens, ber wirbet es hunbertfeltig empfahen, und bestigen bas ewig Leben. Das bie Clofter etwo gewesen sein Leerschuleu, ift wol wiffentlich, das in den Cloftern auch Leerschulen gewesen, darinn man bie Tugent und guete disciplin gelernet, und barnach die hailig Gidrift, und andere Rhunfte, aber bas ber Gotsbienft, wie oben laut, auch fürgangen ift: Die weil ban niemants, fo bie hannd leget auf den pflueg, und hinder fich ficht, geschigt ift zu dem Reich ber himel, Luc. am neundten. hierumb nach Bermug ber hailigen Gfchrift, ber Kaiferlichen und geiftlichen Rechten findet fich, bas alle vermainte Che und Glubbbrechung ber Munich und Ronnen verdambt fein, wie fie ban nach bem Spruch fanct Pauli in ber erften Epiftl zu Thimotheo am funften bie Berbamung auf Ine tragen, ban fie ben erften Glaus ben gebrochen haben. Das aber bie Glubb nit fein wider bie Gotes Ordnung, auch under die Digbreuch nit gezelet werben, ift hie oben ben bem ander Articel ber vermainten Migbreuch halben inbracht und erklaret worben.

Und das sy sich dan understeen zu behelssen, das etwo ein Bapst in demselbigen dispensirt, darauf wirbet angezaigt, wiewol derselbig Bapst villeicht mit dem Künig zu Aragonia dispensirt, von dem doch die Hispanischen Historien sagen, das der sobald er Khinder überkhumen, wider in das Closter gangen sey, so ist doch soliche beschehen, damit man in dem gangen Künigreich Frid haben, und vil Uebls, als Krieg, Raub, prannt und Todtschlag in demselben Künigreich sürsthomen werden mocht, aber in denen sonnderlichen personen, welche zu der Zeit Ire Closter Gelübb aus aignem Willen verlassen, mag niemants so tresslich Ursach anzaigen aber herfür bringen.

Es kan auch nit zuegelassen werben, das mit ainichen grundt möge gesagt werden, wie das Closter Glübb auf ain unmöglich Ding gesetzt seven, dan wie mocht Rainisthait des Closter Leben unmöglich sein, dieweil so vil taussent Man und Jungkfrawen die Closter Glübd, und Rainissthait gehalten haben, und also von dieser Welt versschalben, darumb die Closter Glübd nit unmöglich sein. Wiewol nun war ist, wie der weis Man sagt: Ich weis, das ich nit rain mag sein, es sei dan, das es Got gebe, Sapient. am achtenden; so hat doch Christus versprochen, das er es geben well, so er sagt: Ir werdet ditten, und Ir werdet es empfahen, Luc. am 11 ten und Matth. am 18 ten. Und sanct paulus sagt: Got ist getrew, welcher nit leiden wirdet, das ier versucht werdet über ewer Versmogen, sonder wirdt sampt der Versuchung machen, das

Ir funet ertragen, in ber erften Spiftel jun Corinihern am 10 ten.

Sy bringent auch nit genugsam Ursach für, da gessagt wirdet, das die Nebersarung der Glübbt onsträsslich sey, dann solliche Ehe sein nit verpotten, man solle sie auch nit schaiden, als in dem Capitl: vt continentias, in der 27 ten Quastion am ersten begrisen ist, welches dan auch von den alten gesaten der Kaiser gegründet ist. Und demnach als sy für sich eindringen den Camonem Nuptiarum, mögen sie nichts schaffen, dieweil er redet nit von den schlechten, sonder offentlichen Glübben, wie dan die bis auf heutigem Tag die Kirch gehalten hat. Darumd der Münich, Runnen und geweisten priestern vermainte Ehe nie von der Kirchen angenomen oder des stelt ist worden.

Es fan auch nit zuegelaffen werben, bas gefagt wirbet, wie bas die Clofter Leben und Glubb fen ain Menschen Fundt, bieweil es ift in ber hailigen Gefdrift, besonder in dem hailigen Evangelio begründet, und von bem hailigen Gaift ben hailigen anbechtigen Battern eingegeben. So minbert es auch nit die Ehr Chrifti, Dies weil die Clofter Leut alle Ding halten von wegen ber Ehr Chrifti, und Chrifto in feiner Ler und Leben nachvolgen. Darumb abermale bife Mainung ber Ihenen, fo bas Clofter Leben verbamen, als ob es gotloß fep, bieweil es gant driftlich, nit recht ift, ban die Clofter Leut werben nit aufgeschlofen von Gots Genab, gleicher Weiß als die Juben, von welchen paulus rebet jun Galatern am 5ten, welche die Rechtmachung gefugt haben in bem Gefat Monft, sonder der Clofter Leut Mainung und Bill ift, bas fie, fo nahe Inen immer möglich ift, leben nach bem Evangelio, auf bas fie verbienen bas ewig Leben. Darumb abermals wiber Got geachtet und billich gefchest wirbet alles das Jene, so wider das Closter Leben hieben eingebracht worben ift.

Das aber ben Clofter Leuten entgegen geworfen wirbet, wie die Clofter Leut fagen, bas fie fein in bem fand ber Bolfhomenhait, soliche ift von Inen nie gehert, ban bie gaiftliche Clofter Leut geben und fcreibent Inen nit zu bie gegenwärtig Bolfhomenhait, fonber ben ftanb ber Bolthomenhait, ben fle erft überthomen werben, und Ir Leben und Regel fein allain Instrument ber Bolthomenhait, nit selber die Bolthomenhait. Und auf diefe Mainung fol verftanben werben Gerfon, ben fie bie prebiger einfüerent, berfelbigent Gerfon verläugnet nit, bas die Closter Orden seven im stannb ber Bolthomenhait, fonder wie man bie Bolfhomenhait überthomen foll. Bie ban berfelbig Gerfon Erklerung thut in bem Tractat, ben er beschreibet wider die Ihenen, so aignes besitzen wider die Regel S. Augustini. Defigleichen beschreibet er soliche in dem Tractat von ben Evangelischen Raten, auch in dem Tractat von Bolfhomenhait des herzens, und an andern Orten.

Hierumb die Chur, und Fürsten, auch Stet abermals zu ermanen sein, das sie mer barob und daran sein, auf das durch ire Obern, den es zugehört, die CloKer respormirt, und nit umbgestärtzt, das die unordenlichen Münich gestrast und zu guetter Zucht gebracht, und nit außgetilget, oder verlagt werden. Wie dan sollichs gar christich Ire Boreltern Chur- und Fürsten gethan haben, sa dan sy nachmals disen haligen und andechtigen Battern, welche die Closter Glübd also lobent, nit glauben wollten, so mügen sie auch hoeren und sehen, was der Raiser Iustinianus in authentica de Monachis, Collatione prima geschriben hatt.

## Von bem gaiftlichen Gewalt.

Wiewoll an bisem Ort vil heffiges von bem gaiftlichen Gemalt eingebracht, fo ift boch ju declariren, bas ben Erg, und Bifchoffen, prieftern und ber gangen Clerifen aller gaiftlicher gewalt ift frengelaffen, fo vil Inen das von Rechts ober Gewonheit gepuert; bas auch Inen bleibent bis Freyung und Freyhait, Begabung, Wirden und Ehr, so Inen von wepland Hochloblichsten Gebachtnus ben Römischen Ranfern und Kunigen gegeben fein; auch nit zu leiben ober gebulben fep, bas iemants, er sey Furft aber ain ander, so bem Romischen Reich underworffen, dife Ding gerreis aber zerprech. Dan meer ban gnugfam beybracht wirbet, bas ber gaiftliche gewalt in gaiftlichen fachen von gotlichen : Rechten ; gegrundt fen, von welcher auch also paulus rebet: Und so ich auch etwas weitter mich rumet von ber Gewalt, welchen uns ber Ber geben bit ju befferen, und nit gu verberben, wolt ich nicht jit 'schum werden, in der andern Spiftell zu ben Corinthern am zehenden. Und volgt baffelbe: hierumbiidife, Ding fcreib id: abwestich, auf bas ich; went ich gegenwärtig bin, nit hanbeln muß nach bem Gewalt, ben mir ber Serr geben bat ju Erbauung, und nit ju Errinibern am brepbebenben. Derfelbig paulus auch bewei-fet ben Gewalt, barburch man zwingen mag, fo er gu ben Gorinthern foreibt alfor: Bas mollet fir, bas 3ch thum miliben Guerten ju euch aber mit Lieb und fenfte mutigem Gaift? in bem erften Sandbrieff zu ben Corinthern am vierbten. Und von ben richterlichen Benbeln schreibt er ju bem Timotheo: Biber ainen priefter folte nit annemen ain Clag, ban allain under pwayer aber bregen Tzeugen, in der erften Spiftell zu Timotheo am fünften. Aus welchen und vil andern Gefchriften genugfam bekennet wird, bas die Bischoff nit allain Gewalt baben zu raichen Gotes Wort und die Sacrament, sonder auch ten Gewalt zu regieren, zu ftrafen, und zu weisen bie Unberthanen, bamit fy entlich und ewig mogen folig werden. Bo nun aber ift ber Gewalt zu regieren, muß auch fein Gewalt zu urtailen, zu entschiden, zu erthennen und ju tfeben bie Ding, fo guet und fürftandig find, ju Erlangung ber ewigen Seligfait. Darumb alles, mas ben bijem Artidl wiber ber Lirden und Gaiftlichen Frede hait fürgenomen, soll billich vor nichtig geachtet werden.

Hierumb histig, zu rerhietten ist allen benen, so bem hatligen Römischen Reich unberworfen sein, bas sy bie Gaistlichen über Kayserliche Freyhait für bas weltlich
Gericht nit ziehen sollen. Dan also sagt Elemens ber Bapst und Martirer: Wan ettlich aus ben Bättern haben henbel under Inen, so sollen sy geurtailet werden nit von den weltlichen Richtern, sonder was es autrist gaistlichs, soll es entschieden werden bey den priestern der Kirchen. Hierumb der Gros und christlich Kayser Conftantinus in dem bailigen Concilio zu Niesa nit hat wollen Urtail geben über die Bischöff und zu Inen also
gesagt: Ir seit Götter, verordent von dem waren Gott,
geet hin und urtailet selb Eur sach, dan es zimpt sich
nit, das wir urtailen die Götter.

Weiter was von den Satungen der Kirchen repetitrt und gemelt wird, darauff ist oben gungsam geantwurts (Art. 15.) Inen mag auch nichts heisen die christlich Frenhait, die sie fürwenden, weil duß nicht ein Frenhait, sonder mehr ein mutwilliger Urlaub ist, welches, so es in den gemainen Man eingedildet und gebracht wirdet, gant schedlich und färlich Auffrur erwedt. Dan die christlich Frenhait ist nicht entgegen den Satungen der Kirchen, weil sy zum Guetten dynstlich sein, sonder ist entgegen der Dynstdarfait des Gesetzes Monst, und der Dynstdarfait der Sünde, dieweil ein ieglicher, der ain Sünd thuet, ein Knecht der Sünden ist, als das spricht Christus, Iosaanis am achten.

Derhalben weliche bie vierbigtagig, auch andere Baften brechen, fren Biefich effelb', verfantiel und betten nit' bie' fiben Taggetten, beiditen nit' ju Deflettichen Bellen und bergleichen Sachen thun aber faffein, blefeiten braudt then nit, fonder) mightatiden! fich ber Frenhait wiber G. Baulus Bermung, ba er fin fleiflichen vermandt, fprechende: Lieben Brüder, Ir seht beruffen in die Frenhait, allain wellet die Frenhait nit geben die fleichlicher Ursach, sonder dienet einander durch die Liebe des Geifts, zun Galathern am 4 ien. Dober niemandt sein Sundt beboden foll under Sthein und Dedmandl ber Emingelischeit Frenhait, meliche auch 'S. petuns: nerbotten hab, ifo. Et also spricht: Gleich als fentige fren, nund nichaals babel Ir die Frephait ein Dedel ber Boshait, sonber wie Rnecht Gottis, in ber erften Canonid fanct. Beters am andern. Bas fy aber hyngu fegen von ben Digbreuchen, so woffen die Fürsten und alle Stend des Romischen Meidel Das weber Rauf. Maieft. noch einiche Fürften ober Christenleut einigen Diffbreuch loben, fonber bas fie alle begern, das alle Rurften und Stende bes Reichs mit gemainem Rat und einhelligen Berwilligen barbu truchten, brinit big Digbreuch ben menniglichen reformyrt und aufgehebt, und alfo peibes Standte Ubertrettung wiber hungelegt und gebeffert werbe, und funderlich, auf bas ber gaiftlich Stanbt, ber in vil Dingen gefallen, und bie driftlich Religion, fo in vil Studen geschwecht ift, in Die alten Gre und Birde widenumb gestelt und gebracht werbe. In wellchem Furnemen Rauf. Maieft. biffer.

wie wiffentlich fit, auf das hocht gearbent hat, und fich hinfuro allen Bleys und Ernft fürzuwenden erpeuth und

genengt ift.

Dieweil ban bie Römische Rays. Maiest. unser allergnedigster Herr auß hievorgemelter Bekantnuß auch Answurt vornemen und verstanden hat, das sy die Churmnd Fürsten, auch Stedt in vilen Artickeln sich mit der
gemainen gangen, auch Römischen Kirchen vergleichen, darzu auch sy gemelte Chur- und Fürsten, auch Stedt
vil gotlose Leten, welche under dem gemainen Man der
teutschen Nation ausgepreit, und in den Buchsein, die hyn und wider umbgetragen worden, begriffen sein, selber
berwerffen und verdammen, auch denselbigen widerwertig
sein, darumd so verhofft und setzt in kain Iweysel erst gedachte Römische Lays. Maiest. dieselbigen Chur- und
Fürsten, auch Stedt werden sich nach dieser Antwurt, wie
die verlesen, und gehort worden, in überigen strittigen Dingen, wo sie sich mit ber gemainen Christenhalt bister villeicht nit vergleichet habent, nachmals vergleichen, und sien andern Sachen ber hailigen gemainen und Römischen Kirchen, barzu den heiligen gemainen dristenlichen Glauben und Religion, wie die des anher mit gemainer Berwilligung der Christglaubigen gehalten sehn worden, in aller Gehorsam erzeigen und beworsen. Das will Ir Kapserl. Malest. gegen Inen sambt und sunderlich mit allen Genaden erkennen, und zu guten nit vergessen. Dan wo soliche genedige christliche Erinnerung nit stadt welt haben, des sich doch Ir Kaps. Maiest. nit versicht, so haben die Chursuksen, Künsten und Stedt zu bedensen, das Ir. Maiest. geursacht würde, sich demnach in den sachen zu erhalgen und zu halten, wie das Irer Maiest. als Kömischen christlichen Kapser, obersten Bogt und Beschrmer der halligen christlichen Kirchen von Amis wegen Irer Gewissen nach zu thun gebüret.

C.

#### EPITOMAE CONFUTATIONIS GERMANICAE.

In praecedentibus Prolegamenis p. 67 sqq. memoravi, e primaria Confutatione germanica d. 3. Aug. 1530. publice praelecta inter praelegendum quosdam Lutheranos, quantum potuerint, calamo excepisse. Einsmodi epitomae duan asservatae sunt:

- ea, quie a l'oachime Camerarie allisque neuvullis Lutheranis inter illum praelectionem annotata, et in Lutheri Operibus typis descripta est.
- 2. ea, quae ab alio quodam Lutherano ex comitatu Marchionis Brandenburgici calamo excepta, et a Dav. Chytraeo in prima editione libri: *Historia* ber Mugip. Conf. fol. 119<sup>b</sup> med. 125<sup>a</sup> init. et a Foerstemanno in l. Urfunbenbuch Tom. II. p. 133—141. edita est.

Ham Epitomen 1. ex Editionis Wittembergensis Operum germanicorum Lutheri Tomo IX. fol. 421° med. — 423° med., hanc 2. autem ex Footstemanni l. Urfunbenfuch Tom. H. Nr. 185. p. 183—141. (ominais elus Prologomenis) nunc recudendus caramus.

## Epitome 1.

Rurber Auszug ber fürnemeften Stude,

so die Bapiften zu Berlegung der oberreichten Chtifilichen befentnis der Brotestirenden Stende, Reiferlicher Maicstat zugestellt haben 12. Julij. Anno M.D. XXX. auff dem Reichstag zu Augsburg, Bon etlichen Gelarten onter dem offentsichen Betlesen, verzeichnet, und zusäumen bracht.

Reif. Mite. hab: ber Chure vond Rieften fampt | personlich erfeten, und nach gehaltenem Rat ben vielen zweier Stebte Bekinnis vernomen," Barimen fie felbs Ration, Erbarn und verftendigen ein. Diefe Meinung be-

funden, Dieselben auch Chur vad Fürften zuwor zuge-Kellet, Darauff ir Rei. Maie. beruhet, wie folget. Auff fürgehaltene Artifel, mag nachfolgende Antwort geben werden.

Der I. Artifel ift recht vnb juzulaffen, bieweil er in ber Schrifft gegrundet, vnb burch Concilia, beuor Nicenum, bestetigt etc. Bnb verdamnen die Fürsten billich bie Repereien, so biesem artifel zu wiber.

Der II. Artifel ift zugelaffen, boch sonber angegendte Erflerung, Denn bie Sanbe, Gott nicht fürchten, bemfelben nicht gleuben etc. wirdliche funde find, und ift auch vorhin verdampt des Luthers meinung, Das nach ber Tauffe bleib die Gunde.

Der III. Artifel ift recht gegrundet aus ber Schrifft, vnd von ber Kirchen bestettigt.

Der IIII. ift recht, wo er mit notdurstiger Erflerung verftanden, Denn bas ift wol war, bas alle vnser werd on Gottes gnade nichts sind, Doch ift der Berbienst nicht auffzuheben, Denn wo Lohn ift, da ist auch Berdienst. hie sind viel Sprüche vermeldet worden, bie auff Berdienst lauten, und dieser Pauli, Ich hab ein gut werd voldracht, so ist mir mein Lohn bereit, den mir wird geben der HERR auff jenen tag.

Der V. ift recht, Bom verbienst ist gefagt, Es ver, bannen auch die Fürsten bie billich die Widerteuffer, burch welcher auffrhürische Lere, so wie Auffrhur, als nemlich, vor Fünst jaren erstanden, vnd blutuergieffen ausgericht ist.

Der VI so fern er ben Berdienst auffhebt, ift nicht recht, So hilfft auch nichts ber Spruch, So ir alles wollbracht, sprecht, Wir find vnnuge Anechte, Denn so bie für vnnug geschet, bie dis alles vollbracht, Wie viel mehr werden die vnnug billich geacht, die es vnterlassen, So ist die der recht verstand des angezogenen Spruchs, Das Gett unser werd unnug, ob sie wol pas nüt, sind.

Der VII. Das die Kirche sein der Gleubigen verssamsung etc. Ik water andern Artikeln des Huffen zu Costinis verdampt, und wider die Schrifft, da die Kirche vergleicht wird einem Tranen, darin die Engel das gute Korn von den Sprewen sondern etc. und dem Neg, und den zehen Jungfrawen.

Der VIII. ist recht, zuwor aus, bieweil er auch die Donatisten verdampt. Rota, In den Artikeln oder Puncten, die als recht angenomen, Ist allweg ein forderliche und lange Prodation und Erflerung angehendt, das ja den Bnjern nicht gegleubt würde.

Der IX. ift recht.

Der X. ist recht, boch bas baben geleret, wie bes Brobs und Weins wesen auffhöre, und in ben waren Leib und Blut Christi verwandelt werde. So wissen ober sollen ja wissen die Fürsten, das unter jeder gestalt bes heiligen Sacraments, der ware leib und blut Christisk, wo nicht, were der leib one blut, und also tod, mider ben spuch Pauli, Der Tod wird sorthin uber in nicht berrschen.

Der AL ift recht mit ber Erflerung, bas, nach laut bes Capitels, Omnis utriusque soxus, die Anterthanen zur Beicht und empfahung des Sacraments gehalten und vermanet werden, damit fie, so viel müglich, alle Sunde erzelen, Wo aber sie nach folchem gethanen viels noch etwas vergessen, das sie gleuben, auch von denselben geabsoluirt sein.

Der XII. Ift die Buffe nicht recht geteilet, allein in zwey teil, hat auch Bapft Leo Luthers artikel hie von gestellet, billich zuvor verdamnet, vnd es gehet der Glaube vor der Buffe, Denn wer nicht gleubt, der kan nicht ware Buffe thun. So sind in Synodo Ricena durch Canones poenitentiales, form und mas der waren Buffe gegeben. Hie haben ste viel Loca der Schrifft ctitit, und zuvor aus den Pfalmen, Sind auch die Fürsten zu loden, das sie die einfallenden Rehereien, als Rouatiasnorum etc. verwerffen.

Der XIII. ift recht, so fern baneben geleret, bas fieben Sacrament find, und bie Anterthanen folche zu bestennen werber

fennen, angehalten werben.

Der MIII. ist recht, Doch das verstanden, das der Beruff durch öffentliche gelstliche Oberkeit geschese, und micht durch Bobel, oder gewaltige Eindeingen, ist auch folde Prediger befunden, follen dieselben abgeschafft werden.

Der AV. ift zu loben, Aber im bem er bie Gefet ber Riechen wermiefft; inicht wecht, noch zu gulaffen.

Der XVI. ift gant gut. Der XVII. ift recht.

Der KVIIk. Ift recht, bonn fo zu befennen, bas avie aus eignen fresten Gott nicht wögen gefallen, web doch nichts beste minder ein freien willen haben. Bnb. dis sterft mit viel worten weiter angezogen, ond mit Sprücken bewehret, Als Eoclosi. Ignom et Aquam. Item hoses 13. Ifrael aus dir dein verdenben, Lus mit afer deit heil. Item das die Manichei den freien willen gant aufsteben, und das were der rechte weg zwissen Pelasgianern und Manichern, dadurch dem freien willen nicht zu viel noch zu wenig zugelegt würde.

Der XX. ift recht, So fern man den verstehet vam glauben, der durch die Liebe wirdt. hie werden viel wort gemacht, und daran das heubtstud ligt, mit vud-

schweiffen verblettert.

Der XXI. ist nicht vecht, benn wiewol Christus ber Mitter, ift er boch nicht allein, und sollen die Geiligen angerufft werden. Sie haben sie viel Erempel gesurt, als Macha. I. Das Onias und Zeremias für Israel gebeten etc. Item, das die Engel für uns bitten. Item, wie Cyprianus Cornelio geschrieben hab, das, welcher unter inen ehe stürbe, für den andern bete. Das freilich der heilige Bischoff nicht gethan hette, wo er die Fürditte der heiligen für nichtig oder unrecht gehalten. Item, Da ist angezogen, wie Job für seine Freunde gebeten, und Gott derselben verschonet hab, und also solgends seer viel eingesutt worden, von der lebendigen Heiligen Fürsbitte. Item, von der Geiligen ehre viel gerebt, als jes

mand biefelben nicht zu ehren geleret. Item, Chriftus ift bas heubt, vnb die Beiligen bie Glieber, brumb weil bas Beubt fur vne bete, beten auch bie Glieber.

Bon beiber Gestalt ift vermelbet, wie unbillich pon ben gurften, ale ein miebrauch ju achten, bas allein onter einer gestalt bas Cacrament ben Leien gereicht, und were vielmehr ein misbrauch, bas ben Leien beibe gestalt gegeben murben. Sie ift fürgenomen zu bewehren, bas in ber erften Rirchen auch alfo gehalten, und aus ben actis Apostolorum. Sie verharreten in brechung bes Brods, And wie Chriftus ben Jungern zu Emaus bas Brot gebrochen, welche alles nach auslegung ber Lerer vom leib Chrifti verftanden. Ift auch hie erzelt worben ein Siftorien von Sell, barin gefdrieben, wie fein Rache tomen aus bem Priefterthum verftoffen, ein part und biffen Brobs begeren murben, bas bie eine geftalt ben Leien zu reichen bebeuten fol.

Es belffe fie auch nicht, bas man lese, Bibito ex hoo omnes, Denn tas fev ju ben Aposteln, die Priefter gewefen, gerebt. Es ift auch aus ben geiftlichen Rechten unterscheib angezogen worben, onter ber Briefter und Leien Communion, baraus bewert, Diefelbig allzeit onterfcieblich gewest sep, und bas fie allein in einer gestalt bas Sacrament empfangen haben. So nemen Bepfte, Carbinel, Bifcoue und Briefter, in zeiten jrer Grandheit bas Sacrament, Co Nicena Synodus niaticum nennet, wie die Leien. Darumb fie fich gar nicht zu beschweren haben, bas inen die eine Geftalt entgogen, Dies meil ber gange Chriftus unter jedem tomen ift.

Sie find viel vnehre erzelet worden, die bem S. Bacrament begegnen mochten, fo auch bas Blut bes GERRR ben Leien, und fo einem groffen Sauffen gereicht wurde, als nemlich, Das es mocht verfchut werben, vnb bas man nicht wuffte in maferlen Befefe man es behalten möchte, baraus fen ber gebrauch ben Leien beiberley Geftalt ju reichen, ftillschweigend in ber Romifchen Rirchen abgangen, wiewol ben ben Corinthern und ben benen zu Carthago, beibe gestalt möchten behalten fein worben, ond haben biefen brauch ber ein gestalt etc. bas Concilium ju Cofinis und Bafel bestettigt in ben fein vieler Bifchouen etc. auch bes Reifers, Fürften und Herrn. So fip auch pubillich bie Procession corporis Chrifti abgestellet, baburch bas S. Sacrament gröslich geehret sey worten, und zuvoraus, biemeil bas selbige in einer jeben gestalt gang und ungerteilig fep.

Bon ber Deffe. In biefem Artifel wird angenomen, was bem gebrauch ber Romifchen Rirchen gemes, und verworffen, mas temfelben zu gegen, Item fonberlich Defe abzuthun, ift nicht zu leiben, Denn ba burch bie Stifftung vermuftet, Gottesbienft geschmelert, ben Seelen jr troft genomen murte. Item bie Deffe fol nicht in Deubscher sprache gehalten werben, Denn ber Priefter ift ein gemein Perfon ber Romifden Rirchen, Co find auch alle wege fürhanden, bie für ben Sauffen fprechen, Umen. . . .

Item bie Lateinifche Defe verurfacht mehr ju gröffer andacht. Item es sey bis auff bie zeit Abriani bie Mefe in hebraifder Sprach gehalten. Go ein misbrauch etwa eingeriffen, follen bie Furften gentlich gleuben, das daffelbige niemands lieb fen und bas auch billich die Diebreuche abgethan werben. Das fer aber gar fein misbrauch, bas ber fo bem Altar biene, anch von bem Altar lebe, nach vermöge ber Schrift. Es were auch fein tauff der Deffe, Dieselben haben auffgeftifft verforgung etc. Stem bie Defe ift ein Opffer, benn also ifte mehr benn vor 1000 jaren gehalten, Go beifft hebraifch und Grefisch Missa ein Altar, und Chriftus spricht, Hoc facite. Aber in ber Bebreischen, Grefischen,

Latinischen sprach heifft facere Opffern.

Bon ben geiftlichen Gelubben. Beiftliche ge lubb find im alten vnb newen Testament gegrundet, Item bie Gelubbe find ehe geweft, benn bie Rlofter. Item es ift nie gehort, bas man geleret, Das bie Beift. lichen weren im fand ber volltomenheit, fonbern alfo, ber geiftliche Stand sen ein Inftrument ber vollfomenheit. Bon dem Könige ju Aragon ift geantwort, bas mit jm bispenfirt fev, barumb, bas ander viel Bngluds unb Bluts vergieffen vermibben bat, bas habe bey einzelen schlechten Bersonen bie meinung nicht. Item er sey nach erzeugung seine Sone wiber ine Rlofter gangen. Item es feb nicht vnmuglich bie Gelübbe ju halten, fonberlith burch beten und Cafteien und fasten etc. alles wol zuuole bringen, vnd zuvor burch flihen ber vrsach, Bnb bas man die fleine Rinblin, bas find die erften gebanden an ben Felsen, das ift Christum, zuschmettert. Es flebe auch geschrieben, Bittet, so wird euch gegeben, Dan wiffe auch bas so viel tausent Berson, Beib und man jre Rlofter gelübb recht gehalten, und baburch felig wor. den find. So hab es auch nicht ftat mit schwacheit ber Beiber etc.

Denn viel Jungfrawen in frem Rlofter gelübb bestendiger ober alles das inen zu dieser zeit zu wider begegnet, expunden worden, benn etilch Rlofter Menner, ...

Bon ber geiftlichen Che, ift allweg vermeinter geistlicher Ehestand genant worden, vnd E. R. M. wund derbarlich zuhören, das folchs begert, So es doch von zeiten ber Apostel ber nie im brauch gewefen. Stem, ben Brieftern, weil fie ftettige bas Sacrament banbeln und beten follen, geburt auch ftettige rein ju fein. Die ift vermelbet, wie in ber alten Che bie Briefter für bem Gottesbienft, fich brey tag haben enthalten muffen, vnb von Bacharia. Item bas ift fein Gebot, Bachfet und mehret euch, bas flettig binde, fonbern hat allein ju jener zeit golten, ba noch wenig Leut gewesen, und nicht mehr ist, ba für mennig einer ben andern brudet, Sonft hetten viel Heiligen vnd Jungfrawen vnrecht gethan, das fte auffer ber Ehe geblieben. Item ben Spruch, Vnus quisque habeat Vxorem suam, 3tcm melius est nubero quam uri, haben sie nach jrer meinung ausgelegt, nicht nach ben Lerern, beuor hieronymo. Item Episcopus sit unius uxoris uir, Ift nicht zunerstehen, bas

ein Bischoff ein Weib haben muffe, sonft were Martinus, Ricolaus, Titus und Chriftus felbe fein Bifchoff ges weft, Sonbern es heifft, bas er nicht mehr benn ein Beib fol gehabt haben, wie folgenbe flerlich von ber Bitmen, Die auffgenomen fol werben, zuuermerden ift. Item bie Ehe werb ben jnen gelobt und geehret, auch für ein Sacrament gehalten, aber nicht beren, fo fich ergeben und feuscheit gelubt, jum vermeinten Cheftanb gu greiffen. Sie ift viel angezeigt aus ben geiftlichen Rechten.

Bon ber Geiftlichen gewalt, ift vermefbet, Dies fer Artitel were gant heffig gestellt etc. Item bie Geift-lichen haben gewalt zu regiren, Denn Baulus fpricht, Rach bem mir gewalt gegeben zu bawen, ond nicht einjureiffen etc. Saben fte gewalt ju regiren, Go haben fte auch Gewalt ju ftraffen und Gefet ju machen, 216 Bleifch effen an etlichen tagen ju verbieten, welche ju halten man schuldig ift, und bie felben vbertretten nicht Ehriftliche freiheit, sonbern viel mehr ein mutwill, genant wird, baburch zu Auffrhur vriach gegeben, Es ift vnter anbern erzelet, wie burch Daniel geweifiagt, bas au geiten bes Untidrifti folt bas ftettige Opffer auff- Reifer von Ampte wegen guftenbig.

horen, Das were die Mess und Sottesbienst, Denn man febe, wie etliche die Rirchen vermufftet, die Altar gere riffen, Die Bilbe jufchlagen, nichts fingen ober lefen, fein Rerben brenneten, bas heilig Sacrament ein gebaden brot nenneten, vnb man fol biefen allen wehren, bamit nicht Brfach zu erfüllung ber Brophecen gegeben.

Beschlus, dieweil nu vernemen das Churfürften und Furften fich in etlichen Studen mit ber Chriftlichen Rirchen vergleichen, auch viel frige Lere, fo hieuor im Drud ausgangen, ihund verbamnen, vnb benn etliche jr vbergeben Artifel ber Chriftliden firden gant wiberwertig, vnb keines wegs zuzulaffen weren, Berhoffe jr Rei. Mai. sie wurden sich in solchen jrrigen Puncten vergleichen, bas wolt Rei. Mai. in gnaben erfennen, in gutem nicht vergeffen, vnb jr gnebiger Reifer fein. Wo aber nicht, bas Rei. Daie. nicht verhoffte, betten ir Chur und F. G. ju bebenden, bas Rei. Maie. als ein Bogt onb Dberfter beschirmer ber beiligen Chriftlichen Rirchen geburen wolt, fich hierin zuerzeigen, wie einem Chriftlichen

### Epitome 2.

## Ungenerlicher behalt,

war tepe Dt. Inn ichrifftenn ben dur ond gurften zw antwort geben 3º Augustj Anno 1.5.30.

Ir Mayeftat bett bes Churfurften von Sachsen sambt anderer Furften und ber 3mo Stet pbergebene schrifften gebort vnnb felbe verlefen vnnb biefelbigen etlichen namhafften bapfern gelerten vnnb Erbarn Mennern, auch von frembden Rationen zugestellt, mit beuelch, was hierunder Chrifilich, nit zunerwerffen, was aber nit von ber firchen angenomen, vffzumerden. Derfelben verzaichnus hett Ir Mt. auch verlefen und Ir gefallen laffenn und bebacht, bas Inen ben Fursten die anntwort zugeben were:

Der erft artickl vonn ber trifaltigfeitt zc. 3ft anjunemen tc. bieweil ber mit bem Concilio Riceno ftimbt vnnd von der Ron kirchen angenommen, und werden billich bie teger Inn foldem artickl benennt, verbambt.

Der annber artidl Ift anzunemen Inn bem, bas er bekennt die Erbfund ein ware sund sein, ond werben berhalb billich bie alten ond neuen Belagianer verbambt. Aber Inn dem artickl wirt verworffen die befchreibung ber Erbfund, bergleichen bas bie Erbfund fei bunfer pofe begird, welche nach dem tauf pleibt. Dann bise Artickl fein Martin Luthers und vormals burch Bapft Leo. nem feliger gedechtnus billich verbambt.

Der britt wirt gar angenommen.

Der viert, barInn bie Belagianer verbambt, wird angenommen, mit vil allegirung ber fcprifft. Es wirt aber verworffen, bas barInn gemelt, bas bie werd, fo | [= id est] circumcisione et sabatho.

mit ber gnab gottes gefchehen, nit verdienftlich fein folten, bann bas fej ein fegerej ber Manicheer vnnb von ber kirchen verworffen vnnb wirt foichs burch vil schriff. ten bewert, Inn welchen bas wortlein belonung fteet. Bekennen boch, bas bie werd nit von In felbs, sonnber burch bie anab gottes verbiennftlich feien.

Der funfft, Das ber geift burch bie Wort onb Sacrament geben werb als burch Instrument, wirt jugelaffen. Alle aber 3m felben Articil von bem glauben gemelt wirt, foll verftannben werben von bem glauben, so burch die lieb wurft, nit von dem plossen glauben. Es wirt auch gemelt, bas Inn bem tauf nit allein berglauben, fonder auch hoffnung vnd lieb eingoffen werben.

Bum fechsten bas ber glaub gute werd bring, wirt zugelassen, und barauff vil schrifft so von ben werden melben, angezogen. Das aber bie rechtfertigung allein bem glauben jugeben, wirt verworffen. Dann es fei wider die Emangelisch warheitt. Darauf werben vil fcrifften angezogen vnd nemlich bas Baulus ab Corinth. 13. fcreibt, DarInn Paulus cierlich anzeig, bas bie rechtfertigung nit allein bes glaubens fej, und werben bie fpruch, fo ron bem gefat ober werden bes gefet law ten, bas fie nit rechtfertigen, ausgelegt fine lege . | .

Der sibend artiel, bas die kirch sein versamtung der heiligenn, wirt verworffen, als Widlesisch vand Im Connritio zu Cosinis verdambt, auch wider die pasabel des Ewangelis von dem dennen vand von dem vischgarn. Doch werden die Fursten gelobt, das sie bekennen, das Christus dis zu ennde der wellt bes der firchen pleib, vand das die geennderten gebreuch der kirchen die alnigkeit der kirchen nit zertrennen, soll verstannden werden de panticularibus ecclestis, aber nit von den gebreuchen der gemeinen kirchen.

Der acht artickl wirt angenommen, bas die poeheitt der diener nit hindre an reichung der Sacrament, dieweil es auch allso bekannt die Romisch firch.

Der jr Artickl wird auch angenommen und werben billich barInn verdambt die widertaufer, werden auch billich alls aufrurisch Im Reich gestrafft und wird barInn gemelt alls ob ste vrsach zu ber Baurischen emporung Anno 25. geben betten.

Der r Artickl wirt angenommen. Doch bas die Fursten dabes bekennen, das unnder Ider gestallt der gannt Christus sei, dann sonst wer es leib on plut, und also thet wider die geschrifft, das Christus ses entstannden und nimer sterb. Dergleichen das die Fursten In also under den gestalten wein und prots bekennen, das die substannt der beder In den leib und plut Christiperwanndelt und nit mer prot oder wein sei. Bund were

ben billich hierInn die neuen Capernaiten verworffenn.

Der ri Artickt von der absolution wirt angenommen, Doch das die Furstenn darauf Ir underthan anhalten sollen, Jum Jar ein mal zu Ofterlichen Zeiten zubeichten und Sacrament zugeen nach der satung Omnis vtriusque ferus. Bud das Ire Arediger das volck ermanen allenn vleis furzuwenden, alle sund, so In zuwissen, zubeichten unnd nichtz mit wissen zuwerschweigen, und zu beschlus der Beicht In gemein sur alle vergessne sund absolution zubegern.

Der ris Articks wirt das erst teil angenommen, Aber das annder teil, so allein zwei teil der pus meldet, wirt verworssenn, alls verdambt von Babst Leone dem rben, wirt auch nit angenommen, Das man die genugthuung verwirsst. Sonnder soll allweg Inn der beicht ein pus sur die genugthuung vsgelegt werden. Und werden dars auf vil spruch de penitencia aus altem und neuem testament eingesurt, auch Canones penitentiales. Es wirt auch ausgelegt, Christus hab sur unns genug gethon, so wir Inn seine sus stapfen treten und seinen werden volgenn und die vsgelegt pus vollbrinngen.

Der ritj. Artickl wirt angenommen, boch bas ber von allen siben Sacramenten verstannben werbe, auch die Fursten Ire vanderthan zu haltung ber Siben Sacrament anhalten.

Der rilis. wirt angenommen, Doch das durch das wort ordennlich berufft verstanden werde nach ordenung der geistlichen recht, und das die Fursten Inn Irn landen niemands zulassen, er sej dann zuwer durch die Ordinarien examinirt und Innestirt.

Der rv. wirt angenommen, also bas die Furften bie Ordnung der gemeinen firchen, auch der sonndern firchen. In Irn landen halten und ob der ettlich abgangen, die wider vsaurichten verschaffen. Der ander teil die articles wirt verworffen.

Der rvj. rvij. rviji. vnd xix. werden angenomen vnd In dem xvijfen vil schrifft vonn dem freien willen aus zogen, vnd angezaigt, wie das der recht weg sej zwischen den manicheern vnd Pelagianern vom freien willen zur reden.

Der ex. Articil wirt genennet ein ennischuldigung Irer prediger, Doch wirt darInn verworffen, das bie werd nit sollen verdienstlich sein. Doch wirt bekennt, das sie nit anderst verdiennstlich sein, denn aus dem verdienst Ebristi.

Der res. Artickt von anrussung ber heiligen Ift gar nit zulestlich, sonnber ist vor rie. Jarn verdambt; werden vil schriftt angezogen er antiquo testamento be Onig vnd das die Engl fur vns bitten, vnd dieweil Christus vnser haubt fur vns bitt, warumb nit auch die heiligen als gliber des leibs Christi. Item wie Ciprianus Martir Cornelio geschriben vnd In gebeten, post mortem sur In zubitten. Bud werden vil schriften eingemischt von surbitt der lebendigen lautend, als ob man die auch verslaugnet, dergleichen von vererung der heiligen.

#### Das ander teil.

Wirt unbillich fur ein mißbrauch erzelt die communion der leven onder einer gestalt. Dann die In potten buch also von den Aposteln gehalten. Dergleichen hatt Christus die Jungern zu Emaus onder gestalt des prots communicirt, wie Ambrosius, Hilarius ond annder auslegen. In ist angezeigt Inn einer sigur des alten testaments mit den sonen helij, alls sie vom Briesterthumb gestossen, allein des prots teilhafftig wern. In das die Briester und Bischoff Inn den allten Canonibus, so sie gesundet, ad comunionem Lucam gewisen und der Brieskerlichen beraudt. Item das noch heut bej tag der Babst, Cardinal, Bischof, so sie frank, im bett numen [i. e. nicht mehr als] die ein gestalt empsingen.

Item bekennen, das es Inn etlichen kirchen etwo gewonheit gewesen, vnder beiden gestalten den Laien zur raichen, sei aber propter periculum stillschweigend absome men. Item dieweil etlich keher vermeintten nitt den gangen Christum under einer Jeden gestalt seyn, Denselben zudez gegnen hab es die kirch vsgeseht, den Leien under einer gestalt zugeden. Wie dann auch der keher Restorius Mariam verneint Theotoson, sonder nant ste Christoston; hat das Concilion verbotten den namen Christosson. Es werdenn auch viel peridel anzeigt, so man den wein vder die gassen truge. Item In solcher vile des volche und das man nit wol geschirr dozu haben mocht, vied so etwas vberplib, mocht esst werden.

Doshalben fie billich und mol ju Coftens und Bafel beschloffen Inn bepfein viler Chur und Gurften.

Stauen und vom Abel, bas die Leien unnder einer ge-Ralt Communicirt werden follen.

Deshalben an die Furften zubegern, das fie fich hie nit teiln von ben andern Christen, bamit die teutsch nation nit pro feismatica geacht werbe.

Der fpruch: trindt baraus alle, fej allein gu

ben Apoftein alls Brieftern gefagt.

Es wirt auch vnbillich bie Procession mit bem Sacrament verworffen, dieweil die Fursten barInn den was ven leib Chrift bekennen, ber bann ein tonig ber Eren zc. Barumb' man In bann nit Eren wout? Es werb auch harumb das sacrament nit geteilt, dieweil pider Jeder gestallt ber gant Christus fei.

## Die Bfaffen Ge belanngenbt.

Dife ber Furften beger fej wunberbarlich gehoren, bieweil seither ber Aposti Zeiten die keuschheitt bei ben Brieftern gewert.

Calixtus Bapa ein martir indirit celibatum.

Im anfang ber kirchen seien Geleut erwelt worben aus mangl ber Personen. Dieweil aber pat bie firch gemert, sej es nit mer von noten.

Es sej ein kezerei Jouiniani von alter ber verdambt. Derhalben von Fursten und Steten zu fibmach bem beiligen reich nit zuleiben.

Melius esse nubers, quant wit saje wan Inches, bie-

Leufchhait, nit gelobt.

Run; smnes poffunt capera hac verbum. Sie feien auch nit all geschickt jum Briefter ganb. Go einer aber Briefter werb, mag er burch gebett, vaften, caftenung bes leibs, flucht ber occasion nit vmb weiber wonen, nit Im haus haben, durch lesung der geschrifft die ersten gebanden tanquam paruulos ab petram Christum, affinicen und zerknischen ze. keuscheitt erlanngen.

Die Orientisch firch neme allein an, die vor weiber gehabt, nemen aber fein weiber In Briefterftanb.

Bil Concilia werben genannt, bie es verbotten.

Crescite et multiplicamini sej gesagt, bo bie welt nit besett. Aber dieweil pp souil volds, das man einander faier erbruck, hab das gebott vfgebort.

Bum befthine fej die Pfaffen Ge nit guleiben.

#### Die meg.

Bas Inn ber furften mes mit ber Ron kirchen gebrauch sich vergleicht, wirt angenomen. Was aber bem nit gleich, wirt verworffen.

Das sie In Lateinischer sprach, sej mit contra Paptum ab Cor: ri. Dieweil ber Briefter In namen ber gemeinen firchen, bo ftenbe, bie Lateinisch fei vnnb verftand.

Es sej bie meg Inn Hebreischer sprach veque ab

tempora Abriani gehallten worben.

Eri fein migbreuch, bas bie bem altar blenen, vom altar leben, so man auch gestiffte Rhenten und gulten hatt, werb die mes nit vmb gelt gehalten.

Das die besondern meffen abgethon, fej zuftraffen, mag nit erlitten werben, bann bo burch ber gotes bienmit geringert, ber Stiffter letter will zerbrochen, die lebenbigen Ir andacht und armen felen Ire trofte beraubt.

Das bie meß ein opfer, wirt burch schrifften und ler bewisen. Sej ein keperej ber Arrianer, wider bie

Augustinus gefdriben.

Wirt Im alten testament burch Malachiam angezaigt

ein Rein opfer.

Wirt die Prophecej Danielis von vfhorung des opfere. ettlicher tag anzogen, wie bie noch nit erfullt, Aber py erfult In der firchen, do man alle meffen abgethan, nimer fing, nimer lefe, fein fergen mer prenne, ab tar zerriffen, pild heraus geworffen, vnb gar ob ftanb. Deshalb allen Furften und hern Im heiligen Reich einausehen, damit fie nit Inn erfüllung der Prophecej vosach geben.

Baulus, Barnabas 2c. haben In Actis meß gehalten ond ward genannt In ber neuen translation geopfert

gu Antiocia. Act: riif.

UN alte Doctores haben die meß fur ein Opfer fur

lebendige und tode gehallten.

Der namen Des geb es auch. Dann In hebres bais misbeah ein altar. baber tum meg, of welchem altat man opferte. Bnd Grece heift bie mes Lithurgia. So heis facere an vil orten bes alten testaments opfern, doher Chriftus gesprochen: bon facite . [ = idiast] opfern.

## Bon geftibben.

Seien Im alten vnb neuen testament gegrundt; Bas bawiter, Ift feins wegs zugebulben, Die glubb feien vor ben Cloftern gewesen. Der fpruch Chrifti: Beribninitiverleft weib, finb, ader, matten ic. ward of die Closter glubb gezogen.

Die Furften werben ermant, bas fie bie Clofter reformirn, wie Ir vorfarn die frommen Furften gethan, vnb

die wider Ir glubb handeln, ftraffen.

Werben vil geschrifft fur bie gtubb und teuscheitt angezogen und befonber, bas man Inn phigen Beiten hab gesehen, bas vil Clofter frauen ehe alle trohung ond gwang haben wollen leiben, ehr fie Ir glubb verlaffen, ond Derhalb mer bestennbigseit, bann cuich mans perfe nen eriaigt.

## Bon geiftlichem gewalt.

Difer Artickl fei bestig gestellt. Das Inen Ir geiftlich freihaitt plibe und nit juger bulben im Reich, bas einicher ftand bie Inen neme.

Das fle haben beide gewalt zupredigen und zu-

Darumb wirt verworffen, was bisher wiber ber gelft

lichen freiheit furgenomen 3en Reich.

Item auch von ber Chriftlichen freihelt, Das bie kein freiheit, sonnder mutwill und vrsuch zu vfrur fei.

welche bie zl. tag nit faften, fleifch effen, nit beichten, mißbrauchen fich Chriftlicher freiheit.

Migbrauch lob man nitt, sonber Jeberman begert

die mit gemeinem rath zubeffern.

Man bekenn, bas ber geistlich Stand abgefallen. Do erbeut sich tepe Mt. mit allem vleis zuresormirung beffelben zuhelffen.

### Bum befdlus. .

Dieweil keye Mt. vermerdt, bas bie Furstenn In vil studen mit Ir Mt. einhellig vnb vil Irthumb versbammen, die In etlichen puchern, so Im truck ausganngen, begriffen: So boff keye Mt., bas sich die Fursten

In den verigen Articen auch mit der kinden verglichen werden. Das will Ir Mt. In gnaden erkennen und zu gutem nimer vergeffen. Dann wo nit, das doch Ir Mt. nit verhosst, mogen sie gedenden, das Ir Mt. sich hier under, wie sie sich des als ein oberster Bogt und haf schirmer der kirchen schuldig erkannt und Im gepurt zu-halten, verursacht wurde.

\*) His subiunota est haoc annotatio: Dis ift ungeuerlich bie mennung, fo vil In eil verzeichnet hat mogen werben, ausgeschiben bie allegacion ber geschrifft; wiewol etlich bing mocht mit andern worten gelesen worden fein. Deshalb man nit eben vf bise verzeichnus ganns vertrauen soll, Sonder allein ein gemeine Summa daraus verneme ze.

#### D.

### COCHLAEI SUMMA CONFUTATIONIS.

Histo Cochlaei Summa, de qua supra p. 69 sq. diximus, primum secreim Dresdae 1531. 4º prodiit, et deiude a Cypriano in l. Historia ber Augip. Conf. Beplagen Num. XXXV. p. 196 extr. — 201 med. et a Walchio in Edit. Operum Luth. T. XVI. p. 1274—1279. repetita est. Illam ipsius Cochlaei editionem invenire mihi non contigit; quapropter hanc Summam e Cypriani libro hic exhibeo.

## Summarium ber taiferlichen Antwort,

auff ber funff gurften ond Seche Stethen betentnus zu Augspurg auff nechftgehaltem Reidstag.

Der erft Artidel. Bon ber hepligen brepfaltikeit ift gang und gar in allen puncten zugelaffen.

Der ander. Bon ber Erbsund, ist zugelassen zum thepl, nemlich in bem, das die Erbsund, warhafftigklich fund sey 2c. Zum thepl nicht, Nemlich in dem, das ste sagen, die Erbsund sey on Gottes forcht und on vertrawen zu Gott, und das ste sey die begyrb so nach der Tawsf inn kindern bleibt.

Der britt. Bon zweyerlen Ratur in Chrifto, bas er war Gott und mensch sen, ift in allen ftuden zugelaffen.

Der vierde. Bon vordienst guther wergt ist zugelassen in dem, das wir aus engen fresten, nichts vordienen wögen. Bnd derhalben die Pelagianer billich verbampte Reper sindt. Ift aber, verworssen in dem, das sie vordienst guther wergte, vormittelst Göttlicher gnad geschehen, nicht mit uns bekennen. Der fünffte. Bom wort vnd Sacramenten ift zugelaffen, das dadurch als durch ein instrument gegeben wirt der heplig Geist. Das sie aber vom glauben allein fagen, der lieb und hoffnung geschweigen, ist verworffen.

Der Sechst. Bon guthen wergken ist zugelassen in bem, das der glaub soll guthe wergk bringen. Bnd versworffen in dem, das sie sagen, der glaub alleine mache gerecht, in welchem sie vnrecht vorsteen die wort Christi Lu. 17. Pauli vnd Ambrosij ad Ro. 3. 4. 2c.

Der siebend. Bon ber Kirchen ift verworffen, wo sie vorsteen wollen, bas allein ber hepligen vorsamlung, die Rirch sey, benn in ber firchen guihe und bose vorssamlet sindt. Ift aber zugelassen, in bem, bas die kirch ewiglich bleibe.

Der acht. Bon bienern ber firchen, bas auch bie bosen mogen predigen und Sacrament raichen, ift in allen ftuden zugelassen. d a Der mennbe. Ben ber Sawif ift auch gant, und gant, bud bie nicht follen megelnffen werben.

Det geheil. Bein hochwirdigen Sacrament bes Mitars, ift auch zugelaffen, geboth mit bisem anhung bas man phestiglich glauben soll wnter ihlicher gkalt bes Sacraments ben ganben Cheiftum, und bas die Substanh bes broth warlich verwandelt werde in ben leib Christi.

Der episse. Bon ber Beicht, ift auch zugelassen mit ersordrung zweher ding. Erfilich, das man zu Ofterlichet zeit beichte, nach lautt des c. Omnis vtrlusque sexus. Zum andern, das man sich zuvor wol erinner alle sunde, beren sich das zewissen schuldigt wers, zu heichten, keine mit willen zu botichweigen.

Der zweisste, Bon der Buß, ist zugelassen in dem, das dem sunder allzeit, so er sich bekeert, mag die sund vorgeben werden, als offt er sundigt. Ist aber verworfsen, Erstlich in dem, das sie nicht mehr denn zwey tepl der Buß sehen, Jum ardern in dem, das sie sagen, der glaub seh ein tepl der Buß. Jum dritten, das sie die gnugthuung, den drüten tepl der Buß, nicht bekennen.

Der brenzehend. Bom gebrauch der Sacrament, ift gant, sugelassen, Remlich, das die Sacrament sud nicht allein zeichen witer den menschen, Sonder auch gezeugmis der Gettlichen willens gegen uns.

Der vierzehend. Wim Geistichen ftand, ist guges liefen, das niettant soll predigen aber Sacrusient rophet, er seb idenk inredict beruft. Mit diesem gusah, dus soider beruft nach aiter Ordnung Christlicher tire den beschen soll. Richt wort die weltlich Obiskell abber posel erwelt, Sonder ween der Bischof, aber wer es sonst von Rechts abber gewonheit wegen zu thun hat, darzu berufft abber einseht.

Der sunstzehend. Bon gebreuchen ber kirchen, ift auch zugelassen, in dem, das man sie halten soll, so ferr sie on sund mögen gehalten werden. Ift aber versworffen in dem, das sie sagen, solche gebreuche solten dem Euangelio zuwider sein, so ste geschehen, Gott zuworssunen, aber für die sunde.

Der sechszehend. Bon weltsicher Obirkeit, ift gant und gar zugelaffen, mit verdammnus ber widerteuffer, fo unter ben Christen kein Obirkeit leiben wollen.

Der Siebenzehenb. Bom jungften gericht, ift auch gant und gar zugelassen mit verwerffung ber wiberteuffer und andrer, so ben Tewsfeln und verdampt wöllen zu lest erlösung und selikeit zugeben.

Der achtzehend. Bom freuen willen, ift auch zugelaffen, Remlich, bas wir einen freuen willen haben in menschlichen sachen. Aber in Göttlichen sachen mögen wir nichts on die gnab Gottes außrichten.

Der neunzehend. Bon vrsach der sund, ift auch zugelassen, Remlich, das nicht Gott, Sonder des menschens willen, vrsach ift der sunde. Der zwendigste : Ben glauben und guthen wergten, ift verworffen, bein fie wollen nicht betennen, bas man burch guthe wergt moge ablag ber funden brianneti.

Der einundspenzigst. Won Eer und annistung det hepligen, ist auch verworffen. Wolf sie den jrihund best Bigilantii, der Waldeinset, Wickgarden zo bekennen, und die hepligen nicht wöllen anrüffen, vorinn sie handeln wider die Schriefft bepber Sestament und wider alle leerer zc.

Ende ber Antician.

# Der ander Theisk Finifilicher bekenitnüs, vonn Dispbreuchen.

In biefem thepl ift bein ftud gugelaffen, Doun fie benffen migbrench, was nicht mifbrauch ift.

## Won beiber gftalt bes Saeraments.

Wirt aus ber Schrieft wit alem heftigen Beeten angezeigt, das unter einer gftalt, Remlich des brots, ver und ve in Chriftlicher firchen der brauch gewesen ift, dis Sacrament zuentpfahen aufferhalb der Des, und vielmehr ein mißbrauch it, bisbergatt, beidden der Dronnung und one Gottes gepott, den Leven zurenchen.

## Won der Priester bud Drunchen Ge.

Wirt auch hie aus der Schriefft, aus alten Leerern, vnd aus viel Concilien bewenst, das nicht priesterliche rennikeit, Sonder vielmehr vnzuchtige Ee der Münch vnd Pfassen, ein unleiblicher mißbrauch ist, denn wol vor enist hundert jarn solchs verdampt worden ist in der ketzeren Jouiniani. Und werden all pre Argument mit guthem grund der Schriesst verantwort, und auffgelöst.

## Von der Mess.

Wirt erflich verworffen, das sie widder gemeiner kirchen brauch, Tewhsche Mess halten. Jum andern, das sie für einen mißbrauch halten, Wer dem Altar dient, das er vom Altar zu leben hab. Weyl die Schriessten, das sie viel gestisster Mess wider Gottes Eer und der Stiffter letten willen aus einem freuel haben abgethan. Jum vierden, das sie das opffer der Mess verlaugnen, welches ein alte keheren ist (wie S. Augustin anzeigt) Arrianorum Bnd Sacrissicium misse, aus viel Schriessten beweist, darzu aus den allereltisten Leerern und Concilien, derhalben soll die Mess keins wegs abgethan werden.

### Von der Beicht.

Birt erftlich für einen misbrauch gerechent, bas in Luthers Sect so wenig volgts beicht. Jum andern, das sie der rew und gnugthuung für die sund, geschweigen. Jum dritten, das sie die wort Chrisostomi von der mündt-lichen beicht, vnrecht vorsteen und auslegen. Jum vierden, das sie nicht alle heimliche sunde so ynen dewust, beichten, welchs ein alte keineren ist Montanorum, welche sich schweiten alle sunde zu beichten.

# Von unterscheyd der Speys.

Wirt verworffen, Erklich, das sie der Lirchen satung und gewalt verachten, widder Christum Lu. 10. und Paulum. 1. Thess. 2. 1c. Jum andern, das sie solche satung für unnütz achten. Jum britten, das sie sagen, Es sey wider den glauben, widers Euangelium, wider die gepott Gottes. Jum vierden, das sie dieselben für unmöglich halten. Jum sünsten, das sie Christum und Paulum unrecht vorsteen von solchen satungen. Jum sechsten, das sie sollen frey und unuerbotten haben.

# Von Clofterglübden.

Wirt verworffen. Erftlich, bas sie solche glubbe wöllen abthun, wider so viel Schriefft beyder Teftament. Zum andern, bas sie das Closterleben für unsimlich achten, wider so viel thausent hepliger leuthe, so von an-

fang ber Christenheit bis aus was borinn gelebt, und seligt worden feint. Jum beitten, das sie solche glubb wöllen frey haben, wider die Schriefft alts und Rewes Testaments. Jum vierden, das sie sagen, solche glubb sind vomöglich, wider so viel Schriefft und zusagung Christi. Jum fünften, das sie sagen, man soll Münch und Ronnen Ee nicht scheyden. Jum sechken, das sie sagen, solch leben seh widers Euangelium, So doch offendar ist, das es dem Euangelio gemäs ist, und umb Christius willen, Bater und mutter, haws und hoff verlesst, nach seinem rath, Matth. 19. Luc. 9. und 14. 2c.

### Von Rirchen gewalt.

Wirt verworssen, Erstlich, das sie der Geistlichen Jurisdiction, gewallt, freyheiten und privilegien, so von Kaisern und Königen an sie komen sind, wöllen abthum. Jum andern, das sie widder die Schriesse, der geistlichen gewalt nicht zulasen, und pre Jurisdiction unterdrugken. Jum dritten, das sie der geweichten freyheit widder die Schriesse und dieseliche Get, verachten. Jum vierden, das sie die geistlichen den weltlichen gerichten wöllen unterworssen haben, welchs auch widden gerichten wöllen unterworssen haben, welchs auch widder die Schriesse und Kaiserliche Recht ist. Jum sussyllige freyheit surverssen, als sey man nicht schuldig dieselben zu halten. Jum sechsten, das sie und ber misdreuch willen der Geistlichen, auch guthe Ordnung wöllen himwerssen. Beschlichsich will Kaiserliche Maiestat, das sie widderumb zu Christliches eyniseit kommen, und helssen alle Risbreuch in rechte Ordnung bringen. UNCR.

# II. APOLOGIA CONFESSIONIS AUGUSTANAE AUCTORE PHILIPPO MELANTHONE

Pestquam Confutationem Confussionis Augustanas à Catholicis consarcinaium exhibitimus, progredimus ad Apologiam clustion Confussionis a Molanthone acriptam, ut hanc ab illorum impugnatione defenderet istamque refutaret. Nam etci Imperator in Confutationis epilogo Ordines Luthéranos in ea acquiescere iusserat, tamen Molanthoni caum aliis quibusdam mandatum est, ut, quantum fieri posset; Apologiam Confussionis paraset. Que consilie iam illice post Confutationis praelectionem Principes Luthermi exemplum sius sibi dari alt Imperatore petierant; hic autem responderat, se iis exhibiturum hac tantum lege, ut neque transscriberetur, neque ederetur, neque refelleretur. 

Hac vero conditione illi exemplum recusarunt. Quapropter Melanthoni, quama Apologiam primum elaboraret, Confutationis integrae, cuius publicae praelectioni neu interfuerat, legendae occasio non data est; postea sutem Confutationis latinae exemplum nactus priorem Apologiam retexuit et typis mandavit.

Duas igitur Apologise distinguendos sunt:

- 1. Apologia prior sen Apologias prima delipeatio,
- 2. Apologia altero seu aucta,

de quibus nunc accuratius disseremus.

Rx viris doctis, qui de utraque Apologia longius breviusve disseruerunt, praeter alies infra nominandes, ingrimis landandi sunt:

I. C. Bertramus, qui dissertationem suam de Confessione Augustana alis locis (e. c. Vol. XVI. p. 519 sq.) laudatam continuavit in l.: Wöckentliche Halliche Angeigen vom Jahr MDCCLXIX. (Halle im Magbeburgischen, gebruckt mit Fr. Aug. Grunerts Schriften. 1769. 4°) Num. XXXV. p. 625—628. XXXVII. p. 639—647. XXXVII. p. 655—668. XXXVIII. p. 671—679. XXXIX. p. 687—696. XL. p. 703—708. XLI. p. 719—727. XLIII. p. 751—756. XLIV. p. 767—772. XLV. p. 783—786. XLVI. p. 803—805. XLVIII. p. 819—825. XLVIII. p. 835—841. XLIX. p. 851—859. Hanc continuationem inscriptam: Bon ber Apslogie ber Augspurgischen Consession, posten auxit denuoque edidit in libro suo: Litterarische Abhanblungen, Stud 3. (Halle, im Verlage bes Baisenhauses. 1782. 8°) Nr. II. p. 37—190. et Stud 4. (ibid. 1783.) Nr. I. p. 1—76. sub hoc titulo: Bon der Apslogie ber Augspurgischen Consession, und ihren verschiedenen Absassumen.

Eduard Koolinor: Symbolit ber lutherischen Rirche. (Samburg, bei Fr. Berthes. 1837. 89) \$. 84-93. pag. 416-438.

<sup>\*)</sup> Vide supra p. 39 sq. aique Foerstemanni Urimbenbud II. p. 179 sq. eiusque Urith I, 1. p. 72 sqq. et Legatorum Norimbergensium epistelam ad Senatum d. 6. Aug. 1530. datam in huius Corp. Vol. II. p. 256.

- Car. Aug. Has e in l. Libri symbolici Ecclesias evangelicas sive Concordia. Ed. 3. (Linciae, sunt. Breitkopfii et Hacrtelii 1846. 8°) Prolegg. Loc. IV. pag. LXXXVI—CIX.
- Frid. Francke in l. Libri symbolici Ecclesiae Latheranae. (Lipsiae, sumt. Bernh. Tauchnitz jun. 1847. 80) Prolegg. S. 2. pag. XXXIII—XXXVIII.
- I. T. Muollor in I. Die fymbolifchen Bucher ber evangelifch-lutherifchen Rirche, beutfc und lateinifch. (Stuttgart, S. G. Liefchig. 1848, 80) Prolegg, p. LXXVI—LXXIX.
- Praeterea conf. Io. Georgii Walchii Introductio in libros Ecclesiae Lutheranae symbolicos. (Isnae, sumtu viduae Meyer 1732. 4°) p. 419-480.

# APOLOGIA PRIOR.

Quamquam Imperator indicaverat, se aulium alium de Confessione scriptum a Principibus Lutheranis accepturum esse, e) tamen hi iam d. 5—9. Aug. lugenue professi sunt, se de fidei suae defensione cogitare, ee) et iusserunt Molan thonem et alles quipedan parire Apologiam Confectation, in qua imperatori exponerentur causae, cur non reciperetur confutatio, et ea, quae objecerant adversarii, dilucrentur.

lis eius coniicere licet, in quibus solis Apologiae mentio invenitur, nempe ex epistola ad Camerarium d. 20. Sept. scripto (Corp., Veli, II.; p., 388.), in que his legitar locus: a Continee me tou dent propiet underclomm sectiones, et acripsi his dishus applegient confessionis nostrae, quae, si epus etit, exhibebitate oppositat enim schiquitidai anariorum, queu preclegi andivinti. Scripui acctitate et vehimenten « atque ex epistola ad Egidium, Caes rium consistateum fere ogden tempore idale (Cosp. Vol. II. p. 381 sq.), in suins principio hack acrimit: allen putuk gatis: copiesa nespondeta R. P. V. [Resescudissimos Patemitati Vastrae]; suman enimi eccupati(in ades le spologit, enhibende Imperatori, quae futuat cat aliquento asperiur, ques fuit confessio, si sibil souni imi **1950, passimpsi 4**  $W_{ij}$  providenc $\mathbf{Q}_{ij}$  passion providence  $p \sim \sqrt{2}$   $p \sim q_{ij}$  such that  $p \sim q_{ij}$ 

Cam die 28. Stept. Imperaton adagregatia Rathentais primemi felmam recessus imparii , †) ut voorgel, per Fridanieum, Camitem, Pelatinum, propositionet, in que articles alia, distum erat, Confessionem a Luthemais es hibitam postea sacrae scripturae testimoniis confutatam esse, Elector Saxon, einsque socii, re deliberata, per Pontanum responderunt: qued in decreto sit perscriptum, doctrinam suem auctoritate sacrarum litterarum esse confutatam, non se fateri nec agnoscere, immo se ita sentire; sic illum niti scripturas nacrae consensu, ut, quod impium sit, nihil in ea reperiri possit, et, si quidem Confutationis publico: punelectae aucumplum impetrassent, liquido se potuisse hoc demonstrare; ne tamen silentio praeteriretur Confutatio, statim post hanc auditam, quantum quidem inter legendum memoria complecti potuerint, contrarium scriptum se închoasse, quod hunc tandem h mailtan actupatibiles: perfectum elt; et quamquam now ad caigle résponden pésalt propter enicam memoratam, tamen, si Imperator hoc suum scriptum recognoscut, se non dubitare, quin exhibitam: Confessionin drama addre ngo ullis gongungan; machinia reperiata quamobrem an petere, ut lunerator log accintum offeri ac legi -

The second of the second that a set to

A TOTAL OF SECURITION

<sup>\*)</sup> Ex epistolai duklim Legatorami Nosimbi modo: kiudete intelligitur, d.15/ Mis. Amperatorem principio pierinisisse, ut Lutherank ad Contestationemy remonderage; at station has consulting mutavit, it qued cluest e Brentil litters, ad Myconium d. 8, Aus. acriptis (Corp. Vel. II. p. 1841), in quilbus hase leguatur; "Respondit Imperator spo nomine (scil, in Confutatione) postrae confessioni, et tamen responsionem nostris principibus in scriptis libere dare recusat. Id quod non mirandum est. Médiodriter Caesar tegeré constur principes ad subsermendum quae fittel, quam tamen non audet ipsis communicare."

<sup>\*\*\*)</sup> Hoe Melanthon tose in Apologiae suae a. 1531, editae praefatione.

<sup>†)</sup> Hie primus recessus invenitur in Lutheri Opp. germ. Ed. Witch. IX. fol. 450b extr. — 451b extr., Ed. Ien. V. fol. 108b — 109b, Ed. Altenb. V. pag. 235—237 init., Ed. Lips. XX. p. 234 sq., Ed. Walch. XVI. p. 1848—1852., Chytraet Historia ber Augeb. Gonf. fol. 236a — 238a, Muelleri Historia v. ber Ev. Ständte Protest. p. 835 — 839., et Foersteriele: stemps at Assuberd. In p. 434, 255, signe in lat, lignose termitation in Geolestian High Comit. Angust. T. III. fol. 1870 — 1880 med. of a first of the comit.

 $A = C_{B_1 B_2 B_3} x$ 

sinat. — Postquam hucusque perventum erat, Pontanus Apelogiam Imperatori obtulit; eam autem primum quidem Fridericus Palatinus accepit, sed, subnuente Imperatore, cui Ferdinandus Rex aliquid ad aurem insusurraverat, illico reddidit, neque cam recitari Imperator passus est. Py — Postiffic 23. Sept. Imperator denuo per Ioachimum. Electorem Brandenburgicum, retulit, se Apologiam accipere nolle, sed velle, ut Lutherani in edicti forma acquiescant, cui hi, interprete Pontano, declarant, se suam sententiam mutare non posse. \*\*) Postquam haec horis matatinis Augustae Vindelicorum erant acta, codem die bora III. vespertina Iohannes Elector Saxon., Braéstus Dux Limeburg, et Wolfgangus Princeps Autalituus inde discesserunt domain redituri. gernen:

"Ut hace prior Apologia accuratius perspiciatur, inquirenda sunt hacce:

- a) quibus fontibus Melanthon in ea conscribenda usus ait, ut adversariorum argumenta refallenda cognosceret;
- b) *quibus linguis* eam scripscrit; .

many the control of the property of

c) quinam Codices eius adhuc asservati sint, et quae Editiones prodicrint.

#### De fontibus prioris Apologiae.

Cum Melanthon Confutationis praelectioni publicae ipse non interfuisset, neque exemplum eius nactus esset, in hac Apologia refutavit adversariorum argumenta, quatenus haco cogneverat praesertim ex iis, quae Camerarius et quidam alii Lutherani inter illam publicam praelectionem Confutationis die 3. Aug. calamo annotaverant. Quem exigua autem pars integri libelli hacc fuerit, unusquisque intelliget, qui hacc propers annotata supra p. 227—240. recusa, cum integra Confutatione p. 189—228, proposita contulerit. Qued autem hace prior Apologia passim continet, quae neque in illis epitomis Camerarii aliorumque, nec in ipsa Confutatione germanica praelecta insunt, Melanthon in ea elaboranda rationem habuisse videtur etiam eorum, quae ex ore adversariorum in conventibus concordiae restituendae causa Imperatoria iussu habitia, e. c. in disputatione die 16. Aug. cum Eckio instituta, rescierat; atque Confutationis a Cochlaco et Arnoldo Vesaliensi communi studio privatim conscriptae, de qua supra p. 71 sq. diximus; fortasse etiam formulae illius prolixioris, quam p. 5 sqq. reconsulmus. Has enhu aliasque latinas, etiamsi non continua serie, tamen articulatim legendi vel certo andiendi occasio data est in illia conventibus, qui, Confutatione inm publice praelecta, habiti sunt. Num postquini div 6. Aug. e Catholicis XVI Principes et Episcopi delecti erant, ut de concordia facienda in causa doctrinae christianas deliberarent, atque diebus 7. et 11. Aug. declarationes suas ad Lutheranos fecerant, qui sua ad cute rue sponsa diebus 9. et 13. Aug. dabant; deinde d. 15. Aug. ab utraque parte septem mediatores ad ulterteres deliberationem delecti sunt, a parte Catholicorum: Christoph, a Stadion, Episcopus Augusti, Henricus Dux Brunsvic., in cuius locum mox successit Georgius Dux Saxon., Bernh. ab Hagen, Cancellarius Trevirensis, Hieron. Vehus, Cancellarius Badensis, et theologi Ioh. Eckius, Conr. Wimpina, Ioh. Cochlaeus; ex Protestantibus: Ichannes Fridericus Dux Saxon., Georgius Marchio Brandenb., eorum Cancellarii Greg. Pontanus et Sehast. Heller, atque theologi Phil. Melanthon, Erh. Schnepf et Ioh. Brentius; Ge. Spalatinus notarii musere aliquamdiu functus est. Hi XIV delecti diebus 16-20. Aug. collequebantur. Denique d. 28. Aug. terné ab utraque parte electi sunt, a Catholiciu: Bernh. ab Hagen, Hier. Vehus et lich. Kehtus, a Lutheranis: Greg. Pontanus, Seb. Heller et Phil. Melanthon, ut de iis, de quibus nondum convenerant, ulterius colloquerentur. Herum sex delectorum colloquia usque ad d. 30. Aug. protracta sunt. In his conventibus sine dubio Confutationis latinae particulae de singulis articulis, de quibus agebatur, itanua iterumque Melanthone praesente et andiente praelegebantur. Cum enim in illis conventibus omnia latine tractarentur, latinis quoque confutationibus collecutores usos esse verisimilimum est. --- Hi fuisse videntur fontes, e quibus Melanthon comperta habuit, quae sihi in Apologia essent refutanda.

<sup>\*)</sup> Sleidani de statu relig, et relpubl Camlo V. Caes. Ud. VII. ed. am Ende P. L. p. 420 sqq., Cypriani Hist. Ber Augsp. Conf. Tepl. Nr. XII. p. 212 sqq., Chxtra ei Hist. germ. C. A. fol. 298b et lat. p. 322. 369., Coelestini Hist. III. fol. 188b, Muelleri Hist, p. 899 sqq., Lutherl Opp. ed. Walch. XVI. p. 1852 sq., Foerstemanni Urimbens. II. p. 478 sqq. 481 sqq., eiusque Archi I, I. p. 184 sqq.

<sup>\*\*</sup> Conf. Chytraei Hist. germ. fel. 301a — 303b init, Coeleatini Hist. IV. fol. 85 ap., Muelleri Hist, p. 305 sqq., Lutheri Opp. ed. Welch. T. XVI. p. 1865 apg.

<sup>444)</sup> Gond Che: Gattfu Mwelleri Farmula Confus. Brolugg. p. LIXII--LXXVIII. Locilmeri. Gjunfald: be: Intj. Sirde p. 420-423.

#### De linguis, quibus prior Apologia ab auctore acripta sit.

Acque ac Confessionem Augustanam, etiam priorem Apologiam Melanthen et latine et germanice conscripsit. Quaeritur ergo, utra Imperatori die 22. Sept. a Pontano oblata sit. Ex ec, qued Confessio Augustana germanica, item Confutatio eius germanica publice praelectae, latinae autem simul exhibitae sunt, conficere licet, aut solam Apologiam germanicam Imperatori esse oblatam, ut publice recitaretur, aut utramque exhibitam. \*) At Imperator neutram accipere et recitari voluit.

#### De Codicibus et Editionibus prioris Apologiae.

Cum prior Apologia et latine et germanice a Melanthone scripta sit, recensendi sunt et latinae et germanices Apologiae Codices corumque Editiones.

#### an. De Codicibus Editionibusque la tina e Apologiae prioris,

Huius latinae Apologiae prioris hucusque innotuerunt tres Codices: 1. Helmstadiensis, nunc Guelferby-tanus, 2. Onoldinus, 3. Chytraeanus, quos nunc accuratius recensebo.

#### 1. Codex olim Helmstadiensis, nunc Guelferbytanus,

Hie Codex partim Spalatini, partim Melanthonis manu scriptus huiusque lituris conspicuus prius in Bibliotheca academica *Helmstadiensi* erat, nunc autem in Bibliotheca ducali *Guelferbytana* asservatur.

Illo tempore, quo in priori Bibliotheca asservabatur, Herm. von der Hardt, Academiae Iuliae Prof., eum transscripsit, consiliumque cepit eius edendi in *Historia literaria reformationis* continuanda, quam vero non continuavit. \*\*)

Hec apographum Hardtianum, qued in Bibliotheca regia Hannoverana est, idem Henr. Iul. Frid.

\*) Huic alteri sententiae Buschius assentitur, qui in Spicilegio illico recensendo \$. IV. p. 966. haec scripsit: "Scio equidem, \$. V. Pfaffium I. c. [in sua Ed. Libror. symbol. Introd. histor. c. III. \$. 5.] arbitrari, tantum latine oblatam esse hanc Apologiam, verum et germanicam el oblatam fuisse sum persuasus. Quid enim certius, pari ratione hic egisse Protestantes, quam in offerenda Confessione, quam in utraque obtulerunt lingua, sicut et Pontificii suam Confutationem?"

<sup>\*\*)</sup> illi enim Tomo quinque partibus constanti, qui Francosurti et Lipsiae 1717. prodit sic inscriptus: Historia literaria Reformationis in konorem Jubilaei anno MDCCVII. 189½ plagg. Fol. Hermannus von der Hardt 16 Volumina ita addere volebat, at Tomus II. et III. quina, atque Tomus IV. sex Voll. complecteretur. Haec Voll. MSS. adhuc in Bibliotheca regia Hannoveran asservantur et a H. I. F. Buschio, Conclonatore vici Hainholz proper Hannoveram, d. 1. Oct. a. 1753. accurate recensita sunt in hisce Ephemeridibus: Hannoverame allerhand Cadyn, beren Belanntmadung bem gemeinen Besen nötsig und näßlich. Bom Jahre 1753. Hannover, 1754. 4º Bugade Nr. VI. p. 133—213. Huius testimonio §. 17. p. 203 sqq. proposito, Apologia prior continetur in huius collectionis MS. Volumine extremo, nempe in Tomi IV. Volumine VI., quod sic inscriptum est: Tomi IV. kist. lit. res. Pars VIII., additis singulorum scriptorum titulis, inter quos Apologiae titulus sic exhibetur: Apologia Augustanae consessionis, primae formae, a. 1830. Augustae a Philippo concinnata, et Caesari oblata. Ex autographo P. Melanchthonis. In Volumine ipso haec Apologia sic inscripta est: Philippi Melanchthonis prima et originalis augustanae consessionis apologia, Augustae in spsis comitits publico nomine contexta, pro responsione ad augustanae consessionis consultationem statim per adversarios in comitiis scriptum exitationem statim per adversarios in comitiis scriptum exitationem statim per adversarios in constitis scriptum exitatione evan de entre exitatione scriptum exitatione exitatione exitatione exitatione exitatione exitatione exitatione exitatione exitatione exitatio

Buschius, cuius modo in annetatione mentio facta cet, c. a. 1758. cum Editione Chytracans infra recensenda contulit utriusque varietatem (quamquam haud integre) exhibuit in dissertatione sic inscripta:

> Hinr, Iul, Fried. Buschii V. D. M. Spicilegium anecdotorum ad historiam Apologiae August. Confessionis criticam pertinentium.

gras ovulgata est in l. Brem- und Bertifche Bibliothet, worin zur Aufnahme der Biffenschaften insonderheit der theologifchen, philologifchen und hiftorifchen, allerleb brauchbare Abhandlungen und Anmerkungen mitgetheilet werben. IV. Bandes (Samburg, ben Chrift. Bilh. Brandt. 1758. 8º) IV. Stud Nr. III. p. 955-1016. Haec dissertatio continet 7 SS., quarum S. 1. 2. Prolegg. praebent, S. 3. et 4. ad priorem Apologiam, S. 5-7. ad alteram ampliorem spectant. In §. 3. p. 959-966. Chytracanae Editionis et Hardtiani apographi varietas legitur.

Aliquanto post Frid. Aug. Wiedeburg, Professor Helmstadiensis, Codicem Spalatini et Melan-

thonis manibus exaratum denuo perscrutavit et descripsit in hacce commentatione:

Bon der erften Apologie der Augeburgischen Confession nach einer handschrift der Universitäts Bibliothet au Gelmftabt. Rebft einem Bergelchnig ber Lektionen welche auf bem Gergoglichen Babagogium gu Gelmftabt von Oftern bis Dichaelis 1782, gegeben werden follen und einer Einladung zu ber am 9ten April 1782. Rachmittags um 2 Uhr anzuftellenden Rebenbung von Briebrich Anguft Biedeburg Brofeffor ber Philosophie und des herzogl. philologisch pabagogischen Instituts Direktor. helmstadt, gehrufft bei Ishann beinrich Ruhnlin. 2 plagg. litt. A, B sign., 16 pagg. 40 (pag. 3—6 med. Prolegomena de Apologia in universum et praesertim de Apologia priore inprimis Codicis Helmstadiensis, p. 6 med. — 11 init. Accurata huiús Codicis descriptio; p. 11 med. — 14 med. Index scholarum in Paedagogio Ducali Helmstadiensi per aestatem anni 1782. habendarum, p. 14 med. — 16 init. De actu publico d. 9. April. a quibusdam discipulis celebrando.)\*)

Propter raritatem atque auctoritatem huius scripti iuvat, integram Codicis Helmstad.' descriptionem, quae in ee p. 5-11 init. legitur, hic afferre:

"Bon jener zu Augsburg geschriebenen Apologie [seil. prioro Apol. brevioro, quam Melanthon cum quibusdam aliis theologis, inter ques etiam Spalatinus erat, Augustae a. 1530. conscripsit], hat querft Chattaus in ber lateinischen Ausgabe ber Geschichte ber A. C. Frantf. am Rann 1578. in 4. G. 335-360. ein vorgeblich treues Exemplar abbruften laffen, welcher Abbruft nachher von einigen andern wiederhohlt ift. Unfere Sanbichrift filmmt bamit, wenn man einige Stellen ausnimmt, überein, baber fie benn fowohl von Germann von ber Barbt, als auch vom Baftor Bufc, welche beibe fie bamit wortlich verglichen haben, 40) fur eben biefe erfte Augeburgifche, jur lebergabe an ben Raifer bestimmt gewesene, Apologie gehalten wird. Allein bei einer nabern Anficht finde ich, bag fie zwar bies wirflich enthalt, und genauer, als man es bisher gefannt bat, bag aber icon Bufabe und Abanberungen bingugefommen find, welche man jeboch von ben erften Text vollfommen und ficher unterscheiben fann.

Das Gange ift jest ein Convolut ohne Band \*\*\*) von 102 Foliums Seiten. Auf ber erften Seite ftebt:

Apologia Confessionis

Ps. CXIX.

#### Principes persecuti sunt me gratis

Dreiffig Blatter, wozu auch ber Titel gehort, find von Spalatins, und ein und zwanzig, nemlich 4-15. 20. 21. 30. 36-40. 42. von Melanchthone eigener Sand; unter ben lettern find aber gehn ober zwolf Seiten gang leer. Die Spalatinifden find urfprunglich ein zusammenhangendes Ganges, und zwar ein Mundum gewefen, Die Melanchthonifden aber find Concept, in welchem, nach ber befannten Gewohnheit bes Berfaffers, oft mehr burchftrichen und geanbert, als fleben geblieben ift. Sie gehoren meistens jum Artifel von ber Rechtfertigung und von ber Meffe und beftreiten infonderheit Die Berbienftlichfeit ber legtern und ber menschlichen Berte überhanpt. Auf ber erften Geite ftebt, wie auf bem Titel bes Munbums, Die Jahrzahl 1580. Die Spalatinifchen Blatter haben gur Seite und unten einen breiten Rand, auf welchem Me-

<sup>\*)</sup> Hanc commentationem nunc perraram ex Bibliotheca ducali Guelferbyt, in manibus babes.

<sup>&</sup>quot;) Mis verbis idem adnotavit haecce: "Erfterer hat die Barianten in ein Exemplar vom Chytrans, welches jeht unfer Gere Abt non ber Carbt befist, eigenhandig eingetragen; lesterer hat fie im Spiellegio abbruffen laffen."

Nune bie Codex charta densata vinetus est.

dindston hin und wieder Juffche und Abanderungen bes Textes gemacht hat. Beibe Sandfchriften find nachber war Spalet tin revidirt und in Zusammenhang gebracht. —

Gen ber harbt hielt bafür, Spalatin habe mit Melanchthon wechselbweiße gescheichen, so daß dieser imem entweber in die Feber dittirt, ober ihm einzelne Stulle zum Abschreiben gegeben habe. Allein das Spalatiaticha Mundum ift ursprünglich ein Sanzes gewesen, und die Melanchthonischen Blätter find in dasselbe erft nachher eingeschoben. Dies steht man beutlich, wenn man diese Blätter im Lesen überschlägt, und das, was auf den Spalatinischen (nur schwach) britige stricken ift, mitliest, in dem man auch alsbenn einen volltommenen Busammenhang findet. Auch ist das Spalatinische Bapter bon Einer Sorte, das Melanchthonische aber besteht aus einzelnen Blättern von verschiedenem Format, an denen es noch sichtbar ift, daß sie erst eingeheftet sind, nachdem die Urschrift schon fertig war.

Run entfleht die Frage: Wann ift bas Mundum geschrieben, und wann bie Bufabe? Beibes im Jahr 1530, wie fcon angemertt ift, und mithin wenigstens bas Erftere ju Augsburg, wo Spalatin bis jum 14ten November bies fes Jahre mit Melanchihon blieb. ") Denn bag bie Schrift in Der turgen Beit vom Ausgang bes Rovembers bis um Ausgang bes Jahrs follte ine Reine gefchrieben, und bon neuem umgearbeitet fein, laft fich nicht vormuthen. Bas tonnte auch Spalatin fur einen Bewegungsgrund gehabt haben, Die Schrift zu einer Zeit, ba fie von Melanchthon taglich erweitert und jur offentlichen Befanntmachung burch ben Druft fertig gemacht murbe, eigenhandig abzufcreiben? Er fcrieb vielmehr ben erften Entwurf ab, welchen er nebft anbern Theologen mit Relanciton gemeinschaftlich ausgeurbeitet batte, als folder fertig war und nun in bie öffentliche Berfammlung bes Raifers und ber Stanbe gebracht werben follte. In Ansehung der Relanchthonischen Bufage lieffe fich ber gall benten, bag folche auch noch bor bem 22ften September hinzugekommien maren. Bielleicht verzögerte fich, als ber Auffat icon zu Stande gebracht mar, die Gelegenheit, Bet welcher man ihn übergeben wollte, wider Bermuthen, und vielleicht nutte Melandelton Diefen Bergug baju, bas Mundum mit Spalatine Gutfe noch einmal ju tevibiren, ju erweitern, und fobann von unferm Exemplare wieber abidreiben ju laffen ? Das ift ein blos moglicher Fall, beffen Bahricheinlichteit, gefcoweige benn Bahrheit, aus ber Gefcotore mit nichts ju beweifen if. Bielmehr fagte es ber Rangler Bruff bei ber Uebergabe ausbrudlich, bag man mit ber Apologie, wegen vieler anberer Unterhandlungen, nicht fruber habe fertig werben tonnen. . Und ben Bufagen felbft fleht man es giemuch beutlich an, bag, fie, bei mehrerer Duge und Rube, als bas liebrige aufgesett find, ba fie mehr ins Detail geben, auch mehrere Gitata aus ber Bibel und ben Rirchenvatern enthalten. Bermuthlich machte fie Melanchthon gu Altenburg in Spalatins Saufe, wo er auf ber Ruttreife von Augeburg fich einige Beit aufhielt, und an ber Apologie fo fiziffig arbeitete, bag ibm, be ers auch am Sonntage that, Luther, welcher inzwischen auch babin getommen war, feinen Unwillen baruber bezeigte, und pach feiner natürlichen Deftigfeit, ibm bie Beber aus ber Sand rif. \*\*\*) Spalatin half ihm ohne Zweifel auch bier bei ber Arbeit, trug bas neue Manufcript in bas alte ein, und gab bem Berfaffer bas Gange mit nach Bittenberg. †)

Demmach warde unfer Spalatinisches Rundum die erste und achte Apologie sein. und die Prima Belinatio beim Chytraus, welche bisher dafür gehalten ift, nur ein mangelhafter Abuult von der Altenburgischen Becension, welche zwischen der Augsburgischen und der Wittenbergischen im der Mittenburgischen des, so ist sein Berth entschieden. Denn obgleich diese Augsburgische Apologie, als Bertheibigungsschrift und Commentar, der erweiterten Wittenbergischen ohnstreitig nachsteht, so hat sie doch ursprünglich auf ein allgemeines symbolisches Ansehen bei unserer Arche mehr Recht gehabt, als die, welche solches jest allein behaubtet. Sie war im Namen der erlauchten und ehrwürdigen Versammlung, welche die ganze protestantische Kirche an ihrem Stiftungstage repräsentirte, ausgesetzt, und zum öffentlichen Glaubensbekenntnis bestimmt, da die Wittenbergische hingegen ihre Erweiterungen von Melanchthon allein hat, und von der Kirche nur stillschweigend und dadurch, daß sie nach und nach in die einzelnen Corpora doctrinae gesezt worden, angenomen ist. ††) Dem theologischen Geschichtsos auf dem Wege zur Wuhrheit nachspürt, kann sie nicht gleichgültig sein, und der klosse sorien Welanchthand auf dem Wege zur Wuhrheit nachspürt, kann sie nicht gleichgültig sein, und der blosse Litterator wird sie zu den ehrwürdigen Ueberbleibseln des Alterthums rechnen, die er, wie Quinktissan seiner seiner, sieut socros vonstate ducos, in quidus antiqua rodors iam von tantam habent apeciom, quantam re-

At lam' die 23. Sept. Melauthon et Spalatinus cum Electore Saxoniae Augusta abierunt, vide huius Corp. Vol. II. p. 388 sq. et Aimales eldem Volumini practixos, in quibus p. V. ad d. 23. Sept. Bretschneiderus hace refert: "loatines Buk. 6:11. Sam. Electore, item Krnestus Dux Lamen, et Wolfgangus Princeps Anhaltinus hora III. vespertina Augusta discedunt, domain pedituri. Simul cum Principe Electore Pontanus et theologi domum redeunt. Manent Augustae Electoris Consiliarii Ioannes a Planitz, Christophorus a Taubenhelm et Ioannes a Dolzig."

<sup>\*\*)</sup> Chytraus S. 234. ber beutfchen Ausgabe von 1580.

<sup>••• )</sup> Salig Bift. ber A. C. 2. B. S. 875.

t) Unfere Bibliothet hat eb unter anbern Bapteren Melanchthon's vom Matthias Placius erhalten.

<sup>1&</sup>quot; (14) Bu Schmaffalben wurde 1537. and die Apologie von ben ba versammleten Theologen unterschreben; wenn aber biefe, wie zu vermuthen ift, die erweiserte war, fo war fie es zufällig, und nicht in ber Abficht, um mit Ausschluß ber altern bliein kansenistt zu werben.

Mandim: Lifenden wiede in bannie bet wenigen Bogen, welche bid geminer Mbrite unforer Menden, entweber bes Mundums allein, ober des Ganzen mit Unterscheidung der Bufate, erfordern durfte, werth seine Bielleicht Geforge ich selbft inten folden Mobrit attantel gelogentliche for wie der diese worftungen Bachnicht iche inder Wedantiffung, welche mir jest das herzogliche philologisch padagogische Institut giebt, befannt mache. \*)

Car, Ed. Fogratemanno apper 1885, que libri sui tirtuntatione Tomum II. edebat, hunc Codicem videre acadum contigerat; quapropter ibid. in Prolegomenis ad Anglogiae Codicem Osoldinum (de que paule inferius dicam) p. 484. tantum quaedam e Wie de burgii commentatione laudata et Bertrami dissertatione attu-Mr. atque varias Codicis Aslanstadiousis loctiones Codici Onoldino p. 405 sqq. adscriptas o Busuki i spielisgib Supra recensito depromeit. Paucis vero post annis hie Codex, qui, nesolo quo anno, ex Bibliothees weideniva Helmstadiensi in Bibliothecam ducalem Guelferbytanam translatus erat, Schoenemanni, tunc tempérie Prisifecti huius Bibliothecae, eximià benevoleutià cum Foerstemanno communicatus est, et sic huic facultas data oum primum accurate a. 1842. edendi in biebee libra: Mende librai Birmbenhuch jur Geschichte ber evangelischen Rirchen - Refermation, I. Sand. (Samburg, bet Eriebr. Berthes, 1842. 5 foll. non num., 394 pagg. 40 mai.) In hoc enim "Codicis" Editio, in qua permultas lituras in eo obvias in margine inferiore adhotatas sunt. 🔲 In Prolegoments p. 357 sq. praemisals verba Wiedeburgii l. l. p. 5-10 .: "Dreiffig Blatter, weizu auch bet Sitel gefort, - uith bet bloffe Litterator wird fle gu ben ehrmurbigen Ueberbleibseln bes Alterthums rechnen, sc. (quae nos quoque supra p. 253—256. ex vodem ilbro adscripsimus) attufit et ad verha priora: "Otelffig Blattet, wogu auch ber Aftel gehort, find von Spalatins, und ein und zwanzig, nemlich 4-15. 20. 21. 30. 36-40. 4271 von Delanditon's eigener Bandy unter tin teglern find faber gefon ober geolf Solten gang leeun haod nichotwitt: "Die Hanbflirtft eMelmst. 77. Bolloff ninfage fehr erfild 57. gegilfte Glatter in Folio-Gormae, welde gur Cholofto geboren, intir Auschluft ber Blatte 22-27, welche trethumlich hier eingeheftet find. Bl. 22. und Bl. 27. gehoren em guftimmen und fenthalten ein eine bie ball. biges Bebenten Delanchthons vom 27. October 1530; Die Blatter 28-26 enthaton ben von Spelntin gederiebenen und mit Abun dabone Engragt upen berfebenen Entwurf einer Antwort ber Guangeliften auf einen Antrag bes Gegentheils bom 12. Aug. 1530. Augerdem enthalt ber Band noch einige andere Documente aus ben Jahren 1530. und 1537., Subsequens group ipsic Coor elifant man. The group is at an haptime ritigificial and the

Viri Cel. Bethmanni, h. t. Praesecti Bibliothecae Guelserbytanae, insigni beniguitate hic Codex etiam mecum communicatus est, ecque mihi data potestas non solum illius descriptionis redintegrandae et emendandae,

sed etiam Editionis Foerstemannianae accuratius examinandae.

Hic Codex continetur in volumine charta densata vincto, a tergo numero 77. insignito, formae maximae, quod 117 folia complectitur, quorum 57 priesto (Nu: XXX.) panero 1.—57, et posteriora 60 (Nu: XXXI.) numeris 1.—35. 52.—75. signata sunt; in hac enim altera Voluminis parte inter fol. 9. et 10. unum folium errore eius, qui numeros foliorum adscripsit, nullo numero signatum est. In antica involucri parte a recenti manu scriptus est hic Index:

# "Contenta voluminis.

- 1. Apologia confessionis Augustanae, manu Nic. Amsderfii [potius Gs. Spalatini] et Melanthonis scripta. f. 1—57.
- 2. Responsio Ioannis, Electoris et Ducis Saxoniae, exhibita Comitibus a Nassau et Nevenar (alias na inputition in Phanar), missis Caesareis, ad mandata Caes. Maj. Augustae, ultimo die Maji 1540. (Manu Ph. Maji 1540.) (Manu Ph. Maji 1540.) (Manu Ph. Maji 1540.) (Manu Ph. Maji 1540.)
- Responsio Ioantis, Electoris et Ducis Sazoniae, ad postulata Caroli V. Imperatoris [de renegntione investiturae Electoratus Sazoniae; de confirmatione protorum detallum de Ducatibus Iuliacensi, musta contest Clera Berg.; de nundiale in urbe Gothana instituendia]. Augustae, 4<sup>th</sup> post divisionis Apostologopa, 1539. (Manu Ph. Melanthonia exemps). £ 16—35-4

<sup>)</sup> Sic Wiedeburgius hunc Codicem in hac dissertatione descripsit, eundem ipsum vero nunquam edidit.

De hac edendi ratione in Prolegomenis p. 357. Foerstemannus haer refert: "Bir find baben mit ber größten Sotgfalt zu Werke gegangen, und haben sogar alles bas in die Roten unter Rlammern aufgenommen, was von Melanchthon noch während der Ausarbeitung bes Textes wieder ausgestrichen wurde. Dadurch erhalten wir ein überaus gefreues Bild ber Antestung bes Textes, welches wir den Freunden der symbolischen Buchet der evangel. Kirche nicht vorenthalten durfen. Die Annendung biefer Erfcheinung auf den Texte der Gonfesson seinen wenigstens Spellwasse welchen gen ben vielen Backniten, welchen fie underworfen war und lehr inns auf das Schlagendste, wie entiden genfen Geste war kerdlichen Relanchthon die Abfassung dieser Schriften hervorgieng."

binibifon fin und wieber Juffde und Abanderungen bes Cextes gemacht bat. Beibe Sandfchriften find nachher von Spalal tin revidirt und in Jufmunenhang gebracht. --

Boh ber harbt hielt bafür, Spalatin habe mit Melanchthon wechselsweiße geschwissen, so des dieser immem entweber in die Feber diftirt, ober ihm einzelne Stuffe zum Abschreiben gegeben habe. Allein das Spalatinischen Mundum ift urfprünglich ein Ganges gewesen, und die Melanchthonischen Blätter find in dasselbe erft nachher eingeschoben. Dies steht man beutlich, wenn man diese Blätter im Lesen überschlägt, und das, was auf den Spalatinischen (nur schwach) burthistischen ist, mitliest, in dem man auch alsbenn einen volltommenen Busammenhang findet. Auch ist das Spalatinische Papier von Einer Sorte, das Melanchthonische aber besteht aus einzelnen Blättern von verschiedenem Format, an denen es noch sichtbar ift, daß sie erst eingeheftet sind, nachdem die Urschrift schon fertig war.

Run entfleht die Frage: Wann ift bas Mundum geschrieben, und wann die Bufabe? Beibes im Jahr 1530, wie foon angemertt ift, und mithin wenigftens bas Erftere ju Augeburg, wo Spalatin bis jum 14ten November bies fes Jahrs mit Melanchthon blieb. \*) Denn daß die Schrift in der kurzen Zeit vom Ausgang des Rovembers bis um Ausgang bes Jahrs follte ins Reine gefchrieben, und bon neuem umgearbeitet fein, lagt fich nicht vermuthen. Bas tonnte auch Spalatin für einen Bewegungsgrund gehabt haben, die Schrift zu einer Zeit, da fie von Melanchthon taglich erweitert und zur offentlichen Befanntmachung burch ben Druft fertig gemacht murbe, eigenhandig abzuichreiben? Er forieb vielmehr ben erften Entwurf ab, welchen er nebft andern Theologen mit Relandthon gemeinschaftlich ansgeurbeitet batte, ale folder fertig war und nun in bie öffentliche Berfammlung bes Raifers und ber Stanbe gebracht werben follte. In Ansehung ber Delanchthonischen Bufage lieffe fich ber gall benten, bag folche auch noch vor bem 22ften September hingugetommien maren. Bielleicht verzogerte fich, als ber Auffat fcon ju Stanbe gebracht mar, Die Gelegenheit, bei welcher man ihn übergeben wollte, wiber Bermuthen, und vielleicht nutte Melandebon biefen Bergug bagu, bas Munbum mit Spalatins Buffe noch einmal zu revibiren, zu erweitern, und fobann von unferm Exemplare wieber abschreiben zu laffen ? Das ift ein blos möglicher Fall, beffen Wahrscheinlichkeit, geschweige benn Bahrheit, aus ber Geschichte mit nichts zu bemeilen ift. Bielmehr fagte es ber Rangler Bruff bei ber Uebergabe ausbrudlich, bag man mit ber Apologie, wegen vieler anderer Unterhandlungen, nicht fruber habe fertig werben tonnen. . Und ben Bufagen felbft fleht man es ziemlich beutlich an, daß, fie bei mehrerer Duge und Ruhe, als das Uebrige aufgesett find, da fie mehr ins Detail geben, auch mehrere Mitata aus ber Bibel und ben Kirchenvätern enthalten. Bermuthlich machte fie Melanchthon zu Altenburg in Spalatins Saufe, wo er auf ber Ruffreise von Augeburg fich einige Beit aufhielt, und an ber Apologie fo fleifitg arbeitete, bag ibm, ba ers auch am Conntage that, Luther, welcher ingwischen auch babin getommen mar, feinen Unwillen barüber bezeigte, und nach feines naturlichen Beftigfeit, ihm bie Beber aus ber Sand rif. \*\*\*) Spalatin half ihm ohne Zweifel auch bier bei ber Arbeit, trug bas neue Manufcript in bas alte ein, und gab bem Berfaffer bas Ganze mit nach Bittenberg. †)

Demmach warde unfer Spalatinisches Mundum die erste und achte Apologie sein mat die Prima Belinentio beim Chytraus, welche bisher dafür gehalten ift, nur ein mangelhafter Abuult von der Altenburgischen Recension, welche zwischen der Augsburgischen und der Wittenbergischen in der Mitte steht. Ift aber das, so ist sein Gerift entschen. Denn obgleich diese Augsburgische Apologie, als Bertheibigungsschrift und Commentur, der erweiterten Wittenbergischen ohnstreitig nachsteht, so hat sie doch ursprünglich auf ein allgemeines symbolisches Ansehen bei unsserer Airche mehr Recht gehabt, als die, welche solches jest allein behauptet. Sie war im Namen der erlauchten und ehrwürdigen Versammlung, welche die ganze protestantische Airche an ihrem Stiftungstage repräsentirte, ausgeseht, und zum bsfentlichen Glaubensbekenntniß bestimmt, da die Wittenbergische hingegen ihre Erweiterungen von Melanchthon allein hat, und von der Airche nur stillschweigend und dadurch, das sie nach und nach in die einzelnen Corpora doctrinae gesezt worden, angenomen ist. H) Dem theologischen Geschichtsos aus dem Wege zur Wuhrheit nachspürt, kann sie nicht gleichgültig sein, und der blosse Litterator wird sie zu den ehrwürdigen Ueberbleibseln des Alterthums rechnen, die er, wie Quinktillan seit, berehrt, sieut sacros votustate ducos, in quidus antiqua rodora iam von tantam habent apeciem, quantam re-

At lam' die 25; Sept. Melamhon et Spalatinus cum Electore Saxoniae Augusta ableront, vide huius Corp. Vol. II. p. 888 stj.
et Amales eldem Volumini praefixos, in quibus p. V. ad d. 23. Sept. Bretschneiderus haec refert: "loatines Buk

<sup>\*)</sup> Chytraus S. 234. ber beutschen Ausgabe von 1580.

<sup>••••)</sup> Salig Gift. ber A. C. 2. B. S. 875.

<sup>†)</sup> Unfere Bibliothet bat es unter andern Bapieren Relandition's vom Mutibias Flacius erhalten.

<sup>316 &#</sup>x27;Fi) Bu Schnaffalben wurde 1537. auch die Apologie von ben ba versammleten Theologen anterspreben; wenn aber biefe, wie gu vermuthen ift, die erweiferte war, is war fie es zufällig, und nicht in ber Abficht, um mit Ausschluß ber allern dien kand-nifet zu werben.

Agfonden: LifeBeilgftone wiebe fe tenner bee wenigen Bogen, welche bil geminer Mobile unfere Mennben, entweber bes Mundums allein, ober des Ganzen mit Unterscheidung der Bufate, erfordern durfte, werth sein. Bielleicht Geforge ich selbst ininen folgendicht interfaellung for wie die biefe vorstuffen Bachnicht interinient Bedanisffung, welche mir jest das Gerzogliche philologisch padagogische Institut giebt, befannt mache. \*)

2010 1: Car, F.d., Forestemanne anne 1885, que libri qui lirfundemente Lemum II. edebat, hunc Codicem ridere nondure contigerat; quapropter ibid. in Prolegomenis ad Apologiae Codicem Onoldinum (de que paulo inferius dicam) p. 484. tantum quaedam e Wiedeburgii commentatione laudata et Bertrami dissertatione attu-Mr. atque varias Codicis Molmstadieusis lectiones Codici Onoldino p. 405 sqq. adscriptas o Buso bii spieliegio Supra recensito depromett. Paucis vero post annis hic Codex, eni, pesolo quo anno, ex Bibliotheca wademitta Helmstadiensi in Bibliothecam ducalem Guelferbytanam translatus erat, Schoenemanni, tunc tempéris Piece fecti huius Bibliothecae, eximià benevoleutià cum Foerstemanno communicatus est, et sic huic facultas data eum primum accurate a. 1842. edendi in brece libra: Mines Unduchenfluch jur Gefchichte ber evangelischen Rirchen Refermation. I. Binb. (Samburg, bei Friedr. Berthes, 1842. 5 foll. non nun., 394 pagg. 40 mai.) In hoc enim libro octo varia scripta seu collectiones continente scriptum penultimum Nr. VII. p. 357-380. est prima huius Codicis Editio, in qua permultar liturar in ec obviar in margine inferiore adhotatar sunt. \*\*) In Prolegoments p. 357 sq. praemlasis verba Wiedeburgil l. l. p. 5-10.: "Dreiffig Blatter, magu auch bet Litel gefort, - uith Bet bloffe Litterafor wird fie ju ben ehrwurdigen Ueberbleibsein bes Alterthume rechnen, sc. (quae nos quoque supra p. 253—256. ex codem libro adscripsimus) attufit et ad verha priore: "Dielifig Blatiet, wogu auch ber Titel gebort, find von Spalatins, und ein und zwanzig, nemlich 4-15. 20. 21. 30. 86-40. 421 von Delanchthon's elgener Bandi unter ben feglern find faber gefon ober gestif Soiten gang loeun habe achetwiter Die handfirtft ellelmst. 77. Bollb.B' ninfage fehr erfitte 57. gegilfte Glater in Folio bermar, welche jur : Chologie geboreil; init Anochluf ibre Blastie 22-27, welche trethumlich bier eingeheftet find. Bl. 22. und Bl. 27. gehoren em guftimmen und fenthalten ein einenhalt. biges Bedenfen Relanchthone vom 27. October 1530; Die Blatter 28-26, enthalten ben von Spalmt in gefchriebenen und mit Abun dabone Epragt upen berfebenen Entwurf einer Antwort ber Guangelifden auf einen Antrag bes Gegentheils pom 12. Aug. 1530. Augerbein enthalt ber Band noch einige andere Documente aus ben Jahren 1530. und 1537., Subsections from the description for the following the section of the court of the court of the contract of the court of t

Viri Cel. Bethmanni, h. t. Praefecti Bibliothecae Guelferbytanae, insigni beniguitate hic Codex etiam mecum communicatus est, ecque mihi data potestas non solum illius descriptionis redintegrandae et emendandae,

sed etiam Editionis Foerstemannianae accuratius examissadae.

Hic Codex continetur in volumine charta densata vincto, a tergo numero 77. insignito, formae maximae, quod 117 folia complectitur, quorum 57 prioto (Nu: XXXI.) prioto 15-57, et posteriora 60 (Nu: XXXI.) numeris 1-35. 52-75. signata sunt; in hac enim altera Voluminis parte inter fol. 9. et 10. unum folium errore eius, qui numeros foliorum adscripsit, nullo prioto signatum est. In antica involucri parte a recenti manu scriptus est hic Index:

# "Contenta voluminis.

- 1. Apologia confessionis Augustanae, mand Nic. Amsdersii [potius Gs. Spalatini] et Melanthonis scripta. f. 1—57.
- 2. Responsio Ioannis, Electoris et Ducis Saxoniae, exhibita Comitibus a Nassau et Nevenar (alias Nuenar), missis Caesareis, ad mandata Caes. Maj. Augustae, ultimo die Maji 1540. (Manu Ph. Maji 1540.) Lanthonia exarata) f. 1—15.
- Responsio Ioantis, Electoris et Ducis Saxoniae, ad postulata Caroli V. Imperatoris [de renegatione investiturae Electorstus Saxoniae; de confirmatione protocum detallum de Ducatibus Indiagensi, mura a confirmatione la confirmatione de confirmatione protocum detallum de Ducatibus Indiagensi, mura a confirmatione de confirmatione

Sic Wiedeburgius hunc Codicem in hac dissertatione descripsit, eundem ipsum vero nunquam edidit.

De hac edendi ratione in Prolegomenis p. 357. Foer'stemannus haer refert: "Bir find daben mit ber gröften Sotgfalt zu Berke gegangen, und haben sogar alles das in die Roten unter Rlammern aufgenommen, was von Melunchthon noch während der Ausarbeitung bes Textes wieder ausgestrichen wurde. Dadurch erhalten wir ein überaus gesteiles Bild der Entsstehn des Textes, welches wir den Freunden der symbolischen Buchet der evangel. Kirche nicht vorenthalten durfen. Die Annerstung lieser Erfcheinung auf den Text der Confession selbst gestenner warigkens Shellwafe den Schleffel zu den vielen Barlandung lieser Erfcheinung auf den Lett den auf das Schlagendsen, wie antiden graßen Geiste des auskerblichen Melandich den die Absalfung dieser Schriften hervorgieng."

-141 Prina Delineatto, Apologias.

M'antica parfe puiscedentis folii (p. 385.) Oh y tra e u s'el praefixit hunc titulum:

Prima Delineatio | Apologiae Confessio- | nis Argustanas in Comitiis | anni 1530. Caesari Carolo lite | 22. Septembris oblata, sed | non recepta.

Buschius hanc Editionem cum Hardtiano apographo Codicis Helmetadienus contuita et in Spicilegio supra p. 253 eq. laudato 6. 3. p. 959—966, estendit, quemodo inter se different. Foerstemannus in sua Editione Codicis Onoldini varias lectiones Editionis Chytraeanae et Codicis Helmetadiensis (quem autem Illo tempore ex sola Buschii collatione cognitum habebat) in margine inferiore adscripsit; etiam in sua Editione Codicis Helmetadiensis supra p. 257 sq. recensita quibusdam locis varias lectiones Chytrae i adnotavit.

Ex Obytrael Historia Aug. Conf. Apologiam primam recudendam curavit Chr. Matth. Pfaffius in succeedings librorum symbolicorum appi 1730. 8°, supra p. 27 sq. recensitae, Appendice p. 94—123., ubi see inscripta est.

Prima Delineatio Apologiae Confessionis Augustanae in Comitiis Augustanis appi, 1530. Caesari Carolo die 22. Septembris ablata, sed non recepta, autore Phil. Melanchilone.

(omissa tamen praefstione ab auctore ei praefixa) exhibuit, sed primam Apologiam fafinam edendam in alteram huius Historiae Editionem distulit, quamquam huic Apologiae permagnam tribuit auctoritatem. In fine enim To mi III. eiusdem Operis fol. 1386 extr. — 139a med. haec de prima Apologia scripsit:

"Est autem hoc Apologiae exemplum, quod in quarto huica historiae Tomo positum pius Lector inveniet, Caesa. Maiest in iisdem Comitiis exhibitum, at paulo brevius et succinctius: quod quidem Philippus, communicato cum aliis consilio, anten iustinit et absolvit: sed suo quodam meccret privata autoritate, at in praefatione ipse fatetus, codem anno longius diduzit et, additis nonnullis, tilustume studuit. Geneinum were et privata iliquie satis longiaqua et periculesa a nobis confectum, et alia plura, tam mostrae quammadvensiriae partis satisticas satisticas historiae acditione exhibebraus. At me quis misetur, cur dese potissimum Apologiae exemplum vicissim in lucem dare et typis impressum cum aliis communicare volucrimus, has consilii nostal indulum satismes et causas, quod et pullum antiquius extare et omnia exemplaria ita distracta case, quo certe compertum haberemus, ut multis etiam maximi nominis Theologis de co non latis constaret. Ad hoc non ignorabamus, magni istud factum ac inventum pretto habitum fuisse ab Ulustriss. et plissimo fesicis reconduticula, Principo Electodi Ditardelung: Isualime III qui; quod de vero illo et genulno exemplari non cidat edibbitio, quod procula dabbe etiam halie praetulissetti istud unica amplectebratura Principibus unite 1601. recongregatis, per giantendo etimbili limi Curimissistici istud unica amplectebratura exemplaria disorinismo pretto difficile citi cominibus ellevidore, qui huius et aliorum exemplarium articulos de legis impletione et coena Dominica inter se contulerint. «")

Altera autem huius *Historiae Comitiorum August*. Editio, in qua primam Apologiam typis exscribere h. l. praemisit, nunquam prodiit; nam Editio assat 159%) qualm în haius Corp. Vol. XXVI. p. 107 sq. recensui, non est altera auctoris Editio huius Operis, sed post eius mortem ex Editione anni 1577. repetita est sine ullo additamentsy codemune verba; quast medo relata sunt, de hac Apologia enhibitation della hup. ... h

Poltasse autem Co e le stinus hanc Apologian prinan paulo post filam Historiam finitam una cult. Confussione Augustana et Confutatione Papistica edidit. Supra enim p. 25 sq. e Praelatione Phil. Ma effect, quam suae Editioni Concordial prisefixit, hunces librum memoravi.

Confessio, Confutatio Papistica, Apologia Prima, Caesari exhibita. [Lipsiae] apud Abram Lamberg. 1603, 80

et itte at poet eins mortein († 1573.) h. 1536., 1597, et 1603. raçues germanics legitur, susplicar licet, etiam letinam Collectionem a Coolectione editam. (\*) quantum nema huavague ullam huius letinae Collectionem a Coolectionem a

<sup>\*)</sup> De his, quae Condentimus ib. I. denutraque Apologia vefert, conf. Barterami indicium in I. Aitt. Abhandl. St., S. p. 49.

\*\*) Idem suspicatur Bertramus in 2ttt. Abhandl. St. 3. p. 50. nota \*).

Altera huius Voluminis pars, quae in prima pagina insignita est: Na. 2. 2. 2. 2. complectitur 80 felia numeris 1—35 (uno folio, quod past fol. 9, exetat, in symegatione proctermisse); et 52:: 75, signata, in quibus haec leguntur: 1. Fol. 1 - 15: 1530. Instructio pro Comitib. a Nassau et Neuenar ad Casa M. .... (in fine:) Dat.
Augustas ultimo die Maij Anno M. D. XXX. (a Melanthonis manu scripta, excepto titulo ab alia of ners our man short play (fold 64 vactifier to the best end out the first but had been been 2. Fol. 16 - 34 : Augustae 1530. quarta post Divisionis Apostolorum. 11. e. cie 18. iniii Re. Z9 9:03 sponsio ad contra postulata. (a Melanthonis manu scripta) [fol. 196, 246, 276, 346 - 356 vacant] ent i 3. Fol. 527, - 60a: 45.97. Db bas Concilleum, gang und clar qu, recuffen feb, gher ab mit einer pratefintion bie fchidung, qu bewilligen. (a Melanthonis manu scriptum) [fol. 60" et 63" tantam in suprema parte 3 5 lineas continent, fol. 60 - 63 vacant 4. Fol. 644 - 75 Causas quare Synodum indictam a Romano Pontifice Paulo III, recusaring Principes et Ciuitates profitentes puram et catholicam Euangelii doctrinam. M. D. XXXVII. (in fine:) Ex Smalcalen Die V Martij Anno M. D. XXXVII. (Huius scripti titulus [fol. 641], dedicatio: Ad Serenissimos Reges, et illustres principes exterarum nationum [fol: 65 init,] et exmaniferent pers pars [fol. 729 extr. - 756] a Melanthune manu propria exaratae sunt; cetera caqua maior pars ab alia [Spalatini] manu accipta, et pluribus locis a Melanthone emendata est.) mine and in the parties of in the literature, the contraction of the c 1 April & Stylen Professor 20, Codex Qualitimes, (Georgii Marchionia Brandenburg.). A .... and the second of the second esar i ni Hior Codex, in ipois Comitiis Augustanis scriptus, praecedenti-Helmatadienti usatis cognatus; continetuo sub Nr. 14 Saria Actia Comitiorum Augustusorum a. 1530., quae olim ith tabulario sanctiefi Maschimis Brandoni bungiei Ouplatel, aune fin tabulatibungio Barenice Narimbergas assetrantun, etrab codem minu acidpine acidpine quao: Confessionem Intinam/inclindom: Actis contentum; extravit. (vido hubus Corp. Vel: XXVII. p.;:215::494:)4 Clemplectitur 15 1/2 felia formes maximas, quibus patefixum est foliam hances inscriptionem codem tempera scriptum continues of the continues of t Apoligia confessionle fo ju Augeburg bergeben. aber nit angenomen bat wollen werben. Hune. Codiçon, qui plottutque cum Helmstadiensi, maxima expette ctiam cum sequente Chytraesse conguit. Rues si atam an mo primus additiin la liefundentud. II., Nr., 209, p. 485, ... 539, subnetate varietate loctionis; pracadentist Gadicis : Helmetadiensia et enbaquentis Chytrasani: illico, recensandi, : querum warian lectiones: Rus e blum in Spicilegio supra laudato collegit, Hardtiana apographo, cum Chatracana editione colleto. Huic Codicis Onoldini Bloui Lakap. 488-11486. Prologomenta praefixit. 190 feath a second control of the control of the control of the the state of the control of the cont this is A is the second of the ansaration and at AAA and annot a Wi. Codes. Chytraeansse and continue to the continue of the codes. The Codes. And and additional and the codes. And the codes of the codes of the codes. Hic Codex, qui additamental aliquety continet, Spalatini minus scriptus est. 9). Cum; ignetum sit, ubl-e nam, hig. Codex, si adhige exetat, sune asservetur, eum Chatraganum \*\*) nominamus eam ob causam, qued Chytrae na enm cinare apographum possedit et a. 1578. primum edidit in Historia Augustanae Confessionis, quam; in huius Corp. Vol. XXVI. p. 103 sqq. recensui, p. 337—368., pamque sic inacripsit: 2. Proposition of the second of the contract o

\*\*) Eodem nomine Frid. Franckius quoque in sua Editione Librorum symbol. Ecclesiae Luth. supra p. [36] 5q. recensita Prolegg. p. XXXV. nota 6. eum insignivit.

<sup>&</sup>quot;) Hoe intelligitur e Chytra ei epistolis p. 270.: "Haec [scil. acta Comitiorum August. a. 1530.] ex Lutheri tomis publics editis et Philippi aligrumque enistella erdina coagmentatis et Saxoniae Electoris erchiria, in quidus Spalatiai manu Confessie ipsa et Apologia prima, quae proximae editioni meae latinae Francoforit ad M. evulyatae inserta est, et plurima alia déscripta extabant, collegi." Idem etlam elucet e Chytra el Historia der Auged. Conf. Ed. Francof. a. 1580. fol: 254d, ithi de Apologia prima praeter alia duce refert: "Abet déspet défeldige Apologia, od fie vol de get gat furp und ennegagen gestellet, vie ich dann ein Lateinisch Eremplar, auß M. Georgij Spalatini hand abges sur eine Leufs Gremplar auß eines Fürsten Canhley davon hab: dennach weitleustig und nach description ausgestart ist; etc. Etiam Otto Frid. Schützlus de vita dav. Cuytrael lid. II. p. 349. dicit, Chytraeum primame deliniated unt lat. Apologiae Conf. Aug. ex archive Saxonicis Spalatini mahu scriptum haddisse.

Prima Delineatio | Apologiae Confessio- | nis Avgostanae in Comitiis | anni 1530. Caesari Carolo dte | 22. Septembris oblata, sed | non recepta.

Buschius hanc Editionem cum Hardtiano apographo Codicis Helmetadiensis contulit et in Spicilegio supra p. 258 sq. laudato \$. 3. p. 959—966, estendit, quemodo inter se different. Foerstemannus in aua Editione Codicis Onoldini varias lectiones Editionis Chytraeanae et Codicis Helmstadiensis (quem autem Illo tempore ex sola Buschii collatione cognitum habebat) in margine inferiore adscripsit; etiam in sua Editione Codicis Helmstadiensis supra p. 257 sq. recensita quibusdam locis varias lectiones Chytra e i adnotavit.

Ex Chytrael Historia Aug. Conf. Apologiam primam recudendam curavit Chr. Matth. Pfaffius in suae Editionis librorum symbolicorum appi 1780. 8º, supra p. 27 sq. recensitae, Appendice p. 94—123., ubi Ac fiet afglijent ik

Buck for a of Profeeling Prima Delineatio Apologiae Confessionis Augustanae in Comitiis Augustanie appi. 1530. Caesari Carolo die 22. Septembris ablata, sed non recepta, autore Phil. Melanchthone.

\*16: " Collestinus in Historiae Comitiorum August. Tomo IV. fol. 10 - 840 Apologiam quidem ampliorem (omissa tamen praefstione ab auctore ei praefixa) exhibuit, sed primam Apologiam laffiam edendam in alteram huius Historiae Editionem distulit, quamquam huic Apologiae permagnam tribuit auctoritatem. In fine enim To mi III. eiusdem Operis fol. 1386 extr. — 139a med. haec de prima Apologia scripsit:

"Est autem hoc Apologiae exemplum, quod in quarto historiae Tomo positum pius Lector inveniet, Caesa. Maiest. in lisdem Comitils exhibitum, at paulo brevius et succinctius: quod quidem Philippus, communicato cum dis consilie, anten instituit et abpolyti: red suo quodam mere et privata autoritate, at in pracfations done fatetus, codem anno longius didunit et, udditis nonnullis, tilustrano studuit. Cenninum were et *proje*tus, linque-rephie, quibus Caccari oblatum, est non receptum est, Apologiae exemplum in nupeus nostra profestipud satia longingua et/periculosa a nobis confectum, et alia plura, tum mostrae quam-adveruntae sactis scripta, ia secunda butus historiae aeditione exhibebinus. At me quis misetur, cur due potincimius Apologiae escale vicissim in lucem dare et typis impressum cum aliis communicare voluerimus, bas consilii nostri hibuimus ratio nes et causas, quod et pullum antiquius extere et omnis exempleria its distracta esse, pro certe compertum haberemus, ut multis etiam maximi nominis Theologis de eo non satis constaret. Ad hoc non ignorabamus, magni istad factum se invenme prette hebitum fulses ab illustries, et plissimo felicis reconduticais, Priacipe Electe Ditardeburg: louchime II. qui, quod de vers ille et gendise excispini non céset cidibité, quod procui duble claminité practuluseit, ibiad unice amplectabutur se Principibus unic 1561, congregatify per générodoi et nibble lini Commission de Legitois suon; ut mentorius et cum alla axemplaribus confeirent; Nechargum mittislist Atqui magnum esse inter hoc et alia Apologiae exemplaria disorinien; mon usque adéo difficile etit combibae difficile. videre, qui huius et aliorum exemplarium articulos de legis impletione et coena Dominica inter se contulerint. ")

Altera autem huius *Historiae Comitiorum August*. Editio, in qua primam Apologiam typis exscribere h. l. praemisit, nunquam prodiit; nam Editio asmi 1597.) quam în haius Corp. Vol. XXVI. p. 107 sq. recensui, non est altera auctoris Editio huius Operis, sed post eius mortem ex Editione anni 1577. repetita est sine ullo additamientsy sedemynė verba; quasquisdo relata sant, de dase Apologiausikibuto 🕾 🕬 ap 💯 💯 👉

Tottasse autem Co'elestinus banc Apologiam prinium paulo post Illam Historiam unit cum Confessione Augustana et Confutatione Papistica edidit. Supra enim p. 25 sq. e Praefatione Phil Muerieff, quam suae Editioni Concordiae przefixit, huncce fibrum memoravi.

Confessio, Confutatio Papistica, Apologia Prima, Caesari exhibita. [Lipsiae] apud Abram Lamandre in a berg. 1603, 80

quen hould un vill. Cum lines Coffectio eadem latine exhibest; que in Coffectione a Coel estino a. 1577. ed ith, at poet eius mortem († 1579.) 8, 1596., 1597, et 1603. raçusa germanice leguriur, suspicari licet, etiam Collections a Coplestine passes passes y grant and a second of the control of the latinam Collectionem a Coolectino lesse, editam. \*\*) quamquam neme huayaque ullam huius, latinae Colle-

<sup>\*)</sup> De his, quae Gonicatians ib. L. decutinque Apologia refert, canf.: Bortsami, indickum in I. Sist. Abjandi. Si., 8. p. 49. \*\*) Idem suspicatur Bertramus in Litt. Abhandl. St. 3. p. 50. nota \*).

brown in the second

Street, South Serve do may

· 010 . .

(2)

ctionis Editionem a. 1577., 1578. vel 1579, vidince videjur. Utrum hace Ed. anni 1698. cum Chetracans congruat et ex hac repetita sit, an cum alia, definiri nequit, dum huius Ed. inspiciendae occasio detur.

> do. De Codicibus et Editionidus germanicae Apologiae prioris.

Huius germanicae Apologiae \*) duo Codices hucusque innotuerunt:

#### Codex Coelestinianus.

Sic nominamus Codicem, ex quo Coelestinus a. 1577. primam Apologiam germanicam cum Confessione germanica et Confutationis latinae germanica versione coniunctim quaternaria forma edidit in libro supra p. 55 sq. Dedicatione, quae in Ed. anni 1577. exstat, in ceteris Editt. autem una cum editoris nomine omissa est, Coelostinus hanc Apologiam nominat: "bie Apologia ber Confession, Bie fie anfenglich ju Augfpurg geftellet, und to beren eine Abichrift mit Gerren Bhilippi [Melanthonis] eigener Sand gebeffert ben mir habe." - Ubinam editor hase Collicem invenerit et que loce lée nune asservetur, ignoramus.

Harum quatuor Editionum, scil. primae, quam Coelestinus ipse a. 1877! curavit, (a) ef trium ex Ma"a. 1996.; 1597. et 1608. recusarum tantum duas novissimas annorum 1597. et 1603. hucusque vidi et in minificult tener, in quibus Apologia prima in titulo sie indicatur:

III. | Die Erfte / Bechte / Bare / Apologia. | Aus Philippi vnb ber zeit anwesenden Theologen | Correctur -90 ) (; pnb Cand tremlich beichrieben \*\*\*) etc.

M'ipso autém'illiro sic inscripta esti

to soft early and the early of the con-

di, a seesa e, a malata 🤔 maa

# APOLOGIA

# ti iba di di didi. Der Augspurgischen Consession, darin- damin der

ne auff der Wiedersacher Confutation geantwortet

wirdt, etc. Wie dieselbe Ken. Man, zu Augspurg

Anno 1530, pbergeben. Zuuor nie

(Saguet a sin Denck fommen, Sandal aufgil eine eine gengt von t

.! in a ''' Ex Editione auni 1597., in qua Apológia 7½ plagg. complectiur, I. U. Bértramus lianc al 1782. 🕬 Cudendium curavit in I. Litterarifche Abhandlungen 8. Stud p. 56-126., ut ipse in annotatione p. 126 sq. sabfuncts testatur, ubi etiam locos ab ipso in hac Ed. emendatos indicat. it to distinct

<sup>&</sup>quot;) Wiedeburgius 1 1 p. 5. nota "), uhi de priore Apologia disserit, de germanica baec addit: "Auch war hie beutsche Apologie nicht vom Melanchton ober Spalatin, sendern von Just Jonas." In hunc errorem, etiam priorem Apologiam ab ipso Melanthone tantum latine scriptam esse, eo inductus est, quod amplior solum latine ab auctore extrata et a Iusto Iona in linguam vernaculam est translata.

<sup>🔭</sup> Hanc Editionem anni 1577. primam esse huins libri, et Editionem anni 1569. a Feuerlino in Bibliath. symbol. L p. 65. ex Catalogo Leineweberiano Nizeliano memoratam nunquam prodiisse, sed ex typographico errore anni 1569. pro 1596. (quo anno hie liber ex Editione anni 1577, recusus est) ortan esse, iam in hulus Corp. Vol. XXVI. p. 437 aq. nota ) et p. 441 sq. note \*) diximps.

<sup>🞮)</sup> Pro beschuteben, ut in Bilith.a. 1596., 1597. et 1603. legitur, Ed. princ. a. 1577. habet; abgeschnieben, vide Bertram L l. p. 52. માં લાજ કે છે હોય કે જ્યાર

which is the part for a magain.

Comment to the comment of the contract of the

or the

manage to come and a least to a second Codex Casselanus.

Cassellis huius Apologiae Codicem asservari, iam Elias Frickius suspicatus erat in germanica sua translatione Historiae Seckendorsfianae Lutheranismi (Leipzig 1714. 4° mal.) lib. II. p. 1132., ubi de prima Apologia haec resert: "— — sie ift aber in der Form, wie sie dazumahl [seil. in ipsis Comitiis August. a. 1530.] gestellet worden, nicht in Drud kommen, dann obwohl Colestiaus Tom. III. sol. 139. versprochen, solche seinem Werd einzuverleiben, hat ers doch nicht halten konnen. Im heßischen Archiv mochte ein Exemplar bestudich sehn, wenigstens hat der Chursurft zu Sachsen den 25. Octobr. dem Landgrafen ein Exemplar, wie folches "Relauchthon versasset und die Wittenberger rovidirt, zugeschickt," etc.

Haec Frickii exspectatio non decepta est. Nam in Actorum volumine, quod a Rommelio, tabularii praefecto summo, in tabulario sanctiori Casselano Electoris Hassiae paucis ante annis repertum est, etiam Apologiae primae germanicae apographum a. 1530. scriptum continetur 47 folia formae maximae complectens, que-

rum primum exhibet hancce titulum:

577 11 11 1 1 1 1

Apologia aduerjus Confutationem Bapiftarum-

Apologia ipus, quae in subsequenti folio incipit, sie inscripta est:

Antwurt ber widerlegung auf bnnfer befenntnus vbergeben.

Ex hoc Codice Foorstemannus in l. Urfundenbuch T. II. p. 580—598. hanc Apologiam editit et varias Ovel lestinismas Editionis lectiones in margina inferiore subjunxit, praemissis hrevidus Prolegomenis (p. 180.).

[Illium Apologiae prioris germanicae exemplum, quod Chytraeus e Principis cuinsdam cancellaris, habebat, ut ipse loce supra p. 261 sq. nota \*) mamorato dicit, cum uno horum duorum Codicum empiga, congruentis.

an ab utroque diversum fuerit, definiri nequit, quoniam hanc Apologiam germanicam nunquam edidit.

Articuli Confessionis Augustanae, qui in hac Apologia breviori defenduntur, sunt prioris partis art. 2.

4 (cum art. 6. coniunctim). 7. 10. 11. 12. 13. 14. 15. 21., et alterius partis art. 1. 2. 3. 6. 7. Hi omnes in Coe-

lestiniana Editione Apologiae inscriptionibus instructi sunt, quibus in priore parto etiam articulorum, parmeni supers cripti.

Hace Apologiae germanicae prioris Editio Coelestiniono Ioh. Georgium Walchium prorsus fugit, quam ob causam Apologiam latinam priorem a Chytraeo editam, ab Augusto Tittelio germanice reddendam curavit, quam in suae Editionis Operum Lutheri Tomo XVI. (Salle 1745. 49) p. 1292—1335 med. edidit sic inscriptam:

Die erfte und noch unvolltommene Apologie.

Erfter Entwurf ber Apologie ber Augspurgischen Confesion, welche auf bem Reichstag An. 1530. Rapfer Carl ben 22. Sept. überreichet; aber nicht angenommen worden.

Anjest aus dem Lateinischen überset von . Angust Sittel.

Hace igitur ab illa, quam Melanthon ipse germanice scripsit, plane diversa est. \*)

Nota 1. Ne quis opinetur ullam editionem prioris Apologiae in his Prolegomenis a me esse omissam, mamoro etiam, duos libros, in quibus illam Apologiam contineri salso aftirmatur. Chr. Aug. Saligius enim in L. Historie ber A. C. p. 374, refert: "Es ift aber bas erste Exemplar ber Apologie in Chytrat Lateinischer Edition, ber Historie Aughurgischer Consession (p. 837.) und im Staffordischen Buche (p. 314.) zu lesen." kiem Buschius in Spicilegio supra laudato §. III. p. 958., postquam Chytrasanam prioris Apologiae editionem in Historia lat. Aug.

Etlam Christ. Guil. Franc. Walchio Coelestinianam editionem Apologiae germanicae prioris fuisse ignotam, ex eo intelligitur, quod in Breviario theologiae symbolicae Ecclesiae Lutheranae (Goettingae 1765, 8°) p. 120. (Ed. 2. p. 129.) nonnisi translationem Titleitanam in Tomo XVI. Opp. Luth. editam memorat. — Causa, car Coelestini editio Apologiae germanicae prioris his allisque viris doctis latuerit, a Bertramo in Litt. Abhandl. St. 3. p. 50. nota 3. sic explicatur: "Diefes mag davon herzuleiten seyn, daß Colestinus diese Cammiung so wie die hist. comit. und verschieden einzelne Abdrücke der A. C. auf seine eigene Kosten drucken ließ. Cni iudicium addit hocce de Editionum ex Ed. principe auni 1877.

Livianus 1896. 1897. 1603. repetitarum origine: "Die franksurtischen Rachdrücke aber, von 1896. an, (bey denen sein Rame verschwiegen iß.) könnten leicht durch Jacobs von Bad en Motiven von 1891. [de quo libro infra dicemus] veranlasset sein, worin es sehr eraggetiet worden, daß das teutsche Original der Apologie noch gar nicht, das lateinische aber erk 1887. [pro 1878.] deh Chytrae gedruckt sey," etc.

delela

,6⁴

11.

900 1 19 1 i

Conf. a. 1578, exhibitam memoravit, hace addit: "Sine dubio ex hoc libro [Chytraei] est, repetita editio in libro Staffordiano p. 334." His liber Staffurtensis, ab arce haud procul Durlaco sita, in qua impressus est, ita dictan, ab Ernesto Friderico, Marchione Badensi scriptus et a. 1599. editus est sub hoc titulo:

> Chrif.lichs Bedenden und erhebliche wol funbirte Motiven bes - Geren Ernft Friedrichen, Marggrafen au Baben und hochberg, — welche Ihre Fürstliche Gnaben big baber von ber subscription ber Formulao Concordiao abgehalten, auch nachmaln, Diefelbe zu unterschreiben Bebendens haben, fammt Ihre &. G. Confegion und Bekentnig vber etliche von ben Guangelischen Theologen erwedte ftreitige Articel, otc. - Gebruckt in Ihre &. G. Solog Staffort burch Bernh. Albin 1599. 40. De quo libro accuratius disseritur a Saligio I. I. p., 748-756, et Io. Ge. Walchio in Introductione in libros Ecclesiae Lutheranae symbolicos p. 739-742., ubi huius libri titulus prolixus integer exhibetur.

At in Loc libro Apologia non exetat, id quod iam Saligius ipse l. l. I. p. 856, indicarit, ubi inter errata refert, p. 374. lin. 27. pro Staffortischen Buch legendum esse: Marggraf Jacobs von Baben Motiven. Hic liber, qui Coletias a. 1591. 49 prodiit, sic inscriptus est:

> Bnfer , von GOttes Guaben , Jacobs , Marggrafen zu Baben und hochbergt — Chriftliche , erhebliche und molfunbirte Motiven, warum wir - nicht allein fur unfre Berfon Die Lutheriche Lehre verlaffen, und gu bein Catholifden immermafrenden und allein feeligmachenben Chriftlichen Glauben und nothmendig begeben, fonbern auch unfer von GOtt anbefohlne Lante ju ebenmäßiger warhaffter Religion anweifen und reformiren laffen muffen - - ju End gebracht, und in Derfelben Rabmen in Druck ausgefertiget durch D. 30bann Piftorius etc.

Sed hic quoque liber, cuius orige, titulus integer valde prolixus atque argumentum a Saligio I. h. I. p. 768-771. enarrantur, non ipsam Apologiam priorem continet, sed tautum argumentationem, hanc prioreta Apologism a posteriore ampliore esse valde diversam. Particula libri, quae hanc argumentationem exhibet, recusa est in hocce libello, quem ex Bibliotheca Orphanotrophel Halensis in manibus habeo:

- Aufbuger | Def genant: Guange- | Hichen Brillen Bugers | Das ift: | Grundlicher warhaffter | Bericht, was von ber vermeinten Apon logia und Schut Schrifft ber Augfpurgi. | ichen Confension jufalten. Dund Beilund (sic) ben Durchleuchtigen Goch- gebornen Fürsten und herrn / Gerrn Maggrafen (sic) Igenhon gu | Baben / Sochfeeligen / Gebligen angebendens / in bem vierten | Motiff feinen Betehrung / bem Chriftlichen Lefen ju guten | in Trud verfertiget. | Dilingen / | Beb Crharbt Lochnern. | Anno M. DC. XXX. 181/4 plage, litt. 2-D (D 1/2 plag.) sign., 1 fol. non num., 25 pagg. num., ult. pag. alba, 40.

De Ms conf. etiam Bertram Ettter. Abhantil. St. 8. p. 38 sq.

in the state of th : ;' Nota 2. Eodem fere tempore, quo Melanthon cum aliis quibusdam Apologiam peterem Augustae Mindelicemm ; conscriptit, etiam Osiander, Concionator Ecclesiae Lorenzianae Norimbergensis, Apologiam Anguatithae Confessionis acrissit; quae a Norimberga Augustam missa et cum Melanthone communicata est; id quod hic ipse in epistola ad Camerarium tune temporis Norimbergae versantem d. 20. Sept. 1530. data (Corp.: Vel. II. p. 388.) prezime post huius epistolae locum supra p. 247 sq. allatum, ubi de sua Apologia disserit, memorat his verbis: "Tui cives huc miserunt codem argumento compositum librum, de quo brevi, ut spero, coram. Hanc Apologiam Osiandri edidit Coelestinus in Historiae Comitiorum August. Tomo III. fol. 84° med. — 87° sic inscriptam:

Apologia Osiandri contra articulos a Pontificiis exhibitos.

or ired

Deinde Walchius eam ab Aug. Tittelio ex hoc textu latino in linguam vernaculam transferendam curivit ediditque in suae Editionis Operum Lutheri Tomo XVI. p. 1775—1786. sub hist inscriptiones and other

> Dffandri Bertheibigung wiber bie von ben Romifch-Catholischen überreichten Artitel. Bebo ine Dentiche überfest von: D. Aug. Tittell in der finite.

Tum accurate de kaç Apologia egit loh. Barthol. Riederer in libro ab ipso edito: Rualice und angeneme Akhanblungen aus ber Rirchen- Bucher- und Gelerter : Geschichte von verschlebenen Berfaffern zusammen, getragen . Stuff & (Mitherf 1768. 80) Nr. XIII. p. 188-206., in dissertatione, quam sic inscripsit:

> D. Job. Bartholom. Rieberers Rachricht von einer Apologie Der Augfpurgifchen Confession, welche von Delandthons befannten Auffagen unterfchieden, und ju gleicher Beit mit ienen abgefaffet worden

1 ; 560

1. .11

a u S

The hate p. 188—195 ined. hatas Apologiae historium proposuit, et p. 195 med. — 206. inpologiam hatan hatan before handste repetit. Conf. etiam Bertrami Litt. Abhandi. St. 3. p. 168 sq. nota 2.000

#### A.

#### APOLOGIA LATINA PRIOR.

Hanc Apologiam latinam priorem nunc ex Codice Guelferbytano (clim Halmstadieus) ita denuo edo, ut praeter ipsum Codicem etiam Editione eius Foerstemanniana supra p. 257 sq. recensita utar, ac Codicem Dioldinum secundum Foerstemanni Editionem in l. Urfundenbuch II. p. 485 sqq. contentam et Editionem Chisticanam in libro supra p. 261 sq. laudato anno 1578, primum evalgatam accurate conferam:

Buschius de quaestione, utrum Editio Chytraeana an Hardtimum apographum Codicis Helmstadion. ajs a Guelferbytani antiquiorem Apologiae formam exhibeat, in Spicilegio, proposità utriusque diversitate p. 959-966., S. IV. p. 966 sq. haec scripsit: "Meum haud est discutere, an Chytraeanum, an Hardtianum exemplar sit antiquius. Ambo ita differunt, ut hunc nodum non solvant, utrum eorum Caesari sit oblatum, Hardtianum interim quaedam sphalmata typographica in Chytraeano emendabit. Cum Hardtianum in quibusdam loeis Spalatini manu sit notatum, qui eptime literas Melanchthonis legere poterat, Melanchthon vero et in his Spalatiui manu scriptis iterum correxit, verosimile mihi est, omnium primum hoc esse exemplar, cui postea Melanchthon quaedam demserit, quaedam addiderit, cum Imperatori Carolo V. esset offerendum. Forsan in acro-10000 Helmatadiensi Melanchthonis adhuc conspiciendae sunt notae diei quo exaratum, 🖰 ... Optime sine dubie absec lis dirimi posset collatione latinae prioris Apologiae cum Apologia priori germanica." Ad quae verba Bertramus in L. Litt. Abhandi, St. 3. p. 41. haoc adnotavit: "Ich will es nicht heftreiten, daß das Selmfiebtiffie Exemplar gewiffer maaffen alter feb., als bas Chptraifie, wai bas lettere ein Archivsexemplar ift, und alfa entweber bas fichergebene, ober beffen Copie fur ben Churfurften febn muß, jenes aber ber Auffat febn mag. Inbeffen follte ich wol vermuthen, bag ber eigenflichfte Bufat bes Selmftebtifden Exemplars, ben ber fel. Baftor Bufd-gwiften Chtrai p. 360. '501: fest, am Runbe fubpfirt febn moge, und fpafern Urfprungs fep." His nirftmque viri ludicils nunc moum trabifae addo. ن و و ف

ret Footstemsindiensi seu Guelferbytano quasi duae actates Apologise prioris cum "Wiedeburgio ret Footstems nuo distribui possunt, quibus vero tantum paucarum hebdomadum spatium interfectum est:

- 1. Prima actas, seu prima delineatio, quae verosimiliter initio mensis Augusti proxime post Confutationem d. 8. Aug. publice praelectam a Melanthone aliisque adiavantibus conscriptat est, continetur in iis, quae Spalatinus ex Melanthonis autographo (quod iam dudam perlisse entergis). Augusti proxime post Conscriptation of the continetur in iis, quae Spalatinus ex Melanthonis autographo (quod iam dudam perlisse entergis).
- minipole 2: Affires sixtem, quam medio fere Septembri proxime ante diem 22. Sept.: Sep

In hac autem retractatione sua Melanthon multa vel singula verba, vel integra enuntiata demo delevit, et pro iis alia plerumque continua verborum serie, quihusdam locis in margine, paucis quoque supra verborum seriesit. Foerstemannus in sua huius Codicis deleta scripsit, nonnullis locis verba modo deleta iterum scripsit. Foerstemannus in sua huius Codicis Editione base quoque verba demo deleta litteris diductis descripsit, uncinisque inclusit; et ubi voccur deletam certo legere non potuit, interrogationis signum ei apposait; ubi autem eiusmodi vox val syllaba omnino definiri non potuit vel etiam a Melanthone solum vocis principium scriptum est, hoc punctis appositis indigitavit (id quod tamen non ubique fecit). E. c. Cod. fol. 4<sup>a</sup> — 5<sup>a</sup> med. Foerstemannus l. l. p. 360 sq. nota 3. sic edidit:

(21.4) "Quam verecunde autem loquuntur nunc de merito. [quam olim loqui solebant et iu] olim [fides] cum de remissione peccatorum [de iustificatione] et de iustificatione loquebantur, [nemo fi..] nulla lidej mencio [fiebat] liebat. [et Tota] Tantum [exigeb..] proponebantur opera [et liaec dicebant quae et lidej. Addebant opera sine spiritu sancto mereri graciam de [cont..] congruo. Postea cum gracia mereri vitam actor-

<sup>\*)</sup> Elusmodi notae in hoc autographo, quod ippe in manibus teneo, nullue inveniuntar.

sum de condigne. Hit qued erat ita tota destina christiana nihi ema, nini quadam philosophis homana de morib. ciuilib. Nam hec queque aperte incriprerunt, tetum opus [cum] sine gracia [factum] factum et bonam opus cum gracia factum esse ciudem: speciei (gracia), cum gracia tantum addest [relacionem] tespectum meriti. (Bi. 4b) [Ita] Tantum [tribuebatur] tribuebant viribus humanae naturae, ut nihil [ex] putacent opus esse spiritit sancto... [Imo qui dam disputamt probari: non passe, quodigracia sit aliquid in].

[Im] kue quidam [dubitaba dubitamt] dubitabant, an efficient aliquid in [ers hom (?) Fusti] dustificatis. Docebant [iterum] item, [quod praecepta dei nostris visibe perficere pesa hom] hominent posse [proprijs] virib. naturalib. praecepta dej efficere, quo ad substanciam actus, [Sed] tametsi [merit...]

respectus meriti [abe] deesset.

Has blasphemias [volebant] nulli pontifices tunc reprehenderunt. (281. 5°) [Nunc expergiscuntur cum de nunc pr. lam experrecti sunt, cum de sed imo magna cum autoritate [doceri in scholis] paciebantur in scholis doceri [ornabant admirabantur illum Nunc exper Nunc ex irritum Iam Quae Quae ne (?)]. Sed vbi de îndulgencijs dubitatum est." etc. — Sic lector quidem autographi accuratam imaginem conspicit; at in lectione verborum ratorum perpetuo interpositis verbis deletis interrumpitur. Quapropter eos, qui emendandi rationem, qua Melanthon in scribendis libris utebatur, clare perspicere cupiunt, ad illam Editionem Foerstemanni delego; attamen in hac nova Editione aptius mihi videtur, praeter Spalatini apographum eam tantum Melan thomis retractationem, quam integratam habuit, exhibetes, amelidationes inter utramque for-mam quasi intermedias, quippe quas ipse denuo delevit, maxima ex parte smittenst. Singulis locis auctor duas vel etiam plures emendationes aliam post aliam scripsit delevitque, et quibusdam locis candem emendationem, quam modo deleverat, iterum scripsit ratamque habuil. Utriusque generis exempla in longiori loco ex Fóerstemanni Editione allato plura inveniuntur. Duae enim emendationes, quae altera post alteram denuo deletae sunt, exstant fol. 4.: et haec dicebant quae — et hoc dubithba (voluit scribere: dubitabant) — dubitant; quatuor emendationes alia post aliam deletae conspiciuntur fol. 4º: Nunc expergiscuntur cum de — nunc pr — Iam experrecti sunt, cum de + sed; limma septem! fel: 5: breakent namirobestus! tilian — Nunc exper — Nunc ex - irritum - Iam - Quae - Quae ne (?). Exempla vocum modo deletarum et illico iterum scriptarum sunt fol. 4: [fiebat] fiebat; [factum] factum; [Im] Imo, nam Im est i. q. Imo, quod delevit, priusquam integrum scripserat.

Codex Onoldinus atque Editio Chytrael plerumque cum illa retractatione, quae a Melanthonia manu exarata in Codice Guelferbytano legitur, congruunt, et ubi duae pluresve emendationes in hoc Codice ab auctore deinceps factae sunt, cum novissima consentiunt. Pluribus vero locis aut Cod. Onold., aut Ed. Chytr., aut (sed rarissime) uterque ab illa retractatione Codicis Guelf, different

- a) vel verborum collocations e. c. On old.: meminings sumin; Guelf.; Chypr.; camais meminique (vide infra notam 36.) Chypr.: requirit fidem; Guelf.; On old. fidem; requirit (v. infra not. 37.) On old. Chypr.: enim.est.; Guelf.: est enim (v. infra not. 37.)
- b) vel addis formet corundem verborum, uti On old.: gloriabuntur de merito; Guelf., Chytr.: gloriabinus de ineritie (v. infra not. f.) Chytr.: tribuunt, detrahunt; Guelf., Chytr.: tribuit, detralit (v. infra not. h.) Onold.; Chytr.: delinimus; Guelf.: definivimus (v. infra not. 24.)
  - c) vel allis verbis emmtiatieve, e. c. O'nold.: aut; Guelf., Chytr.: et (v. infra not. 29.) Chytr.: adiunctos; Guelf., Onold.: admixtos (v. infra not. 23.) Einemodi variae lectiones multo rarius in Onold. inveniuntur quam in Chytr., ubi etiam aliquot locis integra enuntiata different (conf. infra not. 10. et not. a.).
  - d) vel additis verbis enuntiatisve, e. c. Onold: remissum ab ec; Gwelf., Chytr:: remissum (v. infra not. su.) Chytr:: recitatur definitio; Gwelf., Onold:: recitatur (v. infra not. 6.), cuius-modi plura alia exempla in hac Ed. reperiuntur, etiam longius additamentum in ea obvium infra in nota n. afferetur, item addita inscriptio in not. 14. (Perpenca huiusmodi exempla in Onold. occurrunt.)
  - e) vel omissis verbis emmitatisve, e. c. Onold.; naturae; Guelf., Chytr.: humanae naturae (v. infra not. d.) Chytr.: confidendum; Guelf.: confidendum case, Oneld.: confidendum cast (v. infra not. y.) Onold., Chytr.: opera mandata; Guelf.: opera et mandata (v. infra not. x.). Exempla omissorum enuntiatorum in Onold.: "vetat gloriari in nobis," in Chytr.: "cum inquit," "cum ait," et longioris loci vide infra in nott. e., e., ii., et 12., conf. etiam nott. 30. 31., ubi in Onold. pro integris locis S. S. legitus: etc.

Ut lector vera primam Apologiae formam quasi uno abtutu conspiciat, Spalatini, spographem ex Codice Guelferbytano tanquam textum (id quod etiam Foorstemannus in sun Editione Codicis Guelforbytani Sicit) exhibebimus, et Melanthonis retrattitionem in codem Codice contentam aut in margine inferiore, aut (ubi loci retractati longiores sunt) in additamentis textui insertis adscribemus, atque lectiones Codicis Onela dini et Editionis Chytraenne, ubitunque sh illo Codice different, adnotabimus. Foliorum Codicis Guelfesbytani aumeres intra macines in textu addemus.

In hac Editione utemar hisce siglis: Guelf. (= Codex Guelferbytanus), Onold. (= Code Onoldinus), Chatr. (= Editio Chytraei in clus. Historia: Confessionia Augustanas a. 1578. 4º exhibita), Mel. (Melanthon), Spal. (Spalatinus), Foerst. (Foerstemanus).

# APOLOGIA CONFESSIONIS.

M. D. XXX

Ps. CXIX

Principes persecuti sunt me gratis. 1)

(Fol. 2°) In ipso statim vestibulo deprehendet Caesarea Maiestas, defuisse non solum iudicium, sed etiam candorem istis, qui scripserunt Confutacionem Confessionis nostrae. Caulliantur enim definitionem peccati originis praeter 2), necessitatem, cum dicunt timorem Dei et fiduciam erga Deum vignificare actus. Quare peccato originis non posutant conuenire. 9 Germanica Confessio declaritation de la confession de la

rat, nos non de actibus, sed de donis loqui, quae contigissent integrae o naturae. Sic enim ibi recitatur o): Beiter wirt gelert, bas nach bem fall Abe alle menschen, so naturlich geborn werben, in sunden ents sangen und geborn werden. Das ist, bas ste alle von mutterleib an, voll böser lust und neugung sind, und tevne ware Gottes sorder, seyn waren glauben an Gott van natur haben sonnen. Haeo verba testantur, nos non de actibus; sed de potentia loqui, quod videliget, homines segundum naturam propagati non possint essere viribus naturalibus varum timorem Dei et veram siduciam erga Deum. Neque hoc nonum est, quod timor et siducia signiscent non actus tantum, sed etiam dona, Et nos sic loqui

1) Pro hac inscriptione, quae in Cod. Guell. tol. 12 legitur, Onold. habet breviorem: Apologia Confessionis. Chytraeus, in sua Ed. hanc Apol. ins sic inscripsit: Prima declinostic Apologiae.

Total added to the most mandate by the co

lineatio Apologiae.

2) praeter Spalatinus in Guell, pro hac voce scripserat:
propter, qued deinde Melanthon delevir et tusta deletuin
scripsit: preter; item in Onold, et Chytr, legitur: praeter.

A) Quard pequ. orig, non posint, roquenire.] sia Spal strain perrot; Mel. deinde 2 verba: roquenire.] sia Spal strain or sis in margine scripsit: conneniant, vt dicantur actus isti deesse, cum'ne quidem'integra matura in partis tales 'attis habiture facerit, versani: timesero vori solusi hace visebi in margine adscripta, sed etiam 4 verba, quae illis duabus in textu praecedant: Quare peccato originis non delevit et 'pro his obsidius' in inferiore margine stripsit habiture quare definitum 'peccatum rariginis', quod: sicus: isti desint; cum, ne, quidem integra, natura in parais; tales actus habiture fuerit, verum. Ex his denique verba: Quare non satis — actus isti desint denio delevit corumpie loco iusta devidenti! Quare negant peccitum originis apto definitum esse, quod sit carencia actuum istorum — Sia me design. Cod. intelligitur, lectiomi povissimae lucius Cod.: Quare cod intelligitur, lectiomi povissimae lucius Cod.: Quare negant pocusaning liselum; com me definitum integra matura in integra matura int

paruis tales actus habitura fuerit. Veruma, quam etiam Onold et Chyth exhibent, tres chias infecessisse.

b) integrae] hanc vocem, quam stiam Guelf, habet, Foerstemannus in sua Ed. histus Cod. male omisit.

A PARMIN BURN VEHICLE A PAR

<sup>14)</sup> Germaniva] sto prisum Spal. in Guelfi varipsit, quod Mel.
4 deinde ibid. stutavit in: Verum Germatica, quae verba etiam
in Onold. et Chytr. leguntur (conf. nota 3.).

<sup>6)</sup> recitatur:] sie Guelf., Ohold.; Chytt.: recitatur definitio: Busch in Spicilegio hane varietatun Editionis Chytr.
non amestavit, wogus Foerstemannus, qui in sua Editione
Codicis Onold. illud Spicilegium sequebatur, in errorem inductus est, Cod. Guelf. cum Chytr. h. l. consentire, quapropter hais loco Cod. Onold: in Urtunbenb. II. p. 486. admotivit: G. [i. s. Cod. Helmet.] with Ch. [Chytr.] haben ben
Bulat: adefinitio. — No vero hace Ed. prioris Apologiae
: minis prolista hat, di sequentibus dismodi errores non memorate.]

voluinus, (fol. 26) vt vulgarem definitionem, quae subobscura est, interpretaremur. Sic enim alias definiunt, peccatum originis esse carentiam iustitiae originalis. Nos partes numeramus, deesse timorem Dei, deesse fiduciam erga Deum. Nam iusticia originalis haec dona in nascentibus erat allatura, timorem Dei et fiduciam erga Deum. Et has partes ideo etiam commemoranimus, quia cum alij de peccato originali lequuntur, tantum recensent crassissimas cupiditates contra secundam tabulam, Non recensent illa vitia naturae peiora, quomodo hacreat in natura contemptus Dei, diffidentia erga Deum et similes pestes spirituales. Haec in scholis non attingunt, Interim pueriliter disputant, vtrum fomes sit qualitas corporis, vtrum contagione pomi contracta sit, an afflatu serpentis.

Quod vero addunt etiam, articulum Lutheri damnatum esse, quod post baptismum remaneat peccatum originis, non necessaria cauillatio est. Sciunt enim recte docuisse Lutherum, quod reatus solutus sit per baptismum, etiam si materiale vt vocant peccati maneat. 7) Hoc Lutherus secutus scripturas et vocat (fol. 31) Augustinus peccatum. 8) Alij fomitem vocant et somniant iuxta philosophicas opiniones, naturam hominis, etiam si 9) infirma sit, tamen suis viribus posse timorem Dei, fiduciam erga Deum et similes motus efficere. Oupiditates naturales fecerunt res medias. 10) Ital scholastici retinuerunt nomen peccati originalis, rem non satis explicauerunt, Ideo opus fuit Luthere expenses quid sit precentum originis, et quomodo reatus tollatur, et incipiat mortificari peccatum per spiritum sanctum. Et tamen non statim prorsus eximatur. Et has reliquias peccati scriptura vocat peccatum, Paulus enim inquit, Captin uantem me in lege 11) peccati. Et sic Augustinus saepe loquitur. Inquit enim contra Iulianum, Peccatum remittitur in baptismo, non vt non sit, sed vt non imputetur. 12) Item. Lex peccati, quae in

Tree to the second of the second . 7) maneat.] sie erium Guelf., son: remanest, ut Pourst. in sad Ed. stale enhibet.

- 3

and the second

3.5

to be a first of the second se

. . . .

membris cerperis ést, retaissar est regenera spirituali, et manet in carne mortali, Remissa, quis reatus solutus est sacramento, quo renascuntur fidoles. Ex his facile perspiciet 18) Caes. Mates, nos de peccato originis prorsus idem sentire as docere, quod Catholica Ecclesia sentit.

(fol. 3b) In quarto et sexto 15) adduntur prolixae disputationes de merito, Neque tamen satis explicator, quatentie opera hominum sint meritoria. Quod qui non explicant, istis laudibus 16). obscurant doctrinam de institia fidei, quae maxime necessaria est pijs et quam maxime oportet in Ee-clesia regnare et praedicari.

Porro 17) etiam si apera essent meriteria, tamen articulus noster recte et catholice positus est. quod non deheamus confidere operibus nostris, sed merito 18) et gratuita premissione Christi. Hoc continet articulus noster. Et id fateri omnes catholicos aportes. Sic et Augustinus loquitur, Non meritis nostris Deus nos ad aeternam vitam, sed pro sua miseratione perducit. Et Psalmus ait, Non intrabis in iudicium onm servo tuo, quia non insti» ficabitus in conspectu tuo omnis viuens. Ita nosterarticulus fiduciam: sperum nostrorum damnat, quamsemper Catholica Ecclesia damnauit.

... Quid autem indicabunt homines, si prodictit in publicam interpretatio sententiae Christi? Cum feceritis omnia, divite, serui inutiles sumus. Nam: hanc interpretationem (fol. 16-) affinzerunt isti: scriptores, quod opera nostra Deo quidem sint in utilia, nobis autem sint vtilia.

Quamamulta hioralici possent de hac frigida expositions, nisi, Gaes. Matis rationem habers. mps, cuius titulum cum essent buic operi seripteres addituri. debebant esse diligentiores.

Christus in illa similitudine apud Lucam hace docet, quod sicut seruus non constituit Dominum debitorem, ita neque nos possimus Deum constituere debitorem. Ideo inbet, yt nos sentiamus esse sernos, etiam cum omnia fecimus. Et addit 19) inutiles, quod intelligenti naturam sermonis

A Secretary Commencer Secretary

<sup>8)</sup> secutus scripturas et vocat Aug. peccatum.] sie Spal. in Guelf. scripsit, quas Mel. deinds delsoit et pro sis infra scripeit: vocat peccatum, sic enim; loquuntur et scripturae, t Augustinus. Hanc alteram lectionem etiam Onold. et Chytr. habout.

<sup>9)</sup> etiam si] sic Guelf., Onold.; Chytr.: etsi,

<sup>10)</sup> Cupiditates naturales fecerunt res medias.] eic Guelf.; Onold.: Cupiditates fecerunt res medias. Chytr.: Et quia, omisso Euangelio, Aristotelem in Ecclesiam inuexerunt, qui scribit affectus res medias esse, de fomite simili-ter iudicarunt, rem mediam esse.

<sup>11)</sup> in lege] sic Guelf.; Oneld.; lege

<sup>12)</sup> Et has reliquias peccati — — aon imputetur.] hase in Chys E. deenst.

<sup>13)</sup> perspiciet Onold. male: prospiciet

<sup>14)</sup> In Chytr. sequentia sunt inscripta: De IIII. et VI. Articulo.

<sup>15)</sup> sextol Chytr. addit: articulo

<sup>16)</sup> istis laudibus] his Mel. in margine, sua manu addidit: operum prorsus, quae verba Onold. et Chytr. h. l. in textu exhibent.

<sup>17)</sup> Porto] Ab hac voce incipit locus, ad quem longior Melanthonis retractatio pertinet, quae infra uncinie inclusa addetur-

<sup>18)</sup> merito] Lane formam Mel. autavit in: meritis

<sup>19)</sup> Et addit | Acres Mel. in Spalatini apographo delevit et pro vis in margine acripeit: Liaque cam deus [nibil] non sit siebitor, [opera] non [possumt] possumus gloriari, quod spera [sint] nostra sint maritoria. Addit sutem, Ferba, quas unoinis inclusi, Mel. primum scripsit, sed ea illico delevit.

uignificat insufficientes. Quis enim satis amet Deum, satis timet Deum, satis credit Dee? satis patienter tolerat aduersa, satis diligit proximum, satis facit youdifoni: saac. Haec est germana et vera sententia verbi Christi. 20)

Potest et aliter responderi, qued Christus velit mee mobis epera viilia esse, Quia non loquitur de qualibet viilitate, sed de illa quae Beum obligat, vt declarat collatia. Sicut aerui epera non sunt viilia, vt ebligent Dominum, ita nec opera nestra eo sunt viilia, vt Deum obligent. Sed non est opus lengiore disputatione in reneta, (fol. 16<sup>b</sup>) Vbique clamat scriptura, ne gloriemur ne contidamus mobis, ideo recte nos diximus, quod etiam si opera bona necessario facienda sint propter mandatum Dei, tamen non sit confidendum operibus nostris, sed gratia Christi. Hactenus de fiducia meriterum nostrorum.

Qued yero contendunt opera esse meritoria, quia scriptura vtatur nomine mercedis, ad id respondensus, Mercedem dici non propter diguitatem operum nostrorum, sed propter premissionem Dei, quam accipimus fide non propter opera, sed propter meritum Christi. Neque enim is hones meritis Christi detrahendus est. Sed fortassis intempesticum videtur hoc loco, prolixius de hac re disputare, cum ad docendas pias mentes hace duo sufficiant, quod necessario facienda sint opera propter mandatum Dei, et quod non debeamus fidere operibus.

Et vi iusticia legis mereatur praemia legis, certe gratiam et iusticiam coram Deo non meremur nostris operibus. Nam qui hanc gloriam tribuit operibus nostris, detrairit de gloria Christi. Sicut inquit Paulus, si iusticia est en lege, frustra Christus mortuus est.

[Banc particulam: Porro etiam si opers essent meritoria, tamen articulus noster — — frustra Christus mortuus est. quas in Spalatini apographo, Cod. Guell. fol. 30 et 16. legitur, Metanthun deinde detunt et pro eu in folise 4-13., quie una cum duobus folise albis 14. et 15. inter illa duo apographo folia 3. et 16. interserta sunt, hances proliziorem retractationem enagonit, ") quae etiam in Onold. et Chytr. legitur (panois exceptis, quae in annotationibus memorahuntur);

(Fol. 4a) Quam versounde autem loquentur nui de merito. Olim cum de remissione peccatorum et de instificacione loquebantur, nulla fidel mencio fiebat. Tantum proponebantur

20) verbi Christi.] his Mel. in inferiore margine hase addidit:

Cum autem neque debitor sit deus, et opéra nestra sint in-

if. fol. k) s
meoripalai) 4

m) itstificabitur] sie Guelf., Chytr.; Oneld.: instificatur

coara. Addabant opera sine splitu sancto meseri guaciam de congruo. Postea cum gracia mereri vitam acternam de condigno. Ita tota doctrina christiana nihil erat, nisi quaedam philosophia humana de moribus ciulibus. Nam hoc quoque aperte soripeerunt, bonum s') opus siae gratia factum et bonum opus b) cum gratia factum o) esse eiusdem speciei, cum gracia tantum adderet respectum meriti. (fol. 4b) Tantum tribuebant viribus humanae d) naturae, ut nihil putarent opus esse spiritu sancto.

Ime quidam debitabant, an efficeret afiquid gracia e) in instificatis. Docebant item, hominem posse viribus naturalibus praecepta dei efficere, quo ad substanciam actus, tametsi respe-

ctus meriti deesset.

Has blasphemias nulli pontifices tune reprehenderunt, (fol. 5a) imo magna cum sutoritate paciebantur in scholis doceri. Sed vbi de indulgancijs dubitatum est, et de tyrannica monarchia Papae, has primum sunt 1) visne intolerabiles hacreses, et 6) dignae in quas horribilia exempla statuerentur. Verum theologi si qui saniores fuerunt, multa tamen in illa scholastica doctrine paulatim correxerunt. (fol. 5b) Agnoscunt, plus exphilosophia, quam oportuit, translatum esse in doctrinam christianam, vident virce humanas immodice laudatas, fatentur praecepta dei non de ciuilibus officiis tantum, quae racio vtcunque praestare potest, sed de spiritualibus affectibus praecipere, de fide, de spe, de invocacione dei, de dilectione proximi, de mortificacione carnis etc. (fol. 6a) Non recusant iam addere fidem cum de instificacione ac remissione peccatorum loquuntur, quod videlicet propter fidem non imputentur nobis h) peccata his, qui cuedunt ea remitti propter Christum. Assuunt tantum i) aliquid de merito operum et fatentur id exigunm esse, dicunt operafacts in gracia promereri vitam aeternam, sed minus principaliter. Ex illo aceruo malarum opinionum hane particulam adhee retinent.

Porre edism si opera aliqua ex parte essent meritoria, tames anticulus noster recte et catholice positus est, quod bona opera mandata a deo necessario quidem facienda sint, k) sed l'a tamen ne confidamus operibus nostris mereri graciam (fol. 60) es iasticiam, sed meritis et gratulita promissione Christi. Hoe centinet articulus moster, neque dubium est, quin hoe commes catholici fateantur et praedicent. Sic enim inquit prophete in paslmo, Non ingrabis in indicium cum serno tuo, quia non instificabitur m) in conspectu tuo omnis viuens. Item. Si iniquitates observaneris, domine, quis sustinebit? Et Augustinesit, Non meritis nostris deus nes ad acturnum viam, sed passus, misesacione pardecit. Its noster articulus jubet bona opera

h) nobis] sie Guelf., Onold.; a Chytr. abest, id guod aptive

sufficientle, glorieri de meritis nen postumes.

-") Mane longioren retractationen Melenthon in Guelf. fol.

- " A primum inserfeserat: De Merito, set deinde hanc inscriptionen delevit. In summa parte simelem physinte. Spalatinus scripsit: 15.30.

i) tantum] Chytr.: tamen
k) sint] sic Guelf., Chytr.; Queld.: sunt

k) sint] sic Guelf., Chytr.; Queld.: 4 1) sed] Chytr.: sed.im

a) bonum] sie non salum Gnofd. et Chytr., sed etiam Guelf., quamquam in Foerstemanni Ed. legitur: totum.

b) sine gratis factum et bonum opus] hase verba non tantum in Guelf. et Chytr., sed stiam, teste Foerstemanno in l. Muses Urfundend. L. p. 360. nota \*\*) in Onold. legunter, cum in huius Cod. Editions in l. Urfundend. II. p. 488. solo typothetas errars omissa sint.

e) factum Foores falso edidit: factum factum

d) humanael in Onoid. deest,

e) gracia] Race vox, quae in Onold. et Chytx. legitur, in Guelf. A. L. omisea est.

f) sunt in Onold. deest.
g) of ab Oneld. abest.

inema propter voluntatem et mandatum dei, et tamen fiduciam operum damuat. Hanc semper omnes catholici ac pij damnanerunt. 1)

(fel. 7a) Aduersarij eludunt sentenciam Christi conficta interpretacione, de qua qualia sint hominum futura iudicia, si quando proferetur in publicum, prudentes viri facile existimare possunt. Cum feceritis omnia, diorte, servi inutiles sumus, sie interpretantur, inutiles deo, sed non nobis.

Quam multa hic dici possent de hac frigida exposicione, nisi Caesareae Maiestatis Domini nostri clementissimi, racionem haberemus, cuius titulum cum aduersarij addituri essent isti scripto, debebant esse diligenciores. °) (fol. 8a) Longe aliter essentati num clocum Ambrosius, qui inquit, Sequitur, vt nemo in operibus glorietar, quia iure Domino debemus P) obsequium, en paulo post, Agnoscenda gracia, sed non ignoranda natura. Sed nos breuiter ostendemus, quod hace vox Christi damnet merita et meritorum fiduciam. Hoc ipsum agit Christus, vt reuocet nos ab hac impia fiducia meritorum nostrorum. Argumentatur autam ex similitudine, quod non possimus deum constituire debitorem. Sient seruus faciens officium non constituit dominum debitorem, ita nec vos, inquit, deum potestis debitorem constituere, cum sitis serui. Cum autem deus non sit debitor, sequitar, quod gloriari non possimus, opera esse meritoria, quomodo enim merentur, ai deus nihii debet illis?

(fol. 8b) Accedit insuper, quod vocat nos seruos inutiles. Hoc intelligenti naturam sermonis significat insufficientes. Quis enim satis timet deum? satis credit deo? satis diligit deum? satis pacienter tolerat aduersa? satis diligit proximum? satisfacit vocacioni suse? Ra inutiles vocat formaliter, loquendum est enim 9 cum sephistis dialectice. Sic P) Paulus docet opera immanda esse, cum inquit, P) Non quod volo, facio bonum, sed quod non volo, malum. Item caro concupiscit aduersus spiritum. Haeret enim in natura peccatum, concupiscencia, contemptus dei, diffidencia erga deum. Haec vicia (fol. 9a) remorantur esiam sanctos, et contamhant bena opera. Haec est simplex et propria sentencia verborum Christi.

Requisir igitur conclusio tollens fiduciam meritorum, cum neque debitor sit deus, neque opera nostra sint sufficiencia, quomodo gloriabimur de meritis? (1) Num gloriabitur seruus, si agrum negligenter coluerit?

Postremo ne ipsa quidem aduerrariorum interpretacio lacdit nos. Nam si opera deo non sunt villia, sequitur deum nibil illis debare, (fol. 90) Quod si nibil debet illis, quomodo tribuemus eis ") gloriam meriti? Sed omittamus has spino-

- a) dammauerunt.] Post hoc verbum in Chytr. addita sunt haec: Ac mira aduersariorum coeditas est, tam arroganter gloriari de meritis, cum insi, quoque fateantur, semnia nostra bona opera immunda esse, cum fateantur, sempar in natura haerere peccatum, sient inquit Scriptura, Quis potest dicere, mundum est cor meum? pudent nos in tanta immundicie carnis iactare merita, cum etiam sancti querantur se diffidere Deo, se irasci iudició Dei, se multis malis affectibus vexari.
- o) diligunaleres, has vers finitur Guelf. fel. 7s, fol. 7b vaout; quen ob seusem Spalatinus in duina parte folii 7s prima verba folii 8s: "Longe aliter enarrat hune locum Ambrosius etc." adscripeit, quibus lectorum deceat, ea, ques folio 8s sqq. scripta sint, his, quibus fol. 7s finitur, proxime esse adiuncta.
- p) Danjina debenna] Chyst: debenne Dec
- q) est enim Chytr.: enim est
- F), Sie Daold.: Sieut,
- s) cum inquit,] in Chytr. omissa sunt.
- nd) glerisbintur de maritie?] Oned des glerisbantur de merite?

Property of the

u) eis] Chytr.: illie

sas v) argueias, cum nemo non intelligat, Christum kac incavoce fiduciam meritorum voluisse castigare. Et tamen aduarsarij audent eludere testimonium inuenta sophistica interpretacione. Sed non est opus hic longiore disputacione. constat enim, quod vbique scriptura vetat gloriari in nobis, w) vetat confidere nostris operibus aut viribus. Ideo recte diximus, quod bona opera et x) mandata a deo necessario sint (fol. 10a) facienda, neque tamen confidendum esse y) istis operibus, sed gracia Christi.

Sed scriptura, inquiunt, vtitur vocabulo mercedis, igitur opera sunt meri'oria. Quid afferunt aduersarij, nisi paeriles at friuolas argucias, 2) aucupantur vocabula et ad dialecticam exigunt, neque tamen phrasin scripturae obseruant. 22

(fol. 10b) Porro ne cui molesti simus in his bb) tennibus argucijs prelixe refellendis, 00) sunt enim propter exilitatem ita obscurse, vt vix in scholis intelligi queant, dd) breuiter respondebimus, mercedem dici non propter dignitatem operum, sed propter promissionem dei. Promissio autem, ut docet Paulus, ∞) ade accipitur, non propter opera nostra, sed propter meritum Christi. Sicut #) promissio fidem requirit, 88) iuxta Paulum, ita merces fidem requirit, quia est res promissa. Interim cause mouens promittentem non est dignitas operum nostrorum, sed meritum Christi. Haec facile intelligerentur, si doctrinam Pauli (fol. 11ª) de promissionibus, de gracia, de instificaciene, de fide non oppressissent in Ecclesia philosophicae disputaciones. Itaque nos in confessione his duabus sentencijs in hac re contenti fuimus, quod necessario facienda sint bona opera propter mandatum dei, et quod non debeamus confidere nostris operi-bus, sed gratuita promissione Christi. Nam vt iusticia legis mercatur praemia legis, certe graciam et iusticiam coram dec non meremur nostris operibus. Nam qui hanc gloriam tribuit operibus nostris, detrahit hh) de gloria Christi. Sicut testatur Paulus, cum ait, ii) Si insticia est ex lege, frustra Christus mortmas est.

Et in hane sentenciam dicimus nos sola fide iustificari, quia fides apprehendit graciam et misericordiam dei, sentiems nobis deum esse propicium propter Christum. Hase fides tenpetatur pro iusticia coram deo, (fol. 11b) Et quia accipit apritum sunctum, hio renonat corda et impellit ad bene operandum. Sicati in prophets scriptum est, Dabo legem meam, in cordibus corum. Ita bona opera fructus sunt fidei. Interim tamen fides agnoscit, quod proptar Christum, non propter nostra opera ta) habeamus II) deum propicium. Ideo fides iustificat, non opera, guia

- v) spinosas] Chytr.; speciosas
- w) vetat gloriari in nobis,] in Onold. desunt.
- m) et] ab Onold. et Chytr. abest.
- y) esselvsic Guelf.; Oneld.: est; in Chytr. neutrum legitur.
- s) argucias, Onold.: versucias,
- aa) aucupantur vocabula obseruant.] Chytr.: et videri volunt Dialective disputare, cum phrasin Scripturae aon intelligant.
- bb) his] have vocen Fourst, in sua Ed. Cod. Attels. make ontisit, exetat enim in hop Cod. acque as in Onold. et Chyta.
- cc) refellendis,] Gmelf.: revellendis,
- dd) sunt enim queant,] Onold., Chytr.: (sunt enim queant)

+ (12

- ee) ut docet Paulus,] On old : nt Paulus docet,
- f) Sicut] Chytr.: Sicut igitur
- se) fidem requirit,] Chytr.: requirit fidem,
- hh) tribuit -- detrahis] Chytr.: tribuunt -- detrahunt
- ii) cum ait,] in Chytr. desunt.
- hk) nostra opeza] Onold: optra mostra-
- °E) habeamus] Chytr:: habeamus

fides respicit Christum, propter quem dilectimm) sumus. Nec haberent homines firmam et certam consolacionem aduersus peccata, si propter opera nostra consequeremur graciam, quia semper deprehendimus in nobis aliquid vicij. na)

(fol. 122) Fides autem affert firmam consolacionem coneciencijs, senciens nos propter Christam certo 00) recipi in gra-

ciam, eciam si opera sint indigna.

Adnersarij canillantur vocem sola, atque eciam volunt videri faceti, nouum nomen excogitarunt, PP) vocant nos Solarios, quia dicamus, 99) sola fide hominem iustificari, vociferantur hanc vocem non extare in scripturis, conqueruntar excludi sacramenta. Nos vero sentimus hominem iustificari fide, non propter praecedencia aut sequencia opera. Haec fides per verbum et sacramenta excitatur. Itaque (fol. 12b) non excluduntur sacramenta, sed meritum operum. Idem facit ") Paulus, cum ait, Donum dei est, non ex operibus. Haec negatiua clare excludit opera. Item saepe dicit, gratis nos iustificari fide. Nonne et gratis exclusius particula est? nec aliud est, cum dicitur, sola fide justificamur, quam cum dicitur, gratis justificamur fide. 33) Nonne et denum excludit opera?

Videt Caes. M. iterum nobis moueri litem de vocabulo, et aduersarios calumniose interpretari et exagitare hanc vocem sols, cum omnes catholici semper confessi sint, remissionem peccatorum gratuitam (fol. 18a) esse. Neque hoc negant aduer-sarij, tt) sed delectat eos puerile studium sophistices. Si tantopere offendit eos vocabulum sola, cur non eradunt e veterum libris? Non enim nostri primum sic locuti sunt. In confessione verba Ambrosij citauimus, Hoc constitutum est a deo, ut, qui credit in Christum, saluus sit, sine opere, sola fide gratis accipiens remissionem peccatorum. Sic et Hilarius loquitur Matth. 8. Mouet scribas remissum ab homine peccatum (Hominem enim tantum in Iesu Christo contuebantur) et remissum, uu) quod lex laxare non poterat. Fides enim sola iustificat. Num in horum libris eciam, qui tot iam saeculis leguntur, delebunt isti Aristarchi vocabulum sola? Sed nihil pudet aduersarios. Tota haec causa de justificacione diligenter et copiose tractata est sb Augustino contra Pelagianos, et Ambrosio in aliquot loets, \*\*) quorum (fol. 13b) sentenciam cum sequi nos non ignorent, tamen captant vocabulum, quod in speciem exagitent. ww)]

(Fol. 17\*) In septimo articulo conantur nos praegrauare mencione 21) Iohannis Huss, cum nos

- 00) certo] sic Onold., Chytr., stiam in Guelf. sic legendum esse videtur, quamquam Foerst. in sua Ed. exhibet: certe.
- pp) excogitarunt] Chytr.; excogitauerunt
- qq) dicamus] Chytr.: doceamus
- rr) facit] Onold.: fecit
- -ss) fide in Onold. dest.
- tt) negant aduersarij,] Chytr.: aduersarij negant,
- un) remissum, Onold.: remissum ab eo,
- vv) locis,] Chytr.: libris.
- ww) Has socs finitur longior Melanthonis retractatio in Guelf. inter fol. 3. et 16. ineerta; nam cetera folii 136 pars et integra folia 14 et 15. vacant.
- 21) mencione] sic non solum Onold. at Chytr., sed atiam Guelf.; falso Foerst. in sua Ed. hains Cod. habet: nomine

aperte paulo post fatcamur, in Ecclesia \*\*) multos malos et hypocritas admixtos 28) esse. Hos vocant eciam adversarij mortua membra Ecclesiae. Quare cum definiumus 24) Ecclesiam, recte com-plectimur viua membra. Et ne quis dicat nos Platonicam ciuitatem sonniare, addimus externas notas, quibus Ecclesia agnosci debet, videlicet consensum de Euangelio et vsum sacramentorum con-sencientem Euangelio. Illa congregatio est Eoclesia, in qua extant bacc signa, sed in his, qui habent haec signa, quidam sancti sunt, qui recte vtuntur his signis, alij sunt hypocritae et mall, qui his signis abutuntur. Quid potuit simplicius dici? aut quis vnquam pius 25) aliter locutus est? Sed aduersarij non sunt veriti etiam manifestas calumnias Caes Mati obtrudere. Nonne Paulus Ephes. V. inquit, Christus dilexit Ecclesiam et se ipsum tradidit pro ea, vt ipsam sanctificaret, mundans lauacro aquae per verbum etc. Hic vocat Ecclesiam congregacionem illorum, 26) qui mundantur, et addit signa externa Baptismum et verbum.

(fol. 176) Quod addunt, ad veram vnitatem Ecclesiae necessarias 27) esse vninergales tradiciones humanas, constanter négamus. Nam observaclones humanae non sunt cultus ad insticiam ne cessarij. Itaque 28), similitudo, tradicionum, non est necessaria. Vt aliae gentes alijs dierum spacijs vtuntur, ita alijs ritibus humanis in Ecclesia vti possunt. Hoc clare docet scriptura in multis locis. Ro. XIIII. Regnum Del non est esca et 293 potus, sed iusticia et pax et gaudium in spiritu sancto. 30) Galat. III. Omnes filij Dei estis per fidem in Christum lesum. Quiennque enim baptis zati estis, Christum induistis. Neque indaeus esti neque graecus, neque seruus est, neque liber. Neque masculus est, neque femina. 61) Sed de hac re infra eciam dicetur.

mm) dilecti] Chytr.: delecti

nn) Ut lector certior fieret de ordine foliorum in Cod. Guelf. inter fol. 8. et 16. insertorum, quae Melanthonis retractationem continent, Spalatinus (aeque ac supra in fine folii 76) stiam in extrema parte folis 116 adsoripsit verba: "Fides antem affert firmam consolationem", a quibus fol. 122 orditur.

<sup>22)</sup> in Ecclesia Chytr. in Ecclesia, in line vita,

<sup>23)</sup> admixtos] Chytr.: adjunctos

<sup>24)</sup> definitimus] Onold., Chytr.: definimus

<sup>25)</sup> pius Chytr.: prius

<sup>26)</sup> congregacionem illorum,] sie Spal. in suo apographo Guelf.; Mel. ibid. in margine adscripsit verba inter has voces interponenda: non quorumlibet sed , quepropter On o l'd. et Chyter. in textu exhibent: congregacionem non quorumlibet; sed illorum

<sup>27)</sup> necessarias] in Onold. edidit Foorst. verosimiliter solo tap, errore: necessaria

<sup>28)</sup> Itaque] Foerst, in Guelf. male exhibet: Ita; in hoc min Cod. (acque at it Onold, Chytr.) clare legitur: Itaque! 

<sup>29)</sup> et] Onold.: aut

<sup>30)</sup> et pax et gaudium in spiritu sancto.] pro his verbis Onfold. habet: etc.

<sup>31)</sup> Christum indulstis. — neque famina.] pro his cordis: in Onold. legitur: etc. 21 1 1 1 1 1

De decimo. 82) Neque nos fingimus, mortuum corpus Christi sumi in sacramento, aut corpus exangue, aut sanguinem sine corpore sumi, sed sentimus integrum et viuum Christum adesse in

qualibet parte secramenti.

In vindecimo. Etsi confessionem et absolucionem (fol. 18<sup>a</sup>) probamus, sicut constat, tamen non alligabimus cuiusquam conscientiam ad observandum capitulum <sup>88</sup>) Onnis <sup>84</sup>) vtriusque sexus, <sup>85</sup>) quia continet mandatum impossibile, vt omnia peccata confiteamur. Porro non solum facta omnia meminisse <sup>86</sup>) impossibile est, sed etiam impossibile nosse omnia peccata. Prauum est enim <sup>87</sup>) cor hominis et inscrutabile.

Natura humana plena est malis capiditatibus, impietate, contemptu Dei, \*\*s\*) Haec peccata haerent ita in natura, vt non possint cerni aut intelligi, nisi spiritus sanctus ostendat ea in cordibus postris. Necesse est autem docere conscientias, quod etiam non enumerata \*\*s\*) peccata remittantur

modentibus.

Et cum de absolutione et fide docendus esset populus, vna cura omnium scribentium et docentium in templis fuit, assuefacere homines ad colligenda peccata. 40) Interim de fide altissimum

silentium erat.

Itaque hanc sarcinam capituli Omnis vtriusque 41) non imponemus pijs conscientijs, quae per se multum habet incommodi, et addiderunt glossae

infinitos et periculosissimos laqueos.

(fol. 185) In duodecimo, quod dicunt debere certa opera imponi confitentibus ad satisfaciendum, non potest probari ex scripturis. Et quod fingunt mutari poenam mortis aeternae in poenam temporalem, imponendam potestate clauium, nunquam probari poterit. Et haec opinio laedit gloriam me-

32) De decimo.] Chytr.: In decimo.

- 34) Omnis] sic rects non solum in Onold., Chytri, sed stiam in Quelf. legitur, quamquam Foerst, in sua, Ed. huius Cod. exhibet: Omnes
- 85) sexus,] Onold.: sexus etc.,
- 261, omnia meminisse] Onold,: meminissa omnia
- 27) est enim] Oneld., Chytr.: estim est
- 88) Dei,] Onvid.: Def etc.
- 29) enumeratal sic Guelf, Onold., Chytr.; Foerst, in sua Ed. Cod. Guelf. falid exhibet: numerata
- 40) colligenda peccuta.] hase verba apographi Spalatinian'i Melanthon delevit et pro sis in margine scripsit: colligendum catalogus, peccaterum, quae verba stiem in Oneld at the Chyan deguisher.
- #19) Virinique) On of the virinique seins (ut supra scriptum est,

riti et satisfactionis Christi, quia Christus est victima pro peccato. Sicut scriptura inquit, Ipse est propiciacio pro peccatis nostris.

Quanta 42) impietas est fingere, quod culpa propter meritum Christi tollatur, verum mors acter: na tollatur 43) propter nostra opera, cum Christas

sit victor mortis et peccati. 44)

Quamquam autem deus exerceat sanctes varijs afflictionibus, tamen hae 44°) potestate clauium neque imponi, neque tolli possunt. Dauid post adulterium punitus est. Hace poena non erat pro peccato 46) necessaria, sed ita visum est deo, et humiliare ipsum et alijs exemplum ostendere, sient ipse inquit, Bonum mihi, quod humiliasti me, vt discerem iustificaciones tuas.

(fol. 19°) Quod autem in Synodis facti sunt Canones poenitenciales, hi nihil pertinebant ad remissionem peccatorum. Sed erant quaedam publica disciplina exempli causa instituta, 46) vel vt probarentur, eciam isti redibant 47) ad Ecclesiam, Ritus erat humanus, ad remissionem culpae aut poenae non necessarius. 48)

In XIII<sup>o 49</sup>) articulo exigunt, vt confiteamur septem esse <sup>50</sup>) sacramenta. De hoc numero in nostra Confessione nihil diximus. Nemo enim vnquam in Ecclesia sensit, quod necesse sit septem

45) non erat pro peccato] On old.: pro peccato non erat

- 48) necessarius.] post hanc epiem in Chytr: additu sunt haust Sed non est hic opus prolixa disputatione. Omnes boni viri vbique testantur, doctrinam nostrorum de poenitenția multas pias conscientias a desperatione liberasse, et ostendisse veram et firmam consolationem lixtă Euangelium. Nemo ex scholasticis vnquam exposuit, quomodo remittantur peccata. Tota hace res iscuit ignota:
- 49) XIII On old.: tredeelmo, Chytr.: decimo tertio
- 50) septem essel Ohytr.: case septem .

<sup>83)</sup> capitulum] Onold.: cap., Chytr.: c. — Hoc capitulum ordiens a verbis Omnis utriusque sexus fidelis, legitur in Decretal. Greg. IX. lib. V. tit. 38. cap. 12: (Corp. Iur. camon. ed. Richter P. II, p. 862.).

<sup>42)</sup> Quanta] huic voci in apographo Spalatini Melanthon supra lineam adscripsit: autem, quapropter Onold., Chyan-hubent: Quanta autem

<sup>48)</sup> verum mors acterna tollatur] pro hie habet Chytr.: poenevero

<sup>44)</sup> peccati.] post hanc vocem apographi Spalasiniani Melanithon duo scripeit additamenta: a) in margine inferiore hoces vt Ebreos 2. scriptum est, vt per mortem destrueret cum, qui habebat mortis imperium, id est diabolam, et liberaret eos, qui timore mortis per totam vitam obnoxij erant seruituti. b) in sinistro margine hoc: Item cum Eaungelium admundiet gratuitam remissionem peccatorum, falsam est, partim remisti peccatum propter mortem Christi, partim propter nostras satisfactiones. Utrumque additamentum ab Onold. et Chytr. h. l. in textu hoc ordine exhibetur.

<sup>44</sup>a) hae] sie non seinen Onold. et Chytre, sed etten Buelf., quamquam Foerst. in huius Cod. Ed. exhibet: hac

<sup>46)</sup> publica disciplina e. c. instituta,] Chytr.: publicae disciplinae e. c. institutae,

<sup>47)</sup> probarentur, ediam isti redibant] sie apogr. Spal.; Mel. post secom isti in margine addidit: qui, quapropes in Onold. et Chytr. sie legiter: probarentur ediam isti, qui redibant

with their

secramenta numerare, si sacramenta vocamus ecremonias, quas Christus observari praecepit, et quibus addidit promissionem gratiae. Constat tales ceremonias duas esse, Baptismum et Coenam Domini, Interim posse et absolutionem vocari saeramentum libeuter assentimur. Habet enim mandatum Christi et promissionem. Nec repugnamus, si haec appellatio tribuatur ordini, 51) quia ministerium habet 52) mandatum Dei, Itom si tribuatur atrimonio. Nam hoc quoque habet mandatum Det. Sed hoc non pertinet tantum ad nonum testamentum: Confirmatio et extrema (fol. 19b) vaette ritus sunt Ecclesiastici, sed non habent ex-pressum mandatum Christi. Quare idem iudicandum est de his ritibus, quod de alijs traditionibus humanis, ne pro rebus necessarijs ad salutem ha-

[Verbis: ne pro rebus necessarijs ad salutem habeantur, chas in principio folis 196 scripta sunt, finitur Apologia articuli XIII. Si apographo Spelatini. Melanthoa Apologiam retractane, ad illa verba in Guelf. scripsit partim in margine folii 192, maiori autem ex parte in duobus faliia h.l. insertis fol. 20n—21n (fol. 21b vacat) a) hocce additamentum, quod Onold. et Chytr. post illa verba in textu exhibent:

11 (101. 196) Ac mirum est, cur Oracionem non recensuerint inter Sacramenta, cum recenseat Dionysius ac verissime Sacramentum dici possit, cum habeat et b) mandatum dei et egregias promissiones, et b) hic titulus Sacramenti oracionem quasi in loco insigniori posuisset et ad oracionem ao fidem innitasset ho-

(fol. 20a) Caeterum et hic desideramus candorem in adnervarijs. De numero Sacramentorum non aliam ob causam nobiscum rixantur, nisi vt magis irritent odia imperitorum adnersus nos. Neque enim ignorant in hoc numero nihil esse periculi et tamen moueri animos Imperitorum, cum audiunt quaedem secremente quesi moueri ordine. Interim dissimulant, quales excres ipsi (fol. 20°) prius decuerint, non solum de numero Secrementorum, qui inhi habet periculi, sed de vsu, quem penitus peruerterunt Sophistae, docuerunt enim Sacramenta graam conferre ex opere operato. Et hoc multo eciam absurdins c) dizerunt, quod ad suscepcionem graciae per sacramentum non requiratur aliquis bonus motus. Quis non videt, hanc manifestam esse blasphemiam?

Itaque hec dogma d) totam doctrinam insticiae e) fidej et

vera exercitia spiritualia fidej oppresait et fiduciam (sperum

credendum. Sicut verbum insarrit in sures, vt excitet cor ad credendum. 1)]

De XIIII 58) postulant, 584) vt ordinatio flat ab Episcopis, Hic breuiter respondebimus, quod maxime capiamus Ecclesiasticam politiam conseruare, eamque ad tranquillitatem Ecclesiae prodesse iudicamus. Itaque non reciperemus ministros sine autoritate Episcoporum, si paulo clementiores essent. 64) Neminem ordinant, neminem admittant ad ministerium, nisi impositis durissimis condicionibus, ne doceat doctrinam Euangelij, ne ducat vxorem. Sunt et aliae nihilo leulores. 55)

Quia vero has condiciones bona conscientia accipere nostri sacerdotes non possunt, ideo non requirunt autoritatem Episcoporum. Oportet enim Deo magis obedire quam hominibus. Si hanc tyrannidem remitterent Episcopi, summa voluntaté redderetur apud nos Episcopis lus suum, vt gradus in Ecclesijs b6) sapienter constituti conserua-

(fol. 28<sup>a</sup>) <sup>b7</sup>) Ac viderint Episcopi, quomodo

erexit, quae tamen in morte ac 1) iudicio dei ruare solet. Ac defuit postea consolacio consciencija, cum ignoraretur doctrina de gratuita remissione peccatorum et insticia fidej: 6) Nanc vero plerique colam aduersarij agnoscent beneficium (fol. 213) doctrinae, quam nostri de vsu Sacramentomm tradiderunt, zide, licet, quod Sacramenta non afferant graciam ex opera operato, sed quod sint instituta ad excitandam fidem et prosint, cum accedit h) fides, qua eriguntur conscienciae paudae, et credunt se deo curae esse, recipi in graciam et emandiri a dee preptie Idem enim effectus est verbi et Sacramenti, quemadmodum et Augustinus significat, cum scribit, sacramentum esse verbu visibile, hoc est, signum incurrens in oculos, vt moueat cor ad

<sup>51)</sup> ordini,] huic voci in Guelf., Melanthou. in margine adscripeit verba: si tamen ordo intelligatur ministerium verbi, quas Onold, at Chytr. in tests past have soom exhibent, ultimem tasses sooms verbi omisit Chytr.

<sup>52)</sup> quia ministerium habet] in Chatra pro hie legester: habet

a) Hase due folia Melanthonis manu scripta Spalatinus fol. 20ª sic inscripsit: In xiijo articulo de sacramentorum

b) et] utroque loco in Chytz. deest.

c) eciam absurdius] Onold., Chytr.: absurdius etiam.

d) Et hoc multo eciam — — Itaque hoc dogma] hase verba

a Melanthone in margine folii 200 Codicie Guelf. adscripta sunt, in Onold., Chytr. in textu leguntur.

e) doctrinam iusticiae] Onold.: iusticiam doctrinae

f) ac] Onold.: et

g) fidej] in Chytr. deest.

h) accedit Onold: accedat .

i) Sicut verbum — ad credendum.] have as Chytr. about.

<sup>53)</sup> XIIIIto] Chytr.: Decimoquarto

<sup>53</sup>a) De XIIII postulant, haec verba et subsequentia in Guelf. fol. 196 legustur proxime post illa articuli XIII.; ne pro rebus necessarijs ad salutem habeantur.

<sup>54)</sup> elementiores essent.] ad hase verba apographi Spalatiniani Melanthon in margine adsorpait: Episcopi, quapropter Onold, in textu exhibet: clem, essent Episcopi. Chyte, autem habet haccoe: clementiores essent Episcopi, et veram doctrinam non persequerentur,

<sup>55)</sup> leniores.] On old.: leniores.

<sup>56)</sup> Ecclesijs] Onold.: Ecclesis

<sup>81)</sup> Ne quie miretur, quod provime poet verba folii 19h h. l. verba folii 28h sequentur, moneo, foliorum, quae hie interpoella sunt, duo priora (fol. 20. 31.) continere maiorem: partem additamenti, quod Melanthon ad apologiam articuli XIII ad-

Deo rationem reddituri sint, quod iniusta onera imponunt sacerdotibus, quod pertinacia sua efficiunt, vt Ecclesiastica obedientia dissoluatur. Haec tyrannis neutiquam decet pastores, quibus inquit Paulus potestatem datam esse ad aedificationem, non ad destructionem.

In xv<sup>to</sup> <sup>58</sup>) hoc reprehenditur, quod diximus, traditiones humanas non esse cultus ad salutem necessarios. Sed is articulus in Confessione nostra multis testimonijs confirmatus est. Et quia infra plura de hac re dicturi sumus, satis est nunc vnicum hoc <sup>59</sup>) testimonium ponere, quod Christus nobis proponit, Frustra colunt me mandatis hominum.

Cum in hanc sententiam volque damnet scriptura hanc opinionem, quod promereamur gratiam per cultus a nobis excogitatos sine verbo Dei, quanta impudentia est, hos cultus pro necessarijs exigere?

De Inuocatione Sanctorum, concedimus angelos et sanctos in Coelis apud Deum orare pro Ecclesia. Sicut et scriptura dicit, quod gaudium sit angelis super 60) peccatore poenitentiam agente, Sed hoc nihil facit ad Inuocationem, Inuocatio (fol. 28b) incerta et periculosa est. Nulla enim habet testimonia scripturae. Ideo eam non recipimus.

Nec patimur aequari sanctorum honorem cum honore Christi. Vnus Christus talis est intercessor ac mediator, vt sit propiciator. Alij Sancti non sunt propiciatores. Mandatum et promissionem de Christo habemus, Quicquid petieritis patrem in nomine meo, dabit vobis. Itaque in nomine Christi debemus inuocare, illum Pontificem et placatorem Patri ostendere, Hic honor nullo modo debet transferri ad alios sanctos.

#### Secunda Pars.

Haec doctrina, quam confessi sumus, non tantum habet emendationem quorundam abusuum in externis ritibus 61), sed habet alia maiora bona,

soripsit (vide, quae supra p. 287 sq. unoinis inclusa exhibuimus), reliqua autem (fol. 22—27.) continere duo seripta, quae ab Apologia prorsus aliena sunt, nempe fol. 22. et 27. eoneilium Melanthonis d. 27. Oct. 1530. scriptum atque fol. 23—26. primam delineationem responsi Lutheranorum Catholicia reddendi, Spalatini manu scriptam et a Melanthone manu propria emendatam (vide quae supra p. 259 sq. logo inferiore de hac re diximus).

propter quae illam amplexi sumus, et cupimus <sup>63</sup>) propter gloriam Dei puram retinere. <sup>63</sup>) Tota Ecclesia fuit antea oppressa doctrina operum, Et gloria meritorum Christi et iusticiae <sup>64</sup>) fidei iacebat ignota. In concionibus (fol. 29°) nonnulli nihil docebant nisi quasdam observationes humanas, certa iciunia, certas ferias, cerimonias, indulgentias, certos ordines, certos cultus sanctorum et similia. Si qui videbantur prudentiores, docebant <sup>65</sup>) opera ciuilia. De fide in Christum, de iusticia fidei nihil audiebatur. <sup>66</sup>) At hic praecipuus locus est doctrinae <sup>67</sup>) doctrina de iusticia fidej.

Est et <sup>68</sup>) inter praecipuos locos doctrina poenitentiae. Quam misere haec contaminata est non solum ab his, qui vendiderunt indulgentias, sed ab alijs hypocritis, <sup>69</sup>) qui obliti fidei docuerunt propter nostra merita remitti peccata, qui conscientias adegerunt ad desperationem per enumerationem peccatorum, per impias satisfactiones.

Cum igitur hi loci de poenitentia et de iusticia fidei in hac doctrina, quam nostri docent, repurgati sint, et gloria Christi illustrata sit, agnoscimus maxima dona nobis a Deo proposita esse, videmus conscientijs certam et 70 consolationem propositam esse, Videmus in quibus rebus positus sit verus Dei cultus, Videmus quae opera, quae genera 71 Deo placeant.

(fol. 29b) Harum rerum cognitio commendanit nobis primum hanc doctrinam nostrorum. Et ex ea multum ipsi aduersarij iam decerpunt, quanquam malam gratiam reddant his, a quibus admoniti sunt.

Postea consecuta est quaedam in ritibus externis mutatio, quae quoniam habet causas in illis praecipuis articulis, quos supra recensuimus, non voluimus repugnare verbo Dei. Et tamen ita moderati

<sup>58)</sup> In XVto] Chytr.: In Decimoquinto, Onold.: In XV articulo

<sup>59)</sup> vnicum hoe] Chytr.: vnum

<sup>60)</sup> super] sic Onold., Chytr.; Guelf.: supra

<sup>61)</sup> ritibus,] Chytr.: rebus,

<sup>62)</sup> cupimus Chytr.: cupimus cam

<sup>63)</sup> retinere.] Onold: retineri. Etiam Spalatinus in Guelf.
primum scripscrat: retineri, sed ipse hoc mutavit in: retinere.

<sup>64)</sup> iusticiae] Onold., Chytr.: iusticia

<sup>65)</sup> docebant] post hoe verbum Spalatinus primum scripserat: et, sed hanc vocem deinde delevit.

<sup>66)</sup> audiebatur.] pro hac forma Spalatinus primum scripterat. audiebatur, sed hoc deinde ipse mutavit in: audiebatur.

<sup>67)</sup> dootrinsel hase word Malanthon in margine adscriped: christianne, quapropter Onold. et Chytr. in textu enhitent: doctrinse christianse

<sup>68)</sup> et] hace vox, quae etiam in Onold. et Chytr. legitur, a Spalatino supra lineam scripta est.

<sup>69)</sup> hypocritis,] Onold.: hypocritis quoque,

<sup>70)</sup> et] post hanc vocem Melanthon adscripeit; firmam, itaque Onold, et Chytr. exhiben; et firmam consolationem

<sup>71)</sup> general ante have vocem Melanthon in Guelf, manu propria addidit: vitae, quapropter Onold. et Chytr. in textu habent: vitae genera

- sumus cam mutationem, yt catholicos ritus magna ex parte retinuerimus. Ad haec nuper etiam hic obtulimus nos ad vniuersales ceremonias observandas propter caritatem, quae sine peccato recipi possent. 72) Verum haec moderatio, quam speramus nobis apud Deum profuturam esse, nihil profuit nobis 73) apud addersarios, qui contensunt a nobis, vt contra conscientiam omnes veteres abusus recipiamus, Itaque cum assentiri non possimus, respondebimus paucis ad ea, quae meminimus nobis praelecta esse in Confutatione nostrae Confessionis, Et rogamus Caesam Matem cum debita reuerencia, ne grauetur audire causas, quae nos cogunt manere in sententia, Nunquam enim nobis defuit voluntas obtemperandi Caesae Mati in omnibus (fol. 30a) rebus, quae sine offensione conscientiae praestari possent.

Nunc autem sine contumelia Christi veteres abusus approbare non possumus. Si quid autem videbitur durius dicium esse, id nullo modo ad Caesam Matem pertinet, cuius virtus et bonitas toti orbi terrarum nota est, et quam summa reuerentia, tanquam Dominum nostrum Clementissimum prosequimur, Sed pertinet haec disputatio ad hos, qui nos falso accusant apud Caesam Matem, quod

aduersemur doctrinae Christianae.

#### De vtraque specie.

Inicio reprehendunt nos, quod inter abusus numerauimus, quod non porrigitur vtraque species sacramenti laicis. Et contendunt pocius abusum fore, si porrigatur laicis viraque species. Postulatum est 74) a nobis, vt huic scripto assentiremur, Quod si ninil haberet incommedi praeter hunc vnum locum, grauissima causa esset, ne reciperemus. Nam quo ore? qua fronte possumus institutum Christi abusum vocare? Notum est sacramentum a Christo (fol. 30b) pro tota Ecclesia institutum essc. Quomodo autem licet nobis rescindere ordinationem Christi? Paulus Inquit, Testamentum hominis non licere 75) cuiquam mutare, cur igitur testamentum Christi non solum mutant isti, sed etiam abusum vocant? Accepi a Domino, inquit Paulus, quod tradidi vobis, Tradiderat autem toti Ecclesiae vsum vtriusque speciei. Quare duhium non est, quin viraque. Species pre tota Ecclesia ordinata sit.

Sed quod adversarij allegant de fractione pa-

attities to all

nis ex Luca et Actis, non probant in illis locis mencionem sacramenti ficri, Et vt concedamus de sacramento <sup>76</sup>) dici, non probant, tantum vnam partem sacramenti datam esse.

Est etiam citata historia de posteris Heli, quibus Deus minatur, quod deiecturus sit eos a sacerdotio, vt cogantur mendicare panem a sacerdotibus. Quam apte et in loco citata est <sup>77</sup>) historia, facile est iudicare. Prius vocabatur abusus conseruatio instituti Christi. Nunc ita raciocinantur tanquam significaturi, quod populus ita plectendus fuerit, vt a sacerdotibus acciperet tantum vnam partem sacramenti, sicut filij Heli (fol. 31°) cogebantur panem mendicare, <sup>78</sup>) puniti a Deo. Nostro iudicio non satis reuerenter loquuntur de sacramento, qui conseruationem instituti Christi vocant abusum. Item qui sacramentum institutum ad consolationem conscientiarum interpretantur poenam esse, adempta altera parte.

Nihil autem opus est respondere ad hanc historiam de posteris Heli, cum nemo non videat intempestiue ad hanc causam detortam esse.

Colligunt et alias rationes, quare profuerit tantum vnam partem porrigere populo, Scilicet ne sanguis effundatur. Item quia in vasis non possit asseruari.

Propter has rationes <sup>79</sup>) non est ordinatio Christi rescindenda. Itaque nos in hac sentencia manemus, quod non sit abusus, vtraque parte sacramenti vti, Non enim audemus institutum Christi vocare abusum. Quod autem citantur testimonia ex Synodo Constanciensi et Basiliensi, neutra Synodus vocat abusum, vti vtraque specie, Et in Decreto Synodi Basiliensis clare scriptum est, hos, qui vtraque parte vtuntur, (fol. 31<sup>5</sup>) bene <sup>80</sup>) vti sacramento. Quod cum ita sit, hic potius abusus vocandus est, grauare conscientias hominum prohibitione alterius partis sacramenti.

# De Coniagio Sacerdotum.

"Mirum est in hac vna causa tam acerbe exigi Canones, in qua manifesta necessitas postulabat,

<sup>72)</sup> possent.] On old.: possunt.

<sup>73)</sup> profuit nobis] Chytr.: proficit (omisso pronomine: nobis)

<sup>74)</sup> est] in Chytr. deest.

<sup>75)</sup> licere] Chytr.: licet

<sup>76)</sup> sacramento] Onold.: sacramentis

<sup>77)</sup> est] sic apographem Spalatini, quod autem deinde Melanthon delevit et supra scripeit: sit hec, quam ob causam Onold, et Chytr, in textu Adbent: citain sit haec historin,

<sup>78)</sup> panem mendicare,] Chytr.: mendicare panem,

<sup>79)</sup> rationes] pro hac voce, quam stiam Onold. et Chytr. exkibent, Spalatinus primum scripeerat: ordinationes, sed hoc illico delevit et deincepe in eadem linea scripeit: rationes

<sup>80)</sup> bene] hanc morem Melanthon in apographo Spalatini delevit et pra ba adscripsit: recte, siculi etiam in Oneldi et Chytr. legitur.

cos mitigari, cum in alijs negocijs saepe leuissimis de causis rélaxentur. Neque negari potest, quin haec prohibitio coniugij 81) simpliciter sit iuris humani. Et subinde variauit 82) apud alias gentes, et alijs temporibus. Veteres canones concedunt sacerdotibus ducere vxores, sed remouent eos a ministerio, non excommunicant. Recentiores canones, qui in tanta multitudine sacerdotum mitiores esse debebant, minus sunt clementes.

Aliquamdiu licuit diaconis in ministerio vxores ducere, ita vt non cogerentur abdicare officium, si tamen non vouissent, Et vouere non cogebantur, Id quoque 821) postea mutatum est.

Diu 83) concessum est, vt presbyteri retinerent vxores (fol. 321) ductas ante sacerdotium. Hoc quoque mutatum est reclamantibus Synodis Nycaena et Constantinopolitana.

Si tunc non offendit nouitas, cum mutacio facta est contra autoritatem 84) Synodorum et contra ius diuinum, cur nunc offendit 85) nouitas, cum constet nihil fieri 86) contra ius 87) diuinum, si coniugium concedatur huic ordini? Praesertim his postremis temporibus, cum paulatim cum ipsa rerum natura senescunt etiam vires hominum et crescant 88) vicia? Quare remedia a Deo proposita non sunt repudianda. Imo ius diuinum cogit hos, qui non habent donum castitatis, contrahere matrimonia. Sic enim Paulus praecepit, Propter fornicationem vnusquisque habeat vxorem suam. Hoc mandatum liberat a Canonibus hos, qui non sunt idonei ad coelibatum, Magis enim oportet obedire Deo, quam hominibus.

Quod autem aduersarij raciocinantur, sacerdotes debere mundos esse, quia conveniat sacramenta tractari a mundis, recte argumentantur. Nam confugium non est immundicies. (fol. 32b) Scriptura enim dicit Honorabile coniugium esse. Et sanctus martyr Paphnutius adsentients vniuersa synodo Nicaena dixit, Honorabiles esse nuptias 89) et castitatem 90) cum propria coniuge concubitum. 91) Illa non est mundicies vocanda, quae polluit conscientias, aut fornicacione, aut alijs incendijs libidinum, Et Paulus mauult, vt coniuges convenient, quam vt tententur a Satana. Verius iudicat esse mundiciem consuetudinem coniugum, quam est simulata continentia, si desit donum. Quanquam haec res non habet opus 92) disputacione, Tota scriptura laudat coniugium. Et docet nos ordinationem et institutum 98) Dei esse. Quare verbo Dei sanctificatum est. Est igitur mundicies coniugalis, fides, qua credunt coniuges placere Deo hoc vitae genus, et curant, vt iuxta mandatum Dei ambulent in hoc vitae genere, non scortentur, non committant adulterium etc.

Neque est ficta laude coelibatus ornandus, ita vt grauentur conscientiae coniugum, quasi versentur'in immundo genere vitae.

Aduersarij nobis obijciunt, quod Iouiniani (fol. 33°) haeresin sequamur, qui de laudibus virginitatis detrahit. Nos non vituperamus virginitatem. Habeat illa suam laudem, quam tribuit ei Christus, qui laudat eos, qui se propter regnum coelorum castrauerant. Nos non de virginitate, sed de imbecillitate hominum 94) disputamus. Digna laude virginitas est in his, qui habent id 94) donum, Si qui non habent donum, non sunt onerandi durissimo Canone, qui coelibatum praecepit. 98) Sic etiam indicauit Ambrosius, qui inquit, Sola virginitas est, quae suaderi potest, imperari non potest, res magis est voti, 97) quam praecepti.

Sed inbent impetrari orationibus et alijs exercicijs. Cur hoc isti non faciunt, qui desendunt coelibatum? quorum cum sint notissima flagicia, non sunt hoc loco apud Imperatorem castissimum et amantissimum pudicitiae commemoranda. Sed ita respondemus. Id non est orare, sed tentare Deum,

<sup>81)</sup> coningij] pro hac voce, quam Onold. quoque et Chytr. exhibent, Spalatinus in Guelf. primum scripserat: negocij, sed hoc illico delevit et deincepe in eudem linea scripsii: ooningij.

<sup>89)</sup> varianit] Onold.: variant

<sup>82</sup>a) quoque] Onold.: quod

<sup>83)</sup> Din Onold.: Dein

<sup>84)</sup> autoritatem] pro hac voce, quae non tentum in Onold. et Chytr., sed etiam in Guelf. legitur, Poerstemannus in sua Ed. Codicis Guelf. falso exhibet: ius

<sup>85)</sup> offendit] Onold., Chytr.: offendet

<sup>86)</sup> nihil fieri] pro hoc verborum ordine, qui in Onold, et Chytr. invenitur, Spalatinus in Guelf, ecripsit quiden; fieri nihil, sed titteris superpositis: b' s'indigitable, haed s'indigitable, h mar whiber in

<sup>87)</sup> ius] Chytr.: mandatum

<sup>88)</sup> crescant] Chythy officents and O to tamical control (4)

<sup>89)</sup> esse nuptias | Chytr.: nuptias esse

<sup>90)</sup> castitatem] sie Spalatini apographum, in que autem Melanthon in margine adscripsit: esse, quapropter Chytr. in textu habet: castitatem esse, in Onold. verbum esse deest.

<sup>91)</sup> concubitum.] Foerstemannus in sua Ed. Codicis Guelf. male exhibet: concubium.

<sup>92)</sup> habet opus] Onold., Chytr.: opus habet

<sup>93)</sup> ordinationem et institutum] On old.: institutum et ordinacionem

<sup>94)</sup> de imbecillitate hominum] Onold.: de hominum imbecillitate

<sup>95)</sup> id] haer vox, quae etiam in On old, et Chytr. legtur, in Guelf. a Spalatino supra lineam scripta est.

<sup>96)</sup> praecepit.] Ohold.: praecipit.
97) voti] hase vox a Spalatino in Guelf. omissa, a Melanthone in hoc Cod. supra litticia adviripta est.

si quis luctando expertus suam imbecillitatem non velit vti 98) ordinacione Dei. Extant libri magnorum virorum, qui (fol. 33b) deplorant incendia istorum, qui acerrime restiterant tentacionibus, et satis ostendunt, quam grauiter 99) sauciauerint 100) hae tentationes conscientias illorum. Nam Christus ipse docet, non omnes capere hoc verbum. Quare vult Deus quosdam vti sua ordinatione. Sic igitur orandum est, vt ordinatio Dei non contemnatur, qua vult vti istos, quibus donum non 1) impertit. 2) Sicut vult vti nos cibo et alijs creaturis, cum non conseruat vitam nostram sine illarum vsu.

Ridiculum autem est, quod inquiunt, hanc vocem Dei, Crescite et multiplicamini, tantum ad illud tempus, cum essent pauci homines, pertinere,

non ad nostrum tempus.

Nos sic sentimus, quod illa verba creent et ordinent naturam, qualem postea existere necesse est. 3) Sicut alia similia verba, Germinet terra herbam virentem. Haec vox vestit agros, quotannis creat fruges, parit 4) victum omnibus animantibus. Ita haec sententia, Crescite etc. non solum mandatum, sed etiam naturae condicionem continet, quam mutare non est nostrum, sed Dei opus.

Nec fecerunt virgines, si quae vere (fol. 34°) conseruauerunt virginitatem, contra mandatum Dei, quia cum a condicione illa communi naturae exemptae essent, mandato etiam solutae erant, quod ad illam communem 5) condicionem naturae pertinet, 6) Exemit enim istas peculiare donum et

opus Dei.

Sed fingamus, rem facilem esse cuivis perpetuam castitatem, quis dedit potestatem Pontificibns hanc legem Ecclesijs imponendi? Praesertim cum Paulus antea monuerit, tales leges doctrinas esse daemoniorum.

Haec atque alia multa dici possent in hac causa, si esset obscura. Nunc ita manifesta est necessitas mitigandi huius Canonis, vt nihil opus

sit longa disputacione. Omnium libidinum 7) reos se faciunt isti, qui hunc Canonem centra mandatum Dei defendunt. Quare nos non possumus assentiri, vt contra coniugium Sacerdotum pronuncietur. 8)

#### De Missa.

Aduersarij fatentur, magnos abusus esse Missae. Quare ignoscant nostris, qui haec vitia reprehenderunt, quae non (fol. 34) irrepsissent in Ecclesiam, si Episcopi aduigilassent.

Neque vero difficile est iudicare, vtrum sit abusus, quod conducti mercede, quod coacti legibus fundationum certum numerum missarum faciunt statis temporibus inuiti, cum parum sunt <sup>9</sup>) idonei.

Haec vitia ita sunt vulgaria, ita nota omnibus,

vt dissimulari non possint.

Sed sunt alia minus nota imperitis, quae aduersarij leuiter attigerunt. Defendunt Missam esse sacrificium, quia ante annos mille ita iudicatum <sup>10</sup>) sit, et quia Graeci vocent liturgiam, Item quia Misbah <sup>11</sup>) hebraice significet altare, graece thysiasterion, Postremo quia Christus dicit, <sup>12</sup>) Hoc facite, Facere autem sacrificare significet. <sup>18</sup>) Addunt, Arrianam esse haeresin, si quis sentiat, Missam non esse sacrificium.

Atque hae rationes visae sunt illis dignae, quibus adderent titulum Caesao Matis, de quibus quid iudicaturi sint homines, si quando in publicum proferentur, prudentes viri facile existimare possunt. Causam omnium maximam et difficillimam, (fol. 35a) quae nunc controuertuntur, 14) satis defensam putant prolatis aliquot vocabulis, ab aliquo paedagogo precario sumptis. Quid enim faciunt ad rem? Quid quod eorum etymologias scriptores isti, si se rumpant, dicere non queant?

Nonne totidem vocabulis opponi alia commo-

Commence of the second

<sup>98)</sup> vti] hoc verbum Spalatinus in Guelf. in textu quiden omisit, sed in margine adscripeit.

<sup>99)</sup> grauter Foerstemannus in sua Ed. Codicis Guelf. falso exhibst: gravide

<sup>100)</sup> sauciauerint] Onold.: sauciauerunt

<sup>1)</sup> non] have vocem in textu ab ipeo omissam Spalatinus in margine addidit in Gnelf.

<sup>3)</sup> impertit.] Onold.: impartit,

existere necesse est.] ad hase verba apographi Spalatiniani Melanthon in margine addidit hasee: nec se refingere ipsa potest, quae Onold. et Chytr. in textu habent.

<sup>4)</sup> parit] On old.: parat

<sup>5)</sup> communem] a Chytr. abest.

<sup>6)</sup> pertinet .] Chytz.: attinet.

<sup>7)</sup> libidinum] Chytr.: libidinum huius ordinis

<sup>8)</sup> vt contra coni. Sac. pronuncietur.] sic apugraphum Spalat., in quo autem Melanthon deinde verba: vt si pronuncietur litura delevit si pro iis in margine adsoripsit: pronunciantibus, quapropter Onold. st Chytr. in textu habent: pronunciantibus contra coniugium sacerdotum.

<sup>9)</sup> sunt] Onold., Chytr.: sint

indicatum] loc Melanthon in apographo Spalat. delevit et pro eo in margine scripsit: existimatum, id quod etiam in Onold. et Chytr. legitur.

<sup>11)</sup> Misbah] Guelf., Chytr.: Misba

<sup>12)</sup> dicit, Chytr.: dicat,

<sup>13)</sup> significet.] Fperstemannus in sua Ed. Codicis Guelf. male exhibit: significat.

<sup>14)</sup> controvertuntur, On old.: contrepertitur,

diora poterunt? Ecolesia vocat Synaxin, vocat Communionem.

Et Canon ipse testatur plures ex altari sumere. Haec cum non quadrent ad priuatas missas, subindicant, nouum esse morem priuatas missas celebrandi.

Sed haec tanta causa non est iudicanda coniecturis. Neque de nomine rixa est. Scimus Missam a veteribus vocari sacrificium, quia sit memoria sacrificij Christi, vt Irenaeus ait. Nec inuiti concedimus sanctis patribus appellationem sacrificij. Non enim litigamus cum illis. Sed eum recentioribus, qui male intellecto nomine sacrificij inuexerunt opiniones et cultus (fol. 35°) in Ecclesiam maxime pugnantes cum Euangelio.

De 15) applicatione litigamus, vtrum Coena 16) sit opus, quod mereatur eis 17) gratiam ex opere operato. 18) De hac re 19) cum aduersariorum libri pleni sint, nullum tamen potest ex vllo scriptore Ecclesiastico veteri proferri testimonium, quod Missa ex opere operato mereatur alijs gratiam. Nam hae prodigiosae opiniones et haec prodigiosa vocabula recentia sunt et excogitata a monachis, qui Missam ad sacrilegum quaestum retulerunt. 20)

Quod autem Missa applicata pro alijs non mereatur eis gratiam, satis est repetere vnam rationem. Doctrina applicationis manifeste pugnat eum Euangelio et iusticia fidei. Nam scriptura docet, nos iustificari fide, non per opera. Sed si Missa meretur alteri gratiam, iusticia est ex operibus, non ex fide, (fol. 37°) tune videlicet senciunt alterum necessario consequi gratiam propter opus alterius, modo non ponat obicem. 21)

Meritum Christi fide consequimur. At illi meritum missae mutuantur alijs cciam sine fide. Ita pluris faciunt meritum Missae, quam meritum Christi.

Hae opiniones serpserunt in Ecclesiam extincta doctrina de iusticia fidei. Nec potest verus vsus sacramentorum et ceremoniarum retineri nisi cognita iusticia fidej.

Improbamus igitur hanc <sup>2</sup> ) applicacionem, Cumque priuatae missae hac opinione factae sint, <sup>2</sup> ) non possumus restituere eas, aut assentiri his, qui defendant eas. Sed vna communis Missa fit, vbi porrigitur sacramentum his, qui vti volunt ad consolandas panidas conscientias. Nam ad hunc vsum, vt in confessione exposuimus, institutum est sacramentum. Et de hoc vsu sacramenti multa scripserunt (fol. 37<sup>b</sup>) Ecclesiastici patres. Nec sumus Arriani iudicandi, quia non probamus illam applicationem contra Euangelium excogitatam.

Falsa et haec calumnia est, quod aboleamus <sup>24</sup>) sacrificium. Nam vt interim largiamur, quod Missa sit significata per iuge sacrificium, certe non abolemus Missam, sed abusum corrigimus.

Retinemus morem Ecclesiae veteris. Ab vno sumunt hi, qui petunt corpus et sanguinem Domini. Populus ad communionem et vsum sacramenti assuefit. Apud aduersarios rarissime vtitur sacramento populus, tantum pauci conducticij vtuntur. Ita nos magis retinemus vsum sacramenti ac iuge sacrificium, vt ipsi appellant, quam aduersarij.

Sed quia aduersarij hostiliter exagitant hanc priuatae Missae mutationem et criminantur nos, quod, velut Antiochus, aboleamus iuge sacrificium, aliquanto plura de hoc loco dicenda sunt.

<sup>15)</sup> De] post hanc vocem Melanthon in Guelf. in margine addidit: merito et, itaque Onold. et Chytr. in textu habent: De merito et applicatione

<sup>16)</sup> Coena] post hanc vocem Melanthon ibid. in margine adscripcis: Domini, sicuti etiam in Onold. et Chytr. legitur: coena domini

eis] hoc pron. Melanthon in apographo Spalat. delevit, quapropter neque in Onold., neque in Chytr. invenitur.

<sup>18)</sup> operato.] post hane vocem Melanthon in Guelf. in margine addidit: Item quod applicatum pro alijs meretur illis graciam ex opere operato. Hace verba etiam in Onold. et Chytr. exstant, sed paululum mutata, pro meretur enim in utroque legitur: mereatur, et vox illis in Chytr. omissa est.

<sup>19)</sup> had re] has voces Melanthon in Guelf. delevit, et supra eas scripsit: his reb., quapropter Onold. et Chytr. habent: De his rebus

<sup>90)</sup> retulerunt.] in hoc verbo Melanthon syllabam re delevit et supra earn scripsit: con, quamobrem Onold. et Chytr. exhibeit: contulerunt.

<sup>21)</sup> Quod antem Missa applicata — — non ponat obicem.]
hunc locum Melanthon in apographo Spalat. delevit et pro
eo in folio 36a (inter fol. 35. et 37. inserto) haec seripeit,

quae item in Onold. et Chytr. hie leguntur: Doctrina de opere operato et applicacione manifeste pugnat cum Euangelio et iusticia fidei. Nam scriptura docet nos iustificari fide, non per opera. At si missa ex opere operato meretur graciam, necesse est sequi, quod iusticia sit ex operibus sine fide. Neque dissimulant aduersarij, se hoc modo sentire. Palam scripserunt, non solum de coena domini, sed in genere de Sacramentis, quod ad suscepcionem graciae per sacramentum non requiratur aliquis bonus motus. Et non solum fingunt iustificari facientem, sed eciam illos, pro quibus applicatur. Hos, aiunt, non ponentes obicem necessario sonsequi graciam. An non pugnant haec cum doctrina fidej? Et hac vna racione hoc in loco, cum sit planissima et firmissima, contenti erimus. (fol. 360 ecetat.)

<sup>22)</sup> hane] hoe pron. Melanthon in apographo Spalat. delevit, et pro eo in margine scripsit: meritum operis operati et, quaprepter Onold. et Chytr. h. l. exhibent: Improbamus igitur meritum operis operati et applicacionem.

sint,] sic etiam Guelf., quamquam Poerst. in sua Ed. huius Cod. habet: sunt,

<sup>24)</sup> aboleamus] post hoc verbum Onold. et Chytr. addiest: inge

(fol. 382) In Numeris cap. XXVIII0 describitur iuge sacrificium, Cremabatur agnus et offerebatur simila conspersa oleo, Accedebat et libatio, certa vini mensura. Haec ceremonia erat perpetua. Qua si quis contendet 25) significari Missam, non valde repugnabimus, si tamen totam Missam complectetur, hoc est, Coenam Domini cum praedicatione verbi, quae addita est huic cerimoniae, Sicut Paulus inquit, Quoties comederitis panem hunc et calicem hunc bibetis, 26) mortem Domini annunciate, donec venerit.

Vt igitur istic erat perpetua quaedam ceremonia, quae et significabat, venturum esse Christum et hunc populum duraturum esse, donec Christus nasceretur, Ita nos habemus Coenam Domini, quod <sup>27</sup>) recte vocatur aeternum testamentum, quia testatur, Christum apparuisse et non <sup>28</sup>) restare nouum aliud verbum, quod mundo Deus missurus sit. Et significat hoc nouum testamentum et Ecclesiam semper mansuram esse.

(fol. 38b) Sed ad ceremoniam addenda est praedicatio Euangelij, per quam innotescit Christus et mactantur hostiae, et agunt gratias Deo, et laudant Deum. Haec sunt sacrificia noui testamenti. Nam crematio agni significat mortificationem Christi et omnium membrorum eius, Simila viuisicationem, quae sit per sidem in praedicatione poenitenciae, Libatio gratiarum actionem et prae-dicationem. 29) Has hostias significauit illud spectaculum exhibitum in lege, videlicet postquam apparuisset Christus, mansurum in mundo Euangelium et perpetuo docendum esse, vt subinde aliqui conuertantur et fiant hostiae Deo, et accipiant vitam aeternam, et agant gratias Deo, et laudent Deum, et testentur, quod vera sit Euangelij doctrina, quod vere Deus irascatpr peccatis, quod vere ignoscat credentibus, vere exaudiat, vere saluet. Et hoc testimonio alios ad credendum inuitent. 30)

(fol. 39°) Hoc sacrificium praedicationis \*1) et gratiarum actionis semper in Ecclesia manere debet. Ceremonia ipsa sine doctrina est muta. \*2)

Nunc igitur consideremus, vtri aboleant \*\*) iuge sacrificium. Euangelium apud adversarios paucissimis locis docetur. In multis magnis regionibus fere toto anno nullae fiunt conciones. Et cum fiunt, recitatur somnium alicuius monachi, aut si quid est melius, proponitur aliqua ciuilis sentencia et philosophia. De Christo, de fide in Christum, quod per illum habeamus placatum Deum, quod per illum impetremus a Deo omnia boha, non propter merita nostra, De exercitio fidei in omnibus afflictionibus, de sua cuiasque vocatione, de caritate, de his rebus ibi minimum docetur, vbi plurimum est venalium missarum. Interim ceremonia instituta propter praedicationem de Christo, confertur (fol. 39b) ad alium vsum, vt mereatur alijs 34) gratiam ex opere operato. Ibi vere est abrogatum 85) iuge sacrificium, vbi legitimus vsus sacramenti peruersus est, et conticescit praedicatio Euangelij.

Talis est status in illo regno Pontificum, qui doctrina Euangelij aut negligunt, aut etiam persequuntur et delere conantur. <sup>36</sup>) Et sunt alia multa

<sup>25)</sup> contendet] Onold.: contendit

<sup>26)</sup> bibetis, Onold.: biberitis.

<sup>27)</sup> quod] hanc vocem apographi Spalat. Melanthon delevit, et pro ea in margine scripsit: quae, sicuti etiam in Onold. et Chytr. legitur.

<sup>29)</sup> non] have vocem Melanthon in Guelf, supra lineau adsorpeit.

<sup>29)</sup> Nam crematio agni — — actionem et praedicationem.] hace Melanthon in apographo Spalat. hoc quidem loco delevit, sed paulo inferius denuo addidit (vide notae subseq. 30. locum extremum); quapropter hace neque in Onold. neque in Chytr. hio leguntur.

<sup>30)</sup> ad credendum inuitent.] ad have verba Melanthon in Guelf. in margine inferiore foliorum 38h et 39h adscripeit hoc additamentum, quod etiam in Onold. et Chytr. in textu, paucis mutatis, exhibetur: Ita Paulus interpretatur sacrificium de praedicatione, fide (have vox, quam etiam Chytr. habet,

a Melanthone ia Guelf. in margine sinistro addita est; Onold. pro praedicatione, fide habet: praedicacione fidei) et graciarum actione. Ro. 15. vt sim minister Iesu Christi inter gentos, sacrificans Euangelium dej, vt (Onold.: et) fiat oblacio gentium accepta, sanctificata spiritu sanceo. Et Philip. 2. Sed et si (Chytr. et ego) immolor propter hostiam et sacrificium fidei vestrae. Nam cremacio agni significat mortificationem Christi et omnium membrorum eius. Simila Viuificationem, quae fit per fidem in praedicatione poenitenciae. (Chytr. pro: in praed. poenit. habet: in praedicatione Euangelii, quae consolatur conscientias perterrefactas praedicatione poenitentiae.) Libacio, graciarum actionem et praedicationem.

<sup>31)</sup> praedicationis] Melanthon post hanc vocem in Guelf.
supra lineam adscripsit: fidej, quamobrem Onold. st Chytr.
in textu habent: praedicationis fidei

<sup>32)</sup> est muta.] post hace verba in Chytr. legitur hoc additameatum: Veteres Coenam Domini Eucharistiam vocauerunt, vt significarent, hanc ceremoniam institutam esse, vt ibi pracdicarentur beneficia Christi et erigerentur pauidae conscientiae, et confirmaretur fiducia, cognita remissione peccatorum, et aperiatur gratia.

<sup>33)</sup> aboleant] Foerst, in sua Ed. Codicis Guelf. falso exhibet: oboleant

<sup>34)</sup> alijs] Onold.: alij

<sup>35)</sup> est abrogatum] Onold., Chytr.: abrogatum est

<sup>36)</sup> Talis est status — et delere conantur] hace verba apographi Spalat. Mel anthon delevit et pro sis in sinistru et inferiore margine foliorum 396 ac 40a hacece scripeit, quae etiam in Onold. et Chytr. hoc loco in textu, paucis mutatis, exhibentur: Sic enim scriptum est de impiorum sacrificijs Prouerb. 15. Victimas impiorum abominatur dominus (Onold., Chytr.; deus). Et oracio rectorum placet el. Hic requirit spiritus sanctas fidem et oracionem, non recipit opus

signa, Antiochi regno istam Pontificum dominationem significatam esse. Nonne Pontifices colunt Deum suum auro, argento et lapidibus preciosis, ac nobiscum belligerantur, quod hos impios cultus non probemus? Accusant nos, quod ceremonias negligamus, quod altaria, quod monasteria prophanemus, Hortantur Clementissimum Imperatorem, vt atroces poenas in nos constituat. Haec sunt Antiochi exempla, quae nihil ad nos pertinent. Nam apud nos Dei beneficio manet Ecclesiae mos et manet legitimus vsus sacramenti, et accedit praedicatio Euangelij de vero cultu Dei, de fide, de spe, de cruce, non de humanis traditionibus, aut somnijs scholasticis. <sup>57</sup>)

Malachiae, Ab ortu solis vsque ad occasum magnum est <sup>39</sup>) nomen meum inter gentes, et in omni loco incensum <sup>40</sup>) ponetur <sup>41</sup>) nomini meo et offe-

operatum sine verbo et sine fide, quale est Missa venalis. Et apud Ieremiam inquit Deus, Non praecepi eis in die, qua eduxi egs de terra Aegypti de holocaustis, sed hoc praecepi eis, Audite vocem meam, et ero vobis deus. Hic aperte damnat propheta opus operatum et requirit (fol. 40a) verbum et fidem, ut fide graciam apprehendamus et oredamus (Onold.: apprehendimus graciam et credimus) deo. Nunc in illo regno pontificum, qui doctrinam Euangelij aut negligunt, aut eciam persequuntur et delere conantur, manet ocremonia, sed vocem dei non audiunt, non curant doceri Euangelium de doctrina fidej. Sed defendant operis operati meritum et alios impios cultus. Quare hi proprie iudicandi sunt delere iuge sacrificium.

37) cultu Dei, de fide — somnijs scholasticis.] haec verba Spalatinus primum in principio folii 47ª scripserat, ubi vero deinde ea delevit et in folio 39º infra post verba: praedicatio Euangelij de vero adscripsit.

retur oblatio munda, 42) quia magnum est 36) nomen meum inter gentes, dixit 48) Deus Sebaoth. Similes figurae reperiuntur et apud alios prophetas, qui cum de Euangelio loquuntur, verbis legis vti solent, et recte significant non alium externum cultum, sed spiritualem. Nam epistola ad Ebraeos docet, nullum sacrificium post Christi mortem praeterea necessarium esse pro peccato. Ideo Petras docet nos, sacerdotium sanctum esse ad offerendas spirituales hostias. Sic igitur accipiendus est locus Malachiae, vt incensum et oblatio intelligantur non de sola ceremonia, sed de praedicatione, fide et gratiarum actione. Sine hac 44) cerimonia ipsa non est sacrificium ex opere operato, vt loquuntur, sicut ad Ebraeos etiam scriptum est, Per ipsum (fol. 40b) offerimus hostiam laudis semper Deo, hoc est, fructum labiorum confitencium nomini eius. Ac verba ipsa Malachiae indicant, non esse solam ceremoniam intelligendam, quia incensum non est typus proprie coenam Domini significans, sed orationem significat. Item additur. Magnum est 45) nomen meum inter gentes. Id ad praedicationem pertinet, qua 46) nomen Dei late spargitur et innotescit. 47) Et discunt homines nosse Deum, timere Deum, et credere Deo.

Ad hunc modum veteres etiam exponunt hunc locum Malachiae. Sic enim inquit Tertullianus, In omni loco sacrificium nomini meo offeretur, <sup>48</sup>) et sacrificium <sup>49</sup>) mundum, scilicet simplex oratio de conscientia pura. Et Hieronymus, Regula scripturarum est, vbi manifestissima prophetia de futuris texitur, per incertas allegorias <sup>50</sup>) non extenuare, quae scripta sunt. Qui offerunt caccum et claudum, sciant carnalibus victimis spirituales (fol. 41°) successuras, et nequaquam taurorum hircorumque sanguinem, sed thymiama, hoc est sanctorum orationes Domino offerendas, et non in vna prouincia Iudaea, <sup>51</sup>) nec in vna Iudaeae vrbe Hierusalem, sed in omni loco.

tur; at in hoc Cod. acque as in Onold. et Chytr. legitur; ponetur

<sup>38)</sup> Verba requestia: Detorquent ad Missam - - mon propter merita nostra, aut opera. quas etiam in Onold. et Chytr. h. l. leguntur, esse additamentum post primam delineationem a Melanthone factum et a Spalatino ex illius autographo in foliis 40. et 41. descriptum, in Guelf. clare cognoscitur ex signo, quod Spalatinus fol. 40ª primae voci: Detorquent praefixit, itemque fol. 47ª. post verba suprema, deinde ab ipso hoc quidem loco deleta, quae in praeced nota 87. memoravi, adecripsit, quo indicaret, illud additamentum inter verba: aut somnijs scholasticis. et ea, quae fol. 47ª haec subsequentur: Cum autem adversarij etc. esse interponendum. — Hoc additamentum in foliis 40. 41. contentum ante Melanthonis retractationem totius apographi Spalatiniani factum itemque haec duo folia prive hic inserta esse, elucet 1. ex eo, quod Melanthon in sua retractatione etiam is hoc additamento quaedam manu propria emendavit (vide segg. nott. 39. 45. 54.), 2. ex eo, quod Melanthon alteram partem illius emendationis, cuius supra in nota 36. mentionem feci, in margine folii 40a adscripsit, hoe folium igitur iam tunc temporis, quo haec scripsit, h. l. iusta fol. 89. erat insertum.

<sup>39)</sup> est] kans forman Melanthon utraque loss in apographo Spalat. Velevit et pro ea in margine scripsit: exit, quan formam etiam Onold, et Chytr. in textu ibidem exhibent.

<sup>40)</sup> incensum] On old.; in incensum

<sup>41)</sup> ponetur] Foersk in sua Ed. Codicis Guelf. subibet: poni-

<sup>42)</sup> munda,] Foerst. in sua Ed. Cod. Guelf. falso habet; mundo,

<sup>43)</sup> dixit] Chytr.: dicit

<sup>44)</sup> hac] Chytr.: his

<sup>45)</sup> est] hoc quoque loco Melunthon in apographo Spalat. delevit: est, et pro eo in margine scripsit: erit, siculi etiam in Onold. et Chytr. legitur.

<sup>46)</sup> qua] Chytr.; quia

<sup>47)</sup> innotescit.] Chytr.: innotescit per praedicationem Euangelij.

<sup>48)</sup> offeretur,] Onold.: offertur,

<sup>49)</sup> nomini meo — sacrificium] in Chytr. desunt.

<sup>50)</sup> per incertas allegorias] Onold., Chytr.; per incerta Allegorias

<sup>51)</sup> prouincia Indaca;] Chytr.: Indacae provincia,

303

Postremo <sup>52</sup>) iactent aduersarij, quantum volent, significationem iugis sacrificij et verba Malachiae, tamen non poterunt efficere, quod Coena ex opere operato sine praedicatione, sine fide, sit sacrificium, et applicatum pro alijs, mereatur eis gratiam et iustificet eos.

Ad has impias opiniones confirmandas nihil proderunt <sup>58</sup>) aut Malachiae verba, aut figura iugis sacrificij. Et, vt fit, error parit errorem, vbi semel occupauit animos persuasio de applicatione, disputari coeptum est, Vtrum meritum Missae sit finitum an infinitum, Vtrum sit diuisibile, Vtrum tantundem valeat Missa facta pro pluribus, quantum pro singulis singulae. <sup>54</sup>) Hinc fuit quaestus vberrimus, In omnibus periculis ad hoc opus, tanquam ad Idolum, erat receptus. At Christus fide (fol. 41<sup>b</sup>) vult se inuocari, fide expectari omnia bona, non propter merita nostra aut opera. <sup>38</sup>)

(fol.  $47^{\circ}$ )  $^{5}$ ) Cum autem aduersarij de merito et applicatione Missae nullas attulerint rationes, tantum allegent nomen sacrificij, idque non ex canonica scriptura, sed ex patribus, non videtur opus esse longiore responsione.

Neque poterunt vnquam vel ex scriptura vel ex patribus quidquam producere, quod adeo firmum sit, vt nostram rationem, quam recensui, euertat. Certa est enim sententia, quod si iusticia est ex fide, non possit ex opere operato esse iusticia. Quare missa non iustificat.

[Post verba proxime praecedentia: Quare missa non instificat, Melanthon longius fecit additamentum manu propria fol. 42ª—46ª scriptum (fol. 46ª vacat). Ut lector facile cognoscat, ubi in suo apographo inserendum sit, Spalatinus in intervallo, quod praecedenti lineae verbo instificat finitae, et subsequenti a vocibus: Si quem antem incipienti interiacet, scripsit vocem initialem huius additamenti: Intelleximus etc. cum signo praefixo; eodemque signo et voce initiali fol. 42ª init. superscripsit additamentum ipsum. Praeterea Melanthon illi verbo a Spalatino fol. 47ª l. l. interposito: Intelleximus etc. in margine adscripsit huius addita-

52) Postremo] sic ctiam Chytr.; falso enim Foerstemannus in sua Ed. Cod. Guelf. p. 373. not. 3. refert, in Chytr. pro Postremo legi; Praeterea.

menti argumentum: nepl navóvos. — Hoc additamentum, quod muno afferemus, etiam in Onold. et Chytr. A. l. pancis mutatis, in textu legitur.

(fol. 42a) Intelleximus eciam aduersarios valde tragice conqueri, quod quaedam apud nos particula canonis Missae omittatur. Ea res vel in primis a) praegrauat nos propter publicam de canone persuasionem.

Magnopere autem oramus, ne Caes. M. existimet, aliquid in canone mutatum esse contemptu religionis aut sacramentorum. Magnas et granes causas allegant nostri, cur quandam canonis particulam omittant, et affirmant, se coactos propter sacramentorum reuerenciam quaedam practerire, quae praebuerunt occasionem certis abusibus. b) Et ne quid putetur fieri contra catholicam Ecclesiam, hoc inicio considerandum est, (fol. 42b) non voique eundem Canonem Missae c) haberi. Nam graecus Canon dissimilis est Latino. Et in aliquot locis latini Canones variant. Et fatentur eciam recepti scriptores, tantum verba consecracionis a Christo tradita esse. Postea pontifices cetera addidisse, et alios alia ad decorem et solennitatem. Sic enim loquitur glosa in decretis.

(fol. 43a) Sicut igitur antea varietas illa non laesit catholicam fidem, ita nunc senciendum est, non laedi catholicam fidem, eciam si omissa aliqua parte canonis retineantur verba Christi, quae consecracionem continent. Nam haec nos religiosissime retinemus. Retinemus et orationes et graciarum actionem. Et quidem ipse canon ostendit, subinde quaedam adiecta ac dempta esse. Satis enim apparet, quaedam membra non satis cohaerere. Et quaedam verba ex scripturis sumpta intempestine ad (fol. 43b) sacrificium detorquentur. Et natura sacrificij sinistre intellecta scriptores postea magis eciam contaminanerunt Canonem. Nullius enim ex aduersarijs scripta adhuc vidimus, et vidimus d) ingencia volunina, e) qui potuerit definire sacrificium, Adeo sunt inepti, f) ut cum de sacrificio litigent, cum autoritatem Canonis defendant, non possint tamen definire, quid sit sacrificium, quid intersit inter sacrificia s) veteris et noui testamenti, quid intersit inter sacramentum et sacrificium.

(fol. 44a) Haec non attingunt adversarij, quae tamen a prudentibus viris in hac controversia maxime requiruntur.

Quidam exagitant in Canone ista, quod hostiam salutis appellat panem nondum consecratum, quod sacerdos intercedit pro Christo, et orat, ut deus hanc hostiam acceptam habeat, quasi sacerdos sit mediator inter Christum et Patrem. quod petit, h) vt hace hostia placeat deo, sicut hostia Abel, quasi vero aliae hostiae pluris fuerint, quam Christus.

hostiae pluris fuerint, quam Christus.

(fol. 44b) Haee etsi sint absurda, tamen alia sunt, quae nostros magis mouent, videlicet quod illa pars Canonis applicat missam pro viuis et mortuis, vt per id opus saluentur.

(fol. 45a) Haec applicacio manifeste pugnat cum Euangelio et iusticia fidei. Hoc si esset obscurum, dubitari posset, vtrum haec particula Canonis iure reprehenderetur. Nunc ita

<sup>53)</sup> proderunt] hoe verbum Melanthon in apographo Spalat. delevit, et in margine scripeit: facient, quapropter Onold. et Chytr. hoose verbum in textu habent.

<sup>54)</sup> singulae.] sic non tantum Onold. et Chytr., sed etiam Guelf., in cuius Codicis Ed. Feerstemanns falso exhibet: singula.

<sup>56)</sup> Fol. 41b tantum 21/2 liness extremas additamenti, de quo in nota 38. dissimus, continet, infra quas Spalatinus principium subsequentis particulae: Cum autem adversarij de merito etc. adscripeit, ut lectorem doceat, hace verba, quae in fol. 47a leguntur, proxime post illud additamentum subsequi. — Folia autem 42 — 46. inter fol. 41 et 47. interposita continua additamentum ad fol. 47a med., post verba: Quare missa non instificat inserendum, quod Melanthon manu propria seripeit (vide subseq. particulain uncinis inclusam).

a) in primis] Onold.: cum primis

b) quae praebuerunt — abusibus.] Chytr.: quae manifestos abusus pepererunt.

c) non vbique eundem Canonem Missae] Onold: non eundem Canonem Missae vbique

d) vidimus | Onold.: videmus

e) et vidimus ing. volumina,] Chytr.: (et vidimus ing. volumina)

f) sunt inepti,] sie Guelf. et Chytr.; Onold.: inepti sunt, Foerstemannus in sua Ed. Codicis Guelf. falso exhibet: sunt inepta.

g) sacrificial Onold: sacrificium

h) quod petit, Chytr.: Item quod petit,

manifesta res est, vt non solum oculis cerni, sed manibus quoque prehendi queat, quod non iustificentur homines applicato alieno opere aut merito sine fide. Res versatur ob oculos et inter manus, quare manifeste constat, 1) quod illa pars Canonis, quae k) Missas hoc modo applicat pro viuis et mortuis, (fol. 466) dissenciat non ab aliqua vns 1) sentenciola Euangelij, quae non sit magni momenti, sed a praecipuo loco Euangelij, vide-licet a tota doctrina de iusticia fidej. Quod cum ita sit, venia danda est nostris, quod autoritatem Euangelij pluris faciunt, quam autoritatem canonis, praesertim cum fateantur omnes, illam partem canonis humana autoritate factam esse, et somper dissimiles Canones in Ecclesia extitisse. Oportet autem autoritati humanae praeferre clarum et certum testimonium scripturae. (fol. 46a) Quid poterunt afferre aduersarij, quanquam sint impudentes, contra tam manifestam veritatem? Res ita plana est, vt ne quidem in speciem cauillari quisquam possit. Cum fides fustificet, impia et haeretica sentencia est, quod missa applicata alteri ex opere operato iustificet eum. Quare cum defendi applicacio non possit, magna et grauis causa est, cur illa pars Canonis, quae applicacionem continet, omittatur. m)]

(fol. 47° med.) Si quem autem fortassis monebit nomen liturgiae, is sciat, eius vocabuli vsum latissime patere, nec significare oblationem, sed in genere administrationem seu functionem, neque sacram tantum, sed etiam ciuilem. Exempla infinita occurrent legentibus graecos autores. (fol. 47°) Et apud Demosthenem liturgiae etiam significant onera publica, et 5°) tributa, quae ciues pendunt 5°) ad vsus reipublicae. Et in hac significatione Paulus hac voce aliquoties vtitur. II. Corinth. IX. de Collatione Corinthiorum alt, Administratio huius liturgiae, id est huius officij vel collacionis. Sed haec reijciemus ad grammaticos. 58)

i) t inter manus — constat,] in Onold. desunt.

[Huis loss Melanthon in retrastatione apographi Spalat, in fol. 48. his inserts manu propria adscripeit hoces additamentum, quod etiam in Onold. h. l. legitur, a Chytz. vero abest:

(fol. 48a) Ad Philippenses 2. Paulus vocat Epaphroditum Liturgon suae necessitatis, hic certe non potest intelligi sacrificulus.

(fol. 48b) Quod vero ex Actis probant, missam esse sacrificium, quia ibi reperitur verbum Liturgunton, snauissime ineptiunt. Quanquam enim non dubium est, sanctos viros Antiochiae saepe celebrasse coenam domini, tamen non loquitur textus de sola ecoena, sed de toto ministerio, de praedicacione, de oracione et de Sacramentis. Nam verbum liturgia significat in genere ministerium. Et Graeci non solum Missam, sed eciam officium vespertinum appellant Liturgiam. Sed has rixas de vocabulis reijoiemus ad Grammaticos.

Hoc additamentum hic case inserendum, Spalatinus indicavit signo, quod fol. 47b h. l. in margine apposuit itemque fol. 48b huic additamento praefixit. Similiter Molanthon ipse prospexit, ne lector in dubio sit, quaenam verba hoc additamentum in apographo Spalat. subsequantur. Extremo enim loco folis 48b tanquam custodem, qui dicitur, adscripsis verba: Sirecte, a quibus incipit sequens particula De Votis inscripta, cuius principium fol. 47b med. legitur. — De tempore et loco, que Molanthon haec addiderti, viri docti inter se dissentium. Bortramus in l. Litter. Abbandl. 3. St. p. 44 sq. putat, hoc additamentum cum proxime praecedentibus, quae item a Chytr. absunt (conf. not. 58.) non Augustae Vind. in Comitiis, sed alio loco, quo inde rediens versatus sit, a Molanthone scriptum esse; Foersterannus vero in Prolegg. ad Apologiam Codicis Onold. in l. Urfunbenb. II. p. 485. iudicat, hunc quoque locum Augustae Vind. ab auctore excaratum esse, quomiam in Cod. Onold. reperiatur, qui integer in illa urbe scriptus sit. — De voce Liturgia conf. inter Mol. Consilia ed. Pezel. T. I. p. 114. responsio, quae in huius Corp. Vol. II. p. 215. recusa est, et Mol. epistola ad Camerarium d. 13. Nov. soripta in sod. Vol. II. p. 440.]

#### De Votis.

(fol. 47b) Si recte meminimus, haec verba erant in Confutacione, quod vota sint fundata in veteri ac nouo testamento. De veteri paulo post respondebimus. Vbi autem in nouo testamento probentur, non scimus, nisi fortassis in his locis, Frustra colunt me mandatis hominum, Et Omnis plantatio, quam non plantauit Pater meus coelestis, eradicabitur. Hi loci recte quadrant ad haec vota. Et huiusmodi praeconia multa de monachis eciam reperiemus, vt Matthei XXIIIo. Vae vobis scribae et pharisaei hypocritae, quia similes estis sepulchris (fol. 49°) dealbatis, quae foris quidem apparent speciosa, intus vere plena sunt ossibus mortuorum et <sup>59</sup>) immundicie. Sic <sup>60</sup>) et vos foris quidem iusti apparetis hominibus, intus autem pleni estis hypocrisi et intemperantia. 61) Si qui sunt

k) quae] sic non solum Onold. et Chytr., sed etiam Guelf., quamquam Foerst. in sua Ed. huius Cod. exhibet: quia

<sup>1)</sup> vna] ab Onold. abest.

m) omittatur.] hoc verbo finitur hoc additamentum. (fol. 48b vacat) Ut lector facile cognoscat, quaenam verba proxime post hoc additamentum in apographo Spalat. sequentur, Melanthon extremo loco folii 48b tanquam custodem, qui dicitur, adsoripsit verba: Si quem antem, a quibus subsequems particula apographi Spalat. fol. 47a med. orditur.

<sup>56)</sup> et] hanc vocem Melanthon in apagrapho Spalat. delevit et supra deletam soripsit: ut operas et, quae stiam in Onold. in textu leguntur.

<sup>57)</sup> pendunt] hanc formam apographi Spalat. Melanthon mutanit in: pendebant, quam formam Onold, quoque in textu exhibet,

<sup>59)</sup> et] have vocem a Spalatino in apographo omissam Melanthon demum adsoripsit,

<sup>60)</sup> Siel Chytr.: Sicut

<sup>61)</sup> quae foris quidem apparent — et intemperantia,] pro his verbis Onold. habet: etc.

in nouo testamento loci magis conuenientes votis ac Monachis, proferantur, 62) nos respondere non craushipur.

Sed nunc in genere respondemus, Vota facta cum opinione iusticiae et gratiae promerendae per tale opus impium cultum esse, Et nec in veteri, nec in nouo testamento approbari. Clara est enim sententia Pauli, Euacuati estis a Christo, qui lege iustificamini, gratia excidistis. Quanto 63) magis illi gratia exciderunt, qui iusticiam quaerunt per vota, quae prorsus fiunt sine mandato et verbo Dej. Sancti viri, vt Bernardus, Franciscus, Bonauentura et similes, ita vixerunt in illis regulis, vt sentirent, se non per illas obseruationes mereri gratiam, sed sciebant se fide instificari. Interim in hoc genere vitae (fol. 49b) ita versabantur tanquam in scholis, quia haec exercitia corporalia videbantur esse ipsis commoda. Sed publicus error fuit, quod professio sit alter baptismus, quod obseruationes monasticae mereantur gratiam, satisfaciant pro peccatis. Has opiniones nostri docent esse impias et vota hac opinione facta docent esse irrita. Contra hanc nostrorum doctrinam nihil afferunt aduersarij. Hic controuersiae status est, quem non scimus, an attigerint aduersarij.

Si permittunt nobis, quod vota non mereantur gratiam, quod cultus ipse monasticus sit irritus cultus, vt Christus ait, Frustra colunt me mandatis hominum, facile concedent, etiam ipsa vota facta opinione impia irrita esse.

Sed allegant <sup>64</sup>) locum Euangelij, Qui reliquerit domum aut fratres aut sorores aut patrem aut matrem aut vxorem propter nomen meum, centuplum <sup>65</sup>) accipiet. <sup>66</sup>) Hoc profecto est fucum facere imperitis, ad vitam monasticam detorquere alienissimam sentenciam. (fol. 50°) Duplex est fuga, quaedam fit sine vocatione, quaedam cum vocatione. De hac <sup>67</sup>) loquitur Christus. Nihil enim sine vocatione contra mandata Dei suscipi debet. Est ergo sentencia, quod in persecu-

tione vitam et emnia pocius deserere <sup>68</sup>) debeamus, quam Euangelium negare aut deserere, Ideo addidit, <sup>69</sup>) propter Euangelium. Neque enim debet accipi sentencia ita, vt pugnet cum alijs mandatis Dei. Porro alia mandata prohibent deserere vxores et liberos.

Sed violentia excusat nos, cum deserere cogimur vxores et liberos, cum expellimur ex sedibus. 70) De his persecutionibus loquitur Christus, vt aequo animo toleremus iniuriam. Verum aduersarij interpretantur non de persecutione, non de violentia, sed de fuga sine vocatione suscepta, etiam contra mandata Dei. Concedunt enim, vt is, qui sponsalia contraxit, dimissa sponsa ingrediatur monasterium. 71) Deinde haec fuga non fit propter Euangelium, propter officium praedicationis, (fol. 50b) propter confessionem verbi, sed fit propter suscipiendos certos cultus, qui sunt improbati in scripturis. Non igitur deserunt don um aut patrem aut matrem propter nomen Christi, sed propter falsam opinionem, quam de illo cultu inutili conceperunt. Et fortasse plurimi non gloriae euangelij, sed ventri consulentes. Et fortasse 72) deserunt exiguas facultates, vt 73) centuplum accipiant, hoc est, vt habeant ocium et culinam lautiorem inueniant.

Citatur a monachis de perfectione et haec sententia, Si vis perfectus esse, vade, vende omnia, quae habes, da <sup>74</sup>) pauperibus et sequere me. <sup>75</sup>) Haec sentencia continet vocationem peculiarem, quae ad illam personam pertinebat, non ad omnes. Iussit enim, vt sequeretur, et vna circumiret, sicut alij apostoli. Et sicut hic sequi debuit vocationem, ita et nobis expectanda est vocatio. Nec sine vocatione abijciendae sunt <sup>76</sup>) possessiones, dese-

<sup>62)</sup> conuenientes votis ac monachis, proferantur,] Chytr.: conuenientes votis, a Monachis proferantur,

<sup>63)</sup> Quanto] ante home vocem in fine praecedentis lineae Melanthon in apographo Spalat. adscripsit: Itaque, quapropter Onold. in textu habet: Itaque quanto, Chytr. vero: Itaque multo

<sup>64)</sup> allegant Foerstemannus in sua Ed. Codicis Guelf. falso exhibet: alligant

<sup>65)</sup> centuplum] Foerst. in eadem Ed. male exhibit: centemplum

<sup>66)</sup> aut sorores aut patrem — accipiet.] pro his in Onold. leoitur: etc.

<sup>67)</sup> hac] kuic voci Melanthon in margine adscripsit: posteriore, quapropter Onold. et Chytr. in textu habent: De hac posteriore

<sup>68)</sup> pocius deserere] pro his Spalatinus in suo apographo haud apte scripserat: quae, quod deinde Melanthon delevit et in margine scripsit: pocius deserere, sicuti etiam in Onold. et Chytr. legitur.

addidit, Foerstemannus in sua Ed. Codicis Guelf. falso exhibet: addit

<sup>70)</sup> ex sedibus.] his Melanthon in Guelf. in margine adscripsit: cum trucidamur (non vero: cum trucidamus, ut in Ed. Foerst. legitur). Itaque Onold. et Chytr. habent: ex sedibus, cum trucidamur.

<sup>71)</sup> monasterium.] Chytr.: in monasterium.

<sup>72)</sup> Et fortasse] has voces Melanthon in apographo Spalat.

delevit, quapropter Onold. et Chytr. h. l. in textu habent:
sed ventri consulentes deserunt exiguas facultates

<sup>73)</sup> vt] Foorstemannus in Ed. Codicis Guelf. falso exhibst: et

<sup>74)</sup> da] Chytr.; et da

<sup>75)</sup> vade, vende omnia — sequere me.] pro his Onold. kabet: etc.

<sup>76)</sup> abijoiendae sunt] sic Chytr. et apographem Spalat., in quoautem deinde Melanthon verbum: sunt delevit et pro co-

renda 77) familia. Tunc erimus perfecti, (fol. 512) cum vocationi obtemperabimus. Id enim ostendet 78) nos vere credere Deo. Sic accipienda est perfectio, non quod fuga reddat perfectos, sed quod obedientia ostendit fidem esse perfectam, hoc est, synceram, non simulatam. Sed vita monastica primum sine vocatione suscipitur, Deinde habet cultus, qui non habent mandatum Dei. Ideo res propemodum tota pugnat cum vocatione. Est autem periculosissimum vitae genus, in quo sine vocatione et sine verbo Dei viuitur. Interim si qui sunt, qui ibi seruiunt in Euangelio, hos non improbamus, modo fideliter et pure doceant et intelligant, se non propter monasticos cultus, sed propter ministerium verbi habere vitae genus et cultum Deo gratum.

Quod vero aduersarij negant, vnquam dictum esse, vitam monasticam statum esse 78%) perfectionis, Gerson viderit. Is peculiarem librum scripsit ad illam impiam opinionem refellendam. 79) Et affirmat quosdam ita loqui. (fol. 51b) Sed non est opus quaerere testes, Plerique omnes audiuimus talia concionantes monachos in templis. Quidam acuti, vt communem errorem corrigerent, neque tamen recepta verba prorsus abijcerent, scripserunt, vitam monasticam esse statum acquirendae perfectionis. Hoc prudenter dictum est, modo vt populus dextre accipiat. Quis autem status? quod vitae genus? non est status acquirendae perfectionis. 80) In coniugio, in omni vocatione ad perfectionem tendere debemus, ac sentire, quod vnumquemque vocauerit Deus ad certam functionem, in qua velit eum 81) exercere, vt discat credere. Haec fides perfectio est singulorum.

Fortasse prudentius diceretur, Vitam monasticam esse scholas, paedagogiam et disciplinam puerilem, cuius proximus finis est non illa spiritualis perfectio, sicut aliorum statuum, sed doctrina et eruditio, qua instructi iunenes postea fiebant

inter voces; vocatione et abijciendae supra lineam adscripeit; non sunt — Onold. habet; sunt abijciendae

idonei ad regendas et docendas Ecclesias. 82) Talia fuerunt inicio collegia Basilij et (fol. 52a) Augustini, vbi studiosi vna versabantur, et exercebantur in sacris litteris, et assuefiebant ad honesta officia, vt postea praefici Ecclesijs possent. Nec erant votis one atae conscientiae. Talia si nunc essent monasteria, nemo vituperaret.

Nunc magna ex parte monasteria alunt tantum ociosos ventres, qui praetextu religionis hel-

luantur eleemosynis 83) publicis.

Et quod hortantur nos aduersarij, vt sequentes maiorum nostrorum exempla reformemus monasteria, plane agnoscunt multum degenerasse mores monachorum. Nos hanc tutissimam Reformacionem esse iudicamus, ne quem includamus contra conscientiam. Interim scholas sacrarum literarum in nostris ditionibus pro nostris facultatibus et 84) excitabimus et excitatas ornabimus.

Postremo argumentantur aduersarij perpetuam castitatem non esse impossibilem homini, Et cum sit difficilis, precibus impetrandam esse. De hoc argumento supra diximus, ita orandum esse, vt interim non aspernemur (fol. 52b) remedia a Deo ostensa, si poscat imbecillitas nostra, Nam qui amat periculum, peribit in ilio. Quis autem nescit, quantum sit periculi in hae imbecillitate humunae naturae in acerrimis insidijs diaboli? Ac iure sancti viri dixerunt, perpetuam esse pugnam, victoriam raram, Itaque nos prohibere non volumus, quo minus hi, qui non possunt ferre onus monasticae vitae, contrahant matrimonia iuxta verbum et ordinationem Dei.

#### De Potestate Ecclesiastica.

In hoc articulo non admodum disputauerunt aduersarij, quae proprie sit potestas Ecclesiastica iuxta Euangelium. Tota fere oratio fuit de immunitate ordinis ecclesiastici, quae illis humano iure contigit. Nos autem saepe diximus, 85) vt erga alios, ita erga hunc ordinem libenter omnia ciuilia officia praestare.

Habent Episcopi possessiones, habent Imperia concessa iure humano, Nos nihil istorum cuiquam

<sup>77)</sup> deserenda] Chytr.: aut deserenda

<sup>78)</sup> ostendet] sic Chytr. et Guelf. (falso emim in Foerste-manni Ed. huius Cod. exhibetur: ostendit); Onold.: ostendit

<sup>78</sup>a) statum esse] Chytr.: esse statum

<sup>79)</sup> refellendam.] sic Chytr.; Guelf. et Quold.; reuellendam.

<sup>80)</sup> Quis autem status? quod vitae genus? non est — perfectionis.] sio Guelf., item Onold. in quo autem Cod. interrogationis signum etiam voci: perfectionis adscriptum est; Chytr.: Quis autem status, quod vitae genus, non est status acquirendae perfectionis?

<sup>81)</sup> eum] Spalatinus in suo apographo scripserat: eam; hoc deinde Melanthon delevit et super pron. deletum scripsit: eum, id quod etiam Onold. et Chytr. habent.

<sup>82)</sup> Ecclesias.] hanc vocem in apographo Spalat. omissam Melanthon in margine adscripsit; eadem in Onold. et Chytr. legitur.

<sup>83)</sup> eleemosynis] ante hanc vocem Melanthon in apographo Spalat. in margine addidit; de, quod etiam in Onold. et Chytr. h. l. legitur.

<sup>84)</sup> et] in Chytr. deest.

<sup>85)</sup> diximus] hoc verbum Spalatinus in suo apographo in margine addidit, cui deinde Melanthon adscripsit: nos sici, diximus nos, — Onold. et Chytr. habent: diximus, nos

eripimus. Sed aequum erat, eos non solum de <sup>86</sup>) apibus (fol. 53<sup>a</sup>) suis, sed eciam de officio seu ministerio solicitos esse, quales haberent Ecclesiae pastores, quales sacerdotes ordinarentur, vt pura doctrina Euangelij <sup>87</sup>) traderetur in scholis et Ecclesijs, quae fidem et caritatem aleret <sup>88</sup>) in animis hominum, vt sacramenta religiose tractarentur, vt vicia publica censuris ecclesiasticis notarentur et emendarentur, vt ordinationes ecclesiasticae <sup>89</sup>) ad aedificationem, non al destructionem proponerentur, vt disciplina Ecclesiastica ita retineretur, ne iniustis oneribus conscientiae piorum grauarentur, vt scholae bonarum artium, quae sunt vtiles Ecclesiae, conservarentur.

Hanc curam iam olim abiecerunt 90) Episcopi, ac si qui fuerunt meliores, magis assidui fuerunt in exigendis traditionibus humanis, quam in decendo Euangelio.

Sed haec quoque disciplina iam Romae irridetur. Pontifices belligerantur de Imperio cum Regibus. Vt mare per se tranquillum cient venti, ita Pontifices mouent regna, 91) quocies libitum est.

Haec non solum aliena sunt ab Euangelio, (fol. 53b) sed etiam a Canonibus. Interim acerbissime exigunt Canones suos ab alijs, cum nulli minus seruent Canones, quam ipsi Episcopi. Et dignitatem suam et opes defendi postulant, cum non curent Ecclesias, obliti Canonis sui, quod beneficium detur propter officium. Haec deplorare his 92) temporibus capitale et haereticum habetur. Neque nos attigissemus, nisi prouocassent aduersarij. 93) Caeterum saepe iam testati sumus, nos non solum potestatem Ecclesiasticam, quae in Euangelio instituta est, summa pietate venerari tamquam maximum Dei donum, per quod Deum agnoscimus 94) et a peccato et potestate 94a) diaboli liberamur, et vitam aeternam consequimur, sed etiam Ecclesiasticam politiam et gradus in Ecclesia magnopere probare, et, quantum in nobis est, conseruare cupere. Non detrectamus autoritatem Episcoporum, modo non cogant facere contra mandata Dei. Haec voluntas liberabit nos coram Deo et iudicio (fol. 54°) posteritatis vniuersae, °5) ne iudicemur rei °6) huius Schismatis, quod inicio excitatum est iniusta damnatione doctrinae °7) Lutheri, nunc augetur pertinacia illorum, qui non possunt vllo modo flecti, vt vnam atque alteram constitutionem Ecclesiasticam mitigent. In quibus tamen nos etiam cessuri eramus tyrannidi °8) istorum, si sine offensione conscientiae cedere possemus. Nunc oportet nos magis obedire Deo, quam hominibus.

Sed veniamus tandem ad disputationem de traditionibus Ecclesiasticis, quam attigerunt hic aduersarij.

Quid sentiamus esse potestatem Ecclesiasticam iuxta Euangelium, exposuimus in Confessione nostra. Est enim mandatum de Euangelio docendo, de administratione sacramentorum, de remittendis et retinendis peccatis, Haec potestas partim ordinis, partim Iurisdictionis appellatur.

Haec maxima beneficia Dei obscurantur, (fol. 54b) cum addunt quidam potestatem condendi leges et nouos cultus. Nam vbi induit animus opinionem, quod Christus commiserit Ecclesiae instituere nouos quosdam cultus et ceremonias praeter Euangelium, statim obscuratur doctrina de gratia et iusticia fidei et remissione peccatorum. 99) Et iudicant homines, se iusticia operum, videlicet talium cultnum iustificari, non per fidem in Christum. Et quia tales traditiones nunquam rite seruantur, grauiter vexantur conscientiae. Manet ergo hoc in controuersia, vtrum Episcopi habeant potestatem condendi nouos caltus et leges praeter Euangelium. Aduersarij sic argumentantur, cum Euangelium concedat Episcopis potestatem iurisdictionis, sequitur, vt habeant potestatem condendi leges. Verum hoc sequi non oportet. Nam scriptura concedit, vt iurisdictionem exerceant, vt soluant, vt ligent, non ex nouis legibus, sed ex ipso Euangelio. Non enim habent potestatem tyrannicam aut (fol. 554) regiam, supra legem, 100) quam ac-

<sup>83)</sup> de] have praepositionem in apographo omissam Spalatinus in margine addidit.

<sup>87)</sup> doctrina Euangelij Onold.: Euangelij doctrina

<sup>88)</sup> alerct] Onold.; alerent

<sup>89)</sup> ecclesiasticae] Onold.: Ecclesiae

<sup>90)</sup> abiecerunt] sic Guelf. (Foerst. in sua Ed. huius Cod. falso exhibet: abiecerant) et Chytr.; Onold.: abiecerant

<sup>91)</sup> regna,] ante hanc vocem Melanthon in apographo Spalat.
supra lineam addidit; ola (i. e. omnia), quapropter Onold.
et Chytr. habent: omnia regna,

<sup>92)</sup> his Onold.: iis

<sup>93)</sup> Neque nos attigissemuz — aduersarij.] kaec ab Onold. ab-

<sup>94)</sup> agnoseimus, ] On old.; cognoscimus,

<sup>94</sup>a) et potestate] Onold.; et a potestate

posteritatis vniuersae,] Chytr.: vniuersae posteritatis, Onold.: vniuersae potestatis,

<sup>96)</sup> rei] Foerstemannus in sua Ed. Cod. Guelf. falso exhibst: et .

<sup>97)</sup> doctrinae] is Onold. deest.

<sup>98)</sup> tyrannidi] sic etiam Guelf., quamquam Foerst. in sua Ed. habet: tyrannide

<sup>99)</sup> remissione peccatorum.] Onold.: peccatorum remissione.

<sup>100)</sup> aut regiam, supra legem,] sie apographum Spalat.; Melanthon post vocem: regiam in margine addidit: sine certa lege, aut — Raque Onold. in textu habet; aut regiam sine

ceperunt. Sic enim ait Paulus, Non possumus aliquid contra veritatem. Nos tamen in Confessione non in totum ademimus Episcopis autoritatem faciendi ordinationes in Ecclesia, sed fecimus diuersa legum genera. Opus est ordinationibus in Ecclesijs, vt sciat populus, quo tempore debeat conuenire, vt sit ordo officiorum, vt Paulus inquit, omnia fiant ordine et decenter. Aliud genus est, cum instituuntur certi cultus, certa ieiunia, discrimina ciborum, dierum, coelibatus et similes obseruationes. Item cum illae ipsae ordinationes factae, 1) non vt ea opera placarent Deum, sed ne qua 2) confusio esset in congregatione, putantur esse necessarij cultus. Ac de vtroque genere ostendimus in Confessione, quid sentiamus. 3)

Potest aliquis vti exercitio, quod videtur esse commodum, si tamen per id exercitium non quaerat mereri gratiam, sed instituere tale opus et obligare consciencias et efficere rem necessariam ad salutem, hoc plane est, sicut Petrus (fol. 55b) inquit, tentare Deum, et repugnat Christianae libertati, quae docet, quod gratis iustificemur per fidem in Christum, et non ex vllis nostris operibus. 4) Et vetat instituere aliquos tales cultus tanquam necessarios ad salutem. 5)

Itaque 6) si quae sunt ordinationes Ecclesiasticae, quae sine peccato seruari possunt, et sunt vtiles ad ordinem in Ecclesia, ita seruentur, ne quis offendatur. Neque tamen iudicentur res esse necessariae ad iusticiam aut ad fidem, vt vulgo loquuntur, nec putentur pollui conscientiae, cum sine scandalo negliguntur. Et quidem 7) factae sunt non ad conscientias grauandas aut cultus instituendos, sed tantum ad vitandam confasionem in Ecclesijs et scandala. Non enim loquimur hie

certa lege aut supra legem, Chytr. vero: sine certa lege, aut regiam supra legem,

de politicis et iudicialibus legibus, sed proprie de Ceremonijs et ritibus Ecclesiasticis.

Aduersarij vehementer criminantur (fol. 56<sup>2</sup>) hanc doctrinam libertatis christianae, sed sciant se haec conuicia non nobis, sed verbo Dei dicere. Nam si putentur talia opera esse necessarij cultus ad iusticiam christianam, prorsus obscuratur iusticia fidei et gratiae.

Necesse est autem 8) in Ecclesia extare hanc doctrinam, quod non ex nostris operibus aut cultibus, sed fide in Christum iustificemur gratis. 9) Necesse est scire, quod ad veram vnitatem fidei non sit necessaria similitudo humanarum traditionum.

Haec omnia obruuntur, cum doctrina illa 10) Christianae libertatis amittitur. 11)

Ad haec quanta carnificina fuerit optimarum mencium illa infinita multitudo traditionum et ceremoniarum, si non adhibita fuerit haec consolatio et initatea? 12) Sicut et Gerson ait. Constat denique, quod tanta est huiusmodi institutionum 18) multitudo, quod si tenerentur in suo rigore, maxima pars Ecclesiae damnaretur, et Caritas, quae est finis tocius Legis etiam diuinae, laederetur.

(fol. 56<sup>b</sup>) Ac perpetua fuit inter sapientes et bonos viros de his <sup>14</sup>) oneribus querela, qui videbant primum, obscurari doctrinam fidei et graciae. item praecepta Dei, cum populus in hoc vnum esset intentus, ne negligeret traditiones humanas. Sicut Gerson inquit, Subditi, simplices et timidi, quando tot traditionibus intendere compelluntur a superioribus suis, quid mirum, si minus capaces redduntur <sup>15</sup>) diuinorum praeceptorum? Quanquam hoc accidit <sup>16</sup>) non solum vulgo, sed etiam doctis. Deinde videbant conscientias in varios laqueos et pericula incidere, cum nemo esset, qui tot traditiones seruaret. Itaque necesse est <sup>17</sup>) in Ecclesiis doceri hanc ἐπικίκειαν <sup>18</sup>) traditionum humana-

<sup>1)</sup> factae,] Onold.: factae sint,

<sup>2)</sup> qua] sic ctiam Guelf., in cuius Ed. Foerstemannus falso exhibet: quae

ostendimus in Conf., quid sentiamus.] Chytr.: quid sentiamus, ostendimus in Confessione.

<sup>4)</sup> nostris operibus.] On old.: operibus nostris,

<sup>5)</sup> ad salutem.] post hase habet: Chytr. hoces additamentum: Neque vero negare possunt aduersarij, observationes illas pro cultibus meritorijs traditas esse. Nam et Thomas aperte scribit: Ietunium valet ad deletionem et prohibitionem culpae. Hase sacrilega opinio nullo modo toleranda est in Ecclesia, quod traditiones humanae valeant ad deletionem culpae, cum omnes Catholici fateantur, remissionem peccatorum gratuitam esse.

<sup>6)</sup> Itaque] Chytr.: Caeterum

<sup>7)</sup> Et quidem] ad haec verba apographi Spalat. Melanthon in margine addidit: pleraeque, quod stiam in Onold. et Chytr. in textu legitur.

<sup>8)</sup> est autem] Onold.: autem est

<sup>9)</sup> instificemur gratis.] sie Onold. et apographum Spalat. Guelf., in hoc autem Melanthon verbum: iustificemur ante gratis delevit et post hanc vocem in margine addidit, quapropter Chytr. habet: gratis iustificemur.

<sup>10)</sup> illa] ab Onold. abest.

<sup>11)</sup> amittitur.] Onold.; omittitur.

<sup>12)</sup> enielzeia?] sic Chytr.; Guelf. et Onold.: epikeia.

<sup>18)</sup> institutionum] On old.: tradicionum

<sup>14)</sup> his Onold.: iis

<sup>15)</sup> redduntur sic etiam Guelf.; falso enim Foerst, in sua Ed. huius Cod. exhibet: reddentur

<sup>16)</sup> accidit] Onold.; accidat

est] hoc verbum, quod etiam in Onold. et Chytr. legitur, in apographo Spalat. omissum et deinde a Melanthone supra lineam h. l. adscriptum est.

<sup>18)</sup> institutor] sio Chytr.; Guelf.: Epikiam, Onold.: Epikeian

ram, Et quamuis abutantur homines feri, tamen magis est habenda ratio Ecclesiae et piorum. Ita iudicauit et Gerson, cum ait, Et si contemptus ex hac laxatione apud quosdam improbos oritur, tamen alij bene instituti gratias agent. Non desunt Magistratus, (fol. 57°) qui feros cohercere possint, 1°) vbi opus erit. Et prudens concionator non solum de libertate, sed de cauendis scandalis etiam dicet, 2°) ac 2°1) Paulus hanc causam moderari solet. Neque nostri primum 2°2) aut soli de hoc negocio disputauerunt. Atque 2°3) alij alio modo de hac re scripserunt. Gerson vero non dubitat ita dicere, Non plus habent in potestate praelati Ecclesiae ligare subditos ad aliqua, quae

non sunt tradita in regula Euangelica <sup>24</sup>) professa ab omnibus Christianis, quam habent Abbates super religiosis suis ad obligandum eos praeter regularem professionem suam. De quibus tamen est sentencia beati Thomae et aliorum Doctorum concorditer, quod non potest Abbas monacho praecipere aliud, quam in regula sua professus fuerit.

Respondimus pro tempore ad ea, quae meminimus, nec recusamus de hac nostra Confessione rationem reddere omni poscenti.

Quod si contigisset nobis videre Confutacionem nomine Caes<sup>ae</sup> Ma<sup>tis</sup> Domini nostri Clementissimi praelectam, <sup>25</sup>) potuissemus ad pleraque magis apposite respondere.

#### B.

#### APOLOGIA GERMANICA PRIOR.

Hanc Apologiam germanicam priorem nunc ex Codice Casselano secundum Editionem Foerstemanni supra p. 267 sq. recensitam denuo edo, adscripta varia lectione, quam in Editione Coelestiniana anno 1597. recusa (supra p. 265 sq. descripta) inveni. In annotationibus Codicem Casselanum sigla: Cass., Editionem Coelestinianam sigla Coel. significabo.

Priusquam autem Apologiam ipsam exhibemus, duae quaestiones breviter dissolvendae sunt:

- a) cum quonam vel quibusnam Codicibus latinae Apologiae prioris haec germanica praesertim consentiat,
- b) quomodo duo Codices huius germanicae Apologiae, scil. Casselanus et alter a Coelestino editus inter se differant.

Quod ad priorem quaestionem attinet, iudicamus, germanicam Apologiam priorem praesertim cum latina Codicis Guelferbytani a Melanthone retractati consentire, quam sententiam probamus hisce argumentis:

1. iis locis, ubi Melanthonis retractatio primae delineationis in apographo Spalatini contentae inprimis conspicua est, cuiusmodi surra p. 279—283., 286. nota 44., 287 sq. leguntur, german. Apologia non verba primae delineationis, sed retractationis reddit (conf. infra p. 324 sqq.).\*)

<sup>19)</sup> possint,] Onold.: possunt,

<sup>20)</sup> dicet,] Spalatinus in suo apographo primum scripserat: docet, quod deinde emendatum est in: dicet, sicuti etiam in Onold. et Chytr. legitur.

<sup>21)</sup> ac] sic vocem apographi Spalat. a Melanthone deinde deletam legendam esse iudico, Foerstemannus vero deletam legit: quod; Melanthon pro voce deleta in margine scripett: quem ad modum, id quod etiam Onold. et Chytr. exhibert.

Neque nostri primum] has voces Spalatinus in suo apographo bis scripserat, deinde autem priori loco eas delevis.

<sup>23)</sup> Atque] Chytr.; nam et

<sup>24)</sup> Euangelica] Onold.: Euangelij

<sup>25)</sup> praelectam] hanc vocem in apographo Spalat. omissam Melanthon in margine h. l. adscripsit; Onold. et Chytr. eam in textu exhibent.

<sup>\*)</sup> Invenitur autem locus, ubi Ed. Coelest. cum prima delineatione Apologiae congruit omissione vocum: non quorumitbet sed, quas Melanthon demum in retractatione addidit, vide infra p. 332. primam secundae centuriae annotationem, quae in

- 2. ils locis, quibus Editio Chytraeana latinae Apologiae a Codicibus Guelf. retractato et Onold. differt a) aut vocibus enuntiatisve diversis, b) aut additamentis, c) aut omissionibus, germanica Apologia non cum Ed. Chytr. congruit.
  - a) primi generis exempla exhibent annotationes I, 68. (p. 329.) ubi germ. Apol. "feint wir geliebet" non lectionem Chytr.: delecti sumus, sed Guelf. et Onold.: dilecti sumus exprimit; item annot. I, 16. (p. 323.) germ. Apol. "Darzu machen sie aus ben natursichen Lusten res medias" conveniunt cum Guels.: Cupiditates naturales severunt res medias, non cum enuntiato prorsus diverso, quod in Chytr. exstat (vide supra p. 277. notam 10.). \*)
  - b) secundi generis exempla praebentur in annotatt. I, 39. (p. 226.) et II, 59. (p. 336.), ubi additamentorum, quae in Chytr. leguntur, nullum vestigium in germ. Apol. invenitur.
  - c) tertii generis exempla sunt annot. I, 18. (p. 323.) et II, 96°, nam verba lat. germanicis prioris loci: und eben diese uberbleibung nicht fur sunde gerechennt respondentia: Et has reliquias peccati sed ut non imputetur, et ea, quae alteri loco: gleich wie das wort gereizt werde, respondent: Sicut verbum incurrit in aures, ut excitet cor ad credendum, tantum in Guels. et Onold., non vero in Chytr. exstant.
- 3. iis locis, quibus Codex Onoldinus a Guelf. (et Uhytr.) differt a) aut vocibus emuntiatisve diversis, b) aut omissionibus, germanica Apologia verba Guelferbytani (et Chytr.) reddit.
  - a) prioris generis exempla leguntur in annotatt. I, 51\* (p. 327.): wollen wir vns Rhumen? = lect. lat. Guelf. et Chytr.: gloriabimur (Onold.: gloriabuntur); II, 13\* (p. 333.): vnd = Guelf., Chytr.: et (Onold.: aut); II, 83\*: Lete von der gerechtickait = Guelf., Chytr.: doctrinam iusticiae (Onold.: iusticiam doctrinae); III, 78.: ann lange Beit = Guelf., Chytr: diu (Onold.: dein).
  - b) alterius generis exempla praebent annotatt. I, 16.: aus den naturilitien Luften = Guelf.: cupiditates naturales (Onold. omittit vocem: naturales); I, 29°: Menschlicher Natur = Guelf.,
    Chytr.: humanae naturae (in Onold. deest: humanae); I, 55.: vorbeut, das Sich nhemants
    selbst vonn etwas Rumen solle = Guelf., Chytr.: vetat gloriari in nobis (quae in Onold.
    desunt); II, 13°: frid vnd freude Inn dem hailigenn gaist = Guelf., Chytr.: et pax et gaudium in spiritu sancto, et II, 17.: die habenn Cristum angezogen, hie Ist kahnn Jude noch grieche,
    hie Ist kahn fnecht noch freder, hie Ist kain Mann noch weib 2c. = Guelf., Chytr.: Christum
    induistis. Neque iudaeus est, neque graecus, neque seruus est, neque liber. Neque masculus est, neque femina. Onold. utroque loco habet: etc. (vide p. 284. not. 30. et 31.).
- 4. Denique memoratu dignum est, non ubique germanicis verbis latina respondere, quippe quod a) aut in Cass. et Coel., b) aut in altero corum occurrunt additamenta quaedam:
  - a) Additamenta, quae in utroque inveniuntur, 1) aut eadem sunt, 2) aut diversa. Prioris generis sunt ea, quorum in annotatt, II, 13. 14° mentio facta est; nam verbis: lenblich, fittlich, atque: wer barInne Cristo bienet, ber Ist got gesällig vand benn Mennschenn Beweret, in utroque obviis nulla latina verba respondent. Alterius generis additamenta afferuntur in his annott.: I, 16. ubi Cass. addit: als ehe, wollust, gellt vand guth begerenn, Coel. autem bie in vaser eigen gewalt stehen; I, 23. Cass. addit: gewissenn, Coel.: Herhen van Gewissen; II, 71. Cass. addit: zwo, Coel.: grosse vad. Additamentum longius in annot. III, 4. memoratum utriusque generis est; nam maior additamenti pars: Es hat auch ain seltgam Annsehen die boch solltenn in utroque legitur, reliqua autem pars diversa est, in Cass. enim haec sic legitur: vor die Selenn vand gewissen als Beter sorgenn, in Coel. vero sic: Conscientiarum parentes sein.
  - b) Additamenta, quae tantum in altero leguntur, 1) in Cass. e. c. I, 89., ubi tantum in hoc Cod. addita sunt: was die first set; 2) in Cuel. e. c. II, 29. vox vns, II, 37. vox: Artistel.

Apol. german. articuli VII. legitur. Ut enim exempla in hac disquisitione afferenda quam brevissime significem, annotationes germanicae Apologiae adscriptas indicabo solls numeris, quos iis praefixi. Cam autem iidem numeri pluries occurrant, quippe quod post notam 100. in german. Apol. articuli VII. iterum sequitur nota 1., item post notam 100. huius alterius centuriae in german. Apol. articuli XIV. tertio sequitur nota 1., etc. has annotationum centurias numeris romanis I. II. III. etc. ita distinguam, ut e. c. I, 1. note primam annotationem primae centuriae (infra p. 331. obviam), II, 1. primam secundae cent. (p. 332.), III, 1. primam tertiae cent., etc.

<sup>\*)</sup> Attamen loco quodam Cod. Cass. germanicae Apol. varias lectiones lat. Chytr. et Guelf. (atque Onold.) coniunctim exhibere videtur, conf. annot. III, 23. — Alio loco Cass.: Stem bas congruit cum Chytr. Item quod, Coel.: bienefl cum Guelf., Onold.: Quod, vide notam V, 35.

Restat, ut de altera quaestione, scil. de discrimine Codicis Casselani et Editionis Coelestini disseramus.

Uterque primum eo inter se differunt, quod scriba Codicis Cass. sequitur scribendi rationem, quae tunc temporis in Germania meridionali usitata fuit, e. c. heilig, gerechtideit, ann, Editio Coel. autem eam scribendi rationem, quae in Germania septentrionali in usu fuit, e. c. heilig, gerechtigfeit, ein. Deinde verba latina quibusdam locis inserta in Cod. Cass. fere ubique germanicis litteris scripta, in Ed. Coel. vero latinis expressa sunt.

Praeter haec, quae magis ad externam formam pertinent, uterque inter se differunt fere hisce:

- a) pluribus lecis collocatione verborum, e. c. Cass. nicht hier Inne, Coel. hierinnen nicht (vide annot. I, 45.); Cass.: gotte alfo, Coel.: also Gott (annot. II, 52.); Cass.: follenn vonn Iren Bischofen ordinirn lassen, Coel.: von iren Bischofen follen Ordinieren lassen (annot. II, 98.). vide etiam annott. III, 94. 97. IV, 25. 36. 41. 43. 68. 81. 84. et al.
- b) saepissime altis formis eorundem verborum, caiusmodi exempla praebentur in annott. I, 7. Cass.: wirdungen, Coel.: wirdung; I, 11. Cass.: Rötigernn, Coel.: nötigen; I, 13. Cass.: ber, Coel.: bem; I, 14. Cass.: fdweten, Coel.: fdwetet; I, 17. Cass.: werbe, Coel.: wird; vide praeterea annott. I, 32. 33. 37. 46. 56. 72. 74. 81. 95. II, 7. 23. 25. 27. 43. 82. 88. et al.
- c) persaepe aliis verbis enuntiatisve: α) loci, ubi Cass. et Coel. singulis verbis different, inveniuntur e. c. in annotatt. I, 4.~Cass.: bas, Coel.: ale; I, 8. Cass.: clereten, Coel.: exflereten; I, 19. Cass.: bes, Coel.: meines; I, 21. Cass.: ehrlichs, Coel.: flerlichs; I, 25. Cass.: Shunt, Coel.: jeht; conf. etiam annott. I, 34. 35. 43. 48. 53. 63. 64. 66. 67. 78. 83. 96. 100. et al.; β) loci, ubi Cass. et Coel. integris enuntiatis different, indicantur in annott. I, 3. 38. 40. 42. 85. 87. 90. 91. II, 51.
- d) pluribus locis verbis emantiatisve aut in altero additis, aut in altero omissis:
  - 1. Exempla locorum, in quibus Cass. continet verba vel enuntiata, quae in Coel. desiderantur, praebentur in annott. I, 73. Cass.: bie Sacrament, Coel.: Sacrament; I, 97. Cass.: So hat auch, Coel.: So auch; II, 8. Cass.: folch gotts binft, Coel.: Gottesbienft; II, 10. Cass.: gnad erlangen unnd selig werden, Coel.: selig werden; III, 63. Cass.: unnd nut sein soll, Coel.: und nut; II, 5. Cass.: und tirchenbreuche, Remlich universales tradiciones, wie sie es nennen, Coel.: und Atribenbreuch. Conf. etiam annott. IV, 4. 59., ubi Cass. habet verba latinis respondentia, quae in Coel. desunt. Praeterea pluribus locis Cass. addit: 2c., vide annott. I, 47. 62. 70. 77. 99. II, 17. 41. 76.
  - 2. Exempla locorum, ubi Coel. exhibet vorba, quae in Cass. non exstant, inveniuntur in annotatt. I, 6. Cass.: furciten, Coel.: 3u furciten; I, 9. Cass.: Expfunde, Coel.: bie Expfund; I, 30. Cass.: 3nn hailigen, Coel.: in ben Seiligen; II, 16. Cass. noch, Coel.: noch tein; III, 25. Cass.: auch, Coel.: auch gern. Vide quoque annett. IV, 99. V, 23. 28. 39. 93., ubi Coel. continet verba cum latinis congruentia, quae in Cass. desunt. Practerea in Coel. inscriptiones additae sunt. vide annott. I, 3. 20. 24. 88. II, 18. 20. 36. 60. 97. III, 12. 18.

Denique fortasse quaerat aliquis, uter praeferendus sit. Hoc quidem in suspenso relinquo et decernere non audeo; sed pauca de hac re afferenda sunt:

- a) quod ad scribendi rationem attinet, Editio Coel. Codici Cass. praeferenda sit eam ob causam, quod verborum formas fere tales exhibet, quales ab ipso Melanthone scriptas esse suspicari licet; Codicis Cass. scriba pro hac scribendi ratione usus est tali, qualis in illis regionibus meridionalis Germanlae tunc usitata erat.
- b) si autem quaeritur, uter cum latina Apologia magis congruat, respondeo, aliis locis Codicem Cass., aliis Editionem Coel. magis cum latina consentire. Prioris generis exempla praebentur in annotatt. I, 22. Cass.: vordienlich seint = lat.: sint meritor.a, Coel.: etwas verdienen, und wie nicht; I, 98. Cass.: Je = lat.: unquam, Coel.: nie; II, 30. Cass.: Inn unnsernn Herten = lat.: in cordibus nostris, Coel.: in unserem herten; II, 53. Cass.: gut = lat.: bonum, Coel.: sieh; II, 95. Cass.: vonn benn seipsichen vren, = lat.: in aures, Coel.: von dem seibsichen Ohr. Alterius generis exempla inveniuntur in annotatt. I, 21. Coel.: nichts flersichs gesaft = lat.: Neque tamen satis explicatur, Cass.: nichts chrsichs gesagt; I, 41. Coel.: vunnuze seind wir Gott oder sur Gott, aber nicht sur uns seibs = lat.: inutiles deo, sed non nobis, Cass.: vunnuze sint wir got, aber doch seint wir nuze unns seiber; I, 44. Coel.: hie sonde nan viel sagen von solcher salter und ungereumbter ausselgegung = lat.: Quam multa hie diei possent de hae frigida exposicione, Cass.: vund Man sont dies geschsens woll spotten; II, 4. Coel.: alle = lat.: universales, Cass.: estich; II, 11. Coel.: Satungen = lat.: tradicionum,, Cass.: Satung; II, 39. Coel.: So sau man auch nimmers

mehr beweisen == lat.: manquam probari poterit, Cass.: Stem. Alios locos, quibus Coel. came lat. Apol. magis congruit, quam Cass., lector inveniet in annotatt. II, 47. 50. 72. 90. 92. III, 64. 67. et al.

c) Tandem memorandum est, locos depravatos in utroque inveniri. 1) e Cass. huiusmodi exempla proposita sunt in annotatt. I, 52. Coel.: Biebersacher, Cass. male: widersachenn; I, 60. Coel. recte: habe, Cass.: haben; I, 71. Coel. recte: nennen, Cass.: nehmen; III, 9. Coel.: 3e, Cass. male: Sie — 2) e Coel. autem in annotatt. I, 49. Cass. recte: liebt, Coel.: lieber; I, 75. Cass. recte: er, Coel.: Es; III, 33. Cass.: Stende, Coel. male: Sted; III, 60. Cass.: Surtictenn, Coel. male: jurichen.

# Antwurt ber wiberlegung auf vnnfer bekenntnus vbergeben. 1)

Raiserliche Mant. wirt befindenn balb Im eingang, wie vnbedechtig vnnd vnfreuntlich die gehanndelt, welche bie confutacion vnnb widerlegung vnnfer bekentnus 2) gestellet habenn. Der ander artifel In vnnfer bekentnus, Remlich von ber erbfund, Ift etlicher wort halb Cauillirt, also 8), gotfurchten vnnb vortrauen bebeutten wirdungen, baromb fen es nicht recht, bas wir gefagt habenn, Erbsund sep, bas 4) wir geboren werben on gottes furcht vnnd glaubenn, ban so wir schon Raynn weren, fonten 6) boch Die finder nit folche wirdung haben, Darauf geben wir dife anntwurt: In ber beutschen bekentnus wirt mit claren wortten aufgebruckt, bas wir nit redenn vonn Wirdungen, sonder von den gaben Mennschlicher natur, die Sie gehabt hatt vor dem fall Abams, benn also lautenn boselbst die wortt: Weitter wirbet geleret, bas nach bem fall Abe alle menschen, so naturlich geboren werbenn, Inn funden entpfangenn und geboren werbenn, bas Ift, bas fie alle vonn mutter leib ann, voll boser Luft vnnd naigung fint, vnnd kayne ware gottesfurcht, kainenn waren glauben an goth vonn Ratur haben tonnen, biffe wort beweisen Je clar, bas wir nicht von wirdlichen Sunden rebenn, Sonder von dem vormogen ber natur, Remlich das alle Mennschenn, Souil die naturliche geburt belanget, nit vermögenn, aus Irenn Raturlichen frefften, Gott warhafftiglich furchten 6), vnd got vonn herzen vortrauenn. So Ift es auch nit aunn Rewe vngehorte weise zuredenn, das forcht und vortrauenn bedeuttenn nit allayne wirdungen 7), Sonder auch gaben, Bund wir haben mit vleis also redenn wollenn, Auff das wir die gemayne besinition der Erbsunde, die eiwas tundell Ist, clereten. 8)

Annbere habenn die Erbsunde also befinirt, bas fie fen ber Manngell ber angebornenn gerechtidait, Wir nemenn die tail vnnb fagenn, Erbfunde ") fen ber Manngel an Gottesfurcht vnd am vortrauen an got, benn bie angeborne gerechtidait wurde, wo Sie gant blieben were, Inn allenn Menschen gewirckt vnnd mitbracht habenn dise gaben, Gotte furcht und wares vortrauen an got, ond bife ftud haben wir barumb bestelleber erhelett, bie weill bie andernn, wan Sie vonn ber Erbsunde Reben, nur gebenden ber groben eufferlichen begirben, wiber bie annbere taffell Molf. 10), Bnb schweigen gar ftill vonn benn luften ber Ratur, die Taufent mal erger fein, Remlich, wie Inn ber Ratur ftede Gottes vorachtung, fain vortrauen zu got, vnnbt mas ber Innerlichen haimlichen schebenn mehr seint: Difer Rotigernn 11) ftud wirt Jun ber schulen 12) nymmer gedacht, Sonnder Disputirn bieweil vonn andern vnnotigenn fragen, virum fomes sit qualitas corporis, vtrum contagione pomi contracta sit, an afflatu serpentis.

So Ift es auch ain vorgebene Zunotigung, bas Sie Sagenn, ber articell bes Lutters, (.bie erbsunde bleibe nach ber 13) tauff.) sen schonn vorlangst vordampt, ban

<sup>1)</sup> Antwurt — vbergeben.] pro hac inscriptions Codicis Cass. in Ed. Coelest. legitur hacoce: Apologia Der Augspurgischen Confession, barinne auff ber Wiebersacher Constitution gesantwortet wirbt, etc. Wie bieselbe Kep. Map. zu Augspurg Anno 1530. vbergeben. Buuor nie in Druck kommen.

<sup>2)</sup> vnnser bekentnus Coel.: vnser Articlel bekentnis (lat. Apologia prior habet: Consessionis nostrae)

<sup>3)</sup> Der ander artikel — Cauillirt, also,] Cool.: Der Ander Artikel, | Bon der Erbsunde. (hase tanquam inscriptio supra sequentia collocata sunt.) Es ist ein vngegründtes geschwes, das ste herfür bringen, von der Ratur der Erbsündt, wenn sie sagen,

<sup>4)</sup> bas | Coel.: als

<sup>5)</sup> tonten] Coel.: tonbten

<sup>6)</sup> furchten,] Co el .: jufürchten,

<sup>7)</sup> wirdungen] Coel.: wirdung

<sup>8)</sup> elereten.] Coel.: erflereten.

<sup>9)</sup> Erbfunbe] Coel.: bie Erbfanb

<sup>10)</sup> Moif.] Cass. addit: 1; Coel.: Monft

<sup>11)</sup> Rötigernn] Coel.: nötigen

<sup>19)</sup> Jun ber schulen] sie Cass. et Coel.; Bertramus in l. Eitter. Abgandi. 3. St., ubi Apologiam german. priorem e Coelestini Editione anno 1597. repetita denuo edidit, p. 58. vocem ber mutavit in: ben, quocum congruit latina Apologia prior, quae habet: Haec in scholis non attingunt.

<sup>18)</sup> ber] Coal.: bem

sie wissen vast woll, das der Lutter Inn dem Recht vand woll gelert hat, wenn er sagt, quod reatus solutus sit per Baptismum, etiam si materiale, (.vt vocant.) peccati maneat, denn das haist der Lutter peccatum, sunde, wie es auch die schrifft vand S. Augustin nennen, die andern haissen es somitem vad schweben 14) dauon, Wie die philosophi nach haidnischer art, das die natur, wiewol sie schwach, vormuge aus Iren aigenenn tressen, das sie got surchte vand Im herslich vortrau, vand dergleichen Mehr. Darzu machen sie 15) aus den naturlichen Lusten, res medias, als ehe, wollust, gellt vand guth begerenn. 16)

Also habenn die Schullerer benn Ramenn ber Erbs funde woll behaltenn, Aber mas Erbfunde fen, vnnb mas Sie wirfe, habenn Sie noch nye gnugsam bargetann, Bie doch hoch vonnoten, Derhalben mufte der Sutter beuttenn vnnb clar auslegenn, Bas boch Erbfunde were, Bnd wie ber Reatus auffgehaben werbe Inn ber tauf Bund die Sunde hebe ann Zusterbenn durch ben hailigenn gaift, Sy werbe aber boch gleichwol nit alfo balb auff annn mal ausgefeget, vnb ebenn bife vberbleibung vnnd reliquias ber sunde haift die schrifft Sunde, Dann S. Paul fagt, bas mich gefanngenn nymbt Inn ber Sundenn gesetze, Also rebet auch G. Augustin: bann er spricht Contra Julianum, die sunde wird vorgebenn Inn ber tauffe, nit bas fie Rymmer ba fen, Sonnber fie werbe 17) nicht fur funbe gerechennt. 18) Item bas gesfeze ber Sunbe, welche Ift Inn benn glibern bes 19) Leibs, Ift vorgebenn burch bie gaifiliche widbergepurt, vnnd bleibt boch Inn bem fterblichen flaische, vorgeben Ifte, quia Reatus solutus est Sacramento, quo renas scuntur fibeles, benn die tauffe wirdt ain neue geburt, vmb welcher willen die Sunde, die noch da Ift, nit fur Sunde gerechennt wirt.

14) fdwegen] Coel.: fdwest

Aus diffem allenn hat Ray. Mant. gnediglich vand leichtlich Zuwornemenn, das wir aigentlich das haltenn vand lerenn vonn der Erbsunde, das do heltt vand leret die gemaynne Christliche firche.

20) Im viedenn vnnd sechken Artickel Ik hinzugesest aunn lannge disputation de Merito, vom vordink, vnnd wirt doch nichts ehrlichs gesagt, 21) wie fernn des menschenn werde vordinlich seint 22), Bnud wer solche nicht clerlich leret, der vortundelt mit deme, das er die werd zu vast rumet, die selige lere vom glaubenn, wie der gerecht mache sur gott, Welche lere die aller notigist Ift denn rechtschaffenenn gewissenn 23), Welche lere auch soll als die nottigste Inn der Eristlichen sirchen das Rezgiment habenn vnnd ausse hestliche getriebenn werdenn.

24) Ru febe mann nur wunber zu, wie glimpflich fte Ihunt 25) redenn vom vordinst. In vorzeiten, wann fte Retten 26) vonn ber vorgebung ber Sunden wind ber Rechtferttigung, Go mart bes glaubens nye gebacht, allaine fagt Mann von werden, Bubeme fagten fle, bas bie werd ohn benn hailigen gaift gnabe vordintenn be Congruo, barnach vordintenn bie werd mit ber gnabt bas Ewige lebenn be Condigno, vnnd mas 27) die gannte Eriftliche lahr nit anders, ban eittel philosophei 28) vonn werdenn vnnb 29) weltlicher jucht, nit vom glaubenn und gotlicher wirdung; ben bas habenn fie auch mit flarenn wortten geschriebenn: Bonum opus fine gracia factum et bonum opus cum gracia factum effe eiusbem Speciej: Cum gratia tantum abberet refpectum meriti. Alfouil gabenn Sie benn frefftenn Mennichs licher Ratur, 294) bas fie mainten, man bedurffte bes hailigen gaifte nit.

Etliche Zweiueltenn auch, ob die gnade etwas wirfte Inn hailigen, 80) vnnb lereten, bas ann mensch konte 81)

24) Sequentia in Coel. inscripta sunt: De Merito.

25) Shunt] Coel.: jest

27) was (in Cass. et Coel.) h. l. i. q. wat

29) werdenn unnb] a Coel. absunt.

80) Inn hailigen,] Cool.: in ben Belligen,

<sup>15)</sup> Darzu machen fiel Cool.: machen alfo

<sup>16)</sup> als the, wolluft, — begerenn.] pro his in Coel. loguntur: bit in vnfer eigen gewalt stehen. In latina Apologia priore neque hace, neque illa inveniuntur, sed nonnisi verba, quae vraecedentibus: Darzu machen ste — res medias respondent: Capiditates naturales secerunt res medias; hace verte in Guelf. leguntur, (Onold. habet eadem verba, excepta voce naturales, quam omitici); Chytr. vero ab his h. l. prorsus differt (vide supra p. 277. notam 10.) Ex his intelligitur, ges mamicam Apologiam priorem non cum Ed. Chytr., sed magis cum Codd. Guelf. et Onold. consentire, peculiaria autem additamenta quibe ulam loois habere.

<sup>17)</sup> werbe] Coel.: wirb

<sup>18)</sup> und ebenn dise vberbleibung unnd reliquias — nicht fur sunde gerechennt.] latina verba, quae his respondent: Et has reliquias pecesti — sed vt non imputetur, tantum in Guelf. et Onold., sed non in Chytr. legumeur (vide supra p. 277. notam 12.); sez quibus iterum elucet, germanicam Apol. priorem non congruere cum latina, qualis in Ed. Chytr. continetur.

<sup>19)</sup> bes Coel.: meines

<sup>20)</sup> Sequentia in Coel. sie inscripta sunt: Der Bierbe und Sechfte Articlei, | Wie man für Gott Fromm und Gerecht wirb.

<sup>21)</sup> nichts ehrlichs gefagt,] Coel. aptius: nichts fleriichs gefagt, (= lat.: Neque tamen satis explicatur,)

<sup>22)</sup> vorbinlich feint (= lat.: sint meritoria)] Coel.: etwas verbienen, und wie nicht,

<sup>23)</sup> gewissen, Coel.: Gergen und Gewissen, Lat. Apol. prior habet solam vocem: piis (= ben rechtschenen), ergo similiter ac illo loco in nota 16. memorato, nullam harum vocum continet, quibus Coel. et Cass. inter se different.

<sup>26)</sup> Reiten] Cool.: rebien, utrumque i. q. rebeien

<sup>28)</sup> philosophej] in Foerstemanni Ed. Codicie Cass. (sine dubio tautum typographico errore) legitur: philophi; Coel.: Philosophei

<sup>29</sup>a) Mennschlicher Ratur,] == lat.: humanae naturae, quae in Guelf. et Chytr. leguntur, in Onold. autem vox humanae deest (vide p. 280. notam d.)

<sup>81)</sup> fonte] Coel.: fonbte

aus feinem Raturlichem vormugen die gepott gottes halttenn quo ab substantiam actus, tametsi respectus meritj deeffet.

Worumb ftraffenn 32) die Biscoue do nit solche gotslefterung vnnd offenntliche blasphemien, wie Inenn doch gepurt hette, Ja sie lissen solchs gehenn, vnd In der schulen vor hailige ding lerenn 88) zu mergklicher vneer vnnb vorclannung 34) bes vordinfts vnnb fterbenns Chriftj. Allapne bo Dtann begunt jumuden Wiber ben Ablas Mardt vnnb wibber bie Tirannen bes Babfts, bas 35) hat Mann vor groffe vnnd vnnleidliche kegereienn gehalttenn, gleich ale hettenn fie zuvor eittel foftlich hailig bing geleret, boch habenn Sich etliche theologi nu gebeffert, vnd bekennen, bas Je Zuuil, vnnd mehr ban Recht Ift, gefurt Ift Inn bie hailige fdrifft, Aus menschlicher philosophei, Befennen, bas Mann bes Mennidenn frefftenn Buuil Bugebenn bat, Befennenn, bas bie gebot gottes nit allain gebietenn, wie Man eufferlich from fein foll, den das kann vornunfft etlicher Daffenn ausrichten, Sonnder bas fie gaiftlich fennn, vnnd wollenn bas hert Rain habenn, fordern benn glauben, die hoffnung, bas Man Sich gewislich hulff zu Gott vorsehe In allenn noten, bas Man got anruff, bas Man bas flaisch, bas ift alle flaischliche luft, tobte.

Jit laffenn Sie Inn 86) wolgefallenn, das sie benn glaubenn hinzuthun, Wenn Sie vonn der Rechtserttigung vand vorgebung der Sundenn redenn, Remlich, das vmb bes glaubens willen denen die Sunde nit zugerechnt werd 87), die do glauben, Sie werden In verzihen vmb Cristus willenn, Allain sie flickenn etwas dran vom vordienst der werd, vand bekennen doch, es sen sast geringe. Sie sagen, die werd, die Inn der gnad geschenn, vordienenn das ewige Lebenn, sed minus principaliter, Dis Einig studsain behalben sie noch von der vorigenn grunt-

fuppen falfcher lahr.

Bund wans schon War were, Als nicht Ift, das die werd exlicher massen vordienstlich weren, So Ist dannoch vanser articell Eristlich vand Recht gestelt, gute werd soll man thun, den got hatt sie gebottenn, Aber doch also, das wir nicht auff vanser werd vortrauenn, damit fur got gerecht zusein, Sondern vortrauenn, auff denn vordienst vand die Zusage Cristi, 88) das helt vanser Articell, vand Ist kann Zweiuell daran, alle Eristenn Russen das bekennen und leren, denn also sagt der prophet Im psalter, Herre gehe nicht Inn das ge-

richt mit beinem fnecht, benn fur bir wirt nymant gerecht bleibenn, Item so bu, Herre, wilt acht habenn auff Miffetat, her, wer wirt bestehen?

Bund Augustinus spricht: got furet vans nit Jum Ewigenn lebenn burch vanser vordinft, Sonndern Durch seine barmherhidait. Also will vanser Articlel, das Man gutte Werd Tun soll, Dieweill sie got gebeut vand haben wil, vand vordampt doch das vortrauen auf die wergk, ben dis vortrauenn habenn Alzeit alle Eristen vand frommen leut vordampt.

Die widersacher habenn ain gloßlain erticht vber benn fpruch Crifti, ber folch vortrauenn auff vnnfer wergt vorbeut, Remlich: fo-3r alles getann hapt, fprecht, 40) Wir Seint vnnuze fnecht, vnnuze (beuten fie.) fint wir got, aber boch feint wir muze vnne felber, 41) bas Ift ain ausstucht ab hominem, Wenns aber anse lichtt kommenn wirt, was mann bauonn reden wert, 42) hat annn Ider vorftennder 48) ben Ime felbft woll quermeffenn, vnnd Man kont bifes gloßleins woll spottenn, 44) Bo wir fan. Mant., vnnfere aller gnebigftenn Herrn, nicht hier Inne 45) auffe underthanigste vorschonntein, Es folten aber bie vnber fan. Dant. Ramen tiffe schrifft zusammen getragenn haben, vleiffiger vnnb vorfichtiger gewefenn fein Band Inn foldenn aller große wichtigsten Sachenn nicht also mit ber schrifft vnnb gots tes Wortt, borgu Dit tapn namen icherpenn.

Sanct Ambrofius legt biffen spruch vil Anders aus, ber also spricht, hiraus volget, das Rymannts Sepne werd Rumenn soll, den wir seint Got vnnsern dinst aus pflicht schuldigk, Bnnb bald hernach, die gnad Sollenn wir Rumen, And die Schwachait der natur nit vorgessenn. Wir wollenn aber Inn der kurt beweisen, das diffe

<sup>32)</sup> ftraffenn] Cool.: ftrafften

<sup>83)</sup> Ierenni Coel. male: lerten

<sup>34)</sup> vorclannung Cool .: verfleinerung

<sup>35)</sup> bas | Coel.: bis

<sup>36) 3</sup>nn] Coel.: ihnen

<sup>37)</sup> bie Sunbe n. g. werb,] Coel.: bie Sanben n. g. werben,

<sup>38)</sup> bas wir nicht — bie Busage Crifti,] Cool.: bas wir nicht meinen, wir verbienen mit unsern Werden, bas uns Gott gnebig sep, und wir für Gott Fromm fein, Sondern aus lauterm verbienft und zusagen Chrifti.

<sup>39)</sup> vorbampt (Coel.: verbampt)] has voee hase particula finitur, aeque as in latina Apol, priori Codicum Guelf. et Onold. finitur verbo: damnauerunt. Additamenti igitur, quod h. l. in Chytr. exstat (vide supra p. 281. notam n.), in germanica nullum vestigium reperitur. Itaque his locus novum praebet documentum Apologiam german. priorem non congruere cum latina Editionis Chytr. (conf. supra p. 277. notae 10. 12.).

<sup>40)</sup> Die wibersacher habenn — sprecht,] Coel.: Die Biebersacher haben mit einer erbichten beutung, und als ich acht, jum Fase nucht boffen, benn es fan ihn je nicht ernft fein, gebeutet ben Spruch Chrifti: Benn ihr alles gethan habt, was ihr folt, so sprecht,

<sup>41)</sup> fint wir got — vnns felber,] Cool.: seind wir Gott ober für Gott, aber nicht für vns felbs, (= lat.: inutiles dec, sed non nobis)

<sup>42)</sup> Benns aber anse lichti — bauonn reben wert,] Cool.: Bas aber alle Belt von biefer anslegung vrihellen werbe, wenn sie bermal eins an tage kommen wirb,

<sup>48) 3</sup>ber vorftennber] Coel,: jeglicher Berftenbiger

<sup>44)</sup> vnnb Man font — woll spottenn,] Coel.: Die tonbte man viel sagen von solcher falter und ungereumbter auselegung, (= lot.: Quam multa hie diei possent de hae frigida exposicione)

<sup>45)</sup> nicht hier Inne] Cool.: hierinnen nicht

Rebe Crifts vordammen 46) ben vordinst vand bes vors binsts vortrauenn.

Eriftus gehet damit vmb, das er vnns abwende von dem vngotlichenn vortrauenn auff vnnssere vordinst, Er hebt aber von anner gleichnus an, das wir gott nit Mogenn zum schuldner Machenn, als der vns vmb vnsser vordinst willenn gnedig sein Musse, gleich wie annt knecht nit kann seinen hern zwingen, Wann er schon alles gethann hat, Was er sol, das er Im musse dars vmb vil schuldig sennn, Also auch Ir, Sagt er, dieweil Ir snechte seiet, könnt got nicht zum schuldner machen 26.47

Dieweil aber got vnns nit 48) schulbig ift, so voleget, das wir nit 48) Rumenn konnenn, das vnnser werd vordinstlich sennn, den wie sint sie vordinstlich, so doch got denn werdenn nichts schuldig Ift?

Doruber stehet auch Im Tert, das vnns Eristus haift vnnuge knecht, das aigenntlich als vill haist, als Insussicientes, das kainer thu souil, als er woll soltte, Denn wer libt got, Wie er sol? wer sorcht got, Wie er sol? Wer tregt gebuldiglich alles, was Im got zuschickt, wie er soll? wer liebt 49) seinenn nagstenn, wie er soll? Wer thut seim beruff volge Inn allenn studenn, wie er soll?

Also haist es, 50) Inutiles formaliter, benn Mann mus mit denn Sophisten Ir sprach Redenn, Wie auch S. Baul leret, das die werd vnrain sein, do er spricht, Ich thu nicht das gut, das Ich will, Sonnder das arg, das Ich hasse, das Tu ich. Item das flaisch begeret wider denn gaist, denn Inn der Ratur steckt eittell sunde, bose Luste, gotts vorachttung, Wenig vortrauenn zu Got: bisse Sunde hindern auch die Allerhailigstenn, vnnd Machenn alle gute werd vnreyn, das Ist der Einseltige vnnd aigenntlichen 51) vorstanndt der Wortt Eristi.

Hieraus schleuft Siche nu gewaltiglich, bas auff bas vordinft ber werd nit Jutrauen sen, Dann dieweill gott vnns nichts vorpflicht Ift, vnnd vnsere Wergt seint nicht gnugsam, Wie wollenn wir vns denn vonn vnnsern Werdenn Rhumen? <sup>514</sup>) Es wolt sich dann Ein knecht Rumen, das er seines hernn Acer vbell gebauet hette.

Jum Lettenn, So Ift auch vnnser wibersacher 62) glösslein nit widder vns, denn so die werd gott nit 88) Rute sein, folget, das Inn 84) got nichts schuldig Ift, Ift er nu benn werdenn nichts schuldigt, wie konnen wir ban von werden Rumen, das sie eiwas vordienen? Wir wollen aber faren lassen sollche faule globsein, den Ibersman vorstehet es woll, das Eristus mit differ gleichnus will aufstebenn vnnd straffen allen Rum, den wir der werd vnnd vordinft halben haben.

Roch sint vanser widersacher so thun, vand dorssen durch ann sophistische auslegung, die Sie selbst ertickt haben, Inn dissem claren Text ann ausstucht suchenn, Dorumb Ist nit not lennger disputationn: Denn das Ist Je gewis, das die schrift allemathalbenn vordeut, das Sich anymants selbst vonn etwas Romen solle, 55) den was habenn wir, das wir nit enathsangenn habenn? sollenn auch nit puchenn vand vortrauenn wider aus vanser sterde, noch kresste. Derhalben habenn wir Recht geredt, das Mann musse gute werd thun, denn Got hat sie gebotenn, vand sollenn doch gleichwol auss vordinkt Eristi.

Hie, sagenn Sie, braucht boch die schrifft des worts 66) Merces, Lon, dorumb seint die werd vordinstlich, denn wo lon Ist, do Ist auch vordinst. Die Ik aber ain Sophistisch gloslein, saen 67) das Wortlein Merces auff, vand gedenden dordurch alle anndere clare vand lannge spruche Inn der schrifft, da diffe sach nach der lennge gehanndelt wirt, mit annem wortlein vmdzwstoffenn, vand vorstehenn doch der schrifft Rede vand art nicht.

Lonn haist nit lonn ber wirdidait halbenn der werd, Sonnder vmb der Zusag willenn gottes, die Zusage aber, Wie S. Baull leret, wirt Im 68) glaubenn entpsangen, nicht vmb vnser werd willenn, Sonnder das vnns Eristus durch sein vordinst gnad erwordenn hatt, denn gleich wie die Zusage denn glauben soddert, Wie Pawlus sagt, also soddert auch Lonn den glaubenn, denn lon Ist ayn ding, das got zusagt, Et causa Mouens promittentem, non est dignitas operum nostrorum, sed Meritum Eristi, Soll gott etwas Zusagenn, so mus er aynn vrsach habenn, die Inn 89) dorzu dewegt vnd Im vrsach dorzu gedenn habe. 60) Dise vrsach Ist nit die wirdidait vnnser werd, Sonnder das vordinst seins libenn Sesu Eristi, das es aber also sey, konnte 61)

<sup>46)</sup> vorbammen] Coel: verbamme

<sup>47)</sup> st.] a Coel. abest.

<sup>48)</sup> nit] Coel. utroque loso: nichts

<sup>49)</sup> liebt] Co el. typ. errore: lieber

<sup>50)</sup> es Cool. recte: er (soil. Christus)

<sup>51)</sup> algenntliche] Cass. male: algenntlichen (Cool. eigenbtliche)

<sup>52)</sup> wiberfacer] Cass. male: wiberfacenn (Cool. Bieberfacer)

<sup>58)</sup> nit] Coel.: nicts

<sup>54) 3</sup>nn] Coel.: inen

<sup>55)</sup> vorbeut, bas Sich — Rumen solle,] have verba respondent intinis: vetat gloriari in nobis, quae in Guelf. et Chytr. leguntur, in Onold. autem desunt. (vide supra p. 282. notam w.). Ex quibus consicere licet, germanicam Apol. inprimis cum latina Codicis Guelf. consentire (de Chytr. iam supra in notis 16. 18. 39. dixi).

<sup>56)</sup> bes worts] Coel.: bas wort

<sup>57)</sup> faen] Coel.: faben

<sup>58)</sup> Sun] Coel.: im

<sup>49) 3</sup>mm] Coel.: jon

<sup>60)</sup> habe.] sic recte Cool.; Cass.: haben.

<sup>61)</sup> tounte] Cool.: fonbte

Mann leichtlich vorftehem, Wen Rann S. Paulus Lere von benn gotlichenn Bufagen, Bonn ber gnaben, vonn ber Rechtferttigung, vom glauben 2c. 62) so pleisfig Inn ber kirthenn gelert vnnb gepredigt hette, als andere vnnube fophiftenn Lere. Derhalbenn habenn wir vnne mit biffenn zwaienn fluden In biffer sachenn auff basmal 68) gnugen laffenn, bas Dann muffe gute Berd thun, benn got hat fie gebotenn, Bnnd bas wir gleichwoll auff vnnd Inn die werd nit vertrauenn sepen, Sonnder allaine auff bas bloffe Zusagenn Eriftj. Denn obschon Justicia legis vorbienet praemia legis, So ift bas gewiffe, 64) bas wir gnab vnnb gerechticait, bie fur gott gilt, nit verbienenn mit vnnfernn Werden, Bund wer folde ehre benn werdenn gibt, ber ichennbet vnnb leftert bie Ehre Crifti, Bie bann Paulus beweifet, bo er Spricht, Wen aus benn werdenn, bie auch got felbft Inn Seym aignem 65) gefete gebeut, gerechtidalt fomptt, So 3ft Eriftus vergebenne geftorbenn.

Auff die 66) Mannung sagenn Wir, bas Wir allaine burch benn glaubenn gerecht werbenn, ben ber glaube ergreifft bie gnabe vnnb Barmherbifaitt gottes, ber bo mais, bas vnne got gnedig Ift vmb Chriftus willenn, biffer glaube wirt gerechennt fur got Bur gerechtikait; vnnd dieweil er ben hailigenn gaift entpfeht, so vornewet ber hailige gaift die herpenn vnnb gebirt In Inen apne Luft, guts guthun, Wie Inn propheten geschriebenn fiebet, 67) Ich will mein gesete Inn Ir Bert gebenn, Alfo fint ben die gutenn werd fruchte bes glaubenns, In des erfennt der glaub, bas wir omb Eriffus vnnb nicht rmb vnnser werd willen ain gnedigenn got habem, Darumb macht ber glaub gerecht, vnnb nit bie wergt, benn ber glaub Sihet auff Criftum, benn vmb seinenn willenn feint wir geliebet. 68) Die Leutte hetten nymmer mehr zu Ewigenn Zeittenn tainen gewiffenn bestemdigenn Troft wider die Sunde vnnd Inn anfechtungen, wen wir umb unnfer werd willenn gnab erlanngetenn, Denn wir enntpfinden boch allewege, bas es nit Raynn umb uns fen, Aber ber glaub bringt gewiffenn Troft Binnferenn gewiffenn, Alfo bas wird gewis barfur halttenn, Wir habenn ain gnedigenn gott omb Eriftus willenn, Es fen vmb vnfere 69) werd wie es wolle, das Treuget Nomannts.

Die wibersacher kuseinn Sich fast mit bem wort

Sola, der glaub allaine 2c. 70) vnd nennen 71) vnns dauonn Solarios, das maynen Sie ser Spisigf, dieweill wir lerenn, Sola side Justisscars hominem, Der Mennsch werd allaynn durch denn glaubenn gerecht, vnnd schreienn, das die wortt, Sola, nit Inn der schrifft stehe, vnnd Man solle die Solenn zu schuchmacher schiedenn 2c.

Sie clagenn auch, wir schlissenn die Sacrament aus, wir halten aber, das der Mensch gerecht wirt <sup>72</sup>) durch denn glauben, nit durch surgehennde odder nachsolgennde werd. Disser glaub wirtt erweckt durchs wortt rund die <sup>78</sup>) Sacramennt, Darumb schlissen wir die Sacrament nicht aus, sonder den <sup>74</sup>) vordinst der wergk, Das tut auch S. Paull, da er spricht, Es Ik gottes sabe, nit aus den werden. Disse Regatiua schneidet die werd gar abe, Item er <sup>75</sup>) sagt ofst, wir werdenn lautter vmb sonnst aus anadenn aerecht.

sonnst aus gnadenn gerecht.

Den gratis Ist auch ann particula exclusiua, vnnd Ist nichts anders, dan wen ich spreche, Sola side Iustisticamur: wir werdenn allain durch den glauben sehlig; Zudeme So Ist das wort donum auch exclusiua particula, die den vordinst ausschleust. 76)

Hie Sihet abermals kay. Mapt., das man Sich Zu wans Rottiget vber solchem wortfrige, vand das vanssere widdersacher auff das hessigte deuttenn das wörtlein Sola, So doch alle Criften vand Criftliche lerer allewege bekant haben, das vorgedung der sunden vas vandsonnst widdersace, vand die widersacher leugknen es selbst nit, Aber ste sint bey der Sophisterey erzogenn, vand haben nichts besters gelernt, Dorumb konnen ste es nit lassen, Sie mussenn gezennet machen, hindert Sie aber das wortt sola so kast. Worumb vordammen ste nicht die altenn, leren 1c.? 77) Worumb krazen Sie es nit aus Iren buchernn? den die vassenn habenn die 78) wort nit erklich gesundenn, 79) Sint auch nit die erken gewesen, die also geredt habenn.

Inn unser Consession habenn wir angezogen benn spruch Ambrosti, bas Ift von Gote also geordent, bas wer an Cristum gleubt, sellig sep, und entpfeet ane 80) werd, Sola Fibe, allain burch benn glauben, umbsonft vor-

<sup>63)</sup> sa] in Coel. deest.

<sup>63)</sup> besmal Coel.: bismal

<sup>64)</sup> bas gewiffe,] Cool.: boch gewifs,

<sup>65)</sup> Beym algnem] Coel.: fein eigen

<sup>66)</sup> bie] Coel.: biefe

<sup>67)</sup> Rebet.] Coel.: ift,

<sup>68)</sup> feint wir geliebet (Cool. find wir geliebt).] have congruent cum lectione lat. Codicum Guelf, et Onold.: dilecti sumus, pro qua Chytr. habet: delecti sumus. (vide surra p. 283. notam mm.).

<sup>69)</sup> unferel Coel.: unfer

<sup>70)</sup> st.] in Coel. deest.

<sup>71)</sup> nennen] sic rects Coel.; in Cass. primum erat scriptum: nemen, quod deinde deletum et pro eo in margine scriptum est: nehmen

<sup>72)</sup> wirt] Cool.: werbe,

<sup>73)</sup> bie] in Coel. deest.

<sup>74)</sup> ben] Coel.: bas

<sup>75)</sup> ex (soil Paulus)] Coel.: E6

<sup>76)</sup> Bubeme Go Ift — auffcleuft.] Cool.: Bubem fo helt auch bas wert, Donum, Gab, alle werd auff. (lat.: Nonne et donum excludit opera?)

<sup>77)</sup> sc.] in Coel dest.

<sup>78)</sup> bidl Cool. : bad

<sup>79)</sup> gefunbenn,] Coel. optius: erfunben,]

<sup>80)</sup> anel Coel.; some

gebung ber Sumben, Alfo rebet and hilarius. Mathei 8. das beweget bie schrifftgelerttenn fast, bas von ainem Mennschen folle 81) funde vorgebenn werbenn. Den In Crifto fonnten fie nichts ben ain Menschen seben, ond bas bas vorgeben warbt, Belche bas gefete nit mochte auflosen, Fibes enim Sola Justificat, ben ber glaube macht allapne gerecht. Soll es nu vnrecht fein, So muffen diffe Sophisten bas wort Sola Inn der Better 82) bucher, bie man nu fouil hundert Jar gelefenn hat, austilgenn, 83) Aber vnnser widdersacher haben ain groffe gnab, bas fie Sich fanner calumnien 84) schemen, ben 85) diffe gannte Sach, wie ain mensch folle vor Gott from vnnd gerecht werden, 3ft vleiffig vnndt reichlich gehannbelt von Augustino wiber bie Belagianer, vnnd ven Ambrofio an vil ortten, Bnnd wiewoll Sie woll wiffen, das wir berfelben 86) leter Mannung volgenn, fo ergreiffen fle boch annn wortlain, bas Sie cauillern, domitt Sie gebenndenn ain schein zuhabenn witer Bns. 87)

88) Im Sibenden Articell, was die firch sep 89) wollenn fie vnne beschweren, ale soltten wire 90) mit Johann Bus halttenn, So wir boch balbit hernach offenntlich befennen, bas In ber firchn vill bofer Dennichen ond beuchler 91) mit benn Sailigen vormischt fein, Solche leutte aber Rennen die widberfacher felbst Mortua Membra Ecclefiae. Sie fein woll In dem Leibe ber firchen, Aber Gie feint boch tobe geliber ber firchenn, berhalben wan wir die firchen befinirn, So begreiffen

vnd Rennen wir die lebenndige gelider.

Bnnb auff bas Rymant mit warhait fagen muge, wir reden von ainer gemalten firchen, die nirgent Ift, So tun wir dorzu epliche eufferliche Zaichen, doben man bie firchen erkennen fan vnnb foll, Remlich gleich halten vom Euangelio ober articeln des glaubens, und die Sacrament gleich brauchen, lauts bes Euangelij, wo man biffe Zaichenn findet wand Sihet, da Ift 92) die kirche.

Aber vnnber benen, bie folde Zaichenn habenn, seint ehliche hailigen, 08) biefelbenn 04) brauchen bifer Zaichen Kecht, Etlich seint bose vnnb heuchler, biefels benn 94) misbrauchenn biffer Zaichen, Wie fol 95) man Doch Richtiger und clerer 96) bieruon Reben? So hat 97) auch fain vorstendiger Je 98) anders gered: ben Paulus Sagt Ephe: v: Criftus hat gelibet die gemanne, und hat Sich selbst vor Sie gegeben, auff das er Sie hailiget, vnb hat Sie gerainigt durch das wafferbab 3m wort 2c., 99) ba 100) nennet Paulus die kirchenn nit den ganten hauffen, Sonber 1) die Jenige, 2) so gerainigt werdenn, Bnnd Sept eufferliche Zaichenn hinzu, Die tauff und bas wortt. Das Sie Sagenn, es fen not Bu 8) ainifait der firchen, das Mann etlich 4) menschen ordes nung vnd firchenbreuche, Remlich vniuerfales tradiciones, wie Sie es nennen, 5) gleichformigk 6) an allen ortten mus 7) haltten, ba sagen wir Lautter nann zu, ben Mennschliche gebreuch seint nit ain folch 8) gotte binft, on welche Man nit fonne 9) anad erlangen vnnb 10) selig werden.

Dorumb Ift bie gleichhait ber mennschlichenn Sakung 11) nit von noten, dann gleich wie an ahm ortt ber tagk lennger Ift, dan am antern, Also Magk man auch an Einem ort Inn firchenn andere weiß vnnb Mennschlich schung 12) haben, ban am anbern. Wie

115 15

<sup>81)</sup> folle] Coel.: follen

<sup>82)</sup> Better | Coel.: Beter (utrumque = patrum)

<sup>83)</sup> austilgenn,] Coel.: ausfragen,

<sup>84)</sup> calumnien] haec vox in Cass. voci cuidam deletae superscri-

<sup>85)</sup> bas fie Sich - fdemen, ben (i. q. benn)] Coel.: bas fie fich fur lugen nicht fchemen noch robt werben. Summa,

<sup>86)</sup> berfelben] Cool.: berfelbigen

<sup>87)</sup> bas Sie cauilliern, — juhabenn witer Bus.] Cool.: bamit fie für ben Leuten Affenfpiel treiben. (lat. Apol. pro die habet verba: quod in speciem exagitent)

<sup>88)</sup> Sequentia in Coel. inscripta sunt: Der Siebende Artickl. Bon ber Rischen.

<sup>89)</sup> was die firch sen, haes verba a Covl. absu. (neque in lat. Apologia leguntur).

<sup>90)</sup> als foltten wirs] Coel.: inn bem bas wirs follen

<sup>91)</sup> bas In ber firchn - heuchler] Cool.: bas viel bofer wab Sppocriten inn ber Riechen

<sup>92)</sup> da 3ft] Coel.: ba ift gewislich

<sup>93)</sup> hailigen, | Coel.: beilig,

<sup>94)</sup> biefelbenn] Coel. utroque low: biefelbigen

<sup>95) [</sup>ol] Coel.: folt

<sup>96)</sup> Richtiger und clerer] Coel.: einfeltiger (lat.: simplicius)

<sup>97)</sup> hat] in Cosl. deest.

<sup>98)</sup> Je (= lat.: unquam)] Coel.: nie

<sup>99) 16.]</sup> in Coel. deest.

<sup>100)</sup> bal Coel .: Sie

<sup>1)</sup> nit ben gangen hausen, Sonber] kaes, quae latinie verbis: congregacionem non quorumlibet, sed fere respondent, in Coel. desunt. Memoratu dignum est, Coel. h. l. fere cum apographo Spalatini a Melanthone nondum retractato congruere; in hoc enim verba: non quoramlibet sed nondum leguntur, vide supra p. 284. notam 26.

<sup>2)</sup> bie Jenige,] Cool.: bie jenigen

<sup>3)</sup> Bu] Coel.: jur

<sup>4)</sup> etlich] Cool.: alle (= lat.: vniversales)

<sup>5)</sup> Remlich vniuerfales trabiciones, wie Sie es nennen,] hasc in Coel. desunt. (Ex verbis lat., quae germanicis "alle Reus ichen Orbnung und Richenbreuch" Editionin Coel. respondent; vniuersales tradiciones humanas, intelligitur, illa verba in Cass. tanquam interpretamentum esse addita.)

<sup>6)</sup> gleichformigt Coel.: jugleich aus

<sup>7)</sup> mus | Coel.: muffe

<sup>8)</sup> fold) in Coel. deest.

<sup>9)</sup> tonnel Coel.: tonbte

<sup>10)</sup> gnab erlangen vnnb] in Coel. desunt. (In lat. Apol. pro verbis: ain fold gotts binft, — felig werben, leguntur haco: cultus ad iusticiam necessarij.)

<sup>11)</sup> fabung | Co el.: Sabungen (= lat.: tradicionum)

<sup>12)</sup> fatung | Cool.: gewonheit (In lat. Apol. verbie: andere weiß

Man spricht, lennblich sitblich, 12) das beweiset die schrifte am villem orttenn, Roma. 14. das Reich gottes Ik nicht essenn vnnd Trinden, 12a) sonder gerechtsdaitt, frid vnd freude Inn dem hailigenn gaist. 18d) wer darInne Cristo dienet, der 14) Ist got gefällig vnnd denn Mennschenn Beweret, 14a) Gala: 3: 16) Ir Seit alle gottes sinder, durch denn glaudenn An Cristum Jesum, dann wie vill euer getausst sein, die habenn Cristum angezogen, hie Ist sannn Jude noch 16) grieche, hie Ist kain knecht noch freyer, hie Ist kain Mann noch weid 2c. 17) Aber hies unn wollen wir dohinten weitter Reden.

18) Bom Zehenden, Wir Sagenn nit, das der tode Leib Cristi Im Sacramennt entpfanngenn werd, oder das der Leib ane blut sep, oder das Man das blut enntpsac ane denn Leip, Sonder wir halden vrnd bekennen, das der gannt Lebendige seip 19) do sep Inn annem Itsichen tail des Sacraments.

20) Im Eilftenn, wiewoll wir vor Rus vnd fruchtbar achtenn die beicht vnnd absolution, Wie man wais, So wollen wir doch Nymants gewissen vorbinndenn Bushalten das Capittel Omnis 21) Atrivsque sexus, 22) dan es gebeut vnmugliche bing, das man solle 28) alle

und menschl. sag. s. gewonheit respondent: alijs ruibus hu-manis)

funde beichtenn. Ru Ift es nit allaynn vnmuglich, das ainer aller <sup>24</sup>) seyner tadt gedenndenn joll, <sup>25</sup>) Sonder es Ift vil vnmoglicher, das ann Wensch alle seine Sunnde wisse, dan des Wennschenn hert It bose vnd vnerforschlich.

Mennschliche natur Ift voll boser begirbe, voller 26) gottes vorachtung, biffe sunde liget 27) also tiff Inn ber Ratur vorborgenn, das Sie nit fur Sunde 28) geacht und erfant werbenn, Es tomme ban ber hailig gaift und eröffne Sie 29) Inn vnnfernn hergen. 80) Ru Ifts aber 81) ein notige 82) lere, bas Mann bie gemiffen berichte, bas auch die vnerzelten Sunde vorgebenn werben benen, die do glauben. Bnd do man folt die keut lerenn vonn ber absolution vnnd glauben, bo haben bie Scribenten und prediger hin und wider Allain 28) bobin die Leut mit hochstem vleis gebrungenn, das Sie Ire Sunde zusammen Lefen, Inn des wordt 84) aber bes glaubenns nit Mit aynem wort gebacht. Derhalbenn wollenn wir fanns Mennschen gewiffen beschwerenn mit ber burbe bes cavittels Omnis veriufque ferus, 85) Dann Biewoll biffe beschwerung vor Sich selbst untrege lich, so haben boch die glosenn doruber villfalttige vnnd feer farliche fallftride ber gewiffenn bingugetann.

86) Im Zwolfftenn, 87) bas fie sagenn, Man solle ben, so Tre sunde gebeichtet, etlich angesatt werck aufflegenn, domit Ire sunde zubestern 88) vnnb gaug zuthun, bas kan Mann aus ber schrifft nit beweisen.

Item 89) bas fie ertichtenn, wie die straffe bes ewis genn todes vorwandeltt 40) werbe Inn ann Zeitliche ftraff,

<sup>18)</sup> lennblich fitblich] pro his scriba Codicis Cass. primum scripsorat: leiblich fieblich, sed deinde vocem leiblich delevit et in margine scripsit: lennblich et vocem fieblich emendavit in: filts lich (Coel.: Lenblich, Sittlich — Verbie: Wie man spricht, Lenblich, Sittlich in lat. Apol. mulla respondent.)

<sup>18</sup>a) effenn unnb Er.] = lect. lct. Guelf. et Chytr.: esca et potus (Onold.: esca aut potus, vide p. 284. not. 29.)

<sup>13</sup>b) frib wnb freude — gaist.] = lect. lat. Guelf. et Chytr.: et pax et gaudium in spiritu sancto, pro quibus Onold. habet: etc. (vide p. 284. not. 30.)

<sup>14)</sup> berl Coel.: bas

<sup>14</sup>a) wer barInne Cristo — Beweret,] his verbis in lat, Apol. mulla respondent (conf. supra p. 284.).

<sup>15) 3]</sup> sic recte Coel. et lat. Apol.; legitur enim hic locus Galat. 3, 26—28.; Cass. falso: Gala: 2.

<sup>16)</sup> noch] Coel : noch fein

<sup>17)</sup> st.] in Ooel. deest. — Verbis: die habem Eriftum angezogen, — fain Mann nech welb st. respondent lat.: Christum
induistis. Neque indaeus est, neque graecus, neque seruus
est, neque liber. Neque masculus est, neque femina, quas
in Guelf. et Chytr. leguntur; Onold. pro iis kabet: etc.
(vide p. 284. not. 31.)

<sup>18)</sup> Sequentia in Cool. inseripta sunt: Der X. Artidel. | Bom Abendimal bes Herrn.

<sup>19)</sup> ber gannt Lebenbige leip] de hie, quidus in lat. Apol. respondent verba: integrum et viuum Christum, coss. Bertrami annotatio in Litt. Abhandl. 3. St. p. 54 sq. not. 6.

<sup>90)</sup> Soquentia in Co el. insoripta sunt: Der XI. Artiffel. | Bon ber Beicht.

<sup>21)</sup> Dmnis] in Cass. male scriptum est: commes

<sup>22)</sup> Birivique ferus, ] Coel.: viriusque etc. (Conf. lat. Apol. prior supra p. 235. not. 33.)

<sup>23)</sup> felle Coel.: foll

<sup>24)</sup> aller] sie recte: Coel.; Cass.: alle

<sup>25)</sup> foll, Coel.: folle,

<sup>26)</sup> voll boser begirbe, voller] Coel.: voller boser begirben, Gotte loss voll (vox Gottloss in Ed. Coel. addita respondet in lat. Apol. voci: impietate).

<sup>27)</sup> liget] Coel.: liegen

<sup>28)</sup> bas Sie nit fur Sunbe] Coel.: das fie mogen von niemand für sunbe

<sup>29)</sup> Sie] Coel.: sie uns (hoc pron. uns in lat. Apol. non legitur)

<sup>30)</sup> Inn unnfernn Gethen] sie recte Cass. (= lat.: in cordibus nostris); Coel.: in unferem hethen.

<sup>31)</sup> Ru Ifts aber] Coel.: Es ift aber auch

ein nötige] scriba Codiois Cass. primum scripecrat: vnnotige, sed hos deinde delevit emendavitque in: ein nötige

<sup>33)</sup> Allain] Coel.: nur

<sup>34)</sup> wordt] Coel.: warb

<sup>35)</sup> ferus,] in Coel. deet. (Cass. = lat. lect. Codicis Onold. utriusque sexus, Coel. = lat. Guelf., Chytr.: utriusque, vide supra p. 285. sotam 41.)

<sup>36)</sup> Soguentia in Coel incoripta sunt: Der XII. Articlel. | Bon ber Bufs.

<sup>37)</sup> Bwolfftenn] Cool.: Bwolfften Articel

<sup>88)</sup> zubeffern] Cool.: zubuffen

<sup>39)</sup> Stem] Co el.: So fan man euch nimmermeht beweisen, (za lot.: nunquam probari poterit)

<sup>40)</sup> pormanbeltt] Coal.: gewanbelt

welche vormuge ber schluffel auffgelegt foll werbenn ic. 41) Bubeme so lestert biffe Mannung bie ehre bes vordinfts onnd gnugthuung 42) Crift, bann Eriftus 3ft bas opffer Bor unnsere Sunde, wie die Schrifft sagt, Er Ift die vorsunung vor vnnsere Sunde. Man fan auch fannn groffere gottes lesterunge erbenndenn, ban bas bie schulbt, Gulpa, follt hingenommen vnnb auffgehabenn werben burch bas vorbinft Crifti, aber ber Ewig tobt wurde 48) auffgehabenn burch vnnfere Werd, bann Criftus Ift ber vberwinder bes tobs vand ber Sunde, nicht vanfere werd, ab hebreos if. 44) Ift geschriebenn, Auff bas er burch benn tobt bie Dacht Reme bem, ber tobes gewalt bat, 45) bas Ift bem Teuffell, vnnd erloset 46) bie, so burch forcht bes todes 47) pflichtig waren der fnechtschafft, Item, Die weill bas Eugngelium portunbigt vorgebung ber Sunden on vordinft, vmbfonft, 48) So If es nit Bar, bas bie Sunbe vorgebenn werbenn partim propter Mortem Crifts, partim propter Roftras satisfactiones, ann tail vmb Criftus fterben 49) willen, gin tail vmb onfer gnugthuung willenn.

Annd wiewol got seine hailigenn vbet mit Mancherlan ansachtung, 5°) so konnen doch solche leidenn aus gewalt der schliffel weder auffgelegt, noch hingenommenn werdenn, gleich wie Dauid gestrafft ward vmb den ehbruch. Dise straff war nit ain gnugtuung dazu vonnoten, das die Sunde vorgedenn wurde, 5°) Sonder das es gotte also 5°) hat wolgefallenn, Inenn durch solchenn sall zu demutigen vnnd andern ain Exempel Mennschlicher schwachhait vnnd gottlicher barmherzickait surzustellenn, Bie dann Dauid selbst sagt, Es Ist mir gut, 5°8) das du mich gedemutigt hast, auff das Ich

lerne beine Rechte.

Das aber Inn benn Concilien vnnd Synodis gestellet sein Canones penitenciales, diefelbenn \*4) habenn nit gebienet zuworgebung der sunden, 55) Sonder Sie

41) st.] in Coel, desst.

warenn vmb 56) Sonderlich Jucht, vmb guter Erempell willen eingesetzt, durch welche beweret wordenn 57) die Sich wider Zur gemain begabenn, Summa, est war Ein Menschlicher brauch, der nit notigt war wider zuwergedung der schult, noch vorgebung 58) der pen. 59)

60) Im breizehenden fordern fie, das wir bekennen follenn, es fein Sibenn Sacrament, Wir haben aber Inn wunfer bekentnus nit gesagtt, Wie uil Sacramennt

Dan es hat es noch nie vemants In 61) ber firschenn volurgehalten, das es ein notig 62) bing vandt ain artickell des glaubenns sep, das mann edenn Sibenn Sacramente habenn musse, Dan wan wir Sacrament haissenn die Eeremonien, die vans Cristus zuhalttenn geboten hat, welchen er hat vagehengt vorhaissung vad zuessage oder gnadenn, 65) So ist es Je gewis, das solcher Ceremonien nur Jwo seint, die tauff vand das abentmal des hern. Will Mann voer das auch die absolution ain Sacrament Nennen, konnen wir woll leidenn, dan die absolutio hat got gebotenn vand hat ann Jusage.

Also fechtenn wir auch nyt hart mit benenn, so 64) die weihung ain 65) Sacrament Rennen, So boch, bas Man durch weihe 66) ministerium verbi vorstehe, dann got hat das predig Ampt eingesetzt vnd gebotenn. Also haltenn Wir auch vom ehstanndt, dann die ehe hat auch ain gots gedot, aber die ehe gehort nit allain Inn das New testamennt.

Die sirmung 67) vand lette 68) olung seint gebreuche ber kirchenn, sonnst habenn Sie kaynn Ausge-

<sup>42)</sup> gnugthuung | Coel.: gnugthuns

<sup>48)</sup> murbe] Coal.: wirb

<sup>44)</sup> ab Setreos ij.] Coel.: Ctr. 9.

<sup>45)</sup> tobes gewalt hat. ] Cool: bes Tobes gewalt hatte,

<sup>46)</sup> eriofet] Coel.: eriofete

<sup>47)</sup> bes tobes Coel.; bes Tobes im gangen leben (= lat.: mortis per totam vitam)

<sup>48)</sup> umbfonft,] Coel .: umb fonft ober vergebens,

<sup>49)</sup> Criftus fterben] Cool.: Chrifti fterbens

<sup>50)</sup> R. anfechtung,] Coel.: m. anfechtungen (= lat.: varijs affictionibus)

<sup>51)</sup> ain gnugtuung baju — vorgebenn wurde,] Co el.: ein nôtige gnugthuung für die Sünde, (lat.: pro peccato non erst necessaria)

<sup>52)</sup> gotte also Cool.: also Gott

<sup>88)</sup> gut (am lat.: bonum)] Co-el.: Heb,

<sup>54)</sup> biefelbenn] Coel.: biefelbigen

<sup>56)</sup> ber funben,] Coel.: ber Sinbe,

<sup>56)</sup> vmb] Coel.: ein

<sup>57)</sup> worbenn] Coel.: warben,

<sup>58)</sup> guuergebung b. fc., noch vorgebung Cool.: jur vergebung b. fc., noch jur vergebung

<sup>59)</sup> ber pen.] Coel.: ber pein. (lat.: poense) — Hoc quoque loco aeque ac in praecedentibus additamenti, quod in Ed. Chytr. latinas Apol. exstat, nultum vestigium in germanica Apol. inventur.

<sup>60)</sup> Sogwentia in Co el. indoripto eunt: Der XIII. Articlel. | Bon ben Sacramenten und ihren gebrauch.

<sup>61)</sup> nie hemants In] scriba Codicis Cass, pro nie hemants primum scripsisse vidstur: mit Miemants, quae deinde in ille verba emendata sunt, et pro In scripsit Bu, quod delstum est et supra scriptum: In

ein notig] sie emendata est von untotig, quam idem scriba in Cass. scripserat.

<sup>68)</sup> angehengt vorhaiffung und zuesage ober gnabenn,] pro die soriba in Cass. primum voripeerat: angehaigt, und vervhaischung Zusagenn ber gnabenn, dass vero, praeter extremam vocum, deinde deleta et in margine illa adseripta sunt. Coel. habet: angehendt verheischung unnd zusagung ber gnaben,

<sup>64) [0]</sup> Co el.: bie

<sup>65)</sup> ain) have vox in Cass. scripta est supra deletam: vmb, gram scriba primum scripterat.

<sup>66)</sup> burch weihe] Cool.: burch bie weihe

<sup>67)</sup> firmung Coel. : Firmelung

<sup>68) [</sup>tậte] pro hao voce in Cass. printum scripta erat vox; leutte, quae deinde deleta et supra eam scripta est; leitte.

beuckt gebot vonn Erifio, Darumb foll Plan ebenn bas halttenn vonn foldenn <sup>6a</sup>) gebreuchen, das Mann heldt vonn andern Rennschenn satungen, also das Man es nit haltte vor notige ding Jur sellicait. vnnd es Ift wunder, worumb ste das gebet nit vnntter die Sacrament gezelt habenn, so es doch Dionystus erzeltt, Sonnsberlich auch, dieweil Manns Warhafftiglich vnnd ain Recht Sacrament nennen kann. <sup>70</sup>) die weill es aynn gottes gebot hat, vnnd zwo trefsliche <sup>71</sup>) Jusagenn, dann disser herlich Tittell <sup>72</sup>) hette das gebet hohe erhoett <sup>78</sup>) vnnd die Leut Jum gebet vnd glaubenn geraitt.

Beitter Ift biffes 74) fehr vnnfreuntlich gehandelt, Sie ganden ber Sacrament Ball halbenn aus fapner ans dern vrfachen mit vnns, dann allayn, das fie vnns beh ben vnuorftenbigen leutten feinbselig Dachen, benn fie wiffenn feer wol, bas nicht vill barann gelegenn fen, Man Rechenn Mer obber Weniger Sacrament, ban Siebenn, ond wollen gleichwol, bas Man onns schelbenn soll, 73) bas wir nit halbenn, bas Siben Sacrament fein, bas Iberman sage, Sein die lutterischenn so bose leutte, bas Sie von ben Sacramentenn nichts halbenn 2c., 76) Bnnb Schweigenn Inn bes gant 77) von Iren felbst Irtumen, bie Sie allewege gelert habenn, nit allain 78) vonn ber Rall der Sacrament, baran nichts gelegen Ift, Sonder bie elendenn Sophisten habenn ganns und gar vorkert benn Rechtenn brauch ber Sacrament, an 79) welchenn Rymant kann selig werdenn.

Den Sie habenn gelert, das die Sacrament ex spere operato, das Ift, die Werk durch Sich selbst ges made erlangen, Ja das ist vil vnnschicklicher geredt, das nit so) von noten sey vmb s1) guter gedanden, Sonder das Sacrament bring gnad mit Sich vnd Mache s2) kunn Mennschenn swar auch eine ain gutenn gedannden, sine Bono motu. Dise gnedenlestenung Ist Je zu gros, das Nus Idermann s3) bekennen, darumb hat auch disse

gotts Lefterliche lere undergebruckt die Rechtschaffne Lere vonn der gerechtickait 484) des glaubenns unnd die Rechtschaffene gaiftliche 84) voung des glaubens, und hat an Ire stat 85) auffgericht, das Man auff werd vortrauenn soll, Welche 86) doch Im tode und wann man myt Got handeln sol, nit besteen 87) mags. 88)

Dornach hat kein mensch 89) gemissen troft bekommen Mogen, Dieweill Mann von der lere, wie die sund vmb sonft, aus lauter gnaden vorgebenn werdenn Bnnd wit der glaub allain gerecht mache, weniger dan nichts gewist hat.

Es feint auch nit wenig von ben wiberfachernn, bie folde woltat, bie aus ber lere ber vnnfern 90) vom brauch ber Sacramennt tommen 3ft, 91) mit freuden Annemen, vand got darfur bannden, Remlich bas bie Sacrament nit helffenn 92) er opere operato, fonber Alfo feint 98) von Crifto Eingesett, ben glauben bordurch ju erwedenn, vnnb bas Sie Ruge fein, man ber glaub borgu fompt, und hiedurch werbenn die erschrocken gewiffen getroftet, So fie wissenn, bas Sie glaubenn Sollenn, das sie umbsonst ane vordinst gnad erlangen, und bas folder glaub gerechtidaitt vor gott fen, ban bas wortt vnnb Sacrament haben gleiche trafft, wie auch Augustinus anzaigtt, do er schreibt, Sacramentum esse verbum visibile, Sacrament Ift ain wortt, bas Man Rebet, bas 3ft ain Zaichen, bas bie augenn begreiffen, 94) auff bas bas bert geraitt merbe, gote juglaubenn, gleich wie das wort vonn denn leiplichen oren gehort wirdt, . ) bas 96) bas hern zum glaubenn gereizt werbe. 964)

<sup>60)</sup> foldenn] Coel.: Liefen

<sup>70)</sup> Sonnberlich auch, — nennen tam; Cool: vnb fagt bas es no wathaffissich mage ein Sacrament genonnet werben, (int. 3 ab verissime Sacramentum diei possit)

<sup>71)</sup> zwo treffliche] Coel.: groffe Areffliche (dut. Apol. habet sclass

<sup>72)</sup> bann biffer herlich Bittells Coel.: Diefer Littel bes Sacrasments (lat.: Et [in Chytr. chast: Et] his titulus Sacramenti)

Ba) hous erhoett] Cool. : hach enhabet,

<sup>74)</sup> Beitter 3ft biffed Owol: Go ift bad .

<sup>75)</sup> fcheibenn foll,] Coel.: fchelten foll, wenn men boret,

<sup>76) 1:.]</sup> a Coel. abest.

<sup>77)</sup> gant Coel.: flod fift

<sup>78)</sup> nit quain (= let.: non solum)] Coel.: nicht

<sup>79)</sup> an] Coel.: ohne

<sup>80)</sup> nit] Coel.: nichte

<sup>81)</sup> vmb] have man in Gase, hines subnotate est; Coel,: sin,

<sup>52)</sup> Machel Coel.: macht

<sup>83) 3</sup>bermann] Cook: Me Bet

<sup>83</sup>a) Este vonn ber gerechtidalt] == lost. lat. Guelf. at Chyanat doctrinam insticiae (Onold.: insticiam doctrinae, vida p. 287 aq. not. e.)

<sup>84)</sup> Rechtichaffene gaiftliche] Cool.: rechtichaffenen Geiftlichen

<sup>85)</sup> hat an Ire flat] sic recte Coel.; Cass. corrupte: hatten Ire flat (las. Apol. dabut solum verbum: erexit)

<sup>86)</sup> Beiche] Coel.: welche

<sup>87)</sup> beficen] hos in Case. legitur supra cerbum deletum: beficen; quad scriba primum scripserat.

<sup>88)</sup> magl.] Cool.: magen.

<sup>89)</sup> fein menfc] sie recte Coel.; Cass. male: fuine menfchen

<sup>90)</sup> ber unnfern] Cool.: welche von ben unfern gelert ift worben, (lat.: quam nostel . . . tradiderunt.)

<sup>91)</sup> fommen 3ft,] Coel.: fommen,

<sup>92)</sup> nit helsenn] Coel.: nicht gnab mit sich bringen, (= lat.: non afferant graciam)

<sup>98)</sup> Alfo feint? Coel.: fie finb

<sup>94)</sup> begreiffen, Ame vooi in Ossa. praecessit verdum: veltefftigenn, guod autem deletem est.

<sup>95)</sup> vonn benn leiplichen oren gehort wirdt (= kat,: in aures inourrit)] Coel.: von bem leiblichen Ohr gehoret wirdt,

<sup>96)</sup> bas Coel: auf bas

<sup>98</sup>a) gleich wie bas wort — — gereizt werbe.] verba dat. die respondenties in Gueth quidens at One id. deguntur, sed in Chytr. desunt, vide supra p. 288. notas i.

97) Im virzehennden Artickli Begerenn Sie, das Sich vnnsere prifter sollenn vonn Iren Bischosen ordinirn lassenn, 98) Hierauss wollenn wir kurt antwurtten, das wir hochlich begern, das kirchen Regiment zuerhalden. Wir haltten auch, est seh solch ordenung seher gut vnnd surderlich zu 99) frid vnd ainickait Inn der kirchen. Dorzumd wolltenn wir kannen diner der kirchen Annemen ane zuthun der bischossenn, Wann die Bischoue guttiger vnnd Eristlicher 100) handleten, Wie Sie doch billich thun solltenn.

Die Bischoue ordinirn Rymandt, laffenn 1) nymannt jum pristerampt kommen, Sie haben Inen dan auffe hochst 2) mit schweren burdenn beladenn, Er mus das Euangelium nyt predigenn, Er mus kain ehweip habenn, mit Ander mer vnnd schweren studenn.

Dieweill aber vinfer prifter tiffe mittl 8) one beschwerung Irer gewiffenn nit konnen annemen, So werbenn Sie vorursacht, die Bischofflich gewallt nit Zuerfuchen, dan Man mus got mer gehorsam seir, dan ben
Menschen.

Es hat auch ain selham Annsehen, das Man Sich vor benenn vmb fhar willenn ber gewiffenn scheuenn vnnb stienn soll, die doch solttenn vor die Selenn vnnd gewiffen als Beter sorgenn. 4)

Bu s) aber die Bischoff solche Tirannen nachlissen, So wolttenn wir den denn Bischouen mitt allem Willenn wand gerne alle das Suchen, das Zuerhalttung guter erdenung s) und firchenzucht, wie Sie dann Zumtall woll und nutslich geordennt Ift, 7) dienenn mocht, 8) Band die Bischoue Mogenn woll Zusehenn, wie sie es gegenn got Borantwurtenn wollenn, das Sie so unbilliche besichwerung auff die prister ladenn, und das Sie vrsach gebenn, dieweill Sie vonn kannem Knrecht weichenn wollenn, das der kirchem geharsam und ordenunge aus trennet wirdt. Solche Tirannen stehet se 9) denn Bis

schouenn vnnb hirtenn nitt woll ann, Welchenn Ir gewalt geben Ift, Wie S. Paulus Sagtt, Jum Baw vnb Zubesserung, 10) vnnb nit Zuwerterbenn. 11)

- 12) Im Funsszehennden artidell wirt vorworssen, das wir gesagt habenn, die mennschlichen sahungen seint nit ain notiger gottes dinst Zur sellicatt. Aber derselbig artidell Ist Inn vanser consession mit vilen grundenn bestetigt, und dieweil wir ernach weitter dauon 18) Resdenn werdenn, So soll auss dismal das annich Zeugnus Crists uns gnug sein, das er spricht, 14) vorgeblich 18) dienenn Sie mir mit Menschen gebotenn, denn dieweill die schrifft allennthaltenn auss die Maynung vordampt die werdlerenn und aigen ersundene Gottes dinst, 16) so ist es ain gottes Lesterung, 17) solche dinste vor nothig achten vand halttenn.
- 18) Bon ber anruffung ber hailigen lassen wir zu, bas die Enngell vnnd hailigen Im himel got bitten fur die kirche, Wie die schrifft Sagt, das Sich die Engel freuen ober annen Sunder, der bus thut, Aber das thut nichts, das Wir Sie drumb solttenn anrussen, dan die Annrussung Ist färlich vnnd hat kann grundt In der schrifft, dorumd nembenn wir Sie auch nit ann.

So konnen wir auch In kapnenn weg leiben, das ber hapligen ehre sollt so groß sein, als Cristus eher, Allain der Einig Cristus Ist ain solder vorbitter und mitler, das er uns mit got vorsunet, 19) die andern habitgen Seint nit mitler. 20) Bonn Cristo habenn Wir beuehl und Zusag, was Ir bitten werdet den vater In Meynem Namenn, das wirt er euch gedenn, dorumb Sollenn wir Inn Cristus Namen got anrusen und ditten, und sollen dem vater dennselben 21) Bischoff und vorssüner furhalten, dise ehre soll Inn kapnenn wegt 22) ausf andere haitligenn gezogenn werdenn.

<sup>97)</sup> Sequentia in Coel. inscripta sunt: Der XIIII. Articlel, | Bon ber Orbination.

<sup>96)</sup> follenn vom Jren B. orbinirn laffenn,] Cool: von iven B. follen Orbinieren laffen.

furbetlich zu] pro his, quae Cass, in margine exhibet, in tentu primum scripta erant: fonheelich In, quae autem dande deleta sunt.

<sup>100)</sup> guttiger vnnb Erifilicher] Coel.: freundtlicher und gutiger (lat. Apol. habet: si paulo elemenciores essent)

<sup>1)</sup> laffenni Cool.: fle laffen

<sup>2)</sup> Inen ban auffe hochft Coel.: jon benn jum bochften

<sup>8)</sup> biffe mittl] Coel.: biefes, (lat. Apol.: has condiciones)

<sup>4)</sup> por. die Selenn — Beter forgenn.] Cool.: Conscientiarum parentes sein. — Haso particula: Es hat auch ain selham — als Beter sorgen. in sola germanica Apol. exstat.

<sup>5)</sup> Bu] Coel: Benn

<sup>6)</sup> Buerhalttung guter orbenung] Coel.: 3n guter orbnung

<sup>7) 3</sup>ft,] Coel.: fein,

<sup>8)</sup> b. mecht, Cools be mecht, und erhalten werben.

<sup>9)</sup> je] sie Coelis Caus, male: Sie

<sup>10)</sup> Bubefferung, Cool.: jur befferung,

<sup>11)</sup> Buuorterbenn.] Coal .: jum v. rberben.

<sup>12)</sup> Sequentia in Cool, insoripta sunt: Der XV. Arfichel. | Bon Menfchen Satungen in ber ! Rirchen.

<sup>18}</sup> bouck] Coel.: hieuse 🕟

<sup>14)</sup> bas er spricht, Coal.: bas Er uns fürsest und spricht, (lat. Apol. kabet: quod Christus nobis proponit)

<sup>15)</sup> vergeblich] Coel: Bergebene

<sup>16)</sup> bie werdlerenn und aigen erfundene Gottes bink, Cool.: die Lehren das wir etwas verbienen wollen durch die Werd und Dienst, die wir erfunden haben, ahn Gottes Wort, (in das, Apol. pro die loguntur: quod promensamu graciam per cultus a nobis excogitatos sine verbo dei)

<sup>17)</sup> ain gottes Lefterung,] Cool.: ein groffe Gotteslefterung (lat.: quanta impudencia est)

<sup>18)</sup> Sequentia in Cool. inecripta sunt: Der XXI. Articel: | Bon ber anruffung ber | Geiligen.

<sup>19)</sup> vorfunet,] Cool.: verfane.

<sup>20)</sup> mitler.] Cool.: Berfüner. (= kat.: propiciatores)

<sup>21)</sup> bennfelben] Cool.: benfelbigen

<sup>22)</sup> Jun tabnenn wegt Coel.: in teinem wege .....

### Das anber tail.

Dife lere, die wir bekannt haben, leret nicht allayne von besterung etlicher misbreuch Inn eusserlichen sachenn vand ceremonien 23) Sonder hat vill hoher vand nottiger stud, dordurch wir furnemilich bewegt seint Sie anzunemmenn, 24) Bad wolten sie auch 25) gott zuehren, der Sie vas aus gnaden geschennat, vad vanserm selbst gewissen Zu Trost rayan behalttenn.

Es Ik unleuckar, das die ganze kirche fur biffer Beitt nibergebruckt geweft 3ft burch bie Lere vonn werdenn, die ehre aber und Rhum bes vorbinfts crifts und ber gerechticait bes glaubens war gar verloschen vnnb vnnbefant. In den predigen habenn ehliche nichts gelert, ben esliche sonberliche Mennschenn Sapungenn, etliche fasttage, etliche Feiertag, Ceremonien, Ablas, etliche neue orben, Reu anruffung ber hailigen, Rosenfrens, bruberfcafftenn vnnd bergleichenn, und bie besten leretenn bannoch richts, dan ann weltliche Zucht, Aber wie Mann In Criftum folltt glaubenn, vnnb was die gerechtickait des glaubens sep, und wie Man borzu komme, da waren alle prediger flum, Wie ein flod, So boch biffe lere, wie Mann burch ben glauben from vnnb gerecht werbe, bas furnembft 26) Ift vnnb fein foll unter allenn lehren ber Criftlichenn firchenn.

Es Ift auch vander ben furnembstenn fludenn der Cristlichen lere die lere vonn der bus. Dise was <sup>27</sup>) aber gar geselscht, nit allaine von denen, die denn ablaß als kaussmanns war vorkeussten, Sondern auch von andern hipocriten vand werchailigenn, Welche Zu schmeshung <sup>28</sup>) des glaubenns vad kerbens Cristi die leutte Leretenn, das vas die Sunde vand vanser vordinst <sup>29</sup>) willenn vorgebenn wurden, die geengste gewissen Zu vorzweisstung trieben durch erzelung Irer Sunden vad die gots Lesterlichenn genugthuung.

Dieweill mu' solche notigste ftud ber Crifflichenn Lere von ber bus unnb vonn ber gerechtidaitt bes glaubenns

burch die vnnsernn an \*°) Rhum Jureden vorneuet und die ehre des vordinsts Crifti clar vnnd lautter Widder auff den plan kommen Ift, So mussenn wir bekennen, das vns got vil grosser 31) gaben Jugestelt hat. Wir besindenn gewissen trost vnnd bestenndige Huss der Wissen, Wir wissen Ist, WorInne do stehet \*2) der Rechte Warhasstige gottes dinst, Wir Wissenn, welche werd gott gebotenn vnd nicht gebottenn hatt, wir wissenn, welche Steude \*8) got gefallenn vnnd welche nicht.

Difer ftud erfanninus batt vnns am aller erftenn gebrungenn, biffe lahr anzunemen, die bie vnfernn Leretenn, vnnb bie wibberfacher nemen Ihunt feloft vill weise nnnd wort von biffer Lere, Wie woll Sie benen vbell banndenn, vonn welchen fie folde underweifung entpfangen haben. Rach biffem Ift gefolgt annn enberung Inn eplicen eufferlichen firchenbreuchen, vnnb bieweil Dis felb 84) enberung Ire notige vrfachen hat Inn benn Artidelnn, die brobenn Zuwor erzellt feint, Go haben wir bem wortt gotte nit mugen wiberftreben. Gleichwoll So habenn wir Inn Solcher enderung die Meffifait gehallten, bas Wir ber 85) gemannenn Criftlichen firchen gebreuche fast bas Merertaill behaltten haben. Wir habenn one auch nagft 86) bie auff bifem Reichstag erbotenn, bie gemannen firchen breuche Buhalttenn vmb lieb und einidait willenn, welche wir ar. 37) funde konten vand mochien Annemen, Aber biffe unfer Mafe unnd erbietung, die vnns, als wir gewislich hoffen, bey got forberlich und angenem fein foll, hat vnne nit helffen noch fat haben mogen ben vnnferm wibbertaill: Belche von uns wibber alle billidait gefodbertt, 88) bas wir vber vnb widber vnnsere gewissen 29) solltenn alle alte misbreuche anne-men und halten. Derhalben bieweil wir nicht konnen borein gehelligen, 40) Wollenn wir mit kurben wortten antwurttenn auff bie ftud, fo one In ber Confutation auff onfere bekanntnus, Souil wir ber behaltten, fint vorlesen wordenn.

Band bittenn bie tay. Mapt., vanfern allergnedigstentayfer vand herrn, auff bas aller underthanigist, Ire tay. Ray. wolle 41) fain ungnedig beschwerung haben anzu-

<sup>23)</sup> von desseung etilcher — sachenn und ceremonien.] Cool.: wie man etilche Missbreuch in eusserlichen Sahungen endern und bestern müge, (In lat. Apol. pro die leguntur daecoe: emendacionem quorundam abusuum in externie ritibus [Chytr. pro ritibus dadet: robus] — Cass. utramque lectionem: rebus et ritibus quasi comungit verbis: ensertichen sachenn und ceremonien.)

<sup>24)</sup> vill hoher vand nottiger ftud, bordurch wir furnemlich bewegt feint Sie anzunemmenn, Coel.: viel grofferer gater, vand welcher willen wir jr auch am meisten angehangen vad gefolget haben, (lat.: alia maiora bona, propter quae illam amplexi sumus)

<sup>25)</sup> auch] Cool.: auch gern,

<sup>26)</sup> bas furnembft Coal.: bie farnembfte

<sup>27)</sup> was | Coel.: war

<sup>28)</sup> Bu [comehung] Coel.: zu fcomecoung (lat. Arol. kabet: abliti fidei)

<sup>29)</sup> vmb vnnfer vorbinft] Coel.: vmb unfere verbienfts

<sup>30)</sup> and Cool.: ofne

<sup>31)</sup> groffer] Cool.: groffer (kat.: maxima)

<sup>32)</sup> ftebet] Cool.: ftebe

<sup>33)</sup> Stends (= lat.: vitae genera)] Coel. male: Sted

<sup>84)</sup> biselb] Coel.: biefelbige

<sup>85)</sup> ber] Coel.: ble

<sup>36)</sup> nagft Coel: necht

<sup>87)</sup> an] Coel.: ohne

<sup>38)</sup> widder alle billidatt gefobbertt,] Cool.: hefftig geforbert haben, (lat. Apol. pro die dadet: contendunt)

<sup>39)</sup> w. unnfere gewiffen] Cool: w. unfer Gewiffen (lat.: contra conscienciam)

<sup>40)</sup> gehelligen,] sie Coal., etiam in Casa primum hee verbiim erat seriptum, quod autem deinde sustatum est in: gehellen...

<sup>41)</sup> Fre tap. May. wolle] Cool.: Repfer. May., wollt

horen vrsachenn, die vans bringen, vansere bekentaus für Recht zuhaltenn, Denn wir Seint allewege erbottig gewesen vand noch, kap. Mapt. In allem dem zu vaderthanigem gefallen zugelebenn, das mit got vand gewissenn geschen Woge. Ru konnen wir Je nicht, Wir wolltenn dan Eristum vorleugnen, die alte Misbreuch widerumd auffrichten. 42)

So 48) auch etwas hie wurde gerebt, 44) das villeicht Im ansehen hart vnnd scharff sein wurd, das soll Inn kannenn wegt Auff kap. Mayt., vnnsern aller gnebigsten hern, gedeuttet oder gezogenn werdenn, denn seiner kap. Mayt. tugent vnnd angeborne gute Ift In aller
welt bekant, dise disputation sol aber den gelden vnnd
bie betreffen, welche vnnd felschlich bey kap. Mayt. angeben, als hanndelten wir wider die Cristliche Lere.

# Bon baiber geftalt. 46)

Fur bas aller erfte ftraffenn Sie vnns, bas wir vor ainenn Disbrauch anziehenn, bas man den Leien nit Raichen wolle 46) bas gange Sacrament mit baiben gestalten, vub Sagenn, es fen vill mehr ain misbrauch, bas man ben Leien baiber 47) gestallt Raichenn und gebenn follt. 48) Ru hat Mann begert, bas wir Inn solche Confutation willigen follen, Aber wenn icon fonft nichts Inn ber gannten Confutation were, ben bis ginige ftud, So hetten wir boch groffe notdringende 49) vrfachn, bas wir nit fonnten 50) borein gehelligen, 51) ben wie folten Wir ummermehr so fun 52) vandt vnuorschempt sein, das wir bas, bas unfer lieber herr Jefus Griftus eingefest vnnb geordennt hatt, soltten ain misbrauch haiffen. So Ift es Je gewis, bas Criftus bis Sacrament vor bie gange gemaine fir be eingeset hat, Dorumb wolt vnns got Je behutten, bas wir vnns nit unberftehn, bas abzus thun vnd vor ainen misbrauch halten, 58) bas Criftus felbft Zum feligenn brauch georbennt vnnb eingesett. 54)

42) ble alte Diebreuch wiberumb auffrichten.] Coel : annemen vnnb halten bie alten Diebreuch.

Sant Paul Sagt, es gezime nymant anns Mensichen Testament zuendern, worumb endern dan unser widersacher nit allain Cristus Testament, Sondern Kennen es auch ann Misbrauch? Ich habs von dem hern entspfangenn, Sagt Paulus, das ich 36) euch gebenn unnd mitgetallt hab. Ru hatte 38) er der ganzen gemainen sirchenn zu Corinth geben denn brauch baider gestaltt, dorumb Ist kain Zweissell doran, das baide gestalt vor die ganze sirchen eingesetzt sein.

Das aber die widdersacher aufforingen vom brot brechen aus dem Euangello Luce und geschicht der Aporstell, Mogenn sie nit beweisenn, das an den oriten bes Sacraments gedacht wirt, Bnd wen wir In 57) schonn Zulissen, das alba vom Sacrament geredt wurd, So mogenn Sie doch nit beweisen, das In 57) nur aun ges

ftalt bes Sacraments gegeben fep.

Es Ift auch angetogenn die historia vonn ben timberm Gelj, Welchenn got drawet, bas er Sie vorkoffenn wollt 88) vom prifter Ambt, bas Sie solktem 89) bas brot betlenn von denn priftern, Es Ift aber leichtlich Justichtenn, 80) wie Schickerlich und wie gereumet 81) dife

historia angezogen fep.

Zunor habenn Sie den brauch baider gestalt ain misbrauch genennet, Ist schlissen Sie, Als wolten Sie domit anhalgen, das ain straff sein solit, Rur ain gestalt Zuentpsaen, gleich wie die Sone Helf Zu ainer straff betlenn musten. 62) Das Ist Ze vnnsers achtenns nit ehrlich vom Sacrament geredt, dieweill Sie denn brauch baider gestaltt Bon Eristo eingesest ainen Misbrauch nennen, Bund das sacrament, welchs eingesest Ist Zum Trost der gewissen, deutten ain straffe, das Man aine gestallt hindann thue. Es ist nit not, auf die historien vonn denn kindernn Helj zuantwurten, So Idermann von Ime selbst woll vorstehenn Mags, wie ungeschicklich sie mit den haren Zu disser Sachen aezogen Ist.

sie mit den haren Zu disser Sachen gezogen Ist.
Sie wenden auch andere vrsachen fur, Worumb es gut vand aus sein soll, 68) den Leien nur ann gestalt Zuraichenn, Als do sein, das das blut nit vorschut werd, Item das das blut In den gesessen nit Sauer werde, Aber vmb solcher lyederlichen Sachenn 64) Willenn Solman Eristus sodnung nit sallenn lassen. Dorumb bleiben wir aus der Maynunge, das es innnn misbrauch sey, beider gestaltt des Sacraments brauchen, den das sol

<sup>48) 60]</sup> Cool.: Ben.

<sup>44)</sup> wurde gerebt,] Coel.: wurde gerebet werben,

<sup>45)</sup> B. baiber geftalt. (= iat. inscriptio: De utraque specie)] Coel.: Bon Belber Geftalt im Abenbitmil.

<sup>46)</sup> wolle] Cool.: wil

<sup>47)</sup> baiber] Coel.: betbe

<sup>48)</sup> follt.] Coel.: foll.

<sup>49)</sup> groffe notvringende] Cool: groffe und nothbringende (låt. spol. habet solam vocen: gravissima)

<sup>50)</sup> Jenuten] Co el.: fonten

<sup>51)</sup> gehelligen.] sie Cobl. et pristum étiem Casu, de que entem déside (aeque en supru p. 342, note 40, hor surbun metatum est in : gehellen

<sup>54)</sup> fun]-Coole tihn

<sup>58)</sup> julien, : Oo et. : juhalten,

<sup>54)</sup> eingefestif Coul.: ein gefest fat.

<sup>55)</sup> id] Coel.: id aud

<sup>66)</sup> hatte] Cool.: hat

<sup>67)</sup> Bul Comi, atroque loss: journ

<sup>58)</sup> molit] Coel.: wolle

<sup>59)</sup> folttenn] Cool.: follen

<sup>60)</sup> Burichtenn,] Cool. male: gurichen,

<sup>61)</sup> gereumet] Cool.: gereimet

<sup>63)</sup> muken.] Coel.: müken. 63) sein soll in Coel, denut.

<sup>64)</sup> Cadenn | Coel.: priaden (= lat.: raciones)

vine got vorbieten, bas wir solttenn so tun 65) sehnn, vind Erifius einsehung ainen Misbrauch schelten.

Das sie aber Zeugnus suren aus dem Cosniber vand Baseler Concilio, hilfft sie nit, 66) den der concilium kains haist balbe gestalt 67) ain Misbrauch, und Im Baseler concilio Ist mit klaren worttenn gesetzt, das die das Sacramennt under balder gestaltt brauchen, die brauchen es Recht. Dieweil dem nu also Ist, So soll mann billicher das ain misbrauch schelten, Wen Man durchs vordieten ainer gestalt der leut gewissenn Erists Einsehung Zuentgegenn und ane not beschwert.

## Bon ber prifter Ebe.

Es Ift Je Zuworwundern, das Man Allahne Inn disser Sachen so hesstig dringet auff die Canones, dieselbigenn steisf Zuhalttenn, So doch die offentliche und unmeidliche <sup>68</sup>) not fordert, <sup>69</sup>) das man dise constitutio lindert, <sup>70</sup>) Sintemal Man sonnst umb geringer liderlichen Sachen willen teglich dispensitet.

So kan auch nymant vornaynen, das das vorbott der ehe allain sey ans Menschlichen Rechten, vnnd Ik darhu offt geendert worden vnd ain Zeit anders dan Zur andern vnnd In apnem Land anders dan Im anndernn gehaldenn wordenn. Die alttenn Canones erleubenn den pristern Welber Zunemen, allayn sie sehen ste abe vonn Irem Umpt, Sie thun Sie aber nicht Inn ban. Die Reuen Canones, Welche billich gesinder sein solttenn, Sintemal der prister hausse Sich voer aus gemeret hat vnnd sint Ir sehr vill wordenn, seint hertter, dann die alttenn.

Es Ift ben biacon Zugelaffenn wordenn Ein lannge Zeit, bas Sie Mochtenn 71) Im Ampt weiber Remen, vnnd bedurstenn 71) derhalben nicht das Umbt vorlaffenn, boch also, das sie keuschait nit gelobt hettenn, Sie wurben aber gleichwol auch 72) nit gebrungen keuschait zugeloben, das Ift hernach auch geenndert.

Denn priftern Ift auch annn lange Zeit 78) erlaubt gewesen, 74) bie weiber Zubehaltenn, so fie vor bem

prifter Ambt genommen hattenn, bas 3k auch geendert, vnangesehen, bas bas Concilium zu Nicea vnnb zu 769 Conftantinopel bawiber geschloffen haben.

Hat Sich nu auff bas Mall Rymant baran geergert, bas Man Neuerung vnnd solche endrung gemacht
hat wider genanter Concilienn schlus, auch wider gottes
gebot, den gepieten, das aynn prifter sein weib lassenn
soll, Ift widder gottes gedot, Duos deus coniunrit, <sup>76</sup>)
Worumd Ists dan Ist so ergerlich, So doch offenndar
Ist, das In deme nichts surgenommen oder gehanndelt <sup>77</sup>)
wirt, das gots gedot Zuentgegen were, Wan Mann
denn pristern die ehe Zulisse, sonderlichen In dissenn seinten, denn die welt altet nu mehr vnnd
wirt schwach, Also wirt auch mennschlich Aatur Ie
schwecher. Dorumb soll man die Erzeneien, dorgegen
von gott geordennt, nit geringe achtenn oder ausschlaen,
den gottes gedot Zwingt alle die ehlich Zuwerdenn, welche
mit der hohen gabe der keuschait nit hieuon gefreiet sein.

Den S. Baul gebeut, vanzucht Zuuormeiden soll ain Jeder sein weib haben, dis gebot freiet alle die, so mit teuschait nit begabt, vonn allen Canonibus, Den Rann 78) Rus gott Mehr gehorsam sein, den denn 78) Mennschenn.

Die Widdersacher Sprechem, die prister sollenn Rein fein, ben es fen billich, bas die Rain fein, welche bie Sacramennt follen 79) anbern Raichen, bis 3ft woll gerebt, ban bie ehe Ift fain vnrainigfait, ben bie fcrifft fagt, die ehe 80) sey ehrlich, vnnb der haffige Merterer Baphnucius fagett, 81) Bnnb es file 3me bas gante Concilium Bu, Wie die ehe ain ehrlich dingk fep, vnnd es sen keuschait, ben seinem eignen eheweib schlaffenn. Das IR Je nit Raynidait Zunennen, bas bie gewiffen vorunrapnigt mit hureren und andrem brennen ber luften, 82) Zubeme So wil Paulus, bas die ehleut sollenn wiber Zusammen tommen, auff bas fie ber teuffel nit vorsuche vmb ber vnnfeuschait willen, vnnb beltt bie gemainschafft ber ehleute fur anne groffe 83) Rannidait, ban angenommene keuschait Ift, Wiewoll biffe Sache nit vill bisputirens bebarff. Die gampe fcrifft lobet benn ehftannbt, und lerett uns, bas ber ehftandt fen gottes

<sup>65)</sup> fun] Coel: fûhn

<sup>66)</sup> hilft fie nit,} Cool.: ift vergebens.

<sup>87)</sup> balbe gestalls Co-al.: Belber gestalt stanchen (== lat.: vti viraque specie)

<sup>68)</sup> off, und unmeibliche] Cool.: off. unuermeibliche (omissu voos:

<sup>69)</sup> forbest ] Coul.: fobber,

<sup>70)</sup> Ithbert, Cool.: Imbere,

<sup>71)</sup> Mochtenn . . . beburfftenn] Coul.: mochten . . . beburfften

<sup>72)</sup> wurden aber gleichwol auch] Cool.: wurden aber auch gleichwol

<sup>78)</sup> annn lange Belt] haso verba consentium cum lat. lestions: Diu, quas in Guelf. et Chytr. invenitur, pro que Onold. habet: Dein (vide supra p. 293. netam 83.)

<sup>74)</sup> erlaubt gewesen,] Coel.: ohne fahr gewesen (ket.: concessum est)

<sup>75)</sup> au] in Cool. deest.

<sup>76)</sup> ten gepieten, — confunrit,] Cool.: (benn gebieten — coniunxit)

<sup>77)</sup> furgenommen ober gehannbelt] Coel.: gehandelt ober furgen nommen

<sup>78)</sup> Den Mann . . . ben benn] sie Cass., quae Cool. scribendi modo apud nos usitato sie exhibet: benn man . . . benn ben

<sup>79)</sup> follen] Cool.: folten

<sup>80)</sup> bie ebel Cool.: The

<sup>81)</sup> fagett,] Cool.: fagete

<sup>82)</sup> anbrem brennen ber luften J Coel.: anber brenninder luft. (lat. Apol. facet: alie incendifis thiedinum)

<sup>88)</sup> groffe] Cool.: groffere

einsepung vand ordnung, und also gehalligt burchs wortt

Dorumb Ift diffes die Raynidait bes ehlichen Stanbes, der glaub, das die ehleutte wissenn, Ir stanndt gefalle got, vand sich besteissigen, das sie In dem stande lebenn nach gottes gebot, enthaltten Sich vonn hurerey van ehbruch 2c. 84)

So soll Mann auch die Jundfrauschafft nit also vberflussig loben, Als were sonnst kain ftand got gefellig, bouonn dann die ehleut Inn 85) gewissen Machen, gleich als were Ir stand vnrain vnnd gesile 86) got nit, dan

ber gemain Dan fans nit anbers beutten.

Die Widersacher werffenn vnns fur, das wir bes Jouiniani teneren haltten, ber Die Junafrauschafft gering-ichenig achtet, Aber wir ichelben 87) Die Junafrauschafft nit, Wir laffen fie Inn Irem wert bleiben, bey bem Rum, ben Ir Criftus gibtt, ber lobt bie, fo fich felbft vorschnitten habenn vmb bes himelreichs willenn, So rebenn wir auch hie nit von ber Junafrauschafft, Sonber von Schwachhait Menschlicher Ratur, vnnb wie Ir vor gott vnb mit got Moge geraten werben, funde Buuorbutten. Die Jundfrauschafft Ift aller eren wirdigt In benen, fo bie gabe 88) haben, Wer bie gabe aber nit hatt, ber foll borumb nit mit bem ontreglichenn Joch biffes Canonis beschwert werdenn, Belder Die Jundfrau schafft so hartt gebeutt. Also auch hat 89) Ambrofius gelerett, ber bo jagt, Allain bie Junafrauschafft Ift also getann, bae Sie Moge 90) geratenn werbenn, geboten tan Sie nit werben, Bunfchen Dag Dan Sie, gebietenn tan Man fie nit.

Sie sagen auch, Mann soll mit vleisstigem gebet vnndt anderer Leiblichen vbung keuschait erlangenn vnnd erhalten, Worumb tun es aber die selbs nit, die das keusch kebenn olso vortaldingen ? 91) Aber es haift, dicunt et non saciunt, Unndt wiewol die kinder auff der gassenn vonn Irenn schentlichen lastern Zusagen wissen, So wolsenn wir Ir doch sur der kap. Napt., als Liebhaber der keuschaitt vand aller Zucht, nit gedennen.

Bir gebenn bise Antwurt, das haift nit bitten, Somder got vorsuchenn, Wan apner Ranchfeldig sein schwachgit 92) erkennet, das er die gabe der keuschait nit hat, vand wil der ordnung gottes munwilliglich nicht gebrauchen. Es sein viler weisenn, gelerter 93) leut Bucher vorhanndenn, dor Inne sie beclagen voer das

brennenn °4) berer, die hefftig der annsechtung Biberftannden haben, Zaigenn Auch gnugsam An, Wie vnrwige gewissenn sie vonn dissenn anfechtungen bekommen haben, Denn Cristus selbst leret, Sie fassenn das wort nit alle, Dorumb wil got, das ehliche diser Seiner ordnungen °5) gebrauchen sollen, Beten Soll Mann, Aber doch also, das gots ordenung nit voracht werde, derer sich aus gottes gebott gebrauchenn sollenn die Jenigenn, Welchen °5) got die gab nit mittailt, gleich wie er auch will, das wir der speise vmd annderer Creatur °7) gebrauchenn sollenn, dann dadurch erhelt er vnnser lebenn.

Es Ik sehr Lecherlich, das Sie Sagenn, dis wortt, wachset vnnd meret euch, ghor 98) allain auff die Zeitt, da wenig leutt warenn, vnnd nit auff vnnser Zeitt; wir hallten, das diffe wort schaffenn, Machenn vnnd ordenenn die Ratur, wie sie dornach alleweg sehnn vnnd bleibenn Mus, dann Sie kann Sich selbst nit annders machenn, gleich Wie andere dergleichenn wort auch thun, das wort, die erde bringe grune gras, schaffet noch alle Jar sutter vnnd narung vor vieh vnnd leut.

Also Ift biffer spruch, wachstet vand Meret euch, nit allann ain gebot, sonder auch der Ratur Einsehung, vand Ik nit unser, sonnder gottes werd, dieseldige Zusendern. Die Jundfrauen, Welche warhastigt Jundfrausschafft gehaltenn, haben nit wider gottes gebot gehanndelt, Dann 99) dieweil sie vonn der angebornnen Raturlichenn aigennschafft gefreiet sein, So sint ste auch von dem gesbot gefreiet, Welche allein die Jenige betrifft, so also gesschaffenn sint, die andern hat got durch sonderliche gaben gefreihet. 100)

Bund Im fall, das schonn war Were, das kenschaft Zuhaltten leicht were 1) apnem Izlichen, der nur selbst wolt, 2) So habens doch die Bischoue kapnenn beuelh von got, das Sie solchs gebott auff dissenn stand schlaen mogenn, 8) Sonnderlich weill 4) Paulus offentlich solche

<sup>84)</sup> st.] a Coel. about.

<sup>85) 3</sup>nn] Cool.: finen

<sup>86)</sup> geftle] Cool.: gefalle

<sup>87) [</sup>delben] Coel.: verachten (lat.: vituperamus)

<sup>88)</sup> so bie gabe] Cool : bie bie gaben

<sup>89)</sup> and hat] Coel.: hat and

<sup>90)</sup> Roge] Coel: mag

<sup>91)</sup> vortaibingen ?] Co al: verteibigen?

<sup>92)</sup> Manchfelbig fein fomachait] Cool.: fein fomacheit manchfeltig

<sup>93)</sup> weifenn, gelerter] Cool : Beifer und Gelehrter

<sup>94)</sup> vber bas brennenn | Cool: bas brinnen,

<sup>95)</sup> orbuungen] Coel.: Orbnung (= lat.: ordinacione)

<sup>96)</sup> bie Benigenn, Belden] Coel.: benen

<sup>97)</sup> Creatur | Coel.: Creaturn (= lat.: creaturis)

<sup>98)</sup> ghot] Coel.: gehore

<sup>99)</sup> Die Jundfrauen, Belde — gehannbelt, Daini kaer verbi, quae respondent katine: Neo feoerunt virgines, si quae vere conservauerunt virginitatem contra mandatum deli in Cool.

<sup>100)</sup> Belche allein die Jenige — gaben gefreihet.] Cool: welches auff die angeborne eigenschafft der Ratur geschlagen ift, und Gottes sonderliche gabe und weid hat sie gestetet. (lat. Apol. kabet kase verbill quod ad illam communem condicionem naturus pertinet, Exemit enim istas peculiare domum et opus del.)

<sup>1)</sup> were] Cool.: fen,

<sup>2)</sup> wolt,] Coel.: wolle,

<sup>3)</sup> folaen mogenn, Cool.: folagen follen,

<sup>4)</sup> weill] Coel.: bieweil

gefete Rennet teuffels lerenn. 5) Bon biffer Sachenn konnt Mann vill Rebenn, Wanns von noten were. Ru aber hie ain offentliche bringennbe Rot Ift, diffenn Carnonem Zulindern, also das es weitterer disputation nit bedarff, So machen Sich die schuldig aller vnzucht des gaistlichenn kanndes, 6) die solchenn Canonem wider gottes gebot vortaidingenn, 7) Dorumb konnen wir nicht willigenn, das Man der priester ehe vordamen sollt. 8)

# Bon ber Defe.

Bunfer wibbersacher befennen selbst, bas bie Deffe fehr misbraucht fep, 9) borumb follen Sie ben vnnfern bas ju gut halben, bas fie folche Diffbreuche geftrafft habenn, Dan mo die Bischoue vleissig Ires Ambis gewartet hettenn, So weren solche und bergleichen Disbreuche In ber firchen nit eingeriffen. Ru Ift leichtlich Buuorftehenn, bas bas annn Disbrauch fep, Wen etliche mitling unnb umb lonn 10) gebingte prifter obder Aus bflicht Irer fundation vnd Stifftung meffen balten 11) auff bestimpte tage, offt wider Iren willenn, Sie Gint 12) borzu geschickt obder nit. Dife Misbreuche seint also gemann, alf Iderman befant, das fiche nicht kann bergen laffen. Doruber fint 18) anbere miebreuch, bober Sich bie grobenn Misbreuch geurfacht habenn, 14) beren vnne fere Bibberfacher wenig mid fchir gar nichts gebacht habenn, Sie wollen vortaidigen, bas die Mejs ain opffer fen, und 15) Man hab es vor Taufennt Jaren borfur gehalbenn, Much fo haiffen es die Griechenn Liturgiam, Stem mifeba 16) auff hebraisch haiffe ain altar, auff griechisch thysiasterion: Bulest bieweil Criftus sagt, bas thut 2c. Ein aber heistet opffernn. Sie jagenn auch, es sen Arrianische keperen, halten, bas bie Des kannn apffer fen.

5) levenn, (= kat.: doetrinas).] Coel.: lehre.

7) vortaibingenn,] Cool: verteibigen.

8) folt.] Coel.: foll.

10) umb lonn (= kat.: mercede)] Coel.: umb Gelt

19) Sint] Coel.: fein

13) Doruber fint] Cool.: Es fein auch

Bund die fint die vrfachen, die Sie wirdig Achten, bas fie vnnber tap. Mapt. tittel vnnb Ramen vor allenn Stenden bes Reichs vorlefen werben foliten. Es fan aber Ein Iglicher 17) vorstendiger woll ermeffen, was Man hieuonn Richttenn vnnb halttenn werbe, Bann Sie dermaleins offenbar vnnd vnder die leutt kommen werben. Sie Mannen, biffe allergroßwichtigste und schwerfte fach, als 38t auff erdenn vnd Inn ber firchenn fein Magt, bauonn Dann Ist handelt, fey woll vortedingt unnd gegrundet domit, bas fie ain frembbe vocabell ober Zwap allegiren, die ste etwo vonn apnem Schulmaister enntlehennt vnnb felbft nit vorftebenn, bomit Dapnen Sie, sep die Sach ausgericht. Dan wann bas gulte, 18) So wollen wir woll beffer wort finden, die firche halft bie Meffe Synarin nnnbt Communionem, und ber Canon selbst gibt Zeugnus, bas Ir vill von annem altar Remenn und Riffen, 19) rnnb biweil fich folche wort 20) nit Reumen auff bie Windelmeffen, fo left fiche woll febenn, bas bie prinaten meffen Buhalten ain Rener brauch fep.

Doch wollenn wir solch kindisch Argument fallen lassenn vnud Jur Sachen greiffenn. Dan man mus In solchem grofwichtigen handel gute, bestenndige, bringende argument habenn. Der kreitt Ift nit borumb, ob die

Defe facrificium hais obber nicht.

Wir wissen, das die altenn lerer die Messe Sacristicium, ain opsfer, genant haben, dieweil es sey ain gebechtnus des opsers Erist; Wie Ireneus Sagt, Bund wir lassen den vettern das willig und gerne nach, das sie die Mess sacristicium <sup>21</sup>) Rennenn, Dann wir sechten nicht <sup>22</sup>) mit Inenn, Sonder mit den Rewenn Lerern, mit denn papistem, die das wort Sacristicium voell vorskannden und gedeutet haben, und habenn In die kirchen eingesurt wewe und zuvor vnerhorte seren vand gedreuche, die widder das Euangesium sint.

Doruber 28) Ist ver haber, ob die Messe vnb abents mal des hern ain werd vnd solch opsser sen, 24) bas er opere operato durch das werd an Im selbst gnad vorbiene vnd gerechtt Nache, Item das er anndernn, welchen die Messe applicirt wirdt 26) vnd sur welche sie gehaltenn wirt, Auch, also er opere operato gnad vordiene vnd Sie gerecht Nache, Bund wiewoll die bucher der widdere sacher disser voll sindt, So vormogen Sie doch nichtt aus Irgent annem der hailigen alben veter beweisenn, 28)

٠ .ن

and the state of t

<sup>6)</sup> aller vagust bet gaississem stambeto] kase verba, quae in Casi. et Coel. leguntur, eam ob causam notatu digna sunt, quad lectioni Ed. Chytr. fere respondent: Omnium libidinum huius ordinis, pro quibus Guels. et Onold. sola verba priora: Omnium libidinum exhibent. (Conf. quae supra p. 317 eg. in Prolegg. de Ed. Chytr. diximus.)

<sup>9)</sup> das die Resse scher misbraucht sen,] Coel.: wie inn der Resse viel grösser Risbreuch sein (lat.: magnos adusus esse Missae)

<sup>11)</sup> messen halten] Co el.: mussen viel Mess halten, (lat.: cortum numerum indisarum facionat)

<sup>14)</sup> bober Sich die grodenn Misbrench geursacht habenn 3 Cool.: da die waersabene wenig darumb wissen (== lot.: minus nota importin)

<sup>15)</sup> vnb] Coel.: benn (= lat.: quia)

<sup>16)</sup> mijsbal Coel, recte: Misbeach

<sup>17)</sup> Iblider Coel .: jeglider

<sup>18)</sup> gulte,] Coel.: gfft,

<sup>19)</sup> Riffen, j Coel.: nieffen.

<sup>21)</sup> sacrificium] Coel.: ein Sacrificium

<sup>22)</sup> nist] Coel.: nicts

<sup>23)</sup> Doruber] Cool.: Darumb

<sup>24)</sup> ain werd und feld spffer fen,] Coel.: ein Werd fen (= ics.: sit opus)

<sup>25)</sup> wirbt] in Cool. deat.

<sup>26)</sup> beweisenn] Cool. rocte: jubeweisen,

einsepung vand ordnung, vad also gehailligt burchs wortt

Dorumb Ift diffes die Raynidalt des ehlichen Stanbes, der glaub, das die ehleutte wiffenn, Ir ftanndt gefalle got, vand sich besteissigen, das sie In dem stande lebenn nach gottes gebot, enthaltten Sich vonn hurerey vnd ehbruch 2c. 84)

So soll Mann auch die Jundfrauschafft nit also vberflussig loben, Als were sonnft kain stand got gefellig, bouonn dann die ehleut Inn 85) gewissen Machen, gleich als were Ir stand vnrain vnnd gestle 86) got nit, dan

ber gemain Man fans nit anbers beutten.

Die Wibersacher werffenn vnns fur, das wir bes Jouiniani feberen haltten, ber Die Jundfrauschafft gering-ichenig achtet, Aber wir ichelben 87) Die Jundfrauschafft nit, Bir laffen fie Inn Irem wert bleiben, ben bem Rum, ben Ir Criftus gibtt, ber lobt bie, fo fich felbft vorschnitten habenn vmb bes himelreichs willenn, So rebenn wir auch bie mit von ber Jundfrauschafft, Sonder von Schwachhait Menschlicher Ratur, vnnb wie Ir vor gott und mit got Moge geraten werben, sunde Buuorhutten. Die Junckrauschafft Ift aller eren wirdigk In benen, fo bie gabe 88) haben, Ber bie gabe aber nit hatt, ber foll borumb nit mit bem ontreglichenn Joch biffes Canonis beschwert werdenn, Belder Die Jundfrauschafft so hartt gebeutt. Also auch hat 89) Ambrofius gelerett, ber bo jagt, Allain bie Juncfrauschafft Ift also getann, bae Sie Moge 90) geratenn werbenn, geboten tan Sie nit werben, Bunschen Dag Dan Sie, gebietenn tan Man fie nit.

Sie sagen auch, Mann soll mit vleissigem gebet vandt anderer Leiblichen vbung keuschait erlangenn vand ershalten, Worumb tun es aber die selbs nit, die das keusch kebenn olso vortaidingen? 1) Aber es haift, dicunt et non saciunt, Bandt wiewol die kinder auff der gaffenn vonn Irenn schentlichen lastern Zusagen wissen, So wolsenn wir Ir doch fur der kap. Napt., als Liebhader der keuschaitt vand aller Zucht, nit gedennkenn.

Wir gebenn bise Antwurt, bas haift nit bitten, Sonnber got vorsuchenn, Wan apner Manchfelbig sein schwachgit <sup>92</sup>) erkennet, bas er die gabe ber keuschait nit hat, vand wil der ordnung gottes munwilliglich nicht gebrauchen. Es sein viler weisenn, gelerter <sup>93</sup>) leut Bucher vorhannbenn, dor Inne sie beclagen vber das

brennenn \*4) berer, die hefftig ber annfechtung Wierwistennden haben, Zaigenn Auch gnugsam An, Wie vorwige gewissenn sie vonn dissenn ansechtungen bekommen haben, Denn Eristus selbst leret, Sie sassenn vort nit alle, Dorumb wil got, das ehliche diser Seiner ordnungen \*6) gebrauchen sollen, Beten Soll Mann, Aber doch also, das gots ordenung nit voracht werde, derer sich aus gottes gebott gebrauchenn sollenn die Jenigenn, Welchen \*6) got die gab nit mittailt, gleich wie er auch will, das wir der speise vmd annderer Creatur \*7) gesbrauchenn sollenn, dann dadurch erheit er vnnser lebenn.

Es If sehr Lecherlich, das Sie Sagenn, die wortt, wachset vnnd meret euch, ghor 98) allain auff die Zeitt, da wenig leutt warenn, vnnd nit auff vnnser Zeitt; wir hallten, das diffe wort schaffenn, Machenn vnnd ordenenn die Ratur, wie ste-dornach alleweg sehnn vnnd bleibenn Mus, dann Sie kann Sich selbst nit annders machenn, gleich Wie andere dergleichenn wort auch thun, das wort, die erde bringe grune gras, schasset noch alle Jar sutter vnnd narung vor vieh vnnd leut.

Also Ift biffer spruch, wachstet vand Meret euch, nit allann ain gebot, sonder auch der Ratur Einsehung, vand In nit vaser, sonder gottes werd, dieselbige Zusendern. Die Junafrauen, Welche warhasstigt Junafrausschafft gehaltenn, haben nit wider gottes gebot gehanndelt, Dann <sup>99</sup>) dieweil sie vonn der angebornnen Raturlichenn aigennschafft gefreiet sein, So sint sie auch von dem gesbot gefreiet, Welche allein die Jenige betrifft, so also gesschaffenn sint, die andern hat got durch sonderliche gaben gefreihet. <sup>100</sup>)

Bund Im fall, das schonn war Were, das tenschaft Zuhaltten leicht were 1) annem Ihlichen, der nur selbst wolt, 2) So habens doch die Bischone kannenn beuelh von got, das Sie solchs gebott auff dissenn stand schlaen mogenn, 8) Sonnberlich weill 4) Paulus offentlich solche

<sup>84)</sup> st.] a Coel, about.

<sup>85)</sup> Inn Cool. finen

<sup>86)</sup> geftle] Coel.: gefalle

<sup>87)</sup> fcelben] Coel.: verachten (lat.: vituperamus)

<sup>88)</sup> fo bie gabe] Coel: bie bie gaben

<sup>89)</sup> auch hat] Coel.: hat auch

<sup>90)</sup> Stoge Coel: mag

<sup>91)</sup> vortaibingen ?] Co el: vertelbigen?

<sup>92)</sup> Mandfelbig fein fomadait] Cool.: fein fomadeit mandfeltig

<sup>98)</sup> weifenn, gelerter] Cool.: Beifer unb Gelehrter

<sup>94)</sup> vber bas brennenn] Coel: bas brinnen,

<sup>95)</sup> orbnungen] Coel.: Orbnung (= lot.: ordinacione)

<sup>96)</sup> bie Benigenn, Welchen] Coel.: benen

<sup>97)</sup> Creatur] Cool.: Creaturn (= lat.: creaturis)

<sup>98)</sup> ghor] Cool.: gebore

<sup>99)</sup> Die Jundfrauen, Belche — gehannbelt, Dann] kaco verba, quae respondent latinie: Noo feoerunt virgines, si quae vere consernauerunt virginitatem contra mandatum dels in Cool. decent.

<sup>100)</sup> Belche allein die Jenige — gaben gefreihet.] Cool.: welches auff die angedorne eigenschafft der Raine geschiegen ist, und Gottes sonderliche gabe und weich hat sie gestelet. (lat. Apol. kabet kase vorden quod ad illam communem condicionem naturus pertinet, Exomit enim istas peculiare dommin et opus del.)

<sup>1)</sup> were] Cool.: fey,

<sup>2)</sup> wolt,] Coel.: wolle,

<sup>3)</sup> folaen mogenn,] Cool.: folagen follen,

<sup>4)</sup> weill] Cool.: bieweil

gesetze Rennet teuffels lerenn. 3) Bon disser Sachenn konnt Mann vill Rebenn, Wanns von noten were. Ru aber hie ain offentliche bringennde Rot Ift, dissenn Canwnem Zulindern, also das es weitterer disputation nit bedarst, So machen Sich die schuldig aller vnzucht des gaistlichenn ftanndes, 3) die solchenn Canonem wider gotzes gebot vortaidingenn, 7) Dorumb konnen wir nicht willigenn, das Man der priester ehe vordamen sollt. 8)

# Bon ber Defe.

Bnnfer widbersacher befennen selbst, das die Deffe fehr miebraucht fen, ) borumb follen Sie ben vnnfern bas zu gut halben, bas fie folche Difbreuche gestrafft habenn, Dan mo bie Bifchoue vleiffig Ires Ambte gewartet hettenn, So weren folde und bergleichen Dis-breuche In ber firchen nit eingeriffen. Ru Ift leichtlich Buuorftebenn, bas bas annn Diebrauch fen, Ben etliche mitling vnnb vmb lonn 10) gebingte prifter obber Aus pflicht Brer fundation vnb Stifftung meffen halten 11) auff bestimpte tage, offt wider Iren willenn, Sie Gint 12) borzu geschickt obber nit. Dife Misbreuche seint also gemann, alf Iderman beiant, das fiche nicht kann bergen laffen. Doruber fint 18) andere miebreuch, boher Sich Die grobenn Misbreuch geurfacht habenn, 14) beren vnns fere Bidderfacher wenig mid foir gar nichts gebacht habenn, Sie wollen vortaidigen, das die Mefs ain opffer (en, vnd 16) Man hab es vor Taufennt Jaren borfur gehalbenn, Auch fo haiffen es die Griechenn Liturgiam, Item mifsba 16) auff hebraifch haiffe ain altar, auff griechisch thyflafterion: Bulest bieweil Criftus fagt, bas thut ic. Tun aber heiffet opffernn. Sie jagenn auch, es fen Arrianische keperen, halten, bas bie Des kannn apffer fep.

4) lerenn, (= kat.: doetrinas).] Coel.: lehre.

Bund dis fint die vrsachen, die Sie wirdig Achten, bas fie vnnber tap. Dapt. tittel vnnb Ramen vor allenn Stenben bes Reichs vorlefen werben foltten. Es fan aber Ein Itlicher 17) vorftenbiger woll ermeffen, was Man hieuonn Richttenn vnnb halttenn werbe, Bann Sie bermaleins offenbar vnnb vnder bie leutt kommen werben. Sie Mannen, biffe allergroßwichtigste und schwerfte fach, als 38t auff erdenn vnb Inn ber firchenn fein Magt, bauonn Mann 38t handelt, fey woll vortedingt unnd gegrundet domit, bas fie ain frembbe wocabell ober 3way allegiren, die ste etwo vonn apnem Schulmaiser enntlehennt vnnb felbft nit vorstehenn, bomit Mapnen Sie, sep bie Sach ausgericht. Dan wann bas gulte, 18) So wollen wir woll beffer wort finden, die firche haift die Meffe Synarin nundt Communionem, und ber Canon felbft gibt Zeugnus, bas Ir vill von annem altar Remenn und Riffen, 19) vnnb biweil fich folche wort 20) nit Reumen auff die Windelmeffen, fo left fiche woll febenn, das die prinaten meffen Buhalten ain Rener brauch fep.

Doch wollenn wir solch kindisch Argument fallen lassen vnud zur Sachen greiffenn. Dan man mus In solchem großwichtigen handel gute, bestenndige, bringende argument habenn. Der kreitt Ift nit borumb, ob die

Defs sacrificium hais odder nicht.

Wir wissen, das die altenn lerer die Messe Sacristicium, ain opsser, genant haben, dieweil es sey ain gebechtnus des opsers Erist, Wie Ireneus Sagt, Bund wir lassen den vettern das willig und gerne nach, das sie die Mess sacristicium 21) Rennenn, Dann wir sechten nicht 22) mit Inenn, Sonder mit den Rewenn Lerern, mit denn papiskenn, die das wort Sacristicium voell vorskannden und gedeutet haben, und habenn In die kirchen eingesurt wewe und zuwer vnerhorte seren vand gedreuche, die widder das Euangelium sint.

Doruber 28) Ist ber haber, ob die Messe was abentsmal des hern ain werd vnd solch opsser sep, 84) das ex opere operato durch das werd an Im seldet gnad vorbiene vnd gerechtt Mache, Item das es anndernn, welchen die Messe applicirt wirdt 25) vnd sur welche sie gehaltenn wirt, Auch, also ex opere operato gnad vordiene vnd Sie gerecht Mache, Unnd wiewoll die bucher der widderssacher disser Lere voll sindt, So vormogen Sie doch nichtt aus Irgent annem der hailigen alden veter beweisenn, 26)

<sup>6)</sup> aller varient des gaissichem stannders] kase verba, quae in Casie et Coel. leguntur, som ob causam notatu digna sunt, quod lectioni Ed. Chytr. fere respondent: Omnium libidinum huius ordinis, pro quidus Guels. et Onold. sola verba priora: Omnium libidinum exhibent. (Conf. quae supra p. 317 eg. in Prologg. de Ed. Chytr. diximus.)

<sup>7)</sup> vortaibingenn, | Cool.: verteibigen.

<sup>8)</sup> follt.] Coel.: foll.

<sup>9)</sup> das die Deffe fedr misbrancht set,] Coel.: wie inn der Riffe viel größer Misbreuch sein (lat.: magnos adusus esse Missae)

<sup>10)</sup> vmb lonn (= lat.: mercede)] Coel.: vmb Gelt

<sup>11)</sup> messen halten Co el.: mussen viel Mess halten, (lot.: corrum numerum intererum faciune)

<sup>12)</sup> Sint] Coel.: fein

<sup>13)</sup> Doruber fint] Cool.: Es fein auch

<sup>14)</sup> bober Sich die grodenn Melbreuch geursacht habenn 3 Cool.: da die waarsabene wenig darumb wissen (== lok.: minus nota imperiin)

<sup>16)</sup> vab] Coel.: benn (= lat.: quia)

<sup>16)</sup> mijsba] Cool. rects: Misbeach

<sup>17)</sup> Itlider] Coel.: jeglider

<sup>18)</sup> gulte,] Coel.: gflt,

<sup>19)</sup> Riffen, Coel.: nieffen.

<sup>20)</sup> fich solche wort] Cool.: folche wort fich ....

<sup>21)</sup> factificium Cool.: ein Sacrificium

<sup>22)</sup> niát] Coel: niáte

<sup>23)</sup> Doruber] Cool.: Darumb

<sup>24)</sup> ain werd und sold opffer fen, Cool.: ein Berd fen (== id.: sit opus)

<sup>25)</sup> witht] in Coel. deat.

<sup>26)</sup> beweisenn] Coel. recte: anbeweisen,

bas die messe ex opere operato Moge gnab erwerbenn. Dann bisse vnngereumpte Leren und wörtter fint new und von Mönchen erbacht, die aus der Messenn ann gots

lefterlichen Jarmardt gemacht haben.

Die Lere be opere operato et applicatione Ift offentslich widder das Euangelionn vnnd die gerechticait des glaubenns, dan die schrifft leret, das wir durch denn glauben, nicht durch die 27) werd gerecht werden, Wo nu die Messe gnad vordint er opere operato, so mus not halben solgen, das die gerechticait Lus denn Werdenn tomme on glauben, vnnd die widersacher leuguen es nit, das sie also Lerenn vnnd halttenn.

Sie habens offenntlich geschriebenn, nit allain vom abenntmal bes hern, Sonder auch In der gemain, von allen Sacramenten, Wie auch droben gemelt, das nit von noten sey, Irgennt ain guten gedanden habenn, 28) Sonder das Sacrament bringe gnad Zu dem, der es ent-

pfebet, ob er foon fain guten gebanden bat.

Sie erticken auch, es Mache nit allain gerecht ben, ber es helbt, sonder auch die, sur die es gehaltten werde, 2°) und dieselbenn 3°) erlanngen gnad, modo non ponant odicem, It das aber 31). nit auffs greulichst angelaussen wider die Lere vom glauben 2c. ? 3°) Ind an disem grunt, dieweil er gewis und clar gaug Ik, wolsenn wir unns auff das Ral 3°) In disser Sachen gnusgen lessen.

Wir erlangen Eriftus vordinst durch den glaubenn, biefe aber leien vnnd geben der Meffen vordinst, auch benen so nit gleuben, Machen also das vordinst der Meffen groffer dan das vordinst Erists. Solche-leren seint eingerissen In der kirchen, da die Lere von der gesechtickait des glaubenns vorloschenn Ist, vnnd Man kann nymmermehr den Rechten brauch der Sacramennt und aller Ceremonien erhalten, Wa die Lere von der gerechstickatt des glaubens nit erkant, wirt.

tidatt des glaubens nit erfant wirt. Dorumb verwerffen wir biffen Diebrauch be Merita

et applicatione Miffe, vand dieweill die prinaten Miffen biser Maynung 34) gehalttenn werdenn, so konnen wir sie nicht mit got vad gewissen 35) widerumb ausfrichten, kons nenn auch denen 36) nicht Recht gebenn, die Sie vor-

taidingenn-

Aber es wirt ber unne ain pfarr meß gehalben, borben wirt das Sacrament geraicht venen, die es nemen

Same of the second

wollen, Ire erschrodene gewissen Jutroken, bann barzu, Wie wir Inn vanser Consession nach ber Lennge Erzelet habenn, Ik bas Sacramenat 87) Eingesest, vod von bissem brauch bes Sacraments haben bie hailigenn våtten vill geschriebenn.

So kan Man vnns auch mit warheit nicht ausselegenn, bas wir berhalben Arrianer seint, bas wir nit halben, bas bie Resse ex opere operato gnad vordine, ban bise opinio Ift offentlich bem Euangelion enntlegenn vnnd schmehet benn vordinst Cristi und die Lare vom glauben.

Man thut vns Auch wissenlich vnrecht, das Nan vns beschuldigt, Wir heben das Juge Sacrisicium auss, dan ob wir Inen schon gut lassen sein, 38) das die Resse gedeuttet 39) sep per Juge Sacrisicium, So thun wir doch warlich die messe nit ab, Sonnder wir bessern dem misbrauch der Ressen, vnd behalttenn denn alten brauch der tirchen. Die des hern leib vnnd blut begerenn, die entpsaen es vonn annem, vnnd also wirt das volc Jur Communion gewenet, das vile woll vnnd cristlich das Sacrament brauchenn.

Bey benn Wiberfachern brauchenn die Leutte bes Sacraments selbenn, Allain die brauchen es, und bees wenig, die umbs gelds willenn vordingt und gemit 40) seint, Sonst wo es one das were, teten sies auch nit; das Ik der seine gottes dinkt, denn Sie haben. Does aus den solget, das wir vleissiger und ehrlicher den brauch des Sacraments erhaltenn und das Inge Sacrisscium; wie sie es Rennen, den 41) unsere widersacher.

Bund bieweil vansere wibbersacher auffs hefftigste anfechtenn, bas wir die prinaten Meffen fallen laffen, 42) vad geben vans schuldt, das wir das Juge Sacrischum abthun, gleich wie der konig Antiochus tette zu Jerusalem, So wollenn wir hieuon ain wenig weitleufftiger Rebenn.

Im Buch Rumers am Acht vnnd zwantigsten Capittel, 43) wirt das Juge Sacristeinm, das It. das iteslich opffet, 44) also bostriebenn, Man vondeamts am Lemlein, dor Ju wart geopffert ann: Seminest mit du balprenugt, dorngan gos man Wenn doraust. Disse Cerimonia solls beitigs. 48) sur und sur gehalten werden

and the same of th

<sup>27)</sup> bie] in Coel. deest.

<sup>28)</sup> habenn,] Coel.: juhaben,

<sup>29)</sup> werbe,] Coel.: wirb,

<sup>30)</sup> biefelbenn] Cool.: Diefelbigent .....

<sup>31)</sup> bas abet Coel : aber bas . . .

<sup>32)</sup> sc.] a Coel. abest.

<sup>33)</sup> bas Mal] Coel.: bismal

<sup>34)</sup> bifer Mahustig (= los.: has opinione)] Conl.: gleich biefer meinung

<sup>35)</sup> mit got und gewiffen] kase in lat. Apolog. non leguntur.

<sup>86)</sup> auch benen! Coel.: ben: auch

<sup>37)</sup> das Sacramenut (= lot.;, sacramentum)] Co-al.; dis Socrament

E8) gut lassen sain, L. Co. e.L.: liessen gut sein,

<sup>39)</sup> gebeuttet] Cool.: heheutet

<sup>40)</sup> vorbingt und gemit] Coel.: baren bebinget und gemietet

<sup>41)</sup> ben] Coal. recte: benn

<sup>42)</sup> fallen laffen,] Cool.: abgethan haben,

<sup>43)</sup> and Acht wand gwanhigften Capiteri, Cool.: am 96.

<sup>44)</sup> has 3A has teglith splitt,] hos set interpretamentum, quod in solo Cass. legitur (acque ac illud supra p. 830, susta 5. memoratum).

<sup>45)</sup> flettige Coel.: flete

nen den Judenn. Will nu Imant hart bringen, das hiedurch 4a) die Resse bedeut Ist, wollenn wir nit hart widdersechtenn, Also 47) doch, das er die gannye Resse moone, das Ist, das abentwal des hern mit der predig des worts, welche Cristus an disse Cerimonien gehesst, Wie Paulus spricht, So offt ir von dissem brot essen werdet und dissen 4a), kelch trinden, soltt Ir den

sobt bes herrn vorfundigen bis er kumpt.

Gleich wie nu do Zumal war ain tegliche vemb ftettige 49) Ceremonia, bie ba angaigt, 60) bas Criftus fommen wurd, vnd bas bis volgt fo lanng bleibenn folt, biffolang 51). Eriftus geboren wurde, Also habenn wir bas Abenimal bes hern, bas Recht genennet wirit annn ewigs Testament, Dan es bezeuget, bas Criftus tommen fen, vant fen nu verhannden diffes wortt, bas gott ber herre 62) ber weltt Zugefagt hatt, Es bedeut auch, bas die Rew Testament und die firch alleweg bleibenn wer ben, 58) Aber Bu ber Ceremonien 3ft anzuhengenn bie predigt bes Euangelij, burch welche Eriftus ber welt funth getan wirt, vnnb burch folde predigt wirt bas opffer Jugericht, bas Ift gottes erkantnus, bangkfagung vnnd Lob. Das fint die opfer bes neuen testamennts. 54) Diffe opffer hatt bezaichnett bas spectadell vnnb geprenng 65) 3m gefet gehalttenn, Remlich man Criftus fommen wurd, so wurd das Euangelion bis ans ende Inn ber firchen bleibenn, bas wurde man ane unberlas treiben, 56) Auff bas on auffhorenn etliche beferet vnnb gleubig wurdenn, die folten alsban gott opfer opfern vmib bas ewige Leben eintpfaen, Gott bannafagenn vnnb Lobenn, vnnb folltenn begeugenn, bas die Lere bes Guangelij recht fen, bas got ernwetich Barne vber bie Sunbe, Das er auch warhafftig bie Gunbe vorgebe benen, fo gleubenn, bas er gewislich vnne erhore und warhafftig Selig mache, Bub, bas fie burch biffe enfarring anbere Raigen, get auch Zumertrauen. Alfo beutet Paulus bas opffer ponn ber predigt, glaubenn vand bannafagung 3um Romern am rv., 57) Das Ich ein biener Jesu Crifts sep unnder ben haidenn umb opffer bas Euanngelion gottes,

bas der haiben opffer angenem werbe, gehailigt duch sein halligenn gaift, 58) vand Jun philippern: am aw bern, 59) Bad ob Ich schonn geopsfert werd 60) von wogen des opfers eurs glaubenns. Dan das Lewlein, das vordrannt ward, bedeutt das Sterben Erist und aller seiner glider, die Semel aber bedeutt das lebenn, Welche da sompt durch den glaubenn Inn der predigt vonn der busse, 61) Das weingissen bedeut die dancksfagung vand predigtt.

Das 62) opfer ber predigt vnnb bandsagung 68) soll allewege Inn ber firchenn bleibenn, Die Ceremonien vor Sich selbst an 64) die lere Sft tod und stumme. 65)

Ru sehe Mann, welche bas Juge Sacrificium abgethan, wir obber ber gegentail? Das Euangelion wirt ben ben wibbersachern an wenig oritenn gelert, In etlichenn groffenn landenn wirt vaft bas gannt Jar nit gepredigt, Bnb man Man icon predigt, fo leret Man, was annem Mond etwan vber nacht getraumet bat, Dber fo es beffer wirt, fo predigt Mann etwas von weltlicher Bucht aus ber philosophia, von Crifto aber, vnnd wie Man Inn Criftum gleuben foll, 60) Auch wie wir burch Eriftum ain gnebigen got vbertommen, bas wir burch Eriftum erlangen vonn got Alles was wir beburffen, nicht omb vnfer werd willenn, von vbung bes glaubenne Inn allen anfechtungen, Bie ain 3ber feins beruffs treulich auswartten vnnb 67) wie Mann ben nagstenn liebenn foll, Bon biffenn ftuden wirt ba Am allerwenigften gelert, ba ber tauffmeffenn am Aller Maiften fint.

Inn des wirt die Liebe Ceremonia, die Eriqus eine geseht hat, das Man von Cristo predigenn soll, gewant Zu apnen andern brauch, Also das sie andern leutten gnad vordiene er opere operato. Da und sonst nirgend Ift das Juge Sacrificium Rechtschaffenn abgethann, dan da Ift der Rechte brauch des Sacraments gar unnd gant vorsert, und der predigt des Euangelij von Cristo wirt geschwigenn. Dan also spricht die Schrift prouerbiorum

<sup>46)</sup> hieburch Cool.: baburch

<sup>47)</sup> 親[s] Coel.: fs

<sup>48)</sup> biffen] Coel, male: biefem

<sup>49)</sup> ain tegliche vnub flettige Cool.: ein emigwerende (= les: les: perpetua)

<sup>.50)</sup> anjaigt,] Cool. : anjeigte,

<sup>: 41).</sup> Biffoliang] Coel.: bis fo lang

<sup>52)</sup> gott ber herre] Coel.: Got (= lat.: dens)

<sup>48)</sup> merben, Cool. : werbe.

At) Das fint die opfer des neuen testamennts.] kase, quidus respondent lat, verda: Hase sunt sacrificia noui testamenti, in Co el. desunt.

<sup>.55)</sup> und geprennig (Co al. 1. gebtenge)] dass in german. Apol. addita must.

<sup>56)</sup> treiben,] Cool.: Prebigen (fat.: docendum sma)

M). Ann Boppen and ra.] On ale: Moreau . 16.

<sup>58)</sup> burch fein hall. gafft,] Cool.: burch ben hell. Geift. (== lat.: spiritu sanoto)

<sup>59)</sup> Bun philippernn am anbern] Cool.: 364. 2.

<sup>60)</sup> werb] Coel.: wirb,

<sup>61)</sup> Inn her prehigt vonn her inffe,] oie Case. of Coel. 

in praedicatione poenitenciae, quae in Cuelf. of Onold. 
leguntur; orgo non congruit cum diversa lectione Ed. Chytx., 
quae supra p. 299 sq. nota 80. relata est.

<sup>62)</sup> Das] Coel.: Dis (= lat.: Hoc)

<sup>63)</sup> ber prebigt vanb bandfagung] Coel.: ber bandfagung und prebige

<sup>64)</sup> an] Ouvil: offte

<sup>65)</sup> tob vanb flumme.] lat. Apoli habet solden vocem: muta, quem in Chytr. sequitur additamentum supra p.1800. nota 32 misoriptum, onius vestigium nulhum reperitur (a german. Apol.

AG), fall, ] COAL: falle,

<sup>67)</sup> andwarties unubi Go-el.: andwartes fall,

um funffzehnben, 66) ber gottofen opffer Ik eittel grenel vor got vand der gerechtenn gebet geselt Im, Also sorbert gott glaubenn und gebet, Will nit haben opus operatum on wort vand on glaubenn, wie dan die kauffmessen sint, und got spricht In 69) Hieremia, da Ich ste Aus Egipto gesurt hab, hab Ich In 70) nit gebotenn von opffern, Sonndern die hab Ich In 70) geboten, horet Mein stimme, so will ich euer gott senn. Hie vorwursst der prophet clar und offentlich das opus operatum, und sordert wort und glauben, das wir durch glaubenn gnad erlangenn unnd ergreissen und got vortrauenn sollen. 71)

Also In ber Bischoff Reich, So das Euangelion vorfolgenn ober vorachtenn, Ift die Cerimonia bliben. Aber gottes stim horen sie nichtt, Schaffenn nit, das Man das Euangelium predigt vom glauben an Cristum, Sonnder Sie wollenn den vordinst der wergt operati erhalten vand andere lesterliche gottes dinst.

Derhalben Ift vnnfer gegentaill Buhalten als fur bie Benigen, so bas Juge Sacrificium abgethan.

Auch fint mehr Zaichenn, bas der Bischoff 72) Reich

burch bes Antiochi Tirannej bebeut fep.

Ifts nit mahr, die Bischoue dienen Irm 78) got mit goldt, Silber vnnd Ebeln gestapnenn, und wollenn und Inn bes toten 74) und vmbbringen borumb, bas wir Ir kirchen geprennge nit vor rechten, warhafften 78) gotte. binft halben? Sie clagen vber vne, bas wir die Ceris monienn fallenn laffenn, Die closter und altar 76) wuft ligen laffen, Sie vormanenn vnnb haltten ann, bas tay. Man:, So vonn Ratur gutig vnd Sanffte, 77) allerlay greuliche ftraff wiber vnne furnemen folle, 78) Dobev foll man den Antiochum kennenn, vnnd geht vnns, got lob, nit an, ban ben onne bleibt vonn gottes gnabenn Rechter brauch vnnb vbung ber Sacramennt, Go predigt Manr bas Cuangelium vom Rechten gottes binft, vom glaubenn, vonn ber hoffnung, vom Ereut, und nit was Menschen aufgesatt habenn, obber was ben schulerern gebreumet batt.

Sie Zihen auch fast ?\*) vngereumet Jur Meffen benn spruch Malachie, Bom auffgangt der Sonnen bis Zum nibergang wirt mein Ram groß vnnber denn halbenn, vnnd an allenn ortienn wirt Mann reuchwergt 80)

68) am funffehnben,] Cool.: 15.

spffernn Reynem Ramen, Man wirt opffern aunn Rapnes opffer, ben Mein nam wirt gros under benn habbenn, Also sagt der got Sabaot. Dergleichen vorblumpte <sup>81</sup>) reden sint Man vil, auch In andern <sup>82</sup>) propheten, Belche gernne brauchen wort des geset, wan Sie vom Euangello redenn wollenn, und Zaigen also vorborgen an, nit wie aun anderer eusserlicher gottesdinkt kommen soll, sonder ain gatsticher, dan die Cpikell Zum <sup>88</sup>) Hebreern leret, das nach Cristus tode kann opffer weitter Rotigk seyn werde fur die Sunde, und das Ist, <sup>84</sup>) das Sannt Peter <sup>86</sup>) leret, das wir ain haitig pristerthumb sein, zu opffern gaistliche opffer.

Dorumb soll Mann ben spruch Malachie also vorstehenn, das das Reuchwerg und opffer gedeutet werdenn mit allayn vonn der Cerimonienn und werden, Sonnder vonn der predigt, glauben und dancksagung, Denn on diffe stud Ist die eerimonia vor sich selbst kain opffer ex opere operato, Wie Sie Sie es nennenn, Wie auch Jun Ebreern geschriben steht, durch In opffern wir gotte allweg ain opffer des Lobs, das Ist die fruchte der lippen, die 36) Seinen Ramen bekennen.

Bnb die wort Malachie Zaigen selbst an, das man nit die Ceremonien allain vorstehenn mus, dan das Reuch-werg bedeut aigentlich nit das abentmal des Hern, Sonder das gebet, Item Es steht boben, mein Name wirt groß under den Haiben, das gehort zur predige, dordurch gots Name weit ausgebreittett und offenbar wirt, 87) und die leut lernen got kennen, got furchten und get portrauenn.

Auff die <sup>82</sup>) weise beutten bissen spruch Malachte auch die alttenn vetter, <sup>89</sup>) den also sagt Tertusianus, Man wirt an allenn ortenn opssernn <sup>90</sup>) meinem Namen und ain Naynes opsser, Remlich ainseltigs gebet aus raynem <sup>91</sup>) gewissen, und Heronymus, Es Ik an regel der schrifft, das wo ain offentlich prophezen vonn Justunssitzen Dingen gestelt wirt, so sol man durch ungewisse allegorien <sup>92</sup>) nit geringen, <sup>83</sup>) Was do geschriben

<sup>69) 3</sup>n] Coel.: im

<sup>76) 3</sup>n Cael. utroque loso: finen

<sup>71)</sup> follen] in Cool. deest.

<sup>72)</sup> ber Bifcoff (= lat.: Pontificium)] Coel.: bes Bifcoffs

<sup>73) 3</sup>rm] Coel.; jrem

<sup>74)</sup> toten] Cael.; tobten

<sup>76)</sup> warhafften] Coel.: warhafftigen

<sup>76)</sup> bie clofter und altar] Coel.: Die Altar und Risfter

<sup>.77)</sup> Saufte,] Coel: fanfindtig ift,

<sup>-198)</sup> folle,} Cool.: foll,

<sup>79)</sup> and fatt Coel.: fat and

<sup>30)</sup> reuchwerge hoe in Cann, in margine voriptum est pro deista tentue voce: Manhborg, quam series primme ceripserut.

<sup>81)</sup> porblumpte] Coal.: verblamte

<sup>82)</sup> anbern] Coel. male: aubere

<sup>83)</sup> Bun] Coel. falso: jum

<sup>84) 38,]</sup> Coel: 186,

<sup>85)</sup> Sannt Beter] Cool.: Betrus

<sup>86)</sup> bie] Co el. male: ber (aut pro bie, aut pro ber, bie, quapropter Bertramus in sua Ed. huius Apol. p. 103. enhibet: ber [bie])

<sup>87)</sup> offenber wirt,] sie Cass. et Coel. == lect. let. Quelf. et Onold.; innotescit; son Chytr., ubi addita sunt cerba; per pracdicationem Euangelii.

<sup>88)</sup> bie] Coel.: biefe (= lat.: hunc)

<sup>89)</sup> bie plienn vetter,] Cool.: bie alten Leipter (lat.: voteres)

<sup>90)</sup> opffernn] Coel.: Opffer opffern

<sup>91)</sup> rapnem] Cool male: reines

<sup>92)</sup> burch ungewiffe allegerien] sie Cass. et Co'el im lest. det.

3k, die do opffern bliedt und sam viech, die sollen wischen, das nach den flaischlichen opffern gaiftliche opffer volgen werden, unnd das man hinfurt dem Hern Rynnmer opffern werde ochsemblut und bockblut, sondet. Reuchwerg, das If, das gebet der hailigen, und salein in einem Land in Judea, auch 3°4) nichtt allaunn In ainer stat des Judischen lands zu hierusalem, sonder an allenn orttenn.

Und Inn Summa bie wibbersacher bochem auff bie beuttung bes teglichen opfers vnnb bie wort Malachie, fo fere als fie wollenn, so vormogen fie boch nit Zubeweisen, bas bas abenimal ex opere operato on prebig, an 98) glauben, ain opfer fen, vnnb wan Manns helbt vor anbere, das es Inen gnabe vorbine, vnnb mache 96) fie gerecht. Den zur bestettigung biffer gots lesterlicher 97) Mannung helffen weber Malachie wort, noch bie beuttung Jugis Sacrificif, vnnb es gehet eben wie alleweg, das ahn Irthumb den andern gebirt, Wan Man ahnmall auff etwas Ungewiffes felt. Das 98) bat Man angefangenn Bu bifputirenn, virum Meritum miffe finis tum, 99) an Infinitum, vtrum fit bluifibile, Btrum tantundem valeat missa facta pro pluribus, quantum pro fins gulis fingule, 100) bas hatt gelbt tragenn, Sie was fain far ond nott fo gros, es fonte burch die Deffe gebuffett werben, bas was bas Ibolum fur alles anligen. 1) Aber Criftus wil, bas man In 3m glauben anruffe vnb wartten 2) alles guten von 3m 3m glauben, nit omb unferer werd obber vorbinft willenn.

Bnb dieweil die widderfacher vom vordinst und de applicatione de Misse fanne bestendige gegrunte vrsachenn bracht habenn, Sondern Zihen allayne an das wort Sacrissicium, opsser, und dasseldig nit aus der hailigen schrisst, Sonnder aus denn vettern, So Ist nit noth, das wir mehr hiezu antwurten.

Guelf.; per incertas allegorias (non vero = Onold. et Chytr.; per incerta Allegoriae).

....

So werben Sie, and nymmermer Mugenn auffbringenn wiber aus der schrifft, noch aus den retern eiwas, das so stard und gewis 4) sep, das unnsere grunde, die wir erzekt habenn, muge umbkossen, Dan das Ist Ewig war und gewis und mag wider Im Himel noch auff ers den nichts gewissers funden werden, Das, wo die gerechtickait Aus dem glauben Ik, So mag die gerechtstait er opere operato nit sein, dorumb macht die Mese nit gerecht.

Wir vormerdenn auch, bas bie wiberfacher 5) fehr schreienn, bas wir In unfern meffen nit ben gangen Canon lesen, wie vor Albers, bo mit 6) vns vnd vnsere Sach 7) ben Ibermann auffs hochst unglimpfen 8) und vorhaffet Machen wollenn, dieweil Sie wissen, das Iber man nu vil und lange Zeit ber bofur beldt, bie Defie fonne ond folle on ben canon nicht gehaltenn werben. Bir bitten aber auffe alleronnberthanigft, tap. Dant. wolle es Je nit dofur achtenn, das die unsern etwas Im Canon geendert haben aus vorachtung ber Religion und Sacrament, Sie wenden groffe vnnd not bringende vrfachen fur, aus welchen Sie gebrungen feint worben, etlich ftud Im Canone fallenn Bulaffen, vnb Sagen, bas Solchs bem hailigen Sacrament zu ehren gefcheen fen, vnnb fonft Aus tanner anbern vrfach, ban ber Canon bat Bu vilen groffen misbreuchen merdliche vrfach gebenn.

Bund auff das Man nit Mayne, Es sey hiemit etwas neues surgenommenn, das vor nit geschen ) vod wider denn glauben vand die gannhe kirche sey, so Zk erstlich Zubedenden, das der Canon nit ann allenn enden 1°) gleichstormig Ik gehalden wordenn. Der griechisch Canonn Ist annders dan 11) der Lateynisch, So sint auch die Lateinische Canones Mehr dann an annem ort vogleich. Es sagen auch ehliche bewertte lerer, Eristus hab allain die wort der Consecrationn Eingeseht, Was aber dornder Ist, haben die Bischoue anner nach dem anndernn hinzugetan, Einer dis, der Andere das, Jur Jyrt 12) vand Solennitet, dann also sagt die glos Im decret.

Dorumb gleich wie bie ungleichhait 18) vor biffer

<sup>98)</sup> geringen,] Coel.: geringern (lat.: extenuare)

<sup>94)</sup> nicht allein — auch] haec, quae in Coel. leguntur == lect. lat. Guelf., Onold: non in una prouincia Iudaea, nee (Chytr. pro: in una prouincia Iudaea, habet: in una Iudaeae prouincia) h. l. uncinis inclusi, quia in Cass. omissa sunt.

<sup>95)</sup> and Coel.: ohne

<sup>96)</sup> madel Coel. male: maden

<sup>97)</sup> gets lefterlicher] Cool.: Gattlofen

<sup>96)</sup> Das Cool. aptive: Da

<sup>99)</sup> finitum, Coel. recte: sit finitum,

<sup>100)</sup> fingule, Coel.; singulae.

<sup>1)</sup> das hatt geldt tragenn, hie was [i. q. war] — fur alles anligen.] Cool.: Das was [i. q. war] das Idolum für alles anligen. hie war fein fahr vod neth so gros, es kondte durch die Ales gebüffet werden. (lat.: Hins suit quaestus uberrimus. In omnibus perioulis ad hoe opus tarquam ad Idolum erat receptus.)

<sup>2)</sup> martien] Coel. appier: warte

<sup>3)</sup> und be applicatione] Co el.; und applicatione (= kst.; et appl.)

<sup>4)</sup> so flard vanh gewis] Coel: so flard van ansehenlich (last: adeo firmum)

b) bie wibersacher (== lat.; aduersarios)] Cool. male: bie Biebersachen

<sup>6)</sup> be mit] Coel. recte: bamit fie

<sup>7)</sup> Sach] Coel.; Sachen

<sup>8)</sup> unglimpfen] Cool.: verungelimpfft

<sup>9)</sup> gefden] Cool.: gefdeben,

<sup>10)</sup> enben] Coel.: Driten

<sup>11)</sup> ban Coel.; als

<sup>19)</sup> Bytt] in margine Codicie Cass. adverletum est: Bieret (Cool. habst: Birbe)

<sup>13)</sup> bie ungleichhait] Coel.; bie ungleicheit bes Canons (lat.; va-riotae !lla)

Zeit dem Cristidenn glaudenn nit Ik nachtalig: gewest, Also fol vant mus Man Ist auch halten, das dem Cristlichen glauden kapun abbruch odder vorstapnung 14) geschee, Wan Man schonn etwas vom Canon auffenlest, vand werden doch gleichwol die wört Crists behalten, die 15) Zur Consecration notig seint, dieselben 16) wort aber behalten 17) wir mit aller ererbietung. Wir behalten auch die gemeinen Gebett und die Danasagung.

Man Sihet Clar Im Canon, das Imer etwas von tag zu tag hinzu vnnb widderumb herabgethann Ift, dan es Ift offennbar, das etliche ftud nit wol auff ain ander gehenn, wie es fein mus, wann vil Raifter vber Einem werd Nachen.

So Ift auch vnnleudenbar, das etliche wort aus ber schrifft genommen ser unschiedlich 1°) Jum opffer gestogenn findt, und dieweil die art unnd aigenntschafft des Sacrificis vbel vorstannden Ift wordenn, So habenn die Scribenten hernach den Canonem Je mehr und mehr vortundelt, den es hat noch dis auff den heuttigen tag kainer aus allen unnsern widdersachern, die groffe unnd vill bucher geschribenn haben, nie vormocht Recht Zudeutten, Was Sacrificium sey.

Ru ifts vnngeschickt Zuhorenn, das die, so sich des hanndels von dem Sacrisicio odder opffer 20) vnnderskehen und wollen denn Canon vorsechten, nit soull wissen sollen, das sie deutten konttenn, was Sacrisicium sey, Auch nit was vor ain underschafdt sen Zwuschen dem opffern 21) des alten vnnd newen Testaments, und vnder Sacrament und Sacrisicio, vonn dissen Sachen 22) Reden die widdersacher nichts, davon doch vorstendige leutte, als vonn denn Notigstenn Sachen sin diesem Hansbell 22) bericht habenn wollenn.

Ehlich fechten hoch ann vnnb nyt vnbillich bie volgennd ftud Im Canon, das er das brot vor der Confectation Rennet hostiam Salutis, Item das Sich der prifter 24) Zu 25) mitler seht Zwuschen got vnnd dem

hern Crifto, 26) Item bas er bitt, 27) bas got wollt. Ime 28) folch opffer lassenn angenem sein, 29) gleich als wene ber prister ber vorsuner Iwuschen gott vand Crifto, Item bas 36) er bitt, dass got die opffer annemen vad Im gefallenn wolle lassenn, 31) Wie dass opfer Abels, gleich als werem die annbern leiplichen opfer bester vad got Angenemer, dan Cristus selbst.

Dife vnnb bergleichen ftude, Wiewol fie vndriftlichlauttenn, so fint boch noch andere, Welche bie vnnfern vil 32) bewegt habenn, Remlich bas ftud Im Canon, bas die Mess applicitt fur lebennbige vnnb toben, 38) bas ste borburch sollenn selig werben.

Diffe opinion Ift offentlich Wider bass Euangelium, [vnd die gerechtigseit bes glaubens,] \*4) vnd wans nit so offentlich were, so mocht es vielleicht am vrsach geben Zuzweineln, ob Man diffe:n stud bes Canons recht ober vnrecht tette, das Mans straffte. \*5)

Ru Ists also clar, das Mans nit Allain sibet, Sonder Man kans auch mit den henden greiffen, das der Mennsch nit Selig wirt durch ainich 80) werd oder vordinst, das ain ander vor In thut oder heldt, Sonnbern durch denn glauben.

Ru Mus Ja 87) das Iderman bekennen, bas es war sey, Man Sichts, Mann greiffts, Rymant kans leugkenn, 88) Ire aigne bucher Zeugens, 39) das dis stud des Canons, da die Mess fur ein opfer, das lebendigen unnd toden gnad erwerbe, gehalten wirt, nit Allain widder annenn spruch des hailigen Euangelii sechte, 40) doran nit vil gelegenn were, Sonnder widder den Aller surnembsten und notigisten punct Jur selidait, Remlich wider die gannze lere vonn der gerechticait des glaubenns.

<sup>14)</sup> vorflahnung] Cool.: vertleinerung

<sup>15)</sup> Mel Coel.: fo

<sup>16)</sup> biefelben] Cool.: biefelbigen

<sup>17)</sup> behalten (= lat.; retinemus)] Coel.t halten

<sup>18)</sup> Bir behalten — Dundfagu.ig.] haec, quae uncinis inclusi, in Coel. quidem leguntur et respondent latinis verbie: Retinemus et oraciones et graciarum actionem; sed in Cass. omissa mut.

<sup>19)</sup> unidialid Coel: ungeschialid

<sup>20)</sup> von bem Sacrificie obber opffer] Cook; von bem Duffer

<sup>21)</sup> bem opffern (= kat.; sacrificium)] .Co el.; ben opffern

<sup>22)</sup> Cagen] Coel.: ftuden

<sup>28)</sup> in biefem Ganbel] has guogue voces, latinie: in has contronersia seppondentes tentum Cocl. habet, Coss. vero contriquam ob causam sas uncinis inclusi.

<sup>24).</sup> Gid ber puifter} Canl.: hen Weiefter fich

<sup>25)</sup> Bu] Coel.; jum

<sup>26)</sup> bem hern Crifto,] Coel.; Chrifto. (= lat.; Christum)

<sup>27)</sup> bitt.] Coel.: bittet,

<sup>28)</sup> get wolle Ime] Coel.: Ihm Gett welle

<sup>29)</sup> laffenn angenem fein,] Ovel. : angenem fein laffen,

<sup>30)</sup> Stem bas (== lost. fat. Chytr.: Item quod)] Cool.: View well (== lost. lost. Guolf., Onold.: Quod)

<sup>31)</sup> wolle laffenn ,] Coel.: laffen woll;

<sup>32)</sup> vill Coel.: viel mehr (lat.: magis)

<sup>33)</sup> das die Mefe appl. f. leb. v. toben, Coel.; das die Meffen ein Berd heiffet, welches für Lebendige und Lobten gehalten werbe, (kat.; quod . . . applicat Missam pro viells et mortuis)

<sup>84)</sup> who bie gerechtigleit bes gl.] have verba, game uncinis incluse, habet Coel. == lat.; et insticia fidel, at in Cass. emissa sunt.

<sup>35)</sup> ftraffte.] Coel.: ftrafft.

<sup>86)</sup> sinish] Coel.; cin

<sup>37)</sup> Sal in Coel. door,

<sup>35)</sup> Man Sichts, Mann greiste, Stym. fant lengtenn] sie Casset Coel. an dect. dat. Guelf., Chytr.: Mes verunter obsoules et inter manus. Quant manifeste constat (Onold. habet tentum priora: Res versatur ob osules)

<sup>39)</sup> Fre aigne bucher Beugens,] hace in lat. Apol. non invervantur

<sup>40)</sup> frate,] Coek males featen.

Diewell aber bem also Ift, so mus man Ie ben vunfern billich Jugut halben, bas fie bas Guangelion bober achten, ban benn Canonem, Sonberlich Dieweil Ibermann bekennen mus, bas bis ftud im Canonn binangetan Ift vonn Menschen, vand bie Canones fint auch por Beitten In ber kirchen nit gleich gewest, Ru wals Man, So etwas vonn Mennschenn geordennt Ift, offentlichem gotowort Zuennigegen, 41) bas Mann baffelbig nit haltenn Soll, Sonnber gottes wort hoher achten. Bas wollen die widdersacher bie auffbringen Witder bi: 42) offenntliche warhait? 48) Dan es ift offenbar, bas man auch nichts auffbringen 44) mag, bas ein fchein baben mag, 45) ban seintmal 46) ber glaub gerecht macht, So ift bas undriftlich und keperisch, wenn man fagt, bie mefe gehalten fur ainen andern, mache getecht ex opere operato. [Bund bieweil folches ein öffentlicher Irrihumb ift, mit ber Defs wollen verbienen, und die Defs für andere applicien, und ber Canon fold application in fich belt, wirdt billich baffelbig ftud ausgelaffen. 7 47) Wir wollen auch ein 48) kurpe angeig thun auff bas Wort Ifurgia, 49) ban etlich meinen ftard baburch guerhalben, bas die meß ein opfer feb.

Darauff berichten wir also, das das wortt Liturgia nicht ein opfer hehsse, Sonder In gemein ein ampt, aber 50) ain Ambt voen und ausrichten, Es sey weltlich ader 50) geystlich. Derhalben wird es auch gebraucht Fur burgerliche burden, 51) als dienst und tribut, wie man viel exempel sindett, und Paulus hats also gebraucht In der andern zu den Corintern am neunden 52) von dem gelde, das die Corint: contribuirten, und zum Philip. am andern 58) nemet Paulus Epaphrobitum 64) seiner

41) Buenntgegen,] Coel.: zugegen,

noth finnegum, 55) ba finn es nicht ein 56) prifter hehpenn.

Darumb obschon das wort In actis stehet, volget bar vmb nicht, das die messe ein opfer sein mus, 67) Dan der Text Redet nicht allein von der messe, Sonder spricht, die apostel haben Ire 58) ampt ausgericht, dars In ist begriffen nicht allein des herren Rachtmal, sonder Ix Predigampt, gebet 59) und alle andere gute wergk, damitt sie den Cristen gedienet und geholssen haben. 60)

# Bonn benn gelubten. 61)

So wirs anders Recht behalben haben, wart 62) In ber confutation also gelesen, bas bie gelubbe gegruns bet feindt Im alten und Rewen Testament. Bom Alten Testament wollen wir balt ernach anntwortten, wo fie aber Im newen testament gegrundet findt, 68) wissen wir nicht, Es were ben fach, bas fie bie fpruch meintten, Wen Criftus fagt, Bergebens ehren fie mich mit menschen gebotten, und ein igliche pftangung, die mein vatter nicht gepftanget hait, Sol ausgerotet 64) werben, folche spruche Reymen sich vaft wol Zu ben gelubtten, Dermaffen werben auch bie Dund in ber gefchrieft 65) ges lobett, als Mathey rriij, wehe euch schrieftgelertten und phariseher, Ir heuchler, die ir gleich sept wie die vbere tunchten greber, welche auswendig hubsch scheinen, Aber Inwendig feunt fie voller toten bennne und alles unflats, Alfo auch Ir, von auffen scheinet ir vor ben menschen frum, Aber Inwendig fest ir voller heuchelen und vertuggent. 66) Sind aber andere ort im newen Testamenbt, bie fich bas Reimen zu den gelübbenn und Munch, die mugen fie ennbringen, 67) Bir wollenn unbeschwerett fennn, barauff ju antwurtten.

Ist wollen wir allein 3m 68) gemein antwortten

<sup>42)</sup> bie] Coel.; folche (lat.; tam)

<sup>43)</sup> Inde ab his verbit Codex Cass. ab also scriba consumentue est, qui minorem diligentiam, quam prior scriba, in apographum suum conferebat, quam ob causam hee haud pameie lecis emendatum est. Hic alter nigriare atramento usus est.

<sup>44)</sup> auffbringen] Cool.: herfür bringen

<sup>45)</sup> mag.] Cool.: mage,

<sup>46)</sup> feintmall Cool.: Antemal

<sup>47)</sup> Bub biewell — anogelaffon.] have, quas anoinic inches, quia in Cass. omiera sems, loguetur in Coel. et respondent latimis: Quare cum defendi applicacio non possis, magna et gravis causa est, cur illa para Canonis, quae applicacionem continet, omittatur.

<sup>48)</sup> cin] in Coel. deer.

<sup>49)</sup> liturgia,] Coel.: Liturgiam,

<sup>50)</sup> aber] Coel, utroque loco; ober

<sup>51)</sup> Dethalben witt es auch gebraucht für burgerliche burben,] pro his verbis, quae in Cass. et Coel. leguntur, Codd. Guelf. et Onold. hase habent latina: Exempla infinita occurrent legentibus Graecos autores. Et apud Demosthenem Liturgiae eciam significant oncra publica, etc.

<sup>52)</sup> In ber andern zu ben Corintern am neunden] Cool.: 2. Co-

<sup>53)</sup> am anbern] Coel.: am 2.

<sup>54)</sup> Cpapirobitum Coel. male: Graphroditum

<sup>55)</sup> seiner noth liturgum, (== lat.: Liturgon sune necessitatis)]
Co el.: seinen Rotliturgum,

<sup>56)</sup> ein] Coel: einen

<sup>57)</sup> mus,] Coel.: muffe,

<sup>58)</sup> Srel Coel.: for

<sup>59)</sup> gebet (= lat.: de oracione)] Coel.: Sebete,

<sup>60)</sup> Bir wollen auch ein turte antielg thun — und gehölsten haben.] hase verka, quae in Gass. et Cool. loguntur, denno-doont, germanicam Apol. non segui testum Ed. Chytz., quippe quae hoc loco integro caret (conf. supra p. 308.).

<sup>61)</sup> Borm cenn geinbten. (= lot.; Do volls.)] Cool.; Bon ben Riofter Gelübben.

<sup>62)</sup> wart] Coel.: fe warb

<sup>68)</sup> finbt,] Coul.: fein,

<sup>64)</sup> aufgerotet] Co el. : ausgereutet.

<sup>65)</sup> gefcrieft] Coel.; Corifft

<sup>66)</sup> vntuggent.] Coe l.: vntugenbt.-

<sup>67)</sup> eyubringen,] Coel.: herfur bringen,

<sup>68) 3</sup>m] Coel.; in

wab fagenn Alfo, Alle geliebbe, 60) die gescheen mitt suider meinung, als wolt man badurch frum und gerecht werden, und durch folde wergt 70) gnade vordinen, die seind gotslesterlich und widder im neuen noch 71) alten Testamendt bestetigt. Den sance Baulus spruch ist ie clar gnug, zun Galatern am britten, 72) Ir sept abe von Christo, wen ir durchs geseth gerecht werden woltt, und hapt der gnaden geselet, Wie viel mehr aber haben die der gnuden geselet, die da wollen durch gelubbe gerechtigseit suchen, wilche allerding gescheen an 73) zots beuelh vond wort.

Die hepligen leute, als Bernhardus, 74) Franciscus, Bonauentura und andere haben also in den Regeln geslebt, das sie wusten, das sie durch den glauben an Eristum gerecht werden, 75) und nicht durch ihre 76) reglen, in des lebten sie In dem standt, wie sunst in schulen, dan diese euserliche leidsvounge 77) waren Ihnen zum Studierenn und schreibenn Furderlich.

Das ist aber ein Irtum, und so gemeynn er ist gewesen, so grewlich ist er, <sup>78</sup>) Das proses thun sey die andere tauss, das das closter leben gnade vordiene, und sey die proses in gnungthuhung sur die sunde, und <sup>80</sup>) lehren die unseren, das dieser <sup>81</sup>) Irthumb widder got sey. Darrmb sein auch die gelubd also gethan, nichtich und undindich, <sup>82</sup>) und widder diese lehre der unseren können die widdersacher nichts ausschringen.

Haben auch In der Consutation das hauptstuck dies fes handels mitt keinem wurtt angerurtt, So doch die 88) frage ist, davon mann streitet, 84) ob kloster leben ein gettes dienst sen, Dadurch man gnade vordiene und sunde ablege.

So 85) sie nu Julassen, als ste thun mussen, bas bie gelubbe 86) nicht gnade vordienen, vnb bas 87) Clos

serkeben nicht nut sey, selig taburch zu werben, wie Eriftus sagt, vorgeblich bienen sie mir mitt menschen geboten, so werben sie auch Zuelassen mussen, bas die geslubbe unbundig sein [bie wieder Gott gethan sein]. 88)

Sie ziehen an den spruch bes euangelij, wer da vorlest sein Haus, bruder, schwester, vater aber 89) mutter,
ader 89) sein weib 2c. vmb meines nahmens willen, der
sol hundertselbig 90) dagegen entpfahen, Das heyst recht
die schrift vorkeren, 91) dan dieser spruch Reumet sich
zum eloster leben, wie ein faust auss ein auge.

Es. Ift ameierlen verlaffen, einf theils "2) gefchieft on gots bevehl, bas ander nach eines iblichen 94) beruff, ale In ber noth vnb 3m Creus, Bon bieffem vor-laffen Rebet Chriftus, ban niemant fol 04) etwas anfahen auß eigener mahl ohn gotes bevhel, Daromb ift bas bie mainung, bas man Inn ber verfolgung lieber leib und leben und alles, was wir lieb haben, verlieren und laffen follen, den das euangelium vorleugnen, den es Rebet 95) barben, vmb bes 96) Euangelions willen, fo mus man auch Diefen spruch beuten, bas er nicht fireitigt fen mitt gotes geboten. 97) Die anbern geboth vorbieten, bas niemant sein weib undt findt vorlaffen foll. 98) Aber gewalt entschuldigt vne, man wir gezwungen werden, weib und finder 99) zuvorlaffen, Als wen man uns verjagt von bem vnferm, 100) von biefer vorfolgung Rebet Chriftus, bas wir alle vorfolgung gebulbich 1) Leiben follen vmb feines nahmens willen.

Die widdersacher aber deuten bieffen spruch nicht von der vorfolgung aber gewalt, Sonder von der Flucht, die wir und selbst erwelen an 2) sunderlichen beruff und wider gotes geboth. Dann ste lassen zu, das einer, der sich verlodt hatt mitt einem weib, moge mitt gutem gewissen die braut verlassen und In ein Closter gehen. Wer heist sie aber umb Irer ausseh willenn gots geboth ausse-

<sup>69)</sup> geliebbe,] Cool.: Belabbe,

<sup>70)</sup> b. folde wergi] Coel.; b. fold Berd (== lat.; per tale opus)

<sup>71)</sup> noch] sic recte Coel.; Cass. falso: vnb

<sup>72)</sup> jun Galatern am britten,] Cool.; Ballat. 8.

<sup>78)</sup> an] Coel: ohn

<sup>74)</sup> Bernharbus, ] sie rocte Cool.; Cass.: Bernharbinus,

<sup>75)</sup> werben .] Coel.; marben,

<sup>76)</sup> ihre] sie Cool.; Cass. male: irer

<sup>77)</sup> biese enserliche leibenbunge] Cool.: bes ensserlichen leibe nbunge (lat.: haes axercicia corporalia)

<sup>78)</sup> er,] Cass. male: eft,

<sup>79) [</sup>ch] sie Coel.; Cass. falso; fein

<sup>80)</sup> unb] Coel.; Ru

<sup>81)</sup> biefer Cool.: biefe

<sup>82)</sup> vabinbic] Coel typ. errore: vbunbig (pro vnbunbig)

<sup>83)</sup> bie] Coel.: bis bie bie (sio)

<sup>84)</sup> firettet] sie in Cass. emendatum est verbum schreibt, quod primum erat soriptum.

<sup>85) 60]</sup> Coel.: 530

<sup>96)</sup> gelabbe] sie Coel.; Cass.: Inbbe

<sup>87)</sup> bas Coel.: bas (i. q. bas) bas

<sup>88)</sup> ble wieder Gott gethen sein.] have, quae latinis: facts opinione impia respondent, in Coel. tantum leguntur, in Coel. voro omissa sunt.

<sup>89)</sup> aber] Co al. utroque luco: ober

<sup>90)</sup> hundertfelbig bagegen] Coel: es hundertfeltig'

<sup>91)</sup> die schrift vorferen, Cool.: ben Bnerfahren einen Bart von fire machen, unnb bas Maul schmieren, (lat.: facum facere imperitie)

<sup>92)</sup> eing theils] Coel.: Eines (let.: Quaedam)

<sup>93)</sup> ibliden Coel: jegliden

<sup>94)</sup> niemant fol] Cool.: es foll niemanb

<sup>95)</sup> es fichet] sic Coel.; Cass. male: er fchetet

<sup>96)</sup> umb beel Coel.; Bmbs

<sup>97)</sup> mit gotes geboten.] Co el.: mit andern Gottes Gebotten. (= lot.: cum aliie mandatis dei)

<sup>98)</sup> foll.] Coel.: folle.

<sup>99)</sup> finder (= lat.: liberos)] Coel.: Kind

<sup>100)</sup> von bem unferm,] Cool.; von ben unfern. (lat.; ex sedibus)

<sup>1)</sup> gebulbich Cool: gebultiglich

<sup>2)</sup> an] Cool; obne

heben, das da spelcht, Duos deus contunzit, komo non fevaret? fein Menfchlicher auffas, 3) fein elofterleben follen fle scheiben. 4)

Bubem 5) geschieht biese flucht nit vmb bes euan-gesions willen, 6) vmb bes prebig ampts willenn, Auch nicht vmb ber befentnis bes wort gottes willen, fonber allein das man haltte gottes biennft von menschen gebacht, 7) Da boch got nicht gefallen an hat. 8) Darumb vorlaffen fle nicht Ir hauß, vatter aber mutter umb Criftus namen willen, sonder vmb bes falfchen wans willen, ben fle geschepft haben von bem vnnugenben 9) fonberlichen bienft und ftandt, und vil vorlaffen wenig auter, nicht bas fie bas euangelion alfo lieb hetten, 10) von dem fie nichts wiffen, sondern bas fie Ir lebenlang Rahrung, Futter vnd mahl hulle vnd fulle 11) mugen also vor wennig ober gar nichts hundertt feltig entpfahenn, Das ift muffigang ond ein gute fenfte tuchen.

Die munche gieben auch fur fich an biefen spruch, Biltu vollkomen fein, so vorlauf Alles was bu haft und gibs ben armen und folge mir nach, Damit zu beweifenn, 12) bas ir ftanbt fen ein ftanbt ber fultumenhept: Aber biefer spruch gehort auff bie selbige personn allain, ban es ist ein beruf, und die weil die vocationes ungleich feint, Gehort die selbig vocation nicht allen git. Dan er fagt, bas Er Im folge und ziehe mit Ihm further, 18) wie die andern aposteln, und gleich wie bieffer feinem beruff volge thuth, 14) Also sollen wir auch wartten, Bargu vne got beruft, Bnb on sunberlichen beruff follen wir nicht unfer guter von uns thun, vonn hauß und hoff lauffen und alles vorlaffen, sonft theten ia 15) bie wied. bertheuffer recht, die nicht 16) anderst furgeben, ban ein muncheren, und ist eins wie das ander. 17)

"Alsban aber werden wir volfumen, wen wir unserm beruf volgenn, ban eben bas gibt zeugnis, bas wir goth von herhen trawen und glauben, Alfo follen wir bie volkommenheyt beutten nicht bas 18) einen volkommen macht, 19) Wen er fleucht, Sonder bas er got gehorsam ift und warte seins berufe, bas zeigt, 20) bas ber glaub voltumen ift, bas ift Rechtschaffen und ungeferbet.

Ru wirt bas Clofter leben furgenomen on gotes beruf, baruber so haben Ire gots bienft und auffet kein gots geboth, baromb Ift ire 21) gange muncheret frads widder ben beruf, Ru ifts nichts ferlicher 22) auf erben, Dan in einem fand leben, Dazu got niemant berufen hat, and hat sonft kein wort, keinen bestehl gots, Wo aber etliche in 23) Cloftern fennt, Die bem Guangelio bienen, bie laffen wir bleiben, Co bod, bas fie treulich und Rein das Euangelion predigen, und wiffen, das fie nicht venb bes Clofters lebens willen, Sonber vmb bes ampte willen des worte In Ihrem ftandt got gefallen,

ond was fie thun, sep recht.

Das auch die Wibersacher vorneinen, Es sep nie gelert worben, bas bas Clofterleben fen ein ftanb ber voltommenhent, laffen 24) wir ben 25) Gerfon vorant wurtten, Der ein aigen buch gefchileken hat folden gotes lefterlichen mahn aufzureiten, vnb fpricht, bas etliche alfo geredth haben, und was ift 26) notht viel zeugen zufuren, wir habens faft alle von ben munden gehortt, bas fie folche und groffere gotes lefterung gepredigt habenn. Bahr ift, 26) das Etliche vorstendige bawidder gefchrie ben haben, und bomitt fie bennoch niemant ergurneten, haben fle 27) die alten wort behalden, und ein hoflich gloßlein baran gehengt, bas Clofterleben fen nur ftatus acquirende 28) perfectionis, Alfo fol man ber fachen beif fen, bas ift weislich geret, wen mans nur Recht vorftebt, 29) Dan welcher fant auff erben ift nicht ein ftanb, volkommenhept zuerlangen? sie findt 80) es alle, In ber che vnb In \$1) allen andern stenden sol ein iglicher \$2) trachten nach der foltommenhent, vnd wiffen, bas Got einen beruffen 88) hat zu ainem gewissen ampt, In wel-

<sup>3)</sup> tein Menfolicher auffah,] Coel : tein Menfo, tein menfos lider Auffas,

<sup>4)</sup> Ber beift fie aber - - follen fie fchetben.] i.aoc in latina Apol. non leguntur.

<sup>5)</sup> Bubem] Coel.: Bubem, fo

<sup>6)</sup> willen] in Coel. deest.

<sup>7)</sup> gebacht, Cool.: erbicht,

<sup>8)</sup> Da boch got nicht gefallen an hat.] Cool.; baran boch Gott nicht gefallen hat.

<sup>9)</sup> unnugenben] Cool.: unnugen

<sup>10)</sup> hetten,] Cool.: hatten,

<sup>11)</sup> fulle] Co el. recte: Full haben,

<sup>13)</sup> zu beweisenn] Cool. male; beweisen, (pro zu beweisen vol beweisen fie, ut Bortramus in sua Ed. soripoit.)

<sup>13)</sup> further, | Cool.: vmbher,

<sup>14)</sup> thuth. ! Coel.: thun folte.

<sup>15)</sup> ia] Coel.: ist

<sup>16)</sup> micht] Coel.: michts

<sup>17)</sup> fonft theten la - wie bas anber.] Lace in

<sup>18)</sup> bas Coel: bas, bas

<sup>19)</sup> macht,] Cool.: mache,

<sup>20)</sup> zeigt, Cool.: zeuget,

<sup>21)</sup> itel Coel.: bie

<sup>22)</sup> ifts nichts ferlicher] Coel: ift nichts fehrlichers

<sup>23)</sup> etilifie in] sie reste Coel.; Cass. male: etilifien, praeteren seg. in primum erat omissum, sed posten demum additum set.

<sup>24)</sup> laffen] Cool.: bas laffen

<sup>26)</sup> ben] a Coel. abest.

<sup>26)</sup> ift] Coel. stroque loso; ifts

<sup>27)</sup> ergurneten, haben fie] sie mote Cool; Canal ergurnet, habenn (omissa voce: fle)

<sup>28)</sup> acquirentel Coel.: acquirendae

<sup>29)</sup> wen mans nur Recht vorfteht, Coal: man verftehe es nur redt.

<sup>30)</sup> finbt] Coal: sein

<sup>31)</sup> In in Coel. doest.

<sup>32)</sup> iglider] Coel: jeglider

<sup>33)</sup> beruffen] sie roote Co el.; Cus s. falso: beruf

chem ehr In vbenn wil, Auf bas er lerne got vortramen, Diefer glaub ift eines inlichen 84) vollommenheit.

Bund auf dise \*5) meinung were Chlerer gereth \*6) bes man sagt, \*7) Closkerleben weren schulen, vedagogien vnd kinderzucht, Darzu ist das Closkerleben endlich ausgericht, vnd nicht zu der gepftlichen volkomenheit und bestigkent, vnd nicht zu der gepftlichen volkomenheit und bestigkent, \*8) wie der andern stende, \*9) Sonder Zu volkommenhent der lehre, Dadurch die Jugent gelertt und zugericht, geschickt wurde, \*40) kirchen zu Regiren und zu sehren, Also sindt wurde, \*40) kirchen zu Regiren vnd zu sehren, Also sindt wurde, \*40) die Jungen leut lebten, \*42) vnud voenten sich In der henligen schrift, und Lernnetten gute sitten und zucht, Ausst das man darnach beschickte \*43) pfarrer und Bischoue hette, und weren \*44) mit keinen gelubben bestrickt. Wenn die Clösker noch also weren, so wurde niemant Darvber klagen.

Aber ist seind In Clostern bas merer teil mußige vad 46) vnnuze leuthe, welche vader bem schein großer vnd sunderlicher gottes biemst panckettiren 46) von den

gemeinen almofen.

Bund das unst die widdersacher vormanen, das wir in die sustapsen unser vorsaren treten sollen, und die Closter Resouriren, So bekennen ste ie selbst, das viel laster und schannde In klostern sey. Wir halben das vor die aller beste Resormation, das wir ntemand hinein Rotigen wider sein gewissen, Den on rhum zu Reden, so gebensten wir sur das <sup>47</sup>) In unsern surstenthumern und gebieten nach unserem vormugen die schulen sur die Jugent, und die In den <sup>48</sup>) biblien und heiligen schrift studien wollen, ausstzuchtenn, und wo ste ausgericht sindt, zu ershalten und zu bessen, nut zu bessen.

Bum lettenn befchlieffen bie wibberfacher, bas ewige teufcheit zuhalben nicht fo vnmuglich fev einem menfchen, Die weil es aber fcwer ift, fo fol mans mit emfigen

84) islicen] Cool.: jeglicen

gebeth erlangen, Davon haben wir broken gefagt, bas man also beten sol, bas man In bes gleichen wol 40) bie mittell und erznei, 50) die uns got fur gestelt hat, nicht vorachten soll, 51) Wenn unser schwacheit solcher mitel bedurffen wurde, den das were got vorsucht, und wer die sahr liebet, der soll darinnen und kumen.

Ru ift es ieberman offenbar, wie gefehrlich es ift, ben dieser schwacheit menschlicher natur, auf welche ber teuffel mit so unzehlichen liten laureth und Ihr nachstellett, on untterlaß streiten und selten gewinnen, Wie die hephigen veter sprechen, perpetua quidem est pugna, victoria rara, Darumb wollen wir nitt weren, das die, so sich schwach besinden und kunnen nicht keusch leben, nicht soleten ehlich werden nach gotes einnsehung und ordnung.

# Bonn geiftlicher 52) gewalbt.

Bonn biefem Artidel haben unfer widersacher nicht vil wortt gemacht, was eigentlich sen genftlich gewalt nach bem Euangelio, Sonder allein geclagt von ber gepfte lichen Frenhent und Briuilegien, und ten. Dat., unfern aller anedigften Bern, vormanet und gebeten, fie ben folder Frepheit zu hannthaben. Ru haben wir oftmals angezeigt, 68) bas wir erbutigt vnb willigt feynnt, gegen . biefen 54) ftand Gleich wie gegen andern alle weltliche pflicht 65) zu erzeigenn. Die Bifchoue haben guter, fie haben weltlich obertept 56) In Freu gutern und Printlegia, 57) bie Inen auß menschlichen Rechten geburen, und von fepfern, funigen und Furften geben finbt. 54) Dar ann thun wir Ihnen fein hinderung, Es were aber billich und Recht, Das bie Bifchofe nit allein fur ine guter ond weltlichen gewaltt forge trugen, 59) funber auch fur Ir Bischoflich ampt, basselbige aufzurichten, nehmlich bas fie vleis antereten, Das bie firchen mitt frumen und gelartten predigern und pfarrern vorforgt wurden, das nicht so viel vngelartter mutwilliger leut vedinirt

<sup>35)</sup> bife] Coel: gebachte

<sup>36)</sup> Chierer gereth] Coel.: flerer gerebt.

<sup>37)</sup> fagt .] Coel.: fagte,

<sup>38)</sup> vollomenheit und heiligfent,] Coel. kabet solam vocen; volls tommenheit, (= lat.: perfectio)

<sup>39)</sup> ber anbern fienbe, (= lat.: aliorum statuum)] Co el.: bie unbern Cienbe,

<sup>40)</sup> und zugericht, geschicht murte,] Coel: jugericht und geschicht

<sup>41) 35</sup>m] Coel, recte; im

<sup>49)</sup> letten,] Cool.: mit einander lebeten, (=== lot.: uns versa-denten,)

<sup>43)</sup> befdicte] Coel.; gefdicte

<sup>44)</sup> weren] Cool.: waren

<sup>45)</sup> mb] in Coul. desst.

<sup>46)</sup> pandettiren] Cool.: Schlemmen und Pandetieren (lat.: helluantur)

<sup>47)</sup> fur bael Cool.: für ben Minchen ftunbt, (neutrum in lat. Apol. priori k. l. legitur.)

<sup>48)</sup> ben] Coalet ber

<sup>49)</sup> In bes gleichen wol] Coel : in bes gleichwol

<sup>50)</sup> ergnei] Coel.: Ergnepen,

<sup>51) [</sup>oll,] sie recte Coel.; Cass.; folten,

<sup>52)</sup> Bon geiftlicher] Cool.: Bon ber Weiftlichen

<sup>53)</sup> Conder allein geflagt — oftmals angezeigt, Coal.: ihre gange rede lendet fic bahin, was der Geifilche ftandt für Priutlegia und freiheit habe, welche bifem ftand allein aus menschlichem recht gegeben find. Wir haben aber offimals gefagt,

<sup>54)</sup> biefen] Coel.: biefem

<sup>55)</sup> weltliche pflicht] Coel.: enfferliche bienft und pflicht

<sup>56)</sup> vberfept] Coel.: Gewalt.

<sup>57)</sup> In Iren gutern und Briullegia, ] a Cool. abount.

<sup>58)</sup> geburen, und - geben finbt.] Cool.: gebuhret unnb geben ift, von Revfern , Ronigen , und Farften,

<sup>59)</sup> trugen, Cool.: tragen, — In relique hains articult parts
Cass. et Cool. multo magis inter se different quant in prosodentibus.

wurden, bas In firchen und ichulen Das Beplige euangelion Rein gelert murbe, bas die leute badurch rechten glauben an got ond liebe gegen ben nechsten lernen mochs ten, Das bie facrament Ehrlich gereicht und entpfangen wurden, bas offentliche lafter mit bem ban gestraft und gebeffertt wurden, bas firchen ordnungen gur befferung gehalten wurden, nicht zuuertilgung der lahr von der gerechtigfent bes glaubens, bas firchen jucht bermaffen erhalden wurde, das der leut gewiffen nicht vnbillich befdwert wurden, bas bie Schulen und ale gute funft, fo ber firchen bienftlich findt, erhalten wurden, 60) Aber fur folche notige bing haben nu lange Bept ber Die bifchoffe nicht geforgt, nach 61) fich beren mitt ernft angenomen, 62) bie beften find mitt Iren Ceremonien umbgangen, und auf menfchen fatungen gebrungen, haben fich bes euangelis nit angenomen, Aber nu mher wirt auch folche euferlich religion vorspotet zu Rom, und wie bie winde bas ftill mehr erregen, Alfo erregen die Bebft alle funigf. reich, hegen die funig an einander, wen fie wollen, Repfe fen fie wibber von einander, wen ft wollen, Darmitt gehet igundt ber babft vmb vnd achtet Triftlicher lehr aber Ceremonien nicht groß. 62)

Sold wefen ift 63) nicht allein wider das euangelion, Sonder auch wider die 64) canones, nach wollen die bebst 63) Jederman nötigen, Ire Canones zuhalten, So boch niemant weniger die Canones 66) helt, ben babst vnd bischof selber, 67) vnd wollen Ire guter, gewalt vnd Briuilegia aufs hohist vorthedingen, 68) so sie sich doch ber kirchen gar vnd gank nicht 60) annehmen, lassen die armen sielen on gottes wortt, On trost des euangelij Jems merlich vorterben, 70) So doch Ir Canon sagt, Benessieium datur propter officium, das ist, dieweil Ihn die kirche solche eusserlich guter geben, sollen sie dargegen schaffen, das christliche lar rein gepredigt vnd die pfarren recht bestellett werden. 71)

Wer von solchen misbreuchen igund klaget, der muß ber aller groft keher seinn, Run wolten wir nicht bavon gerebt haben, wen die widdersacher nicht darzu vrsach hetten geben, Damitt das fie geklagt haben der gepftlichen Freyheit halbenn. 72)

Das wir aber zur sach greifen, wollen wir abermals bezeugenn, wie zuwor oft bescheen, 78) bas wir nicht alleinn die gehftlich gewaltt, welche durch das euangelium Ingesatt 74) ist, mitt aller ehrerbietung vor augen haben 75) vod ehren, Als die hochst und großest ?6) gotztes gabe, Dadurch wir gott erkennen und von sunden, von 677) Teusels gewalt erlosett werden Bod das Ewige leben erlangen, 78) Sondern So viel an uns ist, wolten wir auch gernn Canonicam politiam der sirchenn Bod

<sup>60)</sup> sunder auch fur Ir Bischossisch ampt, — erhalten wurden,] Coel.: sonder auch, wie sie jhrem Bischofflichem Ampt gnug theten, vmb welches Ampts willen sie allein Bischosse sein, nemlich, das sie-achtung darauss geben, wie die Kirchen hin vnd wider mit Pfarrherru versorget weren, Das seine Geleine, fromme Leut zu Pfassen Ordinirt würden, Das sie Kirchen und Schulen das heilige Euangelium rein gepredigt und geslehret würde, aus welcher Lehre die Leut gleubig würden, vnd lerneten untereinander sich von herhen zuleichen, Das die Sascrament ehrlich gereicht und entpsangen würden, Das die Sascrament ehrlich gereicht wurdenspen würden, Das die ordentlichen Sahungen der Kirchen aussgesehrt würden, zur besseung, nicht zum verderben, Das der Kirchen zucht dermassen ethalten würde, Das der Leut Gewissen nicht vnbillichen beschwerungen nicht beladen würden, Das auch die Schulen mit allerley fünsten, die denn den Kirchen sehr gut und nüßelich sein, erhalten würden.

<sup>61)</sup> nach] Coel.: noch

<sup>62)</sup> die beften find mit Iren Ceremonien — aber Ceremonien nicht groß.] Cool.: vnd wo etliche brunter find gefunden worden, als die besten, so haben sie viel hefftiger gedrungen, Menschiliche Aussiege zuhalten, benn das Euangelion zuvredigen, Wiewol auch dis Regiment jeht zu Rom ausse hochet versspottet vnd verlachet wird. Die Bischosse führen Kriege vmb weltliches Regiments willen, mit Königen und Fürsten, vnnd gleich wie die Binde das fille Reer vnrüg machen, also sehen sie Könige vnd Fürsten auff vnd abe, wenn sie es geslätet, also gar ift alle Christiche Bolicen vnnd Ordnung bey ben Geistlichen gefallen.

<sup>63)</sup> Sold wefen ift] Coel.: Bnb biefe Stud finb

<sup>64)</sup> wiber bie] Coel.: wieber ihr eigene

<sup>65)</sup> nach wollen die bebft] Cool.; und wollen doch gleichwol mit harter ftraff

<sup>66)</sup> niemant weniger die Canones Cool.: die Canones niemandt weniger

<sup>67)</sup> ben babft und bifchof felber,] Cocl.: benn bie Bifchoff felbft,

<sup>68)</sup> Bre guter, gewalt und Briullegia aufs hohift vorthebingen, Cool.: ihre Birben vnnb Guter frey und auffs hoheft vertels bigt haben, bas ihnen ja Riemandts fein leib thut,

<sup>69)</sup> gar vnb gant nicht] Coel.; gant vnnb gar nichts

<sup>70)</sup> laffen bie armer. felen - porterben,] in Coel. desunt.

<sup>71)</sup> bas ift, bieweil — recht bestellett werben.] Cool.; Das fie Guter haben und reich fein, bas haben sie nicht umb ihrer gelen haar wegen, sondern bas fie beste mehr weil hetten, allein ber Rirchen fleiffig zuwarten.

<sup>72)</sup> Ber von solchen mistreuchen — b. gepfil. Frenheit hals benn.] Cool.: Ber nu zu unsern zeiten biesen jemmerlichen fall nur bestagen hilfft, ber mus ein Reger sein, unnd seines leibs und lebens unsicher fein, und wir wolten es auch nicht erregt haben, hetten uns unser Blebersacher nicht barbu gerreigt und ursach geben. (Verba Cass.: Run wolten wir nicht bavon gerebt h. — barbu ursach hetten geben, et Cool.: und wir wolten es auch nicht erregt haben, — barbu gereist und vrsach geben, respondent latinis: Noque nos attigissemus, nisi prouocassent aduersarii, quas guiden in Guels. et Chytr., sed non in Onold. leguntur, et denuo probant, quod suprup. 317 sq. de hac Cod. diximus.)

<sup>73)</sup> Das wir aber - oft befcheen,] Cool.; Bir haben nun jum offtermal öffentlich bezeuget,

<sup>74)</sup> burch bas euangelium Ingefast] Coel.: im Guangelio gegranbet

<sup>75)</sup> vor augen haben] Cool.: hoch achten

<sup>76)</sup> bie bocht und großeft Cool.; eine groffe `

<sup>77)</sup> vons] Coel.: vnb bes

<sup>78)</sup> bas Ewige leben erlangen.] Cool.; erlangen bas Ewig leben,

ber bischof kirchenregiment helffen erhalben, Go ferne fie | walt, bie geset und new gots bienft Inhusepenn und guvne nicht bringen widder gott zu Thun. 79)

Bnnb nachbem 80) ber mangel an vns nicht Ift, so wollen wir hie burch vor gott vnd ben vnfern nachkomen Entschuldigt sein, 81) das wir kenn schuldt an biefem Schismate und Trennung haben, 82) Die sich erftlich geprfacht hat bamitt, bas Lutter mitt gewaltt und vnrecht condemnirett Ift wordenn vand fur vab fur weitter geriffen burch ber bischoffenn herttigkentt, vnb von Irer vubilligen trabition gang nicht wollen nach laffen, In welchem boch wir vmb einigkept willen gern Irer Tiranney weichen wolten, so wir folche on vorletung ber gewiffen thun funden, Ru Muffen wir gott mehr ben ben menfchen gehorfam fein. 83)

Wepter von firchen sabungen zu reben, bavon ber gegentail In der Confutation melbung gethan, thun wir nachmals biefenn bericht wie zuuor, was genftliche gewalt fep Im Euangelio Eingesatt, nemlich bas es sep ein bephel, das Euangelium zu predigen und die facrament zuraichen, 84) Sunde vorgeben vnb nicht vorgeben, Diefen 85) gewalt henft man jum tail orbinis, jum Tail 86) Juriedictionie. Diefe groffe und theuer 87) gottes gaben worden 88) vortundelt, So 89) man Datu fest bie ges

79) Sondern So viel an ung ift, - widder gott ju Thun.] Coel.: Sonder bas une auch ber Beiftlichen Ordnung und unterfcib in ber Rirchen wolgefallen, vnnb wolten gern, fouiel an vno ift, biefelbige in ihren Birben erhalten. Bir wollen ben Bifcoffen gern gehorfam fein, Sie muffen one aber nicht bringen guthun, bas wiber Gottes Gebott fep,

80) Bnnb nachbem] Coel.: vnb eben bieweil

81) por gott und ben unfern nachkomen Enticulbigt fein.] Coel.: für Gott entschüldiget fein, welches auch feben und vrtheilen werben onfer Rachfommen,

82) fenn fculbt an biefem Schismate und Trennung haben,] Coel.: fein fculb haben, an bem Schismate, unnb trennung,

- 83) Die fich erftlich gevrfacht hat - ben menfchen gehorfam fein.] Cool.: Die fich im anfang erhaben hat , Dieweil die Luterifche Lehre mit vnrecht ift verbampt worben. Jest werben bie Bifchoffe je lenger je halestarriger, und wollen gang unnb gar nicht zulasten, bas man eine Constitution ober zwo, dar-an doch sonderlich nichts gelegen ift, linderte und nach liese. Wir wolten, weis Gott, ihrer Tyrannen gerne weichen, Aber wir konnen es ohn beschwerung unserer Gewissen nicht thun, Denn wir muffen je Gott mehr gehorfam fein, benn ben Menichen.
- 84) Bopter von firchen fagungen bie facrament guraichen,] Cool.: Bir wollen aber nu nach nottburfft von ber Rirchen Satungen reben, bauon auch vnfer Biberfacher melbung gesthan haben. Bas Geiftliche Gewalt fen, nach bem Granges lio, und was wir bauon halten, haben wir gefagt in unfer Confession. Denn es ift ein befehl, bas man foll bas Guangelium predigen und bie Sacrament austheilen,
- 85) Diefen] Coel .: biefe
- 86) jum Tail] Coel.: vnb jum thefl
- 87) vnb theuer] in Coel. desunt.
- 88) worben] Coel.: werben
- 89) So] Coel.; wen

machen. 90)

Den so balt ein mensch biesenn wahn schepft, bas Christus ben Bischouen bevohlen habe, newe Ceremonien Aufferhalb des heiligen Euangelij auffzurichten, 91) So wurdt als balbt 92) die lahr von ber gnade und gerechtigkept 93) des glaubens vnd von der 94) vorgebung ber funden vortundelt, ben bie leut meinen, fie muffen folche wergk thun, feligkept barmitt zuerlangen vnb gnabe bamitt zuwordiennen, So boch folche gnade alleyn burch glauben an Chriftum erlangt wirtt. 95)

Darvber So werben gebachte Ceremonien und sakunge nymmehr so vleissig gehalten, bas fie nicht Ein vnrugig gewiffen machten, Daromb ben gewiffen guraten und bie lahr von der gerechtigfeptt bes glaubens Rein zu erhals ben, Ift not, bas man wisse, wie fern sich bie Bischoffliche gewalt ftredt, Bnd ob die Bischoff aus bem Guangelio gewalth haben, gefet und newe gottes bienft aufferhalb bes Euangelij Injuschen, 96) Darauff hatt ber gegentail Also beschloffen, bas die bischoff solche gewalt haben, biese vrfach anzaigende, Die weil bas euangelium ben Bischouen bie Jurisdiction vnd gerechtzwang giebt, 97) So folget, bas fie auch gewalt haben, Befet zu machen. Den wo ein gerechtszwangt ift, bo muffen gefet fein. 98) Hirauf antwortten wir, were bis, wo gerichtszwangt ift, do muffen gefet fein, Aber baffelbige gefet, ba burch bie Bischoue Fre Jurisdiction [haben], Go voel die bas Euangelium belangt, 3ft ju Irem gemacht, Sie haben macht zu losen, zu binden, nicht aus aignen und von In felbe Ertichten gefegen, 99) Sonber nach bem Guange-

<sup>90)</sup> bie gefet - jumachen.] Coel.: Befet ju machen, und neme Gottes bienft gufegen.

<sup>91)</sup> Den fo balt - auffgurichten,] Coel.: Denn alfo balbt eines Dlenfchen bert ben gebanden entpfehet, wie Chriftus ber Rir= den befohlen habe auffzusepen ettliche newe Gottes bienft und Ceremonien, aufferhalb bem Guangelio,

<sup>92)</sup> als balbt] Coel.: von ftunban

<sup>93)</sup> und gerechtigfent] Coel.: von ber gerechtigfeit

<sup>94)</sup> ter] in Coel. deest.

<sup>95)</sup> ben bie leut meinen, - erlangt wirtt.] Cool.: Denn bie Leut haltens bafur, bieweil es etimas anbers ift, Sie werben gerechtfertiget burch biefelbige Berd, nemlich, wenn fie folde welfe vnb Geremonien halten, und nicht burch ben glauben an

<sup>96)</sup> Darvber So werben - \_ Ingufeten.] Coel.: Darüber bieweil folche Sagungen nimmermehr recht gehalten werben, fo maden fie febr vnruige Gewiffen, barumb ift blefee ble frag, bauon man bie Difputiret, ob ble Blicoffe madt haben, newe Gottes bienft und Gefes jumachen, aufferhalb bem Guan-

<sup>97)</sup> Darauff hat ber gegentail — gerechtzwang giebt,] Coel.: Die Biebersacher schliffen also, bieweil bas Euangelion ben Bis fcoffen ein Inrisdiction, bas ift, ein Gerichts zwang gibt,

<sup>98)</sup> Den wo ein g. - gefet fein.] in Coel. desunt.

<sup>99)</sup> hirauf antwortten wir, - Ertichten gefegen,] Coel.: Aber bas mus nicht folgen, benn bie Schrifft gibt inen folche Iuris-

lio. 100) Sie haben nicht Ein Tirannisch gewalt, das ist on geset, haben auch nicht kunigs gewalt, das ist ober das geset, dadurch sie Ingesetzt sindt, sonder haben ras Euangelium, Laut des seldigen mussen sie Ire Jurisdiction oben. 1) Dan Paulus spricht, 2) Wir vormugen nichts widder die warheit, dies ist alles geredt, nicht de canonica Jurisdictione, Welche die Bischoue aus menschlicher ordnung haben, Sonder von der Jurisdiction, So das Euangelion belaugt.

Bnnb hiemitt seh bes gegenteils argumentt vorlegt. 3) Wir haben aber In vnser Consession bennoch
ben Bischouen auch gewaldt geben, kirchen ordnung zu
machen, vnd haben die geset vnderschieden, Das zweverlev geset seindt. Etlich kirchenn ordnung seind gemacht Allein darzu, das man In kirchenn Ein ordnung habe,
Das kein consusio In benn kirchenn Emptern, Das man
wisse, wen man zusamen kumen sol, was man lesen, Leren sol ze., Wie Paulus spricht, Es soll alles ordenlich
gescheen In der kirchenn. 4) Etlich ander Kirchen ordnung seind semacht Nicht von wegen gutter ordnung, 5)
Sonder das man dadurch gnade vordiene, Als durch gewissen vnd nöttigen gottes dienst, 6) als gewisse Kasten,
vnderschiet der speys, keusch leben. 7)

Es gerebt auch mitt andern geseten, So allein zu guter ordnung gemacht, offt dahin, das sie vor nöttige gots dienst gehaltten werden, s) On welche der glaub nicht sein kunte, 9) Also haben wir In der Consessio von

zweperlei gefeten geredt. 10)

diction gunben, bas fie lofen und binben, nicht aus ihren erfundenen gefeben,

100) Guangelio.] Coel.: Guangelio felbft,

- 1) Sie haben nicht Ire Jurifviction vben.] Cool.: Sie haben feine Tyrannische ober Konigliche gewalt, ohne ein gewis ges fet ober vbers gefet, tas fie entpfangen haben,
- 2) fpricht | Coel.: fagt
- 3) bles ist alles geredt argumentt vorlegt.] hase in Coel. desunt.
- 4) Wir haben aber In unser C. In ber firchenn.] Coel.: Wir haben in unser Consession nicht gesagt, als solten die Bischoffe gant und gar kein macht haben eitwas zusezen oder ordnen inn der Richen, Sondern wir haben die Gesey untersschieden. Man mus in der Kirchen Ordnung haben, auff das Bold wise, zu waser zeit es soll zusammen kommen, das es alles ordentlich und züchtiglich zugehe in den Emptern, Wie Baulus sagt.
- 5) Ehlich anter Rirchen ordnung guter ordnung,] Coel.: Ber bis find ettlich mehr geset gemacht, nicht barzu, bas ein Ordnung inn ber Rirchen sen,
- 8) Ale burch gewiffen und nottigen gottes bienft,] in Cool. de-
- 7) leben, Cool.: leben etc.
- 8) Es gerebt auch gehaltten werben,] Coel.: Auch werben pfft ble andern Sahungen, so allein zu guter Ordnung erftlich gemacht sind, babin gebeutet, als weren fie barumb eingeset, gnabt bamit zuuerdienen, vnnd als weren fie ein nötiger Gottes bienft,
- 9) funte, | Cool.: mocht,
- 10) Hoc quoque loco additamenti, quod Chytr. exhibet: Neque

Ru mag einer selbs 11) ein vbung furnihmen, bie Ihm gefeltt, als fasten, lesen, aber ber gleichen, 12) So boch, bas er burch solche vbung nicht gebengt gnab zus uordienen. 13)

Aber basselbige wergk auffzusehen vnd die gewissen baran binden als an ein notigen gottes dienst, Dieß 14) ist eigentlich wie fanct Peter spricht, 15) got vorsuchen vnd It der Eristlichen Freyheyt entkegen, 16) welche vnd lerett, das wir on vnser vordinst gerecht wurden burch glauben an Eristum, 17) vnd vorbeutt, das man nicht auffrichten sol neue cultus 18) als notig zur seligkeitt.

Darumb, so etlich ordnung In der firchen findt, Die ane fundt Mugen gehaltten werden, 19) vnd feindt Dienste lich zur guten ordnung 20) In ber firchen, Die fol man also halten, bas niemand geergertt werbe, Man solt 21) aber nitt barfur halben, bas fie notige bing fein gur feeligfept Abber 22) jum glauben Wie man 28) bavonn Rebet, man foll auch nicht barfur 24) halben, bas ber 25) widder das gewiffen handel, Der aufferhalb ber ergerniß folche ordnung nicht halttet. 26) Den folche ordnung feinbt nit gemacht, Erftlich 27) bie gewiffen bamitt zu beschwerenn, abber notigen gottes bienst 28) auffzurichten, sonder vnordnung In firchen 29) vnd ergernig junormeis ben. Die Ift unfer bericht von firchen ordnung, ben wir gnungsam In ber Confession probirtt habben, ond foll biefer bericht nicht von weltlichen gefegen, fonber aigenlich von Geremonien und firchen ordnung vorftanden werben. 80)

vero negare possunt aduersarii — renissionem peccatorum gratuitum esse (vide supra p. 313. notam 5.), nullum vestigium invenitur in hac yerman. Apol.

- 11) Ru mag einer felbs] Coel. : Es mag einer für fich felbs
- 12) ale faften, lefen, aber ber gleichen,] in Cool. desunt.
- 13) zuuordienen.] Coel.: zuerlangen,
- 14) als an ein notigen gottes bienft, Dieff 'Cool.: bas es ein notig bing fen gur Seligfeit, bas
- 15) fpricht,] Coel.: fagt,
- 16) ber Criftlichen Frenhent entlegen,] Cool.: wieder Die Chrift-
- 17) on vnfer vorbinft an Criftum, Cool.: ohne guthun vnferer Werd gerecht werben, burch ben glauben an 36668 Chrift,
- 18) auffrichten fol neue cultus] Cocl.: foll auffrichten, newe weis fen ober cultus,
- 19) Dugen gehaltten werben, Cool.: gehalten werben magen,
- 20) Dienftlich gur guten ordnung | Coel.; nut ju guter Ordnung
- 21) folt] Coel.: fols
- 22) Abber] Coel.; ober
- 23) man] Coel.: man fonft
- 24) barfur] in Coel. deest.
- 25) ber] Coel.: man
- 26) Der aufferhalb nicht halttet.] Coel.; wenn mans ohne ergernis nicht halte,
- 27) feindt nit gemacht, Erfilich] Coel.: find alle gemacht, nicht
- 28) abber notigen gottes bienft] Coel.: ober notige bing
- 29) In firden] Cool.: inn ber Rirden
- 30) Dif Ift unfer bericht - vorftanden werben.] Coel.: Bir

Die widdersacher haben diesse lahr sehr gelestertt In der Consutation, 31) Aber ste sollen wissen, Das sie nicht vns, sondern gottes wortt lestern, Den wenn man solche traditiones 32) helt vor notige gottesdienst, 35) So wurdt 34) die gerechtigseitt des glaubens und die gnade vorleugnet. 35)

Darvmb hatt Paulus so hartt gesochtenn wieder das gesetz monst und Menschliche traditiones, Das die Lahr vom glauben nicht vortundeltt wurde durch wergklahr und vordienst Solcher Ceremonien. Der halbenn wirtt Sanct Paul mehr gelestertt von widder sachern, dann wir so nicht newes surbracht, sonder des heiligen Apostels lahr und Meinungen erzelet haben. 36) Man muß In der Cristlichen kirchen wissen, das wir gerecht werden durch den glauben ohn unser vordienst, 87) Man muß auch wissen, das zur einigkeitt 38) des glaubens nicht von noten ist 39) gleicheit Menschlicher satungen.

Dieß alles wurd vortundeltt, bas man nicht weis, was firch ober glaub ift, wen man diesen underricht von menschlichen satungen nicht hatt. 40)

Zubeme Ifts <sup>41</sup>) nicht auszusprechen, wie guthertiger leutt gewissen gemarttertt werden, so sie meinen, sie mussen alle solche traditiones halben, und sind doch deren so viel, das mans nicht alle halten kan, <sup>42</sup>) Wie auch Gersson spricht, <sup>48</sup>) Es ist war, das solcher tradicion <sup>44</sup>) so viel sind, <sup>45</sup>) das, wenn man sie alle <sup>46</sup>) halben solte,

reben aber hie nicht von ben weltlichen Geseten, Sondern eigentlich, von ben Ceremonien und gebreuchen ber Rirchen.

- 31) haben bieffe lahr Confutation, Cool.: leftern feinbtlich biefe Lehre von ber Chriftlichen Freiheit,
- 82) trabitiones | Coel.: werd
- 88) gottesbienft,] Cool.: weifen gur Geligfeit.
- 84) tourbi] Coel.: wirb
- 35) vorleugnet.] Coel.: gar verleugnet.
- 36) Daromb hatt Paulus erhelet haben.] hase in Coel.
- 87) Man muß In b. Crifil. firchen ohn unfer vorbienft,] Coel.: Ru mus die Lehre bleiben, und flets nothalben getrieben werden, bas wir nicht aus unfern werden oder weisen, Sons ber durch ben glauben an Chriftum, umb sonft gerecht werden.
- 38) wiffen, bas zur einigfeitt] Cool.: als notig wiffen, bas zu warer einigfeit
- 39) (ft] Coel.: [ch
- 40) Dieß alles wurd vortundeltt satungen nicht hatt.] Cool.: Diese ding werden alle inn einander gemenget, das Riemandt weise was Glaub ober Kirche ift.
- 41) SRs Cool.: fo ifts
- 42) wie qutherhiger leutt gewissen nicht alle halten fan,] Coel.: wie sich frommer Leut Gewissen martern und peinigen mussen, dieweil die Ceremonien und Aussahmung Riemand zelen fan, wo nicht diese Rass und Epiikia gehalten wird,
- 43) fprict. Coel.: fagt:
- 44) trabicion] Coel.: auffiche
- 45) findt,] Coel.: fein,
- 46) alle] Coel.; ftracts

So muste bas 47) gröfte tail ber firchen vorbampt werben, und die liebe, die doch Ift bes gesets endt, 48) wurde aufs hohest vorlezett.

Derhalben haben In vorzeiten auch etsliche Treffliche leute vber diesse burden geclagt, die da wol gesehen, Erstelich das die lahr vom glauben ond der gnade dadurch vordruckt, Item die gebot gottes, Den die leuth wurden mehr vff solche traditiones getrieben, den auf gottes geboth, 49) Wie Gerson sagt, die einseltigen 50) und sorchtssamen werden Irre mit so viel traditionibus, das sie nicht wissen, was gottes gebott ader menschen gebott seindt. Ia solche ist nicht allein denn einseltigen, sondern wol den gelertten widderfaren. 51)

Item file soben, 52) das solche tradiciones nur falsstrick bes gewiffens waren, benn niemant alle tradiciones halten kann, Daromb muß man in der Crifilichen kirchen ein Eppkian vnd maß solcher tradition haben. 58)

Bund wiewol etliche wilde Robe leutth dieser line berung mistrauchen, So muß man boch das selbige 54) die kirchen und gutherhige leubt 55) nicht endgelden lassen, Also lerett 56) Gerson, do er 57) spricht, und 58) Wieswol es nicht on ist, 59) das etlich freueliche leubt 60) dies

- 47) bas] Coel.: ber
- 48) bes gesehs enbt,] Cool.: bas enbe auch bes Gritlichen Ge-
- 49) Derhalben haben In vorzeiten ben auf gottes geboth,} Cool.: Es haben allweg ohn vnterlas Weise vnnb fromme Menner, vber biese beschwerden gestagt, die doch wol saben, das erstlich hiemit die lehre vom glauben vnnb der gnad versbruckt ward, auch die Gevott Gottes, dieweil das Bold allein dahin getrieben wardt, das sie ja nicht die Menschlichen Sahungen vberschritten,
- 50) Die einfeltigen] Cool.: Die Armen einfeltigen
- 51) werben Bre mit so viel trab. ben gelertten widderfaren.] Cool.: dieweil fie souiel traditiones halten muffen, ift nicht wunder, bas fie Brr werben, und Gottes Gebott nicht mehr achten, benn Menschen gebott, wlewol solches nicht allein bem gemeinen Mann wiederfehret, sondern auch den Beisen und Gelerten.
- 52) fahen, huius verbi loco in Cass. calami errore scriptum est; fagen,
- b3) Item fie saben, vnd maß folder tradition haben.] Cool.: Zum andern saben fie auch wol, inn was gefahr vnnd manderley fride die Gewissen sich verwickelten, dieweil Riemandt fondte folde Sahung halten, darumb kan man die Kpiikian vnd Rass Renschlicher Sahung in der Kirchen, in keinen weg gerathen.
- 54) bas felbige] Cool.: bas
- 55) die kirchen und gutherhige leubt] Cool,: Die Rirche unnd bie Gutherhigen
- 56) lerett] Cool.: helts
- 57) ba et] sic Cool.; in Cass. primum scriptum erat: bet, quod deinde emendatum est in: bo et
- 58) and hace vox, quae etiam in Coel. legitur, in Cass. demum ab co, qui errores calami sorilas emendavit, addita est.
- 59) nicht on ift,] Cool.: nicht tan ohne fein,
- 60) freueliche leubt | Cool ; bofe

fer linderung 61) mißbrauchen, So werden boch andere, fo recht underricht feindt, 62) Got barumb 63) bannden. Hat man boch oberkentt, welche, wo es noth Ift, Ir ampt ubenn und freuel weren kan. 64)

Bnb ein vornunftiger 65) prediger leret nicht allein von der freiheptt, sonder auch, das die Freiheptt nicht zu ergernus soll gebraucht werden, Wie fanct Baulus In

biefer fach maße helt. 66)

Auch sindt die unsern 67) nicht die erften gewesen, die von dieser sach disputirit haben, Sonder viel haben darvon geschrieben, einer so, der ander auff ender werse. 68) Aber Gerson spricht mit Claren wortten also: 69) Die prelaten der kirchen haben nicht mehr recht, 70) Ire understhane zu etwas zuvordinden, das nicht Im euangelio

gebotten ift, <sup>71</sup>) Darzu alle Eristen verpsticht seindt, Den die Abte vber Ire munche haben, ste <sup>72</sup>) zuwordindenn zu dem, das sie In Iren regeln <sup>78</sup>) nicht gelobt haben, Bonn welchen <sup>74</sup>) Thomas haeldt, und mitt ihm alle Doctores eintrechtiglich, das ein apt eim Munch nicht mehr zuge bieten habe, Den er In seiner Regel gelobt hatt.

Diß ist vnser vngevherlich antwortt auf die punct, So wir behaltten haben, vnnd sindt erbutig, weitern bericht zuthun von vnser bekentnis? o einem yedenn, ders von vns obegert, vnd wo vns die Consutation, In key. Mat., vnsers aller gnedigsten hernn, namen vorslesen, op dugestalt were wurden, vnß dar In Juerssehen, op hetten wir vielleicht vsf diese vnd mehr punct richtigere antwortt geden Mugen.

Nota. Cum annotationum numeri inde a nota 71. centuriae III. (pag. 345.) mutati sint, etiam multarum annotationum, quas in Prolegomenis ad hanc Apologiam german, p. 317 sq. citavimus, numeri mutandi sunt, ut lector locos illic allatos facile inveniat. Psg. 317 sq. sub 3. a) pro III, 78 lege: III, 73. (p. 345.) et in nota \*) pro V, 35. lege: V, 30. (p. 360.). — Pag. 319 sq. sub a) pro III, 94. 97. IV, 25. 36. 41. 43. 68. 81. 84. lege: III, 89. (p. 347.) 92. (ibid.) IV, 30. (p. 350.) 31. (p. 351.) 36. (ibid.) 38. (p. 352.) 63. (p. 354.) 76. (p. 355.) 79. (ibid.). — Ibid. sub d) 1. pro IV, 4. 59. lege: III, 99. (p. 348.) IV, 54. (p. 353.). — Ibid. sub d) 2. pro IV, 99. V, 23. 28. 39. 93. lege: IV, 94. (p. 357.) V, 18. (p. 359.) 23. (ibid.) 34. (p. 360.) 88. (p. 364.).

<sup>61)</sup> linberung Coel. : nachlaffung

<sup>62)</sup> andere, so recht underrricht seindt,] Cool.: die da recht unterweiset fein,

<sup>63)</sup> baromb] Coel.: barfar

<sup>64)</sup> hat man boch — freuel weren tan.] Coel.: Ift boch bie Oberkeit barumb ba, bas fie bie muthwilligen Buben ftraffen foll, wenns noth ift.

<sup>65)</sup> ein vornunftiger] Coel.: ein meifer vernunfftiger

es) bas die Frenhesit — maße helt.] Coel.: wie man fie Niemandt zu ergernis gebrauchen foll, Wie denn auch S. Paul diese Sach pfleget zu messigen.

<sup>67)</sup> Auch findt bie vnfern] Cool.: Go fein auch bie Bufern

<sup>68)</sup> Sonber viel - auff ander wenfe.] Cool.: viel andere haben ein jeglicher nach feiner weife, hieuon gefchrieben,

<sup>69)</sup> fpricht mit Claren wortten alfo:] Coel.: hat tein ichem alfo ju reben,

<sup>70)</sup> recht.] Coel.: rechts,

<sup>71)</sup> nicht 3m euangelio gebotten ift,] Coel.: nicht gebotten ift im Euangelio,

<sup>72)</sup> fie] is, qui Codicem Cass. emendant, h. l. in eo adscripeit: nicht (quae vox in Coel. non legitur)

<sup>78)</sup> In Iren regeln] Cool.: in ihrer Regel

<sup>74)</sup> Bonn welchen] Coel.: von welchem

<sup>75)</sup> weitern bericht zu thun von vnfer befentnis] kaso in Coel. desunt.

<sup>76)</sup> von vne] in Coel. desunt.

<sup>77)</sup> vorlesen, Cool.: pbergeben

<sup>78)</sup> zugeftalt were - Buerfeben,] Cool.: bette wiberfahren mogen,

<sup>79)</sup> hetten wir vielleicht - antwortt geben Mugen.] Coel.: fo betten wir konnen ichidlicher auff alle Stud antworten.

# B.

# APOLOGIA ALTERA.

Illa Apologia a Melanthone latine et germanice scripta, quam modo recudendam curavimus, d. 22. Sept. 1530., priori recessu publice praelecto, \*) ab Ordinibus Lutheranis per Pontanum Cancellarium Imperatori frustra publice oblata erat; hic enim neque acceperat eam neque recitari concesserat. Melanthon, ut a tali iniquitate ad publicam populi sententiam provocaret, instituit Apologiam lutinam breviorem amplificare, et deinde suo nomine edere. \*\*) Nam cum tandem Confutationis exemplum \*\*\*) nactus esset, occasio ei data erat adversariorum argumenta accuratius quam antea et cognoscendi et refellendi. Quanto studio hunc laborem susceperit, ex eo elucet, quod, ab Augusta Vindelicorum rediens, iam in ipso itinere hac retractatione brevioris operis erat occupatus. †) Hoc opus latinum priori longe uberius sere medio Aprili 1531. suo nomine primum edidit. quia solus eius auctor erat, illud brevius autem communicato cum aliis consilio scripserat. In Praesatione euim, quam Melanthon Apologiae suae uberiori praefixit, de Apologia in universum haec refert: 1) se aliosque quosdam, iussu Principum suarum partium, parasso Apologiam (scil. priorem) Confessionis, in qua exponerentur Caes. Maiestati causae, quare non ab ipsis reciperetur Confutatio, et ea, quae obiecissent adversarii, diluerentur; 2) huius Apologiae auctores, quippe quod Confutationem non impetrassent, tantum ob oculos habuisse capita locorum et argumentorum, quae a quibusdam suarum partium inter praelegendam Confutationem essent calamo excepta; 3) hanc Apologiam Caesari oblatam quidem, sed ab eo non receptam esse; 4) se vidisse puper Confutationem et animadvertisse, quam insidiose et calumniose scripta sit; 5) Apologiam nunc edi, ut lectores intelligant, quid adversarii iudicarint et quod articulos aliquot contra manifestam Scripturam s. damnarint; 6) se ad Apologiam, quam initio instituerit communicato cum aliis consilio, inter excudendum quaedam adiecisse eamque ob causam suo nomine edidisse.

Hoc maius opus a Melanthone tantum latins scriptum Iustus Ionas in vernaculam linguam transtulit, quapropter de Apologia ampliore latina eiusque germanica translatione singulatim dicemus.

In sequenti historia Apologiae delineanda praeter ipsius Melanthonis scripta praesertim hisce libris usus sum:

I. C. Bertrami dissertatione iam supra p. 245 sq. laudata: Von ber Apologie der Augspurgischen Consession, und ihren verschiedenen Absassiungen, in eius libro: Litterarische Abhandlungen Stud 3. p. 37 sqq. et St. 4. p. 1 sqq. ex ephomeridibus Pallische Wöchentl. Anzeigen 1769. nr. 35 — 49. ab ipso auctore repetita.

<sup>\*)</sup> In hoc quamvis miliori Catholici gloriabantur Confessionem e Scriptura sacra esse confutatam (vide supra p. 247 sq.); idem contenditur in altero duriori recessu, quem Imperator d. 13. Oct. 1530. praelegi iussit (vide Foerstemanni Upperator d. 15. Oct. 1530. praelegi iussit (vide Foerstemanni Upperator d. 15. Oct. 1530. praelegi iussit (vide Foerstemanni Upperator d. 15. Oct. 1530. praelegi iussit (vide Foerstemanni Upperator d. 15. Oct. 1530. praelegi iussit (vide Foerstemanni Upperator d. 15. Oct. 1530. praelegi iussit (vide Foerstemanni Upperator d. 15. Oct. 1530. praelegi iussit (vide Foerstemanni Upperator d. 15. Oct. 1530. praelegi iussit (vide Foerstemanni Upperator d. 15. Oct. 1530. praelegi iussit (vide Foerstemanni Upperator d. 15. Oct. 1530. praelegi iussit (vide Foerstemanni Upperator d. 15. Oct. 1530. praelegi iussit (vide Foerstemanni Upperator d. 15. Oct. 1530. praelegi iussit (vide Foerstemanni Upperator d. 15. Oct. 1530. praelegi iussit (vide Foerstemanni Upperator d. 15. Oct. 1530. praelegi iussit (vide Foerstemanni Upperator d. 15. Oct. 1530. praelegi iussit (vide Foerstemanni Upperator d. 15. Oct. 1530. praelegi iussit (vide Foerstemanni Upperator d. 15. Oct. 1530. praelegi iussit (vide Foerstemanni Upperator d. 15. Oct. 1530. praelegi iussit (vide Foerstemanni Upperator d. 15. Oct. 1530. praelegi iussit (vide Foerstemanni Upperator d. 15. Oct. 15. Oct.

<sup>\*\*)</sup> Melanthon de hoc consilio in Praefatione ad lectures, quam Confessioni Augustanae in Editione principe praemisit (vide Vol. XXVI. p. 259 sq.), hace tantum refert: "Addidimus et Apologiam, quae etiam Caes. Maiestati oblata est. Verebamur enim futurum, ut alibi ederetur non foelicius, quam edita est confessio." Hace verba: quae etiam Caes. Maiestati oblata est, varie explicari possunt, primum ita, ut simpliciter indicent, Apologiam etiam Caesari esse oblatam, id quod d. 22. Sept. vere factum est; deinde ita, ut indigitent Melanthonis consilium Apologiam talem edendi, qualts Caesari oblata sit, quod vero, quum finita Confessionis impressione ad Apologiam edendam accederet, eam ob causam mutavit, quod illa brevior forma ipsi non amplius satisfaciebat, postquam Confutationem accuratius cognoverat.

<sup>\*\*\*)</sup> Minime dubito, quin hoc fuerit latinae Confutationis exemplum, quod verosimiliter facilius impetrari poterat, quam germanica Confutatio. Nam aeque ac Wolfgangus, Princeps Anhaltinus, formulam Confutationis latinam in ipsis Comitiis nactus est et secum Dessaviam detulit, ubi adhue in eius tabulario servatur, etiam reliqui Principes Lutherenorum, Saxoniae inprimis Duces, omnia egerunt, ut exemplum Confutationis saltem latinum sibi quoquo modo pararent, suisque theologis Augustanam Confessionem defensuris traderent diligenter examinandum (conf. Chr. Gottfr. Mueller: Formula Confutationis p. LXXVII.).

<sup>7)</sup> Ed. Koellner in l. Symbolit der luth. Kirche p. 425. de hac re refert haerce: "Die Bichtigkeit der Sache an sich, so wie sein eigener glübender Eiser für die Wahrheit trieben ihn wörtlich raftlos zur Absassung dieser größeren Schutschrift. Den 23. September verließ er mit dem Chursurften Augsdurg. Aber schon unterweges dachte und arbeitete er ftets an der Apologie. Ein merkwürdiges Beispiel seines Eisers ift, daß er sogar zu Altendurg am Sonntage in Spalatin's Hause unausgest daran arbeitete, so daß Luther ihm bort die Feder weggenommen haben soll. Und mit diesem Eiser arbeitete er, mitten unter den vielen theils prattischen, theils litterarischen Beschäftigungen fort, vom Nov. 1530 bis in die Mitte Apriles 1531, wo sie vollendet und gedruckt ausgegeben ward."

Go. Gottl. Weberi Kritische Geschichte ber Augspurgischen Consession, (quod opus iam in Vol. XXVI. p. 201 sq. recensui) P. II.

Ed. Koellneri Symbolit ber lutherifchen Rirche (hamburg, Fr. Berthes, 1837. 89) p. 425 sag.

Alios libros ad solam Editionem principem spectantes suis locis memorabo.

#### A.

# APOLOGIA LATINA AMPLIOR.

Haec Apologia ab auctore \*) nunquam separatim edita est, sed semper coniuncta

- a) aut cum Confessione Augustana latina et germanica atque germanica Apologiae translatione,
- b) aut cum sola Confessione Augustana latina.

Quapropter omnes huius Apologiae Editiones iam in praecedente Vol. XXVI. in Prolegomenis latinae et germanicae Confessionis Augustanae p. 235 sqq. et p. 337 sqq. accuratius recensitae sunt, nempe hae quatuor, quae omnes Witebergae apud Georgium Rhaw prodierunt:

- 1. Editio princeps anni 1531. 40, cuius varias inscriptiones l. l. p. 235 sqq. descripsimus. Haec
- · complectitur Confessionem Augustanam et Apologiam, utramque latine et germanice.
- 2. Editiv altera anni 1531, 80, quae solam latinam Confessionem Apologiamque continet (vide l. l. p. 337 sqq.);
- 8. Editio tertia anni 1540. 40, Confessionem et Apologiam latinam continens (vide l. l. p. 343 sq.);
- 4. Editio quarta annorum 1541—1542. 8°, Confessionem et Apologiam latinam exhibens (vide l. l. p. 345 sqq.), quae anno 1551. Wittembergae in officina Petri Seitzii 8° min., vivo auctore, recusa est (vide l. l. p. 349 sq.).

In duabus prioribus harum Editionum Apologia in titulo generali infra Confessionis titulum sic indicatur: Addita est Apologia Confessionis, in duabus posterioribus autem sic: Addita est Apologia Confessionis diligenter recognita. In peculiari titulo Apologiae praefixo trium priorum Editionum leguntur verba: Apologia Confessionis, sed in peculiari titulo quartae insignitur: Apologia Confessionis. Diligenter recognita. (vide singularum Editionum recensionem in Vol. XXVI. II. II. propositam).

Aeque ac Confessio Angustana invariata et variata distinguuntur, quarum illa in Editione principe, haec autem in reliquis Editionibus exhibeantur, etiam Apologia invariata ac variata dignoscuntur, quarum prior in Editione principe contineatur, altera in ceteris Editionibus. At Apologiam, qualis in Editione principe legitur, minime esse invariatam, ex iis elucebit, quae illico de hac Editione dicemus.

## 1. De Melanthonis Editione principe a, 1531. quaternariae formae.

Postquam Melanthoni contigerat Confutationis exemplum acquirere, potuit ad eam magis apposite respondere; quam ob causam, nullo alio adiuvante, Apologiam ampliorem elaboravit et suo auctoris nomine a. 1531. 4º edidit. Investigemus igitur, quo tempore et qua ratione hoc opus multis aliis laboribus saepe interruptum perfecerit.

De tempore, quo occupatus fuerit hoc gravi labore et denique eum ad finem perduxerit, item de consilio, quod in hoc opere persecutus sit, optime edocemur epistolis, in quibus. Apologiae mentionem fecit. In his autem adhibendis memores simus varii usus vocis Apologiae, quippe qua non solum Apologiam proprie sic

<sup>\*)</sup> Consulto scripsi: ab auctore Apologiam latinam nunquam separatim esse editam; ab alto enim recentiori tempore etiam selunctim edita est, nempe a Lueckio in hocce libro: Apologia Augustanue Confessionis Latine et Germanice. In usum scholarum academicarum recognouit atque insigniorem lectionum varietatem subiunxit Fridericus Luecke. Berolini e liberaria Ferd, Duemmleri MDCCCXVII. XIV et 594 pagg. 8°. Duas peculiares Editiones germanicae translationis eius infra recensebo.

dictam, sed etiam haud raro Confessionem Augustanam significavit (conf. Vol. XXVI. p. 203 sq.). Ad Apologia m uberiorem pertinent hi loci: 1) ad Vit. Theodorum d. 12. Nov. 1530. scripsit (in huius Corp. Vol. II. p. 438.): "Describam Osiandro, ubi absolvero Apologiam, quam nunc recudo et ornare studeo, et explicabo ibi controversias praecipuas integras, quod erit, ut spero, utile. 2) ad loach. Camerarium d. 13. Nov. (ibid. p. 440.): «Περλ λεπουργίας babeo tibi gratiam. In itinere venerat mihi in mentem orationis πρὸς Λεπτίνην. Itaque reversus inspexi, etc.\*) — Totus sum in Apologia recudenda, et ornabo eam diligenter. quantum decere videbitur, et complectar nostras controversias, et integras exponam, quod erit utile, ut spero." 5) ad eundem d. 1. Ian. 1531. (ibid. p. 470.): "λεετουργίας inveni in digestis circa finem, si quid tamen repereris, mihi significabis. Omnino valde multum laboris sustineo in Apologia in loco Iustificationis, quem cupio utiliter explicare. 4) ad Io. Brentium m. Febr. (ibid. p. 484.): "Ego retexo Apologiam et edetur longe auctior et melius munita. Nam hic locus, quare doceamus fide, non dilectione iustificari homines, copiose tractatur, quod propter propitiatorem Christum necesse sit sentire, quod fide iustificemur et quod illa iustificatio dilectionis, sit iustificatio legis, non Evangelii. Evangelium aliam iustitiam proponit, quam lex. Ubi absolvero, mittam. " 5) ad Hier. Baumgartnerum ineunte Martio (ibid. p. 485.): "Apologiam nondum absolvi, impeditus non solum valetudine, sed etiam aliis multis negotiis, etc. 6) ad loach. Camerarium d. 7. Mart. (ibid. p. 426.): "Apologia mea nondum absoluta est, crescit enim opus inter scribendum. Tu si quid περί λειτουργίας interim reperisti, communices mihi.« 7) ad eundem d. 17. Mart. (ibid. p. 488.): "Et mea Apologia tardius procedit atque res postulat. « 8) ad Hier. Baumgartnerum exeunte Martio (ibid. p. 492.): "Apologia adhuc sub prelo est, retexitur enim et amplificabitur a me tota. 9) ad lust. Ionam d. 7. April. (ibid. p. 493.): "Ego absolvi in απολογία locum de Coniugio, in quo multa sunt vera crimina obiecta adversariis. 10) ad lo. Brentium d. 8. April. (ibid. p. 494.): "Nos Apologiam paene absolvimus. Spero tibi et aliis bonis viris satisfacturum esse. « 11) ad loach. Camerarium d. 11. April. fibid. p. 495.): "Apologia mea his diebus edetur, curabo igitur ut habeas. Sum aliquoties concionatus asperius, postquam video adversarios omnem pacis mentionem repudiare. « 12) ad M. Bucerum medio Aprili (ibid. p. 498.): "Apologia mea edita est, in qua locos de iustificatione, de poenitentia, et quosdam alios videor mihi ita tractasse, ut adversarii praegravari se intellecturi sint. Περὶ εὐχαριστίας pauca dixi, profecto non ut exularem hoc negotium, quod utrinque mallem consilescere, qui [pro quia?] non volunt ἡγούμενοι nostri convenire. Sed dabit Deus aliquando et in hac re ecclesiae suae pacem.« 13) ad G. Reiffenstein m. April. (ibid. p. 500.): "Ego me ipsum sperabam venturum esse Lipsiam: sed sum hic obligatus propter editionem Apologiae. 4 14) ad Io. Brentium medio Maio (ibid. p. 502.), exposita sua sententia de fide et iustificatione, sic pergit: "Haec sententia est vera et illustrat gloriam Christi et mirifice erigit conscientias. Ego conatus sum eam in Apologia explicate, sed ibi propter adversariorum calumnias non sic loqui licet, ut nunc tecum loquor, etsi re ipsa idem dico. — — et spero, te ex apologia nostra aliquo modo adiuvari, etsi de tantis rebus timide loquar, — Quaeso te, ut rescribas et de hac epistola et de apologia tuum iudicium significes, « etc. \*\*)

Ex his epistolarum locis intelligitur, Melanthonem praesertim inde ab initio Novembris 1530. usque ad Aprilem Apologia retexenda occupatum fuisse, eamque tandem fere medio Aprili editam \*\*\*) et initio Maii in quorundam amicorum uti Brentii manibus fuisse, quapropter petit, ut de ea iudicium ipsi significent.

Ratio, qua auctor Apologiam uberiorem scripsit, cognoscitur, praeter aliquot locos epistolarum modo allatos, ex variorum Editionis principis exemplorum diligenți collatione. Haec enim docet, Apologiam, qualis în hac Editione legitur, non quasi uno tenore scriptam, sed, pro auctoris studio libros suos magis magisque elimandi, etiam eo tempore, quo iam typis describebatur, ab ipso mutatam esse

<sup>\*)</sup> Haec quoque verba et quae sequuntur de liturgia ad Apologiam spectant (conf. supra p. 306.), item hi loci de eadem voce: in epistola, quam Coburgi fere d. 1. Oct. ad Camerarium scripsit (ibid. p. 396.); "De Liturgia te etiam atque etiam oro, ut diligenter quaeras mihi et ἐτυμολογίαν, et exempla significationum." i'em in epist. ad eundem d. 1. Ian. 1531. data (ibid. p. 470.) locus illico afferendus. Conf. Bertram Litt. Abhandl. St. 3. p. 42—45. 170.

<sup>\*\*)</sup> Haec epistola invenitur quoque in Melanthonis Consiliis ed. Pezel. p. 245 sqq., conf. Bertrami Litt. Abbanbl. St. 3. p. 176. St. 4. p. 67 sq.

<sup>\*\*\*)</sup> His addo Bretschneideri de hac re iudicium, quod proposuit in annotatione ad Praefationis Conf. August. verba "Addidimus et Apologiam" in huius Corp. Vol. II. p. 446. adscripta: "Res videtur sic se habuisse. Confessio ipsa a. 1530. typis est exarata, voluitque Melanthon apologiam simul addere. Quum autem operi manum admoveret, tot mutavit et uberius exposuit, ut apologia demum fere exeunte Aprili absoluta esset. Nunc igitur, quum uterque liber simul prodiret, debuit verba: ante duos menses iam in prima editione mutare, et eorum loco scribere ante semestre, quod vero propterea fieri non potuit, quod iam excusa erat confessio, quare mutationem posteriori editioni inseruit, ut praefatio, quae ad utrumque librum spectat, illi tempori conveniret, videlicet mensi Aprili, quo uterque liber primum proditi in lucem. Quod si verum est, consequitur, editionem avari typographii fere exeunte Sept. 1330. prodiisse, et Melanthonem haec mense Novb. 1530. scripsisse."

primum eo, quod sex plagulas paene integras iam impressas retractavit et illis deletis alias quinque et dimidiam denuo typis describendas curavit,

deinde eo, quod quibusdam aliis locis pauca mutavit,

de quibus nunc accuratius referamus.

## a. De sex plagulis deletis in uno exemplo Norimbergensi\*) repertis.

Melanthon, postquam Apologiae (quae in Ed. principe a plagula G incipit) plures plagulae, certeultra plagulam litt. P signatam, iam impressae erant, decrevit articulum de instificatione \*\*), qui in fol. I 25 med. — O 45 continetur, prorsus retexere; quapropter has sex plagulas integras I — O abolevit, aliasque quinque et dimidiam (O  $^{1}/_{2}$  plag.) illis substituit; nam cum huius articuli retractatio paulo brevior esset, pro priore integra plagula O nunc tantum dimidia eius pars expleta est. \*\*\*) Illas 6 plagulas abolitas Theolegus quidam insignis eodem tempore vivens (Vitus Theodorus) curavit suo exemplo in fine adiungendas, ut praeter novas  $5^{1}/_{2}$  plagulas I — O (O  $^{1}/_{2}$  plag.) suis locis in integra Apologia insutas etiam sex illae abolitae conservarentur, id quod gratissimum fecit; nam in nullo alio exemplo hucusque repertae sunt.

Primus Theologus serioris temporis, qui hac de re scripsit, Iac. Guil. Feuerlinus suit, primum a. 1731. in libro: Francische Acta erudita et curiosa, Die Geschichte ber Gelehrten in Francen. Auch andere in diesem Craps vorgefallene Curioss und Merkwürdigkeiten in sich haltend. XXII. Sammlung (Nürnberg, 1731. 8°) in particula III. (pag. 831 — 856.) sic inscripta: Jacob Wilhelm Feuerlein, D. P. Allerhand zur historie der Gelahrheit gehörige Anmerckungen, Anderer Theil. †) §. I. Bon einigen sehr merckwürdigen editionibus der Augspurgischen Confession. In huius paragraphi sectione inscripta: "Bon der Apologie der Augspurgisch. Consession" primum de priore Apologia

lat. et germ. breviter disserit, et deinde de altera ampliore bacc resert:

"Bon der andern weitläufigern Apologie, so Molanchthon zu hauß, nachdem er eine Abschrifft der Bapistischen Refutation erhalten, versertigt, und welche allein in unsere Symbolische Bücher rocipirt worden, will ich denen hin und wieder schon bemercken variationibus derselben nur dieses behfügen, daß Molanchthon schon beh der ersten odition derselben 6 Bogen, nemlich vom Bogen I. an bis O. inclusivo umbrucken lassen, und geandert habe, welche 6 Bogen der Rurnbergische Prediger Venatorius ††) seinem Exemplar gedachter odition, so dermalen in Bibliothoca publ. Illustris Sonatus Norib. ausbehalten wird, mit einer kleinen Anmerchung behbinden lassen." otc.

Quoniam hae sex plagulae, quae a  $5\frac{1}{2}$  plagg. eorum loco substitutis prorsus different, ad Apologiae historiam accuratius indagandam maximi momenti sunt, Feuerlinus eas integras sibi descripsit, et hoc apographum ab ipso exaratum in sua Bibliotheca symbolica Ed. 1. (Gottingae 1752.  $8^{\circ}$  min.) p. 46. nr. 206. sic

indicavit:

"206) Sex plagulae Apologiae I. K. L. M. N. O. in articulo de Iustificatione, vti Melanchthon in Editione Principe primum eas inprimi siverat, sed antequam publicaretur substitutis aliis, aboleverat, ex exemplo impresso Bibliothecae publicae Norimbergensis diligenti manu descriptae."

lisdem verbis hae plagulae consignatae sunt in huius Bibliothecae Ed. 2., quam Riederer curavit (Norimb. 1768. 8º mai.) P. I. p. 42. nr. 254. †††)

<sup>\*)</sup> Proh dolor! annotandum mihi est, hoc exemplum, ut videtur, unicum ex Bibliotheca publica rarissimis libris ditissima, nescio quo anno, amissum esse. Cum enim huius anni initio ab Illustrissimo Senatu huius Civitatis, qui me in hoc Corpore edendo saepissime summa benevolentia perraris libris adiuvit, hoc exemplum peterem, id ipse accuratius inspicere cupiens, mihi responsum est, hoc non amplius in hac Bibliotheca reperiri, sed aliud exemplum illas sex plagulas non continens eius loco esse substitutum.

<sup>\*\*)</sup> Quantum studium auctor huic articulo impenderit, ex epistolarum locis supra exscriptis elucet.

<sup>\*\*\*)</sup> Ex hac dimidia plagula 0 intelligitur, proxime sequentes plagulas iam fuisse impressas, quapropter non licuit retractationis plagulam 0 iis, quae in priori parte plagulae P leguntur, complere.

<sup>†)</sup> Huius dissertationis pars prior invenitur in corundem Actorum Collectione XIII. (Norimb. 1728.) Nr. VI. p. 54 - 61.

<sup>††)</sup> De Thomae Venatorii, Norimbergae c. a. 1488. nati ibique 1551. d. 4. Febr. mortui, vita et scriptis conf. Ge. Andr. Willii Rûrmbergifches Gelehrten zericon T. IV. (Rûrmb. u. Alfborf 1758. 4°) p. 83—87. et Christ. Conr. Nopltschii Supplementor. huius Lexici T. IV. (Alfborf 1808. 4°) p. 848 sq.

<sup>111)</sup> Riederer h. L. adscripsit hanc annotationem: "Descripserat uberius has plagulas b. Feuerlinus in diss. ad locum Apologiae de instificatione ex operibus, quam infra n. 732. recenset. Postea vero eas ipsas, praeter ultimam partem, casu et incuria pereuntem, bibliothecae brem. et verd. vol. IIII, part. IIII p. 972 et seqq. inserendas curavit ven. Hinr. Iul. Fried. Buschius." [Utrumque librum in subsequentibus accuratius recensebo.]

Uberius, quam illo loco Actorum Franconicorum, Feuerlino praeside, Guil. Lud. Steurwald de his sex plagulis disseruit in bacce dissertatione:

Ex Theologia symbolica Dissertatio ad locum Apologiae Aug. Conf. de instifications ex operibus quam Praeside Viro summe reverendo Iacobo Guilielmo Feuerlino S. S. Theol. D. et Prof. Publ. Prim. Ducatus Gottingensis Superint. Generali Ord. Theolog. p. t. Decano Patrono et Praeceptore suo aeternum colendo a. d. XXVI. April. a. MDCCXLI. placido eruditorum examini subiicit Autor Guilielmus Ludolphus Steurwald Gifhornia-Cellensis S. S. Theol. cult. Gottingae, apud Ioh. Christ. Ludolph. Schultzium, Acad. Typogr. 4½ plagg., quarum prima ½ plag. signo caret, reliquae 4 plagg. litt. A—D signata sunt, prima 2 foll. non num., 31 pagg. num., ult. pag. non num., 40 mai. (fol. 2. Steurwaldi dedicatio ad Liberum Baronem Gerlac. Adolph. de Munchhausen; pag. 1 sq. Praesatio; p. 3—31. Dissertatio ipsa in 17 §. di-

visa; alt. pag. cont. Conspectum Dissertationis.)\*)

Ut lector de huius dissertationis argumento accuratius doceatur, integrum Conspectum in ultima pag. propositum h. l. affero: "Praefatio agit de solutione dubiorum in libris symb. occurrentium in genere. S. I. Apologiam prolixiorem discernit a breviore. S. II. Auctorem illius praecipuum indicat Melanchthonem. S. III. Autoritatem eius symbolicam ex subsecuta receptione deducit. S. IV. Eandem vindicat contra obiectiones. S. V. Disquirit, an idioma germanicum an latinum sit authenticum? S. VI. Indicat variationes quoad Articulum de iustificatione in duabus editionibus latinis Witeb. 1531. in 4. S. VII. Variationes editionis latinae Witeb. 1531. in 8. S. VIII. Variationes editionis latinae Witeb. 1531. in 8. S. VIII. Variationes editionum germanicarum Witeb. 1531. et 1533. S. IX. Exhibet locum Apologiae difficilem de iustificatione ex operibus. S. X. Connexionem eiusdem ostendit. S. XII. Apparentem contradictionem eiusdem sistit. S. XII. Fundamenta generalia conciliationis proponit. S. XIII. Conciliationem instituit per distinctionem inter iustificationem coram Deo et coram hominibus. S. XIV. Conciliat per duplicem significatum iustificationis forensis. S. XV. Conciliat per distinctionem ex operibus et propter opera. S. XVI. Agit de consensu libri Concordiae aliorumque Theologorum cum his conciliationibus. S. XVII. Complectitur distinctiones praecipuas, quibus Apologia harmoniam Pauli et Iacobi in doctrina de iustificatione declarat."

In huius Dissertationis §, VI. (p. 11—13.) haec referentur: "Variationes Apologia non pauciores passe est a Philippo, quam ipsa Confessio, parcissime tamen descriptas (p), quaedam ergo speciminis loco de illis dicemus ex Articulo de iustificatione, qui quidem prolixissimus est in Apologia, quia Articulos Confessionis IV. V. VI. et XX. simul defendit, atque non tantum de fide iustificante sed etiam de bonis operihus agit; qua etiam de caussa omnia ferme variationis genera per diversas editiones in hoc Articulo Apologiae reperire licet. In prima statim et principe editione Latina Confessionis Augustanae et Apologiae Witchergae a. 1531. in 4. excusa priores quinque et dimidia plagulae articuli de iustificatione bis impressae atque omnino immutatae fuerunt. Didicit hoc summe Venerabilis Praeses ex exemplo principis huius editionis, quod in bibliotheca publica Perillustris Reip. Noribergensis patriae suae asservatur; pertinuerat id olim ad Thom. Venatorium Theologum Noribergensem circa annum 1530. de veritate evangelica bene meritum \*\*), qui plagulas sex litteris I. K. L. M. N. O. signatas, et iisdem typis, quibus reliqua editio princeps, impressas, exemplo huic agglutinari iussit, in titulo his verbis adscriptis: Ad hunc modum primo edita est Confessio et Apologia. Quinque paginae subisctas, nempe I. K. L. M. N. (adest autem etiam sexta O.) quia a Philippo mutatae sunt, voku tamen eas alliquri, vt postit cerni, quid existimaucrit mutandum. Ex his quinque et dimidia plagulis, quas summe venerabilis Praeses diligenter descripserat, observandum duco 1) plagulam O. plenam hic esse, et quatuor foliis constare, cum exempla alia buius editionis principis plagulam O. dimidiam tantum habeant, vel non nisi duo eiusdem folia, manifesto indicio, in his plagulis Apologiam primum fuisse paulo prolixiorem, atque cum sequentes plagulae iam fulssent impressae, mutationem illarum demum fuisse susceptam , 2) quamvis Philippus in doctrina et partibus primariis a veritate evangelica neutiquam hic recesserit, ordinem tamen prorsus esse immutatum, ita ut nulla

<sup>\*)</sup> Hane raram dissertationem, quam Bertramus frustra quaesivit, ex Biblioth. acad. Gottingensi in manibus habeo. Breviter recensetur in Feueriini Bibliotheca symbol. Ed. 1. p. 146. nr. 594. addita hacce annotatione: "Nihii fere habemus scriptorum singularium in Apòlogiam A. C. Qui autem in libros nostros Symbolicos omnes, aut in A. C. commentati sunt, plerumque Apologiam simul explicarunt. De Historia Critica Apologiae, quam pauci attigerunt, quaedam in limine huius diss. observantur." Eadem leguntur in ejusd. libri Ed. 2. P. I. p. 127. nr. 732.

<sup>(</sup>p) Causae, cur de variationibus Apologiae tantum est silentium, videntur esse, quod Theologi nostrates defatigati variationibus Symboli praecipui accessorium quasi neglexerunt, et quod adversarii non coegerunt in variationes Apologiae aeque inquirere ac in variationes Confessionis; pauca quaedam de variationibus Apologiae dixit Celeb. Reineccius in Iusta animadversione in monitoriam Ienensem p. 33.

<sup>\*\*)</sup> In annotatione (q) h. l, in margine inferiore adjuncta afferuntur tres Venatorii libri, qui Noribergae 1529. 8°, 1530. 8° et 1534. 4° prodierunt.

Periodus permanserit, e. g. initium tale erat: In quarto, quinto et sexto hase duo reprehendant, quod negamus homines mereri gratiam et iustitiam propriis operibus. Item quod dicimus hominem fide tustificari, negant se admittere, quod tribuimus iustificationem fidei, cum id pertineat ad gratiam et caritatem. Ita aperte excludunt adversarii fidem a iustificatione. 3) divisionem in prolixo hoc Articulo denuo addidisse Philippum atque Pericopas inscripsisse; quid sit fides iustificans, quod fides in Christum iustificet, quod remissionem peccatorum sola fide in Christum consequamum, de dilectione et impletione legis, Responsio ad argumenta adversariorum, quae divisio repetitiones succidisse, et brevitatem aute indicatam induxisse videtur. 4) In secundariis plagulae illae a Venatorio asservatae carent expressionibus quibusdam difficilioribus, quae in editionibus reliquis occurrunt, e. g. non laudatur ibi Aristoteles, quod de moribus civilibus adeo erudite scripserit, ut de his nihil requirendum sit amplius, non dicitur, totam novitatem vitae salvare, non statuitur, homines in iustificatione ex iniustis iustos effici, de qua phrasi deinde agemus, occurrunt in iis frequentia elogia Caesaris, et saepenumero promtitudinis obsequii erga Caesarem mentio fit, ita ut plagulae illae Augustae iam conscriptae videantur, cum spe aliqua, prolixiorem Apologiam a Caesare auditum saltem receptum iri."

Nota, In huius dissertationis §. II. de Apologiae uberioris auctore hace proponitur sententia: "Auctor Apologiae prolixioris est Melanchthon, non quidem solus, sed tamen praecipuus, ita enim in Praef. eiusdem scribit: Quanquam initio Apologiam instituimus communicato cum altis consilio, tamen ego inter excudendum quaedam adieci, quare meum nomen profiteor, ne quis queri possit sine certo auctore librum editum esse. Ex his verbis patet Philippum ab initio in conscribenda hac Apologia habuisse socios, unde colligere licet, Principum evangelicorum, maxime Electoris Saxoniae auctoriate, ipsum atque socios Theologos suscepisse hunc laborem Apologeticum; porro eadem verba docent, Philippum inter excudendum quaedam de suo praeter consilia reliquorum Theologorum adiecisse; hace autem ad locum de instificatione pertinuisse, Epistolae ad Camerarium §. antec. not, d. allegatae indicant, quoad hunc ergo Articulum Philippus solus, quoad reliquos praecipuus auctor est habendus."

Similiter a. 1741. de Apologia sub eiusdem Feuerlini praesidio Car. Frid. Krafftius in dissertatione de Confessione Aug. a. 1530. septies inspressa, quam in Vol. XXVI. p. 477 sq. recensui, disseruit § XI. p. 20—22. hisce verbis: "Prior Praefatio [a Melanthone Confessioni praemissa] haec habet verba: Addidimus et Apologiam, quae etiam Caes. Matestati oblata est. Verebamur enim futurum, ut alibi ederetur non foelicius, quam edita est confessio. Ast Caesari brevem aliquam in Comitiis, nondum lecta, sed audita tantum Pontificiorum refutatione, conscriptam Apologiam fuisse oblatam, notissimum est, hic autem subinagi Confessioni Apologiam uberiorem, quam Philippus domi, et nactus interea andopamo Refutationis Pontificiae conscripserat, et Praefatio Apologiae, et ipsa eiusdem inspecto docent: Confectur interea andopamo Refutationis Pontificiae conscriptam, sed mutasse consilium. Ipsam hanc mutationem eamque non unam clarissime indicat peculiaris Praefatio Apologiae in editione hae Principe non sinum sustem indica praemissa: Praefati hule Praefationi Melanchthon nomen suum, atque in medio eiusdem haec scribit: Quanquam sustem indica Apologiam institutumus, — editum esse. [Haec verba iam supra aliaia sunt.] Duplicem hic commemorat Apologiam, alteram communicato cum aliis consilio institutam, alteram inter excudendum quibusdam adiectionibus mutatam; Pries facile videretur esse Brevis illa Apologia Augustae litteris consignata; Verum cum haec in Historia A. C. Chytraeana vix 4 plagulas impleat, uberior autem Apologia 37 plagulis consiet, insignis haec amplificatio per solam adiectionem quorundam, inter excudendum fuctam, innui non potest: duplex igitur uberior Apologia intelligenda est, altera communicato cum aliis consilio instituta, altera a solo Melanchthone in quibusdam ancta inter excudendum. Vestigia hulus mutationis haud obscura reperit D. Praeses [Feuerlinus] in Bibliotheae publica illustris Reip. Norimbergensis; nempe VI plagulas Apologiae in 4. I. K. L. M. N. O. iisdem typis, qui in editione para communicato cum

Uterque igitur iudicat, etiam in uberiore Apologia elaboranda Melanthonem socios habuisse et nonnisi locum *de tuetifica-*tione, qualis in vulgaribus exemplis retractatus legatur, ab lpso solo esse scriptum, cum prior iudius loci forma communi studio
elaborata, quae in solo Norimbergensi exemplo conservetur, abolita esset.

His iudiciis minime assentior, sed mihl persuasum est, solam priorem Apologiam breviorem, praesertim illam, qualem ex Spaiatini apographo Guelferbytano supra edidi, assumtis sociis a Melanthone esse exaratam; nam eius retractationem in eodem Codice atque Onoldino et Chytraeano contentam a solo Melanthone esse factam mihi verisimillimum videtur. Multo magis hic solus auctor est amplioris Apologiae, quamquam in praefationis loco allato pro sua modestia scripsit, se inter excudendum quaedam adiecisse, pro quibus verbis verius dixisset, se, Confutationem nactum, plane novam longeque uberiorem elaborasse, ut Confessionem Augustanam ab adversariorum calumniis nunc demum accuratius cognitis plenius defenderet.

Postquam Feuerlinus primum a. 1731. in Actis Franconicis, et deinde a. 1741., illo praeside, Steurwald in dissertatione modo laudata de his 6 plagulis I—O. ab ipso auctore deletis, in une exemplo Norimbergensi conservatis scripserant, anno 1747. etiam Georg. Iac. Schwindel (qui ipse ficto nomine Theophili Sinceri in libris suis se vocavit), Diaconus Norimbergensis templi Spiritus S. et Senior Capituli († 14. Aug. 1752.) ) accuratiorem eiusdem exempli descriptionem proposuit in libro:

<sup>\*)</sup> De hulus viri vita scriptisque conf. Allgem. literar. Anzeiger 1801. Nr. 56. pag. 529 sqq. et Willii Rurnberg. Gelehrtens Berifon T. III, p. 659 sqq.

Reue Rachrichten von alten und raren Buchern, fo von Aufang ber Buchbruderen bis 1682. ans Licht getreten. L Band. 1747. (Frankfurt u. Leipzig 48 plage. 40)

quem demum subsequente anno 1748, suis impensis edidit. Hic vero liber, dum non per bibliopolas divulgabatur, in paucorum manus pervenit. Denique a. 1753. Io. Paul. Krausius, bibliopola Viennensis, omnia huius libri exempla nondum vendita ab auctoris vidua emit eumque praefatione anonymi (I. W. I.) auctum divulgavit hocce novo titulo instructum:

Theophili Sinceri notitia historico-critica librorum veterum rariorum. Ober: Reue Rachrichten von lauter alten und raren Büchern. Rebst betygefügten Anmerkungen und Auszügen, eines vielschrig gehaltenen Brief-Bechsels. Denen zum Besten, so gerne alte rare Bücher wollen kennen lernen, ausgesertiget und mit zweh Registern versehen. Frankfurt und Leivzig, zu sinden ben Johann Paul Krauß Buchhändler in Wienn, 1753.  $48^{1}/_{2}$  plagg., prima 4 soll. non num.; 368 pagg. num., ultima 6 soll. non num., 4° (sol. 2 — 4. Anonymi I. W. I. Borerinnerung d. d. 20. April. a. 1753.; pag. 1—368. Theophili Sinceri Böchentliche Nachrichten von lauter alten, zum theil auch raren Büchern, und andern gelehrten Sachen. auf das Jahr 1747. den 4. Januar — 15. November, 46 hebdomades aut CCIII particulas complectentes; ultima 6 soll. non num. continent duos Indices: I. Register. Berzeichniß der Bücher, so recensiret worden, II. Register Der Bersonen und Sachen.)\*)

Descriptio illius exempli Confessionis Augustanae eiusque Apologiae legitur in huius libri plagula Rr, XL. hebdomadi d. 4. Oct. 1747. adscripta, sub Nr. CLXIX. p. 316—318. hisce verbis:

#### "De A. Confessione.

Latina primae Editionis, et Apologia Confess. Witteb. per Ge. Rhaw. 1531. impressa, quae in B. Norimb. adhuc reperitur.

Der Litus sautet von Bort zu Bort assort Scholies Fidei exhibita Invictiss. Imp. Carolo V. Caesari Aug. in Comitiis Augustae Anno MDXXX. Addita est Apologia Consessionis. Ps. CXIX. Et loquebar de Testimoniis tuis in conspectu Regum, et non consundebar. Witebergae. Beibe beutsch und Lat.

In biefer Edition, Die in Der Rurnbergischen Bibliothoc vorhanden, find auf dem erften Blat, Diefe folgende Bort, welche allem Ansehen nach bes herrn M. Reiche, als gewesenen Bibliothocarii, eigene Sand find, gelesen: Liber hic, praeterguam quod desunt et Germanica et Latina Apologia, mutilus est etiam in ceteris. 3ch habe mich aber nicht recht barein finden tonnen. Denn obwohl bie beutiche Confession und Apologia nicht in biefem Buch vorbanben, fo ift bod Die Lateinifche Apologia vollig barinn ju finden. Dag er aber unter andern baben gemelbet: mutilus est Lib. hic etiam in cetoris, babe im erften Anseben auch also vermeinet, Dieweil ich gulest etliche Bogen shne Schluß gefunden. Nachdem aber das gange Buch beffer durchblattert, habe ich wahrgenommen, daß diese Apologia gang volltommen vorhanden, und mit biefen Worten: Finis. Impressum per Georgium Rhau. MDXXXI. gefoloffen wirb. Anfange habe mir gleichfalls nicht einbilben tonnen, was bie andern angehangten gebrudten Bogen von litera i bif litera o inclusive, und zwar mit eben bemfelben charactere ber in ber Augfpurgifchen Confossion und Apologia gebraucht worden, bedeute, endlich aber hat mir eine lateinische Nota, Die auf Dem Titul Blat ber Lateinifchen Confession unter bas Bort Wittebergae gefchrieben worden, Die Augen aufgethan, und biefes Beheimnis geoffenbaret. Es lautet aber alfo: Ad hunc modum prima edita est Confessio et Apologia. Quinque paginae subiectae, nempe I K L M N, quia a Philippo mutatae nunt. Volui tamen eas alligari, et possit cerni, quid existimauerit mutandum. Beb angestellter Collation, habe befunden, daß die angehangte Bogen von ber gebrudten Apologia gewaltig differiren, und nun erft recht geseben, was ber Philippus, sonderlich in Dem Articket de Tuetificatione, fur eine gewaltige Beranberung vorgebabt babe; welches alfo wol ju merden, indem bif nicht vielen befannt fein mag. Ge ift big Buch ber A. C. Cont. XVI. n. 87. ju finden. Und in der Cont. XVII. n. 24. ift bie erfte Edition ber A. C. und Apologie noch einmal vorhanden, aber ohne die wenigen angehangten Blattern, baben noch biefes ju merden, bag ber Titul berfelben zwar eben alfo lautet, wie ber porige, aber fleinere Buchftaben bat, [Hoc igitur exemplum habet titulum, quem in Vol. XXVI. p. 235 sq. primo loco descripsi.] bahingegen die vorgemelte Edition, Versal-Buchftaben bat, und auch in ben Beilen gant ungleich abgetheilet ift. [Haec spectant ad alterum kulvs Ed. titulum l. l. p. 235 sq. med. — 237 sq. init. a me descriptum.] In der haubt-Sache felbst aber treffen fle übrigens mit einander überein. Beboch will mich allerdings bunden, es muffen big zweb ungleiche Drude febn. Notan-

<sup>\*)</sup> Hunc librum ex Biblioth. acad. Halensi in manibus habeo.

dum vere et hac signum VD. \*) Denotat enim illud nomen Vitt Distorici, qui elim hanc editionem possedit, et ad marginem multa annotavit, atque forsan Bibliothecae Norimb. data opera deno dedit, vt discrimen harum paginarum, ac mutandi in certis Apologiae punctis Melanchthonis conatus etiam posteritati fieret manifestus. «

Aliquot post annis, scil. a. 1758. Hinr. Iul. Frid. Buschius in Spicilegio Anecdotorum ad historium Apologias August. Confessionis criticam pertinentium, quod in l. Brem: und Berdifche Bibliothet IV. Bb. IV. Stud. (Camburg 1758.) Nr. III. p. 955—1016. legitur (conf. supra p. 253 sq.), suscepit, p. 972—1016. illas 6 plagulas Apologiae ab ipso auctore abolitas ex Feuerlini apographo edendi praeter altima duo membra in fol. O 4° conteuta, quae casu et incuria typothetae, antequam typis descripta erant, pederunt. •••) His pla-

gulis, excepta ultima pagina, ab ipeo editis Buschius S. V - VII. p. 968 - 971. haec praemisit:

"§. V. Sicut vero ex hulus Fautoris Indulgentissimi [Scheidtii, Consiliarii Anlici, Bibliothecarii et Historiographi Regii] benevolentia fluxit omnis, quam de Apologia breviori inedita latina habeo notitiam, ita favor S. Venerandi Feuerlini desideriis meis circa Apologiam ampliorem primam editam satisfecit, quare et huic Praeceptori meo nunquam non colendo summae ageudae sunt gratiae. Quod omnes librorum rariorum praecenes praeterierant, id de prima editione latina Apologiae amplioris 1531. 4t. Witt. apud G. Rhau cum August. Confessione editae solus Cel. Feuerlinus observavit iam 1731. in Actis Franconicis, Melanchthonem 6 huius editionis plagulas ab I—O. mutasse aliasque iis substituisse. Uberiorem tamen notitiam huius mutationis dedit in eleganti Diss. ad locum Apol. A. C. de iustificatione ex operibus, ex qua, quoniam in paucorum manibus, excerpam, quae ad institutum meum pertinent. Invenit et Ven. Feuerlinus in Bibl. Reip. Norib. publica exemplum editionis principis 1531. 4t. quod olim ad Thom. Venatorium Theologum Norib. circa 1530. de veritate evangelica bone meritum pertinuerat, qui plagulas sex literis l. K. L. M. N. O. signatas, et iisdem typis, quibus reliqua editio princeps, impressas, exemplo huic agglutinari iusserat, etc. \*\*\*\*)

§. VI. Multas certe debemus Cel. Feuerlino gratias, quod notitiam hac de mutatione magis dilucidaverit. Vero mihi tamen simile videtur, alias praeterea causas Melanchthoni suadere potuisse iteratam harum plagularum impressionem, si ipse est huius mutationis causa. Non ob levem rationem impressio sex plagularum iterata mihi videtur, quae multas iam impensas flagitat. Si ordinis tantum causa instituta, maxima inde in Melanchthonem laus derivanda, qui in mutando non semper animi inconstantiam, sed et melioris electionem demonstravit. Forsan aliquando ex epistolis Melanchthonis aut aliorum circa 1530. 1531. celebrium virorum vera causa,

quare haec mutatio facta, quis eius autor, ubique primo editae plagulae lateant, eruetur.

§. VII. Cum ex Bibliotheca Symb. Ecclesiae Lutheranae Cel. Feuerlini intelligerem, eum ex Noribergensi exemplo descriptas possidere quinque et dimidiam plagulas uti eas Melanchthon primum inprimi siverat, sed antequam editio princeps publicaretur, substitutis aliis, aboleverat, diligenti manu descriptas, petii ab eo, ut mecum communicaret. Pro summo in me favore petitis annuit, permisitque, ut eas in publicum evulgarem. Sisto itaque eas hic, ut inde historia Apologiae critica quoddam augmentum capiat, cui ad umbilicum pertexendae o si! multos adhuc summum Numen S. Ven. Feuerlino adderet annos, cum in citata Diss. iam ostenderit, a nemine felicius quam a se hoc saxum moveri posse."

Denique a. 1777. Bernh. Frid. Hummelius has sex plagulas vel potius  $5^{1}/_{2}$  plagg. (foi. 1 32 — O

4b) et 15 lineas extremas folii I 2b, ad quas retractatio pertinet, integre edidit in hocce libro:

Neue Bibliothed von seltenen und sehr seltenen Buchern und kleinen Schriften, samt bengesügten noch ungebruckten Briefen und andern Aufsätzen gelehrter Manner der vorigen Zeiten. herausgegeben von Bernshard Friederich hummel, Rector der Stadtschule zu Altborf. 1—12. Stud. Nurnberg, ben Mart. Jac. Bauer, 1775—1782. sou tres Tomi, quorum quisque 4 fasciculos complectitur. 8°. †)

In hulus enim Bibliothecae Tomo II. fasciculo VII. (1777.) Nr. CV. p. 360-382. et fasc. VIII. (1777.) Nr.

<sup>\*)</sup> Hae siglae VD., Vitum Dietericum significantes, in hoc exemplo aut in titulo, aut alio libri loco adscriptae esse videntur.

— De huius Theologi insignis, Norimbergae a. 1507. nati et ibidem d. 26. Mart. mortui, cum Luthero et Melanthone amicitia iuncti, vita scriptisque vide Ge. Theod. Strobelli Radyticht von dem Leben und den Schriften Beit Dietrichs. Altborf u. Randerg 1772. 8°.

<sup>\*\*)</sup> Quapropter p. 1016. in parte extrema is, qui hanc Bibliothecam Bremensem edendam curavit, adnotavit haecce: "NB. Das übrige ift, ohn ju wiffen, wie? unter ber Arbeit verlohren gegangen. Wir hoffen aber, burch on. Prof. Feurlins, ober bes on. Baft. Buf dens Geneigtheit in ben Stand gesehet zu werben, bag wir es unsern Lesern in einem ber folgenben Stude mittheilen fonnen." Sed haec spes lusa est.

<sup>\*\*\*)</sup> Haec quae sequuntur usque ad extrema huius \$. verba: "prolixiorem Apologiam a Caesare auditum saltem receptum iri."
quibus \$. VI. Dissertationis Steurwaldianae sub Feueriini praesidio scriptae finitur, iam supra p. 387—390. ex eadem
Dissertatione a me allata sunt.

<sup>†)</sup> Hunc librum ipse possideo.

CVI. p. 387 — 409. exhibet articulum De Iustificatione, qualis in sex plagulis I — O ab auctore abolitis inde a fol. I 2° med., ubi hic articulus incipit, usque ad fel. O 4° extr. legitur, foliorum vel postus paginarum numeris °) in margine adscriptis. — His plagulis ali ipso denuo editis in fasc. VII. p. 356 med. — 859. have praesatus est:

"Fünf und ein halber Bogen, die Phil. Relanchthon in der Apologia A. C. ganglich ausgemerzet und umgearbeitet hat.

Diefe, wie leicht zu erachten, auferst feltene Bogen find beb einem Eremplar ber lateinischen Augspurgischen Confestion und Apologie, Witteb. per Go. Rhaw 1531. 4. bas bie Rurnbergifche Stadtbibliothed vermahret, mit angebunden, und von des vordersten Geren Bredigers zu St. Sebald, Geren Joh. Sigm. Morls Cocwatten, mir zur Abschrift hochgeneigt überlaffen worden. 3ch bezeuge für diefes ichapbare Mertmal hoher Gewogenheit meinen ehrfurchtsvolleften Dant und sweifie nicht, es werbe bas gelehrte Bublicum, bem bie ausgebreitete Gelehrsamteit und groffen Berbienfte bes herrn Pre-Digers, ohne meine Ermahnung, langftens befannt find, fich bafur gleichfalls verbunden erkennen. Schon der fed. Dr. Feuerlein ju Gottingen befag eine Abfchrift tavon, Die er ohne Bweifel, ba er noch ju Altborf lehrte, aus bem erft ermabnten Exemplar ber hatte. Er hielte fie eines neuen Abbrude wehrt und theilte fie bem feel. Bufch mit, ber auch wirklich in ber Brem- und Berdifchen Bibliothed einen Anfang bamit machte (im 4. St. bes IV. Banbes), aber balb wieber abbrach: weil ber übrige, und zwar der mehrere, Theil bes MS. ungludlicher Beife verlohren gieng. \*\*) Unfer Theophilus Sincerus (G. J. Schwindel) befam biefe Bogen auch ju Gefichte, und gab in feiner Notitia historico-critica libr. rur. (Arf. u. 2. 1753. 4.) pag. 316 sog. bavon Radricht. Der feel. D. Rieberer, (vermuthlich burch Schwindels Angeige ermuntert) wurde auf biefe mertwurdigen Blatter ebenfalls aufmerkfam und versprach icon im Jahr 1769. bem berubmten Berrn M. Bertram zu Salle, ber eben bamals Die Gefchichte ber Apologie aus Relanchthons Briefen mit ungemeinem Fleife ausarbeitete, daß er fie in feinen Rachrichten gur Rirchen- Gelehrten- und Buchergefcichte, ber Bergeffenhelt entgieben wolle, ftarb aber ben 5. gebr. 1771., mithin blieben fie noch einige Sabre langer in ihrer Duntelbeit; und vielleicht ware auch ich nicht auf die Gebanten gerathen, meine literarische Rachrichten baburch ju erweitern, ob mir gleich bie Sache befannt war, wenn nicht ruhmlich gedachter herr M. Bertram mich vor einem Sabr in einem angenehmen Schreiben bagu ermuntert, \*\*\*) bes hochverdienten herrn Brediger Morl's gutige Billfabrigfeit aber Diefes Gefcaft unterftust hatte:

Ein mehrers von ber Beranberung diefer Bogen selbst zu sagen, überhebt mich bie vorhin erwähnte Bertramische Geschichte ber Apologie: boch tann ich noch einige Unterscheibungstennzeichen zwischen ben bebbehaltenen und abgesonberten Bogen nicht ganz mit Stillschweigen übergeben.

In ber rechten Ausgabe ber Apologie sind die Alphabetsignaturen durch Bersal-, in den cassirten Bogen aber durch ordentliche steine, dem Texte gleichsommende, Buchstaden ausgedruckt. Auf der 4ten Seite des Bogen 3. gehet mit der 18ten Beile die Berschiedenheit an und solgen nach der Ueberschrift: De Iustiscations auf der nemlichen Seite noch 15 anderst lautende Beilen. Ueberhaupt sindet diese Abweichung durch  $5^1/_2$  Bogen und 15 Beilen statt und erstreckt sich von der Mitte des Bogens i. die zu dem Ende des Bogens o. Da nun Beit Dietrich auf die erste Seite mit eigner Hand geschrieben hat: Ad hunc modum primo edita est consessio et apologia. Quinque paginae sudioctae, nempe i. k. l. m. n. quia a Philippo mutatao sunt, volui tamen eas alligari, ut possit eerni, quid existimaverls mutandum: so andert sich dieses dahin, daß es sex paginae (oder vielmehr plagulas) heißen, und o. mit dazu genommen werden muß. Der Unterschied zwischen den authentisisten und diesen Bogen ist ungemein groß, wie die Gegeneinanderhaltung augenschielich darthun kann. Damit sie weniger Raum einnehmen, habe ich kleine Schriften dazu gewählt: aber doch die Alphabetbuchstaden und Seiten des Originals am Kande bemerkt; denn paginirt ist es nicht. Dem Ruhm Melanchthons kann diese Gemeinmachung nicht nachtheilig, sondern vielmehr ein für ihn vortheilhaster Beweiß sehn, wie behutsam er einen so wichtigen Glaubenbartidel behandelt und eine ausers mühschaffung aus Liebe zur Wahrheit, unternommen habes

Haec ex libris partim rarioribus eo consilio hic attuli, ut lectores omnia, quae de sex plagulis Apolegiae amplioris a Melanthone abolitis scripta sunt, deinceps legant atque exemplum Norimbergense, in quo solo hae plagulae inventae sunt, propius cognitum habeant.

<sup>\*)</sup> Folia ipsa harum plagularum superioribus numeris carent; ut autem lector cognoscat, ubi fere quaeque pagina earum incipiat, singulis lineis, quae vocem initialem paginae continent, in margine apposuit litteram, qua plagula signata est, addito paginarum numero e. c. t d (l. q. t 2<sup>5</sup>), t 5 (l. q. t 3<sup>a</sup>), omisso tamen signo, ex quo intelligatur, a quanam voce lineae ita in margine signatae pagina ipsa filarum plagularum ordiatur.

<sup>\*\*)</sup> Hoc tantum ex parte verum est; periit enim solum folium extremum, ea continens, quae in folii o 4º linea ultima et in integra pagina o 4º leguntur.

<sup>\*\*\*)</sup> Has plagulas se suadente a Hummelio in hoc libro evulgatas esse, Bertramus ipse testatur in Effict. Abhand. St. 2. p. 74. nota ccc. et St. 3. p. 165.

In uno praesertim illi viri modo landati inter se dissentiunt, scilicet in eo, qui hoc exemplum primum possederit plagulasque illas ei alligandas curaverit, et annotationem supra memoratam in eius titulo salscripserit. Feuerlinus, Steurwald et Buschius Thomam Venatorium, Schwindelius ac Hummelius Vituma Theodorum nominant. — Bertramus l. l. St. 3. p. 164. adhuc haesitans utrumque affert his verdis: "Sechs Bogen diese Artifels [de Iustificatione], I bis O in Duarto, hat Relanchthon umbrucken lassen, und so sehr verändert, ut nulla periodus permanserit. Thom. Benatorius [oder Beit Dieterich] hat sie in einem Exemplar, das in der Kürndergischen Stadtibiliothet gesunden wird, ausbehalten, mit der Nachricht: Quinque (welches sex heisen sollte) plagulae sudjectae, quia a Philippo mutatae sunt; volui tamen eas alligari, vt possit cerni, quid existimauerit mutandum. Es sind auch nachher nur sechschald Bogen gedruckt worden, da der Bogen O in der Duartedition nur aus 2 Blättern der sicht. Haec vero l. l. St. 4. p. 65., priori dubitatione sua sublata, sic emendavit: "Auch muß ich noch anzeigen, daß beh diesen sechs Bogen der St. 3. S. 164. genannte Thom. Benatorius, den ich vermuthlich aus Buschens Rachricht genommen, schlechthin in Bit. Dieterich zu verändern ist, wie das Zeugniß des Prn. Hummel durch eine Schrift des Dieterichischen Schwiegerschus, heinr. Fabricit, in den Miscellaneen des Prn. Strobel, 5. Samml. S. 194. bestätigt wird. Des läht sich auch einsehen, wie Beit Dietrich zu diesen gelanget ist, weil er damals und noch lange nachher zu Wittenberg gewesen.

Haec sunt, quae in libris supra laudatis de sex plagulis Apologiae ab ipso auctore abolitis inveni. Verba earum integra Apologiae latinae articulo de Iustificatione, ad quem pertinent, infra ex Hummelii libro laudato adscribam.

## b. De varietate alius exempli Norimbergensis.

Praeter illud exemplum olim in Bibliotheca Senatus Norimbergensis conservatum, nunc deperditum, in quo sex plagulae deletae conservabantur, in eadem Bibliotheca adhuc exstat \*\*) aliud Editionis principis latinae Confessionis et Apologiae exemplum, ut videtur, unicum, quod in latina Confessione Augustana et Apologia quibusdam locis a ceteris exemplis differt. Habet signaturam: Melancht. 1472. De varietate huius exempli in Confessione lat, obvia iam in praecedente Vol. XXVI, p. 251—254. disseruimus; etiam in Apologia eiusmodi varietas praesertim in plagula Aa reperitur, quae auctoris iussu denuo mutatis quibusdam locis impressa est, et sic in ceteris exemplis exhibetur; in hoc autem uno exemplo talis conservata est, qualis primum typis fuit descripta. Sed non tantum in hac plagula, sed etiam in plagg. Rr et Ss varietatem quamvis paucam inveni.

Solus scriptor, qui hucusque huius exempli varietatem maiori quidem ex parte collegit atque evulgavit, est Gottl. Phil. Christ. Kaiser, qui in libro iam illic recensite: Beitrag zu einer fritifchen Literar-Geschicht ber Welenchthou'schen Original-Ausgebe der lateinischen und deutschen Augeburgischen Consession und Apologie. (Rünnberg 1830. 8°) p. 12 sq. septem proposuit Apologiae locos in plag. Aa jb lin. 11., iija 28., iiija 22., 28., iiijb 1. 4. 22—25. (coll. Bb ja) obvios, quibus illud exemplum Norimbergense a coteris differt; his reliquas varietates, quas ipse mea collatione inveni, in subsequentibus addam.

#### Norimbergense exemplum

Cetera exempla

\*\*) Anno enim praeterito hoc exemplum ipse in manibus habul, atque cum allis exemplis contuli. — Huius exempli titulus talis est, qualem in Vol. XXVI. p. 235 sq. primo loco descripsi. — Illud antem exemplum Norimb. sex plagulas deletas in fine annexas continens, de quo ante dixi, habet titulum, quem ibidem p. 235 med. — 238 med. secundo loco attuli.

<sup>\*)</sup> Hie enim Fabricius, Concionator Norimbergensis ad aedes S. Sebaldi, gener Viti Dieterici, in dissert. "Bertheibigung ber geänderten Augspurgischen Confession", quae in Ge. Theod. Strobelli Miscellaneen Literarischen Inhalts. 5. Sammlung (Rärnberg 1781. 8°) quarto loco, p. 183—200. exhibetur, p. 194. haer resert: "Flacius Illyricus ist ber erste gewesen, ber — biesen Jans von der Cons. erregt hat, da vorhin unter den Lehren unserer Kirchen kein Zwiespalt und Uneinigkeit sich erspoden hat, sondern haben ihnen die Aenderung belieben und wol zefallen lassen, wie ich bephändig habe die Confession Herre M. Beit Dieterichs, meines herrn Schwehers sel., darauf er mit eigner Hand bach nach dem Titel diese Wort geschrieben: Auf diese Weise stellich außgangen die Conf. und Abologie, wiewol solgende Bogen I. K. L. M. N. von Philippo sehn geändert worden, hab ich sie boch darzu wollen binden lassen, daß man sehe, was er vernent habe, zu andern zu sehn." Sie verda ab ipso Dieterico sub titulo latine scripta (sieut supra allata sunt), a Fabrici in linguam verneculam translata sunt.

## Norimbergense exemplum

# Cetera exempla

|                      | _                              |
|----------------------|--------------------------------|
| As 15 lin. 11.       | ldeo no prodest vi cogere hos, |
| <b>—</b> 17.         | disputamus, nunc quid          |
| <b>2-</b> — 3.       | senciamus                      |
| <del></del> 5.       | plerisque                      |
| <b>—</b> 21.         | legitur.                       |
| 2 <sup>b</sup> — 23. | Comperient scriptis nostrorum  |
| <b>3° — 2</b> 8.     | Euangelio                      |
|                      | enim facit                     |
| 3 <sup>b</sup> — 27. | watholar.                      |

satisfactionibus - 22: dilectionem

> 28. remittuntur peccata (Custos:) tantum \*)

1-5. tantum fiat mutatio poenae aeternae in poenas tempo- | rales,  $(1^{1}/_{8})$ 

7-8. sit luris diuini.

ideo pasteres non cogunt hos. disputamus nunc, quid

sentimus plerisque legitur,

Comperient ex scriptis nostrorum

Euagelio

em (i. q. enim) ostendit

μυστηρίων. satisfactionibus, deletionem remittantur peccata (Custos:) tantum

cata coram Deo, sed quod sit instituta potestas clauium, | vt mutet poenas aeternas in temporales, vt imponat | certas satisfactiones conscientijs, vt instituat nouos | cultus, et ad tales satisfactiones et cultus obliget con | scientias.  $(4^{1}/_{6} lin.)$ 

sit necessaria lure | diuino.

# Linearum ordo huius pag. As 46 sic differt:

1-2.  $(1^{1}/_{8} lin.)$ 3-4. (cont. membrum VII.) 5-8.  $(3^{1}/_{8} lin. cont. membr. VIII.)$ 9-11.  $(2^2/8 lin., cont. membr. IX.)$ 12-13.  $(1^2/_3 lin., cont. membr. X.)$ 14—16.  $(2^2/_5)$  lin. cont. membr. XI.) 17-24. cont. verba: Nos igitur, -

ex timore poenae

25—28. doleamus. Sed dicimus contricionem esse veros do- | lores et terreres conscientiae, quae Deum sentit irasci | peccato. Et haec contricio ita fit, quando verbo Dei | arguuntur peccated quia haec est Summa predicatios | (Custos:) nis Euan

Bb 1<sup>a</sup> — 1—5. doleamus. Sed dicimus contricionem esse veros ter rores conscientiae, quae Deum sentit irasci peccato et do- | let se peccasse. Et haec contricio ita fit, quando verbo | Dei arguuntur peccata, quia haec est summa praedicatio- | nis Euangelij, — — -

 $1-5. \quad (4^{1}/_{6} \ lin.)$ 

6-8.  $(2^{1}/_{7}$  lin. idem membrum cont.)

9—12.  $(3^{1}/_{3}$  lin., idem membr. cont.)

13—15.  $(2^2/_3 lin., idem membr. cont.)$ 

16—17.  $(1^2/_3 \text{ lin., idem membr. cont.})$  $18-20. (2^{2}/_{5} lin., idem membr. cont.)$ 

21-28. cont. verba: Nos igitur, -poenae

(Custos:) doleamus,

1-5. doleamus. Sed dicimus contricionem esse veros ter | rores constantiae, quae Deum sentit irasci peccato et do. | let se peccasse. Et haec contricio ita fit, quando verbo | Dei arguuntur peccata, quia haec est summa praedicatio. | nis Euangelij, — — —

<sup>\*)</sup> Ex subsequentibus elucet, in hoc exemplo Norimb. hanc vocem tantum verum esse Custodem, qui in officinis typographicis dicitur; nam proxima pagina Aa 45 ab hac voce orditur; minime vero quadrat ad cetera exempla, quippe quae in principlo huius paginae alia verba exhibent; ergo in his ille Custos solo typothetae ac correctoris errore immutatus remanait

## Nortmbergense exemplum

Cetera exempla

Rr 3ª lin. 1. Patrum

patrum

Ss 1<sup>a</sup> — 1. Vtrum merita illa applicata alijs

Vtrū merita illa applicata pro alijs

- 2. Vtrum sint licita

Vtrum licita sint

In brevi commentario de hac Confessionis et Apologiae varietate l. l. p. 13—17. addite proxime post verba ad Confessionis varietatem spectantia, quae in Vol. XXVI. p. 253 sq. lin. 1—18. adscripsi, de Apologiae varietate p. 15—17. Kaiserus haec refert:

"In Bezug auf die Apologie konnte ihm ohnedem diefes Nachbeffern bei ben Correcturen, niemand zum Borwurf Die Drudfehler in Aa ber lateinischen Apologie im Rurnbergifchen Cremplare: ideo non prodest vi cogere bos ftatt ber von Melanchthon geschriebenen Worte ideo pastores non cogunt hos (er fcrieb, wie feine Autographa beweisen, febr unbeutlich), und dilectionem peccati, flatt deletionem peccati, remittuntur für remittantur find freilich bem erflen Corrector nicht zu verzeihen. Aber ba nun mehrere Seiten, ober Blatter, umgebruckt werden mußten; fo veranlaßte bieß Melanchthon auch noch zu andern Berbefferungen: fides ostendit, fatt facit (discrimen), um einen vermeintlichen Germanismus zu vermeiben, und nocessaria iuro div., ftatt iuris div., und weil er bie Stelle von ber Berwandlung ber ewigen Strafen in zeitliche, durch einen langern Busah erweiterte; so mußten bann bie letten Beilen bes Bogens An auf ben Bogen Bb kommen und wurden auch etwas verandert. \*) Daß nur einzelne Seiten umgedruckt wurden, \*\*) fleht man aus bem falfchen Cuftos in Aa iiij tantum unter poccata , worauf boch iiijb 1 wieber folgt cata. Man vergaß bie lette Beile und ben Cuftos ju andern, welcher aber fur ben Bogen Aa bes Rurnbergifden Eremplars richtig ift, aus bem man erft fieht, warum bas tantum hereintam. Einen folden ju confiscirenden Bogen hatte auch Coleftin in bem Eremplare, woraus er bie Apologie bruden lieg. Denn er las gwar (wahrscheinlich burch Correctur mit ber geber) bas pastores non cogunt, flatt: non podest vi - -, auch deletionem und bas remittantur; aber er behielt bas facit, und bas furgere peccata tantum, fiat mutatio poenae aeternae in poenas temporales, auch bas fürgere iuris div., und selbst bie Stelle doleamus - - praedicationis in ihrer furgern Geftalt. \*\*\*) Man hatte ihn alfo beghalb nicht einen Berfalfcher nennen follen. - Rad Beendigung bes Drude waren unftreitig bie correctern Bogen und Blatter in ber Regel langft in Die Exemplare gefommen und mit ben umzubrudenben vertaufcht worben."

Huius quoque exempli Norimb. varietatem in sequenti Apologia locis, ad quos pertinet, adscribam.

Lectores, memores varietatis, quae in Confessione latins inter tria genera exemplorum Editionis principis intercedit (vide Vol. XXVI. p. 257 sq.), facile putent, etiam in Apologia latins similem differentiam inter haec genera inveniri. Sed in hac omnia exempla, praeter duo illa Norimbergensia supra descripta, consentiunt. Quapropter tantum restat, ut de uno primi generis exemplo Lutheri pauca praemoneamus.

# c. De Lutheri exemplo Editionis principis.

In Bibliotheca regia Dresdensi asservatur exemplum Editionis principis Confessionis Aug. lat. et germ. cum Apologia coniunctae, quod Melanthon ipse Luthero miserat. †) Infra titulum, qui voce: Witebergas. finitur, Melanthon manu propria adscripsit:

D. Doctori Martino.

Et Rogo ot legat et emēdet.

Lutherus in Confessione ipsa lat. et germ. ne unum quidem verbum notavit aut emendavit, hanc enim iam lege-

<sup>\*)</sup> Ex collatione linearum 1—4. folii Bb 1a, quales in omnibus exemplis Apologiae Iat. huius Ed. leguntur, cum lineis 25—28. folii Aa 4b exempli Norimb., ubi tales exstant, quales primum erant impressae, intelligitur, 1) ante nomen terrores deleta esse verba: dolores et, 2) post verba: irasci peccato addita esse verba: et dolor se peccasse.

<sup>\*\*)</sup> At supra ostendi, in quaque pagina huius plaguiae Aa inveniri varietatem inter exemplam Norimbergense et cetera exempla.

<sup>\*\*\*)</sup> Collatio, quam in praecedenti nota \*) proposui, docet, hunc locum, qualis in exemplo Norimb. fol. As 45 extr. legitur, partim quidem breviorem (vide nr. 2.), partim vero longierem esse (vide nr. 1.) quam eundem, qualis in subseq. fol. Bb 1ª principlo in omnibus exemplis exhibetur.

<sup>†)</sup> Titulus huius exempli est ille, quem in Vol. XXVI. p. 235 sq. primo loco descripsi. — In interiore involucri parte signatum est: Mss. A. 130., in subsequenti autem pagina: 758. Theol. Hoc enim exemplum anno praeterite ipse in manibus habui.

rat; sed ad Apologiam latinam plures (24) annotationes \*) fecit, plerasque breviores, unam longiorem ad locum Luc. VII. in disputatione de dilectione et impletione legis a Melanthone allatum; et ad germanicam (fol. 28 iij\*) hoc uno tantum loco, ubi Melanthon (in art. de peccato orig.) de concupiscentia loquutus, scripserat: "wetthe nicht aufhöret, fo lange wir nicht neu geboren werden etc." ibi enim Lutherus adnotavit: "ja, es bleibt auch, wenn wir neu gebohrn werden. Paul. video aliam legem in membris." \*\*)

Ex hoc exemplo D. Maximilianus Moerlinus, Superintendens generalis Coburgensis, qui iussu Principum Sexoniae multis publicis colloquiis theologicis interfuit, fere omnia a Luthero adnotata transscripsit in suum hulus Editionis exemplum, \*\*\*) quod in Bibliotheca ducali Gothama asservatur. †) Praeter illas annotationes alias quoque in margine continet, a quibus vero ea, quae ex Lutheri exemplo Dresdensi descripta sunt, ubique difigenter distinguuntur praefixis verbis: ex manu Lutheri seu ex Lutheri manu. Tempus, quo Moerlino eccasio data est Lutheri exemplum inspiciendi eiusque annotationes describendi, ipse indicavit his verbis, quae tituli lineis novem superioribus a sinistra adscripsit: "1578. [potius 1576.] 30 Maij Cum essemus Torgae in Conuentu, Illustriss. Elector Saxoniae, D. Augns: dedit nobis consimile exemplar, in quo erat in hac prima Paga ad Vittebergae nomen, manu Reucrendi viri D" Philippi Melanth: scriptum, D. Doctori Martino, Et rogo ut legat et emendet. Et in ipso exemplari passim erat manus Luth: quam descripsi per omnia." ††)

Ez hoc Moerlini exemplo Alb. Meno Verpoortenn Lutheri annotationes marginales Aualectis suis ad Apologiam Aug. Conf. (Gedani 1742.) iu parte priori §. XV. p. 3—6. adiecit, et in parte posteriore cap.

IV. S. 2. p. 15 sq. ea adnotavit, quae Moerlinus in huius exempli titulo adscripsit. +++)

Deinde Christ. Guil. Spieker in libro iam supra p. 35 sq. recensito: Confessio fidei exhibita Imperatori Carolo V. in Comitiis Augustae MDXXX, Confutatio Pontificia et Apologia Confessionis, p. 579—584. Lutheri in Apologiam annotationes ex ipsius exemplo Dresdensi, collato etiam Moerlini earum apographo, exhibuit addiditque ea, quae Verpoortenn et G. G. Weber de Moerlini exemplo tradiderunt, item Tittmanni de Lutheri exemplo annotationem.

Haec a Luthero ad Apologiam adnotata infra locis, ad quos pertinent, ex Dresdensi exemplo accurate adscribam.

Denique memorandum est, quod in titulo Apologiae latinae huius Editionis principis sub vocibus: "Apologia Confessionis." ab auctore tres afferuntur loci emendandi: 1) becus Confessionis in articulo XVI. fol. B 4<sup>b</sup> lin. 6. ubi pro etiam legendum sit: euim (vide Vol. XXVI. p. 282. notam 82.). 2) locus Apologiae in art. De dilectione et impletione legis fol. R 3<sup>b</sup> lin. 20., ubi voces de remissione culpae emendandae sint in: de remissione posnae. 3) locus Apologiae in eodem articulo fol. T 3<sup>b</sup> lin. 18., ubi post verba: Si quidem spes ex meritis delenda sit vox: tantum. (conf. huius Apologiae titulus in Vol. XXVI. p. 239 sq. principio diligenter descriptus).

Ich. Aug. Henr. Tittmammus in sua Editione Confessionis August. supra laudata p. 94. memorat, etiam typographicum errorem: possint (pro: possit), quem solum exemplum Norimbergense supra p. 397 sqq. descriptum in art. XVIII. Confessionis lat. exhibet (vide Vol. XXVI. p. 284. notam 15.), a Melanthone in huius

<sup>\*)</sup> Hae annotationes leguntur in hisce paginis: N 3a-b, R 2b, 4b, S 1a, Mm 2a (2 annott.), 2b, 3a, Rr 4a, \$s 2a, 2b, 3a, 4b (2), Tt 1a, 1b, 2a (5), 3b (2), 4b, quarum 4 priores atro, ceterae rubro colore scriptae sunt.

<sup>\*\*)</sup> Haec quoque memoravit Ioh. Aug. Henr. Tittmannus in l. Die Augeburgliche Confession beutsch und lateinisch nach den Originalausgaben Melanchthons. (Dresden 1830. 8°) in Praesatione sua ad lat. Conf. p. VIII. not. \*). Conf. etiam Kaiser l. l. p. 17 sq.

<sup>\*\*\*)</sup> Hoc olim fuisse Max. Moerlini, ipse testatur verbis inter 1. et 2. lineam tituli adscriptis: "Sum Maximiliani Mor-

<sup>†)</sup> Hoc quoque exemplum, quod eodem titulo ac Lutheranum instructum est, non vero, sicut illud, utramque Confessionem et Apologiam, sed solam latinam Conf. et Apol. continet, praeterito anno in manibus habul. Signatum est: Theol. 4.448°.

<sup>††)</sup> Haec Moerlini annotatio etiam a Ge. Gottl. Webero in l. Augipurgische Confession nach der Urschrift im Reichsarchto (quem in Vol. XXVI. p. 427 sq. principio recensul) p. 7. assertur, udi vero pro 30. Matt salso scripsit: 10. Matt. — Ex hae nota simul discimus: 1) Augustum Electorem Saxoniae Theologis Torgam a. 1876. convocatis Editionem Augustance Consessionis principem, et quidem exemplum Lutheri ac Melanthonis manibus signatum, quam diligentissime commendasse, 2) haec die 30. Maii Torgae gesta esse.

<sup>†††)</sup> Praeter illam annotationem titulo a sinistra appositam Moerlinus iuxta lin. 2—5. tituli a dextra haec adscripsit: "In 2 Apol. Athana: ad S. Synodum, Epi. Mareotici sic scribunt, Pag: 424: Haec ut coram Deo testamur, haec, ut certi de futuro iudicio Dei, loquimur." quibus infra nomen Witebergae haec adiecit: "Huic Sacrosanctae Confessioni, vt iudivitate assertioni ex verba Dei, toto pestore assentior, et subscribo. DEVM oro, vt in illius constanti Confessione et immutabili professione Per Spiritum S. me perpetuo servet Et omnem meam posteritatem sancte adiuro, vt in ea indubitanter persistat. Pater sancte sanctifica nos in verifate tua, quae est verbum tum.

Apologiae titulo esse correctum. At huius vitii, quod iam in ceterorum exemplorum textu emendatum est, mentionem nullam in titulo Apologiae inveni, quamquam plura huius Editionis exempla inspexi. Neque Kaiserus vidit eiusmodi emendationem in Apologiae titulo exemplorum, quae in manibus habuit (vide eius Britrag zu c. trit. Ett. Gefc. etc. p. 18 sq.).

Haec prima Apologiae uberioris Editio repetita est in Coelestini Historiae Comitiorum August. Tom. IV. (Francosurti cis Viadr. 1577. Fol.) fol. 1<sup>a</sup> — 84<sup>b</sup> (omissa tamen praesatione), in Libri Concordiae Editione, quae Lipsiae 1584. 4<sup>o</sup> prodiit ac seqq. Editt. eius, et in Libris Normalibus Noribergensibus (Noribergae 1721.

40) \*), teste Bertramo, l. l. St. 4. p. 55.

## 2. De Melanthonis Editione anni 1531. octavae formae.

Illá Apologiae latinae Editione principe vixdum finità Melanthon iam decrevit eam in nova Editione retractare. In epistola enim ad Ioach. Camerarium medio Maio \*\*) a. 1531. data (in huius Corp. Vol. II. p. 501.) haec refert: "Moum scriptum [scil. Apologiae lat. Editionem principem] vides, in quo tamen argutias quasdam decrevi retexere in fine loci de Iustificatione, nam principium placet et \$\mu \cdot \cdo \cdot \cdo

Ex his locis elucet, novam Editionem latinae Confessionis Apologiaeque fere mense Maio inceptam initio mensis Iunii iam usque ad Apologiam recudendam esse progressam; quonam autem mense finita sit, certo

indicari nequit.

Haec Editio a praecedente differt 1 forma, 2) complexis, 3) textus

Forma praecedentis quaternaria est, haec vero octonis impressa est; illa complectitur latinam et germanicam Confessionem Apologiamque, haec solam latinam Confessionem et Apologiam (conf. Vol. XXVI. p. 337— 340., ubi haec altera Editio accurate recensita est); denique textus multis locis mutatus est, quamobrem et

Confessio et Apologia, quales in hac Editione leguntur, variatae solent appellari.

Quantum utraque Editio inter se in Apologia disterant, Bertramus I. I. St. 4. p. 2 sqq. breviter proposuit, praeterea variae lectiones asseruntur in Christ. Guil. Spiekeri libro: Confessio sulei exhibita Imperatori Carole V in Comitiis Augustas MDXXX, Confutatio Pontificia et Apologia Confessionis. (Berolini, Posnae et Brombergae 1830. 8°) p. 217 sqq., in Frid. Franckii I. Libri symbolici Ecclesiae Lutheranas (Lipsiae 1847. 8°) p. 53 sqq. in marg. inseriore, in Car. Aug. Hasii I. Libri symbolici Ecclesiae evangelicae stoc Concordia. Ed. 3. (Lipsiae 1846. 8°) p. 50 sqq. in marg. inseriore, amplioresque variae lectt. in Prolegomenis p. LXXXVIII sqq. et in I. T. Muelleri I. Die symbolischen Bucher der evangelisch slutherischen Kirche, deutsch und lateinisch (Stuttgart 1848. 8° mai.) p. 924 sqq. — Integras varias lectiones huius aliarumque Editionum a me ipso accurate collatarum instra in hac nova Editione exhibebo; hoc quidem loco sussiciant pauca huius diversitatis exempla:

Ed. 1531. 4º

Ed. 1531. 80 i

fel. G 1b lin. 20. non poterant.

non poterant, nisi uellent se in discrimen certum certi-

— **K** 3<sup>b</sup> — 1. regenerat

et regenerat

<sup>\*)</sup> Illa Ed. Libri Concordiae a. 1584. recensetur a Feuerlino in Biblioth, symb. Ed. 2. P. I. p. 11. nr. 44. et hi Libri Normal. Norib. ibid. p. 16. nr. 81.

<sup>\*\*)</sup> Huic quidem epistolae in Vol. II. p. 501. inscriptum est: med. Mart., sed hoc sine dubio typogr. error est pro: med. Mato, quod subsequenti ad Io. Brentium epistolae, ut videtur, fere codem die exaratae inscriptum est.

<sup>\*\*\*)</sup> Haec praesertim speciant ad art. de dilectione et impletione legis (qui quamvis peculiari inscriptione instructus, tamen ad articulum de instificatione pertinet,) et ad subsequentem responsionem ad argumenta adversariorum; Hae enim particulae in altera Ed. inprimis retractatae sunt. Conf. Bertram. L. 1. St. 3. p. 177.

#### Ed. 1581. 40

#### Ed. 1581. 80

| fol. K 4* lin. 31, S.                                                                              | sancti                                                                                                                       |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| - K 4 <sup>b</sup> - 26. hac tua promissione sustentor.                                            | post haec verba additus est longior locus ultra 1½ paginas explens: Et Paulus citat de Abraham — — uita et opera digna sint. |
| - L 1 - 7. Fides                                                                                   | Sola Fides                                                                                                                   |
| — L 1 <sup>b</sup> — 11. fingunt eum homines                                                       | fingunt homines spiritum sanctum                                                                                             |
| - L 3ª - 29. 30. dilectione illa accedere ad Deum.                                                 | dilectione habere pacem conscientiae.                                                                                        |
| L 3 <sup>b</sup> — 1. 2. reconciliationem                                                          | pacem                                                                                                                        |
| — L 4ª — 24. et spiritum sanctum,                                                                  | et reconciliationem propter Christum,                                                                                        |
| — M 3 <sup>5</sup> — 15. et affert spiritum sanctum,                                               | et reddit conscientias pacatas ac tranquillas,                                                                               |
| 30. consequamur                                                                                    | consequantur                                                                                                                 |
| — N 1° — 4. in nobis pariat.                                                                       | post haec verba 41/2 lineae additae sunt: Primum ostendat Christum, — pacientiam etc.                                        |
| - N 2ª - 27. habeamus                                                                              | habemus                                                                                                                      |
| — N 2b — 25. et iustificet                                                                         | et ex iniusto iustum efficiat.                                                                                               |
| — N 3 <sup>b</sup> — 32.—N 4 <sup>a</sup> lin. 1. ad illam objectionem,<br>quam supra proposuimus. | ad questionem supra propositam, quare dilectio non iustificet.                                                               |
| — N 4° — 2.—O 1° lin. 32. et obedientia erga<br>legem — — aliquoties dictum<br>est.                | hic locus omnino retractatus est: Et obedientia erga legem — — sed propter fidem.                                            |

Hanc Editionem octavae formae post illam quaternariae formae prodiisse, non quidem ex Apologiae Clausula cognoscitur, quippe quae in utraque Editione continet verba: "Impressum (Vitebergae) per Georgium Rhau. M D. XXXI.", sed ex hisce:

- 1) in Praefatione ad lectores, quae Confessioni a Melanthone praefixa est, de Confessione ignorantibus Principibus publicata dicitur in Ed. a. 1531. 4°: "Haec confessio ante duos menses publicata est," pro quibus in Ed. a. 1531. 8° leguntur verba: "Haec confessio ante semestre publicata est." (vide Vol. XXVI. p. 259 sq. 349 sq.) Haec declarant, hanc Praefationem ultra quatuer menses serius quam illam impressam esse.
- 2) in quibusdam exemplis Editionis a. 1531. 4º in titulo generali infra nomen Witebergae additus est anni numerus: M. D. XXX. (vide Vol. XXVI. p. 237 sq. titulum tertio loco propositum). Ex hec numero intelligitur, hanc Editionem non esse posse eam, quae demum mense Maio a. 1531. Incepta sit, ut loci epistolarum allati testantur.
- 3) variae lectiones, quibus Editio anni 1531. 8º ab altera eiusdem anni differt, eiusmodi sunt, ut facile cognoscatur, has serius esse factas quam illas, quae in Editione quaternariae formae leguntur. •)

Nihilo secius quidam e. c. Siegm. Iac. Baumgarten, aliquando etiam Bertramus opinati sunt, hanc alteram esse primam Editionem, cuius erroris ansam dedit eius cum prima germanicae Apologiae uberioris Editione consensus, \*\*) de quo in Prolegomenis huius Apologiae disseremus.

Haec Editio in Conventu Numburgae a. 1561. habito a Principibus Ordinibusque evangelícis confirmata est nominibus suis subscriptis additisque sigillis (vide Weberum l. I. II. p. 98. 336 sq.).

#### 3. De Melanthonis Editione a. 1535—1540, quaternariae formae.

Haec Editio latinam Confessionem Apologiamque complectitur, in multis autem exemplis cum Editione

<sup>\*)</sup> Ladem trie argumenta iam Weberus in I. Arti. Gefch. ber A. C. IL p. 85. attulit.

<sup>\*\*)</sup> Conf. Bertrami Litt. Abhandl. St. 8. p. 143 sqq. et Weber L L II. p. 84 sq.

germanicae Confessionis et Apologiae anni 1540. eiusdem formae colligata est. — Titulus eius generalis et peculiaris Apologiae in Vol. XXVI. p. 343 sq. accurate descripti sunt.

Epistolae ad Ant. Corvinum d, 25. Iun. 1533. scriptae loco, quem ibidem p. 339 sq. attuli, Melanthon indicat, se latinam Apologiam totam retexturum esse; item in epistola ad Fr. Myconium m. April. 1535. data eodemque loco memorata refert, se Apologiam recudere et fere totam novam facere. Ex his locis facile aliquis colligere possit, post retractationem a. 1531. in Editione octavae formae factam ab auctore novam esse susceptam, quae opinio eo confirmari videatur, quod in titulo generali huius Ed. a. 1540. 4º Apologia Confessionis primum nominatur diligenter recognita (conf. supra p. 381 sq.); at collatio Editionis a. 1540. 4º cum illa a. 1531. 8º hanc opinionem non ratam facit, sed demonstrat, Apologiam in illa Ed. a. 1531. 8º retractatam in sequenti Ed., paucis exceptis, immutatam mansisse, e) quapropter illud epitheton: diligenter recognita eodem iure iam praecedenti Editioni a. 1531. 8º debetur. Hanc ob causam cum Webero I. I. II. p. 103. censeo, illis epistolarum locis voce Apologia Confessionem significari, quippe quae in hac Ed. vere retractata est, id quod ex Editione Confessionis variatae in Vol. XXVI. p. 351 sqq. exhibita intelligitur. Aut cum Bertramo I. I. St. 4. p. 50 sq. e) statuendum est, illas voces: diligenter recognita in titulo generali ideo esse additas, quod Melanthon eo tempore, quo hic titulus typis describebatur, consilium ceperit, non tantum Confessionem, sed etiam Apologiam denuo retractandi, tum vero solam Confessionem retractaverit.

De variis lectionibus, quibus Editio a. 1540. 49 ab Editione a. 1531. 8° differat, Bertramus l. l. St. 4. p. 47 sq. §. 11. haec scripsit: "Bisher ist von der Berschiedenheit der zwehten lateinischen Edition (1531. 8.) ge-handelt. Weil aber zuweilen diese ganze Aenderung erst in 1540. oder 1541. gerechnet wird, so will ich hier anzeigen, was mir bisher für Unterschied zwischen 1531. in 8. und 1540 sqq. bekant ist. Pag. 175. edit. Lips. (an. 1669. et 1719.) \*\*\*) lin. 22. vel 23. murde es nach edit. an. 1540. beissen: propter hunc actum, sür per. Und pag. 178. lin. 10: dilectionem suam et opera; sur nostram, wie in der ersten Octavedition auch nach opera nochmals vostra betzeschigt ist, wosür sich aber suam zu volunt besser schieft. Und p. 275. lin. 13--15: quod mererentur remissionem peccatorum per sacrissicia ex opere operato, non acciperent gratis per sidem; wo die Ordnung der Worte verändert, und acciperent eingeschoben ist, damit nicht gratis mit mereri construirt werde, (welches aber sonst zur Rechtsertigung anderer Stellen dienslich wäre)."

His vero tribus locis accuratius investigatis cognovi, quanto in errore Bertramus h. l. versatus sit. His enim locis, quorum duo priores inveniuntur in art. de poenitentia in Ed. 1531. 8º fol. D 2ª lin. 16. et fol. D 4º lin. 16., in Ed. 1540. 40 fcl. 66b lin. 3. et fol. 67b lin. penult., tertius autem in part. de vocabulis Missae in Ed. 1531. 8º fol. N 8b lin. 7—9., in Ed. 1540. 4º fol. 123 lin. 23—24., Editt. 1531. 8º et 7540. 4º omnino congruenter habent: 1) propter hunc actum — 2) dilectionem suam et opera offerre Deo, — 3) quod mererentur remissionem peccatorum per sacrificia ex opere operato, non acciperent gratis per fidem. Libri Concordiae Editiones Lipsienses a Bertramo allatae his locis pro illis verbis habent haecce: 1) per hunc actum — 2) dilectionem nostram et opera offerre Dec. — 3) quod mererentur remissionem peccatorum, non gratis, per fidem, sed per sacrificia ex opere operato. Eadem verba iisdem locis leguntur in Ed. 1531. 4º fol. Cc 2b lin. 19., fol. Cc 4 lin. 17. 18., tol. Rr 3 lin. 22-24. Ex his elucet, 1) Bertramum his locis Editionem 1540. 40 non cum Ed. 1531. 8°, sed cum Editt. Lips. memoratis contulisse, et 2) eum in errore versatum esse, has Editt. Lips. Apologiam non ex Ed. 1531. 4°, sed ex Ed. 1531. 8° exhibere. — Praeterea de secundo loco illic refert, in Ed. 1531. 8º post vocem opera additum esse pron. nostra. At in hoc quoque errat; omnes enim Editt. hoc quidem loco exhibent: et opera offerre Deo; sed paulo superius in Ed. 1531. 40 (fol. Cc 4 lin. 10.) et in Concordiae Editt. Lips. leguntur verba: "quod dilectionem nostram et opera nostra irae Dei opponere debeamus", at etiam in Ed. 1531. 8º fol. D 4º lin. 8. 9. et in Ed. 1540. 4º fol. 67º lin. 24. 25. eadem verba reperiuntur, ergo in hisce verbis omnes Editt. inter se consentiunt.

Hoc igitur Bertrami errore refutato, nonnullos locos hic affero, quibus Ed. 1540. 4º vere differt ab Ed. 1531. 8º; ceteros eiusmodi locos lector in annotationibus criticis infra addendis inveniet.

<sup>\*)</sup> Vide Weberum L. L. II. p. 108. 105.

<sup>\*\*)</sup> Bertrami verba h. l. haec sunt: "— und wie schon 1540. in 4. auf bem Nitel ber Confession fieht, Addita est Apologia Consessionis diligenter recognita, so ift es vermuthlich foon 1535. so gesetzt, als Melanchtson es Millens war und fich hernach auf die Consessionis einschren einschrenz und fich hernach auf die Consessionis einschrenz und fich hernach auf die Georgestion gu gehen, die nicht erfalget ift; ob es gleich schon 1531. in 8. hätte hinzugesetzt werden konnen."

<sup>\*\*\*)</sup> Conf. supra p. 29 sq. nota \*\*), ubi varias Concordiae Editiones Rechenbergianas, ad quas altera a Bertramo memorata anni 1719, pertinet, recensul.

#### Ed. 1531. 8º

#### Ed. 1540. 4º

| fol. 3ª lin. 11. usitatae                        | vsitate                 |
|--------------------------------------------------|-------------------------|
| — 5 <sup>b</sup> — 21. ignorationem              | ignorantiam             |
| 10 <sup>b</sup> 21. poenae                       | , poena                 |
| — 12 <sup>b</sup> — 18. imponit.                 | imponat.                |
| — 15 <sup>a</sup> — 7. 8. doctrinam magistratus, | doctrinam, Magistratus, |
| 8. potest                                        | post ·                  |
| — — 10. imbecillitate                            | j imbecillitati         |
| — 15 <sup>b</sup> — 4. potest                    | non potest.             |
| - 20 <sup>a</sup> - 6. allegat                   | alligat                 |

Haec Editio Confessionis Apologiaeque latinae a. 1540. una cum Editione Confessionis et Apologiae germanicae eiusdem anni in Colloquio Wormatiensi a. 1540. a Legatis ac Theologis Lutheranorum, Catholicis tradita eoque symbolicam auctoritatem nacta est. \*) Eadem Editio adhibita est in Colloquio Ratisbonensi priori a. 1541. et altero a. 1546. \*\*)

# 4. De Melanthonis Editione a. 1541—1542. octavae formae.

Hace Editio, quae in Vol. XXVI. p. 345 sqq. descripta est, non solum in generali titulo, uti Editio proxime praecedens, sed etiam in peculiari Apologiae titulo exhibet epitheton: diligenter recognita; unde aliquis colligere possit, hanc denuo recognitam esse. Attamen magna pars variarum lectionum, quibus hace Ed. a praecedentibus differt, eiusmodi est, ut facile cognoscatur, has non ex nova auctoris recognitione, sed ex typothetae et correctoris negligentia esse ortas, id quod hace exempla demonstrent:

| Editt 1531. 4° et 8°, 1540. 4°         | Ed. 15411542. 8º      |
|----------------------------------------|-----------------------|
| fol. G 2b lin. 26. ***) docuerit       | docuerint             |
| - h 1b - 9. bofer fuft                 | boser lust            |
| — h 2 <sup>b</sup> — 22. elicitis      | <b>illicitis</b>      |
| - h 4 <sup>b</sup> - 25. Addidit       | Addit                 |
| — — 80. imputetur.                     | reputetur.            |
| — I 1 <sup>a</sup> — 1. posterioribus, | superioribus.         |
| — I 3 <sup>a</sup> — 5. possimus,      | posimus, (sic)        |
| — I 3 <sup>b</sup> — 3. supra          | <b>s</b> uper         |
| — I 4º — 21. faciat                    | facit                 |
| — I 4 <sup>b</sup> — 16. Securi        | Sicuti                |
| — K 1 <sup>a</sup> — 18. ornat         | ornet                 |
| — K 1 <sup>b</sup> — 4. ex scripturis  | in scripturis         |
| — К 2° — 29. elicitum                  | illici <del>tum</del> |

<sup>\*)</sup> Vide Weberum I. I. II. p. 312 sq. 320 sq. 369. — Bertramus I. I. St. 4. p. 59. et Koellnerus I. I. p. 433. indicant, Editionem a. 1531. 8º in Colloquia Wormatiensi traditam esse. Bertramus I. I. dicit, eandem Apologiae Editionem etiam in ceteris conventibus vivo Melanthone habitis esse adhibitam. In Actorum Colloquii Altenburgensis loco, quem Bertramus I. I. St. 4. 63. affert, haec leguntur: "— cum nemo vel eodem tempore, vel postea, adhuc vivente Luthero reperiretur, qui anno XXXVIII. recognitam et editam, et tunc, cum Colloquium Wormaciae institueretur, oblatam Confessionem vel improbaret, vel suspectam redderet" etc. Hoc igitur loco refertur, Editionem a. 1538. Wormatiae oblatam esse. Item Peucerus in Indice ac Praesatione Paris I. Editionis Witeberg. Operum Melanthonis contendit, Augustanae Confessionis Editionem postremam repetitam esse anno 1538. ante Colloquia Wormatiense et Ratisponense. Haec vero Editio hucusque non reperta est.

<sup>\*\*)</sup> Conf. Weberus l. 1. II. p. 327 sqq. 369.

<sup>\*\*\*)</sup> Hos locos secundum Ed. 1531. 4º signavi.

| Editt. 1531. 4° et 8°, 1540. 4°                           | Ed. 1541—1542. 80      |
|-----------------------------------------------------------|------------------------|
| fol. K 3 <sup>b</sup> lin. 9. quae                        | quia                   |
| — — 20. igitur                                            | enim '                 |
| — K 4 <sup>a</sup> — 2. 3. датры́а ·                      | λετφία                 |
| — <b>K</b> 4 <sup>b</sup> — 9. cultus, <b>h</b> , λατρεία | articulus, h. λατρία   |
| — — — 11. remissionem                                     | promisiionem ( $sic$ ) |

Ex his intelligitur, quibusdam locis hanc Ed. ab omnibus praecedentibus discedere; attamen quaerendum est, ex quanam illatum Editionum praesertim repetita sit. Collatio instituta me edocuit, eam praesertim ex Ed. 1531. 8º esse recusam, id quod probo his argumentis:

- 1) utraque Ed. inter se congruent a) litteris cursivis, quae dicuntur, (Editt. 1531. 4° et 1540. litteris antiquis, quae dicuntur, descriptae sunt); b) usu litterae u in principio quarundam vocum, quae in ceteris Editt. a litt. v ordiuntur, c. c. unde, una, ut, ubique, uere, uacare, uetus, uis, uicium, uerbum, uidere; c) usu latinarum litterarum in describendis verbis germanicis, quae in ceteris Editt. germanicis litteris descripta sunt, uti in loco, qui in art. de peccato originali paulo post eius principium occurrit; d) divisione fere omnium paginarum ac linearum. \*)
- 2) praeterea hae duae Editt. inter se plerumque consentiunt in membrorum orationis per signa divisione (s. interpunctione) e. c.

| Ed. 1531. 40                                       | Ed. 1531. 80    | Ed. 1540. 4º         | Ed. 1541-1542. 80 |
|----------------------------------------------------|-----------------|----------------------|-------------------|
| fol. h 1b lin. 3. docere,                          | docere.         | docere,              | docere.           |
| — h 3° — 28. inquit.                               | inquit.         | inquit,              | i nquit.          |
| — I 1 — 12. peccatum,                              | peccatum,       | peccatum.            | peccatum,         |
| — — — 16. diceret.                                 | diceret.        | diceret,             | diceret.          |
| — 1 4 <sup>b</sup> — 10. mereri.                   | mereri.         | m <del>e</del> reri, | mereri.           |
| — — — 11. habitus,                                 | habitus,        | habitus.             | habitus, 🗢 🕶      |
| - K 1 <sup>a</sup> - 10. doctrinam<br>magistratus, | doctrinam mag., | doctrinam, Mag.,     | doctrinam mag.,   |
| — K 3 <sup>b</sup> — 4. exaudiat.<br>Ohedire       | exaudiat. Ob.   | exaudiat, ob.        | exaudiat. Ob.     |

Quapropter iis quoque locis, ubi idem divisionis signum, quod in Editt. 1531. 8° et 1541—1542. 8° legitur, etiam in Ed. 1540. 4° invenitur, statuendum est, hoc signum in Ed. 1541—1542. non ex Ed. 1540., sed ex Ed. 1531. 8° receptum esse, e. c.

| Ed. 1531. 40                     | Editt. 1531. 8°, 1540. 4°, 1541—1542. 8° |
|----------------------------------|------------------------------------------|
| fol. h 1ª lin. 26. actualis,     | actualis.                                |
| — h 4° — 16. carentia,           | carentia.                                |
| h 4 <sup>b</sup> 13. meum, Item. | meum. Item,                              |
| — K 1 <sup>b</sup> — 6. nostra.  | nostra,                                  |

<sup>\*)</sup> Bertramus 1. 1. St. 4. p. 53. de hac refert haecce: "Die Ansgade von 1541. ober 42. (die auf dem Titel der Apologie ANNO XLI. hat, am Ende aber M. D. XLII.) differirt zwar von 1531. 8. in der Signatur, da sie in der Apologie von A die As iij gest, und in den Blattzahlen, da sie von 2 die 187 zahlt; 1881. aber 1—n (Bl. 2—64) und A die Q iij (ohne Blätterzahl) gezählet kind; übrigens aber tressen paginas mid Bellen überein. Blog von Bl. 38. ist die erste Belle auf die vorderzahl) gezäumige Seite gebracht. Bl. 78. aber steht in beiden Ausgaden im Custos sti mit einem Fragzeichen und auf der folgenden Seite mit einem Comma; und Bl. 106. ist in beiden die erste Belle zugleich der Columnentitel. Rur sind die drep Aenderungen der Quartedition 1540. (S. 47 f.) in diesen Octavbend von 1541. eingekragen." De die tridus lectionidys supra p. 409 sq. dixi.

| Ed. 1531. 4 <sup>9</sup>                | Editt. 1531. 8°, 1540. 4°, 1541—1542 |
|-----------------------------------------|--------------------------------------|
| fol. K 2ª lin. 22. illud.               | illud,                               |
| - K 2 <sup>b</sup> - 2. placatus, donec | placatus. Denec                      |
| — K 4° — 22. satisfacere.               | satisfacere?                         |
| — K 4 <sup>b</sup> — 8. accipit,        | accipit.                             |
| 5. promissam.                           | promissam,                           |
| 11. peccatorum.                         | peccatorum,                          |

3) etiam lectiones ac numerorum significatio Editionis 1541—1542. 8°, ubicunque non a tribus praccedentibus Editt. discrepat (vide supra p. 411.sqq.), iis locis, quibus Ed. 1540. a duabus prioribus differt, non cam hac Ed., sed cum Ed. 1531. 8° consentiunt, e. c.

| Ed. 1531. 4º                                                                     | Ed. 1531. 8°             | Ed. 1540. 4º           | Ed. 1541—1542. 80        |
|----------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|------------------------|--------------------------|
| fol. G 2 <sup>n</sup> lin. 25. vsitatae  — h 2 <sup>n</sup> — 26. ignora- tionem | usitatae<br>ignorationem | vsitate<br>ignorautiam | usitatae<br>ignorationem |
| — I 2. — 5. poenae                                                               | poenae                   | poena                  | poenae                   |
| — I 3 <sup>a</sup> — 32. imponit.<br>— K 1 <sup>a</sup> — 10. potest             | imponit.<br>potest       | imponat.<br>post       | imponit.<br>potest       |
| — K 1 <sup>b</sup> — 25. Roma iij.<br>— K 4 <sup>b</sup> — 21. allegat           | Roma, 3.                 | Romanos tertio.        | Roma. 3.                 |
| - A 2 - 21. allegat                                                              | allegat                  | alligat                | allegat                  |

In quibus libris Editio a. 1531. 4° repetita sit, iam supra p. 405 sq. diximus; restat igitur, ut ostendamus, in quibus libris ceterae Editiones recusae sint. 1) In prima Editione lat. Libri Concordiae (Lipsiae 1580. 4°), \*)

2) in Phil. Muelleri Concordia (Lipsiae et Ienae 1705. 4°) \*\* p. 49 sqq. 3) in Lutheri Operum latinorum Ed. Ienens. Tom. IV. (1558. Fol.) fol. 205° sqq. et 4) in latino Corpore doctrinae christianae Thuringico (Ienae 1571. Fol.) \*\* p. 50 sqq. Editionem a. 1531. 8° repetitam esse, in dubium, qued scio, non vocatur; †) sed 5) de latino Corpore doctrinae christianae Misnico s. Philippico (Lipsiae 1560. Fol.) ††) p. 59 sqq. et 6) de Melanthonis Operum Ed. Wittemberg. Parte I. (1562. Fol.) fol. 58° sqq. Bertramus et Weberus inter se dissentiunt; ille enim l. l. St. 4. p. 55. dicit, Apologiam in utroque opere ex Ed. 1531. 8° recusam esse, hic autem l. l. II. p. 113. 115. iudicat, eam in his libris ex Ed. 1542. 8° repetitam esse, et l. l. II. p. 341. scripsit, in Corpore Philippico Apologiam ex Ed. 1542. cum Ed. 1531. 8° recusam esse. Ad hanc controversiam dirimendam varias lectiones supra p. 411 sqq. allatas, quibus Editio a. 1541—1542. a praecedentibus differt, in illis libris quaesivi, et in Corpore Philipp. tantum has quinque inveni: primam docuerint, secundam: bōʃer luft, octavam: super, decimam quartam: quia, decimam septimam: articulus, in Melanthonis Opp. Ed. Wittemb. autem hasce undecim: 1. docuerint, 2. bōʃer luft, 4. Addit, 5. reputetur, 6. superioribus, 8. super, 10. Sicuti, 11. ornet, 12. in scripturis, 14. quia, 15. enim. Ex his intelligitur, in Corpore Philipp. repetitam esse

<sup>\*)</sup> Hace Ed. recensetur a Feuerlino l. l. L. p. 10. nr. 37. — Cum igitur in hac Concordiae Ed. a. 1580. altera Ed. Confessionis et Apologiae a. 1531. 8°, in Concordiae Ed. a. 1584. prima Ed. Conf. et Apol. a. 1531. 4° recusa sit, collatio utriusque Editionis Concordiae fere easdem varias lectiones exhibet, quae collatione Editionum a. 1531. 8° et a. 1531. 4° inveniuntur. Elusmodi collationem duarum illarum Editionum Libri Concordiae Phil, Muellerus instituit ac evulgavit inscriptam: De Concordiae Hori genuino Exemplari (sine titulo. 3½ plagulae 4°) in sua Ed. Concordiae, quae 1705. 4° prodiit (conf. Feuerlinus l. l. I. p. 21. nr. 112., inprimis autem Bertramus l. l. St. 4. p. 48 sq., ex cuius recensione elucet, has plagulas perbrevem et mancam collationem exhibere et non in omnibus huius libri Maelleriani exemplis inveniri, id quod meo exemplo, in quo desunt, confirmatur).

<sup>\*\*)</sup> Hunc librum surra p. 27 sq. recensui. — De varietate exemplorum huius libri, quae in extrema tituli parte conspicua est, vide Bertramum I. 1. St. 4. p. 48. notam \*).

<sup>\*\*\*)</sup> Hoc Corpus, quod ex Bibliotheca Mariana Halensi in manibus habeo, recensetur a Feuerlino in Biblioth. symb. Ed. 2. L. p. 6. sub nr. 18. — Uno tantum loco ab Ed. 1531. 8° differt, nempe in Praefationis parte extrema, ubi pro docuerit, uti in Editt. 1531. 4° et 8° ac 1540. 4° legitur, habet docuerist congruenter cum Ed. 1541—1542. 8°. Eadem lectio etiam in Lutheri Opp. aliatis h. l. reperitur.

<sup>†)</sup> Conf. Bertramus i. l. €t. 4. p. 52. 55. et Weberus I. l. II. p. 100. 330.

<sup>††)</sup> Hanc primam huius Corp. Editionem ceterasque eius Editt. recensul in huius Corp. Ref. Vol. XXI. p. 587-590.

Editionem 1531. 8° ex Editione 1542. 8° quibusdam locis mutatam, in Mel. Operum Ed. Witteb. vero Editionem 1542. 8° recusam esse typographicis tamen erroribus emendatis. — 7) De Melanthenis Operum Ed. Basileensi (1541. Fol.), in cuius Tomo III. p. 43 sqq. Apologia legitur, Bertramus, qui hanc perraram Ed. non ipse vidit, l. l. St. 4. p. 55. suspicatur, eam item ex Ed. 1531. 8° recusam esse; at collatio instituta me edocuit, horam Operum Editorem potius Editione a. 1540. 4° usum esse; nam illarum variarum lectionum supra p. 411 sq. memoratarum, quibus haec Ed. a ceteris discreput, reperi secundam: ignorantiam, tertiam: poena, quartam, imponat, partim etiam sextam: Romanorum (in illa legitur: Romanos) tertio; ceteras varietates (praesertim: post, alligat), quippe quae nonnisi typographici errores sunt, Editor ipse emendavit. \*)

Ex his quatuor Editionibus Apologiam uberiorem nunc ita denuo edam, ut Editionem eius principem a. 1531. 4º recudendam curem, cui addam haecce:

- 1. varietatem duorum huius Editionis exemplorum Norimbergensium:
  - a.  $5^{1}/_{2}$  plagulas ab ipso auctore, antequam Editio publicabatur, deletas, in uno autem illorum exemplorum in fine annexas;
  - b. varias lectiones plagulae Aa, quae antequam Editio publicabatur, iterum emendatius impressa, in altero autem illorum exemplorum talis conservata est, qualis primum erat typis descripta; item folii Ss 1°, quod etiam ante publicatam Editionem perpaucis mutatis denuo impressum est, sed in eodem exemplo Norimb. tale exhibetur, quale primum typis descriptum erat;
- 2. varietatem Editionum a. 1531. 8°, a. 1540. 4° et a. 1541-1542. 8° a me diligenter collatarum;
- 3. annotationes a Luthero in suo exemplo, quod in Bibliotheca regia Dresdensi asservatur, Apologiae adscriptas.

In iis, quae in margine inferiore adiungam, exemplum Norimbergense sub 1, b. memoratum signabo: Nor., quatuor Editiones 1) a. 1531. 40, 2) a. 1531. 80, 3) a. 1540. 40, 4) a. 1541—1542. 80 numeris hic praefixis: Ed. 1., Ed. 2., Ed. 3., Ed. 4.; Lutheri denique annotationes notabo praefixa sigla: Luth.

Lectores, qui de Melanthonis consilio, qued in hac uberiore Apologia scribenda secutus est, eiusque argumento breviter edoceri volunt, legant Koellneri l. l. §. 88. inscriptam: "Butt, Anlage und Inhalt" p. 427—430., item §§. 91—93.,.p. 484—438. in quibus de libris, quos adversarii contra eam scripserunt, de commentariis, quibus quidam singulas eius partes explicare studuerunt, ac denique de eius auctoritate disserit.

<sup>\*)</sup> Praeterea memoro, înter verba vernacula, quae paulo post principium articuli de peccato originali afferuntur, în his Operibus pro boțer last aut boțer lust legi: boțer list.

# APOLOGIA

CONFESSIONIS. ')

Ex Editione principe Wittembergeasi a. 1531. 4º (Ed. 1.) recusa et cum duobus eiusdem Editionis exemplis Norimbergensibus atque Editionibus a. 1531. 8º (Ed. 2.), a. 1540. 4º (Ed. 3.) et a. 1541—1542. 8º (Ed. 4.) collata, adiectis Lutheri annotationibus.

## PHILIPPUS MELANCHTHON LECTORI SALUTEM D. 2)

Postquam Confessio Principum nostrorum publice praelecta est, Theologi quidam ac Monachi adornauerunt Confutacionem nostri scripti, quam cum Caes. Maiestas curasset etiam in consessu Principum praelegi, postulauit a nostris Principibus, vt illi Confutacioni assentirentur. Nostri autem quia audierant multos articulos improbatos esse, quos abijcere sine offensione conscientiae non poterant, rogauerunt sibi exhiberi exemplum Confutacionis, yt et videre quid damnarent aduersarij, et rationes eorum reuellere possent. Et in tali causa, quae ad Religionem et ad docendas conscientias pertinet, arbitrabantar fore, vt non grauatim exhiberent suum seriptum aduersarij, Sed non potuerunt id impetrare nostri, nisi periculosissimis conditionibus, quas recipere non peterant. 8) Instituta est autem deinde pacificatio, in qua apparuit nostros nullum onus quamlibet incommodum detrectare, quod sine offensione conscientiae suscipi posset. Sed adversarij obstinate hoc postulabant, vt quosdam manifestos abusus atque errores approbaremus, quod cum non possemus facere, iterum postulauit Caes. M. vt Principes nostri assentirentur Confutacioni. Id facere Principes nostri recusauerunt. Quomodo enim assentirentur in causa Religionis, scripto non inspecto? Et audierant articulos quosdam damnatos esse, in quibus non poterant iudicia aduersariorum sine scelere comprobare. lusserant autem me et alios quosdam parare Apologiam Confessionis, in

qua exponerentur Caes. Maiestati causae, quare non reciperemus Confutacionem, et ea quae obiecerant aduersarij, diluerentur. Quidam enim ex nostris inter praelegendum capita locorum et argumentorum exceperant. Hanc Apologiam obtulerunt ad extremum Caesareae Maies. vt cognosceret nos maximis et grauissimis causis impediri, quo minus Confutacionem approbaremus. Verum Caesarea Maiestas non recepit oblatum scriptum. Postea editum est decretum quoddam, in quo gloriantur aduersarij, quod nostram confessionem ex scripturis confutauerint. Habes igitur Lector nunc Apologiam nostram, ex qua intelliges, et quid adgersarij iudi-cauerint, Retulimus enim bona fide, et quod asticulos aliquot contra manifestam scripturam spiritus sancti damnauerint, Tantum abest, vt mostres sentencias per scripturas labefactauerint. Quanquam autem initio Apologiam instituimus communicato cum alijs consilio, tamen ego inter excudendum quaedam adieci. Quare meum nomen profiteor, ne quis queri possit sine certo autore librum editum esse. Semper hic meus mos fuit in his controuersijs, vt quantum omnino facere possem, retinerem formam vsitatae 4) doctrinae, vt facilius aliquando coire concordia posset. Neque multo secus nunc facio, Etsi 5) recte possem longius abducere huius aetatis homines ab aduersariorum opinionibus. Sed aduersarij sic agunt causam, vt ostendant se neque veritatem, neque concordiam quaerere, sed vt sanguinem nostrum exorbeant. Et nunc scripsi, quam moderatissime potui, ac si quid videtur dictum asperius, hic mihi praefandum est, me cum Theologis ac Monachis, qui scripserunt Confutacionem litigare, non cum Caesare, aut

Apologia Confessionis.] hie peculiaris Apologiae titulus praeter Ed. 1. etiam in Editt. 2. 3. invenitur; Ed. 4. habet titulum: Apologia Confessionis. Diligenter recognita.

<sup>2)</sup> Sic inscripta est Praefatio ab auctore Apologiae praefixa. Haec quidem Praefatio iam in huius Corp. Vol. II. p. 495—497. recusa est; ut autem lectori h. l. integra Apologia, qualis ab auctore edita est, praebeatur, cam iterum recudendam

non poterant, Editt. 2—4.: non poterant, nisi uellent se in discrimen certum corijoere.

<sup>4)</sup> vsitatae] Ed. 3.: vsitate

<sup>5)</sup> nunc facio, Etsi] haec non tantum in Editt. 2—4., sed ctiom in Ed. 1. leguntur; falso emim in huius Corp. Vol. II. p. 497. adnotatum est: "nunc abest a prima edit. quae etiam pro seq. etsi habet et."

Principibus, ques vt debeo veneror. Sed vidi nuper Confatacionem, et animaduerti adeo insidiose et calumniose scriptam esse, vt fallere etiam cautos in certis locis posset. Non tractaui tamen omnes cauillationes. Esset enim infinitum opus, sed praecipua argumenta complexus sum, vt extet apud omnes nationes, testimonium de nobis, quod recte et pie sentiamus de Euangelio Christi. Non delectat nos discordia, Nec nihil mouemur periculo nostro, quod quantum sit in tanta acerbitate odiorum, quibus intelligimus accensos esse aduersarios, facile intelligimus, Sed non possumus abijcere manifestam veritatem et Ecclesiae necessariam, quare incommoda et pericula propter gloriam Christi, et vtilitatem Ecclesiae perferenda esse sentimes, et confidimus Deo probari hoc nostrum of-

ficium, et speramus aequiora de nobis indicia posteritatis fore. Neque enim negari potest, quin multi loci doctrinae Christianae, quos maxime prodest extare in Ecclesia, a nostris patefacti et illustrati sint, qui qualibus et quam periculosis opinionibus obruti olim iacuerint apud Monachos, Canonistas, et Theologos Sophistas, non libet hic recitare. Habemus publica testimonia multorum bonorum virorum, qui Deo gratias agunt pro hoc summo beneficio, quod de multis necessarijs locis docuerit 6) meliora, quam passim leguntur apud aduersarios nostros. Commendabimus itaque causam nostram Christo, qui olim iudicabit has controuersias, quem oramus, vt respiciat afflictas et dissipatas Ecclesiae, et in concordiam piam et perpetuam redigat.

# **APOLOGIA**

CONFESSIONIS.

Primum articulum Confessionis nostrae, probant nostri aduersarij, in quo exponimus nos credere et docere, quod sit una essentia diuina, indiuidua, etc. et tamen tres sint distinctae personae eiusdem essentiae diuinae, et coeternae, Pater, Filius, et Spiritus sanctus. Hunc articulum semper docuimus, et defendimus, Et sentimus eum habere certa et firma testimonia in scripturia sanctis, quae labefactari non queant. Et constanter affirmamus aliter sencientes, extra Ecclesiam Christi, et Idololatras 60) esse, et Deum contumelia afficere.

## DE PECCATO ORIGINALI.

Secundum articulum de peccato Originis probant aduersarij, Verum ita vt reprehendant tamen definitionem peccati Originalis, quam nos obiter recitauimus. Hic in ipso statim vestibulo deprehendet Caes. Maiestas, non solum iudicium, sed etiam candorem istis defuisse, qui confutacionem scripserunt. Nam cum nos simplici animo obiter recensere voluerimus illa, quae peccatum Originis complectitur, isti acerba interpretatione conficta, sentenciam per se nihil habentem incommodi, arte deprauant. Sic inquiunt, sine metu Dei, sine fide esse, est culpa actualis, 66) Igitur negant esse culpam originalem.

Has argucias satis apparet in scholis natas esse, non in Consilio Caesaris. Quanquam autem haec cauillatio facillime reuelli possit, tamen vt omnes boni viri intelligant, nos nihil absurdi de hac causa docere, 60) Primum petimus, vt inspiciatur germanica confessio, haec absoluet nos suspiciona nouitatis, Sic enim ibi scriptum est, Weiter wird geleret, bas nach bem fall Abae alle menschen, so natürlich geborn werben, pnn sunden empfangen und geborn werben, bas ift, bas fie alle von mutter leib ai., voll bofer luft ?) und nengung find, keine ware Gottes forcht, fein waren glauben an Gott, von natur haben fonnen. Hic locus testatur nos, non solum actus, sed potenciam seu dona efficiendi timorem et fiduciam erga Deum adimere propagatis secundum carnalem naturam, Dicimus enim ita natos habere concupiscentiam, nec posse efficere verum timorem et fiduciam erga Deum. Quid hic reprehendi potest? Bonis viris quidem arbitramur nos satis purgatos esse. Nam in hanc sentenciam latina descriptio, potentiam naturae detrahit, hoc est, dona et vim efficiendi timorem et fiduciam erga Deum, detrahit et in adultis actus. Vt cum nominamus

<sup>6)</sup> docuerit] sic Editt. 1-3.; Ed. 4.: docuerint

<sup>6</sup>a) Idololatras] sic scripsi; Editt. 1-4. Anhent: Idelatras

<sup>6</sup>b) actualis,] Editt. 2-4.: actualis (commate deleto)

<sup>6</sup>c) docere,] Editt. 2. 4.: docere.

<sup>7)</sup> bofer laß Ed. 4.: boser last

concupiscentiam, non tantum actus seu fructus intelligimus, sed perpetuam naturae inclinationem.

Sed postea ostendemus pluribus verbis, nostram descriptionem consentire cum vsitata ac veteri definitione. Prius enim consilium nostrum aperiendum est, cur his potissimum verbis hoc loco vsi simus. Aduersarij in scholis fatentur materiale (vt vocant) peccati originalis esse concupiscentiam, quare in definiendo non fuit praetereunda, praesertim hoc tempore, cum de ea nonnulli

parum religiose philosophantur.

Quidam enim disputant, peccatum originis non esse aliquod in natura hominis vicium, seu corruptionem, sed tantum seruitutem, seu conditionem mortalitatis, quam propagati ex Adam sustineant, sine aliquo proprio vicio, propter alienam culpam. Praeterea addunt, neminem damnari morte aeterna propter peccatum originis, Sicut ex ancilla serui nascuntur, et hanc conditionem sine naturae vitijs, sed propter calamitatem matris sustinent, Nos, vt hanc impiam opinionem significaremus nobis displicere, concupiscentiae mentionem fecinus, optimo animo morbos nominauimus, et exposuimus, quod natura hominum corrupta et viciosa nascatur.

Neque vero tantum concupiscentiam nominauimus, sed diximus etiam deesse timorem Dei, et fidem. Id hoc consilio adiecimus. Extenuant peccatum Originis et scholastici doctores, non satis intelligentes definitionem peccati originalis, quam acceperunt a patribus. De fomite disputant, quod sit qualitas corporis, et vt suo more sint inepti, quaerunt virum qualitas illa, contagione pomi, an ex afflatu serpentis contracta sit, Vtrum augeatur medicamentis. Huiusmodi quaestionibus oppresserunt principale negocium, staque cum de peccato Originis loquuntur, graniora vicia humanae naturae non commemorant, scilicet ignorationem 8) Dei, contemptum Dei, vacare metu et fiducia Dei, odisse iudicium Dei, fugere Deum iudicantem, irasci Deo, desperare gratiam, habere fiduciam rerum praesentium etc. Hos morbos, qui maxime aduersantur legi Dei, non animaduertunt scholastici, Imo tribuunt interim humanae naturae integras vires ad diligendum Deum super omnia, ad facienda praecepta Dei, quo ad substantiam actuum, Nec vident se pugnantia dicere. Nam proprijs viribus posse diligere Deum super omnia, facere praecepta Dei, quid aliud est quam habere insticiam originis? Quod si has tantas vires habet humana natura, vt per sese possit diligere Deum super omnia, vt confidenter affirmant scholastici, quid erit peccatum originis? Quorsum autem opus erit gratia Christi, si nos possumus fieri iusti, propria iusticia? Quorsum opus crit spiritu sancto, si vines humanae per sese possunt Deum super omnia diligere, et praecepta Dei facere? Quis non videt, quam praepostere sentiant aduersarij? Leuiores merbos in natura hominis agnoscunt, graviores morbos non agnoscunt, de quibus tamen vbique admonet nos scriptura, et Prophetae perpetuo conqueruntur, videlicet, de carnali securitate, de contemptu Dei, de odio Dei, et similibus vitijs nobiscum natis, Sed postquam scholastici admiscuerunt doctrinae Christianae, Philosophiam de perfectione naturae, et plus quam satis erat, libero arbitrio et actibus elicitis 9) tribuerunt, et homines philosophica seu ciuili iusticia, quan et nos fatemur rationi subjectam esse, et aliquo modo in potestate nostra esse, iustificari coram Deo docuerunt, non potuerunt videre interiorem immundiciam naturae hominum, Neque enim potest iudicari, nisi ex verbo Dei, quod scholastici in suis disputationibus non saepe tractant.

Hae fuerunt causae, cur in descriptione peccati originis, et concupiscentiae mentionem fecimus, et detraximus naturalibus viribus hominis, timorem et fiduciam erga Deum, Voluimus enim significare, quod peccatum originis hos quoque morbos contineat, ignorationem Dei, contemptum Dei, vacare metu Dei, et fiducia erga Deum, non posse diligere Deum. Haec sunt praecipua vicia naturae humanae, pugnantia proprie cum prima ta-

bula decalogi.

Neque noui quidquam diximus. Vetus definitio recte intellecta prorsus idem dicit, Cum ait peccatum originis carentiam esse iusticiae originalis. Quid est autem insticia? Scholastici hic rixantur de dialecticis quaestionibus, non explicant quid sit iusticia Originalis. Porro iusticia in scripturis, continet non tantum secundam tabulam Decalogi, sed primam quoque, quae praecipit de timore Dei, de fide, de amore Dei. Itaque iusticia Originalis habitura erat non solum aequale temperamentum qualitatum corporis, sed etiam haec dona, noticiam Dei certiorem, timorem Dei, fiduciam Dei, aut certe rectitudinem, et vim ista efficiendi. Idque testatur scriptura cum inquit, hominem ad imaginem et similitudinem Dei conditum esse. Quod quid est aliud, nisi in homine hanc sapientiam et iusticiam effigiatam esse, quae Deum apprehenderet, et in qua reluceret Deus, hoc est homini dona esse data, noticiam Dei, timorem Dei, fiduciam erga Deum, et similia. Sic enim interpretantur similitudinem Dei Ireneus et Ambrosius, qui cum alia multa in hanc sentenciam dicit, tum ita in-

<sup>8)</sup> ignorationem] sic Editt. 1. 2. 4.; Ed. 3.: ignerantiam

<sup>9)</sup> elicitis] sic Editt. 1-3.; Ed. 4.: illicitis

quit. 13) Non est ergo anima ad imaginem Dei, in qua Deus non semper est, Et Paulus ad Ephesios et Colossenses ostendit imaginem Dei, noticiam Dei esse, justiciam et veritatem. Nec Longobardus veretur dicere, quod iusticia originis, sit ipsa similitudo Dei, quae homini indita est a Deo. Recitamus veterum sentencias, quae nihil impediunt

Augustini interpretationem de imagine.

Itaque vetus divinitio, cum inquit, peccatum esse carentiam iustitiae, detrahit non solum obedientiam inferiorum virium hominis, sed etiam detrahit noticiam Dei, fiduciam erga Deum, timorem et amorem Dei, aut certe vim ista efficiendi detrahit. Nam et ipsi theologi in scholis tradunt ista non effici sine certis donis, et auxilio gratiae. Nos ipsa dona nominamus, vt res intelligi possit, noticiam Dei, timorem et fiduciam erga Deum. Ex his apparet veterem definitionem prorsus idem dicere quod nos dicimus, detrahentes metum Dei et fiduciam, videlicet non actus tantum, sed dona et vim ad haec efficienda.

Eadem est sentencia definitionis, quae extat apud Augustinum, qui solet definire peccatum originis concupiscentiam esse. Significat enim conenpiscentiam successisse amissa iusticia. Nam aegra natura quia non potest Deum timere et diligere, Deo credere, quaerit et amat carnalia. Iudicium Dei, aut secura contemnit, aut odit perterrefacta, Ita et defectum complectitur Augustinus, et viciosum habitum qui successit, Neque vero concupiscentia tantum corruptio qualitatum corporis est, Sed etiam praua conversio ad carnalia in superioribus viribus, Nec vident quid dicant, qui simul tribuunt homini concupiscentiam non mortificatam a spiritu sancto, et dilectionem Dei super omnia.

Nos igitur recte expressimus vtrunque in descriptione peocati Originalis, videlicet defectus illos, non posse Deo credere, non posse Deum timere ac diligere. Item habere concupiscentiam quae carnalia quaerit contra verbum Dei, hoc est, quaerit non solum voluptates corporis, sed etiain sapientiam et iusticiam carnalem, et confidit his bonis, contemnens Deum, Neque solum veteres, sed etiam recentiores, Si qui sunt cordaciores docent simul ista vere peccatum originis esse, defectus videlicet, quos recensui, et concupiscentiam. Sic enim inquit Thomas, Peccatum originis habet priuationem originalis iusticiae, et cum hoc inordinatam dispositionem partium animae, vnde non est priuacio pura, Sed quidam habitus corruptus. Et Bonauentura, Cum quaeritur quid sit originale peccatum, recte respondetur, quod sit concupiscentia immoderata. Recte etiam respondetur, quod sit

Nihil igitur de peccato Originis sentimus alienum, aut a scriptura, aut a catholica Ecclesia, sed granissimas sentencias scripturae et Patrum obrutas Sophisticis rixis theologorum recentium, repurgamus, et in lucem restituimus, Nam res ipsa loquitur, receptiores theologos non animaduertisse, quid voluerint Patres de defectu loquentes. Est autem necessaria cognitio peccati originis, Neque enim potest intelligi magnitudo gratiae Christi, nisi morbis nostris cognitis. Tota hominis iusticia, mera est hypocrisis coram Deo, nisi agnouerimus cor naturaliter vacare amore, timore, fiducia Dei. Ideo Propheta inquit, Postquam ostendisti mihi, percussi femur meum, Item. 12) Ego dixi in excessu meo, Omnis homo mendax, id est, non recte senciens de Deo.

Hic flagellant aduersarij etiam Lutherum quod scripserit, Peccatum originis manere post Baptis. mum, Addunt hunc articulum iure damnatum esse a Leone x. Sed Caesa. Ma. in hoc loco manifestam calumniam deprehendet. Sciunt enim aduersarij in quam sentenciam Lutherus hoc dictum velit, quod peccatum originis reliquum sit post Baptismum, Semper ita scripsit, quod Baptismus tollat reatum peccati originalis, etiam si materiale, vt isti vocant, peccati maneat, videlicet concupiscentia. Addidit 18)' etiam de materiali, quod spiritus sanctus datus per Baptismum, incipit mortificare concupiscentiam, et nouos motus creat in homine. Ad eundem modum loquitur et Augustinus, qui ait, Peccatum in Baptismo remittitur, non vt non sit, sed vt non imputetur. 14) Hic palam fatetur esse,

11) carentia, Editt. 2-4.: carentia.

debitae iusticiae carentia, 11) Et in vna istarum responsionum includitur altera. Idem sensit Hugo cum ait, Originale peccatum esse, ignorantiam in mente, et concupiscentiam in carne, Significat enim nos nascentes afferre ignoracionem Dei, incredulitatem, dishdenciam, contemptum, odium Dei. Haec enim complexus est, cum ignoranciam nominat. Et hae sentenciae consenciunt cum scripturis, Nam Paulus interdum expresse nominat defectum, vt 1. Corinth. ij. Animalis homo non percipit ea, quae spiritus Dei sunt. Alibi concupiscentiam nominat efficacem in membris, et parientem malos fructus. Plures locos citare de vtraque parte possemus, sed in re manifesta nihil opus est testimonijs. Et facile iudicare poterit prudens lector has non tantum culpas actuales esse, sine metu Dei, et sine fide esse. Sunt enim durabiles defectus in natura non renouata.

<sup>12)</sup> meum, Item.] Editt. 2-4.: meum. Item,

<sup>13)</sup> Addidit] sic Editt. 1-3.; Ed. 4.: Addit

<sup>14)</sup> imputetur.] sic Editt. 1-3.; Ed. 4.: reputetur.

<sup>10)</sup> inquit.] Ed. 3,: inquit,

hoc est, manere peccatum, tametsi non imputetur. Et hace sentencia adeo placuit posterioribus, 15) vt recitata sit et in Decretis. Et contra lulianum inquit Augustinus, Lex ista quae est in membris remissa est regeneratione spirituali, et manet in carne mortali. Remissa est, quia reatus solutus est sacramento quo renascuntur fideles. Manet autem quia operatur desideria, contra quae dimicant fideles. Sic sentire ac docere Lutherum sciunt aduersarij, Et cum rem improbare non possint, verba tamen calumniantur, vt hoc artificio innocentem opprimant.

At disputant concupiscentiam poenam esse, non peccatum, 16) Lutherus defendit peccatum esse. Supra dictum est Augustinum definire peccatum originis, quod sit concupiscentia, Expostulent cum Augustino, si quid habet incommodi hace sentencia. Praeterea Paulus ait concupiscentiam nesciebam esse peccatum, nisi lex diceret. 17) Non concupisces. Item 17a) video aliam legem in membris meis repugnantem legi mentis meae, et captiuantem me legi peccati, quae est in membris meis. Haec testimonia nulla canillatione euerti possunt. Clare enim appellant concupiscentiam peccatum, Quod tamen his qui sunt in Christo, non imputatur, et si res sit natura digna morte vbi non condonatur. Sic patres citra controuersiam senciunt, Nam Augustinus longa disputacione reuellit opinionem istorum, qui senciebant concupiscentiam in homine non esse vicium, sed αδιάφορον vt corporis color, aut aduersa valitudo ἀδιάφορον dicitur.

Quod si contendent aduersarij, fomitem esse άδιάφορον, reclamabunt non solum multae sentenciae scripturae, sed plane tota Ecclesia. Quis enim vnquam ausus est dicere haec esse ἀδιάφορα, etiam si perfectus consensus non accederet dubitare de ira Dei, de gratia Dei, de verbo Dei, irasci iudicijs Dei, indignari quod Deus non eripit statim ex afflictionibus, fremere quod impij meliore fortuna vtuntur, quam boni, incitari ira, libidine, cupiditate gloriae, opum etc. Et haec agnoscunt in se homines pij, vt apparet in Psalmis, ac Prophetis, Sed in Scholis transtulerunt huc ex Philosophia prorsus alienas sentencias, Quod propter passiones nec boni, nec mali simus, nec laudemur, nec vituperemur. Item, nihil esse peccatum, nisi voluntarium. Hae sentenciae apud Philosophos de ciuili iudicio dictae sunt, non de iudicio Dei. Nihilo prudencius assuunt et alias sentencias, naturam non esse malam, Id in loco dictum non re-

Quanquam Scholastici vtrunque extenuant, peccatum et poenam, cum docent hominem proprijs viribus posse mandata Dei facere. In Genesi aliter describitur poena imposita pro peccato originis. Ibi enim non solum morti et alijs corporalibus malis subijeitur humana natura, sed etiam regno diaboli. Nam ibi fertur hace horribilis sentencia, Inimicitias ponam inter te et mulierem, et inter semen tuum, et semen illius, Defectus, et concupiscentia sunt poenae 18) et peccata, Mors et alia corporalia mala, et tyrannis diaboli proprie poenae sunt. Est enim natura humana in seruitutem tradita, et captiua a diabolo tenetur, qui eam impijs opinionibus et erroribus dementat, et impellit ad omnis generis peccata. Sicut autem diabolus vinci non potest, nisi auxilio Christi, Ita non possumus nos proprijs viribus ex ista seruitute eximere. Ipsa mundi historia ostendit, quanta sit potencia regni diaboli. Plenus est mundus blasphemijs contra Deum et impijs opinionibus, et his vinculis habet diabolus irretitos sapientes et iustos coram mundo. In alijs ostendunt se crassiora vicia. Cum autem datus sit nobis Christus, qui et haec peccata, et has poenas auferat, et regnum diaboli, peccatum et mortem destruat, beneficia Christi non poterunt cognosci, nisi intelligamus mala nostra. Idee de his rebus nostri concionatores diligenter docuerunt, et nihil noui tradiderunt, sed sanctam scripturam, et sanctorum Patrum sentencias proposuerunt.

Haec arbitramur satisfactura esse Caes. Maiestati, de puerilibus et frigidis cauillacionibus, quibus aduersarij articulum nostrum calumniati sunt. Scimus enim nos recte et cum catholica Ecclesia Christi sentire, Sed si renouabunt hanc controuersiam aduersarij, non defuturi sunt apud nos qui respondeant, et veritati patrocinentur. Nam aduersarij in hac causa magna ex parte quid loquantur non intelligunt, Saepe dicunt pugnancia, Nec

prehendimus, sed non recte detorquetur ad extenuandum peccatum originis, Et tamen hae sentenciae leguntur apud Scholasticos, qui intempestiue commiscent philosophicam seu ciuilem doctrinam de moribus cum Euangelio. Neque haec in Scholis tantum disputabantur, sed ex scholis, vt fit, efferebantur ad populum. Et hae persuasiones regnabant, et alebant fiduciam humanarum virium et opprimebant cognitionem gratiae Christi. Itaque Lutherus volens magnitudinem peccati originalis et humanae infirmitatis declarare, docuit reliquias illas peccati originalis, non esse sua natura in homine à diapopa, sed indigere gratia Christi, ne imputentur, item spiritu sancto, vt mortificentur.

<sup>15)</sup> posterioribus,] sie Editt. 1-3.; Ed. 4.: superioribus,

<sup>16)</sup> peccatum,] Ed. 3.: peccatum.

<sup>17)</sup> diceret.] Ed. 3.: diceret,

<sup>17</sup>a) Item] Editt. 3. 4.: Item,

<sup>18)</sup> poenae] sie Editt. 1. 2. 4.; Ed. 3.: poeua

formale peccati originis, nec defectus quos vocant, recte ac Dialectice expediunt. Sed nos hoc loco nolaimus istorum rixas nimis subtiliter excutere, Tantum sentenciam sanctorum Patrum, quam et nos sequimur communibus et notis verbis duximus esse recitandam.

Tertium articulum probant aduersarij, in que confitemur duas in Christo naturas, videlicet naturam humanam assumptam a verbo in vnitatem personae suae. Et quod idem Christus passus sit ac mortuus, vt reconciliaret nobis patrem, et resuscitatus vt regnet, iustificet, et sanctificet credentes etc. iuxta Symbolum Apostolorum et Symbolum Nicenum.

#### DE IVSTIFICATIONE.

In quarto, quinto, sexto, et infra in articulo xx. damnant nos quod docemus homines non propter sua merita, sed gratis propter Christum consequi remissionem peccatorum fide in Christum. Vtrumque enim damnant et quod negamus homines propter sua merita consequi remissionem peccatorum, et quod affirmamus homines fide consequi remissionem peccatorum, et fide in Christum instificari. Cum autem in hac controuersia praecipuus locus doctrinae Christianae agitetur, qui recte intellectus illustrat et amplificat honorem Christi, et affert necessariam et vberrimam consolationem pijs conscientijs, rogamus vt Caesarea Maiestas de rebus tanțis clementer nos audiat. Nam aduersarii cum neque quid remissio pecca orum, neque quid fides, neque quid gratia, neque quid iusticia sit intelligant, misere contaminant hunc locum, et obscurant gloriam et beneficia Christi, et eripiunt pijs conscientijs propositas in Christo consolationes. Vt autem et confirmare confessionem nostram, et diluere ea quae aduersarij obijciunt possimus, 19) inicio quaedam praesanda sunt, vt soptes viriusque generis doctrinae, et aduersariorum, et nostrae cognosci possint.

Vniuersa scriptura in hos duos locos praecipuos) distribui debet, in legem, et promissiones.
Alias enim legem tradit, alias tradit promissionem
de Christo, videlicet, cum aut promittit Christum
venturum esse, et pollicetur propter eum remissionem peccatorum, instificationem et vitam aeternam,
aut in Euangelio Christus, postquam apparuit, promittit remissionem peccatorum, instificationem et
vitam aeternam. Vocamus autem legem in hac
disputacione decalogi praecepta, vbicunque illa in-

J. 1 39 (76

scripturis leguntur. De ceremonijs et iudicialibus legibus Moisi in praesentia nihil loquimur.

Ex his aduersarij sumunt legem, quia humaua ratio naturaliter intelligit aliquo modo legem, Habet enim idem iudicium scriptum diuinitus in mente, et per legem quaerunt remissionem peccatorum et iustificationem. Decalogus autem requirit non solum externa opera ciuilia, quae ratio vtcunque efficere potest, sed etiam requirit alia longe supra rationem posita, scilicet, vere timere Deum, vere diligere Deum, vere innocare Deum, vere statuere, quod Deus exaudiat, et expectare auxilium Dei in morte, in omnibus afflictionibus, denique requirit obedientiam erga Deum in morte et omnibus afflictionibus, ne has fugiamus, ant auersemur, cum Deus imponit. 20)

Hic Scholastici secuti Philosophos tantum docent iusticiam rationis, videlicet, ciuilia opera, et affingunt, quod ratio sine spiritu sancto possit diligere Deum supra 21) omnia. Nam donec humanus animus, ociosus est, nec sentit iram, aqt iudicium Dei, fingere potest, quod velit Deum diligere, quod velit propter Deum benefacere. Ad hunc modum docent homines mereri remissionem peccatorum, faciendo quod est in se, hoc est, si ratio dolens de peccato, eliciat actum dilectionis Dei, aut bene operetur propter Deum. Et haec opinio, quia naturaliter blanditur hominibus peperit et auxit multos cultus in Ecclesia, vota Monastica, Abusus Missae, Et subinde alij alios cultus atque observationes hac opinione excogitaverunt. Et vt fiduciam talium operum alerent atque augerent, affirmauerunt Deum necessario gratiam dare sic operanti, necessitate non coactionis, sed immutabilitatis.

In hac opinione multi magni et perniciosi errores haerent, quos longum esset enumerare. Tantum illud cogitet prudens lector, Si haec est iusticia Christiana, quid interest inter Philosophiam, et Christi doctrinam? Si meremur remissionem peccatorum his: nostris actibus elicitis, quid praestat Christus? Si iustificari possumus per rationem et opera rationis, quorsum opus est Christo aut re-generatione? Et ex his opinionibus iam eo pro-lapsa res est, vt multi irrideant nos qui docemus aliam iusticiam praeter philosophicam quaerendam esse. Audiumus quosdam pro concione, ablegato Euangelio, Aristotelis ethica enarrare. Nec errabant isti, si vera sunt quae defendunt aduersarij. Nam Aristoteles de moribus ciuilibus adeo scripsit erudite, nihil vt de his requirendum sit amplius. Videmus extare libellos, in quibus conferuntur quaedam dicta Christi, cum Socratis, Zenonis et aliorum dictis, quasi ad hoc venerit Chri-

<sup>19)</sup> possimus, Ed. 4. typ. errore: posimus,

<sup>20)</sup> imponit.] sie Editt. 1. 2. 4.; Ed. 3.: imponst.

<sup>21)</sup> supra] sic Editt. 1-3.; Ed. 4.: super

stus, vt traderet leges quasdam, per quas mereremur remissionem peccatorum, non acciperemus gratis propter ipsius merita. Itaque si recipimus bic aduersariorum doctrinam, quod mereamur operbus rationis remissionem peccatorum et iustificationem, nihil iam intererit inter iusticiam philosophicam, aut certe Pharisaicam, et Christianam.

Quanquam aduersarij ne Christum omnino praetereant, requirant noticiam historiae de Christo, et tribuunt ei, quod meruerit nobis dari quendam habitum, siue vt ipsi vocant, primam gratiam, quam intelligunt habitum esse inclinantem, vt facilius diligamus Deum. Exiguum tamen est, quod huic habitui tribuunt, quia fingunt actus voluntatis ante habitum illum, et post illum habitum eiusdem speciei esse, Fingunt voluntatem posse diligere Deum, sed habitus ille tamen extimulat, vt idem faciat 22) libentius. Et iubent mereri hunc habitum primum per praecedentia merita; deinde iubent mereri operibus legis incrementum illius habitus, et vitam acternam. Ita sepeliunt Christum, ne eo mediatore vtantur homines, et propter ipsum senciant se gratis accipere remissionem peccatorum et reconciliationem, sed somnient se propria implecione legis mereri remissionem peccatorum, et propria impletione legis coram Deo iustos reputari, cuin tamen legi nunquam satisfiat, cum ratio nihil faciat, nisi quaedam ciuilia opera, Interim neque timeat Deum, neque vere credat se Deo curae esse. Et quanquam de habitu illo loquuntur, tamen sine iusticia fidei, neque existere dilectio Dei in hominibus, neque quid sit dilectio Dei, intelligi potest.

Et quod fingunt discrimen inter meritum congrui, et meritum condigni, ludunt tantum, ne videautur aperte πελαγιανίζειν. Nam si Deus necessario dat gratiam pro merito congrui, iam non est meritum congrui, sed meritum condigni. Quanquam quid dicant, non vident. Post habitum illum dilectionis fingunt hominem de condigno mereri. 221) Et tamen iubent dubitare, vtrum adsit habitus, 22b) Quomodo igitur sciunt, vtrum de congruo an de condigno mercantur. Sed tota baec res conficta est ab ociosis hominibus, qui non norant, quomodo contingat remissio peccatorum, et quomodo in iudicio Dei, et terroribus conscientiae, fiducia operum nobis excutiatur. Securi 28) hypocritae semper iudicant se de condigno mereri, siue adsit Labitus ille, siue non adsit, quia naturaliter confidunt homines propria iusticia, sed conscientiae perterrefactae ambigunt et dubitant, et subinde alia

Ita nihil docent aduersarij, nisi iusticiam rationis, aut certe legis in quam intuentur, sicut ludaei in velatam Moisi faciem, et in securis hypocritis, qui putant se legi satisfacere, excitant prasumptionem et inanem fiduciam operum, et contemptum gratiae Christi. Econtra pauidas conscientias adigunt ad desperationem, quae operantes cum dubitatione, nunquam possunt experiri quid sit fides, et quam sit efficax, ita ad extremum penitus desperant.

Nos autem de iusticia rationis sic sentimus, quod Deus requirat eam, et quod propter mandatum Dei necessario sint facienda honesta opera quae decalogus praecipit, luxta illud, Lex est paedagogus. Item lex est iniustis posita. Vult enim Deus coherceri carnales illa ciuili disciplina, Et ad hanc conservandam dedit leges, literas, doctrinam magistratus, 24) poenas. Et potest 25) hanc iusticiam vicunque ratio suis viribus efficere, quanquam saepe vincitur imbecillitate 26) naturali, et impellente diabolo ad manifesta flagicia. Quanquam autem huic iusticiae rationis libenter tribuimus suas laudes, Nullum enim maius bonum habet haec natura corrupta. Et recte inquit Aristoteles, neque Hesperum, neque Luciferum formosiorem esse iusticia. Ac Deus etiam ornat 27) cam corporalihus praemijs, tamen non debet cum contumelia Christi lauderi.

Falsum est enim, quod per opera nostra mereamur remissionem peccatorum.

Falsum est et hoc, quod homines reputentur esse iusti coram Deo, propter iusticiam rationis.

Falsum est et hoc, quod ratio proprijs viribus possit Deum supra omnia diligere, et legem Dei facere, videlicet, vere timere Deum, vere statuere, quod Deus exaudiat, velle obedire Deo in morte, et alijs ordinationibus Dei. Non concupiscere aliena etc. etsi ciuilia opera efficere ratio potest. 28)

Falsum est et hoc et contumeliosum in Christum, quod non peccent homines facientes praccepta Dei sine gratia. Huius nostrae sentenciae testimonia habemus, non solum ex scripturis, 29) sed etiam ex Patribus. Nam Augustinus copiosis-

opera quaerunt et cumulant, vt acquiescant. Hae nunquam senciunt se de condigno mereri, et ruunt in desperationem, nisi audiant praeter doctrinam legis, Euangelium de gratuita remissione peccatorum, et iustitia fidei.

<sup>22)</sup> faciat] Ed. 4. typ. err.: facit

<sup>22</sup>a) mereri.] Ed. 3.: mereri,

<sup>22</sup>b) habitus, Ed. 3.: habitus.

<sup>23)</sup> Securi] sic Editt. 1-3.; Ed. 4.: Sicuti

<sup>24)</sup> doctrinam magistratus, Ed. 3.: doctrinam, Magistratus,

<sup>25)</sup> petest] Ed. 3. typ. err.: post

<sup>26)</sup> imbecillitate] Ed. 3.: imbecillitati

<sup>27)</sup> ornat] sic Editt. 1-3.; Ed. 4.: ornet

<sup>28)</sup> potest.] sic Editt. 1. 2. 4.; Ed. 3.: non potest.

<sup>29)</sup> ex scripturis,] sic Editt. 1-8.; Ed. 4.: in scripturis,

siege disputat contra Pelagianes, gratiam non dari propter merita nostra. 80) Et de natura et gratia inquit. Si possibilitas naturalis per liberum arbitrium, et ad cognoscendum quomodo viuere debeat, et ad bene viuendum sufficit, sibi ergo Chriatus gratis mortuus est. Ergo euacuatum est scandalum crucis. Cur non etiam ego hic exclamem? Imo exclamabo et istos increpabo dolore Christiano. Euacuati estis a Christo qui in natura iustificamini, a gratia excidistis. Ignorantes enim insticiam Dei, et vestram volentes constituere, iusticiae Dei non estis subiecti. Sicut enim finis legis, ița etiam 81) naturae humanae viciosae saluator Christus est, ad iusticiam omni credenti. Et Iohannis octavo. 82) Si vos filius liberauerit, vere liberi eritis. Non igitur possumus per rationem liberari a peccatis, et mereri remissionem peccatorum. Et Iohannis tertio scriptum est. Nisi quis renatus fuerit ex aqua et spiritu, non potest introire in regnum Dei. Quod si opus est renasci per spiritum sanctum, Iusticia rationis non instificat nos eoram Deo, non facit legem, Roma. iij. 38) Omnes carent gloria Dei, id est, carent sapientia et iusticia Dei, quae Deum agnoscit et glorificat. Item Roma. octavo. 82) Sensus carnis inimicitia est aduersus Deum, Legi enim Dei non est subjectus, ac ne potest quidem ei subijci. Qui autem in carne sunt, Deo placere non possunt. Haec adeo sunt aperta testimonia, vt non desiderent acutum intellectorem, sed attentum auditorem, vt Augustini verbis vtamur, quibus ille in eadem causa vsus est. Si sensus carnis est inimicitia aduersus Deum. certe caro non diligit Deum. Si non potest legi Dei subjici, non potest Deum diligere. Si sensus carnis est inimicitia aduersus Deum, peccat caro etiam cum externa ciuilia opera facimus. Si non potest subijci legi Dei, certe peccat, etiamsi egregia facta, et digna laude iuxta humanum iudicium habet. Aduersarij intuentur praecepta secundae tabulae, quae insticiam civilem continent, quam intelligit ratio. Hac contenti putant se legi Dei satisfacere. Interim primam tabulam non vident, quae praecipit, vt diligamus Deum, yt vere statuamus, quod Deus irascatur peccato, vi vere timeamus Deum, vi vere statuamus, quod Dees exaudiat. At humanus animus sine spiritu sancto, aut securus contemnit judicium Dei, aut in poena fugit et odit iudicantem Deum. Itaque non obtemperat primae tabulae. Cum igitur hereant in natura hominis contemptus Dei. dubitacio de verbo Dei, de minis, et promissionibus,

vere peccant homines, etiam cum honesta opera faciant sine spiritu sancto, quia faciant ea impio corde iuxta illud 34). Quidquid non est ex fide, peccatum est. Tales enim operantur cum contemptu Dei, sicut Epicurus non sentit se Deo curae esse, respici, aut exaudiri a Deo. Hic contemptus viciat opera in speciem honesta, quia Deus iudicat corda.

Postremo hoc imprudentissime scribitur ab aduersarijs, quod homines rei aeternae irae, mereantur remissionem peccatorum per actum elicitum 85) dilectionis, cum impossibile sit diligere Deum, nisi prius fide apprehendatur remissio peccatorum. Nonenim potest cor vere senciens Deum irasci, diligere Deum, nisi ostendatur placatus, donec 36) terret et videtur nos abijcere in aeternam mortem, non potest se erigere natura humana, vt diligat iratum, iudicantem et punientem. Facile est ociosis fingere ista somnia de dilectione, quod reus peccati mortalis possit Deum diligere super omnia, quia non senciunt, quid sit ira, aut iudicium Dei. At in agone conscientiae et in acie experitur conscientia vanitatem illarum speculationum philosophicarum. Paulus ait. Lex iram operatur. Non dicit per legem mereri homines remissionem peccatorum. Lex enim semper accusat conscientias, et perterrefacit. Non igitur iustificat, quia conscientia perterrefacta lege fugit iudicium Dei. Errant igitur, qui per legem, per opera sua mereri se remissionem peccatorum confidunt. Hacc de iusticia rationis, aut legis, quam aduersarij docent, satis sit dixisse. Nam paulo 87) post cum nostram sentenciam de insticia fidei dicemus, res ipsa coget plura testimonia ponere, quae etiam proderunt ad illos errores aduersariorum, quos hactenus recensuimus enertendos.

Quia igitur non possunt homines viribus suis legem Dei facere, et omnes sunt sub peccato, et rei aeternae irae ac mortis. Ideo non possumus per legem a peccato liberari, ac iustificari, sed data est promissio remissionis peccatorum et iustificationis propter Christum qui datus est pro nobis. vt satisfaceret pro peccatis mundi, et positus est mediator ac propiciator. Et haec promissio non habet conditionem meritorum nostrorum, sed gratis offert remissionem peccatorum et justificationem, sicut Paulus ait. Si ex operibus, iam non est gratia. Et alibi. Iusticia Dei iam manifestatur sine lege, id est, gratis offertur remissio peccatorum. Nec pendet reconciliatio ex nostris meritis. Quod si ex nostris meritis penderet remissio peccatorum et reconciliatio esset ex lege, esset inutilis. Quia

<sup>80)</sup> nostra.] Editt. 2-4.: nostra,

<sup>31)</sup> etiam] Ed. 3. typ. ev.: etaim

<sup>32)</sup> octano.] Editt. 2. 4. utroque loco: 8.

<sup>33)</sup> Roma, iij.] Editt. 9. 4.: Roma. 8.; Ed. 3.: Romanos tertie.

<sup>84)</sup> illud.] Editt. 2-4.: illud,

<sup>35)</sup> elicitum] sie Editt. 1-3.; Ed. 4.: illicitum

<sup>36)</sup> placatus, dones] Editt. 2-4.: placatus. Dones

<sup>37)</sup> psulo] Ed. 3. typ. err.: Psulo

. 6 (

emim legem non facimus, sequeretur etiam promissionem reconciliationis nunquam nobis contingere. Sic argumentatur Paulus Roma. iiij. Si ex lege esset haereditas, inanis esset fides, et abolita promissio. Si enim promissio requireret conditionem meritorum nostrorum, ac legem, cum legem nunquam faciamus, sequeretur promissionem inutilem esse.

Cum autem iustificatio contingat per gratuitam promissionem, sequitar quod non possimas nos ipsi fastificare, aliqui quorsum opus erat promittere? cumque promissio non possit accipi nisi fide, Euangelium, quod est proprie promissio remissionis peccatorum et iustificationis propter Christum, praedicat iusticiam fidei in Christum, quam non docet lox, neque haec est iusticia legis. Lex enim requirit a nobis opera nostra, et perfectionem nostram, Sed promissio offert nobis oppressis peccato et morte gratis reconciliationem propter Christum, quae accipitur non operibus, sed sola fide. Haec fides non affert ad Deum fiduciam propriorum meritorum, sed tantum fiduciam promissionis, seu promissac misericordiae in Christo. Haec igitur fides specialis, qua credit vnusquisque sibi remitti peccata propter Christum, et Deum placatum et propicium esse propter Christum, consequitur remissionem peccatorum, et lustificat nos, et quia in poenitencia, hoc est, in terroribus consolatur et erigit corda, regenerat 38) nos, et affert spiritum sanctum, vt deinde legem Dei facere possimus, videlicet, diligere Deum, vere timere Deum, vere statuere, quod Deus exaudiat. Obedire 89) Deo in omnibus afflictionibus, mortificat concupiscentiam etc.

Ita fides quae gratis accipit remissionem peccatorum, quia opponit mediatorem et propiciatorem Christum irae Del, non opponit nostra merita, aut dilectionem nostram, quae 40) fides est vera cognitio Christi, et vtitur beneficijs Christi, et regenerat corda, et praecedit legis impletionem. Et de hac fide nulla syllaba extat in doctrina aduersariorum nostrorum. Proinde reprehendimus aduersarios, quod tantum tradunt iusticiam legis, non tradunt iusticiam Enangelij, quod praedicat iusticiam fidei in Christum.

# QVID SIT FIDES IVSTIFICANS.

Aduersarij tantum fingunt fidem esse noticiam historiae, ideoque docent eam cum peccato mortali

posse existere. Nihil igitur 41) loquuntur de fide, qua Paulus tocies dicit homines iustificari, quia qui reputantur iusti coram Deo, non versantur in peccato mortali. Sed illa fides, quae iustificat, non est tantum noticia historiae, sed est assentiri promissioni Dei, in qua gratis propter Christum offertur remissio peccatorum et iustificatio. Et ne quis suspicetur, tantum noticiam esse, addemus amplius, est velle et accipere oblatam promissionem remissionis peccatorum et iustificationis.

Ac facile potest cerni discrimen inter hanc fidem, et inter iusticiam legis. Fides est λατρεία 42) quae accipit a Deo oblata beneficia, lusticia legis est λατρεία 42) quae offert Deo nostra merita. Fide sic vult coli Deus, vt ab ipso accipiamus ea quae promittit et offert.

Quod autem fides significet non tantum historiae noticiam, sed illam fidem, quae assentitur promissioni, aperte testatur Paulus, qui ait, Iusticiam ideo ex fide esse, vt sit firma promissio. Sentit enim promissionem non posse accipi, nisi fide, Quare inter se correlative comparat et connectit promissionem et fidem. Quanquam facile erit iudicare, quid sit fides, si symbolum consideremus, vbi certe ponitur hic articulus. Remissionem peccatorum. Itaque non satis est credere, quod Christus natus, passus, resuscitatus sit, nisi addimus et hunc articulum, qui est causa finalis historiae, Remissionem peccatorum. Ad hunc articulum referri caetera oportet, quod videlicet propter Christum, non propter nostra merita donetur nobis remissio peccatorum. Quid enim opus erat Christum dare pro peccatis nostris, si nostra merita pro peccatis nostris possunt satisfacere. 46)

Quoties igitur de fide iustificante loquimur, sciendum est haec tria obiecta concurrere, promissionem, et quidem gratuitam, et merita Christi tanquam precium et propiciationem. Promissio accipitur fide, gratuitum excludit nostra merita, et significat tantum per misericordiam offerri beneficium. Christi merita sunt precium, quia opertet esse aliquam certam propiciationem pro peccatis nestris-Scriptura orebro misericordiam implerat, Et S. 44) Patres saepe dicunt, nos per misericordiam saluari. Quoties igitur fit mentio misericordiae, sciendum est, quod fides ibi requiratur, quae promissionem misericordiae accipit, 444) Et rursus quoties nos da fide loquimur, intelligi volumus obiectum, scilicet

<sup>38)</sup> regenerat] Editt. 2-4.: et regenerat

<sup>39)</sup> exaudiat. Obedire Ed. 8.: exaudiat, obedire

<sup>40)</sup> quae] sic Editt. 1-8.; Ed. 4: quis

<sup>41)</sup> igitar] sie Editt, 1-3.; Ed. 4.: enim

<sup>42)</sup> latesia] Ed. 4. utroque loor: latela

<sup>43)</sup> satisfacere.] Editt. 2-4.; satisfacere?

<sup>44) 8.]</sup> Editt. 2—4.: sancti

<sup>44</sup>a) socipit,] Editt. 2-4: socipite :

miscrisordiam promissam. 44b) Nam fides non ideo instificat, aut saluat, quia ipsa sit opus per sese dignum, sed tantum quia accipit miscricordiam promissam.

Et hie cultus, haec largesa 45) in Prophetis et Psalmis passim praecipue laudatur, cum tamen lex non doceat gratuitam remissionem 46) peccato-Sed Patres norant promissionem de rum. 46a) Christo, quod Deus propter Christum vellet remittere peccata. Igitur cum intelligerent Christum fore precium pro nostris peccatis, sciebant opera nostra non esse precium rei tantae. Ideo gratuitam misericordiam et remissionem peccatorum fide accipiebant, sicut sancti in nouo testamento. Huc pertinent illae crebrae repeticiones misericordiae et fidei in Psalmis et Prophetis, vt hic. Si iniquitates observaueris Domine, Domine quis sustinebit? Hic confitctur peccata, nec allegat 47) merita sua. Addit, 474) Quia apud te propiciatio est. Hic erigit se fiducia misericordiae Dei. Et citat promissionem. Sustinuit anima mea in verbo cius. Sperauit anima mea in Domino, id est, quia promisisti remissionem peccatorum, hac tua promissione sustentor. 48) Itaque et Patres instificabantur, nen per legem, sed per promissionem, et fidem. Ac mirum est aduersarios adeo extenuare fidem, cam videant vbique pro praecipuo cultu laudari, vt Psalme xlix. Inueca me in die tribulationis, et eripiam te. Ita vult innotescere Deus, ita vult se coli, vt ab ipso accipiamus beneficia, et quidem accipiamus propter ipsius miseriaordiam, non propter merita nostra. Haec est amplissima consolatio in omnibus afflictionibus. Et huiusmodi consolationes abolent aduersarij, cum fidem extenuant, et vituperant, et tantum docent homines per opera et merita cum Deo agere.

## QVOD FIDES 49) IN CHRISTVM IVSTIFICET.

Primum, ne quis putet nos de ociosa noticia historiae loqui, dicendum est quomodo contingat fides. Postea ostendemus et quod iustificet, et quomodo hoc intelligi debeat, et diluemus ea quae aduersarij obijciunt. Christus Lucae vltimo iubet praedicare 50) poenitenciam in nomine suo, et remissionem peccatorum. Euangelium enim arguit omnes homines, quod sint sub peccato, quod omnes sint rei aeternae irae ac mortis, et offert propter Christum remissionem peccatorum, et iustificationem, quae fide accipitur. Praedicatio poenitenciae quae arguit nos, perterrefacit conscientias veris et serijs terroribus. In his corda rursus debent concipere consolationem. Id fit, si credant promissioni Christi, quod propter ipsum habeamus remissionem peccatorum. Haec fides in illis paueribus erigens et consolans accipit remissionem peccatorum, iustificat, et viuificat. Nam illa consolatio est noua et spiritualis vita. Haec plana et perspicua sunt, et a pijs intelligi possunt, et habent Ecclesiae testimonia. Aduersarij nusquam possunt dicere, quomodo detur spiritus sanctus. Fingunt sacramenta conferre spiritum sanctum ex opere operato, sine bono motu accipientis, quasi vero ociosa res sit donatio spiritus sancti.

Cum autem de tali fide loquamur, quae non est ociosa cogitatio, sed quae a morte liberat, et

<sup>44</sup>b) promissam.] Editt. 2-4.: promissam,

<sup>45)</sup> oulsus, hace larpsial Ed. 4.: articulus, hace larpia

<sup>46)</sup> remissionem] Ed. 4. typ. err.: promisiionem

<sup>46</sup>a) peccatorum.] Editt. 2-4.: peccatorum,

<sup>47)</sup> allegat] Ed. 3.: alligat

<sup>47</sup>a) Addit.] Editt. 2-4: Addit,

<sup>48)</sup> hac tua promissione sustentor.] in Editt. 2-4. post hace verba addita sunt haecce: Et Paulus citat de Abraham. Credidit Abraham Deo, et reputatum est ei ad insticiam, hoc est, Abraham sensit se habere Deum propielum, tantum propter ipsius promissionem. Assensus est promissioni Dei, neo passus est se ab ea abstrahi, etiam si videbat se im-mundum atque indignum esse. Senciebat Deum praestare promissum propter neritatem suam, non propter opera aut merita nostra. Neo possunt sequiescere perterrefacta corda, si sentire debent, se propter opera propria, aut propriam dilectionem, aut legis impletionem placere, quia haeret in carne peccatum, quod semper accusat nos. Tunc autem acquiescunt corda, quando in illis terroribus statuunt nos, ideo [Ed. 3. pro statuunt nos, ideo Accet: statuunt, nos ideol placere Deo, quia promisit, ct Deum praestare promissum propter suam ueritatem, non propter dignitatem nostram. Ita Abraham audiuit hanc uocem, Noli timere, Ego enim sum protector tuns etc. Hie erexit se, et sensit Deum sibi propietum esse, non quis spee meritus esset, Sed quis se esset Dei promissionem ueram iudicari. Haco igitur fides imputatur ei pro iusticia, hoc est, quia assentitur promissioni, et accipit oblatam reconciliationem, iam uere est iustus et acceptus Dec, non propter dignitatem suam, sed quia gratuitam promissionem Dei accipit. Non frustra placuit Paulo hoc testimonium Genesis. Videmus quomodo exaggerat, quam diligenter in eo commoratur, quia uidebat naturam fidei in hoc loco facile perspici posse, Vide-bat diserte addi testimonium de imputatione fusiciae. Videbat adimi operibus laudem promerendae iustificationis: et

pacandae conscientiae. Cum Abraham ideo pronuncietur iustus, quia assentitur promissioni, et accipit oblatam reconciliationem, non opponit irae Dei merita aut opera Quare hic locus diligenter consideratus, copiose de totar plas mentes docere poterit, qui quidem ita intelligi poterit, si proponant eum sibi perterrefactae mentes, et statuant ad eundem modum se debere assentiri gratuitae promissioni. Neque enim possunt aliter acquiescere, nisi statuant se habere Deum placatum, quia promiserit, non quia nostra natura, uita et opera digna sint.

<sup>49) [</sup>TDES] Editt. 2-4.: SOLA FIDES

<sup>50)</sup> praedicare] Ed. 4.: praedicari

nousm 61) vitam in cordibus parit, et cet epas spiritus sancti, non stat cum peccato mortali, Sed tantisper dum adest bones fructus parit, vt postea dicemus. Quid potest dici de conuersione impij, seu de modo regenerationis, simplicius et clarius? Proferant vnum commentarium in sentencias, ex tanto Scriptorun agmine, qui de modo regenerationis dixerit. Cum loquentur de habitu dilectionis fingunt cam homines 52) per opera mereri, non docent per verbum accipi, sicut et hoc tempore Anabaptistae docent. At cum Deo non potest agi, Deus non potest apprehendi nisi per verbum. Idee iustificatio fit per verbum, sicut Paulus inquit. Euangelium est potencia Dei ad salutem omni credenti. Item, Fides est ex auditu. Et vel hinc argumentum sumi potest, quod fides iustificet, quia si tantum fit iustificatio per verbum, et verbum tantum fide apprehenditur, sequitur quod fides iustificet, sed sunt aliae maiores rationes. Haec diximus hactenus, vt modum regenerationis ostenderemus, et vt intelligi posset, qualis sit fides, de qua loquimur.

Nunc ostendemus, quod fides iustificet. Vbi primum hoc monendi sunt lectores, quod sicut necesse est hanc sentenciam tueri, quod Christus sit mediator, ita necesse sit defendere quod fides iustificet. Quomodo enim erit Christus mediator, si in iustificatione, non vtimur eo mediatore, si non sentimus, quod propter ipsum iusti reputemur? Id autem est credere, confidere meritis Christi, quod propter ipsum certo velit nobis Deus placatus esse. Item sicut oportet desendere quod praeter legem, necessaria sit promissio Christi, ita necesse est defendere, quod files iustificet. Lex enim non docet gratuitam remissionem peccatorum. Item, Lex non potest fieri, nisi prius accepto spiritu sancto. Necesse est igitur defendere quod promissio Christi necessaria sit, At haec non potest accipi nisi fide. Itaque qui negant fidem iustificare, nihil nisi legem abolito Euangelio, et abolito Christo docent.

Sed nonnulli fortassis, cum dicitur, quod fides iustificet, intelligunt de principio, quod fides sit inicium iustificationis, seu praeparatio ad iustificationem, ita vt non sit ipsa fides, illud quo accepti sumus Deo, sed opera quae sequuntur. Et somniant fidem, ideo valde laudari, quia sit principium. Magna enim vis est principij, vt vulgo dicunt, άρχη ήμισο παντός, vt si quis dicat, quod Grammatica efficiat omnium artium doctores, quia praeparet 58) ad alias artes, etiam si sua quenque ars vere arpiat remissionem peccaterum.

Offendit quoedam particula sola, 64) cum et Paulus dicat, Arbitramur hominem instificari fide, non ex operibus. Item, Ephesios ij. Dei donum est, non ex vobis, neque ex operibus, ne quis glorietur. Item Roma. iij. Gratis iustificati. Si displicet exclusiva, sola, 56) tollant etiam ex Paulo. illas exclusiuas, gratis, non ex operibus, donum est etc. Nam hae quoque sunt exclusivae. Exchadimus autem opinionem meriti. Non excludimus verbum aut sacramenta, vt calumniantur aduetsarij. Diximus enim supra fidem ex verbo concipi. Ac multo maxime ornamus ministerium verbi. Dilectio etiam et opera sequi fidem debent, quare non sie excluduntur, ne sequantur, sed fiducia meriti dilectionis aut operum in instificatione excluditur. Idque perspicue ostendemus.

## QVOD REMISSIONEM PECCATORVM SOLA FIDE IN CHRISTYM CONSE-·· QVAMVR.

Fateri etiam aduersarios existimamus, quod in iustificatione primum necessaria sit remissio peccatorum. Omnes enim sub peccato sumus. Quare sic argumentamur.

Consequi remissionem peccatorum, est iustificari, iuxta illud. Beati quorum remissae sunt ini-

quitates.

Sola fide in Christum, non per dilectionem. non propter dilectionem aut opera, consequimur remissionem peccatorum, etsi dilectio sequitur fidem.

Igitur solz fide justificamur, intelligendo justificationem, ex iniusto iustum effici, seu regenerari.

Minor ita facile poterit declarari, si sciamus, quomodo fiat remissio peccatorum. Aduersarij frigidissime disputant, Vtrum sint vna mutacio remissio peccatorum, et infusio gratiae. Ociosi homines quid dicerent, non habebant. In remissione peccatorum oportet in cordibus vinci terrores peccati, et mortis acternae, sicut Paulus testatur. i. Corinth. xv. Aculeus mortis peccatum est. Potencia vero peccati lex. Gratia autem Deo, qui

tificem efficit. Non sie de fide sentimus, sed hee defendimus, quod proprie: se vere ipsa fide propesi Christum iusti reputemur, seu accepti Deo simu Et quia lustificari significat ex injustis iustos effici, seu regenerari, significat et instes pronunciari seu reputari. Vtroque enim mode loquitur setiptura. Ideo primum volumus hoc ostendere, quod sola fides ex injusto justum efficiat, hoc est, acci-

<sup>61)</sup> novem | Ed. 8.: nostram

<sup>52)</sup> fingunt sum homines Editt. 2-4.: fingunt homines spiri-

<sup>53)</sup> pracparet] Editt. 3, 4,: pracparet

<sup>54)</sup> solal Ed. 8.: (sola)

<sup>55)</sup> egglusius, sola, ] Ed. S.: exclusius (sola)

dat nobis victoriam per Dominum nostrum lesum Christma, id est, peccetum perterrefacit conscientias. Id fit per legem, quae ostendit iram Dei adaersus peccatum, sed vincimus per Christum. Quomodo? fide, cum erigimus nes tiducia promissee misericordiae propter Christum. Sic igitur probamus minorem. Ira Dei non potest placari. si opponamus nostra opera, quia Christus propositus est propiciator, vt propter ipsum fiat nobis placatus pater. Christus autem non apprehenditur tanquam mediator nisi fide. Igitur sola fide consequimur remissionem peocatorum, cum erigimus corda fiducia miseriocrdiae propter Christum pro-

hem Paulus Roma v. ait. Per ipsum habemus accessum ad Patrem, et addit per fidem. Sie initur reconciliamur patri, et accipimus remissionem poccatorum, quando erigimer tiducia promissae misericordine propter Christum. Adversarij Christum ita intelligant mediatorem et propiciatorem esse, gnia mercerit habitum dilectionis, non iubent nunc co vii mediatore, sed prorsus sepulto Christo fingunt nos habere accessum per propria opera, et per hace habitum illum mereri, et postea dilectione illa accedere ad Deum. 56) An non est hoc prorsus sepelice Christum, et totam fidei doctrinam tellere? Paulus econtra docet nes habere accessum, hoc est, reconciliationem 57) per Christum, Le ve estenderet quomodo id fiat, addit quod per fidem habeamus accessum. Fide igitur propter Christum accipimus remissionem peccatorum. Non possumus irae Dei opponere nostram dilectionem, et opera nostra.

Secundo. Certum est peccata remitti propter propiciatorem Christum. Roma. iij. 57a) Quem posuit Deus propiciatorem. Addit autem Paulus per fidem. Itaque ita 58) nobis prodest hic propiciator, cum fide apprehendimus promissam in eo misericordiam, et opponimus eam irae ac iudicio Dei, Et in candem sentenciam scriptum est ad Ebreos iiij. Habentes Pontificem etc. accedamus cum fiducia. lubet enim accedere ad Deum, non fiducia nostrorum meritorum, sed fiducia Pontificis Christi, requi-

rit igitur fidem.

Tertio. Petrus in Actis Cap. x. Huic omnes Prophetae testimonium perhibent, remissionem peccatoram accipere per nomen cius omnes qui credunt in eum. Quomodo potuit clarius dicere? Remissionem peccatorum accipimus inquit per nomen

Quarto. Remissio peccatorum est res premissa propter Christum. Igitur non potest accipi. niși sola fide. Nam promissio accipi non potest, nisi sola fide. Roma. iiij. Ideo ex fide, vt sit firma promissio, secundum gratiam, quasi dicat, Si penderet res ex meritis nostris, incerta et inatifis esset promissio, quia nunquam constituere possemus, quando satis meriti essemus. Idque facile intelligere queunt peritae conscientiae. Ideo Pauhas ait Galat. fij. Conclusit Deus omnia sub peccatum, vt promissie ex fide Iesu Christi detur credentibus. Hic detrahit meritum nobis, quia dicit omnes reos esse, et conclusos sub peccatum, deinde addit promissionem, videlicet, remissionis peccaterum, et iustificationis dari, et addit, quomodo accipi promissio possit, videlicet, fide. Atque haec ratio sumpta ex natura promissionis apud Paulum praecipua est, et saepe repetitur. Neque excogitari, neque fingi quidquam potest, que hoc Pauli argumentum cuerti queat. Proinde non paciantur se bonae mentes depelli ab 59) hao sentencia, quod tantum fide accipiamus remissionem propter Christum, In hac habent certam et firmam consolationem aduersus peccati terrores, et aduersus acternam mortem, et aduersus emnes portas inferorum.

Cum autem sola fide accipiames remissionem peccatorum et spiritum sanctum, 60) sola fides iustificat, quia reconciliati reputantur iusti et filij Dei, non propter suam mundiciem, sed per misericordiam propter Christum, si tamen hanc misericordiam fide apprehendant. Ideoque scriptura testatur quod fide iusti reputemur. Adijciemus igitur testimonia quae clare pronunciant, quod fides sit ipsa iusticia, qua 61) coram Deo iusti reputamur, videlicet non, quia sit opus per sese dignum, Sed quia accipit promissionem qua Deus pollicitus est. quod propter Christum velit propicius esse credentibus in eum, seu quia sentit, quod Christas sit nobis factus a Deo, sapientia, iusticia, sanctificatio, et redemptio.

elus, hoe est, prepter sum, ergo nen propter nostra merita, non propter nostram contritionem, attricionem, dilectionem, cultus, opera. Et addit, cum credimus in cum. Requirit igitur fidem. Noque enim possumus apprehendere nomen Christi misi fide. Praeterea allegat consensum omnium Prophetarum. Hoc vere est allegare Exclesine autoritatem, sed de hoc loco infra de poenitencia rurrus dicendum erit.

<sup>50)</sup> dilectione ills accedere ad Deum.] Editt. 2-4.: dilectione habere pacem conscientiae.

<sup>57)</sup> reconciliationem] Editt. 2-4.: pacem

<sup>57</sup>a) Roma. iij.] Ed. 3.: Romanos 3.

<sup>58)</sup> ita] in Editt. 2-4. door.

<sup>59)</sup> ab] Ed. 4. typ. err.: ac

<sup>60)</sup> et spiritum sanctum,] Editt. 2-4.: et reconciliationem propter Christum,

<sup>61)</sup> qua] Ed. 3. typ. err.: quae

Paulus in Epistola ad Romanos praecipue de hoe loco disputat, et proponit, quod gratis iustificomur fide, credentes nobis Deum placatum propter Christum. Et hanc propositionem capite tertio, quae statum vninersae disputationis continet, tradit. Arbitramur hominem fide iustificari, non ex operibus legis. Hic aduersarij interpretantur ceremonias Leuiticas. At Paulus non tantum de ceremonijs loquitur, sed de tota lege. Allegat enim infra ex Decalogo. Non concupisces. Et si opera moralia mererentur remissionem peccatorum. et iustificationem, etiam nihil opus esset Christo, es promissione, et ruerent omnia illa, quae Paulus de promissione loquitur. Male etiam scriberet ad Ephesios, gratia nos saluatos esse, et donum Dei esse, non ex operibus. Item Paulus allegat Abraham, allegat Dauidem, at hi de circumcisione habuerunt mandatum Dei. Itaque si vlla opera iustificabant, necesse erat illa opera tunc cum mendatum haberent, etiam iustificasse, sed recte docet Augustinus Paulum de tota lege loqui, sicut prolixe disputat de spiritu et litera, vbi postremo ait. His igitur consideratis pertractisque pro viribus quas Dominus donare dignatur, colligimus non iustificari hominem praeceptis bonae vitae, nisi per fidem lesu Christi.

Et ne putemus temere excidisse Paule sentenciam, quod fides iustificet, longa disputacione munit et confirmat eam in quarto Capite ad Romanos. Et deinde in omnibus 62) Epistolis repetit.

Sie ait Capite quarto 6 3) ad Roma. Operanti merces non imputatur secundum gratiam, sed secundum debitum. Ei autem qui non operatur, credit autem in eum qui iustificat impium, reputatur fides eius ad iusticiam. Hic clare dicit fidem ipsam imputari ad iusticiam. Fides igitur est illa res, quam Deus pronunciat esse iusticiam, et addit gratis imputari. Et negat posse gratis imputari, si propter opera deberetur. Quare excludit etiam meritum operum moralium. Nam si his deberetur iustificatio coram Deo, non imputaretur fides ad iusticiam sine operibus.

Et postea. Dicimus enim quod Abrahae im-

putata est f.des ad iusticiam.

Capite v. ait. Iustificati ex fide, pacem habemus erga Deum, id est, habemus conscientias tranquillas et lactas coram Deo.

Roma, iiij. Corde creditur ad iusticiam. Hic

pronunciat fidem, esse iusticiam cordis.

Ad Galatas ij. Nos in Christo lesu credimus, vt iustificemur ex fide Christi, et non ex operibus legis.

Ad Ephes. ij. Gratia enim saluati estis per fidem, et hoc non ex vobis, Dei enim donum est, non ex operibus, ne quis glorietur.

Iohannis primo. 64) Dedit eis potestatem filies Dei fieri, his qui credunt in nomine eius, qui non ex sanguinibus, neque ex voluntate carnis, neque ex voluntate viri, sed ex Deo nati sunt.

lohannis iij. Sicut Moises exaltauit serpentem in deserto, ita exaltari oportet filium hominis, vt

omnis qui credit in ipsum non pereat.

Item, Non misit Deus filium suum in mundum, vt iudicet mundum, sed vt saluetur mundus per ipsum. Qui credit in cam, non iudicatur.

Actuum xiij. Notum igitur sit vobis viri fratres, quod per hunc vobis remissio peccatorum annunciatur, et ab omnibus quibus non potuistis in lege iustificari, in hoc omnis qui eredit iustificatur. Quomodo potuit clarius de officio Christi, et de iustificatione dici? Lex inquit non iustificabut, Ideo Christus datus est, vt credamus nos propter ipsum iustificari. Aperte detrahit legi iustificationem, Ergo propter Christum iusti reputamur, cum cuedimus nobis Deum placatum esse propter ipsum.

dimus nobis Deum placatum esse propter ipsum.

Actuum iiij. Hie est lapis qui reprobatus est a vobis aedificantibus, qui factus est in caput anguli, Et non est in alique alio salus. Neque entu aliud nomen est sub coelo datum hominibus, in quo oporteat nos saluos fieri. Nomen autem Christi tautum fide apprehenditur. Igitur fiducia nominis Christi, non fiducia nostrorum operum saluamur. Nomen enim hic significat causam quae allegatur propter quam contingit salus. Et allegare nomen Christi, est confidere nomine 65) Christi, tanquam causa, seu precio, propter quod saluamur.

Actuum xv. Fide purificans corda cerum. Quare fides illa de qua loquuntur Apostoli, non est ociosa noticia, sed res accipiens spiritum canctum, et iustificans nos.

Abacuc primo. Iustus ex fide viuet. His primum dicit homines fide esse iustos, qua credunt Deum propicium esse, et addit, quod cadem fides viuificet, quia haco fides parit in corde pacem et gaudium, et vitam acternam.

Esalae liij. Noticia eius iustificabit multos. Quid est autem noticia Christi, nisi nosse beneficia Christi, promissiones, quas per Euangelium sparsit in mundum? Et hace beneficia nosse, proprie et vere est credere in Christum, oredere, quod quae promisit Deus propter Christum, certo praestet.

Sed plena est scriptura talibus testimonija,

<sup>62)</sup> omnibus] Ed. 3. typ. err.: omibus

<sup>63)</sup> quarto] Ed. 3.: 4.

<sup>64)</sup> primo.] Ed. 3.: 1.

<sup>65)</sup> nomine] Ed. 8.: nomini

quia alibi legem, alibi promissiones de Christo, et de remissione peccatorum, et de gratuita acceptatione propter Christum tradit. Extant et apud S. Patres sparsim similia testimonia. Ambrosius enim inquit in Epistola ad Ireneum grendam. Subditus autem mundus eo per legem factus est, quia ex praescripto legis omnes conueniuntur, et ex operibus legis nemo iustificatur, id est, quia per legem peccatum cognoscitar, sed culpa non relaxatur. Videbatur lex nocuisse, quae omnes fecerat peccatures, sed veniens Dominus lesus peccatum omnibus quod nemo poterat euitare, donauit, et chircgraphum nostrum sui sanguinis effusione deleuit. Hoc est, quod ait. Abundauit peccatum per legem, Superabundanit autem gratia per lesum. Quia postquam totus mundus subditus factus est, totius mundi peccatum abstulit, sicut testificatus est lohannes dicens. Rece agnus Dei, ecce qui tollit peccatum 66) mundi. Et ideo nemo glorietur in operibus, quia nemo factis suis iustificatur. Sed qui iustus est, donatum habet, quia post lauacrum instificatus est. Fides ergo est, quae liberat per sanguinem Christi, quia beatus ille cui peccatum remittitur, et venia donatur. Haec sunt Ambrosij verba, quae aperte patrocinantur nostrae sentenciae, detrahit operibus instificationem, et tribuit fidei, quod liberet per sanguinem Christi. Conferantur in vnum aceruum Sentenciarij omnes, qui magnificis titulis ornantur. Nam alij vocantur angelici, alij subtiles, alij irrefragabiles, Omnes isti lecti et relecti non tantum conferent ad intelligendum Paulum, quantum confert haec vna Ambrosij sentencia.

In eandem sentenciam multa contra Pelagianos scribit Augustinus, de spiritu et litera sic ait. Ideo quippe, proponitur iusticia legis, quod qui fecerit eam, viuet in illa, vt cum quisque infirmitatem suam cognouerit, non per suas vires, neque per literam ipsius legis, quod fieri pon potest. Sed per fidem concilians instificatorem, perueniat, et faciat, et viuat in ea, 66a) Opus rectum quod qui fecerit, viuet in eo, non fit, niei in iustificato. Iustificatio autem ex fide impetratur. Hic clare dicit instificatorem fide conciliari, et iustificationem fide impetrari. Et paulo post. Ex lege timemus Deum, ex fide speramus in Deum, sed timentibus poenam absconditur gratia, sub quo timore anima laborana etc. per fidem confugiat ad misericordiam Dei, vt det quod iubet. Hic docet lege terreri corda, fide autem consolationem capere, et docet prius fide apprehendere misericordiam, quam legem facere conemur. Recitabimus paule post et alia quaedam.

Profecto mirum est adversaries tot locis seripturae nihil moneri, quae aperte tribuunt iustificationem fidel, et quidem detrahunt operibus. Num frustra existimant toties idem repeti? Num arbitrantur excidiese spiritui sancto non animaduertenti has voces? Sed excegitauerunt etiam cauillum quo eludunt, dicunt de fide formata accipi debere, hoc est, non tribuunt fidei justificationem, nisi propter dilectionem, imo prorsus non tribnunt fidei iustificationem, sed tantum dilectioni, quia somniant tidem posse stare cum peccato mortali. Quorsum hoc pertinet, nisi vt promissionem iterum abeleant, et redeant ad legem. Si fides accipit remissionem peccatorum propter dilectionem, semper erit incerta remissio peccatorum, quia nunquam diligimus tantum quantum debemus, imo non diligimus, nisi certo statuant corda, quod donata sit nobis remissio peccatorum. Ita adversarij dum requirant fiduciam propriae 67) dilectionis in remissione peccatorum et iustificatione, Euangelium de gratuita remissione peccatorum prorsus abolent, cum tamen dilectionem illam neque praestent, neque intelligant, nisi credant gratis accipi remissionem peccatorum.

Nos quoque dicimus, quod dilectio fidem sequi debeat, sicut et Paulus ait, In Christo Iesu neque circumcisio aliquid valet, neque praepucium, sed fides per dilectionem efficax. Neque tamen ideo senciendum est, quod fiducia huius dilectionis, aut propter hanc dilectionem accipiamus remissionem peccatorum et reconciliationem, sicut neque accipimus remissionem peccatorum propter alia opera sequentia. Sed sola fide et quidem fide proprie dicta accipitur remissio peccatorum, quia promissio non potest accipi nisi fide. Est autem fides proprie dicta quae assentitur promissioni, de hac fide loquitur scriptura. Et quia accipit remissionem peccatorum, et reconciliat nos Deo, prius hac fide justi reputamur propter Christum, quam diligimus, ac legem facimus, et si necessario sequitur dilectio. Neque vero baec fides est ociosa noticia, nec potest stare cum peccato mortali, sed est opus spiritus sancti, quo liberamur a morte, quo eriguntur et viuificantur perterrefactae mentes. Et quia sola hacc fides accipit remissionem peccatorum, et reddit nos acceptos Deo, et affert spiritum sanctum, 68) rectius vocari gratia gratum faciens poterat, quam effectus sequens, videlicet dilectio. Hactenus satis copiose ostendimus et testimonijs scripturae, et argumentis ex scriptura sumptis, vt res magis fieret perspicua, quod sola fide consequimur remissionem peccatorum propter Chri-

<sup>66)</sup> pencatum] Ed. 4.: peccata.
66a) in ea,] Ed. 4.: in ea.

<sup>67)</sup> propriae] Editt. 2—4: proprie
68) et affert spiritum sinctum,] Editt. 2—4: et reddit conscientius pacatas ac tranquillas,

stum, et quod sola fide iustificamer, hoc est, ex iniustis iusti efficiamur, seu regeneremar. Facile antera iudicari potest, quam necessaria sit hujus fidei cognitio, quia in hac vna conspicitur Christi officium, hac vna accipimus Christi beneficia, hacc vna affert certam et firmam consolationem pijs mertibus, Et oportet in Ecclesia extare doctrinam, ex qua concipiant pij certam spem salutis. Nam aduersarij infoeliciter consulunt hominibus dum inbent dubitare, Vtrum consequamur 69) remissionem peccatorum. Quomodo in morte sustentabunt se isti, qui de hac fide nihil audinerunt, qui putant dubitandum esse, Vtrum consequantur remissionem peccatorum. Praeterea necesse est retineri in Ecclesia Christi, Euangelium, hoc est, promissionem, quod gratis propter Christum remittuntur peccata, ld Euangelium penitus abolent, qui de hac fide, de qua loquimur, nihil docent. At Scholastici ne verbum quidem de hac fide tradunt. Hos sequuntur aduersarij nostri, et improbant hanc fidem. Nec vident se totam promissionem gratuitae remissionis peccatorum, et iusticiae Christi abolere improbata 70) hac fide.

## DE DILECTIONE ET IMPLETIONE LEGIS.

Hic objiciunt aduersarij. Si vis in vitam 71) ingredi, serua mandata. Item factores legis iustificabuntur, et alia multa similia de lege, et operibus ad quae priusquam respondemus dicendum est, quid nos de dilectione, et impletione legis sentiamus. Scriptum est apud Prophetam. Dabo legem meam in corda eorum. Et Roma. iij. ait Pauins, legem stabiliri non aboleri per fidem, et Christus ait. Si vis ingredi in vitam, serua mandata. Item, Si dilectionem non habeam, nihil sum. Hae sententiae et similes testantur, quod oporteat legem in nobis inchoari, et magis magisque fieri. Loquimur autem non de ceremonijs, sed de illa lege, quae praecipit de motibus cordis, videlicet de decalogo. Quia vero fides affert spiritum sanctum, et parit nouam vitam in cordibus, necesse. est, quod pariat spirituales motus in cordibus. Et qui sint illi motus ostendit Propheta cum ait. Dabo legem meam in corda eorum. Postquam igitur fide instificati et renati sumns, incipimus Deum timere, diligere, petere, et expectare ab eo auxilium, gratias agere et praedicare, et obedire ei in afflictionibus. Incipimus et diligere proximos, quia, corda habent spirituales et sanctos motus.

Haec non possunt fieri, nist postquam fide instificati sumus, et repati accipimus spiritum sanctum. Primum quia lex non potest fieri sine Christo. Item, Lex non potest fieri sine apiritu sancto. At spiritus sanctus accipitur fide, iunta illud Pauli, Galat. iij. 72) Vt promissionem spiritus accipiamus per fidem. Item, quomodo potest humanum cor diligere Deum, dum sentit eum horribiliter irasci, et opprimere nos temperalibus et perpetuis calamitatibus. Lex autem semper accusat nos, semper ostendit irasci Deum. Non igitur diligitur Deus, nisi postquam apprehendimus fide misericordiam. Ita demum fit obiectum amabile.

Quanquam igitur ciuilia opera, hoc est, externa opera legis sine Christo, et sine spirita sancto aliqua ex parte fieri possint, tamen apparet ex his quae diximus, illa quae sunt proprie legis diuinae, hoc est, affectus cordis erga Deum qui praecipiuntur in prima tabula, non posse fieri sine spiritu sancte. Sed aduersarij nostri sunt suaues theologi, Intuentur secundam tabulam, et politica opera, primam nihil curant, quasi nihil pertineat ad rem, aut certe tantum externos cultus requirunt. Illam aeternam legem, et longe positam supra omnium creaturarum sensum atque inteliectum, Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde, prersus non considerant.

At Christus ad hoe datus est, vt propter eum donentur nobis remissio peccatorum, et spiritus sanctus, qui nouam et acternam vitam ac acternam iusticiam in nobis pariat. 78) Quare non potest lex vere fieri, nisi accepto spiritu sancto per fidem. Ideo Paulus dicit legem stabiliri per fidem, non aboleri, quia lex ita demum fieri potest, cum contigit spiritus sanctus. Et Paulus docet ij. Corinth. iij. velamen quo facies Moisi tecta est, now posse tolli, nisi fide in Christum, qua accipitur spiritus sanctus. Sic enim ait, sed vsque in hodiernum diem cum legitur Moises, velamen positum est super cor corum. Cum autem conversi fuerint ad Deum auferetur velamen, Dominus autem spiritus est, Vbi autem spiritus Domini, ibi libertas. Velamen intelligit Paulus, humanam opinionem de tota lege, decalogo et ceremonijs, videlicet quod hypocritae putant externa et ciuilia opera satisfacere legi Dei, et sacrificia et cultus ex opere operato instificare coram Deo. Tunc autem detrahitur

, (\*J

<sup>69)</sup> consequamur] Editt. 2—4.; consequanter

<sup>70)</sup> improbata] Ed. 3. typ. pr.: improbat

<sup>71)</sup> in vitam] Ed. 4.: ad vitam

<sup>72)</sup> Gulat. Mj. Ed. S.: Gulatas tertio.

<sup>73)</sup> in nobis pariat.] post hace verba en Edita. 2-4. uddita essat hacece: Primum ostendat Christum, sicut Iohan. 16. scriptum est. Ille me clarificabit, quia de meo accipiet et annunciabit uobis. Deinde et alia dona afferat, dilectionem, inuocationem, gratiarum actionem, castitatum, pademiasa.

makis hoc velumes, how esty enimitar his error, quando Deux estendit estellius nostris immundicien nostram, et magnitudirem peccati. Ibi primum vidumus nos lenge abesse ab impletione legis. Ibi agnescimus quemodo caro secura atque ocissa non timeat Deum, nes vere statuat respici nos a Deo, sed essu nasci, et occidere homines. Ibi experimur nos non credere, quod Deus ignosent, et exaudiat. Cum autem audite Euangelio et remissione peccatorum fide eriginur, concipinua spiritum sanctum, vt iam recte de Deo sentire possimus, et timere Deum, et credere ei etc. Exhis apparet non posse legem sine Christo, et sine spiritu sancto fieri.

Profitemen igitar qued necesse sit inchoari in nobis, et subinde magis magisque fieri legem. Et complectimur simul verunque, videlicet spiritaales motus et externa bema epera. Falso igitur calumniantur nos adversarij, quod nostri non dectant bona opera, cum ea nea solum requirant; sed etiam ostendant, quemodo fieri pessint. Eucatas coarguit hypocritas, qui suis viribus conantus legem facere, quod non possint praestare, quae conantur. Longe cuim imbesililor est humana matura, quam vt suis viribus resistere diabelo possit, qui habet captinos omnes, qui non sunt liberati per fidem. Petencia Christi epus est adversus diabolum, videlicet, vt quia scimus nos propter Christum exaudiri, et habere promissionem, petamus, vt gubernet et propugnet nos spiritus sanctus, ne decepti erremus, ne impulsi contra voluntatem Dei aliquid suscipiamus, sicut Psalmus decet. Captinam duxit captinitatem, dedit dona hominibus. Christus enim vicit diabolum et dedit nobis promissionem, et spiritum sanctum, vt auxilio dinino vincamus et ipsi. Et .1. Iohannis .iij. Ad hoc apparuit filius Dei, vt soluat opera diabell. Deinde non hoc tantum docemus, quomodo fieri lex possit, sed etiam quomodo. Deo placeat, si quid fit, videlicet non quia legi satisfaciamus, sed quia sumus in Christo. Sicut paulo post dicemus. Constat igitur nostros requirere bona opera. Imo addimus et hoc, quod impossibile sit dilectionem Dei, etsi exigna est, diuellere a fide, quia per Christum acceditur ad Patrem, et accepta remissione peccatorum vere iam statuimus nos habere Deum, hoc est, nos Deo curae esse, inuocamus, agimus gratias, timemus, diligimus, sicut Iohannes docet in prima Epistola. Nos diligimus cum, inquit, quia prior dilexit nos, videlicet quia dedit pro nobis filium, et remisit nobis poccata. Ita significat necedere fidem, 74) sequi dilectionem. Item: fides illa, de qua loquimur, existit la poenitentia, hoc ent, outicipitur in istroribus conscientiae, gabe sea tit iran Dei aduersus nostra peccata, et quaeris. remissionem peccatorum et liberari a peccato. Etc in talibus terroribus et alijs afflictionibus debet hace fides crescere et confirmari. Quare non potest existere in his, qui accundum carnem viumat, qui delectantur cupiditatibus suis, et obtemperant eis. Ideo Paulus ait. Nulla nunc damnatio est his qui sunt in Christo Iesu, qui non secundam carnem ambulant, sed secundum spiritum. Item. Debitores sumus non carni, vi secundam carneme viuamus. Si enim secundum carnem vixeritis, meriemini, Sin autem spiritu actiones corporis mortificabitis, viuetis. Quare fides illa quae accipit remissionem peccatorum in corde perterrefacto, es fugiente peccatum, non manet in his qui obtemperant cupiditatibus, nec existit cum mortali peccato.

Ex his effectibus fidei excerpunt adversariji vnum, videlicet dilectionem, et docent, quod dilectio iustificet. Its manifeste apparet eos tantum docere legem. Non prius docent accipere remissionem peccatorum per fidem. Non docent de mediatore Christo, qued propter Christam habeamus 75) Deum propicium, sed propter nostram dilectionem. Et tamen qualis sit illa dilectio, non dicunt, neque dicere possunt. Praedicant se legem implere, cum hace gloria preprie debeatur Christo, et fiduciant propriorum operum opponunt iudicio Dei, dicunt emim se de condigno mereri gratiam et vitam actumam. Hace est simpliciter impia et vana fiducia. Nam in hac vita non possumus legi satisfacere, quia natura carnalis non desinit malos affectus parere, et si his resistit spiritus in nobis.

Sed quaerat aliquis. Cum et nos fateamur dilectionem esse opus spiritus sancti, cumque sit iusticia, quia est impletio legis, cur non deceamus, quod iustificet? Ad hos respondendum est. Primum hoc certum est, quod non accipimus remissionem peccatorum, neque per dilectionem, neque propter dilectionem nostram, sed propter Christum sela fide. Sola fides, quae intuetur in premissionem, et sentit ideo certo statuendum esse, quod Dous ignoscat, quia Christus non sit frustra mortuus etc. vincit terrores peccati et mortis. Si quis dubitat, Vtrum remittantur sibi peccata, contumelia afficit Christum, cum peccatum suum iudicat maius, aut efficacius esse, quam mortem et promissionem Christi. Cum Paulus dicat gratiam exuberare supra peccatum, hoc est, misericordiam ampliorem esse quam peccatum, Si quis sentit se ideo consequi remissionem peceatorum, quia diligit, afficit contumelia Christum, et comperiet in iudicio Dei hanc fiduciam propriae iusticiae impiam et inanem

<sup>74)</sup> fidem, Bd. 4. 199; err.: Allem,

<sup>76)</sup> habeemus] Editt. 2-de: habeemus

esse. Ergo necesse est quod fides reconciliet, et instificet. 76) Et sicut non accipimus remissionem peccatorum per alias virtutes legis, seu propter eas, videlicet propter pacientiam, castitatem, obe-dientiam erga Magistratus etc. Et tamen has virtates sequi opurtet. Ita neque propter dilectionem Dei accipimus remissionem peccatorum, etsi sequi cam necesse est. Caeterum nota est consuetudo sermonis, quod interdum eodem verbo causam et effectus complectimur κατά συνεκδοχήν. \*) Ita Lucae septimo, ait Christus. Remittuntur ei peccata multa, quia dilexit multum. Interpretatur enim seipsum Christus, cum addit. Fides tua saluam te feest. Non igitur voluit Christus, quod mulier illo epere dilectionis merita esset remissionem peccatorum. Ideo enim clare dicit, Fides tua saluam te fecit. At fides est, quae apprehendit misericordiam propter verbum Dei gratis. Si quis hoc neat fidem esse; prorsus non intelligit quid sit fides. Le ipsa historia hoc loco ostendit, quid vocet dilectionem. \*\*) Mulier venit hanc afferens de Christo opinionem, quod apud ipsum quaerenda esset remissio peccatorum. Hic cultus est summus cultus Christi. Nihil potuit maius 77) tribuere Christo. Hoc erat vere Messiam agnoscere, quaerere spud eum remissionem peccatorum. Porro sic de Christo sentire, sic colere, sic complecti Christum est vere credere. Christus autem vsus est verbo dilectionis non apud mulierem, sed adversus Phariscum, quia totum cultum Pharisci, cum toto cultu mulieris comparabat. \*\*\*) Obiurgat Phariseum, quod

يوالانتثار القوفي فالتالوفي والوال 75) et instificet.] Editt. 2-4.: et ex iniusto instum efficiat.

Vrgen-

Wirtum-

dum est

Et dicitur hoe adnersus superbum Pharisteum qui deficie-

non agnosceret ipsum:esse Messiani; et al hi externa officia ipsi preisstaret, vt hospiti, viro magno et sancto, Ostendit mulierculam, et praedicat huius cultum, vngenta, lachrynias etc. quae omnie erant signa fidei, et confessio quaedam, quod videlicet apud Christum quaercret remissionem peedatorum. Magnum profecto exemplum est, quod non sine causa commouit Christum, vt obiusgaret Phariseam virum sapientem, et honestum, sed non credentem. Hanc ei impietatem exprobrat, et admenet eum exemplo mulierculae, significane turpe ci esse, quod cum indocta muliercula credat Deo. ipse legis doctor, non credat, non agnoscat Messiam, non quaerat apud eum remissionem peccatorum et salutem. Sie igitur totum cultum laudat, vt saepe fit in scripturis, vt vno verbo multa complectamur, vt infra latius dicemus in similibus lecis, vt Date elemosymam et omnia erunt munda: Non tantum elemosynas requirit, sed etiam iusticiam fidei. Ita hie ait. Remittantur ei peccata multa, quia dilexit multam, id est, quia me vere coluit fide et exercitijs et signis fidei. Totum cultum comprehendit. Interim tamen hoc docet, quod proprie accipiatur fide remissie peccatorum. Etsi dilectio, confessio et alij boni fructus sequi debeant. Quare non hoc walt, quod fructua illi sint precium, sint propiciatie propter quam detur re-

bat eam esse peccatricem. Imo respondet Christus, Adeo non est peccatrix, vt iam non solum fide vos praeuenerit sed vel charitate superauerit, Et in institiam item legis pertienit, ad quam tu sectando longe adhuc abes. Igitur, Non illi, sed tibi dico, vt iam seias etiam foras absolutam et non iam peccatricem a vobis habendam esse, quia melior est vobis, plus diligit quam tu, et iustior est lege quam vos, Ideo nec secundum legem volo cam haberi peccatricem apud vos, et etiam publice cam absoluo, vt quae etiam in vestra legis iusticia vos vicerit et condemnarit. Est ergo Inuersio Rhetorica. Ipsa est peccatrix, et tamen ipsa est iusta, tu vero peccator, quia facit fòris, quae tu non facis, Et peccata cius scias esse remissa. Sic ostendit Christus displicere sibi peccatricem appellari ab co qui maior erat eccator, et trabe sua neglecta festucam istius iudicat. ,3. Ipsa parabola confirmat remissionem gratuitam esse priorem et sequi dilectionem, quia is cui plura dimittuntur, plus di-ligit, Recte, ait Christas, Iudicasti, Ergo rectum est dilectionem sequi remissionem peccatorum. Facit autem hysteron proteron contra Pharisaeum, vt eam etiam publice absolutam ostendat, vt dixi, coram mundo, quia non solum credit coram Deo, sed etiam ostendit suam fidem mundo, ergo Et coram mundo ese Iusta, et non amplius peccatrix.

<sup>77)</sup> maius] Ed. 3.: magis

Textus verba; guad interdum eodem verbo — nard over-dogny. Lutherus in suo Editionis principis exemplo (conf. supra p. 401 sqq.) lineis quidem subnotavit, sed in margine laterali mitil adscripsit.

<sup>\*\*)</sup> Verba: Et ipsa historia hoc loco ostendit, quid vouet dilectionem. Lutherns lineis subnotavit, et in margine latei. gali adeeripeit: Dilexit multum.

<sup>- \* \* \* )</sup> Verios: Ohristus autem vsus est verbo dilectionis — cultu mulieris comparabat. Lutherus kineis subnotavit, sed in margine laterali nikil adscripeit. — Ad hos autem tres locos margine interan man dateripsis. — Ad not autem tres locos in his tribus notis signatos, qui fol. N iljs än. 1. 2., iin. 11. 12., iin. 12. 12., iin. 12. 13., iin. 13. 15., iin. 13. 15., iin. 13. 15., iin. 14. 15., iin. 14. 15., iin. 15.,

<sup>(1.</sup> Fides tua to saluam fecit quia hoc ad mulierem dixit ostendens non dilectione sed fide omnia meruisse. Ergo fides accepit remissionem peccatorum.

<sup>2.</sup> Cui minus dimittitur minus diligit. Ergo remitti est ante diligere. Quare et illud sic interprete-tur. Dimittuntur ei peccata multa qui dilexit

<sup>1 -</sup> remissio fides deculta / hine 2 - institu

I remissio charitas publica hine institution libi Tua fides (dixie) sal.

Ideo Hic Tibi dico qui publice cam dammasti
Ble gefellt bie bas 3ch inspire fle auch fur ench unb mach emerun eignen gefes recht quia dimissa ei peccata esse debietis concedere Et non peccatricem Iudicaro. [Ab hae annot., quam ex ipeo Lutheri exemplo descripsi et cum Moarlini aporapho contuki, en, quam Spiekerus in hibro supra p. 403 sq. laudato p. 581 sq. affert, zatavillis logie discrepat.]

minifo peccataminy quae mechilet nos Dec. De magna re disputamus, de honore Christi, et vade petent behae mentes certam et firmam consolationem. Vtram fiducia collacanda sit in Christam. an in opera nostra. Quod si in opera nostra collocanda erit, detrahitur Christo bonos mediatoris et propiciatoris. Et tamen comperiemus in iudicio Dei hanc fiduciam vanam sesse et conscientias inde macre in desperationem. Quod si remissio peccatorum, et reconciliatio non contingit gratis propter Christum, sed propter nostram dilectionem, nemo habiturus est remissionem peccatorum, nisi vbi totam legem fecerit, quia lex non iustificat, donec nos accusare potest. Patet igitur, cum instificatio sit reconciliatio propter Christum, quod fide iustificemur, quia certissimum est sola fide accipi remissionem peccatorum.

Nunc igitur respondeamus ad illam objectionem. quam supra proposuimus. 78) Recte cogitant aduersarij dilectionem esse legis impletionem, 79) et obedientia erga legem certe est iusticia, sed hoc fallit ees quod putant nos ex lege iustificari. Cum autem non iustificemur ex lege, sed remissionem peccatorum et reconciliationem accipiamus fide propter Christam, non propter dilectionem aut legis impletionem, Sequitar necessarie, quod fide in Christum fustificemur.

Secundo, hace ipsa legis impletio quae sequitur renouationem, est exigua et immunda. Quanquam enim renouatio inchesta est, tamen haerent adhuc in natura reliquiae peceati, quae semper accusant nos, nisi fide in Christum apprehendamus remissionem peccatorum, et sciamus nos ha-bere accessum ad Denm, non propter nostram impletionem legis, sed propter Christum. Ideo illa legis impletio non est accepts, anguser seinesm, sed propter fidem.

Dainde illa legis impletio, seu obedientia erma legem, est quidem justicia cum est integra, sed in nobis est exigua et immunda. Ideo non places propter seipsam, non est accepta propter seipsam. Quanquam autem ex his quae supra dicta sunt constet iustificationem, non solum initium renoustionis significare, sed reconciliationem, qua etiam postea accepti sumus. Tamen nunc multo clarius perspici poterit, quod illa inchasta legis impletio non iustificet, quia tantum est accepta propter fidem. Nec est confidendum, quod propria perfectione, et impletione legis, coram Deo iusticreputemur, ac

non potius propter Christum.

Primum, quia Christus non desimit esse mediator, postquam renovati sumus. Errant qui fingunt eum tantum primam gratiam meritum esse, nos postea placere nostra legis impletione, et mereri vitam aeternam. Manet mediator Christus, et semper statuere debemus, quod propter ipsum habeamus placatum Deum, etiam si nos indigni simus. Sicut Paulas aperte docet, cum ait. Nihil mihi conscius sum, sed in hoc non instificatus sum, sed sentit se fide reputari iustum propter Christum. Iuxta illud, Beati quorum remissae sunt iniquitates. Illa autem remissio semper accipitur fide. Item, Imputacio iusticiae Euangelij est ex promissione, igitur semper accipitur fide, semper statuendum est, quod fide propter Christum iusti reputemur. Si renati postea sentire deberent se acceptos fore propter impletionem legis, quando esset conscientia certa, se placere Deo, cum nunquam legi satisfaciamus. Ideo semper ad promissionem recurrendum est, hac sustentanda est infilmitas nostra, et statuendum nos propter Christian iustos reputari, qui sedet ad dextram Patris, et perpetuo interpellat pro nobis. Hune Pontificem contumelia afficit, siquis sentit se iam iustum et acceptum esse, propter propriam impletionem legis, non propter illius promissionem. Nec intelligi potest quomodo fingi quest homo justus esse coram Deo excluso propiciatore et mediatore Christe.

Item quid opus est longa disputatione? Tota Scriptura, tota Ecclesia clamat legi non satisfieri. Non igitur placet illa inchoata legis impletio, propter seipsam, sed propter fidem in Chirkstum. Alioqui lex semper accusat nos, quis enim satis diligit, aut satis timet Deum, quis satis pacienter sustinet afflictiones a Deo impositas, quis non saepe dubitat? Vtrum Dei consilio an casu regantur res humanae, quis non saepe dubitat? Vtrum a Deo exaudiatur, quis non saepe stomachatur, quod impij fortuna meliore vtuntur, quam pij, quod pij ab impijs opprimuntur, quis satisfacit vocationi suae, quis diligit proximum sicut seinsum, quis non irritatur a concupiscentia? Ideo Paulus inquit, Non quod volo bonum, hoc facio,

<sup>78)</sup> ad illam obiectionem, quam supra proposuimus.] Editt. 2-4.: ad questionem supra propositam, quare dilectio non iu-

<sup>79)</sup> et obedientia erga legem certe est iusticia, --aliquoties dictum est. (p. 455.)] pro his verbis Editionis 1. le-guatur in Editt. 2—4. haecoe: Et obedientia erga legem esset iusticia, si legem faceremus. Hactenus autem ostendimus quod ideo datae sint promissiones, quia legem non possimus facere. Eamque ob causam negat Paulus nos [Ed. 4. typ. er.: non pro: nos] ex lege iustificari. Aduersarij falluntur, quia in hac tota controuersia, nihil nisi legem intuentur. Neque enin potest aliter [Ed. 3.: aliter potest pro: potest aliter] indicare ratio humans, quam ex lege quaerendam esse iusticiam, quia obedientia erga legem sit iusticia. Sed Euangelium rescent nos a lege ad promissiones, et doset, quod iusti reputemur, non propter obedientiam erga legem. Non enim satisfacimus legi, Sed propterea quia donatur nobis reconciliatio propter Christum, Et hanc tantum fide accipimus. Priusquam igitur legem facimus, oportet accipere fide remissionem peccatorum et reconciliationem. Bone Deus, que ore audent nominare Christum, que uultu audent aspicere ipses Euangelij libros isti qui negant nos sola fide propter Christum coasequi remissionem peccatorum?

pi-quod molo malum, litens, Mente servie legi Del, Caran autem servio legi peccati. Hic apente praedicat se legi percenti servire. Et David sit. en intres in judicium cum seruo tuo, quia non Instificabitur in conspectu tuo omnis viuens. Hic ethm serus Dei depresatur indicium. Item, Bestus vir cui mon imputat Dominus peccatum. Semper igitur in hac infirmitate nestra adest peccatum, quod imputari puterat, de quo paulo post in-quit. Pro hoe orabit ad te omnis sanctus. Hic Satemilit sanctus etiam oportere petere remissionem pecosterum. Plusquam coeci sunt, qui malos affectus in carne non sentiunt esse peccata, de quibus Paulus dicit, Caro concupiscit aduersus spiritum, spiritus aduersus carnem, caro diffidit Deo, confidit rebus praesentibus, quaerit humana auxilia in calamitate, ctiam contra voluntatem Dei, fugit afflictiones quas debebat tolerare propter mandatum Dei, dubitat de Dei miserisordia etc. Oum talibus affectibus luctatur spiritus sanctus in cordibus vt eos reprimat, ac mortificet, et inserat nones spirituales motas. Sed de hec loco infra plura testimonia colligemos, quanquam vique obuia sunt, non solum in scripturis, sed etiam in sanctis Patribus.

Praeclare inquit Augustinus. Omnia mandata Dei implentur, quando quidquid non fit ignoscitur. Requirit igitar fidem, etiam in bonis operibus vt credamus nos placere Deo propter Christum, nec opera ipsa per se digna esse quae placeant.

Et Lieronymus contra Pelagianos. Tunc ergo insti sumus, quando nos peccatores fatemur. Et insticia nostra non ex proprio merito, sed ex Dei consistit miscricordia. Oportet igitur adesse fidem in illa inchoata legis implecione, quae statuat nos propter Christum habere Deum placatum. Nam miscricordia non potest apprehendi nisi fide, sicut supra aliquoties dictum est. 79)

Quare cum, ait Paulus 80) legem stabiliri per filem, nem salum hac 81) intelligi oportet, quod fide renati concipiant spiritum sanctum, et habeant mateus, sansencientes legi Dei, sed multo maxime mateus et hoc addere, quod sentire nes oportet 82) quod procul a perfectione legis absimus. Quare mon persumus atatuere, quod coram Deo iusti reputateur, propter, nostram impletionem legis, 46) Sed quaerenda est alibi iustificatio, vt conscientis

manage cert

dinte fugientes indicium Dei, iraccimir Beo. Sentindum est igitur quod recentilisti fide propter Christum insti reputentir, nen propter legem, mit propter opera nostra. Sed quod hace inchesta impletie legis placeat propter fidem. Et quod purpter fidem non impetetur hec quod deest impletival legis, etiansi conspectus impuritatis nostrae perterrefacit non. Iam al est alibi quaerenda instificant. Longe supra nestrata mundiciem, inicionge supra ipsam legem collecari debent more et estisfactio Christi nebis donsta, vt statuamus nestrata, nen propter illam satisfactionem habere propicium Deum, nen propter nestram impletionem legis. 88)

Hoc docet Paulus ad Galat. iij. cum ait. Christus redemit nos a maledictione legis, factus pró nobis maledictum, hoc est, lex damnet omnes homines, Sed Christus quia sine peccato subijt pecnam peccati, et victima pro nobis factus est, suitalk illud ius legis, ne accuset, ne damnet hos. qui credunt in ipsum, quia ipse est propiciatio pro eis, propter quam nunc justi reputantur. Cum antem insti reputentur, lex non potest cos accusare, aut damnare, etiamsi reipsa legi non satisfecerine 👭 In candem sentenciam scribit all Colossonses. In Christo consummati estis, quasi dicat. Etsi aflice procul abestis a perfectione legis, tamen non damnant vos reliquiae peccati, quia propter Christum habemus 85) reconciliationem certam et firmam, si creditis, etlam si hacret peccatum in carne vestra.

. 86) Semper debet in conspectu esse promis-

<sup>80)</sup> ait Panlus] Editt. 2-4: Panlus ait

<sup>[81]</sup> boc] Ed. 3.: hic

<sup>83)</sup> sentire nos opertet] Editt, 9-4.: oportet nos sentira

An See generende est alibi instificatio — non propter gostram impletionem legis.] haco sa Editt. 2—4. so re-traductus saar: Sed sentiendum ass, quod intil sea sécepti

reputemur propter Christum, non propter legem aut opera nostra, et quod hace inchoata legis impletio placeat Deo, quia sumus in Christo. Item quod propter fidem in Christum non imputetur nobis hoc quod deest impletioni legis.

<sup>84)</sup> Cum autem iusti reputentur, lex — non satisfecerint.] in Editt. 2—4. non leguntur.

<sup>65)</sup> hehemus] Editt. 2-4.: hebețis

<sup>869)</sup> Semper debet in conspecta case — — donats spiries sancto sequitur legis impletio. (p. 459.)] pro his leganter in Editt, 2.—4. hasecs profisiora: Longo enim supra mostram mundiciem, imo longe supra ipsam legem caliocari debent mors et satisfactio Christi nebis denata, ut statuarens non propter litam satisfactionem habere propictum Desm, nen propter nostram impletionem legis. Impia fiducia cet, quae collocatur in nestram impletionem legis. His nero fiducia nesessaria est, quae collocatur in satisfactionem Christi.

Tertio. Sela illa res instificat corum Dec., quae reddit

Tertio. Sela illa res instificat comm Dec, quae reddit pacutas conscientias. Donec enha conscientia fugit inficient Dei, et irascitur Dec, sen cumus insti, et ulufficati [Ed. 4: instificati pro: ninificati].

Powo sels fides reddit passess conscientias, ferste illud. Instificati ex fide passess habemus. Item, Rustus ex fide ulust, fid est, fide wholit terrores mortis, fide erigitur et constiplis gandium et witam. Réque affert fides, non quin per se sit opus diguna, sed tantem quin arcigit selletam promissionem, sibil respicione propriam digunatum.

ste, dhad: Bene propter suma promissionem, quel pter Christum suit case propietas, velit instificare, acin propter legem, aut opera neetra. In hac promissione debent pauline conscientiae quaerere recumuliationem et instificationem, hac promissione debent se sustentare, ac certe statuere, quod habeant Deum propietam, propter Christum, propter summ promissionem. Ita nunquam possuut opera senseientiam reddere pacatam, sed tamum promis-

Beta igitur-fides fustificat, et bena opera propter fidem placent. Quid contra hanc rationem adnersarij possent af-ferre? Quid possent contra manifestam ueritatem excogitare? Nam minor est certissima, quod opera nostra non possint conscientiam reddere pacatam, quando Deus iudicat et arguis mos, et ostendit nobis immundiciem nostram. Idque Scriptura saepe inculcat, in Psalme, Non intres in in-dicium cum seruo tuo, quia non iustificabitur in conspectu tuo omnis uiuens. Hic simpliciter detrahit omnibus et quidem Sanctis ac seruis Dei, gloriam iusticiae, si non ignoscat Deus, sed iudicet et argust corda corum. Nam quod alibi gloriatur de sua iusticia, loquitur de causa sua aduersus persecutores uerbi Dei, non loquitur de personali mundiciae [Ed. 4. typ. err.: mundiciae], et rogat causam et gloriam Dei defendi, Vt Psalmo 7. Iudica me Domine sesandun l'esticiam meam etc. Et alibi, Iudica Domine cam-san meam. Rursus Psalme 129, docet neminem posse sustinere iudicium Dei, si obsernet peccata nostra. Si iniquitates obserusueris Domine, Domine quis sustinebit? Et lob! 9. Verebar omnia opera mea. Item, Si lotus fuero quasi aquis nittis, et fulserint nelut mundissimae [Ed. 3.: mundissime] manus meae, tamen sordibus intinges me. Et Prouerb. 20. [Ed. 3.: Prouerbiorum vigesime.] Quis potest dicere, mundiam est cor meum? Et 1, Iohan. 1. Si dixe-. . Amus quod peccatum non babemus, ipsi nos seducimus, et veritas in nobis non est. Et in oratione dominica sancti petunt remissionem peccatorum. Habent igitur et sancti peccata. In Numerie, Et innocens non erit innocens. Et Zacharias ait. Sileat a facie Domini omnis caro. Et Menias. Omnis caro foenum, et omnis gloria eius, quasi flos agri. Exiccatum est foenum et cecidit flos, quia spiritus Domini suffianit in eo, Id est, esro et lusticia carnis non potest sustinere judicium Dei. Et Ionas inquit Cap. 2. [Ed. 3.: Capite genundo] Krustra observant uena, qui misericordian relin-quent, id est. Omnis fiducia est inanis, praeter Admeiam misericordiae. Misericordia seruat nos, propria merità proprij constas non sersent nos. Hae sententiae et similes in scripturis testantur opera nostra immunda esse, et indigere misericordia. Quare non reddunt pacatas conscientias opera, sed misericordia apprehensa per fidem.

Quarto. Christus non desinit mediator esse postquam renouati sumus. Errant qui fingunt eum tantum primam gratiam meritam esse, nos postes nostes legis impletione plaesse et semper statuere debenses, qued propter ipsum habeamus
placatum Deum, etiamsi nos indigni simus, Sicut Paulus
ait. Per hunc habemus accessum ad Deum per fidem. Nostra enim impletio legis, ut diximus, est immunda, quia natura nostra horribiliter est correpta. Ideo Psalmus inquit,
Beati quorum remissaes sunt iniquitates. Quare remissione
peccatorum opus habemus, etiam cum bona opera habemus.

Illa autem remissio semper apprehenditur fide, Ita Christus
1 maiste Pentifum est mediator. Placet igitur illa legis impletio non propter se, sed quia fide apprehendisms Chri-

sis. Si igitur praeter dilectionum et opera albiquassenda est iustificatio, et pax conscientias, ergidilectio et opera non iustificant, etsi sunt virtutes et iusticiae legis, quatenus sunt impletio legis. Et eatenus hacc obedientia legis iustificat iusticia legis, Sed hacc imperfecta iusticia legis non est accepta Deo, nisi propter fidem. Ideo non iustificat, id est, neque reconciliat, neque acgenerat, neque per se facit acceptos coram Deo.

stum, et sentimus nos habere Deum placetum, non propter

legem, sed propter Christum.

Quinto. Si sentiendum esset, quod post renouationem oportest nos acceptos fieri, non fide propter Christum, sed propter nostram impletionem legis, nonquam acquiesceret conscientia, sed ad desperationem adigeretur. Lex enim semper accusat, cum legi nunquam satisfaciamus. Id quod tota Ecclesia confitetur. Paulus enim sit, Non quod uolo bonum boc facio, sed quod nolo, malum. Item, Mente ser-uio legi Dei, Carne sutem seruio legi peccati. Quis enim satis diligit, aut satis timet Deum, quis satis pacienter sustinet afflictiones a Deo impositas, quis non saepe dubitat, Vtrum Dei consilio regantur res humanae, quis non saepe dubitat, Vtrum a Deo exaudiatur, quis non saepe stomachatur, quod impij fortuna meliore utuntur quam pij, quod pij ab impijs opprimuntur, quis non irascitur iudicio Dei, cum uidetar nos abijcere, quis satisfacit uocationi suae, quis diligit proximum sicut seipsum, quis non irritatur a concupiscentia? De his peccatis ait Psahmas, Pro hoc orabit ad te omnis sant ctus. Rie sanctos ait getere remissionem peccatorum. Plus quam coeci sunt, qui malos affectus in carne, non sentiunt esse peccata, de quibus Paulus dicit. Caro concupiscit aduersus spiritum, Spiritus aduersus carnem. Caro diffidit Deo, confidit rebus praesentibus, quaerit humana auxilia in calamitate, etiam contra ucluntatem Dei, fugit afflictiones quas iuxta mandatum Dei tolerare debebat, dubitat de Dei misericordia. Cum talibus affectibus luctatur spiritus sanctus in cordibus, at eos reprimat ao mortificet, et inserat nouos ao spirituales metus. Et Augustinus ait, Omnia mandata Dei implentur, quando quidquid non fit ignosciter. Requirit igitur fidem, etiam in bonis operibus, ut credumus nos Deo placere propter Christum, nec opera ipua per se digna esse quae placeant. Et Hieronymus contra Polagianos, Tunc ergo insti sumus, quando nos pecessores fatemur. Et iusticia nostra non ex proprio merito, sed ex Dei consistit misericordia. Oportet igitur adesse fidem in illa inchoata legis impletione, quae statuat nos propter Christum habere Deam plaentum. Nam miserioordia non putest ap-prehendi nisi fide. Itaque-prorsus est doctrina desperatio; nis, docere, quod non simus accepti fide propter Christum, sed propter propriam legis impletionem.

Ex his omnibus satis apparet, quod sola fides instificat, id est, trimum consequitur remissionem pocentorum, et reconciliationem propter Christum, et quod sola fides regenerat. Nam sola fide spiritus aanetus concipitur. Deinde quod illu incheata implatio legis non placeat per se coram Deo. Cum autem adhus alibi, nidelicet in promissione Christi, quaerenda sit instificatio. Cumque sola fides efficiat pacatam conscientiata, necesse est, quod sola fides instificet. Semper enim sentire debemus, quod non propter legen, sed propter Christum simus accepti. Non enim instificamur ex lege, sed ex promissione. Et honos Christian nen debec in legem tramsferri. Et cam faithe fusti repatrement propter Christum cum in eum credimus, non est sentiendum, quod abiecto illo mediatore, postea insti zimus

Ra his constat sola fide nee iustificari coram Dee, quia sola fide accipimus remissionem peocatorum et reconciliationem propter Christum, quia reconciliatio seu iustificatio est res promissa propter Christum, non propter legem. Itaque sola fide accipitur, Etsi denato spiritu sancto sequitur legis impletio. 86)

## RESPONSIO AD ARGVMENTA ADVER-SARIORVM.

Cognitis autem huius causae fundamentis, 87) videlicet discrimine legis et 88) promissionum, seu Euangelij, facile erit diluere ea quae aduersarij obijciunt. Citant enim dicta de lege et operibus, et omittunt dicta de promissionibus. 89). Semel autem responderi ad omnes sentencias de lege potest, 90) quod lex non possit fieri sine Christo, et 90a) si qua fiunt ciuilia opera, sine Christo, non placent Deo. Quare cum praedicantur opera, necesse est addere quod fides requiratur, quod propter fidem praedicentur, quod sint fructus et testimonia fidei. 91). Ambiguae et periculosae causae multas et varias solutiones gignunt. Verum est enim illud veteris Poetae, ὁ δ' ἄδικος λόγος. Noσων εν αύτος, φαρμάκων δείται σοφών, 92) Sed in bonis et firmis causis vna atque altera solutio sumpta ex fontibus corrigit omnia quae videntur offen-

nostra impletione legis. Etsi necesse est renatos bene operari. Et uirtutes legis, quaterus obediunt legt, sunt iusticiae, et eaterus haec obedientia legis, iustificat iusticia legis. Sed haec imperfecta 'iusticia legis non est accepta nisi propter fidem, nec potest conscientias reddere pacatas. Id tantum efficit fides quae statuit, quod propter Christum Pontificem habeamus Deum propicium. In hac promissione quaerere debent piae et perterrefactae conscientiae reconciliationem, et iustificationem, hac promissione debent se erigere ac sustentare, sicut docent haec uerbs. Iustus ex fide uiuet. Significant enim quod fides instificet, et ita iustificet, ut simul uiuificet, hoc est, erigat et consoletur conscientias, et uitam acternam et gaudium in animo pariat.

- Cognitis sutem huius causae fundamentis,] Editt. 2—4.: Cognitis his fundamentis causae,
- 85) et] Editt. 2-4.: ac
- 89) et omittunt dicta de promissionibus.] Edita. 2-4.: Dicta uero de promissionibus omittunt.
- **80)** responder, ad omnes sentencias de lege potest,] Editt. **2—4.**: responderi potest ad omnes sententias de lege,
- 90a) Christo, et Editt. 2-4.: Christo. Et
- 91) et testimonia fidei.] post hace verba in Editt. 2—4 addita sunt hace: Quid potest simplicius hac nostra doctrina dici? Necesse est enim ad cognoscenda beneficia Christia discernere promissiones a lege.
- 92) à d' ādines héyes. | Novêr semér, ] pie hase nerba in Edith. 2—4. in duce versus disposita legentur. Sunt Euripidis in Physics. 474, 475. Ed. Barnes.

dere. Id fit et in has meetra causa. Main fila mie gula quam meda recitaui interpretatur eminia dieta quae de lege et operibus citantur.

Fatemur enim scripturam alibi legem, althi Euangelium, seu gratuitam promissionem peccate-rum 93) propter Christum tradere. Verum aduersarij nostri simpliciter abolent gratuitam 94) promissionem, cum negant, quod fides iustificet, cum docent, qued propter dilectionem, et opera nestra accipiamus remissionem peccatorum, et reconciliationem. Si 95) pendet ex conditione operam nestrorum remissio peccatorum, prorsus erit incerta. 96) Erit igitur abelita promissio. Proinde nos reuocamus pias mentes ad considerandas promissiones, et de gratuita remissione peccatorum et reconciliatione quae fit per fidem in Christum docemus, Postea addimus et doetrinam legis. Et haec oportet éggoropeir, vt ait Paulus. 97) Videndum est quid legi, quid promissionibus scriptura tribuat. Sic enim laudat opera, 98) vt non tollat gratuitam promissionem. 99)

[Postquam inde a pag. 429. km. 16. usque ad hane pag. 480. km. 21. articulum de Instificatione talem exhibismus, qualis in vulgaribus Editionis principis exemplis inde a foi. I ijb km. 16. usque ad foi. O ijb km. 28. a Melanthone retractatus legitur (quinque kinese extremas eiusdem pag. O 3b item retractatas infra in textu afferemus), nunc talis proponendus est, qualis in eadem Editione isale a foi. i 3b km. 16. usque ad foi. o 4b km. 28 (?). primum typis descriptus erat. Has b½ plogulus i 3—0 et 15 kinese extremas fois i 3b in uno exemplo, quod olim Viti Theo do ri erat, in fine conservatas (vide quae supra p. 385 sqq. de exemplo quodam Norimbergensi allata sunt) ex B. Fr. Hum melii kibro supra p. 393 sq. resensito: Steut Bibliotical. Db. II. St. 7. p. 360—382. St. 8. p. 387—409. denuo recuelendas curo, interpositis singulorum foliorum numeris, quanquam certo definire nequeo, a quanam voce singulae paginae ordiantur (conf. supra p. 396 sq. nota \*)).

## DE IUSTIFICATIONE.

(Fol. i 2<sup>b</sup> med.) In quarto, quinto, et sexto, hace duo reprehendant, quod negamus homines mereri gratiam et fusticiam propriis operibus. Item, quod dicimus hominem fide iustificari, negant se hoc admittere, quod tribumus iustificationem fidel,

<sup>98)</sup> peccatorum] Editt. 2—4. rects: remissionis peccatorum

<sup>94)</sup> gratuitam] ab Editt. 2-4. abest.

<sup>95)</sup> Si] Editt. 2—4.: Si enim

<sup>96)</sup> erit incerta.] Editt. 2—4. post ha se verba addine: Nunquas enim facimus opera sufficientia.

<sup>97)</sup> legis. Et hace oportet δοθοτομείν, vt ait Paulus.] Editt. 2—4.: legis, non quod lege mereanur remissionem peocatorum, aut quod propter legem iusti reputemur, non propter Christum, Sed quia Deus requirit bona opera. Oportet enim prudentor δοθοτομείν legem et promissiones.

<sup>98)</sup> laudat opera, Kditt. 2-4.: laudat et praecipit bona opera,

<sup>99)</sup> promissionem.] Editt. 3—4,: promissionem, noc tollet Christum.

com sil-pottlement ad gratiam et engitatem. Its aperte susludant admersarii fidem a instificatione. Non dubitamus, quin Caesarea. Maiestas boni consultura faerit, quod non assensi sumus huic comptactioni praelectae, si audisset causus, quare cam recipere non possemus. Nam in omnibus rebus, quas quidem praestare possumus, cupimus morem gesere voluntati Caesaris, quem non solum propter Imperii fastigium, sed etiam propter eximias et vere heroicas virtutes colinus et reueremur. Sed hanc sentenciam, quod fides non pertineat ad iustificationem sine summo (fol. i 3a) scelere non potuimus probare.

Et satis scimus Caesarem pro sua pietate non postulare, vi fidem a instificatione excludamus, Ideo speramus eum aequo animo, in hac tanta re anditurum esse nostram defensionem, et quare fidei instificationem tribuamus, et quomodo de meritis senciamus. Nam hic locus recte intellectus, in primis amplificat gloriam Christi et panidis conscientiis affert saluberrimas conaciationes.

Ac totam hunc locum contaminant aduersarii nostri miris modis, Nec quid sit fides, quid gratiu, quid remissio peccatorum, considerant, et gloriam Christi obscurant, et piis conscientiis etipiunt consolationes in Christo propositas.

Initio autem hoc praefandum est, nos cum de instificatione lecuimur, non loqui de iusticia civili seu morali, sed de iusticia, qua corane Deo insti sumas, seu insti reputamur, quam Paulus vocat iusticiam Dei, id est, qua nos Dens iustificat. Nam de insticia civili, seu vt vocant in scholis, de operibus moralibus, et has exteriori conversatione, subjecta rationi humanae, sie sentimus, quod Deus exigat illam ciuilem iusticiam ab omnibus, et quod sit aliquo modo in potestate humana efficere cam. Vte enaque possunt homines propriis viribus obtemperare parentibus as magistratibus, non occidere, non committere adulteria, non forari, non peierare, non calumniari, non defrandere in contractibus. Possunt officia gratitudinis praestare, possunt modeperi voluptates. Sed in tanta imbecillitate naturae, quam attulit peccatum originis, (fol. i 3b) Deinde in tanta diaboli tyranaide, facile rount homines in manifesta flagicia, victi aut cupiditate, aut insidiis diaboli, qui quos potest impellit ad nocendum; Est enim homicida, vt Christus inquit. Cohercentur tan aliqui disciplina, legibus et magistratibus. Tales videntur olim fuisse Papinianus Inriscons. Pomponius Atticus, Fabius Max. Aristides, et similes, et semper sunt in mundo aliqui excellentes viri, studiosi virtutis. Deus enim dedit mundo disciplinam, literas, leges de exterioribus officiis, et magistratus, vi coherceant carnales, quia Deus omnino requirit hanc ciuilem insticiam, quare necesse est cam praestare. Neque tamen isti mores, seu ciulia opera instificant homines coram Deo. Hanc laudem detrahit eis scriptura, propter impietatem humani cordis, quod sine spiritu sancto, non nouit Deum, non timet Deum, non eredit Deo, breuiter est sine Deo. Haec tanta vicia haerent intus in anima, Ideo qualescuaque mores foris sunt, tamen corda non sunt iusta coram Deo, sine fide in Christum, et sine spiritn sancto. Casterum facile patimur, hasc opera moralia quamlibet magnis laudibus ornari, Verum est enim quod inter res humanas nihil est melius, aut praestantius, Sed haec laus multo maxima est, quod Dens praecipit hos mores, et quod premia, et poenas addidit. Nam pro iusticia ciuili reddit corporalia premia tranquillitatem et pacem, Malos mores punit variis suppliciis et calamitatibus, Ideo lex dicit. Qui fecerit haec, viuet in eis. Et primo praecepto secundae tabulae, quae continet politica officia, addita est promissio, ut sia longaeuus super terram. Quanquam autem his preconiis commendata sit haec externa iusticia, (fol. i 4a) tamen non instificat coram Duo. Neque vero ignoramus quosdam Epicureos etiam hoc tempore esse, qui nos irrident aliam quandam iusticiam quaerentes, praeter mores. Sed Christianos oportet discrimen tenere inter insticiam ciuilem, et iusticiam, que coram Deo iusti reputamur, inter officia ciullia et inter motus cordis erga Deum.

-... Cum igitur alia quaedam institua ait praeter siniles mores, gaa soram Dec isisti pronunciamur, querendum est , et quae sij illa, et quomodo ad eam peruculames. His adservarii docentin scholis, quod homines propriis viribus consequantur illam.inc. sticiam, hoc modo. Senciunt homines propriis viribus posse diligere Deum super omnia. Itaque dicunt hominem, si fecerit bona opera ex propriis viribus, qualia sunt illa civilia afficia, de quibus paulo ante dixi, propter Deum, mereri de congruo gratiam Dei.

Addunt amplius, gratiam illam esse habitum infusum diligendi Deum. Quanquam recentiores quidam ceperunt dubitare, Vtrum hic habitus ponendus esset, ac disputanerunt hominem instificari, etiam si non renouaretur a Deo. Deinde autem hominem, si bona opera faciat, postquam illo habitu ornatus est. mereri de condigno vitam acternam. Et tamen jubent dubitare, Vtrum hunc habitum consecutus sit. Neque enim dicunt, neque dicere possunt, quomodo aut quando infundatur iste habitus. Et quanquam de sacramentis dicunt, quod ex opere operate conferant gratiam, tamen tanquam diffisi illi ipsi sententiae, inbent dubitare hominem, vtrum hunc habitum consecutus sit. Quia igitur conscientia incerta est, quomodo mercatur, cum habita (fol. i 4b) illo, vel sine habita, ampleotitur illud quod iudicat esse certius. Necesse est igitur, vt recurrat ad meritum congrui, et conetur de congruo mereri, sine Christo, et sine spiritu sancto. Ita docent aduersarii inexplicabiles labyrinthos, et multa pugnancia, et interim erigunt fiduciam operum et op-primunt gloriam Christi. Quid enim dicunt in hoc loco de Christo, aut de fide in Christum, de promissionibus in Christo. Harum rerum cum pleni sint libri scripturae, nulla hic fit mentio, tanquam ad rem nibil pertineat Christus, nisi quod semel dicunt eum promeruisse nobis istum habitum. Nunc iubent nos, per opera iustificari et saluari, quasi non etiamnum opus sit nobis mediatore Christo, et misericordia in Christo promissa. Itaque ex his confusis opinionibus meritorum de congruo, et condiguo orti sunt noui cultus in Ecclesia, vota monastica, ab-usus Missarum, et alia multa opera, per quae homines querebant instificationem coram Deo, abiecto nerbo et promissione Dei, de Christo, et fide in Christum.

Nostri autem etsi docent mandatam esse, vt Impli voheresantur iusticia legis, seu iusticia liberi arbitrii, tamen negaat homines per illa opera facta propriis viribus iustificari coram Deo, aut mereri gratiam. Ad hace manifestus error est, docere, quod homo sine spiritu sancto possit Deum diligere, et praecepta Det facere. Quid enim aliud senserunt Pelagiani, qui ante aliquot secula ab Ecclesia condemnati sunt, quam vel homines instifcari sine spirita sancto propriis operibus, vel gratiam Dei secundum merita dari. Sic enim inquit Augustinus de Pelagio, in (fol. k 12) libro cui titulum fecit, De gratia et libero arbitrio. Nam inter eseters, quae illi obiecta sunt, et hoc obiectum est, quod diceret gratiam Dei, secundum merita nostra dari, quod sic alienum est a catholica doctrina, et inimicum gratiae Christi, ve nisi hoc objectum sibi anathematizasset, ipse inde anathematizatus exisset. Extant autem libri scholasticorum doctorum, qui palam hoc docent, quod gratiam Dei mereatur conatus liberi arbitrii, facientis quod in se est. Hoc quid aliud est, quam dicere, quod operibus nostris coram Deo iustificemur? Nam si opera illa merentur gratiam, iam est acceptus se iustus homo coram Deo, propter illa opera, tametsi nondom renatus. At Iohan. inquit, Dedit eis potestatem filios Dei fieri, his qui credunt in nomine eius, qui non ex sanguinibus, neque ax voluntate carnia, neque ex voluntate viri, sed ex Deo nati sunt. Non igitur habent potestatem, vt filii Dei fiant, illi qui non sunt ex Deo nati, sed tantum reguntur viribus liberi arkitrii, Et Iohan. VI. Christus inquit. Nemo potest venire ad me, nisi pater, qui misit me, traxerit cum. Et Paulus Rom. VIII. Sensus carnis, mors est, Sensus autem spiritus, vita et par. Itom, Sensus carnis, inimicicia est aduersus Deum, Legi enim Dei non est subjectus, ac me potest quidem ei subjict. Qui autem in carne sunt, Dec placere non possunt. Haco adeo su aperta testimonia, yt non desiderent sontam intellectorem, sed attentum anditorom (liberten caim vimer Angestini nerbis, quithe sile in cuban re veus est) Sensus earnis more est, quidquid care pureipit, cogitat, agit erga Deum, id non viulificat hominem, non conselatur corda, contra iram et indicium Dei. Sensus carnis inimicicia est adversus Deum. Oaro (fol. k lb) unim ant secura contempit indicium Dei, aut fugit, et odit indicantem, et punientem. Tantum leu efficit sine gratia et fide, vt Paulus inquit, Leu iram operatur, quia humana natura aegre fert se vinculis legis teneri, multo magis autem irascitur Deo, cum lex perterrefacit conscientiam, Et quia nunquam satisfacimus legi, ideo semper accusat lex, Non igitur instificat lex. Hus pertinent et sentenciae, Omne quod non est ex fide peccatum est. Item, Sine fide impossibile est placere Deo, Est enim fides quae vere sentit Deum remittere peccata.

Cum ausem talia pescata regnent in natura humana, vbi deest gratia, impie senciunt aduersarii nostri, qui dicunt homitmem sine gratia posse praecepta Dei facere. Item non pescara heminem sine gracia facientem precepta. Item actus post gratia tantum addat respectum meritorii. Hos errores magna autoritate multis iam seculis defenderunt in scholis aduersarii nostri, applandentibus interim Pontificibus, qui debebant prohibere, ne impia dogmata serperent in Ecclesiam. Hi cum longo tempore sui officii non meminerint, tum demum commoueri ceperuna postquam tyrannica potestas Papae et indulgentiae in dubium vocatae sunt. Quid vero de gratia, de iusticia fidei, de Christo doceatur in Ecclesiis, nibil ad se pertinere putant.

Noque vero opus est hic longiore disputacione, ad renelleudos errores istos, ques supra recensuímus, cum hanc causam copiose tractauerit Augustinus contra Pelagianos, et Ambrosius de vocatione gentium, et in epistolis quibusdam.

(fol. k 24) Quanquam enim scriptura satis clare improbet humana merita, tamen et horum autoritate nos tuemur, ne nouam scripturae interpretacionem comminisci videamur. Quid autem intererit inter ciuslem seu philosophicam iusticiam, et Christianam, si nihil requirit Deus nisi mores, quos ratio efficit? Quare Christus datus est, si nos possumus esse iusti, nostra iusticia? Quersum fuit opus spirise sancto, si nos possumus praecepta Del facere? Ac scimus diu iam inter doctos versari disputaciopen, quid intersit, inter doctrinam Christianam, et philosophiam de moribus, Ac multi suns in go errore, vt indicent inter bace dostrinae genera nihil interesse. Vade manauerunt hae impiae persuasiones, nisi ex doctrina scholestica de meritis, et libero astritzio, vbi nihil tradebatur de impietate cordium erga Deum, mihil de beneficiis Christi, et de fide apprehendente beneficia Christi, et noticiam Dei. Tantum praecepta de moribus trade-bantur, quae sunt eadem apud Philosophos. Ideo nullum discrimen inter philosophiam et Euangelium cernebatur, Imo philosophis magis etiam blandiebatar hominibus ingeniosis, quia videtur subtilius disputare de moribus et causis honestorum praeesptorum, Et nouimus multos, qui pro Christe tradebant in Ecclesiis Aristotelem, et extent quorundam scripts, qui quocies comparent Christem que Socrate, aut Zenone, nibil colliguns nist similitudinem praeceptorum, quasi vero Christus ad hoc venerit, vt doceret praecepta de moribus, ac non magis, vt annunciaret remissionem peccatorum, et daret spiritum sanctum aredentibus.

Hine existerant has disputaciones nostrorum, (fol. k 20) de meritis qui reprehendesant publicam errorem, et ostenderunt baneficia Christi, et ita doouerunt medium instificationis, vt et Christi gleria magis conspiceretur, et conscientiae haberent certum, et firmam consolationem. Num doctrina de meritis duplicater nocet. Primum quis obscurat gloriam Christi, quia qui sais operibus conatur merert instificationem, is non sentit sibi denari insticiam propter Christam, sed propter propria merita. Itaque omisso mediatore Christo, prepria merita opponit irac Dul, loco mediatoris. Secundo aut praesumptionem aut desperationem parit doctrina de meritis, quis ociosae conscientiae imple considure sais dente, virittem, et operibus. Econtra panidam conselentiae maniquam possum sequinecere; no sullimbe aumiquam possum.

opera quarunt, et mèreautur gratiem. Inde cremente planametiones, cultus et vota. Neque tamen hace afferunt gracem conscientis, neque consolentur corda in indicio Dei. Imque també dem adigitur ad desperationem conscientis ignorans, quod gratis instificet credentes Deus propèer Christum.

Postquam autem exposuimus, quare meritum congrui impredibemus, reliquum est, vt de iusticia fidei dicamus, vbi cum ostenderimus modum iustificationis, speramus nos satisfacturos esse Caes. Maiestati, de hoc artículo, quem hic reprehenderunt aduersarii, negantes se hoc admissuros esse, quod iustificationem ribuimus fidei. Si quis autem hic, de merito congrui, obliciat, Si nihil prosunt talia opera ad promerendam gratism, peccamas igitar securi, donec de coelo contingat gratis spirius canctus, huic supra responsum est, quod Deus vehit coherceri illa dissiplina carnales, (fol. k 3a) Propterea necessario debent homesta opera facere, ne plus peccent, Et scire debent Deum nen solum acterna morte, sed etiam corporalibus poenis punire istos, qui violant insticiam ciuilem. Et hos bosos mores, saepe jam diximas homines efficere posse, ne quis vociferetur nos valut Manicheos, libertatem humanae voluntatis in vnicersum tollera. Ac talis disciplina est, vt vocat Paulus, paedagogia, ad docendum vtilis.

Quomodo justificamur igitar coram Deo? Enangelium do: oet pro nobis Christum datum esse, ve propter ipsum habean Deum placatum omnes, qui credunt in eam, non propter nosti merita, Ideo Euangelium arguit omnes homines, quod sint sale peccato, et territis conscientiis ostendit Christum et promissas propter Christum gratiam. Ideo precipitur apud Lucam di pulis, ve predicent poenitenciam in nomine Christi, et remissionem peccatorum, quod videlicet tantum propter Christum ha-beant homines remissionem peccatorum. Quare cum praedicatione poenitenciae territae sunt conscientiae, debent fide apprehendere Christum, et credere, quod gratis propter Christum habeant remissionem peccatorum, gratiam et insticiera. Cum sic erigentur conscientiae per fidem, concluint. infritum seamuni per quem renouantur corda, vi iam Deam vere norint, vere statuant nos respicere, exaudire, adiunare, defendere etc. Histo fides coram Dec instificat, quae sic consolatur conscientiam, et statuit, quod propter Christum reputemur insti. Hace plane, sunt et nullas habent ambages. Clare ostendimus quomode conscientiae inteniant pacem coram Deo, Clare dicimas, quomode et quande contingat spiritus sanctus, videlicet per (fek k 8<sup>b</sup>) verbum et fidem, cum corda perterrefacta apprehendent verbum Buangeiti, credunt ei ac eriguntur et capiunt conseiletionem. Et quid sit ista fides, sentiri et intelligi potest. Quando adnersarii senciant dilectionem Doi, ipsi viderint, Nos ca disimas quae periti homines intelligunt, et si quid hoc ad rem pestinet. vere habemus testimonia Ecclesiae hoc est, piarum m tium, quae hace quae dicimus, et intelligent, et fatentur se in tentacionibus consolationem fide accipere.

Apparet hie etiam, quid vocemus fidem, Docemus enim fidem non solum historiae noticiam significare, qualis est et iti diabolis et impiis hominibus, Sed fides est quae credit non solum historiam esce veram, sed etiam promissiones historiae aditias, Nam et hae pertinent ad historiam, Non solum credendum est, quod Christus passus sit, Sed quod ideo passus, vi nobis reconciliaret Deum, vi iustificaret nos etc. Credendum est, quod vere illa prestet, quae promisit, Sic et Paulus de fide loquitur, quae assentitur promissionibus diuinis. Rom. itij. Ideo alt ex fide iusticiam esse, vt sit firma promissio, vii clare ostem dit fidem, et promissionem esse correlativa, seu obiectum fidel promissiones esse. Atque ita definitum fidem esse, quae assentitur verbo et promissionibus Dei, et vere statuit, Deum veracem esse, et vult accipere promissiones oblatas, Imo, vt imperiti nos facilius intelligant, de illa ipsa fide loquimur, quae vere credit Symbolo Apostolorum. Nam in filo non solum historia recitatur, sed etiam effectus historiae, videlicet, credere remissionem peccatorum. Non enim oracit Symbolo is, qui cum recitata se credite remissionem peccatorum. Non enim oracit Symbolo is, qui cum recitata se creditere remissionem peccatorum.

444

apud se, remitti sibi, et se ipse excludit ab vninerseli beneficio et promissione Christi.

Nunc igitar solligamus aliquot testimonia nostrae sentenciae, videlicet cum donatus sit nobis filius dei, vt propter cum patri flamus accepti, quod non iustificemur nostris meritis, sed de in Christum, Paulus ad Rom. iiij. inquit, Ki vero qui non operatur, credenti autem in eum qui instificat impium, reputatur fides eius ad iusticiam, secundum propositum gratise Dei. Non potnit magis perspicue loqui, dicht fidem reputari a Deo ad iusticiam, et quidem sine operibus, addidit enim ei qui non operatur. Fides igitur est illa res, quam Deus imputat pro iusticia, quam Deus acceptat, et pronunciat esse iusticiam. Et in codem capite aliquoties repetit cadem verba, quod fides imputetur ad iusticiam. Deinde cap. V. inquit, Iustificati ex fide pacem habemus erga Deum, id est habemus conscientias tranquillas et laetas coram Deo. Galat. ij. Nos in Christo Iesu credimus, vt iustificemur ex fide Christi, et non ex operibus legis. Item Gala. V. Nos spiritu ex fide, spem fusticiae expectamus. Ephes. ij. Gratia enim saluati estis per fidem, et hoc non ex vobis, Dei enim donum est, non ex operibus, ne quis glorietur. Ecce hic tollit merita operum, et dicit donum esse, instificationem, quare non debetur meritis nostris, Et addidit, quomodo contingat iustificatio, nempe per fidem. Et hujusmodi sententiis plenus est Paulus. Imo in omnibus Epistolis quocies incipit concionari de instificatione, hunc locum inicio tradit, quod fides in Christum instificet, quia Christus datas sit, vt mediator inter patrem, et nos, et vt per eum reconciliemur Deo, non propter (fol. k 4b) vlla nostra merita. Pertinet igitur ad gloriam Christi sentire, quod propter ipsum, non propter merita nostra simus accepti Deo, et per ipsum accipiamus spiritum sanctum. Sunt et apud Iohannem valde multa testimonia Christi de fide, quorum aliqua paulo post recitabimus.

Quid autem dicent Sophistae ad haec testimonia Christi et Pauli? Num ad hace ctiam ascribent hos pracelarum senatus consultum. Mon admittitur quod tam sacpo tribuunt iustificationem adei Christus et Paulus? Ascribent profesto, nisi impudenciam coram optimi Principis Caesaris Caroli autoritas compesqet, Neque vero tantum scripturae testimonia habemus in hae causa, sed Augustinus etiam contra Pelagianos idem scripeit, multis voluminibus defendens insticiam fidei contra murita openum. Itaque de spiritu et litera sic sit, Discernens legem, et fidem, ac docens, quod lex terrest conscientias, fides autem instificet, et consoletur, et accipiat spiritum canctum. Ex lege timemas Deum, ex fide spersmas in Deum, Sed timentibus poenam absconditur gratis, sub quo timore anima laborans, quande concupiscentiam malam non vicerit, nec timor ille quasi custos severus abscesserit, per fidem confugiat ad misericordiam Dei, vt det quod inbet, atque inspirata gratiae suanitate per spiritum sanctum, faciat plus delectare quod praecipit, quam delectat quod impedit. Sed multo illustrior sentencia extat apud Ambresium in Epistola ad Ireneum quendam. Subditus autem mundus eo per legem factus est, quia ex praescripto legis omnes convenientur, et ex operibus legis nemo instificatur, (fol. 1 1a) id est, quia per legem peccatum cognoscitur, sed culpa non re-Videbatur lex nocuisse, quae omnes fecerat peccatores, Sed veniens dominus Iesus, peccatum omnibus quod nemo poterat euitare, donauit, et chirographum nostrum sui sanguinis effusione deleuit. Hos est quod ait, Superabundanit peccatum per legem. Superabundauit autem gratia per Iesum. Quia postquam totus mundus subditus factus est, totius mundi peccatum abstulit, sicut testificatus est Iohannes, dicens, Ecce agnus Dei, ecce qui tollit peccatum mundi. Et ideo nemo glorietur in operibus, quia nemo factis suis instificatur, Sed qui instus est, donatum habet, quia post lauacrum iustificatus est. Fides ergo est, quae liberat per sanguinem Christi, quia beatus ille cui peocatum remittitur, et venia donatur.

Conferentur in vnum accruum omnes Sentenciarii, qui maguificis titulis ornantur, alii vocantur angelici, alii irrefragabilea, alii subtilea, alii solannas. Omnes isti perlecti non tautum conducunt ad intelligendum Paulum, quantum hace vna Ambroeli sentencis. Fortassis autem et hic ascribent nostri Critici, Non admittitur, quod tribuit fidei iustificationem, Sed de re tanta iudicium debet esse penes ecclesiam, hoc est pios et peritos rerum spiritualium, non penes istos qui religionem ad questum suum, aut tyrannidem conferunt.

Sed vi magis intelligi possit, quare hune articulum, quod fides iustificat, tantopere defendendum esse existimemus, quaedam addenda sunt. Fortasts aliqui prudentes viri assencientur nobis quod bona opera liberi arbitrii, neque iustificent nos, neque (fol. 1 lb) mereantur gratiam, sed quod per gratiam iustificemur. Verum hoe mirabuntur, quare non profiteamur, quod per caritatem iustificemur, cum quidem fateamur dari spiritum sanctum, qui certe efficit dilectionem Dei in cordibus. Et ob hanc causam scholastici gratiam dixerunt esse caritatem, et contendunt, quod per caritatem iustificemur. Ad hanc quaestionem respondendum est maxime sum aduersarii posuerint hoc in sonfutacione, quod iustificatio pertineat ad gratiam et caritatem.

Primum etiam si nihil moueret nos, cur profiteamur hominem iustificari caritate, nisi perspicuitas, tamen esset probandum, postquam more scripturae loquimur. Nos enim hoc modo loquentes, ostendimus modum instificationis, quod scilicet tota res per verbum geratur, cum cor apprehendit verbum Dei, quo erigitur et accipit consolationem adnersus terrores peccati et mortis. Et hi terrores, ac consolationes intelligi possunt. Adaersarii nusquam tradunt modum instificationis, aut quomode de-tur spiritus sanctus, et ingenue fatentur se habitum illum dilectionis non intelligere, nec scire quando adsit. Nec serio defendunt nomen caritatis, ita vt senciant hominem per gratiam seu aliquod opus Dei iustificari. Sed hoc praetextu iusticiam operum tueri conantur, vt externa caritatis officia intelligat populus, audito nomine caritatis. Ita aliud agunt, aliud simulate concipiunt. Si enim de interno modo spirituali dicerent, non admodum rixarentur nebisoum. Nos enim etsi fidem longe discernimus ab humanis operibus et meritis, tamen nunquam affectauimus hanc subtilitatem, vt a fide centenderemus αποτόμως, vt aiunt, diuellendos (fol. 1 2°) esse alios motus spirituales sea opera Dei, quae sequuntur fidem, vt diligere Deum, sperare in Deum, sleut nec Iohannes separanit a se mutuo, cum inquie, Perfecta caritas excludit timorem, Nam paulo ante ait, eredidimus caritatem. Porro nihil agunt homines cum Deo nisi per verbum. Et verbi effectus proximi sunt terrores et consolationes, Hos motus experiantur homines pii, Ideo hace nostra ratio non est obscura.

Deinde quomodo potest existere dilectio, nisi Deus ostendatur nobis tanquam placatus et obiectum amabile. Porro sola fides apprehenoit eum esse placatum propter Christum. Et illa fides non est humana opinio, sed opus spiritus sancti, quia humana ratio senciens iram Dei aduersus peccatum, non potest se per sese erigere, vi credat sibi ignosci. Itaque hacc fides regenerat hominem, caritas postea sequitur.

Ac mirum est, cur aduersarii tantopere oderint nomen fidel, cum scriptura fidem cuiuscunque verbi Del, in genere, vbique requirat, et praedicet tanquam summum cultum, et summam Intestar, vt ij. Paralip. XVI. Oculi domini contemplantur vniuersam terram, et praebent fortitudinem his qui corde perfecto credunt in eum. Et Abacuc, Iustus ex fide sus vinet. Et Psalm. XLIX, aperte damnatis cultibus operum, requirit hunc cultum, qui proprie fidei est, vt innocemus in tribulatione, petamus ct expectemus a Deo auxilium, Et Psal. iiij. inquit, Sacrificate sacriticium iusticiae, et sperate in domino. Hic spem vocat sacrificium justum, et acceptum Deo, significans reliqua sacrificia victimas, et oblationes, et alia opera non esse ex opere operato, vt vouant, iusta sacrificia. Neque (fol. 1 2b) hic necesse est a fide diuellere dilectionem. Sed scriptura fidem nominat, et requirit non solum, quia melius intelligitur in tentacione, sed quia proprie fide ac spa, non caritats, petimus, expectamus, et accipimus bona a Deo. Hunc autem cultum Deus maxime requirit. Quare prodest fidem praedicare, et inculeare, et propter gloriam Dei, et propter conselacionem piorum, quia ad gloriam Dei pertinet, scire populum, quae sit vera larqeia, Et affiicti eriguntur, quando sciunt se ita Deum vere colere, si ab eo petant et expectent gratiam et auxilium. Loquimur enim de fide, non quae tantum est notitis speculabilium, sed quae in tentationibus intuetur promissiones et misericordiam Dei, et erigit, et visificat perterrefactos. Sic loquitur scriptura de fide, sed Sophistae nomen fidei obscurauerunt frigidis disputacionibus, Et aduersarii, qui vbique extonuant fidem, ostendunt se, neque quid fides sit, neque quis sit verus cultus Dei, intelligere.

Hacc diximus propter imperitos, vt intelligant non esse flagicium praedicare et requirere fidem etiam si quis vna velit complecti dilectionem Dei, sed sunt aliae magnae et necessariae causae, cur oporteat docere quod proprie fides instificet. Ac nunc primum accedimus ad principalem statum controuersiae de instificatione, hunc innadimus in arcem huius causae. Non est enim controuersia verbi, vt quidam belli homines fudicant, sed ab hoc loco pendet tota doctrina de instificatione, Nec potest officium Christi cognosci, nisi hoc loco agitato. Nam ideo et scriptura, vt officium Christi demonstraret, toties tribuit iustifiestionem fidei. Ac Paulus pro hac sentencia fere vbique (fol. 18a) acerrime depugnat. Quodsi est inutilis questio, aut loyopagla, cur spiritus sanctus toties repetit? cur tanta contencione, tam longis disputacionibus defendit? An non putemus eum rem seriam agere? Meminimus hypocritam quendam, qui per hyper-bolen excasabat sentencias Christi et Pauli de fide. Dicebat in re nous laudibus aliquanto amplioribus iusto fidem ornandam friese, vt plures attraherentur. Nunc nostro tempore, recepto Enengelio, nihil opus esse his preconiis fidei, Et vulgo dicunt adversarii nostri et quidem Theologi, nihil opus esse, vt apud Christianos de fide dicatur, Sed eam partem doctrinae Turcis et aliis qui non norunt Euangelium proponendam esse, Nobis sufficere in Ecclesia, praecepta de moribus. Bone Deus, quales osiniones sparserunt in L'colesia sophistae, Nos de fide loquimur, per quam contingit remissio peccatorum, quae luctatur cum peccato et conscientism territam consolatur, quae in afflictionibus estendit misericordiam Dei, quae affert vitam seternam. Aduersarii quid appellent fidem, ipsi viderint. Porro cum in Ecolesia de remissione peccatorum, de consolandis conscientiis, de cruce dicendum sit, necesse est doctrinam fidei versari in Eeclesiis. Ac fatentur multi boni viri ante hase tempora, quando de poenitencia docebatur, defuisse necessariam consolacionem piis conscientiis, cum nemo moneret remissionem peccatorum per fidem coutingere. Non delectant nos haec dissidia in Ecclesia, sed quod de fide litigamus cum aduersariis, coacti facimus, propter gloriam Dei, Non enim potest cognosci Christi officium, si detrahat iustificatio fidei. Praeterea cupimus et nostris et aliorum conscientiis (fol. 1 3b) consulere, Et speramus Deo hoc nostrum studium placere, Et causam ipsam scimus multis bonis viris probari. Semper autem fuit haec Euangelii fortuna, vt mundus magna ex parte, aut contempserit, aut oderit. Hanc fortunam subire nos quoque non recusamus, sed aduersarii reddent Deo rationem suo tempore, quod tam pertinaciter aduersantur Euangelio, et passim nouam et inusitatam crudelitatem exercent in hos, qui ab hac doctrina non abhorrent. Nec obscurum est, pro quibus rebus antesignani aduersariorum belligerentur, qui Caesarem et principes ad seuiciam hortantur. Plerique palam Epicurei cum omnes religiones irrideant, tamen nunc praetextu religionis conantur opprimere doctrinam, vt putant, officientem questul ac dominationi suae. Porro hace do-ctrina nunquam allo spectanit, nisi vt piis conscientiis consuleret, et gloriam Christi illustraret. Sed renertimur ad institutam propositionem, quare necesse sit docere, quod proprie fides iustificet. De qua re hoc praefandum est, quod sicut necesse est hanc sentenciam tueri, quod Christus sit mediator ac propitiator, quod propter eum nobis promissa sit gratia et iusticia non propter opera nostra, ita necesse est hanc sentenciam defendere, quod fides instificet. Quomodo enim erit mediator Christus, si in instificatione non respicimus ad eum, si non opponimus nomen eius irae Dei, si non sentimus, quod propter eum iusti repatemur. Id vero est credere, sentire quod propter Christum pater ignoscat, et reputet nos esse iustos. Itaque qui hanc fidem non docent, adimunt Christo nomen mediatoris. Recitabimus igitur testimonia ex scripturis, quod proprie fides iustificet. Et vt mollior sit transitus ad hanc causam, primum hoe argumentum (fol. 1 4°) recitabimus quod arbitrabamur facilius intelligi posse quam caetera.

Constat remissionem peccatorum in nobis, esse iustificationem et regenerationem. Certum est autem remissionem peccatorum proprie accipi fide, Igitur instificatio proprie fit fide. Fateri enim necesse est, quod peccata remittantur propter Christum mediatorem, propiciatorem et Pontificem. Per hunc inquit Paulus, habemus accessum ad Patrem, et addit, per fidem. Tunc ergo adducimur ad Patrem, quando ad Christum respicimus, ac credimus nobis per eum reconciliari Patrem. Et in eandem sentenciam dixit Paulus Rom. iij. Christum esse propiciatorem per fidem. Sic igitur erit nobis propiciator, si credimus, quod per eum flat nobis placatus pater. Quare in re-missione peccatorum ita reconciliamur Deo, si propiciatorem Christum apprehendimus. Ita vincuntur terrores peccati, al fides in Christum resistat illis, et erigat conscientiam. Nam remissio peccatorum in nobis, ita intelligi debet, quod panorem conscientiae et seternam mortem vinci oporteat in cordibus nostris. Sicut Paulus describit, 1. Corinth. XV. Aculeus mortis peccatum est, Potencia vero peccati, lex, gratia autem Deo, qui dat nobis victoriam per dominum nostrum Iesum Christum, id est peccatum perterrefacit conscientias, et id fit per legem, quae ostendit iram et iudicium Dei aduersus peccatum, sed vincimus per Christum. Quomodo? per hunc habemus accessum ad Patrem, sed per fidem. Si credimus hunc Pontificem nobis pracire, ac benedicere, sicut et ad Ebreos scriptum est, Habentes autem Pontificem, etc. accedamus cum fiducia, Significat enim diffidentes (fol. 14b) non accedere ad thronum gratine. Hace satis clare estendunt remissionem peccatorum, victoriam mortis, accessum ad Patrem, proprie fide contingere, non propeer nostra opera, non propter caritatem, etsi caritas et alii fructus spiritus, fidem sequi debent. Sequitur igitur, cam remissio peccasarum sit iustificatio et regeneratio, quod oportest doceri, quod ade in Christum iustificemur, alioqui enim detrahitur ei honos mediatoris et Pontificis. Quid contra hace afferri potest a tota factione aduersariorum. Concurrant omnes Sophistae, Monachi, Decretistae, Curtisani, tamen hanc rationem labefactare nulla arte, nullis technis poterunt. Et hanc manifestam veritatem audent damnare aduersarii, et optimo Caesari sunt autores, nem solum improbandae huius sentenciae, sed etiam armis opprimendae, An non est hoc adversari Evangelio et Christo?

Recensulmus primam rationem, quare dicamus proprie fide instificari hominem, quia remissio peccatorum tantum fide accipitur. Ab hac sentencia nullo modo paciantur se Christiani depelli, In had habent, veram, et firmam consolacionem aduersus peccati terrores, et aduersus acternam mortem loggodo rò dagode, inquit Graecus orator. Quare nemo metuat aduersarios hanc rationem vila cauiliatione euersuros esse.

Addemus et Pauli rationem, quam is saepe repetit, et inculcat, de natura promissionis. Neque enim vsquam melius conspici officium Christi et beneficia possunt, quam in illa ratione. Qui tribuunt instificationem dilectioni, legem considerant, in qua vident scriptum esse, Diliges dominum Deum tuum, diliges (fol. m 12) proximum etc. Igitur ratiocinamur dilectionem, cum sit impletio legis, instificationem esse, Neo male sic ratiocinarentur, si ex lege iustificaremur, et legem facere possemus. Verum quia sub peccato sumus, et legem Dei, neque facimus, neque facere possumus. Christus nobis promisus ac donatus est, vt propter ipsum reputaremur ac pronunciaremur iusti, seu iustificaremur, et renasceremur, priusquam legem facere possumus. Itaque Euangelium ostendit nobis aliam iusticiam, quam lex. Lex requirit nostram perfectionem. Euangelium ostendit Christum, et promittit in Christo remissionem peccatorum, gratiam, spiritum sanctum, et iusticiam. Sic igitur pronunciat nos

Enangelium iustos esse, si accipiamus promissionem Dei, si | statuamus quod propter Christum habeamus placatum Deum, quod propter Christum placeamus Deo, non propter nostram mundiciem. Sic igitur argumentatur Paulus ex natura promissionis. Iusticia est res gratis promissa propter Christum, Igitar tantum fide accipitur. Omnis enim promissio requirit fidem. Its probat Paulus suum παράθοξον, quod fides instificet. Ideo inquit ex fide, vt sit firms promissio secundum gratiam. Paulus videt inde ab initio vsque promissum esse semen, quod aboleret peccatum, et mortem. Item, in que benediceretur omni-bus electis. Cum igitur videat remissionem peccatorum, et iusticiam, res esse propter Christum gratis promissas, necessario sequi judicat quod propter Christum insti reputemur ac pronunciemur, non propter nostra opera, aut nostram perfectionem. Et quia promissio non potest accipi, nisi fide, ideo ratiocinatur necessario sequi, quod proprie fides iustificet, quae sentit nos propter Christum reputari iustos. (fol. m 1b) Ita semper intuetur Paulus in promissionem, camque opponit propriae iusticiae hominum. Si enim propter propriam iusticiam nostram eificimur filii Dei, seu accepti Deo, quorsum opus fuit promittere, et promittere gratis propter Christum?

Ad haec existimamus ipsos aduersarios fateri, quod dilectio ét opera dilectionis sint imperfecta, et immunda, etiam in sanctis, iuxta illud dictum Iob. Verebar omnia opera mea, vbi S. Gregorius inquit, Ecce vir sanctus in operibus omnibus non malis, timet et deliquisse se sentit, ac minus fecisse. Itaque cum ipsa dilectio in hac infirmitate nostra, habeat opus misericordia, necesse est querere Christum, et statuere, quod propter ipsum simus accepti Deo. Ita demum acquiescit consciencia. Aut igitar tollant aduersarii promissionem de Christo, aut concedant Paulo, quod proprie instificemur fide. Haec ratio plane est anoderfic, et plis conscientiis facilis intellectu, quae videlicet agnoscunt se non posse propriam insticiam irae Dei opponere. Verum acquiescunt tamen, quia sciunt se debere credere, quod propter Christum habeamus Deum placatum, Intuentur in promissionem de Christo, hac se sustentant, et consolantur, non fiducia propriae insticiae, sed tribuunt Christo debitum honorem mediatoris. Vere orant, Sanctificetur nomen tuum, non no-strum, senciunt se habere Deum placatum, propter gloriam Christi, non propter gloriam propriae perfectionis. Sicut Paulus inquit. 1. Corinth. 1. Ex ipso autem vos estis in Christo Issu, qui factus est ne sapiencia a Deo, et iusticia, et sancti-Sencio, et redemptio.

Nec miramur aduersarios hace non intelligere, (fol. m 2a) homines Epicureos, quorum cum plurimi nondum intelligant ciulem iusticiam, quomodo intelligerent iusticiam Dei? Hac pertinent infinitae sentenciae in scripturis, quia propter Christum promissa est gratia. Ideo dicunt Apostoli. Non est aliud nomen, in quo oporteat saluos fieri, nisi in nomine Christi. Non igitur instificamur nomine operum nostrorum, sed nomine Christi, quod fide apprehenditur. Et Esaias inquit. Noticia eius instificabit multos. At nosse Christum, est credere, quod propter ipsum donata sit remissio peccatorum, et gratia. Et Christus ipse, iusticiem Phariseis inauditam proponit, cum ait, Iohan. iij. Sicut Moises exaltauit serpentem in deserto, ita exaltari oportet filium hominis, vt omnis qui credit in ipsum, non perest etc.

Non misit Deus filium sunm in mundum, vt iudicet mundum, sed vt saluetur mundus per ipsum. Qui credit in eum non iudicatur. Sic et de suo officio et de fide docet Christus, quod videlicet donatus sit nobis, vt propter ipsum reconciliemur Deo. Cum autem promissio requirat fidem, non poterit apprehendi promissa reconciliatio, nisi fide. Et Actuum Kiij. Notum igitur sit vobis viri fratres, quod per hunc vobis remissio peccatorum annunciatur, et ab omnibus quibus non potuistis in lege iustificari, in hoc omnis qui credit iustificatur.

Quomodo potuit de officio Christi, et de instificatione dici clarius? Lex inquit non iustificabat, Ideo Christus datus est, vt credamus nos propter ipsum iustificari. Si fides non pertinet ad iustificationem, vt aduersarii dicunt, quorsum erat opus spiritui sancto (fol. m 26) todies hane sententiam repetere. (horsum opus erat Paulo hoc ipsum dogma tam copiose confirmare, et munire. Satis enim apparet, non excidisse et obitez, aut aliud agenti hanc de fide sentenciam, quia longa confirmacione Roma. iiij. munit, citat scripturae testimonia, affert rationes sumptas ex natura promissionia, aperte detrahit Abrahae et Dauidi instificationem ex operibus, et pronunciat eos fide instificatos esse. Nec liberat aduersarios cauillatio de ceremoniis, quod Paulus tantum adimat ceremoniis instificationem, quia ceremoniae illae habebant mandatum Dei, tempore Abrahae et Dauid, quare tune necessaria opera erant, sicut opera moralia, Sed de hac cauillatione paulo post dicemus. Nunc addemus tertiam rationem, quare dicamus hominem proprie fide instificari, quae et ipsa ducetur ex natura promissionis, et superiorem rationem reddet illustriorem. Porro vtraque Pauli cet. Nos enim non gignimus has rationes. Ipsa Pauli verba recitamus, quae quidem nihil haberent obscuritatis, nisi fatus disputacionibus et opinionibus scholasticis obrata essent.

Est igitur haec tertia racio. Iustificatio est regeneracio, vt Christus docet Iohan. iij. Nisi quis renatus fuerit etc. Non enim facimus legem, nisi iustificati ac renati. Regeneratio autem proprie et formaliter fit fide, Nec potest accipi spiritus sanctus, nisi fide. Datur enim spiritus sanctus per verbum, videlicet per Euangelium de Christo, in quo promititur gratia et spiritus sanctus, vt iustificatio legis, quemadmodum ait Paulus, in nobis impleatur. Haec promissio non potest accipi, nisi fide, Sicut testatur (fol. m 3a) Paulus cum inquit Galat. iij. vt promissionem spiritus saccipiamus per fidem. Et paulo post, vt promissio ex fide Iesu Christi detur credentibus. Ita prius iustificati et renati per fidem, et reconciliati Deo proptet Christum, deinde legem facimus ac diligimus. Quare et Apostoli in Actis inquiunt, fide purificans corda. Et Paalus ait, fidem per dilectionem efficacem esse, quia enim reconciliat nos Deo, ideo necesse est sequi dilectionem Dei. Et in hanc sentenciam multa coribit Augustinus de spiritu et litera, Vbi inter caetera sic ati. Opus quod qui fecerit, viuet in eo, non fit, nini in iustificato. Iustificatio autem ex fide impetratur.

Hactenus breuiter exposuimus causas, quare necesse sit dicere, quod fides iustificet, quia non potest officium Christi cognosci, cum detrahitur iustificatio fidei. Remissio peccatorum, regeneratio, vincere terrores conscientiae et mortem, habere accessum ad Deum, hace non contingunt nisi apprebenso mediatore Christo. Quare Paulus dixit, per fidem habemus accessum ad Deum. Igitur proprie iustificat fides. Hace cum sint perspicua et in scripturis expresse tradita, speramus bonis viris satisfactura esse, qui intelligent hoc doctrinae genere, et gioriam Christi illustrari, et piis conscientiis firmam et certam consolationem proponi, qualis se nulla vsquam offert in Sophisticis rixis scholasticorum doctorum. Ac profecto mirum est tantam esse ignorantiam Euangelii apud istos, qui dominantur in Ecclesia, vt hoc in questionem vocent, Vurum fide in Christum vincamus peccatum et mortem, An vti mediatore Christo debeamus. Fortassis autem respondebunt hic aduersarii, (fol. m 3b) quod et ipsi doceant hace fieri per gratiam. Et ita posuerunt in confutacione, quod iustificatio pertineat ad gratiam et caritatem.

Nos libenter assentimur Caesareae Maiestati, quod per gratiam iustificentur homines. At scriptura gratiam vocat, gratultam Dei misericordiam seu acceptacionem. Donum per gratiam, vocat spiritum sanctum, donatum his qui sanctificantur. Neque tamen offendit nos πατάχεψαις vocabuli gratiae, quod usurpant acriptores gratiam gratum facientem pro ipso dono seu motu spiritus sancti in nobis, iustificante nos. Vtrumque enim defendimus, et quod detur spiritus sanctus, et quod gratis detur. Sed hanc gratiam gratum facientem, siquidem iustificat, rectius dicimus fidem esse, quae stamit nos propter Christum, patri acceptos fieri, et vincit in cordibus nostris terrores peccati, et regenerat nos. Et hanc fidem necessario scquitur dilectio Dei, Quia enim cor in hac consolacione agnouit bonitatem Dei, iam

agit gratias, et vicissim diligit Deum, et quia conceptt spiritum sanctum, habet ism nouos motus et facit legem Dei, Sicut Patins alt, Fractus spiritus, dilectio, Item difectio Dei effusa est in cordibus nostris. Ita loquimur non de mortua, aut ociosa fide, sed de illa fide, quae vincit terrores peccati, et regenerat corda, labec est efficax per caritatem.

Verum qui tribuunt instificationem caritati, et nullam fidei mencionem faciunt, excludunt Christum, ac somniant hominem reputari iustum a Deo, seu acceptum esse sine mediatore Chris ato, Id est Christum contumelia afficere. Quanquam enim concedunt (fol. m 44) Christum sua morte meruisse gratiam, tamen in justificatione non inbent vii mediatore Christo, quasi ause non exercest officium mediatoris ac propiciatoris, Sed doeent, quod per illam dilectionem et opera simus iusti et accepti Dec. Opponunt irae Dei et terroribus peccati, non Christam, sed suam dilectionem et opera, cum deberant opponere mediatorem Christum, per fidem. Quantulum distant a Iudaismo qui sic senciunt se iustos coram Deo reputari, propter sua opera externs, vel ctiam propter dilectionem, si qua esse posset, et non senciunt se iustos reputari, propter mediatorem Christum. Quare qui ita tribuunt dilectioni iustificationem, vt de iusticia fidei non dicant, vt hoc non tradant, senciendum esse, quod propter Christum accepti simus, hi discedunt ab Euangelio, et officium Christi obscurant. Nos igitur tantopere contendimus de insticia fidei, et tribuimus fidel instificationem, sicut Enangolium docet, vt officium Christi conspici possit, vt in iustificatione sciant homines, quid conferat Christus, quomodo eo mediatore vtendom sit.

Sed effendit, inquiunt, haec exclusiva oratio, quod sola fides fustificet. Excluditis inquiunt sacramenta, gratiam, caritatem, bona opera. Talibus calumniis deprauant nostram sentenciam, ac volunt etiam faceti videri, Vocant nos solerios, quasi non licest regerere hoc conucium in ipsos, qui tribuunt seli caritati itstificationem. Non ignoramus omnes laudes caritatis plausibiles esse, quia videnter hortari ad officia humanitatis. Ideo applaudunt homines ciuiles, etiam cum immodite praedicatur carltas, Sed piae mentis est, eatenus fauere preconiis caritatis, dum (fol. m 4b) non obscuretur gloria Christi. Nam hoc quidem prerses Epicareum et Mahometicum dogma merit? Sentire quod sola caritas instificet, et non sentire quod fides instificet, quae statuit nos propter Christum Deo acceptos esse. Nam Epicurei Deum ac Christum irridentes tantum hace officia humanitatis requirunt. Nec his multum dissimiles sunt Mahometistae, qui etiam abiecto Christo commendant mutuam beneficentiam, et tamen, quia perhiberi religiosi volunt, hoc addunt supra Epicuri sentenciam, inbent Deum diligere. Itaque copiose remunerari adversarios hoc loco possemus, Si liberet cum hominibus maledicis, ot insulsis certare conuiciis. Sed magis videndum est nobis quid nos deceat, quam quid isti mercantur, breuiter igitur reuellemus illas inanes calumnias. Nemo de fide apud nos maquam, aut scripsit, aut dixit, quin simul doceret de vau sacramentorum, de gratia, et de bonis operibus. Tocies testati sumus de hac fide, de qua loquimur concipi spiritum sanctum. Dignitatem sacramentorum auximus étiam, quia vsum ostendimus, qui antea ignorabatur, cum scholastici sceleste docerent sacramenta ex opere operato, sine bono mota vtentis conferre gratiam. Nostri docent verbum et sacramenta instrumenta esse, per quae mouest Dens corda ad credendum, per quae erigit, et consolatur pauidas conscientias. Hoc beneficium commendat vsum sacramentorum. Nunquam de fide dictum est, quin simul docerentur homines, bona opera necessario facienda esse, oportere fidem efficacem esse per caritatem, tametsi senciendum sit, quod propter Christum habeamus placatum Deum, non propter nostra opera. Itaque particula sola non excludit (fol. n 1a) gratiam, aut spiritum sanctum, aut sacramenta aut verbum, Nam per verbum et sacramenta mouet spiritus sanctus corda ad credendum, sed excludit meritum operum nostrorum, et negat opera nostra precium esse, seu propiciationem propter quam Deus réconcilietur. Significamus enim quod fide justificentur Bomines propter Christain, non propter merita, aus opera hamana, Proinde ne opera quidem excludantur, sed opinio meriti, teu precii operam excluditur.

Et quia aduerrarii negant banc exclusiuam extare in soripturis, et quaedam testimonia contraria citant, priusquam diluamus illa, quae opponuntur, ostendemus hanc exclusiuam habere testimonia scripturae. Ephe. ij. gratia saluati estis per fidem, et hoc non ex vohis, Dei donum est, non ex operibus, ne quis glorietur. Hie enim pro vna exclusius particula multae recitantur. Primum ait, gratia saluati estis, hoc est gratis saluati estis, porro particula gratia seu gratis excludit meritum, sequun-tur in candem sentenciam similes quatuor particulae, et hoc non ex vobls. Item Dei donum est, Item, non ex operibus. Item ne quis glorietur. Quid potest dici clarius ad excludendam meriti opinionem. Negat enim ex nobis, aut operibus esse iustificationem, testatur donum ease, at donum excludit merita. Vetat gloriari, hoc est sentire, quod debeatur nostris meritis, seu confidere nostris meritis. Roma. XI. Reliquiae secundum electionem gratiae sunt. Si autem ex gratia sunt, non sunt ex operibus, alioqui gratia non esset gratia. Sin autem sunt ex operibus, iam non erit gratia, alioqui opus non esset opus. Nemo non videt in hac argumentacione (fol. n 1b) precise excludi merita operum. Roma. iiij. Arbitramur hominem iustificari fide, sine operibus legis. Hic quoque precise excludit merita operum, dicit homisem propter Christum pronunciari iustum, si credat aibi propter Christum, placatum esse Deum, es negat reputari iustum propter opera. Sed hunc locum aduersarii cauiliantur, dicunt Paulum excludere opera ceremoniarum legis, circumcisionem, et alios ritus Mosaicos. Interim tamen negant excludi opera moralia, seu opera caritatis. Et hac interpretacione to-tam disputacionem ad Romanos et Galatas obruerunt, voi cum Paulus hoc vnum agit, vt deceat nos propter Christum instifi-cari, fide. Non propter nostra opera, illi affingunt interpretacionem, iustificari nos, non quidem propter ceremonias, sed tamen propter opera moralia et opera caritatis. Ita obscuratur tamen gloria Christi, et iusticia fidei, cum tribuitur operibus nostris hoc quod proprie ad gloriam Christi pertinet. Verum illi loci, quos citanimus ex Ephesiis, et ex vndecimo Capite ad Romanos, testantur Paulum loqui de tota lege, hoc est non tantum de ceremoniis, sed etiam de operibus moralibus.

Neque hoe agit Patlus, ne vila topera, sed tantum docet iustificationem contingere, non propter opera nostra, sed fide in Christum, etni quoniam fides affert nouam vitam, fieri non possit, quin illa vita habeat etiam suas actiones. Augustinus etiam reprehendit eos, qui Pauli sentenciam transferunt tantum ad ceremonias, et docet de toto decalogo intelligendum esse, et hanc disputacionem ita concludit. His igitur consideratis, pertractatisque pro viribus, (fol. n 2a) quas Dominus do-nare dignatur, colligimus non iustificari hominem praeceptis bonae vitae, nizi per fidem Iesu Christi, Sed sumamus ex ipso Paulo testimonia, vi ostendamus cum detrahere laudem meriti, seu isstificationis, non tantum ceremoniis, sed etiam moralibus operibus. In eodem Capite ait Paulus, gratis instificari homines, hace particula non tantum ceremonias, sed etiam meritum alio-rum operum excludit. Et paulo post inquit exclusam esse glo-riacionem, id est hos qui habent bona opera non debere confidere, quod illis operibus mercantur iustificari. Item affirmat omnes esse sub peccato, et in his diserte comprehendit istos, qui externam iusticiam prestiterunt. Ex operibus legis, inquit, non iustificabitur omnis caro. Si autem moralia opera iustificant, sequitur non omnes esse sub peccato. Item sequitur alfqua opera legis iustificare. Denique si propter opera moralia iustificantur homines, frustra Christus mortuus est, Ita obscuratur gloria Christi, non solum cum tribuitur iustificatio ceremoniis, sed stium cum tribuitur moralibus operibus. Paulus ad Galatas ratideinatur, Christum peccati ministrum fore, si adhue alibi querenda sit iustificatio per opera legis, quia si opus est preter-ca querere iustificationem, non sufficit gratia Christi ad iustifloandum, Sed apparuit tantum Christus, et lege magis etlam

contraret, et terrieret consciuntiés, et enguret pocquium. Erabinsimb testimonie exclusiuse particulae, quae speramus bouds diris satisfacture esse, Neque tamen difficile erit plura collègere, et cui hace non satisfacient.

Porro non sumus adeo hebetes, ac sine communi sensu, vi mon videamus quid habeat absurditatis dicere, (fol. n 20) quod fide instificemur propter Christum, et non propter opera nostra, videmus et ipsi non deesse, qui illud obiiciant. Faciamus malavt eueniant bota. Itaque nullo modo hane exclusiuam defenderemus, nisi suteritate scripturae cogeremur, nisi pertinere eam ad gloriam Christi iudicaremus, cui detrahitur honos iustificatio-

his, cum tribuitur nostris operibus.

At fortassis obiiciet aliquis, desiderari in nobie envelusies. Oum enim scriptura alias tribuat iustificationem operibus, alias fidel, commodi interpretes ) esse ista coniungere, et docere, quod homines iustificentur, partim fide in Christum, partim meritis nostris seu propter bona opera. Hace incluem videretur multas controversias toliere. Ad hoc primum ita respondemas, Car hanc enseinteur non persuadet adversarits, qui nibil prorsus de justicia fidei docent? Cum de fide scribunt, ac loquuntar tantum itterpretantur fidem de noticia historiae, non requiremt hanc ndem, tanquam necessariam, ad lustificationem, vi credemus quod propter Christum simus accepti Deo, quod ita sonsequamur remissionem peccatorum, si credamus ea remitti. Nulla de hac fide sylluba in aduereariorum libris ostendi potest, Sed sine hac fide misericordine, et gratine Dei, fingunt hominem sie reputari iustum coram Deo, cum habet habitum illum caritatis, et hoc adiutus bone operatur. Quid hic agit Christus? Vbi fit hic mentio fidei, et apprehendendae misericordiae. Adeo In vniuersum fuit oppressa insticia fidei, vt ne pars quidem iuviificationis tribueretur huic fidel, de qua hic loquimur, quae non tuntum historiae noticia est, sed sentit nobis (fol. n 3\*) opus esse miseriobrdia, et statuit nos certo consequi misericordiam propter Christum, Ideo nostri bene as preclare fecerunt, quod rursus ostenderant Ecclesiis iusticiam fidei, adeo sepultam phi-losophicis disputacionibus scholasticorum. Quid est enim iustificatio illa, sine hac fide in Christum, nisi philosophia quaedam, aut certe ludalemus? Itaque isti qui nunc a nobis requirent tales éntencelar, inbeant prins adversarios errores suos agnovoere, et ex Ecclesia eileere. Hoc si granantur facere, non exigent a nobis talem insciscuo quae aduersariorum errores ad tempus tegers videtur, vt si semina heserint in Ecclesia paulatim tamen repullulent. Caeterum paulo poet dicemus quomodo tribuatur iusfficatio operibus. Interim scient lectores was illum Stratuser non recipere, et instificatio partim tribuatur fidei in Christum, partim meritis nostris, quasi nostra opera sint presimm et propiciatio propter quam reconcilietur Deus, quis solus Christus propositus est nobis, vt sit propiciator. Huius mors est victima et satisfactio, propter quam reconciliatur Deus his qui accipiunt oblatem promissionem gratice, hoc est, qui credunt sibi Deum placatum et propicium esse propter Christum. Quare et scriptura vetat confundere merita Christi, et merita operum nostroram, addit exclusiuam particulam, cum tribuit ie-stificationem fidei, Ait enim gratia saluati estis per fidem, Item, Arbitramur hominem iustificari fide sine operibus. Hic videmus exclusiuss particulas addi. Econtra cum de operibus loquisur non excludit fidem, imo magnopere requirit cam. Sine fide, inquit, impossibile est Deo placere, qua in re ostendit, quod bona opera tentum propter fidem placeant, (fol. n 3b) non quod sint precium et propiciatio, vt ita loquamur, ex opere operato. Ad hace supra ostendimus, quod regeneratio flat non per opera, sed per fidem. Et certissimum est tantum fide vind terrores peccati et mortis. Nunc si recipiamus illam suauem inisiasiav quid esset futurum, nisi vt homines conarentur mederi territis conscientiis per opera, quererent sacrificia, cultus nouos, vota, eremos, et similia, sicut Saul, Manasse, et similes in afflictionibus querebant gratiam et pacem serio per maxima et difficillima

epera. As vero habebent fidem, hoe est, neticina histor Dec, et sequebantur hane évectreme, quod purtim fide, propter suce cultus et opera consequerentes gratiam. Se neque pacem, neque noticiam Dei consequi vuquam pos quis cuim intecntur in opus, et propriem instisiem, et viden eam immundam cere, vident se non satisfacere legi, ideo despa rantes nikil petrat, aut certo expectant a Dec. Ita nunquam discunt nosse gratiam et misericordiam Dei, nunquam discus quod Deus exaudit innocantes. Quare isti, qui docent conf dere propriis meritis, seu querere gratiam et pacem per propria opera male consulunt Ecclesiae, quia et conscientias pauidas adducant ad desperationem, et extinguant noticiam Dei, cultus eriguat, in quibus colitur Deus ab ignaris et nescientibus viruin exaudiat, virum respiciat Deus. Hi cultus non delectant Deum. At Paulus inquit, Iustificati ex fide pacem habemus. Tuno enim acquiescit cor, cum credit et certo statuit, quod Deus propter Christum gratis ignoscat, et exaudiat. Idque assequitur noticiam Dei, cum expectat et accipit a Deo consolationem et auxilium. Quae cum ita sint, etiam atque etiam videndum est (fol, u 42) nobis, ne doctrinam de fide, quae gratis apprehendit misericosdiam Dei, corrampi sinamus, admixta aliqua opinione humana, blandiente in speciem, quae tamen obruit et extinguit fidem, Nunquam consequi noticiam Dei et Christi, nunquam consequi pacem conscientiarum possunt isti, qui non sciunt se debere orodere, et per fidem gratis expectare gratiam, insticiam, et

Quanquam autem saepe iam significanimus, quod dilectio et bona opera sequi fidem debeant, tamen et vt sentencia clare intelligi possit, et vt illa loca explicemus, quae citant aduetsarii defendentes, quod dilectio instificet, et quod propter nostra opera instificemur, ne idem sacpius repetendum sit, hic de dilectione et bonis operibus semel respondebimus. Docemus et nus dilectionem Dei, motum esse, quem spiritus sanctus in ho-mine exuscitat, et docemus quod haec dilectio, et bona apera sequi fidem debeant. Christus enim venit, vt non solum recenciliato patre, tolleret peccatum, and etiam, vt aboleret mortem, Itaque dato spiritu sencto inchoat in credentibus vitam aeternam quae habet nouos affectus, nouos motes. Natura humana sine spirita sancto non nouit, non timet Deum, non credit Deo, non statuit sarto sum adesse, respicere aut exaudire homines, Sicut ille inquit. Sollicitor nullos esse putare Deos, nihil a Deo expectat, ant petit, tantum nouit res rationi subjectes, has timet, his con-Adit, has odit, has amat. Cum vero sentit se indicari et puniri a Deo, odit Deum iudicantem aut affligentem. Sed qui per Enangelium accepit remissionem peccatorum et consolationem in Christo donatam et fide reconciliatus (fol. n 4b) est Deo, iam accepto spiritu sancto, incipit nosse Deum, vere sentit eum irasci peccato, vere sentit eum ignoscere, iuxta promissionema Vere sontit eum respicere, exaudire, et iuuare nos. Sensit enim iram Dei aduersus peccatum, sensit eum fide consolari corda. Itaque iam agit gratias Deo, vere iam diligit, vere laudas. non tanquam oclosum dominum, sed vt talem qui vere exaudiat et iuuet. Inuocat in omnibus periculis, confitetur verbum, et predicat vera esse quae Dous de se promittit in scripturis. Hi sunt noui motus, qui nullo modo cadunt in naturam humanam sine spiritu sancto, et sunt opera primae tabulae decalogi. Accedunt et aliae virtutes, quas secunda tabula requirit, Seruit vocationi suae, non vt homines impii, sine verbo et mandato Dei. Nullam enim vocationem sine mandato Dei querit, aut eligit, Sed sequitur verbum Dei et petit auxilium a Deo, colit magistratus, non vt homines impli meta poenae, Sed quia sentit singulare Dei beneficium esse, totam politicam ordinacionem at disciplinam in mundo, Ideo tanquam Dei doum veneratur, at amat, diligit vxorem, et liberos, amat castitatem, amat premimum, et benefacit quibus potest. Hic etel quaedam similia externa opera possunt homines per rationem efficere, tamen ratio saepe a Ciabolo impeditur, saepe affectibus vincitur, Sed qui credit se defendi et regi a Deo propter Christam, liberatus est a potestate diabeli, et habet affectus alios; quam antea. Idee e facit et hape partem legis. Ita in canctis inchosta est vita

Sine dabio legendum: interpretis, id quod etiam' Buschius in libro supra p. 393 sq. laudato p. 1004. h. l. exhibet.

esterna, sied hace omnia sunt effectus sequentes fidem, quae vincit terrores peccati et mortis, et accipit misericordiam promiseam et rendssionem peccatorum (fol. o la) propter Christum, et accipit spiritum sanctum. Neque retinent fidem isti qui secundum carnem ambulant, hoc est securi obtemperant malis affectibus, nec terrentur, sed delectantur peccatis suis. Sic igitur Christus reconciliat Patrem, vt in nobis ipsis etiam efficiat justiciam, quae, siquidem est iusticia noui testamenti, est hace fipes fides, quam diximus, quae et iustificat, et renouat nos. Iustificat, quia cum apprehendit Christum, et sentit nos propter sum habere Deum propicium, habet iam Deum placatum, ne simus rei, etiam si habeamus peccatum, etiam si legem non perferms. Donantur nobis merita Christi, propter hace nos recipium a Patre. Interim eadem fides renouat nos, dum consolatur et viusificat corda, et in nobis ipsis est iusticia, et implat larem. Per Christum accedit ad Patrem.

Ideo non possunt iam a fide, quae adducit ad Deum per Christum, diuelli consequentes motus, qui sunt impletio legis, timor, dilectio, spes, et similes. Vere enim sentit iam cor, quod Deus respiciat, qued exaudiat nos etc. Ideo Paulus ait Roma. itj. legem stabiliri per fidem, non tolli. Et Roma. viij. ait iustificationem legis impleri. Et Iere. XXXI. Dabo legem meam in cordibus corum. Hae sententiae testantur, quod lex in nobis flat, Sed simul hoc docent, quod id non flat sine Christo, et sine fide in Christum, Sicus et Ioannes docet cum ait. Qui credit in filium Dei, habet testimonium in se. Item, haec vita in filio eius est, Fides igitur in nobis est illa iusticia, quae renouat corda, et quae parit dilectionem postquam per Christum ad Deum adducti sumus. Paulus inquit Christum esse finem legis, hoe est perfectionem, quia (fol. o 1b) qui credit Christo iam reputatur instus coram Deo, nec est reus legis, Deinde etiam renouatur fide, qua inchoat legis implecionem. Et propter fidem non imputatur id quod deest in implecione legis. Ita fides legi satisfacit, primum quia nos liberat, ne legis rei simus, ne simus rab maledicto legis, Sed vt habeamus placatum Deum propter Christum. Deinde quia in nobis renouat corda, vt vere senciamus Deum nos respicere, nos exaudire, vt innocemus, diligamus et timeamus eum. Et hic quod deest in implecione legis, propter fidem non imputatur, quae sentit nos gratis propter Christum habere Deum propicium. Talis est nouitas, quae subinde debet crescere, et crescit hoc modo, quia subinde terremur conspecta peccatorum nostrorum, et exercemur variis terroribus et afflictionibus, Ideo subinde fides erigens corda inter hos terrores fit firmior.

Ex hac nouitate excerpant adversarii effectum fidel, dilectionem, et huic tribuunt iustificationem, omissa hac fide, de qua loquimur. Ita docent tantum iusticiam legis et putant hominem habere accessum ad Deum, propria dilectione non apprehenso propiciatore et mediatore Christo. Et imponunt hominibus perfectionem legis, quam neque praestant, neque intelligunt ipsi. Neque explicare possunt, quid sit illa dilectio sine hac fide de qua loquimur, quae apprehendit misericordiam in Christo donatam. Quomodo enim potest homo diligere Deum, a quo sentit se iudicari, puniri, affiigi, et omni genere calamitatum onerari, nisi apprehenderit Christum et senserit gratis nos recipi in gratiam a Deo, iuuari et liberari? Cum sentit Deum irasci peccatia nostris, Cum (fol. o 2a) sentit, nos reiici, cum sentit Deum quasi senire in hane infirmam naturam, non potest diligere reiielectem nos.

At nos fatemur inchoatam illam implecionem legis necessariam esse, quae fidem sequi debet, videlicet dilectionem et bona opere (Loquimur enim de dilectione, et effectibus dilectionis, non de ceremoniis) fatemur et iusticias esse, quia sunt bona essera, Sicut et Paulus legis implecionem vocat iusticiam, cum este, factores legis iustificabuntur. Et Christus legem requirit, cum ait. Si vis in vitam ingredi, serus mandata. Sed constat nes iustificari non ex lege, sed cum fide accipimus promissionem, in qua donatur nobis remissio peccatorum et reconciliatio grapter Christum. Ideo illa inchoata legis implecio non iusti-

float, cum oportest nos prius fide reconcilluri Dec per Christum. Item cum illa legis inchoata implecio sit imperfesta, et valde exigua. Non enim satisfacimus legi. Quis enim satis diligit, aut satis timet Deum? Quis satis pacienter sustinet afflictiones a Deo impositas? Quis non saepe dubitat, Vtrum Dei coasilio, an casu regantur res humanae? Quis non seje dubitat, Vtrum a Deo exaudiatur? Quis non sepe indignatur, quod impii fortuna meliore vtuntur quam pii, quod pii ab impiis opprimuntur? Quis satisfacit vocationi suae? Quis diligit proximum sicut se ipsum? Quis non irritatur a concupiscentia? Ideo Paulus inquit, Non quod volo bonum, hoc facio, Sed quod nolo, malum. Et Psalm. XXXI. scriptum est. Beatus vir cui non imputauit Dominus peccatum. Semper igitur adest peccatum in bac infirmitate nostra, quod imputari potest, de quo paulo post inquit, Pro hoc orabit ad te omnis sanctus, Hie sanctos etiam ait oportere (/ol. o 2b) peters remissionem peccatorum. Et Hierony-mus contra Pelagianos. Tune ergo iusti sumus, quando nos peccatores fatemur. Et iustitia nostra non ex proprio merito, sed ex Dei consistit misericordia. Et Augustinus in retractationibus. Omnia mandata Dei implentur, quando quidquid non sit, ignoscitur. Et Paulus. Nihil mihi conscius ann, Sed in hoc non iustificatus sum. Quia igitur non satisfacima legi, opus est nobis propiciatore et mediatore Christo. Ideo in illa inchoata legis implecione semper oportet adesse fidem, quae statuat nos propter Christum habere placatum Deum, ne lex secuset nos. Et quod Hieronymus inquit, Dei misericordia opus esse, et Augustinus, tune impleri mandats, quando ignoscitur, sciendum est, illam misericordiam, et illam remissionem fide accipi.

Proinde illa inchoata legis implecio non iustificat, quia non instificamur ex lege, Sed fide apprehendentes gratiam in Christo donatam. Hase sententia continet totam causam. Primum, quia instificatio est reconciliatio seu acceptacio totius personse, quae fit apprehenso propisiatore Christo, At fides apprehendit promissionem de Christo propiciatore. Non enim possumus irae Dei opponere dilectionem, opera, aut quantamlibet legis implecionem. Non posset vuquam consequi pacem conscientia, sentiret se non habere Deum placatum, nisi impleta lege. Experitur enim imbecillitatem nostram, quare desperaret, nisi aliuf quiddam redderet totam personam acceptam, praeter inchoatam legis implecionem. Ideo Paulus inquit. Iustificati ex fide pacem habemus. Tunc enim (fol. o 32) acquiescit conscientia, quando certo statuit nos gratis habere Deum propicium, propter Christum, non propter nostra merita. Et ad Colossenses. In Christo consummati estis, quasi dicat, Non estis perfecti in vetis ipsis, propter vestram mundiciam, sed propter Christum accepti estis, neque estis rei, etiamsi restant in vobis reliquiae pecati.

Deinde si iustificatio est renouatio, constat fidem esse quae accipit spiritum sanctum, qui postea dilectionem et bona opera parit. Sequuntur igitur dilectio et bona opera fidem, et sunt posteriora renouatione. Nec vero ita quaerenda est propria mundicies, et confidendum propriae perfectioni, vt Christum, qui caput est, amittamus. Sed semper retinenda est fides, quae nos propter Christum statuit Deo placere, etiam si senserimus nos immundos esse, id quod accidere necesse est. Sicut et Propheta significat, Non intres in indicium cum seruo tuo, quis non iustificabitur in conspectu tuo omnis vinens. Facile deformantur in nobis omnia bona opera. In talibus terroribus fide gratia apprehendenda est. Et vt maxime nouitas requiratur, sciendum est vere, nos tantum habere nouitatis, quantum habemus fidei. Ex his apparet, nos requirere illam inchoatam legis implecionem, dilectionem et bona opera. Iuxta illud Pauli, vt instificatio legis impleretur in nobis. Et insticias esse in his qui credunt fatemur, sed requirimus tanquam effectus, seu fractus fidei, et quidem necessarios, Interim hace sentencia manes vera, quod fides reconciliet, instificet, ac renouet, Alloqui enim fingeretur homo reputari iustus, excluso propiciatore Christo.

Sed quoniam dicendum est, qualis vsus bonorum (fol. 0 20) probetur, qualis abusus improbetur. Parciemur insticiam in in-

sticiam cordis, et fusticiam exteriorem, sen insticiam operam. Hides est fusticia cordis, vt Paulus ait, Corde creditur ad iusticiam, haec iustificat personam, quia apprehendit Christum, et sentit nobis Deum esse reconciliatum propter Christum. Eadem Edes in corde renouat nos, dum consolatur et viutificat. Hic, quia nouam et acternam vitam parit in corde, quod ad nouitatem in nobis attinet, nihil opus est diuellere dilectionem, spem, et similes motus erga Deum, a fide. Hi enim neque possunt diuelli a fide, neque existere sine hac fide apprehendente misericordiam in Christo donatam. Accedimus enim per Christum ad Patrem, vt significat multis locis Christus, Qui diligit me, diligetur a Patre meo, et ad eum veniemus etc.

Sed praeter illam cordis iusticiam, et aeternam iusticiam, est quaedam operum insticia, quae et ipsa ad implecionem legis pertinet. Ideo et hanc necessariam esse sentimus, non quod mercatur remissionem peccatorum, aut iustificet nos coram Deo, Sed quia oportet in hac vita extare confessionem fidei, et noua vita debet habere nouos fructus, officia caritatis, et mortificationes carnis, sicut scriptum est, Credidi propter quod locutus sum. Nam confessio doctrinae, inuocatio et gratiarum actio, sunt externi cultus pertinentes ad primam tabulam decalogi. Et hi externi cultus sunt necessarii in mundo et in hac vita, propter homines, vt inuitentur et ipel ad eredendum, vt agnoscant Deum, et discant sum inuocare, vt salui fiant. Sicut Petrus docet cum inquit, vt annuncietis (fol. o 4a) virtutes eius qui vos vocanit ex tenebris in lu-cem suam admirabilem, et Matth. V. Lucest lux vestra coram hominibus, vt videant opera vestra, et glorificent Patrem vestrum qui in coelis est. Proinde confessio doctrinae in primis necessaria est, dicere tum priuatim tum publice quid senciamus, et testari, quod vere sic exaudiat Deus, quemadmodum promisit, quod vere hoc modo coli velit, et hoc testimonio alios ad credendum permonere, aut confirmare. Nec potest retineri fides in corde, quando cor abiecto timore, seu poenitencia, in-sipit ambulare secundum carnem, id est obsequi affectibus carmalibus et delectari peccatis. Nam fides in poenitencia existit, vbi consolatur corda. Ideo necessaria est mortificatio carnis, Sicut Paulus inquit, Castigo corpus meum. Item, An nescitis, quod corpus vestrum, templum est spiritus sancti? etc. Necossaria etiam sunt opera caritatis ad hanc corporalem vitam, vt suae quisquo vocationi seruiat, magistratus regat respublicas, Episcopi doceant, Pater familias educet et instituat familiam, mater familias curet sua nunera. Ciues obtemperent magistra-Whus, homines inter se invent, et similia quae habent mandata Bei, quia talia opera sunt externi cultus, quae Deus praecepis. Ideo fideles non eliguat opera sine mandato et verbo Dei. Tota enim vita exterior debet esse confessio quaedam, et gratia-rum actio erga Deum, quia opera illa, ita facienda sunt, vt per ea quasi relaturi Deo gratiam inuitemus alios ad timendum Deum et credendum Deo, Sicut Paulus docet 1. Corinth. X. Omnia ad gloriam Dei facite.

Et exercetur fides in his operibus. Confessio enim (fol. o 4b) doctrinae quantum habet periculi? Omnes vocationes, magistratus, coniugium, etiam infima ministeria habent sua pericula a diabolo et impiis, inter quae fides, dum auxilium Dei quaerit et sentit, exercetur et duratur, Exercent fidem et opera earitatis; quia habent annexas promissiones rerum corporalium et spiritualium. Cum igitur datur elemosyna, commonefiunt corda, quod Deus ad eundem modum et nos iuuare velit, Excipis et tegis hospicio exulem innocentem. Iguas quocunque officio indigentes. Habes promissionem. Date et dabitur vobis. Hae promissiones offeruntur animo, scriburtur in animo, cum pericula, cum incommoda propter alios suscipimus, confisi promissione Christi, qui pollicetur se velle damna ista sarcire, se velle defendere praestantes ista officia caritatis. Ad bune modum fides subinde crescit, et fit locupletior, et discit firmius statuere, quod Deus sit placatus, quod respiciat, quod curet, quod exaudist nos, vt Psal. inbet exercere fidem in afflictionibus, periculis et omnibus negotiis. Reuela domino viem tuam,

et ipse faciet. Item, Iacta super deminum eurem tuam etc. Et Christus alt. Ne sitis solliciti. Primum quaerite regnum Dei et caetera adiicientur vobis. Et Petrus. Qui affliguntur iuxta voluntatem Dei, tanquam fideli creatori commendent snimas suas, in bonis operibus.]

100) Sunt enim facienda opera, propter me datum Dei, item ad exercendam fidem, item propter confessionem et gratiarum actionem. Propter has causas necessario debent bona opera fieri, quae quanquam fiunt in carne nondum prorsus renouata, quae retardat motus spiritus †) sancti, et aspergit aliquid de sua immundicie, tamen propter fidem sunt opera sancta, diuina, sacrificia, et politia Christi regnum suum ostendentis coram boe mundo, in his enim sanctificat corda, et reprimit diabolum, et vt retineat Euangelium inter homines, foris opponit regno diaboli, confessionem sanctorum, et in nostra imbecillitate declarat potentiam suam. Pauli Apostoli, Athanasij, Augustini, et similium qui docuerunt Ecclesias, pericula, labores, conciones, sunt sancta opera, sunt vera sacrificia, Deo accepta, sunt certamina Christi per quae repressit diabolum, et depulit ab his, qui crediderunt. Labores Dauid, in gerendis bellis, et in administratione domestica sunt opera sancta, sunt vera sacrificia, sunt certamina Dei, defendentis illum populum, qui habebat verbum Dei, aduersus

Talia opera propter has causas facta, quia Deus praecepit, Item vi nostro exemplo discant alii timere Deum, et credere Deo, Item vi nos significemus nos esse gratos Deo. Item, vi fides exerceatur, non vituperamus. Quanquam enim fant in carne nondum prorsus renouata, quae retardat motus spiritus . (Gustos:) samuti,

<sup>100)</sup> Sant enim facienda opera, propter mandatum Dei, — — ad inuitandos eos ad credendum. (p. 480.)] pro his longioribus leguntur in Editt. 2—4. haecce breviora: Sunt enim facienda bona opera, quia Deus ea requirit, ideoque sunt effectus regenerationis, sicut Paulus docet Ephes. 2. Ipsius opus sumus, conditi per Christum Iesum ad bona opera, quae praeparauit Deus, ut in eis ambularemus. Itaque bona opera sequi fidem debent, tanquam gratiarum actio erga Deum, Item ut in eis fides et exerceatur, et crescat et ostendatur alijs, ut nostra confessione alij inuitentur ad pietatem. Ita Paulus ait, Abraham accepisse circumcisionem, non quod propter illud opus reputaretur iustus, sed ut haberet signum in corpore scriptum, quo commonefieret, et fidem subinde maiorem conciperet. Item, quo confiteretur fidem coram alijs, et alios ad credendum suo testimonio inuitaret. Sie Abel fide gratiorem hostiam obtulit, Placuit enim hostia non ex opere operato, Sed quia Abel fide statuebat se Deum placatum habere propter misericordiam, Opus uere illud faciebat, ut suam fidem exerceret, et alios exemplo et confessione sua inuitaret ad credendum.

<sup>†)</sup> Sunt enim facienda opera, propter mandatum Det, — — quae retardat motus spiritus] sic retractatae hae b lineae extremae folis O 2b in vulgaribus Ed. principis exemplis leguntur, quarum loco in eadem Ed. primum in folis o 4b parte extrema haece typis erant descriptae:

diabolum, ne penitus extingueretur neticia Dei in terris. Sic sentimus etiam de singulis bonis operibus in infimis vocationibus, et in privatis. Per haec opera triumphat Christus aduersus diabolum. vt quod Corinthij conferebant Elemosynam, sanctum opus erat, et sacrificium, et certamen Christi aduaraus diabolum, qui laborat, ne quid fiat ad landem Dei. Talia opera vituperare, confessionem dectrinae, afflictiones, officia caritatis, mortificatienes carnis, profecto esset vituperare externam regni Christi inter homines politian. Atque hic addinus etiam de premijs, et de merito. Docemus operibus fidelium proposita, et promissa esse premia. Docemus bona opera meritoria esse, non remissionis peccatorum, gratiae, aut iustificationis, Hace onim tantum fide consequimur, sed alionum premiorum corporalium et spiritualium, in hac vita, et post hanc vitam, quia Paulus inquit. Vnusquis, me recipiet mercedem iuxta suum laborem. Erupt igitur discimilia premia, propter dissimiles labores. At remiscio peccatorum similis et aequalis est omnium, sicut vaus est Christus, et offertur gratis emnibus qui credunt sibi propter Christum remits peccata. Accipitur igitur tantum fide remissio peccatorum, et iustificatio, non propter vlla opera. Sieut constat in terroribus conscientiae quod non esunt irae Dei opponi vlla nostra opera, sicut Paulus clare dicit. Fide instificati pacem habemus erga Deum, per dominum nostrum Iesum Christum, per quem et accessum habemus fide etc. Fides autem quia filios Dei facit, facit et coheredes Christi. Itaque quia iustificationem non meremur operibus nostris, qua efficimur filij Dei, et coheredes Christi, non meremur vitam aeternam operibus nostris. Fides enim consequitur, quia fides iustificat nos, et habet placatum Deum. Debetur autem iustificatis, iuxta illud. Quos iustificauit, cosdem et glorificauit. Paulus commendat nobie praeceptum de honorandis parentibus mentione premij, quod additur illi praecepto, vbi non valt, quod obedientia erga parentes instificet nos coram Deo, Sed postquam fit in iustificatis, meretur alia magna premia. Deus tamen varie exercet sanctos, et saepe differt premia iusticiae operum, vt discant non confidere sua iusticia, vt discant quaerere voluntatem Dei magis quam pre-mia. Sicut apparet in lob, in Christo et alijs sanetis. Et de hac re docent nos multi Psalmi, qui consolantur nos aduersus foelicitatem impiorum, vt Psal. xxxvi. Noli aemulari. Et Christus ait. Beati qui persecutionem paciuntur propter iusticiam, quoninm ipsorum est regnum coelorum. His preconijs bonorum operum mouentur haud

His preconijs bonorum operam mouentur haud dubie fideles ad bene operandum. Interim etiam praedicatur doctrina poenitenciae aduersus impios, qui male operantur, ostenditur ira Dei, quam minotas est camibus qui non agunt poenitenciam. Laudamus igitur et requirimus bona opera, et multas ostendimus causas, quare fieri debeant. Siç de operibus docet et Paulus, cum inquit, Abraham accepisse circumcisionem, nen vt per illud opus iustificaretur. Iam enim fide consecutus erat, vt iustus reputaretur, Sed accessit circumcisio, vt haberet in corpore scriptum signum, quo commonefactus exerceret fidem, quo etiam confiteretur fidem coram alijs et alios ad credendum suo testimonio inuitaret. Abel fide gratiorem hostiam obtulit, quia igitur fide iustus erat, ideo placuit sacrificium, quod faciebat non vt per id opus mereretur remissionem peccatorum, et gratiam, sed vt fidem suam exerceret, et ostenderet alijs ad inuitandos eos ad credendum. 100)

Cum hoc modo bona opera sequi fidem debeant, longe aliter vtuntur operibus homines, qui non possunt credere ac statuere in corde sibi gratis ignosci propter Christum, se habere Deum propicium gratis propter Christum. 1) Hi cum vident opera sanctorum, humano more iudicant sanctos promeruisse<sup>2</sup>) remissionem peccatorum et gratiam per haec opera. 3) Ideo imitantur ea et senciunt se per opera similia mereri remissionem peocatorum, 4) et gratiam, senciunt se per illa opera placare iram Dei, et consequi, vt propter illa opera iusti reputentur. Hanc impiam opinionem 4) in operibus damnamus, Primum quia obscurat 5) gloriam Christi, cum homines proponunt Deo, hace opera tanquam precium et propiciationem. Hic honos debitus vni Christo tribuitur nostris operibus, Secundo, neque tamen inveniunt conscientiae pacem in his operibus, sed alia super 6) alia in veris terroribus cumulantes tandem desperant, quia nullum opus satis mundum inusniunt. Semper 7) accusat lex, et parit iram. Tertio, Tales nunquam assequentur noticiam Dei,

ignosci propter Christum, se habere Deum propicium gratis propter Christum.] Editt. 2—4.: ignosci propter Christum. (ceteris omissis)

sanctos promeruisse] Editt, 2—4.: sanctos operibus illis promeruisse

et gratiam per hace opera.] Editt. 2-4.: et mopter ille opera iustos reputatos esse coram Deo.

<sup>4)</sup> et gratiam, senciunt se per illa opera placare iram Dei, et consequi, vt propter illa opera iusti reputentur. Hanc impiam opinionem] Editt. 2—4.: conantur placare iram Dei, et confidunt se propter talia opera fustos reputsri. Has impias opiniones

<sup>5)</sup> Primum quia obscurat] Editt. 2-4.: Primo quia obscurant

<sup>6)</sup> super | Editt. 2-4.: supra

quia nullum opus satis mandum inneniumt, Somper] Edita.
 quia cum nullum opus satis mandum inneniana, semper

A) quia enim irati faginat Doum Indicantem et affligentem, nunquam sentiunt se exaudiri. At fides ostendit praesentiam Dei, postquam constituit, quod Dens gratis ignoscat, et exaudiat. 8) Semper autem in mundo haesit 9) impia opinio de operibus. Gentes habebant sacrificia, sumpta a patribus. Horum opera imitabantur, fidem non tenebant, Sed senciebant opera illa propigiationem et precium esse, propter quod Deus reconciliaretur ipsis. Populus in lege imitabatur sacrificia bac opinione, 10) quod propter illa opera haberent placatum Deum, vt ita loquamur ex opere operato. 11) Hic videmus quain vehementer obiurgent populum prophetae. Psal. 49. 12) Non in sacrificijs arguam te. Et lerem. Non praecepi de holocaustomatis. 18) Tales loci damnant non opera, quae certe Deus praeceperat, vt externa exercitia in hac politia, sed danmant impiam persuasionem, quod senciebant se per illa opera plaçare iram Dei, et fidem ebijciebant. Et quia nulla opera reddunt pacatam conscientiam, ideo subinde noua opera excogitantur praeter mandata Dei. 14) Populus Israel viderat Prophetas in excelsis sacrificasse. Porro sanctorum exempla maxime mouent animos, sperantes se similibus operibus periade gratiam consecuturos esse, vt illi consecuti sunt. Quare hoc opus 14) mirabili studio cepit 15) imitari populus, vt per id opus mereretur remissionem peccatorum, gratiam, et iuaticiam. 16) At Prophetae sacrificauerant in excelais, non vt per illa opera mererentur remissionem peccatorum et gratiam, 17) Sed quia in illis lecis docebant, ideo ibi testimonium fidei suae proponebant. Populus audierat Abraham immolasse filium suum. Quare et ipsi, vt asperrimo ac diffieillimo opere placarent iram Dei, mactauerunt fi-

lice. At Abraham non hac opinione immolabat filium, vt id opus esset precium et propiciatio propter quam iustus reputaretur. Sic in Ecclesia instituta est coena Domini, vt recordatione promissionum Christi, quarum in hoc signo admonemur. confirmetur in nobis fides, et foris confiteamur fidem nostram et praedicemus beneficia Christi, sicut Paulus ait. Quoties seceritis, mortem Domini annunciabitis etc. Verum aduersarij nostri contendunt Missam esse opus quod ex opere operato iustificat, et tollit 18) reatum culpae et poenae in his pro quibus fit. Sic enim scribit Gabriel. 19) Antonius, Bernardus, Dominicus, Franciscus, et alij sanoti Patres elegerunt certum vitae genus, vel propter studium, vel propter alia vtilia exercitia. Interim senciebant se fide propter Christum iustos reputari, et habere propicium Deum, non propter illa propria exercitia. 20) Sed multitudo deinceps imitata est, non fidem Patrum, sed exempla sine fide, vt per illa opera mererentur remissionem peccatorum, 21) gratiam, et iusticiam, non senserunt se haec gratis accipere propter propiciatorem Christum. Sic de omnibus operibus iudicat mundus, quod sint propiciatio, qua placatur Deus, quod sint precia, propter quae reputamur iusti. Non sentit Christum esse propiciatorem, non sentit, quod fide gratis consequamer, vt iesti reputemur propter Christum. Et tamen cum opera non possint reddere pacatam conscientiam eliguatur subinde alia, fiunt noui cultus, noua vota, noui monachatus, praeter mandatum Dei, vt aliquod magnum opus quaeratur, quod possit opponi irae et iudicio Dei.

Has impias opiniones de operibus aduersarij tuentur contra scripturam. At haec tribuere operibus nostris, quod sint propiciatio, quod mereantur remissionem peccatorum, et gratiam, quod propter ea iusti coram Deo reputemur, non fide, propter Christum propiciatorem. Quid hoc aliud est, quam Christo detrahere honorem mediatoris, et propiciatoris. Nos igitur etsi sentimus ac doce-

<sup>8)</sup> quia enim irati fugiunt — ignoscat, et exaudiat.] Editt.
2—4.: cum conscientiae fugientes iram Dei, non possint paseem consequi, nec statuere unquam, quod a Deo exaudiantar. At cum accessit fides quae credit, quod gratis reputemur iusti, hace audet inuocare Deum, et sentit se exaudiri, et consequitur ueram noticiam Dei.

<sup>9)</sup> in mundo haesit] Editt. 2-4.: heret in mundo

IO) sacrificia hac opinione,] Editt. 2—4.: hac opinione sacrificia,

vt its loquamur ex opere operato.] Editt. 3—4.: ex opere operato ut dici solet.

<sup>12)</sup> Psal. 49.] Ed. 3.: Psalmo quadragesimo nono.

<sup>. 13)</sup> holocaustomatis.] Editt. 2-4.: holocaustis.

<sup>14)</sup> Populus Israel viderat — — Quare hoc opus] Editt. 2—4.:

Ao maxime mouent homines exempla sanctorum, horum imitacione sperant se perinde consecuturos esse reconciliationem, ut illi consecuti sunt. Populus Israel uiderat Prophetas in excelsis sacrificasse. Hoc opus

<sup>15)</sup> cepit] Editt. 2-4.: coepit

<sup>16)</sup> mereretur remissionem peccatorum, gratiam, et insticiam.] Editt. 2—4.: placaret iram Dei.

<sup>17)</sup> et gratiam,] in Editt. 2-4. desunt.

<sup>18)</sup> iustificat, et tollit] Editt. 2-4.: iustificet, et tollat

<sup>19)</sup> Sic enim scribit Gabriel.] in Editt. 2-4. desunt.

propicium Deum, non propter illa propria exercitia.] Edita.
 Deum propicium propter Christum, non propter illa exercitia.

<sup>21)</sup> gratiam, et iusticiam, non senserunt — — Ex Corinthijs citant. (p. 483.)] pro his prolizioribus leguntur in Editt. 2—4. hase breviora: ut propter illa opera reputarentur iusti coram Dec. Its errat humanus animus de operibus, quia fidel iusticiam non intelligit. Et hunc errorem reprehendit Euangelium, quod docet homines iustos reputari, non propter legem, sed propter solum Christum, Christus autem sola fide apprehenditur, Quare sola fide propter Christum iusti reputamur. Sed obijciunt adnersarij locum ex Corinthijs.

'mus bona opera necessario facienda esse, Debet | enim sequi fidem inchoata legis implecio, tamen Christo suum honorem reddimus, Sentimus ac docemus quod fide propter Christum coram Deo iusti reputemur, quod non reputemur justi propter opera, sine mediatore Christo, quod non mercamur remissionem peccatorum, gratiam et iusticiam per opera, quod opera nostra non possimus opponere irae et iudicio Dei, quod opera non possint terrores peccati vincere. Sed quod sola fide vincantur terrores peccati, quod tantum mediator Christus per fidem opponendus sit irae et iudicio Dei. Si quis secus sentit, non reddit Christo debitum honorem, qui propositus est, vt sit propiciator, vt per ipsum habeamus accessum ad Patrem. 'Loquimur' autem nunc de iusticia per quam agimus cum Deo, non cum hominibus, sed qua apprehendimus gratiam, et pacem conscientiae. Non potest autem conscientia pacata reddi coram Deo, nisi sola fide, qua statuit nobis Deum placatum esse propter Christum. Iuxta illud. Iustificati ex fide, pacem habemus, quia iustificatio tantum est res gratis promissa propter Christum, quare sola fide semper coram Deo accipitur.

Nunc igitur respondebimus ad illos locos, quos citant aduersarij, vt probent nos dilectione et operibus iustificari. Ex Corinthijs citant. 21) Si omnem sidem habeam etc. caritatem 22) autem non-habeam, nihil sum. Et hic magnifice 28) triumphant, Tetam Ecolesiam, aiunt, certificat Paulus, quod non iustificet sola fides. Facilis autem responsio est, postquam ostendimus supra, 24) quid de dilectione: et operibus senciamus. Hic locus Pauli requirit dileetionem. Hanc requirimus et nos. 25) Diximus enim supra oportere existere in nobis 26) renonationem, et inchoatam legis implecionem, iuxta illud. Dabo legem meam in corda corum. 27) Si quis 28) dilectionem abiecerit, etiam si habet magnam fidem, tamen son retinet cam. Non enim retinet spiritum sanctum. 29) Neque vero hoc loco

tradit Paulus modum instificationis, sed scribit: his qui cam fuissent instificati, cohertandi crant, et bonos fractus ferrent, ne amitterent spiritum sanctum. Ac praepostere faciunt adversarij, hanc vnum locum citant, in quo Paulus decet de fructibus, alios locos plurimos omittunt, in quibus ordine disputat de modo institucationis. Ad hoc, in álijs locis qui de fide loquuntur, semper ascribant correctionem, quod debeant intelligi de fide formata. Hic nullam ascribunt correctionem, quad fide etiam opus sit, senciente quod reputemur i propter Christum propiciatorem. Ita aduersarij excludunt Christum a iustificatione, et tantum docent fusticiam legis, Sed redeamus ad Paulum. Nibil quisquam ex hoc textu amplies ratiocinari potest, quam quod dilectio sit necessaria. Id fatemur. Sicut necessarium est, non farari. Neque vero recte ratiocinabitur, siquis inde velit hoc efficere. Non furari necessarium est, igitur non furari iustificat, quia iustificatio non est certi operis apprebatio, sed totius personae. Nihil igitur ledit nos hic Pauli locus. Tantum ne affingant aduersarij, quidquid spsis libet, Non enim dieit, quod iustificet dilectio, sed quod mihil sim, id est, qued fides extinguatur, quamlibet magna contigerit. Non diett, quod dilectio vincat terrores peccati et mertis, quod dilectionem nostram opponere possimus irae ac iudicio Dei, quod dilectio nostra satisfaciat degi Dei, quod sine propiciatore Christo habeamus accessum ad Deum nostra dilectione, quod dilectione nostra accipiamus promissam remissionem peccatorum. Nihil horum dicit Paulus. Non igitur sentit quod dilectio iustificet, quia tantum ita iustificamur, cum apprehendimus propiciatorem Christum, et credimus nobis Deum propter Christum, placatum esse. Nec est iustificatio sompianda, omisso propiciatore Christo. Tollant aduersarij promissionem de Christo, aboleant Euangelium, si nihil opus est Christo, si nostra dilectione possumus vincere mortem, si nostra dilectione, sine propiciatore Christo accessum habemus ad Deum. 29) Aduersarij corrumpunt pleraque loca, quia suas opiniones ad ea afferunt, non sumunt ex ipsis lo-

quod propter dilectionem accipiamus remissionem peccatorum, quod dilectio uincat terrores mortis et peccati, quod dilectio debeat opponi irae; ac fadicio Dei, quod dilectio legi satisfaciat, quodque renati propter legis niampletionem accepti Deo simus, non prepter Christam granis. Hace non dict Paulus, quae tamen affingunt aduersarij nostri. Iam si nostra dilectione uincimus inam Dei, si nostra dilectione voram Deo meremur. [Ed. 4. r meremur] remissionem peccatorum, si nostra impletione legis sumus accepti, tollant aduersarij promissionem Christi, aboleant Eungelium, quod docet nos accessum habere ad Deum per propictatorem Christum, quod docet nos non propter nostram legis impletionem, sed propter Christum acceptos case.

<sup>22)</sup> caritatem] Editt. 2-4.: Dilectionem

<sup>23)</sup> nihil sum. Et hie magnifice] Editt. 2-4.: nihil sum, et

<sup>24)</sup> Facilis autem responsio est, postquam ostendimus supra, Editt. 2—4.: Facile est autem respondere, Postquam supra ostendimus

<sup>25)</sup> requirimus et nos.] Editt. 2—4.: et nos requirimus,

<sup>26)</sup> existere in nobis Editt. 2-4.: in nobis existere

<sup>27)</sup> saxta illud. Dabo legem meam in corda corum.] és Editt.

<sup>28)</sup> Si quis] Editt; 2-4.: Quare siquis

<sup>29)</sup> Neque vero hoc loco tradit Paulus — — accessum habemus ad Deum.] haec in Editt. 2—4. sic retexta sunt: Neque uero sequitur, quod ideo dilectio instificet, hoe est,

ole \*0): sententiam. Quid enim hobet this locus incommodi, si detraxerimus interpretationeme quam adaersarij de suo assuunt, non intelligentes, quid sit instificatio, aut quemodo fiat. Corinthij antea 81) instificati, multa acceperant excellentia dona. Eeruebant 32) initia, vt fit. Deinde coeperunt intereos existere simultates, vt significat Paulus, coeperunt fastidire bonos doctores, Ideo obiurgat eos Paulus, reuocans ad officia 38) dilectionis, quae ctiamsi sunt necessaria, tamen stultum fuerit somaiare, quod opera secundae tabulae coram Deo instificent, per quam agimus cum hominibus nou agimus proprie cam Deo. At in iustificatione agendum est cum Dee, placanda est ira eius, conscientia erga Deum pacificanda est. Nihil horum **St** per opera secundae tabulae. 88)

Sed obijciunt \*4) praeferri dilectionem fidei et spei. Paulus enim ait, \*5) Maior horum caritas, Perro consentaneum est \*6) maximam et praecipuam virtutem iustificare. Quanquam hoc loco Paulus preprie loquitur de dilectione proximi, et significat dilectionem maximam esse, quia plurimos fructus habet. Fides et spes tantum agunt cum Deo, At dilectio foris erga homines infinita habet officia, tamen largiamur sane aduersarijs, dilectionem Dei et proximi, maximam virtutem esse, quia hoc summum praeceptum est, Diliges Dominum Deum. \*57) Verum quomodo inde ratiocinabuntur, quod dilectio iustificat? Maxima virtus, inquiunt, iustificat. \*58) Imo sicut lex etiam \*59) maxima seu prima non \*49)

instificat, ita nec maxima 41) virtus legis, 42) Sed illa virtus iustificht, quae apprehendit Christum, quae communicat nobis Christi merita, qua accipimus gratiam et pacem a Deo. Haec autem virtus, fides est, Nam vt saepe dictum est, fides non tantum noticia est, sed multo magis velle accipere, seu apprehendere ea quae in promissione de Christo offeruntur. Est autem et haec obedientia erga Deum, velle accipere oblatam promissionem, non minus largeta, quam dilectio, vult sibi credi Deus, vult nos ab ipso bona accipere, et id pronunciat esse, verum cultum. 42)

43) Caeterum aduersarij tribuunt dilectioni iustificationem, quia vbique legis iusticiam docent, et requirunt. Non enim possumus negare, quin dilectio sit summum opus legis. Et humana sapientia legem intuetur, et quacrit in ea iusticiam. Ideo et scholastici doctores, magni et ingeniosi homines, summum opus legis praedicant, huic operi tribuunt iustificationem. Sed decepti humana sapientia, non viderunt faciem Moisi retectam, sed velatam, sicut Pharisei, Philosophi, Mahometistae. Verum nos stulticiam Euangelij praedicamus, in quo alia iusticia reuelata est, videlicet, quod propter Christum propiciatorem insti reputemur, cum credimus nobis Deum propter Christum placatum esse. Nec ignoramus quantum haec doctrina ab-

non sumune ex ipsis locis] Editt. 2--4.: nec sumuit ex tosis scripturis

SE) antes] Ed. 4.: ante

<sup>32)</sup> Feruebant | Editt, 2-4.: Et feruebant

secundae tabulae.] Editt. 2—4.: dilectionis. Nec disputat his de remissione peccatorum, de modo instificationis, sed de fructibus loquitur. Et dilectionem intelligit erga proximum. Stultum est autem somniare, quod dilectio qua agimus cum hominibus, instificet coram Deo, cum in instificatione agendum si: cum Deo, placanda ira cius, et conscientia erga Deum pacificanda. Horum nihil fit per illam dilectionam, Sed tantum ita si apprehendatur misericordia. Idque fit per fidom. Illud autem uerum est, amissa dilectione, amitti spiritum sanctum, quo amisso et fides exentitur. Ideo ait, Si dilectionem non habeam, nihil sum, non addit affirmatiuam, quod dilectio iustificet.

<sup>34)</sup> obijciunt] Editt. 2-4.: disputant

<sup>35)</sup> sit,] Editt. 2-4.: inquit,

<sup>36)</sup> caritas, Porro consentaneum est] Editt. 2—4.: dilectio. Consentaneum est autem

Diliges Dominum Deum.] Editt. 2—4.: Diligas Dominum Deum tuum etc.

<sup>38)</sup> iustificet? Maxima virtus, inquiunt, iustificat.] Editt. 2—4: iustificet, quia inquiunt, maxima uirtus iustificat.

<sup>89)</sup> etiam] in Editt. 2-4. deest.

<sup>40)</sup> non Editt. 2-4.: minime

<sup>41)</sup> maxime Ed. 4.: maxime

<sup>42),</sup> Sed illa virtus iustificat, — — pronunciat esse, verum cultum.] Editt. 2—4.: Nulla enim lex est quae magis accuset [Ed. 4.: secusat] nos, quae magis faciat, ut conscientia nostra irascatur indicio Dei, quam hace summa lex. Diligas Dominum Deum tunm ex toto corde. Quis enim sanctorum praeter Christum gloriari ausit se huic legi satisfocisse? Non igitur iustificat uirtus legis. Sed illa uirtus iustificat, quae accipit reconciliationem donatam propter Christum. Hace uirtus fides est, nec iustificat propter suam dignitatem, sed tantum quia accipit misericordiam, qua propter Christum iusti reputamur. Sumus enim insti, hoc est, accepti coram Deo, non propter nostram perfectionem, sed per misericordiam propter Christum, Si tamen hanc apprehendimus et opponimus irae Dei.

<sup>43)</sup> Caeterum aduersarij tribuunt — — illustrare ad patefacere possimus. (p. 487.)] Editt. 2-4.: Sed aduersarij ideo tribuunt dilectioni iusticiam, quia legem docent, et cogitant iusticiam esse obedientiam erga legem. Nam humana ratio tantum intuctur in legem, nec intelligit aliam iusticiam nisi legis obedientiam. Et Scholastici, homines ingeniosi, quaerentes Methodum, proposuerunt sibi legem, Perinde atque Philosophi in Ethicis proponunt sibi praecepta de moribus. Sed Paulus reclamat, et docet aliud quiddam esse insticiam, scilicet obedientiam erga promissionem reconciliationis do-natae propter Christum, hoc est, accipere misericordirm donatam propter Christum. Sie enim sumus accepti Deo, sie fiunt pecatae conscientiae, quando sentimus Deum nobis propter Christum propicium esse, Quare piae mentes a lege ad promissionem renocandae sunt, ut saepe iam diximus, et psulo post latius exponemus, cum agitabimus argumenta Scholastica de uocabulo Insticiae,

horreat a iudicio rationis ac legis, Nec ignoramus multo speciosiorem esse doctrinam legis de difectione. Est enim sapientia, sed non pudet nos stulticiae Euangelij, ld propter gloriam Christi defendimus et rogamus Christum, vt spiritu sancto suo adiunet nos, vt id illustrare ac patefacere possimus. 43)

Adversarij in confutacione et hunc locum contra nos citauerunt, ex Coloss. Caritas est vinculum perfectionis, Hinc ratiocinantur quod dilectio iustificet, quia persectos efficit. Quanquam bic multis modis de perfectione responderi posset, tamen nos simpliciter sentenciam Pauli recitabimus. Certum est Paulum de dilectione proximi loqui. Neque vero existimandum est quod Paulus aut fustificationem, aut perfectionem coram Deo, tribuerit operibus secundae tabulae potius, quam primae. Et si dilectio efficit perfectos, 44) nihil igitur opus crit 45) propiciatore Christo, 46) Nam fides tantum apprehendit propiciatorem Christum. Hoc autem longissime abest a sentencia Pauli, qui nunquam patitur excludi propiciatorem Christum. Loquitur igitur non de personali perfectione, sed de integritate communi Ecclesiae. 46) Ideo enim ait dilectionem esse vinculum, seu colligationem, vt significet se loqui de colligandis et copulandis pluribus membris Ecclesiae inter se. Sicut enim in omnibus familijs, in omnibus rebus publicis concordia mutuis officijs alenda est, nec retineri tranquillitas potest, nisi quaedam errata inter se dissimulent homines et condonent. Ita iubet Paulus in Ecclesia dilectionem existere, quae retineat concordiam, quae toleret, sicubi opus est, asperiores mores fratrum, quae dissimulet quaedam leuia errata, ne dissiliat Ecclesia in varia Schismata, et ex Schismatis oriantur odia, factiones et hacreses. Necesse est enim dissilire concordiam, quando aut Episcopi imponunt populo duriora onera, nec habent rationem imbecillitatis in populo. Et oriuntur dissidia, quando populus nimis acerbe iudicat de moribus doctorum, aut fastidit doctores propter quaedam leuia incommoda, quaeruntur enim deinde et aliud doctrinae 47) genus, et alij doctores, Econtra perfectio, id est, integritas Ecclesiae conser-

ustur, quando firmi tolurant infirmes, quando pepulus boni consulit quaedam incommoda in meribus doctorum, quando Episcopi quaedam conde-nant imbecillitati populi. De his praeceptis acquitatis pleni sunt libri omnium sapientum, vt in hac vitae consuctudine multa condonemus inter nos, propter communem tranquillitatem. Et de ea cu hic tum alias saepe praecepit Paulus. Quare aduersarij imprudenter ratiocinantur ex nomine perfectionis, quod dilectio instificet, cum Paulus de integritate et tranquillitate communi loquatur, Et sic interpretatur hunc locum Ambrosius, Sicut aedificium dicitur perfectum seu integrum, cum omnes partes apte inter se coagmentatae sunt. Turpe est autem aduersarijs tantopere praedicare dilectionem, cum nusquam praestent cam. Quid nunc agunt? dissipant Ecclesias, scribunt leges sanguine, et has proponunt Caesari clementissimo principi, promulgendas, Trucidant sacerdotes, et alios bonos viros, siquis leuiter significanit se aliquem manifestum abusum non omnino probare. Haec non conveniunt ad ista preconia dilectionis, quae si sequerentur aduersarij, Ecclesiae tranquillae essent, et res publica pacata. Nam hi tumultus consilescerent, si aduersarij non nimis acerbe exigerent quasdam traditiones inutiles ad pictatem, quarum plerasque ne 48) ipsi quidem observants qui vehementissime defendunt eas. Sed sibi fiscile ignoscunt, alijs non item, vt ille apud Poetam. Egomet mi ignosco Menius inquit. 49) id autem alienissimum est ab his encomijs dilectionis, quae hic ex Paulo recitant, nec magis intelligunt, quam parietes intelligunt vocem, quam reddunt.

Ex Petro citant et hanc sentenciam. Vaiuersa delicta operit caritas. Constat et Petrum loqui de dilectione erga proximum, quia hunc locum accommodat ad praeceptum, quo inbet vt diligant se mutuo. Neque vero vlli Apostolo in mentem venire potuit, quod dilectio nostra vincat peccatum et mortem, quod dilectio sit propiciatio propter quam Deus reconcilietur omisso mediatore Christo, quod dilectio sit iusticia, sine mediatore Christo. Haec enim dilectio, si qua esset, esset iusticia legis, non Euangelij, quod promittit nobis reconciliationem, et iusticiam, si credamus, quod propter Christum propiciatorem, pater placatus sit, quod donentur nobis merita Christi. Ideo Petrus paulo ante iubet, vt accedamus ad Christum, vt aedificemur super Christum, Et addit. Qui crediderit in eum, non confundetur. Dilectio nostra, non liberat nos a

<sup>44)</sup> Et si dilectio efficit perfectos,] Editt. 2—4.: Praeterea si dilectio est perfecta legis impletio et legi satisfacit,

<sup>45)</sup> opus erit] Editt. 2-4.: erit opus

<sup>46)</sup> Nam fides tantum apprehendit — de integritate communi Ecclesiae.] Editt. 2—4.: Paulus autem ideo docet nos acceptos esse propter Christum, non propter legis impletionem, quia legis impletio non est perfecta. Itaque cum manifes.e alibi detrahat nobis perfectionem, non est sencilendum quod hie loquatur de personali singulorum perfectione, sed loquitur de integritate communi Ecclesiae.

<sup>47)</sup> doctrinse] Ed. 4.: doctrine

<sup>48)</sup> ne] Ed. 4.: nec

<sup>49)</sup> Egomet mi ignosco Menius inquit.] hace sunt verba Horatii sermon, lib. I. sat. 3. v. 23. ubi autem loco "Menius" legitur: "Maenius."

confusione, cum: Done indicat et arguit nos, Sed fides in Christum liberat in his panoribus, quia scients propter Christum, nobis ignosci. Caeterum hace sentencia de dilectione, sumpta est ex menerbije, vbi antithesis clare estendit, quomodo intélligi debeat. Odium suscitat rizas, et vniuersa delicta tegit dilectio.

Adem proreus docet, qued illa Pauli sentencia ex Colossensibus sumpta, vt si quae dissensiones inciderint, mitigentur et componantur acquitate, et commoditate nostra. Dissensiones inquit crescunt odijs, vi saepe videmus ex leuissimis offensionibus maximas fieri 50) tragoedias. Inciderant quaedam inter C. Caesarem et Pompeium leues offensiones, in quibus si alter alteri paululum cessisset, non extitisset bollum civile, Sed dum vterque morem erit odio suo, ex re nihili maximi motus orti sunt. Et multae 51) in Ecclesia haereses ortae sunt, tantum odio 52) doctorum. Itaque non de proprijs delictis, sed de alienis loquitur, cum ait, Dilectio tegit delicta, videlicet aliena et quidem inter homines, id est, Etiam si quae offensiones incidunt, tamen dilectio dissimulat, ignoscit, cedit, non agit emnia summo iure. Petrus igitur non hoc valt, quod dilectio coram Deo mereatur remissionem eccatorum, quod sit propiciatio excluso mediatore Christe, quod regeneret, ac instificet, 58) Sed quod erga homines non sit moresa, non aspera, non jatractabilis, quod quaedam, errata amicorum dissimulet, quod mores aliorum etiam asperiores boni consulat, sicut vulgaris quaedam sentencia praccipit. Mores amici noueris, non oderis, Neque temere de hec officie dilectionis toties praecipiunt Apostoli, qued Philosophi vocant execution, Necessarla est enim hase virtus ad publicam concordiam rentinendam, quae non potest durare, nisi multa dissimulent, multa condonent inter se pastores, et Ecclesiae.

Ex Iacobo citant. Videtis igitur quod ex operibus iustificatur homo, et non ex fide sola. Neque alius locus vllus magis putatur officere nostrae sentenciae, sed est facilis et plana responsio. Si non assuant aduersarij suas opiniones de meritis operum, Iacobi verba nihil habent incommodi. Sed vbicunque fit mentio operum, aduersarij affingunt suas impias opiniones, quod per bona opera mereamur remissionem peccatorum, quod bona opera sint propiciatio ac precium propter quod

Primum igitur hoe expendendum est, quod hic locus magis contra aduersarios facit, quam contra nos. Aduersarij enim docent hominem iustificari dilectione, et operibus. De fide, qua apprehendimus propiciatorem Christum nihil dicunt. Imo hanc fidem improbant, neque improbant tantum sententijs aut scriptis, Sed etiam ferre et supplicijs conantur in Ecclesia delere. Quanto melius docet lacobus, qui fidem non omittit, non subjicit pro fide dilectionem, sed retinet fidem, ne propiciator Christus excludatur in justificatione, Sicut et Paulus cum summam tradit vitae Christianae, complectitur fidem et dilectionem 1. Ti-moth. 1. Finis mandati caritas est de corde puro et consciencia bona et fide non ficta.

Secundo, res ipsa loquitur, hic de operibus dici quae fidem sequuntur, et ostendunt fidem non esse mortuam, sed viuam et efficacem in corde. Non igitur sensit 54) Iacobus, nos per bona opera mereri remissionem peccatorum, et gratiam. Loquitur enim de operibus instificatorum, qui iam sunt reconciliati, accepti et consecuti remissionem peccatorum. Quare errant aduersarij cum hinc ratiocinantur, quod lacohus doceat nos per bona opera mereri remissionem peccatorum et gratiam, quod per opera nostra habeamus accessum ad Deum, sine propiciatore Christo.

Tertio, lacobus paulo ante dixit de regeneratione, quod fiat per Euangelium. Sic enim ait, Volens genuit nos verbo veritatis, vt nos essemus primiciae creaturarum eius. Cum dicit nos Euangelio renatos esse, docet quod fide renati ac iustificati simus, Nam promissio de Christo tantum fide apprehenditur, cum opponimus eam terroribus peccati et mortis. Non igitur sentit lacobus nos per

opera nostra renasci.

Ex his liquet, non adversari nobis Iacobum qui cum ociosas et securas mentes, quae somniabant se habere fidem, [cum non haberent, vituperaret, distinxit inter mortuam fidem, ac viuam fi-Mortuam ait esse, quae non parit bona Viuam ait esse, quae parit bona opera. Porro nos saepe iam ostendimus, quid appellemus fidem, Non enim loquimur de ociosa noticia, qualis est etiam in Diabolis, Sed de fide quae resistit terroribus conscientiae, quae erigit et consolatur

Deus mobis reconcilietar, quod bona opera vincant terrores peccati et mortis, quod opera coram Deo propter suam bonitatem sint accepta, nec egeant misericordia et propiciatore Christo. Horum nthil venit in mentem lacobo, quae tamen omnja panc defendant adversarij praetextu sentenciae lacobi.

<sup>50)</sup> fleri] Editt, 2-4.: exoriri

<sup>51)</sup> multae] Ed. 3. typ. err.: multi

<sup>52)</sup> odio] Editt. 2-4.: ex mutuis odijs

<sup>53)</sup> quod regeneret, ac iustificet,] Editt. 2-4.: quod propter dilectionem simus accepti, non propter mediatorem Chri-

<sup>54)</sup> sensit] Ed. 4.: sentit

lacobus, quae tamen impudenter ratiocinantier aduersarij ex Iscobi verbis. 67)

Citantur aduersus nos et aliae quaedam seatentiae, de operibus, Lucae vi. Remittite et remittentur vobis, Esaiae Iviij. Frange esarienti panem tuum, tunc inuecable et Dominus exaudiet, Danielis iiij. Peccata tua elemosynis redime, Matth. v. Beati pauperes spiritu, quia talium est regnum coelorum. Item, Beati misericordes, quia miseri-cordiam consequentur. Hae sentenciae etiam nihil haberent incommodi, si nihil affingerent aduersarij. Duo enim continent, Alterum est praedicatio seu legis, seu poenitentiae, quae et arguit malefacien-tes, et jubet benefacere, Alterum est promissio quae additur. Neque vero adscriptum est peocata remitti sine fide, aut ipsa opera propiciationem esse, Semper autem in praedications legis, hacc duo oportet intelligi, et quod lex non possit fieri nisi fide in Christum renati sumus, Sicut ait Christus, Sine me nihil potestis facere. Et vt maxime fieri possint quaedam externa opera, retinenda est haec vniuersalis sententia, quae totam legem interpretatur, Sine fide impossibile est placere Dec, Retinendum est Euangelium, quod per Christum habeamus accessum ad Patrem.

Constat enim quod non iustificamur ex lege, Alioqui quorsum opus esset Christo, aut Enanges lio, si sola praedicatio legis sufficeret, Sic in praedicatione poenitentiae, non sufficit praedicatio legis, seu verbum arguens pecesta, quia lex iram operatur, tantum accusat, tantum terret conscientias, quia conscientiae nunquam acquiescunt, nisi audiant vocem Dei, in qua clare promittitur remissio peccatorum. Ideo necesse est addi Euangelium, quod propter Christum peccata remittantur, et quod fide in Christum consequemur remissionem peccaterum. Si excludunt aduersarij a praedicatione poenitentiae, Euangelium de Christo, merito sunt iudicandi blasphemi aduersus Chri-Itaque cum Esaias primo Cap. praedicat poenitentiam. Quiescite agere peruerse, discite benefacere, querite justiciam, subuenite op**presso, iudi**cate pupillo, defendite vidua, et venite; et expostalate mecum, Si fuerint peccata vestra, vt Coccinum, quasi nix dealbabuntur. Sic et hortatur ad poenitentiam Propheta, et addit promissionem. Et stultum fuerit in tali sentencia tantum haec opera considerare, subuenire oppresso, iudicare pupillo, Initio unim ait, desinite agere peruerse, vbi taxat impietatem cordis, et requirit fidem, Nec dicit Propheta, quod per opera illa, subuenire oppresso, indicare pupillo, mereri possint remissionem pecca-

perterrefacta corda. Talis fides neque facilis res est, vt sommiant aduersarij, neque humana potentia, Sed diaina potentia, qua viuificamur, qua Diabolum et mortem vincimus, Sicut Paulus ad Coloss. alt, quod fides sit efficax per potentiam Dei, et vincat mortem. In quo et resuscitati estis per fidem potentiae 55) Dei. Haec fides cum sit noua vita necessario parit nouos motus et opera. Ideo Iacobus recte negat nos tali fide iustificari, quae est sine operibus. Quod autem dicit nos iustificari fide et operibus, Certe non dicit nos per opera renasci, Neque hoc dicit, quod partim Christus sit propiciator, partim opera nostra sint propiciatio. Nec describit hic modum justificationis, Sed describit quales sint justi, postquam iam sunt iustificati et renati. Et iustificari significat hic non ex impio iustum effici, sed vsu forensi iustum pronunciari, Sicut hic, Factores legis iustificabuntur. Sicut igitur haec verba nihil habent incommodi, Factores legis iustificabuntur, Ita de Iacobi verbis sentimus, lustificatur homo, non solum ex fide, sed etiam ex operibus. Quia certe iusti pronunciantur homines habentes fidem, et bona opera. Nam bona opera in sanctis, vt diximus, 56) sunt iusticiae, et placent propter fidem. Nam haec tantum opera praedicat lacobus, quae fides efficit, sicut testatur, cum de Abraham dicit, Fides adiquat opera eius. In hanc sentenciam dicitur, Factores legis iustificantur, hoc est, iusti pronunciantur, qui corde credunt Deo, et deinde habent bonos fructus. qui placent propter fidem', Ideoque sunt impletio legis. Haec simpliciter ita dicta nihil habent vicij, sed deprauantur ab aduersarijs, qui de suo affingunt impias opiniones. Non enim sequitur hinc, opera mereri remissionem peccatorum, opera regenerare corda, opera esse propiciationem, opera placere sine propiciatore Christo, Opera non indigere propiciatore Christo. 56) Horum nibil dicit

<sup>55)</sup> potentiae] Editt. 2-4.: efficaciae

<sup>56)</sup> sunt iusticiae, et placent — — non indigere propiciatore Christo.] Editt. 2—4: sunt iusticiae legis, quae sunt acceptae propter fidem, nec sunt acceptae, quia satisfaciant legi. Iastificantur igitur homines ex fide et operibus, non propter opera, sed propter fidem, quam tamen bona opera sequi necesse est. Iacobus enim loquitur de his operibus, quae fidem sequuntur, sicut testatur cum ait, Fides adiuvat opera eius. Sic accipiendum est, Factores legis iustificabuntur, hoc est, qui credunt et habent bonos fructus, iusti pronunciantur. Nam lex ita fit, si credimus, et placet propter fidem, non quod opera legi satisfaciant. Ita uidemus in his sentencijs nihil esse uicij, sed aduersarij depranant eas, qui de suo affingunt impias opiniones. Neque enim dicunt opera mereri recaissionem peccatorum, homines propter opera acceptos esse, seu iustos reputari, non propter Christum, opera pacare corda et uincere iram Dei, opera non indigere misericordia.

<sup>57)</sup> impudenter ratiociumntur adnorsarij ex Incobi vestis. J Editt. 2—4.: adnersarij uerbis Incobi affingunt,

tassum, ex opera eperato, and praccipit hace opera, .vt necessaria in nona vita. Interim tamen remissionem peccatorum fide accipi vult. Ideoque additur promissio, Sic senciendum est de omnibus similibus locis. Christus praedicat poenitenciam, cum ait. Remittite, et addit promissionem, Remittetur vobis. Neque vero hoc dicit, quod illo nostro opere, cum remittimus, mercamur remissionem peccatorum, ex opere operato, vt vocant, sed requirit nouam vitam, quae certe necessaria est, Interim tamen vult fide accipi remissionem peccatorum. Sic cum ait Esaias, Frange esurienti panem, nouam vitam requirit, Nec Propheta de illo vno opere loquitur, Sed de tota poenitencia, vt indicat Textus. Interim tamen vult remissionem peccatorum fide accipi. Certa est enim sentencia, quam nullae Portae inferorum euertere poterunt, quod in praedicatione poenitenciae, non sufficiat praedicatio legis, quia lex iram operatur, et semper accusat, Sed oportet addi praedicationem Euangelij, quod ita donetur nobis remissio peccatorum, si -credamus nobis remitti peccata propter Christum. Alioqui quorsum opus erat Euangelio, quorsum -spus erat Christo. Haec sentencia semper in con--spectu esse debet, vt opponi possit his qui abiecto Christo, deleto Euangelio male detorquent scripturas, ad humanas opiniones, quod remissionem pec--catorum emanus nostris operibus, Sic et in concione Danielis, fides requirenda est. Non enim -welchat Daniel Regem tautum elemosynam largiri, sed totam poenitenciam complectitur, cum ait, Redime peccata tua elemosynis, id est, redime pec--cata taa, mutacione cordis et operum. Hic autem et fides requiritur, Et Daniel de cultu vnius Dei . Israel, multa ei concionatur, et regem conuertit, non solum ad elemosynas largiendas, sed multo magis ad fidem. Extat enim egregia confessio Regis, de Deo Israel. Non est alius Deus qui pos--sit its saluare. Itaque duae sunt partes in con-- sione Danielis, Altera pars est, quae praecipit de inoua vita, et operibus nouae vitae, Altera pars est, qued Daniel promittit Regi remissionem peccatorum, Et hace promissio remissionis peccatorum nan est praedicatio legis, sed vere Prophetica et Buangelica vox, quam certe voluit Daniel fide accipi. Norat enim Daniel promissam esse remissionem peccatorum in Christo, non solum Israelitis, sed etiam omnibus gentibus, Alioqui non potuisset Regi pelliceri remissionem peccatorum. Non est emim hominis praesertim in terroribus peccati, sine certo Verbo Dei, \*) statuere de voluntate Dei,

quod irasci desinat. Ac verba Danielis in sua lingua clarius de tota poenitentia loquuntur, et clarius promissionem efferunt. Peccata tua per iusticiam redime, et iniquitates tuas beneficijs erga. pauperes. Haec verba praecipiunt de tota poenitentia. Iubent enim vt fiat iustus, deinde vt bene operetur, vt, quod Regis officium erat, miseros aduersus iniuriam defendat. Iusticia autem est fides in corde. Redimuntur autem peccata per poenitentiam, id est, obligatio seu reatus tollitur, quia Deus ignoscit agentibus poenitenciam sicut Ezech. xviij. scriptum est, Neque hinc ratiocinandum est, quod ignoscat propter opera sequentia, propter elemosynas, sed ignoscit propter suam promissionem his, qui apprehendunt promissionem, Nec apprehendunt, nisi qui vere credunt, et fide peccatum vincunt, et mortem. Hi renati dignos fructus poenitentiae parere debent, sicut Iohannes ait. Est igitur addita promissio, Ecce erit sanatio delictorum tuorum, Hieronymus hic praeter rem addidit dubitatiuam particulam. Et multo imprudentius in Commentarijs, contendit remissionem peccatorum incertam esse. Sed nos meminerimus Euangelium certo promittere remissionem peccatorum. Et hoc plane fuerit Euangelium tollere, negare quod certo debeat promitti remissio peccatorum. Dimittamus igitur hoc in loco Hieronymum, Quanquam et in verbo redimendi promissio ostenditur. Significatur enim quod remissio peccatorum possibilis sit, quod possint redimi peccata, id est, tolli obligatio seu reatus, seu placari ira Dei. Sed aduersarij nostri, vbique omissis promissionibus, tantum praecepta intuentur, Et affingunt humanam opinionem, quod propter opera contingat remissio, cum hoc Textus non dicat, sed multo magis fidem requirat. Nam vbicunque promissio est, ibi fides requiritur. Non enim potest accipi promissio, nisi fide.

Verum opera incurrunt hominibus in oculos. Haec naturaliter miratur humana ratio, Et quia tantum opera cernit, fidem non intelligit, neque considerat, Ideo somniat haec opera mereri remissionem peccatorum et iustificare. Haec opinio legis haeret naturaliter in animis hominum, neque

<sup>\*)</sup> Aid hase verba Lutherus annotavit hasece: "Queritur an verbum Danielis sit Dei. Si Dei, ergo fides praerequiritur deum esse cuius est verbum legis. Ergo cum verbo dei

includitur fides in Deum | minantem | vt dicitur Ebre. XI omnem accedentem oportet credere quod deus sit et remunerator sit.

His nunc queritur de falsa fide

et Nunc ipsi moraliter coguntur prius {voluntatem rectam actibus praeferre. Quanto magis in his celestibus recta voluntas } quae est {fides } requiritur.\* (Haec legentur in Lutheri exemplo fol. R ijb in siniatro et inferiore margine. Spieker l. l. p. 582. ab his paululum differt.)

excuti potest, nisi cum diuinitus docemur. Sed reuocanda mens est ab huiusmodi carnalibus opinionibus, ad verbum Dei. Videmus nobis Euangelium et promissionem de Christo propositam esse, Cum igitur lex praedicatur, cum praecipiuntur opera, non est repudianda promissio de Christo, Sed haec prius apprehendenda est, vt bene operari possimus, et vt opera nostra Deo placere queant, sicut inquit Christus, Sine me nihil potestis facere. Itaque si Daniel his verbis vsus esset, Peccata tua redime per poenitentiam, praeterirent hunc locum aduersarij, Nunc cum vere hanc ipsam sententiam verbis alijs, vt videntur, extulit, detorquent verha aduersarij contra doctrinam gratiae et fidei. Cum Daniel maxime voluerit complecti fidem. Sic igitur ad verba Danielis respondemus, quod quia poenitentiam praedicat, non doceat tantum de operibus, Sed de fide quoque, vt ipsa Historia in Textu testatur. Secundo quia Daniel clare ponit promissionem, necessario requirit fidem, quae credat gratis remitti peccata a Deo. Quanquam igitur in poenitentia commemorat opera, tamen hoc Daniel non dicit, quod per opera illa mereamur remissionem peccatorum. Loquitur enim Daniel non solum de remissione culpae, quia de remissione 58) poenae frustra queritur, nisi cor apprehenderit prius remissionem culpae. Caeterum si aduersarij tantum intelligunt Danielem de remissione poenae, nihil contra nos faciet hic locus, quia ita necesse erit ipsos fateri, quod remissio peccati et iustificatio gratuita praecedat. Postea nos quoque concedimus poenas, quibus castigamur mitigari nostris orationibus, et bonis operibus, denique tota poenitentia, iuxta illud, Si nos iudicaremus, non iudicaremur a Domino. Et leremiae xv. Si converteris, convertam te, Et Zachariae primo, Conuertimini ad me, et ego conuertar ad vos, Et Psal. xxxxix. Inuoca me in die tribulationis.

Teneamus igitur has regulas in omnibus encomijs operum, in praedicatione legis, quod lex non fiat sine Christo, Sicut ipse inquit, Sine me nihil potestis facere. Item quod sine fide impossibile sit placere Deo. Certissimum est enim quod doctrina legis non vult tollere Euangelium, non vult tollere propiciatorem Christum. Et maledicti sint Pharisaei, aduersarij nostri qui legem ita interpretantur, vt operibus tribuant gloriam Christi, videlicet quod sint propiciatio, quod mercantur remissionem peccatorum. Sequitur igitur semper ita laudari opera, quod placeant propter fidem, quia

opera non placent, sine propiciatore Christo, Per hunc habemus accessum ad Deum, non per opera, sine mediatore Christo. Ergo cum dicitur, Si vis in vitam ingredi, Serua mandata, senciendum est mandata sine Christo non seruari, nec placere sine Christo, Sic in ipso Decalogo, in primo praecepto, Faciens misericordiam in millia his qui diligunt me, et custodiunt praecepta mea, amplissima promissio legis additur, Sed haec lex non fit sine Christo. Semper enim accusat conscientiam quae legi non satisfacit, quare territa fugit iudicium et poenam legis. Lex enim operatur iram, Tunc autem facit legem, quando audit nobis propter Christum reconciliari Deum, etiam si legi non possumus satisfacere. Cum hac fide apprehenditur mediator Christus, cor acquiescit et incipit diligere Deum, et facere legem, et scit iam se placere Deo, propter mediatorem Christum, etiamsi illa inchoata legis impletio procul absit a perfectione, et valde sit immunda, Sic iudicandum est et de praedicatione 58a) poenitentiae. Quanquam enim Scholastici nihil omnino de fide in doctrina poenitentiae dixerunt, tamen arbitramur neminem aduersariorum tam esse furiosum, vt neget absolutionem Euangelij vocem esse. Porro absolutio fide accipi debet, vt erigat perterrefactam conscientiam.

Itaque doctrina poenitentiae, quia non solum noua opera praecipit, sed etiam promittit remissienem peccatorum, necessario requirit fidem. Non enim accipitur remissio peccatorum, nisi fide. Semper igitur in his locis de poenitentia, intelligeze oportet, quod non solum opera, sed etiam fides requiratur, vt hic Matth. vi. Si dimiseritis \*) heminibus peccata eorum, dimittet et vobis Pater vester coelestis delicta vestra. Hic requiritur opus, et additur promissio remissionis peccatorum, quae non contingit propter opus, sed propter Christum per fidem, Sicut alibi multis locis testatur scriptusa, Actuum x. Huic omnes Prophetae testimonium perhibent, remissionem peccatorum accipere per nomen eius, omnes qui credunt in eum. Et .l. Iohan. ij. Remittuntur vobis peccata propter nomen eius. Ephe. 1. In quo habemus redemptionem per sanguinem eius in remissionem peccatorum. Quanquam quid opus est recitare testimonia. Haec est ipsa vox Euangelij propria, quod propter Christum, non propter nostra opera, fide consequamer remissionem peccatorum, Hanc Euangelij vocem aduersarij nostri obruere conantur, male detortis locis qui continent doctrinam legis aut operum.

<sup>58)</sup> de remissione] sie ab ipeo auctore in Apologise titulo emendatus est error typographicus: remissio, qui h. l. in Ed. 1. correctorem fugit.

<sup>58</sup>a) praedicatione] Ed. 1. typ. err.: praedidicatione

<sup>\*)</sup> Ad haec verba Lutherus in margine folii R 4b haec adscripsit: "Non possumus remittere, nisi prius remissum sit nobis et missus sit nobis spiritus sanctus. Sonft helfis vergeben Aber nit vergessen." (Spieker l. l. p. 582. ad his paulisper discrepat.)

Verum est enim quod in doctrina poenitentiae requiruntur opera, quia certe noua vita requiritur, Sed hic male assuunt aduersarij, quod talibus operibus mereamur remissionem peocatorum, aut iustificationem. Et tamen Christus saepe annectit promissionem remissionis peccatorum bonis operibus, non quod velit bona opera, propieiationem esse, sequentur enim reconciliationem, sed propter duas causas. Altera est, quia necessario sequi debent boni fructus, Monet igitur bypocrisin et fictam poenitentiam esse, si non sequantur boni fructus. Altera causa est, quia nobis opus est habere externa signa\*) tantae promissionis, quia conscientia pauida, multiplici consolatione opus habet. Vt igitur Baptismus, vt coena Domini sunt signa, quae subinde admonent, erigunt et confirmant pauidas mentes, vt credant firmius, remitti peccata, Ita scripta et picta est cadem promissio in bonis operibus, vt haec opera admoneant nos, vt firmius credamus, Et qui non benefaciunt, non excitant se ad credendum, sed contemnunt promissiones illas, Sed pij amplectuntur eas, et gaudent habere signa et testimonia tantae promissionis. Ideo exercent se in illis signis et testimonijs. Sicut igitur Coena Domini non iustificat ex opere operato, sine fide, Ita elemosynae non iustificant sine fide, ex opere operato. Sic et Tobiae contio Cap. iiij. accipi debet, Elemosyna ab omni peccato, et a morte liberat. Non dicemus hyperbolen esse, Quanquam ita accipi debet, ne detrahat de laudibus Christi, cuius propria sunt officia, liberare a peccato et a morte, Sed recurrendum est ad regulam, quod doctrina legis, sine Christo non prodest. Placent igitur elemosynae Deo, quae sequuntur reconciliationem seu iustificationem, non quae praecedunt. Itaque liberant a peccato et morte, non ex opere operato, sed vt de poenitentia supra diximus, quod fidem et fractus complecti debeamus. Ita hic de elemosyna dicendum est, quod tota illa nouitas vitae saluet. Et elemosynae sunt exercitia fidei, quae accipit remissionem peccatorum, quae vincit mortem, dum se magis, magisque exercet, et in illis exercitijs vires accipit. Concedimus et hoc, quod elemosynae mereantur multa beneficia Dei, mitigent poenas, quod mereantur vt defendamer, in periculis peccatorum et mortis, sicut paulo ante de tota poenitentia diximus. Ac tota concio Tobiae inspecta, ostendit, ante elemosynas requiri fidem. Omnibus diebus vitae tuae in mente habeto Deum. Et postea, Omni tempore benedic Deum, et pote ab eo, vt vias tuas dirigat. Hoc autem proprie

fidel est illius, de qua nos loquimur, quae sentit se habere Deum placatum, propter ipsius misericordiam, et vult a Deo iustificari, sanctificari, et gubernari. Sed aduersarij nostri, suaues homines. excerpunt mutilatas sentencias, vi imperitis fucum faciant, Postea affingunt aliquid de suis opinionibus. Requirendi igitur sunt integri loci, quia iuxta vulgare praeceptum, Incivile est, nisi tota lege perspecta, vna aliqua particula eius proposita, iudicare vel respondere. Et loci integri prolati plae-

rumque secum afferunt interpretationem.

Citatur mutilatus et hic locus Lucae xi. Date elemosynam, et ecce omnia munda sunt vobis. Plane surdi sunt aduersarij, Toties iam dicimus ad praedicationem legis, oportere addi Euangelium de Christo, propter quem placent bona opera, sed illi vbique excluso Christo, docent mereri iustificationem per opera legis. Hic locus integer prolatus, ostendet fidem requiri. Christus obiurgat Phariseos, sencientes se coram Deo mundari, hoc est iustificari crebris ablutionibus, Sicut Papa nescio quis de aqua, sale conspersa, inquit, quod populum sanctificet, ac mundet, Et glosa ait, quod mundet a venialibus. Tales erant et Phariseorum opiniones, quas reprehendit Christus, et opponit huio fictae purgationi, duplicem mundiciam, alteram internam, alteram externam. Iubet vt intus mundentur, et addit de mundicie externa. Date elemosynam, de eo quod superest, et sic omnia erunt vobis munda. Aduersarij non recte accommodant particulam vniuersalem omnia, Christus enim addit hanc conclusionem vtrique membro, Tunc omnia erunt munda, Si intus eritis mundi, et foris dederitie elemosynam. Significat enim quod externa mundicies collocanda sit in operibus a Deo praeceptis, non in traditionibus humanis, vt tunc erant illae ablutiones, et nunc est quotidiana illa aspersio aquae, vestitus Monachorum, discrimina ciborum, et similes pompae, Sed aduersarij corrumpunt sentenciam, Sophistice translata particula vniuersali, ad vnam partem, Omnia erunt munda. datis elemosynis, Atqui Petrus dixit, Fide purificari corda. Sed totus locus inspectus, sententiam offert consencientem cum reliqua scriptura, quod si corda sint mundata, et deinde foris accedant elemosynae, hoc est, omnia opera caritatis, Ita totos esse mundos, hoc est, non intus solum, sed foris etiam. Deinde cur non tota illa concio coniungitur. Multae sunt partes obiurgationis, quarum aliae de fide, aliae de operibus praecipiunt, Neo est candidi lectoris excerpere praecepta operum, omissis locis de fide.

Postremo, hoc monendi sunt lectores, quod aduersarij pessime consulunt pijs conscientijs, cum docent per opera mereri remissionem peccatorum, quia conscientia colligens per opera remissionem,

<sup>\*)</sup> His verbis in fol. S 1s. Lutherus have adnotavit: "Imo interna, cum cor nostrum non coarguit nos, scimus quod filii

non potest statuere, quod opus satisfaciat Deo, Ideo semper angitur, et subinde alia opera, alios cultus excogitat, donec prorsus desperat. Haec ratio extat apud Paulum Rom. iiij. vbi probat, quod promissio iusticiae, non contingat propter opera nostra, quia nunquam possemus statuere, quod haberemus placatum Deum. Lex enim semper accusat, Ita promissio irrita esset, et incerta, Ideo concludit quod promissio illa remissionis peccatorum et iusticiae fide accipiatur, non propter opera. Haec est vera et simplex et germana sententia Pauli, in qua maxima consolatio pijs conscientijs proposita est, et illustratur gloria Christi, qui certe ad hoc donatus est nobis, vt per ipsum habeamus gratiam, iusticiam, et pacem.

Hactenus recensuimus praecipuos locos quos aduersarij contra nos citant, vt ostendant, quod fides non justificet, et quod mereamur remissionem peccatorum et gratiam per opera nostra. Sed speramus nos pijs conscientijs satis ostendisse, quod hi loci non aduersentur nostrae sententiae, quod aduersarij male detorqueant scripturas ad suas opiniones, quod plaerosque locos citent truncatos, quod omissis locis clarissimis de fide, tantum excerpant ex scripturis locos de operibus, eosque deprauent, quod vbique affingant humanas quasdam opiniones, praeter id quod verba scripturae dicunt, quod legem ita doceant, vt Euangelium de Christo obruant. Tota enim doctrina aduersariorum, partim est a ratione humana sumpta, partim est doctrina legis, non Euangelij, Duos enim modos instificationis tradunt, quorum alter est sumptus a ratione, alter ex lege, non ex Euangelio, seu promissione de Christo.

Prior modus iustificationis est apud ipsos, quod docent homines per bona opera mereri gratiam, tum de congruo, tum de condigno. Hic modus est doctrina rationis, quia ratio non videns immundiciem cordis, sentit se ita placare Deum, si bene operetur, et propterea subinde alia opera, alij cultus ab hominibus in magnis periculis excogitati sunt, aduersus terrores conscientiae. Gentes et Israelitae mactauerunt humanas hostias, et alia multa durissima opera susceperunt, vt placarent iram Dei, Postea excogitati sunt Monachatus et hi certauerunt inter se acerbitate obseruationum, contra terrores conscientiae, contra iram Dei. Et hic modus iustificationis, quia est rationalis, et totus versatur in externis operibus, intelligi potest, et vtcunque praestari. Et ad hunc Canonistae detorserunt ordinationes Ecclesiasticas, male intellectas, quae a patribus longe alio consilio factae sunt, nempe non vt per opera illa quaereremus iusticiam, sed vt ordo quidam propter tranquillitatem hominum inter se, in Ecclesia esset. Ad hunc modum detorserunt et sacramenta maximoque Missam, per hanc quaerunt iusticiam, gratiam, salutem, ex opere operato.

Alter modus iustificationis traditur a Theologis Scholasticis, cum docent, quod iusti simus, per quendam habitum a Deo infusum, qui est dilectio, Et quod hoc habitu adiuti intus et foris, faciamus legem Dei, Et quod illa implecio legis sit, digna gratia et vita aeterna. Haec doctrina plane est doctrina legis, Verum est enim quod lex inquit, Diliges Dominum Deum tuum etc. Diliges proximum tuum. Dilectio igitur est implecio legis.

Facile est autem iudicium homini Christiano de vtroque modo, quia vterque modus excludit Christum, ideo reprehendendi sunt. In priore manifesta est impietas, qui docet, quod opera nostra sint propiciatio pro peccatis. Posterior modus multa habet incommoda. Non docet vti Christo, cum renascimur. Non docet instificationem esse remissionem peccatorum, Non docet prius remissionem peccatorum contingere, quam diligimus, sed fingit, quod eliciamus actum dilectionis, per quem mereamur remissionem peccatorum, nec docet fide in Christum vincere terrores peccati et mortis. Fingit homines propria implecione legis accedere ad Deum, sine propiciatore Christo. Fingit postea ipsam implecionem legis, sine propiciatore Christo, iusticiam esse, dignam gratia et vita aeterna. Cum tamen vix imbecillis et exigua legis implecio contingat etiam sanctis.

Verum siquis cogitabit Euangelium non esse frustra datum mundo, Christum non esse frustra promissum, exhibitum, natum, passum, resuscitatum, facillime intelliget nos, non ex ratione aut lege iustificari. Nos igitur cogimur de iustificatione dissentire ab aduersarijs. Euangelium enim alium modum ostendit, Euangelium cogit vti Christo in iustificatione, docet quod per ipsum habeamus accessum ad Deum, per fidem, docet quod ipsum mediatorem et propiciatorem debeamus opponere irae Dei, docet fide in Christum accipi remissionem peccatorum, et reconciliationem, et vinci terrores peccati et mortis. Ita et Paulus ait, Iusticiam esse non ex lege, sed ex promissione, in qua promisit pater, quod velit ignoscere, quod velit reconciliari propter Christum, Haec autem promissio sola fide accipitur, vt testatur Paulus ad Rom. Cap. iiij. Haec fides sola accipit remissionem peccatorum, iustificat, et regenerat. Deinde sequitur dilectio, et caeteri boni fructus. Sic igitur docemus hominem iustificari, vt supra diximus, cum conscientia territa praedicatione poenitentiae, erigitur et credit se habere Deum placatum propter Christum. Haec fides imputatur pro iusticia coram Deo, Roma. iiij. Et cum hoc modo cor erigitur et viuificatur fide, concipit spiritum sanctum, qui renouat nos, vt legem facere possimus,

vt possimus diligere Deum, verbum Dei, obedire Deo in afflictionibus, vt possimus esse casti, diligere proximum etc. Haec opera, etsi adhuc a perfectione legis procul absint, tamen placent propter fidem, qua iusti reputamur, quia credimus nos propter Christum habere placatum Deum. Haec plana sunt et Euangelio consentanea, et a sanis intelligi possunt. Et ex hoc fundamento facile iudicari potest, quare fidei tribuamus iustificationem, non dilectioni, etsi dilectio fidem sequitur, quia dilectio est implecio legis. At Paulus docet nos non ex lege, sed ex promissione iustificari, quae tantum fide accipitur. Neque enim accedimus ad Deum, sine mediatore Christo, neque accipimus remissionem peccatorum propter nostram dilectionem, sed propter Christum, Ac ne diligere quidem possumus iratum Deum, Et lex semper accusat nos, semper ostendit iratum Deum. Necesse est igitur nos prius fide apprehendere promissionem, quod propter Christum pater sit placatus, et ignoscat. Postea incipintus legem facere. Procul a ratione hamana, procul a Moise reijciendi sunt oculi in Christum, et senciendum, quod Christus sit nobis donatus, vt propter eum iusti reputemur, Legi nunquam in carne satisfacimus. Ita igitur iusti reputamur, non propter legem, sed propter Christum, quia huius merita nobis donantur, si in eum credimus. Si quis igitur baec fundamenta considerauerit, quod non iustificemur ex lege, quia legem Dei humana natura non potest facere, non potest Deum diligere, sed quod iustificemur ex promissione, in qua propter Christum ipromissa est reconciliatio, iusticia, et vita aeterna, Is facile intelliget necessario tribuendam esse iustificationem fidei, si modo cogitabit Christum non esse frustra promissum, exhibitum, natum, passum, resuscitatum, Si cogitabit promissionem gratiae in Christo non frustra, praeter legem, et extra legem factam esse. statim a principio mundi, si cogitabit promissionem fide accipiendam esse, sicut Iohannes inquit. Qui non credit Deo, mendacem facit eum, quia non credit in testimonium, quod testificatus est Deus de filio suo, Et hoc est testimonium, quod vitam aeternam dedit nobis Deus, et haec vita in filio eius est. Qui babet filium, habet vitam, qui non habet filium Dei, vitam non habet. Et Christus ait, Si vos filius liberauerit, vere liberi eritis. Et Paulus, Per hunc habemus accessum ad Deum, et addit, per fidem, Fide igitur in Christum, accipitur promissio remissionis peccatorum, et iusticiae, Nec iustificamur coram Deo ex ratione aut lege. Haec tam perspicua, tam manifesta sunt, vt miremur tantum esse furorem aduersariorum vt haec vocent in dubium. Manifesta ἀπόδειξις est, cum non iustificemur coram Deo ex lege, sed ex promissione, and necesse sit fidei tribuere instilicationem. Quid

potest contra hanc ἀπόδειξω opponi, nisi totum Euangelium, totum Christum abolere quis volet. Gloria Christi fit illustrior, cum docemus eo vti mediatore, ac propiciatore. Piae conscientiae vident in hac doctrina vberrimam consolationem sibi proponi, quod videlicet credere ac certo statuere debent, quod propter Christum habeant placatum patrem, non propter nostras iusticias, et quod Christus adiquet tamen vt facere etiam legem possimus. Haec tanta bona eripiunt Ecclesiae aduersarij nostri, cum damnant, cum delere conantur doctrinam de Iusticia fidei. Viderint igitur omnes bonae mentes, ne consentiant impijs consilijs aduersariorum, În doctrina aduersariorum de iustificatione, non fit mentio Christi, quomodo ipsum debeauous opponere irae Dei, quasi vero nos possimus iram Dei dilectione vincere, aut diligere Deum iratum possimus. Ad haec conscientiae relinquantur incertae. Si enim ideo sentire debent se habere Deum placatum, quia diligunt, quia legem faciunt, Semper dubitare necesse est, vtrum habeamus Deum placatum, quia dilectionem illam aut non sentiunt, vt fatentur aduersarij, aut certe sentiunt valde exiguam esse, et multo saepius sentiunt se irasci iudicio Dei, qui humanam naturam multis terribilibus malis opprimit, aerumnis huius vitae, terroribus aeternae irae etc. Quando igitur acquiescet, quando erit pacata conscientia? Quando diliget Deum in hac dubitatione, in his terroribus? Quid est aliud haec doctrina legis, nisi doctrina desperationis. Ac prodeat aliquis ex aduersarijs, qui doceat nos de hac dilectione, quomodo ipse diligat Deum. Prorsus quid dicant non intelligunt, tantum vocabulum dilectionis non intellectum reddunt, sicut parietes. Adeo confusa et obscura est eorum doctrina, Et gloriam Christi transfert in humana opera, et conscientias vel ad praesumptionem, vel ad desperationem adducit. Nostra vero speramus a pijs mentibus facile intelligi, et speramus afferre perterrefactis conscientijs piam et salubrem consolationem, Nam quod aduersarij cauillantur multos impios, ac diabolos etiam credere, Saepe iam diximus nos de fide in Christum, hoc est, de fide remissionis peccatorum, de fide quae vere et ex corde assentitur promissioni gratiae loqui. Haco non fit, sine magno agone in cordibus humanis, Et homines sani facile iudicare possunt illam fidem, quae credit nos a Deo respici, nobis ignosci, nos exaudiri, rem esse supra naturam, Nam humanus animus per sese nihil tale de Deo statuit. Itaque neque in Impijs neque in diabolis haec fides est, de qua loquimur. Praeterea siquis Sophista eauillatur, lusticiam in voluntate esse, quare non possit tribui fidei, quae în intellectu est, facilis est responsio, quia isti in scholis etiam fatentur voluntatem imperare intellectui, vt assenciatar

verbo Dei, Ae nos clarius dicimus, sieut terrores peccati et mortis, non sunt tantum cogitationes intellectus, sed etiam horribiles motus voluntatis fugientis iudicium Dei, Ita fides est non tantum noticia in intellectu, sed etiam fiducia in voluntate, hoc est, est velle, et accipere hoc quod in promissione offertur, videlicet, reconciliationem, et remissionem peccatorum, Sic vtitur nomine fidei scriptura, vt testatur haec sententia Pauli, Iustificati ex fide pacem habemus erga Deum. Iustificare vero hoc loco, forensi consuetudine significat reum absoluere, et pronunciare iustum, Sed propter alienam iusticiam, videlicet Christi, quae aliena iusticia communicatur nobis per fidem. Itaque cum hoc loco iusticia nostra sit imputacio alienae insticiae, aliter hic de insticia loquendum est, quam cum in Philosophia, aut in foro quaerimus iusticiam proprij operis, quae certe est in voluntate. Ideo Paulus inquit .1. Corinth. 1. Ex ipso vos estis in Christo lesu, qui factus est nobis sapientia a Deo, iusticia, et sanctificatio, et redemptio. Et .ij. Corinth. v. Eum qui non nouit peccatum, pro nobis fecit peccatum, vt nos efficeremur iusticia Dei in ipso, Sed quia iusticia Christi donatur nobis per fidem, ideo fides est iusticia in nobis, imputative, id est, est id quo officimur accepti Deo, propter imputacionem et ordinationem Dei, sicut Paulus ait. Fides imputatur ad iusticiam-Et si propter morosos quosdam τεχνολογικώς loquendum est. Fides recte est iusticia, quia est obedientia erga Euangelium. Constat enim obedientiam erga edictum superioris, vere esse speciem distributiuae iusticiae. Et haec obedientia erga Euangelium, imputatur pro iusticia adeo, vt tantum propter hanc, quia hac apprehendimus propiciatorem Christum, placeant bona opera, seu obedientia erga legem. Neque enim legi satisfacimus, sed id propter Christum condonatur nobis, vt Paulus ait. Nulla nunc damnatio est his qui in Christo Iesu etc. Haec fides reddit Deo honorem, reddit Deo quod suum est, per hoc, quod obedit accipiens promissiones, Sicut et Paulus inquit Roma. iiij. De promissione Dei non dubitauit per diffidentiam, sed firmus fuit fide dans gloriam Deo, Ita cultus et largela Euangelij est accipere bona a Deo, Econtra cultus legis est bona nostra Deo offerre et exhibere. Nihil autem possumus Deo offerre, nisi antea reconciliati, et renati. Plurimum autem consolationis affert hic locus, quod cultus in Euangelio praecipuus est a Deo velle accipere remispeccatorum, gratiam, et iusticiam. De hoc ait Christus Iohan. vi. Haec est voluntas natuis nici, qui misit me, vi omnis qui videt filium, eredit in com, habeat vitam acternam. Et paer inquit, Hic est filius mens dilectus in quo mihi

obedientia erga legem dieunt, Non dieunt de obedientia erga Euangelium, Cum tamen legi non possimus obedire, nisi renati per Euangelium, cum non possimus diligere Deum, nisi accepta remissione peccatorum. Denec enim sentimus eum nobis irasci, natura humana fugit iram et iudicium eius. Siquis hoc etiam cauilletur, Si fides est quae vult illa, quae in promissione offeruntur, videntur confundi habitus, fides, et spes, quia spes est quae expectat res promissas. Ad hoc respondemus, Hos affectus non ita diuelli posse reipsa, vt in scholis distrahunt ociosis cogitationibus. Nam et ad Ebreos definitur fides esse expectatio rerum sperandarum. Siquis tamen volet discerni, dicimus spei obiectum proprie esse euentum suturum. Fidem autem de rebus futuris, et praesentibus esse, et accipere in praesentia remissionem peccatorum, exhibitam in promissione. Ex his speramus satis intelligi posse, et quid sit fides, et quod cogamur sentire, quod fide iustificemur, reconciliemur et regeneremur. Siquidem iusticiam Euangelij, non iusticiam legis docere volumus, Nam qui docent, quod dilectione iustificemur, legis iusticiam docent, nec vti docent Christo mediatore in iustificatione. Et haec manifesta sunt, quod non dilectione, sed fide vincamus terrores peccati, et mortis, quod non possimus nostram dilectionem, et implecionem legis opponere irae Dei, quia Paulus dicit, per Christum habemus accessum ad Deum per sidem. Hanc sentenciam toties inculcamas propter persylicuitatem. Totius enim causae nostrae statum clarissime ostendit. Et diligenter inspecta abunde de tota re docere, et consolari bonas mentes potest. Ideo prodest eam in promptu et in conspectu habere, non solum vt opponere possimus aduersariorum doctrinae, qui docent, non fide, sed dilectione et meritis sine mediatore Christo ad Deum accedere, Sed etiam vt per eam erigamus nos in pauoribus et fidem exerceamus, Manifestum est et hoc quod sine auxilio Christi non possimus legem facere, sicut ipse inquit, Sine me nihil potestis facere, Ideo priusquam legem facimus, oportet corda fide renasci.

Hinc etiam intelligi potest, quare reprehendamus aduersariorum doctrinam de merito condigni. Facillima dijudicatio est, quia non faciunt mentionem fidei, quod fide propter Christum placeamus, sed fingunt bona opera facta adiuuante illo habitu dilectionis, iusticiam esse dignam quae per se placeat Deo, et dignam aeterna vita, nec opus habere mediatore Christo. Quid est hoc aliud, quam transferre gloriam Christi in opera nostra, quod videlicet propter opera nostra placeanus, non propter Christum. At hoc quoque est detrahere Christo gloriam mediatoris, qui perpetuo est mediator, non tantum in principio iustificationis, Et Paulus ais

Si iustificatus in Christo, opus habet vt postea alibi quaerat justiciam, tribui Christo, quod sit minister peccati, id est, quod non plene iustificet. Et absurdissimum est, quod adversarij docent, quod bona opera de condigno mereantur gratiam, quasi vero post principium iustificationis, si conscientia terreatur, vt fit, gratia per bonum opus quaerenda sit, et non fide in Christum?

Secundo. Doctrina aduersariorum relinquit conscientias ambiguas, vt nunquam pacatae esse queant, quia lex semper accusat nos etiam in bonis operibus. Semper enim caro concupiscit aduersus Quomodo igitur hic habebit conscientia spiritum. pacem sine fide, Si sentiet quod non propter Christum, sed propter opus proprium iam placere debeat. Quod opus inueniet, quod statuet dignum esse vita aeterna? Si quidem spes ex meritis debet <sup>59</sup>) existere. Aduersus has dubitaciones Paulus inquit. Iustificati ex fide pacem habemus, certo statuere debemus, quod propter Christum donetur nobis iusticia, et vita aeterna. Et de Abraham ait, contra spem in spem credidit.

Tertio. Quomodo sciet conscientia, quando opus inclinante illo habitu dilectionis factum sit, vt statuere possit, quod de condigno mereatur gratiam? Sed haec ipsa distinctio tantum ad eludendas scripturas conficta est, quod alias de congruo, alias de condigno mercantur homines, quia, vt supra diximus, Intentio operantis non distinguit genera meritorum, sed Hypocritae securi senciunt simpliciter opera sua esse digna, vt propterea iusti reputentur. Econtra territae conscientiae de omnibus operibus dubitant. Ideo subinde alia quaerunt. Hoc est enim de congruo mereri, dubitare, et sine fide operari, donec desperatio incidit. In summa, plena errorum et periculorum sunt omnia quae in hac re tradunt aduersarij.

Quarto. Tota Ecclesia confitetur, quod vita aeterna per misericordiam contingat. Sic enim inquit Augustinus de gratia et libero arbitrio, Cum quidem loquitur de operibus sanctorum post iustificationem factis, Non meritis nostris, Deus nos ad aeternam vitam, sed pro sua miseratione perducit. Et lib. ix. Confess. Vae hominum vitae quantumcunque laudabili, si remota misericordia fudicetur. Et Cyprianus in enarratione orationis Dominicae, Ne quis sibi quasi innocens placeat, et se extollendo plus pereat, instruitur et docetur peccare quotidie, dum quotidie pro peccatis iubetur orare, Sed res nota est et habet plurima et clarissima testimonia in scriptura et Ecclesiasticis patribus, qui vno ore

omnes praedicant, nos etiam si habeamus bona opera, tamen in illis bonis operibus inisericordia indigere, Hanc misericordiam intuens fides, eright et consolatur nos. Quare aduersarij male docent, cum ita efferunt merita, vt nihil addant de hac fide apprehendente misericordiam. Sicut enim supra diximus promissionem et fidem correlativa esse, nec apprehendi promissionem nisi fide. Ita hic dicimus promissam misericordiam correlative requirere fidem, nec posse apprehendi nisi fide. Iure igitur reprehendimus doctrinam de merito condigni, cum nihil de fide iustificante tradat, et obscuret gloriam et officium mediatoris Christi. Neque nos quidquam hac in re noui docere existimandi sumus, cum patres in Ecclesia hanc sentenciam tam clare tradiderint, quod misericordia indigeamus etiam in bonis operibus. Et s'criptura idem saepe inculcat. In Psalmo. Non intres in judicium cum seruo tuo, quia non iustificabitur in conspectu tuo omnis viuens. Hic simpliciter detrahit omnibus etiam sanctis et seruis Dei gloriam insticiae, si non ignoscat Deus, sed iudicet et arguat corda eorum. Nam quod alibi gloriatur Dauid de sua iusticia, loquitur de causa sua aduersus persecutores verbi Dei, non loquitur de personali mundicie, et rogat causam et gleriam Dei desendi, vt Psalmo .vij. Iudica me domine, secundum iusticiam meam, et secundum innocentiam meam super me, Rursus Psalmo cxxix. ait. Neminem posse sustinere iudicium Dei, si obseruet peccata nostra. Si iniquitates observaueris domine, domine quis sustinebit? Et lob ix. Verebar omnia opera mea. Item, Si lotus fuero quasi aquis niuis, et fulserint velut mundissimae manus meae, tamen sordibus intinges me. Et Prouerb. xx. Quis potest dicere mundum est cor meum? purus sum a peccato. Et .1. Iohan. 1. Si dixerimus, quod peccatum non habemus, ipsi nos seducimus, et veritas in nobis non est etc. Et in oratione Dominica, Sancti petunt remissionem peccatorum. Habent igitur et sancti peccata. In Numeris Cap. xiiij. Et innocens non erit innocens. Et Deuterono, iiij. Deas tuus ignis consumens est. Et Zacharias ait. Sileat a facie domini omnis caro. Et Esaias. Omnis caro foenum, et omnis gloria eius quasi flos agri. Exiccatum est foenum, et cecidit flos, quia spiritus Domini sufflauit in eo, id est, caro, et insticia carnis, non potest sustineri indicium Dei. Et Ionas ait Cap. ij. Frustra obseruant vana, qui miserieordiam reliquunt, id est, Omnis fiducia est inanis, praeter fiduciam misericordiae, Misericordia seruat nos. Propria merita proprij conatus non seruant nos. Ideo et Daniel orat Cap. ix. Neque enim in instificationibus nostris prosternimus preces coram te, sed in miserationibus tuis multis, Exaudi Domine, placare Demine, attende et fac, Ne moreris propter temet-

<sup>59)</sup> spes ex meritis debet] sic h. l. legendum esse pro spes ex meritis tantum debet, id quod h. l. in Ed. 1. legitur, Melanthon in Apologiae titulo inter emendanda indicavit.

ipsum Deus meus, quia nomen tuum inuocatum est super ciuitatem, et super populum tuum, Sic docet nos Daniel apprehendere misericordiam in orando, hoc est, confidere misericordia Dei, non confidere nostris meritis coram Deo. Et miramur, quid agant in precatione aduersarij, Si tamen homines prophani vnquam aliquid a Deo petunt, Si commemorant se dignos esse, quia dilectionem et bona opera habeant, et reposcunt gratiam, tanquam debitam, perinde orant vt Pharisaeus apud Lucam Capite .xviij. qui ait. Non sum sicut caeteri homines. Qui sic petit gratiam, nec nititur misericordia Dei, iniuria afficit Christum, qui cum sit Pontifex noster, interpellat pro nobis. Sic igitur nititur oratio misericordia Dei, quando credimus nos propter Christum Pontificem exaudiri, sicut ipse ait, Quidquid petieritis Patrem in nomine meo, dabit vobis. In nomine meo, inquit, quia sine hoc Pontifice non possumus accedere ad Patrem, Huc pertinet et sententia Christi Lucae Cap. xvij. Cum feceritis omnia quae praecepta sunt vobis, dicite, serui inutiles sumus. Haec verba clare dicunt quod Deus saluet per misericordiam, et propter suam promissionem, non quod debeat propter dignitatem operum nostrorum, Sed aduersarij mirifice ludunt hie, in verbis Christi. Primum faciunt ἀντιστρέφον et in nos retorquent, Multo magis inquiunt dici posse. Si credideritis omnia, dicite, Serui inutiles sumus, Deinde addunt opera inutilia esse Deo, nobis vero non esse inutilia. Videte quam delectet aduersarios, puerile studium Sophistices. Et quanquam hae ineptiae indignae sint, quae refutentur, tamen paucis respondebimus. Αντιστρέφον est vitiosum. Primum enim decipiuntur aduersarij in vocabulo fidei, quod si significaret nobis noticiam illam historiae, quae etiam in impijs et diabolis est, recte ratiocinarentur aduersarij, fidem inutilem esse, cum dicunt, Cum credideritis omnia, dicite, Serui inutiles sumus, Sed nos non de noticia historiae, sed de fiducia promissionis et misericordiae Dei loquimur. Et haec fiducia promissionis, fatetur nos esse seruos inutiles, Imo haec confessio, quod opera nostra sint indigna, est ipsa vox fidei, sicut apparet in hoc exemplo Danielis, quod paulo ante citauimus. Non in iustificationibus nostris prosternimus preces etc. Fides enim saluat, quia apprehendit misericordiam seu promissionem gratiae, etiamsi nostra opera sint indigna. Et in hanc sentenciam nihil ledit nos άντιστρέφον. Cum credideritis omnia, dicite, Serui inutiles sumus, videlicet, quod opera nostra sint indigna, hoc enim cum tota Ecclesia docemus, quod per misericordiam saluemur. Sed si ex simili ratiocinari volunt, Cum feceris omnia, noli confidere operibus tuis, Ita cum credideris omnia, noli confidere promissione diuina. Haec non coherent, Sunt enim dissimillima, Dissimiles causae,

dissimilia obiecta fiduciae sunt in priore propositione, et in posteriore. Fiducia in priore, est fiducia nostrorum operum, Fiducia in posteriore est fiducia promissionis diuinae. Christus autem damnat fiduciam nostrorum operum, non damnat fiduciam promissionis suae. Non vult nos de gratia et misericordia Dei desperare, arguit opera nostra, tanquam indigna, non arguit promissionem, quae gratis offert misericordiam. Et praeclare hic inquit Ambrosius, Agnoscenda est gratia, sed non ignoranda natura, Promissioni gratiae confidendum est, non naturae nostrae, Sed aduersarij suo more faciunt, contra fidei doctrinam detorquent sentencias pro fide traditas. Verum haec spinosa reijciamus ad scholas. Illa cauillatio plane puerilis est. Cum interpretantur seruos inutiles, quia opera Deo sint inutilia, nobis vero sint vtilia, At Christus de ea vtilitate loquitur, quae constituit nobis Deum debitorem gratiae. Quanquam alienum est hoc loco disputare, de vtili aut inutili. Nam serui inutiles significant insufficientes, quia nemo tantum timet, tantum diligit Deum, tantum credit Deo, quantum oportuit, Sed missas faciamus has frigidas cauillationes aduersariorum, de quibus quid iudicaturi sint homines, si quando proferentur in lucem. facile possunt existimare viri prudentes. In verbis maxime planis et perspicuis repererunt rimam. At nemo non videt in illo loco, fiduciam nostrorum operum improbari.

Teneamus igitur hoc quod Ecclesia confitetur, quod per misericordiam saluemur. Et ne quis hic cogitet, Si per misericordiam saluandi sumus, incerta spes erit, si nihil praecedit in his, quibus contingit salus, quo discernantur ab illis, quibus non contingit, huic satisfaciendum est. Scholastici enim videntur hac ratione moti, quaesiuisse meritum condigni, Nam haec ratio valde potest exercere humanum animum. Breuiter igitur respondemus. Ideo vt sit certa spes, ideo vt sit praecedens discrimen inter hos quibus contingit, et illos quibus non contingit salus, necesse est constituere, quod per misericordiam saluemur. Hoc cum ita nude dicitur, absurdum videtur. Nam in foro, et iudicijs humanis, ius seu debitum certum est, misericordia incerta, sed alia res est de iudicio Dei. Hic enim misericordia habet claram et certam promissionem, et mandatum Dei, Nam Euangelium proprie hoc mandatum est, quod praecipit, vt credamus Deum nobis propicium esse, propter Chri-Non misit Deus filium suum in mundum, vt iudicet mundum, sed vt saluetur mundus per Qui credit in eum, non iudicatur etc. Quoties igitur de misericordia dicitur, addenda est fides promissionis. Et haec fides parit certam spem, quia nititur verbo et mandato Dei. Si spes niteretur operibus, tunc vero esset incerta, quia opera non possunt pacare conscientiam, vt supra saepe dictum est. Et haec fides facit discrimen inter hos quibus contingit salus, et illos quibus non contingit, Fides facit discrimen inter dignos et indignos, quia vita aeterna promissa est iustificatis, fides autem iustificat.

Sed hic iterum clamitabunt aduersarij, nihil opus esse bonis operibus, si non merentur vitam aeternam. Has calumnias supra refutacimus. Imo vero necesse est bene operari, Iustificatis dicimus promissam esse vitam aeternam. At nec fidem, nec iusticiam retinent illi, qui ambulant secundum carnem. Ideo iustificamur, vt iusti, bene operari, et obedire legi Dei incipiamus. Ideo regeneramur, et spiritum sanctum accipimus, vt noua vita habeat noua opera, nouos affectus, timorem, dilectionem Dei, odium concupiscentiae etc. Haec fides de qua loquimur existit in poenitentia. Et inter bona opera, inter tentationes et pericula confirmari et crescere debet, vt subinde certius apud nos statuamus, quod Deus propter Christum respiciat nos, ignoscat nobis, exaudiat nos. Haec non discuntur sine magnis et multis certaminibus, Quoties recurrit conscientia, quoties sollicitat ad desperationem, cum ostendit, aut vetera peccata, aut noua, aut immundiciem naturae. Hoc chirographum non deletur sine magno agone, vbi testatur experientia, quam difficilis res sit fides. Et dum inter terrores erigimur et consolationem concipimus, simul crescunt alij motus spirituales. Noticia Dei, timor Dei, spes, dilectio Dei, et regeneramur, vt ait Paulus, ad agnitionem Dei, et intuentes gloriam Domini transformamur in eandem imaginem, id est, concipimus veram noticiam Dei, vt vere timeamus eum, vere confidamus nos respici, nos exaudiri. Haec regeneratio est quasi inchoatio aeternae vitae, vt Paulus ait. Si Christus in vobis est, spiritus viuit, corpus autem mortuum est etc. Et superinduemur, si tamen induti, non nudi reperiemur, Ex his iudicare candidus lector potest, nos maxime requirere bona opera, siquidem hanc fidem docemus in poenitentia existere, et debere subinde crescere in poenitentia, Et in his rebus perfectionem Christianam, et spiritualem ponimus, Si simul crescant poenitentia, et fides in poenitentia, Haec intelligi melius a pijs possunt, quam quae de contemplatione, aut perfectione apud aduersarios docentur. Sicut autem iustificatio ad fidem pertinet, ita pertinet ad fidem vita acterna. Et Petrus ait, Reportantes finem seu fructum fidei vestrae, salutem animarum. Fatentur enim aduersarij, quod iustificati sint filij Dei, et coheredes Christi, Postea opera, quia placent Deo propter fidem, merentur alia premia corporalia et spiritualia. Erunt enim discrimina gloriae sanctorum.

Sed hic reclamant aduersarij, vitam aeternam vocari mercedem, quare necesse sit eam de condigno mereri, per bona opera. Breuiter et plane respondemus, Paulus Roma. vi. Vitam aeternam donum appellat, quia donata iusticia, propter Christum, simul efficimur filij Dei et coheredes Christi, Sicut ait Iohannes. Qui credit in filium, habet vitam aeternam. Et Augustinus inquit, et hune secuti alij multi idem dixerunt. Dona sua coronat Deus in nobis. Alibi vero scriptum est, Merces vestra copiosa erit in coelis. Haec si videntur aduersarijs pugnare, ipsi expediant. Sed parum aequi iudices sunt, nam doni vocabulum omittunt, omittunt et fontes totius negocij, et excerpunt vocabulum mercedis, idque acerbissime interpretantur, non solum contra scripturam, sed etiam contra sermonis consuetudinem. Hinc ratiocinantur, quia merces nominatur, igitur opera nostra sunt elusmodi, quae debeant esse precium, pro quo debetur vita aeterna. Sunt igitur digna gratia et vita aeterna, nec indigent misericordia, aut mediatore Christo, aut fide, Plane noua est haec Dialectica, vocabulum audimus mercedis, igitur nihil opus est mediatore Christo, aut fide habente accessum ad Deum propter Christum, non propter opera nostra. Quis non videt haec esse araxólov3a, Nos non rixamur de vocabulo mercedis. De hac re litigamus, Vtrum bona opera, per se sint digna gratia et vita aeterna, an vero placeant tantum propter fidem quae apprehendit mediatorem Christum. Aduersarij nostri non solum hoc tribuunt operibus, quod sint digna gratia et vita aeterna, sed fingunt etiam, quod merita supersint sibi, quae donare alijs, et iustificare alios queant, vt cum Monachi suorum ordinum merita vendunt alijs, Haec portenta Chrysippeo more coacernant, hac vna voce mercedis audita. Merces appellatur, igitur habemus opera, quae sunt precium, pro quo debetur merces, Igitur opera per sese, non propter mediatorem Christum placent. Et cum alius alio plura habeat merita, Igitur quibusdam supersunt merita. Et haec merita donare alijs possunt, isti qui merentur, Mane lector, nondum habes totum Soriten. Addenda sunt enim certa sacramenta huius donationis, mortuis induitur cucullus etc. Talibus coaceruationibus beneficium Christi, et iusticia fidei obscurata sunt. Non mouemus inanem loyopaylar de vocabulo mercedis. Si concedent aduersarii, quod fide propter Christum insti reputemur, et quod bona opera propter fidem placeant Deo, de nomine mercedis postea non valde rixabimur. Nos fatemur vitam aeternam mercedem esse, quia est res debita, propter promissionem, non propter nostra merita. Est enim promissa iustificatio, quam supra ostendimus, proprie esse donum Dei, Et huic dono coniuncta est promissio vitae aeternae, iuxta illud.

Quos instificauit, eosdem et glorificauit. Huc pertinet quod Paulus ait, Reposita est mihi corona insticize, quam reddet mihi dominus iustus iudex etc. Debetur enim corona iustificatis propter promissionem. Et hanc promissionem scire sanctos oportet, non vt propter suum commodum laborent, Debent enim laborare propter gloriam Dei, sed ne desperent in afflictionibus, scire eos-oportet voluntatem Dei, quod velit eos adiquare, eripere, seruare. Etsi aliter perfecti, aliter infirmi audiunt mentionem poenarum et premiorum. Nam infirmi laborant sui commodi causa. Et tamen predicatio premiorum et poenarum necessaria est. In predicatione poenarum ira Dei ostenditur, quare ad predicationem poenitentiae pertinet. In predicatione premiorum, gratia ostenditur, Et sicut scriptura saepe mentione bonorum operum fidem complectitur, Vult enim complecti iusticiam cordis cum fructibus, Ita interdum cum alijs premijs, simul offert gratiam, vt Esa. lviij. et saepe alias apud Prophetas. Fatemur et hoc, quod saepe testati sumus, quod etsi iustificatio et vita aeterna ad fidem pertinent, tamen bona opera mereantur alia premia corporalia et spiritualia, et gradus premiorum, iuxta illud Vnus quisque accipiet mercedem iuxta suum laborem, Nam iusticia Euangelij, quae versatur circa promissionem gratiae, gratis accipit iustificationem et viuificationem, Sed implecio legis, quae sequitur fidem versatur circa legem, in qua non gratis, sed pro nostris operibus offertur et debetur merces, Sed qui hanc merentur, prius iustificati sunt, quam legem faciunt, Itaque prius sunt translati in regnum filij Dei, vt Paulus ait, et facti colleredes Christi. Sed aduersarij, quoties de merito dicitur, statim transferunt rem a reliquis premijs, ad iustificationem, cum Euangelium gratis offerat iustificationem propter Christi merita, non nostra, Et merita Christi communicantur nobis per fidem. Caeterum opera et afflictiones merentur, non iustificationem, sed alia premia, vt in his sententijs, merces operibus offertur. Qui parce seminat, parce metet, et qui largiter seminat, largiter metet. Hic clare modus mercedis, ad modum operis confertur. Honora patrem et matrem, vt sis longeuus super terram. Et hic proponit lex certo operi mercedem. Quanquam igitur legis implecio meretur mercedem. Proprie enim merces ad legem pertinet, tamen meminisse nos Euangelij oportet, quod gratis offert iustificationem propter Christum, Nec legem prius facimus, aut facere possumus quam reconciliati Deo, iustificati, et renati sumus. Nec illa legis implecio placeret Deo, nisi propter fidem essemus accepti, Et quia homines propter fidem sunt accepti, ideo illa inchoata legis implecio placet, et habet mercedem in hac vita, et post hanc vitam. De nomine mercedis plaeraque alia hic ctiam dici poterant ex natura legis, quae quia longiora sunt, alio in loco explicanda erunt.

Verum vrgent aduersarij, quod proprie mereantur vitam aeternam bona opera, quia Paulus dicit Roma. ij. Reddet vnicuique secundum opera eius. Item, gloria, honor, et pax omni operanti bonum. Iohan. v. qui bona fecerunt, in resurrectionem vitae. Matth. xxv. Esuriui, et dedistis mihi manducare etc. In his locis et similibus omnibus, in quibus opera laudantur in scripturis, necesse est intelligere, non tantum externa opera, sed fidem etiam cordis, quia scriptura non loquitur de hypocrisi, sed de iusticia cordis cum fructibus suis. Quoties autem fit mencio legis et operum, sciendum est, quod non sit excludendus Christus mediator. Is est enim finis legis, et ipse inquit, Sine me nihil potestis facere. Ex hoc Canone diximus supra, iudicari posse omnes locos de operibus. Quare cum operibus redditur vita aeterna, redditur iustificatis, quia neque bene operari possunt homines, nisi iustificati, qui aguntur spiritu Christi. Nec sine mediatore Christo et fide placent bona opera iuxta illud, Sine fide impossibile est placere Deo, Cum dicit Paulus, Reddet vnicuique secundum opera eius, intelligi debet non tantum opus externum, sed tota insticia, vel iniusticia. Sic gloria operanti bonum, hoc est, iusto. Dedistis mihi manducare. Fructus et testimonium iusticiae cordis, et fidei allegatur, Redditur igitur vita aeterna iusticiae. Ad hunc modum scriptura simul complectitur iusticiam cordis cum fructibus, Et saepe fructus nominat, vt ab imperitis magis intelligatur, et vt significet requiri nouam vitam et regenerationem, non hypocrisin. Fit autem regeneratio fide in poenitentia. Nemo sanus iudicare aliter potest, nec nos aliquam ociosam subtilitatem hic affectamus, vt diuellamus fructus a iusticia cordis, si tantum aduersarij concesserint, quod fructus propter fidem et mediatorem Christum placeant, non sint per sese, digni gratia et vita aeterna. Hoc enim reprehendimus in aduersariorum doctrina, quod talibus locis scripturae seu Philosophico seu ludaico more intellectis abolent iusticiam fidei, et excludunt mediatorem Christum. Ex his locis ratiocinantur, quod haec opera mereantur gratiam, alias de congruo, alias de condigno, cum videlicet accedit dilectio, id est, quod iustificent, et quia sint iusticia, digna sint vita aeterna. Hic error manifeste abolet iusticiam fidei, quae sentit quod accessum ad Deum habeamus propter Christum, non propter opera nostra, quae sentit nos per pontificem et mediatorem Christum adduci ad Patrem, et habere placatum patrem, vt supra satis dictum est. Et haec doctrina de iusticia fidei, non est in Ecclesia Christi negligenda, quia sine ea non potest officium Christi conspici, et reliqua doctrina iustificationis, tantum est doctrina legis.

Atqui nos opertet retinere Euangelium et doctrinam de promissione propter Christum donata. Non igitur litigamus in hoc loco de parua re cum aduersarijs, Non quaerimus ociosas subtilitates, cum reprehendimus eos, quod decent vitam aeternam mereri operibus omissa hac fide quae apprehendit mediatorem Christum. Nam de hac fide, quae credit nobis Patrem propicium esse propter Christum, nulla apud scholasticos syllaba extat, Vbique sentiunt quod simus accepti, iusti propter opera nostra, vel ex ratione facta, vel certe facta inclinante illa dilectione, de qua dicunt. Et tamen habent quaedam dicta, quasi apophthegmata veterum autorum, quae deprauant interpretando. lactatur in scholis quod bona opera placeant propter gratiam, Et quod sit confidendum gratiae Dei. Hic interpretantur gratiam habitum quo nos diligimus Deum, quasi vero voluerint dicere veteres, quod debeamus confidere nostra dilectione, quae quam sit exigua, quam sit immunda, certe experimur. Quanquam hoc mirum est, quomodo isti iubeant confidere dilectione, cum doceant, nesciri vtrum assit, Cur non exponunt gratiam, misericordiam Dei erga nos. Et quoties mentio huius fit, addere oportebat fidem. Non enim apprehenditur nisi fide promissio misericordiae, reconciliationis, dilectionis. Dei erga nos. In hanc sententiam recte dicerent, confidendum esse gratia, placere bona opera propter gratiam, cum fides gratlam apprehendit. lactatur et hoc in scholis valere bona opera nostra virtute passionis Christi. Recte diciter, Sed our non addunt de fide. Christne enim est propiciatio, vt Pauluş ait, per fidem, Cum fide eriguntur pauldae conscientiae, et senciunt peccata nostra deleta esse morte Christi, et Deum nobis reconciliatum esse propter passionem Christi, tum vero prodest nobis passio Christi. Si omittatur doctrina de fide, frustra dicitur opera valere virtute passionis Christi. Et plaerasque alias sentencias corrumpunt in scholis, propterea quia non tradunt insticiam fidei, et fidem intelligunt tantum noticiam historiae, seu dogmatum, non intelligunt hanc virtutem esse, quae apprehendit promissionem gratiae et insticiae, quae viuificat corda in terroribus peccati et mortis. Cum Paulus inquit, Corde creditur ad iusticiam, Ore fit confessio ad salutem. Hic fateri aduersarios existimamus, quod confessio ex opere operato non justificet aut saluet, Sed tantum propter fidem cordis, Et Paulus sic loquitur, quod confessio saluet, vt ostendat qualis fides consequatur vitam acternam, nempe firma et esticax fides. Non est autem firma fides, quae non ostendit se in confessione. Sic caetera bona opera placent propter fidem, sicut et orationes Ecclesiae rogant, vt omnia sint accepta propter Christum. Item petunt omnia propter Christum. Constat enim semper in fine precationum addi hane

clausulam, per Christum Dominum nostrum. Ideo concludimus quod fide instificemur, coram Deo reconciliemur Deo, et regeneremur, quae in poenitentia apprehendit promissionem gratiae, et vere viuificat perterritam mentem, ac statuit, quod Dens sit nobis placatus ac propicius propter Christam. Et hac fide, ait Petrus, nos custodiri ad salutem. quae reuelabitur. Huius fidei cognitio Christiania necessaria est, et vberrimam affert consolationem in omnibus afflictionibus, Et officium Christi nobis ostendit, quia isti qui negant homines fide instificari, negant Christum mediatorem esse ac propiciatorem, negant promissionem gratiae et Euangelium. Tantum docent aut doctrinam rationis, ant legis, de iustificatione. Nos quantum hic fieri potuit, ostendimus fontes huius causae, et exposuimus ea, quae aduersarij obijciunt, Quae quidem facile dijudicabunt boni viri, si cogitabunt quoties citatur locus de dilectione, aut operibus, legem non fieri sine Christo, nec nos ex lege, sed ex Euangelio, hoc est, promissione gratiae, in Christo promissae iustificari. Et speramus hanc, quamuis breuem disputacionem, bonis viris ad confirmandam fidem, ad do**cendam e**t consolandam conscientiam, vtil**em** futuram esse. Scimus enim ea quae diximus consentanea esse acripturis Propheticis et Apostolicia, sanctis Patribus, Ambrosio, Augustino, et placrisque alijs, et vniuersae Ecclesiae Christi, quae certe confitetur Christum esse propiciatorem, et iustificatorem. Nec statim censendum est Romanam Ecclesiam sentire, quidquid Papa, aut Cardinales, aut Episcopi, aut Theologi quidam aut Monachi probant. Constat enim Pontificibus magis curae esse dominationem suam quam Euangelium Christi, Et plaerosque compertum est palam Epicureos esse, Theologos constat plura ex Philosophia admisculase doctrinae Christianae, quam satis erat. Nec autoritas horum videri debet tanta, vt nusquam dissentire a disputationibus corum liceat, cum multi manifesti errores apud eos reperiantur, vt quod possimus ex puris naturalibus Deum super omnia diligere. Hoc dogma peperit alios errores multoa, cum sit manifeste falsum. Reclamant enim vbique scripturae, sancti Patres, et omnium piorum iudicia. Itaque etiamsi in Ecclesia Pontifices, aut nonnulli Theologi, ac Monachi docuerunt remissionem peccatorum, gratiam et iusticiam per nostra opera, et nouos cultus quaerere, qui obscurauerunt Christi officium, et ex Christo non propiciatorem et iustificatorem, sed tantum legislatorem fecerunt, mansit tamen apud aliquos pios semper cognitio Christti. Porro scriptura praedixit fore vt iusticia fidei, hee modo obscuraretur per traditiones humanas, et doctrinam operum, Sicut Paulus saepe queritur, tuncquoque fuisse, qui pro iusticia fidei, docebant homines per opera prepria et propries cultus, non

fide, propter Christum reconciliari Deo, et iustificari, quia homines naturaliter ita iudicant, Deum per opera placandum esse. Nec videt ratio aliam insticiam, quam insticiam legis ciuiliter intellectae. Ideo semper extiterunt in mundo qui hanc carnalem insticiam solam docuerunt oppressa iusticia fidei, et tales doctores semper existent etiam. Idem accidit in populo Israel. Maxima populi pars senciebat se per sua opera mereri remissionem peccatorum, cumulabant sacrificia, et cultus. Econtra Prophetae damnata illa opinione, docebant iusticiam fidel. Et res gestae in populo Israel sunt exempla eorum quae in Ecclesia futura' fuerunt. Itaque non perturbet pias mentes multitudo aduersariorum, qui nostram doctrinam improbant. Facile enim iudicari de spiritu eorum potest, quia in quibusdam articulis adeo perspicuani et manifestam veritatem damnauerunt, vt palam appareat corum impietas. Nam et Bulla Leonis decimi damnauit articulum maxime necessarium, quem omnes Christiani teneant et credant, videlicet, Non esse confidendum quod simus absoluti propter nostram contricionem, sed propter verbum Christi. Quodcunque ligaueris etc. Et nunc in hoc conuentu autores confutationis damnauerunt apertis verbis hoc quod fidem diximus partem esse poenitentiae; qua consequimur remissionem peccatorum, et vincimus terrores peccatorum, et conscientia pacata redditur. Quis autem non videt hunc articulum, quod fide consequamur remissionem peccatorum, verissimum, certissimum, et maxime necessarium esse omnibus Christianis. Quis ad omnem posteritatem audiens, talem sententiam damnatam esse iudicabit autores huius condemnationis vllam Christi noticiam habuisse? Et de spiritu eorum coniectura fieri potest ex illa inaudita crudelitate, quam constat eos, in bonos viros plurimos hactenus exercuisse. Et accepimus in hoc conventu, quendam Reverendum patrem in senatu Imperij cum de nostra consessione sentenciae dicerentur, dixisse, nullum sibi consilium videri vtilius, quam si ad confessionem, quam nos exhibuissemus atramento scriptam, sanguine rescriberetur. Quid diceret crudelius Phalaris? Itaque hanc vocem nonnulli etiam Principes iudicauerunt indignam esse, quae in tali consessu diceretur, Quare etiam si vindicant sibi aduersarij nomen Ecclesiae, tamen nos sciamus Ecclesiam Christi apud hos esse, qui Euangelium Christi docent, non qui prauas opiniones contra Euangelium defendunt, sicut inquit Dominus, Oues meae vocem meam audiunt. Et Augustinus ait. Quaestio est vbi sit Ecclesia? Quid ergo facturi sumus. In verbis nostris cam quaesituri sumus, an in verbis capitis sui Domini nostri lesu Christi? puto quod in illius verbis quaerere debemus qui veritas est, et optime nouit corpus suum. Proinde non perturbent nos judicia adversariorum.

cum humanas opiniones contra Euangelium, contra autoritatem sanctorum Patrum qui in Ecclesia scripsorunt, contra piarum mentium testimonia defendunt.

[Hase particula, quae pag. 492. lin. 3. incipit a verbie: Citantur adversus nos et aliae quaedam sententiae, etc. et in hac pag. 516. lin. 3. finitur verbie: testimonia defendant. h. l. es Ed. 1531. 4º recusa, in Rd. 1531. 8º sic retractata et fere iisdem verbie in Editt. 1540. 4º et 1542. 8º repetita est:

Citantur contra nos et aliae sentenciae de operibus. Danielis 4, a) Peccata tua elemosynis redime. Et Esaise 58. Françe esurienti panem tuum, tunc inuocabis, et Dominus exandiet. Lucae 6. Remittite, et remittetur uobis. Matth. 6. Beati misericordes, quia misericordiam consequentur.

Ad has sentencias et similes de operibus, primum hoe respondemus, quod supra dictum est, legem non uere fieri sine fide, nec placere nisi propter fidem in Christum, iuxts illud, Sine me nihil potestis facere, Item, Sine fide impossibile est placere Deo. Item, Per Christum habemus accessum per fidem. Itaque quoties requiruntur et probantur opera, addendum est Euangelium de Christo.

Secundo, hae sentenciae quas paulo ante commemorani, fere sunt contiones poenitentiae. Constant enim ex duabus partibus, habent inicio praedicationem legis, quae arguit peccata, et iubet bene operari. Deinde est addita promissio. Certissimum est autem in praedicatione poenitenciae, non sufficere praedicationem legis, quae tantum terret et condemnat conscientias, Sed necesse est accedere Euangelium, quod peccata gratis remittantur propter Christum, et quod fide consequamur remissionem peccatorum. Haec sunt adeo certa et perspieua, ut ai dissentiant aduersarij, et excludant Christum et fidem a praedicatione poenitenciae, merito tanquam blasphemi in Christum reljciendi sint. b)

Quare contio Danielis non tantum ad elemosynas detorqueri debet, sed fides etiam in ea requirenda est. Dissimilis est contio Danielis orationi Aristotelis, qui ad suum Regem scribens, etiam hortatur eum ad beneficentiam, et iubet eum potenciam suam conferre ad publicam utilitatem, et salutem omnium gentium, non ad superbiam. Sic enim ad Alexandrum scribit de neuge rip agrir un els speur, all els everyester naturales des en Honestissima oratio est, neque de officio publico magni Principis aliud dici quidquam melius potest. Sed Daniel non tantum de officio seu nocatione Regem suum docet. Sed de poenitencia, de pietate erga Deum, de remissione peecatorum, deque illis magnis rebus extra Philosophiam poetitis. Non igitur tantum hic elemosynse requirendae sunt, sed etiam fides. Idque textus ostendit Regem conversum esse, non solum ad elemosynas largiendas, sed multo magis ad fidem. Extat enim egregia confessio Regis de Deo Israel. Non est alius Deus qui possit ita saluare.

Itaque duae partes sunt in contione Danielis, Altera pars

Itaque duae partes sunt in contione Danielis, Altera pars est praedicatio poenitenciae, quae arguit peccata, et praedipit de nous uits. Redime peccata tua iusticia, et iniquitates tuas beneficijs erga pauperes. Sic enim in sus lingua loquitur Daniel, ubi satis apparet eum non solum de elemosynis praecipere, sed de tota iusticia, hoc est, de noticia Det et fide. Ait enim, peccata redime per iusticiam. Iusticia autem orga Deum est fides, qua aredimus Deum nobis ignoscere. Deinde praecipit Daniel de beneficijs erga pauperes, hoc est, ne superbe, nec crudeliter imperet, sed consulat utilitatibus subditorum. Altera pars concionis promittit remissionem peccatorum. Ecce erit sa-

a) 4.] Ed. 3.; quarto.

b) sint.] Ed. 4.: sunt.

metio delictorum taorum. Hieronymus hie praeter rem adiecit dubitatiuam particulam. Et multo imprudentius disputat in Commentarijs, incertam esse remissionem peccatorum. Sed nos meminerimus Euangelium certo promittere remissionem peccatoram. Isque abolère Euangelium censendus est, qui sentit remissionem peccatorum incertam esse. Dimittamus igitur hoc in loco Hieronymum. Cum autem clare ponatur promissio, certe requiritur fides, quia promissio non potest accipi, nisi fide. Quanquam et ibi indicauit remissionem contingere posse, cum ait, redime peccata. Atque hacc promissio remissionis peccatorum uere Prophetica et Enangelica uox est, quam certe Daniel nolebat fide accipi. Norat enim Daniel promissam esse remissionem peccatorum propter futurum semen, uidelicet Christum, non solum Israelitis, sed etiam omnibus gentibus. Alioqui non potuisset Regi polliceri remissionem peccatorum. Non est enim hominis, praesertim in terroribus poccati, statuere de moluntate Dei sine certo nerbo Dei, quod irasci desinat. Itaque cum promissio ponatur, satis apparet requiri fidem, quia promissio non potest accipi nisi fide. Si haec fides ex conditione operum penderet, incerta esset remissio. Ideo talis fides requiritur, quae confidit misericordia et uerbo Dei, non operibus nostris. Quod autem dicit, redime peccata per iusticiam, et per elemosynas, idem est ac si diceret, redime peccata per poenitenciam, quia reatus tollitur per poenitenciam. Neque hino °) ratiocinandum est, quod ignoscat Deus propter opera sequentia, sed ignoscit propter promissionem his qui promissionem apprehendunt.

Ostendimus clare in contione Danielis fidem requiri, quare buic loco iniuriam faciunt, qui inde ratiocinantur, quod remissio peccatorum contingat propter opera nostra, non fide propter Christum. Philosophicum est in contione Danielis, nihil requirere, nisi adhortacionem de imperio recte gerendo. Pharisalcum est affingere, quod propter opus illud contingat remissio peccatorum. Sed its fit, opera naturalitar incurrunt hominibus in oculos, quia fidem nec intelligit, neque considerat humanaratio. Idao somniat opera illa mereri remissionem peccatorum. Haco opinio naturaliter heret in animis hominum, neque excuti potest, nisi cum diuinitus docemar. Sed renocare nos debemus ab hac carnali opinione ad Kuangelium et promissionem misericordiae, in qua gratis exhibetur remissio peccatorum propter Christum. Ita in omnibus locis de poenitencia fides requirenda est. Summa enim contumelia est in Christum, remissionem pec-

catorum sine Christo quaerere.

Quidam interpretantur Danielem de remissione poemae, cum ait. Redime peccata elemosynis. Ita nihil contra nos faceret Daniel. Etsi dubium non est, quin loquatur de remissione enlpae. Frustra enim quaeritur remissio poemae, nisi prius cor apprehenderit fide remissionem culpae. Quod si illi concedent remissionem culpae gratis contingere per fidem, nos postea facile largiemur poemas quibus castigamur, mitigari bonis operibus, et tota poemitencia, iuxta illud, Si nos indicaremus, non indicaremur a Domino. Et Ierem. 15. Si conuersus fueris, convertam te. Et Zacha. 1. Convertimini ad me, et ego convertar ad nos. Et Psalm. 49. Inuoca me in die tribulationis.

Sic iudicandum est et d) de hoc loco, Remittite et remittetur nobis. Est enim pene similis concio de poenitencia. Prior particula requirit bona opera, Posterior addit promissionem. Neque est ratiocinandum, quod nostra condonatio ex opere esperato mercetur nobis remitti peccata. Non enim dicit hoc Caristus. Sed sicut alijs sacramentis annectit Christus promissionem remissionis peccatorum, ita annectit et bonis operibus. Et sicut in coena Domini non consequimur remissionem peccatorum sine fide ex opere operato. Ita neque in hoc opere, Imo nostra condonatio non est bonum opus, nisi cum fit a reconciliatis. Ideo nostra condonatio, quae quidem placet Deo,

· Citatur et ex Tobia. Elemosyna ab omni peccato et a morte liberat. Non •) dicemus Hyperbolen esse, etsi sic accipi debet, ne detrahat de laudibus Christi, cuins propria sunt officia, liberare a peccato et a morte. Sed recurrendum est ad regulam, quod lex sine Christo non prodest. Placent igitar elemosynae Deo, quae sequuntur reconciliationem, non quae praecedunt. Itaque liberant a peccato et a morte, non ex opere operato, sed sicut paulo ante de poenitencia () diximus, quod fidem cum fructibus complecti debeamus, ita de elemosynis iudicandum est, quod placeat Deo fides cum fructibus. Tobias enim contionatur non tantum de elemosynis, sed etiam de fide. Omni tempore benedic Deum, et pete ab eo ut dirigat nias tuas. Hoe autem proprie est illius fidei de qua loquimur, quae sentit Deum esse propicium propter ipsius misericordiam, et petis ut seruet et gubernet nos. Ad haec concedimus elemosynas mereri multa beneficia Dei, et liberare non a praesenti peccato. Non enim uincant iram et iudicium Dei, nec reddunt pacatas conscientias, sed liberare a futuro peccato, hoc est, mereri as defendamur in periculis peccatorum et mortis. Hace est simplex sentencia, reliquis scripturis consentiens. Sic enim accipienda sunt preconia operum et legis, ne detrabant de gioria Christi et Euangelij.

Instatur et dictum Christi apud Lucam, Date elemosynam, et ecce omnis munda sunt uobis. Plane surdi sunt aduersarij. Toties iam dictum est, legem sine Christo non prodesse, propter quem placent bona opera. Sed illi ubique, excluso Christo, docent mereri instificationem per opera legis. Hic locus integer prolates, ostendet s) et fidem requiri. Christus enim obiurgat Phariseos sentientes se coram Deo mundari, hoc est, iustificari crebris ablationibus, sicut Papa, nescio quis, de aqua sale conspersa inquit, quod populum sanctificet ac mundet. Et glosa ait, quod mundet a nenialibus. Tales erant et Phariseorum opiniones, onas reprehendit Christus, et opponit huic fictae purgationi duplicem mundiciem, Alteram internam, Alteram externam. Iubet nt intus mundentur. Et addit de mundicie externa. Date elemosynam de eo quod superest, et sic omnia erunt uobis munda. Adnersarij non recte accommodant particulam universalem. Christus enim addit hanc conclusionem utrique membro. Tuno omnia erunt munda, uidelicet, si intus eritis mundi et foris elemosynam dederitis. Significat enim quod externa mundicies collocanda sit in operibus a Deo praeceptis, non in traditionibus humania, nt tunc erant illae ablutiones, et nunc est quoti-diana aspersio aquae, uestitus Monachorum, discrimina ciborum, et similes pompae. Sed aduersarij corrumpunt sentenciam Sophistice translata particula universali ad unam partem, Omnia erunt munda, datis elemosynis, ut si quis ratiocinetur. Andreas adest, igitur omnes Apostoli adsunt. Quare in antecedente utrangue membrum coniungi debet, credite, et date elemosynas, Ita omnia erunt munda. Scriptura enim alibi dicit fide purificari corda. Quod si corda sint mundata, et deinde foris accedant elemosynae, hoc est, opera caritatis omnis generis, ita toti erunt mundi, hoc est, non solum intus, sed foris étiam. Ac

sequitar condonationem diuinam. Solet antem Christus hoc modo coniungere legem et Enangelium, ut utrumque tradat, doctrinam fidei et bonorum operum, ut moneat hypocrisin ef simulationem poenitenciae esse, nisi sequanter bomi fractus. Item, Vt multa habeamus externa signa Euangelij, et remissionis poecatorum, quae nos commonefaciant, et consolentur, et ut multipliciter exercere fidem possimus. Sic igitur necesse est tales locos accipi, ne aboleamus Euangelium de Christo, ne nostra opera opponamus Deo tanquam propiciationem et precium, abiecto Christo. Item ne fiat incerta remissio peccatorum, si doceatur pendere ex conditione nostrorum operum.

e) hinel Ed. 4.: hie

d) of in Ed. 3. doest.

e) Non] Ed. 4.: Nos

f) poenitencial Ed. 4. typ. er.: poenitents

g) ostendet] Ed. 4.: ostendit

tota Ela contic Christi coniungi debet, cuius multae sunt per-tes, quarum aliae de fide, aliae de operibas praecipiunt. Nec est candidi lecturis excerpere praecepta operam, omissis locis de fide. Sunt et nonnalli, qui Ironiam esse interpretantar, Date elemosynas, et omnia sunt munda. Videtur enim Christus ua-nam persuasionem Phariscorum salse taxare, qui cum haberent animos pessimis cupiditatibus obnoxios, interim datis elemosynis, confidebant se meros semideos esse. Haco interpretacio non est absurda, neque quidquam habet quod pugnet cum alije scripturis.

Adderemas et alios locos, nisi existimaremus ex his quos recensuimus atque enarrauimus, similes iudicari facile posse. Sed adjiciemus hoc Scholasticum argumentum. Iusticiam neceese est in noluntate esse. Ergo cum fides sit in intellectu, non iustificat. Hoe argumentum ideo recitamus, ut tota res magis flat perspicua, quomodo fides instificet, et quid Paulus appellet iustificationem. Primum autem propter morosos quosdam regrologizes respondebimus, Constat ex Ethicis insticiam, obedientiam appellari erga superiorem, quam is approbat. Fides autom est obedientia erga Euangelium, Quare fides recte dicitur iusticia. Nam obedientia erga Euangelium imputatur pro iusticia, adeo at obedientia erga legem tantum propterea placeat, quia credimas nobis Deum gratis propicium esse propter Christam. Neque enim legi satisfacimus. Quanquam autem hace addes est in uoluntate, est enim uelle et accipere promissionem, tamen haec obedientia erga Euangelium, non propter nostram mundiciem imputatur pro lusticia, sed quia accipit oblatam mi-sericordiam, et sentit nos propter Christam iustos reputari per misericordism, non propter nostram implecionem legis, non propter nostram mundiciem. Ita renocanda mens est a conspectu legis, ad Eusnigelium et Christum, et statuendum quod reputemur fusti, cum sentimus nos propter Christum acceptos esse. non propter dilectionem aut impletionem legis.

Differt autem fides a spe, quia fides accipit in praesentia remissionem peccatorum et recencitiationem seu acceptacionem nostri, propter Christum. Spes autem uersatur circa futura be-

na et liberationem futuram.

Secundo. Iustificatio hic significat reputari iustum. Non autem reputat Dous hominem instum, sicut in fero aut in Philosophia reputatur homo iustus, propter proprij operis iusticiam, quae recte ponitur in acluntate. Sed reputat hominem iustum per misericordiam propter Christum, siquis tamen hune fide apprehendat. Quare fides appellari iusticia petest, quia est illud quod imputatur ad iusticiam, ut cum Panlo loquamur, quacua-que tandem in parte hominis ponatur. Id enim nihil impedit Imputacionem diminam. Etsi nos quidem hanc fidem in uoluntate ponimus. Est enim uelle et accipere promissionem Christi, Et hoe Scholastico argumento agitato, quia rem ad Methodum renocat, uidetur tota causa melius perspici possa.

Ex his omnibus etiam intelligi potest quid iudicandum sit de merito condigni, de quo fingunt adversarij, homines iustos esse coram Deo propter dilectionem ac legis impletionem. Hic nulla iusticiae fidei mentio fit, et pro mediatore Christo ponitur, quod accepti simus propter nostram impletionem legis. Haec nullo modo ferenda sunt, sed at supra diximus, etsi necessario sequitur renouationem dilectio, tamen gloria Christi non debet transferri in nostram impletionem legis, sed sentiendum est, quod etiam post renouationem iusti reputemur propter Christum, quod Christus maneat mediator et propiciator, quod propter Christum habeamus accessum ad Deum, quod non satisfaciamus legi, sed habeamus opus misericordia, quod semper per miseri-

cordiam justi reputemur.

Idque confitetur universa Ecclesia, quod iusti et salui fiames per misericordiam. Sicut supra citauimus ex Hieronymo. Insticia nostra non ex proprio merito, sed ex Dei misericordia consistit. Hace autem misericordia fide accipitur.

Ac uidete quid consequatur ex adversariorum opinione. Si senciondum est quod Christus tantum primam gratiam, ut uo-cant, merserit, postea nos simus accepti nostra impletione legis, et mercamer uitam acternam, quando erunt consciunitae puna-

tae? quando statuent, qued habetat Doum propinium? Le emim semper accuset nos, ut Paulus ait, Lex iram operatur. Its fet, ut si senserint conscientise indicism legis, rusut in desperationem. Paulus sit, Omne quod non est ex fide, pocestum est. Isti autem nihil unquam ex fide agent, si tunc dessum sencient sibi Deum propicium cece, cum legem impleuerint. Sem-per enim dubitabent, Vtrum legi satis factum sit, imo intelligent non cese satisfactum. Ideo nunquam statuent se hebere Doum propicium, se exandiri. Nunquam igitur diligent, nunquam uese colent Deum. Talia pectora quid aliud sunt, nisi ipee inferat cum sint plena desperations, et odij Dei, et in hoc odio amen h) inuocant et colunt Deum, sicut Saul colebat. Hie prenocamus ad omnes pias mentes, et peritas rerum spirituali hae testari poterunt, haec mala consequi ex illa impia persuesione adversariorum, quae sentit quod iusti reputemur coresa Deo, propria impletione legis, et iubet confidere non promissione misericordiae propter Christum donatae, sed nostra impletione

Necesse est igitur statuere, quod certo pest renouationem iusti, hoe est, accepti Deo simus, quod pacem habeamus cortan Deo, per misericordiam propter Christum, et quod illa inchostio legis in nobis non sit digna with aeterna, Sed quod sicot remissio peccatorum et instificatio imputatur per misericordism propter Christum, non propter legem. Ita et uita acterna com iustificatione, non propter legem et nostrorum operum perfectionem. sed per misericordiam propter Christum offeratur, Sicut ait Christus. Haec est autem uoluntas Patris mei, qui misit me, ut omnis qui nidet filium, et credit in eum, habest nitam acternam. Et alibi. Qui credit in filium, habet uitam acternam. Ac quaeramus aduersarios, quid consilij dent moritaris, Virum inbeant ses sentire quod reputentur iusti, et expectere uitem aeternam propter propria opera, an uero per misericordiam pro-pter Christum. Certe nec Paulus, nec Laurenties dicent se propter propriam mundiciem instos reputandos esse, sut sibi deberi nitam seternam propter propria opera, aut legis impletioness, sed sentient se reputari iustos, et accipere uitam acternam propter Christum per misericordium. Nee possunt munici pine mentes contra desperationem, nisi sentiant quod per miseriore-diam propter Christum, certo habeant et iusticiam et witam git et sainat pias mentes. Quare adversarij cum meritum son-digni praedicant, abolent doctrinam de fide et mediatere Christo, et adigunt conscientias ad desperationem.

Sed dicat aliquis. Si per misericordism saluandi sumus, quid interest inter hos quibus contingit salus et quibus non com tingit? Num pariter sperabunt misericordiam boni et mali? Hoc argumento nidentur moti Scholastici ad quaerendum meritum condigni. Necesse est enim discrimen esse inter salesandos et damnandos. Primum autem illud dicimus, cum instificatione offerri uitam acternam, sen instificatos esse filios Dei et coheredes Christi, iuxta illud. Quos instificanit, coedem et glorifcanit. Igitur nullis contingit salus, nisi testificatis. Sicut autem iustificatio incerta esset, si penderet ex conditione operem nestrorum aut legis, ac non gratis acciperetur propter Christum per misericordiam. Ita si spes niteretur operibus nostris, tuno nero esset incerta, quia lex semper accusat conscientias. poseunt conscientiae reddi pacatae, nisi fide apprehendant misericordiam, Neque uero potest existere spes uitae acternae, nhsi-pacata conscientia. Nam conscientia dubitans fugit iudicium Del ac desperat. Necesse est autem spem uitae acternae cortam esse. Ideoque ut sit certa, senciendum est quod donetur ulta acterna per misericordism propter Christum, non prepter nostram impletionem legis. In foro ac indicijs hominum, im seu debitum certum est, Misericordia incerta est. Hic cosum Dec alia res est. Nam misericordia habet clarum mandatum Del. Nam Euangelium est hoe ipsum mandatum, quod inbet

h) tamen] Ed. 4.: tantum

eredere, qued Dens wellt ignoscere et salente proper varierem, insta illud, Non misit Dens filium suum in mandam, ut instant ed Dous wellt ignoscere et salaure propter Christum, mundun, sed ut saluetur mandus per ipsum, Qui credit in eum, mon indicatur. Queties igitur de misericordia dicitur, intellidem est fidem requiri. Et buec fides discrimen facit inter undos et dammandos, inter dignos et indignos. Est enim nite actorna promissa instificatis. Fides autem instificat, quandocunque et quocunque tempore apprehendunt cam homines. Et nem nitam certare debenus, ut hane fidem consequamer et confirmemes. Existit enim, ut supra dizimus, hace fides in cenitencia, non in his qui secundum carnem umbulant. Ac debet inter pericula tentaciones per omnem ultam crescere. Et qui hanc fidem consecuti sunt, hi renati sunt, ut bene operentur, at legem faciant. Sicut igitur poenitenciam per emnem uitam requirimus, its et boms opera requirimus, etni nostra opera non sunt talia, ut pro eis debestur uita acterna. Sicut et Christus in hac sentencia dixit, Cum feceritis omnia, dicita, serui inutiles sumus. Et Bernardus recte dicit. Necesse est prime credere, quod remissionem peccatorum habere non possis, nist per indulgenciam Dei. Deinde, quod nibil prossus habere seas operis boni, nisi et hoc dederit ipse. Postremo, quod acternam nitam nullis potes operibus promereri, nisi gratis detur et illa. Et paulo post, Nemo itaque se seducat, quia si bene cogitare nolucrit, inneniet procal dubio, quod nec cum decem milibus possit occurrere ci, qui cum niginti millibus ment ad se etc. Nos igitur ut conscientiae certam consolatiothem et spem teneant, renocamus homines ad promissionem Christi, et documus quod necesse ait credere, qued Deus propter Christum, non propter legem remittat peccata, instificet, et do-net ultam accernam, iuxta-illud, Qui habet filium, habet ultam.

Sed sperae precium est audire, quemodo siudant aduersarij elictum Christi, Cum feceritis omnia, dicite, serui inutiles sumus. In confutacione sic corrumpunt, primum faciunt Antietrephon, Multo magis, inquiunt, dici potest, Si credideritis omnis, dicite, serui inutites sumus. Deinde addunt, opera in-utilia esse Dee, nobis uero non esse inutilia. Videte quam delectet becrearies puerile studium Sophistices. Et quanquam hae ineptiat

indignae sint quae refutentur, tamen paucis respondebimus.
Autistrephon est uiciosum, quia decipiantur aduersarij in
nocabulo fidzi, quod si significaret noticiam historiae, aut si di-escresses, quod fides propter suam dignintem saluaret, naleret vimilitado, muito magis nos seruos inutiles esse, si crediderimas. Sed nos loquimur de fiducia promissionis et misericordise Bei. Et base fiducia fatetur nos esse serues inutiles. Imo base est were non fidei, quod opera nostra sint indigna, quod simus servi inutiles. Et ob hanc unem causam, de fide loquimur, et quaerimas misericordiam, quia agnoscimus nos esse seruos inelles. Fides enim ideo saluat, quia apprehendit misericordiam, te promissionem gratiae, etiam si opera nostra sunt indigna. Et in hane sentenciam, nihil ledit nos Antistrephon. Cum credidfitis emnis, dicite, serui inutiles sumus. Recte dicitur, si tuntum intelligatur operibus detrahi dignitas.

Sed of sic intelligatur, quod etiam fides sit inutilis, non ualet similitudo, Cum feceritis omnia, nolite confidere operibus. Its cum crediteritis, nolite confidere promissione Dei, Hacc non coherent, sunt enim dissimillims. 1) Dissimiles causes, dissimilia obiecta fiduciae sunt in priore propositione, et in posteriore. Piducia in priore est fiducia nostrorum operum. Fiducia in posteriore est fiducia premissionis dininae. Christus antem damust fiduciam nostrorum operum, non damnat fiduciam promissionis suae. Non unit nos de gratia et misericordia Dei desperare. Arguit opera nestra tanquam indigua, non arguit promissionem quae gratis offert misericordiam. Et praeclare hie inquit Ambrosius, Agnoscenda est gratia, sed non ignoranda natura. Promissioni gratiae confidendum est, non naturae nostrae. Sed adversarij suo more faciunt, Sceleste detorquent

Illa uero canillatio plane puerflis est, cum interpretantur seruos inutiles, quia opera Deo sint inutilia, nobis uero sint utilia. At Christus de ea utilitate loquitar, quae constituit nobis Deum debitorem gratino. Quanquam alienum est hoc loco disputare, de utili ant inutili. Nam serui inutiles significant insufficientes, quia nemo tantum timet, tantum diligit Deum, tantum credit Deo, quantum oportuit, nemo satisfacit legi. Sed missas faciamus has frigidas canillationes adversariorum, de quibus, quid iudicaturi sint homines, si quando proferentur in lucem, facile possunt existimare uiri pradentes. In nerbis maxime planis et perspicuis repererunt rimam. At nemo nen nidet in illo loco fiduciam nostrorum operum improbari.

Sed aduerzarij reclamant, quod uita actorna debeatur de condigno pro bonis operibus, quia k) uita acterna uocetur merces. Breuiter et plane respondemus. Paulus uitam seternam donum appellat, quia cum reputamur fusti propter Christens, Simul efficimur filij Dei, et coheredes Christi. Alibi uero seri-ptum est, Merces uestra copiosa erit in coelis. Haec si uidentar adversarijs inter se pugnare, ipsi expediant. Sed parem sequi indices sunt. Nam doni 1) uocabulum omittunt, omitt et fontes totius negocij, quomodo iustificentur homines, quod perpetuo sit mediator Christus. Interim excerpunt nocabulum mercedis, =) Idque acerbistime interpretantur non solum contra scripturam, sed etiam contra sermonis consectudinem. Hims ratiocinantur, quia merces nominatur, ideo opera nestra se einsmodi, quae debeant esso prock.m., pro quo debetur utta asterna. Plane noua est haco Dialectica. Vocabulum endimes Mercedis. =) Igitur opera nostra legi astisfaciunt, igitur sum accepti Dec propter opera nostra, nec indigenna misericordia, aut propidistore Christo, aut fide apprehendente misericordiam. As ingentem Soriten Chrysippeo more cumulant. Bona opera sunt precium pro quo debetur uita acterna. Bona opera legi Dei satisfacium. Et practer hace fieri possunt opera supererogationis. Non solum igitur legi Dei satisfacere homines possunt, sed etiam amplius facere. Et quia Monachi amplius faciunt supersunt eis merita. Et quonism liberalitas est largiri alija, de eo quod superest, licet donare illa merita alijs, Affingunt et sacramentum huius donationis, mortuis circundant ouculios, ut testentur eis, applicata esse aliena merita. Talibus conceruntin nibus beneficium Christi et iusticiam fidei obscurant aduersarij.

Non monemus inanem loyouagiar de nocabulo. De magun re litigamus. Vnde debeant piae mentes certam spem salutis concipere. Vtrum bona opera possint conscientiae reddere pacetes. Virum sentire debeant, its contingere ultum acternam, si bous opera opponant iudicio Dei, an uero debeant sentire, qued prepter Christum per misericordiam reputenter insti, et conseque tur uitam acternam. Hace ucaiunt in controversiam, quam misi dijudicet conscientia, non potest habere firmam et es

solationem.

Nos autem satis clare ostendimus, qued bona opera non satisfaciant legi Dei, qued habeant opus misericordia, qued fide

sentencias pro fide traditas, contra fidel dostrinam. Nam he eszillatio totum Eusagelium abrogat, Cum credideritis omnia, dicite fidem inutilem case. Nonne Evangelium pollicetur remissionem peccetorum et salutem, etiam his qui nulla prorsus habent born opera? Si tamen consertanter et non desperent sed fide in Christum conrequenter remissionem peccesorum Num inbent aduersarij desperare hos, quorum conscientiae milia tuueniust bona opera, quae opponere iudicio Dei possint. Nem his dicent, fidem inutilem esse? Male percant isti Sophistae cum talibus calumnijs, quae totum Bungelium enertunt, abso-gant gratuitam remissionem peccatorum, eripiunt pijs conscientijs firms solatis.

i) dissimillima.] Ed. 4.: dissimilia.

k) quia] Ed. 3.: qua

l) doni] Ed. 3.: (doni)

m) marcodio] Ed. S. atroque loco: (marcodis)

simus accepti Deo propter Christam, quod bona opera non reddens pacatam conscientiam. Ex his omnibus sequitur, quod oporteat sentire, quod propter Christum per misericordiam, non propter legem, instificati consequantur uitam asternam.

Quid igitur de mercede? Primum si diceremus, Vitam actermam dici mercedem, quia debetur iustificatis propter promissionem, nihil absurdi diceremus. Sunt enim ordinata inter se hace dona. Sicut et Augustinus ait. Dona sua coronat Deus in nobis. Sed scriptura uitam acternam uocat mercedem, non quia propter opera debeatur, sed quia compenset afflictiones et opera, et si propter aliam causam contingit. Sicut hereditas uenit filio familias, non propter officia sua, et tamen est merces et compensatio officiorum filij. Satis est igitur nomen mercedia hac ratione conuenire uitae acternas, quia uita acterna compensat bona opera et afflictiones. Non est igitur uita acterna merces, quia opera sufficiant, quia debeatur pro operibus. Sed consecutiue, quia cum propter aliam causam contigit, tamen compensat opera et afflictiones.

Praeterea concedimus opera uere esse meritoria, non remissionis peccatorum, aut iustificationis. Non enim placeut, nisi in instificatis propter fidem, Nec sunt digna uita acterna. Sicut enim instificatio, ita niuificatio fide contingit propter Christum, sed sunt meritoria aliorum premiorum corporalium, et spiritualium, quae redduntur tam in hac uita, tum post hanc uitam. Differt enim Deus pleraque premia donec glorificet sanctos post henc uitam, quia unit eos in hac uita exerceri ad mortificandam ueterem hominem. Ecangelium gratis exhibet promissionem iustificationis et uiuificationis propter Christum. At in lege non gratis, sed pro operibus offerturet debetar merces. Cum igitar opera sint quaedam impletio legis, recte dicuntur meritoria, recte dicitur eis deberi merces. Et hacc merces parit gradus premiorum, iuxta illud Pauli. Vnusquisque accipiet mercedem iuxta suum laborem. Hi gradus sunt merces operum atque affictionum.

Sed contendunt adversarij, nitam acternam preprie deberi pro operibus, quia Paulus ait. Reddet unicuique secundum era eius. Íohan. 5. Qui bona fecerunt, in resurrectionem uitae. Matth. 25. Esuriui et dedistis mihi manducare. In his lecis omnibus, in quibus opera laudantur, necesse est ad Canome supra traditum recurrere, quod opera non placeant sine Christo, quod non sit excludendus mediator Christes. Quare m textus ait, operibus reddi uitam acternam, Significat reddi instificatis, quia non placent Deo bona opera, nisi in instificatis, hoc est, in his, qui sentiunt se acceptos esse Deo propter Christum. Et iustificati necessario pariunt bona opera, seu bonos fractas, at Esuriui et dedistis mihi cibum. Hic cum diciter reddi uita acterna his operibus intelligitur reddi iusticiae. Fidem igitar complectitar cum nominat fructus. Porro scriptura nominat fructus, ut ostendat requiri non hypocrisin, sed insticiam quae sit efficax, et quaedam noua uita, pariens bonos fractne

Nec nos aliquam ociosam subtilitatem hic affectamus. Sunt enim gravissimae causae propter quas haec disputamus. Etenim si largiamur aduersarijs quod opera mereantur uitam aeternam, mox attexunt illa absurda, quod opera legi Dei satisfaciant, quod non habeant opus misericordia, quod simus iusti, hoc est, accepti Deo propter nostra opera, non propter Christum, quod plusquam legem facere homines possint. Ita tota doctrina de iusticia fidei obruitur. Est autem necessarium retinere in Ecclesia puram doctrinam de iusticia fidei. Quare cogimur Pharisaicas opiniones aduersariorum reprehendere, et ut gioriam Christi illustremus, et ut conscientijs firmas consolationes proponamus. Quomodo enim conciplet conscientia firmam spem salutis, cum in iudicio sentiet opera indigna esse, nisi sciet homines reputari iustos et saluari per misericordiam, propter Christum, non propter propriam legis impletionem. An Laurentius in craticula sentiebat se hoc opere legi Dei satisfacere, se sine peccato esse, se non indigere mediatore Christo, et misericordia Dei. Ille uero non dissensit a Propheta, qui alt. Non intres in tudicium cum seruo tuo, quia non iustificabitur coram te omnis uiaens.

Bernardus fatetur sua opera non esse digna uita actorna, cum inquit, perdite uixi, Sed erigit se et spem salutis concipit inde, quod sentit propter Christum per misericordiam donari remissianeus peccatorum, et uitam acternam, Sicut Psalmus docet, Besal
quorum remissae sunt iniquitates. Et Paulus ait. Danid dicit
beatitudinem hominis, cui Deus imputat insticiam sine operilus.
Hunc ait Paulus beatum esse, cui imputatur iusticia per fidem
in Christum, etiamsi nulla habeat bona opera. Talibus consolationibus erigendae sunt conscientiae, et confirmandae, quod
propter Christum per fidem contingant a) remissio peccatorum,
raputacio iusticiae, et uita acterna. Quod si in locis de operibus hoc modo fides intelligetur, nibil officiunt nostrae sentenciae. Et profecto necesse est semper addare fidem, ne excludamus mediatorem Christum, Fidem autem bona opera sequi
debent, quia fides sine bonis operibus, hypocrisis est.

Habent et in Scholis quaedam apophthegmata consentance nostrae sentenciae, qualia sunt, quod bona opera placeant Deo propter gratiam. Item quod sit confidendum gratiae Dei. Haec dicta parum commode interpretantur. Veteres enim sentiebant confidendum esse gratiae, hoc est, misericordiae Dei premitten-tis, quod propter Christum simus accepti. At recentiores fiduciam transferunt ad mostrum opus. Sentiunt confidendum esse gratiae, hoc est, dilectioni, qua nos Deum diligimus. Haec interpretacio est uiciosa. Non enim debenus confidere nostra dilectione, cum sit immunda et exigua, sed promissione misericordiae. Iactatur et hoc, quod bona opera ualeant uirtute passionis Christi. Recte dictum est, sed fidei mentionem fieri oportuit in his sentencijs. Non enim communicatur nobis meritam passionis Christi, nisi id fide apprehendamus et opponamus aduersus terrores peccati et mortis. Paulus enim inquit. Christus est propiciatio per fidem. Item, Ecclesia in omnibus procationibus addit, per Dominum nostrum Iesum Christum. Hic etiam admouendi sunt homines de fide. Significat enim Ecclesia nostra opera, et nostras preces Deo placere, si credamus Deum nobis propielum, et nos exaudire propter Pontificem Christum.

Hacc in praesentia sufficient de hoc loco. Somus autem hanc sentenciam quam defendimus Euangelio consentaneam esse, et pijs conscientijs firmissimas consolationes afferre. Ideo piac mentes non patiantur se ab hac sentencia propter iniqua et calumniosa indicia aduersariorum abduci. Scriptura praedicit futurum esse, ut in Ecclesia grassentur mali doctores, qui oppressa iusticia fidei in Christum, doceant mereri remissionem peccatorum per nostros cultus et opera. Et res gestae in Israel sunt imago futuri status in Ecclesia. Videmus autem Prophetes ubique taxare hane, persuasionem populi, qui somnisbat o) se mereri remissionem peccatorum per sacrificia legis, et hac opinione cumulabat o) opera et cultus. Ita in Ecclesia multi existunt qui falsam persuasionem de suis operibus et cultibus habent. Monuit autem nos scriptura, ne multitudine impiorum perturbemur. Ac facile potest fieri indicium de spiritu aduersariorum. Videmus enim in multis articulis manifestam ueritatem ab eis damnari. Nec offendat quemquam quod sibi Ecolesiae nomen uindicant. Nam Ecclesia Christi apud hos est, qui Euangelium Christi recte docent, non apud illos qui prauas opiniones contra Euangelium defendunt, sicut inquit Dominus. Oues mese uccem mesm sudjunt.]

#### DE ECCLESIA.

Septimum articulum confessionis nostrae damuauerunt, in quo diximus, Ecclesiam esse congre-

n) contingant] Ed. 3.: contingat

o) somniabet ... cumulabet] Ed. 4.: somniabent ... cumula-

gationem sanctorum. Et addiderunt longam declamationem, quod mali non sint ab Ecclesia segregandi, cum Iohannes comparauerit Ecclesiam areae, in qua triticum et paleae simul coaceruata sint. Et Christus comparauerit eam lagenae, in qua pisces boni et mali sunt etc. Profecto verum est, quod aiunt, Nullum remedium esse aduersus Sycophantae morsum. Nihil tam circumspecte dici potest, vt calumniam euitare quest. Nos ob hanc ipsam causam adiecimus octauum articulum, ne quis existimaret nos segregare malos et hypocritas ab externa societate Ecclesiae, aut adimere sacramentis efficaciam quae per hypocritas, aut malos administrantur. Itaque hic non est opus longa defensione aduersus hanc calumniam. Satis nos purgat articulus octauus. Concedimus enim quod hypocritae et mali in hac vita sint admixti Ecclesiae, et sint membra Ecclesiae secundum externam societatem signorum Ecclesiae, hoc est verbi, professionis, et sacramentorum, praesertim si non sint excommunicati, Nec sacramenta ideo non sunt efficacia, quia per malos tractantur, Imo recte vti possumus sacramentis, quae per malos administrantur. Nam et Paulus praedicit futurum, vt Antichristus sedeat in templo Dei, hoc est, in Ecclesia dominetur, et gerat officia. At Ecclesia, non est tantum societas externarum rerum ac rituum, sicut aliae politiae, Sed principaliter est societas fidei et spiritus sancti. in cordibus, quae tamen habet externas notas, vt agnosci possit, videlicet puram Euangelij doctrinam, et administrationem 60) sacramentorum consentaneam Eusungelio Christi. Et bacc Ecclesia sola dicitur corpus Christi, quod Christus spiritu suo renouat. sanctificat, et gubernat, vt testatur Paulus Ephe. 1. cum ait. Et ipsum dedit caput super omnia, Ecclesiae quae est corpus cius, videlicet, integritas, id est, tota congregatio ipsius qui omnia in omnibus perficit. Quare illi in quibus nihil agit Christus, non sunt membra Christi. Idque fatentur aduersarij malos esse mortua membra Ecclesiae. Quare miramur, cur reprehenderint nostram descriptionem quae de viuis membris loquitur.

Neque noui quidquam diximus, Paulus omnino codem modo definiuit Ecclesiam Ephe. v. quod purificetur, vt sit sancta, Et addit externas notas, verbum et sacramenta. Sic enim ait. Christus dilexit Ecclesiam, et se tradidit pro ea, vt eam sanctificet, purificans lauacro aquae, per verbum, vt exhibeat eam sibi gloriosam Ecclesiam non habentem maculam, neque rugam, au: aliquid tale, sed vt sit sancta et inculpata. Hanc sentenciam pene totidem verbis nos in confessione posuimus. Sic definit Ecclesiam et articulus in Symbolo, qui

inbet nos credere, quod sit sancta catholica Ecclesia Impij vero non sunt sancta Ecclesia, Et videtur additum qued sequitur, sanctoram communio, vt exponeretur quid significet Ecclesia, nempe congregationem sanctorum, qui habent inter se societatem, eiusdem Euangelij, seu doctrinae, et eiusdem spiritus sancti, qui corda corum renouat, sanctificat, et gubernat. Et hic articulus necessaria de causa propositus est, Infinita pericula videmus quae minantur Ecclesiae interitum. Infinita multitudo est impiorum in ipsa Ecclesia, qui opprimunt cam. Itaque ne desperemus, sed sciamus Ecclesiam tamen mansuram esse. Item, vt sciamus, quamuis magna multitudo sit impiorum, tamen Ecclesiam existere, et Christum praestare illa quae promisit Ecclesiae, remittere peccata, exaudire, dare spiritum sanctum. Has consolationes proponit nobis articulus ille in Symbolo. Et catholicam Ecclesiam dicit, ne intelligamus Ecclesiam esse politiam externam certarum gentium, Sed magis homines sparsos per totum orbem, qui de Euangelio consenciunt, et habent eundem Christum, eundem spiritum sanctum, et eadem sacramenta, siue habeant easdem traditiones humanas, sine dissimiles. Et in Decretis inquit glosa, Ecclesiam large dictam complecti bonce et malos. Item malos nomine tantum in Ecclesia esse, non re, bonos vero re et nomine. Et in hanc sentenciam multa leguntur apud Patres. Hieronymus enim ait. Qui ergo 61) peccator est aliqua sorde maculatus, de Ecclesia Christi non potest appellari, nec Christo subiectus dici.

Quanquam igitur hypocritae et mali sint socij huius verae Ecclesiae secundum externos ritus, tamen cum definitur Ecclesia, necesse est cam definiri, quae est viuum corpus Christi, Item, quae est nomine et re Ecclesia, Et multae sunt causac. Necesse est enim intelligi quae res principaliter efficiat nos membra, et viua membra Ecclesiae. Si Ecclesiam tantum definiemus externam politiam esse bonorum et malorum, non intelligent homines regnum Christi esse iusticiam cordis, et donationem spiritus sancti, sed iudicabunt tantum externam observationem esse certorum cultuum ac rituum. Item quid intererit inter populum legis, et Ecclesiam, si Ecclesia est externa politia, At sic discernit Paulus Ecclesiam a populo legis, quod Ecclesia sit populus spiritualis, hoc est, non ciuilibus ritibus distinctus a gentibus, Sed verus populus Dei renatus per spiritum sanctum. In populo legis praeter promissionem de Christo, habebat et carnale semen promissiones rerum corporalium, regni, etc. Et propter has dicebantur populus Dei, etiam mali in his, quia hoc carnale semen deus separaucrat

<sup>60)</sup> administrationem] Ed. 2. syp. err.: admirationem

<sup>61)</sup> ergo] Ed. 3.: erga

ab alijs gentibus per certas ordinationes externas, et promissiones. Et tamen mali illi non placebant Dec. At Euangelium affert non vmbram aeternarum rerum, sed ipaas res aeternas, spiritum sanctum, et insticiam qua coram Deo iusti sumus. Igitur illi tantum sunt populus iuxta Euangelium, qui hanc promissionem spiritus accipiunt. Ad haec Ecclesia est regnum Christi, distinctum contra regnum diaboli. Certum est autem impios, in potestate diaboli, et membra regni diaboli esse, sicut docet Paulus Ephe. ij. cum ait, diabolum efficacem esse in incredulis. Et Christus inquit ad Phariseos, quibus certe erat externa societas cum Ecclesia, id est, cum sanctis in populo legis. Praeerant enim, sacrificabant, et docebant, Vos ex patre diabolo estis. Itaque Ecclesia quae vere est regnum Christi, est proprie congregatio sanctorum. Nam impij reguntur-a diabolo, et sunt captiui diaboli, non reguntur spiritu Christi, sed quid verbis opus est in re manifesta? Si Ecclesia quae vere est regnum Christi, distinguitur a regno diaboli, necesse est impios, cum sint in regno diaboli, non esse Beclesiam. Quanquam in hac vita, quia nondum reuelatum est regnum Christi, sint admixti Ecclesiae, et gerant officia in Ecclesia, Nec propterea impij sunt regnum Christi, quia reuelatio nondum facta est. Semper enim hoc est regnum Christi, qued spiritu suo viuificat, siue sit reuelatum, siue sit tectum cruce. Sicut idem est Christus, qui nunc glorificatus est, antea afflictus erat. Et conueniunt huc similitudines Christi, qui clare dicit Matth. xiij. Bonun semen esse filios regni. At Zizania filios diaboli, agrum dicit mundum esse, non Ecclesiam. Ita Iohannes de illa tota gente Iudeorum loquitur et dicit fore, vt vera Ecclesia separetur ab illo populo. Itaque hic locus magis contra aduersarios facit, quam pro eis, quia ostendit verum et spiritnalem populum, a populo carnali separandum esse. Et Christus de specie Ecclesiae dicit, cum ait. Simile est regnum coelorum lagenae, aut decem virginibus, et docet Ecclesiam tectam esse multitudine malorum, ne id scandalum pios offendat. Item, vt sciamus verbum et sacramenta efficacia esse, etsi tractentur a malis, atque interim docet impios illos, quamuis habeant societatem externorum signorum, tamen non esse verum regnum Christi, et membra Christi. Sunt enim membra regni diaboli. Neque vero somniamus nos Platonicam ciuitatem, vt quidam impie cauillantur, Sed dicimus existere hanc Ecclesiam, videlicet, vere credentes ac iustos sparsos per totum orbem. Et addimus notas, puram doctrinam Euangelij, et sacramenta. Et haec Ecclesia proprie est columna veritatis. Retinet enim purum Euangelium, et vt Paulus inquit, fundamentum, hoc est, veram Christi cognitionem et fidem, etsi sunt in his etiam multi imbecilles, qui

supra fundamentum aedificant stipulas perituras. hoc est, quasdam inptiles opiniones, quae tamen. quia non evertunt fundamentum, tum condonantus illis, tum etiam emendantur. Ac sanctorum Patrum scripta testantur, quod interdum stipulas etiam aedificauerint supra fundamentum, sed quae non enerterunt fidem eorum. Verum plaeraque istorum quae aduersarij nostri defendunt, fidem euertunt, vt quod damnant articulum de remissione peccatorum, In quo dicimus fide accipi remissionem peccatorum. Manifestus item et perniciosus error est, quod docent aduersarij, mereri homines remissionem peccatorum, dilectione erga Deum, ante gratiam. Nam hoc quoque est tollere fundamentum, hoc est, Christum. Item quid opus erit fide, si sacramenta ex opere operato sine bono motu vientis iustificant. Sicut autem habet Ecclesia promissionem, quod semper sit habitura spiritum sanctum, Ita habet comminationes, quod sint futuri impij doctores, et lupi. Illa vero est proprie Ecclesia, quae habet spiritum sanctum. Lupi et mali doctores etsi grassantur in Ecclesia, tamen non sunt proprie regnum Christi. Sicut et Lyra testatur, cum ait, Ecclesia non consistit in hominibus ratione potestatis vel dignitatis Ecclesiasticae vel secularis, quia multi Principes et summi Pontifices et alij inferiores inuenti sunt apostatasse a fide, Propter quod Ecclesia consistit in illis personis, in quibus est noticia vera et confessio fidei et veritatis. Quid aliud diximus nos in confessione nostra, quam gued hig dicft Lyra?

Sed fortassis adversarij sic postulant definiri Ecclesiam, quod sit Monarchia externa suprema totius orbis terrarum, in qua sporteat Romanum Pontificem habers potestatem a varios vor, de qua nemini liceat disputare aut indicare, condendi articulos fidei, abolendi scripturas quas velit, instituendi cultus et sacrificia, Item condendi leges quas velit, dispensandi et soluendi quibuscunque legibus velit diuinis, canonicis, et ciuilibus, a quo Imperator et Reges omnes accipiant potestatem et lus tenendi regna, de mandato Christi, cui cum Pater omnia subjecterit, intelligi oporteat hoe jus in Papam translatum esse. Quare necesse sit Papam esse dominum totius orbis terrarum, omnium regnorum unndi, omnium rerum priuatarum et publicatum, habere plenitudinem potestatis in temporalibus et spiritualibus, habere vtrumque gladium, spiritualem et temporalem. Atque hacc definitio non Ecclesiae Christi, sed regni Pontificij habet autores non solum Canonistas, sed etiam Danielem Cap. xi.

Quod si hoc modo definiremus 62) Ecclesiam, Fortassis haberemus aequiores Iudiess. Multa enim

<sup>62)</sup> definirement Bd. S. typ. err.: definerement

extant immoderate et împie scripta de potestate Roma. Pontificis, propter quae nemo vnquam reus factus est. Nos soli plectimur, quia praedicamus beneficiam Christi, quod fide in Christam consequamur remissionem peccatorum, non cultibus excugitatis a Pontifice. Porro Christus, Prophetae, et Apostoli, longe aliter definiunt Ecclesiam Christi, quam regnum Pontificium. Nec est ad Pontifices transferendum, quod ad veram Ecclesiam pertinet, quod videlicet sint columnae veritatis, quod non errent. Quotus quisque enim curat Euangelium, aut iudicat dignum esse lectione? Multi etiam palam irrident religiones omnes, aut si quid probant, probant illa quae humanae rationi consentanea sunt. Caetera fabulosa esse arbitrantur, et similia tragoedijs Poetarum. Quare nos iuxta scripturas sentimus Ecclesiam proprie dictam esse congregationem sanctorum, qui vere credunt Euangelio Christi, et habent spiritum eanctum. Et tamen fatemur multos hypocritas et malos his in hac vita admixtos, habere societatem externorum signorum, qui sunt membra Ecclesiae secundum societatem externorum signorum. Ideoque gerunt officia in Ecclesia, Nec adimit sacramentis efficaciam, quod per indignos tractantur, quia representant Christi personam, propter vocationem Ecclesiae, non representant proprias personas, vt testatur Christus, Qui vos audit, me audit. Cum verbum Christi, cum sacramenta porrigunt, Christi vice et loco porrigunt. Id docet nos ilhe vox Christi, ne indignitate ministrorum offendamur. Sed de hac re satis clare diximus in confessione, nos improbare Donatistas, et Vigleuistas, qui senserunt homines peccare, accipientes sacramenta ab indignis in Ecclesia. Haec in praesentia videbantur sufficere ad defensionem descriptionis Ecclesiae quam tradidimus. Neque videmus, cum Ecclesia proprie dicta, appelletur corpus Christi, quomodo aliter describenda fuerit, quam nos descripsimus. Constat enim impios ad regnum et corpus diaboli pertinere, qui impellit et habet captiuos impios. Haec sunt luce meridiana clariora, quae tamen si pergent calumniari aduersarij, non grauabitnur copiosius respondere.

Damnant aduersarij et hanc partem Septimi articuli, quod diximus ad veram vnitatem Ecclesiae, satis esse consentire de doctrina Euangelij, et administratione sacramentorum, nec necesse esse, vbique similes traditiones humanas esse, seu ritus aut ceremonias ab hominibus institutas. Hic distinguunt vniuersales et particulares ritus, et probant articulum nostrum, si intelligatur de particularibus ritibus, De vniuersalibus ritibus, non recipiunt 63) Non satis intelligimus quid velint aduersarij, Nos

de vera, hoc est, spirituali vnitate loquimur, sine qua non potest existere fides in corde, seu iusticia cordis coram Deo. Ad hanc dicimus non esse necessariam similitudinem rituum humanorum, siue vniuersalium, siue particularium, quia iusticia fidei, non est iusticia alligata certis traditionibus, sicut iusticia legis erat alligata Mosaicis ceremonijs, quia illa iusticia cordis, est res viuificans corda. Ad hanc viuificationem nihil conducunt humanae traditiones, siue vniuersales, siue particulares, nec sunt effectus spiritus sancti, sicut castitas, pacientia, timor Dei, dilectio proximi, et opera dilectionis.

Nec leues causae fuerunt, cur hunc articulum poneremus. Constat enim multas stultas opiniones de traditionibus serpsisse in Ecclesiam. Nonnulli putauerunt humanas traditiones, necessarios cultus esse ad promerendam justificationem. Et postea disputauerunt, qui fieret, quod tanta varietate coleretur Deus, quasi vero obseruationes illae essent caltus, et non potius externae et politicae ordina-tiones, nihil ad iusticiam cordis seu cultum Dei pertinentes, quae alibi casu, alibi propter quasdam probabiles rationes variant. Item aliae Ecclesiae, alias propter tales traditiones excommunicauerunt, vt propter obseruationem Pascatis, picturas et res similes. Vnde imperiti existimanerunt, fidem seu iusticiam cordis coram Deo, non posse existere sine his obseruationibus. Extant enim de hoc negocio multa inepta scripta Summistarum 64) et aliorum.

Sed sicut dissimilia spacia dierum ac noctium non laedunt vnitatem Ecclesiae. Ita sentimus non laedi veram vnitatem Ecclesiae dissimilibus ritibus institutis ab hominibus. Quanquam placet nobis, vt vniuersales ritus, propter tranquillitatem seruentur. Sicut et nos in Ecclesijs, ordinem Missae, diem Dominicum, et alios dies festos celebriores libenter seruamus, Et gratissimo animo amplectimur vtiles ac veteres ordinationes, praesertim cum contineant paedagogiam, qua prodest populum et imperitos assuefacere ac docere, Sed non disputamus nunc, an conducat propter tranquillitatem aut corporalem vtilitatem seruare. Alia res agitur, Disputatur enim, Vtrum observationes traditionum humanarum sint cultus necessarij ad iusticiam coram Deo, Hoc est xpivouevor in hac contronersia, quo constituto, postea iudicari potest, Vtrum ad veram vnitatem Ecclesiae necesse sit vbique similes esse traditiones humanas. Si enim traditiones humanae non sunt cultus necessarij ad iusticiam coram Deo, Sequitur posse iustos et filios Dei esse, etiam si quas traditiones non habent, quae alibi receptae sunt. Vt si forma vestitus

<sup>68)</sup> recipiunt.] Ed. 4. 7 concipiunt."

<sup>64)</sup> Summistarum] Ed. 4. typ. err.: Sumnistarum

Germanici non est cultus. Dei necessarius ad justiciam coram Deo, Sequitur posse instos ac filios Dei et Ecclesiam Christi esse, etiam siqui vtantur non Germanico, sed Gallico vestitu. Hoc clare docet Paulus ad Colossenses, cum ait. Nemo vos fudicet in cibo, aut in potu, aut in parte diei sesti, aut neomeniae, aut sabbatorum, quae sunt vmbra futurorum, corpus autem Christi. Item, Si mortui estis cum Christo ab elementis mundi, quid adhuc tanquam viuentes mundo decreta facitis. Ne tetigeritis neque gustaueritis, neque contrectaueritis, quae omnia percunt, vsu consumpta, et sunt praccepta et doctrinae hominum, speciem habentia sapientiae in supersticione et humilitate. Est enim sentencia, cum insticia cordis sit res spiritualis, viuificans corda, et constet, quod traditiones humanae non viuiticent corda, nec sint effectus spiritus sancti, sicut dilectio proximi, castitas etc. nec sint instrumenta per quae Deus mouet corda ad credendum, sicut verbum et sacramenta dininitus tradita, sed sint vsus rerum nihil ad cor pertinentium, quae vsu pereant, non est senciendum quod sint necessariae ad iusticiam coram Deo. Et in eandem sentenciam inquit Rom. xiiij. Regnum Del non est esca et potus, sed iusticia et pax et gaudium in spiritu sancto. Sed non est opus citare multa testimonia, cum vbique sint obuia in scripturis, et nos plurima in confessione congesserimus in posterioribus articulis. Et huius controuersiae προνόμενον infra paulo post repetendum erit, videlicet, Vtrum traditiones humanae sint cultus necessarij ad iusticiam coram Deo, Vbi de hac re copiosius disputabimus. Adversarij dicunt vninersales traditiones, ideo seruandas esse, quia existimentur ab Apostolis traditae esse. O Religiosos homines. Ritus ab Apostolis sumntos retineri volunt, Non volunt retineri doctrinam Apostolorum. Sic indicandum est de ritibus illis, sicut ipsi Apostoli in suis scriptis iudicant. Non enim voluerunt Apostoli nos sentire, quod per tales ritus instificemur, quod tales ritus sint res necessariae ad iusticiam coram Deo. Non voluerunt Apostoli tale onus imponere conscientijs, non voluerunt iusticiam et peccatum collocare in observationibus dierum, ciborum, et similium rerum. Imo Paulus appellat huiusmodi opiniones, doctrinas daemoniorum. Itaque voluntas et consilium Apostolorum ex scriptis eorum quaeri debet, non est satis allegare exem-plum. Seruabant certos dies, non quod ea obseruatio ad iustificationem necessaria esset, sed vt populus sciret, quo tempore conueniendum esset, seruabant et alios quosdam ritus, ordinem lectiopum si quando conueniebant. Quaedam etiam ex patrijs moribus, vt fit, retinebat populus, quae Apostoli nonnihil mutata, ad historiam Euangelij accommodauerunt, vi Pasca, Pentecosten, vi non

solum docendo, sed etiam per haec exemple memoriam maximarum rerum traderent posteris. Quod si haec tradita sunt, tanquam necessaria ad instificationem, cur in his ipsis postea multa mutarunt 65) Episcopi? Quod si erant luris diuini, non licuit ea mutare autoritate humana, Pasca ante Synodum Nicenam, alij alio tempore seruabant. Neque hacc dissimilitudo laesit fidem. Postea ratio inita est. ne incideret nostrum Pasca in Iudaici Pascatis tempus. At Apostoli insserant Ecclesias servare Pasca, cum fratribus conuersis ex Iudaismo. Itaque hunc morem quaedam gentes pertinaciter post Synodum Nicepam retinuerunt, vt Iudaicum tempus observarent. Verum Apostoli decreto illo non voluerunt Ecclesijs imponere necessitatem, Id quod verba Decreti testantur. Iubent enim ne quis curet, etiam si fratres seruantes Pasca, non recte supputent tempus. Verba Decreti extant apud Epiphanium. ὑμεῖς μὴ ψηφίζητε, ἀλλὰ ποιείτε, ὅταν οί άδελφοι ύμων, οι έκ περιτομής, μετ' αὐτών άμα κοιίτε, αάντε πλανηθώσι μηδέν όμιν μελέτω. Ηρορ soribit Epiphanius verba esse Apostolorum in Decreto quodam posita de Pascate, in quibus prudens lactor facile potest iudicare Apostolos voluisse populo stultam opinionem de necessitate certi temporis eximere, cum prohibent curare, etiam si in supputando erretur. Porro quidam in oriente, qui Audiani appellati sunt ab autore dogmatis, propter hac decretum Apostolorum contenderunt Pasca 66) cum ludacis seruandum ease. Hos reuelleas Epiphanius laudat decretum, et inquit nihil continere quod dissenciat a fide, aut Ecclesiastica regula, et vituperat 6?) Audianas, quod non recte intelligant το όγτον, et interpretatur in hanc sentenciam. in quam nos interpretamur, quod non senserint Apostoli referre quo tempore servaretur Pasca, Sed quia praecipui fratres ex Iudaeis conversi erant, qui morem suum seruabant, horum exemplum propter concordiam voluerint reliquos sequi. Et sapienter admonuerunt lectorem Apestoli, se neque libertatem Euangelicam tollere, neque necessitatem conscientijs 68) imponere, quia addunt, non esse curandum, etiam si erretur in supputando.

Multa huius generis colligi possunt ex historijs, in quibus apparet dissimilitudinem humanarum observationum, non laedere vnitatem fidei. Quanquam quid opus est disputacione, Omnino quid sit insticia fidei, quid sit regnum Christi, non intelligunt adversarij, si iudicant necessariam esse similitudinem observationum in cibis, diebus, vestita,

<sup>66)</sup> mujarupt] Ed. 3.: pastamerupa

<sup>66)</sup> Pascal Ed. 3.: Pascata

<sup>67)</sup> vituperat] Editt. 3. 4.: vituperant

<sup>68)</sup> conscientije] Ed. 4. typ. err.: conscientij

et similibus rebus quae non habent mandatum Dei. Videte autem religiosos homines, aduersarios nostros, Requirunt ad vnitatem Ecclesiae, similes obseruationes humanas, cum ipsi mutauerint ordinationem Christi, in vsu coenae, quae certe fuit antea ordinatio vniuersalis. Quod si ordinationes vniuersales necessariae sunt, cur mutant ipsi ordinationem coenae Christi, quae non est humana, sed diuina? Sed de hac tota controuersia infra

aliquocies dicendum erit.

Octauus articulus approbatus est totus, in quo confitemur, quod hypocritae et mali admixti sint Ecclesiae, Et quod sacramenta sint efficacia, etiam si per malos ministros tractentur, quia ministri funguntur vice Christi, non representant suam personam. Fuxta illud, Qui vos audit, me audit. Impij doctores deserendi sunt, quia hi iam non funguntur persona Christi, sed sunt Antichristi. Et Christus ait, Cauete a pseudo Prophetis, Et Paulus, Siquis aliud Euangelium euangelizauerit, anathema sit.

Caeterum monuit nos Christus in collationibus de Ecclesia, ne offensi priuatis vicijs siue sacerdotum siue populi, schismata excitemus, sicut scelerate fecerunt Donatistae. Illos vero qui ideo excitauerunt schismata, quia negabant sacerdotibus licere, tenere possessiones aut proprium, plane sediciosos iudicamus. Nam tenere proprium ciuilis ordinatio est. Licet autem Christianis vti civilibus ordinationibus, sient hoe aere, hac luce, cibo, potu. Nam vt haec rerum natura, et hi siderum certi motus, vere sunt ordinatio Dei, et conseruantur a Deo, ita legitimas 69) pelitiae vere sunt ordinatio Dei, et retinentur ac defenduntur a Deo aduersus diabolum.

Nonus articulus approbatus est, in quo confitemur, quod Baptismus sit necessarius ad salutem, et quod pueri sint baptizandi, et quod baptismus puerorum non sit irritus, sed necessarius, et effioax ad salutem. Et quoniam Euangelium pure ac diligenter apud nos decetur, Dei beneficio hunc quoque fructum ex eo capimus, quod in Ecclesijs nostris nulli extiterunt Anabaptistae, quia populus verbo Dei aduersus impiam et sediciosam factionem illorum latronum munitus est. Et cum plaerosque alios errores Anabaptistarum damnamus, tum hunc quoque, quod disputant baptismum paruulorum inutilem esse. Certissimum est enim quod promissio salutis pertinet etiam ad paruulos. Neque vero pertinet ad illos qui sunt extra Ecclesiam Christi, vbi nec verbum, nec sacramenta sunt, quia regnum Christi tantum cum verbo et sacramentis existit. Igitur necesso est baptizare paruulos, vt applice-

Secundo. Manifestum est, quod Deus approbat baptismum paruulorum. Igitur Anabaptistae impie sentiunt, qui damnant baptismum paruulorum. Quod autem Deus approbet 70) baptismum paruulorum, hoc ostendit, quod Deus dat spiritum sanctum sic baptizatis. Nam si hic Baptismus irritus esset, nullis daretur spiritus sanctus, nulli fierent salui, denique nulla esset Ecclesia. Haec ratio bonas et pias mentes, vel sola satis confirmare potest contra impias et fanaticas opiniones Anabaptistarum.

Decimus articulus approbatus est, in quo confitemur, nos sentire, quod in coena Domini vere et substantialiter adsint, corpus et sanguis Christi, et vere exhibeantur cum illis rebus, quae videntur pane et vino, his qui sacramentum accipiunt. Hanc sentenciam constanter 71) defendimus re diligenter inquisita et agitata. Cum enim Paulus dicat, Panem esse participationem corporis Domini etc. sequeretur panem non esse participationem corporis, sed tantum spiritus Christi, si non adesset vere corpus Domini. 71) Et comperimus non tantum Romanam Ecclesiam affirmare corporalem praesentiam Christi, sed idem et nunc sentire, et olim sensisse Graecam 72) Ecclesiam. Id enim testatur Canon Missae apud illos, in quo aperte orat sacerdos, vt mutato pane, ipsum corpus Christi fiat, Et Vulgarius, scriptor vt nobis videtur non stultus, diserte inquit, panem non tantum figuram esse, sed vere in carnem mutari. Et longa sentencia est Cyrilli, in Iohannem Cap. xv. in qua docet 72) Christum corporaliter nobis exhiberi in coena. Sio enim ait. Non tamen negamus recta nos fide caritateque sincera, Christo spiritualiter coniungi, Sed nullam nobis conjunctionis rationem secundum carnem cum illo esse, id profecto pernegamus, Idque a diuinis scripturis omnino alienum dicimus. Quis enim dubitanit Christum ctiam sic vitem esse, nos vero palmites, qui vitam inde nobis acquirimus? Audi Paulum dicentem, quia

tur els promissio salutis, iuxta mandatum Christi, Baptizate omnes gentes, Vbi sicut offertur omnibus salus, ita offertur omnibus baptismus, viris, mulieribus, pueris, infantibus. Sequitur igitur clare, infantes baptizandos esse, quia salus cum baptismo offertur.

<sup>70)</sup> approbet Ed. 4.: approbat

<sup>71)</sup> defendimus re diligenter inquisita - - vere corpus Domini.] Editt. 2-4. breviue: defenderunt nostri Conciona-

<sup>72)</sup> Ecclesiam. Id enim testatur Canon - in qua decet Editt. 2-4.: Eccleciam, ut testatur Canon Mistae apud Graecos. Et extant quorundam scriptorum testimonia. Nam-Cyrillus in Iohannem Cap. 15. inquit,

<sup>69)</sup> legitimae] Ed. 4.: legitime

omnes vnum corpus sumus in Christo, quia etsi multi sumus, vnum tamen in eo sumus. Omnes enim vno pane participamus. An fortasse putat ignotam nobis mysticae benedictionis 78) virtutem esse? quae cum in nobis fit, nonne corporaliter quoque facit, communicatione carnis Christi, Christum in nobis habitare? Et paulo post, vnde considerandum est, non habitudine solum, quae per caritatem intelligitur, Christum in nobis esse, verum etiam participatione naturali, etc. Haec recitauimus, non vt hic disputacionem de hac re institueremus. Non enim improbat hunc articulum Caes. Maiestas, sed vt clarius etiam perspicerent, quicunque ista legent, nos defendere receptam in tota Ecclesia sentenciam, quod in coena Domini vere et substancialiter adsint corpus et sanguis Christi, et vere exhibeantur cum his rebus quae videntur, pane et vino, Et loquimur de praesentia viui Christi, Scimus enim quod mors ei vltra non dominabitur.

Vndecimus 74) articulus de retinenda Absolucione in Ecclesia probatur, Sed de Confessione addunt correctionem, videlicet, obseruandum esse constitucionem Cap. Omnis vtriusque. 75) vt et quotannis fiat confessio, et quamuis omnia peccata enumerari non queant, tamen diligentiam adhibendam esse, vt colligantur, et illa quae redigi in memoriam possunt, recenseantur. De hoc toto articulo dicemus paulo post copiosius, cum sentenciam nostram de poenitencia totam explicabimus. Constat nos beneficium Absolutionis, et potestatem claujum, ita illustranisse et ornanisse, vt multae afflictae conscientiae, ex doctrina nostrorum, consolationem conceperint, postquam audiuerunt 76) mandatum Dei esse, imo 77) propriam Euangelij vocem, vt Absolutioni credamus, et certo statuamus pobis gratis donari remissionem peccatorum, propter Christum, et senciamus vere nos hac fide reconciliari Deo. Haec sentencia, multas pias mentes erexit, et inicio commendationem maximam, apud omnes bonos viros attulit Luthero, cum ostendit certam et firmam consolacionem conscientijs, quia antea tota vis Absolutionis 78) erat oppressa doctrinis operum, cum de fide, et gratuita remissione nihil docerent Sophistae et Monachi.

Caeterum de tempore, certe in Ecclesijs ne stris plurimi saepe in anno vtuntur sacramentis; Absolucione, et coena Domini. Et qui docent, de dignitate, et fructibus sacramentorum ita dicunt, vt. inuitent populum, vt saepe vtantur sacramentis. Extant enim de 79) hac re multa a nostris ita scripta, vt aduersarij, si qui sunt boni viri, haud dubie probent ac laudent. Denunciatur et excommunicatio flagiciosis et contemptoribus sacramentorum. Haec ita fiunt, et iuxta Euangelium, et iuxta veteres Canones, Sed certum tempus non praescribitur, quia non omnes pariter eodem tempore idonei sunt. Imo si accurrant eodem tempore omnes, non possunt ordine audiri, et institui homines. Et veteres Canones ac Patres, non constituunt certum tempus, Tantum ita dicit Canon. Si qui intrant Ecclesiam Dei, et deprehenduntur nunquam communicare, admoneantur, Quod si non communicant, ad poenitenciam accedant. Si communicant, non semper abstineant, Si non fecerint, abstineant. Christus ait illos sibi iudicium mandacare, qui manducant indigne. Ideo pastores non cogunt hos, 80) qui non sunt idonei, vt sacramentis vtantur.

De Enumeratione peccatorum in Confessione. sic docentur homines, ne laquei inijciantur conscientijs. Etiam si prodest rudes assuefacere, vt quaedam enumerent, vt doceri facilius possint. Verum disputamus nunc, quid 81) sit necessarium iure divino. Non igitur debebant adversarij nobis allegare constitucionem. Omnis vtriusque, 81a) quae nobis non est ignota, sed ex lure diuino ostendere, quod enumeratio peccatorum sit necessaria ad consequendam remissionem. Tota Ecclesia per vniuersam Europam scit, quales laqueos iniecerit conscientijs illa particula constitucionis, quae iubet omnia peccata confiteri. Nec tantum habet incommodi textus per se, quantum postea affinxerunt Summistae, qui colligunt circumstancias peccatorum, quales ibi Labyrinthi, quanta carnificina fuit optimarum mentium. Nam feros et prophanos. ista terriculamenta nihil mouebant.

Postea quales tragoedias excitauit quaestio, de proprio sacerdote inter Pastores, et fratres, qui tunc minime erant fratres, cum de regno confessionum 82) belligerabantur. Nos igitur senti-

<sup>73)</sup> mysticae benedictionis] Ed. 8.: mystice benedictionem

<sup>74)</sup> Vndecimus] sio recte Editt. 2—4.; Ed. 1. typ. err.: Decimus (conf. Vol. XXVI. p. 278. art. XI.; in Conf. variata duodecimus est, vide ibid. p. 359. art. XII.)

<sup>75)</sup> Cap. Omnis viriusque.] Conf. supra p. 285. nota 38.

<sup>76)</sup> audiuerunt] Ed. 3.: audiuerant

<sup>77)</sup> imo] Nor. typ. err.: imo (eenf. supra p. 397 eqq.)

<sup>78)</sup> Absolutionis] Nor.: Absolutionis,

<sup>79)</sup> de] Ed. 4.: et

Ideo pastores non cogent hot,] Nor.: Ideo non prodest vi cogere hos,

<sup>81)</sup> disputamus nunc, quid] Nor.: disputamus, nunc quid

<sup>81</sup>a) constitutionem. Omnis vtriusque,] Ed. 3.: constitutionem (Omnis vtriusque)

<sup>82)</sup> confessionum] Ed. 4.: confessionem

mus <sup>51</sup>) caumerationem peocatorum non esse necessariam lure diuino, Idque placet Panormitano, et placrisque alijs cruditis Iuris consultis. Nec volumus imponere necessitatem conscientijs nostrorum per constitucionem illam, Omnis viriusque, de qua perinde iudicamus, vt de alijs traditionibus humanis, de quibus sentimus, quod non sint cultus ad iustificationem necessarij. Et haec constitucio rem impossibilem praecipit, vt omnia peccata confiteamur. 84) Constat autem plurima nos nec meminisse, nec intelligere, iuxta illud, Delicta

quis intelligit?

Si sint boni Pastores, scient quatenus prosit examinare rudes, sed illam carnificinam Summistarum confirmare non volumus, quae tamen minus fuisset intollerabilis, si verbum vnum addidissent, de fide consolante, et erigente conscientias, Nunc de hac fide consequente remissionem peccatorum, nulla est syllaba, in tanta mole constitucionum, glosarum, Summarum, Confessionalium, Nusquam ibi Christus legitur, 85) Tantum leguntur supputaciones peccatorum. Et maxima pars consumitur in peccatis, contra traditiones humanas, quae est vanissima. Haec doctrina adegit multas pias mentes ad desperationem, quae non potuerunt acquiescere, quia sentiebant Iure diuino necessariam esse enumerationem, et tamen experiebantur impossibilem esse. Sed haerent alia non minora vicia in doctrina aduersariorum de poenitencia, quae iam recensebimus.

### DE POENITENCIA.

In articulo duodecimo probant primam partem, qua exponimus, Lapsis post Baptismum contingere posse remissionem peccatorum quocunque tempore, et quociescunque convertuntur. Secundam partem damnant, in qua poenitenciae partes dicimus esse contricionem et fidem. Negant fidem esse alteram partem poenitenciae. Quid hic Carole Caesar Inuictissime faciamus? Haec est propria vox Euangelij, quod fide consequamur remissionem peccatorum. Hanc vocem Euangelij damnant isti scriptores confutacionis. Nos igitur nullo modo assentiri confutacioni possumus. Non possumus saluberrimam vocem Euangelij, et plenam consolacionis damnare. Quid est aliud negare, quod fide consequamur remissionem peccatorum, quam contumelia afficere sanguinem et mortem Christi? Rogamus igitur te Carole Caesar Inuictiss. vt nos de

Ac priusquam accedimus ad defensionem nostrae sentenciae, hoc praefandum est. Umnes boni viri, omnium ordinum ac Theologici ordinis etiam, haud dubie fatentur, ante Lutheri scripta, confusissimam 87) fuisse doctrinam poenitentiae. Extant libri Sentenciariorum, vbi sunt infinitae quaestiones, quas nulli Theologi vnquam satis explicare potuerunt. Populus neque rei summam complecti potuit, nec videre quae praecipue requirerentur in poenitencia, vbi quaerenda esset pax conscientiae. Prodeat nobis aliquis ex aduersarijs, qui dicat, quando fiat remissio peccatorum. Bone Deus, quantae tenebrae sunt. Dubitant, ytrum in attricione, vel in contricione fiat remissio peccatorum. Et si fit propter contricionem, quid opus est Absolucione, quid agit potestas claulum, si peccatum iam est remissum? Hic vero multo magis etiam sudant, et potestatem clauium impie extenuant, Alij somniant potestate clauium non remitti culpam, sed mutari poenas aeternas, in temporales. Ita saluberrima potestas, esset ministerium non vitae, et spiritus, sed tantum irae, et poenarum, alij videlicet cautiores fingunt potestate clanium remitti peccata, coram Ecclesia, non coram Dec. Hic quoque perniciosus error est. Nam si potestas clauium non consolatur nos coram Deo, quae res tandem reddet pacatum conscientiam? lam illa sunt magis etiam perplexa. Docent nos contricione mereri gratiam. Vbi si quis interroget; quare Saul, Indas, et similes non consequantur gratiam, qui horribiliter contriti sunt, Hie de fide, et de Euangelio respondendum erat, quod Iudas non crediderit, non erexerit se Euangelio et promissione Christi. Fides enim ostendit 88) discrimen inter contricionem ludae et Petri. Verum aduersarij de lege respondent, quod Iudas non dilexerit Deum, sed timuerit poenas. Quando autem territa conscientia, praesertim in serijs, veris, et illis magnis terroribus, qui describuntur in Psalmis. ac Prophetis, et quos certe degustant isti, qui

hac re maxima, quae praecipuum Euangelij locum, quae veram Christi cognitionem, quae verum cultum Dei continet, pacienter ac diligenter audias et cognoscas. Comperient enim omnes boni viri, nos in hac re praecipue docuisse vera, pia, salubria, et necessaria vniuersae Ecclesiae Christi. Comperient ex scriptis 86) nostrorum plurimum lucis accessisse Euangelio, et multos perniciosos errores emendatos esse, quibus antea obruta fuit doctrina de poenitencia, per Scholasticorum et Canonistarum opiniones.

<sup>83)</sup> sentimus] Nor.: senciamus

<sup>84)</sup> confiteamur.] Ed. 4.: confiteantur.

<sup>85)</sup> legitur,] Nor: legitur.

<sup>86)</sup> ex scriptis] Nor.: scriptis

<sup>87)</sup> confusissimam] Ed. 4. typ. err.: confusimam.

<sup>88)</sup> ostendit] Nor.: facit

vere convertuntur, iudicare poterit, Vtınm Deam propter se timeat, an fugiat aeternas poenas. Hi magni motus literis et vocabulis discerni possunt, re ipsa non ita diuelluntur, vt isti suaues Sophistae somniant. Hic appellamus iudicia omnium bonorum et sapientum virorum, Hi haud dubie fatebuntur has disputaciones apud adversarios perplexissimas et intricatissimas esse. Et tamen agitur de re maxima, de praecipuo Euangelij loco, de remissione peccatorum. Tota haec doctrina de his quaestionibus, quas recensuimus, apud adversarios plena est errorum et hypocrisis, et obscurat beneficium Christi, potestatem clauium, et iusticiam fidei.

Haec fiunt in primo actu, Quid cum ventum est ad Confessionem? Quantum ibi negotij est in illa infinita enumeratione peccatorum, quae tamen magna ex parte consumitur in traditionibus humanis. Et quo magis crucientur bonae mentes, fingunt hanc enumerationem esse luris diuini. Et cum ipsam chumerationem exigant, praetexta Iuris diuini, interim de absolutione quae vere est luris divini frigide loquuntur. Fingunt ipsum sacramentum ex opere operato conferre gratiam sine bone mota vtentis, de fide apprehendente absolutionem, et consolante conscientiam, nulla fit mentio. Hoc vere est, quod dici solet, ἀπιέναι πρὸ τῶν μυστηelwr. 89) Restat tertius actus de satisfactionibus, Hic ??) vero habet confusissimas disputaciones. Fingunt acternas poenas, mutari in poenas purgatorij, Et harum partem remitti potestate clauium, partem docent redimendam esse satisfactionibus. Addunt amplius, quod oporteat satisfactiones esse opera supererogationis, et haec constituunt in stultissimis obseruationibus, velut in peregrinacionibus, Rosarijs, aut similibus observationibus, quae non habent mandata Dei, Deinde, sicut purgatorium satisfactionibus redimunt, Ita excogitata est ars redimendi satisfactiones, quae fuit quaestuosissima. Vendunt enim indulgentias, quas interpretantur esse remissiones satisfactionum. Et hic quaestus non solum ex viuis, sed multo amplior est ex mortuis. Neque solum indulgentijs, sed etiam sacrificio Missae redimunt satisfactiones mortuorum, denique infinita res est, de satisfactionibus, Inter baec scandala, non enim possumus enumerare omnia, et doctrinas daemoniorum iacet 91) obruta doctrina de iusticia tidei in Christum, et de beneficio Christi. Quare intelligunt omnes boni viri, vtiliter et pie reprehensam esse doctrinam Sophistarum et Canonistarum, de poenitencia. Nam hace doguntes aperte falsa sunt, et non solum aliena a scripturis sanctis, sed etiam ab Ecolesiasticis patribus.

I Quod per bona opera extra gratiam facta, mereamur ex pacto diuino, gratiam.

II Quod per attricionem mereamur gratiam.
III Quod ad deletionem \*2) peccati, sola detestacio criminis sufficiat.

IIII Quod propter contricionem, non fide in Christum, consequamur remissionem peccatorum.

V Quod potestas clauium valeat ad remissionem peccatorum, non coram Deo, sed coram Ecclesia.

VI Quod potestate clauium non remittantur 98) peccata 94) coram Deo, sed quod sit instituta potestas clauium, vt mutet poenas aeternas in temporales, vt imponat certas satisfactiones conscientijs, vt instituat nouos cultus, et ad tales satisfactiones et cultus obliget conscientias. 95)

VII Quod enumeratio delictorum in Confessione, de qua praecipiunt aduersarij, sit necessaria lure diuino. 96)

VHI Quod Canonicae satisfactiones, necessariae sint ad poenam purgatorij redimendam, aut prosint tanquam compensatio ad delendam <sup>97</sup>) culpam. Sic enim imperiti intelligunt.

IX Quod susceptio sacramenti poenitenciae, ex opere operato, sine bono motu vtentis hoc est, sine fide in Christum, consequatur 98) gratiam.

X Quod potestate clauium per indulgentias liberentur animae ex purgatorio.

XI Quod in reservatione casuum, non solum poena Canonica, sed etiam culpa reservari debeat, in eo, qui vere convertitur.

Nos igitur, vt explicaremus pias conscientias ex his labyrinthis Sophistarum, constituimus duam partes poenitenciae, videlicet contricionem, et fidem. Siquis volet addere tertiam, videlicet, dignos fructus poenitenciae, hoc est, mutacionem totius vitae acmorum, in melius, 99) non refragabimur. 100) Der

<sup>89)</sup> μυστηρίων.] Νοτ.: μυστηρίων,

<sup>90)</sup> satisfactionibus, Hic] Nor.: satisfactionibus, Hic

<sup>91)</sup> scandala, non enim — daemoniorum iacet] Ed. 4.: scandala, (non enim — daemoniorum) iacet

<sup>92)</sup> deletionem] Nor.: dilectionem

<sup>93)</sup> remittantur] Nor.: remittantur

<sup>94)</sup> peccata] quamquam haec vox integra in Ed. 1, iam fol. As. 4n lin. vit. exhibetur (subinneto Custode: tantum), tamen altera huius vocis pare: cata in principio paginas aversas As. 4b repetita est (vide supra p. 399 sq.).

<sup>95)</sup> coram Deo, sed quod sit — obliget conscientias.] Nor.: tantum fiat mutacio poenae acternae in poenas temporales.

<sup>96)</sup> sit necessaria Iure diuino.] None sit Iuris diuini.

<sup>97)</sup> delen lam] Editt. 2-4.: tollendam

<sup>98)</sup> consequatur] Editt. 2-4.: conferat

<sup>90)</sup> mutacionem totius vitae ac morum, in melius, Editt. 2—4.4. bona opera sequentia conversionem,

<sup>100)</sup> non refragabimur.] post hace verba in Editt. 2—4. addita sunt hacece: Neque ignoramus quod uccabalum poenitencise

gentricione praecidimus illas eciasas et infinitas disentaciones, quando ex dilectione Dei, quando ex timore poenae doleamus. Sed dicimus contricionem esse veros terrores conscientiae, quae Deum sentit irasci pencato et dolet se peccasse. Et haec contricio ita fit, quando verbo Dei arguuntur peccata, quia hace est summa praedicationis 1) Euangelij, Arguere peccata, et offerre remissionem peccatorum, et iusticiam propter Christum, et spiritum sanctum, et vitam aeternam, et vt renati benefaciamus. Sic complectitur summam Euangelij Christus, cum ait, Lucae vltimo. Praedicari in nomine meo 2) poenitenciam et remissionem peccatorum inter omnes gentes. Et de his terroribus loquitur scriptura, vt Psalm. xxxvij. Quoniam iniquitates meae supergressae sunt caput meum, Sicut onus graue, grauatae sunt super me etc. Afflictus sum et humiliatus sum nimis, Rugiebam a gemitu cordis mei. Et Psal. vi. Miserere mei domine, quoniam infirmus sum, Sana me domine, quoniam conturbata sunt ossa mea, Et anima mea turbata est valde, Et tu domine vaque quo? Et Esaiae .xxxviij. Ego dixi in dimidio dierum meorum vadam ad portas interi. Speraham vsque ad mane. Quasi leo sic contriuit omnia essa mea. In his terroribus sentit conscientia iram Dei aduersus pencatum, quae est ignota securis hominibus secundum carnem ambulantibus. Videt peccati turpitudinem, et serio dolet se peccasse, etiam fugit interim horribilem iram Dei, quia non potent cam sustincre humana natura, nisi susten-tetur verbe Dei. Ita Paulus ait, Per legem legi mortune sum. Lex quim tantum accusat et terret conscientias. In his terroribus aduersarij nostri nihil de fide dicunt, Ita tantum proponunt verbum, qued arguit peccata. Quod cum solum traditur, doctrina legis est, non Euangelij. His doloribus as terroribus dicunt homines mereri gratiam, si

Grammaticis significet, improbare id quod antea probabamus. Id magis quadrat ad contricionem, quam ad fidem. Sed nos his docendi causa, poenitenciam totam conversionem intelligimus, in qua duo sunt termini, mortificatio et uiufficatio. Nos nocamus usitatis nominibus contricionem et fidem. tamen diligunt Deum. At quomodo diligent Deum homines in veris terroribus cum sentiunt herribilem et inexplicabilem humana voce iram Dei? Quid aliud nisi desperationem docent, qui in his terroribus tantum ostendunt legem?

Nos igitur addimus alteram partem poenitentiae de fide in Christum, quod in his terroribus debeat conscientijs proponi Euangelium de Christo, in quo promittitur gratis remissio peccatorum de Christo. Debent igitur credere, quod propter Christum gratis remittantur 3) ipsis peccata. Haec fides erigit, sustentat, et viuificat contritos, inxta illud, lustificati ex fide pacem habemus. Haec fides consequitur remissionem peccatorum. Hace fides instificat coram Deo, vt idem locus testatur, lustificati ex fide. Haec fides ostendit discrimen inter contricionem Iudae et Petri. Saulis et Dauidis. Ideo Iudae aut Saulis contricio non prodest, quia non accedit ad eam haec fides apprehendens remissionem peccatorum donatam propter Christum. Ideo prodest Dauidis aut Petri contricio, quia ad eam fides accedit, apprehendens remissionem peccatorum donatam propter Christum. Nec prius dilectio adest, quam sit facta fide reconciliatio. Lex enim non fit sine Christo, iuxta illud. Per Christum habemus accessum ad Deum. Et haec fides paulatim crescit, et per omnem vitam luctatur cum peccato, vi vincat peccatum es mortem. Caeterum fidem sequitur dilectio, vt supra diximus. Et sic clare definiri potest filialis timor, talis panor qui cum fide coniunctus est, hoc est, vbi fides consolatur et sustentat pauidum cor. Seruilis timer, vbi fides non sustentat pauidum

Porro potestas clauium administrat 4) et exhibet Euangeliam per Absolutionem, quae est vera vox Euangelij, Ita et absolutionem complectimur, cum de fide dicimus, quia fides est ex auditu, vt ait Paulus. Nam audito Euangelio, audita abselutione, erigitur et concipit consolationem conscientia. Et quia Deus vere per verbum viuificat, claues vere coram Deo remittunt peccata, iuxta illud. Qui vos audit, me audit. Quare voci absoluentis, non secus ac voci de coelo sonanti credendum est. Et Absolutio proprie dici potest sacramentum poenitenciae, vt etiam Scholastici theologi erudicieres loquuntur. Interim haec fides in tentacionibus multipliciter alitur per Euangelij sentencias, et per vsum sacramentorum. Haec enim sunt signa noui testamenti, hoc est, signa remissionis peccatorum. Offerunt igitur remissionem peccatorum, sicut clare testantur verba coenae Domini.

<sup>1)</sup> deleanus. Sed dicimus contricionem — summa praedicationis] hase verba fol. Bb 1\* lin. 1.—4. (a syllaba nis lin. 5. orditur) acque ac in cetaris Editionis 1. exemplis, etiam in Nor. h. l. leguntur, hoc vero exemplum a cetaris ee difert, quod paene eadem verba paucis tantum ab illis diversa iam fol. An 4\* lin. 25—28. sie exhibet: deleamus. Sed dicimus contricionem esse veros delores et terrores conscientiae, quae Deum sentit irasci peccato. Et hace contricio ita fit, quando verbo Dei arguntur peccata, quia hace est Summa predicatios (conf. supra p. 399 sq. et p. 401 sq. nota \*), in qua astendi, quamdo hace verba ab illis diferrant).

<sup>2)</sup> mee] Ed. 8.: eins

<sup>3)</sup> remittantur] Editt, 2-4. . remittuntur

<sup>4)</sup> administrat] Ed. 3.: administrant

Hee est corpus meum quod pro vobis traditur, Hic est calix noui testamenti etc. Ita fides concipitur et confirmatur per absolutionem, per auditum Euangelij, per vsum sacramentorum, ne succumbat, dum luctatur cum terroribus peccati et mortis.

Hacc ratio poenitenciae plana et perspicua est, et auget dignitatem potestatis clauium, et sacramentorum, et illustrat beneficium Christi, docet nos vti mediatore ac propiciatore Christo.

Sed quia confutacio damnat nos, quod has duas partes poenitenciae posuerimus, ostendendum est, quod scriptura in poenitencia, seu conuersione Impij ponat has praecipuas partes. Christus enim inquit, Matth. xi. Venite ad me omnes, qui laboratis et onerati estis, et ego reficiam vos. Hic duo membra sunt, labor et onus significant contricionem, pauores et terrores peccati et mortis. Venire ad Christum, est credere, quod propter Christum remittantur peccata, cum credimus, viuificantur corda spiritu sancto, per verbum Christi. Sunt igitur hic duae partes praecipuae, contricio et fides. Et Marci primo Christus ait, Agite poenitenciam, et credite Euangelio. Vbi in priore particula arguit peccata, in posteriore consolatur nos, et ostendit remissionem peccatorum. Nam eredere Euangelio, non est illa generalis fides, quam habent et diaboli, sed proprie est credere remissionem peccatorum propter Christum donatam. Haec enim reuelatur in Euangelio. Videtis et hic dnas partes coniungi, Contricionem, cum arguuntur peccata, Et fidem, cum dicitur credite Euangelio. Siquis hic dicat Christum complecti etiam fructus poenitenciae, seu totam nouam vitam, non dissenciemus. Nam hoc nobis sufficit, quod hae partes praecipue nominantur contricio, et fides.

Paulus fere vbique cum describit conversionem seu renouationem, facit has duas partes, Mortificationem et Viuificationem, vt Coloss. ij. 5) In quo circumcisi estis circumcisione non manu facta, videlicet expoliatione corporis peccatorum carnis. Et postea, in quo simul resuscitati estis per fidem efficaciae Dei. Hic duae sunt partes, Altera est expoliatio corporis peccatorum. Altera est resuscitatio per fidem. Neque haec verba, mortificatio, viuificatio, expoliatio corporis peccatorum, resuscitacio, Platonice intelligi debent, de simulata mutasione, Sed mortificatio significat veros terrores, quales sunt morientium, quos sustinere natura non posset, nisi erigeretur fide. Ita hic expoliationem corporis peccatorum vocat, quam nos dicimus vsitate contricionem, quia in illis doloribus concupiscentia naturalis expurgatur. Et viuificatio intelligi debet, non imaginatio Platonica, sed consolative quae vere sustentat fugientem vitam in contricione. Sunt ergo hic duae partes, contricio et fides. Quia enim conscientia non potest reddi pacata, nisi fide. Ideo sola fides viuificat iuxta hec dictum. Iustus ex fide viuet.

Et deinde in Colossensibus inquit Christum delere Chirographum quod per legem aduersatur nobis. Hic quoque duae sunt partes Chirographum, et delecio Chirographi. Est autem Chirographum conscientia arguens et condemnans nos, Porro lex est verbum quod arguit et condemnat peccata. Haec igitur vox quae dicit, Peccaui domino, sicut Dauid ait, est Chirographum. Et hanc vocem impij et securi homines non emittunt serio, Non enim vident, non legunt scriptam in corde sentenciam legis. In veris doloribus ac terroribus cernitur haec sentencia. Est igitur Chirographum ipsa contricio, condemnans nos. Delere Chirographum est tollere hane sentenciam qua pronunciamus, fore vt damnemur, 6) et sentenciam insculpere, qua senciamus nos liberatos esse ab illa condemnatione. Est autem fides, noua illa sentencia, quae abolet priorem sentenciam, et reddit pacem et vitam cordi.

Quanquam quid opus est multa citare testimonia, cum vbique obuia sint in scripturis. Psalmo cxvij. Castigans castigauit me Dominus, et morti non tradidit me, Psalmo cxviij. Defecit anima mea prae angustia, Confirma me verbo tuo. Vbi in priore membro continetur contricio, in secundo modus clare describitur quomodo in contricione recreemur, scilicet verbo Dei quod offert gratiam. Id sustentat et viuificat corda. Et 1. Regum .ij. Dominus mortificat, et viuificat, deducit ad inferos; et reducit. Horum altero significatur contricio, altero significatur fides, Et Esaiae xxviij. Dominus irascetur, vt fuciat opus snum. Alienum est opus eius, vt operetur opus suum. Alienum opus Dei vocat, cum terret, quia Dei proprium opus est viuiscare et consolari. Verum ideo terret, inquit, vt sit locus consolationi, 7) et viuificationi, quia secura corda et non sentiencia iram Dei fastidiunt consolationem. Ad hunc modum solet scriptura haec duo coniungere terrores, et consolationem, vt doceat haec praecipua membra esse in poenitencia contricionem, et fidem consolantem et justificantem. Neque videmus quomodo natura poenitenciae clarius et simplicius tradi possit. Haec enim sunt duo praecipua opera Dei in hominibus perterrefacere, et iustificare ac viuificare perterre-

<sup>5)</sup> Coloss, if.] Ed. 3.: Colossenses secundo,

h. sentenciam qua pronunciamus, fore vt damnemur,] Editt.
 2-4.: h. sentenciam condemnationis ex animo,

<sup>7)</sup> Verum ideo terret, inquit, vt sit locus consolationi,] hace in Ed. 3. typographi errore omisea sunt.

factos. In haec duo opera distributa est vniuersa scriptura. Altera pars lex est quae ostendit, arguit et condemnat peccata. Altera pars Euangelium, hoc est promissio gratiae in Christo donatae, et haec promissio subinde repetitur in tota scriptura, primum tradita Adae, postez Patriarchis, deinde a Prophetis illustrata. Postremo praedicata et exhibita a Christo inter Iudaeos, et ab Apostolis sparsa in totum mundum. Nam fide huius promissionis sancti omnes iustificati sunt, non propter suas attriciones, vel contriciones. Et exempla ostendunt similiter has duas partes. Adam oblurgatur post peccatum, et perterrefit. Haec fuit contricio, Postea promittit Deus gratiam, dicit futurum semen, quo destructur regnum diaboli, mors et peccatum, ibi offert remissionem peccati. Haec sunt praecipua. Nam etsi postea additur poena, tamen haec poena non meretur remissionem peccati. Et de hoc genere poenarum paulo post dicemus, Sic Dauid obiurgatur a Nathan et perterrefactus inquit, Peccaui Domino. Ea est contricio. Postea audit 8) absolutionem, Dominus sustulit peccatum tuum, Non morteris. Haec vox erigit Dauidem, et fide sustentat, iustificat, et viuificat eum. Additur et hic poena, sed haec poena non meretur remissionem peccatorum, Nec semper adduntur peculiares poenae, sed haec duo semper existere in poenitencia oportet contricionem et fidem, vt Lucae vij. 9) Mulier peccatrix venit ad Christum lachrymans. Per has lachrymas agnoscitur contricio. Postea audit absolutionem, Remittuntur tibi peccata. Fides tua saluam te fecit, vade in pace. Haec est altera pars poenitenciae, fides quae erigit et consolatur cam. Ex his omnibus apparet pijs lectoribus, nos eas partes poenitenciae ponere, quae propriae 10) sunt in conversione, seu regeneratione et remissione peccati. Fructus digni et poenae sequentur regenerationem et remissionem peccati. Ideoque has duas partes posuimus, vt magis conspici fides possit, quam in poenitencia requirimus. Et magis intelligi potest, quid sit fides, quam praedicat Euangelium, cum opponitur contricioni, ac mortificationi.

[Post have verba: ac mortificationi, in Editt, 2-4. addita

Et ut totus orbis terrarum uideat, quanta sit inscitia uerae pietatis in nostris Criticis qui confutacionem scripserunt, addemus et Bernardi sentenciam, qui prorsus ad eundem modum coniungit bacc duo membra in poenitencia, contricionem et

fidem, sicut nos contungimus. Verba sunt hace in sermone tertio de annunciatione. Auditam fac mihi mane misericordiam tuam, quia in te speraui Domine. Sola nimirum spes apud te miserationis locum obtinet, nec oleum misericordiae, nisi in uase fiduciae ponis. Sed est infidelis fiducia, solius utique maledictionis capax cum uidelicet in spe peccamus. Quanquam nec fiducia illa dicenda sit, sed insensibilitas quaedam et dissimulatio a) perniciosa. Quae enim fiducia est ei qui periculum non attendit? aut quod ibi timoris remedium, ubi nec timor senti-tur, nec materia ipsa timoris? Fiducia solatium est, nec eget ille solatio qui letatur cum male fecerit et in pessimis rebus magis exultat. Rogemus itaque fratres responderi nobis quantas habeamus iniquitates et peccata, scelera nostra et delicta nobis desideremus ostendi. Scrutemur uias nostras et studia nostra periculaque uninersa uigili intentione pensemus. Dicat quisque in pauore suo, uadam ad portas inferi, ut iam non nisi in sola Dei misericordia respiremus. Haec uera bominis fiducia est, a se deficientis, et innitentis domino suo. Haec inquam nera fiducia est cui misericordia non denegatur, Propheta testante. Beneplacitum est domino super timentes eum, et in his qui sperant super misericordia eius. Nec parua utique suppetit nobis, in nobis quidem causa timoris, in ipso autem causa fiduciae. Hactenus Bernardus, cuius sentenciam propterea etiam non inuiti retulimus, ut uideant lectores, quomodo fidem hic intelligamus de fiducia misericordiae, quae erigit et consolatur perterrefactos, quam iste recte fiduciam appellat. Et haec clare conspici potest, cum fit Antithesis terrorum et consolationis. Sicut hic Bernardus uult in hominibus existere cognitionem eccatorum, seu contricionem, seu terrores, Et uult accedere fiduciam quae erigat in contricione.]

Sed quia adversarij nominatim hoc damnant, quod dicimus homines fide consequi remissionem peccatorum, addemus paucas quasdam probationes, ex quibus intelligi poterit, remissionem peccatorum contingere, non ex opere operato propter contricionem, sed fide illa speciali, qua vnusquisque credit sibi remitti peccata. 11) Nam hic articulus praecipuus est, de quo digladiamur cum adversarijs, et cuius cognitionem ducimus maxime necessariam esse Christianis omnibus. Cum autem supra de iustificatione, de eadem re satis dictum videatur, hic breuiores erimus. Sunt enim loci maxime cognati, doctrina poenitenciae, et doctrina iustificationis.

Aduersarij cum de fide loquuntur, et dicunt eam praecedere poenitenciam, intelligunt fidem, non hanc quae iustificat, Sed quae in genere credit Deum esse, poenas propositas esse impijs etc. Nos praeter illam fidem, requirimus, vt credat sibi quisque remitti peccata. <sup>12</sup>) De hac fide speciali litigamus, et opponimus eam opinioni quae iubet confidere non in promissione Christi, sed in opere operato contricionis, confessionis et satisfactio-

<sup>8)</sup> audit] Ed. 4,: ostendit

<sup>9)</sup> vij.] Ed. 3.: septimo.

<sup>10)</sup> propriae] Ed. 3.: proprie

a) dissimulatio] Ed. 4.: dissimilitude

sibi remitti peccata.] Editt. 2—4.: sibi propter Christum remitti peccata.

<sup>12)</sup> sibi quisque remitti peccata.] Editt. 2—4.: sibi quisque proper Christum remitti peccata.

num etc. Hace fides ita sequitur terrores, vt vincat eos et reddat pacatam conscientiam. Huic fidei tribuimus, quod iustificet, et regeneret, dum ex terroribus liberat, et pacem, gaudium et nouam vitam in corde parit. Hanc fidem defendimus vere esse necessariam ad remissionem peccatorum, Ideo ponimus inter partes poenitenciae. 13) Nec aliud sentit Ecclesia Christi, etiam si aduersarij nostri reclamant.

Principio autem interrogamus aduersarios, Vtrum absolutionem accipere, pars sit poenitenciae nec ne? Quod si a confessione separant, vt sunt subtiles in distinguendo, non videmus quid prosit confessio sine absolutione. Sin autem non separant a confessione acceptionem absolutionis, necesse est eos sentire, quod fides sit pars poenitenciae, quia absolutio non accipitur nisi fide. Quod autem absolutio non accipiatur nisi fide, ex Paulo probari potest, qui docet Roma. iiij. quod promissio non possit accipi, nisi fide. Absolutio autem est promissio remissionis peccatorum. Igitur necessario requirit fidem. Nec videmus, quomodo dicatur is accipere absolutionem qui non assentitur ei. Et quid aliud est non assentiri 14) absolutioni, quam Deum accusare mendacij, si cor dubitet, sentit incerta et inania esse quae promittit Deus? Ideo 1. Iohannis v. scriptum est. Qui non credit Deo, mendacem facit eum, quia non credit in testimonium quod testificatus est Deus de filio suo.

Secundo fateri aduersarios existimamus remissionem peccatorum poenitenciae, seu partem, seu finem, seu, vt ipsorum more loquamur, terminum esse ad quem. Ergo id quo accipitur remissio peccatorum recte additur partibus poenitenciae. Certissimum est autem, etiam si omnes portae inferorum reclament, remissionem peccatorum non posse accipi, nisi sola fide quae credit peccata remitti propter Christum, iuxta illud Roma. iij. Quem proposuit Deus propiciatorem per fidem. in sanguine ipsius. Item Rom. v. 15) per quem accessum habemus per fidem in gratiam etc. Nam conscientia territa non potest opponere irae Dei, opera nostra, aut dilectionem nostram, sed ita demum fit pacata, cum apprehendit mediatorem Christum, et credit promissionibus propter illum donatis. Non enim intelligunt quid sit remissio peccatorum, aut quomodo nobis contingat, qui somniant corda pacata fieri, sine fide in Christum. Petrus citat ex Esaia. Qui crediderit in eum, non confun-

detur. Necesse est igitur confundi hypocritas, confidentes se accipere remissionem peccatorum propter sua opera, non propter Christum. Et Petrus ait in Actis Cap. x. 16) Huic omnes Prophetae testimonium perhibent, remissionem peceatorum accipere per nomen eius, omnes qui credunt in eum. Non potuit dici magis dilucide, quam quod ait per nomen eius, Et addit, omnes qui credunt in eum-Tantum igitur ita accipimus remissionem peccatorum, per nomen Christi, hoc est, propter Christum, non propter vila nostra merita atque opera. Et hoc ita fit, cum credimus nobis remitti peccata propter Christum. Aduersarij nostri vociferantur se esse Ecclesiam, se consensum Ecclesiae sequi. At Petrus hic in nostra causa etiam allegat consensum Ecclesiae, huic inquit omnes Prophetae perhibent testimonium, remissionem peccatorum accipere per nomen eius etc. Profecto consensus Prophetarum iudicandus est vniuersalis Ecclesine consensus esse. Nec Papae, nec Ecclesiae concedimus potestatem decernendi contra hunc consensum Prophetarum. At Bulla Leonis aperte damnat hunc articulum de remissione peccatorum, damnant et aduersarij in confutacione. Qua ex re apparet, qualis sit Ecclesia iudicanda isterum, qui non solum decretis improbant hanc sentenciam, quod remissionem peccatorum consequamur fide, non propter opera nostra, sed propter Christum, sed etiam inbent cam vi ac ferro abolere. Inbent omni genera crudelitatis perdere viros bonos qui sic sentiunt. Sed habent magni nominis autores, Scotum, Gabrielem et similes, dicta Patrum quae in Decretis truncata citantur. Certe si numeranda sunt testimonia, vincunt. Est enim maxima turba nugacissimorum scriptorum in sentencias, qui tanquam conjurati defendunt illa figmenta de merito attritionis et operum, et caetera quae supra recitauimus. Sed ne quis multitudine moueatur, non magna autoritas est in testimonija posteriorum, qui non genuerunt sua scripta, sed tantum compilatis superioribus, transfuderunt illas opiniones ex alijs libris in alios. Nihil judicij adhibuerunt. sed vt pedanei senatores taciti comprobauerunt superiorum errores non intellectos. Nos igitur hanc Petri vocem non dubitemus opponere, quamlibet multis legionibus Sentenciariorum, quae allegat consensum Prophetarum. Et accedit testimonium spiritus sancti ad hanc contionem Petri. Sic enim ait textus. Adhuc loquente Petro verba hace, Cecidit spiritus sanctus super omnes qui audiebant verbum. Sciant igitur piae conscientiae hoc esse mandatum Dei, vt credant sibi gratis ignosci propter Christum, non propter opera

<sup>13)</sup> poemitenciae.] Editt. 2-4.: poemitenciae sen conversionis,

<sup>14)</sup> assentiri] Ed. S.: assentire

<sup>15)</sup> Rom. v.] Ed. S.: Roma. quinto.

<sup>16)</sup> z.] Ed. 3.: decimo,

nostra. Et hec mandato Dei sustentent se aduersus desperationem, et aduersus terrores 17) peccati et mortis. Et hanc sentenciam sciant a principio mundi in Ecclesia extitisse apud sanctos. Petrus enim clare allegat consensum Prophetarum, et Apostolorum scripta testantur eos idem sentire. Nec desunt Patrum testimonia. Nam Bernardus idem dicit verbis minime obscuris. Necesse est enim primo omnium credere, quod remissionem peccatorum habere non possis, nisi per indulgentiam Dei, sed adde adhuc, vt credas et hoc, quod per ipsum peccata tibi donantur. Hoc est testimonium, quod perhibet spiritus sanctus in corde tro dicens, Dimissa sunt tibi peccata tua. Sic enim arbitratur Apostolus gratis iustificari hominem per fidem. Haec Bernardi verba mirifice illustrant causam nostram, quia non solum requirit vt in genere credamus peccata remitti per misericordiam. Sed iubet addere specialem fidem qua credamus et nobis ipsis remitti peccata. Et docet, quomodo certi reddamur de remissione peccatorum, videlicet cum fide corda eriguntur et fiunt tranquilla per spiritum sanetum. Quid requirunt amplius adversarij? Num adhuc audent negare fide nos consequi remissionem peccatorum? aut fidem partem esse poenitenciae?

Tertio. Aduersarij dicunt peccatum ita remitti, quia attritus seu contritus elicit actum dilectionis Dei, per 18) hunc actum meretur accipere remissionem peccatorum. Hoc nihil est nisi legem docere, deleto Euangelio, et abolita promissione de Christo. Tantum enim requirunt legem, et nostra opera, quia lex exigit dilectionem. Praeterea docent confidere, quod remissionem peccatorum consequamur propter contricionem et dilectionem. Hoc quid est aliud nisi collocare fiduciam in nostra opera, non in verbum et promissionem Dei de Christo. Quod si lex satis est ad consequendam remissionem peccatorum, quid opus est Euangelio, quid opus est Christo, si propter nostrum opus consequimur remissionem peccatorum? Nos contra a lege ad Euangelium reuocamus conscientias, et a fiducia propriorum operum, ad fiduciam promissionis et Christi, quia Euangelium exhibet nobis Christum, et promittit gratis remissionem peccatorum propter Christum. Hac promissione iubet nos confidere, quod propter Christum reconciliemur patri, non propter nostram contricionem aut dilectionem. Non enim alius est mediator aut propiciator nisi Christus. Nec 19) legem facere pos-

Propter has causas contendit Paulus, quod non iustificemur ex lege, et opponit legi promissionem remissionis peccatorum, quae propter Christum donatur, ac docet non gratis propter Christum fide accipere remissionem peccatorum. Ad hanc promissionem renocat nos Paulus a lege. In hanc promissionem jubet intueri, quae certe irrita erit, si prius lege iustificamur, quam per promissionem, aut si propter nostram insticiam consequimur remissionem peccatorum. At constat, quod ideo nobis data est promissio, ideo exhibitus est Christus, quia legem non possumus facere, Quare necesse est prius nos promissione reconciliari quam legem facimus. Promissio autem tantum fide accipitur. Igitur necesse est contritos apprehendere fide promissionem remissionis peccatorum donatae propter Christum, ac statuere quod gratis propter Christum habeant placatum Patrem. Haec est sentencia Pauli ad Roma. iiij. 28) vbi inquit. Ideo ex fide, vt secundum gratiam firma sit promissio. Et ad Galatas iij. Conclusit scriptura omnia sub peccatum, vt promissio ex fide Iesu Christi detur credentibus, Id est, omnes sunt sub peccato, nec possunt aliter liberari, nisi fide apprehendant promissionem remissionis peccatorum. Prius igitur

sumus, nisi prius per Christum reconciliati simus. Et siquid faceremus, tamen senciendum est, quod non propter illa opera, sed propter Christum mediatorem et propiciatorem consequimur remissionem peccatorum. Imo contumelia Christi, et Euangelij abrogatio est, sentire quod remissionem peccatorum propter legem aut aliter consequamur, quam fide in Christum. Et hanc rationem supra tractauimus de iustificatione, cum diximus, quare profiteamur homines fide justificari non dilectione. Itaque doctrina aduersariorum cum docent homines contricione et dilectione sua 20) consequi remissionem peccatorum, et confidere hac contricione et dilectione, 21) tantum est doctrina legis et 22) quidem non intellectae, sicut Iudaei in velatam Moisi faciem intuebantur. Fingamus enim adesse dilectionem, fingamus adesse opera, tamen neque dilectio, neque opera possunt esse propiciatio pro peccato. Ac ne possunt quidem opponi irae et iudicio Dei, iuxta illud. Non intrabis in iudicium cum seruo tuo, quia non iustificabitur in conspecta tuo omnis viuens. Nec debet honos Christi transferri, in nostra opera.

<sup>17)</sup> terrores] Ed. 8. typ. evr.: rerrores

<sup>18)</sup> per] Editt. 2-4.: propter

<sup>19)</sup> Nec] Ed. 3.: Neque

<sup>20)</sup> contricione et dilectione sua] Editt. 3-4.: propter contricionem et dilectionem

<sup>21)</sup> dilectione,] Ed. 4.: delectione,

<sup>22)</sup> ot] in Eq. 4. doest.

<sup>28)</sup> Roma, ilij.] Editt. 2—4.: Roma: (Md. 3.: Romanos) quarte,

oportet nos fide accipere remissionem peccatorum, quam legem facimus, etsi, vt supra dictum est, fidem dilectio sequitur, quia renati spiritum sanctum accipiunt, ideo legem facere incipiunt. Citaremus plura testimonia, nisi obuia essent cuilibet pio lectori in scripturis. Et nos non nimis 24) prolixi esse cupimus, vt facilius haec causa perspici possit. Neque vero dubium est, quin haec sit sentencia Pauli, quam defendimus, quod fide accipiamus remissionem peccatorum propter Christum, quod fide mediatorem Christum opponere debeamus irae Dei, non opera nostra. Nec perturbentur piae mentes, etiamsi Pauli sentencias calumnientur aduersarij. Nihil tam simpliciter dicitur, quod non queat deprauari cauillando. Nos scimus hanc, quam diximus, veram et germanam sentenciam Pauli esse, scimus hanc nostram sentenciam pijs conscientijs firmam consolationem afferre, sine qua nemo consistere in iudicio Dei queat. Itaque repudientur illae Pharisaicae opiniones aduersariorum, quod non accipiamus fide remissionem peccatorum, sed quod oporteat mereri dilectione nostra et operibus, quod dilectionem nostram et opera nostra irae Dei opponere debeamus. Haec doctrina legis est, non Euangelij, quae fingit prius hominem lege iustificari, quam per Christum reconciliatus sit Deo, cum Christus dicat, Sine me nihil potestis facere. Item, Ego sum vitis vera, vos palmites. Verum aduersarij fingunt nos esse palmites, non Christi, sed Moisi. Prius enim volunt lege iustificari, dilectionem nostram 25) et opera offerre Deo, quam reconcilientur Deo per Christum, quam sint palmites Christi. Paulus contra contendit legem non posse fieri sine Christo. Ideo promissio prius accipienda est, vt fide reconciliemur Deo, propter Christum, quam legem facimus. Haec satis perspicua esse pijs conscientijs existimamus. Et hinc intelligent, Cur supra professi simus iustificari homines 26) fide, non dilectione, quia oportet nos opponere irae Dei, non nostram dilectionem, aut opera, aut confidere nostra dilectione ac operibus, sed Christum mediatorem. Et prius oportet apprehendere promissionem remissionis peccatorum, quam legem facimus.

Postremo, quando erit pacata conscientia, Si ideo accipimus remissionem peccatorum, quia nos diligimus, aut legem facimus? Semper enim accusabit nos lex, quia nunquam legi Dei satisfacimus, Sent inquit Paulus. Lex iram operatur, Chrysostomus quaerit de poenitencia, vnde certi reddamur, peccata nobis remissa esse. Quaerunt et in sen-

Diximus quas ob causas posuerimus has duas partes poenitenciae contricionem et fidem. Idque hoc fecimus libentius, quia circumferuntur multa dicta de poenitencia quae truncata citantur ex Patribus, quae ad obscurandam fidem detorserunt aduersarij. Talia sunt, poenitencia est mala praeterita plangere, et plangenda iterum non committere. Item, Poenitencia est quaedam dolentis vindicta, puniens in se quod dolet se commisisse. In his dictis nulla fit mentio fidei, Ac ne in scholis quidem, cum interpretantur, aliquid de fide additur. Quare nos eam, vt magis conspici doctrina fidei posset, inter partes poenitenciae numerauimus. Nam illa dicta, quae contricionem aut bona opera requirunt, et nullam fidei iustificantis mencionem faciunt, periculosa esse, res ipsa ostendit. Et merito desiderari prudencia in istis potest qui centones illos sentenciarum et decretorum congesserunt. Nam cum Patres alias de alia parte poenitenciae loquantur, non tantum de vna parte, sed de vtraque, hoc est, de contricione et fide, excerpere et

ارزون <mark>سنجا</mark>

tentijs eadem de re aduersarij. Hoc non potest explicari, non possunt conscientiae reddi tranquillae, nisi sciant mandatum Dei esse, et ipsum Euangelium, vt certo statuant propter Christum gratis remitti peccata, nec dubitent sibi remitti. Si quis dubitat, is, vt Iohannes ait, accusat promissionem diuinam mendacij. Hanc certitudinem fidei nos docemus requiri in Euangelio. Aduersarij relinquunt conscientias incertas et ambigentes. Nihil autem agunt conscientiae ex fide, cum perpetuo dubitant, vtrum habeant remissionem. Quomodo possunt in hac dubitatione inuocare Deum? quomodo possunt statuere, quod exaudiantur? Ita tota vita est sine Deo, et sine vero cultu Dei. Hoc est quod Paulus inquit, peccatum esse quidquid non fit ex fide, Et quia in hac dubitatione perpetuo versantur, nunquam experiuntur quid sit fides. Ita fit yt ad extremum ruant in desperationem. Talis est doctrina aduersariorum, doctrina legis, abrogatio Euangelij, doctrina desperationis. Nunc libenter omnibus bonis viris permittimus iudicium de hoc loco poenitenciae, nihil enim habet obscuri, vt pronuncient, vtri magis pia et salubria conscientijs, docuerint, nos, an aduersarij. Profecto non delectant nos hae dissensiones in Ecclesia, quare nisi magnas et necessarias causas haberemus dissenciendi ab aduersarijs, summa voluntate taceremus. Nunc cum ipsi manifestam veritatem damnent, 27) non est integrum nobis deserere 28) causam non nostram, sed Christi et Ecclesiae.

<sup>24)</sup> nimis] Ed. 4.: minus

<sup>25)</sup> nostram | Editt. 2-4.: suam

<sup>26)</sup> homines] Ed. 4.; hominem.

<sup>27)</sup> damnent,] Ed. 4.: damnent,

<sup>[ 28)</sup> deserere] Ed. S.: disserere

conjungere sentencias profuisset. Nam Tertullianus egregie de fide loquitur, amplificans iusiurandum illud apud Prophetam. Viuo ego, dicit Dominus, nolo mortem peccatoris, sed vt conuertatur 29) et viuat. Quia enim iurat Deus, nolle se mortem peccatoris, ostendit requiri fidem, vt iuranti credamus, et certo statuamus cum nobis ignoscere. Magna debet esse autoritas apud nos promissionum diuinarum per sese. At haec promissio etiam iureiurando confirmata est. Quare siquis non statuit sibi ignosci, is negat Deum verum iurasse, qua blasphemia atrocior nulla excogitari potest. Sic enim ait Tertullianus. Inuitat premio salutem, iurans etiam, Viuo dicens, 80) cupit sibi credi. O beatos quorum causa iurat Deus. O miserrimos, si nec iuranti Domino credimus. Atque hic sciendum est, quod haec fides debeat sentire, quod gratis nobis ignoscat Deus propter Christum, propter suam promissionem, non propter nostra opera, contricionem, confessionem, aut satisfactiones. 81) Nam si fides nitatur his operibus, statim fit incerta, quia conscientia paulda videt hacc opera indigna esse. Ideo praeclare ait Ambrosius de poenitentia. Ergo et agendam poenitentiam, et tribuendam veniam credere nos conuenit, vt veniam tamen tanquam ex fide speremus, tanquam ex syngrapha fides impetrat. Item fides est quae peccata nostra cooperit. Extant itaque sentenciae apud Patres, non solum de contricione et operibus, sed etiam de fide. Verum aduersarij, cum neque naturam poenitentiae intelligant, neque sermonem Patrum, excerpunt dicta de parte poenitentiae, videlicet de operibus, Alibi dicta de fide, cum non intelligant 82), practereunt.

## DE CONFESSIONE ET SATISFACTIONE.

Boni viri facile iudicare \*\*s) possunt, plurimum referre, vt de superioribus partibus, videlicet contricione et fide, conseruetur vera doctrina. Itaque in his locis illustrandis semper plus versati sumus, de confessione et satisfactionibus non admodum rixati sumus. Nam et nos confessionem retinemus praecipue propter Absolutionem, quae est verbum Dei, quod de singulis autoritate diuina pronunciat potestas clauium. Quare impium esset ex Ecclesia priuatam Absolutionem tollere. Neque quid sit

remissio peccatorum, aut potestas clauium intelligunt, si qui prinatam Absolutionem aspernantur. Caeterum de enumeratione delictorum in confessione supra diximus, quod senciamus eam non esse iure diuino necessariam, Nam quod obijciunt quidam, ludicem prius debere cognoscere causam, priusquam pronunciat, hoc nihil ad hanc rem pertinet, 84) quia ministerium absolutionis, beneficium est, seu gratia, non est iudicium seu lex. Itaque ministri in Ecclesia habent mandatum remittendi peccata, non habent mandatum cognoscendi occulta peccata. Et quidem absoluunt ab his quae non meminimus, quare absolutio quae est vox Euangelij remittens peccata et consolans conscientias, non requirit cognitionem. 84) Et ridiculum est huc transferre dictum Salomonis, Diligenter cognosce 85) vultum pecoris tai. Nihil enim dicit Salomon de confessione, sed tradit Oeconomicum praeceptum patri familias, vt vtatur suo, et abstineat ab alieno, et iubet eum res suas diligenter curare, ita tamen, ne studio augendarum facultatum, occupatus animus, abijciat timorem Dei, aut fidem, aut curam verbi Dei. Sed aduersarij nostri mirifica Metamorphosi transformant dicta scripturae, in quaslibet sentencias. Hic cognoscere significat eis audire confessiones. Vultus non externam conversationem, sed arcana conscientiae. Pecudes significant homines. Sane bella est interpretatio, et digna istis contemptoribus studiorum eloquentiae. Quod si velit aliquis per similitudinem transferre praeceptum a patre familias ad pastorem Ecclesiae, certe vultum debebit interpretari de externa conuersatione. Haec similitudo magis quadrabit, Sed omittamus ista. Aliquoties fit in Psalmis mentio confessionis, vt, Dixi, confitebor aduersum me iniusticiam meam Domino, et tu remisisti iniquitatem peccati mei. Talis confessio peccati, quae Deo fit, est ipsa contricio. Nam cum Deo fit confessio, corde fieri necesse est, non solum voce, sicut fit in scenis ab histrionibus. Est igitur talis confessio, contricio, in qua sencientes iram Dei, confitemur Deum iuste irasci, nec placari posse nostris operibus, Et tamen

<sup>29)</sup> convertatur] Ed. 3. typ. err.: convertantur

<sup>30)</sup> dicens,] Ed. 8.: (dicens)

sut satisfactiones.] Editt. 2—4.: satisfactionem aut dilectionem.

<sup>32)</sup> intelligant, Editt. 2-4.: intelligant,

<sup>88)</sup> indicare] Ed. 3. typ. er.: indicari

<sup>34)</sup> quia ministerium absolutionis — — non requirit cognitionem.] Editt. 2—4.: quia Absolutio est executio alieni benedicij, non est iudicium. Christus enim dedit mandatum remittendi peccata, Id mandatum exequuntur ministri. Non habent mandatum de cognoscendis occultis, Hoc intelligi potest ex eo, quia infinita peccata remittunt, quae nec nos ipsi meminimus, quibus remittuntur. Et si penderet remissio ex cognitione, tota res esset incerta. Caeterum in his delictis quae publice nota sunt, qualem habeat Iurisdictionem Ecclesia, id non pertinet ad praesentem disputacionem. Nam hace quia nota sunt, nominatim accusantur, et postea nominatim remittuntur, si autor uelit recipi absoluciones.

<sup>35)</sup> cognosce] Ed. 4.: cognoscere

quaerimus misericordiam, propter promissionem Dei. Talis est haec confessio, Tibi soli peccaui, vt tu instificeris, et vincas cum iudicaris, id est, fateor me peccatorem esse, et meritum aeternam iram, nec possum opponere meas iusticias, mea merita tuae irae. Ideo pronuncio te iustum esse cum condemnas 86) et punis nos. Pronuncio te vincere, quando hypocritae iudicant te, quod sis iniustus, qui ipsos punias aut condemnes bene meritos. 87) Imo nostra merita non possunt opponi tuo iudicio, sed ita instificabimur, si tu instifices, si tu reputes nos instos per misericordiam tuam. Fortassis et lacobum citabit aliquis. Confitemini vicissim delicta, Sed hic non loquitur de confessione sacerdotibus facienda, sed in genere de reconciliatione fratrum inter se. lubet enim mutuam esse confessionem.

Porro aduersarij nostri multos doctores receptissimos 28) damnabunt, si contendent enumerationem delictorum in confessione necessariam esse Iure diuino. Quanquam enim confessionem probamus et quandam examinationem prodesse iudicamus, vt institui homines melius possint, tamen ita moderanda res est, ne conscientijs inijciantur laquei, quae nunquam erunt tranquillae, si existimabunt se non posse consequi remissionem peccatorum, nisi facta illa scrupulosa enumeratione. Hoc certe falsissimum est quod aduersarij posuerunt in confutacione quod confessio integra sit necessaria ad salutem. Est enim impossibilis. Et quales laqueos hic inijciunt conscientiae, cum requirunt integram confessionem? Quando 80) enim statuet conscientia integram esse confessionem? Apud scriptores Ecclesiasticos fit mentio confessionis, sed hi non loquantur de hac enumeratione occultorum delictorum, sed de ritu publicae poenitenciae. Quia enim lapsi aut famosi non recipiebantur, sine certis satisfactionibus, ideo confessionem faciebant isti apud presbyteros, vt pro modo delictorum praescriberentur eis satisfactiones. Haec tota res nihil simile habuit huic enumerationi de qua nos disputamus. Confessio illa fiebat non quod sine ea non posset fieri remissio peccatorum coram Deo, Sed quod non poterant satisfactiones praescribi nisi prius cognito 40) genere delicti. Nam alia delicta habebant alios Canones.

Et ex illo ritu publicae 41) poenitenciae reli-

quum habemus etiam nomen satisfactionis. Nolebant enim sancti Patres recipere lapsos ant famosos, nisi prius cognita et spectata poenitencia eorum, quantum fieri poterat. Et huius rei multae videntur fuisse causae. Nam ad exemplam pertinebat, castigare lapsos, sicut et glesa in Decretis admonet, et indecorum erat, homines famosos statim admittere ad communionem. Hi mores diu iam antiquati sunt, Nec necesse est cos restituere, quia non sunt necessarij ad remissionem peccatorum coram Deo. Neque hoc senserunt Patres, mereri homines remissionem peceatorum per tales mores. aut talia opera. Quanquam hacc spectacula imperitos solent fallere, vt putent se per hace opera mereri remissionem peccatorum coram Deo. Verum siquis sic 42) sensit, ludaice et gentiliter sensit. Nam et ethnici babuerunt quasdam expiationes delictorum per quas fingebant se reconciliari Deo. Nunc autem more antiquato, manet nomen 48) satisfactionis, et vestigium moris, 44) qued in confessione praescribuntur certae satisfactiones, quas definiunt esse opera non debita, Nos vocamus satisfactiones Canonicas. De his sic sentimus, sicut de enumeratione, quod satisfactiones Canonicae non sint necessariae lure diuino ad remissionem peccatorum. Sicut neque illa spectacula vetera satisfactioname in poenitencia publica Iure divino necessaria fuerunt ad remissionem peccatorum. Retinenda est enim sentencia de fide, quod fide consequamur remissionem peccatorum propter Christum, non propter nostra opera praecedentia aut sequentia. Et nos ob hanc causam praecipue de satisfactionibus disputauimus, ne susciperentur ad obscurandam iusticiam fidei, neue existimarent homines se propter illa opera consequi remissionem peccatorum. Et adiuuant errorem multa dicta quae in scholis iactantur, quale est quod in definitione satisfactionis ponunt, fieri eam ad placandam diuinam offensam.

Sed tamen fatentur aduersarij, quod satisfactiones non prosint ad remissionem culpae. Verum fingunt satisfactiones prodesse ad redimendas poenas, seu purgatorij, seu alias. Sic enim docent in remissione peccati Deum remittere culpam. Et tamen quia conuenit iusticiae diuinae punire peccatum, mutare poenam aeternam in poenam temporalem. Addunt amplius, partem illius temporalis poenae remitti potestate clauium, reliquum autem redimi per satisfactiones. Nec potest intelligi quarum poenarum pars remittatur potestate clauium, nisi dicant partem poenarum purgatorij remitti, qua ex re se-

<sup>36)</sup> condemnas] Ed. 3.: condemnes

<sup>37)</sup> meritos.] Ed. 4. typ. err.: mericos.

<sup>38)</sup> receptissimos] Ed. 4. male: receptislimos

<sup>36)</sup> Quando] Ed. 3.: Quomedo, Ed. 4.: Quoando

<sup>40)</sup> cognito] Ed. 4. typ. err.: cognita

<sup>41)</sup> publicae] Ed. 3.: publice

<sup>42)</sup> sic] Ed. 8. male: hie

<sup>43)</sup> nomen] Ed. 4. typ. err.: momen

<sup>44)</sup> moris] Ed. 4. male: mortis

queretur, satisfactiones tantum esse poenas redimentes purgatorium. Et has satisfactiones dicunt valere, etiam si fiant ab his qui relapsi sunt in peccatum mortale, quasi vero diuina offensa placari queat ab his qui sunt in peccato mortali. Haec tota res est commenticia, recens conficta, sine autoritate scripturae et veterum scriptorum Ecclesiasticorum. Ac ne Longobardus quidem de satisfactionibus hoe modo loquitur. Scholastici viderunt in Ecclesia esse satisfactiones, Nec animaduerterunt illa spectacula instituta esse tum exempli causa, tum ad probandos hos qui petebant recipi ab Ecclesia. In summa, non viderunt esse disciplinam, et rem prorsus politicam. Ideo supersticiose finxerunt eas, non ad disciplinam coram Ecclesia, sed ad placandum Deum valere. Et sicut alias saepe incommode commiscuerunt 46) spiritualia et πολιτικά, idem accidit et in satisfactionibus. Atqui glosa in Canonibus aliquoties testatur has obseruationes institutas esse propter disciplinam Ecclesiae.

Videte autem quomodo in confutacione quam ausi sunt obtrudere Caes. Maiestati probent haec sua figmenta. Multa dicta ex scripturis citant, vt fucum imperitis faciant, quasi haec res habeat autoritatem ex scripturis, quae adhuc Longobardi tempore ignota erat. Allegant has sentencias. Facite fructus dignos poenitenciae. Item exhibete membra vestra seruire iusticiae. Item Christus praedicat poenitenciam. Agite poenitenciam. Item Christus fubet Apostolos poenitentiam praedicare. Et Petrus praedicat poenitenciam Actu. ij. Postea citant quaedam dicta Patrum et Canones. Et concludunt, 46) satisfactiones in Ecclesia contra expressum Euangelium et Conciliorum et Patrum decreta abolendae non sunt, quin imo absoluti a sacerdote iniunctam poenitenciam perficere debent, illud Pauli sequentes. Dedit semetipsum pro nobis, vt redimeret nos ab omni iniquitate et mundaret sibi populum acceptabilem, sectatorem bonorum operum.

Deus perdat istos impios Sophistas, tam sceleste detorquentes verbum Dei ad sua somnia vanissima. Quis bonus vir non commoueatur indignitate tanta? Christus inquit. Agite poenitenciam. Apostoli praedicant poenitenciam, Igitur poenae aeternae compensantur poenis purgatorij, 47) Igitur claues habent mandatum remittendi partem poenarum purgatorij, Igitur satisfactiones redimunt poenas purgatorij. Quis docuit istos 48) asinos hanc Dialecticam? Sed haec neque Dialectica, neque

Sed speramus apud bonos viros has calumnias parum profecturas esse. Et Dons tantam impudenciam ac maliciam non din feret. Nec viliter consulit suae dignitati Romanus Pontifex, quod tales Patronos adhibet, quod rem maximam iudicio horum Sophistarum permittit. Nam cum nos in confessione fere summam doctrinae Christianae vniuersae complexi simus, adhibendi fuerant iudices de tantis. tam multis, et tam varijs negocijs pronunciaturi, quorum doctrina et fides probatior esset quam horum Sophistarum, qui hanc confutacionem scripserunt. 51) Idque te Compegi pro tua sapientia prouidere decebat, ne quid in tantis rebus isti scriberent, quod aut hoe tempore, aut ad posteros videatur posse minuere Romanae sedis existimationem. Si Romana sedes censet acquum esse, vt omnes gentes agnoscant cam pro magistra fidei, debet operam dare, vt docti et integri viri de religionibus cognoscant. Quid enim iudicabit mundus. si quando proferetur in lucem, scriptum aduersariorum, quid iudicabit posteritas, de his calumniosis iudicijs? Vides Campegi haec esse postrema tempora, in quibus Christus praedixit plurimum periculi fore religioni. Vos igitur qui tanquam in specula sedere, et gubernare religiones debetis, his temporibus oportuit singularem adhibere tum prudentiam tum diligentiam. Multa sunt signa, quae nisi prouideritis, minantur mutacionem Romano statui, Et erras, si tantum vi et armis existimas Ecclesias retinendas esse. Doceri de religione postulant homines. Quam multos esse existimas, non tantum in Germania, sed etiam in Anglia, in Hispania, in Gallijs, in Italia, denique in ipsa vrbe Roma, qui quoniam vident exortas esse de maximis rebus controuersias, dubitare alicubi incipiunt, et taciti indignantur, quod has tantas res rite cognoscere et iudicare recusatis, quod non explicatis ambigentes conscientias, quod tantum iubetis nos armis opprimi ac deleri. Multi<sup>52</sup>) sunt bom viri, quibus haec dubitacio, morte acerbior est. 49)

Sophistica est, sed est Sycophantica. Ideo allegant hanc vocem. Agite poenitenciam, vt cum tale dictum contra nos citatum imperiti audiunt, concipiant opinionem nos totam poenitenciam tollere. His artibus alienare animos, et inflammare odia 49) conantur, vt conclament contra nos imperiti, tollendos esse e medio tam pestilentes haereticos, qui improbent 50) poenitenciam.

<sup>46)</sup> commiscucrant) Bd. 3. typ. err.: commiscucrat

<sup>46)</sup> Et concludunt, Editt. 2-4: Et concludunt his verbie.

<sup>47)</sup> poemis purgetorij,] Editt. 2.-4.: antisfactionibus nostris,

<sup>45)</sup> istes] Ed. & typ. err.: isto

<sup>49)</sup> odia] Ed. 3.: odio

<sup>50)</sup> improbent] Ed. 4.: improbant

<sup>51)</sup> fides probatior esset quam --- scripserunt.] Editt. 3-4. fides bonis uiris probaretur.

<sup>52)</sup> Multi] Editt. 2-4.: Multi autom

<sup>53)</sup> quibus hace dubitacio, morte sembior est.] Bilit. 9-4.

Non 64) satis expendis, quanta res sit Religio, si bonos viros leuiter existimas angi, sicubi incipiunt ambigere de aliquo dogmate. Et haec dubitacio non potest non parere summam odij acerbitatem, aduersus illos, qui cum mederi conscientijs debebant, obsistunt, quo minus explicari res possit. Non hic dicimus Dei iudicium vobis pertimescendum esse, Nam hoc leuiter curare Pontifices putant, qui cum ipsi teneant claves, scilicet patefacere sibi coelum, cum velunt, possunt. De hominum iudicijs, deque tacitis voluntatibus omnium gentium loquimur, quae profecto hoc tempore requirunt, vt haec negocia ita cognoscantur, atque constituantur, vt sanentur bonae mentes, et a dubitacione liberentur. Quid enim futurum sit, si quando eruperint 55) odia illa aduersus vos, pro tua sapientia facile iudicare potes. Verum hoc beneficio deuincire omnes gentes vobis poteritis, quod omnes sani homines, summum et maximum iudicant, si dubitantes conscientias sanaueritis. Haec non eo diximus quod nos de nostra confessione dubitemus, Scimus enim eam veram, piam, et pijs conscientijs vtilem esse, Sed credibile est passim multos esse, qui non de leuibus rebus ambigunt, nec tamen audiunt idoneos Doctores qui mederi conscientijs ipsorum possint.

Sed redeamus ad propositum, scripturae citatae ab aduersarijs prorsus nihil loquuntur de Canonicis satisfactionibus et de opinionibus Scholasticorum, cum constet eas nuper natas esse. Quare mera calumnia est, quod detorquent scripturas ad illas suas opiniones. Nos dicimus quod poenitenciam hoc est conversionem seu regenerationem, boni fructus, bona opera, in omni vita sequi debeant. Nec potest esse vera conuersio, aut vera contricio, vbi non sequentur mortificationes carnis, et boni fructus. Veri terrores, veri dolores animi, non patiuntur corpus indulgere voluptatibus, et vera fides non est ingrata Deo, nec contemnit mandata Dei. Denique nulla est interior poenitencia, nisi foris pariat etiam castigationes carnis. Et hanc dicimus esse sentenciam Iohannis, cum ait. Facite fructus dignos poenitenciae. Item Pauli, cum ait. Exhibete membra vestra, seruire iusticiae, sicut et alibi inquit. Exhibete corpora vestra, hostiam vinam, sanctam etc., Et cum Christus inquit. Agite poenitenciam, certe loquitur de tota poenitencia, de tota nouitate vitae, et fructibus, non loquitur de illis hypocriticis satisfactionibus, quas fingunt Scholastici tum quoque valere ad compensationem poenae purgatorij, aut aliarum poenarum, cum fiunt ab his qui sunt in peccato mortali.

Ac multa colligi argumenta possunt, quod haec dicta scripturae nullo modo pertineant ad Scholasticas satisfactiones. Isti fingunt satisfactiones esse opera indebita, Scriptura autem in his sentencijs requirit opera debita. Nam haec vox Christi est vox praecepti, Agite poenitenciam, Item, Aduersarij scribunt confitentem, si recuset suscipere satisfactiones, non peccare, sed persoluturum esse has poenas in purgatorio. Iam hae sentenciae sine controuersia, praecepta sunt ad hanc vitam pertinencia, Agite poenitenciam, facite fructus dignos poenitenciae, Exhibete membra vestra seruire iusticiae. Quare non possunt detorqueri ad satisfactiones, quas recusare licet. Non enim licet recusare praecepta Dei. Tertio, Indulgentiae remittunt illas satisfactiones, vt docet Cap. Cum ex eo, de poenitencijs et remission. 56) At indulgentiae non soluunt nos illis praeceptis. Agite poenitenciam, facite fructus dignos poenitenciae. Itaque manifestum est male detorqueri illa dieta scripturae ad Canonicas satisfactiones. Videte porro quid sequatur. Si poenae purgatorij sunt satisfactiones seu satispassiones, aut satisfactiones sunt redemptio poenarum purgatorij, num etiam hae sentenciae praecipiunt vt animae castigentur in purgatorio? ld cum sequi necesse sit ex aduersariorum opinionibus, hae sentenciae nouo modo interpretandae erunt, Facite fructus dignos poenitenciae. Agite . poenitenciam, hoc est, paciamini poenas purgatorii post hanc vitam. Sed piget has ineptias aduersariorum pluribus reuellere. Constat enim scripturam loqui de operibus debitis, de tota nouitate 67) vitae, non de his obseruationibus operum non debitorum, de quibus loquuntur aduersarij. Et tamen his figmentis defendant ordines, venditionem Missarum et infinitas obseruationes, quod scilicet sint opera, si non pro culpa, tamen pro poena satisfacientia.

Cum igitur scripturae citatae non dicant, quod operibus non debitis poenae aeternae compensandae sint, temere affirmant aduersarij, quod per satisfactiones Canonicas poenae illae compensentur, Nec habent claues mandatum poenas aliquas commutandi, Item partem poenarum remittendi. 58)

qui facilius mortem, et omnia genera suppliciorum ferrent, quam ferunt hanc dubitacionem.

<sup>54)</sup> Non] Editt. 2-4.: Nec

<sup>55)</sup> eruperint? Ed. 3.: eripuerint

<sup>56)</sup> Cap. Cum ex eo, de poenitencijs et remission.] hoc caput ordiens a verbis: Cum ex eo legitur in Decretalium Gregorii IX. lib. V. tit. XXXVIII. de poenitentiis et remissionibus, cap. 14. (vide Corp. iur. canon. ed. Richter P. II, p. 853.).

<sup>57)</sup> nouitate] Ed. 3. typ. err.: nouitatae

<sup>58)</sup> Nec habent claues mandatum — partem poenarum remittendi.] Editt. 2—4.: Practures cum certissimum sit remissio-

Vhi enim leguntur hace in scripturis? Christus de remissione peccati loquitur, cum ait. Quidquid solueritis 59) etc. quo remisso 60) sublata est mors acterna, et reddita vita acterna. Neque hic loquitur de imponendis poenis, quidquid ligaueris. Sed de retinendis peccatis illorum qui non conuertuntar. Sed dictum Longobardi de parte poenarum remittenda, sumptum est a Canonicis poenis. Harum partem remittebant pastores. Quanquam igitur sentimus, quod poenitencia debeat bonos fructus parere propter gloriam et mandatum Dei. Et boni fructus habent mandata Dei, vera ieiunia, verae orationes, verae elemosynae etc. tamen hoc nusquam reperimus in scripturis sanctis, quod poenae aeternae non remittantur nisi propter poenam purgatorij, aut satisfactiones Canonicas, hoc est, propter certa quaedam opera non debita, aut quod potestas clauium habeat mandatum commutandi poenas, aut partem remittendi. Haec probanda erant aduer-

Praeterea mors Christi non est solum satisfactio pro culpa, sed etiam pro acterna morte, iuxta illud. Ero mors tua, o mors. Quid est igitur monstri, dicere, quod Christi satisfactio redimat culpam. Nostrae poenae redimant mortem aeternam, vt iam illa vox, Ero mors tua, intelligi debeat, non de Christo, sed de nostris operibus, et quidem non de operibus a Deo praeceptis, sed de frigidis quibusdam obseruationibus excogitatis ab hominibus. Et dicuntur mortem abolere, etiam cum fiunt in peccato mortali. Incredibile est, quanto cum dolore has ineptias aduersariorum recitemus, quas qui expendit, non potest non succensere istis doctrinis daemoniorum, quas sparsit in Ecclesia diabolus, vt opprimeret cognitionem legis, et Euangelij, poenitenciae, et viuificationis, et beneficiorum Christi. Nam de lege sic dicunt, Deus condescendens nostrae infirmitati, constituit homini mensuram eorum ad quae de necessitate tenetur, quae est obseruatio praeceptorum, vt de reliquo, id est, de operibus supererogationis possit satisfacere de commissis. Hic fingunt homines legem Dei ita facere posse, vt plus etiam, quam lex exigit facere possimus. Atqui scriptura vbique clamat, quod multum absimus ab illa perfectione, quam lex requirit. Sed isti fingunt legem Dei contentam esse externa et ciuili iusticia, non vident eam requirere veram dilectionem Dei ex toto corde, etc. damnare totam concupiscentiam in natura. Itaque nemo tantum

facit, quantum lex requirit. Ridiculum igitur est. quod fingunt nos amplius facere posse. Quanquam enim externa opera facere possumus, non mandata legi Dei, tamen illa est vanz et impia fiducia, quod legi Dei sit satisfactum. Et verae orationes, verae elemosynae, vera ieiunia, habent praecepta Dei, Et vbi habent praeceptum Dei, non possunt sine peccato omitti. Verum illa opera quatenne non sunt praecepta lege Dei, sed habent certam formam ex humano praescripto, sunt opera traditionum humanarum, de quibus Christus dicit, Frustra colunt me mandatis hominum, vt certa iciunia, instituta non ad carnem cohercendam, sed vt per id opus reddatur honos Deo, vt ait Scotus, et compensetur mors acterna. Item certus numerus precum, oertus modus elemosynarum, cum ita fiunt, vt ille modus, sit cultus ex opere operato, reddens honorem Deo. et compensans mortem aeternam. Tribuunt enim his ex opere operato satisfactionem, quia docent quod valeant etiam in his qui sunt in peccato mortali. Iam illa longius recedunt a praeceptis Dei. peregrinationes, et harum magna est varietas, alius facit iter cataphractus, alius facit iter nudis pedibus. Haec vocat Christus inutiles cultus, quare non. prosunt ad placandam offensam Dei, vt aduersarij loquuntur. Et tamen haec opera magnificis titulis ornantur, vocantur opera supererogationis. Tribuitur eis honos, quod sint precium pro morte aeterna. Ita praeseruntur operibus praeceptorum Dei. In hunc modum lex Dei bisariam obscuratur, et quia putatur legi Dei satisfactum esse, per externa et ciulla opera, et quia adduntur traditiones humanae, quarum opera praeferuntur operibus legis disinae. Deinde obscuratur poenitencia et gratia. Nam mors aeterna non redimitur illa compensatione operum, quia est ociosa, nec degustat in praesentia mortem. Alia res opponenda est morti cum tentat nos. Sicut enim ira Dei fide in Christum vincitur, ita vincitur mors fide in Christum, Sicut Paulus ait. Deo gratia, qui dat nobis victoriam per Dominum nostrum lesum Christum, non inquit, qui dat nobis victoriam, si aduersus mortem opponamus satisfactiones nostras. Aduersarij ociosas speculationes tractant de remissione culpae, nec vident quomodo in remissione culpae, liberetur cor ab ira Dei. et a morte aeterna, per fidem in Christum. Cum igitur mors Christi sit satisfactio pro morte aeterna, et cum ipsi aduersarij fateantur illa opera satisfactionum esse opera non debita, sed opera traditionum humanarum, de quibus Christus inquit, quod sint inutiles cultus, tuto possumus affirmare, quod satisfactiones Canonicae non sint necessariae 61) Iure diuino, ad remissionem culpae aut poenae aeternae, aut poenae purgatorij.

nem peccatorum gratuitam esse, seu gratis propter Christum donari, sequitur non requiri satisfactiones. Et Enangelium habet mandatum gratis remittendi peccata, non imponendi pecnas, et nouas leges, aut partem poenarum imponendi parte remissa.

<sup>59)</sup> solucritis] Editt. 2-4.: solucris

<sup>60)</sup> remisso] Ed. 4. typ. err.: remisio

<sup>61)</sup> necessariae] Ed. 3.: necessarie

Bed oblicium adversarly, vindictam sea poenam necestariam esse ad poenitenciam, quia Augustinus ale. Poenitenciam esse vindictam punientem etc. 🖛 Concedimus vindletam sea poenam in poenitencia necessariam esse, non tanquam meritum sets preclum sicut adversarij fingunt satisfactiones, sed vindicta formaliter est in poenitencia, hoc est, quia ipsa regeneratio fit perpetua mortificatione vetustatis. 92) Sit sane belle dictum a Scoto poenitentiam appellari quasi poenae tenentiam, 48) Sed de qua poena, de qua vindicta loquitur Augustinus, certe de vera poena, de vera vindicta, scilicet de contritione, de veris terroribus. Neque hie excludimus mortificationes externas corporis, quae sequuntur veros animi dolores. (5) Longe (4) errant aduersarii, wi verius poenam esse iudicant satisfactiones Catronicas, quam veros terrores in corde. Stultissimum est nomen poenae detorquere ad illas 65) frigidas satisfactiones, non referre ad illos horribiles terrores conscientiae, de quibus at David. Circumdederunt me dolores mortis etc. Quis non malit loricatus et cataphractus quaercre templum Incohi, Basilicam Petri, etc. 65) quam 67) sustinere iliam ineffabilem vim doloris, quae est etiam in mediocribus, si sit vera poenitencia.

At inquiunt, convenit insticiae Dei punire peccatum. Certe panit in contritione, cum in illis terroribus iram suam ostendit. Sicut significat David

cum orat. Domine ne la farore tue arguas une. Et Ieremias Cap. x. Corrige me Domine. Veruntamen in indicio, non in furore, we ad ribilum redigas me. Hic sane de acerbissimis poenis loquitur. Ex fatentur aduersarij contrictonem posse tantam esse, vt non requiratur satisfactiv. Verlus igitur contricio poena est, quam satisfactio. Praeterea subjecti sunt sancti morti et omnibus communibus afflictionibus, sieut ait Petrus I. Petri iiij. Quia tempus est incipere ludicium a viemo Dei. Si autem primum a nobis, qualis erit tinis istorem qui non credunt Euangelio. Et vt hae afflictiones plaerumque sint poenae peccatorum, tamen in pijs habent alium finem potiorem, sellicet, yt exerceant eos, vt inter tentaciones discant quaerere auxilium Dei, agnoscant diffidenciam cordium morem etc. sicut Paulus de se inquit ij. Corinth. 1. Sed tpsi in nobis sentenciam mortis habrimus, ne confideremus nobis ipsis, sed Deo excitanti mortuos. Et Esaias ait. Angustia in qua clamant, disciplina tua est ipsis, hoc est, Afflictiones sunt disciplina qua Deus exercet sanctos. Item. Afflictiones propter praesens peccatum infliguntur, quia in sanctis mortificant et extinguunt concupiscentiam, vt. renouari spirita possint, sicut ait Paulus Roma. viij. Corpus mortuum est propter peccatum, id est, mortificatur propter praesens peccatum quod adhuc in carne reliquem est. Et mors ipsa seruit ad hoc, vt abolent hanc carnem peccasi, vt prorsus noui resurgamus. Neque iam in morte credentis postquam fide terrores mortis vicit, ille aculeus est, et sensus irae, de quo dicit Paulus. Aculeus mortis peccatum est, Potencia vero peccati, lex. Illa potencia peccati, ille sensus irae, vere est poena donec adeat, more sine illo sensu like, proprie non est poena. Porro satisfactiones Canonicae non pertinent ad has poemas, quis aduersarij dicunt, potestate claufum remitti aliquam partem poenarum. Item claues faxta ipsos condonant satisfactiones et poenas, quarum causa fiunt satisfactiones. At constat illas afflictiones communes non tolli potestate clauium. Et si de his poenis volunt intelligi, quare addunt quod in purgatorio oporteat satisfacere.

[Hic locus, qui sepra p. 563. An. 26. orditur a verbis: At inquiunt, convenit insticine Dei, et hic finitur verbis: in purgatorio oportent satisfacere. in Editt. 2—4. sie retructatus est:

At inquiunt, conuenit iusticiae Dei punire peccatum. Primum quod disputant, quod conueniat punire peccatum, satis ostendunt se contemnere Christi beneficium. Constituit Deus precium pro nostris peccatis, non nostras poenas, non nostras satisfactiones, sed mortem filij sui. Quae tandem insenia est, praeferre nostras satisfactiones, satisfactioni Christi? Deinde ut maxime puniat Deus, tamen senciendum est remissionem peccatorum non deberi propter illam poenam, et ne iniaria afficiatur

<sup>69)</sup> Tottetdistus vindictain seu poéntum 🛶 🛶 perpetua teor-Chiationie vetuetatia ditt. 3-4.: Siout alibi quoties opera praecipiuntur, interpretantur ea adversarij satisfactiones et propiciationes esse, ita hic quia fit poenae mentio, detorquent eam ad satisfactionem, Augustinus non hoc sensit dolorem in poemitentia, precium esse propter quod debentur remissio peccatorum, Sciebat enim gratis remitti peccata propter Christum, Sciebat Christi mortem sacrificium esse pro peccatis nostris. Quidquid igitur, de uindicta, de poenis citatur, semper ita accipi debet, ne gratuitam remissionem peccatorum exertat, ne obscuret meritum Christi, et abduest homines a fiducia Christi, ad fiduciam operum. Caeterum mindictam concedimus esse in poenitentia, non ut precium, sed uindicta formaliter est in poenitentia, quia ipsa regeneratio fit perpetua mortificatione netustatis nostrae. Sunt terrores, sunt et alij motus qui peccato frascuntar, sed his non debetur remissio. Imo si fides non accederet, hi dolores afferrent mortem acternam.

<sup>69)</sup> Sed de qua poena — veros animi dolores.] Editt. 2—4.: modo ut poena non intelligatur esse precium, pro quo debeatur remissio. Et Augustinus non loquitur de poenis, quas remittunt claues, quare non recte detorquetur hoc distum ad satisfactiones. De veris poenis, hoc est, de terroribus, et veris animi doloribus loquitur, qui existant in poenitentis. Neque tamen excludimus externam carnis nexationem, haec enim ueros animi dolores ultro sequitur.

<sup>64)</sup> Longe Editt. 2-4.: Ac longe

<sup>(5)</sup> illas | Editt. 2-4.: has

<sup>94)</sup> eta.] in Editt. 2-4. deest.

<sup>\$7)</sup> quam] Ed. 4. typ. err.: puam

henedicium Christi, et quia consulentia non poeset reddi pacata, si remissio non contingit gratis. Postremo ut maxime Deus puniat, tamen poenae illae nihil ad claues pertinent. Hae nec de imponendis, nec de remittendis illis poenis quae sunt opera Dei, mandatum habent.

Caeterum concedimus Deum punire peccata, primum in contricione, cum in illis terroribus iram seam ostendit, sicut significat Dauid cum orat, Domine ne in furore tuo arguas me. Et Ieremiae. Corripe me Domine, ueruntamen in iudicio, non in furore, ne ad nihilum redigas me. Hic sane de acerbissimis poemis loquitur. Et fatentur aduersarij contricionem posse tantam esse, ut non requiratur satisfactio. Verius igitar contricio poema est, quam satisfactiones Canonicae.

Secundo subjecti sunt sancti morti et alije communibus afflictionibus, Sicut ait Petrus. Tempus est incipere iudicium a domo Dei. Si autem primum a nobis, qualis erit finis istorum qui non credunt? Et ut hae afflictiones plerunque sint poenae peccatorum, tamen in pijs habent alium finem, indiguntar enim ad mortificandum praesens peccetum, quia in sanctis extinguant et mortificant concupiscentiam. Mors enim ad hoc reliqua est in sanctis, ut aboleat hanc naturam immundam. Ideo Paulus ait. Corpus mortuum est propter peccatum, id est, mortificatur [verla: propter pescatum, id est, mortificatur is Ed. 3. omises sunt.] propter praeseus peccatum quod adhus in earue reliquum est. Crux igitur non poena, sed exercitium est, et praeparatio ad renouationem, Nam cum mortificatur praeseus peccatum, cumque inter tentaelones discimus quaerere auxilium Dei, et experimur praesentiam Dei, magis magisque aguoscimus diffidentiam cordium nostrorum, et erigimus nos fide. Ita crescit nouitas spiritus. Sicut Paulus ait. Etsi exterior homo corrumpitur, tamen interior renouatur de die in diem. Item Esaias ait. Angustia in qua clamant, disciplina tua est ipsis. Praeteres mors tune uere [Ed. 4. mais: nerse] poens est, quando cor perterrefactum sentit iram Del, iuxta illud. Aculeus mortis peccatum est. Postquam autem in sanctis, fide terrores peccati superati sunt, mors sine illo sensu irae Dei proprie non est poena. Porro claues neque imponunt neque remittunt has poenas. Quare satisfactiones non pertinent ad has poenas. Claues enim non remittunt aut mortem aut partem afflictionum communium. Iam si has poenas compensant satisfactionibus, quare iubent in purgatorio satisfacere?]

Obijciunt de Adam, de Dauide, qui propter adulterium punitus est. Ex his exemplis faciunt vniuersalem regulam, quod singulis peccatis respondeant propriae poenae temporales in remissione peccatorum 68). Prius dictum est sanctos sustinere poenas, quae sunt opera Dei, sustinent contricionem seu terrores, sustinent et alias communes afflictiones, Ita sustinent aliqui proprias poenas a Deo impositas, exempli causa. Et hae poenae nihil pertinent ad claues, quia claues neque imponere, neque remittere eas possunt, sed Deus sine ministerio clauium imponit et remittit. Nec sequitur vniuersalis regula. Dauidi propria poena imposita est. Igitur praeter communes afflictiones, alia quaedam purgatorij poena est, in qua singulis peccatis singuli gradus respondent. Vbi docet hoc scriptura, non posse nos a morte acterna liberari, nisi per illem empenantiensm queterme poenarum praeter communes afflictiones? At contra saapissime docct nemissionem peccatorum gratia contingere propter Christum, Christum esse victerem peccati et mortis, quare non est assuendum meritum satisfactionis. Et quamuis afflictiones reliquae sint, tamen has interpretatur praesentis peecati mortificationes esse, non compensationes and ternae mortis, seu precia pro aeterna morte. Ich excusatur, quod non sit afflictus propter praeterita mala facta. Itaque afflictiones non semper sunt poenae, aut signa irae, Imo panidae conscientiae docendae sunt alins fines afflictionum potiores case, ne sentiant se a Deo reijei, si in afflictionibus nihil nisi poenam et iram Dei videant. Alij fines potiores sunt considerandi, quod Deus alienum epus faciat, vt suum opus facere possit etc. Sicut longs contione docet Esaias Cap. xxviij. Et cum discipuli interrogarent de coeco, quis peccasset. Iohannis ix. 69) respondet Christus, causam coecitatis cose, non pescatum, sed vt opera Dei in co manifestentur. Et apad Ieremiam dicitur, Quibas non erat indicium, bibentes bibent etc. Sicut Prophetae interfecti sunt, Iohannes Baptista, et alij sancti. Quare afflictiones non semper sunt poense pro certis factis praeteritis, sed sunt opera Dei destinuta ad nostram viilitatem, et vi potencia Del fiat conspectior in infirmitate nostra. Sie Paulus ait. Potencia Dei perficitur in infirmitate mea. Itaque corpora nostra debent esse hostiae, propter voluntatem Dei, ad obedientiam nostram declarandam, non ad compensandam mortem acternam, proqua aliud precium habet Deus, sciliest mortem filij sui. Et in hanc sentenciam interpretatur Gregorius ipsam etiam poenam Dauidis, cum ait. Si Deus propter peccatum illud fuerat comminatus, vt sic humiliarctur a filio, cur dimisso peccato quod erat ei comminatus implenit. Respondetur. remissionem illam peccati factam esse, ne homo ad percipiendam vitam impediretur aeternam. Subsecutum vero illud comminationis exemplam, vt pietas hominis etiam in illa hamilitate exerceretur atque probaretar. Sio et murtem corporis propter peccatum Deus homini inflixit, et post peccatorum remissionem propter exercendam insticiam non ademit, videlicet vi exerceatur et probetur fusticia istorum qui santificantur.

Neque vero tolluntur communes calamitates proprie per illa opera satisfactionum Canonicarum, hoc est, per illa opera traditionum humanarum quacipsi sic valere dicunt, ex opere operato, vt etiam si fiant in peccato mortali, tamen redimant poenas. Et cum obijcitur illud Pauli. Si nos iudicaremus

<sup>68)</sup> in remissionem peccatorum.] Editi. 2—4.: in imponenda potestate clauium.

<sup>69)</sup> iz.] Ed. 3.: none

ipei, non iudicaremur a Domine, verbum iudicare intelligi debet de tota poenitencia, et fructibus debitis, non de operibus non debitis. Aduersarij nestri dant poenas contemptae Grammatices, cum intelligunt iudicare, idem esse, quod cataphractum peregre ire ad S. Iacobum, aut similia opera. Iudicare significat totam poenitenciam, significat dammare peccata, Haec damnatio vere fit in contricione, mutacione vitae. Tota poenitencia, contricio, fides, boni fructus, impetrant, vt mitigentur poemae, 70) et calamitates publicae et priuatae, sicut Esaias Capite primo docet. Desinite male facere, et discite benefacere etc. Si fuerint peccata vestra, ve coccinum, quasi nix dealbabuntur. Si volueritis, et audieritis me, bona terrae comedetis. Nec est ad satisfactiones et opera traditionum humanarum transferenda gravissima et saluberrima sentencia, a tota poenitencia, et operibus debitis, seu a Deo praeceptis. Et hoc prodest docere, quod mitigentur communia mala per nostram poemitenciam, et per veros fructus poenitenciae, per bona opera facta ex fide, non vt isti fingunt facta in peccato mortali. Et hue pertinet exemplum Niniuitarum, qui sua poenitencia, de tota loquimur, 71) reconciliati sunt Deo, et impetrauerunt, ne deleretur ciuitas.

Quod autom Patres montionem faciunt satisfaetienis, quod concilia fecerunt Canones, diximus supra disciplinam Ecclesiasticam fuisse, exempli causa eshstitutam. Nec senciebant hanc disciplinam nevessariam esse, vel ad culpae, vel ad poenae remissionem. Nam si qui in his mentionem purgaderij. fecerunt, interpretantur esse non conspensationem acternac poenae, non satisfactionem, sed pargationem imperfectarum animarum. Sicut Augustinus ait venialia concremari, hoc est, mortifieari distidentiam erga Denm, et alios affectus simides. Interdum Scriptores transferunt satisfactionis vecabulum ab ipso ritu, seu spectaculo, ad significandam veram mortificationem, Sic Augustinus ait. Vera satisfactio est peceatorum causas excidere, hoe est mortificare carnem. Item cohercere carnom non vi compensentur acternac poenac, sed ne caro pertrahat ad peccandum, Ita Gregorius de restitucione loquitur, falsam esse poenitenciam, si non satisfiat illis quorum res occupatas tenemus. Non enim vere dolet se furatum esse, aut rapuisse is, qui adhuc furatur. Tantisper enim fur aut predo est, dum est iniustus possessor alienae rei. Ciuilis illa satisfactio necessaria est, quia scriptum est, qui furatus est, deinceps non furetur. Item Chrysostomus inquit. In corde contricio, in ore confessio. In opere tota humilitas. Hoe nihil contra nos facit, debent sequi bona opera poenitenciam, debet poenitencia esse, non simulatio, sed totius vitae mutacio in melius.

Item Patres scribunt satis esse, si semel in vita fiat illa publica seu selennis poenitencia, de qua sunt facti Canones satisfactionum. Qua ex re intelligi potest, quod senciebant illos Canones, non esse necessarios ad remissionem peccatorum. Nam praeter illam solennem poenitenciam, saepe alias volunt poenitenciam agi, vbi non requirebantur Canones satisfactionum.

Architecti confutacionis scribunt non esse tolerandum, vt satisfactiones contra expressum Euangelium aboleantur. Nos igitur hactenus ostendimus Canonicas illas satisfactiones, hoc est opera non debita, facienda propter compensationem poenae, non habere mandatum Euangelij. Res ipsa hoc ostendit, si opera satisfactionum sunt opera non debita, quare allegant expressum Euangelium. Nam si Euangelium iuberet compensari poenas per talia opera, iam essent debita opera, Sed sic loquuntur, vt fucum faciant imperitis, et allegant testimonia, quae de debitis operibus loquuntur, cum ipsi in suis satisfactionibus praescribant opera non debita. Imo ipsi concedunt in scholis sine peccato recusari posse satisfactiones. Falso igitur hic scribunt, quod expresso Euangelio cogamur satisfactiones illas Canonicas suscipere. Caeterum nos saepe iam testati sumus, quod poenitencia debeat bonos fructus parere, et qui sint boni fructus docent mandata, videlicet inuocatio, gratiarum actio, confessio Euangelii, docere Euangelium, obedire parentibus, et magistratibus, seruire vocationi, non occidere, non retinere odia, sed esse placabilem, dare egentibus quantum pro facultatibus possumus, non scortari, non moechari, sed cohercere, et refrenare, castigare carnem, non propter compensationem poenae aeternae, sed ne obtemperet diabolo, ne offendat 72) spiritum sanctum. Item vera dicere. Hi fructus habent praecepta Dei, et propter gloriam et mandatum Dei fieri debent, habent et praemia. Sed quod non remittantur poenae aeternae, nisi propter compensationem certarum traditionum aut purgatorij, hoc non docet scriptura. Indulgentiae olim crant condonationes publica um illarum observationum, ne nimium grauarentur homines. Quod si humana autoritate remitti satisfactiones et poenae 78) queunt, non igitur lure diuino, necessaria est illa compensatio. Nam lus diuinum non tollitur humana autoritate. Porro cum nune per se antiquatus sit mos, et quidem dissimulantibus Episcopis, nihil

<sup>70)</sup> poenae,] Ed. 3.: poene

<sup>71)</sup> poenitencia, de tota loquimur,] Ed. 4.: poenitencia (de tota loquimur)

<sup>72)</sup> offendst] Ed. 3.: offendent

<sup>73)</sup> poense] Ed. 3.: poene

opus est remissionibus illis. Et tamen mansit nomen indulgentiarum. Et sicut satisfactiones non intellectae sunt de politica disciplina, sed de compensatione poenae. Ita indulgenciae male intellectae sunt, quod liberent animas ex purgatorio. At clauis non habet potestatem, nisi super terram ligandi, 74) et soluendi iuxta illud. Quicquid ligaueris super terram, erit ligatum in coelo. Quidquid solueris super terram, erit solutum in coelo. Quanquam vt supra diximus, Clauis potestatem habet non imponendi poenas aut cultus instituendi, sed tantum habet mandatum remittendi peccata his, qui conuertuntur, et arguendi et excommunicandi istos, qui nolunt conuerti. Sieut enim soluere significat remittere peccata, Ita ligare significat non remittere peccata. Loquitur enim Christus, de regno spirituali. Et mandatum Dei est, vt ministri Euangelij absoluant hes qui convertuntur, iuxta illud, Potestas nobis data est ad aedificationem. Quare reservatio casum politica res est. Est enim reseruatio poenae Canonicae, non est reservatio culpae coram Deo in his qui vere conuertuntur. Proinde recte iudicant 75) aduersarij cum fatentur, quod in articulo mortis illa reservatio casuum non debeat impedire absolutionem. Exposuimus summam nostrae doctrinae de poenitencia, quam certo scimus piam, et salubrem bonis mentibus esse. Et boni viri si contulerint nostram doctrinam cum confusissimis disputacionibus aduersariorum, perspicient aduersarios omisisse doctrinam de fide iustificante, et consolante pia corda. Videbunt etiam multa fingere aduersarios, de merito attricionis, de illa infinita enumeratione delictorum, de satisfactionibus, εύτε γης φασίν, ούτε ούρανοῦ άπτόμενα, quae ne ipsi quidem aduersarij satis explicare possunt.

# DE NVMERO, ET VSV SACRA-MENTORVM.

In XIII. articulo probant aduersarij, quod dicimus Sacramenta non esse tantum notas professionis inter homines, vt quidam fingunt, sed magis esse signa et testimonia voluntatis Dei erga nos, per quae mouet Deus corda ad credendum. Sed hic inhent nos etiam septem Sacramenta numerare. Nos sentimus praestandum esse, ne negligantur res et ceremoniae in scripturis institutae, quotcunque sunt. Nec multum referre putamus, etiam si docendi causa alij numerant aliter, si tamen recte conseruent res in scriptura traditas. Nec veteres eodem modo numerauerunt.

Si Sacramenta vocamus ritus, qui habent mandatum Dei, et quibus addita est promissie gratine, facile est iudicare quae sint proprie Sacramenta. Nam ritus ab hominibus instituti non erunt hoc modo proprio dicta Sacramenta. Non est enim autoritatis humanae, promittere gratiam, Quare signa sine mandato Dei instituta, non sunt certasigna gratiae, etiam si fortasse rudos docent. aut admonent aliquid. Vere igitur sunt sacramenta, Baptismus, Coena Domini, Absolutio, quae est sacramentum poenitenciae. Nam hi ritus habent mandatum Dei, et promissionem gratiae, quae est propria noui Testamenti. Certo enim debent statuere corda, cum baptizamur, cum vescimur corpore Domini, cum absoluimur, quod vere ignoscat nobis Deus propter Christum. Et corda simul per verbum, et ritum mouet Deus, vt credant, et concipiant fidem, sicut ait Paulus. Fides ex auditu est. Siout autem verbum incurrit in aures, vt feriat corda. Ita ritus ipse incurrit in oculos, vt moueat corda. Idem effectus est verbi et ritus, sieut praeclare dictum est ab Augustino, Sacramentum esse verbum visibile, quia ritus oculis accipitur, et est quasi pictura verbi, idem significans, quod verbum. Quare idem est viriusque effectus.

Confirmatio et Extrema vnctio sunt ritus accepti a patribus, ques ne Ecclesia quidem tanquam necessarios ad salutem requirit, quia non habent mandatum Dei. Propterea non est inutile hos ritus discernere a superioribus, qui habent expressum mandatum Dei, et claram promissionem gratiae.

Sacerdotium intelligunt aduersarij non de ministerio verbi et sacramentorum alijs porrigendorum, sed intelligunt de sacrificio, quasi oporteat esse in nouo Testamento, sacerdotium simile Leuitico, quod pro populo sacrificet, et mereatur alijaremissionem peccatorum. Nos docemus sacrificium Christi morientis in Cruce, satis fuisse pro peccatis totius mundi, nec indigere praeterea alijs sacrificijs, quasi illud non satis fuerit pro peccatis nostris. Ideo iustificantur homines, non propter vlla reliqua sacrificia, sed propter illud vnum Christi sacrificium, si credant illo sacrificio se redemptes esse. Ideo sacerdotes vocantur, non ad vlla sacrificia velut in lege pro populo facienda, vt per ea mercantur populo remissionem peccatorum, sed vocantur ad docendum Euangelium, et sacramentaporrigenda populo. Nec habemus nos aliud sacerdotium, simile Leuitico, sicut satis docet Epistola ad Ebreos. Si autem ordo de ministerio verbi intelligatur, non grauatim vocauerimus ordinem sacramentum. Nam ministerium verbi habet mandatum Dei, Et habet magnificas promissiones, Roma. 1. Euangelium est potencia Dei ad salutem omni credenti. Item Esaiae. lv. Verbum meum

<sup>74)</sup> ligandi] Ed. 3. typ. err.: litigandi

<sup>75)</sup> indicant] Ed. 3.: indicent

qued egrédietur de ore mee, non renertetur ad me vacuum, sed faciet quaecunque velui etc. Si erdo hec modo intelligatur, neque impositionem manuum vocare sacramentum grauemur. Habet enim Ecclesia mandatum de constituendis ministris, quod gratiusimum esse nobis debet, quod scimus Deum approbare ministerium illud, et adesse in ministerio. Ac prodest quantum fieri petest, ornare ministerium verbi, omni genere laudis, aduersus fanatices homines, qui somniant spiritum sanctum dari, non per verbum, sed propter suas quasdam praeparationes, si sedeant ociosi, taciti, in locis obscuris, expectantes illuminationem, quemadmodum olim às foussus al docebant, et nune docent Anabaptistae.

Matrimonium non est primum institutum in nouo Testamento, sed statim initio creato genere humano. Habet autem mandatum Dei, habet et promissiones, non quidem proprie ad nouum Testamentum pertinentes, sed magis pertinentes ad vitam corporalem, quare siquis volet sacramentum vecare, discernere tamen a prioribus illis debet, quae proprie sunt signa noui Testamenti, et sunt testimonia gratiae et remissionis peccatorum. Quod si Matrimonium propterea habebit appellationem sacramenti, quia habet mandatum Dei. Etiam alije status seu esticia quae habent mendatum Dei, poterent vocari sacramenta, sicut Magistratus. Postreme, si empes res annumerari sacramentis debent quae habent mandatum Dei, et quibus sunt additae promissiones, cur non addimus orationem, quae verissime potest dici sacramentum. Habet enim et mandatum Dei et promissiones plurimas. Et collocata inter sacramenta, quasi in illustriore loco, inuitat homines ad orandum. Possent hic numerari etiam Elemosynae. Item afflictiones, quae et ipsae sunt signa, quibus addidit Deus promissienes, sed omittamus ista. Nemo enim vir prudens de numero aut vocabulo magnopere rixabitur, si tamen illae res retineantur, quae habent mandatum

Dei, et promissiones.

illud magis est necessarium, intelligere quomedo sit vtendum sacramentis. Hic damnamus totum populum Scholasticorum doctorum, qui docent, quod sacramenta non ponenti obicem, conferant gratiam ex opere operato sine bono motu vtentis. Baec simpliciter Iudaica opinio est, sentire, quod per ceremoniam iustificemur, sine bono motu cerdis, hoc est, sine tide. Et tamen haec impia et perniciosa opinio, magna autoritate docetur, in toto regno Pontificio. Paulus reclamat et negat Abraham iustificatum esse circumcisione, sed circumcisionem esse signum propositum ad exercendam fidem. Ita nos docemus, quod in vsu sacramentorum fides debeat accedere, quae credat illia promissionibus, et accipiat res promissas, quae ibi in

sacramento offerentur. Et est ratio plena et finmissima. Promissio est inutilis nisi fide accipiator. At sacramenta sunt signa promissionum. Igitur in vsu debet accedere fides, vt si quis vtetur Coene Domini, sic vtatur, Quia id est sacramentum noui Testamenti, vt Christus clare dicit, Idee statuat sibi offerri res promissas in nono Testamento, scilicet gratuitam remissionem peccaterum. Et hanc rem fide accipiat, erigat pauldam conscientism, et sentiat haec testimonia, non esse fallacia, sed tam certa, quam si Deus nouo miraculo de coclo?6) promitteret se velle ignoscere. Quid autem prodessent illa miracula et promissiones, non credenti? Et loquimur hic de fide speciali quae praesenti promissioni credit, non tantum quae in genere credit Deam esse, sed quae credit offerri remissionem peccatorum. Hic vsus sacramenti consolatur nias et pauidas mentes. Quantum autem in Ecclesia abusuum 77) pepererit illa fanatica opinio, de opere operato sine bono motu vtentis, nemo verbis consequi potest. Hine est illa infinita prophanatio missarum, sed de hac infra dicemus. Neque vlla litera ex veteribus Scriptoribus 78) proferri potest. quae patrocinetur bac in re Schelasticis. Imo contrarium ait Augustinus, quod tides sacramenti, non sacramentum instificet. Et est nota Pauli seatencia, Corde creditur ad insticiam.

Articulum XIIII. in quo dicimus, nemini nisi rite vocato concedendam <sup>5</sup> 9) esse administrationem sacramentorum et verbi in Ecclesia, ita recipiunt, si tamen viamur ordinatione Canonica. Hac de re in hoc conuentu saepe testati sumus, nos summa voluntate cupere conseruare politiam Ecclesiasticam, et gradus în Ecclesia factos etiam humana autoritate. Scimus enim bono et vtili consilio a Patribus Ecclesiasticam disciplinam hoc modo, vt veteres Canones describunt, constitutam esse, Sed Episcopi sacerdotes nostros aut cogunt hoc doctrinae genus quod confessi sumus abijcere ac damnare, aut noua et inaudita crudelitate miseros et innocentes occidunt. Hae causae impediunt quo minus agnoscant bos Episcopos, nostri sacerdotes. Ita seuicia Episcoporum in causa est, quare alicubi dissoluitur isla Canonica politia, quam nos magnopere cupiebamus conseruare. Ipsi viderint quomodo rationem Deo reddituri sint, quod dissipant Ecclesiam. Nostrae conscientiae hac in re nihil habent periculi, quia cum sciamus confessionem nostram veram, piam et catholicam esse, non

<sup>76)</sup> coelo] Ed. 3.: celo

<sup>77)</sup> abusuum] Rd. 3.: abusum

<sup>78)</sup> Scriptoribus] Ed. 3. typ. err.: Scriptonibus

<sup>79)</sup> concedendam] Ed. 4. typ. err.: concedendum

debemus approbare sculciam istorum, qui hanc doctrinam persequantur. Et Ecclesiam esse scimus apud hos, qui verbum Dei recte docent, et recte administrant sacramenta, non apud il·los, qui verbum Dei non selum edictis delere conantur, sed etiam recta et vera docentes trucidant erga quos, etiam siquid contra Canones faciunt, tamen ipsi Canones miclores sunt. Porro hic iterum volumus testatum, nos libenter conservaturos esse Ecclesiasticam et Canonicam politiam, si modo Episcopi desinant in nustras Ecclesias seuire. Haec nostra voluntas et coram Deo, et apud omnes gentes, ad omnem posteritatem excusabit nos, ne nobis imputari possit, quod Episcoporum autoritas labefactatur, vbi legerint atque audierint homines, nos infustam seuiciam Episcoporum deprecantes, nihil acqui impetrare potuisse.

# DE TRADITIONIBVS HVMANIS IN ECCLESIA.

In Articulo XV. recipiant primam partem, in qua dicimus observandos esse ritus Ecclesiasticos, qui sine peccato observari possunt, et ad tranquililitatem et bonum ordinem in Ecclesia prosunt. Alteram partem omnino damuant, in qua dicimus traditiones humanas institutas ad placandum Deum, ad promerendam gratiam, et satisfaciendum pro peccatis aduersari Euangelio. Quanquam in ipsa confessione de discrimine ciborum, satis multa diximus de traditionibus, tamen hic quaedam breniter repetenda sunt. Etiam si arbitrabamur 80) adnersarios, ex alijs causis defensuros esse traditiones humanes, tamen hoc nen putauimus futurum, vt hunc articulum damnarent. Non mereri nos remissionem peccatorum, aut gratiam, obseruatione traditionum humanarum. Postquam igitur hic articulus damnatus est, facilem et planam causam habemus. Nunc aperte Iudaizant aduersarij, aperte obruunt Euangelium doctrinis daemoniorum. Tunc enim scriptura vocat traditiones, doctrinas daemonierum, quando docetur, quod sint cultus vtiles ad promerendam remissionem peccatorum et gratiam. Tunc, enim obscurant Euangelium, beneficium Christi, et justiciam fidei. Evangelium docet nos fide propter Christum gratis accipere remissionem peccatorum et reconciliari Deo. Aduersarij contra alium mediatorem constituunt, scilicet has traditiones. Propter has volunt consequi remissionem peccatorum, per has volunt placare iram Dei. At Christus aperte dicit. Frustra colunt me mandatis hominum. Supra copiose disputanimus homines

funtificari fide, cum credunt se habere Deum pleeatum, non propter nostra opera, sed gratis propter Christum. Hanc certum est Euangelij doctrinam esse, quia Paulus clare dicit ad Ephes. ij. Gratis valuati estis per fidem, et hoc nem ex vobis, Dei donum est, non ex hominibus. Nune isti dicunt promereri homines remissionem peccatorum per has observationes humanas. Quid hoc est allud quain praeter Christum, alium iustificatorem, alium mediatorem constituere? Paulus inquit ad Galatas. Euacuati estis a Christo, qui lege instificamini, id est, Si sentitis vos mereri obseruatione legis, vt iusti ooram Deo reputemini, nihil proderit vobis Christus, quia quorsum opus est Christo istis, qui sentiunt se iustos esse, sua observatione legis? Deus proposuit Christum, quod propter hune mediaterem, non propter nostras iusticias velit noble esse propicies. At isti sentiunt Deum esse placetum, propicium propter traditiones et non propter Christum. Adimunt igitur Christo honorem mediatoris. Nec interest inter nostras traditiones et Mosaicas ceremonias, quod ad hanc rem attinet. Paulus ideo damnat Mosaicas ceremonias, sicut traditiones damnat, quia existimabantur esse opera quae mererentur iusticiam coram Deo. Ita obscurabatur officium Christi et iusticia fidei. Quare remota lege, remotis traditionibus, contendit, qued non propter ista opera, sed propter Christum gratis promissa sit remissio peccaterum, modo et fide accipiamus cam. Nam promissio non accipitar, nisi fide. Cam igitur fide accipiamus remissionem peccatorum, cam fide habeamus propicium Deum. propter Christum, error et impietas est constituere. quod per has observationes mercamar remissionem peccatorum. Siquis hic dicat non mereri nes remissionem peccatorum, sed iam fustificatos, per lias traditiones mereri gratiam. Hic iterum reclamat Paulus, Christum peccati ministrum fore, si post iustificationem sentiendum sit, quod deinde non propter Christum insti reputemur, sed primum mereri debeamus per alias observationes, vt iusti reputermr. Item, hominis testamento nihil addi debet. Ergo nec Dei testamento, qui promittit qued propter Christum propicius nobis esse velit, addi debet, quod primum per has observationes debeamus mereri, vt accepti et iusti reputemur.

Quanquam quid opus est longa disputacione. Nulla traditio a sanctis Patribus hee consilio instituta est, vt mereatur remissionem peccatorum aut iusticiam, sed sunt institutae propter bonum ordinem in Ecclesia, et propter tranquillitatem, Et vt velit aliquis instituere certa opera ad promerendam remissionem peccatorum aut iusticiam, quomodo sciet illa opera Deo placere, cum non habeat testimonium verbi Dei? quomodo de voluntate Dei certos reddet homines, sine mandato et verbo

Dei? Nonne voique in Prophetis. prohibet instituent peculiares cultus, sine suo mandato? Ezechielis xx. scriptum est, In praeceptis Patrum vestrorum nolite incedere, nec iudicia corum custodiatis, nec in Idolis corum polluamini. Ego Dominus Deus vester. In praeceptis meis ambulate, et iudicia mea custodite et facite ea. Si licet hominibus instituere oultus, et per hos cultus merentur gratiam, iam omnium gentium cultus erunt approbandi, cultus instituti a Ieroboam et alijs extra legem erunt approbandi. Quid enim interest, si nobis licuit instituere cultus vtiles ad promerendam gratiam aut iusticiam, cur non liquit idem gentibus et Israelitis? Ideo gentium et Israelitarum cultus improbati sunt, quod senciebant sese per illos mereri remisaionem peccatorum et iusticiam, et iusticiam fidei non norant. Postremo, vnde reddimur certi, quod cultus ab hominibus instituti sine mandato Dei iustificent, Siquidem de voluntate Dei nihil affirmari potest sine verbo Dei. Quid si hos cultus non approbat Deus? Quomodo igitur affirmant aduersarij quod iustificent. Sine verbo ac testimonio Dei hoc non potest affirmari. 81) Et Paulus ait, 82) Omne quod non est ex fide, peccatum esse. Cum autem hi cultus nullum habeant testimonium verbi Dei, dubitare conscientiam necesse est, vtrum placeant Deo.

Et quid in re manifesta verbis opus est? si hos humanos cultus defendant aduersarij nostri, tanquam promerentes iustificationem, gratiam, remissionem peccatorum, simpliciter constituunt regnum Antichristi. Nam regnum Antichristi, est nouus cultus Dei, excogitatus humana autoritate, reijciens Christum, sicut regnum Mahometi habet cultus, habet opera, per quae vult iustificari coram Deo, nec sentit homines coram Deo gratis iustificari fide propter Christum. Ita et Papatus erit pars regni Antichristi, si sic defendit humanos cultus, quod iustificent. Detrahitur enim honos Christo, cum docent, quod non propter Christum gratis iustificemur per fidem, Sed per tales 88) cultas, maximeque cum docent, tales cultus, non solum vtiles esse ad iustificationem, sed necessarios etiam, sicut supra in articulo octavo sentiunt, vbi damnant nos, quod diximus, quod non sit necessarium, ad veram vnitatem Ecclesiae, vbique similes esse ritus ab hominibus institutos. Daniel Capite vndecimo, 84) significat nouos cultus humanos, ipaam formam et wolfreer regni Antichrigti fore. Sic enim inquit, Deum Massim in loco suo colet, et Deum quem nen nouerunt Patres eius, colet auro et argento, et lapidibus preciosis. Hic describit nouos cultus, quia inquit talem Deum coli, qualem Patres ignorauerint. Nam S. 85) Patres, et si habuerunt et ipsi ritus et traditiones, tamen non sentiebant has res vtiles aut necessarias esse ad iustificationem, non obscurabant 86) gloriam et officium Christi, sed docebant nos justificari fide propter Christum, non propter illos humanos cultus. Caeterum ritus humanos observabant propter vtilitatem corporalem, vt sciret populus quo tempore conueniendum esset, vt ordine et grauiter in templis exempli causa fierent omnia, denique vt vulgus etiam haberet quandam paedagogiam. Nam discrimina temporum et varietas rituum valet ad admonendum vulgus. Has causas habebant Patres rituum seruandorum, 87) et propter has causas nos quoque recte sergari traditiones posse iudicamus. Et valde miramur aduersarios alium finem traditionum defendere, quod videlicet mereantur remissionem peccatorum, gratiam, aut iustificationem. Quid hoc aliud est, quam colere Deum auro, et argento, et rebus preciosis, id est, sentire, qued Deus fiat placatus, varietate vestitus, ornamentorum, et similibus ritibus, quales sunt infiniti in traditionibus humanis. 87)

<sup>81)</sup> iustificent. Sine verbo — potest affirmari.] Editt. 2—4.: iustificent, cum id sine uerbo ac testimonio Dei non possit affirmari.

<sup>82)</sup> ait,] Editt. 2-4.: dicat,

<sup>\$3)</sup> tales] Ed. 4.: typ. err. tales

<sup>84)</sup> vndecimo,] Ed. 3.: 11.

<sup>85)</sup> S.] Ed. 3.: Sancti

<sup>86)</sup> obscurabant] Ed. 8. typ. err.: oscurabant

<sup>87)</sup> et propter has causas — — in traditionibus humanis.] Editt. 2-4, pro his brevioribus habent haecce proliziora: ut aperte testatur Epiphanius in disputacione contra Engratites, quod genus simile fuit Monachorum nostrorum. Fuerunt enim sodalicia quae sibi certas traditiones imponebant, abstinebant a uino etiam in ipsa Coena Domini, Nullis carnibus uescebantur, ne piscium quidem, qua in re fratres Dominici longe superabaut. A coningio uero uel maxime ab-horrebant, et si a consuetudine mulierum non abhorrebant. Id enim obijcit eis Epiphanius, habebant enim muliercularum [Ed. 3. male: mulicrculam] greges idem uitae genus sequentes, sicut hoc tempore fere ubique habent Monachi nicina mulicrum Monasteria. Et has observationes fingebant esse cultum Dei, et insticiam propter quam Deo accepti essent, qua placarent iram Dei. Hanc opinionem improbat Epiphanius, et alios fines esse traditionum estendit, dicit probandas esse traditiones, factas διά την έγκράτειαν, η διά την πολίτειαν, hoc est, but ad cohercendam carnem, propter disciplinam rudium, aut propter politicum ordinem. Et nos propter has causas recte seruari posse traditiones iudicamus. Vt populus sobrius intersit sacris, sicut Iosaphat, et Rex Niniue iciunis indixerunt. Item ut ordo et politis Ecclesiae doceat imperitos, quid quo tempore gestum sit. Hinc sunt feriae Natalis, Paschatis, Pentecestes, et similes. Hoc est quod Epiphanius ait, politiae causa institutas esse traditiones, uidelicet ordinis causa, et ut ordo ille admonest homines de historia, et de beneficijs Christi, Etenim multo efficacius admonent uulgus, notae rerum quasi pictae in moribus ac ritibus, quam literae. Hos fines proderat ostendi

. Paulès ad Colossenses scribit, traditiones hebere speciem sapientiae. Et habent profecto, Nam estatía illa valde decet in Ecclesia, camque ob cansam necessaria est, sed humana ratio, quia non intelligit iusticiam fidei, naturaliter affingit, quod talia opera iustificent homines, qued reconcilient Doum etc. Sic sentiebat vulgus inter Israelitas, et hac opinione augebant tales ceremonias, sicut apud nos in monasterijs crenerunt. Sic iudicat humana ratio etiam de exercitijs corporis, de icimijs, quorum finis cum sit, cohercere carnem, ratio affingit finem, quod sint cultus, qui iustificent. Sicut Thomas scribit, leiunium valere ad deletionem et prohibitionem culpae. Haec sunt verba Thomae. Ita sapienciae ac iusticiae species in talibus operibus decipit homines. Et accedunt exempla Sanctorum, quos dum student imitari homines, imitantur plaerumque externa exercitia, non imitantur fidem eorum.

Postquam fefellit homines bacc species sapienciae ac iusticiae, deinde sequuntur infinita incommoda, obscuratur Euangelium de iusticia fidei in Christum, et succedit vana fiducia talium operum. Deinde obscurantur praecepta Dei, haec opera arrogant sibi titulum perfectae 88) et spiritualis vitae, et longe praeseruntur operibus praeceptorum Dei, vt operibus suae cuiusque vocationis, administrationi rei publicae, administrationi Oeconomiae, vitae coniugali, educationi 89) liberorum. Haec prae illis ceremonijs iudicantur esse prophana, ita vt cum quadam dubitacione conscientiae a multis exerceantur. Constat enim multos deserta administratione reipublicae, deserto coniugio, illas obseruationes amplexos esse tanquam meliores et sanctiores. Neque hoc satis est, vbi occupanit animos persuasio, quod tales observationes ad justificationem necessariae sint, misere vexantur conscientiae, quia non possunt omnes observationes exacte praestare. Nam quetus quisque numerare omnes potuit? Extant immensi libri, imo Bibliothecae totae, nullam syllabam de Christo, de fide in Christum, de bonis operibus suae cuiusque vocationis continentes, sed tantum colligentes tra-

populo, et illustrari, Sed his finibus affingunt aduersarij alium quadam Pharisaica persuasione, quod uidelicet tales ebseruationes mereantur remissionem peccatorum, quod sint culsus necessarij ad iustificationem, quod propter eos reputentur homines iusti coram Deo. Hoe plane est, Deum colere auro, argento, et robus preciosis, sentire quod Deus flat placetus uarietate uestitus, ornamentorum, et similibus rebus, quales sunt infinitae in traditionibus humanis, aut quod eiusmodi res, sint cultus Dei, temporum, ciborum, uasorum, uestitus discrimina.

ditiones, et harum interpretaciones, quibus inturdum exacerbantur, interdum relaxantur. Quemode torquetur vir optimus Gerson, dum quaerit gradus et latitudines praeceptorum, Nec tamen potest constituere instituer in gradu certo, interim grauiter deplorat pericula piarum conscientiarum, quae parit hace acerba interpretacio traditionum.

Nos igitur contra illam speciem sapienciae et iusticiae in humanis ritibus, quae fallit homines, muniamus nos verbo Dei, et primum sciamus eas neque remissionem peccatorum, neque iustificationem mereri coram Deo, neque ad iustificationem nècessarias esse. Testimonia quaedam supra citauimus. Et plenus est Paulus, ad Coloss. ij. clare dicit. Nemo vos indicet in cibo, potu, aut stato festo, aut nouilunio, aut sabbatis, quae sunt vmbrae futurorum, corpus autem Christi. Atque hic simul et legem Moisi, et traditiones humanas complectitur, ne aduersarij eludant haec testinonia, vt solent, quod Paulus tantum de lege Moisi loquatur. Ille vero hic clare testatur se loqui de traditionibus humanis. Quanquam quid dicant adversarij non vident, si Euangelium negat ceremonias Moisi quae erant divinitus institutae \*0) iustificare. quanto minus iustificant traditiones humanae.

Neç habent Episcopi potestatem instituendi cultus tanquam iustificantes, aut necessarios ad iustificationem. Imo Apostoli Actorum xv. 91) dicunt. Quid tentatis Deum, imponentes iugum etc. vbi velut magnum peccatum accusat 92) Petrus, hoc consilium onerandae Ecclesiae. Et ad Galatas v. vetat Paulus iterum seruituti subijci. Volunt igitur Apostoli in Ecclesia manere hanc libertatem, ne iudicentur vlli cultus legis aut traditionum necessarij esse, sicut in lege, fuerunt necessariae ceremoniae ad tempus, ne obscuretur iusticia fidei, si iudicent homines cultus illos mereri iustificationem, aut ad iustificationem necessarios esse. Multi varias in itraditionibus, vt conscientijs medeantur, neque tamen certos gradus reperiunt, per quos explicent conscientias ex his vinculis. Verum sicut Alexander soluit gordium nodum, quem cum explicare non posset, gladio semel dissecuit, ita Apostoli semel liberant conscientias traditionibus, praesertim si tradantur ad promerendam iustificationem. Huic doctrinae cogunt nos Apostoli aduersari docendo, et exemplis, Cogunt nos docere, quod traditiones non iustificent, quod non sint necessariae ad iustificationem, quod

<sup>88)</sup> perfectae] Ed. 2.: perfecte

<sup>89)</sup> educationi] Ed. 3. male: educatione

<sup>90)</sup> quae erant divinitus institutae] Ed. 3.: (quae erant divinitus institutae)

<sup>91)</sup> xv.] Ed. 3.: decimo quinto

<sup>92)</sup> accusat] Ed. 3.: accuset

namo debeat condere aut recipere traditiones hae | spinione, quod mercantur iustificationem. Tame etiam si quis observat, observet 93) sine supersticione tanquam politices mores sicut sine superaticione aliter vestiuntur milites, aliter Scholastici. Apostoli violant traditiones, et excusantur a Christo. Erat enim exemplum ostendendum Phariseis, quod "Illi cultus essent inutiles. Et si quas traditiones parum commodas omittunt nostri, Satis nunc excusati sunt, cum requiruntur tanquam promereantur instificationem. Talis enim opinio in traditio-

nibus est impia.

Caeterum traditiones veteres factas in Ecclesia, viilitatis et tranquillitatis causa libenter seruamus, easque interpretamur πρός τὸ εὐφημότερον exclusa opinione quae sentit quod iustificent, Ac falso nos accusant inimici nostri, quod bonas ordinationes, quod disciplinam Ecclesiae aboleamus. Vere enim praedicare possumus publicam formam Ecclesiarum apud nos honestiorem esse, quam apud aduersarios. Et si quis recte expendere velit, Verius seruamus Canones, quam aduersarij. Apud aduersarios Missas faciunt sacrificuli inuiti, et mercede conducti, et plaerumque tantum mercedis causa, Canunt Psalmos, non vt discant, aut orent, Sed cultus causa, quasi illud opus sit cultus aut certe mercedis causa. Apud nos viuntur coena Domini multi singulis dominicis, sed prius instituti, explorati, et absoluti, Pueri canunt Psalmos vt discant, canit et populus, vt vel discat, vel oret. Apud aduersarios nulla prorsus est κατήχησις puerorum, de qua quidem praecipiunt Canones. Apud nos coguntur pastores et ministri Ecclesiarum publice instituere et audire puericiam. Et haec ceremonia optimos fructus parit. Apud aduersarios in multis regionibus toto anno nullae habentur conciones, praeterquam in quadragesima. Atqui praecipuus cultus Dei est, docere Euangelium. Et cum concionantur aduersarij dicunt de traditionibus humanis, de cultu sanctorum, et similibus nugis, quas iure fastidit populus. Itaque deseruntur statim inicio, postquam recitatus est Euangelij textus. Pauci quidam meliores nunc de bonis operibus dicere incipiunt. De iusticia fidei, de fide in Christum, de consolatione conscientiarum nihil dicunt. Imo hanc saluberrimam Euangelij partem lacerant convitijs. Econtra in nostris Ecclesijs omnes contiones in his locis consumuntur, de poenitencia, de timore Dei, de fide in Christum, de lusticia fidei, de consolatione conscientiarum per fidem, de exercitijs fidei, de oratione qualis esse debeat, et quod certo statuendum sit, quod sit efficax, quod exaudiatur, de cruce, de dignitate

Ac de mortificatione carnis, et disciplina corporis ita docemus, sicut narrat confessio, quod vera et non simulata mortificatio fiat per crucem et afflictiones, quibus Deus exercet nes. In his obediendum est voluntati Dei, sicut ait Paulus, Exhibete corpora vestra hostiam etc. Et hace sunt spiritualia exercitia timoris et fidei. Verum praeter hanc mortificationem quae fit per crucem, est et voluntarium quoddam erercitij genus neces sarium, de quo Christus ait. Cauete ne corda 94) vestra grauentur crapula. Et Paulus. Castigo corpus meum, et in servitutem redigo etc. Et haec exercitia suscipienda sunt, non quod sint cultus instificantes, sed vt coherceant carnem, ne saturitas obruat nos, et reddat securos et ociosos, qua ex re fit, vt affectibus carnis indulgeant et obtemperent homines. Haec diligentia debet esse perpetua, quia habet perpetuum mandatum Dei. Et illa praescripta forma certorum ciborum ac temporum nihil facit ad cohercendam carnem. Est enim delicatior et sumptuosior quam reliqua conuiuia. Et ne aduersarij quidem observant formam in Canonibus traditam.

Multas et difficiles disputaciones habet hie locas de traditionibus, ac nos reipsa experti sumus, traditiones vere esse laqueos conscientiarum. Cum exiguntur tanquam necessariae, miris modis cruciant conscientias praetermittentes aliquam obsernationem. Rursus abregatio sua habet incommoda, suas quaestiones. Sed nos facilem et planam causam habemus, quia aduersarij damnant nos, quod docemus traditiones humanas non mereri remissionem peccatorum, Item requirunt vniuersales traditiones quas sic vocant, tanquam necessarias ad instificationem. Hic habemus Patronum constantem Paulum, qui vbique contendit has obseruationes neque iustificare, neque necessarias esse supra iusticiam fidei. 95) Et tamen vsum libertatis in his rebus, ita moderandum esse docemus, ne imperiti offendantur, et propter abusum libertatis fiant iniquiores verae doctrinae Euangelij, neue sine probabili causa mutetur aliquid in vsitatis ritibus, sed vt propter alendam concordiam seruentur veteres mores, qui sine peccato, aut sine magno

magistratuum et omnium ciulium erdinationalm, de discrimine regni Christi, seu regni spiritualis et politicarum rerum, de coningie, de educatione et institucione puerorum, de castitate, de omnibus officijs caritatis. Ex hoc statu Ecclesiarum iudicari potest, nee disciplinam Ecclesiasticam, et nine ceremonias, et bonos mores Ecolesiasticos diligeater consernare.

<sup>93)</sup> obseruet] Ed. 8.: obseruat

<sup>94)</sup> corda] Ed. 3. typ. err.: cerda 95) fidei.] Ed. 4. typ. err.: fidet.

incommedo servari possent. Et in hoc ipse conuentu actis ostendimus nos propter caritatem àsiaseço non graustim observaturos esse cum alijs, etiam si quid incommodi haberent, sed publicam concordiam, quae quidem sine offensione conscientiarum fieri posset, iudicavimus omnibus alijs commodis anteferendam esse. Sed de hac tota re paulo post etiam dicemus, cum de votis, et de potestate Ecclesiastica disputabimus.

Articulum XVI. recipiunt aduersarij sine vila exceptione, in quo confessi sumus, quod licent Christiane gerere magistratus, exercere iudicia, ex Imperatorija legibus, seu alija praesentibus legibus, supplicia iure constituere, iure bella gerere, militare, jure contrahere, tenere proprium, jusiurandum postulantibus magistratibus dare, contrahere matrimonium, denique quod legitimae 96) ordinationes ciules, sint bonae creaturae Dei, et ordinationes dininae, quibus tuto Christianus vti potest. Hic totus locus de discrimine regni Christi, et regni ciuilis, literis nostrorum vtiliter illustratus est, quod regnum Christi sit spirituale, hoc est, in corde noticiam Dei, timorem Dei, et fidem, iusticiam acternam et vitam acternam inchoans. Interim foris sinat nos vti politicis ordinationibus legitimis, quarumounque gentium inter quas vinimus, sicut sinit nes vii medicina, aut Architectonica, aut cibo, petu, aere. Nec fert Euangelium nouas leges de statu ciuili, sed praecipit, vt praesentibus legibus ebtemperemas, sine ab ethnicis, sine ab alijs conditae sint, et hac obedientia caritatem iubet exercere. Insaniebat enim Carolostadius, qui nobis imponebat leges iudiciales Moisi. De his rebus ideo copiosius scripscrunt nostri, quia Monachi multas perniciosas opiniones sparserunt in Ecclesiam. Vocauerunt politiam Euangelicam, communionem rerum, dixerunt esse consilia, non tenere preprium, non vicisci. Hae opiniones valde obscurant Euangelium et regnum spirituale, et sunt ericulosae rebus publicis. Nam Euangelium non dissipat politiam aut Occonomiam, sed malto magis approbat, et non solum propter poenem, sed etiam propter conscientiam imbet illis parere tanquam dininae ordinationi.

Iulianus Apostata, Celsus et placrique alij, ebiecerunt Christianis, quod Euangelium dissiparet respublicas, quia prohiberet vindictam, et alia quaedam traderet parum apta ciuili societati. Et hac quaestiones mire exercuerunt Origenem, Nazanzenum et alios, Cum quidem facillime explicari possint, si sciamus Euangelium non ferre leges de statu Ciuili, sed esse remissionem peccatorum, et inchoationem vitae aeternae in cordibus credentium,

Vanissimum et hoc est, quod sit perfectie Christiana, non tenere proprium. Nam perfectio Christiana est sita, non in contemptu ciuilium ordinationum, sed in motibus cordis, in magno timore Dei, in magna fide, sicut Abraham, David, Daniel, etiam in magnis opibus atque imperijs non minus perfecti erant, quam vili eremitae. Sed Monachi illam externam hypocrisin offuderunt oculis hominum, ne videri \* 9) posset in quibus rebus sit vera perfectio. Quibus laudibus vexerunt communionem rerum, quasi Euangelicam. At hae laudes plurimum habent periculi, praesertim cum longe dissentiant a scripturis. Scriptura enim non praeeipit, vt res sint communes, sed lex decalogi, cum inquit. Non furtum facies, dominia distinguit, et suum quemque tenere iubet. Plane furebat Vuiglefus, qui negabat licere sacerdotibus tenere proprium. Sunt infinitae disputaciones de contractibus, de quibus nunquam satis fieri bonis conscientijs potest, nisi sciant hanc regulam, quod Christiano liceat vti ciuilibus ordinationibus ac legibus. Haec regula tuetur conscientias, cum docet eatenus licitos esse contractus coram Deo, quatenus eos magistratus seu leges approbant.

Hic totus locus rerum politicarum a nostris ita patefactus est, vt plurimi boni viri, qui versantur in republica, et in negotijs praedicauerint se magnopere adiutos esse, qui antea Monachorum opinionibus vexati dubitant, 100) Vtrum illa ciuilia

Caeterum non selum externas pelitias apprebare. sed nos ctiam subijecre illis, skut necessario subditi sumus legibus temporum, vicibus hyemis et aestatis tanquam divinis ordinationibus. Evangelium prohibet vindictam prinatam, Idque hoc consilio Christus toties inculcat, ne Apostoli putarent se Imperia debere istis eripere, qui alioqui tenebant, sicut Iudaci de regno Messiae somniabant, Sed vi scirent se de regno spirituali docere oportere, non mutare civilem statum. Itaque prinata vindicta, non consilio, sed praecepto prohibetur Matth. v. 97) et Roma. xij. 98) Publica quae fit ex officio magistratus, non dissuadetur, sed praecipitur, et est opus Dei, iuxta Panlum Roma, xiij. Iam publicae vindictae species sunt, iudicia, supplicia, bella, milicia. De his rebus quam male iudicaucrint multi scriptores, constat, quia in hoc errore fuerunt, Euangelium externam quandam novam et monasticam politiam esse, nec viderunt Euangelium cordibus afferre iusticiam aeternam, foris autem probare statum ciuilem.

<sup>97)</sup> Matth. v.] Editt. 2-4.: Matth. quinto,

<sup>98)</sup> Roma. xij.] Ed. 3.: Romanos duodecimo.

<sup>99)</sup> videri] Ed. 3.: videre

<sup>100)</sup> dubitant,] Editt. 2-4.: dubitabant,

officia et negocia Euangelium promitteret. ¹) Hacc ideo recitauimus, vt etiam exteri intelligant, hoc doctrinae genere, quod nos sequimur, nen labefactari, sed multo magis muniri autoritatem magistratuum, et dignitatem omnium ordinationum civilium, quarum rerum magnitudo fatuis illis opinionibus monasticis, mirifice antea fuit obscurata, quae longe praeferebant hypocrisin paupertatis et humilitatis, politiae et Occenomiae, cum hac mandatum Dei habeant, ²) illa communio Platonica ³) non habeat mandatum Dei.

Articulum XVII. recipiunt aduersarij sine exceptione, in quo confitemur Christum in consummatione mundi appariturum esse, ac mortuos omnes resuscitaturum, et pijs aeternam vitam et aeterna gaudia daturum, impios vero condemnaturum esse, vt cum diabolo sine fine crucientur.

Articulum XVIII. recipiunt aduersarij de libero arbitrio. Etsi quaedam addunt testimonia parum apta ad eam causam. Addunt et declamationem quod non sit nimium tribuendum libero arbitrio, cum Pelagianis, neque omnem ei libertatem adimendam esse cum Manicheis. Praeclare sane, sed quid interest inter Pelagianos et aduersarios nostros? cum vtrique sentiant homines sine spiritu sancto posse Deum diligere, et praecepta Dei facere, quo ad substantiam actuum, mereri gratiam ac iustificationem operibus, quae ratio per se efficit sine spiritu sancto. Quam multa absurda sequentur ex his Pelagianis opinionibus, quae in scholis magna autoritate docentur. Has Augustinus sequens Paulum, magna contencione refutat. Cuius sentenciam supra in articulo de Instificatione recitauimus. Neque vero adimimus humanae voluntati libertatem. Habet humana voluntas libertatem in operibus et rebus deligendis, 4) quas ratio per se comprehendit. Potest aliquo modo efficere iusticiam ciuilem, seu iusticiam operum, potest loqui de Deo, exhibere Deo certum cultum externo opere, obedire magistratibus, parentibus in opere externo eligendo, potest continere manus a cede, ab adulterio, a furto. 5) Cum reliqua sit in natura hominis ratio et indicium de rebus sensui subjectle, reliquus est etiam delectus earum rerum, et libertas et facultas efficiendae ) iusticiae ciuilis.

Id enim vocat Scriptura insticiam carnis, q tura carnalis, hoc est, ratio per se efficit sine spiritu sancto. Quanquam tanta est vis concupisoentiae, vt malis affectibus saèpius obtemperent homines, quam recto iudicio. Et diabelus qui est efficax in Impijs, vt ait Paulus, non desinit incitare hanc imbecillem naturam ad varia delicta. Hae causae sunt, quare et ciuilis iusticia rara sit inter homines, sicut videmus, ne ipsos quidem Philosophos eam consecutos esse, qui videntur eam expetiuisse. Illud autem falsum est, non peccare hominem qui facit opera praeceptorum extra gratiam. Et addunt amplius, talia opera etiam de congruo mereri?) remissionem peccatorum ac iustificationem. Nam humana corda sine spiritu sancto, sunt sine timore Dei, sine fiducia erga Deum, non credunt se exaudiri, sibi ignosci, se iunari et seruari a Deo. Igitur sunt impia. Porro arbor mala non potest ferre bonos fructus. Et sine fide impossibile est Deo placere.

Igitur etiam si concedimus libero arbitrio libertatem et facultatem externa opera legis efficiendi, tamen illa spiritualia non tribuimas libero arbitria, scilicet vere timere Deum, vere credere Deo, vere statuere ac sentire quod Deus nos respiciat, exaudiat, ignoscat nobis etc. Haec sunt vera opera primae tabulae, quae non potest humanum cor efficere, sine spiritu sancto, sicut ait Paulus. Animalis homo, hec est, home tantum naturalibus viribus vtens, non percipit ca quae Dei sunt. Et hoc iudicari<sup>8</sup>) potest, si considerent homines, quomodo corda de voluntate Dei sentiant. Vtrum vers statuant se respici et exaudiri a Deo. Hanc fidem difficile est et sanctis retinere, tantum abest vt sit in impijs. Concipitur autem vt supra diximus cum corda perterrefacta Euangelium audiunt, et consolacionem concipiunt.

Prodest igitur ista distributio, in qua tribuitur libero arbitrio iusticia ciuilis, et iusticia spiritualis gubernationi spiritus sancti in renatis. Ita enim retinetur paedagogia, quia omnes homines pariter debent scire, et quod Deus illam ciuilem iusticiam requirat, et quod aliquo modo praestare eam possimus. Et tamen ostenditur discrimen inter iusticiam humanam et spiritualem, inter philosophicam, et doctrinam spiritus sancti, et intelligi potest ad quid opus sit spiritu sancto. Neque hace distributio a nobis inuenta est, sed scriptura clarissime tradit eam. Tractat eam et Augustinus, et est recens egregie ) tractata a Guielmo Parisiensi, sed

<sup>1)</sup> promitteret.] Editt. 2-4.: permitteret.

praeferebant hypocrisin paupertatis — mandatum Dei habeant,] Editt. 2—4.: praeferebant politiae et Oeconomiae, ridiculam et uanissimam hypocrisin paupertatis et humilitatis, Cum quidem politis et Oeconomia habeant mandata Dei.

<sup>3)</sup> communio Platonica] Editt. 2-4.: Platonica communio

<sup>4)</sup> deligendis,] Ed. 4.: diligendis,

b) a furto.] Ed. 4.: furto.

<sup>6)</sup> efficiendae] Ed. 3. typ. err.: efficiendi

talia opera etiam de congrao mereri] Editt. 2-4.: talibus operibus necessario deberi

<sup>8)</sup> judicari] Ed. 3. male: judicare

<sup>9)</sup> egregie] Ed. 3.: egregia

scaleste obruta cet ab istis, qui somniaucrunt homines legi Dei obedire posse sine spiritu sancto, dari autem spiritum sanctum, vt accedat respectus

meritorii.

Articulum XIX. recipiunt aduersarij, in quo confitemur, quod etsi vnus ac solus Deus condiderit vniuersam naturam, et conseruet omnia quae existunt, tamen causa peccati sit voluntas in diabolo et hominibus auertens se a Deo, iuxta dictum Christi, de diabolo. Cum loquitur mendacium, ex

preprijs loquitur.

In Articulo XX. diserte ponunt haec verba, quod reijciant et improbent hoc quod dicinus, quod non mercantur homines remissionem peccatorum bonis operibus. Hunc articulum clare praedicant se reijcere et improbare. Quid in re tam manifesta dicendum est? Hic aperte ostendunt architecti confutacionis, quo spiritu agantur. Quid est enim certius in Ecclesia, quam quod remissio peccatorum contingat gratis propter Christum, quod Christus sit propiciacio pro peccatis, non nostra opera, sicut Petrus inquit. Huic omnes Prophetae perhibent testimonium, in nomine ipsius accipere remissionem peccatorum omnes qui credunt in eum. Huic Ecclesiae Prophetarum assenciamur potius quam istis perditis Scriptoribus confutacionis, qui tam impudenter blasphemant Christum. Nam etiam si qui fuerunt Scriptores, qui senserunt post 10) remissionem peccatorum homines iustos esse coram Deo, non fide, sed ipsis operibus, tamen hoc non senserunt, quod ipsa remissio peccatorum contingat propter opera nostra, non gratis propter Christum. Non ferenda est igitur blasphemia, tribuere honorem Christi, nostris operibus. Nihil pudet iam istos theologos, si talem sentenciam in Ecclesia audent ferre, Neque dubitamus quin optimus Imperator, ac plaerique Principum, hunc locum nullo modo fuerint in confutacione relicturi, si essent admoniti. Infinita hoc loco testimonia ex Scriptura, ex Patribus, citare possemus. Verum et supra satis multa de hac re diximus. Et nihil opus est pluribus testimonijs, illi, qui scit quare Christus nobis donatus sit, qui scit Christum esse propiciationem pro peccatis nostris. Esaias inquit. Posuit Dominus in eo iniquitates omnium nostrum. Adaersarij contra docent, Deum ponere iniquitates nostras, non in Christo, sed in nostris operibus. Neque hic dicere libet qualia opera doceant. Videmus horribile decretum contra nos compositum esse, quod magis terreret nos, si de ambiguis, aut leuibus rebus contenderemus. Nunc cum conscientiae nostrae intelligant damnari ab 'aduersarijs manifestam veritatem, cuius propugnatio Ecclesiae necessaria est, et amplificat gloriam Christi, facile terrores mundi contemnimus, et ingenti animo, siquid erit paciendum, propter gloriam Christi, propter vtilitatem Ecclesiae, feremus. Quis non gandeat mori in confessione horum articulorum, quod remissionem peccatorum fide consequamur gratis propter Christum, quod operibus nostris non mereamur remissionem peccatorum? Nullam habebunt satis firmam consolationem conscientiae piorum aduersus terrores peccati et mortis, et aduersus diabolum sollicitantem ad desperationem, si non sciant se debere statuere, quod gratis propter Christum habeant remissionem peccatorum. Haec fides sustentat, et viuificat corda in illo asperrimo certamine desperacionis. Digna igitur causa est, propter quam nullum recusemus periculum. Tu ne cede malis, sed contra audentior ito, quisquis assentiris confessioni nostrae, cum aduersarij, terroribus, cruciatibus, supplicijs, conantur excutere tibi tantam consolationem, quae vniuersae Ecclesiae in hoe nostro articulo proposita est. Non deerunt quaerenti testimonia Scripturae, quae confirmabunt animum. Nam Paulus tota voce, vt dicitur, 11) clamitat Roma. iij. et iiij. 12) gratis remitti peccata propter Christum. Ideo inquit ex fide iustificamur, et gratis, vt firma sit promissio, Id est, Si ex nostris operibus penderet promissio, non esset firma. Si propter nostra opera daretur remissio peccatorum, quando sciremus eam nos consecutos esse, quando reperiret opus conscientia territa, quod statueret ad placandam iram Dei sufficere? Sed supra de tota re diximus. Inde lector sumat testimonia. Nam hanc, non disputacionem, sed querelam indignitas rei nobis expressit, quod hoc loco diserte posuerunt, se improbare hunc nostrum articulum, quod remissionem peccatorum consequamur non propter opera nostra, sed fide et gratis propter Christum. Aduersarij etiam addunt testimonia suae condemnationi, Et operae precium est vnum atque alterum recitare. Allegant ex Petro, Studete firmam facere vocationem vestram etc. lam vides lector aduersarios nostros non perdidisse operam in discenda Dialectica, sed habere artificium ratiocinandi 18) ex Scripturis prorsus quidquid libet, Facite firmam vocationem vestram, per bona opera. Igitur opera merentur remissionem peccatorum. Sane concinna erit argumentacio, Si quis sic ratiocinetur de reo capitalis poenae, cui poena remissa est. Magistratus praecipit, vt in posterum abstineas ab alieno. Igitur per hoc meritus es condonationem poenae, quod nunc ab alieno absti-

<sup>11)</sup> voce, vt dicitur,] Ed. 4.: voce (ut dicitur)

<sup>12)</sup> Roma, ijj. et itij.] Ed. 3.: Romanos tertio et quarto,

<sup>13)</sup> ratiocinandi] Ed. 3. typ. err.: rationandi

nes, sic argumentari est ex non causa, causam facere. Nam Petrus loquitar de operibus sequentibus remissionem peccatorum, et docet quare sint facienda, scilicet, vi sit firma vocatio, hoc est, ne vocatione sua excidant, si iterum peccent. Facite bona opera, vt perseueretis in vocatione, ne amittatis dona vocationis, quae prius contigerunt, non propter sequentia opera, sed iam retinentur fide, et fides non manet in his qui amittunt spiritum sanctum, qui abijoiunt 14) poenitentiam, sicut supra diximus, fidem existere in poenitencia. Addunt alia testimonia non melins coherentia. Postremo dieunt hanc opinionem ante mille annos Augustini tempore damnatam esse. Id quoque falsiasimum est. Semper enim Ecclesia Christi sensit remissionem peccatorum gratis contingere. Imo Pelagiani damnati sunt, qui gratiam propter opera nostra dari contendebant. Cacterum supra satis ostendimus, quod senciamus bona opera necessario sequi debere fidem. Non enim abolemes legem, inquit Paulus, sed stabilimus, quia cum fide accepimus 15) spiritum sanctum, necessario sequitur legis implecio, quae subinde crescit, dilectio, pacientia, castitas et alij finctus spiritus.

## DE INVOCATIONE SANCTORVM.

Articulum XXI. simpliciter damnant, quod inuocationem sanctorum non requirimus. Nec vllo in loco prolixius rhetoricantur. Neque tamen aliud quioquam efficiunt, quam sanctos honorandos esse, Item sanctos qui vinunt orare pro alijs, quasi vero propterea necessaria sit inuocatio mortuorum sanctorum. Allegant Cyprianum, quod vivum Cornelium rogauerit, vt discedens pro fratribus oret. Hoc exemplo probant mortuorum inuocationem. Citant et Hieronymum contra Vigilantium, In hac arena, inquiunt, ante mille et centum annos vicit Hieronymus Vigilantium. Sic triumphant adversarij, quasi iam sit debellatum. Nec vident isti asini apud Hieropymum contra Vigilantium, nullam extare syllabam de inuocatione. Loquitur de honoribus sanctorum non de inuocatione. Neque reliqui veteres Scriptores ante Gregorium, fecerunt mentionem inuocationis. Certe haec inuocatio cum his opinionibus, quas nunc docent aduersarij de applicatione meritorum, non habet testimonia veterum Scriptorum.

Confessio nostra probat honores sanctorum, Nam hic triplex honos probandus est. Primus est gratiarum actio. Debemus enim Deo gratias agere, quod estenderit exempla misericordiae, quod significauerit se vella saluare homices, quod dederit doctores, aut alia dona Ecclesiae. Et hace dona vt sunt maxima, amplificanda sunt, et landandi ipsi sancti, qui his donis fideliter vai sunt, sicut Christus laudat fideles negociatores. Secundas cultus est, confirmatio fidei nostrae, cum videmus Petro condonari negacionem, erigimur et nos, vt magis credamus, quod vere gratia exuberet supra peccatum. Tertius honos est imitacio, primum fidei, deinde caeterarum virtutum quas imitari pro sua quisque vocatione debet. Hos veros henores non requirunt aduersarij. Tantum de inuocatione, quae etiam si nihil haberet periculi, tamen non est necessaria, rixantur.

Praeterea et hoc largimur, quod Angeli orent pro nobis. Extat enim testimonium <sup>16</sup>) Zachariae .l. <sup>17</sup>) vbi Augelus orat. Domine exercituum vsque quo tu non misereberis Ierusalem etc. De Sanctis etsi concedimus, quod sicut viui orant pro Ecclesia vniuersa <sup>18</sup>) in genere, ita in coelis orent pro Ecclesia in genere, tametsi testimonium nullum de mortuis orantibus extat in Scripturis, praeter illud somnium sumptum ex libro Machabeorum posteriore.

Porro vt maxime pro Ecclesia orent Sancti. tamen non sequitur quod sint inuocandi. Quanquam confessio nostra hoc tantum affirmat, quod Scriptura non doceat Sanctorum inuocationem. seu petere a sanctis auxilium. Cum autem neque praeceptum, neque promissio, neque exemplum ex Scripturis de inuocandis Sanctis afferri possit, Sequitur conscientiam nihil posse certi de illa inuocatione habere. Et cum oratio debeat ex fide fieri, quomodo scimus, quod Deus approbet illam inuocationem? Vnde scimus sine testimonio 19) Scripturae, quod sancti intelligant singulorum preces? Quidam plane tribuunt divinitatem sanctis, videlicet, quod tacitas cogitaciones mentium in nobis cernant. Disputant de matutina et yespertina cognitione, fortassis, quia dubitant, Vtrum mane, an 20) vesperi audiant. Haec comminiscuntur, non vt sanctos honore afticiant, sed vt quaestuosos cultus desendant. Nihil afferri potest ab aduersarijs contra hanc rationem, quod cum innocatio non habeat 21) testimonium ex verbo Dei, non possit affirmari, quod sancti intelligant inno-

<sup>14)</sup> abijciunt] Ed. 4. typ. ev.: adijciunt

<sup>15)</sup> accepimus] Ed. 4.: accipimus

<sup>16)</sup> Extat enim testimonium] Ed. 4.: Extant enim testimonia

<sup>17) 1.]</sup> Ed. 3.: primo,

<sup>18)</sup> vniuersa] in Ed. 3. deest.

<sup>19)</sup> testimonio] Ed. 3. typ. err.: testimonia

<sup>20)</sup> an] Ed. 4.: aut

<sup>21)</sup> habeat] Editt, 2-4.: habet

Dous can approbet. Quare adversarij non debebant nos ad rem incertam cogere, quia oratio sine fide non est oratio. Nam quod allegant Ecclesiae exemplum, constat nouum hune in Ecclesia morem esse, Nam veteres orationes etsi mentionem sanctorum faciunt, non tamen inuocant Sanctos. Quanquam etiam illa noua inuocatio in Ecclesia, dissimilis est inuocationi singulorum.

Deinde aduersarij non solum inuocationem in culty-sanctorum requirent, sed etiam applicant merita sanctorum pro alijs, et faciunt ex sanctis non solum deprecatores, sed etiam prosiciatores. Id nullo modo ferendum est. Nam hic prorsus transfertur in sanctos proprins honor Christi. Faciunt enim cos mediatores, et propiciatores, et quanquam distinguunt de mediatoribus intercessionis et mediatoribus redemptionis, tamen plane faciunt ex sanctis mediatores redemptionis. Atque etiam illud dicant sine testimonio scripturae, quod sint mediatores intercessionis, quod vt verecundissime dicatur, tamen obscurat officium Christi, et fiduciam misericordiae debitam Christo, transfert in sanctos. Fingunt enim homines Christum duriorem esse, et sanctos placabiliores, et magis confidunt misericordia 22) sanetorum, quam misericordia 22) Christi et fugientes Christum, quaerunt sanctos. Ita faciunt ex els reipsa mediatores redemptionis.

Itaque ostendemus, quod vere faciant ex sanctis non tantum deprecatores sed propiciatores, hoc est, mediatores redemptionis. Nondum reckamus hic vulgi abusus. De doctorum opinionibus adhuc loquimur. Reliqua etiam imperiti fudicare possunt. In propiciatore haec duo concurrunt. Primum, oportet extare verbum Dei, ex quo certo sciamas, quod Deus vélit misereri et exaudire inuocantes per hunc propiciatorem. Talis extat de Christo promissio, Quidquid petieritis Patrem in nomine meo, dabit vobis. De sanctis pulla extat talis promissio, quare conscientiae non possunt certo statuere, quod per sanctorum inuocationem exaudiamar. Itaque invocatio illa non fit ex fide. Deinde mandatum etiam habemus, vt inuocemus Christam iaxta illud, Venite ad me qui laboratis etc. quod certe nobis quoque dictum est. Et Esaias ait xi. 28) In die illa, stabit radix lesse, in signum populorum, Ipsum gentes deprecabuntur. Et Psal. xliij. Vultum tuum deprecabuntur omnes diuites plebis. Et Psal. lxxi. Et adorabunt eum omnes reges terrae. Et paulo post, orabunt coram eo iugiter, Et loh. v. inquit Christas, Vt omnes honorificent

Et ex viroque, nempe ex premissione, et donatione meritorum, oritur fiducia misericordiae. Talis fiducia promissionis diuinae, Item meritorum Christi debet afferri ad orandum. Vere enim statuere debemus, et quod propter Christum exaudiamur, et quod ipsius meritis habeamus placatum Patrem. Hic adversarij primum iubent innocare sanctos, cum neque promissionem Dei, neque mandatum, neque exemplum Scripturae habeant. Et tamen faciunt, vt maior fiducia misericordiae sasctorum concipiatur quam Christi, cum Christas ad se venire iusserit, non ad sanctos. Secundo ap cant merita sanctorum alijs, sicut merita Christi. lubent confidere meritis sanctorum, quasi reputemur iusti propter merita sametorum, sidut iusti reputamur meritis Christi. Nihil hic finginus, in indulgentijs dicunt se applicare merita sanctorum, Et Gabriel interpres Canonis Missae confidenter pronunciat, nos ordine instituto a Deo, debere ad auxilia sanctorem confugere, vt saluemur eorem meritis et votis. Haec sunt verba Gabrielis, Et tamen passim in libris et concionibus aduersariorum legantur absurdiora. Quid est facere prepiciatores, si hoc non est? Prorsus aequantur Christo, si confidere debemus, quod meritis corum saluemur. Vbi autem institutus est ille ordo a Deo, quem dicit iste, quod debeamus ad auxilia sanctorum confugere? proferat exemplum ex Seripturis. aut praeceptum. Fortassis ex aulis Regum sumunt hunc ordinem, vbi amicis intercessoribus vtendum est. At si Rex constituerit certum intercessorem, non volet ad se causas per alios deferri. Ita cum Christus sit constitutus intercessor et Pontisex, our quaerimus alios? Passim vsurpatur haec forma absolutionis. Passio Domini nostri Iesu Christi, merita beatissimae virginis Mariae, et omnium sanctorum sint tibi in remissionem peccatorum. Hic

filium, sieut honorificant Patrém. Et Paulus . I. Thessalo. ij. orans inquit, Ipse autem Dominus koster Iesus Christus et Deus, et pater noster, enhortetur corda vestra, et confirmet vos etc. At de sanctorum inuocatione quod possunt aduersarij praeceptum, quod exemplum ex Scripturis afferre? Alterum est in propiciatore, quod merita ipsius proposita sunt, vt quae pro alijs satisfacerent, quae alijs donentur imputacione diuina, vt per ea, 20 tanquam proprijs meritis iusti reputentur, vt si quis amicus pro amico soluit aes alienum, debitor alieno merito tanquam proprio liberatur. 25 Ita Christi merita nobis donantur, vt iusti reputemur fiducia meritorum Christi, cum in eum credimus, tanquam propria merita haberemus.

<sup>22)</sup> misericordia] Ed. 4. utroque loco: misericordiae

<sup>23)</sup> ait xi.] Editt. 2. 4. male: ait 9. item Ed. 3.: nono ait, (legitur locus citatus Ies. 11, 10.)

<sup>24)</sup> per ea,] Editt. 2-4.: propter ea,

<sup>25)</sup> liberatur.] Ed. 3.: liberator.

r<del>onunciatur</del> absolutio, quod non solum meritis Christi, sed meritis aliorum sanctorum reconciliemur et iusti reputemur. Quidam e nobis viderunt morientem doctorem Theologiae, ad quem consolandum adhibitus erat Monachus quispiam Theologue. Is morienti nihil inculcabat, 26) nisi hanc precationem, Mater gratiae nos ab hoste protege, in hora mortis suscipe. Vt largiamur quod beata Maria oret pro Ecclesia, num ipsa suscipit animas in morte, num vincit mortem, num viuificat? Quid agit Christus? si hacc facit beata Maria, quae etsi est dignissima amplissimis honoribus, tamen non vak se acquari Christo, sed potius exempla sua nos intueri et amplecti vult. At res loquitur ipsa, quod publica persuasione beata virgo prorsus in locum Christi successerit. Hanc inuocauerunt homines, haius misericordia confisi sunt, per hanc veluerant placare Christum, quasi is non esset repiciator, sed tantum horrendus Index, et vitor. Nes autem sentimus, 27) quod non sit confidendum, quod merita sanctorum nobis applicentur, quod propter illa Deus nobis reconcilietur, aut reputet nos instos, aut saluet nos. Tantum enim Christi meritis consequimur remissionem peccatorum, cum in cum credimus. 27) De alijs sanctis dictum est, Vnusquisque recipiet mercedem secundum suum laborem, id est, ipsi inter se donare sua merita alij alijs non pessunt, sicut Monachi vendunt suorum ordinam merita. Et Hilarius ait, de fatuis virginibus. Et quia prodire obuiam fatuae extinctis lumpadibus non poscunt, deprecantur eas quae prudentes erant, vt oleum mutuent, quibus responderunt, non posse se dare, quia non sit forte, quod omnibus satis sit, alienis scilicet operibus ac meritis neminem adiuuandum, quia vnicuique lampadi suae emere oleum necesse sit. Cum igitur aduersarij doceant fiduciam collocare in inuocationem sanctorum, cum neque verbum Dei, neque exemplum Scripturae habeant, cum applicent merita sanctorum pro alijs, non secus ac merita Christi, et proprium Christi honorem in sanctos transferant, neque opiniones corum de cultu sanctorum, neque consuctudinem inuocationis recipere possumus. Scimus enim fiduciam in Christi intercessionem collocandam esse, quia haec sola habet promissionem Dei. Scimus solius Christi merita propiciationem pro nobis esse. Propter Christi merita reputamur iosti, cum credimus in cum, sicut textus ait. Omnes qui confidunt in eum, non confundentur. Nec est confidendum quod iusti reputemur meritis beatne virginis, <sup>28</sup>) aut alierum senctorum.

Haeret et hie error apud doctos, quod singulis sanctis certae procurationes commissae sint, vt Anna divicias largiatur, Sebastianus arccat pestilenciam, Valentinus medeatur morbo comiciali, Georgius tueatur equites. Hae persuasiones plane <sup>29</sup>) sunt ortae ex ethnicis exemplis. Sic enim apud Romanos putabatur luno ditare, Febris arcere febrim, Castor et Pollux defendere equites etc. Et fingamus moderatissime tradi inuecationem sanctorum, tamen cum exemplum sit periculosissimum, quorsum opus est cam defendere, cum nullum habeat mandatum aut testimonium ex verbo Dei? Imo nec veterum Scriptorum testimonium habet Primum quia, vt supra dixi, cum alij mediatores praeter Christum quaeruntur, collocatur fiducia in alios, obruitur tota noticia Christi, Idque res ostendit. Videtur inicio mentio sanctorum, qualis est in veteribus orationibus tolerabili consilio recepta esse. Postea secuta est inuocatio, inuocationem prodigiosi et plusquam ethnici abushs secuti sunt. Ab indocatione ad imagines ventum est, hae quoque colebantur, et putabatur eis inesse quaedam vis, sicut magi vim inesse fingunt imaginibus signorum coelestium certo tempore sculptis. Vidimus in quodam monasterio simulachrum beatae virginis, quod, quasi αὐτόματον, arte 80) mouebatur, vt videretur aut auersari petentes, aut annuere. Et tamen omnium statuarum atque picturarum portenta superant fabulosae historiae de sanctis, quae magna autoritate publice tradebantur. Barbara petit inter tormenta praemium, ne quis inuocans ipsam 81) moriatur, sine eucharistia. Alius totum Psalterium, stans pede in vno, quotidie recitauit. Christophorum pinxit aliquis vir prudens, vt signilicaret per allegoriam, magnum oportere robur animi esse in his qui ferrent Christum, hoc est, qui docerent Euangeliam, aut confiterentur, quia necesse sit subire maxima pericula, Deinde stolidi monachi apud populum docuerunt inuocare Christophorum, quasi talis polyphemus aliquando extitisset. Cumque sancti maximas res gesserint, vel rei publicae vtiles, vel continentes prinata exempla, quarum 82) commemoratio, tum ad fidem confirmandam, tum ad imitacionem in rebus gerendis multum conduceret, has nemo ex veris historija

<sup>26)</sup> inculcabat, Ed. 3. typ. err.: iculcabat,

<sup>37)</sup> quod non sit confidendum, — — cum in eum credimns.] Editt. 2—4.: nos tantum fiducia meritorum Christi iustificari, non fiducia meritorum B. (Ed. 4.: Beatae) Virginis ant aliorum sanctorum.

Nec est confidendum — beatae virginis,] Editt. 9—4.: Hee iustificamur fiducia meritorum B. Virginis,

<sup>29)</sup> plane] Ed. 3.: planae

<sup>30)</sup> arte] Editt, 2-4.: apte

<sup>31)</sup> ipsam] Ed. 3. male: ipsum

<sup>32)</sup> quarum} Ed. 4.: quorum

rinit. At vero prodest audire, quamedo esseti viri administrauerint respublicas, quos casus, quae pericula subierint, quomodo sancti viri regibus auxilio fuerint in magnis periculis, quomodo docuerint Euangelium, quas habuerint cum hacreticis dimicationes, prosunt et exempla misericordiae, vi cum videmus Petro condonatam esse negationem, cum videmus Cypriano condonatum esse, quod magus 38) fuisset, com videmus Augustinum in morbo expertum vim fidei, constanter affirmare, quod vere Deus exaudiat preces credentium. Huiusmodi exempla, quae vel fidem vel timorem, vel administrationem reipublicae continent, proderat recitari. Sed histriones quidam nulla neque fidei, neque rerum publicarum regendarum scientia praediti, confinxerunt fabulas imitacione Poematum, in quibus tantum insunt supersticiosa exempla, de certis precibus, certis iciunijs, et addita sunt quaedam ad questum facientía. Cuiusmedi sunt miracula de rosarijs et similibus ceremonijs conficta. Neque opus est hic recitare exempla. Extant enim legendae vt vocant, et specula exemplorum, et Rosaria, in quibus placraque sunt non dissimilia veris narrationibus Luciani. His prodigiosis et impijs fabulis applaudunt Episcopi, Theologi, Monachi, quia faciunt προς τα algera, Nos non ferant, qui vt Christi honos et officium magis conspici possit, non requirimus innocationem sanctorum, et abusus in cultu sanctorum taxamus, Cumque omnes boni viri vbique desiderent in his abusibus corrigendis vel Episcoporum autoritatem, vel diligentiam concionantium, tamen aduersarij nostri in confutacione omnino dissimulant etiam manifesta vitia, quasi recepta confutacione, velint nos cogere vt etiam notissimos abusus approbemus. Ita insidiose scripta est confutacio non tantum in hoe loco, sed fere vbique. Nullus est locus in quo a dogmatibus suis discernant manifestos abusus, Et tamen apud ipsos, si qui sunt saniores, fatentur, multas falsas persuasiones haerere in doctrina Scholasticorum et Canonistarum, multos praeterea abusus in tanta inscitia et negligentia pastorum irropsisse in Ecclesiam. Neque enim primus fuit Lutherus qui de publicis abusibus quereretur. 34) Multi docti et praestantes viri longe ante hace tempora deploranerunt abusus Missae, fiduciam obseruationum Monasticarum, quaestaesos cultus sanctorum, confusionem doctrinue de poenitentia, quam vel maxime oportebat perspicuam et explicatam extare in Ecclesia. Ipsi audinimus excellentes Theologos desiderare modum in Scholastica doctrina, quae multo

plas habet zinarum philosophicanum, quam pictatis-Et tamen in his veteres fere propiores sunt senipturae, quam recentiores. Ita magis magisque degenerauit istorum theologia. Nec alia causa fuit multis bonis viris, qui inicio amare Lutherum coeperunt, quam quod videbant eum explicare animos hominum ex illis labyrinthis confusissimarum et infinitarum disputationum, quae sunt apud Scholasticos 86) theologos et Canonistas, et res vtiles ad pietatem docere. Quare non fecerunt candide aduersarij, quod cum vellent nos assentiri confutacioni, dissimulauerunt abusus. Ac si vellent Ecclesiae consultum, maxime isto in loco, in hac occasione, debebant hortari optimum Imperatorem, vt de corrigendis abusibus consilium caperet, quem quidem non obscure animaduertimus cupidissimum esse bene constituendae, et sanandae Ecclesiae. Sed aduersarij non hoc agunt, vt honestissimam et sanctissimam voluntatem Imperatoris adiquent, Sed vt nos quoquo modo opprimant. De statu Ecclesiae multa signa ostendunt eos parum sollicitos esse. Non dant operam, vt extet apud populum certa quaedam summa dogmatum Ecclesiasticorum. Manisestos abusus noga et inusitata crudelitate defendunt. Nullos paciuntur in Ecclesijs idoneos doctores. Haec quo spectent, boni viri facile iudicare 36) possunt. Sed hac via neque suo regno, neque Ecclesiae bene 37) consulunt. Nam interfectis bonis doctoribus, oppressa sana doctrina, postea existent fanatici spiritus, quos non poterunt reprimere aduersarij, qui et Ecclesiam impijs dogmatibus perturbabunt, et totam Ecclesiasticam politiam euertem, quam nos maxime cupimus conseruare. Quare te optime Imperator Carole propter gloriam Christi quam nihil dubitamus te cupere, ornare atque augere, oramus, ne violentis consilijs aduersariorum nostrorum asséntiaris, sed vt quaeras alias honestas vias concordiae ita constituendae, ne piae conscientiae grauentur, neue senicia aliqua in homines innocentes, sicut hactenus fieri vidimus, exerceatur, neue sana 38) doctrina in Ecclesia opprimator. Hoe officium Deo maxime omnium debes, sanam doctrinam conservare et propagare ad posteros, et defendere recta docentes. Id enim postulat Deus cum Reges ornat 89) nomine suo, et Deos appellat, inquiens, Ego dixi, Dij estis, vt res diuinas, hoc est, Euangelium Christi in terris conseruari et propagari curent, et tan-

MELANTE, OPER. VOL. XXVII.

<sup>33)</sup> magus] Ed. 3.: magis

<sup>34)</sup> quereretur.] Ed. 3. mais: quecreretur.

<sup>35)</sup> Scholasticos Ed. 3.: Scolasticos 36) indicare] Ed. 3. typ. err.: indicari

<sup>37)</sup> Euclesiae bene] Ed. 4.: Ecclesiae suae

<sup>88)</sup> sana] Ed. 4.: aua

<sup>39)</sup> ornat] Ed. 4.: ornant

quant vicurij Dei vitam et salutem immecentum defendant.

### DE YTRAQVE SPECIE COENAE DOMINI.

Non potest dubitari, quin pium sit, et consentaneum institucioni Christi, et verbis Pauli vti vtraese parte in Coena Domini. Christus enim instituit vtranque partem, et instituit, non pro parte Ecclesiae, sed pro tota Ecclesia. Nam non presbyteri solum, sed tota Ecclesia autoritate Christi. nen autoritate humana vtitur Sacramento. Idque interi aduersarios existimamus. Iam si Christus instituit pro tota Ecclesia, cur altera species adimitur parti 40) Ecclesiae, Cur prohibetur vsus alterins speciei? Car mutatur ordinatio Christi? praesertim, cum ipse vocet eam testamentum suum, Quod si hominis testamentum rescindere non licet, multo minus Christi testamentum rescindere licebit. Et Paulus inquit se a Domino accepisse, quod tradidit. Tradiderat autem vsum vtriusque speciei, sicut clare ostendit textus 1. Corinth. xi. 41) Hoc facite, inquit, primum de corpore, postea cadem verba de poculo repetit. Et deinde. Probet seipsum homo, et sic de pane comedat, et ex poculo bibat. Haec sunt verba disponentis. Et quidem praefatur, vt qui sunt vsuri coena Domini, simul vtantur. Quare constat pro tota Ecclesia sacramentum institutum esse. Et manet mos adhuc in Ecclesijs Graecis, Et fuit quondam etiam in Latinis Ecclesijs, sicut Cyprianus et Hieronymus testantur. Sic enim inquit Hieronymus in Sephoniam. Sacerdotes qui Eucharistiae seruiunt, et sanguinem Domini populis eius dividunt etc. Idem testatur Synodus Toletana. Nec difficile fuerit magnum aceruum testimoniorum congerere. Hic nihil exaggeramus, 42) tantum relinquimus prudenti lectori expendendum, quid senciendum sit de divina ordinatione.

Aduersarij in confutacione non hoe agunt, vt excusent Ecclesiam, cui adempta est altera pars sacramenti. Id decuit bonos et religiosos viros. Erat quaerenda firma ratio excusandae Ecclesiáe, et docendarum conscientiarum, quibus non potest contingere nisi pars sacramenti. Nune ipsi defendunt recte prohiberi alteram partem, et vetant concedere veum utriusque partis. Primum fingunt inicio Ecclesiae alicubi morem fuisse, vt una para tantum porrigeretur. Neque tamen exemplum huius rei vetus ullum afferre possunt. Sed allegant locos in quibus fit mentio panis, vt apud Lucam, vbi scriptum est, qued discipuli agnoueriat Chri-

stam in fractione panis. Citant et alios ieues de fractione panis. Quanquam autem non valde repugnamus, que minus aliqui de sacramente acciplantur, tamen hoe non consequitur vnam partem tantum datam esse, quia partis appellatione reliquum significatur communi consustudire sermonis. Addunt de Laica communione, quae non erat vsus alterius tantum speciei, sed vtriusque. Et siquando Sacerdotes Laica communione vti inbentur, significatur, quod a ministerio consecrationis remoti fuerint. Neque hoc ignorant adversarij, sed abutuntur inscitia imperitorum, qui cum sudiunt Laicam communionem, statim somniant morem nostri temporis, quo datur Laicis tantum pers sacramenti. Ac videte impudentiam, Gabriel inter caeteras causas recitat, cur non detur viraque pars, quia fuerit discrimen inter Laicos et presbyteros faciendum. Et credibile est hanc pracelpuam causam esse, eur defendatur prohibitio vnius partis, vt dignitas ordinis religione quadam fat commendatior. Hoc est consilium humanum, ve nihil dicamus inciuilius, quod quo spectet facile iudicari potest. Et in confutacione allegant de tilijs Heli, quod amisso summo sacerdotio, petituri sint vnam partem sacerdotalem 1. Regum ij. Hie dicunt vsum vnius speciei significatum esse. Et addunt. Sic ergo et nostri Laici vna parte sacerdotali, vna specie contenti esse debent. Plane ladunt aduersarij, cum ad sacramentum transferant historiam de posteris Heli. Ibi describitar poena Heli. Num hoc quoque dicent, Laicos propter poenam remoueri ab altera parte. Sacramentum institutum est, ad consolandas, et erigendas territas mentes, cum credunt carnem Christi, datam pro vita mundi, cibum esse, cum credunt se con-functos Christo, viuificari. Verum aduerearij argumentantur Laicos remoueri ab altera parte poenae causa. Debent, inquiunt, esse contenti, Satis pro Imperio. Cur autem debent? Non est quaerenda ratio, sed lex esto, quidquid dicunt Theologi, Haec est iwlongacia Ecciana. Agnoscimus enim istas thrasonicas voces, quas si exagitare vellemus, non defutura nobis esset oratio. Videtis enim quanta sit impudentia, Imperat tanquam aliquis Tyrannus in tragoedijs, Quod nolunt, velint, debent esse contenti. Num hae rationes quas citat excusabunt 48) hos in Iudicio Del, qui prohibent partem sacramenti, qui seuiunt in homines bonos, vtentes integro sacramento. Si hac ratione prehibent, vt sit ordinis discrimen, haec ipsa rate mouere debeat, no assenciamur aduersarijs, vel si slioqui morem cum ipsis seruaturi eramus. Alia sunt discrimina ordinis sacordotum, et populi, sed non est obscurum, quid habeant consilij, cur hoc

<sup>40)</sup> parti] Ed. 3.: parte

<sup>41) 1.</sup> Corinth. xi.] Ed. 3.: prima Chorintheorum vndecime.

<sup>42)</sup> exaggeramus,] Ed. 3. typ. err.: exageramus,

<sup>43)</sup> excusabunt] Ed. 3. male: exeusabit

discrimen tentepere descudant. Nes ne de vera dignitate ordinis detrahese videamur, de hoc cal-

lide censilio plura non dicemus.

Allegant et periculum effusionis, et similia needam, quae non habent tantam vim, vt ordinationem Christi mutent. Et fingamus sane liberum esse, Vti vna parte aut ambabus, quomedo poterit prohibitio defendi? Quanquam Ecclesia non sumit sibi hane libertatem, vt ex erdinationibus Christi, faciat res indifferentes. Nos quidem Ecclesiam excusemus quae hanc iniuriam pertulit, cum viraque pars el contingere non posset, sed autores qui defendunt recte prohiberi vsum integri sacramenti, quique nunc non solum prohibent, sed etiam vientes integro sacramento excommunicant, et vi persequentur, non excusamus. Ipsi viderint, quomodo Deo rationem suorum consiliorum reddituri sint. Neque statim indicandum est Ecclesiam constituere aut probare, quidquid Pontifices constituunt, praesertim cum Scriptura de Episcopis et pestoribus vaticinetar in hanc sentenciam, vt Ezechiel ait. Peribit lex a sacerdote.

## DE CONIVGIO SACERDOTVM.

In tanta infamia inquinati coelibatus, audent aduersarij non solum defendere legem Pontificiam impio et falso praetextu nominis diuini, sed etjam hortari Caesarem ac Principes, ne tolerent coniugia sacerdotum ad ignominiam et infamiam Romani Imperij. Sic enim loquuntur. Quae major impudentia vaquam vlla in historia lecta est, quam haec est aduersariorum? Nam argumenta, quibus vtuntur, postea recensebimus. Nunc hoc expendat prudens lector, quid frontis habeant isti nihili homines, qui dicunt coniugia parere infamiam et ignominiam Imperio, quasi vero Ecclesiam valde ornet ista publica infamia flagiciosarum ac prodigiosarum libidinum, quae flagrant apud istos S. Patres qui Curios simulant, et bacchanalia viunnt. Ac plaeraque ne verecunde 44) quidem nominari queunt, 45) quae isti summa licentia faciunt. Et has suas libidines castissima dextra tua Carole Caesar, quem etiam vetera quaedam vaticinia appellant regem pudica facie. De te enim dictum apparet. Pudicus facie regnabit vbique, propugnari postulant, Postulant vt contra lus diuinum, contra lus gentium, contra Canones conciliorum dissipes matrimonia, vt in homines innocentes, tantum 46) propter conjugium atrocia supplicia constituas, vt Sacerdotes

Nos hanc legem de coelibatu, quam defendunt aduersarij, ideo non possumus approbare, quia cum Iure diuino, et naturali pugnat, et ab ipsis Canonibus conciliorum 47) dissentit, Et constat supersticiosam, et periculosam esse. Parit enim infinita scandala, peccata, et corruptelam publicorum morum. Aliae controuersiae nostrae aliquam disputacionem doctorum desiderant. In hac ita manifesta res est, in vtraque parte, vt nullam requirat disputacionem. Tantum requirit iudicem virum bonum et timentem Dei. Et cum defendatur a nobis manifesta veritas, tamen aduersarij calumnias quasdam architectati sunt, ad cauillanda argumenta nostra.

Primum. Genesis docet homines conditos esse, vt sint foecundi, et sexus recta ratione sexum appetat. Loquimur enim non de concupiscentia quae pecoatum est, sed de illo appetitu qui in integra natura futurus erat, quem vocant στοργήν φυσικήν. Et haec στοργή est vere ordinatio diuina sexus ad sexum. Cum autem haec ordinatio Dei sine singulari opere Dei tolli non possit, Sequitur lus contrahendi matrimonij non posse tolli statutis, aut votis.\*) Haec cauillantur aduersarij, dicunt inicio fuisse mandatum vt repleretur terra, nunc repleta terra non esse mandatum coniugium. Videte quam prudenter iudicent. Natura hominum formatur illo verbo Dei, vt sit foecunda, non solum inicio creationis, sed tantisper dum haec corporum natura

tracides, quibus religiose parcant etiam barbari, vi in exilium agas extorres mulieres, orbos pueres. Tales leges tibi ferant optime et castissime Imporator, quas nulla barbaria, quamlibet immanis ac fera posset audire, Sed quia nulla cadit in hos tuos mores vel turpitudo, vel seuicia, speramus te, et in hao causa clementer nobiscum acturum esse, praesertim vbi cognoueris nos grauissimas habene causas nostrae sentenciae sumptas ex verbo Dei, cui adnersarij nugacissimas et vanissimas persuasiones opponunt. Et tamen non tuentur serio coelibatum. Neque enim ignerant quam pauci pracstent castitatem, sed praetexunt speciem religionis regno suo, cui prodesse coelibatum putant, vi intelligamus Petrum reete monuisse, futurum vt pseudeprophetae fictis verbis decipiant homines. Nibil enim vere, simpliciter et candide in hac tota cauca dicunt, scribunt, aut agunt aduersarij, sed reipsa dimicant de do.ninatione quam falso putant periolitari, et hanc impio praetextu pictatis munice conantur.

<sup>44)</sup> verecunde] Editt. 2-4.: verecundae

<sup>45)</sup> queunt, Ed. 4. male: quaeunt,

<sup>46)</sup> tantum] ab Editt. 2-4., abatt.

<sup>47]</sup> conciliorum Ed. 4.: consiliorum

<sup>\*)</sup> Cum setem heec ordinatio — aut votis,] hase verts (fol. Mm 2n din. 2--b.) Lutherns in see exemple rubro colore

existet. Sieut hoc verbe terra fit fescunda. Germinet terra herbam virentem. Propter hanc ordinationem, non solum initio coepit terra producere gramina, 48) sed quotannis vestiuntur agri, donec existet hace natura. Sicut igitur legibus humanis, non potest natura terrae mutari. Ita neque votis, neque lege humana potest natura\*) hominis mutari sine speciali opere Dei.

Secundo. Et quia haec creatio, seu ordinatio diuina in homine, est lus naturale, ideo sapienter et recte dixerunt lurisconsulti, coniunctionem máris et foeminae esse Iuris naturalis. Cum autem lus naturale sit immutabile, \*\*) necesse est semper manere lus contrahendi coniugij. Nam vbi natura nen mutatur, necesse est, et illam ordinationem manere, quam Deus indidit naturae, nec49) potest legibus humanis tolli. \*\*\*) Ridiculum igitur est quod aduersarij nugantur inicio fuisse mandatum coniuzium, nunc non esse. Hoc perinde est, ac si dicerent, Olim nascentes homines secum attulerunt sexum, nunc non afferunt. Olim secum attulerunt lus naturale nascentes, nunc non afferunt. Nullus Faber fabrilius cogitare quidquam posset, quam hae ineptiae excogitatae sunt ad eludendum lus naturae. Maneat igitur hoc in causa, quod et Scriptura docet, et lurisconsultus sapienter dixit, conjunctionem maris et foeminae esse luris naturalis. Porro lus naturale vere est lus diuinum, quia est ordinatio diuinitus impressa naturae. Quia autem hoc lus mutari non potest, sine singulari opere Dei, necesse est 60) manere lus contrahendi coniugij, quia ille naturalis appetitus, est ordinatio Dei in natura sexus ad sexum, et propterea lus est, alioqui quare vterque sexus conderetur? Et loquimur vt supra dictum est, non de concupiscentia quae peccatum est, sed de illo appetitu quem vocant στοργήν φυσικήν, quem concupiscentia non sustulit ex natura, sed accendit vt nunc remedio magis opus habeat, et coniugium non solum procreationis causa necessarium sit, sed etiam remedij

causa. Hucc sunt perspicua, et adeo firma, vi nulio modo labefactari queant.")

Tertio. Paulus ait. Propter fernications quisque habeat vxerem suam. Hoc iam expressum mandatum est ad omnes pertinens, qui nen seu idonei ad coelibatum. Aduersarij inbent sibi ostandi praeceptum, quod praecipit Sacerdotibus vzeres ducere quasi sacerdotes non sint homines. \*\*) Nes quae de natara hominum in genere disputamus, profecto etiam ad sacerdotes pertinere iudicamus. An non praecipit hic Paulus, vt ducant vxorem isti qui non habent donum continenciae? Interpretatur enim seipse paulo post, cum ait, Melius est nubere, quam vri. Et Christus clare dixit. Non omnes capiunt hoc verbum, sed quibus datum est, quia nunc post peccatum concurrent hace duo, naturalis appetitus et concupiscentia quae inflammat naturalem appetitum, vt iam magis epus sit coniugio quam in natura integra. Ideo Paulus de conjugio tanquam de remedio loquitur, et propter illa incendia iubet nubere, Neque hane vocem. Melius est nubere, quam vri, vlla humana autoritas, vlla lex, vila vota tollere possunt, quia haec non tollunt naturam aut concupiscentiam.\*\*\*) Retinent igitur lus ducendi, omnes qui vruntur. Ét tenentur hoc mandato Pauli, propter fornicationem vnus quisque habeat vxorem suam, omnes qui non vere continent, de qua re iudicium ad conscientiam cuiusque pertinet. 51) Nam quod hic subent petere a Deo continentiam, iubent corpus laboribus et inedia conficere, cur sibi quoque non canunt haec magnifica praecepta? Sed vt supra diximus, Tantum Indunt adversarii, nihil agunt serio. Si continentia esset omnibus possibilis, non requireret pecu-liare donum. At Christus ostendit eam peculiari dono opus habere, quare non contingit omnibus, Reliquos vult Deus vti communi lege naturae quam instituit. Non enim vult Deus contemni suas ordinationes, suas creaturas. Ita vult illos castos esse, vt remedio diuinitus proposito ytantur, sicut ita vult vitam nostram alere, si cibo, si potu vtamur. Et Gerson testatur multos fuisse benos viros, qui conati domare corpus, tamen parum profecerunt.

<sup>48)</sup> gramina, Ed. 4.: germina

<sup>49)</sup> nec] Ed. 4.: non

<sup>50)</sup> necesse est Ed. 4.: neque necesse est

<sup>\*)</sup> Sicut igitur legibus humanis, — potest natura] haec quoque verba (fol. Mm 2ª km. 15—17.) Lutherus rubro colore subnatavit et in margine adscripeit haecce: "Sic ille dixit Mater
mea vouit, quod ego debeo fieri Episcopus. Et ille, Qui
vouit sese nolle amplius mingere in gloriam Dei."

<sup>\*\*)</sup> foeminae esse Iuris — immutabile,] hace etiam (fol. Mm 2a lin. 22. 23.) Lutherus codem modo subnotavit.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Nam vbi natura — tolli.] hace quoque (fol. Mm 2\* kn. 24—26.) Lutherus rubro colors subnotavit et subsequentibus in margine adscripcit: "Et simul sequitur Donec terre repleta est, comnes comnium nuptiae cessare debent, donec per mortem cumentur turra pro futuris nuptiis." (Hanc annot. et praccedentem Spiekerus l. l. p. 582. non affort.).

<sup>51)</sup> pertinet.] Ed. 3. typ. err.: pertinent.

<sup>\*)</sup> Hase sunt perspicus, — quennt] hase (fol. Mm 25 kin. 16—18.) a Luthero rubro colore subnotata sunt.

<sup>\*\*)</sup> si sacerdotes non sint homines.] kase quoque (fol. Mm 2b kin. 24.) Lutherus sodem colore subnotavit et in margine addidit hane annotationem: "Et vos ostendite praeceptum quod praecipiat sacerdotibus non licere uxores habere."

<sup>\*\*\*)</sup> Neque hanc vocem. — concupiscentiam.] hase verba (fol. Mm 3ª hn. 4—7.) Lutherus rubro colore subnotavit et en margine adicoit hasece: "Concupiscentia non tollitur neque natura per votam aut legem humanam." (Hase annet. a Spiekero l. l. p. 582. omten est.)

Ideo neste ait Ambrasius. Sela virginitas est, quae suaderi patest, imperari non putest, rea magis voti, quam praecepti est. Si quis hic ebiecerit Christum landare hes qui se castrant propter regnum coelorum, is hec quoque consideret, quod talas landat qui donum continentiae habent. Ideo enim addidit, 62) Qui potest capere capiat. Non cuim placet Christo immunda continentia. Laudamus et nes veram continenciam, Sed nunc de lege disputamus, et de his qui non habent donum continentiae. Res debebat relinqui libera, non debebant inijoi laquei imbecillibus per hano legem.

Quarto. Dissentit lex Pontificia et a Canonius conciliorum. Nam veteres Canones non prohibent coningium, nec contracta coningia dissolwant, et si hos qui in ministerio centraxerunt, remouent ab administratione. Hace missio istis temporibus beneficij loco erat, Sed noui Canones qui non sunt in Synodis conditi, sed prinato consilio Pontificum facti, et prohibent contrahere matrimonia, et contracta dissoluunt, Idque palam est, fieri contra mandatum Christi. Quos Deus coniunnit, homo non separet. Aduersarij vociferantur in confutacione, coelibatum praeceptum esse a concilijs. Nos non accusamus decreta conciliorum. Nam haec certa conditione permittunt conjugium, sed accusamus leges quas post veteres Synodos Romani Pontifices contra autoritatem Synodorum condiderunt. Adeo Pontifices contemnunt autoritatem Synodorum, quam alijs volunt videri sacrosanctam. Propria igitur est haec lex de perpetuo coelibatu, huius nouae Pontificiae dominationis. Neque id abs re. Daniel enim tribuit hanc notam regno Antichristi, videlicet contemptum mulierum.

Quinto. Etsi aduersarij non defendunt legem supersticionis causa, cum videant non solere obseruari, tamen supersticiosas opiniones serunt, dum praetexunt religionem. Coelibatum ideo praedicant se requirere, quod sit mundicies, quasi coniugium ait immundicies, ac peccatum, aut quasi coelibatus magis mercatur iustificationem quam coniugium. 58) Et huc allegant ceremonias legis Mosaicae, quod cum in lege, tempore ministerij sacerdotes separati fuerint 54) ab vxoribus, in nouo testamento sacerdos, 55) cum semper orare debeat, 55) semper debeat centinere. Haec inepta similitudo allegatur

tanquam demenstratio, quae coget sacerdotes ad perpetuum coelibatum, cum quidem in ipsa similitudine coningium concedatur, tantum ministerij tempore consuetudo interdicitur. Et aliud est orare, aliud ministrare. Orabant Sancti 56) tunc quoque cum non exercebant publicum ministerium, nec consuctudo cum coniuge prohibebat, ne orarent, Sed respondebimus ordine ad haec figmenta. Primum, hoc fateri necesse est aduersarios, quod coniugium sit mundum in credentibus, quia est sanctificatum verbo Dei, hoc est, est res licita et approbata verbo Dei, sicut copiose testatur Scriptura. Christus enim vocat coniugium coniunctionem diuinam, cum ait. Quos Deus coniunxit. Et Paulus de conjugio, de cibis, et similibus rebus inquit. Sanctificantur per verbum et orationem, hoc est, per verbum, quo conscientia fit certa, quod Deus approbet, et per orationem, hoc est, per fidem quae cum gratiarum actione tanquam dono Dei vtitur. Item I. Corinth. vij. Sanctificatur vir infidelis per vxorem fidelem etc. id est, vsus coniugalis licitus et sanctus est, propter fidem in Christum, sicut licitum est vti cibo etc. Item 1. Thimoth. ij. Salnatur 67) mulier per filiorum generationem etc. Si talem locum aduersarij de coelibatu proferre possent, tum vero miros triumphos agerent. Paulus dicit, saluari mulierem per filiorum generationem. Quid potuit dici contra hypocrisin coelibatus honorificentius quam mulierem saluari ipsis coniugalibus operibus, vsu coniugali, pariendo, et reliquis Oeconomicis officijs? Quid autem sentit 58) Paulus? Lector obseruet addi fidem, nec laudari officia Oeconomica, sine fide, si manserint inquit <sup>59</sup>) in fide. Loquitur enim de toto genere matrum. Requirit igitur praecipue fidem, qua mulier accipit remissionem peccatorum et iustificationem. Deinde addit certum opus vocationis, sicut in singulis hominibus fidem sequi debet bonum opus certae vocationis. Id opus placet Deo propter fidem. Ita mulieris officia placent Deo propter fidem, et saluatur mulier fidelis quae in talibus officijs vocationis suae pie seruit. Haec testimonia docent conjugium rem licitam esse. Si igitur mundicies significat id quod coram Deo licitum et approbatum est, Coniugia sunt munda, quia sunt approbata verbo Dei. Et Paulus alt, de rebus licitis. Omnia munda mundis, hoc est, his qui credunt Christo, et fide iusti sunt. Itaque vt virginitas in impijs est immunda, ita confugium in pijs est mundum propter verbum Dei, et fidem.

<sup>52)</sup> addidit,] Ed. 4.: addit

<sup>53)</sup> magis mercatur iustificationem quam coningium.] Editt. 2—4.: mercatur remissionem peccatorum et reconciliationem, Coningium nero non mercatur remissionem peccatorum etc.

<sup>54)</sup> fuerint Kd. 3.: fuerant

<sup>55)</sup> sacerdos, . . orare debeat, Ed. 4.: sacerdotes, . . orare debeant.

<sup>56)</sup> Sancti] Ed. 2. typ. err.: ancti

<sup>57)</sup> Saluatur] Ed. 4: Saluetur

<sup>58)</sup> sentit] Ed. 4. typ. err.: semntit

<sup>59)</sup> inquit] Ed. 3.: (inquit)

Deinde. Si mundicies proprie oppenitur \*\*) concupiscentiae, significat mundiciem cordis, hoc est, mortificatam concupiscentiam, quia lex non prohibet coniugium, sed concupiscentiam, adulterium, scortationem. Quare coelibatus non est mundicies. Potest enim esse maior mundicies cordis in coniuge velut in Abraham, aut Iacob, quam in plaerisque etiam vere continentibus.

Postremo. Si ita intelligunt coelibatum mundiciem esse, quod mereatur iustificationem magis quam conjugium, maxime reclamamus. Iustificamur enim neque propter virginitatem, neque propter coningium, sed gratis propter Christum, cum credimus nos propter eum habere Deum propicium. Hic exclamabunt fortassis, Iouiniani more aequari coniugium virginitati. Sed propter haec conuicia non abijciemus veritatem de iusticia fidei, quam supra exposuimus. Neque tamen aequamus coniugio virginitatem. Sicut enim donum dono praestat, Prophetia praestat eloquentiae, Sciencia rel militaris praestat agriculturae, Eloquentia praestat architectonicae, Ita virginitas donum est praestantius coniugio. Et tamen sicut Orator non est magis iustus coram Deo propter eloquentiam, quam Architectus propter Architectonicani, ita virgo non magis meretur iustificationem virginitate, quam coniunx coniugalibus officijs, sed vnusquisque in suo dono fideliter seruire debet, ac sentire, quod propter Christum fide consequatur remissionem peccatorum, et fide iustus coram Deo reputetur.

Nec Christus aut Paulus laudant virginitatem, ideo quod iustificet, sed quia sit expedicior, et minus distrahatur domesticis occupationibus in orando, docendo, seruiendo. Ideo Paulus ait. Virgo curat ea quae sunt Domini. Laudatur igitur virginitas propter meditacionem et studium. Sic Christus non simpliciter laudat hos qui se castrant, sed addit, propter regnum coelorum, hoc est, vt discere aut docere Euangelium vacet. Non enim dicit virginitatem mereri remissionem peccatorum aut salutem. Ad exempla Sacerdotum Leuiticorum respondimus, 61) quod non efficient oportere perpetuum coelibatum imponi sacerdotibus. Deinde immunditiae Leuiticee non sunt ad nos transferendae. Consuetudo contra legem tunc erat immundicia, Nunc non est immundicia, quia Paulus dicit, Omnia munda mundis. Liberat enim nos Enangelium ab illis immundicijs Leuiticis. Ac siquis hoc consilio legem coelibatus defendit, vt illis obseruationibus Leuiticis grauet conscientias, huic perinde aduersandum est, vt Apostoli in Actis Cap. xv.

Multi haeretici male intellecta lege. Moisi, 68) contumeliose de coningio senserunt, quibus tamen peperit singularem admirationem coelibatus. Et Epiphanius queritur Encratitas hac commendatione praecipue coepisse imperitorum animos. Hi abstinebant a vino, etiam in coena Domini, abstinebant a carnibus omnium animantium, qua in re seperabant fratres Dominici, qui piscibes vescuatur. Abstinebant et a conjugio, sed haco res praccipuam admirationem habuit. Haec opera, hos cultus senciebant magis mereri gratiam, quam vsum vini, et carnium, et quam coniugium, quod videbatur res esse prophana, et immunda, et quae vix posset placere Deo, etiamsi non in totum damnaretur. Has religiones Angelorum Paulus ad Colossenses valde improbat. Opprimunt enim cognitionem Christi, cum senciunt homines se mundes ac iustos esse, propter talem hypocrisin, op-

adversantur his qui circus legem Molei Christianis imponere cons terim tamen bezi scient medesari vsum coniu lom, praesertim cum sunt occupati publicie p sterijs, quae quidem sacpe tantum faciunt negocij bonis viris, vt omnes domesticas cogitacies mis excutiant. Sciunt boni et hoc, quod Paulus inhet vasa possidere in sanctificatione. Sciunt item, quod interdum secodendum sit vacent 62). esetioni, sed Paulus hoc ipsum non vult case perpetuum. Iam talis continencia facilis est benis et occupatis, sed illa magna turba ociosorum sacerdotum, quae in collegijs est, in his delicijs, ne quidem hanc Leuiticam continentiam pracetare petest, vt res estendit. Et nota sunt poemata. Desidiam puer ille sequi solet, odit agentes etc.

<sup>62)</sup> vacent] Ed. 2.: vacat

<sup>63)</sup> contumeliose de coniugio senserunt, — — non quod sint cultus iustificantes. (p. 605.)] Editt. 2-4.: contumeliose senserunt de coniugio, quales fuerant Encratitac, de quibus supra dizimas. Et constat Monachos passim solitos esse de coelibata supersticiosos sermones serere, qui multas pias conscientias propter legitimum usum coniugij perturbauerunt, Nec difficile nobis esset exempla commemorare. Nam etsi non damnabant conjugium in totum propter procreationem, tamen nituperabant tanquam uitae genus quod uix unquam Deo pla-ceret, aut certe non placeret, nisi propter procreationem. Coelibatum nero efferebant, tanquam angelicum nitae genus, hunc praedicabant gratissimum Deo sacrificium esse, mereri remissionem peccatorum, mereri aureolas, ferre centesimum fructum, et alia infinita. Has religiones Angelorum Paulus nalde improbat ad Coloss. Opprimunt enim cognitionem Christi, cum sentiunt homines se justos reputari propter tales obseruationes, non propter Christum, deinde opprimunt cognitionem praeceptorum Dei, cum praeter Dei praecepta, excogitantur noul cultus et praeferuntur praeceptis Dei. Quare sedulo aduersandum est in Ecclesia his supersticiosis persuasionibus de coelibatu, et ut piae conscientiae sciant conjugium Dec placere, et ut intelligant quales oultus approbet Deus.

<sup>60)</sup> opponitur] Ed. 4. male: apponitur

<sup>61)</sup> respondimus, Ed. 4.: respondebienes,

primust et cagnitionem denorum et pracceptorum. Dei. Vult enim Deus nos pie vti donis suis. Ac nos exempla commemorare possenue, vbi valde perturbatae sunt piae quaedam conscientiae, propter legitimum vsum coniugij. Id malum erat natum ex opinionibus Monachorum supersticiose laudantium coelibatum. Neque tamen temperantiam ant continenciam vituperamus, sed supra diximus emercitia et enstigationes corporis necessarias esse. Fiduciam vere iusticiae detrahimus certis observationibus. Et eleganter dixit Epiphanius, observationes illas laudandas esse, dia viv executava natura dixi viv executava, hoc est, ad cohercendum corpus, aut propter publicos mores, sicut sunt instituti quidam ritus, ad commonefaciendos imperitos, non quod sint cultus iustificantes. 68)

'Sed aduersarij nostri non requirunt coelibatum per supersticionem. Sciunt enim non solere praestari castitatem. Verum praetexunt supersticiosas opiniones, vt imperitis fucum faciant. Magis igitur odio digni sunt, quam Encratitae, qui quadam specie religionis lapsi videntur, illi Sardanapali consulto abutuntur praetextu religionis.

Sexto. Cum habeamus tot causas improbandae legis de perpetuo coelibatu, tamen praeter has accedunt etiam pericula animarum, et publica scandala, quae etiamsi lex non esset iniusta, tamen absterrere bonos viros debent, ne approbent tale onus, quod innumerabiles animas perdidit. Diu omnes boni viri de hoc onere questi 64) sunt, vel sua, vel aliorum causa, quos periclitari videbant, sed has querelas nulli Pontifices audiunt. Neque obscurum est, quantum haec lex noceat publicis moribus, quae vicia, quam flagiciosas libidines pepererit. Extant Romanae Satyrae, In his etiamnum agnoscit mores Roma, legitque suos. Sic viciscitur Deus contemptum sui doni, suaeque ordinationis, in istis qui coniugium prohibent. Cum autem hoc fleri in alijs legibus consuencrit, vt mutentur, si id euidens vtilitas suaserit, cur idem non fit in hac lege, in qua tot graues causae concurrunt, praesertim his postremis temperibus, cur mutari debeat? Natura senescit, et fit paulatim debilior, et crescunt vicia, quo magis remedia divinitus tradita adhibenda erant. Videmus quod vicium accuset Deus ante diluuium, quod accuset ante conflagrationem quinque vrbium. Similia vicia praecesserunt excidia aliarum vrbium multarum, vt Sybaris, Romae. Et in his imago temporum proposita est, quae proxima erant rerum fini. Ideo in primis oportuit hoc tempore severissimis legibus atque exemplis munire coniugium, et ad coningium

inuitare homines, Id ad magistratus pertinet, qui debent publicam disciplinam tueri. Interim ductores Euangelij vtrunque faciant, hortentur ad coningium incontinentes, hortentur alios vt donum continenciae non aspernentur. Pontifices quotidie dispensant, quotidie mutant alias leges optimas, in hac vna lege coelibatus, ferrei et inexorabiles sunt, cum quidem constet eam simpliciter humani Iuris esse, Et hanc ipsam legem nunc exacerbant multis modis. Canon iubet suspendere sacerdotes, isti parum commodi interpretes, suspendunt non ab officio, sed ab arboribus. Multos bonos viros crudeliter occidunt, tantum propter coniugium. Atque haec ipsa parricidia ostendunt hanc legem doctrinam esse Daemoniorum. Nam diabolus, cum sit homicida, legem suam defendit his parricidijs. Scimus aliquid offensionis esse in Schismate, quod videmur diuulsi ab his qui existimantur esse ordinarij Episcopi. Sed nostrae conscientiae tutissimae sunt, postquam scimus nos summo studio concordiam constituere cupientes, non posse placare aduersarios, nisi manifestam veritatem proijciamus. deinde nisi eum ipsis conspiremus, quod velimus hanc iniustam legem defendere, contracta matrimonia dissoluere, interficere saverdotes, siqui non obtemperent, in exilium agere miseras mulieres atque orbos pueros. Cum autem certum sit has conditiones Deo displicere, nihil doleamus nos non habere συμμαχίαν tot parricidiorum cum aduersarijs.

Exposuimus causas, quare non possimus bona conscientia assentiri aduersarijs, legem Pontificiam de perpetuo coelibatu defendentibus, quia pugnet cum lure diuino, et naturali, ac dissenciat ab ipsis Canonibus, et sit supersticiosa, et plena periculi. Postremo quia tota res sit simulata. Non enim imperatur lex religionis causa, sed dominationis causa, et huic impie praetexitur religio. Neque quidquam a sanis hominibus, contra has firmissimas rationes afferri potest. Euangelium permittit conjugium his, quibus opus est. Neque tamen hos cogit ad conjugium, qui continere volunt, modo vt vere contineant. Hanc libertatem et sacerdotibus concedendam esse sentimus, nec volumus quenquam vi cogere ad coelibatum, nec contracta matrimonia dissoluere.

Obiter etiam dum recensuimus argumenta nostra, indicauimus quomodo aduersarij vnum atque alterum cauillentur, et calumnias illas diluimus. Nunc breuissime commemorabimus, quam grauibus rationibus defendant legem. Primum dicunt a Deo reuelatam esse. Videtis extremam impudentiam

tus reuelata sit lex de perpetuo coelibatu, cum aduersetur manifestis Scripturae testimonijs, quae iubent, vt vnus quisque habeat vxorem suam pre-

istorum nebulonum, Audent affirmare, quod divini-

<sup>64)</sup> questi] Editt. 3. 4. male: quaesti

pter forzicationem. Item, quae vetant dissolvere contracta matrimonia. Paulus admenet, quem autorem habitura fuerit ista lex, cam vocat cam dectrinam daemoniorum. Et fructus indicant autorem, tot monstrosae libidines, tot parricidia, quae nunc suscipiuntur praetextu illius legis.

Secundum argumentum aduersariorum est, quod sacerdotes debeant esse mundi, iuxta illud, Mundamint, qui fertis vasa Domini. Et citant in hanc sentenciam multa. Hanc rationem quam ostentant velut maxime εὐπρόςωπον supra diluimus. Diximus enim virginitatem sine fide non esse mundiciem coram Deo. Et conjugium propter fidem mundum esse, juxta illud. Omnia munda mundis. Diximus et hoc, externas mundicias et ceremonias legis non esse huc transferendas, quia Euangelium requirit mundiciem cordis, non requirit ceremonias legis. Et fieri potest, vt cor mariti velut Abrahae, aut Iacob, qui fuerunt πολύγαμοι, mundius sit, et minus ardeat cupiditatibus quam multarum virginum, etiam vere continentium. Quod vero Esaias ait, Mundamini qui fertis vasa Domini, intelligi debet de mundicie cordis, de tota poenitencia. Caeterum Sancti in externo vsu, scient quatenus conducat moderari vsum coningalem, et vt Paulus ait, Possidere vasa in sanctificatione. Postremo cum coniugium sit mundum, recte dicitur his qui in coelibatu non continent, vt ducant vxores, vt sint mundi. Ita eadem lex, Mundamini qui fertis vasa Domini, praecipit, vt immundi coelibes, fiant mundi coniuges.

Tertium argumentum horribile est, quod sit haeresis Iouiniani, coniugium Sacerdotum, bona verba. Nouum hoc crimen est, 65) coniugium esse haeresin. Ioniniani tempore nondum norat mundus legem de perpetuo coelibatu. Impudens igitur mendacium est, coniugium sacerdotum, Iouiniani haeresin esse, aut ab Ecclesia tunc id coniugium damnatum esse. In huiusmodi locis est videre quid consilij habuerint aduersarij' in scribenda confutacione. Iudicauerunt ita facillime moueri imperitos, si crebro audiant conuiciam haeresis, si fingant nostram causam multis ante iudicijs Ecclesiae confossam et damnatam esse. Itaque saepe falso allegant Ecclesiae iudicium. Id quia non ignorant, exhibere nobis exemplum Apologiae nolucrunt, ne haec vanitas, ne hae calumniae coargui possent. Quod vero ad Iouiniani causam attinet, de collatione virginitatis et coniugij supra diximus, quid senciamus. Non enim aequamus coniugium et virginitatem, etsi neque virginitas, neque coniugium meretur instificationem. Talibus argumentis tam vanis, defendant legem impiem, et per-niciosam bonis moribus. Talibus racionibus muniunt Principum animos aduerous iudicium Dei, in quo Dous reposeet rationem, our dissipaustint coniugia, cur cruciauerint, cur interfecerint Sacerdotes. Nolite enim dubitare, quin vt sanguis Abel mortui clamabat, ita clamet 66) etiam sanguis multorum bonorum virorum, in quos iniuste scuitum est, Et vleiscetur hanc segiciam Dens, Ibi comperietis, quam sint inanes hae rationes adversariorum, et intelligetis in iudicio Dei nullas calumnias aduersus verbum Dei consistere, vt ait Esaias, Omnis caro foenum, et omnis gloria eins quasi flos foeni. Nostri Principes, quidquid acciderit, consolari se conscientia rectorum consiliorum poterunt, quia etiam si quid Sacerdotes in contrahendis coniugijs mali fecissent, tamen illa dissipatio coniugiorum, illae proscriptiones, illa seuicia manifeste aduersatur voluntati et verbo Dei. Nec delectat nostros Principes nouitas aut dissidium, sed magis fuit habenda ratio verbi Dei, praesertim in causa non dubia, quam aliarum rerum o**m**nium.

#### DE MISSA.

Inicio hoc iterum praefandum est, nos non abolere Missam, sed religiose retinere ac defendere. Fiunt enimapud nos Missae singulis dominicis, et alija festis, in quibus porrigitur sacramentum, his qui vti volunt, postquam sunt explorati atque absoluti. Et seruantur vsitatae ceremoniae publicae, ordo lectionum, orationum, vestitus, et alia similia. Aduersarij longam declamationem habent, de vsu latinae linguae in Missa, in qua suauiter ineptiunt, quomodo prosit auditori indocto in fide Ecclesiae, Missam non intellectam audire, videlicet fingunt ipsum opus audiendi cultum esse et prodesse, sine intellectu. Haec nolumus odiose exagitare, sed iudicio lectorum relinquimus. Nosque ideo commemoramus, vt obiter admoneamus et apud nos retineri Latinas lectiones atque orationes. Cum autem ceremoniae debeant observari, tum vt discant homines Scripturam, tem vt verbo admoniti concipiant fidem, timorem, atque ita orent etiam, nam hi sunt fines ceremoniarum. Latinam linguam retinemus propter hos qui latine discunt atque intelligunt, Et admiscemus Germanicas cantiones, vt habeat et populus, quod discat, et quo excitet fidem, et timorem. Hic mos semper in Ecclesijs fuit. Nam etai aliae frequentius, aliae rarius admiscuerunt

<sup>60)</sup> est] in Ed. 3. deut.

<sup>66)</sup> clamet] Ed. 4.: clamat

Germanicas cantiones, tamen fere voique aliquid canebat populus sua lingue. Hind vero nusquani scriptum aut pictum est, hominibus prodesse epus audiendi lectiones non intellectas, prodesse ceremonias, non quia doceant, vel admoneant, sed ex opere operato, quia sie fiant, quia spectentur. Male valeant istae Pharisaicae epiniones.

Quod vero tantum fit apud nes publica Missa, sen communis, nihil fit centra catholicam Ecclesiam. Nam in Graecis parochijs ne hodie quidem fiunt privatae Missae, sed fit vna publica Missa, idque tantum Dominicis diebus, et Festis. In Monasterijs fit quotidie Missa, sed tantum publica. Haec 67) sunt vestigia morum veterum. Nusquam enim veteres Scriptores ante Gregorium, mencionem faciunt prinatarum Missarum. Qualia fuerint initia nunc omittimus, hoe constat, quod postquam Monachi mendicantes regnare coeperunt ex falsissimis persuasionibus, et propter quaestum ita auctae sunt, vt omnes boni viri diu iam eius rei modum desideranerint. Quanquam S. Franciscus recte voluit ei rei prospicere, qui constituit, vt singula collegia quotidie vnica communi Missa contenta essent. Hoc postea mutatum est sine per supersticionem siue quaestus causa. Ita vbi commodum est instituta maiorum mutant ipsi, postea nobis allegant autoritatem maiorum. Epiphanius scribit in Asia Synaxin ter celebratam esse singulis septimanis, nec quotidianas fuisse Missas. Et quidem ait hunc morem ab Apostolis traditum esse. Sie enim inquit, συνάξεις δε επιτελούμεναι ταχθείσαι είσιν άπο των άποστόλων, τετράδι, 68) και προσαββάτφ και mootanji.

Etsi autem aduersarij in hoc loco multa conerunt, vt probent Missam esse sacrificium, tamen ille ingens tumultus verborum prolata hac vnica responsione consilescet, quod haec quamuis longa coacernatio autoritatum, rationum, testimoniorum, non ostendat, quod Missa ex opere operato conforat gratiam, aut applicata pro alijs mereatur eis remissionem venialium, et mortalium peccatorum, culpae et poenae. Hacc vna responsio euertit omnia quae aduersarij obijcunt non solum in hac confutacione, sed in omnibus scriptis, quae de Missa ediderunt. Et hic causae status est, de quo ita nobis admonendi sunt lectores, vt Aeschines admonebat ludices, vt perinde ac pugiles de statu inter se certant, ita cum aduersario dimicarent ipsi de statu controuersiae, nec sinerent eum extra causam egredi. Ad eundem modum hic aduersarij nostri cogendi sunt, vt de re proposita dicant. Et

cognitò contropersiae statu facillima entidijudicatio de argumentis in viraque parte. Nos enim in confessione nostra esterdimus, nos sentire, qued coena Domini non conferet gratiam ex opere operato, nec applicata pro alijs viuis aut mortuis, mercatur eis ex opere operato remissionem peccatorum, culpae aut poenae. Et huius status clara et firma probatio est haec, quia impossibile est consequi remissionem peccetorum propter opus nostrum ex opere operato, sed fide oportet vinci terrores peocati et mortis, cum erigimus corda cognitione Christi, et sentimus nobis ignosci propter Christum, ac donari merita et iusticiam Christi, Roma. v. lustificati ex fide pacem habemus. Haec tam certa, tam firma sunt, vt aduersus omnes portas inferorum consistere queant. Si quantum opus est, dicendum fuit, iam causa dicta est. Nemo enim sanus illam Phariscicam et Ethnicam persuasionem de opere operato probare potest. Et tamen haec persuasio haeret in populo, haec auxit in infinitum Missarum numerum. Conducuntur enim Missae, ad iram Dei placandam, et hoc opere remissionem culpae et poenae consequi volunt, volunt impetrare quidquid in omni vita opus est. Volunt etiam mortuos liberare. Hanc Pharisaicam opinionem docuerunt in Ecclesia Monachi et Sophistae.

Quanquam autem causa iam dicta est, tamen quia aduersarij multas scripturas inepte detorquent ad defensionem suorum errorum, pauca ad hunc locum addemus. Multa de sacrificio in confutacione dixerunt, cum nos in confessione nostra consulto id nomen, propter ambiguitatem vitauerimus. Rem exposuimus, quid sacrificium isti nunc intelligant, quorum improbamus abusus. Nunc vt male detortas scripturas explicemus, necesse est initio, quid sit sacrificium exponere. Toto iam decennio infinita pene volumina ediderunt aduersarij de sacrificio, neque 69) quisquam corum definitionem sacrificij hactenus posuit. Tantum arripiunt nomen sacrificij, vel ex Scripturis, vel ex Patribus. Postea affingunt sua somnia, quasi vero sacrificium significet, quidquid ipsis libet.

# QVID SIT SACRIFICIVM, ET QVAE SINT SACRIFICII SPECIES.

Socrates in Phaedro Platonis ait, se maxime cupidum esse divisionum, quod sine his nibil neque explicari dicendo, neque intelligi possit, ac si quem deprehenderit peritum diuidendi, hunc inquit se assectari, eiusque tanquam Dei vestigia sequi. Et iubet dividentem in ipsis articulis membra secare,

<sup>67)</sup> Hace Bd. 4. male: Nec

<sup>68)</sup> теграбі,] Ed. 3. typ. err.: тепрабі, — Наво verba leguntur is Epiphanii haeres. 35. (Opp. ed. Petav. T. L.p. 371.). | 69) neque] Ed. 3.: nec

no quod membram mali coqui more quassatum frangat. Sed hace praecepta aduersarij magnifice contenament, ac vere sunt inxta Platenem xaxoì µáyesges, sacrificij membra corrumpentes, quemadmodum intelligi poterit, cum species sacrificij recensaerimus.

Theologi recte solent distinguere sacramentum et sacrificium. Sit igitur genus horum, vel ceremonia, vel opus sacrum. Sacramentum est ceremonia, vel opus, in quo Deus nobis exhibet hoc quod offert annexa ceremoniae promissio, vt Baptismus, est opus, non quod nos Deo offerimus, sed in quo Deus nos baptizat, videlicet, minister vice Dei, et hic offert et exhibet Deus remissionem peccatorum etc. iuxta promissionem, Qui crediderit, et baptizatus fuevit, saluns erit. Econtra, Sacrificium est ceremonia, vel opus quod nos Deo reddimus, vt eum honore afficiamus. Sunt autem saerificij species proximae duae, nec sunt plures. Quoddam est sacrificium propiciatorium, id est, epus satisfactorium pro culpa, et poena, hoc est reconcilians Deum, seu placans iram Dei, seu quod meretur alijs remissionem peccatorum. Altera speeies eet sacrificium ενχαριστικών, quod non meretur remissionem peccatorum, aut reconciliationem, sed fit a reconciliatis, vt pro accepta remissione peccátorum, et pro alijs beneficijs acceptis, gratias agamus, seu gratiam referamus.

Has duas species sacrificij magnopere oportet es inchac controuersia, et in alija multis disputacionibus in conspectu, et ob oculos positas habere, ct singulari diligentia camendum est, ne confundantur. Quod si modus huius libri pateretur, rationes huius diuisionis adderemus. Habet enim satis multa testimonia in Epistola ad Ebreos et alibi. Et omnia sacrificia Leuitica ad haco membra referri, tanquam ad sua domicilia possunt. Dicebantur enim in lege quaedam propiciatoria sacrificia propter significationem, seu similitudinem, non quod mererentur remissionem peccaterum coram Deo. Sed quia merebantur remissionem peccatorum secundum iusticiam legis, ne illi pro quibus fiebant excluderentur ab ista politia. Dicebantur itaque propiciatoria, pro peccato, pro delicto, holocaustum. Illa vero erant decimae.

Sed reuera vnicum tantum in mundo fuit sacrificium propiciatorium, videlicet mors Christi, vt focet Epistola ad Ebreos quae ait. Impossibile est sanguine taurorum et hircorum auferri peccata. Et paulo post de voluntate Christi. In qua voluntate sanctificati sumus per oblationem corporis Iesu Christi semel. Et Esaias interpretatur legem, vt sciamus mortem Christi vere esse satisfactionem pro peccatis nostris, seu expiationem, non ceremonias legis, quare ait. Postquam presuerit ani-

mam suam, hostiam pro delictis, videbit semen longenum etc. Nam vocabulum my quo hie vaus est, significat hostiam pro delicto, quae in lege significanit, quod ventura easet hostia quaedam satisfactura pro peccatis nostris et reconciliatura Deam, vt scirent homines, quod non propter nostras iusticias, sed propter aliena merita, videlicet Christi, velit Deus nobis reconciliari. Paulus idem nomen my interpretatur peecatum Roma. viij. de peocato damnauit peccatum, id est, peccatum puniuit de peccato, id est, per hostiam pro peccato. Significantia verbi facilius intelligi potest ex moribus gentium, quos videmus ex Patrum sermonibus male intellectis acceptos esse, Latini vocabant piaculum, hostiam, quae in magnis calamitatibus, vbi insigniter videbatur Deus irasci offerebatur ad placandam iram Dei, et litauerunt aliquando humanis hostijs, fortassis quia audierant quandam humanam hostiam placaturam esse Deum toti generi humano. Graeci alibi. καθάρματα, alibi περιφήματα appellauerunt. Intelligunt igitur Esaias et Paulus Christum factum esse hostiam, hoc est, piaculum, vt ipsius meritis, non nostris reconciliaretur Deus. Maneat ergo hoc in causa, quod sola mors Christi est vere propiciatorium sacrificium. Nam Leuitica illa sacrificia propiciatoria, tantum sic appellabantur ad significandum futurum piaculum. Propterea similitudine quadam erant satisfactiones redimentes iusticism legis, ne ex politia excluderentur isti qui peccauerant. Debebant autem cessare post reuelatum Euangelium. Et quia cessare in Euangelij reuelatione debebant, non erant vere propiciationes, cum Euangelium ideo promissum sit, vt exhibeat propiciationem.

Nunc reliqua sunt sacrificia εθχαριστικά, quae vocantur sacrificia laudis, praedicatio Euangelij, fides, inuocatio, gratiarum actio, confessio, afflictiones sanctorum. Imo omnia bona opera sanctorum. Hacc sacrificia non sunt satisfactiones pro facientibus, vel applicabiles pro alije, quae mercantur eis ex opere operato remissionem peccatorum, seu reconciliationem. Fiunt enim a reconciliatis. Et talia sunt sacrificia noui testamenti, sicut docet Petrus I. Petri ij. Sacerdotium sanctum, vt offeratis hostias spirituales. Opponuntur autem hostiae spirituales, non tantum pecudibus, sed etiam humanis operibus, ex opere operato oblatis, quia spirituale significat motus spiritus sancti in nobis. Idem docet Paulus Roma. xij. Exhibete corpora vestra, hostiam vinentem, sanctam, cultum rationalem. Significat autem cultus rationalis, cultum in quo Deus intelligitur, mente apprehenditur, vt fit in motibus timoris, et fiduciae erga Deum. Opponitur igitur non solum cultui Lenitico, in quo pecudes mactabantur, sed etiam cultui, in que fingitur opus ex opere operato offerri. Idem docet Epistola ad Roreos Cap. xiij. Per ipsum offeramus hestiam laudis semper Deo, et addit interpretacionem, id est, fructum labiorum confitencium nomini cius. Imbet offerre laudes, hoc est, inuocationem, gratiarum actionem, confessionem et similia. Hace valent non ex opere operato, sed propter fidem, id monet particula, per ipsum offeramus, hoc est, fide in Christum.

In summa cultus noui testamenti est spiritualis, hoc est, est iusticia fidei in corde, et fractus fidei. Ideoque abrogat Leuiticos cultas. Et Christus ait Ichan. iiij. Veri adoratores adorabunt Patrem in spiritu et veritate. Nam et Pater tales quaerit, qui adorent 70) eum. Deus est spiritus, et eos qui adorant cum, in spiritu et veritate oportet adorare. Haec sentencia clare damnat opiniones de sacrificijs quae fingunt ex opere operato valere, Et docet, quod oporteat spiritu, id est, mutibus cordis, et fide adorare. Ideo et Prophetae damnant in veteri testamento opinionem populi de opere operato, et docent iusticiam, et sacrificia spiritus, leremiae vij. Non sum locutus cum Patribus vestris, et non praecepi eis in die qua eduxi eos de terra Aegypti, de holocaustis et victimis. Sed hoc verbum praecepi eis dicens, Audite vocem meam, et ero vobis Deus etc. Quomodo existimemus Indaeos hanc concionem excepisse, quae videtur palam pugnare cum Moise. Constabat enim Deum praccepisse Patribus de holocaustis ac victimis, sed leremias opinionem de sacrificijs damnat, hanc non tradiderat Deas, videlicet quod illi cultus ex opere operato placarent eum. Addit autem de fide, quod hoc praeceperit Deus, Audite me, hoc est, credite mihi, quod ego sim 71) Deus vester, quod velim sic innotescere, cum misereor et adiuuo, nec habeam opus vestris victimis, confidite, quod ego velim esse Deus, iustificator, saluator, non propter opera, sed propter verbum et promissionem meam. a me vere et ex corde petite, et expectate auxilium.

Damnat opinionem de opere operato et Psalmus xlix. Qui repudiatis victimis, requirit inuocationem. Nunquid manducabo carnes taurorum etc. Inuoca me in die tribulationis tuae, et eripiam te, et honorificabis me. Testatur hanc esse veram larqelar, 72) hunc esse verum honorem, si ex corde inuocemus ipsum. Item Psal. xxxix. Sacrificium et oblationem noluisti, Aures autem aperuisti mihi, id est, verbum mihi proposuisti, quod audirem, et requiris, vt credam verbo tuo, et promissionibus tuis,

Et de his sacrificijs <sup>74</sup>) loquitur Malachias. Ab ortu solis vaque ad oocasum, magnum est nomen meum in gentibus, et in omni loco incensum offertur nomini meo, et oblatio munda. Hune locum detorquent adversarij ad Missam, et allegant autoritatem Patrum. Facilis est autem responsio, quod vt maxime loqueretur de Missa, non sequatur, <sup>75</sup>) Missam ex opere operato iustificare, aut applicatam alijs mereri remissionem peccatorum etc. Nihil horum dicit Propheta, quae Monachi et Sophistae, impudenter affingunt.

Caeterum ipsa Prophetae verba offerunt sentenciam. Primum enim hoc proponunt, magnum fore nomen Domini, Id fit per praedicationem Euangelij. Per hanc enim innotescit nomen Christi, et misericordia patris in Christo promissa cognoscitur. Praedicatio Euangelij parit fidem in his, qui recipiunt Euangelium, Hi inuocant Deum, hi agunt Deo gratias, hi tolerant afflictiones in confessione, hi bene operantur propter gloriam Christi. Ita fit magnum nomen Domini in gentibus. Incensum igitur et oblatio munda, significant non ceremoniam ex opere operato, sed omnia illa sacrificia, per quae fit magnum nomen Domini, scilicet fidem, inuocationem, praedicationem Euangelij, confessionem etc. Et facile patimur, si quis hic velit compleeti ceremoniam, modo neque intelligat solam ceremoniam, neque doceat ceremoniam ex opere operato prodesse. Sicut enim inter sacrificia laudis, hoc est, inter laudes Dei complectimur praedicationem verbi, ita laus esse potest, seu gratiarum actio, ipsa sumptio coenge Domini, sed non ex opere operato iustificans, aut applicanda alijs, vt

quod vere velis misereri, opitulari etc. Item Psel. L Holocaustis non delectaberis. Sacrificium Deo spiritas contribulatus, cor contritum et humiliatum Deus non despicies. Item Psal. iiij. 7. Sacrificate sacrificium iusticiae, et sperate in Domino. Inbeț sperare, et dicit id esse instum sacrificium, signéficans caetera sacrificia non esse vera, et iusta sacrificia. Et Psalm. exv. Sacrificabo hostiam laudis, et nomen Domini inuocabo. Vocat inuocationem hostiam laudis, Sed plena est scriptura talibus testimonijs quae docent, quod sacrificia ex opere operato non reconcilient Deum, Ideoque in nouo testamento abrogatis cultibus Leuiticis docet fore, vt noua et munda sacrificia fiant, videlicet, fides, inuocatio, gratiarum actio, confessio, et praedicatio Euangelij, afflictiones propter Euangelium, et similia.

<sup>70)</sup> adorent] Ed. 3.: adorant

<sup>71)</sup> sim] Ed. 4.: sum

<sup>72)</sup> largelar, Ed. 3. typ. err.: langelar,

<sup>73)</sup> Psal. iiij.] Ed. 3.: Psalmo quarto.

<sup>74)</sup> sacrificijs] Ed. 4. typ. err.: sacrificis

<sup>75)</sup> sequatur, Ed. 3.: consequatur,

mereatur eis remissionem peccaterum, Sed paulo post exponemus, quomodo et ceremonia sacrificium sit, Verum quia Malachias de omnibus cultibus noui testamenti, non solum de coena Domini loquitur, item quia non patrocinatur Pharisaicae optnioni, de opere operato, ideo nihil contra nos facit, sed magis adiuuat nos. Requirit enim cultus cordis, per quos vere fit magnum nomen Domini.

Citatur ex Malachia et alius locus. Et purgabit filios Leui, et colabit eos quasi aurum, et quasi argentum, et erunt Domino offerentes sacrificia in fusticia. Hic locus aperte requirit sacrificia iustorum, quare non patrocinatur opinioni de opere operato. Sunt autem sacrificia filiorum Leui, hoc est, docentium in nouo testamento, praedicatio Euangelij, et boni fructus praedicationis, sicut Paulus ait, Roma. xv. Sacrifico Euangelium Dei, vt oblatio gentium fiat accepta, sanctificata spiritu sancto, id est, vt gentes fiant hostiae, acceptae Deo per fidem etc. Nam illa mactatio in lege, significabat, et mortem Christi, et praedicationem Euangelij, qua hanc vetustatem carnis mortificari oportet, et inchoari nouam, et aeternam vitam in nobis, Sed aduersarij vbique sacrificij nomen ad solam ceremoniam detorquent, praedicationem Euangelij, fidem, inuocationem, et similia omittunt, cum ceremonia propter haec instituta sit. Et nouum testamentum debeat habere sacrificia cordis, non ceremonialia pro peccatis facienda, more Leuitici sacerdocii

Allegant et iuge sacrificium, quod sicut in lege fuit iuge sacrificium, ita Missa debeat esse iuge sacrificium noui testamenti. Bene cum aduersarijs agitur, si patimur nos vinci allegorijs. Constat autem quod allegoriae non pariunt firmas probationes. Quanquam nos quidem facile patimur Missam, intelligi iuge sacrificium, modo vt tota Missa intelligatur, hoc est, ceremonia cum praedicatione Euangelij, fide, inuocatione, et gratiarum actione. Nam haec simul coniuncta, sunt iuge sacrificium noui testamenti, quia ceremonia propter haec instituta est, nec ab his diuellenda est, Ideo Paulus ait. Quoties comedetis panem hunc, et poculum Domini bibetis, annunciate mortem Domini. Illud vero nullo modo sequitur ex hoc typo Leuitico, quod ceremonia sit opus ex opere operato iustificans, aut applicandum pro alijs, vt mereatur eis remissionem peccatorum etc.

Et typus apte pingit non ceremoniam solam, sed etiam praedicationem Euangelij. In Nume. Cap. xxviij. 76) tres ponuntur partes illius quotidiani sacrificij, crematio agui, et libatio, oblatio 77) similae. Lex habebat picturas seu vmbras rerum futurarum. Ideo in hoc spectaculo Christus, et tetus cultus noui testamenti pingitur. Crematio agni significat mortem Christi. Libatio significat vbique in toto mundo credentes illius agni sanguine aspergi per Euangelij praedicationem, hoc est, sanctificari, sicut Petrus loquitur. In sanctificationem spiritus, in obedientiam, et aspersionem sanguinis lesu Christi. Oblatio similae, significat fidem, inuocationem, et gratiarum actionem in cordibus. Vt igitur in veteri testamento vmbra cernitur, ita in nouv res significata quaerenda est, non alius typus tanquam ad sacrificium sufficiens, Quare etiam si ceremonia est memoriale mortis Christi, tamen sola non est iuge sacrificium, sed ipsa memoria est iuge sacrificium, hoc est, praedicatio, et fides, quae vere credit Deum morte Christi reconciliatum esse. Requiritur libatio, hoc est, effectus praedicationis, vt per Euangelium aspersi sanguine Christi, sanctificemur, mortificati, ac vinificati. Requiruntur et oblationes, hoc est, gratiarum actiones, confessiones et afflictiones. Sic abiecta Pharisaica opinione de opere operato intelligamus significari cultum spiritualem, et iuge sacrificium cordis, quia in nouo testamento corpus bonorum, hoc est, spiritus sauctus, mortificatio et viuificatio, requiri debent. Ex his satis apparet typum de iugi 76) sacrificio nihil contra nos facere, sed magis pro nobis, quia nos omnes partes significatas iugi saerificio requirimus. Aduersarij falso somniant solam ceremoniam significari, non etiam praedicationem Euangelij, mortificationem et viuificationem cordis etc.

Nunc igitur boni viri facile iudicare poterunt, falsissimam hanc criminationem esse, quod lugo sacrificium aboleamus. Res ostendit qui sint Antiochi illi, qui regnum tenent in Ecclesia, qui praetextu religionis trahunt ad se regnum mundi, et abiecta cura religionis et docendi Euangelij, dominantur, belligerantur velut reges mundi, qui nouos cultus instituerunt in Ecclesia. Nam aduersarij in Missa solam retinent ceremoniam, eamque conferunt publice ad sacrilegum quaestum. Postea fingunt hoc opus applicatum pro alijs, mereri eis gratiam et omnia bona, In concionibus non docent Euangelium, non consolantur conscientias, non ostendunt gratis remitti peccata propter Christum, sed proponunt cultus sanctorum, satisfactiones humanas, traditiones humanas, per has affirmant homines coram Deo iustificari. Et harum quaedam cum sint manifeste impiae, tamen vi defenduntur. Siqui concionatores volunt perhiberi doctiores,

<sup>76)</sup> Nume. Cap. xxviij.] Ed. 3.: Numeris Capite vigesimo

<sup>77)</sup> et libatio, oblatio] Editt. 2—4.: libatio, et oblatie 78) iugi] Ed. 3.: iuge

tradunt quaestiones Philosophicas, quas neque populus, neque ipsi qui proponunt intelligunt. Postremo qui sunt tolerabiliores, legem docent, de iusticia fidei nibil dicunt. Adversarij in confutacione miras tragoedias agunt de desolatione templeram, quod videlicet, etent inornatae arae, sina condelis, sine statuis. Has nugas indicant esse ornatum Ecclesiarum. Longe aliam desolationem significat Daniel, videlicet ignorationem Euangelij. Nam pepulus obrutus multitudine et varietate traditionum atque opinionum, nullo modo potuit complecti summam doctrinae Christianae. Quis enim vnquam de populo intellexit doctrinam de poeuitencia, quam aduersarij tradiderunt? Et hic praecipuns locus est doctrinae Christianae, vexabantur conscientiae enumeratione delictorum et satisfactionibus. De fide, qua gratis consequimur remissionem peccatorum, nulla prorsus fiebat ab aduersarijs mencio, de exercitijs fidei luctantis cum desperatione, de gratuita remissione peccatorum propter Christum omnes libri, omnes conciones adversatiorum mutae erant. Ad haec accessit horribilis prophanacio Missarum, et alij multi impij cultus in templis. Haec est desolatio, quam Daniel describit.

Econtra Dei beneficio apud nos seruiunt ministerio verbi sacerdotes, docent Euangelium de beneficijs Christi, ostendunt remissionem peccatorum gratis contingere propter Christum. Haec doctrina affert firmam consolationem conscientijs. Additur et doctrina bonorum operum quae Deus praecipit. Dicitur de dignitate atque vsu sacramentorum. Quod si iuge sacrificium esset vsus sacramenti, tamen nos magis retineremus, quam aduersarij, quia apud illos sacerdotes mercede conducti viuntur sacramento. Apud nos crebrior et religiosior vsus est. Nam populus vtitur, sed prius institutus, atque exploratus. Docentur enim homines de vero vsu sacramenti, quod ad hoc institutum sit, vt sit sigillum, et testimonium gratuitae remissionis peccatorum. Ideoque debeat pauidas conscientias admonere, vt vere statuant et credant sibi gratis remitti peccata. Cum igitur et praedicationem Euangelij et legitimum vsum sacramentorum retineamus, manet apud nos iuge sacrificium. Et si de externa specie dicendum est, frequentia in templis apud nos maior est, quam apud aduersarios. Tenentur enim auditoria vtilibus et perspicuis concionibus. Verum aduersariorum doctrinam nunquam neque populus, neque doctores intellexerunt. Et verus ornatus est Ecclesiarum, doctrina pia, vtilis, et perspicua, vsus pius sacramentorum, oratio ardens, et similia. Candelae, vasa aurea, et similes ornatus, decent, sed non sunt proprius ornatus Ecclesiae. Quod si aduersarij in talibus rebus collocant cultus, non in prae-

dicatione Euangelij, in tide, in certaminibus fidei. sunt in istis numerandi, quos Daniel describit colere Deum suum auro, et argento.

Allegant et ex Epistola ad Ebreos. Omnis Pontifex ex hominibus assumptus, pro hominibus constituitur in his quae sunt ad Deum, vt offerat dona et sacrificia pro peccatis. Hinc ratiocinantur, cumin none testamento sint Pontifices et Sacerdotes, sequitur quod sit et sacrificium aliquod pro peccatis. Hic locus vel maxime mouet indoctos, praesertim cum illa pompa sacerdotij et sacrificiorum veteris testamenti offunditur oculis. Haec similitudo decipit imperitos, vt iudicent oportere ad eundem modum apud nos existere aliquod ceremoniale sacrificium applicandum pro peccatis aliorum, sicut in veteri testamento. Neque aliud est ille cultus Missarum, et reliqua politia Papae, quam Leuitica

politia male intellecta. 79)

Et cum sentencia nostra habeat praecipua testimonia in Epistola ad Ebreos, tamen aduersarij locos ex illa Epistola truncatos contra nos detorquent, vt in hoc ipso loco, vbi dicitur Pontificem constitui, vt offerat sacrificia pro peccatis, Seriptura ipsa statim attexit Christum Pontificem. Verba praecedentia de Leuitico sacerdotio loquuntur, et significant Leuiticum Pontificatum fuisse imaginem Pontificatus Christi. Nam sacrificia Leuitica pro peccatis, non merebantur remissionem peccatorum coram Deo, tantum erant imago sacrificij Christi, quod vnum futurum erat propiciatorium sacrificium, vt supra diximus. Itaque Epistola magna ex parte consumitur in hoc loco, quod vetus Pontificatus, et vetera sacrificia non fuerint ad haec 80) instituta, vi mererentur remissionem peccatorum coram Deo, seu reconciliationem, sed tantum ad significandum futurum sacrificium, vnius Christi. Oportuit enim sanctos in veteri testamento iustificari fide, ex promissione remissionis peccatorum, donandae propter Christum, sicut et sancti in nouo testamento iustificantur. Omnes sanctos ab initio mundi sentire oportuit, hostiam et satisfactionem fore pro peccato, Christum qui promissus erat, sicut Esaias docet Cap. liij. Cum posuerit animam suam hostiam pro peccato etc. Cum igitur in veteri testamento sacrificia non mererentur reconciliationem, nisi similitudine quadam. Merebantur enim reconciliationem politicam, sed significarent venturum sacrificium, Sequitur vnicum esse sacrificium Christi, applicatum pro aliorum peccatis. Nullum igitur reliquum est in nouo testamento sacrificium applicandum pro peccatis aliorum, praeter vnum Christi sacrificium in cruce.

Leniticae politiae male intellectae.

<sup>80)</sup> haec] Editt. 2-4.: hoe

Tota via errant qui fingunt sacrificia Leuitica coram Dec meruisse remissionem peccaterum, Et hoc exemplo sacrificia applicanda 81) pro alijs in neuo testamento requirunt, praeter mortem Christi. Hace imaginatio simpliciter obruit meritum passionis Christi, et iusticiam fidei, et corrumpit veteris et noui testamenti doctrinam, et pro Christo alios mediatores et propiciatores nobis efficit Pontifices et sacrificulos, qui quotidie vendunt operam suam in templis.

Quare siquis ita argumentatur, oportere in nouo testamento Pontificem esse qui pro peccatis offerat, tantum de Christo concedendum est. Et hanc solutionem confirmat tota Epistola ad Ebreos. Et id prorsus esset alios mediatores constituere praeter Christum, si aliam satisfactionem applicandam pro peccatis aliorum et reconciliantem Deum, praeter mortem Christi requireremus. Deinde quia sacerdotium noui testamenti est ministerium spiritus, vt docet Paulus ij. Corinth. iij. Ideo vnicum habet sacrificium Christi satisfactorium et applicatum pro peccatis aliorum, Caeterum nulla habet sacrificia similia Leuiticis, quae ex opere operato applicari pro alijs possint, sed exhibet alijs Euangelium, et Sacramenta, vt per haec concipiant fidem, et spiritum sanctum, et mortificentur, et viuificentur, quia ministerium spiritus, pugnat cum applications operis operati. Est enim ministerium spiritus, per quod spiritus sanctus efficax est in cordibus, quare habet tale ministerium, quod ita prodest alijs, cum in eis efficax est, cum regenerat et vivificat eos. Id non fit applicatione alieni operis, pro alijs ex opere operato.

Ostendimus rationem, quare Missa non iustificet ex opere operato, nec applicata pro alijs mereatur eis remissionem, quia vtrumque pugnat cum iusticia fidei. Impossibile est enim remissionem peccatorum contingere, vinci terrores peccati et mortis, vllo opere, aut vlla re, nisi fide in Christum, iuxta illud, Iustificati ex fide pacem habemus. Ad haec ostendimus scripturas quae contra nos citantur minime patrocinari impiae opinioni aduersariorum de opere operato. Idque iudicare omnes boni viri apud omnes gentes possunt. Quare repudiandus est error Thomae, qui scripsit corpus Domini semel oblatum in cruce, pro debito originali, ingiter offerri pro quotidianis delictis in altari, vt habeat in hoc Ecclesia munus ad placandum sibi Deum. Repudiandi sunt et reliqui communes errores, quod Missa conferat gratiam ex opera operato facienti. Item quod applicata pro alijs etiam iniustis non ponentibus obicem, mercatur eis remissionem peccaterum culpae et pecnae. Hace omnia falsa, et impia sunt, nuper ab indectis Monachis conficta et obraunt glorium passionis Christi, et insticiam fidei.

Et ex his erroribus infiniti alij nati sunt, quantum Missae valeant applicatae simul pro multis, quantum valeant singulae pro singulis. Sophistae habent descriptos gradus meritorum, sicut argentarij gradus ponderum in auro aut argento. Deinde vendunt Missam, tanquam precium ad impetrandam quod quisque expetit, Mercatoribus vt foelix sit negociatio. Et alia infinita. Postremo transferunt eam et ad mortuos, liberaut animas applicatione sacramenti, a poenis purgatorij, cum sine fide nec viuis Missa prosit. Neque ex scripturis adversarij afferre, vel vnam syllabam possunt ad defensionem istarum fabularum quas in Ecclesia magna autoritate docent, Neque Ecclesiae veteris, neque Patrum testimonia habent.

## QVID PATRES DE SACRIFICIO SEN-SERINT.

Et quoniam loca Scripturae quae contra nos citantur explicavimus, de Patribus etiam respondendum est. Non ignoramus Missam a Patribus appellari sacrificium, sed hi non hoc 82) volunt, Missam ex opere operato, conferre gratiam, et applicatam pro alijs mereri eis remissionem peccatorum culpae et poenae. Vbi leguntur hace portenta verborum apud Patres? sed aperte testantur se de gratiarum actione loqui. Ideoque vocant εθχαριστίαν. Diximus autem supra sacrificium εθχαριστικόν non mereri reconciliationem, sed fieri a reconciliatis, sicut afflictiones non merentur reconciliationem, sed tunc sunt sacrificia evyapionizad, quando reconciliati, sustinent eas. Et hoc responsum in genere ad Patrum dicta, satis tuetur nos contra aduersarios. Certum est enim illa figmenta de merito operis operati nusquam extare apud Patres. Sed vt tota causa magis perspici possit, dicemus et nos de vsu sacramenti, ea quae certum est consentanca esse Patribus et Scripturae.

## DE VSV SACRAMENTI, ET DE SACRI-FICIO.

Quidam belli homines fingunt coenam Domini institutam esse propter duas causas. Primum, vt sit nota et testimonium professionis, sicut certa

<sup>81)</sup> applicanda] Ed. 3.: appellanda 🥣

<sup>899</sup> htjo] in' Mitt. 2-4. dott.

forma cuculli est signum estiae 83) professionie. Deinde cogitant praecipue talem notam Christo placuisse, videlicet comminium, vt significaret mutuam inter Christianos confunctionem atque amicitiam, quia symposia sunt signa foederum, et amicitiae. Sed hace opinio est civilis, nec ostendit praecipuum vsum rerum a Deo traditarum, Tantum de caritate exercenda loquitur, quam homines prophani et civiles, vtcunque intelligunt, De fide non

loquitur, quae quid sit pauci intelligunt.

Sacramenta sunt signa voluntatis Dei erga nos, non tantum signa sunt hominum inter sese. Et recte definiunt sacramenta in nouo testamento esse signa gratiae, Et quia in sacramento duo sunt, Signum et Verbum. Verbum in noue testamente est promissio gratiae addita. 84) Promissio noui testamenti est promissio remissionis peccatorum, sicut Textus hic dicit, Hoc est corpus meum quod pro vobis datur, Hic est calix noui testamenti, cum sanguine meo, qui pro multis effundetur in remissionem peccatorum. Verbum igitur offert remissionem peccatorum. Et ceremonia est quasi pietura verbi seu sigillum, vt Paulus vocat, ostendens promissionem. Ergo sicut promissio inutilis est, nisi fide accipiatur, ita inutilis est ceremonia, nisi fides accedat, quae vere statuat hic offerri remissionem peccatorum. Et haec fides erigit centritas mentes. Et siont verbum ad hanc fidem excitandam traditum est, Ita sacramentum institutum est, vt illa species incurrens in oculos mouest corda ad credendum. Per hace enim videlicet per verbum et sacramentum operatur spiritus sanctus. Et talis vsus sacramenti, cum fides vinificat perterrefacta corda, cultus est noui testamenti, quia nouum testamentum habet motus spirituales, mortificationem et viuificationem. Et ad hunc voum instituit Christus, cum inbet facere in sui commemorationem. Nam meminisse Christi, non est eciosa spectaculi celebratio, aut exempli causa instituta, sicut in Tragoedijs celebrabatur 84) memoria Herculis aut Vlyssis. Sed est meminisse beneficia Christi, eaque tide accipere, et per ea viuificemur. Ideo Psalmus ait. Memoriam fecit mirabilium suorum, misericors et miserator Dominus. Escam dedit timentibus se. Significat enim voluntatem et miscricordiam Dei agnoscendam esse, in illa ceremonia. Illa autem fides, quae agnoscit misericordiam, vinificat. Et hic principalis vsus est sacramenti, in que apparet qui sint idonei ad sacramentum, videlicet perterrefactae conscientiae et quomodo vii debeant.

Accedit et sacrificium. Sunt enha volus rei lures fines, Postquam conscientia fide erecta sensit ex qualibus terroribus liberetur, tum vero serio agit gratias pro beneficio et passione Christi, et vtitur ipea ceremonia ad laudem Dei, vt hac obedientia gratitudinem ostendat et testatur se magnifacere dona Dei. Ita fit ceremonia sacrificium laudis. Ac Patres quidem de duplici effectu loquantur, de consolatione conscientiarum, et de gratiarum actione seu laude. Horum effectuum prior ad sacramenti rationem pertinet, posterior pertinet ad sacrificium. De consolatione ait Ambrosius. Accedite ad eum et absoluimini, quia est remissio peccatorum. Qui sit iste quaeritis. Audite ipsum dicentem. Ego sum panis vitae, qui venit ad me non esuriet, et qui credit in me, non siciet vnquam. Hie testatur in sacramento offerri remissionem peccatorum, testatur et fide accipi debere. Infinita testimonia leguntur in hanc sentenciam apud Patres, quae omnia detorquent aduersarij ad opus operatum et applicandum pro alijs, cum Patres aperte requirant fidem, et de propria cuiusque consolatione loquantur, non de applicatione. Praeter hace leguntur et sentenciae de gratiarum actione, qualis illa est suauissime dicta a Cypriano de pie communicantibus. Pietas inquit inter data et condonata se diuidens, gratias agit tam vberis beneficij largitori, id est, pietas intuetur data et condonata, hoc est, confert inter se magnitudinem beneficiorum Dei et magnitudinem nostrorum malorum, mortis, et peccati, et agit gratias etc. Et hinc extitit appellatio evyaquestas in Ecclesia. Neque vero ceremonia ipsa est gratiarum actio ex opere operato applicanda pro alija, vt mercatur eis remissionem peccatorum etc. vt liberet animas defunctorum. Haec pugnant cum iusticia fidei, quasi ceremonia, sine fide prosit, aut facienti, aut alijs.

# DE VOCABVLIS MISSAL

Adnersarij reuocant nos etiam ad Grammaticam, sumunt argumenta ex appellationibus Missae, quae non habent opus longa disputacione. Non enim sequitur Missam, etiamsi vocatur sacrificium, opus esse ex opere operato gratiam conferens, aut applicatum pro alijs, mereri eis remissionem peccatorum etc. λειτουργία, inquiunt, significat sacrificium. Et Graeci Missam appellant liturgiam. Cur hic omittunt appellationem veterem Synaxis? quae ostendit Missam olim fuisse multorum communicationem, Sed dicamus de Liturgia. Ea vox non significat proprie sacrificium, sed potius publicum ministerium, et apte quadrat ad nostram sentenciam, quod videlicet vaus minister consecrans, re-

<sup>83)</sup> certae] Ed. 3.: certe

<sup>84)</sup> addita.] Editt. 2-4.: addita signo.

<sup>36)</sup> celebrabatur] Editt. 2-4.: celebratur

Hquo populo exhibet corpus et sanguinem Domini, sicut vnus ministe: docens exhibet Euangelium populo, sicut ait Paulus. Sie nos existimet homo, tanquam ministros Christi, et dispensatores sacramentorum Dei, hoc est. Euangelij, et sacramentorum. Et .ij. Corinth. v. Propter causam Christi legatione fungimur tanquam Deo per nos adhortante, rogamus Christi causa, reconciliamini etc. Ita apte quadrat nomen λειτουργία ad ministerium. Est enim vetus verbum vsurpatum in publicis ministerijs ciuilibus, ac significat Graecis, onera publica, sicut tributum, sumptum instruendae classis, aut similia, vt testatur oratio 86) Demosthenis moòs Aentiny, quae tota consumitur in disputacione de publicis muneribus et immunitatibus, φήσει δὲ άναξίους τινάς άνθρώπους εύρομένους άτέλειαν έκδεδοκέναι ras lessougylas, id est, dicet indignos quosdam homines inuenta immunitate detrectare publica onera. Et sic Romanis temporibus locuti sunt, vt ostendit rescriptum Pertinacis .ff. de jure immunitatis L. Semper. 87) εί και μή πασών λειτουργιών τους πατέρας ό τῶν τέχνων ἀριθμός ἀνεῖται. Etsi non liberat parentes omnibus oneribus publicis numerus natorum. Et Commentarius Demosthenis scribit λειτουργίαν genus esse tributorum, sumptus ludorum, sumptus instruendarum nauium, curandi gymnasij, et similium publicarum curationum. Et Paulus pro collatione vsurpauit ij. Corinth ix. Officium huius collationis non solum supplet ea quae desunt sanctis, Sed etiam efficit, vt plures Deo vbertim agant gratias etc. Et Philippenses ij. appellat Epaphroditum λειτουργόν ministrum necessitatis suae, vbi certe non potest intelligi sacrificulus. See nihil opus est pluribus testimonijs, cum exempla vbique obuia sint legentibus Graecos scriptores, in quibus lestovoyia vaurpatur pro publicis oneribus ciuilibus, seu ministerijs. Et propter diphthongum Grammatici non deducunt a liti, quod significat proces, Sed a publicis bonis, quae vocant leira vt sit ler τουργέω curo, tracto publica bona.

Illud est ridiculum quod argumentantur altaris mentionem fieri in sacris literis, quare necesse sit Missam esse sacrificium, cum parabola altaris per similitudinem a Paulo citetur. Et Missam fingunt dictam ab altari 72. Quorsum opus erat tam procul accersere etymologiam, nisi volebant ostentare scientiam Ebraicae linguae? Quorsum opus est procul quaerere etymologiam? cum extet no-

Graecus Canon etiam multa dicit, de oblatione, sed palam ostendit se non loqui proprie de corpore et sanguine Domini, sed de toto cultu, de precibus et gratiarum actionibus. Sic enim ait καλ ποίησον ήμας άξίους γενέσθαι του προςφέρειν σοι δεήσεις και iκεσίας 871) και θυσίας άναιμάκτους ύπερ παντὸς λαοῦ, Nihil offendit recte intellectum. Orat enim nos dignos effici, ad offerendas preces, et supplicationes et hostias incruentas pro populo. Nam ipsas preces vocat hostias incraentas. Sicut et paulo post έτι προςφέρομέν σοι την λογικήν ταύτην και αναίpartor largelar. Offerimus inquit hune rationalem. et incruentum cultum. Inepte enim exponunt qui hic rationalem hostiam malunt interpretari, et transferunt ad ipsum corpus Christi, cum Canon loquatur de toto cultu, et 87b) loyun largesa a Paulo dicta sit, contra opus operatum, videlicet, de cultu mentis, de timore, de fide, de inuocatione, de gratiarum actione etc.

Quod vere defendunt adversarij nostri applicationem ceremoniae pro liberandis animabus defunctorum, qua ex re quaestum infinitum faciunt, nulla habent testimonia, nullum mandatum ex soripturis. Neque vero est leue peccatum tales cultus sine mandato Dei, sine exemplo scripturae, in Ecclesia instituere, et cocnam Domini institutam ad recordationem et praedicationem inter viuos, transferre ad mortuos. Hoc est abuti nomine Dei con-

men Missa Deutero. xvi. vbi significat collationes, seu munera populi, non oblationem sacerdotis. Debehant enim singuli venientes ad celebrationem Pascae aliquod munus, quasi symbolam afferre. Hunc morem initio retinuerunt et Christiani. Conpenientes afforebant panes, vinum, et alia, vt testantur Canones Apostolorum. Inde sumebatur pars quae consecraretur. Reliquum distribuebatur pauperibus, Cam hoc more retinuerunt et nomen collationum, Missa. Et propter tales collationes apparet etiam alicubi Missam dictam esse άγάπην, nisi quis manult ita dictam esse propter commune conuiuium, sed omittamus has nugas. Ridiculum est enim aduersarios in re tanta, adeu lenes coniecturas afferre. Nam etiam si Missa dicitur oblatio, quid facit vocabulum ad illa somnia de opere operato et applicatione quam fingunt alijs mereri remissionem peccatorum? Et potest oblatio dici, propterea quia ibi offeruntur orationes, gratiarum actiones et totus ille cultus, sicut et ségaquorsa dicitur, Verum neque ceremoniae, neque orationes ex opere operato sine fide prosunt. Quanquam nos hic non de orationibus, sed proprie de coena Domini disputamus.

<sup>86)</sup> oratio] Ed. 8. male: ratio

<sup>87)</sup> L. Semper.] hase lex a voce: Semper incipient, in qua sub-sequentia verba gracea inveniuntur, legitur in Digentis (h. l. ut alibi sigla fl. significatis) L. tit. VI. inscripto: De iure immunitatis, cap. 5. (Corp. iur. civil, ed. Io. Lud. Guil. Beck. Tom. I. P. II. p. 1111 sq.).

<sup>87</sup>a) lussias Ed. 4. typ. err.: lusyias

<sup>87</sup>b) et] in Ed. 4. deest.

tra secundum praeseptum. Primum enim contumelia est Euangelij, sentire quod ceremonia, ex opere eperato, sine fide sit sacrificium reconcilians Deum, et satisfaciens pro peccatis. Horribilis oratio est, tantundem tribuere operi sacerdotis, quantum morti Christi. Deinde peccatum et mors non possunt vinci nisi fide in Christum, sicut Paulus docet, lustificati ex fide pacem habemus, quare non potest vinci poena purgotarij, applicatione alieni operis.

Omittemus iam qualia habeant aduersarij testimonia de purgatorio, quales existiment poenas esse purgatorij, quales habeat causas doctrina satisfactionum, quam supra ostendimus vanissimam esse. Illud tantum opponemus, Certum est coenam Domini institutam esse propter remissionem calpae. Offert enim remissionem peccatorum, vbi necesse est vere culpam intelligere. Et tamen pro culpa non satisfacit, alioqui Missa esset par morti Christi. Nec remissio culpae accipi potest aliter, nisi fide. Igitur Missa non est satisfactio, Sed premissio et sacramentum requirens fidem. Ac profecto necesse est omnes pios acerbissimo dolore affici, si cogitent Missam magna ex parte ad mortuos et ad satisfactiones pro poenis translatam esso, Hoc est, tollere juge sacrificium ex Ecclesia, hoc est Antiochi regnum, qui saluberrimas promissiones de remissione culpae, de fide, transtulit ad vanissimas opiniones de satisfactionibus, Hoc est Euangelium contaminare, corrumpere vsum sacramentorum. Hi sunt quos Paulus dixit reos esse corporis et sanguinis Domini, qui oppresserunt doetriuam de fide, et remissionem culpae, et corpus et sanguinem Domini ad sacrilegum quaestum praetexta satisfactionum contulerunt. Et huius sacrilegij poenas aliquando dabunt, Quare cauendum est nobis et omnibus pijs conscientijs, ne approbent aduersariorum abusus.

Sed redeamus ad causam. Cum Missa non sit satisfactio, nec pro poena, nec pro culpa, ex opere operato, sine fide, Sequitur applicationem pro mortuis inutilem esse. Neque hic opus est longiore disputacione. Constat enim quod illae applicationes pro mortuis nulla habeant ex scripturis testimonia. Nec tutum est in Ecclesia cultus instituere, sine autoritate scripturae. Et siquando opus erit prolixius de tota re dicemus. Quid enim nunc rixemur cum aduersarijs qui neque quid sacrificium, 88) neque quid sacramentum, neque quid remissio peccatorum, neque quid sit fides, intelligunt.

Nec Graecus Canon applicat oblationem tanquam satisfactionem, pro mortuis, quia applicat eam pariter beatis omnibus Patriarchis, Prophetis,

Falso etiam citant aduersarij contra nos damnationem Aerij, quem dicunt propterea damnatum esse, quod negauerit in Missa oblationem fieri pro viuis et mortuis. Saepe hoc colore vtuntur, allegant veteres haereses, et cum his falso comparant nostram causam, vi illa collatione praegrauent nos. Epiphanius testatur Aerium sensisse, quod orationes pro mortuis sint inutiles. Id reprehendit. Neque nos Aerio patrocinamur, sed-vobiscum litigamus, qui hacresin manifeste pugnantem cum Prophetis, Apostolis, et S. 90) Patribus sceleste defenditis, videlicet, quod Missa ex opere operato iustificet, quod mereatur remissionem culpae et poenae, etiam iniustis, pro quibus applicatur, si non ponant 91) obicem. Hos perniciosos errores improbamus, qui ledunt gloriam passionis Christi, et penitus obruunt doctrinam de iusticia fidel. Similis fuit persuasio impiorum in lege, quod mererentur 92) remissionem peccatorum, non gratis, per fidem, sed per sacrificia ex opere operato. 93) Itaque augebant illos cultus et sacrificia, institue-

Apostolis. Apparet igitar Graeces tanquem guatiarum actionem offerre, non applicare tanquam satisfactionem pro poenis. Quanquam etiam loquuntur non de sola oblatione corporis et sauguinis Domini, Sed de reliquis Missae partibus, videlicet orationibus et gratiarum actionibus. Nam post consecrationem precantur, vt sumentibus prosit, non loquuntur de alijs. Deinde addunt & προςφέρομέν σοι την λογικήν 881) ταύτην λατρείαν 89) ύπερ των εν πίστει άναπαυσαμένων προπατόρων, πατέρων, πατριαρχών, προφητών, αποστόλων etc. At λογική largela non significat ipsam hostiam, Sed orationes et omnia quae ibi geruntur. Quod vero allegant aduersarij patres de oblatione pro mortuis, Scimus veteres loqui de oratione pro mortuis, quam nos non prohibemus, sed applicationem coenae Domini pro mortuis, ex opere operato improbamus. Nec patrocinantur aduersarijs veteres de opere operato. Et vt maxime Gregorij aut recentiorum testimonia habeant, nos opponimus clarissimas, et certissimas scripturas. Et patrum magna dissimilitudo est. Homines erant et labi ac decipi poterant. Quanquam si nunc reuiuiscerent ac viderent sua dicta praetexi luculentis illis mendacijs quae docent adnersarij de opere operato, longe aliter se ipsi in-

<sup>88</sup>a) λογικήν] Ed. 4. typ. err.: λογικήν

<sup>89)</sup> largelar Ed. 3. typ. err.: langelar

<sup>90) 8.]</sup> Editt. 2-4.: sanctis

<sup>91)</sup> ponant] Ed. 3.: ponunt

<sup>92)</sup> mererentur] Ed. 4. typ. err.: mererenter

<sup>93)</sup> non gratis, per fidem, sed per sacrificia ex opere operato.] Editt. 9.—4.: per sacrificia ex opere operato, non acciperent gratis per fidem.

<sup>88)</sup> sacrificium,] Ed. 3. typ. err.: sacrificum,

bant oultum Bant in Israel, In Inda etiam sacrificabant in lucis. Quare Prophetae damuata illa persuasione, belligerantur non solum cum cultoribus Baal, sed etiam cum alijs sacerdotibus, qui sacrificia a Deo ordinata cum illa opinione impia faciebant. Verum heret in mundo haec persuasio, et herebit semper, quod cultus et sacrificia sint propiciationes, Non ferunt homines carnales soli sacrificio Christi tribui hunc honorem, quod sit propiciatio, quia iusticiam fidei non intelligunt, sed parem honorem tribuunt reliquis cultibus et sacrificijs. Sicut igitur in luda besit apud impios Pontifices falsa persuasio de sacrificijs, sicut in Israel Baalitici cultus durauerunt. Et tamen erat ibi Ecclesia Dei, quae impios cultus improbabat. Ita heret in regno Pontificio cultus Baaliticus, hoc est, abusus Missae, quam applicant, vt per esm mercantur iniustis remissionem culpae, et poenae. Et videtur hic Baaliticus cultus vna cum regno Pontificio duraturus esse, donec veniet Christus ad iudicandum, et gloria aduentus sui perdet regnum Antichristi. Interim omnes qui vere credunt Euangelio, debent improbare illos impios cultus excogitatos contra mandatum Dei, ad obscurandam gloriam Christi, et insticiam fidei.

Haec de Missa breuiter diximus, vt omnes boni viri vbique gentium intelligere queant, nos summo studio dignitatem Missae tueri, et verum vsum ostendere et iustissimas habere causas, quare ab adversarijs dissentiamus, Ac volumus admonitos esse omnes bonos viros, ne adiuvent adversarios defendentes prophanationem Missae, ne gravent se societate slieni peccati. Magna causa, magna res est, nec inferior illo negocio Eliae Prophetae, qui cultum Baal improbabat. Nos modestissime causam tantam proposuimus, et nunc sine contumelia respondimus. Quod si commonerint ?4) nos aduersarij, vt omnia genera abusuum Missae colligamus,

non tam clementer erit agenda causa.

### DE VOTIS MONASTICIS.

Apud nos in oppido Turingiae Isenaco Franeiscanus quidam fuit ante annos triginta, Iohannes 96) Hilten, \*) qui a suo sodalicio coniectus est in carcerem, propterea quod quosdam netisnimos abusus reprehenderat. Vidimus enim eius scripta, ex quibus satis intelligi potest, quale fuerit ipsius doctrinae genus. Et qui norunt eum, testantur fuisse senem placidum, et sine morositate grauem. ls multa praedixit quae partim euenerunt hactenus, partim iam videntur impendere quae non volumus recitare, nequis interpretetur ea aut odio cuiusquam, aut in gratiam alicuius narrari. Sed postremo cum vel propter aetatem, vel propter squalorem 96) carceris in morbum incidisset, accersinit ad se guardianum, vt suam valetudinem illi indicaret, cumque guardianus accensus odio Pharisaico duriter obiurgare hominem propter doctrinae genus, quod videbatur officere culinae, coepisset, tum iste omissa iam mentione valitudinis 97) ingemiscens inquit, se has iniurias aequo animo propter Christum tolerare, cum quidem nihil scripsisset aut docuisset quod labefactare statum Monachorum 98) posset, tantum notos quosdam abusus reprehendisset. Sed alius quidam, inquit, veniet anno Domini M. D. XVI. qui destruet vos, nec poteritis el resistere. Hanc ipsam sentenciam de inclinatione regni Monachorum, et hunc annorum numerum postea etiam repererant eius amici perscriptum ab ipso in commentarijs suis, inter annotaciones quas reliquerat in certos locos Danielis. Quanquam autem quantum huic voci tribuendum sit, euentus docebit, tamen extant alia signa, quae minantur mutacionem regno Monachorum, non minus certa, quam oracula. Constat enim quantum sit in Monasterijs hyprocrisis, ambicionis, auariciae, quanta inscitia, et indoctissimi cuiusque seuicia, quanta vanitas in concionibus, in excogitandis subinde nouis aucupijs pecuniae. Et sunt alia vicia quae non libet commemorare. Cumque fuerint olim Scholae doctrinae Christianae, nunc degenerauerunt velut ab aureo genere in ferreum, seu vt cubus Platonicus in malas harmonias degenerat, quas Plato ait exitium afferre. Locupletissima quaeque Monasteria tantum alunt ociosam turbam, quae ibi falso praetextu religionis helluatur de publicis elemosynis Ecclesiae. Christus autem admonet de sale insipido, quod soleat effundi, et conculcari. Quare ipsi sibi Monachi his moribus fata canunt. Et accedit nunc aliud signum, quod passim autores sunt interficiendorum bonorum virorum. Has cedes Deus haud dubie breui vloiscetur. Neque vero accusamus omnes, Arbitramur enim passim aliquos viros

<sup>94)</sup> commouerint] Ed. 4.: convenerint

<sup>95)</sup> Iohannes Ed. S.: Iehannis

<sup>\*)</sup> Ichannes Hilten,] hoc nomen (fol. Rr 44 km. 3.4.) Lutherus rubro colore subnutavit et in margine haec adscripait: "Hune virum arbitror adhue virum aut recens mortuum fuisse, cum Ego Isenaci literis primis erudirer. Memini enim eius factam mentionem ab hospite meo Henrico Schalden, cum compassione quasi vincti in carcere. Eram autem .15. aut .14. annos natus. Erat autem idem Henricus

Schalden intimus istis Minoritis, pene captiums et seruns eorum cum tota familia sua."

<sup>96)</sup> squalorem] Ed. 3. typ. err.: squalorum

<sup>97)</sup> valitudinis] Editt. 3. 4.: valetudinis

<sup>96)</sup> Monachorum Ed. 4.: Monachatam

bonos in Monasterijs esse, qui de humanis cultibus et facticijs, vt quidam scriptores vocant, \*9) moderate senciunt, nec probant seuiciam, quam exer-

cent hypocritae apud ipsos.

" Sed de genere doctrinae disputamus, quod nune defendant Architecti confutacionis, non vtrum vota seruanda sint, Sentimus enim licita vota serwari debere, sed virum cultus illi mercantur remissionem peccatorum et iustificationem, Vtrum sint satisfactiones pro peccatis, Vtrum sint pares baptismo, Vtrum sint observatio praeceptorum et consiliorum, Vtrum sint perfectio Euangelica, Vtrum habeant merita supererogationis, Vtrum merita illa applicata alijs 100) saluent eos. Vtrum sint licita 1) vota his opinionibus facta, Vtrum licita sint vota, quae praetextu religionis tantum ventris et ocij causa suscepta sunt, Vtrum vere sint vota, quae sunt extorta aut inuitis, aut his qui per aetatem nondum iudicare poterant de genere vitae, quos parentes aut amici intruserunt in Monasteria, vt 2) de publico alerentur, sine patrimonij priuati iactura. Vtrum licita sint vota, quae palam vergunt ad malum exitum, vel quia propter imbecillitatem non seruantur, vel quia hi qui sunt in illis sodalicijs, coguntur abusus Missarum, impios cultus sanctorum, consilia seuiendi in bonos viros, approbare et adiuuare. De his quaestionibus disputamus, Et cum nos in confessione plaeraque diximus de eiusmodi votis, quae etiam Canones Pontificum improbant, tamen aduersarij iubent omnia quae produximus reijeere. His enim verbis vsi sunt. Ac operae 24) precium est audire, quomodo cauillentur nostras rationes, et quid afferant ad muniendam suam causam. Ideo breuiter percurremus pauca quaedam argumenta nostra, et diluemus in his obiter cauillationes aduersariorum. Cum autem haec tota causa diligenter et copiose a Luthero tractata sit, in libro cui titulum fecit De votis Monasticis, volumus hic librum illum pro repetito habere.

Primum hoc certissimum est, non esse licitum votum, quo sentit is qui vouet, se mereri remissionem peccatorum coram Deo, aut satisfacere pro peccatis coram Deo. Nam haec opinio est manifesta contumelia Euangelij, quod docet nobis gratis donari remissionem peccatorum propter Chri-

stam, yt supra copiose dictum est. Recte igitur citauimus Pauli locum ad Galatas. Euacuati estis a Christo, qui in lege instificamini, a gratia excidistis. Qui quaerunt remissionem peccatorum, non fide in Christum, sed operibus Monasticis, detrahunt de honore Christi, et iterum crucifigunt Christum. Audite autem audite, quomodo hic elabantur Architecti confutacionis. Pauli locum tantam de lege Moisi exponunt, et addunt Monachos omnia propter Christum observare, et conari propius secundum Euangelium viuere, vt mereantur vitam aeternam. Et addunt horribilem epilogum, his ver-Quare impia sunt, quae hic contra Monasticen allegantur. O Christe, quamdia feres ) has contumelias quibus Euangelium tuum afficiunt hostes nostri. Diximus in confessione remissionem peccatorum gratis accipi, propter Christum per fidem. Si haec non est ipsa Euangelij vox, si non est sentencia Patris acterni, quam tu qui es in sinu Patris, reuelasti mundo, iure plectimar. Sed tua mors testis est, tua resurrectio testis est, Spiritus sanctus testis est, tota Ecclesia tua testis est, vere hanc esse Euangelij sentenciam, quod consequamur remissionem peccatorum, non propter nostra merita, sed propter te, per fidem. Paulus cum negat homines lege Moisi mereri remissionem peocatorum, multo magis detrahit hanc laudem traditionibus humanis, Idque aperte ad Colossenses testatur. Si lex Moisi quae erat dininitus renelata, non merebatur remissionem peccatorum, quanto minus istae fatuae observationes, abhorrentes a ciuili consuctudine vitae, merentur remissionem peccatorum. Aduersarij fingunt Paulum abolere legem Moisi, et Christum ita succedere, vt non gratis donet remissionem peccatorum, Sed propter opera aliarum legum, si quae nunc excogitentur. Hac impia et fanatica imaginatione obruunt beneficium Christi. Deinde fingunt inter hos qui obseruant illam legem Christi, Monachos propius obseruare, quam alios, propter hypocrisin paupertatis, obedientiae, et castitatis,\*) cum quidem omnia sint plena simulationis. Paupertatem \*\*) iactant ia summa copia rerum omnium, obedientiam \*\*) factant, cum nullum genus hominum libertatem habeat maiorem, quam Monachi. De coelibatu \*\*) non libet dicere, qui quam purus sit in placrisque qui student continere Gerson indicat. Et quotus quisque con-

<sup>99)</sup> et facticijs, vt quidam scriptores vocant,] in Editt. 2-4.

<sup>100)</sup> applicata alijs] sic Editionis 1. exemplum Nor. et unum meorum exemplorum atque Editt. 2—4.; duo alia meorum exemplorum, aliudque, quod Bibliothecae Orphanotrophei Halens. est, habent: applicata pro alijs

<sup>1)</sup> sint licital sie Editionis 1. exemplum Nor. et unum meorum exemplorum; duo alia meorum exemplorum, aliudque Biblioth. Orphan. Hal. etque Editt. 2—4. habent: licita sint

<sup>2)</sup> vt] Ed. 4.: aut

<sup>2</sup>a) operael Ed. 3.: opera

<sup>3)</sup> fores] Ed. 4.: feras

<sup>4)</sup> nostra] in Editt. 2-4. deest.

<sup>\*)</sup> paupertatis, obedientiae, et castitatis,] hace verba (761. Be 2ª lin. 5.) Lutherus rubro colore subnotavit et in margine adseripeit: "tria vota."

<sup>\*\*)</sup> Pauperiatem (fol. 8s 2n lin. 7.) . . obedientiam (ibid. lin. 8.) . . De coelibatu (ibid. lin. 9.)] hie verbie rubre colore subnotatis Lutherus in margine apposuit numeros 1 2 8

tinere studes. Scilicet hac simpletione propius secundum Euargelium viuunt Monachi. Christus non ita succedit Moisi, vt propter nostra opera remittat peccata, sed vt sua merita, suam propiciationem opponat irae Dei pro nobis, vt gratis nobis ignoscatur. Qui vero praeter Christi propiciationem propria merita opponit irae Dei, et propter propria merita consegui remissionem peccatorum conatur, siue afferat opera legis Mosaicae, siue Decalogi, sine Regulae Benedicti, sine regulae Augustini, siue aliarum Regularum, is abolet promissionem Christi, abiecit Christum, et excidit gratia. Haec est Pauli sentencia. Vide autem Carole Caesar Imperator clementissime, videte Principes, videte omnes ordines, quanta sit impudentia aduersariorum, cum Pauli locum in hanc sentenciam citauerimus, ipsi adscripserunt. Impia sunt quae hie contra Monasticen allegantur. Quid est autem certius, quam quod remissionem peccatorum consequantur homines fide, propter Christum? Et hanc sentenciam audent isti nebulones impiam vocare. Nihil dubitamus, quin si admoniti fuissetis de hoc loco, eximi e confutacione tantam blasphemiam curassetis. Cum autem supra copiose ostensum sit, impiam opinionem esse, quod propter opera nostra sonsequamur remissionem peccatorum, breuiores in hoc loco erimus. Facile enim inde prudens lector ratiocinari poterit, quod non mercamur remissionem peccatorum per opera Monastica. Itaque et illa blasphemia nullo modo ferenda est, quae apud Thomam legitur, professionem Monasticam parem esse baptismo. \*) Furor est, humapam traditionem, quae neque mandatum Dei, neque promissionem habet, acquare ordinationi Christi, quae habet et mandatum et promissionem Dei, quae continet pactum gratiae, et vitae acternae.

Secundo. Obedientia, paupertas, et coelibatus, si tamen non sit impurus, exercitia sunt àdiágoga. Ideoque sancti vti eis sine impletate possunt, sicut vei sunt Bernardus, Franciscus, et alij sancti viri. Et hi vsi sunt propter vtilitatem corporalem, vt expeditiores essent ad docendum, et ad alia pia officia, non quod opera ipsa per se sint cultus, qui instificent, aut mercantur vitam aeternam. Denique sunt ex illo genere, de quo Paulus ait. Corporalis exercitacio parumper vtilis est. Et credibila est alicubi, nunc quoque esse bonos viros in Monasterijs, qui seruiunt ministerio verbi, qui illis obseruationibus sine impijs opinionibus vtuntur. At sentire, quod illae obseruationes sint cultus,

propter ques coram Deo iusti reputentur, et per ques mercantur vitam acternam, hec pugnat cum Euangelie de iusticia fidei, qued docet, qued propter Christum denetur nabis iusticia, et vita acterna, Pugnat et cum dicto Christi, Frustra colunt me mandatis hominum. Pugnat et cum hac sentencia. Omne qued non est ex fide peccatum est. Quemodo autem possunt affirmare qued sint cultus ques Deus approbet, tanquam iusticiam coram ipso, cum nullum habeant testimonium verbi Dei.

Sed videte impudentiam aduersariorum. Non solum docent, quod observationes illae sint cultus iustificantes, sed addunt perfectiores esse cultus, hoc est, magis merentes remissionem peccatorum et lustificationem, quam sint alla vitae genera. Et hic concurrent multae falsae ac perniciosae opiniones, fingunt se \*) servare praecepta et 5) consilia. Postea homines liberales, cum somnient se habere merita supererogationis, vendunt haec \*) alijs. Haec omnia plena sunt Pharisaicae vanitatis. Extrema enim impietas est sentire, quod decalogo ita satisfaciant, vt supersint merita, Cum haec praecepta omnes sanctos accusent, Diligas Dominum Deum tuum ex toto corde tuo. Item, Nov concupiscas. Propheta 6) ait. Omnis homo mendax, id est, non recte de Deo senciens, non satis timens, non satis credens Deo, quare falso gloriantur Monachi, in obseruatione Monasticae vitae praeceptis satisfieri, ac plusquam praecepta fieri. \*\*)

Deinde falsum et hoc est, quod observationes Monasticae sint opera consiliorum Euangelij. Nam Euangelium non consulit discrimina vestitus, ciborum, abdicationem rerum propriarum. Hae sunt traditiones humanae, de quibus omnibus dictum est. Esca non commendat Deo, quare neque cultus iustificantes sunt, neque perfectio. Imo cum his titulis fucatae proponuntur, sunt merae doctrinae daemoniorum. Virginitas saadetur, sed his qui donum habent, vt supra dictum est. Error est autem perniciosissimus sentire, quod perfectio Euangelica sit in traditionibus humanis. Nam ita etiam Mahometistarum Monachi gloriari possent, se habere perfectionem Euangelicam. Neque est in obseruatione aliorum quae dicuntur ἀδιάφορα, sed quia regnum Dei est iusticia et vita in cordibus, ideo perfectio est, crescere timorem Dei, fiduciam mi-

<sup>\*)</sup> quae apud Thomam — baptismo.] kase verba (foi. Se 2b ha. 8, 9.) Lutherus rubro colors subnotavit et in margine adscripcit: Blasphemia B. Thomas. (kase Spiekerus gujoi.)

<sup>5)</sup> et] Ed. 3.: ac

<sup>6)</sup> Propheta] Ed. 4.: Propherea

<sup>\*)</sup> fingunt se (fol. Se 8ª lin. 11.) . . vendunt hace (ibid. din. 14.)] hace Lutherus rubro colore subnotavit et in margine adscriptit prioribus numerum: 1, potterioribus: 2

<sup>\*\*)</sup> praecoptis satisfieri, — fieri.] kasc (fol. fis 3º kin. 22. 23.) Lutherus rubro colore subnotavit.

sericordiae promissae in Christo, et curam obediendi vocationi, sicut et Paulus describit perfectionem, transformamur a claritate in claritatem, tanquam a Domini spiritu. Non ait, alium subinde cueullum accipimus, aut alios calceos, aut alia cingula. Miserabile est in Ecclesia tales Pharisaicas, imo Mahometicas voces legi atque audiri, videlicet, perfectionem Euangelij, regni Christi, quod est vita acterna, in his stultis observationibus vestium, et similium nugarum collocari.

Nunc audite Areopagitas nostros quam indignam sentenciam posuerint in confutacione. Sic aiunt SACRIS LITERIS EXPRESSVM est Monasticam vitam, debita observatione custoditam, quam per gratiam Dei, quilibet Monastici custodire possunt, mereri vitam aeternam, et quidem multo auctiorem Christus eis promisit, qui reliquerint do-mum aut fratres etc. Haec sunt verba aduersariorum, in quibus hoc primum impudentissime dicitur, quod sacris literis expressum sit, vitam Monasticam mereri vitam aeternam. Vbi enim loquuntur sacrae literae de Monastica? Sic agunt causam adversarij, sic citant scripturas nihili homines, cum nemo nesciat Monasticam recens excogitatam esse, tamen allegant autoritatem scripturae, et quidem dicunt hoc suum decretum expressum esse in scripturis. Praeterea contumelia afficiunt Christum, cum dicunt homines per Monasticam mereri vitam aeternam. Deus ne suae quidem legi hunc honorem tribuit, quod mereatur vitam aeternam, sicut clare dicit apud Ezechielem Cap. xx. 7 Ego dedi eis praecepta non bona, et iudicia in quibus non vinent. Primum hoc certum est, quod vita Monastica non meretur remissionem peccatorum, sed hanc fide gratis accipimus, yt supra dictum est. Deinde propter Christum, per misericordiam donatur vita aeterna, his qui fide accipiunt remissionem, nec opponunt merita sua iudicio Dei, sicut et Bernardus grauissime dicit. Necesse est primo omnium credere, quod remissionem peccatorum habere non possis, nisi per indulgentiam Dei. Deinde quod nihil prorsus habere queas operis boni, nisi et hoc dederit ipse. Postremo quod acternam vitam nullis potes operibus promereri, nisi gratis detur et illa. Caetera quae in eandem sentenciam sequentur supra recitauimus. Addit autem in fine Bernardus. Nemo se seducat, quia si bene cogitare voluerit, inueniet procul dubio, quod nec cum decem millibus possit 5) occurrere ei qui cum viginti millibus venit ad se. Cum autem nec diuinae legis <sup>9</sup>) operibus mereamur remissio-

nem peccatorum aut vitam acternam, eed necesse sit quaerere misericordiam promissam in Christo, multo minus observationibus Monasticis, cum sint merae traditiones humanae, tribuendus est hic honor, quod mercantur remissionem peccatorum, aut vitam aeternam. Ita simpliciter obruunt Euangelium de gratuita remissione peccatorum, et de apprehendenda misericordia promissa in Christo, qui docent Monasticam vitam mereri remissionem peccatorum, aut vitam acternam, et fiduciam debitam Christo transferunt in illas stultas observationes. Pro Christo colunt suos cucullos, suas sordes. Cum autem et ipsi egeant misericordia, impie faciunt, quod fingunt merita supererogationis, caque alijs vendunt. Brenius de his rebus dicimus, quia ex his quae supra de justificatione, de poenitencia, de traditionibus humanis diximus, satis constat vota Monastica non esse precium, propter quod detur remissio peccatorum et vita aeterna. Et cum Christus vocet traditiones cultus inutiles, nullo modo sunt perfectio Euangelica.

Verum aduersarij videri volunt astute moderari vulgarem persuasionem de perfectione. Negant Monasticam vitam perfectionem esse, sed dicunt statum esse acquirendae perfectionis. \*) Belle dictum est, et meminimus hanc correctionem emtare apud Gersonem. Apparet enim prudentes viros offensos immodicis illis encomija vitae Monasticae, cum non auderent in totum detrahere ci laudem perfectionis, addidisse hanc imavied wow, quod sit status acquirendae perfectionis. Hoe si sequimur, nihilo magis erit Monastica, status perfectionis, quam vita agricolae, aut fabri. Nam hi quoque sunt status acquirendae perfectionis. Omnes enim homines in quacunque vocatione perfectionem expetere debent, hoc est, crescere in timore Dei, in fide, in dilectione proximi et similibus virtutibus spiritualibus. Liztant in historijs Eremitarum exempla Antonij et aliorum, quae exacquant genera vitae, Scribitur Antonio \*\*) petenti, vt Dens zibi ostenderet, quantum in hec vitae genere proficeret, quendam in vrbe Alexandria sutorem monstratum esse, per somnium, cui compararetur. Postridie Antonius venieus in yrbem, accedit ad sutorem, exploraturus illius exercitia et dona, collocutus cum homine, nihil audit, nisi mane cum pro vniuersa ciuitate paucis verbis orare, deinde

<sup>7)</sup> Cap. xx.] Ed. 3.: capite vigesimo.

<sup>8)</sup> possit] Ed. 4.: posset

<sup>9)</sup> legis] Ed. 4. male: leges

perfectionis.] huic vosi (fol. Ss 4b lin. 16.) Lutherus in margine hace adscripeit: "1. Perfectio
 Status perfectionis."

<sup>\*\*)</sup> Scribitur Antonio] kase verba (fol. Se 45 kin. penuli.) Lutherus rubro colore subnotavit et in margine adscripcit: "S. Antonius". (Hanc et praecedentem annot. Spiekerus omicit.)

arti suae operam dare. Hic intellexit ") Antonius non case instificationem tribuendam illi vitae generi, quod susceperat. 10)

Sed adversarij, etsi nunc moderantur laudes de perfectione, tamen aliter reipsa sentiuut. Vendunt enim merita, et applicant pro alijs hoc praetextu, quod obseruent praecepta et consilia, quare re ipsa sentiunt sibi superesse merita. Quid est autem arrogare sibi perfectionem, si hoc non est? Deinde in ipsa confutacione positum est, quod Monastici contendant propius secundum Euangelium viuere. Tribuit igitur perfectionem traditionibus humanis, si ideo propius secundum Euangelium viuunt Monachi, quia non habent proprium, quia sunt coelibes, quia obediunt Regulae in vestitu, cibis, et similibus nugis.

Item confutacio dicit Monachos mereri vitam asternam auctiorem, et allegat 11) Scripturam. Qui reliquerit domum etc. scilicet hic quoque perfectionem arrogat facticijs religionibus, Sed hic locus Scripturae nihil facit ad vitam Monasticam. Non enim hoc vult Christus, quod deserere parentes, coniugem, fratres, sit opus ideo faciendum, quia mereatur remissionem peccatorum et vitam aeterman. Imo maledicta est illa desertio. Fit enim pum contumelia Christi, si quis ideo deserat parentes, aut coniugem, vt hoc ipso opere mercatur remissionem peccatorum et vitam aeternam. Duplex autem desertio est, quaedam fit sine vocatione, eine mandato Dei, hanc non probat Christus. Nam opera a nobis electa, sunt inutiles cultus. Clarius autem hinc 12) apparet, Christum non probare hanc fugam, quia loquitur de deserenda vxore, et liberis. \*\*) Scimus autem quod mandatum Dei prohibet deserere vxorem et liberos. Alia desertio \*\*\*) est, quae fit mandato Dei, videlicet, cum cogit nos etestas aut tyrannis cedere, aut negare Euangeliam. Hie habemus mandatum, vt potius sustineamus injuriam, poeius eripi nobis patiamur, non solum facultates, conjugem, liberos, sed vitam quoque. Hane desertionem probat Christus, ideoque addit, propter Euangelium, vt significet se de his loqui, non qui faciunt iniuriam vxori, et liberis, sed qui propter confessionem Euangelij sustinent iniuriam. Corpus nostrum etiam deserere debemus propter Euangelium. Hic ridiculum fuerit sentire, quod cultus Dei sit, seipsum occidere et relinquere corpus sine mandato Dei. Ita ridiculum est sentire quod cultus Dei sit, deserère possessiones, amicos, confugem, liberos, sine mandato Dei. Constat igitur male detorqueri dictum Christi ad vitam Monasticam. Nisi fortassis hoc quadrat, quod centuplum in hac vita recipiunt. 15) Plurimi enim fiunt Monachi non propter Euangelium, sed propter culinam et ocium qui pro exiguis patrimonijs inueniunt amplissimas opes. Sed vt tota res Monastica, simulationis plena est, ita falso praetextu testimonia scripturae citant, vt dupliciter peccent, hoc est, vi fallant homines, et fallant praetextu nominis diuini.

Citatur et alius locus de perfectione, Si vis perfectus esse, vade, vende quae habes, \*) et da pauperibus et veni, et sequere me. Hic locus exercuit multos qui finxerunt perfectionem esse possessiones ac dominia rerum abijcere. Sinamus Philosophos Aristippum praedicare, qui magnum auri pondus abiecit in mare. Talia exempla nihil pertinent ad Christianam perfectionem. Rerum diuisio, dominia, et possessio, sunt ordinationes ciuiles approbatae verbo Dei, in praecepto. Non furtum facies. Desertio facultatum non habet mandatum, aut consilium in Scripturis. Nam Euangelica paupertas \*\*) non est desertio rerum, sed non esse auarum non confidere opibus, sicut Dauid pauper erat, in ditissimo regno. Quare cum desertio facultatum sit mere traditio humana, est inutilis cultus. \*\*\*) Et immodica sunt illa Encomia in Extrauagante, quae ait abdicationem proprietatis omnium rerum, propter Deum, meritoriam et sanctam, et viam perfectionis esse. 14) Et periculosissimum est rem pugnantem cum ciuili consus-

<sup>10)</sup> susceperat.] Ed. 4.: susceperit

<sup>11)</sup> allegat] Ed. 4.: allegant

<sup>19)</sup> hinc] Ed. 4.: hic

b) Hic intellexit] his verbis finitur folii Tt 1s linea 6., oui Lutherus in margine adsoripsit: "Sic de Paphnutio." (annot. a Spiekero omissa.)

<sup>\*\*)</sup> de deserenda vxore, et liberis.] his verbis (fol. 8s 4b his. 6. 7.) Lutherus in margine adnotavit: "De relinquendis omnibus."

<sup>\*\*\*)</sup> Alia desertio] have verba (fol. Ss 4b lin. 8.) Luth er us rubro volore subnotavit et in margine adsorijeit numerum: 2, et proxime praecedentibus lineae 7. Scimus autem quod mandatum Dei prohibet ets. apposult numerum: 1 (Utrumque Spiekerus omisit.)

<sup>13)</sup> recipiunt.] Ed. 3.: recipiant.

<sup>14)</sup> Have videntur spectare ad Extravagantium tit. XIV. cap. 5. (Corp. iur. canon. ed. Richter P. II. p. 1144 sqq.).

<sup>\*)</sup> vade, vende quae habes,] his verbie (fol. Tt 2ª hin. 1.) Lutherus in margine hase adnotavit: "Vade Vende omnia, Sed eadem causa, qua relinquenda sunt, id est propter Christum, non propria electione. Sie Beati pauperes Spiritu vel eadem causa vt supra."

<sup>\*\*)</sup> Euangelica paupertas] ad haec verba (fol. Tt 2\* in. 11.) Lutherus in margine haec autotavit? "Christus ibi loquitur de cansa Euangelii, de cruce et confessione publica tempore belli tantum.

<sup>\*\*\*)</sup> Quare cum desertio — cultus.] kase verba (fol. Tt 🗫 ka. 13. 14.) Lutherus rubro colore subnotacit.

tudine, talibus immederatis landibus efferre. \*) At Christas hic perfectionem vocat. Imo, Iniuriam faciunt textui, qui truncatum allegant. Persectio est in hoc, quod addit Christus, sequere me. \*\*) Exemplum obedientiae in vocatione propositum est. Et quia vocationes dissimiles sunt, ita haec vocatio non est omnium, \*\*\*) sed proprie ad illam personam, cum qua ibi loquitur Christus, pertinet, sicut vocatio Dauid ad regnum, Abraham ad mactandum filium non sunt nobis imitandae, Vocationes sunt personales, †) sicut negocia ipsa variant temporibus et personis, Sed exemplum obedientiae est generale. Perfectio erat futura illi iuueni, si huic vocationi credidisset et obediuieset. Ita perfectio nobis est, obedire vnum quemque vera fide snae vocationi.

Tertio. In votis Monasticis promittitur castitas. Supra autem diximus de conjugio Sacerdotum. non posse votis aut legibus tolli lus naturae in hominibus. Et quia non omnes habent donum continenciae, multi propter imbecillitatem infoeliciter continent. Neque vero vila vota, aut vilae leges possunt abolere mandatum spiritus sancti. Propter fornicationem vnusquisque habeat vxorem suam. Quare hoc votum non est licitum in his qui non habent donum continentiae, sed propter imbecillitatem contaminantur. De hoc toto loco satis supra dictum est, in quo profecto mirum est, cum versentur ob oculos pericula et scandala, tamen adversarios defendere suas traditiones, contra manifestum Dei praeceptum. Nec commouet eos vox Christi, qui obiurgat Phariseos, qui traditiones contra mandatum Dei fecerant.

Quarto. Liberant hos qui viuunt in Monasterijs impij cultus quales sunt prophanatio Missae ad quaestum collatae pro mortuis, cultus sanctorum, in quibus duplex vicium est, et quod sancti in locum Christi surrogantur, et impie coluntur, sicut finxerunt Dominicastri Rosarium B. Virginis, quod est mera  $\beta arrologla$ , non minus stulta, quam impia vanissimam fiduciam alens. Deinde hae ipsae impietates, tantum conferuntur ad quaestum. Item

Postremo multos liberant ipsi Canones, qui aut illecti artibus Monachorum sine iudicio venerunt, aut coacti ab amicis vouerunt. Talia vota ne Canones quidem pronunciant esse vota. Ex his omnibus apparet plurimas esse causas, quae docent vota Monastica, qualia hactenus facta sunt, non esse vota, quare tuto deseri potest vitae genus plenum hypocrisis et falsarum opinionum.

Hic obijciunt ex lege Nazareos. Sed hi non suscipiebant vota sua cum his opinionibus quas hactenus diximus nos reprehendere in votis Monachorum. Nazareorum ritus erat exercitium, aut protestatio adei coram hominibus, non merebatur remissionem peccatorum coram Deo, non iustificabat coram Deo. Deinde sicut nunc circumcisio, aut mactatio victimarum non esset cultus, ita nec ritus Nazareorum, nunc debet proponi tanquam cultus, sed debet iudicari simpliciter adiagogor. Non igitur recte confertur Monachatus sine verbe Dei excogitatus vt sit cultus, qui mereatur remissionem peccatorum, et iustificationem, cum ritu Nazareorum, \*) qui habebat verbum Dei, nec traditus erat in hoc, vt mereretur remissionem peccatorum, sed vt esset exercitium externum, sicut aliae ceremoniae legis. Idem de alijs votis in lege traditis dici potest.

Allegantur et Rechabitae, \*\*) qui nec posses-

Enangelium de gratuita remissione peccaterum prepter Christum, de insticia fidei, de vera poenitencia, de operibus quae habent mandatum Dei, neque audiunt, neque docent. Sed versantur aut in Philosophicis disputacionibus, aut in traditionibus ceremoniarum quae obscurant Christum. Non hie dicemus de illo toto cultu ceremoniarum, de lectionibus, cantu, et similibus rebus quae poterant tolerari, si haberentur pro exercitijs, sicut lectiones in Scholis, quarum finis est docere audientes, et inter docendum aliquos commouere ad timorem, aut fidem. Sed aunc fingunt has ceremonias esse cultus Dei, qui mercantur remissionem peccatorum ipsis et alijs. Ideo enim augent has ceremonias. Quod si susciperent ad docendos, et adhortandos auditores, breues et accuratae lectiones plus prodessent, quam illae infinitae βαττολογίαι. Ita tota vita Monastica plena est hypocrisi, et falsis opinionibus. Ad hace omnia accedit et hoc pericalum, quod qui sunt in illis collegijs coguntur assentiri persequentibus veritatem. Multae igitur graues et magnae rationes sunt, quae liberant bonos viros ab hoc vitae genere.

<sup>\*)</sup> Et periculosissimum — laudibus efferre.] hase verba (fol. Tt 2ª kin. 18. 19.) Lutherus rubro colore subnotarit et in margine adscripeit: "propter impios" (?)

<sup>\*\*)</sup> sequere me.] hace verba (fol. Tt 2\* lin. 22.) Lutherus rubra linea notavit et in margine adscripcit: "i. e. patere mecan...\*

<sup>\*\*\*)</sup> vocatio non est omnium,] kace verba (fol. It 2ª kin. 24. 25.) Lutherus rubro colore subnotavit et in margine adiecit hanc annot.: "Imo est omnium, quia publica propter Christum." (Ab hie Spiekerus l. l. p. 583. male differt.)

<sup>†)</sup> Vocationes sent personales,] hase verba (fol. Tt 2n hin. 28.) Lutherus rubro colore subnotavit et in margine adsoripsit: "Non." (a Spiekero omiss.)

<sup>\*)</sup> cum ritu Nasareorum,] ad haec (fol. Tt 3b lin. 6.) Lutherus in margine admotavit: "Et erat temporale, deinde non celebs, nec pauper, nec obediens."

<sup>\*\*)</sup> Allegantur et Rechabitae,] his verbis (fol. Tt 3b hin. 11.)

siones habebant vilas, nec vinum bibebant, vt scribit leremias Cap. xxxv. 16) Scilleet pulchre quadrat exemplum Rechabitarum ad Monachos nostros, quorum Monasteria superant palatia Regum, qui lautissime viuunt. Et Rechabitae in illa omnium rerum penuria, tamen erant confuges. Nostri Monachi cum affluant omnibus delicijs profitentur coelibatum. Caeterum exempla iuxta regulam, hoc est, iuxta scripturas certas et claras, non contra regulam, seu contra scripturas interpretari connenit. Certissimum est autem observationes nostras non mereri remissionem peccatorum, aut iustificationem. Quare cum laudantur Rechabitae. necesse est ees morem suum, non ideo seruasse, quod sentirent se per eum mereri remissionem peccatorum, aut opus ipsum cultum esse instificantem, aut propter quem consequerentur vitam acternam, non per misericordiam Dei, propter semen promissum. Sed quia habuerunt mandatum parentum, laudatur obedientia, de qua extat praeceptum Del. Honora patrem et matrem. Deinde mos habebat finem proprium, quia peregrini erant, non Israelitae, apparet patrem voluisse eos certis notis discernere a suis popularibus, ne relaberentur ad impietatem popularium. Volebat his notis eos admenere doctrinae fidei et immortalitatis. Talis anis est licitus. At fines Monasticae longe alij traduntur. Fingunt opera Monastices cultus esse, agunt ea mereri remissionem peccatorum ac iustificationem. Est igitur dissimile Monasticae exemplum Rechabitarum, vt omittamus hic alia incommoda quae herent in praesenti Monastica.

Citant et ex priore ad Timotheum Cap. v. de viduis, quae seruientes Ecclesiae, alebantur de publico, vbi ait. Nubere volunt, habentes damnationem, quia primam fidem irritam fecerunt. Primum hic fingamus Apostolum de vetis loqui, tamen hic locus non patrocinabitur Monasticis votis, quae fiunt de impijs cultibus, et hac opinione, vt mercantur remissionem peccatorum, et iustificationem. Paulus enim tota voce damnat omnes cultus, omnes leges, omnia opera, si ita obseruentur, vt mercantur remissionem peccatorum, aut vt propter ea consequantir vitam acternam, non propter Christum per misericordiam. Ideo recesse est vota viduarum, siqua fuerunt, dissimilia fuisse votis Monasticis. Praeterea, si non desinant adsersarij detorquere locum ad vota, detorquendum erit eodem hoc quoque, quod vetat eligi 19) viduam minorem annis sexaginta. Ita vota ante cam acta-

Percurrimus aliquot nostras rationes et obiter diluimus ea quae aduersarij obijciunt. Et haec collegimus non solum propter adversarios, sed multo magis propter pias mentes, vt habeant in conspectu causas, quare improbare debaant hypocrisin et fictos cultus Monasticos, quos quiden totos haec vna vox Christi abrogat, cum ait. Frustra colunt me mandatis hominum. Quare vota ipsa, et observationes ciborum, lectionum, cantaum, vestitus, calceorum, cingulorum, inutiles cultus sunt coram Deo. Et certo sciant omnes piae mentes, simpliciter Pharisaicam et dannatam opinionem esse, quod illae obseruationes mereantur remissionem peccatorum, quod propter cas iusti reputemur, quod propter eas consequamur vitam acternam, non per misericordiam propter Christum. Et necesse est sanctos viros qui in his vitae generibus vixerunt, abiecta fiducia talium observationum, didicisse, quod remissionem peccatorum propter Christum gratis haberent, quod propter Christum per misericordiam consecuturi essent vitam aeternam, non propter illos cultus, quod Deus tantum approbet cultus suo verbo institutes, qui valeant in fide.

#### DE POTESTATE ECCLESIASTICA.

Vehementer hie vociferantur aduersarij de priuilegijs et immunitatibus Ecclesiastici status, Et addunt Epilogum. Irrita sunt omnia quae in praesenti articulo contra immunitatem Ecclesiarum et Sacerdotum inferuntur. Haec est mera calumnia, Nos enim de rebus alijs in hoc articulo disputauimus. Caeterum saepe testati sunus, nos politicas

tem facta erunt irrita. Sed neudam norat Ecolesia haec vota. Itaque damnat Paulus viduas, non quia nubunt. Iubet enim nubere iuniores, sed quis publico sumptu alitae lasciuiebant, ideoque fidem abijciebant. Hoc vocat primam fidem, scilicet, non veti Monastici, sed Christianismi. Et hoc modo fidem accipit in eodem Cap. ) Si quis proprios, et maxime domesticos non curat, fidem abnegauit. Aliter enim de fide loquitur quam Sophistae. Non tribuit fidem his qui habent peccatum mortale. Ideo dicit hos abijcere fidem, qui non curant propinquos. Et ad eundem modum dicit mulierculas petulantes fidem abijcere. \*\*)

Lutherus in margine adscripeit: "Nec isti fuerunt celibes, aut obedientes aut pauperes, vt monachi."

<sup>15)</sup> Cap. xxxv.] Ed. 3.: capite trigesimo quinto.

<sup>16)</sup> eligi] Ed. 8. tgp. ert.: elegi

<sup>\*)</sup> Et hos modo — codem Cap.] hace (fol. Ss 45 lin. 2.) a Luthero rubro colore subnotata sunt.

<sup>\*\*)</sup> mulierculus petulantes fidem abijcere.] his verbis (fol. Se 4b lin. 8.) Luthorus in margine hace advotant: "Relabebantur forte ad Indaismum, cam in Reclesia non innenirent qui vellet aut posset dacere. Et Iudei odio Christi libenter eas ducerint."

ordinationes, et donationes Principum et priullegia non reprehendere. Sed vtinam vicissim audirent aduersarij querelas Ecclesiarum et piarum mentium. Dignitates et opes suas fortiter tuentur aduersarij, Interim statum Ecclesiarum negligunt, non curant recte doceri Ecclesias, et sacramenta rite tractari. Ad Sacerdotium admittunt quoslibet sine discrimine, Postea imponunt onera intollerabilia, quasi delectentur exicio aliorum, suas traditiones longe accuratius servari postulant, quam Euangelium. Nunc in grauissimis et difficillimis controuersijs, de quibus populus misere cupit doceri, vt habeat aliquid certi quod sequatur, non expediunt mentes, quas dubitacio acerbissime cruciat. Tantum conclamant ad arma, praeterea in rebus manifestis decreta sanguine scripta proponunt, quae minantur horrenda supplicia hominibus, nisi manifeste contra mandata Dei faciant. Hic vicissim oportebat vos videre lachrymas miserorum, et audire miserabiles querelas multorum bonorum hominum, quas haud dubie respicit, et exaudit Deus, cui aliquando rationem procurationis vestrae reddituri estis.

Cum autem nos in confessione, in hoc articulo, varios locos complexi simus, aduersarij nihil respondent, nisi Episcopós habere potestatem regiminis et cohercitiuae correctionis, ad dirigendum subditos in finem beatitudinis aeternae. Et ad potestatem regiminis, requiri potestatem iudicandi, definiendi, discernendi, et statuendi ea quae ad praefatum finem expediunt aut conducunt. Haec sunt verba confutationis, in quibus docent nos aduersarij, quod Episcopi habeant autoritatem condendi leges vtiles ad consequendam vitam aeternam. De hoc articulo controuersia est.

Oportet autem in Ecclesia retinere hanc doctrinam, quod gratis propter Christum fide accipiamus remissionem peccatorum. Oportet et hanc doctrinam retineri, quod humanae traditiones, sint inutiles cultus, quare nec peccatum, nec insticia in cibo, potu, vestitu, et similibus rebus collocanda est, quarum vsum voluit Christus liberum relinqui, cum ait. Quod intrat in os non coinquinat hominem. Et Paulus, Regnum Dei, non est esca, aut potus. Itaque nullum habent ius Episcopi condendi traditiones extra Euangelium, vt mercantur remissionem peccatorum, vt sint cultus, quos approbet Deus tanquam iusticiam, et qui grauent conscientias, ita vt peccatum sit eos omittere. Haec omnia docet vel vnus Locus in Actis, vbi Apostoli dicunt. Fide purificari corda. Et deinde prohibent imponere iugum, et ostendunt quantum periculi sit, exaggerant peccatum istorum qui one-Quid tentatis Deum, inquiunt? rant Ecclesiam. Hoc fulmine nihil terrentur aduersarij nostri, qui vi desendunt traditiones et impias opiniones. Nam

et supra damnauerunt articulum XV. in quo posuimus, quod traditiones non mereantur remissionem peccatorum, et hic dicunt traditiones conducere ad vitam aeternam. Num merentur remissionem peccatorum? num sunt cultus quos approbat Deus, tanquam iusticiam? num viuificant corda? Paulus ad Colossenses, ideo negat prodesse traditiones ad iusticiam aeternam et vitam aeternam, quia cibus, potus, vestitus, et similia sint res vsu pereuntes. At vita aeterna in corde, rebus aeternis, hoc est, verbo Dei et spiritu sancto efficitur. Expediant igitur aduersarij quomodo conducant traditiones ad vitam aeternam.

Cum autem Euangelium clare testetur, quod non debeant imponi Ecclesiae traditiones, vt mereantur remissionem peccatorum, vt sint cultus quos approbet Deus tanquam iusticiam, vt grauent conscientias, ita vt omittere eas iudicetur esse peccatum, nunquam poterunt aduersarij ostendere, quod Episcopi habeant potestatem tales cultus instituendi.

Caeterum quam potestatem tribuat Euangelium Episcopis, diximus in confessione. Qui nunc sunt Episcopi, non faciunt Episcoporum officia iuxta Euangelium, sed sint sane Episcopi iuxta politiam Canonicam, quam non reprehendimus. Verum nos de Episcopo loquimur, iuxta Enangelium. Et placet nobis vetus particio potestatis, in potestatem ordinis et potestatem Iurisdictionis. Habet igitur Episcopus potestatem ordinis, hoc est, ministerium verbi et sacramentorum, habet et potestatem Inrisdictionis, hoc est, autoritatem excommunicandi obnoxios publicis criminibus, et rursus absoluendi eos, si conuersi petant absolutionem. Neque vero habent potestatem tyrannicam, hoc est, sine certa lege, neque regiam, hoc est, supra legem, sed habent certum mandatum, certum verbum Dei. quod docere, iuxta quod exercere suam Iurisdictionem debent. Quare non sequitur, etiamsi habeant aliquam larisdictionem, quod possint nouos cultus instituere. Nam cultus nihil pertinent ad Iurisdictionem. Et habent verbum, habent mandatum, quatenus exercere lurisdictionem debeant, scilicet, Si quis commiserit adversus illud verbum, quod acceperunt a Christo.

Quanquam nos in confessione addidimus etiam quatenus liceat eis condere traditiones, videlicet, non tanquam necessarios cultus, sed vt sit ordo in Ecclesia propter tranquillitatem. Et hae non debent laqueos inijcere conscientijs, tanquam praecipiant necessarios cultus, sicut Paulus docet, cum ait. In libertate, qua Christus vos liberauit, state, nec iterum iugo seruitutis subijciamini. Oportet igitur liberum vsum talium ordinationum relinqui, modo vt scandala vitentur, ne iudicentur esse cultus necessarij, sicut plaeraque ordinauerunt ipsi Apo-

stoli, quae tempore mutata sunt. Neque ita tradiderunt, vt mutare non liceret. Non enim dissentiebant a suis scriptis, in quibus magnopere laborant, ne Ecclesiam opprimat opinio, quod ritus humani sint necessarij cultus.

Haec est simplex ratio traditionum interpretandarum, videlicet, vt sciamus eas non esse necessarios cultus, et tamen propter vitanda scandala in loco sine superstitione obseruemus. Et sic multi docti et magni viri in Ecclesia senserunt, Nec videmus quid opponi possit. Certum est enim sententiam illam, Qui vos audit, me audit, 17) non loqui de traditionibus, sed maxime contra traditiones facere. Non est enim mandatum cum libera, vt vocant, sed cantio de rato, de speciali mandato, hoc est, testimonium datum Apostolis, vt eis de alieno verbo, non de proprio credamus. Vult enim Christus nos confirmare, quemadmodum opus erat, vt sciremus verbum traditum per homines efficax esse, nec quaerendum esse aliud verbum de coelo. De traditionibus non potest accipi, qui vos audit, me audit. Requirit enim Christus, vt ita doceant, vt ipse audiatur, quia dicit. Me audit. Igitur suam vocem, suum verbum vult audiri, non traditiones humanas. Ita dictum quod maxime pro nobis facit, et grauissimam consolationem et doctrinam continet, detorquent isti asini ad res nugacissimas, discrimina ciborum, vestitus, et similia.

Citant et hoc. Obedite praepositis vestris. Hacc sentencia requirit obedientiam erga Euangelium. Non enim constituit regnum Episcopis extra Euangelium. Nec debent Episcopi traditiones contra Euangelium cendere, aut traditiones suas contra Euangelium interpretari. Idque cum faciunt, obedientia prohibetur, iuxta illud. Siquis aliud Euchgelium docet, anathema sit. Idem respondemus ad hunc locum. Quidquid dixerint, facite, quod constet, non vniuersaliter praecipi, vt omnia recipiamus, quia alibi iubet scriptura plus obedire Deo, quam hominibus. Quando igitur impia docent non sunt audiendi. Haec autem impia sunt, quod traditiones humanae sint cultus Dei, quod sint necessarij cultus, quod mercantur remissionem peccatorum et vitam aeternam. Obijciunt et scandala publica, et motus qui exorti sunt praetextu nostrae dectrinee. Ad heec breuiter respondenus. Si in vaum conferentur omnia scandala, tamen vaus articulus de remissione peccatorum quod propter Christum gratis consequamur remissionem peccaterum per fidem, tantum affert boni, vt omnia incommoda obruat. Et hic inicio concilianit Luthero

[Locus hic extremus, qui in hac nova Ed. legitur p. 643. hn. 47. usque ad finem: Si in vnum conferentur omnia scandala, - scripturis vere confutasse, in Editt, 2-4, sic retractatus est: Primum, constat Dei beneficio Principes nostros habere obedientem populum in suis dicionibus. Et hoc ipsum doctrinae genus quod sequimur, quia amplissimis laudibus ornat autoritatem magistratuum, auget reuerentiam erga eos. Ea res etiam plurimum conducit ad tranquillitatem retinendam. Deinde a conferentur in unum scandala omnia, tamen hi duo articuli, uidelicet, quod gratis consequamur remissionem peccatorum, propter Christum per fidem, et quod iusti propter Christum repu-temur fide, non propter nostram implecionem legis. Et alter, quod magistratus leges et tota politia sint ordinationes dininae, quibus Christianus sancte uti potest, tantum habent boni, ut in-commoda omnia obruant. Nullam enim firmam consolationem panidae conscientiae habere possunt aduersus iram Dei, nisi cognito altero articulo. Alter articulus ualde munit tranquillitatem rerum publicarum. Porro quam perniciosis opinionibus ante hacc tempora, utrumque doctrinae genus oppressum facrit, nemo ignorat, et libri aduersariorum testantur, qui nusquam fidei mentionem faciunt, cum de remissione peccatorum loquanter. Nusquam docent de dignitate rerum civilium, Nusquam docent quomodo Euangelium tradat iusticiam aeternam, Interim in uita corporali uelit nos uti politicis legibus ac moribus. Hae res patefactae, initio fanorem conciliauerunt Luthero, non solum apud nos, sed etiam apud multos qui nunc atrocissime nos oppugnant. Halasa γὰς εὕδει χάςις, ἀμνάμονες δὲ βροτοί, inquit Pindarus. Iam siqui tumultus extiterunt iure conferri culpa potest in aduersarios, qui primum iniusta condemnatione Lutheri Schisma excitarunt, et Ecclesias dissipauerunt. Et nunc miram seniciam exercent in ulros bonos et pla docentes. Irritant hominum ani-mos et alijs modis, quos hic non libet recitare. Neque uero adeo ferrei, adeo sine sensu sumus, ut offensiones publicae nihil perturbent nos. Sed meminimus a Christo dictum esse. Beatus qui in me non fuerit scandalizatus. Hoc enim agit diabolus tam ut opprimat, tum ut deformet Euangelium infinitis mo-dis. Alibi tyrannos contra Euangelij professores inflammat, alibi bella, alibi seditiones, alibi haereses excitat, ut reddat inuisum hoc doctrinae genus, quod uidetur occasionem praebere talibus motibus. Ac uero prudentibus uiris facilius est sua pericula negligere, quam illa scandala publicorum motuum. Ve-

non tantum nostrum fauorem, sed etiam multorum qui nune nos oppugnant. Παλαιά γάρ εύδει χάρις, άμνάμονες και βροτοί, inquit Pindarus. 18) Nos tamen neque deserere veritatem necessariam Ecclesiae volumus, neque assentiri aduersarijs condemnantibus eam possumus. Oportet enim Deo magis obedire, quam hominibus. Isti rationem Schismatis excitati reddent, qui manifestam veritatem inicio condemnauerunt, et nunc summa crudelitate persequentur. Deinde nullane scandala herent apud aduersarios? Quantum mali est, in sacrilega prophanatione Missae ad quaestum collatae, quanta turpitudo in coelibatu, sed omittamus comparationem. Haec pro tempore respondimus ad confutacionem. Nunc iudicium permittimus omnibus pijs, an aduersarij recte glorientur se confessionem nostram scripturis vere confutasse.

<sup>17)</sup> illam, Qui vos audit, me audit,] Ed. 3.: illam (Qui vos audit, me audit)

Hase legantur in Piudari Isthmiis ed. Boeckh. Od. VI. vs. 16. 17.

rum aduersus hace quoque oportet Christianam mentem praemunitam esse, ne propter ea uerbum Dei abijciat.

Quanquam autem non delectat nes comparatio, tamen quia adversarij hac criminatione praegravant nos, non sunt dissimulanda ipsorum uicia. Quantum mali est apud aduersarios in sacrilega prophanatione Missarum? quantum turpitudinis habet coelibatus corum? Cultus sanctorum plenus apud cos est mani-festa Idololatria. Nihil ne scandali est in ambitione Pontificum, qui iam annis amplius quadringentis belligerantur cum nostris Imperatoribus, Placrunque in Italia, interdum etiam in ipsa Germania, ubi inter se filium et Patrem, cognatos ac ciues commiserunt. Quod si bellorum istorum causae requirantur ex historijs, nihil inuenietur dignum Pontificibus, dicemus enim moderatissime. Quantum est mali, quod in ordinandis sacerdotibus non deligunt idoneos? quid in mercatu sacerdotiorum? Item in periculosis dispensationibus nihilne est uicij? Sed haec uicia utcunque condonari possent, si tamen conseruassent puram doctrinam in Ecclesijs. Haec uero quomodo contaminata sit impijs opinionibus ac traditionibus, testantur Canonistarum scripta, testantur libri Theologorum, pleni disputacionum pro-phanarum, quae partim sunt inutiles ad pietatem, partim etiam dissident ab Enangelio. Deinde in interpretacione scripturae ludunt et comminiscuntur quidquid libet.

Hace doctrinae confusio praecipuum est scandalum, et maxime perniciosum, de quo praecipue queritur a) Iohannes in Apocalypsi, cum describit Pontificium regnum. Quid cum uentum est

ad Monachorum supersticiones, quae fuerunt infinitae, quantum ibi est perniciosarum offensionum? qualis fuit applicatio meritorum, si cadaueri circumdaretur cucullus? etc. Porro nihilne scandali est, quod hoc tempore manifestam ueritatem Kuangelij opprimere conantur? quod crudeliter occidunt bonos uiros pia docentes, quod prohibent ne rebus cognitis sanentur ambigentes consciențiae, quod Reges hortantur ad crudele latrocinium. Scilicet haec non sunt scandala iudicanda, sed mera κατορθώματα Pontificia. Neque uero libet nobis hic qui quam pro magnitudine rerum exaggerare, ne quis delectari nos ista commemoratione putet, quam extorserunt nobis inuitis scriptores confutacionis. Nam haec causa non ex hominum moribus, aut ex fortuna, sed ex uerbo Dei indicari debet, quod utinam adhiberent in consilium omnes, qui de his controuersijs pronunciant. Iterum autem hie dicendum est, quod saepe iam diximus. Nos maxime cupidi sumus publicae concordiae, pacisque, quam certe Christianos maxime inter se colere decet. Deinde inuiti dissentimus ab optimo Imperatore, quem non solum propter Imperij fastigium, sed etiam propter uirtutes uere heroicas, quibus cognonimus eum praeditum esse ueneramur, sed aduersarij non paciuntur coire concordiam nisi hac lege, ut nos assentiamur condemnantibus manifestam ueritatem Euangelij, et Ecclesiae necessariam. Id facere non possumus. Oportet enim Deo magis obedire, quam hominibus. Quare aduersarij rationem Schismatis reddituri sunt Deo, qui Ecclesias noua et inusitata seuicia dissipant. Neque dubium est, quin hace senicia mutacionem aliquam rebus publicis allatura sit. Hase pro tempore respondimus ad confutacionem, ac iudicium pijs omnibus permittimus, utra pars recte sentiat. Et offerimus nos, nostram sentenciam de singulis locis, Siquid alicubi desiderabitur, copiosius declaraturos esse.]

a) queritur] Ed. 4. male: quaeritur

• 

• 

. • • • 3 / 

|   | · |   |   |   |  | 1 |
|---|---|---|---|---|--|---|
|   |   |   |   |   |  |   |
|   |   |   |   | · |  |   |
|   |   |   |   |   |  |   |
|   |   |   | ۵ |   |  |   |
|   |   |   |   |   |  |   |
|   |   |   |   |   |  |   |
| • |   | • |   |   |  |   |

| · |   | · |   |   |  |
|---|---|---|---|---|--|
|   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |  |
|   |   |   | , |   |  |
|   | · |   |   | · |  |
|   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |  |

| · |  |   |  |  |
|---|--|---|--|--|
|   |  | - |  |  |
|   |  |   |  |  |
|   |  |   |  |  |
|   |  |   |  |  |
|   |  |   |  |  |
|   |  |   |  |  |
|   |  |   |  |  |
|   |  |   |  |  |
|   |  |   |  |  |
|   |  |   |  |  |
|   |  |   |  |  |
|   |  |   |  |  |
|   |  |   |  |  |
|   |  |   |  |  |

.

| · . |  | - |   |
|-----|--|---|---|
|     |  |   |   |
|     |  |   |   |
|     |  |   |   |
|     |  |   |   |
|     |  |   | 1 |
|     |  |   |   |
|     |  |   |   |
|     |  |   |   |
|     |  |   |   |
|     |  |   |   |
|     |  |   |   |
|     |  |   |   |
|     |  |   |   |
|     |  |   |   |
|     |  |   |   |
|     |  |   |   |
|     |  |   |   |
|     |  |   |   |

