

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



CIARORIZ

# Tragische in der Welt und Kunst

Mas

unb

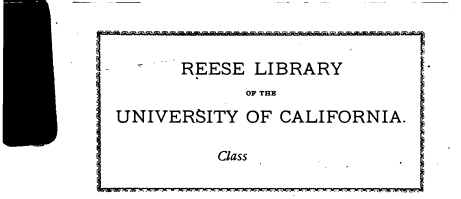
## der Peffimismus

Bon der Tübinger Universität mit dem 1. Preis getrönte Schrift von 21. Bögele



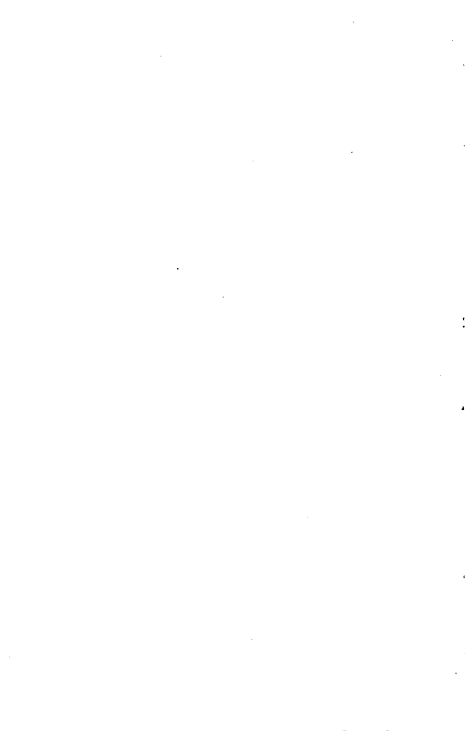
## Otto Hager's Buchhandlung

(Aug. Fr. Prechter's Nachf.)









#### **D**ab

## Tragische in der Welt und Kunst

und

### der Pessimismus

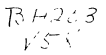
Bon der Tübinger Universität mit dem I. Preis gekrönte Schrift von **Dr. A. Bögele** 





### Otto Hager's Buchhandlung

(Aug. Fr. Prechter's Nachf.) in Stuttgart Calwerstraße 21 und vom Verfasser selbst 1904



<sup>™</sup> <sup>™</sup>SE

Druct ber Buch= und Berlagsdruckerei Dußler u. Maier, Ccunftatt.



Wotto: "Nur in finstren Nächten strahlet Herrlich schön der Sterne Bracht."

#### Pormori.

Vor einigen Jahren wurde von der philosophischen Fakultät in Tübingen das Thema: "Der Begriff des Tragischen soll unter besonderer Rücksicht auf die Lehren Schopenhauers und seiner Nachsolger untersucht werden" als Preisaufgabe gestellt. Dem Unterzeichneten wurde für dicse nunmehr gedruckt vorliegende Schrift unter vier Be= werbern der erste Preis zuerkannt. Der als Preisrichter damals fungierende Aesthetiker Prof. Dr. v. Röstlin wünschte, daß die Arbeit des Unterzeichneten als ein Beitrag zur Aesthetik gedruckt werden möchte.

Der Verfasser ist nun diesem Wunsche, wenn auch etwas spät, nachgekommen. Er hat noch einzelne §§ er= gänzen bezw. vervollkommnen zu müssen geglaubt.

Die Schrift zerfällt in zwei Teile. Der erste behandelt die einschlägigen Lehren der Vertreter des Pessimismus (von Schopenhauer, Bahnsen, Ed. v. Hartmann).

Im zweiten Teil wird der Begriff des Tragischen unter Berücksichtigung bedeutender Alesthetiker und insbesondere unter Anlehnung an die tragischen Meisterwerke aller Zeiten in seinen einzelnen Bestandteilen aufgezeigt und entwickelt. Die letzten §§ des zweiten Teils sühren

Digitized by Google

100004

den Leser in die tiefsten Tiefen und höchsten Höhen der Tragik. Da zeigt sich so recht, daß der Künstler, speziell der tragische Dichter, ein Prophet unvergänglicher Ideen im Werdeprozeß des Staubes ist, daß der Schmerz als solcher nichts Nesthetisches hat, daß die mehr oder weniger schrillen Dissonanzen der Wirklichkeit doch irgendwo und irgendwann einmal in eine Harmonie sich auflösen müssen. An der Hand der vom Dunkel zum Licht schreitenden Kunst konnte einerseits hinabgeleuchtet werden in die Schrecknisse der Natur und in die Wehen und Leiden der Menschheit, andrerseits hingewiesen werden auf jene Macht und Weissheit, Schönheit und Gerechtigkeit, welche da und dort in der Welt sich offenbart, auf die Fülle und Herrlichkeit der im Mikrofosmos wie Makrokosmos niedergelegten Ideen.

Schönthal im Mai 1904.

Dr. Bögele.



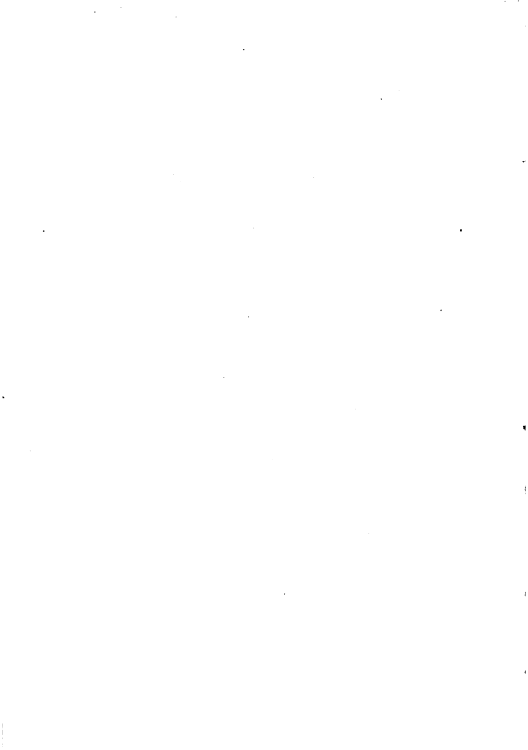
#### I. Ceil.

- • • a

Navstellung und Kvitik

dev auf das Svagische sich beziehenden Behren Schopenhauers und seiner Machfolger.





#### I. Kapitel.

#### . Darstellung und Kritik der einschlägigen Lehren Schopenhauers.

#### § 1.

#### Schopenhauers Ansicht vom Trauerspiel im Leben und in der Kunst.

Die Wiffenschaft hat nach Schopenhauer, dem Philosophen des Beffimismus, bie Aufgabe, die Belt bem Verstande burch Darstellung in Begriffen faßlich zu machen, die Runft hat nach ihm ebenfalls den 3weck der Belterklärung, indem fie bie 3been ber Dinge enthüllt. An ber Welt aber fieht Schopenhauer nur Elend und Jammer. Das Rätjel biefes Weltjammers löft fich ihm mit dem kurzen Schelling'schen Sat: "Wollen ift Ursein". Bille ist in der Gravitation der Himmelskörper wie in der Molekularbewegung des Stäubchens, Wille in dem Machfen und Leben der Pflanze sogut, wie in dem von Tieren und Menschen. Wille ift nach bem Begründer des philosophischen Pessimismus das Alleinige, bem Realität ober Sein zukommt. Bollen aber fei nichts anderes, als Mangel haben, Not leiden. Damit fei im Prinzip schon das durch: gängige Beltelend gegeben. Die Belt sei mit einem Wort ein großes Trauerspiel. "Das Leben jedes einzelnen ist, wenn man es im Ganzen und Allgemeinen übersieht und nur die bedeutsamsten Züge heraushebt", schreibt Schopenhauer in jeinem hauptwert "Welt als Wille und Vorstellung" Band I 4. Aufl. S. 380, "eigentlich immer ein Trauerspiel." Das Schicksal habe aber zum Jammer unseres Daseins auch noch ben Spott fügen gewollt.

Man weiß somit, welche Welterklärung Wissenschaft und Kunst nach bem Philosophen des Pessimismus zu geben haben: daß das Leben im Mikrokosmos wie Makrokosmos, in der Welt im Großen wie im Kleinen ein Trauerspiel sei.

Die einzelnen Rünste gliedert Schopenhauer nach der niedrigeren

ober höheren Stufe ber Willensäußerungen, welche fie barzustellen haben. Die höchste Runst ist bemgemäß biejenige, welche es mit bem organisch bewußten Befen, fpeziell bem Menschen als ber vollkommensten Billens= objektivation zu tun hat. Die 3dee der Menschheit, das wahre Wefen ber Menschen zu enthüllen, ist ber große Borwurf ber Poefie. Mit den mehr objektiven Dichtungsarten Epos und Drama hat die Tragöbie ben allgemeinen Inhalt gemein: Darftellung bebeu= tender Charaktere in bedeutsamen Situationen, an denen sich die Charaktere entfalten 1. Daß es gerade eine bedeutsame Situation fein muffe in ber die Charaktere barzuftellen feien, macht Schopenhauer flar am Bilde bes Baffers 2. Wie nämlich bas Baffer alle feine Eigenschaften überhaupt sein Wesen nicht voll und ganz zeigen könne, wenn es nur im fpiegelglatten See ruhe, fondern erst bann, wenn es bald im Bach fließe, bald im Bafferfall zerftäubend niederfalle, bald im Springbrunnen als Strahl emporstrebe, fo verhalte es fich auch mit bem vielseitigen Besen des Menschen. Erft bann, wenn biejes unter allen Umftänden, namentlich in schwierigen Verhältniffen, Sinderniffen, Rämpfen, Leiden und Gefahren erscheine, tomme es zur vollen Neußerung. Was der Wasserkünftler an der flüssigen Materie leiste, bas leiste 3. B. ber Architekt an ber ftarren Materie und ber epische und bramatische Dichter an ber 3bee ber Menscheit. Die bedeutsame Situation, in welcher bie tragischen Charaktere aufzutreten haben, muß speziell trübe und traurige Färbung haben. Der Dichter ber Tragödie stellt nach Schopenhauer3 bar den namenlosen Schmerz, ben Jammer ber Mensch= heit, den Triumph der Bosheit, die höhnende Herrschaft des Zufalls und den rettungslosen Fall der Gerechten und Unschuldigen. "Es ift ber Biderstreit des Willens mit sich felbst, welcher hier auf ber höchsten Stufe feiner Objektität am vollständigsten entfaltet furchtbar hervortritt."

Bur tieferen Erfaffung des Wesens vom Tragischen untersucht Schopenhauer die Genesis desselben. Er findet drei Quellen, aus denen das Trauerspiel hervorgeht. Das Unglück kann vom Dichter herbeigestührt werden: einmal durch außerordentliche, an die äußersten Grenzen der Möglichkeit streisende Bosheit eines Cha= rakters, sodann durch blindes Schicksal und endlich durch die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Welt als Wille und Vorstellung I (4. Aufl.) S. 296.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> basjelbe S. 297/98.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Welt als 28. u. V. 4. Aufl. I S. 298.

bloße Stellung ber Personen gegen einander. Den letten Fall, ben Schopenhauer ben beiben anberen weit vorzieht, hat man sich näherhin so zu benten: "Charaktere, wie sie in moralischer Hinsicht ge= wöhnlich find, unter Umftanden, wie sie oft eintreten, find fo gegen ein= ander gestellt, daß ihre Lage sie zwingt, sich gegenseitig sehend und wiffend das größte Unheil zu bereiten, ohne baß dabei das Unrecht auf irgend einer Seite allein fei." Sier zeige fich uns das größte Un= glud nicht als eine Ausnahme, nicht als etwas burch feltene Um= ftände ober monftröfe Charaktere Berbeigeführtes, fondern als etwas aus bem Tun und ben Charakteren ber Menschen leicht und von selbst, fast als wesentlich Hervorgehendes, und es rücke eben badurch furchtbar nahe an luns heran. Jene Glück und Leben zerstörenden Mächte erscheinen von der Art, daß auch zu uns ihnen ber Beg jeden Augenblick offen ftehe. Das größte Leiden werde herbeigeführt burch Verflechtungen, beren Wesentliches auch unfer Schicksal annehmen könnte, und burch Handlungen, die auch wir zu begehen jeben Augenblick fähig wären. 3m Anschluß an diese Er= wägungen schreibt Schopenhauerf: "Dann fühlen wir uns schaudernd ichon mitten in ber golle." Als win vollfommenes Meifterwert biefer Art fei "Clavigo" zu nennen. "Hamlet" gehöre auch hierher, wenn man bloß jein Verhältnis zu Laertes und Ophelia betrachte. Auch "Ballenftein" habe biesen Vorzug. "Faust" sei ganz bieser Art, wenn man blos bie Begebenheit mit Greichen und ihrem Bruder als Haupthand= lung ansehe.

Aber mit dem bisher Angeführten ist der tiefste Sinn des Tragischen nach Schopenhauer noch nicht erschöpft. "Der wahre Sinn des Trauerspiels," schreidt er 1, "ist die tiefere Einsicht, daß, was der Held abbüßt, nicht seine Partikularsünden sind, sondern die Erbstünde, d. h. die Schuld des Daseins selbst." Die Urschuld, Erbschuld werde im tragischen Untergang abgebüßt. Die ein= zige Schuld, die Sünde zar' desynv sei das Dasein selbst. Bon ihr soll der tragische Held erlöst werden. Eine andere Schuld anerkennt Schopenhauer nicht, oder kann er wenigstens konse= quenter Weise nicht anerkennen bei seiner Leugnung der Willen sfreiheit und seiner Annahme vom angeborenen und unveränderlichen Charakter<sup>2</sup>. Aber trozdem spricht er von einer ungerechten Welt, von

<sup>1</sup> Welt als W. u. V. I S. 300.

2 Bgl. Schopenhauer "Die beiden Grundprobleme der Ethit".

Digitized by Google

ungerechten und bösen Menschen. Die Forderung einer poetischen Gerechtigkeit beruht nach ihm 1 auf gänzlichem Verkennen des Wesens Dieselbe sei gar nicht vereinbar mit dem Zweck der des Trauerspiels. Runft überhaupt : Der Darstellung und Erklärung ber Welt. Die Welt fei ungerecht, also habe auch bie Runft speziell bie Poesie ungerecht zu fein. Das Postulat jener poetischen Gerechtigkeit fei nur von der judisch-christlichen Weltanschauung an die Runft gestellt Schopenhauer ist nämlich dieses Postulat gleichbedeutend mit worden. ber Vorstellung von ber Vergeltung in einem jenseitigen Leben, welche ins Reich der Träume gehöre. Das Fortleben nach dem Tode erscheint Nur im Nichtsein, im Nirvana ihm als etwas Bitteres. fieht er bie füße Erlösung. Schopenhauer beruft sich für seine Ansicht, daß die poetische Gerechtigkeit ein unberechtigtes Verlangen sei, auf Shakespeare. Er weift hin auf den unverschuldeten Untergang jener herrlichen Frauengestalten: Ophelia, Desbemona und Cordelia. —

Um die tragische nádapous (Reinigung, Läuterung) zu verstehen, muß man nach Schopenhauer die Wirfung des Schönen und Erhabenen auf das Subjekt beiziehen. Der Eindruck bes Schönen ift nach ihm dann vorhanden, wenn die Erkenntnis, Intuition, Contemplation ohne Rampf ben Sieg über ben Willen und sein Interesse erringt. Der Eindruck des Erhabenen gehe aus einem Rampf und Sieg der Erkenntnis über den Willen hervor. Der Eindruck des Tragischen endlich sei bann ein= getreten, wenn bie Ertenntnis gleichfam nach äußerstem Rampf mit dem Billen ben Billen gur Selbftverneinung bewege. "Unfer Gefallen<sup>2</sup> am Trauerspiel gehört nicht dem Gefühl des Schönen, fondern dem des Erhabenen an; ja es ist ber höchste Grad dieses Gefühls; denn wie wir beim Anblick des Erhabenen in der Natur uns vom Interesse des Willens abwenden, um uns rein anschauend zu verhalten, so wenden wir uns bei der tragischen Katastrophe vom Willen zum Leben selbst ab!"

Noch genauer schildert uns Schopenhauer den Vorgang der tragischen Reinigung bezw. Läuterung auf folgende Beise: In diesem Individuum trete der Weltwille gewaltig, in jenem schwächer hervor, hier mehr, dort minder zur Besinnung gebracht und gemildert durch das Licht der Er=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "Belt als Bille und Vorstellung" I S. 299.

<sup>\*</sup> Ebenba 2. Aufl. II. Band S. 433.

kenntnis, bis endlich im einzelnen diese Erkenntnis ge= läutert und gesteigert durch das Leiden selbst den Punkt erreiche, wo die Erscheinung, der Schleier der Maja sie nicht mehr täusche, die Form der Erscheinung, das Prinzip der Individuation von ihr durchschaut werde, der auf diesem beruhende Egoismus eben damit ersterbe, wodurch nunmehr die vorhin so gewaltigen Motive ihre Macht verlieren und statt ihrer die volkommene Erkenntnis des Wesens der Welt als Beruhigungsmittel des Willens wirkend die Resignation herbeisführe, das Aufgeben nicht blos des Lebens, sondern des ganzen Willens zum Leben selbst.

§ 2.

#### Rritik.

Ehe wir bie Lehren Schopenhauers vom Tragischen in der Welt und in der Kunst einzeln tritisieren, schicken wir voraus, daß für die Bahl des Peffimismus oder Optimismus in Wirklichkeit nicht fo fast objektive Gründe als subjektive Bahlverwandtschaften (Gemütsverfassung u. bgl.) ben Ausschlag geben. Aber im allgemeinen wird boch ein gesunder Sinn sich fo wenig für ben metaphnsischen Pessimismus Schopenhauers entscheiden können als ein gesundes Auge dauernd das Dunkel lieben kann. Rein empirisch ange= sehen, mag am Ende auf unfrer Erde die Unlust überwiegen. Aber der Standpunkt ber bloßen Empirie kann für höhere Fragen der Philosophie, Aesthetik und Ethik nicht ausschlaggebend fein. Uebrigens scheiden sich bie heiden Gebiete des Optimismus und Peffimismus nur in abstracto (in der Theorie) von einander so scharf; in concreto (im einzelnen Fall) greifen sie hundertfach ineinander: Licht und Finsternis, Schwarz und Beiß, Leben und Tod, Gut und Bös pflegen in Birklichkeit in allen Schattierungen und Nuancen und nur sclten rein und ungemischt zu Tage zu treten. Daß schon bies Prinzip, auf dem die ganze büstre Beltanschauung Schopenhauers ruht, nemlich ber blinde erkenntnislose Wille, ein einfeitiges, verkehrtes ift, verrät er eigentlich felbst bamit, daß er seine Aesthetit auf die platonischen Ideen aufgebaut hat und in ihr die Erkenntnis, die Intuition ober Contemplation die hauptrolle spielen läßt. Es heißt die Runft herabwürdigen, wenn Schopenhauer ihr ben 3med zuschreibt, bie

Welt zu erklären zumal eine so kraurige wie er sie sich benkt. Die Runst hat nicht einem einseitigen Intellektualismus zu bienen. Wenn sie einen Zweck verfolgt, so ist es der, zu erfreuen, zu ergögen, zu er= heben. Die Runst, von der Schiller sagt, daß sie im Gegensatz zum ernsten Leben heiter sei, hat leider diesen ihren Grundcharakter verloren im System des Pesssienischen. Die tragische Runstgattung, die nach allen besonnenen Aesthetikern nicht ohne Erhebung ist, wird vom Pesssissien einseitig düster aufgesaßt und ihr dann eine übertrieben hohe Bedeut= ung zuerkannt, gleich als ob die Poesse gerade in ihrer höchsten Er= scheinung nichts bessers zu tun hätte als Propaganda zu machen für bie trübe Weltanschauung eines kranken Philosophen.

Das ist ber hauptfehler Schopenhauers, daß er bas Tragische vom bloßen Unglück und Leiden nicht zu unter= fcheiden vermag, daß in feinem System tragifch und traurig iben tische Begriffe sind. Bei ihm leuchtet nicht hervor, baß das Tragifche ins Gebiet des Runftschönen gebort, daß es wohl eine Störung der harmonie ift, aber eine folche, die wieder zur harmonie zurückkehrt oder wenigstens auf eine folche in der Ferne hindeutet. Die Auftration mit bem Bilbe bes Baffers, burch welche Schopenhauer bie Notwendigkeit einer bedeutenden Situation, in ber fich die Charaktere entfalten follen, bartut, ift geschickt gewählt und macht namentlich bie Tiefe des Gehalts ersichtlich, der sich im Tragischen eröffnen kann. Aber Schopenhauer vergißt, daß sich hier nicht bloß die schlimmen und traurigen Gigenschaften bes Baffers fondern auch bie guten und erfreu= lichen zeigen müssen. Aehnlich ist es auch mit der Tragik. Das Tragijche gibt zwar am tiefsten Aufschluß über das Elend ber Welt, über die Schwäche und Bosheit des Menschen, aber es flärt auch auf über die lichte Seite der Belt und läßt einen wohltuenden Blidtun in bie herrlichen Anlagen und Eigenschaften ber Menschen. So gewiß man nach dem Dunkel und der Nacht, bie man zur Abwechslung lieben kann, boch wieder nach dem Lichte sich fehnt, und freudig den goldenen Tag begrüßt, so gewiß muß die Tragobie etwas Verföhnendes haben, wenn es auch teine volle, sondern nur mehr angebeutete Versöhnung ist. Den Lebensernst hat die Tragödie vor der Komödie voraus, aber bas, was die Romödie als ihre foonfte Blute treibt, die reine geiterkeit, tann fich auch noch ju jenem gesellen. Hogel 1 fagt, die Romöbie habe zur Grundlage, womit

1 Segel Mefthetit III G. 559.

bie Tragödie schließen könne: Das in sich versöhnte heitere Gemüt, bie absolute Freiheit des Geistes. Wenn Schopenhauer als Inhalt des Tragischen "den namenlosen Schmerz, den Triumph der Bosheit" usw. angibt, so läßt er außer Ncht, wie oft sich das Edelste und Herrlichste neben dem Häßlichsten und Verkehrtesten sindet, wie die Erhabenheit des Willens, Gemüts und Geistes gerade im Dunkel der Leiden und Drangsale aufs leuchtendste hervortritt, wie im äußeren Elend dem Gerechten ein kostbarer Schatz im eigenen Innern bleibt, wie zulezt nicht selten das Gute doch über das Schlechte siegt, wenn letzteres auch scheindar triumphiert, wie auch aus der schreichsten Ungerechtigkeit wieder Gerechtigkeit aufbämmert.

> "Nur in finftern Nächten ftrahlet Herrlich schön ber Sterne Pracht."

Anzuerkennen ift, bag Schopenhauer wenigstens "ein großes Un= glud" als Inhalt bes Trauerspiels fordert. Wenn er dagegen bie Quelle und Ursache bes Tragischen vorzüglich in der bloßen Stellung ber Perfonen zu einander fieht, so ift das nicht ohne Weiteres zu billigen. Das Tragische wird baburch zu fehr in die Sphäre des Gewöhnlichen und Alltäglichen herabgezogen. Dazu kommt, daß diese Quelle bei bem fcbroffen Monismus, wie er fich burch ben allein realen und schöpferischen Beltwillen ergibt, für Schopenhauer nur die einzige Quelle fein kann, mährend für ben Blick eines gesunden Realisten das Leben und Los eines jeden Menschen wesentlich durch zwei Faktoren bedingt und bestimmt zu werden pflegt: durch einen inneren Faktor (fein eigenes Bollen und handeln) und burch einen äußeren Faktor (Umgebung, Volk, Sitte u. bergl.). Die bloße Stellung der Personen gegen einander ift nach Schopenhauer nichts anderes als die Zerstreuung bes Weltwillens in einzelne verschiedene Willenserscheinungen und bie baburch bedingte Möglichkeit und Notwendigkeit, wie Schopen= hauer meint, eines gegenseitigen Rämpfens und Leidens. Allein wie foll benn ber Wille, ber als Weltprinzip feinem Wefen nach boch nur ein einheitlich Bollendes fein tann, fich felbst bekämpfen können? Gin und berfelbe Bille tann boch nicht zur gleichen Zeit Entgegengesettes wollen.

Darin, daß Schopenhauer das Tragische uns möglichst nahe rückt, ist eine Wahrheit zu erblicken. Dasselbe ist wirklich uns näher, als die meisten ahnen. Es schlummert in eines jeden Menschen Leben und ein kleines Ereignis kann am Ende hinreichen, die ganze

Digitized by Google

ری د دیک

folossale Macht tragischen Ungluds zu entfesseln. Bersonen, bie vielleicht fonft teine besonders hohen Unlagen gezeigt hatten, tonnen, in gewiffe Berhältniffe gezwängt, zu tragischen gelben beranreifen. Aber etwas Außergewöhnliches ist boch immer dabei. Soll nämlich ein kleines Ereignis bie ganze Schwere einer Tragobie heraufbeschwören, fo ist bies nur unter außerordentlichen Umständen möglich. 28obl mag ein Böglein die zerstörende Macht einer Lawine in Szene feben, aber bazu ist die außergewöhnliche Situation eines hohen Berges nötig. Bie im Reich der Natur, so ist es auch in der Tragit des Geistes. Sollen "Charaktere wie sie in moralischer Hinsicht gewöhnlich sind" zu tragischen helben sich emporschwingen, so tann bies nur unter besonderen Ver= hältniffen geschehen. Dieser Fall wird übrigens verhältnismäßig felten In ber Regel werden es in irgend einer Beziehung außergewöhn= sein. liche, irgendwie erhabene Charaktere fein, die zu tragischen gelden sich Clavigo, Hamlet, Ballenstein und Fauft follen aestalten. Beispiele fein für die Genefis des Tragischen aus gewöhnlichen Menschen= verhältnissen. Doch kann man an biesen Tragöbien bezw. 20erken klassi= scher Poesie leicht nachweisen, wie jedesmal irgend etwas Außer= ordentliches mitunterläuft. Bei "Clavigo" liegt das Motiv ber tragifchen Verstoßung feiner Geliebten darin, daß ein befonderer Glückswechsel vorgeht mit dem armen unbekannten Fremdling, indem bieser Archivar des Königs und eine angesehene missenschaftliche Größe Durch diefe zu rasche Mendung des Gluds übermütig gemacht wird. genügte ihm die frühere bescheidene Braut nicht mehr. Bas hamlets tragisches Verhältnis zu Laertes und Ophelia betrifft, fo ift zu betonen, daß hamlet felbst gewiß kein gewöhnlicher Menfc war, sondern ein mit Intelligenz und Gemutstiefe fast überreich aus= gestatteter Geist, sodann, daß sein Benehmen gegen Laertes und Ophelia ju erklären ift nur unter Beraussetzung jener ungewöhnlichen Szene, bie er mit feines Baters Geist gehabt hatte, und ihn alle Geistestraft auf eine einzige Aufgabe tonzentrieren bief. Bei 20 allen ftein ift, sollte nur die Episobe von Max und Thekla von Schopenhauer gemeint fein, zweierlei zu beachten: 1) daß Max und Thekla fast zu abstrakt reine und edle Gestalten für ihre rauhe Rriegsumgebung find, 2) daß ber schwere Rampf zwischen Ehre und Liebe, ben Max zu tämpfen hat, und ber ihn treibt, in der Schlacht den Tod zu suchen, hervorgegangen ist aus einer keineswegs gewöhnlichen Lage ber Dinge. Am andern Fall, wenn je das Stud als Ganzes hier gemeint fein follte,

,

würde das Moment des Außergewöhnlichen auf ber Person Wallensteins allein schon liegen. —

Wenn Schopenhauer bei ber tieferen Ergründung bes Befens des Tragischen auf die 3dee gekommen ift, im tragischen Brozeß die Ab= büßung bes Daseins als der Erbschuld zu erblicken, fo wird bies ber gesunde Menschenverstand niemals billigen. Das Dasein liegt nicht in unserer Hand. Es wäre ungerecht, wenn wir baß abbüßen follten, was wir nicht verschuldet haben. Zubem hat Schopenhauer nicht bewiesen, daß das Dafein an sich eine Schuld, eine Sünde ist. Man kann ja im Tragischen gewiß auch von einer Erbfünde und von einer Erbschuld sprechen, aber man muß sie anders auffassen als der Philosoph des Pessimismus. Man hat Tragöbien wie den "Dedipus" des Sophokles, in dem der Fluch, welcher auf bem Labba titenhaufe ruht, zur Darstellung gelangt, als vortrefflich anzucrkennen. Es liegt immerhin ein tiefer Sinn barin, von einem Unsegen zu reden, der durch die Uebeltat eines Uhnherrn hervorgerufen in feinen Folgen nachwirkt auf ein ganzes Geschlecht. Dazu kommt, daß das unglückliche Los desjenigen, der nicht fo fast wegen eigener Sünde als wegen ber Schuld eines durch Bande bes Blutes mit ihm Verbundenen leidet, erschütternder und rührender mirken tann, als das besjenigen, ber sich burch persönliche Sunde in tragisches Verhängnis gestürzt hat. Jene Auffassung vom Tragischen als einer Abbüßung der Schuld des Daseins ist schon deshalb zu verwerfen, weil badurd) das Tragische zu einem bloßen Vernichtungsprozeß degradiert würdc. Ueberhaupt ist für den tragischen Helden bie Annahme einer Schuld gar nicht nötig. In besonderen Fällen kann der tragische Heros ganz ohne Schuld und ohne Makel in's ichrecklichste Unglud geraten, wie bie großartigste Tragödie, welche sich auf Golgata an Jesu Christi vollzogen hat, bartut. 3m Allgemeinen genügt die Annahme eines Fehlers, eines Makels oder einer kleinen Schwäche. Aristoteles 1 will in feiner grundlegenden Poetik bem tragischen Helben nur einen Fehler, nicht schwere Schuld, nicht Schlechtigkeit ober Lasterhaftigkeit zugeschrieben wissen. In Wirklichkeit und im Leben trägt auch ber Ebelfte und Befte ber Menfchen, ber sittlich hochstehende Charafter burch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aristoteles spricht im XIII. Rapitel seiner Boetit von einer &μαρτία im Gegensatz zu μοχθηρία, κακία, πονηρία.

Q

irgend eine Unvollkommenheit, irgend einen Makel feiner menfclichen Natur Rechnung. Das Vertehrte bei Schopenhauer ift, baß er von "Partifularfünden" nichts miffen mill, daß er bie Billens= freiheit für eitlen Schein erklärt. Auf ber andern Seite behauptet freilich Schopenhauer wieber, bes Menschen Taten feien wirklich gang fein eigen und ihm anzurechnen 1. Will man bie Ronstanz und Ronse= quenz einer Billensrichtung, welche bie muhfam erworbene Frucht vieler Rämpfe ift, nur für eine angeborene Notwendigkeit halten, bann verfennt man ben ganzen psychologischen und ethischen Prozeß, ben ein entschichener Charakter kostet und man nimmt bem Menschen seine fpezifische Burbe. Gerade auch im Intereffe einer gefunden Tragit, bie nicht bloß bas Traurige und Schredliche, sondern auch bas Erhebende und Erfreuliche des Wenschenwesens zu erschließen hat, muß man Gin= fprache erheben gegen die Leugnung ber Billensfreiheit. Säufig befteht die Freude am tragifchen Selben barin, bag wir feine innere Freiheit bewundern, die er trot äußerer Not= und 3mangslage fich bewahrt hat.

Mit der falschen Auffassung der Belt überhaupt sowie bes Befens des Tragischen als Abbüßung bes Daseins und mit ber Leugnung ber Billensfreiheit muß sich notwendig auch cine falfche Ansicht über bie poetische Gerechtigkeit ergeben. Wenn Schopenhauer bie Welt gerecht nennt, weil sie nur ber Ausbruck und Spiegel bes Willens fei, foweit diefer es fo gewollt und weil er es fo gewollt habe2, wenn er von einer vollen Gleichheit bes Berhaltniffes zwifchen menfch= licher Schuld und menschlichem Schicksal rebet und geradezu fcreibt: "Könnte 2 man allen Jammer ber Belt in eine Bagschale legen und alle Schuld ber Belt in bie andere, fo murbe gemiß bie gunge ein= ftehen," fo ist allerdings für ihn eine poetifche Gerechtigkeit ganzlich überflüssig. Aber Schopenhauer fclägt in feiner Inkonsequenz oft genug ben entgegengesetten Ton an und flagt bitter über die Ungerechtigkeit ber Welt, nennt bas Schickfal "grausam" (Parerga und Paralipomena I S. 352), fpricht von ber Ungerechtigkeit als bem allgemein herrichenden Naturgesets (Grundprobleme der Ethik S. 152) nicht nur in ber Tierfondern auch Menschenwelt, spricht von ber Unmöglichkeit ber Annahme

<sup>1</sup> 28. a. 28. u. 28. 4. Aufi. II S. 676/77.

<sup>2</sup> "Welt als W. u. V." I S. 390, S. 415, ferner Schopenh. Parerga und Paralipomena II Band S. 323.

3 "Welt als 28. u. 2." I S. 416.

Digitized by Google

\_\_\_\_\_j

eines Gottes, es fei benn, daß man fich einen benten wollte, beffen "un= erfättliche Rachgier und ftubierte Graufamkeit "1 sich weiben würde "an ter end= und zwecklofen Qual der Befen, welche er mußigerweise in's Dasein gerufen" habe. Man sieht, wie Schopenhauer in Ertremen sich lewegt, bort eine abäquate Gerechtigkeit in der Welt erblickt, die tat= fächlich nicht vorhanden ift und hier wieder eine haarsträubende Unge= rechtigkeit, bie das viele Gute verkennt, das immerhin noch in der Welt Benn aber fellit der Peffimift, ber die Billensfreiheit vorhanden ift. leugnet, sich wendet und breht, um eine Schuld irgendwo zu entbecten, nur damit er die Ungerechtigkeit als eine bloß scheinbare dartue, so zeigt fich in eben diefem Juge jene gesunde Regung bes gerzens, bie ben von teinem Vorurteil Gingenommenen, ber bie Belt boch weniger geordnet und harmonisch findet als er es nach feinem Gerechtigkeitssinn für das Richtige und Bahre halten ta in, treibt, hoffend aus bem Schoß ber Zukunft zu anticipieren, was die augenblickliche Gegenwart noch nicht bietet, die den Dichter treibt, das Mangelnde an der wirklich berrichenden Gerechtigkeit bezw. bie oft im Leben zu Tage tretende grelle Ungerechtigkeit durch eine poetische Gerechtigkeit annähernd zu ergänzen. An ber Verwerfung ber poetischen Gerechtigkeit ist bei Schopenhauer feine faljche Auffassung von der Runst überhaupt mitschuld. Schon Aristoteles bezeichnet als Aufgabe der Runst die Nachahmung (ulungus) ber Birklichkeit nicht im Sinne einer Ropierung, fonbern einer freien ibealisierenden Gestaltung. Nach Schopenhauer hat aber die Runst keinen andern Zweck als bie platte Wirklichkeit photographisch gleichsam zu reprobucieren. Bei Schopenhauer hat es keinen Sinn mehr, in ber Runft von einem Burudgeben auf bie 3been zu fprechen, wenn er boch nur die gemeine Birklichkeit in ihrer traurigen Erscheinung wiedergegeben wissen will. Es gibt nun aber einmal über ber gemeinen Wirklichkeit und ihrem beschränkten Gesichtskreise noch eine böhere ibeale Bahrheit, ein Typifches. Die Birklichkeit wird nicht fo jur poetijchen Gerechtigkeit verklärt, baß fie Lügen gestraft ober als falfc umgestoßen würde; fie foll vielmehr als zurechtbestehender Durch= gangspunkt bestehen bleiben. Um bie poetische Gerechtigkeit als ein Postulat ju ertennen, bebarf es nicht, wie Schopenhauer meint, ber Be= einfluffung burch eine jubisch-chriftliche Beltanschauung, sonbern nur eines ibealen Sinnes und einer echten Runftauffaffung. 2Benn Schopen=

<sup>1</sup> Schopenhauer Parerga u. Paralip. 2. Aufl. II S. 475.

hauer ben schredlichen Untergang jener eblen Frauen Cordelia, Ophelia, Desdemona in Shakespeare's Tragödien als eine Gegeninstanz gegen die poetische Gerechtigkeit ansührt, so verliert dieser Einwand schon deshalb seine Spize, weil man hier sagen kann, daß die poetische Gerechtigkeit nicht so fast die Belohnung des Guten als die Selbstzerstörung des Bösen aufzeige. Wir halten indessen auch in Beziehung auf das Sute einen gemäßigten Eudämonismus in der Weise für ganz am Plaze, daß wir mit Loze<sup>1</sup> ein unvergoltenes Verschwinden des Suten für unmöglich halten.

Aehnlich wie mit bem Urteil über die poetische Gerechtigkeit ift es auch mit ber Ansicht über blie tragische Reinigung, Läuterung xádapois schlimm bei Schopenhauer bestellt. An sich hängen ja voetische Gerechtigkeit und tragische Reinigung enge zufammen. Wer jene verwirft, hat einen Bestandteil diefer genommen. Wer in ber Belt nur nachtseiten und feine Lichtseiten erblickt, wer nur Elend und Jammer in ihr fieht, ber kann auch das Leben nicht mehr für lebenswert halten, feine Erhebung zum Leben münschen und erwarten. fondern nur im Tod und Nichtsein das lette Rettungsmittel feben. Benn Schopenhauer für die Betrachtung des Schönen ein uninteressiertes Wohlgefallen als nolwendige Bedingung vorausjest, den Eindruck des Erhabenen auf einen Rampf und Sieg ber Erkenntnis über ben Billen zurückführt und die Ertötung des Egoismus als eine Frucht bes Tragifchen betrachtet, fo liegt in all dem eine anerkennenswerte Babrheit. Aber Schopenhauer geht zu weit und überschreitet bas Maß ber Wahrheit. Er forbert ein Burudtreten nicht blos ber fclechten und felbstischen Seite bes Willens, fondern auch ber guten und universellen Seite besselben. Er verlangt mit einem Wort das Zurücktreten des ganzen Schopenhauer unterscheidet nicht zwischen fehler= Millens. haftem Egoismus und berechtigter Selbstbehauptung. Er fieht als lette Wirtung des Tragischen an: nicht blos die Abstreif= ung des Egoismus, sondern das Aufgeben der Persönlichkeit, des ganzen Es macht aber ben Einbruck, wenn Schopenhauer auf der Menschen. anderen Seite wieder ichreibt, näher betrachtet fei fein abfolutes Nichts (fein ganz eigentliches nihil negativum) auch nur bentbar2, eigentümliche und lette Tendenz der Tragödie sei bas Bewußtsein anzuregen, baß es für ein anberartiges Wollen auch eine

<sup>1</sup> Lope Mitrotosmos u. Matrotosmos III S. 358.

2 "Welt als Wille und Vorstellung". I. S. 484.

andere Art des Daseins gebe1, und wenn er von einer großen Unsterblichteitslchre2 der Natur spricht, als ob ihm selbst in Zeiten gesunderer Stimmung das völlige Richts als ein schlechter Trost erschienen, ja unerträglich vorgekommen wäre.

Bas ift von ber Weltanschauung Schopenhauers, welche bie Welt als Ganzes wie das Leben des Einzelnen als Trauerspiel bezeichnet, zu halten? Wie die tragische Runft bei den Klassiftern ber alten und neuen Zeit vom Duntel zum Licht ichreitet, fo ift auch in ber Welt im Großen wie im Rleinen trot allem Dunkel und Leid viel Licht und Freude zu konstatieren und trot verschiedenen scheinbar rudläufigen Bewegungen in ber Bölkergeschichte in ber hauptsache boch ein Fortschritt zu erkennen. Rein empirisch angesehen tann ber Berfasser bem Bessimismus einen Teil von Berechtigung nicht Die Belt ift nun einmal, wie fie besteht, nicht vollendet. absvrechen. In ber Natur und Tierwelt herrscht vielfach ein blutiges Raubsystem, und in der Menschenwelt viel Bosheit und Ungerechtigkeit. Der Haushalt sogar ber fittlich religiösen Welt hat etwas vom Charakter ber Abschlagszahlung. Aber der Tieferschauende findet im Mikrokosmos wie Matrokosmos boch viel Beisheit, Gute und Schönheit niebergelegt, und eben biese tiefere Erkenntnis einer in ber Belt mal= tenden Bernunft und Beisheit bewahrt ben gefunden Men= schengeist vor dem Pessimismus. Der Tieferdringende sieht wie ber gottbegnadete Rünftler auch im Brozeg bes Tragifchen irgend= wie eine sittliche 3bee aufdämmern ober zu Geltung kommen. Ebmund Pfleiderer3 hat mit Recht ben Grundirrtum der pef= fimistischen Belttazation berin ertannt, baß sie bie Sittlich= feit als den alle Gebiete beherrschenden Mittelpunkt ver= Es handle fich barum, ob bie felbstische Seite des Menschen fenne. und feiner Triebe Befriedigung finde ober aber die universale, dem Suten und Göttlichen zugewandte. Jebe selbstisch aufgejaßte Luft habe bie Eigenschaft schnell zu verblaffen. Demjenigen, welcher ben Stand= punkt des fittlichen Lebens für den einzig richtigen hält, erscheint das, was andere zu Bessimisten macht, nämlich das Neberwiegen ber empirischen Unluft als eine weise und schließlich wohl=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "Belt als Wille und Vorstellung. II. S. 497.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebenba. II. S. 545.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> "Der moderne Peffimismus", Abhblg. in "Deutsche Zeit- und Streitfragen", Jahrgang IV.

tätige Nachhilfe ber moralischen Beltorbnung für ben 3wed ber Selbstjuchtsertötung, bieje schwerste und boch wichtigste Arbeit, welche allein zu echter Befriedigung führt." Dem Peffimisten, ber nur bie empirische Welt und ihre Unluft im Auge hat, cricheint bie bloße Dialektik und Logik, mit ber ein Glied auf bas andere folgt und alles Schmerzliche in's Nichts fich auflöfen foll, als bas benkbar Bünschenswerteste, obgleich letteres, wie gerade Bahnfen, ber tonsequenteste unter ben Beffimiften, felbft zugibt, nur eine Illufion ift. Demjenigen bagegen, welchem sich bas Weltbild in bem zum Brenn= punkt erhobenen sittlichen Auge spiegelt, bieter sich ein Genuß bar nicht bloß in der Aesthetik, sondern auch in der Ethik, welche da und dort in ber Weltorbnung hervorleuchtet. Das macht Leben und Freude. bağ bie Welt in einem Prozeß bes Werdens begriffen ift, daß fich in ihr aus Riederem Höheres entwickelt, aus scheinbarem Tod wieder frisches Leben ersteht, auf den starren, eifigen Binter ein Frühling und Sommer kommt, bem Dunkel und der Nacht boch wieder Morgenrot und goldner Tag entsteigt, in der ein scheinbaren Unordnung boch nach und nach eine Ordnung sich ankündigt. Mag auch die Geschichte ber Menschheit oft scheinbar stille stehen ober rückwärts gehen, in Bahrheit geht es ihr boch wohl nur wie dem Planeten felbst, auf dem sie wandelt, welcher bem aus weiter Ferne betrachtenden Auge bald als stillstehend bald als rückwärts gehend erscheinen muß, welcher aber in Tat und Wahrheit fich vorwärts bewegt und zwar in ber schönen lebensvollen Form einer Ellipfe.

#### II. Rapitel.

#### Darstellung und Kritik der Lehren Bahnfens vom "Cragischen als Weltgesetz".

#### § 3.

L

ŝ

i

#### Darft ellung ber Lehren Bahnfen's.

Berschiedene große Geister haben im Lat fe bes Lebens mit Schwer= mut und Beltichmerz ju fämpfen gchabt, aber nicht alle waren jo glud= lich und haben sich gefund geschrieben wie Goethe, der im "Leiden bes jungen Werther" diefe Seelenkrankheit beschrieben und fich eben baburch für immer von ihr befreit hatte. Bas Goethe in feinem Scelengemälde des Romans ausgeführt hat: daß der Weltschmerz ins Verberben führt, bas zeigt uns bie Betrachtung bes Beffimismus in feinen letten Ronfequenzen. Urthur Schopenhauer ift ber Begründer des Bessimismus als einer Weltanschauung, aber als konfe= quentester Vertreter des Weltschmerzes tann er nicht gelten. Echopenhauer fpricht bald von der "Ungercchtigkeit als dem allgemein herrschenden Naturgesch in der Tier= und Menschenwelt", bald wieder von der "Abäquatheit des Verhältniffes zwischen menschlicher Schuld und mensch-Einerscits rebet er bavon, daß die Bhilosophie und lichem Schickjal." bie tragische Runft den Menschen badurch vom Elend bes Daseins erlösen, baß sie ihn zur "Willensverneinung, zur Aufgebung des Willens zum Leben" veranlassen, andrerseits lehrt er wieder, daß "ein absolutes Nichts, ein eigentliches nihil negativum" gar "nicht denkbar" sei, doß es "für ein anderartiges Bollen auch eine andre Art bes Dafeins" gebe. Den Beffimismus in feinen letten Ronfequenzen für Beltanschauung und Runstbetrachtung tann man bei Julius Bahnsen, ber diefe in feinem Buch: "Das Tragische als Weltgesetz und ber humor" ausge= sprochen hat, kennen lernen. Wenn Schopenhauer den Mangel der Ge= rechtigkeit in der Welt nachträglich wirder auf sophistische Brife als ein bloges Phänomen erklären will, fo fpricht Bahnfen der Belt und ihrer Einrichtung jegliche Gerechtigkeit ab. Sein Schlagwort lautet: "levissima culpa -- gravissima noxa" - leichtefte Schulb - schwerfte

Strafe! Er fchreibt 1, bie On Ile jedes Tuns tonne ein "Giftborn" werben. "Ift aber bas Besen des Tragischen bies, burch Taten guten Billens in Schuld sich zu verstricken, fo ist hiernach das Tragische in feiner Einfacheit nicht mehr eine Spezialform bes Menschenschicksalls, fondern von uneinges hränkter Allgemeingültigkeit." Das "Tragische" ist ihm "Beltgifes". Bon Freiheit ift natürlich auch bei Bahnfen keine Rede fowenig als bei Schopenhauer : "Beil 2 zu jedem gesagt ift: Du taunft mit allen Sinnen Dir felber nicht entrinnen, muß jeber am eigenen Leibe ausbaden, was die Weltentzweiung eben damit verhängt hat." Wenn bei Schopenhauer bas Tragische in der Welt und Runst nichts anderes und nichts mehr bezrichnet als das Traurige, fo ist das Tragifche bei Bahnfen zum Gräßlichen geworden. "Die Welt und wir mit ihr," schreibt er3, "stellen nichts bar als einen unentwirrbaren Rnäuel von Wibersprüchen unseligster Negativitäl." Wahrhaft Grausen erregende Bilder entwirft er vom Lebin: wir werden "weiter= gepeitscht im ausgangslosen Rreislauf über glühende Rohlen -- im Tretrad ber Trauer in der Rennbahn der Tragik;" bie Erkenntnis werde durch bie Tragik gewonnen, daß tein Naum für die Zehenspißen zum schmerzlosen Hin= tritt übrig bleibe4. Der tragifche Beld fcreite wie ein förper= lofer Beift "bie angewiefene Schwertgaffe entlang, links und rechts um= ftarrt von ben Spiten allerbitterster Horzensqualen" (a. a. D. S. 12). Es fei ein Beltgeset, "wonach gerade die edelsten Absichten zum miferabelften Unheil führen" (S 130). Der Eindruck bes Gräflichen werbe noch gesteigert burch die Ungerechtigkeit und die Unentrinnbarkeit bes Leidens. Bahnsen redet nur von einer "Frate ber tragischen Ge= rechtigkeit", benn handle ber Mensch wie er wolle, im Unrecht fei er immer (S. 51). Das "Urwort aller Tragik" spreche Rüdiger aus:

"Swelches ih nu lâze un das ander began,

so han ich boesliche un vil übel getan:

låz aber ich si beide, mich schendet elliu liet."

Bahnsen erblickt die Luft, in der wir atmen, gleichsam mit allen möglichen Reimen von Pflichtenkollisionen und tragischen Konflikten geschwängert. Das Kennzeichen der echten

4 Ebenda S. 53.

<sup>1 &</sup>quot;Das Tragische als Weltgeset;" S. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bahnjen a. a. O. S. 94.

<sup>8</sup> Ebenda S. 28.

Tragit fei die "Unentrinnbarteit, mit ber fich in unaufhaltsamer Folgen= kette eine Ronsequenz aus ber anderen entspinnt" (S. 67). Das Tragifche als Beltgesets ift ihm das "Gesetz ber Biderspruch aus Biderspruch zeugenden Lebensdialektik" (S. 39). Bie es nach Bahnfen beim Tragifchen ber Welt teine Gerechtigkeit und teine Erhebung gibt, fo tann es nach ihm auch in ber tragischen Runft feine Läuterung, feine Ber= föhnung geben. "Ohne einen gewissen Glauben 1 scheint bie Luft am Tragischen den Meisten noch immer ein unergründliches Rätfel und fie halten an der Forderung eines versöhneuden Schluffes mit derfelben Bähigkeit fest, wie ber Gläubige an bem Boftulat einer jen= feitigen Vergeltung. Das ist die nämliche Halbheit, die im eignen persönlichen Erleben keiner ganz vollen Trauer fähig ift, fondern nur eines interimistischen Bermiffens, wonach man im Wiederschen und Ausgleichung a la Siob umfo höherer Freuden gewärtig fein will." "In ben ausgehöhlten Räumen eines völlig glaubenslofen Gemüts," fährt er fort, "findet allerdings bas Bathos keinen birekten Biderhall: Da fprirgt nur ber Grabeston des herzlofen Bibes mit gespenstigem Echo von Wand zu Wand." Bahnfen fchreibt ferner: "Beil ihnen 2 Das Ber= mögen (den humor gegen das Dafeinsweh in Anwendung zu bringen) fehlt, fo stemmen sich bie ewig trockenen Röpfe mit ihrem bleiernen Ernft wider die Bahrheit dos Pejfimisnus, weil fie fich ohne jene geiftige Federkraft fühlen, welche allerdings dazu gehört, um nicht von ber Wucht bes 2Beb's und ber Erkenntnis desselben geknickt, zergneticht zu werden."

Bahnsen flüchtet sich hinauf in bie höhere Sphäre bes Humors, um nicht von ber Bucht des Wehs gelnickt zu werden. Nach ihm rückt ber Humor<sup>3</sup> diesen nämlichen Willensgehalt in die Intellektuulsphäre und verleiht ihm dabei den spezisischen Charakter der ästhetischen Interesselosigkeit." Doch diese "Interesselosigkeit" ist in Tat und Bahrheit dem vollendeten Pessissischen doch nicht möglich. Der Schmerz kann sich ihm in einer so tollen Welt selbst im Humor nicht verbergen. Der echte Typus des Humors ist ihn der Mephisto= Teufel mit seiner Einheit des illusionzerstörenden Spottes wie der er= barmungslosen Intrigue. Der Humor ist "umso wirksamer, je deutlicher das Medusenhaupt des Pessismus durch die Larve des

<sup>s</sup> Ebenda S. 98.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bahnjen "Das Tragijche als Weltgesch S. 104.

² a. a. D. S. 107.

lachenden Narren durchscheint."<sup>1</sup> Der Humor ist ihm nichts Befferes als ein "lachender Narr", wenn schon er "der slite der Geister"<sup>2</sup> eignet. Ja er wird ihm zum traurigen Tor: "Wer slite der Geister"<sup>2</sup> eignet. Ja er wird ihm zum traurigen Tor: "Wer slich auf sein Herz verläßt, ist ein Tor — wie vollends erst, wer auf fremde Herzen (wie der Humor als "Witz des Gemüts") sein Werk baut oder bei denen gar die nämlichen Bedürfnisse voraussetzt, die er im eigenen spürt.<sup>3</sup> Er begeht nach Bahnsen eine findlich dumme Narrheit. Der Wille wolle, so führt Bahnsen (S. 133) aus, am wenigsten aus der Wel: sich zurückziehen gerade dann, wenn er zur Einsicht ge= lange, wie durch und durch elend sie sei. "So können es ja die Kinder nicht lassen, dahin zu riechen, von wannen keine lieblichen Düste aufsteigen — und immer wieder an dem zu lecken, was sie doch nicht verzehren mögen — lauter echt humoristische Narrheiten." —

§ <del>1</del>.

#### Kritik.

Dadurch, daß Bahnsenliche haar sträuben den Konsequenzen ber pessinistischen Weltanschauung zieht, ist er schon eigent= lich ein Zeuge für die Unbrauchbarkeit eben dieser ge= worden und es ist für den Vernünstigen das Ausspinnen dieser Konse= quenzen gerade so viel wert, als eine positive und dirette Widerlegunz des Pessinismus. Wahrlich eine solche Weltanschauung taugt nichts für die Kunst und nichts für das Leben. Der Weltschmerz sührt in seiner bitteren Konsequenz, wie schon Goethe im "Leiden des jungen Werther" gezeigt hat, zur Verzweislung bezw. zum Selbstuord.

Wenn Schopenhauer das Wesen des Tragischen in die Abbüßung des Daseins als der Ur= und Erbschuld setzt, dann ist allerdings das Tragische, wie Bahnsen richtig weiter solgert, nicht mehr bloß etwas spezisische dem Menschen Begegnendes, sondern es trifft auch Tiere, Bilanzen und alles, was ein Dasein hat und wieder vergeht, dann ist zuletzt jeder Tod, auch der des untedeutendsten Menschen, jedes Verenden eines Tieres, jedes Absallen eines Blattes als eine Abbüßung des Seins tragisch. So ist das, was man sonst allgemein für etwas Außerordentliches, Ungewöhnliches hält, in der pessischen Weltanschauung zum Allergewöhnlichsten

- <sup>2</sup> Ebenda S. 105.
- <sup>o</sup> Obenta (5, 192.)

Digitized by Google

<sup>1</sup> a. a. D. S. 108.

und fast möchten wir fagen Gemeinsten geworben. Wenn das wahrhaft und echt Tragische gerade vom Gräßlichen, Grausigen und Unerträglichen sich unterscheiden foll, fo mird es beim konsequenten Bertreter bes Bessimismus eben bics: benn ber Mensch ift nach ihm wie in eine Zwangsjacke geschnürt und "tann mit allen Sinnen fich felber nicht entrinnen". Wenn Schopenhauer von einem schmerzlosen Nirwana faselt und nicht recht klar macht, daß das Tragische des Bessimisten in Birklichkeit versöhnungsloß fei, fo erklärt Bahnfen als konfequenter Beffimist deutlich und flar, daß es für ihn keine Versöhnung gebe weder in der traurigen Welt noch in der tragischen Kunst. Aber es geht boch nicht an, bas Postulat einer Versöhnung eine "Halbheit" Bas der ticfe herzensbrang vieler ja der meisten von zu nennen. jeher verlangt hat, darf doch eher Geltung und Wahrheit für fich be= anfpruchen, als bas, was einzelnen wenigen mit "berzlofem Wits" ausgestatteten Menschen der Neuzeit Bahrheit dünkt. Wer ichon an der Diffonanz als solcher genug hat und nicht erst ihr Auflösen in einen Aftord abwarten will, der barf doch eher einer Halbheit bezichtigt Ein Mensch, ber tein Gemüt, tein gerz hat, ift in werden. Birklichkeit ein halber Mensch. Soviel erkennt Babnfen richtig: ein Daseinsweh, mie er es annimmt, muß mit seiner Bucht jeden Menschen, ber auch noch ein herz und Gemüt hat, nicht blog niederdrücken, fondern geradezu "fnicken" und "zerquetschen". Das einzige Mittel, um es noch auszuhalten, wäre nach ber Bolksfprache ein sog. Galgenhumor oder wie Bahnsen es felbst nennt, ein "herzlofer Big". Denn ein gesunder und echter humor tann fich in einer folchen Beltanschauung boch nicht entwickeln. Die Romöbie in ihrer Reinheit und echten Seiterkeit ift ausgeschloffen wie die richtige Tragödie mit ihrer wahren Ratharfis b. h. inneren Läuterung und Erhebung. Während das echt Tragische gerade die Teilnahme des Berzens wedt und erregt, bricht nach Bahnsen bas Tragische das herz und nach Schopenhauer nimmt es den Billen zum Leben; anstatt daß es Willen und Gemüt erhebt und reinigt, tötet es beide. Bahnfen wollte dem Traurigen und Gräßlichen entfliehen in die höhere Sphäre des humors und langte zulest bei ber "Narrheit" ober sagen wir richtiger Berzweiflung an.

Ein Tragisches im Sinne Schopenhauers und Babnsens muß aus dem Reiche des Kunstschönen verbannt werden. Man kann die Disharmonie nur bei Wiederauflösung in Harmonie als zulässig crachten. Es wäre bem menschlichen Gemüt geradezu un erträglich, annehmen zu müssen, daß die Dissonanz bleibe und nicht über kurz ober lang in einen schönen Aktordausklingen werde. Das gilt für die Tragik in der Kunstwic in der Welt. Ohne diese frohe Aussicht, daß die Dissonanzen in der Welt doch zuletzt irgendwie in Accorde ausklingen werden, wäre das Tragische ohne Versöhnung. Es wäre entsetzlich, niederdrückend für den nach Licht und Gerechtigkeit sich schnenden Geist wie eine ewige sternenlose Nacht. —

Bas Bahnfens Darstellung des Tragischen als Beltgesches oder ber Tragik in der Weltgeschichte betrifft, so hebt Bahnsen immer nur die eine schlimme Seite der Belt hervor und zwar in übertriebener, überspannter Beise, die gute dagegen verschweigt In Einzelheiten feiner Darstellung streift er freilich zuweilen wirter. lich munde Buntte in ber Welt und Menschheit. Benn er bie Luft, in ber wir atmen, gleichjam mit allen möglichen Keimen von Pflichtenkollisionen und von tragischen Konflikten geschwängert erblickt, fo ift zuzugeben, daß wir fast täglich, wenn wir forgfältig und ftreng auf uns Acht haben, eine Reihe von Pflichtenkollifionen zu löfen Sie begegnen jedem wohl täglich, nur bemerkt fie nicht jeder, haben. fondern nur ber Feinfühlende und mit garter Gemiffenhaftigkeit Ausge-Aber cs ift verfehlt, schon in diesen kleineren alltäglichen statlete. Pflichtentollisionen etwas Tragisches zu sehen. Soll bie Pflichtenkollision tragifch fein, bann muß fie neben ber erfcutternden und rührenden Birfung auch die einer Erhebung und Versöhnung erzeugen. 2Benn Bahnsen das Tragijche wesentlich als Pflichtenkollision auffaßt, so ist zu Semerken, daß eine folche nur einer ber vielen Fälle, welche tragisch ge= nannt werben tönnen, ift.

Benn Bahnsen im Leben des Einzelnen das tragisch findet, daß in ihm Geist und Gemüt, Gedanken und Gesühle, im Hader liegen, daß Sollen und Können nicht mit einander gehen, wenn er ferner im Leben der Bölker bezw. in der Weltgeschichte das als tragisch be= zeichnet, daß Moral und Recht einander gegenüber stehen, daß eine Kollision bestehe zwischen Gerechtigkeit und Billigkeit, daß jeder Fortschritt seinen Weg nehme über Nechtstrümmer, so ist allerdings damit, daß auf die vielen Antinomien und Gegensähe im Mikrokosmos wie Makrokosmos hingewiesen worden ist, eine reiche Ouelle für das Tragische anzegeben, aber man darf die Quelle,

aus der allenfalls das Tragische, wenn gewisse Bedingungen noch hinzutreten, entspringen kann, noch nicht für das Tragische selbst nehmen. Wenn er als weitere Beweise für die Tragik der Weltgeschichte anführt, daß man die Bölker nach der "unsindbaren Wahrheit" 1 suchen sehe, daß die sittlichen Ideen doch nirgends rein aufgehen, wie die Herbartianer ausrechnen, überall einen inkommensurablen Rest lassen, <sup>2</sup> so wäre die Welt, vorausgesett daß der Sachverhalt richtig dargestellt wäre, zunächt nur eine traurige, aber keine tragische.

Allein die ganze Darstellung ber Belt von Bahnfen ift einseitig. Er läßt außer Acht, wie oft Geist und Gemüt, Gedanken und Gefühle harmonisch übereinstimmen, Sollen und Rönnen zusammengehen, wie gerade der Tugendhafte im auten Gewiffen ein besonders fußes Gefühl, einen über alle empiri= schen Freuden gehenden inneren Frieden genießt, wie doch in vielen und wichtigen Fällen Moral und Recht sich freundlich berühren, wie mannigfach Gerechtigkeit und Billigkeit fich fcon ergänzen, wie überhaupt ein Gesetz bes Ausgleichs (ber Compenfation) vielfach im Neich ber Natur wie bes Geiftes herricht. Bir fagen : wenn man das geben und die Belt ohne Borurteil (sine ira et studio) betrachtet, fo findet man neben viel Leiden viel Freuden, neben dunklen auch wieder lichte Seiten. Jede noch jo dunkle Wolke hat auch eine der Sonne zugekehrte Seite. Wenn es auch wahr beziehungsweise Tatsache ist, daß der Fortschritt oft seinen Weg über Rechtstrümmer nimmt, daß neue Rechte zuweilen mit Krieg und Gewalt, mit Blut und Gifen ertauft werden muffen, fo bietet boch ber Gebante, daß das neue Recht besser dem Wohle des Ganzen ent= fpricht, als bas alte, einen lichtvollen Ausblick. Benn nur in Tat und Wahrheit auf dem Gebiete des Rechts ober der Gesetzgebung ein Fortschritt gemacht wird, ber gemachte Fortschritt braucht noch nicht ber endgiltige zu fein. Es will auf bem Gebiete des Rechts ober ber Rultur schon etwas heißen, wenn man nur etwas wieder weitergeschritten Est aliqua prodire tonus. Im Allgemeinen waltet von felbst ist. jenes Gesetz in ber Welt, daß das Gesunde und Kraftvolle, das Beffere und Gediegenere fich dem weniger Gefunden, dem Schwächeren u. f. m. gegenüber zulett boch fiegreich behauptet, wenn es auch einen Rampf fostet und manche Vertreter ber guten Sache als Vortämpfer fallen.

2 Ebenda S. 52,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bahnsen "Das Tragische als Weltgeset;" S. 28.

Man kann in gewiffen Sinne auch von ber Wiffenschaft fagen, daß sie über abgetane Wahrheiten hinwegschreite, daß sie sich immer mehr von Frrtümern und Fllusionen (falschen Hypothesen) reinige und so immer geläuterter und vollkommener zu Tage trete; aber es wäre sehr verkehrt, von einer "unfindbaren Wahrheit" zu reden, anstatt das schöne dialektische Spiel zu bewundern, in dem sich immer mehr das Falsche vom Wahren scheidet. Es wäre sehr falsch zu fagen, die Wissenschaft erreiche kein Ziel, weil sie immer noch Fortschritte macht. Das ist nicht zu bejammern, daß ihr immer wieder neue Rätsel aufstoßen, sich immer wieder neue ungelöste Fragen auf= drängen. Dies zeugt vielmehr nur von dem Reichtum und der Tiefe der in unfrem Weltall niedergelegten Ideen. —

Bir fehen auch im Los und Schickfal bes Peffimismus bie im Großen und Ganzen in der Welt waltende Gerechtigkeit. Ber mit gefliffentlichem Eifer und großem Spür= und Scharffinn nur die dunkle und traurige Seite ber Welt betrachtet und hervorhebt, die andere lichte und erfreuliche Seite aber undankbar mißachtet, wer nur ben niederen Maßstab ber empirischen Luft bez. Unluft und nicht den höheren des sittlichen Wertes bez. Unwertes einnimmt, wer fich absichtlich noch in fein Leid gleichsam fünftlich hineinsteigert und dabei ben läuternden und heiligen= ben Einfluß des Leidens nicht anerkennt, der kann und foll auch keinen Genuß mehr haben an dem, mas andere als mahr, gut und ichon em= pfinden, mas andern ein wahrhaftes Gut, eine Lust und Freude ist. 36m wird bas Schöne zum belügenden Schein1, bas Tragifdje mit feiner Läuterung und Erhebung zum Gräßlichen und Schredlichen, ber humor mit feiner (weltverachtenden) Seiterkeit bald zum ftarren eifigen Sohn, bald zum bitteren Sarkasmus. So gelangt ber Beffimismus vom Regen in die Traufe: aus dem Traurigen und Gräßlichen wollte er ins Reich bes humors entfliehen, aber ber wird ihm zum lachenden Narren, zum traurigen Toren. Es ift nur zu wahr, mas Bahnjen felbst eingesteht, daß nämlich ber Peffimismus "unleugbar burch die Erkenntnis des Glends der Belt dies Elend felber intensiv wie crtcnsiv" vermehrc. 2

Selbst die Kunst, welche sonft eine treue Begleiterin und Freundin der Menschheit in allem Jammer und Schmutz des Lebens ist, muß in den Händen und Augen des Pesssischen ihre tröstende und erhebende Kraft verlieren.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bahnjen a. a. O. S. 6. Der Wille belüge sich im Schönen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebenda S. 108.

#### III. Rapitel.

Darstellung und Kritik der auf den Begriff des Cragischen sich beziehenden Lehren E. v. Hartmann's.

#### § 5.

#### Das Rührende und Erschütternde in der Tragödie nach Ed. v. Hartmann.

Der bekannte Philosoph des Undewußten, Ed. v. Hartmann, welcher philosophische Prodleme in seiner Art gewandt darzustellen weiß, hat auch interessante Beiträge zur Acsthetik, namentlich zur Acsthetik des Dramas geliefert. In seiner Abhandlung: "Ist der Pesssimus trost= los?" hat er zu erläutern gesucht, daß seine Weltanschauung einen wahrhaften Trost gewähre, aber dem Grunde und Wesen nach bleibt die Welt auch nach Ed. v. Hartmann eine "im Dunkeln wandelnde", wir würden sagen: eine traurige. Für seine dunkte Weltanschauung sucht er nun in der Kunst Licht und Trost. Die Kunst, schreibt verliehener Trost" aufzusassen. Er spricht von einem "Priestertum im Tempel der Kunst",<sup>2</sup> das den Zwech habe, "die Menscheit zu erheben und zu ver= edeln." Besonders sucht er diesen Trost in der tragischen Kunst. ----

Bur befferen Ucbersicht möge ber Gedankengang, den Ed. v. Hart= mann in seiner Darlegung und Lösung des Problems des Tragischen versolgt, zum Voraus kurz skizziert werden. Er sucht nachzuweisen, wie Mitleid und Erschütterung notwendig zusammengehören, um eine tragische Birkung zu erzielen. Zu diesem Zwecke faßt er zunächst das Nührende allein sür sich ins Auge und betrachtet die einzelnen schlimmen Auswüchse, zu denen das Rührende in seiner Einseitigkeit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "Befammelte Studien und Auffäße" von Ed. v. Hartmann. S. 600.

<sup>\*</sup> Ebenda S. 185.

führen kann. Hernach zeigt er in analoger Weise, wie auch bas Grschütternde cin eigenes Gebiet für sich habe, aber ohne das begleitende Moment des Nührenden in verschiedene Arten von Gräßlichem ausarte, welche künstlerisch nicht verwertbar seien. Darauschin wird das psychologische Wessen des Mitleids und der Erschütterung näher untersucht namentlich in Bezug darauf, ob in ihnen schon jene Lust liegen könne, welche durch das Tragische erfahrungsgemäß erzeugt werde. Da davon keine Spur entbeckt wird, sondern im Gegenteil in jenen beiden Affekten nur überwiegende Unlust und höchstens noch eine egoistische Lust nach Ed. v. Hartmann sich zeigen foll, so werden jene beiden Affekten nur als Mittel betrachtet, und es wird ber letzte Zweck und der eigentliche Kunstgenuß des Tragischen in einer "transcendenten Verschung" gesucht.

Zunächst behandelt E. v. H. **das Rührende** und setzt die Kriterien und Bedingungen auseinander, unter welchen dasselbe in der Kunst zu= lässig fei.

Als allgemeine Regel für Verwendung des Rührenden wird ber Schelling'iche Cat aufgestellt, baß bas Gefühl herrlich fei, wenn es im Grunde bleibe, fei es nun in der Birklichkeit ober in ber Lyrif ober im Drama. Bon biefer Regel aber werde bann abgewichen, wenn der Ausbruch des Gefühls genügend ftart motiviert sei. Werbe so durch eine genügend starke Veranlassung ber Herzensergießung Luft gemacht, bann fei die Wirkung nicht nur rührend, fondern zugleich erhebend, fei es nun eine Berzensergießung freudiger oder schmerzlicher Art; die lettere gebe speziell die tragische Birkung ab. Unter genügend ftarker Motivierung versteht E. v. S., wie aus feinen späteren Auseinanderschungen hervorgeht, hohe be= beutende und ftarte Rouflitte, überhaupt ein erschüttern= bes Ercignis. Er tabelt ben Mißbrauch des Rührenden vorzugsweife auf 3 Gebieten: im Rührftüct, im jogenannten Ber= föhungsichauspicl und ganz befonders in Novellen und Nomanen. Das Rührftück vermeide alle tiefer gehenden Konflikte und fei bis zum Edcl verschwenderisch mit Gefühlen. Hiebei weist E. v. H. mit Recht hin auf das Klippenreiche des bürgerlichen Traucripicls, das leicht zum Rührflück werde wegen der Unbe= beutendheit ber Konflikte. Er fügt aber mit Recht bei, daß wenn ber Dichter einen Stoff "mit wahrhaft hohen und ftarten Ronflitten" in ber bürgerlichen Sphäre finde, ein folches Trauerspiel teinem andern nachftehe.

Das sogenannte Versöhnungsschauspiel müsse die Effekte des Rührenden am allermeisten ausbeuten, wofern es nicht in ein dem dramatischen ferne liegendes Gebiet wie das politische übergreife oder mit der Intrigue und dem darauf beruhenden Verstandesinteresse sich begnügen wolle. Ed. v. Hartmann will sagen, daß dem "Ver= söhnungsschauspiel" nichts wahrhaft Erschütterndes zu Grunde liege.

Bei dem in Romanen und Novellen neuerdings Mobe gewordenen Traurigen beklagt er den Mangel jeder Versöhnung, jeder Lösung des Ronflitts, jedes fünstlerischen Abschlusses. Dabei wirft er ein helles Licht auf den wahren 3weck der Runft über= hauvt sowie auf das Wesen des Tragischen im Gegensatzum Traurigen. Die clegische Stimmung, die durch jenes Rührende in Novellen und Nomanen hervorgerufen werde, fei, wenn fie auch nicht ohne alle Süßigkeit ber Empfindung fci, boch ein ichlechter Erfat für ben echt fünstlerischen Abschluß einer Löfung bes Ron= flikts. Es sei zwar fehr erklärlich, wenn der Dichter in einer Beit, wo ber Peffimismus mit Macht um fich greife, für feine eigene welt= schmerzliche Stimmung Propaganda in weiteren Kreisen zu machen suche, aber cs fei barum nicht weniger unfünstlerisch. "Die Runst foll 1 niemals cinem fremden Zwecke dienfibar gemacht werden, fondern nur ihre eigenen fpezifischen Aufgaben erfüllen. Diese aber werben vertannt, wenn ber Totaleindruck eines Runftwerks ein trüber, trauriger, verstimmender, bebrückender, beängstigender ift. Die Runft foll uns nicht nicder= schlagen sondern erheben, nicht unfere Sklaverei unter den zermalmenden Geseten der Erscheinungswelt uns einschärfen, sondern uns geistig befreien." Das Traurige, fährt E. v. H. fort, bezeichne "bie tiefste und traurigste Depression bes Gemuts", das Tragische die "groß= artigste und fühnste Erhebung besjelben".2 So erweife fich bas Tra= gische als "ber schärffte Gegensatz bes Traurigen." Dieje Unsicht über das Befen des Tragischen sowie über den Zweck der Runst ist voll und ganz richtig; sie klingt auch als Theorie E. v. Hart= mann's ichon und mahr; aber ob fic fich im Suftem eines Peffimiften praktijch haltbar erweisen wird, ist eine andere Frage.

Wenn v. Hartmann die genügend ftarke Molivierung des Rührenden in starken Konflikten und in wahrhaft Erschütterndem sieht, so möchten wir noch beisügen, daß wir einen Ausbruch des Gesühls und eine Er=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cb. v. hartmann "Gejammelte Studien und Aufjäte". S. 280 unten.

² Ebenda. S. 281.

regung besselben in feiner Tiefe nicht blos bann für gestattet und berechligt halten, wenn Konflikte und erschütternde Ereignisse von großer Intensität, von einem hohen Stärkegrad vorliegen, sondern vorzugsweise auch bann, wenn eben diese mit einem erhabenen und ethischen Gehalt gefüllt sind. Wenn übrigens E. v. H. in seiner Abhandlung über "ältere und moderne Tragödienstoffe", "krankhaste Empfindsamkeit" un' eckelhastes Schöntun mit dem Niedrigen und Gemeinen" als Erwerbungen des modernen Gefühlslebens von sehr zweiselhastem Werte bezeichnet und Stoffe wie wenn ein Mädchen mit ihrem Liebhaber zu tief ins Wasser gegangen ist und von ihm im Stiche gelassen wird, sowie Verehelichungshindernisse standesrücksichten als unpassen Etoffe rügt, so deutet er damit selbstan, wie notwendig ein ethisch bedeutsamer und überhaupt crhabener Inhalt für eine tragische Birkung ist.

Nuf ber zweiten via negationis, welche Ed. v. Hartmann wandelt, um den Tragischen näher zu kommen, leitet ihn wic auf dem ersten Weg ein in der Hauptsache sicherer und scharfer Blick, der manches Be denkliche und Schadhafte ausspürt und aus der Tragik entfernt. Er eliminiert der Neihe nach 4 Arten des Gräßlichen: 1) das der Sitte der Zeit nicht mehr Entsprechende, 2) das, was geeignet ist, die Wollust der Grausankeit zu reizen, 3) das Grausige, Schaurige, geheimnisvoll Schreckliche, und endlich 4) all das Gräßliche, welches nicht innerlich genug sei, um zu rühren.

Als Beispiele der zu eliminierenden I Art nennt er das Sehen= lassen der Folterinstrumente in der Bernsteinhere (Laube), Königs Dedipus Selbstblendung, Gloster's Blendung im "Lear", selbst die Scene im König Johann, wo Prinz Arthur nur geblendet werden soll. In der Hauptsache trifft E. v. H. das Richtige, aber wie die angeführten Beispiele zeigen, dürfte er doch etwas zu feinfühlig in diesem Punkte seines Jakob Myrer und Lohenstein sich sindet, in der modernen Zeit nur Abstoß und Eckel erregen. 1 Der heutige Dramatiker und Tragiker wird ichon etwas

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zimmermann (Nobert) führt kin seiner Abhandlung über das Tragische und die Tragödie" ein solches Beispiel an: In der Verschwörung der Epicharis wird einer getöpft, einem die Zunge ausgerissen, zweien die Aber durchgeschnitten, die Heldin selbst gefoltert.



sparsamer sein müssen mit Darstellungen des Mordens und Blutvergießens als es Shakespeare und Schiller in einzelnen Stücken war, weil mit der fortschreitenden Kultur wenigstens bei der besseren Klasse der Menschen Sitte, Gefühl und Geschmack verfeinert werden. Aber da legt sich frei= lich der Gedanke nahe, daß mit dieser zu nehmen den Verfeiner ung die Existenz von Tragödien überhaupt bedroht werden könnte. H. selbst bemerkt, es sei für den heutigen Dichter eine Hauptschwierigkeit, die Leute, die notwendig umkommen müssen, auf schickliche Weise aus der Welt zu bringen. Allein so viel steht fest, daß, wenn die Tragödie nicht zum Rührstück oder sogen. Verschnungsschauspiel werden soll, es in ihr nicht besonders zimpferlich, zart und fein hergehen darf. Wer eine Tragödie sehen will, muß sich auf Hartes, ja Furchtbares und Schreck= liches gefaßt machen.

Benn E. v. H. die II. Art des Gräßlichen aus der Kunst verpönt wissen will, weil diese keinen Falls den moralisch höchst verwerflichen und gefährlichen Trieb der wollüstigen Grausamkeit anregen und kizeln dürfe, wenn er einen brennenden Scheiterhaufen und möglichst natürlichen Schwindsuchtstod als ganz hübsche Ansänge dazu bezeichnet und vor einem noch schlimmeren geistigen Raffinement warnt, so muß man ihm in all dem voll und ganz bei= stimmen. Man kann sich freuen, hier in E. v. H. einen Anwalt für Reinerhaltung der Kunst von moralischen Flecken und Schäden zu finder.

Bas E. v. Hartmann über die britte zu eliminicrende Art des Gräßlichen aussagt, kann uns nicht befriedigen, obgleich wir auch hier ihm einen Kern von Wahrheit zugestehen müssen. Er wünscht näm= lich eine radikale Aufräumung mit dem Grausigen und Schaurigen, mit den Geistern und Gespenstern, mit Heren und Robolden. Derartige krankhafte subjektive Erscheinungen würden für unser rationalistisches Gesühl nicht mehr passen. — Allein wir halten es hier mit Less in großen Verlust für die Poesie beklagen, wenn diese Quelle des Schredlichen und Pathetischen ganz ver= trocknen würde, und welcher es für einen Triumph des Künstlergenics hält, auch dasjenige, was unstrer kalten Vernunst sehr spoesie kalt, auch dasjenige, was unstrer kalten Vernunst jehr spottisch vor= tomme, unstrer Einbildung sehr fürchterlich zu machen, und welcher vom größen Haufen aussagt, er benke bald so bald anders, höre beim hellen

1 Seffings Werte Donaueschingen 1822 V. Band S. 72 ff.

.



Tage mit Vergnügen über die Sespenster spotten und bei dunkter Nacht mit Grausen davon erzählen. Kein Mensch wird den großen Dramatiker Shakespeare deswegen tadeln wollen, weil er beispielsweise die großartige Geister=Scene in seinem "Hamlet" geschaffen hat. Freilich dies Zu= geständnis ist E. v. H. zu machen, daß auf diesem Sebiete zu einer weisen und heilsamen Sparsamkeit nicht genugsam geraten werden nuß. Wer wollte es aber auf der anderen Seite in der tragischen Kunst, in welcher das ganze schwarze unheilschwangere Reich sichtbarer und unsichtbarer Mächte sich entschieln darf, dem Dichter verargen, wenn er auch diejenigen finsteren Mächte, die doch nicht blos ein Nebel= und Dunstgebilde sind, sondern von deren tatkräftigen Versichungen wohl jede Menschenbrust schwars erfahren hat, poetisch verkörpert.

In einer vierten Klasse von Gräflichem, welches durchaus keine tragische Wirkung erzielen könne, faßt G. v. hartmann all dasjenige zusammen, welches nicht innerlich genug sei, um zu rühren. Er versteht barunter all das rein äußerlich und plöglich uns entgegen= trctende Gräßliche, bei welchem bas Intereffe für bie leidenden Bersonen und ein klarer Einblick in die urfächliche Entstehung und Motivierung ihrer Leiden uns fehle. Die Deutung feines Bortes "innerlich", daß es nicht barauf ankomme, wie groß das Maß der Leiden sci, sondern barauf, wie ftart unfer Smpfinden in Mitschwingung verscht werde, ent= hält einen richtigen Kern, ist aber doch zu subjektiver Art. Auch bei einer chirurgischen Operation kann unfre Empfindung stark mit dem Rranken und dessen Schmerzen in Mitschwingung geraten, ohne daß jene tragisch zu nennen wäre. Es komint vorzugsweise barauf an, daß bas tragische Leiden ein geistiges und kein stoffliches, körperliches sei, oder daß wenigstens mit dem körperlichen Leiben, das bei einem tragischen helden keineswegs auszuschließen ist, sich ein höherer geistiger Gehalt perbinde.

Nachdem die doppelte via negationis, durch welche Ed. v. Hartmann das Rührende ohne genügend starke Molivierung durch das Erschütternde einerseits und das Erschütternde ohne das begleitende Moment des Rührenden andrerseits ausgeschieden hat, uns zu der positiven Sinsicht geführt hat, daß Mitleid und Erschütterung zusammen ge= hören, wird das psychologische Wesen dieser beiden Affekte von E. v. H. untersucht bez. analysiert, wobei aber nicht wenig auszusetzen sein wird.

Digitized by Google

Der hauptfehler bei feiner Ergründung des Befens des Mitleibs ift ber, daß er jeglichen guten, reinen und edlen Kern in ihm verkennt. Neben überwiegender Unlust fieht er in ihm nur noch eine egoistische Luft, die aus bem Contrast zwischen bem Buftand bes Bemitleideten und dem des Bemitleidenden entspringe, wodurch letterer zum Bewußtfein feiner eigenen Schmerzfreiheit gelange. Es ist aber verkehrt, nur den Contrast ins Auge zu fassen, statt viel= mehr bie geistige Verbindung, das ideale Band ber Sym= pathie, welches den Leidenden und den Mitleidenden umschlingt. Negativ steckt in dem Wörtlein "Mit" bei Mitleid eine ethische Entfelbstung, ein Abwerfen des Egoismus, positiv eine Nächstenliebe, eine Bereicherung des Bergens. Schiller 1 hat recht, wenn er guruchweift, was Lufretius behauptet, daß nämlich die Lust des Mitleids aus einer Bergleichung ber eigenen Sicherheit mit ber fremden Gefahr ftamme. Mojes Mendelsjohn 2 hat den Kern der Liebe im Milleid erkannt, wenn er fcreibt: "Das Milleid ift eine vermischte Empfindung, die aus der Liebe zu einem Begenstande und aus der Unluft über deffen Unglückt zusammengesetst ist". Ebenso ist Schopenhauer entschieden tiefer gegangen in der Auffassung des Mitleids als E. v. S. Er hat den sittlichen Kern ber Menschenliche, der im Mitleid liegt, nur zu hoch geschätzt, indem er glaubte, feine gange Moral barauf gründen zu können 3. Man follte übrigens meinen, E. v. H. felbst hätte die Sympathie nichr betonen follen als ben Contraft, ber zwijchen Leidenden und Mitleidenden besteht ; verlangt er boch sclbst in feiner Abhandlung, "Bur Nesthetik bes Dramas"4 vom Belden bes Dramas, daß die sympatischen Seiten die antipathischen überwiegen follen, fo daß eine positive Teilnahme für denfelben möglich bleibe. Hätte E. v. g. bas wahre Wefen bes Mitleibs erfaßt, bann müßte er nicht eine so künstliche Bendung gebrauchen, um das Mitleid nicht für ganz wertlos oder gar schädlich erklären zu muffen: er erblickt nämlich nur im Ueberwiegen der Unluft beim Mitleid ein Mittel zur Zurückdrängung des Egoismus.

Wenn nun E. v. H. von seiner Untersuchung des psychologischen Wessens des Mitleids ben Schluß zieht: was am Mitleid Luft sei, dürfe

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Schillers W.rfe IV. Band Stuttg. 1877 "Ueber die tragijche Kunft" S. 527.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Philosophische Schriften II. Teil S. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Arthur Schopenhauer: "Die beiden Grundprobleme der Ethik", Frankfurt a. M. 1841, S. 212 ff.

<sup>4 &</sup>quot;Gesammelte Studien und Auffätze" S 259.

nimmermehr Kunstziel sein, was aber baran Schmerz sei, erst recht nicht, so ist der zweite Teil dieses Schlasses zuzugeben, nicht aber der erste. Denn die Lust im Mitleid hat sich uns als eine unegoistische, edle, reine entpuppt.

Bei ber Untersuchung des zweiten Elements wählt zunächst E. v. Hartmann aus einer Reihe von verschiedenen Ausbrücken den paffenbsten für basselbe aus. Schrecten bezeichne eine überraschende Plöglichkeit des Eingriffs in unfern psychischen Organismus, welche für gewöhnlich nicht beabsichtigt fein könne. Das Entfeten und das Gräßliche bezeichnen im allgemeinen einen zu hohen Grad. Der Be= griff Erschütterung sei zu weit. So bleibe nur noch das Furcht= bare als adäquateste Bezeichnung übrig, indem dasjenige, was geeignet fei, Furcht zu erwecken, meistens auch noch andere Empfindungen hervorrufe, so daß also objektiv das Furchtbare 1 weit mehr besage als subjektiv die Furcht. 2Bir legen auf diese Distinktion keinen großen Wert, zumal da das Furchtbare in einer Tragödie sich zuweilen bis zum Entsetzlichen steigern tann. Aristoteles selbst weist darauf hin, daß fich das poßeizdal (Das Sichfürchten) manchmal zum peirreiv (Erschauern, Entfegen) verschärfe. Die weitere Albandlung 5. v. Sartmann's besteht in einer Polemik gegen die Interpretation Lessings von bem Aristotelischen obbos. Lessing befinde sich sehr im Srrtum sowohl was die Unabhängigkeit der Furcht vom Mitleid als auch die Fähigkeit der Furcht betreffe als Ziel des künftlerischen Eindrucks zu Denn diefe egoistische Furcht könne noch weit weniger ästhetische dienen. Absicht fein, als die früher erwähnte egoistische Lust, da Furcht an und für sich eine unangenehme Empfindung sei. In Betreff des ersteren Tadels an Lessing mag zugegeben werden, daß in seiner Darstellung Mitleid und Furcht zu fehr als Korrelatbegriffe erscheinen, und die relative Unabhängigkeit beider Gebiete nicht hervortritt. Aber ber zweite Tadel, daß Leising unter ben Aristotelischen popos eine egoistische Furcht verstehe und in ihr ein Runstziel erblicke, trifft Leffing spricht nämlich nur von einer Furcht für uns nicht zu. Diese Furcht darf aber noch lange nicht als eine egoistische selbst. im verwerflichen Sinne erklärt werben. Sollte man es bem Menschen, welchem durch die Tragöbie die Augen geöffnet werden, wie oft bem größten Glücke das Verderben rasch sich nahen und auch den Tugend=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ob wir bas Erschütternbe ober "bas Furchtbare" sagen, daran liegt wenig.

haften eine Schwäche zu Fall bringen könne u. s. w., als schlimmen Egoismus auslegen dürfen, wenn er nun weifer und vorsichtiger ge= worden, sein Selbstvertrauen in etwas abschwächt? Sollte eine solche Furcht, die gerade aus größerer Lebenserfahrung und einem tieferen Blick in das eigene Befen mit feiner Schwäche und Sinfälligkeit ftammt. eine Gabe fein, an der die reine edle Runft fich schämen mußte? Lesjing gegenüber, ber einen sittlich läuternden und erziehenden Ginfluß ber Runft annimmt, ist es nicht angebracht, wenn E. v. S. barauf aufmerkjam machen zu müssen meint, daß die Runst uns zeitweilig von der Eng= herzigkeit des Egoismus erlöfen folle. Dieje Furcht für uns felbst, wie fie Lessing im Auge bat, kann wohl Runstziel sein; aber sie wird nicht lettes Runstziel sein dürfen. Es ift deshalb verfehlt, wenn E. v. H. diefer Furcht für uns felbst ausweichen zu follen glaubt und die Furcht ganz allgemein jo zu deuten sucht: die Erschütterung vor dem Furcht= baren dehne das 3ch gleichsam ins Absolute aus ober was dasselbe sei, laffe die Besonderheit biefes leidenden Individuums ebensofehr vergeffen wie das eigene 3ch. "Man merkt die Absicht und man wird verstimmt", rufen wir dem Bhilosophen zu, der seinen pessimistischen Standpunkt auch in der Runft nicht verleugnen tann. Man merkt, wie das Furcht= bare gleichjam mit dem Absoluten identifiziert werden will, wie das Leid als ein allgemeines bem einzelnen sein privates Leid vergeffen machen foll.

Ed. v. Hartmann schließt nun diese Untersuchung zunächst damit ab, daß er diese zwei unangenehmen Empfindungen der Furcht und des Mitleids nur als Mittel betrachtet und den letzten Zweck der tragischen Kunst, der nach ihm nicht nur die in den Mitteln gesetzte Unlust ver= güten, sondern noch einen erheblichen Ueberschuß an Lust als ästhetischen Reingewinn verschaffen soll, in etwas ganz anderem sucht. Wir dagegen haben schon in jenen zwei Elementen Mitleid und Furcht einen brauch= baren angenehmen Kern gefunden, an den sich die tragtische Berschnung anschließen kann.

Damit sind wir zum letzten und wichtigsten Teil der Hartmann'= schen Abhandlung über das Problem des Tragischen gelangt, welcher von der Wirkung und Versöhnung der Tragödie handelt.

.... St. and a second sector a ... fitter indian the marker of 6 Digitized by Google

Kritische Beleuchtung der Ansicht Ed. v. Hartmanns über den tragischen Kunstgenuß bezw. über Wirkung und letten Zweck der Tragödie.

Zuerst weist Cb. v. Hartmann brei Versuche, die tragische Erhebung, Versöhnung, Reinigung (xádapois) als eine immanente zu erklären, als falich zurück. Den Versuch, sie als eine sittliche Läuterung auf= zufaffen, fertigt er furz damit ab, daß fie eben ein ethischer und tein äfthetischer Zweck, und daß bei der Bitterkeit aller moralischen Arzneien der Genuß uncrklärlich wäre. Was letteren Punkt betrifft, so wäre, wenn man bas Bild einer Arznei hier anwenden will, die sittliche Läuterung als Wirkung ober Folge einer Arznei aber nicht als Arznei felbst anzusehen und demgemäß das Prädikat "bitter" nur letterer, nicht ersterer zuzuschreiben. Die sittliche Läuterung tann ganz gut als etwas Angenehmes, Suges gebacht und empfunden werden. Richt bloß die Ausübung der positiven Sittlichkeit, wie E. v. g. meint, gewährt wahre Freude, sondern schon der Anblick edler moralischer handlungen wirkt erfreuend auf uns. Schon ein einziger ichöner Lebens= grundsat: "Richt mitzuhaffen bin ich da, nein! mitzulieben!" wie er von ber tragischen heldin Antigone ausgesprochen und durch die Tat be= fräftigt wurde, entzuckt jedes Menschenherz. Der andre Einwand gegen bie Annahme einer sittlichen Läuterung, daß das äfthetische Moment als solches vernichtet würde, wenn ein sittliches an feine Stelle träte, hätte nur bann Geltung, wenn man ausschließlich eine fittliche Läuterung annehmen wollte. Allein man kann eine moralische Ratharsis neben einer vorwiegend äfthetischen ganz wohl für möglich halten."

Die zweite Erklärung ber tragischen Ratharsis, welche E. v. H. ab= lehnt, ist die psychygienische oder religios=mysteriose. Der hohe unmittelbare Genuß des Tragischen, meint E. v. H., habe nichts mit vernünftiger Ueberlegung aus Klugheitsrücksichten zu tun und "als bloße Klugheits= oder Zweckmäßigkeitsrücksicht" erscheine die seelen= diätetische oder psychygienische Wirkung offenbar. Allein es ist nicht wahr, daß man sich die psychygienische Wirkung notwendig als eine bloße Klugheits= oder Zweckmäßigkeitsrücksicht, d. h. als eine beabsichtigte benten muß. Es ist vielmehr denkbar, daß sie eine Frucht der tragischen Kunst uns von selbst in den Schoß falle. Ferner meint E. v. H., baraus, baß etwas ber Gesundheit meiner Seele zuträglich fei, folge nicht im Geringsten, daß es mir angenehm sei; er will sagen, daß durch eine seelendiätetische Wirfung der hohe tragische Genuß sich nicht erklären bezw. verstehen ließe. Wir sagen: nicht das, was meiner Seele zuträglich ist, muß ihr notwendig auch angenehm erscheinen; aber, das, was ihr angenehm ist, fördert in der Regel auch ihre Ge= sundheit. Ist überhaupt "der hohe unmittelbare Genuß," den eine Tragödie bietet, nicht besser begreiflich, wenn man ihn nicht als einen einseitigen sondern als einen mehrseitigen saßt, der also nicht etwa bloß rein ästhetischer sondern zugleich auch morali= scher und psychygienischer Art wäre? —

Am ausführlichsten polemisiert E. v. hartmann gegen bie dritte Erfärungsweise, welche die tragische Berjöhnung im Walten einer göttlichen Gerechtigkeit erblickt. Die Frage, ob es eine allwaltende Gerechtigkeit gibt oder nicht, ift eben von prin= zipieller Bedeutung, bei deren Löjung ein metaphysijcher Beffimismus und ethischer Optimismus geraden Weges auseinandergeben muffen. Darum wendet auch E. v. H., wie schon früher sein Borgänger Schopen= hauer getan hat, der Widerlegung einer göttlichen Gerechtigkeit beson= bere Sorgfalt zu. Die Annahme einer folchen wider fpreche zunächft ber Birklichkeit, benn in diefer feien Leiden und Freuden ohne Unterschied verteilt; ja ber Tugenbhafte muffe äußerlich im Durchschnitt mchr leiden, wenn ichon ihm diejes durch fein inneres Bewußtsein reichlich aufgewogen werde. Mit biesem "wenn ichon . . . . reichlich aufgewogen werde" dofumentiert übrigens E. v. hartmann felbst eine in der scheinbaren Ungerechtigkeit aufleuchtende höhere Gerechtigkeit. Es ist ja wahr: die Rechnung geht in dieser Welt nicht glatt auf. Aber man tann boch auch aus dem täglichen Leben wie aus der Geschichte viele gälle anführen, welche für eine in der Belt waltende Gerechtigkeit Das vielsagende Sprüchwort: "Die Weltgeschichte ist das sprechen. Weltgericht" wäre nicht so eingebürgert, nicht so gang und gabe, wenn nicht ein großer Kern von Wahrheit in ihm läge. Wenn auch der Edle oft äußerlich mehr zu leiden hat, als der Bösewicht, so ist doch auch wieder zu fagen: Auf Erden ichon ift kein Lasterhafter wahrhaft glucklich, wenn er auch äußerlich in Glücksgütern schwimmen follte, und tein Tugenbhafter wahrhaft ungludlich, wenn er auch äußerlich auf Dornen Es ist nicht recht verständlich, wie E. v. Hartmann von gebettet ift. einer göttlichen Gerechtigkeit nichts wissen will, ba er selbst an anderer

3\*

Stelle 1 von einer "providentiell geleiteten Entwicklung des Ganzen" in allem Ernste retet und diese seine Ansicht im Gegensatz zur "unhistorischen Weltanschauung Schopenhauers" noch besonders betont.

Nachdem er die Wirklichkeit einer in der Welt waltenden Gerechtig= feit als Musion abgemiesen zu haben glaubt, wendet er sich gegen die "poetische Gerechtigkeit" und nennt fie geradezu "die haar= fträubendste Ungerechtigkeit" abgesehen bavon, daß es ein wunder= licher Diensteifer sei, der Allweisheit Gottes dadurch zu schmeicheln, daß man ihre Einrichtungen in der wirklichen Welt in den Gebilden der Dichtung verbeffere. Auch in den ausgeflügeltsten Dichtungen diefer Art fehle immer noch jede Proportionalität von Schuld und Strafe; ber helb in der Tragödie gehe immer gleichmäßig unter, möge feine Schuld ein Batermord ober ein Verstoß gegen zufällige konventionelle Sinrichtungen sein. Bas bas Vermissen einer Proportionalität betrifft, fo ift diese (wenigstens nicht im Sinne eines vollen Ausgleichs von Schuld und Strafe) gar nicht verlangt. Es würde bemgemäß auch nichts Besonderes auf sich haben, wenn der tragische Beld regelmäßig untergeben würde, weil in der Art und Beise des Untergangs sich immerhin ein hinreichender Unterschied geltend machen könnte. Allein cs ist nicht einmal richtig, daß jeder Held einer Tragödie untergeht. Man bente 3. B. an Dedipus. Von Aristoteles wird durchaus nicht für alle tragischen Fälle ein Untergang gefordert. Das Pathos einer Tragödie, wie er das erschütternde Element zu nennen pflegt, besteht nach ihm in einer vernichtenden oder schmerzhaften handlung, nicht bloß in Todesfällen, sondern auch in großen Schmerzen, Berwundungen u. bgl. 2 E. v. H. hat kein Recht, es einen wunderlichen Diensteifer zu nennen, wenn man bie Einrichtungen Gottes in der wirklichen Welt in den Dichtungen zu verbessern suche, da er selbst von der Erlaubtheit, ja Pflicht des Idealisierens spricht. In seiner Abhandlung über ältere und moderne Tragödienstoffe 3 heißt es: "So gewiß ein Portrait dadurch, daß der Rünstler es idealisiert, nichts an Treue verliert und boch an Runstwert gewinnt, so gewiß kann eine historische Figur unter ber hand bes Dichters, wenn sie geschickt idealisiert, nur gewinnen. Ift bas Ibealisieren der empirischen Welt dem Künstler überhaupt nicht nur erlaubt, sondern geboten, so ift es auch bem Dramatiter geboten,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "Philosophische Fragen der Gegenwart" S. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aristoteles Poetik überjetzt von Dr. Balz Rap. 12 S. 466.

<sup>3 (</sup>f. v. Hartmann "Ges. Stud. u. Aufs." S. 312.

und wo könnte es unverfänglicher und zugleich geforderter erscheinen als in der Gefühlsweise der handelnden Bersonen." hat man aber die Idealisierung ber Gesinnung und handlungsweise ber Personen einmal zugegeben, dann wird man von selbst auch zur 3dealisierung ihrer Lofe und Geschicke getrieben, es fei denn, daß man nicht einzusehen vermöchte, es werde auf biefe Beife die Disharmonie zwischen ibealisierter Gefinnung ber Personen einerseits und zwischen ber gleich ungerecht bleibenden (unidealisierten) Welt andrerseits eine nur umso schrillere und unerträglichere. Wenn die Runft nur die Berfon einseitig, nicht aber auch ihr Geschick idealisieren wollte, fo mußte ihr ber Borwurf gemacht werben, sie mache mit Absicht die Welt noch schlechter und unge= rechter, als sie in Wirklichkeit ist. Das aber wäre ein noch wunder= licherer Diensteifer, die Einrichtungen Gottes zu verschlechtern als der, fie zu verbeffern. Idealisiert man aber beides : sowohl bie aktive Seite am Tragischen, d. h. bie handelnden Bersonen, als auch bie paffive, b. h. die ihnen zuteil werbenden Lofe, so wird man ber von Hartmann fo geschmähten poetischen Gerechtigkeit ziemlich nabe gekommen sein. um einen weiteren Grund gegen die lettere ins Feld zu führen, beruft fich E. v. g. auf bie tragischen Meisterwerke, welche eine Ge= rechtigkeit in biefem Sinne durchaus nicht enthielten, am allerwenigsten eine Belohnung der Tugend, welche boch bas unentbehrliche Rorrelat ju einer göttlichen Bestrafung der Schuld wäre. Man wird zugeben dürfen, baß die Mehrzahl der tragischen Meisterwerke eine Belohnung ber Tugend für den tragischen Helden nicht enthalten. Nicht jeder Unschuldige muß belohnt, sondern jeder Schuldige muß bestraft werden. A. W. Schlegel 1 weist barauf hin, daß nach Shakespeares Blan die Schuldigen fämtlich bestraft werden, aber die hilfreichenden Tugenden überall zu spät kommen. Die poetische Gerechtigkeit dürfte also nach Shakespeare u. a. nicht fo fast in ber Belohnung der Tugend als in der Bestrafung ber Bösen zu suchen sein. Uebrigens gibt es auch berühmte Tragödien, welche eine Belohnung bes tragifden gelben andeuten bezw. enthalten. Calberon, der berühmte Tragiker Spaniens, deutet die Belohnung des tragischen Selben an, wenn er ben standhaften Bringen furz vor feinem Tode fprechen läßt:

> "Ob mich treffe noch mehr Unglück, Ob ich dulb' noch größeren Hunger, Ob den Leib auch diese Lumpen

<sup>1</sup> A. B. Schlegel, Sämtlitje Berke Band VI S. 263.



Raum bebecken, ob mein Kerker Dunkel auch und noch so schmutzig: Ich bleib' fest in meinem Glauben, Weil er Sonne, die mir funkelt, Weil er Licht ist, das mir leuchtet, Lorbeer, der mich krönt mit Ruhm."

In Calberons vielbewundertem "Alkalben von Jalamea" wird nicht bloß der schuldige Hauptmann, der die schöre Tochter des Alkalben geschändet hat, erwürgt, sondern der Vater wird für seine Mannhaftigkeit und Chrenfestigkeit vom König belohnt, indem dieser ihm auf Lebens= zeit das Richteramt in Zalamea überträgt.

Der lette ausschlaggebende Gesichtspunkt, von dem aus E. v. H. bie Ratharsis, welche im Balten einer göttl. Gerechtigkeit beruhen foll, verwirft, ift der, daß es überhaupt ganz verkehrt fei, bei einer Dichtung von moralischen Gesichtspunkten auszugehen. Die sittlichen Momente feien für die Buschauer nicht als sittliche Motive, sondern als Motive ber handelnden Versonen von Bedeutung, b. h. als Naturmächte unter anderen Naturmächten wie Gefühlen und Leidenschaften. Wollte ber Bufchauer biefelben als fittliche Momente auf fich wirken laffen, fo würde er damit in die handlung felbst als Beteiligter eintreten, also fich in feiner Sigenschaft als über dem Ganzen schwebender unbeteiligter Buschauer aufheben; er würde bie unmittelbare "Unbeteiligtheit bes Billens" in sich aufheben, welche, wie Rant und Schopenhauer nachgewiesen haben, die unerläßliche Bedingung jedes Runftgenuffes fei. Bie nur berjenige die Welt und das menschliche Sandeln philosophisch betrachten könne, welcher sie nach Spinozas Ausbruck intereffelos wie mathematische Figuren betrachte, fo könne nur berjenige bas Dichtwert genießen, der fich nicht in ein subjektives Intereffe an den cinzelnen Bersonen und beren handlungen hineinziehen lasse. Der Hauptfehler an diefer ganzen Auseinandersegung liegt in der falfchen Vorstellung von der notwendigen Bedingung jeder Runftbetrachtung als einer Unbeteiligtheit bes Willens. Man tann wie Fauft von zwei Seelen rebet, beren eine der Erde und ihren Genüffen und beren andre den 3bealen zugetan sei, fo auch von zwei Willen im Menschen reden, deren einer niederer felbstischer und beren anderer höherer universeller Natur ift. Jener hat bei der reinen Betrachtung der Kunst zu schweigen, dieser aber soll fein Feuer erhalten und nähren an eben diefer. E. v. g. forrigiert fich felbst, wenn er in ber gleichen Abhandlung später bie Poefie

Digitized by Google

"eine ewige Geschichte des Herzens" nennt und es als einen Fehler hinstellt, wenn die Dichtung nur eine Geschichte des Kopfes sei, und das Interesse bei derselben sich auf die Beobachtung ber entwickelten Geschicklichkeit und Rlugheit beschränke, wenn bie Dicht= ung wohl noch unterhalte und spanne, aber nicht mehr erwärme, rühre und erschüttere. E v. g. spricht wohl von einem "über bem Ganzen fcmebenden unbeteiligten Buschauer", deuft aber nicht daran, daß ben= jenigen, welcher wirklich "über dem Ganzen unbeteiligt schwebt", bie Tragöbie nicht mehr im Inneren pacten, er= greifen, erschüttern und rühren tann. G. v. S. verlangt felbst, daß im Helden eine ober mehrere uns sympathisch berührende Seiten<sup>1</sup> die antipathischen überwiegen sollen, und hier will er, bag wir gerade biejenige Seite, welche nicht am letten geeignet ist, uns für einen Selben sympathisch zu ftimmen, in ihrer Eigenschaft als anziehende Seite am helden außer Ucht laffen. Das Anziehenbste und Schönste eincs Menschen ist der in der Sittlichkeit bestehende Adel seiner Die sittlichen Momente rein als Naturmächte betrachten zu follen, Seele. bieje Forderung ist gerade fo widerfinnig, wie wenn man ver= langen wollte, ein prächtiges durch Farbenstimmung her= vorragendes Gemälde wie z. B. ben Zinsgroschen von Titian in seinem wahren vollen Werte zu taxieren, dabei aber gerade von den Farben zu abstrahieren, welche doch dem Gemälde feinen besonderen Zauber geben. So wenig man dem Auge gebieten tann, die Farben nicht mehr als Farben zu feben, sondern als fo und fo schnell in der Sekunde fich vollziehende Lichtschwingungen, fo wenig tann man bem gerzen befehlen, bie sittlichen Rotive nicht mehr als folche fondern als bloße Mächte im naturgesetzlichen Getriebe der Ursachen und Wirkungen zu betrachten. Die Tragik würde fo, wenn man sie jedes ethischen Charakters entkleidet, zu einer Art Mechanit verwäffert. Jene Forderung führt zudem noch zu schlimmen Ronsequenzen. Wenn nun auch ber tragische Konflikt nach E. v. H. ein innerer Rampf ber Grundfäte, Gefühle, Begehrungen, Affekte und Leidenschaften ift, so bleibt er zuletzt boch nur ein Spiel, in dem es auf Kraft und Geschicklichkeit an= tommt, auf weiter nichts. Der Zuschauer wird demjenigen Gefühl, berjenigen Leidenschaft, welche mit intensiverer Rraft auftritt als die andere ober welche es schlauer und kluger angeht als bie andere, Sym=

1 Gef. Stud. u. Auff. S. 259,

1

pathie zuwenden müssen. Wenn man nun den Guten, der weniger anmaßend oder weniger schlau auftritt, geringer achtet als den Bösen, der durch größere Kraft und Rlugheit zu imponieren weiß, verstößt man gegen eines der ewigen Gesetze der Sittlich= teit, mit denen uns die Kunst nie in Konstlitt und Widerspruch bringen soll. E. v. H. sagt selbst1: "Wenn aber die Kunst auch durchaus nie= mals moralische Ziele verfolgen darf, so darf sie noch weit weniger solche verfolgen, die der Unsittlichkeit sei es direkter oder indirekter Weise Vorschub leisten."

She C. v. S. seine eigene Ansicht über die Versöhnung im Tragischen flar legt, untersucht er vorher noch die Beschaffenheit des Funda= ments d. h. des trag. Konflikts, auf dem sich dieselbe aufbaut. Der Ronflikt in ber Romöbie sei kein crnstlich gemeinter; jeder sei im voraus ber heiteren Lösung gewiß; ber Ronflikt im ernften Schau= fpiel fei schon ein ganz ernft gemeinter, aber die höchste Erschütterung, bie tragische Ratastrophe bleibe aus; ber Konflikt in der Tragödie fei "ein von Haus aus unversöhnlicher". Würde man dem helben bes ernften Schauspiels in bem entscheidenden Moment vor ber Tat die ganze Folge der Entwicklung vor Augen führen, fo würde er bie Tat unterlassen, ber tragische gelb bagegen muffe boch fo handeln, wie er handelt, wenn er auch die ganze kaufale Verkettung mit Gewiß= heit überblickte. Das Moment ber Notwendigkeit bes Tragischen wird begreiflicher Beije von E. v. g. in allen möglichen Bendungen Nur ein notwendig im Charakter bes Selden prädestiniertes premiert. Leiden könne bie wahrhaft tragische Erschütterung hervorrufen. Jebe sich einmengende Zufälligkeit wicke abgeschmackt; nur dann erhalte die Erfcutterung ihre volle erreichbare Größe, wenn man sich davor zu ent= feten habe, daß folches Leid notwendig auf den Stervlichen laste. --An jener Vergleichung ber verschiedenen Konflikte ist richtig, daß der tragische Ronflikt ben andern in der Romöbie und im ernften Schauspiel gegenüber fast wie unverjöhnlich erscheint. Es muß aber von vornherein bie Auffassung E. v. hartmann's zurückgewiesen werben, als ob ber tragische Ronflikt nicht auch eine immanente Berföhnung wenigstens teilweisc oder halbwegs zuließe. Bei der Be= tonung ber notwendigen Selbstbereitung bes Unglucks burch den mensch= lichen Charakter ist die Tatsache außer Acht gelassen, daß bas Los des

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> H. "Gef. Stud. u. Auff." S. 290.

Menschen wesentlich durch zwei Faktoren (einen inneren und äußeren) bedingt und bestimmt wird. Schwerlich kann man zugeben, daß der tragische Held immer so handeln würde, wie er handelt, wenn man ihm bie ganze Folgenkette seiner Tat im entscheidenden Augenblick vor Augen Bir bezweifeln es ftart, ob Debipus jenen Fremden erschlagen bielte. und sich nicht vielmehr in feinem heißblütigen Besen gebändigt hätte, wenn er vorausgesehen, daß jener Fremde fein eigener Bater ift. Ebenso ift es taum eine Frage, daß Lear die beiden übel geratenen Töchter nicht der wahrhaft edeln Cordelia vorgezogen hätte, wenn er den schänd= lichen Undankt jener wie die zarte Pietät dieser im voraus klar erkannt hätte. — Hatte E. v. H. schon früher bie praktische Gerechtigkeit ver= worfen, fo fagt er jest, mas er an ihre Stelle gesett haben will : bie kaufale Notwendigkeit. Dieje sei immerhin etwas Tröftlicheres als die Anarchie des Zufalls ober des freien Willens. Der Troft. ben fie biete, sei allerdings nur ein negativer, nämlich ber, baßteiner vor dem and ern etwasvoraushabe. Bir brauchen diefen Troft nicht lange mit eigenen Gründen als nichtig zurückzuweisen; E. v. g. zerset ihn felbst, wenn er weiterfährt: "Ja wenn biese Notwendigkeit alle Wefen zum Glücke führte, bann könnte man fie fich ichon gefallen lassen, aber eine allgemeine Notwendigkeit in der Selbftbe= reitung bes Leidens, wie könnte die von deren Aublick hervorgerufene Erschütterung anders als tief schmerzlicher Natur sein ?! "

Da E. v. 5. von jett an der äußersten Spite feiner pessimistischen Weltanschauung zustrebt, wendet er sich noch einmal gegen ben Opti= mismus als feinen Todfeind. Er fucht zu zeigen, wie für ben Optimiften die Tragödie als Runstform nicht zu begreifen sei, und wie die Romödie, worin ber Optimist bie willkommenste Runsterscheinung feben muffe, ihn felbst Lügen strafe. Wer das Leben schön und behaglich finde, müsse notwendig die Tragödie als Kunstform ver= ur teilen, ba sie das Leben von der minder bedeutenden, widerwärtigen und deprirvierenden Seite darstelle. Soweit G. v. B. einen oberflächlichen Optimismus, ber nur den untergeordneten empirischen Standpunkt ein= nimmt, im Auge hat, geben wir ihm, wenn er diefen geißelt und durch= hechelt, bis zu einem gewissen Grade recht. Aber es aibt auch einen tiefgehendenethischen Optimismus. Bon diesem gill nicht, daß er bie Tragöbie als Kunstform verurteilen müsse, denn nach ihm kommt nicht fo fast die niedrige und unbedeutende als vielmehr die höhere und ethische Seite des Lebens, nicht jo fast bas Deprimierende als vielmehr

Digitized by Google

bas Erhebende im Leiden und Unglud der Menschheit im Tragischen zur Darstellung. Der humor sieht nach E. v. H. in allem Streben Torheit wie die Tragödie in allem Qual; jener finde alles lächerlich, dieje alles Der Optimist nun juche fich bagegen zu verblenden, bag ber trauria. humor alles versvotte, während der Bejsimist im humor volle Bahr= heit finde; denn auch der Befsimist finde nur bas "Daß" des Daseins vom Uebel; die Eriftenz aber einmal zugegeben, anerkenne auch er wie ber humor "die unübertreffliche Weisheit der fich auswirkenden 3dee." Die Romödie weiche dem Problem aus, die Tragödie gehe gerade darauf los. -- Die Darstellung E. v. Hartmanns vom humor ist ichief und Leider muß das sonst harmlose und heitere Gesicht des humors einseitia. im Peffinismus, wie Bahnfen, ber tonfequenteste Schüler Schopenhauers, zugibt, einen fratzenhaften und — man kann es offen fagen — unredlichen Ausdruck annehmen. Dagegen, daß der Humor alles verspotte, braucht fich der Optimist nicht zu verblenden, denn er weiß, daß er bies gar Der echte humor verlacht nur das Krankhafte, Fehlerhafte, nicht tut. Falfche, häßliche, um eben dadurch das Gesunde, Gute, Bahre, Schöne hervorzuheben und indirekt zu loben. Gerade bas ist bas Glückliche bei der Gabe des Humors, daß die Ueberzeugung, alles müffe zulett boch zum Guten führen, leicht hinweghilft über das herbe und Trübe der augenblicklichen Gegenwart. Was der Humor im und am Kleinen<sup>1</sup>, leiftet, das leiftet die Tragödie im und am Großen, an den gewaltigen Leiden und Schickfalsichlägen 'ber Menschheit. Bir erinnern hier an bas Wort hegels, daß bie Tragöbie mit bem schließen könne, womit die Kömödie beginne, nämlich mit dem versöhnten und heiteren Gemüt. Weder die Romödie geht bem Problem aus dem Bege noch steuert die Tragöbie auf basselbe zu. Beide haben es überhaupt nicht auf die Lösung eines Problems abgesehen. In diefer Beife tendenziös werden fie nur in ber Auffaffung bes Beffimiften. Beider 3wcd, wenn man von einem folchen sprechen tann, ift tein anderer als ber der Runft überhaupt : zu erfreuen, zu ergöten, zu erheben. Unbe= wußt aber reichen fich beide : Komödie und Tragödie in einem höheren Optimismus die hand. -

Hat sich so das bisherige Beweisverfahren E. v. Hartmann's als

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Humor weiß auch im Unscheinbarsten und Kleinsten ben Reichtum und bie Herrlichkeit einer Ibce 3u enthüllen und das scheinbar Größte und Gefeiertste zu verlachen, wosern es jeinen Wert nicht in sich selber trägt.

unhaltbar ermiefen, fo barf auch ber Schluß, ber baraus gezogen wirb, nicht anerkannt werden. Die Möglichkeit ber Annahme einer moralischen, psychygienischen wie einer im Balten einer höheren Gerechtigkeit bestehenden Ratharfis bleibt offen trop E. v. hartmanns Gegengründen. Der Schluß nun, den E. v. H. formuliert, lautet näherhin so: Ein Konflikt ohne Bersöhnung ist äfthetisch unmöglich; wo bie immanente Bersöhnung nicht erreichbar ist, muß diefelbe eine transcendente fein. Der oberen Prämisse, daß ein Konflikt ohne Versöhnung afthetisch unmöglich ist bez. ästhetisch nicht hefriedigt, ftimmen auch wir zu E. v. 5. hat ganz recht, wenn er schreibt: "Bie ein Musikstuck zwar ziemlich lange fich in Diffonanzen bewegen kann, aber schließlich dieselben boch in Harmonie auflösen muß, so kann auch bie Poesie ben Konflikt nur als Anlauf und Durchgangsstufe brauchen, um die Diffonanzen in harmonischer Befriedigung ausklingen zu laffen und mit voller Versöhnung zu schließen", ebenso, wenn er weiter führt : "Ein Drama, das mit flaffendem Ronflift foließt, ift wie ein harfen = Präludium, bas mit Berreiffen ber Saiten endet; fein Anschauen märe eine Marter, tein Genuß." Die zweite Prämisse aber, welche zum Inhalt hat, daß nicht im geringsten eine immanente Verjöhnung im Tragischen stattfinden könne, muß nach den Borausgegangenen fallen. Der Schlußfat alfo, daß die transcen= bente Lösung des Problems die einzig mögliche fei, ift falfch wenigstens in biefem ertlusiven Sinne. Nach unfrer Ansicht barf und fann wohl bie tragische Versöhnung ins Transcendente hinüberspielen, aber muß ichon auf immanentem Gebiete Burzeln und Boden gefaßt haben. Es mag der tragischen Runft beffer anftehen, eine Verbindungslinie, eine Brücke zwischen Immanentem und Transcendentem als eine Rluft aufzuzeigen. - Bollends falfch er= scheint die transcendente Lösung des Problems bei G. v. H., wenn man hört, daß er darunter die relative Scligkeit der Schmerz= lofigteit versteht, nicht blos den vorgefühlten Frieden des Nichtfeins, fondern das Nichtsein felbst. Das Leben sei auch in der Entfagung nur eine Laft, und ber Tod die willkommene Erlöfung wie der ersehnte Schlat bem Müden. Gin individueller 1 Unfterblichkeitsglaube

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Den besten Beweis für die Unrichtigkeit dieses Satzes hat der christliche Dichter Calderon erbracht, in dem er in einer Reihe hervorragender Tragödien (3. B. "der standhafte Prinz") ben individuellen Unsterblichkeitsglauben durch= oder aufleuchten läßt.

hebe die Möglichkeit einer Tragödie auf. Reineswegs aber unverträglich mit bem tragischen Moment sei bie pantheistische Anschauung, nach welcher bas Eine Urwesen mit der Zerftörung eines Individuums nur eine seiner vielen Formen verliere, ohne an seinem ewigen Wesen ober seiner Substanz Eintrag zu erleiden. Der Glaube an ein transcendentes Befen gebe der tragischen Berföhnung das positive Moment, ohne welches die leere Regativität der Vernichtung doch immer etwas Abstoßendes behalten würde. So aber laffe diefer positive hintergrund bie individuelle Erlöfung als Vorspiel einer einstigen allgemeinen und entgültigen Erlöfung bes Weltwetens von seinem Leidensgange ahnen. — Junächst ist auf die Intonsequenz hinzuweijen, mit ber G. v. g. nunmehr bie Schmerz= losigkeit als letten 3weck der Tragödie hinstellt, nachdem er früher bei Besprechung des Mitleids und der Furcht einen "erheblichen Ueberschuß an Luft als äfthetischen Reingewinn" in Aussicht E. v. H. bekämpft ben Sat Schopenhauer's, daß alle aestellt hatte. Luft nur in ber Negation bes Leidens, in der Aufhebung eines Schmerzes Er führt die Genüffe des Wohlgeschmacks und die ber Runft bestehe. und Wiffenschaft als positive Freuden 1 an, und nun hier fieht er gerade einen hohen Runstgenuß, den tragischen in ber "relativen Seligkeit ber Schmerzlosigkeit", also boch wieder nur in der Negation des Leidens. Abgesehen davon, daß es ichon logisch und naturmissenschaftlich nicht angeht, ein Etwas in Nichts verschwinden zu laffen, muß sich ber Gebanke, daß ein leeres Nichts nie und nimmer versöhnen kann, gerade demjenigen am unumstößlichsten aufdrängen, ber in die tiefsten Tiefen der 2Belt an der Hand der Tragit geführt worden ift und so auch Gelegenheit hatte neben viel Ungerechtigkeit und Leid den Reichtum und die Beisheit der in der Welt niedergelegten Ideen Sagt Pfleiderer 2, die 3deen des Guten, Wahren kennen zu lernen. und Schönen oder die harmonische Weltdialektik rein und für fich, ohne dienende Beziehung ju einem febenden Muge, fuhlenden Bergen feien eitel tote Abstraktionen, fo gilt dies auch von E. v. hartmann's Lehre "ber unübertrefflichen Beisheit ber fich auswirkenden 3bee". Es läßt fich nicht zusammeureimen, wenn auf ber einen Seite bas Gine Urwesen burch ben Verluft eines Individuums teinen Eintrag erleiden, und boch auf ber andern Seite die individuelle Erlöfung ein Borfpiel

<sup>1</sup> E. v. Hartmann: Philojophie des Unbewußten S. 542.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pileiderer Edmund in "Deutsche Zeit= und Streitfragen" 3hg. IV S 79.

ber einstigen allgemeinen Welterlösung sein soll. Lettere ist überhaupt doch nur ein Traum. E. v. H. wagt selbst nicht mehr zu sagen, als daß sie sich ahnen lasse. Aber der majorisierungs= fähige Menscheitswille mit seiner Weltwegdetretie= rung wird niemals herbeigeführt werden können, und wenn je alle Menschen, was die Pesssiken hoffen oder ahnen, dazu zu bringen wären, das Sein willig und freudig mit dem Nichtsein zu vertauschen, jo wäre erst noch keine Garantie dasür da, daß das Sein auch wirklich aufhörte, wenn man es nicht mehr wollte. Sollte überhaupt das im Berhältnis zum Weltall verschwindend kleine häuflein von Menschen, von Bewohnern des kleinen Planeten Erde, durch Willensbeschluß das ganze große Weltall aufheben können?! Da erscheint doch ein Fortleben der Welt, sei es in irgend welcher Gestaltung, viel eher wahrscheinlich und ver= nünstig als eine solche Weltnegierung. —

Seine Anficht von der "transcendenten Berföhnung" ftust E. v. S. auf die grammatikalische Erklärung des Aristotelischen Ausbrucks nádapous rov nadyuárov als einer Reinigung und Befreiung von ben Leidenschaften, wie sie Satob Bernans gegeben hat. Die nadapois sei der Gegensatz zu der ningus (Aufregung der Leiden= fchaften) und bebeute bas Burruhekommen, Stillewerden ber Seele. Dieje Theorie hat Stahr 1 einer ausführlichen Rritik unterzogen. Er führt aus: Hätte Aristoteles so wie Bernans gebacht, ba müßte er ber Ansicht gewesen sein, daß die Tragöbie nur etwas für psychisch Rrante fei; sie folle ja die mit Furcht und Mitleid übermäßig Geplagten von diesen Gefühlen entlasten und Die im Uebermaß bei ihnen vorhandenen mitleidigen und entladen. furchtsamen Affektionen werden follicitiert b. h. zum Ausbruch gereizt und so entladen. - Die Tragödie diente also als eine Art Abführungs= mittel, als Ableitungsfontanelle zweier Gemütsaffettionen2. Aristoteles habe aber, meint Stahr, die sittliche Erhebung bes Buhörers über den trüben Dunstfreis des Lebens und die ent= ladende Erleichterung von bem Drucke ber verworrenen Wirklichkeit als Aufgabe und Endresultat der Tragödie bezeichnet. Es stehe Herrn Bernaus nicht zu, hierüber als über eine triviale Zwecktheorie vornehm bie Nase zu rümpfen, da er selbst mit seiner pathologischen Ent= ladungslehre dem Aristoteles wieder eine Art von Besserungs= und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Abolf Stahr "Aristoteles und bie Wirkung ber Tragödie".

² a. a. Q. S. 28.

3med-Theorie, nur noch eine viel äußerlichere und geiftlosere unterschiebe 1. Wenn wir mit Bezug auf Aristoteles felbst der Ausführung Stahrs keine ichlagende Beweistraft 2 zuerkennen können, ba biefer uns einfach keinen sicheren Anhaltspunkt für feine Auffassung ber tragischen Ratharfis hinterlaffen hat, fo bleibt der Rerngebanke feiner Ausführung doch bestehen, daß eine rein pathologische Rathar= fis boch ein niedrig angesetter 3med oder eine zu triviale Bir= fung wäre für eine so hohe und feierliche Kunst, wie es bie Tragit ift. Das vollständige Zurruherommen, Stille= werden ber Seele, für welches Schopenhauer und E. v. hartmann als Enbziel ber tragischen Runft ichmär= men, täme einem Rirchhofsfrieden, einem Totenacter Die vollständige Befreiung von Affekten (die anadeca) kann aleich. burchaus nicht als 3beal und höchstes Biel der Menschheit erscheinen, benn es gibt nicht bloß schlimme sondern auch eble Affekte. Die Schale egoistischer unebler Leidenschaften soll durch ben Blick in bie Tiefen ber Tragif gesprengt, beseitigt werden, nicht bamit ein leeres Nichts sich zeige, sondern damit ein goldener Rern fich enthülfe: die Ueberzeugung, daß wenn auch die Vertreter des Guten, Wahren und Schönen oft viel leiden und manchmal schrecklich untergehen, ihre Ideen weiter leben und zuletzt fiegen, baß eine Macht der sittlichen Weltregierung über allem waltet, welche bie Dissonanzen der Gegenwart zulet in höhere Aktorde auflöst.

Um ein abschließendes Urteil über den Pesssimus und die auf diesem Boden einzig mögliche Auffassung des Tragischen zu gewinnen, stellen wir E. v. Hartmann noch in Parallele zu Schopenhauer und Bahnsen. Bie ehedem Schopenhauer mit einem "nihil negativum" nicht herausrücken wollte und von einem unklaren Nirwana sowie einer Art Seelenwanderung sprach, so sucht auch E. v. H. in einem seiner neueren Werke<sup>3</sup> sich mit folgenden nichts= sagenden und boch etwas sagen wollenden Worten über den schauer= lich gähnenden Abgrund des Nichts hinwegzutäuschen: "Wenn Nirwana auch als die Negation aller empirischen Seinsbestim=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Stağr a. a. D. S. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. § 12.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> E. v. Hartmann "Philojophijche Fragen der Gegenwart" f. die Abhandlung "Was ift Nirwana?" S. 177.

mungen befiniert ist, also in Bezug auf diese ein nihil relativum heißen mag, so ist damit dach nicht gesagt, daß es auch an und für sich, d. h. abgesehen von seinem Gegensatz gegen Sansara bloß negativ d. h. ein nihil absolutum sein müsse." Nur Bahnsen allein, der nach E. v. H. als einer der talentvollsten Schüler Schopenhauers zu gelten hat, grautes nicht vorden Grabeswänden, in denen der "herz= lose Witz allein noch haust", vor der versöhnungslosen Selbst= entzweiung und endlosen Selbstzersleischung des Willens. E. v. H. freilich nennt das eine Ueberspannung des Pessimismus, eine Berirrung in den "Miserabilismus der Desperation."

Allein letterer ift keine Ueberspannung, keine Berirrung, sondern bie einzig folgerichtige, lette Ronsequenz des metaphysi= schen Pessimus. Wenn aber die Schlußweise richtig ist und einem bas Resultat nicht gefällt, dann bleibt nichts anderes übrig, als den Fehler in ben Prämissen d. h. im falschen Prinzip eines metaphyfischen Peffimismus zu fuchen. Wein noch ein gefunder Sinn in der Bruft wohnt, der muß zurückbeben vor folcher Weisheit lettem Schluß, wie ihn Bahnsen zieht. Das ift bas Zeichen eines ge= funden Sinnes, daß er nicht allzulange in düstrer Reflexion verweilen Goethe hatte fich von feinem Beltschmerz in "Berthers Leiden" fann. schnell befreit. Hamlet hat das Sein als ein gewisses Uebel und das Nichtsein als ein ungemissen Uebel bei sich erwogen, aber nichts desto= weniger hat er sich für bas Bleiben auf biefer Welt entschlossen. Samlet bricht seinen pessimistisch angehauchten Monolog damit ab, daß er zu fich spricht : "Doch ftill ! Die reizende Ophelia." ---

E. v. H. hat kein Recht, feine Versöhnung im Tragischen eine "transcendente" zu nennen. Er kann sie nur eine negative nennen. Unter transcendenter Versöhnung versteht man etwas anderes, z. B. das, daß Goethe seinen Faust in den Himmel ein= ziehen läßt, daß Calderon den standhaften Prinzen, der sich und sein Leben, um eine ganze Stadt vor der Uebergabe bezw. dem Unter= gang zu retten, aufgeopfert hat, nach schmerzlichem Tode als Geist auf= erstehen und mit einer Fackel in der Hand dem christlichen Herre vor= anziehen läßt. —

<sup>1</sup> A. a. D. s. die Abhandlung "Die Schopenhauersche Schule" S. 49.

t

Das Refumé der ganzen Untersuchung über das Tragische bei den Pessimisten ist, daß das Tragische über ein Trauriges bei ihnen nicht hinauskommt, daß selbst demjenigen Bessimisten, der noch am meisten das Bedürfnis einer Bersöhnung fühlt, diese im buch= stäblichen Sinne zu Nichts zerrinnt.

.





# II. Ceil.

Politive Marlegung des Begriffs des Aragischen gestücht auf die Gehren hervorvagender Philosophen und Nescheriker und insbesondere auf die Merke der größten Aragiker der alten und neuen Teit.



••

.

#### § 6.

#### Uebergang.

Mit dem ersten Teil, den wir den negativen oder beffer kritischen nennen können, ist das Fundament gelegt, auf dem wir den positiven Aufbau des Begriffs des Tragischen beginnen können. Das Resultat der vorausgehenden Untersuchung, daß das Tragische im System des Pessimisten über ein bloß Trauriges nicht hinauskommt, muß uns bestimmen, vor allem das Bersöhnende und Erhebende im Tragischen hervorzuheben. Man kann die Pessimisten fragen, wie Schiller die kleinlichen Dramaturgen, deren niedrige Kunstaussfassung er geißeln will, fragt, beziehungsweise burch Shakespeares Schatten fragen läßt:

"Woher nehmt ihr dann aber das große gigantische Schicksal,

"Welches den Menschen erhebt, wenn es den Menschen zermalmt?"

Die Beffimiften würden auch nichts Befferes zu antworten wiffen, als:

"Das find Grillen! Uns felbft und unfre guten Bekannten,

Unsern Jammer und Not suchen und finden wir hier."

Wir selbst können ihnen wieder nichts Besseres erwidern als wie Schiller in seiner Parodic weiter fährt:

> "Aber das habt ihr ja alles bequemer und beffer zu Hanfe; Barum entflicht ihr euch, wenn ihr cuch selber nur sucht?" "Also Eure Natur, die erbärmliche, trifft man auf euren Bühnen, die große nur nicht, nicht die unendliche an?"

Um bas Traurige ber Wirklichkeit wieder zu geben, dazu bedarf es keiner Kunst, keiner frei und schöpferisch gestaltenden Krast. Biel= mehr, wie es im Allgemeinen Aufgabe dieser Tochter des Himmels ist, alles Wirkliche im verklärenden Licht darzustellen, dennoch aber lebens= wahr zu bleiben, so wird sie auch dem, was in Wirklichkeit nur als etwas Trauriges erscheint, einen erhebenden Charakter verleihen und so das Traurige zum Tragischen zu stempeln wissen. Auf diese Weise wird ersichtlich, daß das Tragische seine eigentliche Heimat in der Kunst hat. Man wird zwar nicht leugnen können, daß sich oft von selbst auch bem gewöhnlichen Auge eine erfreuliche und erhebende Seite an einem großen Schauspiele des Unglücks in der Natur oder Mensch

Digitized by Google

nahelegt, aber in der Regel bedarf es doch eines Künstlerauges, einer besonderen idealisierenden Kraft, um das Traurige zum Tragischen zu gestalten.

Die Fälle des Tragischen sind hundertsach. Man kann sich davon einen Begriff machen, wenn man nur 3. B. die Ginteilung des Tragischen, wie sie sich in der ausführlichen und bis ins einzeluste gehenden Aesthetik Röstlins findet, überblickt. Da wird das Tragische in drei Hauptab= schnitte eingeteilt : I. Störung der harmonie des Seins; II. Gegenjay von harmonie des Zusammenseins; III. Aufhebung des harmonischen Zusammenwirkens der Kräfte und Tätigkeiten. Der I. Teil zerfällt wieder in drei Teile: den tragischen Widerspruch a) der Natur und bes Tuns, b) des Geschicks, c) der Wechselwirkung von Schuld und Mißgeschid. Diefer lettere Teil zerfällt wieder in zwei Unterabteilungen: α) tragische Schuld burch Mißgeschick, β) tragisches Mißgeschick burch Schuld. Bei diefen Unterabteilungen ist noch einmal eine Gliederung Tragische Schuld durch Mißgeschick entsteht einmal bei ber ersichtlich. tragischen Situation b. h. wenn die beklagenswerte Notwendigkeit vor= liegt, nur fo handeln zu können, daß bloß die Bahl ift zwischen Ver= letzung der einen oder der anderen Pflicht, sodann bei dem sittlichen Mißverhältnis, das selbst ohne Schuld als Schuld, als trauriger Konflikt mit dem Gesetze gefühlt wird, endlich bei der dem Tragischen der Natur verwandten Tragit ber Verhältnisse und Erlebnisse, welche einen an sich guten Meuschen verbittern, verhärten, ins Boje hineintreiben können. Tragisches Miggeschick durch Schuld kann sich nach Röstlin ebenso auf niehrerlei Beije einstellen: burch bie verletten Judividuen felbft, burch britte Bersonen, endlich objektiver dadurch, daß mit Einem Schlage alle faulen Geschwüre aufgehen, wern die Ordnung an irgend einem Punkte erschüttert ift. Der II. hauptabschnitt, die Störung bes Bufammenseins ober ber tragische Widerstreit tann sich entspinnen sowohl zwischen zusammengehörigen Personen, Societäten, als auch zwischen zu= fammengehörigen Interessen und Gesinnungen. Auch der III. Haupt= abschnitt ließe sich in einzelne Teile zerlegen. Es ift nun unfere Aufgabe, nicht die vielerlei tragischen Fälle im einzelnen durchzu= fprechen, fondern einen Begriff zu eruieren, ber auf alle bie verschiedenen Nuancen des Tragischen paßt. Es würde ju weit führen, wollte man bei jedem einzelnen Moment, das für den Begriff bes Tragischen wesentlich ist, die Probe machen, ob es auf alle bie verschiedenen Arten Anwendung finde. Es genügt, wenn wir bie

Digitized by Google

einzelnen Momente, die wir für's Tragische postulieren, wenigstens an ben zwei hauptformen des Tragischen nachweisen: an der noch wenig entwickelten oder unvollkommenen Form des Tragischen, wie es in der körperlichen Welt, in der Natur, am Körper und an den äußeren Gütern des Menschen, Macht, Neichtum u. s. w. sich geltend macht, sodann an der entwickelten und vollkommenen Form desselben, wie es in der geistigen Welt zu Tag tritt und Gegenstand der tragischen Boesie geworden ist. Der Nachweis von der Richtigkeit unseres Begriffs für das Tragische liegt darin, daß wir uns nicht bloß auf die Ansichten und Lehren von bedeutenden Philosophen, Runstbetrachtern und Nestherikern sonbern namentlich auf die tragis ichen Meisterwerke aller Zeiten selbst stügen.

# § 7.

#### Der Begriff des Tragischen im Allgemeinen.

Die beiden Grundbestandteile ober Elemente, in welche das Tragijche zerlegbar ift, find: für's erste etwas besonders Trauriges näherhin Erschüttern bes und Rührendes zugleich fürs zweite etwas Erhebendes, Reinigendes, Versöhnendes. Damit aber ein besonders Tranziges und boch wieder Erhebendes entstehen könne, muß ber Gegenstand bezw. das Subjekt, welches ein tragisches Los erfahren foll, irgendwie erhaben fein. Auf der einen Scite wird es besonders fcmerzlich wirken, daß das Erhabene gerade dazu auserwählt scheint, besonders schmerzlich zu leiden und unterzugehen. Auf ber andern Sette liegt doch wieder eine gemisse Auszeichnung, ein höherer Abel barin, als ungewöhnliche, erhabene Erscheinung eines besonderen Loses teil= Durch letteres wird erstere gleichfam besiegelt und haftig zu werden. bekräftiat. Dem Pefsimismus ist badurch zugleich bewiesen, daß bas Tragische nichts so Alltägliches und Gewöhnliches ift, wie er uns glaubeu machen will. In zweiter Linie ift für bie Regel zu fordern, baß bas Los, welches tragisch wirken foll, irgendwie von feiten bes tragischen Gegenstands ober ber tragischen Persönlichkeit, welcher eben jenes zuteil wird, veranlaßt sei und bis zu einem gewissen Grade berechtigt erscheine. Wäre es gar nicht veranlaßt, auch

in keiner Weise berechtigt, dann würde es zu sehr niederschmettern, peinigend und unerträglich erscheinen. Das Moment des Erhebenden würde fehlen.<sup>1</sup> Wäre es ganz verschuldet und durchaus berechtigt, dann würde es nicht mehr erschüttern und rühren; wir würden es ganz am Plaze und in der Ordnung finden. Dem Pessimismus wird dadurch zugleich entgegengetreten: insofern als dieser auf der einen Seite das Tragische ganz auf Rechnung des Menschen und seines eigenen Willens schreibt und auf der andern Seite wieder jegliche Gerechtigkeit in der Welt leugnet und die Annahme von sittlichen Momenten wie Schuld in der Tragödie dem Zuschauer aus dem Kopfe geschlagen willen will.

Das Moment ber Erhabenheit auf Seite des tragischen Natur= gegenstands oder der tragischen Persönlichkeit sowie das Moment einer gewissen Berechtigung des tragischen Loses enthalten zwar schon den Keim zu einer Erhebung oder Versöhnung. Aber für die Regel ist letztere im Tragischen noch umfassenderer und tieferer Art. In dec Regel, ja immer ist in den tragischen Meisterwerken der be= rühmtesten Dichter aus alter und neuer Zeit eine sittliche Idee enthalten. Schon deshalb ist es ein großer Fehler, wenn der Pessimist bie Tragik alles ethischen Charakters entkleidet wissen will.

Die tiefsten Ticsen bezw. höchsten Höhen ber Tragik endlich wie besonders hervorragende Meisterwerke ber tragischen Kunst zeigen uns, wie die starken, manchmalschrillen Disson anzen der unvollkommenen Wirklichkeit sich doch zulet in Aktorbe auflösen müssen, wie nicht Rampf und Leiden, Nacht und Tod, Nirwana und Richtsein die Quintessenz und ber letzte Schluß des reichen Menschenlebens sein können, sondern wie aus Rampf, Leidensbunkel und Todesnacht zulet Sieg, Freude, Auferstehung und neues Leben hervorgehen und emporblühen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Moment ber Berechtigung bezw. einer gewiffen Schulb verlangen wir für die Regel. Aber es kann doch auch Fälle geben, wo der tragische Held ohne alle Schuld leidet und untergeht, wie wir später zeigen werden. Hier liegt dann das Erhebende zum Teil in der großherzigen Art, wie der Held leidet, zum Teil in einer transcendenten Versöhnung.

### I. Rapitel.

### Das Tragische der körperlichen Welt.

## § 8.

Die einzelnen Bestandteile des Naturtragischen.

Die Grundvoraussetung für das Tragische, gleichtam der Grundton, der durch das ganze Tragische zu klingen hat, muß immer etwas besonders Trauriges jein. Streng genommen follte es etwas Erschütterndes nnd Rührendes zugleich sein; aber auf dieser unvollkommenen Stufe des Tragischen lassen sigleich sein; aber auf dieser Nührung und Erschütterung nicht recht klar unterscheiden. Es genügt hier also, wenn etwas be= sonders Schmerzliches, ein größeres Unglück u. dgl. vorliegt. Aber im einzelnen müssen noch wettere Bedingungen erstült werden, soll ein Tragisches der körperlichen Welt oder der Natur entstehen.

Junächst muß es ein erhabener Naturgegenstand fein, welcher tragische Wirkung hervorrufen foll. Es muß etwas Bedeutungsvolles, Inhaltsreiches, burch Größe, Rraft, Schönheit Bervorragendes Wenn ein Obstbaum, prangend in feinen Früchten, von der Macht sein. und Gewalt des Sturmes zu Boben geriffen wird, fo tann man feinen Fall wohl ärgerlich aber schwerlich tragisch finden. Der Untergang des Schönen kann uns rühren, aber nicht erschüttern. Anders bagegen ver= hält es sich mit bem Erhabenen. Wenn eine stattliche Eiche, welche burch Größe und Stärke über die andern Bäume hervorraat, vom Sturm entwurzelt ober vom Blitz zerschmettert wird, fo tann man bies tragisch Wenn nur einzelne Pflanzen von zarter Art in einer Froftnennen. nacht erfrieren, fo wird tein Mensch dies für etwas Tragisches halten; wenn aber eine ganze Natur allzufrüh hervorgetretener Blütenherrlichkeit, beren Totaleindruck nicht so fast ein schöner als erhabener ist, durch bie zerstörende Macht des wieder mit erneuter Rraft fich geltend machenden Winters erftirbt, so mag dies einen tragischen Eindruck hervorrufen. -Nicht jede Mißbildung des menschlichen Körpers erscheint uns tragisch. Es muß immerhin das Disharmonische gegenüber einer überwiegenden harmonie einen starken Rontrast bilden. Es muß ein beheutendes

Digitized by Google

Migverhältnis zwischen körperlicher und geistiger Begab= ung fein, wenn es tragifch wirken foll. Als paffende Beispiele in biefer Beziehung nennt Röftlin 1 Aesop und Schleiermacher. Ein nur in mitt= lerem Maße geistig Begabter wird bei körperlicher Abnormität kaum tragisch genannt werden können. Aber auch umgekehrt wird bei ge= ringer und unbedeutender Entstellung des Leibes ein geiftig hochstehender Mann wie 3. B. Uhland mit feinen ungleich hohen Schultern keinen tragischen Ginbruck machen können. Wenn aber wie bei Bermann bem Kontrakten ein überaus reicher und regfamer Geist in einem lahmen und äußerst schwächlichen Körper wohnte, so barf man keinen Anstand nehmen, hierin ein tragisches Migverhältnis zwischen förper= In dieses unvollkommene licher und geistiger Begabung zu sehen. Tragifche der förperlichen Welt gehören alle bie Fälle, in welchen be= sonderer Reichtum, großer Glanz, hervorragende Macht, überhaupt ein bedeutendes äußeres Gut dem Menschen unerwartet verloren gehen. Ebenso ist der Fall hierher zu rechnen, wenn ein jugendlich blühender, kräftiger Rörper burch eine feindliche Natur= gewalt ben Tod erleidet wie 3. B. Adonis burch einen Eber.

Was nun den zweiten Grundbestandteil, die Berechtigung und Versöhnung im Tragischen der körperlichen Welt betrifft, so kann und darf es nicht auffallen, daß auf dieser ersten und primitiven Stufe des Tragischen beide Momente zusammenzufallen pflegen. Es verhält sich in der Tragik ähnlich wie im Reich der Natur. Je vollkommener und entwickelter ein Wesen ist, desto komplizierter ist in der Regel auch sein Organismus und besto mehr Glieder hat es.

Wofür ein höher entwickeltes Tier notwendig 2 und mehr Glieder braucht, da kann einem niedriger stehenden Organismus ein Glied ge= nügen. Wenn man beim Tragischen der geistigen Welt außer dem Ginblick in eine gewisse Berechtigung des tragischen Loses noch eine be= sondere Verschnung finden kann, so ist man beim Tragischen der körperlichen Welt schon in dem Augenblick versöhnt, in dem man erkannt hat, daß es nicht ganz unberechtigt ist.

Sanz allgemein läßt sich bas Moment ber Berechtigung, wie Röstlin aussührt, barin erkennen, daß man sich sagt: "Gerade das Hervorstechende, das Außerordentliche hat es schwerer, sich im Dasein zu behaupten als das Gewöhnliche und Unbe= beutende; eben weil es eine Ausnahme macht, eben weil es unge=

<sup>1</sup> Aefthetik S. 239.

1

wöhnlich Bieles und Bebeutenbes in fich foließt, ju tun, ju leisten, auf sich ju nehmen hat, tann es eher gemmungen und Gefahren finden, an welchen es jeine Rraft gerreibt, an welchen es zerschellt und zufammenbricht." Es laft fich biefes Do= ment auch im einzelnen an den früher genannten Beispielen klar machen. Daß die riefige Siche, welche über die anderen Bäume hervorragt, leichter vom Blite, der gerade bie höchsten Gipfel heimzusuchen pflegt, getroffen werben kann, liegt auf ber hand. Wenn eine Welt von Blütenherrlichkeit zu früh ins Dasein getreten ist, so liegt allerdings bas besonders Erfreuliche und Erhebende gerabe barin, daß ber Früh= ling diesmal früher, als gewöhnlich zu geschehen pflegt, eingetreten ift; aber eben wegen diefer Ausnahme, welche fich ber Frühling in der Zeitfolge erlaubt hat, kann man es nicht ganz unberechtigt finden, wenn ber Binter fein Recht noch einmal geltend macht und ben verfrühten Bauber bes Frühlings wieder zerstört. Gbenso ift es nicht schwer, auch bei dem tragischen Migverhältnis zwischen körperlicher und geistiger Be= gabung das Moment der Berechtigung wahrzunehmen. Unter der über= mächtigen Rraft des Geistes muß der Körper gleichsam verkummern. Die gewaltige Energie und Spannkraft des Geiftes macht sich gleichsam auf Koften bes Körpers geltend. Derjenige, welchen bie Mutter Natur in Austeilung leiblicher Gaben fliefmütterlich behandelt hat, darf ihr bies nicht übel nehmen, sofern sie ihn auf der andern Seite mit den höheren Gütern bes Geiftes, Serzens oder Willens reichlich ausgeschmückt hat.

Was endlich alle die Fälle betrifft, in welchen Größe, Kraft, Macht, Bollkommenheit, Herrlichkeit, Glückseligkeit von bedeutender, außerge= wöhnlicher Art, die einem Individuum beschert waren, in außerordent= licher, unerwarteter Weise bahingerafft werden, so trifft hier nicht nur jenes allgemeine Moment der Verechtigung zu, sondern es ist noch, wie Köstlin 1 aussührt, "eine Verschinung für's zweite dadurch gegeben, daß dasjenige, was dem Individuum hier burch die Ungunst des Geschicks entzogen und genommen wird, ausgeglichen und aufgewogen scheint durch das besondre Maß des Schönen, des Glückes, das es genießen durste, sowie durch das schöne Los, welches darin liegt, auf dem Höhe= punkte, im Vollglanz des Daseins abzutreten und hie= burch der Wandelbarkeit, Hinfälligkeit, Abnahme, die allem Endlichen broht, überhoben zu sein."

Τ. ε

1 Aefthetit S. 245.

Richt mit Unrecht weist Bischer 1 barauf bin, wie in biesem bunkeln Grunde des Naturtragischen bereits das Sittliche fchlummere, benn es fei von großem Glanz und Glück zum Uebermut nur ebenso ein Schritt wie von großer Tugend zu den Fehltritten, die aus ber konzentrierten Energie ihrer notwendigen Beschränkung fließen. Bischer rebet hier von einer Urschuld. Man wird ihm recht geben muffen, daß auch auf ber förverlichen Welt, auf ber Natur bezw. Rreatur unfrer Erde eine gemisse Urschuld, ein Unsegen laftet und in mancherlei Beziehung zum Ausdruck kommt. Ueber den tragischen Fall, daß den schönen Rüngling Abonis ein Gber töte, bemerkt Bischer: man könne hier von einem Zufall fprechen, aber es fei nicht der finnlos ftörende Bufall, sondern nur das allgemeine Schicksal, das fich eben ba markiere, wo bie Lebenstraft besonders hervorleuchte und wo man daher den Fall nicht erwarte. Hegel nennt es ein Nivellieren. Letterer Aus= bruck ift wirklich bier troffend. 3m Nivellieren besteht für biejes Natur= tragische die Versöhnung. Nur darf man den Ausdruck "Nivellieren" nicht pressen. Sobald man dasselbe im Sinn einer vollen abäquaten Ausgleichung auffassen wollte, würde man sich eines übertriebenen Idealismus schuldig machen. -

Gine sehr verkehrte, einseitige und schiefe Auffassung war es, wenn bie Griechen, bei benen das Naturtragische keine geringe Rolle spielte, von einem Neid der Gottheit sprachen. Hätten sie das Moment der Berechtigung im Tragischen erkannt, dann hätten sie schwerlich von einem Neid der Gottheit zu reden gewagt. Es war ein Fortschritt in der Philosophie und Weltanschauung der Griechen, wenn Plato und andere diese Vorstellung als der Gottheit unwürdig bekämpften.

Digitized by Google

## II. Rapitel.

# Das Tragische der geistigen Welt.

#### § 9.

Das Erschütternde und Rührende.

In ber Hauptsache kann hier zunächst auf benjenigen Abschnitt in ber Darstellung und Kritik der Lehren Hartmanns verwiesen werden, in welchem einerseits das Element des Rührenden und das des Er= schütternden je für sich besonders behandelt worden sind und in welchem andererseits sich ergeben hat, daß beide Elemente zusammengehören, wenn Tragisches vorhanden sein soll.

Nicht bloß Furchtbares muß vorliegen, das uns talt erschüttert oder nur unferer Phantafie ein wild aufregendes Schaufpiel bietet, fondern bas Furchtbare muß zugleich derart fein, daß es uns im Bergen packt, unfer Gemüt warm ergreift, daß wir bei ihm irgendwie sympathisch berührt werden. Es wird nicht schwer fein, einzusehen, wie ichon in ber Verbindung des Furchtbaren und Rührenden ein Schluffel zum Ge= heininis des tragischen Genusses liegt. Ein bloß furchtbares Greignis tann die Phantasie ergögend aufregen, so wie es etwa auch das Auge erfreuen mag, bem wilben aufgeregten Spiel der Meereswellen zur Zeit bes Sturmes zuzuschen; eber der tiefere Genuß beim Tragischen ift eben baburch ermöglicht, daß es den Menschen tiefer im Berzen packt und nicht bloß in der mehr an der Oberfläche liegenden Bhantafie, daß Liebe und Sympathie im Innern des Zuschauers einer Tragödie ent= brennen. Ift lettere Saite bes Gefühls nicht irgendwie in Schwingung verset worden, bann lag überhaupt keine tragische Wirkung vor. Ohne bas Rührende wird das Furchtbare leicht zum Schauerlichen und Gräßlichen; ohne das Furchtbare wird das Rührende leicht zum Beinerlichen und Rrankhaften. Durch bas Furchtbare motiviert fich bas Rührende, und durch das Rührende wird dem Furchtbaren das Ralte und Schroffe feines Befens genommen.

In einer furchtbaren Situation kann der Mensch am besten die Schärfe seines Denkens, die Kraft seines Wollens, überhaupt die Vor= züge seines Geistes entfalten. Die Seelenschöchheit von der schon Plato spricht, und die nach ihm jedem Gerechten eignet, mag er auch ein unschönes Neußeres haben, zeigt sich gerade in schwierigen Fällen der Not und des Unglücks am leuchtendsten. In diesem Sinn sagt Schiller treffend:

> "Sahft du nie die Schönheit im Augenblicke des Leidens, Niemals haft du die Schönheit gesehn."

Nicht mit Unrecht saat ein Aesthetiker, ber traaische Seld wandle auf unterhöhlten Grunde.1 Gbenderselbe redet auch von einem afthetijchen Dunkel im Erhabenen und im Tragischen.2 Der Umstand nun, daß ein schwarzer oder wenigstens bunkler Sintergrund vorhanden ift, und ber held gleichsam auf unterhöhltem Grunde wandelt, erhält den Zuschauer in steigender Furcht. Der Umstand, daß ber helb bas Bedenkliche feiner Lage noch nicht erkannt hat, daß er sich noch seiner Freiheit freut, daß irgendwie eine lichte oder erhabene Seite an ihm zu Tage tritt, bewirkt, daß wir seine tragische Laufbahn mit Rührung verfolgen. Es ist hier überhaupt auf die Kontraste, die Gegensätze im Leben hinzuweisen, welche in ber Regel bie Quelle und ben Ursprung ber tragischen Konflikte und Leiden bilden, und welche zugleich einen eigenen äfthetischen Reiz gewähren. Benn ber Dichter bie Lichter und Schatten scharf von einander fich abheben läßt, wenn er die felteneren und ein= truckvolleren Gemälde den gewöhnlichen und alltäalichen por= zieht, so ist dies ganz berechtigt. Mitten zwischen den schärferen Routrasten tann zudem bie gewöhnliche alltägliche Wirklichkeit noch einen breiten Raum einnehmen.

Im König Lear erscheint neben allem Schrecklichen von Familien= zerwürfnissen und kalter Hartherzigkeit gegen die Eigenen zugleich alles Schöne der Freundschaft, der Treue, der Familienliebe. So findet sich das Rührende neben dem Erschütternden. In der bunten Mannigfaltig= keit der Scenen von Goethes Faust wechselt das Liebliche, garte, Dustige mit dem Dämonischen, Furchtbaren und Grauenhaften. Sine klaissiche Stelle für den Kontrast im Tragischen kann aus Schlegels Borlesungen über Aesthetiks hierher gesetzt werden; sie bezieht sich auf Shakespeares Tragödie "Romeo und Julia": "Das Süßeste und das Hartiche, Liebe und Haß, Freudenseste und düstre Ahndungen, zärtliche

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bijcher Aefthetit I § 122 Anut.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebenda § 121.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Schlegel Aug. Wilhelm Werke Band VI S. 243.

Umarmungen und Totengrüfte, Lebensfülle und Selbstvernichtung stehen hier bicht neben einander." Ariftoteles fordert einen Glücksmechfel für's Tragische. Es macht einen tiefen und erschütternden Sindruck. wenn man anfangs nur heiterkeit und Gluck über das Ganze eines Studs ausgegoffen wähnt und fich nachher durch Umschlag ins birette Gegenteil schrecklich enttäuscht fieht. Aber nicht bloß der Kontrast, ber burch ben Umschlag des Glücks in Unglück entsteht, ist bedeutsam für bas Tragische, sondern auch der Kontrast, den die geistig und ethisch verschiedenen Bersönlichkeiten, die in einer Tragöbie auftreten, zu ein= können mehr Repräsentanten bes ander bilden. Die einen rührenden Elements genannt werden wie die schönen und zarten Gestalten, die guten und edlen Charaktere, welche mehr passiv als aktiv beim Tragischen beteiligt sind, die andern mehr Repräsentanten bes erschütternden Elements wie die Böfemichte, welche wohl eine tüchtige Kraft des Geistes und Willens an den Tag legen, aber nicht in erfreulicher, Nugen und Segen spendender Beije. In biefer Beije fteht Desdemona, das fleckenlose Opfer voller Ginfalt, Sanftmut und Demut gegenüber dem in wilder Leidenschaft entbrannten Othello. Vollends ichon flicht aber Desdemona ab gegen Jago, ben ichabenfrohen Stifter bes Ungluds. Nehnlich erscheint bie Lichtgestalt Corbelia neben ben vielen finsteren und schrecklichen Gestalten im Rönig Lear. Dft bildet der tragische Seld mit sich felbst einen Kontrast, wenn man näm= lich seine guten Seiten in Vergleich bringt zu feiner schlimmen oder auch umgekehrt, oder wenn man ihn betrachtet, wie er früher einmal war und wie er jett ganz anders geworden ift. 3m Böfen felbst, im acfallenen Menschen wird ber echte Tragiter ben letten auten Rest aufbeden und die zurückgebliebenen Büge des göttlichen Urbilds erkennen Umgekehrt wird er zeigen, wie auch am Schönen und Guten, lassen. am Erhabenen und Eblen Ginscitigkeit, Schwäche ober irgend ein Mackel haftet, wie auch der Gute und Tüchtige in Fehler fällt und sich in Un= glück verstrickt.

## § 10.

#### Das Moment ber Erhabenheit.

Etwas Unbedeutendes, Geringfügiges, Nichtssagendes vermag uns burch seiden oder seinen Untergang nicht zu erschüttern und zu rühren, kann keine tragische Birkung auf uns ausüben. Bie wir des= halb schon für das Tragische der körperlichen Welt einen durch Schön= heit, Größe, Kraft u. s. w. hervorragenden Naturgegenstand verlangt haben, so fordern wir auch für das Tragische der geistigen Welt eine irgendwie erhabene Persönlichkeit.

Abgesehen bavon, daß in der Regel der ganze dunkle Hintergrund, aus dem das Tragifche gleichfam hervorbricht, die ganze Situation, der gleichsam zitternde himmel und bie gleichsam bebende Erbe foon ben Eindruck von objektiv Erhabenem macht, muß sich vor allem auch am Subjekt felbst, welches bas tragische Los erleidet, irgend eine Erhahen= · heit zeigen. Diese selbst tann eine verschiedene sein. Es a bt eine Er= habenheit des Denkens, Fühlens und Wollens. Es ist nicht ausge= fcbloffen, daß eine und diefelbe Perfon einc mehrfache Erhabenheit be= fiten kann, also etwa Erhabenheit der Gesinnung mit Energie des Willens verbindet. Man tann nach Segel zwischen einer materiellen beffer substantiellen und einer formellen Erhabenheit unterscheiden. Erstere besteht in einem hervorragend sittlich guten Charakter. Bei ber letteren ift der fittliche Charakter zunächft gleichgiltig; es muß sich bier wenigstens Erhabenheit ber Leidenschaft, Schärfe bes Geiftes ober Stärte bes Willens geltend machen. Die substantielle Erhabenheit dürfte aber auch in ästhetischer Beziehung ben Vorzug verbienen. Die formelle Erhabenheit ift nur mit einer gewissen Restrittion zu billigen. Einmal muß bas, was man Genie, Phantasie, Energie u. bgl. nennt, fich in hohem Grade bemerklich machen fo, daß man gleichsam entschädigt wird für die fittlich verkehrte Richtung, welche der Träger eben jener eingeschlagen hat. Sodann barf die fittlich verkehrte Richtung nicht all= zuftart fein, denn das sittlich Bibrige und Abstogende muß in letter Inftanz auch äfthetisch beleidigen; m. a. 28. das tragische handeln eines Bösewichts muß immer auch wieder etwas Entschuldigendes haben. Die Notwendigkeit des Moments der Erhabenheit kann erhärtet werden burch Aussprüche von Philosophen und Vesthetikern, sobann kann an den Melfterwerken alter wie neuer Tragiker nachgewiesen werden, wie ihren gelden stets eine Erhabenheit zukommt.

Bunächft machen wir auf einen Umstand aufmerksam, in dem sich die allgemeine Ueberzeugung der Griechen offenbart, daß die tragischen Helden schon rein äußerlich einer der trivialen Alltäglichkeit ent= fernten Sphäre angehören, nämlich derauf, daß die tragischen Helden in den griechischen Theatern mit Kothurn und Maske aufzu= treten hatten. Plato scheint bas Wort "tragisch" geradezu in der Bebeutung von "ernst, erhaben, großartig" mehrmals zu gebrauchen und nennt Homer wegen seiner ernsten Erhabenheit den größten tragischen Dichter.<sup>1</sup> Berschiedene Stellen von Aristoteles können hierherbezogen werden: einmal die Stelle, in welcher er verlangt, daß der tragische Helb eher besser als schlechter sein solle, 2 ferner folgende Stelle: "Da die Tragödie Darstellung des Bessern ist, so müssen wir die guten Maler nachahmen; denn indem diese bei eigentümliche Gestalt abbilden,<sup>3</sup> machen sie zwar ähnlich, aber doch schöner;" und die weitere Stelle: "So muß auch der Dichter, wenn er zornige, gleichgiltige und andere berartige Charaktere darstellt, ihnen eine eble Seite abgewinnen."4

Gehen wir zu den Aussprüchen von Philosophen und Aesthetikern ber Neuzeit über, so sagt Carriere:5 "Das Tragische schmuckt sich mit dem Glanz der erhabenen Schönheit, wie das Sichverzehren der Rerze ihr Leuchten ift." Nur tann es für keine genügende und richtige Definition angesehen werden, wenn man mit Rirchmanns das Tra= gifche bloß als Untergang des Erhabenen bezeichnen wollte. Damit wäre bas Tragische vom Traurigen nicht unterschieden. Carriere nennt als paffenden gelden für eine Tragöbie Ballenstein, der als großer Charakter felbständig aus feiner Beit heraustrete, um nach eigenem Grmeffen die Dinge zu lenken. Ebenso nennt er als besonders tra= gische Persönlichteit Sokrates mit feiner erhabenen Ge= finnung, der als der Sohn einer Hebamme und eines Bildhauers sich ben eblen Beruf erwählt hatte, Seelen zu bilben, ber felbst erst den Leidenschaften die Seelenruhe abzutämpfen und feine häßlichen Büge burch einen eblen Ausdruck zu verklären hatte, und ben ber platonische Alkibiades mit einer Silenosherme vergleicht, die in der unförmlichen Hülle ein herrliches Götterbild berge. Wenn Kirchmann ben Ausspruch Carrieres als irrig tabelt, daß es gleichgiltig sei, ob die Tragödie in einem Bürgerhaufe oder in einem Fürstenpalaste spiele, so zeugt dieser Tadel Rirchmanns nur von seiner eigenen oberflächlichen und rein äußerlichen Auffassung des Erhabenen. 3ft benn erhabene Billensftärke,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. Jungmann Aefthetik Freib. 1884 S. 245; Plato de leg 7.

<sup>\*</sup> Aristoteles Portif Rap. 13 in der Uebersezung von Walz S. 468.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Aristoteles Poetif Rap. 15.

<sup>4</sup> Ebenda.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Carriere Aefthetik, Leipzig 1859 S. 179.

<sup>6</sup> Kirchmann "Aefthetit auf realistischer Grundlage" Berlin 1868 II, S. 29.

÷

Geistesgröße bei einem Mann aus dem Bolke unmöglich? Ift benn wirklich, so fragen wir mit Carriere, Faust im Fürstenpalast innerlich erhabener als in der Gelehrtenstube? Segel fpricht es negativ und positiv aus in jeiner anziehenden Aesthetik, wie das Moment der Erhabenheit dem Tragischen wesentlich sei: negativ, wenn er sagt1, das tragische Mitleid können nicht Lumpen, nicht Schufte einflößen; politiv, wenn er auseinardersest, nur ein wahrhafter Gehalt schlage ein, ber allgemeine Boben für die tragische Handlung sei derjenige Weltzuftand, der als der heroische zu bezeichnen sei. 36m legte sich diefe Forderung der Erhabenheit im Tragischen schon deshalb nahe, weil nach feiner Ueberzeugung vor allem bie substantiellen Mächte (das an und für sich Sittliche, Göttliche, Bahre) im Tragischen zur Dar= stellung kommen. Da, wo die substantielle Erhabenheit fehlt und das Berbrechen nicht auszuschließen ift, verlangt er wenigstens bie formelle Größe des Charakters, die Macht der Subjektivität.2 Rluge3 sest auseinander, daß zu tragischen helben nur Männer von besonderer Willenstraft taugen, Männer, die ihren Billen zum Geset für Taujende machen wie Cafar, Ballenstein, Napoleon I. Als schlagendes Muster für bieje Bahrheit führt er Aeschylos an, welcher gewaltige traft= volle Charaktere liebe, impofante Figuren mit kräftigem Billen und fühnem Mute barftelle. Die Seele seiner Tragödien bilden wie bei Shakespeare große Leidenschaften. Auch Masing4 fordert Erhabenheit für den tragischen Helden, doch erscheint uns seine Auffassung der Er= habenheit schief, insofern er behauptet, Richard III sei nicht minder als Antigone ein tragischer Charakter, wie sie bewähre er "bie Gauzheit und Selbstheit feines Charakters in ungebrochener harmonie bis ans Ende." Nach ihm ift nämlich auch bann harmonie vorhanden, wenn sich alle Regungen bes Geistes und Willens und alle Sandlungen nur auf eine einzige Leidenschaft beziehen. So wird also bas, was ber gesunde Sinn disharmonische Zerrüttung ber Seele nennt, dem Aesthetiker zur harmonie. Masing bemerkt dazu noch: freilich reiche das Verständnis des Pöbels<sup>2</sup> nicht heran an die Erhabenheit eines unbußfertigen Bösewichts.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hegel Werke Band X Aesthetik Berlin 1838 III S. 532.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Segel Aefthetit III S. 543.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die antike Tragödie in ihrem Verhältnis zur "mobernen" f. 61. Nachricht von bem Friedrichsgymnafium zu Altenburg auf Oftern 1867/68 S. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Masing "Die tragische Schulb" s. Sammlung gemeinverständlicher Vorträge von Virchow und Holhendorff Berl. 1872 S. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>▶</sup> a. a. D. S. 25.

Aber in dicfem Fall dürfte das Urteil des Bolkes eher gefund und zu= treffend erscheinen. Röstlin 1 fagt, es burfe bem tragischen Tun und Bollen bes Subjekts bie Berechtigung nicht fehlen, burch welche bas Bidrige der Torheit, Bosheit und Gemeinheit abgewehrt werde. Selbst ber Fehler des tragischen helben barf nach ihm nicht gemeiner Ratur fein, barf nicht aus bloßer Willfür ober reiner Böswilligkeit hervorgeben. Das tragische Tun muß immer etwas Entschuldigendes 2 haben. A. 28. Schlegel war gleichfalls von der Ueberzeugung durchdrungen, daß nur eine erhabene Erscheinung ein tragisches Schickfal erfahren könne; wenigstens weiß er an den tragischen Belben, wie sie die Dichter uns vorführen, jedesmal eine erhabene Seite hervorzuheben. So rühmt er3 an Antigone den Beroismus der reinsten Beiblichkeit, an Ajar bas männliche Sprgefühl in seiner ganzen Stärke, an Slektra bie Energie und bas Pathos, an Dedipus den gelaffenen Büßergeift. Aehnlich fpricht er sich aus über die hauptpersonen in Shakespeares Tragöbien. An Macbeth habe der Dichter einen ehrgeizigen aber edlen gelden zeichnen wollen, in welchem alle Berbrechen bennoch bas Gepräge bes angeborenen helbentums nicht ganz auslöschen können. 3m Lear werbe bie breifache Bürbe eines Rönigs, eines Greises und eines Baters burch ben graufamen Undant feiner unnatürlichen Töchter geschändet. Bischer befiniert bas Tragische geradezu als das Erhabene des Subjekt=Objekts. Лаф ihm wäre also das Erhabene nicht bloß ein Moment im Tragischen, fondern ichon mehr das eigentliche Befen desfelben. Wenn man nun auch diefe Definition Bischers als ungenügend zurückweist, fo muß man boch zugeben: Es hätte einem so bedeutenden Aesthetiker nie in den Sinn kommen können, das Tragische als "bas Erhabene des Subjett=Dbjetts" ju bestimmen, wenn nicht bas Moment ber Erhabenheit irgendwie von Bichtigkeit im Begriff bes Tragischen wäre. Du Bischer bie Lehre vom Erhabenen des bojen Billens besonders ausjühr= lich behandelt, so wollen wir bieselbe hier einer genaueren Rritik unter= Wir geben zu, daß es auch bewundernswerte erhabene Seiten ziehen. am Bösewicht geben tann, daß die gewaltige Energie, feurige Billens= fraft, die der Böse an den Tag legt, für die Phantasie ein erhabenes Schauspiel abgeben, ferner daß die Intelligenz und Konsequenz bes Bösewichts in Anordnung seiner Machinationen eine Zeit lang auch unfren

<sup>8</sup> Schlegel Werke Band V S. 117 Leipzig 1846.

<sup>1</sup> Aefthetit S. 249.

<sup>2</sup> Röftlin Nefthetit G. 241.

Berftand ergeten mag. Aber es ift entschieden verfehlt, die boje Rraft beshalb erhabener zu nennen und mehr zu bewundern als die Energie bes Guten, weil jene einfam und isoliert dastehe, während dem sittlich Wollenden die Bewunderung der Mehrheit in die unbegrenzte Söhe folge.1 Bischer schlägt sich jelbst mit einem Worte, welches aussagt, jeder Ver= ftoß gegen die Sittlichkeit sei zugleich ein Verstoß gegen die Schönheit.2 Ebenso kommt Bischer in Widerspruch mit dem Sat, den er in feiner Aesthetik § 20,1 ausgesprochen hat: "Der würdigste Gehalt des Schönen liegt in den sittlichen Mächten des öffentlichen Lebens." Ganz schief vollends erscheint ber Ausspruch Bischers, daß eine vollendete Em= pörung gegen Gott wie bei Prometheus und dem Faust der Bolksfage äfthetisch ergreifender sei als bie schönste Energie bes Guten.3 Aber Bifcher fügt bei: "Freilich muß, wenn diefer Eindruck festgehalten werden foll, der ganze innere Widerspruch eines folchen Willens etwas verbeckt werden, sonft lachen wir." Aber einmal ist es eine große Frage, ob fich einem gesunden Sinn gegenüber ein jo großer innerer Biderspruch überhaupt verdecken läßt, sobann scheint es nicht recht begreiflich, wie im Ernste von bemfelben Aefthetiker, der die vollendete Empörung gegen Gott wegen ihres inneren Widerspruchs als lächerlich bezeichnet, dieselbe handlungsmeise für ästhetisch ergreifender angesehen werden tann als die schönste Energie des Guten. Es ist eine etwas scharfe aber nicht unzutreffende Rritit, welche ein Gelehrter ähnlichen Ansichten gegenüber geäußert hat: nur Geister, die mehr als Urteil haben, können Bhantasie ĩá von jenem einer falschen Größe irre führen und blenden Schimmer lassen, ber auch bas Berbrechen, wenn man es von einer ge= wiffen Seite betrachtet, zu umgeben scheint. Man hat nun zwar ein besondercs Recht in einer Runftbetrachtung von der Phantasie aus= zugehen, aber man darf nicht das Vorrecht der letteren in der Weise überspannen, daß eine Rluft zwischen Gutem und Schönem, zwischen Ethit und Aefthetit entsteht. Seinrich Steinhausen4 sucht in einer eigenen Schrift flar zu machen, wie die Runst ihr eigenes Recht habe zu sein, wie aber boch ber engste Busammenhang bestehe zwischen ber ästhetischen und moralischen Belt. Benn Rümelin in feinen Shake=

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vijcher Aefthetik § 167 Anmerkung.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebenda § 59 Anm. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vijcher "Ucber das Erhabene und Komijche" Stuttgart 1837 S. 75.

<sup>4 &</sup>quot;Die Kunft und die chriftl. Moral" Wittenberg 1886.

spearestudien 1 den Wert eines Mannes nicht bloß nach der Willens: energie und den intellektuellen Rräften bemeffen miffen will, beshalb Goethes Napoleonkultus nicht ganz begreiflich findet und den Gedanken ausspricht: "Aus ästhetichem Wohlgefallem an dem psycho= logifchen Bhänomen einer dämonischen Natur die ewigen Gesete ber Menschheit in einer fo prägnanten Beije hintanzusegen, mußte man als eine Frivolität 2 bezeichnen," so ist das ein beherzigenswertes Wort. ֎ֈ barf kein äfthetisches Wohlgefallen geben an dem Dämonischem als solchem. Die Freude, die der Bhantasie daraus erwächst, daß sie lebhaft erreat wird durch die besondere Kraftäußerung des Dämonischen, darf auch innerhalb der Aefthetik nicht fo weit geben, daß man das eigentlich Dämonische und Verabscheuungswürdige jener Kraftäußerung gänzlich Das Schöne tann nun einmal mit dem Böfen teinen Freund= veraäke. schaftsbund eingehen. --

Den zweiten Beweis, ber uns die Notwendigkeit vom Moment des Erhabenen im Tragischen dartut, liefern die besten Tragödien aus alter und neuer Zeit. Bas im allgemeinen bie Selben griechischer Meister=Dichter betrifft, so ist schon das bezeichnend, daß sie fast alle aus königlichen Geschlechtern, aus gerricherhäufern genommen find. Bünther gibt dafür ben Grund an, wenn er fagt, daß bei den Alten Hochherzigkeit und Mut sozusagen Eins mit edler Geburt gewesen fei. 3 Um fich eine Vorstellung von den kraftvollen und er= habenen Seldengestalten des Tragifers Meschylos zu machen, barf man nur seinen Brometheus etwas näher betrachten. Sein Trop scheint bem Bewußtsein entsprungen zu sein, recht gehandelt zu haben. Beim An= schmieden an den Fels dringt kein Laut, tein Mechzen aus feiner Bruft. Dteanos Töchter schweben burch die Luft bis vor feinen Felfen, indem fie abwechselnde Chorlieder fingen, um ihn ruhig und ergeben zu ftimmen: aber sein Trot bleibt unerschüttert. hermes höhnt ihn, aber Prometheus versichert, sich nicht zu beugen, auch wenn Zeus jeinen blitzuckenden Strahl fende und in donnerndem Erdbeben das 211 zusammenftürzen hermes verfündet ihm zum letten Mal bie fürchterliche Strafe; lasse. ba schaudert felbst ber Chor und die Chorführerin rät zur Nachgiebigkeit. Allein Prometheus gibt nicht nach und ungebrochenen Tropes versinkt er unter bem Bucken bes Bliges und Rollen des Donners in die Unterwelt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 3weite Auflage Stuttg. 1874 S. 255 Anm.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rümelin a. a. D.

<sup>\*</sup> Günther "Grundzüge der tragischen Runst" Leipzig=Berlin 1885 S. 345.

Sophokles, ber jenem Dichter der Kraft gegenüber als ein Dichter des Geistes und Herzens erscheint, läßt vorwiegend fittlich erhabene Helden auftreten. Dedipus ist eine intellektuell und moralisch hochstehende Erscheinung. Antigone ist gleich ausgezeichnet durch Vorsüge des Geistes

Erscheinung. Antigone ift gleich ausgezeichnet burch Borzüge bes Geistes und Willens, wie bes Herzens. 3hr männlicher Beroismus ift aufs schönste gepaart mit zarter Bietät für die Shrigen und tiefer Religiosität gegen die Götter. Nur Elektra, der zwar immerhin ein fühner Sinn und ein gemiffes Rechtsgefühl zukommt, kann, wie Günther 1 mit Recht bemerkt, nach Sophokles Darstellung nicht recht gefallen. Stürmische Erregtheit und freudiges Frohloden über die Tötung ihrer verbrecherischen Mutter muß als ein Zeichen roher Gesinnung abstoken zumal bei einem weiblichen Herzen. Philoktet gewinnt durch fein langes Leiden an Gr= habenheit so wie ja auch Dedipus als schwergeprüfter blinder Bettler auf Kolonos nichts weniger als an innerer und wahrer Erhabenheit verloren hat. Der Sophokleische Ajas ist wie der des Aeschylos eine tüchtige und traftvolle geldengestalt, ber wenigstens bie formelle Er= habenheit nicht abzusprechen ift. Bei Euripides kommt man aller= bings in Verlegenheit, wenn man in gleicher Beise nach idealen und erhabenen Charakteren suchen will, wie man sie bei Aeschylos und Sophokles findet. Doch Euripides, ber geringste Stern in biejem tragischen Dreigestirn, kann uns nicht veranlassen, unsre Ansicht von der Notwendigkeit des Momentes der Erhabenheit im Tragischen umzustürzen. Der Umftand, bag er feine Gestalten aus der Maffe ber gewöhn= lichen Menschen nimmt, ist ihm schon von den besser benkenden Alten 3. B. von Aristophanes zum Nachteil angerechnet worden, und bildet auch heute noch eines ber Motive, warum wir ihn geringer tarieren als feine beiden leuchtenden Borbilder. Ariftophancs macht fich luftig barüber, daß er feine helben in Lumpen fleide. bamit sie Mitleid erregen.

Unter ben neueren Dichtern ist zunächst Goethe in Betracht zu ziehen. Sein gelungenster tragischer Helb trägt die Signatur der Erhabenheit an sich. Alle Gebiete des Wissens hat Faust in scinem Unendlichkeitsdrange durchmessen, alle Genüsse des Lebens gekostet, die Bahn des Hof= und Staatslebens hat er betreten, auch die klassische Welt hat er im Geiste durchwandert. Nirgends hat sein dürstender Geist Ruhe ge= funden. Sein Glück sindet er endlich in der praktischen Betätigung für die Kultur und für das Wohl der Menschheit. Schiller, der einen

<sup>1 &</sup>quot;Grundz. der trag. Kunft" S. 149 ff.

schören sittlichen 3bealismus vor Goethe voraushat und ber noch mehr zum Tragiker geschaffen war als Goethe, bringt in feinen Tragöbien teils helben von feuriger Tatkraft teils folche von vorwiegender Gemüts= tiefe zur Darstellung. In Marquis Poja, der boch eigentlich ber haupt= held in Don Carlos ift, hat der Dichter feine eigenen weltbürgerlichen Freiheitsideen und Träume von Völkerbeglückung hineingelegt. Ballen= ftein ist ein Feldherr mit hopen Blänen, der in fich Geift und Kraft genug fühlt, um die Feldherrnwürde mit einer Königskrone vertauschen zu können. Maria Stuart entfaltet ein sittliches Pathos, das in der Bartenfzene dem stolzen Auftreten der Elifabeth gegenüber den Rul= ninationspunkt crreicht. Durch bie eble Gelassenheit, mit der fie bie hinrichtung über sich ergehen läßt, erscheint sie uns als erhabene, burch bie Brüfung geläuterte Seele. Die Jungfrau von Drleans ift in gleicher Beife empfänglich für weiche und zarte Gefühle wie für mächtige Affekte. Ein heiliges Feuer der Baterlandsliebe lodert in der Bruft des schlichten hirtenmädchens. Sie fühlt ebenso tief für ihr Baterland als sie tapfer und helbenmütig für dasselbe tämpft. Shakespeare endlich, bem unter den Tragikern wohl bie Palme gebührt, hat feinen gelden mehr ober weniger erhabene Büge gegeben. Romeo und Julia find besonders mit Bezug auf ihre raube, häßliche Umgebung erhaben zu nennen, sie tauchen wie Lilien auf aus dem rohen Gestrüpp. Sie teilen nicht den haß ihrer Familien, fie haben mitten in einer roben, tampflustigen Welt ihr Auge nur auf das Schöne gerichtet. Richard III, den Masing einen Rönig ber Bösewichter nennt, ift ein Meister ber Energie, ein Genie bes Hanbelns. Er hat den Willen, die Klugheit und Lift, um Großes zu erreichen; und fo felbstjüchtig er auch ist, cs kommt boch bie Erhabenheit bes sittlichen Bewußtjeins in feinen Gewiffenstämpfen zur Beltung. hamlet ist eine mit ben glänzendsten Geistesgaben ausgerüftete Persönlichkeit, ein Verächter bes Unreinen und Vergänglichen. Die Er= habenheit feincs Geistes wird nicht vermindert burch einen elegischen Bug seines Gemüts. Dthello hat sich durch feine foldatische Bravour großes Unfeben erworben und fich zum größten Feldherrn bes damals angesehensten Staates Benedig emporgearbeitet. König Lear ist ein großer majestätischer Serr, beffen Erhabenheit in ichwerem Leid eber gewinnt als verliert. Wenn Macbeth die wahre Größe fehlt, fo hat er wenigstens eine formelle Erhabenheit. Er ist tapfer und tuchtig, es be= feelt ihn ein großes Streben nach Ehre. Roriolan, ein echter ftolzer Römer hat unmäßigen, löwenartigen Mut.

Digitized by Google

§ 11.

Muß ber tragische Held eine Schuld haben oder nicht?

Wenn Nümelin 1 die leidige Tatsache konstatiert, daß man sich schon längst gewöhnt habe, gemisse Cape über bas Drama wie sertige Sculbegriffe hinzunehmen, diefen Säten felbst aber nur relative Berechtigung zuschreibt, fo möchte dies besonders auf einen Gat Anwendung finden, nämlich auf den, daß der tragifche geld eine Schuld auf sich geladen haben müsse. Der wahre Rern liegt in dieser Forderung einer tragifchen Schuld, daß eine erhabene Ericheinung für bie Regel2 nicht ganz grundlos, nicht ganz ohne irgend eine Beran= laffung ihrerseits so herbes Los erfahren barf, wie es nun einmal bas tragische ist, daß eine erhabene Idee ober ein erhabenes Interesse nicht ohne weiteres einem niedrigeren Intereffe weichen barf, ohne daß wenigstens eine Ginseitigkeit, eine zu fcbroffe Geltendmachung bos Unterliegen (das scheinbare) jener erhabenen Idee ober jenes erhabenen Intereffes in etwas begreiflich machen würde. Es ist indes zum voraus einem Migverständnis vorzubeugen. Benn wir als Gegner der Schuld= theorie auftreten, fo foll damit nicht gesagt fein, daß wir es überhaupt für unmöglich halten, daß eine Schuld tragisches Los herbeiführen könne, baß auch ein Schuldiger zu einem tragischen helden brauch= bar fei, sondern es foll nur bie Ausschließlichkeit, mit ber man für jeden tragischen helden eine Schuld fordert, ver= worfen sein und die Möglichkeit betont werden, baß auch ein Unschuldiger zu einem tragischen gelden sich eigne und daß ein bloßer Fehler, Verstoß, Makel und bergl. genüge, um ein tragifches Los in feiner ganzen Bucht und Schwere herbeizuführen. Eine Schuld tann ein tragischer geld haben, aber er muß fie nicht haben. Das er niemals haben barf, bas ift eine volle adäquate Schuld, welche Günther3 fo nachbrücklich verlangt. Ein Böscwicht, ber nur bas harte Los erfährt, welches feiner ichweren Schuld entspricht, läßt uns in ber hauptsache kalt, kann uns wohl in dem beruhigenden Glauben an eine gerechte Beltordnung bestärken, aber von der eigentlich tragischen Birfung einer Rührung und Erschütterung tann keine Rebe fein. Der echte Tragiker läkt darum den Bojewicht nicht in feiner ganzen vollen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Shakespearestudien 2. Aufl. Stuttg. 1874 S. 280 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Damit ist schon angedeutet, daß es auch Ausnahmen geben kann, von denen später die Rede sein wird.

<sup>3 &</sup>quot;Grundzüge ber tragischen Runft." S. 443.

Schuld erscheinen, sondern hebt gerade an seiner Schuld das Entschul= bigenswerte und Verzeihliche hervor. Er zeigt, wie der Bösemicht ur= sprünglich ein Mensch war wie die andern, wie er aber durch besondere Umstände, durch Rünste von Verführern, durch großes äußeres Unglück ober Glud u. bal. auf faliche Bahnen geraten ift. Er macht begreiflich, wie gerade berjenige, der besonders mit Intelligenz und Energie begabt ift, leicht dazu kommen kann, die ihm angewiesenen Schranken zu durch= Ober der Tragiker läßt uns einen Blick tun in die harte brechen. Schule des Lebens, die einem Menschen schon in früher Jugend zuteil geworden ift und ihn aufbäumen machte, erbitterte und verhärtete. Aber nicht bloß das Extrem eines vollendeten, gänzlich schuldigen Böjewichts hat ber Dichter aus ber Reihe ber tragischen gelden auszuschließen, fonbern für die Regel auch das einer absolut unschuldigen, völlig reinen und fleckenlofen Gestalt. Er hat jenen edlen und lichtvollen gelben, wie fie im Leben und in ber Geschichte vortommen, boch auch die nötigen Schattenstriche zu geben, wenn wir ihr hartes und ungludliches Los nicht allzu niederdrückend finden follen, da bas Tragifche in Bahrheit fich vom bloß Riederdrückenden und Traurigen unterscheiden soll. Der Tragiker barf wohl wie jeder Dichter idealisieren, aber er muß boch in ber haupt= fache ber realen Wirklichkeit Rechnung tragen. Er darf schon aus biefem Grunde keine ganz reinen und abfolut unschuldigen Helben barstellen, weil es unter uns Sterblichen keine folche gibt. Es int einmal in ber Wirklichkeit fo, daß jedem gandeln von uns Menschen, auch bem relativ vollkommensten mehr ober weniger Spuren von Be= schränktheit und Mangelhaftigkeit aufkleben. Gerade bann, wenn man mit allen Kräften feiner Seelc für das Edle einftehen will, geht man leicht in ber Hitze der Begeisterung zu weit, verletzt man in schroffer Beise das Bestehende und Alte, das immerhin auch noch ein Recht hat zu eriftieren ober wenigstens einen brauchbaren guten Kern in fich ent= Gruppe nennt es zwar "eine Feier bes Phlegma" und "bie voll= hält. ftändigste Unpoesie"1, "daß alles Eble schlecht werden joll, wenn man sich ihm mit ganzer Seele hingibt." Allein man darf den Sachverhalt nur nicht burch Uebertreibung entstellen und von einem "Schlechtwerden" bes Edlen reden, wo nur eine Einseitigteit ober ein Dlakel vorliegt, bann läßt fich berjelbe ganz wohl annehmen und man hat feinen Grund, von einer "Feier des Phlegma" ober von "Unpoesie" zu reden.

<sup>1</sup> Vgl. Vischer Friedr., Theodor "Ueber das Erhabene und Komische" Stutt= gart 1837 S. 137. Für bicse Ansichten kann man sich auf Autoritäten wie Aristoteles, Leffing, Schiller berufen.

Ariftotele's untericheidet in feiner Rhetorit 1 zwifchen "Entfeslichem" und "Mitleiderregendem". Er illustriert bieje Unterscheidung burch einen von Serobot berichteten Vorfall : Amafis habe über feinen zum Tob geführten Sohn nicht geweint wohl aber über feinen betteln= ben Freund. Denn nur dieses war mitleiberregend, jenes aber entsehlich. Denn das Entsetliche ift verschieden von bem Mitleiderregenden, ja bebt bas Mitleid auf und bient manchmal als Mittel zum Gegenteile." Diefer Unterscheihung zufolge wird es begreiflich, wenn er in feiner Poetit2 ben gall, baß enterxeis ävopes (ausgezeichnete Männer) als vom Glud ins Unglud versett bargestellt werden, aus ber Tragobie, bie nach ihm Furcht und Mitleid erregende Versonen bezw. Greigniffe darzustellen hat, ausgeschloffen willen will. Aber bie Frage, was Ariftoteles unter einem ênwing angp3 versteht, ift noch genauer zu untersuchen. Den Grund, warum er einen folchen Mann aus ber Tragöbie ausgeschloffen wiffen will, gibt er an mit den Worten: "benn bies wäre weder furcht= noch mitleiderregend, fondern entseglich."

8 Anm. Die Frage ift nicht ichwer zu lösen, wenn man die weitere Auseinander= setzung von Aristoteles berücksichtigt. Er behauptet nämlich, daß ebenso wenig wie ein Encernis avho & syddpa nor noch (ber sehr Schlechte) als vom Glück lins Unglud gestürzt bargestellt werden bürfe; to per yap pelder Downor Exor h rocavry ovoraoic, all' ovre eleov u. f. w. Roth überjett Ichteres: "Eine folche Zusammenstellung erregte zwar Teilnahme aber weder Mitleid noch Furcht." Wichtig ist zunächst, daß das Unglück des sehr Schlechten weder Mitleid noch Furcht erregt und dieser deshalb nicht zum tragischen Helden paßt. Wichtig ist auch bie Begründung, die Aristoteles gibt: "Denn jenes (bas Mitleid) stellt sich ein bei bem unverdientermaßen Unglücklichen, diefe (die Furcht) bei dem unseres Gleichen. Den spódoa novyoćz (sehr Bösen) weist er zurück, weil seine Unglück zwar rd erdandownon szor ihm aber bie tragifche Wirfung bes Mitleibs und ber Furcht fehle. to ged av Downoy ist schwerlich mit "Teilnahme" zu übersehen, sondern hat eher ben Ginn von "genehm", "bem Menschlichkeitsgefühle, bem Gerechtigkeitsfinne entsprechend." Das Unglud bes jehr böjen Menschen tann tein Mitleib und teine Furcht hervorrufen, weil es als ein unserem Gerechtigkeitssinne entsprechendes und bamit ganz berechtigtes erscheint.

Was bie Ueberjetung des Entstraft årho betrifft, so ist zu beachten, daß bei Aristoteles diesem der opódoa norgos gegenüber gestellt wird. Es sind damit die zwei Extreme eines sleckenlosen, abstrakt tugendhaften Charakters und eines vollendeten Bösewichts gemeint.

Digitized by Google .

÷

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Uebersetung von Roth S. 148/49.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Uebersetzung von Balz S. 467.

Den ganz böfen Menschen will Aristoteles auch aus der Tragödie ausgeschlossen wissen, weil sein Unglud weber Furcht noch Mitleid er= rege. Es empfehlen fich alfo zu tragifchen Belden nach Ariftoteles Ber= fonen, welche fich weder durch Tugend und Gerechtigkeit besonders auszeichnen noch folche, welche wegen großer Schlechtigkeit und Lafterhaftigkeit in Ungluck versetzt werden; wohl aber find bazu geeignet folche, welche in großem Ruhm und Glück stehen wie Dedipus und Thyestes und bie glänzenden Männer aus folchen Geschlechtern, bie sich aber wegen irgend eines Fehlers in Ungluck verstricken. Wie das Un= glud eines reinen Engels, eines hervorragend tugendhaften Charakters als entseglich b. h. bem Gerechtigkeitsgefühle gang= lich widersprechend bezeichnet wirb, fo wird von bem Unglud bes vollendeten Bösewichts ausgesagt, daß es zwar dem Gerechtigkeits= finn entsprechend wäre, aber bag cs bie tragischen Affette ber Furcht und des Mitleids nicht hervorrufen könne. Da nach Aristoteles das Unglud des tragischen Helben auch uns brohend und furchtbar werben foll, wir alfo ftets das Los des tragischen gelden auch für uns befürchten follen, fo müffen es auch Menfchen unfrer Art fein, mit benen wir uns vergleichen können. Aristoteles ift Realist. Er will wahre, konkrete Menschen in ber Tragöbie bargestellt sehen, keine fleisch= und blutlosen, abstrakten Tugendideale: weder absolut Un= fculbige noch auch vollendete Böfemichte. Bu betonen ift aber Folgendes: innerhalb des großen Gebiets der normalen und lebenswahren Menschen find ihm bie befferen erwünschter als bie schlechteren.1 Aristoteles ist also kein einseitiger Realist, sondern anerkennt auch das Recht des 3dealismus auf wesentlich realistischer Grundlage. Daß Ari= stoteles einem relativ Unschuldigen oder unverdientermaßen Unglud= lichen als tragischen Helben ben Vorzug gibt, geht auch daraus hervor, baß er es als schöner bezeichnet, "wenn die tragische Handlung ohne Wissen vollbracht wird und die Erkennung erst nachfolgt." 2

Wir bemerken, daß wir der von Aristoteles vertretenen Ansicht nur relative Berechtigung zugestehen. Aristoteles kannte das tragische Leiden und Sterben Jesu Christi als des absolut Unschuldigen nicht. Er wußte nicht, daß das Leiden auch gänzlich Unschuldiger uns ergreisen, rühren und erheben könne, wie das folgende Kapitel zeigen wird.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Poetif Ueberj. von Balz S. 468.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebenda S. 472.

Wenn wir nun zu ncueren Nesthetikern übergehen, fo mag vor allen bie Anficht bes berühmten Mesthetifers und Runstkritikers Leffing gehört werben. Daß Lessing einen burchaus Schuldigen als tragischen Belden zurückmeift, beweift feine Meußerung über Beiffe's "Richard III": "Er ift so ein abscheulicher Rerl, so ein eingefleischter Teufel.1 in dem mir fo völlig keinen einzigen ähnlichen Bug mit uns felbit finden. daß ich glaube, wir könnten ihn vor unfern Augen den Martern der Hölle übergeben sehen, ohne das Geringste für ihn zu empfinden, ohne im geringsten zu fürchten, baß, wenn folche Strafe nur auf solche Verbrechen folge, sie auch unser warte." Eine noch wichtigere Stelle, in der er sich ganz genau an Aristoteles anschließt, ist folgende: "Ja Aristoteles hält ihn (den Bösewicht) hiezu (um Mitleid und Kurcht zu erregen) noch für ungeschickter, als den ganz tugendhaften Mann; benn er will ausbrücklich, falls man den gelden aus der mittleren Battung nicht haben könne, daß man ihn eher besser als schlimmer wählen folle. Die Ursache ist klar: ein Mensch kann fehr gut fein und boch mehr als eine Schwachheit haben, mehr als einen Fehler begehen, wodurch er fich in cin unabfehliches Un= glück fturzt, das uns mit Mitleid und Wehmut erfullt, ohne im ge= ringsten gräßlich zu fein, weil es die natürliche Folge feines Fehlers ift."2

Nehnlich wie Aristoteles und Lessing urteilt auch Schiller in seinem Aufjatz "Ueber die tragische Kunst", wenn auch seine Auffassung bezw. Darktellung auf den ersten Blick wentgstens etwas schief erscheint, indem er das Ibeal des tragischen helden "in gleicher Entfernung zwischen dem ganz Verwerslichen und Vollkommenen"<sup>3</sup> sucht. Wir lasse die wichtigeren der hierher gehörigen Stellen folgen: "Nur das Leiden sinnlich-moralicher Menschen, dergleichen wir selbst sind, kann unser Mitleid erwecken. Wessen also, die sich von aller Sittlichkeit lossprechen …, Wesen ferner, die von dem Zwange der Sinnlichkeit befreit sind, wie wir uns die reinen Intelligenzen denken, und Menschen, die sich in höherem Grade, als die menschliche Schwachheit erlaubt, diesem Zwange entzogen haben, sind untauglich für die Tragödie". Doch auch nach Schiller erleidet dieser Satz die Einschränkung, daß der Sute und Sche sich noch bessen als die Bös Böse und Schlechte. Wenigstens sagt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Leifings Berke V. Band, Hamburger Dramaturgie S. 477.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Leffing a. a. O. S. 498 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Schillers fämtliche Werfe Band IV S. 542 Stuttgart Verl. Cotta.

er in der gleichen Abhandlung, 1 ein tragischer Dichter, der sich auf seinen wahren Borteil verstehe, werde das Unglück nicht durch einen bösen Willen herbeisühren, sondern durch den Zwang der Umstände; diese Gattung des Rührenden werde aber noch von berjenigen übertroffen, wo die Ursache des Unglücks nicht allein nicht der Moralität widersprechend, sondern durch Moralität allein nicht der Moralität widersprechend, sondern durch Moralität allein möglich sei wie z. B. im Cid Beter Corneille's, in welchem Ehrliebe und Rindespflicht Roberichs hand gegen den Bater seiner Ge= liebten bewaffnen und eben dieselben ihm in Limenen, der Tochter des Erschlagenen, eine suchtbare Antlägerin und Berfolgerin erwecken. Auf diese Weise modifiziert Schiller seinen Sat, daß das Ideal eines tra= gischen Helben und Bolltommenen" liege, selbst dahin, daß jenes Ideal boch letzterem näher sei als ersterem.

Wenden wir uns zur Orientierung in der schwierigen Frage, ob ber tragische gelb eine Schuld haben muffe ober nicht, an die Tragöbien felbst, so muß eine einzige gute Tragödie, die einen Unschuldigen zum tragischen Helden hat, schon hinreichen, um bie Schuldtheorie zu erschüttern und wankend zu machen. Es fann aber nicht nur eine, sondern es können mehrere Tragödien ange= führt werden aus alter und neuer Zeit, welche einerseits als gute und zum Teil vortreffliche Tragöbien anzuerkennen sind und auch fast 2 all= gemein anerkannt worben sind, und bei beren gelben andrerseits nie= mand im Ernfte eine Schulb, höchstens eine menschliche Schwachheit ober Einseitigkeit entbeden tann. Wenn Günther, ber gewiß ein Intereffe baran haben konnte, eher Schuld als Unschuld an dem Helben einer Tragöbie aufzudecken, sich dahin äußert, daß im ganzen "König Dedipus" wie im "Dedipus auf Kolonos" und in ter "Antigone" von einer Schuld, von einem bewußten Unrechte fich auch nicht ein Wort finde, und wenn er eine lange Reihe von Stellen aufzählt, in denen jene ihre Unschuld selbst beteuern,3 so barf ihm sicherlich hierin

3 Günther "Grundzüge ber tragijchen Runft" S. 125.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Schillers fämtliche Werke Band IV S. 532 ff. Stuttgart Verl. Cotta.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wenn Günther Antigone und Dedipus als Tragödien geradezu verwirft und die Auffaffung des Sophokles von einem Leiden ohne Schuld "höchft fromm und ehrenwert, aber auch höchft undramatijch und untragijch" nennt ("Erundzüge der tragischen Knuft" S. 158), ebenjo wenn E. v. Hartmann ("Ges. Studien und Aufjäße" S. 336 ff.) Shakespeares "Nomeo und Julia" den Charakter einer echten guten Tragödie abspricht, so such bas so vereinzelte Aussichen, daß sie nicht in Betracht kommen können.

Glauben geschenkt werden. Von Antigone sagt er geradezu: "Sie konnte gar nicht anders handeln als sie es tat." <sup>1</sup> Aber Günther läßt bei seiner Betrachtung außer Acht, daß auf jenen tragischen Heldengestalten des Sophokles zum Teil ein alter Geschlechtssluch ruht und daß sie zum Teil ihre Leidenschaften und Einseitigkeiten haben. Dedipus sozicht mit solchem Eiser nach dem undekannten Mörder des Laios und will denselben mit so harten Strafen belegt wissen, daß man ihn von einer Leidenschaft oder wenigstens Leidenschaftlichkeit nicht freisprechen kann. Antigone, so herrlich und rein auch ihr Fühlen, Wollen und Handeln ist, hätte doch, so bünkt ben antiken Chor wenigstens, Kreon gegenüber, dem Repräsentanten der staatlichen Ordnung im Stolz ihrer Unschuld sich vielleicht etwas mäßigen können. — Dieser Stolz der Unschuld hat freilich auf der andern Seite wieder etwas Imponierendes und Erhebendes.

Shatespeare, bem Rümelin2 vorwirft, baß er feinen gelben ein freieres handeln zukommen lafte als ber Realist zugeben könne, und daß er den Gesamteffett der Gegenwirtungen zu wenig berudsichtige, bei bem alfo bie gelben ichulbiger fein könnten, als fie in ber realen Belt es find, stellt nichts weniger als bloß schuldige Selden bar. In "Romeo und Julia" ift nicht ber gelb felbst ber Schuldige. Wenn man von Schuld überhaupt reden will, fo fällt bie hauptschuld auf den haß ber beiden fich befchbenden Familien. Der Zweitschuldige ift, wenn wir bas Bort gebrauchen können, bas Mißgeschick, und erst an britter Stelle könnte man von der voreiligen Verzweiflung Romeos als einer Schuld sprechen. Aber Romeos Reigung zur Dufterheit, zum Schwarzsehen, sein Unglücksglaube, der ihn auch wirklich ins Unglück ftürzt, ist eher ein Fehler seiner Natur, seines Temperaments. Nomeo hätte allerdings auf die Rachricht vom Tod ber Julia hin zu Pater Lorenzo gehen und bei ihm nähere Erkundigungen einziehen können, aber cr ift zu leidenschaftlich und zu übereilt, und barin licgt fein Fehler und das Moment der Berechtigung feines tragischen Loses bis zu einem aemissen Grade. Freilich ist bie Unüberlegtheit gemildert durch bie Jugend und ber Unglücksglaube etwas begründet burch bie vielen Unglücksichläge, bie über fein zartes Gemut icon hereingebrochen find.

hamlets Zögern ist höchstens ein Fehler, keine Schuld. Zwei

1 a. a. D. S. 134.

\* Shatespearestudien S. 62 ff.

Unvorsichtigkeiten begeht er allerdings, indem er hinter die Tapeten flicht und fo Volonius statt des Königs tötet, und indem er sich in das Fecht= fpiel einläßt. In diefen besteht Samlets Berfehlung, wenn schon zu fagen ist, daß es gerade bei der überaus großen Regsamkeit und Leb= haftigkeit eines Geistes, wie sie hamlet hatte, leicht geschehen tann, daß man sich in Unvorsichtigkeiten stürzt. Man kann beshalb gewissermaßen fagen: hamlet geht gerade burch bas, mas ihn fo ausgezeichnet macht, eben burch bie unendliche Regsamkeit feines Geistes zu Grund. Menn Samlet auf ber andern Seite bedächtig vorzugehen icheint, fo tann man bies begreifen, sobald man tie schwierigen Verhältnisse, in denen der Held sich befindet, näher betrachtet und sobald man feine eigentliche Aufgabe, die ihm von seines Baters Geist gestellt ist, nicht so fast in ber Tötung seines Oheims als vielmehr in einer bloßen Konstatierung bes Verbrechens erkennt. Der Geist hatte Samlet nur die Beisung gegeben, daß er nicht dulben folle, daß bas königliche Chebett blut= schänderisch mißbraucht werde. Er hatte ihm nur ganz allgemein die Aufgabe übertragen, die Vergiftung des Baters zu rächen. Das Ge= heimnis weiß nun aber niemand als der verbrecherische Rönig selbst, welcher allgemein als König rechtlich anerkannt ist. Hamlet hat nur ein Anzeichen (Indizium) des Verbrechens, aber keinen Beweis. Auf ein Gespenst sich zu bezufen, darin erkannte hamlet eine migliche Sache. In folcher überaus schwierigen Lage galt es, bie paffende Zeit abzu= warten, um bas Verbrechen ans Licht zu ziehen. In jo bedeuklicher Situation hätte auch eine praktischere und handelnsfreudigere Natur, als es Hamlet war, nichts Klügeres tun können als zögern und bedächtig Eher als hamlet kann man Othello eine Schuld zumeffen. voraehen. Aber man tut jedenfalls besser baran, auch bei ihm von Mängeln und Fehlern, die mit seinen Vorzügen und Tugenden zu= fammenhängen, ja gleichfam aus biefen herausfließen, anstatt von einer vollen Schuld zu reden. Beil er felbft ein offener ehrlicher Charakter ift, vermutet er unter seinen Ratgebern keine Schufte und traut felbst einem Jago. Daß er ber Mann ist, feine Beschluffe unbe= irrt durchzuführen, das ist gerade das Gefährliche. Er wird betrogen, und fo wird ihm ber Borzug, rajch Entschluffe zu faffen und rafch zu handeln, zum Fehler. Er beschließt zu rasch die Vernichtung Des= bemonas und führt biefe unheilvolle Tat voreilig aus. hat Othello in diefer Beife neben feinen Licht= auch feine Schatten=Seiten erhalten, fo scheint ber Dichter bei Desbemona, welche ein Mufter ber

Schönheit und Anmut, eine Tochter bes Friedens, lieblich in allem ihrem Tun und ausgezeichnet durch Talente in Musik und Befang ift, fast vergeffen zu haben, ihr die zu einem lebenswahren Bilde auf Erden nötigen Schattenstriche zu verleihen. Seboch könnte barin ein Makel erkannt werden, daß die Ghe mit Othello heimlich, ohne 2Biffen ber Eltern geschlossen ward. — Mag auch im "König Lear", welche Tragöbie bie Leidenschaft in ihrer furchtbarften Entfesselung zeigt, der Selb zunächft als ichwer ichulbig erscheinen, wenn er ben Töchtern Goneril und Regan mit ihren ichönen Borten aber unschönen Berzen fein volles Vertrauen schenkt, ber Cordelia aber, welche nicht fähig ift, schöne Borte ju machen, beren Berg aber einem echten wenn auch fpröden Sdelftein vergleichbar ift, die härtefte Behandlung und Verstoßung zukommen läßt, fo erscheint er boch im Verlauf bes Studs im Vergleich zu dem Unfäglichen, mas er leidet, als ein folcher, an dem andere viel mehr fündigen, als er felbft gefündigt hat, mit einem Wort als ein relativ Unschuldiger. Bei Cordelia ist das Moment der Berechtigung ihres tragischen Loses noch eher zu ertennen als bei Desbemona. Sie hat nimlich in sittlicher Entrüftung über bie heuchelei ihrer Schwestern sich zu Bufäten bestimmen lassen, die wohl beffer unterblieben wären. Sie hat etwas unhöflich und unfreund: lich gegen ihren Bater und auch gegen ihre Schwestern gehandelt. --Man könnte noch auf andere berühmte Tragödien hinweisen, in denen ein Unschuldiger schwer leidet und untergeht. Es sei nur an die herr= liche Tragödie Calberons erinnert: "Der standhafte Prinz."

Gibt es nicht auch in Wirklichkeit, im Leben, in der Welt= geschichte eminent tragische Persönlichkeiten, an denen kaum ein Flecken oder ein Makel zu finden ist?! Sokrates war gewiß eine erhabene, burch Wissen und Tugend hervorleuchtende Erscheinung. Sein bedürf= nisloser Wandel, sein fortgesetztes edles Streben, die Menschen Weisheit und Tugend zu lehren, seine Bescheichenheit, seine Lehre, daß am Leben und dessen sichten nichts liege, sondern nur daran allein, daß man recht tue, machen ihn bewunderuswert in unsern Augen. Wenn er nun troß dieser oder gerade wegen seiner geistigen und sittlichen Erhabenheit zum Tode verurteilt wird, so könnte dies an sich niederdrücken, aber die Art und Weise, wie Sokrates den Giftbecher trinkt: in der Hossinung auf Unsterblichkeit — wirkt erhebend. Die Unschuld, mit der Sokrates leidet und flirbt, schließt ihn von der Reihe der tragischen Selben nicht aus. —

Jesus Christus ist eine eminent tragische Erscheinung und boch

k

absolut unschuldig. Das in Oberammergau alle 10 Jahre aufgeführte Passionsspiel rührt und erschüttert einerseits aufs tiefste und erhebt andrerseits aufs höchste. Die Apostelfürsten Betrus und Paulus und die christlichen Märtyrer, die unschuldig von den heidnischen Machthabern zum Tode verurteilt siegesfreudig und erhobenen Hauptes in den Tod gingen, sind bezw. waren tragische Holden.

### § 12.

## Die Reinigung, Versöhnung, Erhebung im Tragischen (bie Katharsis nach Aristoteles)

Die ganze bisherige Darstellung enthält mannigfache Reime zu der Versöhnung und Erhebung, ohne welche das Tragische vom Traurigen nicht zu unterscheiden wäre, und ohne welche cs keinen Play haben könnte im Gebiete ber Kunft, die doch in erster Linie Bergnügen und Freude bereiten will. Es ist gezeigt worden, wie das Tragische ein Element bes Rührenden in fich enthält, bas uns im Bergen padt, unfer Gemut warm ergreift, wie im Mitleid ein Rern von Liebe ftedt, ebenso wie bas Tragijche ein Glement des Erschütternden in sich birgt, das unfre Einbildungskraft aufregt, unfre Phantasie ergöten und lebhaft beschäftigen tann. Es ift barauf hingewiefen wor= ben, wie bie Rontrafte und Gegenfäte, welche im Tragischen eine hauptrolle spielen, ichon rein äußerlich betrachtet einen eigenen äfthetischen Reiz gewähren. Ferner ift ersichtlich geworden, wie es irgendwie erhabene Erscheinungen fein müffen, welche ein tragisches Los erfahren follen, wie es "bie großen Seelen" find, benen, wie ber Dichter fagt, "bie Schmerzen nachziehen, wie den Bergen die Gewitter= wolken", an denen "aber auch die Wetter sich brechen".

Der formell Erhabene mit sinn= und erfindungsreichem Berstand, geistreichem Bitz, kunstreicher Phantasie, kräftigem Affekt, außerordent= licher Snergie des Willens ist ästhetisch anziehend. Der substantiell Erhabene, seine im Leiden und Untergang aufleuchtende Sittlichkeit gewährt einen Anblick, der zu den reinsten und edelsten Freuden zu zählen ist. Endlich ist auseinandergeset worden, wie das tragische Los für die Negel weder ganz und voll verschuldet,

Digitized by Google

noch auch ganz ohne jede Veranlassung von seiten des tragisch Leidenden und Untergehenden sein dürfe, weil in jenem Fall eine Erschütterung und Rührung (namentlich letztere), in diesem eine Erhebung und Ver= söhnung ausgeschlossen bezw. sehr erschwert wäre. Bei dieser Gelegen= heit ist auch auf die tröstliche Tatsache hingewiesen worden, daß auch am Bösewicht nicht selten noch etwas Gutes und Entschuldigenswertes gefunden werden kann, sowie auch auf den Umstand, daß dem lichtvollen Bilde des Tugendhasten einige Schatten oder Makeln für die Regel nicht fehlen. Hierin liegen aber nur die Keime und Ansänge zur Versöhnung und Erhebung.

Beil Aristoteles zuerst ben Gedanken von ber Ratharsis ange= regt hat, so muß wenigstens kurz eine Erörterung über das, was Aristoteles wohl barunter gemeint bezw. verstanden hat, angestellt werden. Mit Bezug auf die Behauptung Platos, daß die Tragödie die Trauer= und Rlagesucht groß ziehe, und mit Bezug auf die Stelle in ber Pol. VIII, 7, wo von einer musikalischen uchapole von einem xouplicesdal ued' hoovhs die Rede ist, spricht **zunächit** die Vermutung bafür, daß Aristoteles mit seiner tragischen Ratharsis ben Sinn verband, daß, nachdein dem Tränenreichen (8017rodec) und Rührseligen (Elesiviv) im Menschen reichlich Gelegenheit ge= boten worden, sich sattsam auszuweinen und auszu= jammern, bie Affekte wieber zur Ruhe kommen, und so das Gemüt eine wohltätige Erleichterung empfinde. Freilich ift nicht einmal ficher, ob Aristoteles sich die tragische Ratharsis ebenso gebacht hat wie die musikalische. Sicher ist nur soviel, daß Aristoteles jedenfalls nicht ber Ansicht war wie Plato, daß bie tragische Runft nur die Trauer= und Rlagesucht groß ziehe. Es fragt fich weiter: hat Aristoteles die Ratharsis im raditalen Sinne eines gänzlichen Sichauslebens und ganglichen Entfernens ber Affette Mitleid, Furcht, Wehmut, Trauer u. f. w. gemeint oder hat er fie bloß als Reduttion ge= wiffer das Gleichgewicht der Seele ftörenden Gefühls= richtungen auf bas rechte, mittlere Daß aufgefaßt? Für lettere Auffassung scheint zweierlei zu sprechen: einmal ber Umstand, daß Aristoteles ein Grieche war und schon deshalb auf das schöne Daß viel Gewicht legen mußte, sobann besonders ber Umstand, daß Ariftoteles wirklich in ber Mitte (perfens' gwischen ben gmei Extremen bes Zuviel und bes Zuwenig das Befen der Tugend, überhaupt die gesunde, harmonische Seelenbeschaffenheit ertannte. Es Ł

ļ

barf wohl mit Gietmann 1 gesagt werden : "Die rein pathologische Auffassung ber Ratharsis als physiches Ausleben und Abklären ber einseitig vorwaltenden Affekte follte billig nicht mehr beruct= sichtigt werden, obgleich es wahr bleibt, daß das ästhetische Ber= gnügen an der Runft und insbesondere das Durchleben der tragischen Affette auch phylisch wohltuend wirkt." Auch eine rein ethische b. h. moralisch beffernde und religiöfe Ratharfis verwirft Günther mit Recht, ba von dieser bei Aristoteles nicht ausdrücklich gesprochen werbe und bas Theater keine Tugendschule, ber Rünftler kein Prediger fei. Wenn nun aber Günther2 bei Aristoteles eine vorwiegend ästhetische Ratharsis mit pathologischem Beigeschmack annimmt, jedoch zugibt, daß man zulet auch barin etwas Ethisches wittern könne, daß Gemütsstimmungen auf ein normales Maß zurückgeführt zur Tugend befähigen, fo ist dies weiter nichts als eine Bermutung, und man tann mit gleichem ober noch mehr Recht eine äfthetisch=ethische Auf= fassung bei Aristoteles annehmen. Daß bas ethische Moment beim Tragischen Aristoteles nicht ganz ferne lag, dürfte daraus erhellen, daß Aristoteles das für roayinor und oilavdpwnov erklärt, daß der Arg= liftige felbst überlistet, ber ungerechte Tapfere trop feiner Tapferkeit be= fiegt werbe. Ein gemisser Grad von Gerechtigkeit, die eben sittlich erfreut, muß also nach Aristoteles im tragischen Los boch liegen.

Man sieht aus all bem: über bie Aristotelische Auffassung ber tragischen Katharsis läßt sich sehr viel vermuten, aber nichts Sicheres beweisen. Es genügt jedoch, soviel eruiert zu haben, daß bei ihm eine ästhetisch=ethische Auffassung nicht außgeschlossen ist. Im übrigen haben wir Beweismittel genug, um darzutun, wie die Tragödie dazu angetan ist, mit dem Schönen, in dem Schönen und durch das Schöne zugleich auch für das Gute zu begeistern, also auch ethisch zu wirken. In der Tat sinden wir in den klassischen Meisser= werken der tragischen Kunst immer auch ein ethisches Moment, eine sittliche Idee, wie in einem eigenen § am Schluß gezeigt werden soll. Darin, daß die musterhaste, die klassischer Reagischen Reinzung, Läuterung, Versöhnung und Erhebung.

b

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "Neue Streitfragen über das Wefen der Tragit" von Gietmann f. in den "Stimmen aus Maria-Laach" Ihg. 1886 S. 61.

<sup>&#</sup>x27; Günther "Grundzüge der tragischen Kunst" Leipzig=Berlin 1885 S. 254.

Che wir weiter geben, muß noch eine Spezialfrage, welche ziemliche Schwierigkeiten zu enthalten scheint und welche hauptsächlich von den Peffimiften zu dem 3wcd ausgenützt zu werden pflegt, eine positive Ber= föhnung bes Tragischen als in Wirklichkeit unmöglich barzutun, gelöst Bir meinen die Frage: Bie läßt es fich mit ber fitt= werden. lichen Beltordnung, mit einer in der Belt waltenden göttlichen Berechtigkeit zusammenreimen, baf die Guten und Eblen burchichnittlich mehr leiden und ichrecklicher vielfach unter= gehen als bie Bösen und Schuldigen ?! Es find zwar schon Schopenhauer und E. v. Hartmann gegenüber einige hauptgesichtspunkte, von welchen aus der Löjung diefer schwierigen Frage näher zu treten fei, angegeben worden: einmal habe die poetijche Gerechtigkeit nicht fo fast die Belohnung und Verherrlichung des Guten als vielmehr die Be= ftrafung und Selbstzerstörung des Bösen aufzuzeigen, sodann sei wohl zu bedenken, daß der Gute für sein äußeres Leiden eine gewisse Entschädigung in feinem inneren Bewußtsein habe; allein bie Frage verbient wegen ihrer Wichtigkeit noch eine genauere und mehr ins einzelne gehende Behandlung. Röftlin 1 gibt in diefer Beziehung schätzenswerte Andeutungen. Wenn der Schuldigere ben Unschuldigen mit in das Verderben hineinziehe, so liege eine Versöhnung für's erste barin, daß die ewige Gerechtigkeit oder harmonie der Dinge in ihrer Sühnung streng ihren Gang gehe und so (scheinbar unbefümmert um bas Wohl einzelner Individuen) nur barauf bedacht fei, daß ber volle und ganze Fluch des Böjen, der Unjegen der Leidenschaftlichkeit in seiner zerstörenden Rraft zur Darstellung gelange; fürs zweite liege eine Berjöhnung barin, daß die ewige Ge= rechtigkeit über die Opfer, die ohne volle Berfculdung nur deshalb gefallen feien, damit bie Suhnung bes Unrechts burch die Strengigkeit ber Strafe eine unbedingte werde, ben verflärenben Schimmer ber Sühne, des Märtyrertums für die Sache bes Rechten und Guten ausbreite. Auch habe bas Individuum, wenn es mehr erleide, als es verdiente, badurch feine Berfon burchaus (von allenfalsigen Schwachheiten, Einfeitigkeiten ober Mängeln) gereinigt.

Freilich ist mit dem Bisherigen die angeschnittene Frage noch nicht ganz und durchaus befriedigend gelöst. Sie soll im folgenden noch von höherer Warte aus beleuchtet werden.

<sup>1</sup> Nefthetit G. 246.

Das Tragische in der Welt zeigt uns nicht blos die Unab= weisbarkeit der irdischen Leiden, Prüfungen und Schict= salsschläge, die Sitelkeit alles irdischen Glückes, aller Lebens= herrlichkeit, sondern die Tragödie offenbart bisweilen schreckliche, tiefverletzende Dissonanzen 3. B. im Geschick des Sokrates, im Untergang der Antigone, im Leiden und Sterben Christi und der christlichen Martyrer.

Wo hie Tragit ihren Höhepunkt erreicht — und sie er= reicht ihn da, wo ein fast ganz Unschuldiger oder ein vollständig Un= schuldiger namenlos leidet und schrecklich untergeht — da ist alles, was bisher über die Versöhnung und Erhebung im Tragischen gesagt worden ist, nicht mehr ausreichend. Wenn in solchen Fällen überhaupt noch eine Versöhnung möglich ist, so ist nur noch eine transzendente hier denkbar.

Man kann zwar wohl auch fagen: Belch eine Erhebung für den tragischen Selben, wenn er in feinem Blute wie eine Mauer steht mit dem Bewußtsein, daß nur über feine Leiche der Frevler anstürmen könne, daß schon an ihm das Böse bei seinem Sturme auf die sittliche Welt= ordnung feine Rraft gebrochen habe! Aber der Umftand, daß die Edlen und Unschuldigen vorzugsweise verfolgt werden, daß es gerade die fein= fühlenden und höheren Naturen sind, benen die Leiden nachziehen wie ben Bergen die Gewitterwolken, dies und jo vieles andere muß boch wie eine Weltanklage schwerer Art erscheinen, wenn man bloß auf immanentem Standpunkt bleiben und verharren will. Der Schmerzensichrei ber Guten und Beiligen gegen bie feind= lichen Gewalten, die ihnen alle Wege verlegen, die sie mit Schimpf und Gewalt abzutreten zwingen, ist boch manchmal zu gellend, zu erschütternd und niederdrückend; bie vielen schrillen Diffonanzen, die ba und bort gerade bem Tieffehenden und Feinfühlenden sich offenbaren, lösen sich nun einmal in der immanenten Welt troß tausendjähriger Beobachtung nicht in Aktorbe auf. In der Tat es bliebe 3. B. bei Sokrates, bei Antigone, bei Calberons ftandhaftem Prinzen u. f. w. ein bitterer Rest, eine weh= mütige Diffonanz zurück, wenn das individuelle Leben mit dem Lies= feitigen ein für alle Mal abgeschloffen wäre.

Selbst Schopenhauer und Ed. v. Hartmann haben, ob= gleich sie im Prinzip für die Welt= und Willens=Berneinung sind, in Zeiten gesunder Stimmung doch auch empfunden und er= fannt, daß das leere Nichts keine Versöhnung, kein richtiger

6\*

Abichluß wärc für fo viel Schönes, Erhabenes und gerrliches, das in ber Belt sich findet und durchschnittlich mehr zu leiden und zu dulden hat als das Häßliche, Riedrige und Gemeine. Schopenhauer hat ge= schrieben: kein absolutes Nichts fei auch nur benkbar, und er meint, baß es für ein andersartiges Wollen auch eine Art des Daseins geben Auch der Philosoph des Unbewußten redet, wenn er ichon vor= müsse. her die tragifche Läuterung im vorgefühlten Frieden bes Nichtfeins und in dem Nichtsein selbst erblickt hat, doch wieder bavon, daß der Glaube an ein tranfzendentes Befen ber tragifchen Versöhnung bas positive Moment gebe, ohne welches bie leere Negativität ber Vernichtung boch immer etwas Abstoßendes behalten würde. Bir gestehen offen : wenn der Boje, der über ben fchredlich zu Grunde gehenden Buten triumphiert, und der Eble, der nicht felten furchtbar zu leiden hat, zuletzt das gleiche Nichts empfangen würden, dann wäre der Peffimismus berechtigt. Benn die mannigfachen Diffonanzen der jezigen Belt, die nun einmal nicht wegzuleugnen find, ja bisweilen fcrill und hart an unfer Dhr und herz flingen, nicht irgendwo und irgendwann ihren harmonischen Austlang finden würden, bannwäre der Peffimismus fogar die einzig berechtigte Beltanschauung. Selbst die edleren Beiden bes Altertums haben angesichts ber ichredlichen Tiefen tragifchen Leidens und Unglücks bas Ungenügende eines rein immanenten Standpunkts für folche Fälle geahnt und empfunden. Sokrates trank nur, weil er auf ein unsterbliches Leben hoffte, freudig und heldenmütig feinen Giftbecher. Den "Dedipus auf Kolonos" des Sophokles durch= weht icon mehr tranizendente Verjöhnung und Verklärung. -

vollen Wert des Leidens und die benkbar Den höchste Versöhnung in der Tragik hat aber erst die christ= liche Weltanschauung erschlossen. Erschütternd und rührend find ja gewiß die Schicksatragödien ber Alten, in welchen die heidnische Weltanschauung von einem unerbittlich waltenden Fatum zum Ausdruck Sie konnten auch bis zu einem gemiffen Grad von Leiden= fommt. schaften reinigen, wenn ober indem der Dichter in ihnen eine sittliche Idee zur Geltung brachte. Aber zu einer eigentlichen Erhebung oder Verjöhnung konnte man in ihnen ober durch sie nicht gelangen. Das Leiden eines Unschuldigen mußte den alten heiden unverständlich bezw. entsetlich erscheinen. Das Leiden und Sterben Jeju Christi wäre in der Tat ein trostlojes und eminent trauriges und kein tragisches, wenn man biog ben immanenten Stand, punkt einnehmen würde, es wäre das plagov des Alistoteles, das ent= jegliche Leiden des völlig Makellosen. Aber darin, daß der tief= schwarzen Leidensnacht auf Golgata der goldene Ofter= morgen folgte, liegt die wahre und höchste Versöhnung und Erhebung. —

Diese transzendente Versöhnung ist denn auch gerade in besonders hervorragenden Meisterwerken tragischer Runft zum Ausbruck gebracht: in Goethes "Fauft" und in Calderons Tragödie "Der ftand= ftafte Bring". Freiherr v. Grotthuß fchreibt in feinen Problemen und Charakterköpfen nicht mit Unrecht, ohne Christus hätte Fauft nie geschrieben werden können. Goethe läßt feinen Fauft, nachdem er feine Rämpfe mit dem Glauben und den Leidenschaften beendigt und bas Glud und den Frieden in der nutbringenden Tätigkeit für die Mitmenschen gefunden hat, in den himmel einziehen. Vom ftreng criftlichen nament= lich katholischen Standpunkt aus ist zwar ichon öfters ber Einwand gemacht worden, daß bei Fauft der zur Rechtfertigung notwendige Glauben bezw. die Sündenerkenntnis, Bußgesinnung nicht klar ersichtlich sei. Nn. ber Tat hat Goethe jeinem Helben die Himmelfahrt fehr leicht gemacht. Aber man mag über die schnelle oder allzuplötliche Himmelfahrt denken wie man will, es ist immerhin fehr bedeutsam1, daß der größte deutsche Dichter gerade für sein größtes Meister= und Lebenswerk, für seine berühmteste und inhaltschwerste Tra= gödie die criftliche Auferstehung bezw. Himmelfahrt also eine tranfzendente Versöhnung als besten und iconsten Schluß betrachtet und gewählt hat.

- 85 ---

2



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Warum hat überhaupt Goethe dem I. Teil feines Faust einen II. Teil folgen lassen? Doch wohl nur, weil der I. dieje harmonisch angelegte Dichternatur nicht befriedigte, weil er als wirklich großer Künstler fühlte, daß die im I. Teil anklingenden Dissonazen irgendwie später in einen Attorb sich auflösen müssen. Im I. Teil hat Faust, der "Erdenschn", der sich als "Cherub" dünst und alle Sinnengenüsse burch getostet hat, den Frieden nicht gesunden. Erst nachdem Faust im II. Teil be Brust gereinigt "vom erlebten Graus" und sich positiv den Mitmenschen durch Wertkrässeitet (Rulturarbeit) nüßlich erwiesen, läßt Goethe seinen Helden Glüct und Ruhe finden. Immerhin kommt darin, daß Goethe für jeinen Faust gerade aus der trauszendenten Beltanschauung des Christentums die Verschnung und Verklärung entlehnt hat, sein tiefes Verkändnis für die echte und wahre Tragit zum Ausdruck. In der Tat ohne Christus hätte Faust nicht geschrieden werden können. Der Osterglockenton und ber ethebende Chorgejang "Christ ist erstanden" hatte schon im I. Teil dem Grübelnden und Zweiselnden bas Leden gerettet.

"Der ftandhafte Bring", biefes tragifche Meiflerwert Calberons, welches einst Goethe zum Weinen gerührt hat und von fo feinsinnigen Runstkennern wie Joh. Schulze, Immermann, von Schack, Lorinser, Bünthner viel gelobt und gepriesen ift, schließt gleichfalls mit einer transgendenten Versöhnung. In dem herrlichen Zwiegespräch zwischen bem in Retten gelegten Brinzen Fernando und der Herrin Phönix wird in ergreifender Beije die Vergänglichkeit des irbijchen Glückes unter bem Bilde der Blumen und Sterne bargestellt: ber Blumen, die chen in des Morgens Frühe zu Pomp und Pracht erblühen, aber am Abend icon verwelkt im Urm der Nacht entschlafen und der Sterne, welche wie Funken am Himmel sprühen, aber schon in einer Nacht als nächtliche Blüten entschwinden und im Glanz ber Sonne ihr Grab finden. Diese Dichtung reißt uns, wie einst Johann Schulze 1 geschrieben hat, von der Scholle los, indem fie allem Irbijchen einen Totenkranz windet und von bem weiten gräberreichen Rirchhof ber Erbe auf die unvergängliche heimat ber Seelen hinweist." Mutet es uns nicht wie eine großartige Erhebung aus bem Schmelzofen ber Schmerzen an, wenn wir den Brinzen fprechen hören:

> "Ob mich treffe noch mehr Unglück, Ob ich duld' noch größeren Hunglück, Ob den Leib auch diese Lumpen Kanm bedecken, ob mein Kerker Dunkel auch und noch so schmutzig: Ich bleib sest in meinem Glauben, Weil er Sonne, die mir funkelt, Weil er Licht ist, das mir leuchtet, Lorbeer, der mich krönt mit Ruhm."

Calberon läßt diesen im Glauben standhaften und im schwersten Leiden heldenmütig ausharrenden Prinzen nach seinem Tode als Geist wieder auferstehen und im Ordensmantel mit leuch= tender Fackel dem christlichen Heere voranziehen, das begeistert für seines Gottes Sache und angeseuert durch den Geist des Helden Fernando in den Kampf zieht.

1 "Ueber ben ftanbhaften Prinzen" Weimar 1812.

#### § 13.<sup>1</sup>.

2

## Die sittlichen Ibeen in den Werken der berühmtesten Tragiker bezw. Dramatiker.

Die guten und herrlichen Tragödien der antiken und modernen Klassiker enthalten eine sittliche 3dee, die vom Dichter bewußt oder undewußt mittelst Phantasie und Geist in ein lebenswahres Bild und in eine edle Form gehüllt worden ist, enthalten 3deen des Wahren und Guten, auf die es den Dichter von selbst hin= trieb, weil er wahrhaft die 3dee des Schönen versolgte.

Es ist unleugbar, daß Aeschylos und Sophokles den tragischen Stimmungen eine ethische und religiöse Meihe gaben. Man darf nur die Chorlieder dieser Dichter etwas näher betrachten. Führen wir zunächst Stellen aus den Chorliedern des Aeschylos an, so heißt im "Agamemnon" eine Stelle (B. 154 ff.):

> "Bäg ich alles finnnend ab, Keinen weiß ich auszuspäh'n, Steinen als Zeus, auf ben ich Die nichtige Bürbe ber Sorge Werfen mag mit Zuverficht . . . Denn zur Weisheit leitet uns Zeus und heiligt als Gejet, Daß in Leiden Lehre wohnt."

Im gleichen Stück lautet eine andere Stelle (18. 462 ff.):

"Wer burch Frevel glücklich warb, Den ftürzt zuletzt ber Eumeniden Schwarze Schar in Nacht hinab, Sein Glück zertrümmernd; ohne Macht Wohnt er im Dunkel — bei den Toten. In des Nuhmes Uebermaß droht Die Gefahr". —

In der gleichen Tragödie findet sich noch eine besonders bedeutsame Stelle, welche aussagt, daß nicht Willkür walte, sondern ewige Gerechtigkeit, die nach sittlichem Maßstab richte. Sie lautet (B. 750 ff.):

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diefer § hätte nach des Verfassers Absicht eigentlich in den vorhergehenden § 12 verwoben werden sollen, da er dem Inhalt nach zur Reinigung, Versöhnung und Erhebung im Tragischen gehört. Weil aber § 12 sonst gar zu lang geworden wäre, hat der Versasser die sittlichen Ideen in eigenem § als Anhang behandelt.

- 88 --

"Ein greifer Spruch aus der Bäter Zeiten sagt: "Des Glückes volle reife Frucht, sie gebiert von Neuem Sie stirbt nicht finberlos verwolkend: Nein, in des Glückes blüch'ndem Schoß Buchert auf unerjättlich Unheil." Ich indes lobe den Spruch nicht; Denn des Gottverächters Untat Sie gebiert mehrere nach, Zeugt ein Geschlecht ähnlich der Mutter. Doch übt die Tugend ein Haus, Erbt auf Enkel das Heil fort."

Damit hat sich der Dichter über die niedrige Ansicht sciner Zeit= . genossen, als ob den Glücklichen und Reichen der Neid der Gottheit versolge, erhoben. — In den "Persern" (ebenfalls ein klassisches Stück des Altertums) steigt der Schatten des Darius herauf, um für das un= erwartete Mißgeschick des Sohnes die untrügliche Erklärung zu geben (B. 818 ff.):

> "Totenhügel werben bis ins britte Glieb Lautlos ber Enkel Augen einst verkündigen, Daß Uebermut dem Erdensohne nicht geziemt. Denn aus der Hoffart Blüte sprießt als Aehrensrucht Die Sünde, die mit tränenschwerer Ernte lohnt."

Sophokles gibt dem weisen Walten der Götter nicht weniger starken Ausdruck als sein Meister Aeschylos, von dem er lernte. Der dritte Chorgesang in der unvergleichlich herrlichen Tragödie "Antigone" führt aus, wie die Verblendung der Leidenschaft den Menschen von Sünde zu Sünde treibt, dis er "den Fuß auf glühend Feuer" scht d. h. von der Nemesis (der Rache bezw. Vergeltung) errilt wird. Denn

> "Bie mag Einer in frevlem Stolze, Beus, beine Gewalt bezwingen, Die nimmer ber Schlaf bändigt, der allerschlaffende, Rimmer die raschen Göttermonde? In nie alternder Jugend wohnst du In Olympos? lichtem Strahlenglanz, o König!"

Im "König Dedipus" findet sich ein herrlicher Chor, welcher besonders klar Zeugnis gibt von dem Glauben des Dichters an das Walten einer höheren Weisheit in der Bestrafung des Frev!ers (V. 863 ff.):

> "Ach, wär' es Los meines Lebens, Nein zu wahren fromme Scheu Bei jedem Wort und jedem Werke, Treu den Urgeseten,

ŧ

- 89 -

Die in den Höh'n wandelnd, in Nethers Himmlijchem Gebiet, ftammen aus dem Schoße Des Baters Olympos, nicht Aus sterblicher Männer Kraft Geboren! Niemals wiegt sie in Schlaf Stumme Bergessenheit; Es belebt sie mächtig ein Gott, der nie altert . . . Aber wer in Wort und Werten fredle Lebenspfade wallt, Wen nicht vor Dike graut, Nicht Göttertempel heilig sind, Fluchvolles Verderben treff' ihn, schnöben Uebermutes Lohn, -Wosfern er nicht auf rechter Bahn Gewinn sucht, Und nicht der Sünde Greuel sieht, Und an das Heiligen ist verweg'ner Hand rührt."

Im "Philoktet" spricht Herakles die Bedeutung des Leidens : am Schlusse aus:

> "Jch komm aus Liebe zu bir und verließ Der Unfterblichen Sit, Ju verfünden dir die Beschlüsse des Zens Und zu wehren den Weg, zu dem du dich schickft; So vernimm denn meine Gebote! Vor allem ruf ich dir zurück mein eig'nes Los, Die Mühen alle, deren Bahn durchkämpfend ich Errang unsterblich Wessen, wie du schauen kannst. Auch dir, vernimm cs. ist bestimmt dasselbe Zicl, Aus solchen Mühen ruhmgekrönt hervorzugeh'n."

Rachdem wir auf diese Weise einen Einblick gewonnen haben in den sittlichen Ernst und religiösen Schwung, welche die beiden größten Tragiker des klassischen Altertums auszeichnen, können wir uns nicht wundern, wenn einzelne Gelehrte soweit gehen und geradezu annehmen, daß die alten Tragiker es für ihren Beruf angesehen haben, das Bolk religiös sittlich zu läutern. So sagt z. B. August Böckh, ein feiner Renner des klassischen Altertums: "Kein alter Tragiker, am wenigsten Sophokles und Veschylos, hatte die Ueberzeugung, daß Dichtung und Sittlichkeit nicht in Berührung stehe; sie haben alle, wie sich nachweisen läßt, eine sittliche Richtung in ihren Tragödien verfolgt." Stahr in seiner Schrist "Aristoteles und die Wirkung der Tragödie" (S. 57) meint, der Poet sei den Alten ein Lehrer und Besserer des Volks ge= wesen. Man kann sagen: die Aufgabe, die jetzt der Kirche und Schule zufällt, ist im Altertum den Tragikern zugefallen. In diesem Sinn redet ein moderner Philologe<sup>1</sup> von einem "Heiligtum der Tragödie" und meint, die Tragiker hätten ihrem Bolke das ver= treten, was dem Christen die Bibel sei. Solche Auffassungen hätten nicht entstehen können, wenn nicht ihre Werke von einem edlen sittlichen Pathos getragen wären. Wir sagen nicht, die Tragiker hätten mit Ab= sicht eine sittliche Richtung verfolgt, sie hätten als Dichter und Künstler die prosaische Absicht gehabt, lehren und bessen zu wollen. Vielmehr ihre Absicht war nur, Schönes zu bieten. Aber das ist gerade das Wunderbare und Erfreuliche, daß der, welcher das wahrhaft Schöne sucht, von selbst auch das Wahre und Gute erreicht.

Rommen wir auf die moderne Tragödie zu sprechen, so liegt bie Brücke, das gemeinfame Band zwischen ber antiken und modernen · Tragöbie barin, daß sich über bie Kluft ber Zeit die größten Meister die hand reichen, indem sie in ihren Werken sittliche 3deen zur Dar= ftellung bringen. Man nehme 3. B. von Shakespeare eine Tragödie, welche man wolle: in jeder ift eine fittliche Jdee enthalten. An "Romeo und Julia" ist gezeichnet bie vernichtende Macht des haffes und die unheilvolle Wirkung rascher Verzweiflung. Die Tragödie "Richard III" feiert die Erhabenheit des fittlichen Bemußtfeins, das fich schließlich auch dem größten Egoisten, der bas flolze Wort gesprochen: "Ich bin ich felbst allein," im eigenen Gewissen fühlbar macht. Sie veranschaulicht, daß das Böje in sich felbft untergeht. Hamlet's Schidfal zeigt, wie zulest auch der Beije Unvorsichtigkeiten begeben und burch dieje sich ins Verderben stürzen tann. Zugleich zeigt es bie Lebenswahrheit, daß der Gute untergeht an der schlechten raffinierten Welt. Das Stück "Julius Cajar" zeigt die schlimmen Folgen allzu= großen Selbstvertrauens am Untergang von Casar selbst, bie des Neides am Untergang von Cassius, die des Mangels an praktischer Klugheit am Untergang von Brutus.

In "Othello" wird der Unsegen wilder Leidenschaftlichkeit und Gifersucht dargestellt. Es wird gezeigt, wie sie dem Menschen die Ruhe des Urteils und die Zeit des Ueberlegens nimmt und ihn gleichsam zum Tiger machen kann, so daß er sich das Liebste und Zarteste, was er hat, in blinder But zerreißt. Jugleich wird der erbitterte Haß des Selbst= süchtigen (Jago) gegen den Nebenmenschen in seiner Nichtigkeit aufgedeckt, so daß keiner sich für allmächtig halten kann, wenn er auch zu den

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. eine Cymnasialrede von Oberstudienrat Dr. Planck in der Beilage des Wärtt. Staatsanzeigers vom 21. Juli 1886.

schlimmsten und gefährlichsten Waffen wie 3. B. heuchlerischer Lüge greift. "König Lear" illustriert in ergreifender Weise die Tatsache, daß, wenn die sittliche Welt auseinandergeht, auch die natürliche Welt absolut nichts mehr wert ist. "Macbeth" zeigt einerseits, wie ein edler Mensch durch Schrgeiz auf ganz verderbliche Bahn geraten kann, andrer= seits, wie man nie sicher ist auf den Wegen des Bösen. In Coriolan liegt die Lehre enthalten, daß man kein Uebermaß auch einer an sich guten Sigenschaft wie des Schrgefühls bulden solle, wie auch ein an sich berechtigtes Selbstgefühl leicht nach und nach in Hochmut, Lieblosigkeit und Trop ausarten könne.

Eine häufig ben klassischen Dramen und Tragödien zu Grund liegende Idee ist folgende: Kampf, Leiden und Untergang sind für den Tugendhaften und Helden notwendig, wofern seine Tugend und Willenstraft sich in vollem Glanze entfalten soll. Da= durch wirkt derselbe besonders anziehend und erhebend auf uns, daß er selbst im schwierigsten Rampf nicht nachgibt, daß er großes Leiden gering achtet um seiner höheren Ehre und Sittlichkeit willen, daß er die Kraft und Konsequenz seines heldenmütigen Strebens und Rämpfens nicht bloß bis zum Tode beibehält, sondern sie gerade in und durch den Tod voll und ganz bewährt.

> "Nur in finstren Nächten strahlet Herrlich schön ber Sterne Pracht."

Der gefährlichste Posten im Rampfe bes Lebens, auf ben die Ge= icoffe am dichtesten hageln, ift zugleich der ehrenvollste. Der edle Beld, ber unverhältnismäßig leidet und schrecklich untergeht, hat die Sym= pathie aller ebel Denkenden und lebt vielleicht Jahrhunderte fort im ruhmvollen Andenken bei der Menschheit. Geht auch der Bertreter und Vorkämpfer neuer segensreicher 3been unter, die Sache, für die er gekämpft, hat Wurzeln gefaßt in em= pfänglichen Berzen, fproßt auf und treibt zur Entwicklung und Blüte in immer mehr Herzen. Scheint aber das Leben eines edlen und erhabenen Menschen gar zu freudeleer, und scheinen bie Schicksalsschläge, bie er erfahren hat, gar zu hart und niederschmetternd, als daß bie angebeuteten Bunkte einer Berjöhnung genügen und befriedigen könnten, dann deutet der Dichter zuweilen an, baß feinem gelben nach dem Tobe ein schöneres freuden= reicheres Leben erblühc. In diefer Beije atmet "Dedipus auf Ro.lonos" ganz Frieden und Versöhnung. Sophokles scheint

Digitized by Google

gefühlt zu haben, daß fein erfter "Dedipus" diefer Ergänzung bedurfte: Apollo und die Rachegöttinnen, die ihm ein jo leidensvolles Leben be= reitet haben, nehmen nun den Dulder bei der hand und führen ihn der Verklärung zu. Liegt so im tragischen Los des guten und unschuldigen helben etwas Verjöhnendes und Verklärendes, fo hat auch ber böfe und schuldige geld einer Tragobie beutlich zu empfinden und zu fühlen, daß eine vergeltende Gerechtigkeit ihn verfolge, wenn auch im Diesseits nur "mit hinkendem Fuß", welches Bild gorag fehr feinsinnig gebraucht. Mag ber schuldige Teil auch am Leben bleiben, wie 3. B. Rreon der Repräsentant menschlicher Satung (in Sophokles' Antigone) am Leben bleibt, mährend der Vertreter des höheren Rechts untergeht, fo pflegt das tein frohes freudiges Weiterleben sondern nur das eines innerlich Gebrochenen zu sein. Benn ber Gute und Unschuldige für fein schwercs Leiden eine gemisse Entschädigung in feinem inneren Bewußtsein findet, fo hat der Böje und Schuldige bie Macht der sittlichen Weltregierung in den Regungen und Qualen des Gewissens zu erkennen und zu fühlen. Mac= beth, der einen Schlafenden ermordet hat, tann vor Gemiffens= beängstigung selbst nicht mehr recht schlafen. Es gibt noch außerdem eine besonders icone Art von Gerechtigkeit, welche darin be= fteht, daß der Böfe das, was er an anderen gefündigt hat, an sich felbst nach und nach bitter empfinden muß. Richard III, welcher burch feine Lieblosigkeit sich der Liebe der Menschen beraubt hat, muß ein= feben, daß er fich felbst nicht liebt. Freilich wendet ber klasifische Dichter folche Symmetrie nur fparfam an, weil die Birklichkeit nicht leicht folche Regelmäßigkeiten zeigt.

Unter ben beutschen Dichtern gebührt als Dramatiker Schiller bie Palme. Schiller war ein bramatischer Dichter ganz und gar. Alle seine Dramen atmen, von den "Räubern" abgesehen, welche ein noch unreises Werk des Dichters in seiner Sturm= und Drangperiode waren, einen tiesen sittlichen Ernst. Freilich ist ein Unterschied zwischen den früheren Dramen und den späteren. Was zunächst die Jugend= Dramen Schiller's betrifft, so ist der Grundgedanke im "Fiesto": Auch das Genie vermag nichts gegen die Freiheit der Bölker. Zugleich iäustriert der Untergang des gewaltsamen und tückischen Fiesto die Wahrheit des Sprichwortes: Wer andern eine Grube grübt, fällt seldst hinein. Das bürgerliche Trauerspiel "Rabale und Liebe" sollte nach des Verfassens Absicht ein abschreckendes Spiegelbild des Lebens der

Digitized by Google

bamaligen höfe und Residenzen sein. In "Don Carlos" wollte Schiller ben "Rampf der Menschheit um die Gemiffensfreiheit" darstellen. Don Carlos und beffen Freund Marquis Poja treten als Anwälte ber Gewissensfreiheit auf, gehen aber unter, weil sie mehr fühne Redner als tatkräftige helden find. - Diefe Dramen bezw. Trauerspiele Schillers gleichen wie überhaupt feine Jugendpoesie bem neuen ftarten Beine, ber noch nicht ausgegoren hat und leicht berauscht, der aber schon anfängt, durch bie Farbe des Goldes (ein edles Pathos und sittlichen Ernst) uns zu erfreuen. Seine späteren Dramen gleichen bem abgelagerten geläuterten Beine, der prachtvoll perlt und nicht sowohl be= rauscht als erhebt und begeistert. Der Grundgedankte von dem drei= teiligen Drama "Ballenftein" läßt sich dahin zusammenfassen, daß ber Mensch für sich allein ohnmächtig ist trot Mut und Genie, daß gegen den, welcher gegen andere Verrat im Herzen geplant hat, leicht selbst wieder von anderen die Fäden des Verrats gesponnen werden. In "Maria Stuart" ist die fromme Unterwerfung einer schwerge= prüften durch die Brüfung geläuterten Seele auf rührende Beije darge= Schillers glänzendstem Trauerspiel, ber "Jungfrau von stellt. Drleans", liegt die 3dee zu Grund : auch ein an sich schwaches und geringes Menschenkind tann burch die Silfe von oben felbst die Größten und Mächtigsten zu Schanden machen. Den Grundgebanken in ber "Braut von Meffina" fpricht ber Dichter felbst in folgenden zwei Bersen aus:

> "Das Leben ist ber Güter höchstes nicht, Der llebel größtes aber ist die Schuld."

In "Nilhelm Tell" kommt eine Lieblingsidee Schiller's zur Geltung: die der Freiheit. In hinreißender Sprache ist hier der edle Freiheitskampf des Volks der Alpen gegen fremde Tyrannei geschildert. Da nun nachgewiesen ist, wie die gute und echte Tragödie jedes

Mal eine sittliche Jdee enthält, so kann eine jede gewissermaßen ein Spiegel genannt werden, in welchem sich die große herrliche sittliche Weltordnung offenbart, wenn auch nur en miniature. Jedes klassische Trauerspiel läßt sich als eine Theodicee auf die alles zum Suten und Schönen sührende Macht Gottes auffassen. Es muß sich in jedem der Wunsch ersüllen, den Lessing an den Dichter, besonders den Tragikerstellt: "Das Sanze dieses sterblichen Schöpfers sollte ein Schattenriß von dem Ganzen des ewigen Schöpfers sein, sollte uns an den Gedanken gewöhnen, wie sich in

ihm alles jum Besten auflöse, werde es auch in jenem geschehen." 1 Nach dem Philosophen Sigwart 2 enthüllt fich in der Menschheitsgeschichte, wie Gott fich burch ben Gegensatz und vermittelst des Gegensates im Reiche der Geifter als das Leben und als die Liebe verherrlicht, wie die Liebe nicht offenbar wird ohne den gorn, wie das Gute nicht erkannt wird, fo kein Böfes wäre, wie die Böjen und Schuldigen den Schöpfer aller Befen in der Macht des Grimmes und in ihrer Selbstverneinung und die Guten und Unschul= bigen ihn in der Macht der Liebe und ihrer Selbstbejahung loben. Bas der Bhilosoph mit tiefer und mühsamer Denkbarkeit eruiert, das ahnt und findet der Dichter von Gottes Snaden wie von felbft, nur feinem innern Trieb, feinem Daimonion folgend. Günther fagt ichon, bie ganze Belt als Erscheinung werbe der felbstichöpferischen künftleri= ichen Tätigkeit ein großes gewaltiges Runstwert des göttlichen Geistes; ber Rünstler, speziell ber tragische Dichter, sei ein Brophet ber unver= gänglichen 3dee im Werdeprojeg bes Staubes; ber Schmerz als folder habe nichts Nesthetisches, und die ewige harmonie vermöge nicht auf die Dauer gestört zu werden; aus Rampf und Birr= fal löfe endlich alles fich auf in einen volltönenden himmlischen Aktord. 3 Doch darf ber Dichter letteren nur andeuten und erraten laffen. Er foll ihn wohl anklingen, aber nicht ichon ganz ausklingen laffen, weil die vielen Diffonanzen, die eben einmal in unfrer Belt be= stehen, eine lange Zeit der Entwicklung noch brauchen werden, bis sie fich in einen "himmlischen Aktord" auflösen. Beil in der klassischen Tragödie, im klassischen Drama ein die sittliche Weltordnung, die gött= liche Gerechtigkeit und Liebe, die ewige Harmonie aufzeigender Raufal= nerus sich geltend macht, eben barin liegt bas Geheimnis, baß ein Trauerspiel bei all' dem vielen Beh und Schmerz uns doch noch beruhigen und begeistern, reinigen und erheben kann. "Wir glauben einen Blick getan zu haben in den tiefinnersten Zusammenhang der Beltordnung, deren Gesete uns des Dichters Pro= phetengeist enthüllt, und spüren einen hauch des göttlichen Geistes, ber uns erfrischend durchdringt und für's Leben begeistert. Dies ift jene Gemütsklärung im wahren und höchsten Sinne, dies die Aufgabe der Runst, die uns das Leben verschönt." Diese Borte Günthers 4 gelten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lejiings Berte Band V (Hamburg. Dramaturgie) S. 479 Donauejchingen 1822.

<sup>\*</sup> Sigwart "Das Problem des Böjen oder die Theodice."

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Günther "Grundzüge der tragischen Kunst" Leipzig=Berlin 1885.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ebenda Seite 483.

natürlich nur von ben Werken ber echten tragischen Runft eines Shakespeare, Calderon, Schiller, Goethe und folcher unfterblicher Dichter, welche nicht für ben Augenblick, fondern für ewige Zeiten geschrieben haben; und sie haben keinen Bezug auf die neuesten Dramen und Drämchen eines hauptmann, Sudermann u. bgl., welche die nadte und ekelhafteste Birklichkeit, das Arbeiterelend ohne Berjöhnung und Gr= hebung zeichnen und das glänzende gleißende Laster malen. Anstatt herrliche große Ideen in feine Werke zu legen oder Ideale in denselben zu pflegen und zu wecken, hält es Ibfen, "der größte Dramatiker ber Neuzeit" gerade für seine Lebensaufgabe, die Ideale (Ghe, Rönig= tum, Eigentum, Konfession u. f. w.) als konventionelle Lugen zu be= Von diefen modernsten Dichtern fagt der gewiegte Runstkritiker fänvfen. Grotthuß mit Recht, daß sie in der ungesunden Großstadtluft bie ge= funden Grundfäte des Lebens und Schaffens verlernen. Wenn man ihre Berte lieft ober bargestellt fieht, fo verspürt man keinen hauch des göttlichen Geiftes, fondern revolutionäre Luft, Die Stickluft des Lafters, ber Ueberfultur, bes Sozialismus und Beffimisnus.

Dagegen in den Werken eines Shakespeare, Calberon, Schiller u. a. fpuren wir einen hauch bes göttlichen Geiftes und empfinden mir einen wirklichen hohen und idealen Runftgenuß. Die Furcht vor den tragifden Begegniffen verwandelt fich in Shrfurcht vor der höheren Beltregierung, und dann schweigt jede Selbstfucht. Der Nesthetiker Carriere (I. Teil S. 158) fchreibt, daß der tragische Genuß berjenige sei, bei dem das moralische Gefühl am stärtiten und lebhafteiten mitmirke. Hegel redet von einer Befreiung des Geistes vom Gehalt und ben Formen ber Endlichkeit. noch mehr begreiflich wird ber hohe Genuf ber tragischen Runft, wenn man bas Ginft und Jest, das Borher und Nachher in den einzelnen Stücken betrachtet: vorher gleichsam bebende Erbe, zitternder himmel, Dunkel und Nacht; hernach eintretende Ruhe, freundliches Lächeln bes himmels, Erscheinen ber Sonne: bemzufolge erft Furcht, bann Shrfurcht und Liebe; vorher Unordnung, fcreiende Unge= rechtigkeit, Born ber Gottheit, hernach Aufdämmerung ber Ordnung, Auf= leuchten ber Gerechtigkeit und Liebe der Gottheit: demzufolge erst Leid, fcmeres Leid, bann Abklärung diejes Leids in fanfte Wehmut und ftille Ergebung und nicht selten zuletzt Umschlag diefer in Freude. Der Geift wird erleuchtet, indem ihm Wahrheiten enthüllt werden, indem ihm 3. B. bie Bedeutung des Leidens, feine heilende und heiligende Rraft erschloffen, das ginfällige und Endliche und boch auch wieder Unvergängliche und Unendliche am Menschen aufgezeigt wird. Auch das Herz wird gehoben und erhoben, was umso freudiger zu empfinden und zu fühlen ist, je mehr es vorher in Schmerz und Trauer nieder= gedrückt war. Der Wille, der selbstische wird mit Recht zurückgedrängt und untergeordnet dem höheren universellen; der Wille, der vorher nach dem Endlichen und Nichtigen strebte, wird angeseuert und begeissert für das Unvergängliche, Sute und Göttliche. Die Phantasie, die vorher gleichsam in ihren Tiefen aufgeregt und aufgewühlt ward, wird nach und nach immer mehr beruhigt und ergötzt, indem die Diffonanzen immer mehr in einen Aktord sich auflösen, und indem immer deutlicher hervorleuchtet, wie eine Harmonie im Sroßen und Ganzen waltet, wenn sie sich auch im Diessseits bloß mehr andeutet als ganz erschließt.

Das Schöne zeigt sich so gerade in einer der höchsten wenn nicht der höchsten Kunstgestaltung, im Tragischen, aufs innigste verbunden mit dem Guten und Wahren. Man sieht hier deutlich, wie es wahr ist, was der geistreiche Rümelin<sup>1</sup> geschrieben hat: "In letzter Instanz hat aber die Kunst mit Religion und Philosophie das Thema gemein."



i

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Shatejpearstudien II. Aufl. S. 293.

# Anhalis=Wevzeichnis.

|                                                                    | Seite          |
|--------------------------------------------------------------------|----------------|
| Bormort                                                            | III—IV         |
| I. Teil. Darstellung und Kritik ber auf bas Tragische sich ve=     |                |
| beziehenden Lehren Schopenhauers und feiner Nachfolger.            |                |
| I. Rapitel. Darftellung und Rritit ber einichlägigen Lehren        |                |
| Schopenhauers.                                                     |                |
| § 1. Schopenhauers Ansicht vom Trauerspiel im Leben und in ber     |                |
| $\Re$ unit                                                         | 3-7            |
| § 2. Kritik derjelben                                              | 7—16           |
| II. Rapitel. Darstellung und Rritit ber Lehren Bahnfens            |                |
| vom "Tragijchen als Weltgejey".                                    |                |
| § 3. Darstellung ber Lehren Bahnjens                               | 17-20          |
| § 4. Rritit                                                        | 20-24          |
| III. Kapitel. Darstellung und Kritik ber auf ben Begriff           |                |
| des Tragischen sich beziehenden Lehren Eb. von Hart=               |                |
| manns.                                                             |                |
| § 5. Das Rührende und Erschütternde in der Tragödie                | 25—33          |
| § 6. Kritische Beleuchtung der Aussicht E. v. Hartmann's über den  |                |
| tragischen Kunstgenuß bezw. über Wirfung und letzten Zweck ber     |                |
| Tragödie                                                           | 3448           |
| II. Teil. Positive Darlegung des Begriffs des Tragischen.          |                |
| Uebergang                                                          | <b>ŏ1—53</b>   |
| § 7. Der Begriff des Tragischen im Allgemeinen                     | <b>53 – 54</b> |
| I. Kapitel. Das Tragijche in der förperlichen Welt.                |                |
| § 8. Die einzelnen Bestandteile des Naturtragischen                | 55—58          |
| II. Kapitel. Das Tragische der geistigen Welt.                     |                |
| § 9. Das Erschütternde und Rührende                                |                |
| § 10. Das Moment der Erhabenheit                                   |                |
| § 11. Muß ber tragische Held eine Schuld haben ober nicht?         |                |
| § 12. Die Reinigung, Versöhnung, Erhebung im Tragischen            | 79—86          |
| § 13. Die sittlichen Ideen in den Werken der berühmtesten Tragiker |                |
| bezw. Dramatiker                                                   | 87 <b>—96</b>  |

ł



•

•

.





۰.

Ň

Digitized by Google





÷

