

لطلاب المرجَلة الرَّابِعَة مِنَ الدِّرَاسَة الثَّانُوبَة

؆ٳڒڶۻؿڒۏ<u>ڟ</u>





الأستكبيرتكبية ليكافئ Kaleddien Condition فرقة مثنيا تتأثث سائرها، القضارالفيس المستعولة المرقمانية فللمحالات الرقمانية المترعاء. ويذلك جراء قشائمهم واستدرف الافتيار والكالمنفية أن النبي لقلمتداهي فاقة الاعتوال. إلى مله القرق: الواصلية: وهم أسم كالماليون علماء قال عنه المسمودور: معر المنظم المنظمة والمنظمة المنظمة المنظم ويؤلوه الساماني النبل بسكوكالأصراعي فالمواديس ، بلكان: أعلى الاعتوال من عاسلان بن الحكم الكريل عن أبي أعظم واللكان ب وأحسطات أبوأهيم فألفظام

# بِشْعِرَ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

الحمد لله والصَّلاة والسَّلام على سيدنا محمدٍ رسولِ الله، وعلى آله وصحبه ومَنْ والاه.

أما بعدُ:

فَيَــُرُ لجنة المناحج في دائرة التعليم الإسلامي في ديوان الوقف السُنّي في جمهورية العراق أن تقدّم هذا الكتاب إلى طلبتنا الأعزاء في المرحلة الرابعة من الدراسة الثانوية بعد عرضه على الخبراء في هذا العلم الذين أوصوا بصلاحية تدريسه لاشتماله على المفردات المنهجية المتوخاة للنهوض بالمستوى العلمي في المدارس الإسلامية من أجل إعداد جيل واع متسلّح بما يقوّي فيه روح الانتماء إلى تاريخه المجيد، ويبعث فيه المهمة إلى بناء مستقبل أفضل.

سائلين المولى عزّ وجل أن يكالأهم بعنايته، ويأخذ بأيدينا جميعاً إلى ما يجبه ويرضاه إنّه سميع مجيب.

لجنة المناهج

## مقدمة المحقق



#### به ثقتی وعلیه اعتمادی

الحمد لله نحمده، ونستعينه ونستغفره، ونؤمن به ونتوكّل عليه، ونثني عليه الخير كلّه، نشكره ولا نكفره، ونخلع ونترك من يفجره، والصّلاة والسّلام الأكملان الأتمّان على سيّدنا وقرّة أعيننا، وأكمل خلق ربّنا، مولانا وملاذنا محمد بن عبد الله، وعلى آله الطّيبين الطّاهرين، وأصحابه الغُرّ الميامين، والتابعين وتابيعهم بإحسان إلى يوم الدّين.

اللَّهِمَّ بك أستعين وأبدأ، وإليك يا سيِّدي من حولي وقوَّتي أبرأ، وببابك يا خالقي أقف وإلى جنابك العظيم ألجأ، ثبُّتُ بالإيمان جَناني، وأجرِ الحقَّ على لساني، ولا تُخزني بين إخواني.

أمًّا بعد

فإنَّ منظومة «بدء الأمالي» منظومة عظيمة النَّفع، غزيرةُ العلم، جليلةُ القدر، نظمها العلامة سراج الدِّين عليُ بن عثمان الأوشي على مذهب الإمام أبي منصور الماتريدي في العقائد، فنالت شهرةً واسعة بين أهل العلم، وحظيت باهتمام كثيرين من العلماء والمشايخ، فقاموا بشرح ألفاظها وإيضاح معانيها، وكنتُ واحداً من

طلبة العلم الذين رغبوا بشرحها وبيان مكنوناتهما منذ زمن ليس ببعيد، فطرقتُ بابَ الباري سبحانه وتعالى، ووقفتُ متذلّلاً خاضعاً مفتقراً لمدده وجُوده وتوفيقه، طالباً منه سبحانه السّداد فيما أصنّف، والإتمام للعمل الذي بدأت، والإخلاص والقبول ابتداء وانتهاء، فبدأت بذلك مستعيناً به تعالى، وهو الذي يُكرِم بالإتمام كما تفضّل بالبد، ولمّا كان القصدُ شرحَ هذه المنظومة شرحاً وافياً خالٍ من التّعقيد، مبنيّاً على التّحقيق والتّدقيق، رأيتُ من النّافع لمثلي قبل البد، بما أردتُ، أن أقرأ شرح ضوء المعالي على بدء الأمالي، للعلّامة المحدّث الشّيخ علي القاري، فوجدته شرحاً نافعاً مختصراً، سلك فيه شارحه مسلك الجمع والنّقل، ورأيت الكتاب بحتاج إلى إنمام في بعض المسائل، وإيضاحٍ وترجيح بين الأقوال في أخرى، فكان من الخير أن أوشّح الكتاب بتعليقات وحواشٍ تحقّق المراد؛ ليكون الكتاب بحواشيه الجديدة مرجعاً لي في شرحي للمنظومة، وتمّ الأمر والحمد شه.

وما إن بدأت ـ مستعيناً بالله ـ بعملي، طلب منّي أحد إخواني وأقراني ممّن طلبت العلم بصحبتهم في معهد الفتح الإسلامي، أن أقرأ الكتاب وأوضّح الغامض من عباراته والرَّاجح من أقواله والمعتمد من مسائله، فذكرت له شيئاً عن صلتي بالكتاب ووعدته خيراً، وبعد مدَّة يسيرة طلب منّي القائمون على دار البيروتي الأمر ذاته، فوجدت نفسي مدفوعاً لإخراج هذا الكتاب بتلك الحواشي والتقريرات التي وضعتها في الأصل لأستعين بها على شرحي لمنظمومة بدء الأمالي، التي أسأل الله العظيم أن يكرمني بإتمامها مكلوءةً بالتّوفيق والإخلاص.

هذا ويتلخُّص عملي ني الكتاب بما يلي:

- ١ صدَّرت الكتاب بمقدِّمة، ذكرت فيها باختصار تعريفاً لفريقي أهل السنة والجماعة، وبعض الفرق المخالفة لهم...
- ٢- جعلت الكتاب ضمن فصول ومطالب تُسهِّل على الطَّالب الرُّجوع إلى
   الموضوع الذي يريد، فما كان من فصل أو مطلب فهو من عملي.
  - ٣ـ ضبطت المنظومة ضبطاً دقيقاً ليسهل حفظها على من طلب ذلك.

- ٤ـ قابلت النص المطبوع في كثير من المواضع على المخطوطة الموجودة في
   مكتبة الأسد الوطنية، التي تحمل الرقم (١٧٣٥١)، فلم يكن هناك فروق
   ذات بال.
- ٤ حقَّقتُ النُّقول والأقوال التي يعزوها الشارح إلى أصحابها، بالرجوع إلى
   مظائها من كتب الملل والنّخل وكتب الكلام.
- ٥- عرَّفت بالأعلام الذين استطعت الوقوف على تراجمهم، وطلباً لتقليل
   الحواشي إذا تكرَّر ذكر أحدهم لم أشر إليه، فمن أراد الرجوع إلى ترجمة
   ما فليستعن بالفهارس الموجودة آخر الكتاب.
- ٦- عزوت الأحاديث إلى مصادرها، مع التأكيد على الوقوف على لفظ الحديث الذي أورده المصنف، فإن لم أجده بلفظه ووجدت معناه أو وجدته بلفظ آخر، لم أقل أخرجه فلان كما يفعل كثيرون بل أقول: أصل الحديث أخرجه فلان.
- ٧ـ ترجمت الشارح والناظم ترجمة مختصرة تفي بالمقصود إن شاء الله وحسب توفر المصادر لديّ.

وفي الختام أسأل الله العظيم أن يتقبّل عملي هذا، وأن يدرجني ووالديّ وزوجتي وأولادي ومن أحبّهم ومن أحبّني ومن أخذتُ عنهم وأخذ عني في سلك الصّالحين من عباده، وأن يمنّ علينا بدوام العافية في ديننا ودنيانا إنّه خير مسؤول وخير مجيب.

وآخر دعوانا الحمد الله رب العالمين

كتبه راجي العفو والعافية من الله أبو الخير عبد السلام بن عبد الهادي شنار ١٨ ربيع الأول ١٤٢٦ه / ٢٦ نيسان ٢٠٠٥م

## ترجمة الشارح

هو نور الدين أبو الحسن علي بن محمد سلطان القاري، الهروي، المكي، المعروب بدملًا علي القاري.

اسم والده: محمد سلطان.

ولد رحمه الله في هراه ـ ولم يذكر لولادته تاريخ ـ، وتعلّم القرآن الكريم وحفظه، وأخذ مبادئ العلوم في بلاده.

ولُقُب بالقاري لأنَّه بعد أن أتمَّ حفظ القرآن صلَّى بالنَّاس إماماً، كعادتهم في ذلك الرَّمان بإطلاق الألقاب على العلماء.

#### رحلته في طلب العلم:

ولمًّا بلغ من الشَّباب مبلغاً يستطيع فيه مغادرة بلاده لطلب العلم، رحل في طلب العلم إلى مكة المكرمة ليأخذ عن جهابذة العلم فيها، فأخذ عن الأستاذ أبي الحسن البكري، والشيِّد زكريا الحسني، والشهاب أحمد بن حجر البيشمي، والشيخ أحمد المصري تلميذ القاضي زكريا، والشيخ عبد الله السندي، والعلامة قطب الدين المكي، وغيرهم من أكابر أهل العلم ورؤوسهم.

فاشتهر ذكره، وطار صيته، وألَّف التآليف الكثيرة اللَّطيفة المحتوية على الفوائد الجليلة، فكان من مصنَّفاته التي بلغت نحو ثلاثمائة مؤلَّف كما أحصاه بعضهم:

- الأسرار المرفوعة في الأخبار الموضوعة.
  - الإعلام لفضائل بيت الله الحرام.
  - الأنباء بأن العصا من سنن الأنبياء.

- أنوار القرآن وأسرار الفرقان في التفسير.
- بداية السَّالك في نهاية المسالك في شرح المناسك.
  - بهجة الإنسان ومهجة الحيوان.
  - بيان فعل الخير إذا دخل مكة مَنْ حَجُّ عن الغير.
    - البينات في تباين بعض الآيات.
    - التّبيان في بيان ما في ليلة النّصف من شعبان.
      - التَّجريد في إعراب كلمة التّوحيد.
        - .. شرح الشِّفا للقاضى عياض.
        - شرح نخبة الفِكر في المصطلح.
          - شرح الشمائل.
    - المِنَح الفكريّة شرح الجزرية في علم التجويد.
      - شرح الفقه الأكبر، في العقيدة.
      - فتح باب العناية شرح النُّقاية، في الفقه.
- ضوء المعالي شرح بدء الأمالي، وهو الكتاب الذي بين أيدينا، وأكرمنا
   الله بإخراجه.

وفي الجملة من تتبَّع مصنَّفات العلامة علي القاري وجده إماماً وصدراً من صدور العلم، بل فرداً في عصره في تحقيقاته وتنقيح عباراته، ووجده أيضاً لغزارة علمه وسعة اطّلاعه صنَّف في الفنون الشَّرعيَّة المختلفة، فما كان رحمه الله يكاد يقرأ موضوعاً إلا ويؤلِّف له رسالة.

ومن الملاحظ أثناء قراءة ومطالعة مصنَّفاته أنَّه ينتل عن كتب السَّابقين، فيحسن التَّبويب، ويتقن التَّرتيب، مضيفاً إليها من علمه في بعض الأحايين، فيخرج المصنَّف متميزاً في بابه.

#### حياته:

كان رحمه الله زاهداً في الدنيا، بعيداً عن الحُكَّام ومجالستهم، معرضاً عن الوظائف والأعمال. كان شديد الإنكار على أهل البدع والضَّلال.

كان في نشأته قد تعلَّم الخطَّ العربيَّ، وحتَّى أتقنه وبرز فيه، فصار يكتب في كل عام مصحفين بخطُّه الجميل المتميِّز ويبيعهما، فيتقوَّت بثمن أحدهما طيلة العام، ويتصدَّق بثمن الآخر.

وهو بالإضافة إلى زهده وعفافه كان قليل الاختلاط بغيره، كثير العبادة، والإقبال على الله، وبالجملة كان رحمه الله عالماً عاملاً.

#### وفاته،

وفي شوال سنة أربع عشر وألف (١٠١٤) هجرية توفي رحمه الله، ودفن بالمعلاة مقبرة مكة المكرمة وقتلة.

ولما بلغ خبرُ موته علماء مصر صلَّوا عليه بالجامع الأزهر صلاة الغائب في مجمع حافل يُظهر عظيم قدره وفضله.

رحمه الله تعالى وحشرنا وإياه وأشياخنا ووالدينا وأحبابنا جميعاً تحت لواء سيد المرسلين سيدنا محمد صلى الله عليه وعلى آله وسلم(١١).

انظر ترجمته في: خلاصة الأثر، الفوائد البهية، معجم المؤلفين، هدية العارفين، البدر الطالع، الإمام على الفاري وأثر، في علم الحديث للشيخ خليل إبراهيم قوتلاي.

## ترجمة الناظم(١)

عليُّ بن عثمان بن محمد بن سليمان أبو محمد سراج الدِّين، التَّيمي الأوشي الفرغاني الحنفي.

والأوشى: نسبة إلى •أوش• بضم الهمزة، من بلاد فرغانة.

من تصانيفه:

- ـ ثواقب الأخبار.
- غرر الأخبار ودرر الأشعار، في ألفاظ الحديث النبوي.
  - مشارق الأنوار شرح نصاب الأخبار.
    - يواقيت الأخبار .
- منظومة «بدء الأمالي» في العقائد، وهي التي شرحها الشيخ على القاري
   رحم الله الجميع ورحمنا معهم آمين.

وفاته،

توفي رحمه الله بالطَّاعون الواقع سنة (٥٧٥).

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في: هدية العارفين (۱/ ۷۰۰)، وعزا الزركلي في الأعلام (۲۱۰/۶) ترجمته إلى: التيمورية (۲/ ۳۲۳)، والعباسية (۲/ ۵۲)، والأثار الخطية (۱/ ۲۰۵)، ودار الكتب (۱/ ۱۵۸/، ۲۰۱).

# أهل السُّنَّة والجماعة

## أوَّلاً -- الأشاعرة

الأشاعرة والأشعريَّة نسبة إلى الإمام أبي الحسن عليٌ بن إسماعيل الأشعريّ، ولد بالبصرة سنة /٢٦٠/ هــــ وتوفي سنة /٣٢٤/ هـــ.

ولقد كان أبو الحسن معتز ليًا في أوَّل أمره، تمرَّس بدراية أفكارهم ومعرفة أساليبهم في الجدال والنِّقاش، ولكنَّه تبرَّأ بعد ذلك منهم وأعلن توبته من اعتناق أفكارهم، ثمَّ انتصر للحقّ الذي كان عليه سوادُ الأمَّة الإسلاميَّة في ذلك العهد، وفي مقدِّمتهم المحدِّثون والفقهاء، فلمَّا ظهر أبو الحسن الأشعريُّ وانشقَ عن المعتزلة، تيَّض الله منه مدافعاً للحقّ الذي اجتمع عليه سواد الأمة.

## ثانياً ــ الماتريدية ُ

هي نسبة إلى الإمام محمَّد بن محمَّد بن محمود أبي منصور الماتريدي، نسبةً إلى ماتريد، وهي محلَّة أو ضاحية في سمرقند من بلاد ما وراء النَّهر.

وقد كان إلى جانب إمامته في أصول الدِّين وعِلْم الكلام أحدّ فقهاء الحنفيّة نقد تلقى الفقه على مذهب أبي حنيفة عن نصر بن يحيى البلخيّ.





## الفرق المخالفة لأهل السنة والجماعة

#### أولاً - المعتزلة

#### سبب التسمية:

لقد اختلف في سبب تسميتهم بالمعتزلة، فقال الشَّيخ زاهد الكوثري نقلاً عن أبي الحسين الطَّرانفي الدِّمشقي المتوفَّى سنة /٣٧٧ه/ أنَّ أصل المعتزلة هم أولئك اللنين كانوا من شيعة سيِّدنا على رضي الله عنه، فلمَّا تخلَّى الحسن رضي الله عنه عن الخلافة لمعاوية، اعتزلوا النَّاس وانقطعوا لمساجدهم وعبادتهم.

وقيل: إنا واصل بن عطاء كان يتحضُر مجلس الحسن البصريّ، فلمَّا قرَّر عطاءٌ أنَّ مرتكب الكبيرة ليس بمؤمن ولا كافر، اعتزل مجلس الحسن البصري، فقال الحسن: اعتزلنا واصل. فسُمُّو بالمعتزلة، والله أعلم.

وهم قد سَمُّوا أنفسهم أصحابَ العدل والتُّوحيد.

#### فرق المعتزلة :

لقد انقسم المعتزلة إلى أكثر من عشرين فرقة، كلُّ فرقة منها تكفِّر سائرها، وذلك جراء تشغُّبِ واختلاف الأفكار والمعتقدات التي نُقِلت عن قادة الاعتزال، من هذه الفرق: الواصليَّة: وهم أصحاب واصل بن عطاء قال عنه المسعودي: «هو قديم المعتزلة وشيخُها، وأوَّلُ من أظهر القول بالمنزلة بين المنزلتين للفاسق، والهُذَليَّة: أصحاب أبي الهُذيل حمدان بن الهذيل العلَّاف، شيخُ المعتزلة البصريين . يقال: أخذ الاعتزال عن عثمان بن خالد الطُّويل عن ابن عطاء. والنَّظَّاميَّة: أصحاب ابراهيم النَّظَّام.

إلى غير ذلك من هذه الفرق، فمن أراد مزيد تفصيل وعِلمٌ فليرجع إلى كتاب الملل النّحل للشهرشتاني (٤٦/١).

## معتقداتهم:

لقد خالفوا جمهور المسلمين في كثير من المسائل، ومنها قولهم:

١- بنفي صفات المعاني عن الله تعالى، ولكنَّهم نسبوا إلى الله تعالى آثار هذه الصّفات، فهو في اعتقادهم يعلم جلَّ جلالهُ دونَ أن تتحقّق له صفةٌ له اسميا العلم، ويَقدِر دونَ أن له صفةٌ اسمها القدرة.

٢- بنفي إمكان رؤية الله تعالى يوم القيامة، وهذا باطل لقوله تعالى: ﴿رُجُورٌ بَوْبَهِ لِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

٣. بأنَّ كلام الله تعالى مخلوق، وأنَّه ليس إلَّا هذا الذي يخلُقُه الله على الشِّفاه
 عند قراءة القرآن .

إلى غير ذلك من المعتقدات الفاسدة التي لا تُخرِجهم عن الملَّه، ولا يجوز تكفيرهم بها، إلا أنَّهم فسقة مبتدِعةٌ لما ذهبوا إليه من فساد الاعتقاد.

## ثانياً ... الجبرية والجهمية

الجَبْر هو : نَفْيُ الفعل حقيقةً عن العبد وإضافتُه إلى الرَّبِّ تعالى.

فالجبريةُ هم المُغالون في نفي الاستطاعة عن العبد، فهم لا يُثبتون له فعلاً ولا قدرةً على الفعل، بل يجعلونه كالريشة في مهبّ الربح، على العكس تماماً ممّا عليه المعتزلة المغالون في إثبات الكسب للعبد.

وعلى مذهب الجبرية لا يكون للإنسان كسبٌ ولا إرادةٌ ولا اختيارٌ ولا تصرُّفٌ فيما وهبه الله من نعمة العقل.

والجهمية: اتباع جَهُم بن صفوان، ظهرت بدعته بتُرْمذ، وقتله مسلم بن أحوز المازني بمرو سنة /١٣١/هـ أواخرَ الدُّولة الأمويَّة، وافق المعتزلة بنفي إلصِّفات الأزليَّة، وزاد عليهم بأشياء منها:

أ ـ قوله: لا يجوز أن يوصف الباري تعالى بصفة يوصف بها خلقُه؛ لأنَّ ذلك يقتضي تشبيها، فنفى كونه حيَّا عالماً، وأثبتَ كونَه قادراً فاعلاً خالقاً؛ لأنَّه لا يوصف شيء من خلقه بالقدرة والفعل والخلق.

ب \_ إثباتُه علوماً حادثة لله تعالى.

ج \_ قولُه بفناء الجُنَّة والنَّار بعد دخول أهلهما فيها.

## ثالثاً ـ الشيعة والخوارج

عند التَّامُّل ندرك أنَّ التَّشيَّع بدأت نشأته عند تمام البيعة لسيِّدنا أبي بكر الصَّدْيق رضي الله تعالى عنه، ولكنَّه لم يَظهر مذهباً على صعيد المجتمع الإسلامي إلا في أواخر عبد سيدنا عثمان بن عنَّان رضي الله عنه، فقد كان أمرُ المسلمين متَّحداً، وكلمتُهم سواء، إلى أن اتَّصل سيدنا عليَّ رضي الله عنه بالخلافة وما يتعلَّق بها، فظهرت كلمتا الخوارج والشيعة، وصار كلَّ منهما علماً على فريق ممَّن كانوا مع عليِّ في مبايعتهم له والدَّعوة إليه، ثمَّ تفرَّقوا أخيراً في الرَّأي إلى نواح متغايرة وذلك أنَّه لمَّا دبَّت عقارب الفوضى في أعصاب الخلافة في عهد عثمان، وتغلغلت اللَّسائس بين صفوف المسلمين حتَّى انتهت بقتله - رضي الله عنه - ، نشط كثير من الصَّحابة في تقليد عليَّ الخلافة. وما كادت تتمُّ له البيعة حتَّى خرج عليه ثلاثة من كار الصَّحابة ينازعونه الأمر، ويُناصبونه الحرب، متأوّلين لأنفسيم في هذا الثّقاق أنَّ الحتَّ في غير إقراره على البيعة، وأنَّ الدِّين يطلب إليهم أن يجاهدوه:

طلحةُ بن عبيد الله، والزَّبير بن العوَّام، ومعاوية بن أبي سفيان، يَرَون أنَّ عليَّا خذل عثمان في مناهضة الثَّاثرين عليه، وقعد عن نُصرته، وكان يستطيع ردَّ النَّاس عنه، وأنَّه بعد أن بُويع تعاقد عن الأخذ بثاره، بل يذهب بهم الظَّنُ إلى أنَّ عليَّا استراح إلى تتل عثمان، إذ أنَّ بعض القاتلين انتظم في جيشه فلم يكن منه اعتراضٌ على ذلك.

إنَّ كَلَّا مِن هَوْلاءَ الثَّلاثة يريد الأمر لنفسه، ويرى الولاية من حقَّه، وأنَّه أقدر على التُّهوض بها، وعلى استئصال الفتن قبل استفحالها.

ويعتزُّ كلِّ من طلحة والزُّبير لنفسه بأنَّه واحد من النَّفر السَّنَّة الذين انتخبهم عمر حين وفاته للشُّورى في أمر الخلافة، وأنَّه من السَّابقين إلى الإسلام. كذلك يرى معاوية أنَّه أقرب النَّاس رَحِماً إلى عثمان، وأنَّه أقدر على الأخذ بثأره، وأحقُّ بالأمر من بعده.

وقد انتهى عليٍّ من طلحة والزُّبير بتنُلهما في وقعة الجمل، ثمَّ اشبك جيشه مع ويت معاوية في سهل صفين ـ بأرض الشَّام ـ ولمَّا بدأ الفشل يحيق بجيش معاوية وأحسَّ الهزيمة تُحدِق به، لجأ إلى حيلته المعروفة، وهي رفع المصاحف على رؤوس الرِّماح طلباً للهدنة، فانقسم أصحاب عليٍّ في الرَّأي: أيدّعون الحرب نزولاً على طلب خصومهم، أم يحذرون خِدعة معاوية ودهاة ه. وأخيراً جَنَح عليٍّ إلى فكرة التَّحكيم حَقْناً للدِّماء، فكان قبوله لفكرة التَّحكيم بدأ التَّصدُّع في صفوفه ومثار النزاع بين أتباعه، وذلك أنَّ فريقاً منهم ارتضاها ودعا إلى الأخذ بها، وفريقاً توجَّسُ الشَّرُ منها ورغب عنها. وقد سارع هؤلاء المعارضون إلى الخروج عن طاعته، وأنكروا عليه العدول عن قتال معاوية، وبقي معه الرَّاغبون عن التتال ينتظرون ما وراء ذلك.

ومن وقتنا هذا ظهرت الحزبيَّة الدِّينيَّة، وسمِّي المنسلخون عن عليِّ الخوارج، كما سمِّي الملتغُّون حوله ولم ينضمُّوا إلى معاوية بعدُ بالشِّيعة. وبجانب هاتين الطَّائفتين جمهورُ المسلمين، وهم من لم يمسَّهم ابتداعُ الخروج أو التَّشيُّع. وصار لكلَّ طائفة منزع دينيٌّ خاصٌّ وأثر في الفقه يختلف عن أثر غيرها.

وخلاصة مذهب الخوراج:

أنَّهِم اتَّفقوا على تكفير عليٍّ وعثمان والزُّبير وطلحة وعائشة ومعاوية رضي الله عنهم أجمعين، وعلى تكفير من أذنب صَغُر ذنبه أو كُبُر، واتَّفقوا على الخروج على سلاطين المسلمين وقتالهم، وعلى كون دار الإسلام دار الحرب.

وفيهم من يقول: إنَّ أطفال المشركين في النَّار؛ ولهذا يُبيح أَخْذَ مالِ من يخالفهم، كما يُبيح قتله، ومنهم من لا يُبيح أَخْذَ ماله ما لم يقتله، فبعد القتل يُبيح أخذ ماله.

فهم شرُّ خليقة الله تعالى، أكثرهم كفَّار بزعمهم كما هم بزعمنا، إذ لا ينجو واحد منهم عن الصَّغيرة، وبعضهم مع هذا يعتقدون القول بالتَّجسيم، وفي عامَّة المسائل يوافقون القدرية (١).

<sup>(</sup>١) انظر مقالات الإسلاميين ص (١٦ ـ ٦٥).

#### رابعاً ـ القدرية

اعلم أنَّ القدرية قدريتان:

الأولى: تُنكر تَعلُّق علم الله تعالى بالأشياء قبل وجودها، وتقول: إنَّ الله يعلمها حالَ وقوعها. وهذه الفرقة كافرة، وقد انقرضت قبل ظهور الإمام الشافعي رحمه الله، وهي المرادة هنا.

الثانية: تقول «الله يعلم الأشياء قبل وجودها، غيرَ أنَّ أفعال العباد مقدورة ليم و وواقعة منهم استقلالاً بسبب إقدار الله لهم بعدُ وهذه إلفرقة كما عُرِفت بالقدريَّة تعرف كذلك بالمعتزلة، وهم فِرَقٌ كما تقدَّم معك<sup>(۱)</sup>.

#### خامساً \_ الملاحدة

فرقة من الكفَّار يُسمَّون بالدَّهريَّة. و الدَّهريَّة: فرقة من الكفَّار، ذهبوا إلى قِدَم الدَّهر والسَّناد الحوادث إلى الدَّهر، كما أخبر الله تعالى عنهم بقوله: ﴿وَثَالُواْ مَا مِنَ إِلّا حَيَانُنَا الدُّنِا نَنُونُ وَغَيَا رَمَا يُبْلِكُمَّ إِلّا اَلدَّهُرُ ﴾ (الجنائة: ٢٤).

وذهبوا إلى ترك العبادات رأساً لأنهًا لا تفيد(٢).

#### أسادساً ـ الإباحية

هي فرقة من المتصوَّفة المُبطلَّة، قالوا:

ـ ليس لنا قدرة على اجتناب المعاصي ولا على الإثيان بالمأمورات.

.. وليس لأحد في هذا العالم ملْكُ رقَبَةٍ ولا ملْكُ يَدٍ، والجميعُ مشتركون في الأموال والأزواج.

ولا يخفى أنَّ هذه الغرقة من أسوأ الخلائق، خذلهم الله تعالى.

هذا وقد قسم البغدادي في الفَّرْق بين الفِّرَق الإباحيَّة إلى صنفين:

<sup>(</sup>١) انظر الصاوى على الجوهرة (٢٥٤)، التنبيه والرَّدُّ على الأهواء والبدع (١٧٥).

<sup>(</sup>٢) لمزيد تفصيل انظر موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم (٨٠٠/١).

ـ صنف كانوا قبل الإسلام وكالمزدكيَّة الذين استباحوا المحرَّمات، وزعموا أنَّ الناس شركاء في الأموال والنِّساء. ودامت فتنة هؤلاء إلى أن قتلهم أنوشروان في زمانه.

- وصنف ظهروا في الإسلام، وهم فريقان: بابكيَّة أتباع بابك الخُرَّمي، وظهرت فتنتهم أيام العبَّاسيِّين، وماذِيَّارِيَّة أتباع مازِيَّار الذي قُتل وصُلب أيام المعتصم (١١). اه بتصرف (٢٣١-٢٣٤).

#### سابعاً \_ المجسمة

نرقة يقولون: إنَّ الله جـــم حقيقة.

نقيل : هو مركَّب من لحم ودم، كما ذهب إليه مقاتل بن سليمان وغيره.

وقيل: هو نور يتلألأ كالسبيكة البيضاء، وطوله سبعة أشبار من شبر نفسه<sup>(٢)</sup>.

ومنهم من يبالغ ويقول: إنَّه على صورة إنسان، فقيل: شابٌّ أمرد جعد قطط، وقيل: هو شيخ أسمط الرأس واللُّحيَّة. تعالى الله عن ذلك علوًّا كبيراً.

#### الكرامية:

هم أتباع أبي عبد الله محمَّد بن كرَّام، المتوفَّى سنة (٢٥٦)هـ.

كان له أتباع كثيرون من جهة نيسابور، وهو من المشبِّهة. ونصَّ على أنَّ معبوده على السُفحة على السُفحة العرش المثلث العرش من الصُفحة العليا.

وجوَّزَ الانتقالَ والتحوُّلَ والنَّزول، إلى غير ذلك من الأباطيل التي لا يقبلها عقل، ويكفر معتقدها (٣٠).

<sup>(</sup>١) وانظر المصدر السابق (١/ ٧٩).

<sup>(</sup>٢) العصدر السابق (٢/ ١٤٧٣).

<sup>(</sup>٣) انظر الفرق بين الفرق (١٨٩) فإنَّ فيه مزيد تفصيل.

## منظومة بدء الأمالي

١ - يَنتُولُ العَبْدُ في بَدْءِ الأمالي لِنَوْحيدِ بِنَظْم كاللَّالِي وتسؤضوت بسأؤصباب السكستسال ٢ - إلَّهُ السَخَالَيِّ مَـوْلانِا قَـدِيـمٌ حو الحَقُّ المُقلِّدُ ذُو الجَلالِ ٣- أحُسوَ السخسيُّ السمُسدَبُّسرُ كُسلٌ أمسر ولكين ليسن يترضى بالشحال ٤ . مُرِيدُ الخَيْرِ والشَّرُ القَبيح ولا غُسيسراً سِسواهُ ذا انْسفِسطَسالِ ٥ - صِفَاتُ اللهِ ليستُ عَيْنَ ذاتٍ ٦ \_ رَصِفَاتُ السَّذَاتِ والأفسعالِ طُسرًا قُديسماتُ مُسطُونَاتُ الدزُّوالِ ٧- نُسني اللهُ شَيْناً لا كَالاشيَا وذاتاً عن جهاتِ السُّنُّ خالى لُـدَى أَهُـل الـبُـصِـيرَةِ خَـبـرُ آلِ ٨ . وليسن الاسمُ غيراً لِلمُسَمِّي ولا كُـلِّ وبَسغَـضٌ ذو اشـــــِـسال ٩ ۔ وما إِنْ جَــؤهَــرٌ رَبِّــي وجِــــــمُ ١٠ - وفسى الأذْحسانِ حَسنَّ كَسؤنُ جُسزْءٍ بلا وُصْفِ الشَّجزِّي يا ابنَ خالى ١١ - وما النُّرآنُ مَخُلُوقاً تعالى كَلامُ الرَّبِّ عَنْ جِنْسِ المَقَالِ ١٢ - وَرَبُ السَعَوْشِ فَـوْقَ السَعَوْشِ لسَكِسَ بلا وَصَفِ السَّمَكُن واتَّصالِ ١٣ - وما التَّسْبية لِلرَّحمنِ وَجُها نَصُنْ عَنْ ذاكَ أصنات الأحالى ١٤ - ولا يُسمضى على الدَّيَّان وَقُتُ وأزمان وأحرال بسحال ١٥ - ومُستشغن إلهي عَن يُستاء وأولادٍ إنـــاثٍ أو رجَــالِ

تُفَرَّدُ ذُو الجلالِ وذُو المُعَالِي فَيَجْزِيْهِمْ عَلَى وَفَقِ الْجَصَالِ ولسلسك فسار إدراك السنسكال ولا أهلكوهُ حما أهلُ انْستِ قبالِ وإدرَاكِ وضَـــرْبِ مِـــنُ مِـــــــُــــالِ فُسِسا خُسسرانَ أحسلِ الإغسيْسزالِ على الهادي المُقدَّسِ ذي التَّعالي وأمسلاك كحسرام بسيالسنسوال نبئ ماشمئ ذي جَمَالِ وتسائج الأضييساء بسلا الخبيبلال إلى يسوم المقسيسامسة والأتسحسال فنفيسه نستش أخبساد غسوالسي لأضحاب الكبائر كالجبال غن البعضيانِ عَمْداً وانْعِزالِ ولا عبدة وشخصٌ ذُو الْسَعَالِ كذا لُتَمانُ فَاحْذَرُ عن جِذَالِ لِدَجُسالٍ شَهِيئِ ذِي خَهِسَالِ لَـهُـا كَـوْذٌ فَـهُــمُ أَحْـلُ الـــــُـوالِ ١٦ - كَــذَا عَــنُ كُــلُ ذي عَــؤنِ ونَــضــرِ ١٧ - يُميِثُ الخَلْقَ قَهْراً ثُمَّ يحيي ١٨ - الأفسل السخير جَنَّاتٌ ونُسعُمَى ١٩ - ولا يَفْنَى الجَحِيمُ ولا الجِنَانُ ٢٠ - يَسرَّاهُ السُسُؤْمِشُونَ بِسَغَيْدٍ كَيفٍ ٢١ - فَيَنْسَوْنَ النَّعيمَ إذا رَأَوْهُ ٢٢ - ومسا إنْ فِسعُسلٌ اصسلَسح ذا الْحُبِّراضِ ٢٤ - وخَشْمُ الرُّسُلِ بِالصَّدِ السُعِلْى ٢٥ - إسامُ الأنبياءِ بلا الحبيلاف ٢٦ - ويساني شَسرُعُسهُ نسي كسلٌ وَفُستِ ٢٧ - وحَسنَّ أمسرُ مِسغَسراج وصِسدْقُ ٢٨ - ومَسرُجُدةً شَفَاعنةُ أَخْسلِ خَدِرٍ ٢٩ - وإذَّ الأنْسِياءَ لَسفي أسَانِ ٣٠ - وما كانتُ نَبِيًّا قَـظُ أَنسَى ٣١ - وذُوْ المَصَرْنَيْن لَمَ يُعَرَف نَهِيًّا ٣٢ - وعِيسَى سُوْفَ يِأْتِي ثُمُ يُتُوِي ٣٣ - كَسرَامساتُ السوّلسيّ بِسدّادٍ دُنْسيسا نَسِيًّا أو رَسُولاً في الْسَجِالِ على الأصحابِ مِنْ غَيرِ احْتِمَالِ على عُثْمَانَ ذي النُّورَيْن عالي مِنَ الكرَّادِ نِي صَفْ القِسَالِ عبلبي الأغبياد طُرأً لا تُبتالبي على الزُّهْرَاءِ في بَعْض الخِلالِ سِوى السِكْشَادِ ني الإغراءِ غالي بسأنسواع السذلانسل كسالسنستسسال بسخسلًا في الأسسانسل والأعسالسي بشفه بُرل لِفَفْدِ الإسْفِشَالِ من الإسمانِ مُنْسرُوضَ البوضالِ بسغسني أوسقشل والحبشزال يُسَصِّرُ عِنَ دِيُسن حَسَقُ ذَا انْسِسلالِ بسطوع رَدُّ ويُسنِ بساغُ بِسفَسالِ بسا يَهذِي ويَلُغُو بارْتِجَالِ لِفِينَٰءِ لاحَ نِي يُسمُنِ البِيلالِ مَعَ الشَّكويُسَ خُذُهُ لاكْتِحَالِ وإذْ يَسَكُسرَهُ مُسَقِّىالِي كُسلَّ تسالِي

٣٤ - ولسم يُسفُسطُ وَلسيٌّ فَسطٌّ دَهُسراً ٣٥ - وَلِـلَـصْـلْيِـق رُجْـحـانٌ جَـلِـيّ ٣٦ - ولِسلفَ ارُوقِ رُجُه حانٌ وفَ ضَسلٌ ٣٧ - وذُو النُّورَيْن حَنَّا كان خَيراً ٣٨ - وَلِسَلْ حَسرًادٍ فَسَصْلٌ بِسعِدَ حسذا ٣٩ - ولِلصَّدْيِنَةِ الرَّجْحِانُ فَاعْلَمُ ٤٠ - ولَـمُ يَـلْـعَـنُ يَـزيـداً بَـعُـدُ مَـوْتِ ٤١ - وإسمالُ السُقَـلُـدِ ذُوْ اعْبَهُارِ ٤٢ .. وما عُـذُرٌ لـذي عَـثُـل بـجَـهُـلِ ٤٣ - وما إسمانُ شخص حالَ بُأس ٤٤ - وما أفعالُ خَيرٍ في حسابٍ ٤٥ - ولا يُستَصْلَى بِسَكُ فُسِرٍ وَارْتِسَدَادِ ٤٦ - ومَسنُ يَسنُسوِ ارْتِسداداً بسعسدَ دَهُسرِ ٤٧ - ولَفِظُ الكُفْرِ مِنْ غَيْرِ اعْتِفَادِ ٤٨ - ولا يُسخَّكُمُ بِكُفُرِ حِالَ سُكُرِ ٤٩ - وما السَعدُومُ سَرُنسِناً وضَيِسناً ٥٠ - وغَيْرانِ السُكَوْنُ لا كُنْسَى، ٥١ - وإنَّ السُّحتَ رِزْقُ مِسفُلُ حِسلٌ

سَيُبُلَى كُلُّ شَخْصِ بِالنِّوْالِ عَذَابُ القَبْرِ مِنْ سُوْءِ النِعَالِ مِنَ الرَّحمَىن يسا أَخْسِلُ الآمَسالِ فَكُونُوا بِالنُّحِرُّذِ عِن وَبُالِ وبتغضأ ننخو ظهر والشمال على مَنْن الصّراط بلا احتِبالِ لأصحاب الكبائر كالجبال وقدة يَسْفِيهِ أَصْحَابُ النَّسُلالِ غديدم الكؤن فاضفع بالجيذال عسليسها مُسرُّ أحدوالِ خُسوَالِسي بِشُوْم النَّنْبِ في دارِ اشْتِعَالِ بَدِيع الشَّكل كالسُّخرِ الحلالِ وَيُحيى الرُّوحَ كالساءِ الرُّلالِ تَخَالُوا جِئْسَ أَصْخَافِ العَخَالِ بَذِكْرِ النَّبُرُ فِي حَالِ ابْتِهَالِ ويُعْطِيبُهِ السُّعَادَةَ فَى السالَهِ لِمُنْ بالخير يوماً قد دعا لي

٥٢ ـ وفي الأجداث عَنْ تَوْصيد رَبِّي ٥٣ - وَلِللُّحُفَّارِ وَالنَّهُ سَّاقِ يُنفِّضَى ٥٤ - دُخُولُ النَّاسِ في الجَنَّاتِ فَضْلٌ ٥٥ - حِسَابُ النَّاسِ بعدَ البَعْثِ حَقَّ ٥٦ - ويُعْظَى الكُتُبُ بَعْضاً نَحْرَ يُمْنَى ٥٧ ـ وَحَـــــقُ وَزْنُ أعـــــــــــالِ وجَــــرْيٌ ٥٨ ـ ومَسَرُجُسُوُّ شَسَفَاعَـةُ أحسل خَسِيْسِ ٥٩ - ولسلدة غسوات تَسأثِسرٌ بَسلِسيعٌ ٦٠ - وَدُنسِانا حَدِيثٌ والنَهِبُولَسِي ٦١ .. ولِسلم خَسنُ ابْ والسنْد رانِ كُسؤنُ ٦٢ - وذُوْ الإسمانِ لا يَبْقَى مُقيماً ٦٣ - لَقَدْ أَلْبَسْتُ لِلشُّوحِيدِ نَظْمَا ٦٤ - يُسَلِّي القَلْبَ كالبُشْرَى بِرَوْح ٦٥ - فَخُوْضُوا فِيهِ حِفْظًا واعْتِقَاداً ٦٦ - وكُنونُسوا عَنونَ حِنا البَعَبُيدِ دَخْراً ٦٧ - لَـعَـلُ اللهُ يَسعَنفُوهُ بِـفَحِشـل ٦٨ - وإنِّي السِّدُمسِ أدعُ و كُنْهَ وَسُعِي

## مقدمة الشارح

# بِشعِراَللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله الذي وجب وجود ذاته، وثبت وُجودُه وشهودُ صفاته، وظهورُ أفعاله الحميدة في صحائف (١) مصنوعاته. والصّلاةُ والسّلامُ على زبدة مخلوقاته، وعُمدة موجوداته، وعلى آله وأصحابه وأتباعه في حركاته وسكناته.

أمًّا بعد.

فيقول المُلتجئ إلى حَرَم ربُه الباري علين بن سلطان محمد القاري: لمَّا شرعتُ في شرح الفقه الأكبر، للإمام الأعظم، والبُّمام الأقدم، كان في نيَّتي وطُويَّتي أن يكون مختصراً بحيث يرتفع به (٢) المبتدي ويقتنع به المنتهي، ثمَّ انجرَّ الكلام إلى الكلام حتَّى خرج عن نظام المرام، فسنح (٢) ببالي وخيالي أن أضع شرحاً موجزاً على قصيدة بدء الأمالي، ليكون مفيداً للأداني والأعالي، ويصير موجِباً لترقيًى حالي، وسياً لحسن مآلي، وسمَّيتُه بـ "ضوء المعالي (٤)».

فأقول: قال النَّاظم، وهو الشَّيخ العلامة أبو الحسن سراج الدِّين عليُّ بن عثمان الأوْشي، سنَّى الله ثراه، وطيَّب مضجعه ومثواه:

<sup>(</sup>١) الصَّحانف جمع صحيفة، والمراد: ذوات المخلوقات الدُّالَّة على وجوده ووحدته وكمال صفاته. حا

<sup>(</sup>٢) هكذا في المخطوط، وفي المطبوع «ينتفع»، وكالاهما يعطي معنى صحيح.

<sup>(</sup>٣) سنح، أي: عرض ببالي.

<sup>(</sup>٤) في المطبوع: "ضوء المعالى لبده الأمالى".

أراد بالعبد نفسه، أي: عبد الله، وصف نفسه بالعبوديَّة اعترافاً للحقّ بالرُّبوبيَّة، وتشريفاً لها بهذه النّعمة الجليلة، وتكريماً لها بهذه الصّفة العليّة، كما قال القائل:

لا تَـدْعُـنـي إلا بـيا عـبـدَهـا فـالَّـه أشـرفُ أسـمائـي

والأمالي: جمع الإملاء، واللآلئ: جمع اللُّؤلؤ، و التَّوحيد، متعلَّق بـ «يقول» لا بـ «بدء» ولا بمقدَّر كما قيل، أي: لأجل توحيد عظيم لربُ كريم، وهو إثبات الوَحدانيَّة للذَّات الصَّمدانيَّة (١٠). والمعنى: أقول في ابتداء أنواع الإملاء، لإظهار توحيد ربُّ السَّماء، بمنظوم مشتمِل على مسالك الثَّناء، كنظم اللآلئ في الضياء الصَّفاء.

#### فصل

## في توحيد الصانع والاستدلال عليه

فاعلم أنَّ أَدلَّة التَّوحِيد مشحون بها القرآنُ لأهل العرفان، قال الله تعالى: ﴿ وَإِلَهُكُرُ إِلَكُ وَيَدُ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُو الرَّفْكُ الرَّحِيدُ ﴾ [البَعْنَوَة: ١٦٣]، وقال سبحانه: ﴿ وَالْهُمُ لَا إِلَهُ إِلَا أَنَهُ ﴾ [سنند: ١٦] أَنَ وقد جُعلت كلمة التَّوحيد مفيدةً لنفي ما سواه في الألوهيَّة، وعدم غيره في استحقاق العبوديَّة، مع اعتراف جميع الكَفَّار بتوحيد الرُبوبيَّة (٣) حيث قال تعالى: ﴿ وَلَهِن كَأَنَهُم مَن خَلَق النَّكُونِ الكَفَّار بتوحيد الرُبوبيَّة (٣) حيث قال تعالى: ﴿ وَلَهِن كَأَنَهُم مَن خَلَقَ النَّكُونِ

 <sup>(</sup>١) الصَّمد: هو الذي يُصمّد إليه في الحوائج، أي: يُقصد، فهو من يستغني عن كلّ شيء، ويفتقر إليه كلّ شيء، وعليه: فالذّاتُ الصَّمدائيّة هي الذّاتُ المستغنية عن كلّ شيء، المُفتِقرُ إليها كلّ شيء.
 إليها كلّ شيء.

 <sup>(</sup>٢) فيه أنَّ هائين الآيئين اللَّئين استدلُّ بهما الشَّارح على أنَّ القرآن مشحون بأدلَّة التَّوحيد، ليس فيهما استدلال على التَّوحيد، بل الأولى فيها إخبار عن التَّوحيد، والثانية أمرَّ بإقامة الأدلَّة على التَّوحيد، فكان من الأنسب أن يذكر نحو قوله تعالى:

<sup>﴿</sup> لَوْ كَانَ فِيهِمَا عَالِمُهُ إِلَّا آتَكُ لَلْسَدُنَا ﴾ (الانب: ١٠٠) . . . الآية، فإنَّ فيها استدلالاً جليًّا على التُّوحِد وإبطال الشُّريك. والله أعلم.

 <sup>(</sup>٣) ذهب بعض العلماء إلى تقسيم التُوحيد إلى ثلاثة أقسام: توحيد الرُّبوبيَّة، وتوحيد الألوهيَّة،
 وتوحيد الأسماء والصَّفات.

وَٱلْأَرْضَ لِيَغُولُنَّ اَللَّهُ الشنان: ٢٥، وقال تعالى: ﴿قَالَتْ رُسُلُهُمْ أَنِي اللَّهِ شَلَّكُ فَاطِرٍ ٱلسَّمَنَوْتِ وَٱلْأَرْضِیُّ ﴿ [برامیم: ١٠٠- ح

- ﴿ وَزَعِمَتُ الْمَجُوسُ وَالْنُويَّةُ ﴿ ﴾: أَنَّ الصَّانِعِ اثنانَ: أحدهما خالق الخير، والآخرِ خَالَقَ الشِّرِ (٢) وَأَمَّا قُولُهُ تَعَالَى: خَالَقَ الشِّرِ (٢) وَأَمَّا قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّهُ خَلِقُ كُنِ نَتَى ﴾ (الزّعد: ٢٦)، وأمَّا قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ إِيكِيكَ الْفَرْبُ ﴾ [الرّعيزان: ٢٦] في منام ﴿ إِيكِيكَ الْفَرْبُ ﴾ [الرّعيزان: ٢٦] في منام

أمّا توحيد الرّبوبيّة: فهو الاعتقاد بأنّ الله وحده هو الخالق للعالم، وهو وحده المتصرّف فيه بالمنع والعطاء وغير ذلك. ومعظمُ المشركين الذين بُعث فيهم الرّسُل عامّة وسيدنا محمد يَريّخ خاصّة، كانوا يعتقدون توحيد الرّبوبية، بدليل الآية التي ذكرها الشّارح.

قول الشَّارح: «مع اعتراف جميع الكفار . . . ، فيه أنَّ بعض الكفرة لم يكن يؤمن بتوحيد الرُّبوبيَّة ، كالنُّمروذ وفرعون ، نقولي : «ومعظم المشركين . . . » أقرب إلى الصُّواب ، والله أعلم .

- وأمَّا توحيد الألوميَّة: فيو إفراد الله تعالى وحده بالعبادة، والتَّوجُّه إليه بالذُّعاء، وهذا الذي كفر بسبه المشركون، حيث أشركوا مع الله غيره في العبادة.

ـ وأمَّا ترحيد الأسماء والصَّفات: فهو تفرُّدُه تعالى بأسمًا، وصَّفات واختصاصُه بها، بحيث لا يصـحُ إطلاقها على غيره تعالى.

فَالنَّوْحِيدُ الذي أمر الله به عبادُه هو: إفراد السعبود بالعبادة مع اعتقاد تفرُّده تعالى بالإيجاد والإعدام والمنع والعطاء وغير ذلك، واختصاصه تعالى باسماء وصفات.

(١) الثنويّة: هم كالمجوس في معتقدهم من جهة أنَّ إله الخير النور، وأنَّ إله الشَّرِ الظُّلمة. ويخالفون المعجوس باعتقادهم أزليَّة الإلهين، فهم يقولون بنساويهما في المعجوس باعتقادهم أزليَّة الإلهين، فهم يقولون بنساويهما في المعجوهر والعجوس باعتقادهم أزليَّة الإلهين، والمكان والأجناس، وغير ذلك. اهدالملل والنّحل (١/ ٢٤٤).

(۲) قوله: «خالق الخير» يعني وخالق الصلاح والنّفع. وقوله: «وخالق الشّرّ» يعني وخالق النساد والشّرّ. ويسمّون الأوّل النّور بالعربية، ويزدان بالفارسيّة، والثاني الظّلمة بالعربية وأهْرِمَن بالفارسية.

ومن معتقدهم: أنَّ إله الخير قديم وإله الشَّرِ حادث، وتالوا: إنَّ سبب خلق أَهْرِ مَن أنَّ يزدان فكَّر في نف أنَّه لو كان له منازع كيف يكون؟ وهذه الفكرة كانت رديثة، غير مناسبة لطبيعة النُّور، فحدث الظَّلام من هذه الفكرة، وسنِّي أَهْرِ مَن، وكان مطبوعاً على الشرِّ وتوابعه اهـ. الملل والنحل (١/ ٢٣٢) وما بعدها.

 (٣) أي: اكتفى بذكر الخير عن ذكر الشَّرّ، والتقدير: بيدك الخير، أي: والشَّرّ، كما اكتفى بذكر الخرّ عن ذكر البرد ني قوله تعالى: ﴿ سَرَبِلَ تَيْبَكُمُ ٱلْحَرَّ ﴾ الشمل: ٨١.٠٠٠ أي: والبرد. النَّنَاء (١)، ومنه (٢) قوله عليه السلام: •الخيرُ كلَّه بيديك، والشَّرُّ ليس إليك (٢) أي: لا يُنسب إليك الشَّرُ تعظيماً (٤)، كما لا يقال: خالق الكلب والخنزير تكريماً، وإلَّا فكما قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ ٱلْأَمْرَ كُلَّهُ لِللهِ ﴾ [آل عِسرَان: ١٥٤]. و﴿ قُلْ كُلُّ مِنْ عِندِ اللهِ ﴾ [النِين: ٧٧].

وقال بعضهم: أحدهما الظُّلمة والآخر النُور(٥). وفسادُه أظهر من الشَّمس؛ لأنَّهما عَرَضان مفتقران إلى مُوجَدهما كما قال تعالى: ﴿ رَجَعَلَ الظُّلْتَ وَالنُّورَ ﴾ [الانتام: ١]، فهما مجعولان له سبحانه، مسخَّران لأمره كما قال تعالى: ﴿ رَجَعَكْ الْلَهُ وَالنَّهَارُ عَالِمَيْنَ ﴾ [الاسرّه: ١٢].

ودليلُ التَّمانُع في قوله تعالى: ﴿ لَوْ كَانَ فِيمَا ۚ مَالِمَةُ إِلَّا أَنَّهُ لَنَسَدَنَا ﴾ [الانباء: ٢٦] قطعيًّ إجماعيُّ لا ظنّي إقناعي (٦) كما توهّم بعضهم (٧) على ما بيَّناه في محلّه الأليق به (٨).

وزعم الطّبائعيُون أنَّ الصَّانع أربعة: الحرارة، والبرودة، والرُّطوبة، واليبوسة. وزعم الأفلاكيُون أنَّه سبعة: زُحَل، والمشتري، والمريخ، والزُّهرة، وعُطارِد،

<sup>(</sup>١) أي: لأنَّه لمَّا وعد النَّبِيِّ ﷺ أمتُه مُلكَ فارس والرُّوم قال المنافقون: هيهات هيهات، فنزل قوله تعالى: ﴿فَلِ اللَّهُمَّ مَنِكَ اَلنَّهُكِ﴾ (أل مِسزان: ٢٦) الآبة، فهو ثناء من النبيّ ﷺ.

<sup>(</sup>٢) أي: ومن الواردُ الدَّالُ على عدم نسبة الشَّرْ إلى الله تعالى أدباً وإن كان منسوباً خلتاً وإيجاداً.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صلاة المسافرين، باب (٢٦) رقم (٧٧١) عن علي رضي الله عنه ضمن
 حديث طويل، وفيه: •والخيرُ كله في يديك، والشَّرُ ليس إليك؛ وغيره.

 <sup>(</sup>٤) وقال بعضهم: ومعناه الشُّرُّ ليس يتقرَّب به إليك.

<sup>(</sup>a) انظر ت (۱، ۲)، ص(۵٦).

 <sup>(</sup>٦) أي: دلالة الآية على الموحدانيّة دلالةٌ تطعيّة، لا ظنّيّة إثناعية، وسمّي الدّليل الظّنّي إثناعياً؛
 لأنّه يَقْنَع به من لا يحتمل كُلفة البرهان.

 <sup>(</sup>٧) تولد: • بعضهم أراد به الشّيخ السّعد التفتازاني، حيث نصّ في شرح العقائد على كون الآية حبّة إتناعيّة، فشتّع عليه غيرُ واحد، فانتصر له تلميذه علاه الدّين البخاري، انظر شرح العقيدة الطحاوية للغنيمي ص (٣٦) بتحقيقنا.

<sup>(</sup>٨) أراد به شرحه على الفقه الأكبر للإمام الأعظم أبي حنيفة رحمه الله.

والشَّمس، والقمر. وبطلائهما ظاهر عقلاً ونقلاً. وعبدةُ الأصنام مع أنَّهم الجُهلاء أقرب إلى معرفة الرَّبِّ من هؤلاء الذين يزعمون أنَّهم الحكماء، فإنَّهم يعترفون بربوبيَّته سبحانه، وإنَّما يعبدون الآلهة ليقرِّبوهم إليه تعالى، وليكونوا لهم شفعاء لديه.

وأمَّا التَّوحيدُ الصّرف الذي يقول به الوُجوديّةُ والحُلُوليَّةُ والاتّحاديَّةُ من أنَّ الحقّ
 هو الوجودُ المطلَق، فشرٌ من كفر الثنوية.

والحاصل أنَّ توحيد أهل الإيمان هو تصديقٌ بالجَنان، وإقرارٌ باللِّسان على أنَّه تعالى أحدٌ في ذاته، واحد<sup>(١)</sup> في صفاته، وخالق لمصنوعاته كما أشار إليه بقوله:

إلَـهُ السخَـلْـقِ مَـؤلانـا قَـدِيـمٌ ومَـؤصُـوفٌ بِـأوْصـافِ الـكَـمَـالِ

المراد باالإله المعبود بالحقّ، وبالخلق المخلوق وهو ما سوى الله سبحانه وتعالى. والمَوْلَى : هو السَّيِّد والنَّاصر والمربِّي والمتولِّي الأمر، والقديم : ما لم يُسبَق بالعدم، وما ثبت قِدَمه استحال عدمه. فيو متضمُن لِنَعْت البقاء، فهو الأوَّلُ بلا ابتداء والآخِرُ بلا انتهاء (٢)، وهو مولانا نِعْم ابتداء والآخِرُ بلا انتهاء (٢)، والظَّاهرُ بالصَّفات والباطن بالذَّات (٣)، وهو مولانا نِعْم

<sup>(</sup>١) قال في التَّسييل: اعلم أنَّ وصف الله تعالى بالواحد الأحد له ثلاثة معان، كلُها صحيحة في حقّه تعالى: الأوَّل: أنَّه واحد لا ثاني معه، فهو نفي للعدد. والثاني: أنَّه واحد لا نظير له ولا شريك له، كما تقول: فلان واحد في عصره، أي: لا نظير له. والثالث: أنه واحد لا يتقسم ولا يتبعُض.

 <sup>(</sup>٢) اعلم أنَّ الأوَّلُ والآخِر اسمان من أسمانه تعالى، والأوَّل مأخوذ من الأوُليَّة بمعنى السَّبق على الأشياء. والآخِرُ مأخوذ من الآخِريَّة بمعنى البقاء بعد نناء الخلق.

 <sup>(</sup>٣) معناه: أنَّه تعالى ظهر لعباده وتعرُّفوا عليه بآثار صفاته، فالعالَمُ وما حوى من سموات وجبال
وأرضين، كلُّها تدل علي قدرة الصّانع وعلى إرادته وغير ذلك من صفاته.

ومعنى كونه باطناً بالذَّات، أنَّ ذانه لا تدركها عقولنا، فهي غَيْبٌ بالنِّبة لنا، ولا يدرك حقيقة ذاته تعالى إلَّا هو، وما تعرُّفنا على ذاته إلَّا من خلال آثار صفاته، لأنَّ الصَّفات لا بدُّ لها من موصوف تقوم به.

المولى ويَعْم النَّصير، ليس كمثله شيء وهو السَّميع البصير، وهو متَّصف بأوصاف الكمال من نعوت الجلال وصفات الجمال (١٠)، الذَّاتيَّة والأفعاليَّة، والثَّبوتيَّة والسُّليَّة، فهو كما أنَّه موصوف بأوصاف الكمال منزَّه عن سمات الثُّقصان والزَّوال.

ثمَّ الخَلْق من صفات الأفعال، وهي قديمة عندنا، فإنَّه سبحانه كان خالقاً قبل أن يخلق الخلق، خلافاً للأشاعرة<sup>(٢)</sup>، فما قال شارحٌ من أنَّ "مَن قال: إنَّه لم يكن خالقاً قبل أن يَخلُق الخلق فقد كَفَر، نشأ من جهله بتحقيق المسألة.

#### الله

## هو الحي المدبر المقدر

قال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلْمَكُ لَا إِلَنَهُ إِلَّا هُوَ ﴾ [غنانو: ٢٥] وقال: ﴿ إِنَا كُلَّ مَنَ عِلَمُنْتَهُ يِنْدَرِ ﴾ [التنتو: ٤٠] ﴿ يُدَيِّرُ ٱلْأَمْرَ مِنَ ٱلتَّمَامِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ﴾ [الشجنة: ٥] وقال: ﴿ تَبْرُكَ أَتْمُ رَبِّكَ ذِى لَلْمَنْلِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾ [الرّحشن: ٧٨] أي: ذي العظمة والرّحمة.

قال أهل السُّنَّة (٣): الحياة من صفات الذَّات، وهي صفة حقيقيَّةٌ (١) قائمة بالذَّات، تقتضى صحَّة وجود الصِّفات، من العلم والإرادة والقدرة ونحوها، لِمَن قامت به.

<sup>(</sup>١) تنقسم الصّفات إلى:

<sup>...</sup>صفات جلال، وهي الدَّالَة على البطش والقهر، نحو: الجبَّار والقبَّار والمنتقم ومنشؤها النَّقمة. - صفات جمال، وهي الدَّالَة على البسط، نحو: الرُّحمن والغفور والمنعم، ومنشؤها الرُّحمة.

<sup>(</sup>٢) انظر تحقيق المسألة ﷺ عند قول الناظم: صفات الذات والأفعال.

 <sup>(</sup>٣) قال الفاضل العدويُّ في حاشيته على شرح الشَّيخ عبد السلام: وأهلُ السُّنَة من اتَّصف بمزاولتها والعَمَل بمنتضاها من أشاعرة وما تريديَّة، وهي: أقوالُه يَشُوُ وأفعاله وتقريراته وغير ذلك. وإنَّما لم يُسمَّوا بأهل الكتاب؛ لما فيه من الإيهام، إذ أهل الكتاب المرادُ بهم اليهود والنَّصارى. حا

 <sup>(</sup>٤) تنقسم صفات الله تعالى إلى أربعة أقسام: الصّفة النّفسيّة، وصفات المعاني، والصّفات المعنويّة، والصفات السّليّة. هذا ويطلل على صفات المعنويّة، والصفات السّليّة. هذا ويطلل على صفات المعنويّة، والصفات السّليّة.

وقالت المعتزلة: هي عدم امتناع العلم والقدرة.

ثُمَّ (المدبِّر): هو العالم بعواقب الأمور. و(الحقُّ): هو الثَّابتُ، وهو من أسمائه سبحانه. و(المقدِّر): موجِدُ الأشياء على قدر مخصوص، وقيل: الموجد الذي يصحُّ منه الفعل والتَّركُ. و حكلَّ أمر المفعول المدبِّر المفعول المعقدر الله محذوف تقديره: «كل أمر القرينة ما تقدَّم، فكلُّ شيء من خير وشرِّ، ونَفْع وضُرَّ، وحُلُو ومرِّ، بقضائه وقدره في الأزل، فلا يتبدَّل ولا يتغيَّر. وفيه إشارة إلى دخول أفعال العباد في مخلوقاته ردًّا على المعتزلة.

## بيان أنَّ الإرادة والمشيئة تغايران الرضا والمحبَّة

الإرادة (١) من صفات الذَّات، تقتضي ترجيح أحد الجائزَيْن من التَّرك والفِعْل بالوقوع (٢)، وترادفُها المشيئة، والرِّضا والمحبَّةُ سواءٌ، هذا مذهب أكثر أهل السُّنَّة. وقالت المعتزلة وبعض الأشاعرة: الرِّضا والمحبَّةُ نفس الإرادة والمشيئة.

واختصَّت المعتزلة بقولهم: إنَّ الخير من الله والشَّرُّ من العبد<sup>(٣)</sup>. ونقول: نعم يظهر من العبد بحسب كسبه، لكن بخُلْق الله سبحانه فيه، فالكلُّ منه.

الصّغات الذّاتيّة، والصّفات الوجوديّة، والصّفات النّبوتيّة، والصّفات الحقيقيّة، فيكون المراه
 بقوله: \*وهي صفة حقيقية، أنّها من صفات المعاني، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) الإرادة لغة: مطلق القصد.

واصطلاحاً: صفة تديمة زاندة على الذَّات قائمة بها تُخصَّص الممكن ببعض ما يجوز عليه.

<sup>(</sup>٢) أراد بذلك أنَّ قيام الإرادة بالذَّات يُستلزم أن يكون من قامت به مختاراً.

<sup>(</sup>٣) قالت المعتزلة: يستحيل على الله تعالى إرادة الشّرور والقبائح، مستدلّين بادلّة:

منها: قوله تعالى: ﴿ قَا أَمَالِكَ بِنْ حَمَنَةِ بِنَ أَنَّهِ وَمَا أَسَائِكَ مِن سَيِّنَةِ بِنِ تَنْسِكُ ﴿ وَالسِّنَانَ وَهِ . المُوا . وول . المُستقال الله عند أَجيب: إنَّ التقدير: •وما أصابك من سبثة فمن فعل نفسك لنلا يضيف الشُرُّ إلى الله عند

ثمَّ «القبيح» بالجرِّ صفة كاشفة (١) للشَّرِ، وتسميُّه شرَّاً وتبيحاً بالنَّسبة إلى تعلَّقه بنا وضرره لنا، لا بالنَّسبة إلى صدوره منه سبحانه، وهذا أحد معاني حديث «والشَّرُّ ليس إليك».

ثُمَّ الثُّبِح والحُسْن يعرفان بالشَّرع، وعند المعنزلة بالعقل<sup>(٢)</sup>.

الانفراد مراعاة للادب، وإن كان ذلك من العبد بتخليق الله، لأنَّ الإضافة على نوعين: إضافة تحقيق وإضافة إكرام، فأمَّا إضافة التحقيق فمثل قوله تعالى: ﴿وَيَقُو مُلْكُ ٱلتَّبِنَوَتِ وَمَالَةُ تَحقيق وإضافة إكرام، فأمَّا إضافة الإكرام فمثل قوله تعالى: ﴿وَلَاتَةُ أَتَّهِ ﴾ (الامران: ١٧٠ وَأَلَّا أَنْسُهُ وَالْمَالَةُ مُكُومةٌ مُرضيَّة فجاز أن تضاف إلى الله عند الانفراد، و﴿رَسُولُ أَتَّهِ ﴾ (النسان: ١٥٠)، ثمَّ الطَّاعة مَكُومةٌ مرضيَّة فجاز أن تضاف إلى الله عند الانفراد، فيقال: الخير من الله، والمعصية ليست بمحلِّ الإكرام حتَّى تضاف إلى الله عند الانفراد، بل عند الجملة، كما قال: ﴿ فَلْ كُلُّ فِنْ عِندِ أَفْتِهُ ﴾ (النبان: ١٨)، لذا لا يقال: فيا خالق الخنازير، مراعاة للأدب، بل يقال: يا خالق كلُّ شيء. حا

ومنها: أنَّ إرادة الشُّرُّ شرًّ، وَإِرَادة النَّبِيحِ تَبيحة، والله تعالى منزَّه عن الشُّرور والقبائح.

أجيب: بأنَّه لا يتبح من الله شيء، غاية الأمر أنَّه يخفى علينا وجه حسنه. فإن قبل: إذا كان لا يتبح من الله شيء، فبلزم عليه أن تكون الأمور كلُّها حسنة ولا قبيح.

الجواب: القبيح إن نظرنا إليه من جهة كونه مخلوقاً لله تعالى فهو حــن، وإن نظرنا إليه من جهة كونه منهياً عنه فهو قبيح.

(١) الأصل في الصّفة التّخصيص في النكرات، والتّرضيح في المعارف، ثمَّ يتفرَّع على ذلك وجوه، وهي: البيان والكشف عن حقيقة الموصوف، أو مجرَّد الثّناء والتعظيم، أو ما يضاهي ذلك من الذَّمُ والتَّاكِد.

ثمَّ الوصفُ إِن كَانَ مُبِيَّناً مَاهيَّة الشَّيء، بأَن يكون لاصقاً لازماً مختصًا به يسمَّى صفة كاشفة، وإن كان وصفاً مفارقاً يسمَّى صفة مخصُصة، والأوَّلُ يكون لتمييز الشَّيء من بين الماهيَّات المختلفة، والثانى من متَّنتها.

(٢) حَكُّمت المعتزلة العقل فقالت: القبيح ما قبُّحه العقل، والحسن ما حسَّنه العقل، ثمَّ بيُّنوا
 كلاً منهما فقالوا:

ـ النّبيحُ ما يكون متعلَّقَ الذَّمُ في العاجل ـ أي: الدُّنيا ـ، والعنّابِ في الآجل ـ أي: الآخرة ــ فيكون النّبيح هو الحرام بخصوصه.

ـ والحسن: مَا لا يكونُ مَعلَّقُ الذَّمُ والعقابِ، فيشمل الواجب والمندوب والسباح والمكروه وخلاف الأولى إن لم ندخله في المكروه، فهذه أمور كلُّها حسنة عندهم. و «المُحال» بضمُ الميم: ما لا يمكن في العقلَ تقديرُ وجوده في الخارج، وقيل: المحال والمستحيل: ما تقتضي ذاتُه عدَمَه، والمراد به هنا: ما كان بعيداً عن الصَّواب عند أولي الألباب، كالكفر والمعصية، فإنَّه سبحانه مريدٌ لبما غيرُ راضِ بهما؛ لقوله تعالى: ﴿وَمَا تَنَاأُونَ إِلَّا أَن بَنَاآهُ أَتَهُ ﴿ (الإنسان: ٣٠) (١)، وقوله: ﴿وَلَا يَرَفَىٰ لِعِبَادِهِ الْكُثْرُ ﴾ [الأسر: ٧]. ولمَّا كانت عبارة النَّاظم بد «مريد الخير والشَّر» مُظِنَّة تُوهِم رضاه بهما استدرك.

وممًّا يدلُّ لاستعمال المحال على غير المَرضيُّ من الخصال قول من قال:

تعصي الإِلَه وأنتَ تُظهِرُ حُبَّه هُذَا مُحالٌ في الفِعال بديعُ لو كان حبُكَ صادقاً لأَظَعْفَهُ إِنَّ المحِبُّ لمن يحبُّ مطيعُ

> بیان أن صفاته تعالی لیست عین ذاته ولا غیرها

أطلق النَّاظم صفات الله، فشملت صفات الذَّاتِ وصفات الأفعال، فهي ليست عينَ الذَّات ولا غيرَها، كما هو مذهب أهل السُّنَّة، ومذهبُ الحكماء أنَّ الصُفات عينُ الذَّات، ومذهبُ المعتزلة أنَّها غيرها كذا ذكره ابن جماعة، والمشهورُ عن المعتزلة نفيُ الصُفات بالكلِّيَّة، حيث زعموا أنَّ صفاته عين ذاته، بمعنى: أنَّ ذاته تسمَّى باعتبار التَّعلُّق بالمعلومات عالماً، وبالمقدورات قادراً إلى غير ذلك (٢)، نظراً

وأمَّا أهل الشُّنةُ والجماعة فالحسنُ عندهم ما حسَّنه الشَّرع، والقبيح ما قبَّحه الشَّرع، وإنَّما العقل آلة لإدراك ما ورد عن الشّرع.

<sup>(</sup>١) ففي الآية دلالة على أنَّ الخير والشُّرَّ، والظَّاعة والمعصية واقع بإرادته تعالى وقضائه وقدره.

 <sup>(</sup>٢) اعلم أنَّ الحكماء والمعتزلة والصوفية وكثير من المحتِّقين ذهبوا إلى القول بأنَّ الصّفات عين
 الذَّات، هذا وقد قال الشيخ عبد الوهاب الشّعراني في القواعد الكشفية: صفاته عيد، وإن

إلى أنَّ في إثباتها إبطالاً للتَّوحيد، للزوم تعدُّد القدماء(١).

والضَّمير في اسواه؛ عائد إلى الذَّات، وذُكِرَ مراعاةً للأدب وتنزيهاً للرَّب، والضَّمير من غير للتَّوكيد.

وتوله: •ذا انفصال؛ مشيرٌ إلى أنَّ المراد بالغيريَّة الغيريَّة الاصطلاحيَّة، وهو الذي يمكن انفصاله عن الذَّات (٢٠)، لا الغيريَّة اللُّغويَّة بظهور التَّغاير بين الذَّات والصَّفات.

أمًّا كونها ليست عين الذَّات فلأنَّ الصَّفة ليست عين الموصوف، وأمَّا أنَّها ليست غيرها؛ فلأنَّ صفاته تعالى لا تنفكُ عن ذاته أزلاً وأبداً، بخلاف صفات مخلوقاته.

لم تصل إلى ذلك إلا بالشلوك على شيخ وجب عليك الشلوك ليرنع عنك الحجاب ١٠هـ النيراس (١٢٥ ـ ١٢٥).

<sup>(</sup>١) ولم يقل: إنَّ في إثباتها إبطالاً للتوحيد إلا المعتزلة، فتنبُّه.

أورد المعتزلة النافون لصفات المعاني شبهة وهي: أنَّ في إثبات الصفات إبطال التُوحيد؛ لما أنَّها موجودات قديمة مغايرة للذَّات بالمفهوم، فيلزم قدم غير الله تعالى، وتعدُّد القدماء. والجواب: أنَّ المحظور المبطل للتُوحيد إنَّما هو تعدُّد القدماء المتغايرة المنفكَّة، بحيث تكون ذواتٍ مستقلَّة، وليست الصّفات مغايرة للذَّات بهذا المعنى، فلا يلزم التُعدُّد المبطل للتُوحيد، حتى يلزم الكفر.

 <sup>(</sup>٢) أي: الصّفات ليست غيراً منفكاً عن اللّات، بحيث يمكن أن تقوم بذاتها، بل هي غير قائم بالذّات، وهذا لا يتاني أنَّ حقيقتها غير حقيقة الذّات، فهي ليست غيراً منفكاً وإن كانت غيراً \_ أي: بالمفهوم \_ ملازماً.

# بيان الفرق بين صفات الذات وصفات الأفعال

اعلم أنَّ صفات الذَّات ما يلزم من نَفْيه نَتيضُه، وصفاتِ الأفعال ما لا يلزم من نفيه نقضيه.

والفرق بين الذَّات والصِّفة: أنَّ الذَّات كلُّ ما يمكن أن يُتصوَّر بالاستقلال، بخلاف الصِّفة فإنَّها كلُّ ما لا يمكن تصوُّره إلا تَبَعاً.

والتَّحقيق: أنَّ من قال: «الصِّفات غير الذَّات» نظر إلى أنَّ الصَّفة قائمة بالذَّات وتقدُّمُ الذَّات من الضَّروريَّات، ومن قال: «الصِّفاتُ عينُ الذَّات نظر إلى أنَّ الذَّات غير منفكَّة عن الصُّفات، ومَن قال: «لا عين ولا غير» نظر إلى أنَّها لو كانت عيناً لكانت ذاناً، ولو كانت غيراً لزم التَّركيب، وهو من المحالات. والله أعلم بحقيقة المحالات، والعجزُ عن دَرُك الإدراك إدراك.

#### صفات الذات

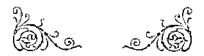
ثمَّ صفات الذَّات: الحياةُ، والعلم، والقدرة، والإرادة، والكلام، والسَّمع، والبصر، قديمة بالإجماع (١٠)، وإمَّا الفعليَّةُ وهي التَّكوين المعبَّرُ عنه بخُلُق الأشياء

 <sup>(</sup>١) لأنّها لو كانت حادثة في ذاته لزم خُلورُ ذاته في الأزل عنها، ثمَّ اتَصافَه بها، فيلزم حينذ تغيُر
 ذاته عمّا كان عليه، وهو من أمارات الحدوث، فتكون ذاته محلاً للحوادث، وما لا يخلو
 عن الحوادث فهو حادث، وقد ثبت أنَّه قديم بالذَّات. اهر حا.

ورُزق الأحياء، والإبداع والإنشاء، والإحياء والإفناء، والإنبات والإنماء وأمثال ذلك، ففي كونها قديمة النِّزاعُ: فمذهبُ أنمَّتِنا الحنفيَّة أنَّها قديمة (١)، ومذهبُ الأشاعرة والمعتزلة أنَّها حادثة (٢) وقيل: المنازعةُ في القضيَّة لفظيَّةٌ لا حقيقيَّة.

وقوله: "طُرَّا" بضم الطَّاء وتشديد الرَّاء، أي: كافة، ونصبه على الحال من الضَّمير المستكن في "قديمات".

ومعنى «مصونات الزَّوال» أي: محفوظات من الزَّوال عن الذَّات الموصوف بها، أو من الزَّوال بمعنى الفناء والعدم، فإذا ثبت قدمه استجال عدم، فالمعنى: أنَّ جميع صفاته صمديَّة أزليَّة أبديَّة.



<sup>(</sup>۱) أثبت النُّيخ أبو منصور الماتريدي وأتباعُه صنة النَّكوين لله تعالى وقالوا بقِدَمها، ونقلوا ذلك عن القدماء الذين كانوا قبل الشَّيخ الأشعريِّ، وعمدةُ ما احتجُوا به عليه أنَّه مكوِّن الأشياء بالأدلَّة العقليَّة والنُّقليَّة، وليس معنى للمكوِّن إلا المقصف بالتَّكوين، والصّفةُ غير الموصوف، فهو صفةٌ موجودة زائدةٌ على الذَّات قديمةُ؛ لامتناع قيام الحوادث بذاته تعالى، وهو يتنوَّع بتنوُّع متعلَّقاته، فمن حيث تعلَّقُه بالمخلوق تخليق، وبالمرزوق ترزيق، وبالمصوَّر تصوير، وبالحياء، وبالموت إماتة، فيكون تعدِّده وتنوُّعُه اعتباريًّاً.

رمن خُجَجهم على ثبوت التَّكوين له تعالى، أنَّ الباري جلَّ جَلالُه تمدَّح في الأزل بأنَّه الخالق البارئ المصوِّر، ولو لم يثبت التَّكوين في الأزل لكان كَذِباً وتمدُّحاً بما ليس فيه.

 <sup>(</sup>٢) وجه هذا القول: أنَّ حدوثها عند الأشاعرة باعتبار تعلَّقها التَّنجيزيِّ، وهو حادث، وأمَّا باعتبار تعلُّقها الأزليِّ نهي تديمة؛ لأنَّ التَّكوين باعتبار رجوعه إلى صفة القدرة يكون أزليًّا، فالتَّخليقُ مثلاً هو القدرة باعتبار تعلُّقها بإيصال الرِّزق، فحينة لا خلاف ني المعنى. اهر حا.

## جواز إطلاق لفظ الشيء عليه تعالى

«نسمّي» صيغة متكلّم معلوم، لا غانب مجهول كما في بعض النّسخ، إذ يردُه نصبُ قوله: «وذاتاً». و«الأشياء» معرفة، ويستقيم الوزن بنقل حركة الهمزة، وفي نسخة «كأشياء» منكّرة، وفي أخرى «كشيء» وهي ليست بشيء.

نحن معشرَ أهل السُّنَّة نسمِّي الله تعالى شيئاً(١)، إلا أنَّه ليس كسائر الأشياء ذاتاً وصفة، بناءً على أنَّ الشَّيء بمعنى الموجود، فهو أولى بإطلاقه عليه؛ لأنَّه سبحانه واجب الوجود وغيرُه ممكن أو ممتنع الشُهود(٢).

وممَّا يدلُ على جواز إطلاقه عليه قوله سبحانه: ﴿ ثُلْ أَنُ ثَنَى الْكَبُرُ شَهَدَةً ثُلِ اللّهُ ﴾ الانتام: ١٩]، وأمَّا إذا قيل: الشَّي، مصدر شاء، فإن أريد به معنى الفاعلية وهو المريدية، فيجوز إطلاقه على الله كما سبق، وإن أريد به معنى المفعولية فلا كقوله تعالى: ﴿ خَلِقُ كُلِ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ [الإمر: ١٦٢].

<sup>(</sup>١) اعلم أنَّه يطلق الشِّيء على الموجود، وفي ذلك يقول اللَّقاني رحمه الله في الجوهرة: «وعندنا الشِّيءُ هو الموجود»، فباعنبار تميُّز الموجود في الخارج عمَّا عداه يسمَّى شيئاً، وباعتبار تحقَّقه في الخارج يسمَّى موجوداً، والشّينيَّةُ هي تميُّزه في الخارج عمًّا عداه، والوجودُ هو تقرُّره في الخارج بحيث يمكن رؤيته.

<sup>(</sup>٢) أي: غيره ممكن كذُواتنا، أو ممتنع كشريكه. والشُّهودا تنازعه كلُّ من ممكن وممتنع، تقول: غيره ممكن الشُّهود أو ممتنع الشُّهود.

وني المــالة خلاف الجهمية حيث قالوا: إنَّه سبحانه لا يوصف بأنَّه شيء، ولا بكلِّ ما يشاركه المخلوق في إطلاقه.

ثمَّ قوله: ﴿وَذَاتاً ﴾ أي: ونسمِّيه ذَاتاً لا كسائر الذَّوات، كما أشار إليه بقوله: ﴿عن جهات السِّتُ خالي ﴾ لأنَّ حقيقته تعالى مخالفة لسائر الحقائق والذَّوات، كما أنَّ صفاته مخالفة لسائر الصِّفات.

والدَّليلُ على جواز إطلاق الذَّات عليه بعد الإجماع قولُه عليه الصَّلاة والسَّلام: «لا تتفكَّروا في ذات الله».

ثمَّ اعلم أنَّ ما ورد الشَّرع بإطلاقه على الله سبحانه: إن كان مشتركاً بينه وبين غيره وجب عند إطلاقه نفيُ المماثلة فيه كالشَّيء والذَّات، بخلاف ما لم يرد الشَّرع بإطلاقه، فلا يقال: \*جسم لا كالأجسام مثلاً، خلافاً للكرَّامية في تجويزهم ذلك.

والجهاتُ السُّتُ: فوق وتحت ويمين ويسار وأمام وخلف. وقوله: "عن جهات السُّتُ، متعلِّق بـ «خالى»، وهو خبر مبتدأ مقدِّر، والجملة صفة «ذاتاً».

وفيه ردٌّ على المعتزلة والقدرية أنَّ الله في كلُّ مكان(١١)، وعلى المشبِّهة

<sup>(</sup>١) إِنَّ تُولَ الشَّارِحِ بِأَنَّ المعتزلة يقولون: ﴿إِنَّ الله نِي كُلِّ مَكَانَ ۗ لا بِدَّ مِن شرحه وبيان مرادهم به الله يوهم بأنَّهم يقولون بالتَّجيم والحلول، مع أنَّ أساس قيام مذهبهم هو تنزيه الباري جلَّ جلاله، لذلك أثول: اختلفت أقوال المعتزلة في المكان:

فذهب الجمهور منهم إلى أنَّ الله بكلِّ مكان، قاصدين بذلك أنَّه تعالى مدبّر لكلِّ مكان،
 وأنَّ تدبير، موجود في كلِّ مكان.

ـ وقالت طائفة منهم: ﴿الله لا في مكان ﴿، بل هو على ما لم يزل عليه.

وانفرد من بينهم حسين النَّجار فقال: إنَّه في كلِّ مكان على الحقيقة، موافقاً في ذلك الفلاسفة بما ذهبوا إليه.

ومما تقدَّم يتَّضح لديك أنَّ ني إطلاق نسبة هذا القول إلى المعتزلة نظر، ولمزيد فائدة انظر مقالات الإسلامين (١٥٧)، وأصول الدين لليزدوي المسألة (١٤).

. .

e de la companya de l

والكرَّاميَّة أنَّه على العرش<sup>(١)</sup> سبحانه وتعالى وهو ربُّ العرش العظيم، أي: خالقه وحامله (٢)، فإنَّه قيَّوم العُلويَّات والسُّفليَّات.

<sup>(</sup>۱) انظر ص (۸۰) وما بعدها.

 <sup>(</sup>٢) أي: حافظه، فإنّه \_ أي: الله \_ قيّرم السّموات والأرضين، أي: قائم بتدبيرهما وما نيهما.
 حا بتصرف.

## بيان هل الاسم عين المسمى أم غيره

إثبات همزة الاسم لحن ولو ضرورة، كما صرَّحوا به في قوله «كلُّ سرِّ جاوزَّ الاثنينِ شَاع».

و «البصيرة» نورٌ في القلب يُدرِك به الأشياء (١). والمراد بأهلها أهلُ السُّنَة. و «خير» بالجرٌ صفة أو بدل، ويجوز رفعه ونصبه، والمعنى: ليس الاسم غير المستَّى عند أهل السُّنَة، بل هو عينه (١). كما قاله شارحوه، فلو قال: «وإنَّ الاسم عينٌ للمستَّى» لكن أظهر وأسمى.

ثمَّ المسألة اختلف نيها على مذاهب:

 <sup>(</sup>١) إطلاقه الأشياء فيه نظر؛ لأنّ الإطلاق يعمُّ الأمورُ المدرَكة بالبصر ـ وهي المحسوسات ...
 والأمورُ المدرَكة بالقلب ـ وهي المعنويّات ... والبصيرة يُدرَك بها ما لا يُدرَك بالبصر، لذا
 لزم تقييد قوله: (الأشياء) بـ «المعنويّة» ليستقيم التّعريف. والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) مراده .. والله أعلم .. بأهل السُنّة عامّتهم؛ وذلك لأنّه ذهب كثير منهم إلى أنَّ الاسم غير المسمّى، ونصَّ الإمام الغزالي رحمه الله في المقصد الأسنى على أنّه التُحقيق من بين أتوال ذكرها وذكر استدلالتها، وإليك خلاصة ما ذهب إليه المحتنّون في هذه المسألة: أنّه إن أريد من الاسم اللَّفظُ فهو غير مسمًّا، قطعاً، وإن أريد به ما يفهم منه فهو عينه. انظر المقصد الأسنى شرح أسماء الله الحسنى للإمام الغزالي، وتحنة المريد للشيخ الباجوري (٢٠).

معنى قولهم: «الاسم عين المستَّى» أنَّ الحكم الوارد على الاسم حكم على المستَّى، والله أعلم.

أحدما: إنَّ الاسم عين المسمَّى والتَّسمية، وهو بعيد جداً (١٠).

وثانيها: إنَّه غيرهما، وهو المنقول عن الجهميَّة والكرَّاميَّة والمعتزلة، وقال ابن جماعة: وهو الحقُّ، ولعلَّه نظر إلى ظهور الفرق في الاستعمالات اللُّغويَّة والعرفية (٢).

وثالثها: إنَّه عينُ المسمَّى وغيرُ التَّسمية، وهو والمصحَّح، ودليله قوله سبحانه: ﴿ سَبِّ اَسَدَ رَبِكَ اَلْأَنْكَ﴾ (الاملى: ١) أي: ذاته.

ورابعها: لا عين ولا غير، قال ابن جماعة: .. وكان عين التَّحقيق ـ سُمع من مشايخنا مَن يقول: عجبتُ من العقلاء كيف اختلفوا في هذه المسألة. قلتُ: وقد نبَّه الإمام الرَّازيُّ<sup>(۲)</sup> والآمديُ<sup>(٤)</sup> على أنَّه لا يظهر في هذه المسألة ما يصلُّح محلًّا لنزاع العلماء، وقد أوضح العلَّامة البيضاويُّ<sup>(۵)</sup> في أوَّل تفسيره هذا المعنى، وقد

<sup>(</sup>١) وجه البعد: أنَّ الاسم لا يطلق على التَّسمية اتَّفاقاً.

<sup>(</sup>٢) تقدّم معك في كلام الشارح من (٧٢) أنَّ المحقّقين من أهل السُّنَة ذهبوا إلى أنَّ الاسم غير المستَّى، والفرق بينهم وبين المعنزلة ومن نبج منهجهم: أنَّ أهل السُّنَة قاطبة بقولون بقدم أسماته تعالى، ثمَّ منهم من قال: هي عين المستَّى، ومنهم من قال: هي غيره. أمَّا المعنزلة فيقولون: هي حادثة ومن وضع الخلق. فتبَّه لذلك وانظر ت (٢) ص (٧٢).

<sup>(</sup>٣) محمد بن عمر بن الحسين أبو عبد الله، فخرُ الدِّين الرَّازي، الشَّافعي المفسَّر المتكلِّم، أوحد زمانه في المعقول والمنقول وعلوم الأوائل، نسبته إلى الرَّيِّ، ولد فيها سنة (٥٤٤)، وتوفي رحمه الله سنة (٦٠٦)هـ، من تصانيف: مفاتيح الغيب في تفسير القرآن الكريم، المعروف بتفسير الرازي. اه شذرات الذهب (٢١/٥).

 <sup>(3)</sup> على بن محمد بن سالم التُغلبي، أبو الحسين سيف الدِّين الأمدي، أصوليَّ باحث، توني يدمشق سنة (٦٣١)ه، من تصانيف: الإحكام في أصول الأحكام. اهم الأعلام (٤/ ٣٣٢).

 <sup>(</sup>٥) عبد الله بن عمر بن علي، ناصر الدين الشيرازي البيضاوي، قاضي القضاة، الإمام العلامة، المغسر الفقيه، توفي سنة (٦٨٥)ه، من تصانيفه: أنوار التنزيل وأسرار التأويل في تفسير الفقيه، انظر الأعلام (١١٠/٤). بغية الوعاة (٢/٥٠).

سبقه خُجَّة (١) الإسلام في المقصد الأسنى في شرح أسماء الله الحسنى.



<sup>(</sup>۱) زين الذين حجّة الإسلام أبو حامد محمد بن محمد الطُّوسي الشَّانعي، أحد الأعلام، فيلوف متصوِّف، نسبته إلى صناعة الغزل ـ عند من يقول بتشديد الياء ـ حبث كان أبوه يغزل ويبيع، أو إلى غزالة من قرى طوس عند من قال بتخفيف الياء، توفي رحمه الله سنة (٥٠٥) ه، له نحو مائتي مصنف، منها: المقصد الأسنى شرح الأسماء الحسنى، وإحياء علوم الدين، اه الأعلام (٧/ ٢٢)، شذرات الذهب (٤/ ١٠).

### بيان أن الله ليس بجوهر ولا جسم ولا كل ولا بعض

اماً هنا نافية، وكذا (إن) وهي زائدة لتأكيد النَّفي، كقوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ مَكَّنَهُمْ
 فِيمًا إِن مُكَّنَكُمْ فِيهِ (الاحناد: ٢٦).

والجوهر: هو الجزء المتحيِّزُ الذي لا يتجزَّأُ<sup>(١)</sup>. والجسمُ: هو المتحيِّز المركَّب من جزأين فصاعداً، وهو يقبل القسمة<sup>(٢)</sup>.

والكلُّ: اسم لجملة مركَّبة من جزأين فأكثر من أجزاءٍ محصورة. والبعضُ: اسم لجزء يتركَّب الكلُّ منه ومن غيره.

فأشار المصنّف في هذا البيت إلى بعض الصّفات السّلبيّة، وهو أنَّ الله ليس بجوهر، ولا جسم، ولا كلّ، ولا بعض مشتمل بالكلّ ـ أي: داخل فيه ــ، إذ هو

<sup>(</sup>١) لا يصعُّ إطلاق الجوهر بهذا الاعتبار على الله تعالى؛ لأنَّ الجوهر متناهِ ومتحيَّز، وكلاهما من علامات الحدوث، والله قديم منزَّه عن ذلك.

هذا وقد عرَّف بعضهم الجوهر بالموجود الغنيّ عن الموضع. وهو بهذا الاعتبار يصح إطلاته على الله تعالى، لكنّه يتوقَّف على إذن الشّارع، ولم يرد. انظر العقائد السفية (٩٢).

 <sup>(</sup>۲) لا يصخ إطلاق لفظ الجمع على الله تعالى؛ لآنَ الجمع مركَّب متحيِّز، وذلك أمارة الحدوث؛ لأنَّ المركَّب محتاج إلى أجزائه، والمتحيِّزُ محتاج إلى حيِّزه، والاحتياج من خواص الحوادث. وكذا يقال في الكلِّ والبعض.

ليس بمشتمل بمكان ولا زمان ولا بشيء من المكوِّنات بحال، إذ المذكورات على واجب الوجود محال؛ لحدوثها وافتقارها إلى بارثها.

#### مطلب

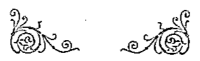
### في إثبات الجزء الذي لا يتجزأ

الأذهان: جمع ذهن، وهو الفِطنة، والمراد به هنا العقل. و«الحقُّ» الثابت. و«الكون» الوجود.

واعلم أنَّ هذا البيت في بعض المتون الصَّحيحة موجود هنا، وفي بعضها متأخِّر عن هذا المحلِّ، ومضمونُه مستفاد من سابقه.

والحاصل أنَّ المتكلِّمين من أهل السُّنَّة ذهبوا إلى إثبات وجود الجزء الذي لا يتجزَّأ في الخارج، وإن لم يُرَ عادةً إلَّا بانضمامه إلى غيره، وعبَّروا عنه بالنُّقطة، وقالوا: إنَّها شيءٌ ذو وَضْع غير منقسم، فإن كانت مشتملة بذاتها فهي الجزء، وإلَّا كان محلُها غيرَ منقسم، وإلَّا لزم انقسامُ الحالُ بانقسامه فيلزم الجزء. وذهب الفلاسفة وبعض المعتزلة إلى امتناع وجود الجزء الذي لا يتجزَّأ.

وهذا من جملة الفوائد وليس من ضروريات العقائد.



## القرآن كلام الله غير مخلوق

قماء هنا بمعنى ليس. وقالقرآن يطلّق ويراد به القراءة، ويراد به المُصحف (١)، ويراد به المُصحف (١)، وهو المراد هنا، فإنّه: الكلام النّفسيُّ القائم بذاته سبحانه. وقكلامُ الرّبِّ، فاعل قتعالى، أي: تعظّم وتقدَّس كلامُ الحقُ عن أن يكون من جنس مقول الخلق، وهو الحروف والأصوات التي هي مخلوقة، فيكون مخلوقاً. وفي الكلام إشارة إلى أنَّه يقال: قكلام الله غير مخلوق، ولا يقال: قالقرآن غير مخلوق، لئلا يسبق إلى الفهم أنَّ المؤلَّف من الأصوات والحروف قديم، كما نقل عن بعض الحنابلة.

واتَّفَق المسلمون على إطلاق لفظ المتكلِّم على الله، لكنُّهم اختلفوا في معناه:

<sup>(</sup>۱) أي: المجموع المؤلّف من الحروف، المبدوء بالفاتحة، المختوم بسورة النّاس، وهو بهذا المعنى حادث، وإضافتُه إلى الله تعالى بهذا المعنى باعتبار أنّه ليس من تأليفات البشر، بل من تأليفات خالق القيرى والقُدّر، ولهذا يقال: «القرآن كلام الله تعالى غير مخلوق، ولا يقال: «القرآن غير مخلوق، لئلا يسبق إلى الفهم أنّ المؤلّف من الحروف والأصوات قديم، كما أشار إلى ذلك الشّارح اه. حا بتصرف.

<sup>(</sup>٢) قوله: •ويراد به المقروء، وهو المراد هنا، فإنّه الكلام النّفسي... ، فيه نظر؛ لأنّ القرآن إذا أطلق وأريد به المقروء، فهو مخلوق لأنّه ليس إلا حروفاً وأصواتاً، وهي مخلوقة، والمشهور قولُه عند أهل الشّنة: •القرآن بمعنى الكلام النّفسيّ ليس بمخلوق، وأمّا القرآن بمعنى الألام النّفسيّ ليس بمخلوق، وأمّا القرآن بمعنى النّفظ الذي نقرؤه فهو مخلوق، انظر تحفة المريد (٢٢٣).

- فلاهب أهلُ الحقُ<sup>(۱)</sup> إلى أنَّ كلامه تعالى معنى قائم بذاته، ليس بحرف ولا صوت.

- وذهب الباقون إلى أنَّه متكلِّم بالحروف والأصوات (٢٠). ثمَّ اختلف هؤلاء ؛ فلاهب المعنابلة منهم - على ما نقل عنهم - إلى أنَّها قديمة قائمة بذاته تعالى. وذهب المعتزلة إلى أنَّها حادثة قائمة بغير ذاته (٢٠). وذهب الكرَّاميَّة إلى أنَّها حادثة قائمة بذات الله تعالى (٤٠).

ودليلُ أهل الحقّ: أنَّ الحرف والصَّوت مخلوقان، وكلامُ الله غيرُ مخلوق؛ لامتناع قيام الحوادث بذاته تعالى، إذ هو من أمارات الحدوث. نعم القرآن مقروء بالسنتنا، محفوظ في صدورنا، مكتوب في مصاحفنا، كما نقول: الله مذكور بالسنتنا، معبود في مساجدنا، مسجود له في محاريبنا، غيرُ حالٌ فينا ولا فيها. قال العزُّ بن جماعة: رُوَّينا بالسَّند عن الرَّبيع عن أحمد (٥) أنَّ رجلاً سأله، أصلِّي خلف

<sup>(</sup>١) أراد بهم أهلُ السُّنَّة والجماعة.

<sup>(</sup>٢) وهذا ناسد لآن الحروف في الحقيقة أصوات مختلفة، فإن الكاف مثلاً صوت يقع على اللّهاة، والحاء صوت يقع في الحلق، والباء صوت يقع على الشّفة، ولهذا سمّبت حروفاً لأن الحرف هو الجانب، وهذه الحروف تصير حروفاً بوقوعها على حروف الفم من حيث الشّوت، وهي أعراض حادثة، مشروط حدوث بعضها بانقضاء بعض؛ لأن امتناع التّكلّم بالحرف الثاني بدون انقضاء الأول بديبي، فمن قال بقدم الحروف والأصوات فقوله باطل بالبرهان المتقدّم، ومن قال بحدوثها فقوله باطل لما يلزم عليه من قيام الحادث بالقديم وهو ممنوع.

 <sup>(</sup>٣) وهذا الغير إثما اللّوح المحفوظ، أو جبريل عليه السّلام، أو لسان النّبي قَلْمُهُ، أو شجرة سيّدنا موسى عليه السّلام أو غير ذلك. وهذا بناء على قولهم: «إنَّ الكلام النّفسي باطل، واللّفظى حادث لا يقوم بذاته تعالى».

<sup>(</sup>٤) انظر ت (٢) من هذه الصحيلة،

<sup>(</sup>٥) أحمد بن محمد بن جنبل أبو عبد الله إمام المذهب الحنبلي، أحد الأئمة الأربعة عند الأهل

من يشرب الخمر؟ فقال: لا، فقال: أصلِّي خلف من يقول: إنَّ القرآن مخلوق؟ فقال: سبحان الله! أنهاك عن مسلم، وتسألني عن كافر.



السنة. سجنه المعتصم (۲۸) شهراً لا متناعه عن القول بخلق القرآن، له مصنفات أجلُّها
 المسند توفي سنة (۲٤۱) هـ انظر شذرات المذهب (۲/ ۹۹) سبر أعلام النبلاء (۱۱/ ۱۷۷).

## بيان أن الله تعالى منزه عن الجهة

وربُّ العرش؛ أي: خالقه ومالكه، والإضافةُ للتَّشريف كربُّ البيت وربُّ جبريل، وهو أعظمُ المخلوقات ومحيطٌ بالموجودات، وقد قال سبحانه: ﴿ ٱلرُّخَنُ عَلَى الْفَرْشِ السَّوَىٰ ﴿ للهُ: ٥٠٠٠

ومذهبُ الخلف جوازُ تأويل الاستواء بالاستيلاء، ومختارُ السَّلف عدم التَّاويل، بل اعتقادُ التَّنزيل مع وصف التَّنزيه له سبحانه عمَّا يوجب التَّشبيه، وتفويضُ الأمر إلى الله وعلمه في المراد به، كما قال الإمام مالك(١): «الاستواء معلوم، والكيفُ مجهول، والسَّوْالُ عنه بدعة، والإيمان واجبٌ، واختاره إمامنا الأعظم(٢). وكذا كلُّ

<sup>(</sup>۱) مالك بن أنس بن الأصبحي أبو عبد الله، إمام دار الهجرة، أحد الأثمة المجتهدين، توفي رحمه الله سنة (۱۷۹) هـ في المدينة المنورة، كان صلباً في دينه، بعيداً عن الأمراء والملوك، سأله المنصور أن يضع كتاباً للنّاس يحملهم على العمل به، فصنّف الموطأ، وله كذلك رساله في الرّدُ على القدريّة، وغير ذلك. انظر سير أعلام النبلاء (۱/ ٤٨)، شذرات المذهب (۱/ ۲۸۹).

<sup>(</sup>٢) أي: واختار عدم التّأويل، بل اعتقاد التّنزيل مع رصف التّنزيد، الإمام الأعظم أبو حنيفة رضي الله عنه، حيث قال في الفقه الأكبر: (وله يَدُ ووَجُهُ ونَفْسٌ كما ذكره الله في القرآن، فيما ذكر الله تعالى في القرآن من ذكر اللوجه والبد والنّفس، فيمو له صفات بلا كيف، ولا يقال: إنَّ يده قدرته أو نعمته؛ لأنَّ فيه إبطال الصّفة، وهو قول أهل القَدَر والاعتزال، ولكن البد صفة بلا كيف،.

ما ورد من الآيات والأحاديث المتشابهات، من ذكر اليد والعين والوجه ونحوها من الصّفات. ومنه لفظ ففوق، في قوله تعالى: ﴿وَهُو الْفَايِرُ فَوَقَ عِبَادِهِ ﴾ [الانتام: ١٨]، وفي قوله سبحانه وتعالى: ﴿بَمَّاثُونَا رَبَّمُ مِن فَوْنِهِ ﴾ [النعل: ٥٠] فلا يؤوّلونَه بالعظمة والرّفعة، كما قال به الخلف.

ولمَّا عبَّر النَّاظم بالفوقيَّة وغيَّرَ العبارة القرآنية لضرورة النَّظم، استدركه بقوله: الكن بلا وصف التَّمكُن واتِّصال، أي:بلا وصف الاستقرار، ولا نعت الاتِّصال؛ لأنَّ كلاهما في حقَّ الله من المحال.

وفيه رَدَّ على الكرَّاميَّة والمُجسَّمة في إثبات الجهة، فإنَّ الكرَّاميَّة يثبتون جهة العلوِّ من غير استقرار على العرش، والمجسِّمة ـ وهم الحشويَّة - يصرِّحون بالاستقرار على العرش بظاهر الآية، ولا حجَّة فيها؛ لأنَّ الاستواء له معانِ، كالاستيلاء ومنه قول الشاعر:

قَدِ استوى بِشُرٌ على العراقِ مِنْ غيبِ سيفِ ودَمٍ مِهِ رَاقِ وكَالتَّمام والكمال، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَلَنَا بَلَغَ أَشُدُهُ وَأَسْتَرَى ﴾ [اللنس : ١١]، وكالاستقرار ومنه قوله تعالى: ﴿ وَاسْتَوَتْ عَلَى ٱلجُودِيّ ﴾ [منرد: ١٤] فلا استدلال مع تعدُّد الاحتمال.

فإن قيل: فما الفائدة حينئذ في نزول المتشابهات؟ أجيب: بأنَّ فائدته إظهارُ عجز الخلق وتُصورِ فهمهم عن كلام ربُهم، وتعبُّدهم بإيمائهم، فيقول الرَّاسخون في العلم منهم: آمنًا به كلَّ من عند ربُنا، فالتَّفويضُ إلى الله، والاعتقادُ بحقيقة مراد الله من غير أن يعرف مرادَه، من كمال العبوديَّة في العبد، ولهذا اختاره السَّلف، والتَّعرُضُ إلى تفسير المتشابهات وتأويلها، كما اختاره الخَلف غيرُ جازمين بأنَّه مراده سبحانه، عبادة في العبد، إلا أنَّ العبوديَّة أقوى من العبادة؛ لأنَّ العبوديَّة هي: الرِّضا بما يفعل الرَّبُ، والعبادة: هي فعل ما يَرضَى به الرَّبُ، والرِّضا فوق

العمل، حتَّى كان تركُ الرُّضا كفراً، وتركُ العمل فسقاً، ولذلك تسقط العبادة في الآخرة، والعبوديَّةُ لا تسقط في الدَّارين، وبهذا تبيَّن أنَّ مذهب السَّلف أسلم وأعلم، ومذهب الخلف أحكم.

to a service of the control of the c

### مذهب أهل السنة إبطال التعطيل والتشبيه

"ما" نافية بمعنى ليس، وخبرها "وجهاً". و"الصَّون" الحفظ، و"الأهالي جمع أهل، والممراد بهم أهل السُّنَة والجماعة، أي: ليس التَّشبيهُ له سبحانه طريقاً مستحسناً، فاحفظ عن ذلك الاعتقاد الفاسد أهل العلم الذين لا يروج عندهم الأمر الكاسد، وكن بوَصْف التَّنزيه بين التَّعطيل والتَّشبيه، لقوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِنْهِ مِن شَفَّ أَوْمُو السَّبِهُ أَلِيَسِمُ الْمَسْبَهِة في المَسْبَهة في اللَّات (١٠)، والجملة الثانية تردُّ على المعطّلة النَّافية للطّفات (١٠).

<sup>(</sup>۱) أي: قوله تعالى: ﴿ لَيْنَ كَيْنَاهِ. شَنَ أَنَ اللهِ اللهِ اللهُ على تنزيه الله تعالى عن مماثلة الحوادث له، ففيها ردَّ على المجــّمة القائلين بأنَّ الله جــم ـ وقد تقدَّم الكلام عنهم في ص (٧٥) انظرها وانظر ما كتب عليها من حواش ـ، وفيها ردَّ على الجهويَّة القائلين بأنَّ الله في جهة الفوق، وفي كفرهم قولان، والمعتمد عدم كفرهم إن اعتقدوا جهة العلو، فإن اعتقدوا جهة العلو، فإن

<sup>(</sup>٢) أي: قوله ﴿ وَهُو اَلنَّهِ عُلَى الْبَعِيرُ ﴾ النفري: ١١) يردُّ على المعطّلة النّافين لجميع الصّفات، وإنّما كان إثبات الصّفتين ردّاً على من نفاها كلّها؛ لأنَّ نفيهم لجميع الصّفات سالبة كليّة، لأنَّه في قوّة \*لا شيء من الصّفات بثابت لله وقوله: ﴿ وَهُو اَلنَّيِيعُ الْفَعِيرُ ﴾ النفرين: ١١١ متضمّن لموجبة جزئية، وهي "السّمع والبصر ثابتان لله ، والموجبة تناقض السّالبة الكليّة، أي: توجب كذبها. والمعطلة صنفان:

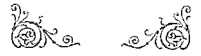
ـ صنف عطلُّتِ الباري عن الصُّفات، أي: نفتها عنه، وهو المراد هنا.

<sup>-</sup> وصنف عطلُلت المصنوعات عن الصّانع، وقالوا: لا صانع لها، وإنما هي أرحام تدفع، وأرض تبلع، وما يهلكنا إلا الذّهر. اهـ انظر الدسوتي (٨٤،٨٣).

وذكر ابن جماعة أنَّ «الرَّحمن» اسم مختصِّ بالله، لا يُستعمل في غيره، ثمَّ قال: فإن قلت: قد أطلق في قول بني حنيفة على مسيلمة (١) «رحمان اليمامة»، وقول شاعرهم:

وأنت غيثُ الورى لا زِلتَ رحمانا

قلت: المختصُّ المعرَّفُ بالألف واللام دونَ غيره، وأمَّا جواب الزَّمخشريِّ<sup>(۲)</sup> بأنَّه من باب تعتُّنهم فغيرُ مستثيم.



<sup>(</sup>۱) مسيلمة بن ثمامة بن كبير، الحنفي الوائلي، أبو ثمامة، متنبئ، من المعمرين، الملقّب بـ
«مسيلمة الكذّاب»، وفي الأمثال: أكذب من مسيلمة. ادّعى النّبوّة في عهد النّبيّ ﷺ، أكثر
من وضع أسجاع يضاهي بها القرآن، توفي عليه الصلاة والسلام قبل القضاء على فتنته،
ولمّا انتظم الأمر لأبي بكر أرسل له جيشاً على رأسه أعظم قوّاده «خالد بن الوليد»، وانتهت
المعركة بانتصار المسلمين ومقتل الكذّاب سنة (١٢) هـ انظر الأعلام (٢٦٦/٢).

<sup>(</sup>٢) محمود بن عمر بن محمد الخوارزمي الزمخشري، جار الله، من أنمَّة العلم والأدب، جاور مكة زمناً. كان معتزلياً طيلة عمره، وفي آخر حياته رجع عن اعتزاله، توفي رحمه الله سنة (٥٣٨)ه، له تصافيف كثيرة من أشهرها: الكشاف في تفسير القرآن الكريم. انظر بغية الوعاة (٢٧٩/٢)، وفيات الأعيان (١٦٨/٤).

## بيان أن الله تعالى لا يجري عليه زمان

• الذَّيَّانِ المجازي، مأخوذ من الدِّين بمعنى الجزاء، ومنه قوله تعالى: ﴿مَاٰلِكِ يَوْمِ الذِّينِ ﴾ النَّابِحة: ٤] وقوله تعالى: ﴿لَكُرُ دِينُكُرُ وَلِى دِينِ ﴾ الكابِرون: ٦)، وحديث: •كما تَدِين تُدان (٢)، وهو من أسمانه سبحانه، كما رواه البخاري (٣) في باب قول الله عز وجل: ﴿وَلَا نَفَعُ ٱلثَّفَاعَةُ عِندُ ﴿ إِلَّا لِمَنْ أَذِكَ لَهُ ﴾ [سّا: ١٦٢].

 <sup>(</sup>١) قال العلماء: وجوده تعالى ليس في الزّمان، ومعنى كونه في الزّمان: أن لا يمكن حصوله
 إلا في الزّمان، وفي المواقف: إنّ هذا ممّا لا نعرف للعقلاء فيه خلافاً. فالله قبل الزّمان ومعه وبعده.

 <sup>(</sup>۲) المحديث أخرجه معمر بن راشد في الجامع (۱۷۸/۱۱)، وهو بشمامه: عن أبي قلابة رضي الله عنه قال: قال رسول ﷺ: ﴿البِرُ لا يَبلى، والإثمُ لا يُنسى، والدَّيَّان لا يموت، فكن كما شنت، كما تُدِين تُدان؛.

أخرجه ابن عاصم في السُنَّة (١/ ٣٠٥) (١٩٦) عن أنس بن مالك عن رسول وَ مَنْ مَن مَن مَن مَن مَن مَن مَن مَن مَن م خطاب الله تعالى لسيدنا موسى عليه السلام ضمن حديث طويل. وأخرجه البيهتي في الزهد (٢/ ٢٧٧) (٢٧٧) عن أبي قلابة باللَّفظ المتقدِّم، إلا أنَّه قال: فوالدَّبُان لا ينام\*. قال ابن حجر في فتح الباري (٤٥٨/١٧): ووقع مرسل أبي قلابة \*البررُ لا يبلى، والإثم لا ينسى . . . \* ورجاله نقات، أخرجه البيهقي في الزهد. وقال في كثف الخفاء (١/ ٢٣٦) (٩٠٢): أخرجه أبو نعيم وابن عدي والديلمي عن ابن عمر، وعبد الرزاق في الزهد عن أبي قلابة مرسلاً، وأحمد عن أبي الدرداء موقوفاً. انظر كثف الخفاء (٢/ ١٦٥) (١٩٩٦).

 <sup>(</sup>٣) والحديث كما رواه البخاري في التوحيد، عن عبد الله بن أنيس قال سمعت النبي على يقول:
 ويُخشُر الله العباد، فيناديهم بصوت يسمعه من يُعُدُ كما يسمعه من قَرُب؛ أنا الملك، أنا الدَّيْان».
 الدَّيْان».

والرقتُ والزَّمانُ بمعنى واحد (۱)، ولعلَّه أراد بالوقت الوقت المعيَّن، وبالأزمان الأزمنة المختلفة. والحال صفةٌ غير راسخة (۱). والمعنى: لا يجري عليه سبحانه ولا يتارنه وقتٌ بحيث لا يمكن انفكاكه عنه، فإنَّه تعالى منزَّه عن أن يمضي عليه وقت وحالٌ؛ لأنَّ الزَّمان والمكان والحال والشَّأن مخلوقة شه، فتمضي على المخلوقين لا على خالقهم؛ لئلا يلزم قبول الحوادث والتَّغيُّر، فإنَّ كلاً منها من أمارات الحدوث، وقد ثبت قدمه سبحانه.

وقوله: «بحال» أي: في حال من أحوال الإنسان وغيره من ذوي الأحوال، لئلا يلزم التَّناقض في كلام النَّاظم في هذا المقام (٢). وقال ابن جماعة: ليس سبحانه بزمان؛ لئلا يلزم أن يكون حالًا في الحوادث.

والحاصل أنَّه سبحانه وتعالى خلق الأمكنة والأزمنة والأحوال المختلفة، وكان الله ولم يكن معه شيء، فالآن على ما كان.

ولو جعل هذا البيت بعد قوله: ﴿وذاتا عن جهات السُّتُ خالي ﴿ لَكَانَ أَنِسِ فِي الْجَمَعُ بِينَ نَفِي الرُّمانُ والمكانِ. هذا وفي المواقف: إنَّ الرَّبُّ تعالى لو كان في جهة ومكان، لزم قِدَم المكان، وقد برهنًا أنْ لا قديم سوى الله تعالى، وعليه الاتّفاق.

<sup>(</sup>۱) الزّمان عندنا: عبارة عن متجدّد معلوم يُقدّر به متجدّد آخر. وإليك بيان هذا الكلام: المتجدّد حادث يحدث شيئاً فشيئاً، ولا يثبت على حال واحدة، ولا شكّ أنَّ بعض المتجدّدات معلوم وبعضها مجهول، نإذا قُدّر المجهول بالمعلوم، فهذا المعلوم هو الزّمان عند الأشاعرة، وقد ينعكس الثّقدير لانعكاس العلم والجهل، فإذا قيل: متى قدم الأمير؟، نِقال: يوم ذهب زيد، إن كان السّائل عالماً بيوم ذهابه، وإذا قبل: متى ذهب زيد؟، نِقال: يوم قدم الأمير، إن كان السّائل مستحضراً ليوم قدومه، فعلى الأزّل يكون ذهاب زيد زماناً لقدوم الأمير، وعلى الثاني بالعكس، وتختلف الأزمنة لاختلاف التّقديرات على حسب اصطلاحات النّاس، نإذا قبل: كم جلس الأمير؟، نِقول القارئ: قَدْرَ ما يقرأ سورة البقرة، ويقول الخيَّاط: قَدْرَ ما يخاط النَّوب، وهكذا، نيراس.

<sup>(</sup>٢) أي: غير ثابتة، بمعنى أنُّها تمرُّ وتنقضى.

<sup>(</sup>٣) أي: بين قوله فأحوال؛ وقوله: فبحال؛. الهاحا.

# بيان أنه تعالى عني عن الزوجة والأولاد م

أراد بالنّساء الزَّوجات ونحوها من المملوكات. وقوله: "إناث، بالجرِّ بدل من الولاده بدل البعض من الكلّ، والمراد به التَّفصيل على قصد التَّكميل، وإلا فالولد يشمل الذَّكر والانثى لغة وشرعاً، قال الله تعالى: ﴿ رَأَنَهُ تَكُنَّ جَدُّ رَبَّنَا مَا أَغَذَ صَجِهَ وَلَا رَلَاكُ اللهِ وَاللهُ اللهُ تعالى: ﴿ وَأَلَهُ مَنَالَ اللهُ تعالى: ﴿ وَلَا مُنَالًا اللهُ تعالى: ﴿ وَلَا مُو اللّهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ الله

وفيه تنبيه على أنَّه أحَديُّ الذَّات وأحَديُّ الصَّفات، مُستغنِ عن الكائنات، ومرجعُهم في قضاء الحاجات، لم يحدث عن شيء، ولم يحدث عنه شيء، والمعنى: ليس بحادث وبمحلُ حادث، فليس له والد ولا والدة ولا ولد، ولا شبيه له من ولد ولا من صاحبة ولا من غيرهما.

وفي البيت ردُّ على النَّصارى في زعمهم الزَّوجيَّة في مريم، والإبنَّة في عيسى، وعلى كفَّار مكَّة في قولهم: «الملائكة بنات الله»، وقد قال سبحانه وتعالى على الأوَّلين: ﴿لَقَدْ حَكْفَرُ اللَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ اللَّهُ ثَلَيْتُهُ وَكَا مِنْ إِلَاهٍ إِلَّا إِلَّهُ رَحِدُ ﴾ الأوَّلين: ﴿لَقَدْ حَكْفَر اللَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ اللَّهِ عَلَى اللهِ إِلَّا إِلَهُ رَحِدُ ﴾ السنادة: ١٧٥ إلى أن قال: ﴿فَا السَيخُ ابْنُ مَرْيَعَ إِلَا رَسُولٌ قَدْ خَلَقَ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ وَأَمُّهُ صِدِيثَةُ حَانًا بَأَحُلُانِ الطَّعَامُ ﴾ (السنادة: ١٧٥) أي: يحتاجان إلى الكهما، بل يفتقران إلى خروج فضلاتهما، فيبولان ويتغوَّطان، فكيف يصلحان للألوهيَّة. وقال الله تعالى في الآخرين: ﴿وَجَعَلُواْ الْنَلْيَكَةُ الَذِينَ مُمْ عِبَدُ الرَّحَيْنِ إِنَانًا لِمَا لَا اللهِ تعالى في الآخرين: ﴿وَجَعَلُواْ الْلَكَيِكَةَ الَذِينَ مُمْ عِبَدُ الرَّحَيْنِ إِنَانًا لِمَا لَهُ يَعْلَى اللهُ وَاللّهُ عَالَى اللّهُ عَالَى اللّهُ وَاللّهُ اللهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللللّهُ اللللللللّهُ الللللّهُ اللللللللللللللللللللللللم

أَشَهِدُواْ خَلْقَهُمُ ۚ (المزعرْف: ١٩)، وقال الله تعالى: ﴿وَيَجْعَلُونَ شِو ٱلْبَنَتِ سُبْحَنَكُمْ وَلَهُم مّا يَشْتَهُونَ﴾ (النعل: ٧٥) الآيات.

ولا بدَّ من تقدير مضاف في البيت ليستقيم معنى الكلام، أي: ومستغنِ إلهي عن اتَّخاذ ناء، إذ لا يلزم من الاستغناء عن الشَّيء التَّنزُّه عنه، فلو قال: «وقل ربِّي المنزُّه عن ناء، لكان أحسن بناء.

### بيان أنه تعالى غني عن المعين والنصير

«العُوْن» هنا بمعنى الإعانة، و «النّصر» هنا بمعنى النّصرة، أو الإعانة عطف عليه، يقال: «تفرّد بالأمر» إذا قام به من غير مشارِك له فيه، والمعنى: إنَّ الله تعالى كما هو منزّه عن النّاء والأولاد، منزّه عن المُعين والنّاصر من العباد في البلاء، فإنَّ الله غنيُّ عن النّامين، وقد قال: ﴿ وَثَلِ المُعَدُ لِلهِ الَّذِى لَز يَنْ فِذَ وَلَا وَلَا يَكُ لَدُ لَكُ لَدُ اللهِ عَنْ عن العالمين، وقد قال: ﴿ وَثَلِ المُعَدُ لِلهِ اللَّذِى لَز يَنْ فَذَ وَلَا وَلَا يَنْ اللَّهُ لَا يَعْ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ اللَّهِ وَلَا يَكُ لَمُ وَلِنٌ مِنَ اللَّهُ لَا وَكُوْنُ اللَّهُ اللهِ اللهِ اللهِ والموادُ على النّصارى والوثنيّة والثنوية. انتهى، والموادُ بالوثنيّة عبدةُ الأوثان، وبالثنوية المجوس القائلون بالهين اثنين، وقال الله: ﴿ لاَ بِاللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ الللللللللّهُ اللللللللللللللللللللللللللللل

وأطلق التَّفرُّد ليشمل مع التَّفرُّد عمَّا ذكر التَّفرُّدَ بالأحديَّة التي هي صفة ذاتيَّة، وبالوحدانيَّة التي هي صفة ذاتيَّة، وبالوحدانيَّة التي هي صفة نعليَّة، كما أشار إليهما بالوصفين، وهما ذو الجلال وذو المعالي، كما قال الله تعالى: ﴿ بَنَوْكَ اَتُمْ رَئِكَ ذِى الْجُلَلِ وَالْإِكْرَامِ الرَّحسن: ٧٨] أي: ذي العظمة والهيبة والإنعام والرَّحمة، فهو سبحانه موصوف بنعوت الكمال الشَّاملة لأوصاف الجلال والجمال.

# بیان أنه تعالی یحیی ویمیت

نصب قهراً على التّمييز، أي: يميت المخلوقات من جهة الجلاليّة، ثمّ يُحييهم بتجلّي الجماليّة. في يُحييهم بتجلّي الجماليّة. فسبحان من قهر العباد بالموت، كما قال الله تعالى: ﴿كُلُّ نَفْسِ ذَا آيِقَةُ الْمُوْتِ ﴾ [آل عِمزان: ١٨٥] و﴿كُلُّ مَنْ عَلَهَا قَانِ ﴾ [الزحمن: ٢٦] و﴿كُلُّ شَيْمِ مَالِكُ إِلّا وَجَهَا أَنْ وَعَيْرِهِنَ عند بعض أهل إلّا وَجَهَا أَنْ عند بعض أهل السّنة، كأبي حنيفة (١) ومن تبعه.

وفي بعض النُّسخ اطُرَّا، بدل اقهراً، فهو حَال، أي: جميعاً عند النَّفخة الأولى، ثمَّ يحييهم جميعاً عند النَّفخة الثانية، وما بينهما أربعون يوماً، يقول الله سبحانه: ﴿ لِنَنِ ٱلْمُلْكُ ٱلْيَرَمُّ ﴾ [عند: ١٦] ويجيب ذاته بذاته: ﴿ لِلَّهِ ٱلْوَجِدِ ٱلْقَهَارِ ﴾ [عند: ١٦].

### بيان معنى البعث والحشر والنشر

وفي البيت دلالة على البعث للحشر والنَّشر والجزاء بالأعمال على حسب الأفعال؛ لقوله تعالى: ﴿ يَوْمَهِ إِنْ يَصْدُرُ النَّاسُ أَشَانًا لِيُرَوّا أَغْدَنَهُمْ ﴿ فَمَن يَعْمَلُ

<sup>(</sup>۱) النُّعمان بن ثابت أبو حنيفة، الإمام الأعظم، الفقيه المجتهد المحتَّن، أحد الأثمّة الأربعة عند أهل السُّنَة، كان يبيع الخزّ ويطلب العلم في صباه. كان رحمه الله قويّ الحجَّة، من أحسن الناس منطقاً، جواداً حسن المنطق والصُّورة، أراده المنصور على القضاء، فأبى فسجة إلى أن مات في السَّجن سنة (١٥٠)د، له مسند جمعه تلامذته. اه سير أعلام النبلاء (٢٩٠/٣)، تهذيب التهذيب (٦٢٩/٥) برقم (٨٢٩٦).

مِثْنَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرُهُ ﴿ وَمَن يَعْسَلَ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ شَيْرًا يَسَرُهُ ﴿ (الزّلزَلة: ٢-٨) فلأهل السَّبَّة درجات، ولأهل النّار دركات.

والمراد من الخلق هنا الحيوانات (١)، لا الجمادات والنّبات، فإنّ الله يبعث من في القبور وأجواف الوحوش وحواصل الطّيور، بأن يجمع أجزاءهم الأصليّة بعد إعادة ما فنيّ منها بالكلّيّة بعينها، ويجمع أجزاءها، ويعيد الأرواح إليها بالنّفخة الثانية وهذا هو البعث (٢) والنّشر. ثمّ يسوقهم إلى الموقف (٣)، وهذا هو الحشر، وقد قال تعالى: ﴿ وَمَنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ وَمَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ وَمَنْ اللّهُ مَنْ المعاقبة، وأخرى في معنى المعاقبة، وأخرى في معنى الإثابة .. واليَجزي، بفتح الياء، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَبَرَنِهُم بِنَا صَرُولُ اللاِسْنَان؛ ١٢).

وذهب بعض الكرَّاميَّة إلى إثبات الإعادة بمعنى جَمْع ما تفرَّق من الأعضاء والأجزاء، لا بمعنى إعادة ما عُدم من الأشياء، ونقله العلامة ابن جماعة عن بعض أهل السُنَّة (1).

 <sup>(</sup>١) اعلم أنّه بعد أن اتّفق عامّة المسلمين على حشر الوحوش والدّوابّ والحشرات ومن لم يُرد من جنه التّكليف، اختلفوا في مصيرهم بعد الحشر:

ـ فذهب أهل السُّنَّة والجماعة إلى أنَّهُم بعد الحشر يُسألون عن الله تعالى فَيَقُرُّنَّ به، ثمَّ يجعلون تراباً.

<sup>..</sup> وذهب المعتزلة إلى أنهَّم يحشرون للبقاء، كما يحشر من كان أهلاً للتكليف، انظر كتاب أصول الدين للبزدري المسألة (٤٢) فإن فيه مزيد بيان ونائدة.

 <sup>(</sup>٢) والحاصل، أنَّ البعث هو عبارة عن إحياء الموتى وإخراجهم من قبورهم بعد جمع الأجزاء
 الأصليَّة، وهي التي من شأنها البقاء من أوَّل العمر إلى آخره، ولو قطعت قبل موت،
 بخلاف التي ليس من شأنها ذلك كالظُفر.

 <sup>(</sup>٣) الموتف: هو الموضع الذي يقفون نبه من أرض القدس المبدّلة التي لم يُعصّ الله عليها؟
 لفصل التضاء بينهم.

<sup>(</sup>٤) المحاصل: لقد اتَّفَق المسلمون على إعادة الأجسام يوم القيامة، والجسمُ الثاني المعاد هو المجسم الأول بعيته لا مثله، وإلا لمزم أنَّ المثاب أو المعذَّب غير الجسم الذي أطاع أو عصى، وهو باطل بالإجماع.

وأنكر الفلاسفة حشر الأجساد مطلقاً، وزعموا أنَّ الحشر إنَّما يكون للأرواح دونَ الأشباح، وهو باطل بالنُّصوص القرآنية () وبالقواطع الفرقانيَّة وبيانِ الأحاديث النَّبويَّة (٢)، وأنكر كثير من المعتزلة حشر من لا خطاب عليهم، وهو مردود بما ورد من أنَّ الله يحيي الحيوانات للاقتصاص إظهاراً لكمال العدل، فَيُقتصُّ للشَّاة الجمَّاء من الفَرْناء (٣)، ثمَّ يقول لهنَّ: كنَّ تراباً، فيصرن تراباً، وحينذ فيقول الكافر: يا ليتني كنت تراباً.



<sup>(</sup>۱) كقوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ شُيْرٌ لَلْمَالَ وَرَى الْأَرْضَ بَارِزَةُ وَحَنَرْتَهُمْ لَاّ لَلَاهِ مِنْمُ أَسَلُكُ (الكهف: ١١٧ وقسوله: ﴿ وَمُعَنَّرُهُمْ يَوْمَ الْقِينَدَةِ عَلَى وَجُوهِهِمْ عُبًّا وَيُكَا وَسُنّا ﴾ (الإسراد: ١٥٧). وغسيرها من الآيات.

<sup>(</sup>٢) الأحاديث النَّبويَّة في هذا الفصل كثيرة:

منها: ما رواه البخاري في الرقاق باب الحشر (٢٥٢٧)، ومسلم في الجنّة وصفة نعيمها باب: فناء الدنيا وبيان الحشر يوم القيامة (٢٨٥٩)، عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال النّبيُّ وَقَيْدَ: ويحشر النّاس يوم القيامة حفاةً عراةً غُرلاً، قلت: يا رسول الله النّساء والرّجال جميعاً ينظر بعضهم إلى بعض؟! قال: "يا عائشة الأمر أشدُ من أن ينظر بعضهم إلى بعض، ومنها: ما أخرجه البخاري في الزكاة باب: الصدقة باليمين (١٣٥٧)، ومسلم في الزكاة، باب: فضل إخفاء الصدقة (١٣٥٧)، عن أبي هربرة عن النّبيُّ وَقَيْدٌ قال: "سبعة يُظلُّهم الله تعالى في ظلّه يوم لا ظلّ إلا ظلّه....، الحديث.

<sup>(</sup>٣) أخرج الحاكم في المستدرك (٢٤٥/٢) (٣٢٣١) في تفسير سورة الأنعام عن أبي هريرة في توله عزّ وجلّ ﴿ أُمُّ أَشَالُكُم ﴾ (الانسام: ٣٨) قال: يُحشر الخلق كلُّهم يوم القيامة، البهائم والدّوابُ والطيرُ وكلّ شيء، فيبلغ من عدل الله أن يأخذ للجمّاء من القرناء، ثم يقول: وكوني تراباً، فذلك ﴿ رَبُثُولُ الْكَارِرُ بَنَيْنَنِي كُنتُ ثُرَاً ﴾ (النبر: ١١).

## الثواب بفضله تعالى والعقاب بعدله

هذا البيان لتفصيل الأحوال ممّا سبق من قوله: «فيجزيهم على وَفْقِ الخِصال» على طريق الإجمال. و«نُعمى» بضم النّون والقصر لغة في النّعمة بالكسر، و«الإدراك» بالكسر اللُحوق والانصال. و«النّكال» بفتح النّون العقوبة والوبال، وفي نسخة «أدراك» بفتح البمزة، فهو جمع «دَرَك» بفتحتين أو بفتح وسكون، فيكون طبقة من طبقات النّار، ومنه قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُنْفِئِينَ فِي الدَّرَكِ ٱلأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّادِ ﴾ والمعنى: للأبرار جنّات ودرجات من النّعمة والقربة بمقتضى فضله، وللكنّار طبقات ودَرَكات من الحرقة والفرقة بموجب عدله، ولا يجب على الله تعالى شيء من إثابة المطبع وعقوبة العاصي، خلافاً للمعتزلة (١٠).

ثمَّ مذهب أهل الحقُّ أنَّ الجنَّة والنَّار مخلوقتان الآن، خلافاً للمعتزلة ومن تبعهم من أهل البدعة، قال الله تعالى في الجَنَّة ﴿أُعِدَّتَ لِلْمُثَنِينَ﴾ [ال عِمرَان: ١٣٣]، وفي النَّار ﴿أُعِدَّتَ لِلْكَنْفِرِينَ﴾ [البترَة: ٢٤] وفي بعض نسخ المتون هنا بيت زائد وهو قوله:

<sup>(</sup>١) الصَّحيح أنَّ المعتزلة اختلفوا فيما بينهم في مسألة إثابة المطيع وعقوبة العاصي، فمنهم من وافق أهلَ السُّنَّة، ومنهم من خالفهم، ومنهم من فصَّل وأتى بما لم يأتِ به غيره، وعلى كلِّ حال لا ينبغي نسبة الخلاف إلى المعتزلة جملة، وللوقوف على المسألة محقَّقة ارجع إلى كتاب مقالات الإسلاميين ص(٢٥٦) وص(٢٧٠ ـ ٢٧٨).

### بيان أن الجنة والنار دارا إقامة على التأبيد

الجنان .. بكسر الجيم .. جمع الجنَّة ، والمعنى: أنَّ الجنَّة والنَّار وأهلهما يبقون بوصف التَّخليد والتَّأبيد ، كما نطق به الكتاب والسُّنَّة (١) ، خلافاً للجهميَّة ومن تبعهم من أهل البدعة ، حيث يقولون بفنائهما وفناء أهلهما .

ومن النُّنَةُ مَا أخرجه البخاري في الرقاق باب صفة الجنة والنار (٢٥٤٨)، ومسلم في الجنة باب النار يدخلها الجبارون والجنة يدخلها الضعفاء (٢٨٥٠) عن ابن عمر رضي الله عنه عن النَّبِيَّ النَّارُ في النَّار، حِيءَ بالموت حتى النَّبِيِّ النَّارُ في النَّار، حِيءَ بالموت حتى يُجعل بين الجنَّة والنَّار، ثم يذبح، ثم ينادى: يا أهل الجنَّة خلود بلا موت، ويا أهل النَّار خلود بلا موت، فيزداد أهل النَّار حزناً إلى حزنهم.

### رؤية المؤمنين ربهم يوم القيامة

الضَّميرُ البارز في يراه يرجع إلى الله سبحانه الدَّال عليه لفظ المستغن إلهي ، أي: يراه المؤمنون الأبرار، دون الكفَّار فإنَّهم عن ربِّهم يومئذ لمحجوبون، رؤيةً بغير كيفيَّة ولا إدراك إحاطة، فلا ينافي قوله تعالى: ﴿لَا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَدُ ﴾ [الانسام: ١٠٣](١)، ولا بنوعٍ من مثال صورةٍ وهيئةٍ قال الله تعالى: ﴿رُبُورٌ يُوبَيْذِ نَافِرَةً ﴿ إِلَى رَبِّا كَاظِرةً ﴾ [البيانة: المدر لا تضامون (٢٠-٢٢)، وقال عليه السلام: استرون ربَّكم كما ترون الْقمر ليلة البدر لا تضامون (٢٠

<sup>(</sup>١) دلّت الآية بظاهرها على أنّه تعالى لا يدرك بالبصر، والإدراك هو الرّؤية، فلا يرى بالبصر، والجراب: إنّ المراد بالرّؤية في الآية رؤية مخصوصة، وهي التي تكون على وجه الإحاطة، بحيث يكون المرئي منحصراً بحدود ونهايات، فيكون المنفيّ في الآية هو هذه الرّؤية، لا مطلق الرّؤية، لا يلزم من نفى الخاص نفي العام.

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه البخاري في المواقيت، باب: فضل صلاة العصر، برقم (٥٥٤) عن جرير قال: كنّا عند النّبي ﷺ، فنظر إلى القمر ليلة \_ يعني البدر \_ نقال: «إنّكم سترون ربّكم كما ترون هذا القمر، لا تضامون في رؤيته، فإن استطعتم أن لا تُغلّبوا على صلاة قبل طلوع الشّمس وقبل غروبها فافعلوا، ثمَّ قرأ: ﴿وُرَسَتَمْ عِمَدُ رَبِّكَ نَبَلَ مُللِحٍ النَّسَسِ رَبِّلَ غُرُوبَاً ﴾ اطه: ١٣٥٠.

معنى قوله عليه الصلاة والسلام: \*تضامون\*: قال النوويُّ رحمه الله تعالى: بتشديد الميم وتخفيفها، فمن شدَّدها فتح التاء، ومن خفَّفها ضمَّ التَّاء، ومعنى المشدَّد: هل تتضامون وتلطَّفون في التُوصُّل إلى رؤيته؟، ومعنى المخفَّف: هل يلحقكم ضيم؟، وهو المشقة والتعب. تنه:

التُشبيه الوارد في الحديث تشبيهٌ للرُّؤية بالرُّؤية في عدم الشَّكِّ والخفاء، لا تشبيه للمرتيِّ بالمرتيِّ كما قد يتوهم.

وفي رواية الا تضارون (١)، والمعنى: لا تشكُّون في رؤيته كما لا تشكُّون في رؤية القير رؤية القير وقية القير القير حال البدر. وقال الله تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ أَخَسَنُوا اللهُ عَدْ وَلِبَادَةً ﴾ (يُونس: ٢٦) وفسَّرَ النبيُّ يَشَارُ الحسنى بالجَنَّة والزِّيادة بالرُّؤية (٢)، رزقنا الله هذه النَّعمة.

وفي حديث ابن عمر عند الترمذي وغيره في أهل الجنّة: «وأكرمُهم على الله من ينظر إلى وجهه غُدوةً وعشيّاً»<sup>(٢)</sup>. قيل: وتحصل الرُّؤية بأن ينكشف انكشافاً تامَّاً منزَّهاً عن المقابلة والمكان والجهة والصُّورة (٤).

ثمَّ وقوع الرُّؤية لمؤمني هذه الأمَّة بإجماع أهل السُّنَّة، وفي الأمم السَّابقة احتمالان لابن أبي جمرة (٥)، وقال: الأظهر مساواتهم لهذه الأمَّة في الرُّؤية. وفي

<sup>(</sup>١) قال النووي رحمه الله: بتشديد الراء وبتخفيفها والثّاء مضمومة فيهما، ومعنى المشدّد هل تضارُون غيركم في حالة الرُّؤية بزحمة أو مخالفة في الرُّؤية أو غيرها لخفائه كما تفعلون أوَّلَ لله من الشهر؟. ومعنى المخفَّف: هل يلحقكم في رؤيته ضير وهو الضَّرر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في الإيمان، باب: إثبات رؤية المؤمنين في الآخرة ربّهم (١٨١) عن صهيب عن النبي في قال: اإذا دخل أهلُ الجنّة، قال: يقول الله ثبارك وتعالى: تريدون شيئاً أزيدكم؟ فيقولون: ألم تُبيّض وجوهنا؟ ألم تُدخِلنا الجنّة وتنجّنا من النّار؟ قال: فيكشف الحجاب، فما أعطوا شيئاً أحبّ إليهم من النّظر إلى ربّهم عزّ وجلّه ثم قال: حدثنا يزيد بن هارون عن حمّاد بن سلمة بهذا الإسناد وزاد "ثم تلا هذه الآية: ﴿ لِلَّذِينَ أَمْسَتُوا لَقُسُنَى وَرْبَادَةٌ ﴾ [يوسى: ٢٥].

<sup>(</sup>٣) الترمذي في صفة الجنة، باب (١٧) رقم (٢٥٥٣) عن ابن عمر قال: قال رسول ﷺ: \*إنَّا أَدنى أَمَل الجنَّة منزلة لَمَن يَنظر إلى جِنانِه و أزواجه ونعيمه وخدمه وسرُرِه مسيرة ألف سنة، وأكرمهم على الله من ينظر إلى رجهه غدوة وعشيَّة، ثمَّ قرأ رسول ﷺ ﴿ وَثُمُو مُنْكِرَ أَنْكُو أَنْهُ أَنْ أَنْكُو أَنْكُولُو أَنْكُو أَنْكُو أَنْكُو أَنْكُو أَنْكُونَ أَنْكُولُونَا أَنْكُوا أَنْكُونَ أَنْكُولُونُ أَنْكُوا أَنْكُونَا أَنْكُولُونُهُ أَنْكُولُونَا أَنْكُونَا أَنْكُونَ أَنْكُونَا أَنْكُونَا أَنْكُونَا أَنْكُونَا أَنْكُونَا أَنْكُونَ

<sup>(</sup>٤) هذا وقد عرَّف الشَّيخ عبد السلام اللَّقَاني الرُّؤية عن أهل النُّنَة فقال: هي قوَّة يجعلها الله تعالى في خلقه، ولا يشترط فيها اتصال الأشغة ولا مقابلة الموثي ولا غير ذلك، ولكن جرت العادة في رؤية بعضا بعضاً بوجود ذلك على جهة الاتّفاق، لا على سبيل الاشتراط.

<sup>(</sup>٥) لعلُّه: عبد الله بن سعد بن سعيد بن أبي جمرة، أبو محمد الأندلسي المالكي، من علماء المحديث، توفي بمصر سنة (٦٩٥)ه، من تصانيفه: جمع النَّهاية اختصر به صحيح البخاري. الد الأعلام (٨٩/٤).

آكام المرجان (١)، نقلاً عن القواعد الصَّغرى لابن عبد السَّلام (٢) ما يقتضي أنَّ الرُّوية خاصَّة بالبشر، وأنَّ الملائكة والجِنَّ لا يرونه، وبسط الكلام في ذلك، ومن أراد فليرجع هنالك. وفي شرح شرح جمع الجوامع (٣) لابن جماعة نحوُه.

والمنقولُ عن الإبانة في أصول الدّيانة لإمام أهل السُنَّة والجماعة الشَّيخ أبي الحسن الأشعريَّ: أنَّ الملائكة يرونه، وتابعه على ذلك البيهقي في كتاب الرُّؤية له، وممَّن قال بذلك من المتأخّرين الحافظ العلامة ابن القيِّم (1)، ثمَّ الجلال البُلقيني (1)، كما نقله عنهما شيخنا الحافظ الجلال السُّيوطي (1)، ثمَّ قال: وهو الأرجح بلا شك

<sup>(</sup>١) \*آحكام السرجان في أحكام الجانَّ تصنيف القاضي بدر الدين محمد بن عبد الله الشّبلي الحنفي، المتوفى سنة (٢٦٩). يقع الكتاب في مجلّد، رتّبه المصنّف على مائة وأربعين باباً في أخبار الحِنّ وأحرالهم. الدكشف الظنون (١٤١/).

<sup>(</sup>٢) عزّ الدّين شيخ الإسلام أبو محمد عبد العزيز بن عبد السلام بن أبي التسم، الإمام العلّامة، وحبد عصره، سلطان العلماء، الدمشتي ثمّ المصري الشافعي، برع في الفقه والأصول والعربية حتى بلغ رتبت الاجتهاد، توفي رحمه الله بمصر سنة (٦٦٠) هـ، من تصانيفه: القواعد الصغرى ـ التي ذكرها الشارح ـ في فروع الشّافعيّة. اه شذارات الذهب (٥/ ٣٠١)، الأعلام (٤/ ٢١).

 <sup>(</sup>٣) ابن جماعة عز الدين محمد بن أبي بكر تقدمت ترجمته. أمَّا جمع الجوامع فهو كتاب في
 أصول الفقه، تصنيف تاج الدين عبد الوهاب بن عليِّ السبكي الشافعي، المتوفى سنة
 (٧٧١). كثف الظنون (١/ ٩٩٥).

<sup>(</sup>٤) محمد بن أبي بكر بن أبوب بن سعد الزُّرعي الدمشقي، تتلمذ للشيخ ابن تيمية حتى كان لا يخرج عن شيء من أقواله، نعته ابن العماد فقال: الفقيه الحنبلي، بل المجتهد المطلق، المفشر النحوي، الأصولي المتكلم، الشهير بابن قيم الجوزية اه، كان حسن الخلق محبوباً عند الناس، توفي رحمه الله سنة (٧٥١)ه، من تصانيفه: إعلام الموقعين، اه الأعلام (١/ ١٦٨).

 <sup>(</sup>٥) جلال الدين عبد الرحمن بن عمر بن رسلان أبو الفضل، القاهري الشافعي البُلقيني، مفسر محدِّث، نحوي، فقيه، أصولي، واعظ أديب. توفي رحمه الله سنة (٨٢٤)ه، من تصانيفه:
 نكت على الحاوي الصغير للقزريني في فروع الفقه الشافعي، اهم معجم المؤلفين (٥/ ١٦٠).

<sup>(</sup>٦) عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد جلال الدين الشيوطى، إمام حافظ مؤرخ أديب، له

انتهى، ومقتضى ما نقله عن البُلقيني الميلُ إلى حصول الرُّؤية لمؤمني الجِنَّ أيضاً، ثمَّ قال: في النِّماء أقوال حكاها ابن كثير<sup>(١)</sup> في أواخر تاريخه:

الأول: أنَّهِنَّ لا يرين؛ لأنَّهِنَّ مقصورات في الخيام، ولا يخفي ضعفه.

الثاني: أنَّهِنَّ يَرَين، أخذًا من عمومات النُّصوص الواردة في الرُّؤية، وهو الظَّاهر بلا مرية،

الثالث: أنَّهِنَّ يرين في مثل أيَّام الأعياد في الذُّنيا، عند تجلُّيه لأهل الجنَّة تجلُّياً عامًّا في الأيَّام المذكورة، كما في حديث رواه الدارقطني في كتاب الرؤية.

ثمَّ مذهب أهل السُّنَّة أنَّه يَرى ويُرى في الدَّار الآخرة (٢).

ومذهب أبي الهزيل العلّاف: أنَّه تعالى لا يَرى ولا يُرى، ويردُّه قوله تعالى: ﴿ وَهُو بُدُرِكُ ٱلْأَبْصَكُرُّ ﴾ [الانتام: ١٠٣]٠

ومذهبُ المعتزلة أنَّه يَرى ولا يُرى، وقد سبق ما يردُّه، وذكر عن ابن جماعة أنَّه قال: قال بعض أشياخي: أفحشُ ما للمعتزلة مسألتان، هذه وقِدَم العالم. قلت: في نسبة الثانية إليهم تساهل، أقول: ولعلَّ وجه الأفحشيَّة أنَّ المعتزليَّ ولو دخل الجنة يكون محروماً من الرُّؤية.

وقالت النجَّاريَّة: الرُّؤيةُ حقَّ، ولكن بالقلب. وقالت الكرَّامية: يُرى الله في الآخرة جسماً، تعالى الله عن ذلك.

نحو (٦٠٠) مصنف، اعتزل الناس لمّا بلغ الأربعين من العمر نألف أكثر كتبه، كان الأغنياء
 والأمراء يزورونه ويعرضون عليه الأموال والهدايا فبردّها، توفي رحمه الله سنة (٩١١) هـ،
 من كتبه: الإنقان في علوم القرآن. الأعلام (٣/ ٢٠١) شذرات الذهب (٨/ ٥١)

<sup>(</sup>١) عماد الدين اسماعيل بن عمر بن كثير أبو الفداء، الدستقي الشافعي، محدّث، مؤرخ، مفسر فقيد. تتلمذ على الشيخ ابن تيمية، ولما توفي سنة (٧٧٤) دفن بمقبرة الصوفية عند شيخه ابن تيمية. له تصافيف منها: البداية والنهاية في التاريخ، اه معجم المؤلفين (٢/ ٢٨٣).

<sup>(</sup>٢) أي: براه المؤمنون في الآخرة، ويراهم في الدُّنيا والآخرة. حا

بإشباع هاء الضَّمير للوزن. والمنادى محذوف، ونصب "خسران" بفعل مقدَّر تقديره: فيا قوم احذروا خسران المعتزلة في ربح تحقيق هذه المسألة، كقول الشَّاطبيُ (۱) رحمه الله: "فيا ضيعة الأعمار تمشي سبهللا"، وكما في التَّنزيل على قراءة الكسائي (۲): ﴿ أَلَا يَا اسجدوا ﴾ بتخفيف اللام على أنَّه للتَّنبيه، و"اسجدوا صيغة أمر، والمنادى محذوف، أي: يا قوم، وأمَّا قول الشَّارح المقدسي: إنَّ قوله: "خسران" مبتدأ سوَّغ الابتداء به كونُه موصوفاً تقديره: خسران عظيم، فغيرُ مستقيم عند ذي فهم قويم.

وأشار المصنّف إلى أنَّ سائر أنواع النَّعيم في جنب لقاء الله الكريم، كخردلة بالنِّبة إلى الكنز العظيم، وقد روى هشام بن حسّان عن الحسن أنَّه قال: إنَّ الله عزَّ وجلَّ ليتجلَّى الأهل الجنَّة، فإذا رأوه نسوا نعيم الجنَّة.

وفي البيت إشارة إلى حرمان المعتزلة عن نعمة الرُّوية ولو دخلوا الجنة، وذلك بسبب إنكارهم جزاء وفاقاً؛ لإصرارهم وللحديث القدسي: «أنا عند ظنَّ عبدي بي (٢٠) وذلك هو الخسران المبين.

 <sup>(</sup>١) القاسم بن قَيْرة بن خلف بن أحمد الرعيني، أبو محمد الشاطبي، إمام القرَّاء، كان ضريراً،
 عالم بالحديث والتفسير واللُّغة، توفي رحمه الله سنة (٥٩٠) هـ، له: حرز الأماني في
 القراءات، المشهورة بالشاطبية. اه الأعلام (٥/ ١٨٠).

 <sup>(</sup>۲) هو أبو الحسن على بن حمزة بن عبد الله، المعروف بالكسائي ثمَّ البغدادي أحد أنمة النحو،
 وأحد القرَّاء العشرة، توني سنة (۱۸۹)ه، من تصانيفه "كتاب القراءات" وقصص الأنبياء.
 اد مدية العارفين (١/٦٦٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في التوحيد، باب قول الله تعالى ﴿ وَبُعَيْدُكُم الله بعزان: ٢٨) (١٩٧٠) ومسلم في الذكر والدعاء والتوبة، باب: الحث على ذكر الله تعالى (٢٦٧٩) عن أبي هريرة قال: قال النبيُ يَنْكُ: "بقول الله تعالى: أنا عند ظنَّ عبدي بي، وأنا معه إذا ذكرني، نإن ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي، وإن ذكرني في ملا ذكرتُه في ملا خيرٍ منهم، وإن نقرَب إليَّ شبراً تقرَّبتُ إليه ذراعاً، وإن تقرَّب إليَّ ذراعاً تقرَّبتُ إليه باعاً، وإن أتاني يعشى أتبتُه هرولةً».

## حكم القول بالصلاح والأصلح

والحاصل: أنَّ مذهب أهل السُّنَّة أنَّ الأصلح للعبد ليس بواجب على الله تعالى، وجمهورُ المعتزلة على أنَّه واجب(١)، وذهب بعضهم إلى وجوب رعاية المصلحة لا وجوب الأصلح ورُدَّ كلامهم:

<sup>(</sup>١) المشهور عن المعتزلة قولهم: "يجب على الله فعل الصّلاح والأصلح"، والشّارح لم ينصُّ إلا على الثاني وهو الأصلح، ولم يتعرّض لبيان معناه، لذا وإنماماً للفائدة أقول: اعلم أنَّ للمعتزلة عبارتين:

الأولى: وجوب الصّلاح، والمرادُ به: ما قابل الفساد، كالإيمان في مقابلة الكفر، فيقولون: إذا كان مناك أمران: أحدهما صلاح، والآخر نساد، وجب على الله أن يفعل الصّلاح منهما دون الفساد.

الثانية: وجوب الأصلح، والمراد به: ما قابل الصَّلاح، ككونه في أعلى الجِنان في مقابلة كونه في أسغلها، فيقولون: إذا كان هناك أمران: أحدهما صلاح والآخر أصلح منه، وجب على الله أن يفعل الأصلح منهما، دون الصَّلاح، ولمزيد تفصيل وبيان انظر أصول الدين للبزدوي المسألة (٣٣)، وتحفة المريد (٢٥٥) وما بعدها.

أَوَّلاً: بِأَنَّ الأولوهيَّة تنافي الوجوب المختصَّ بالعبوديَّة، ولا يسئل عمًّا يفعل.

وثانياً: بأنَّ الأصلح بحسب الظَّاهر أن يهدي الخلق جميعاً، وقد قال سبحانه: ﴿ يُشِلُ مَن بَشَآءُ رَيَهَدِى مَن بَشَآءُ ﴾ (النسسان: ١٥) صع قوله: ﴿ وَلَوْ شَآءً فَدَنكُمْ أَبَعَينَ ﴾ والنسل: ٩٥ مع قوله: ﴿ وَلَوْ شَآءً فَدَنكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ والنسل: ٩٥ منا أراد باختلاف العباد إلا إظهار عَذْله، وإيثارَ فضله، وأيضاً قال تعالى: ﴿ إِنَّا نُنْلٍ لَمُمْ لِيَزْدَادُوا إِنْكَا ﴾ (الرجيزان: ١٧٨) مع أنَّ الإملاء لزيادة الإثم ليس بصلاح عند العقلاء. فلله الحُجَّةُ البالغة، والحِكمُ السَّابقة.

وني تخصيص ذكر الهادي (١) إيمام إلى أنّه لو كان وجودُ الأصلح أو المصلحة واجباً عليه سبحانه، لما كان له مِنّة على العباد في هدايتهم إلى طريق المراد، النّافع لهم في المبدأ والمعاد، فقد قال تعالى: ﴿بَلِ اللّهُ يَمُنُ عَلَيْكُرُ أَنَ هَدَئكُم لِلْإِيمَانِ إِن كُتُم صَلْدِقِينَ الله المعاد، وذلك لأنّ من أدّى حقًا واجباً عليه لا مِنّة له على المؤدّى إليه. وهذا القولُ يُبطِل الحمدَ والشّكرَ، مع أنّهما ثابتان له سبحانه.

### الهداية معناها والخلاف فيها

والمعتمدُ عند أهل السُّنَّة أنَّها الدِّلالة المطلقة إلى البغية، سواءٌ حصلت أم لم تحصل. وعند المعتزلة: هي الدِّلالة الموصلة إلى البغية.

ثمَّ قوله: «المقدَّس ذي التعالي» إشارة إلى تنزيهه تعالى عن وجوب شيء عليه، أو نسبة عدم حكمة إليه.

<sup>(</sup>١) أي: من بين أسمائه تعالى. حا

## الإيمان بالرسل والملائكة

سكون السِّين لغة واختاره ضرورةً. واأملاكٍ كِرامٍ بالنُّوال؛ بالنُّون، وفي بعض النُّسخ بالتاء، وسيأتي بيانهما.

فاعلم أنَّ قوله: ﴿فرض لازم ﴿ خبر مقدَّم لقوله: ﴿تصديقُ رسل ﴾. وأكَّد الفرض باللزُّوم للدِّلالة على أنَّه فرض عين لا فرضَ كفاية؛ إيماءَ إلى أنَّه قطعيٌّ لا ظنِّي. و الرُّسل؛ جمع رسول، والمراد بهم الأنبياء جميعهم، إذ فُرِض علينا الإيمانُ بهم وتصديقُهم في أخبارهم.

ولعلُّ النَّاظم ذهب إلى أنَّ النَّبِيُّ والرُّسولَ مترادفان، كما قال بعضهم، واختاره ابن الهمام(١)، لكنَّه مخالف لما عليه جمهور العلماء الأعلام من أنَّ الرَّسول أخصُّ من النَّبيِّ؛ لأنَّه إنسان أوحي إليه، سواء أمِر بتبليغه أم لا، والرُّسولُ مأمور بالتَّبليغ(٢).

<sup>(</sup>١) محمد بن عبد الواحد بن عبد الحميد السيواسي، ثمُّ الإسكندري، المعروف بابن الهمام الحنفي، عالم مشارك في الفقه والأصول والتفسير وعلم الطبيعة والفرائض والحساب والتصوف والنحو والصرف وغير ذلك، توني بالقاهرة سنة (٨٦١)، من تصائيفه: فتح القدير شرح فيه الهداية في فروع الحنفية. اه شذرات الذهب (٢٩٨/٤).

<sup>(</sup>٢) تعريف النُّبيِّ كما ذكره غير تامُّ، لأنَّه من شرط التَّعريف أن يكون جامعاً مانعاً، لذا أتول: النَّبيُّ لغة: إمَّا مأخوذ من النَّبا، وهو الخبر، لأنَّه مخبر عن لله، أو لأنَّه مخبّر من يُبَل جبريل عليه السُّلام. أو مأخوذ من النَّبوة، وهي الرُّنعة؛ لانَّه مرنوع الرُّتبة أو لانَّه رافع رتبة من تبعه. واصطلاحاً: إنسان ذكر حرَّ من بني آدم، سليمٌ عن منفِّر طبعاً، أوحي إليه بشوع يُعمل به وإن لم يؤمر بتبليغه، فإن أمر بالتبليغ فرسول.

و الأملاك جمع ملك، كأجمال وجمل، وهو عطف على رسل. ويجب الإيمان بوجودهم، وأنَّهم عباد مُكرَّمون، لا يعصون الله ما أمرهم، ولا يُوصفون بذكورة ولا بأنوثة، وحقيقتُهم لطيفة نورانيَّة، قادرة على التَّشكُّل بصور مختلفة، وقويَّة على أفعال شاقَة.

ئمَّ الأظهر أنَّ الكرام صفة للملائكة، وهو لا يناني كونَ الرُّسل مكرمين أيضاً، إلا أنَّ الملائكة وُصِفوا بهذا الوصف في الكتاب العزيز<sup>(١)</sup>، دونَ الأنبياء والرُّسل.

وتوله قبالنّوال، متعلّق بكرام، وهو بفتح النون بمعنى العطاء والنّصيب على ما في القاموس (۲). والمعنى: أنّهم مكرمون بأنواع العطاء وأصناف الجزاء. وأمّا قول بعض الشُرّاح أنّ قوله: قبالتوالي، متعلّق بمحذوف تقديره: جازوا بالتّوالي، وعليه فيجب الإيمان بإرسال الرُسل متوالين، أي: متتابعين، فبعيدٌ من جهة الإعراب، وكذا غريب من جهة المعنى على وجه الصّواب. وبيائه: أنّه يقتضي حينللِ أنْ لا فترة بين الرُسل، وهو مخالف لقوله تعالى: ﴿فَدْ جَآنَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَنَى فَمْرَوْ يَنَ الرُسُلِ المنادد: ١٩) وقوله تعالى: ﴿فَرْ بَانَكُنَا رُسُلُنَا تَنَلَّ السّرمنون: ١٤) أي: واحداً بعد واحد، وقوله: ﴿وَتَغَيْبَنَا مِنْ بَعْدِهِ وَلِيلُهُ [البرمنون: ١٤] أي: واحداً إرسال نَبيّين (۲۲)، وهو منتفي بنحو موسى وهرون، وإبراهيم ولوط، فالظّاهرُ أنَّ التّوالي على تقدير صحته، فينبغي أن يقال: إنَّه متعلّق بقوله «فرض»، ومعناه بالتّواتر القطعي نقله إلينا من الكتاب والسُّنَة وإجماع الأمّة، ولا يبعد أن يكون نعتاً الملائكة، والمعنى: كانتين بالتّوالي والتّتابع للمحافظة على العباد وكتابة ما يقع منهم فيما يتعلّق بالمعاد.

أي: ني توله تعالى: ﴿كِرَانًا كَبِينَ ﴿ يَمْثُونَ مَا تَقْمُلُونَ ﴾ (١٧نيمار: ١٠-١١).

 <sup>(</sup>۲) القاموس المحيط والقاموس الوسيط الجامع لما ذهب من كلام العرب، للإمام مجد الدين
 محمد بن يعقوب الفيروز آبادي الشيرازي، المتونى سنة (۸۱۷). اه كشف الظنون (۲/ ۱۳۰٦).

<sup>(</sup>٣) أي: ني زمن واحد.

#### الحكمة من إرسال الرسل

ثمَّ اعلم أنَّ الله تعالى لمَّا خلق الجنَّة لأوليائه والنَّارُ لأعدائه، وليس في عقول النَّاس إمكانُ معرفة ما يجب عليهم علماً وعملاً إلا بتعليمه سبحانه كرماً وفضلاً، ولا مناسبة بين ما خُلق من الترَّاب وربِّ الأرباب، فاقتضت حكمتُه أن يرسل رسلاً مبشرين ومنذرين؛ لتحقيق السُّبل لئلا يكون للنَّاس على الله حجَّة بعد الرُّسل، فيكونون وسائط بين الحقُ والمخلق، وأنَّهم يستغيضون الأنوار من الله سبحانه بواسطة الملائكة الرُّوحانييِّن المقرِّبين؛ لغلبة النُّورانيَّة والرُّوحانيَّة على الأنبياء والرُّسل المؤيَّدين بالأسرار الصَّمدانيَّة بالنُّبة إلى سائر الأفراد الإنسانيَّة.

ثمَّ المعتقَّدُ والمعتمد أنَّ خواصَّ البشر أفضلُ من خواصٌ الملك. وفي المسألة خلاف للمعتزلة وبعض أهل السُّنَّة.

## محمد ﷺ خاتم الأنبياء والرسل

•ختمُ الرُّسلِ مبتدأ خبره (بالصَّدر»، وهو العضو المعروف من البدن، استعير له لشرفه، وتخصيصُه به لقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ نَفَرَحُ لَكَ صَدْرَكَ ﴾ [الشرح: ١]، وصدرُ الشَّي، أيضاً أوَّله، ففي التَّعبير به إيماء إلى أنَّه أوَّل الرُّسل وجوداً، كما أنَّه آخرهم شهوداً، على ما ورد (أوَّل ما خلق الله نوري - أو روحي - وكنتُ نبياً وآدمُ بين الماء والطَّين (١).

و «المعلَّى» بتشديد اللام المفتوحة صفةٌ له، ومعناه: المرتفعُ الشَّان، عليُّ البرهان. و «نبي» وما بعده يجوز فيه الجرُّ بدلاً، أو عطف بيان، والرَّفعُ على أنَّه خبر مبتدأ محذوف، كذا قرَّره الشَّراح، ويجوز نصبُه بتقدير «أعنى».

وفي بعض النُسخ «ذو جمال» بالواو، فيتعيَّن رفعه إمَّا على ما سبق، وإمَّا على أنَّ \*نبي، هو الخبر. وقوله: "بالصَّدر، ظرف، أي: في المقام الأعلى، والمرام الأغلى.

 <sup>(</sup>١) لم أعثر عليه بهذا اللفظ، ولكن أخرج الترمذي في المناقب، باب: في فضل النبي ﷺ
 (٣٦٠٩) عن أبي هريرة قال: قالوا: يا رسول الله متى وجبت لك النّبوّة؟ قال: أوآدم بين الروخ والجده قال الترمذي: حديث حسن صحيح.

قال: المباركفوري في تحقة الأحوذي (٥٦/١٠): قال في المرقاة: قال ابن ربيع أخرجه أحمد والبخاري في تاريخه وصححه الحاكم، وروى أبو نعيم في الدلائل وغيره من حديث أبي هريرة مرفوعاً: «كنت أوَّل النبيئن في الخلق وآخرهم في البعث، وأمَّا ما يدور على الألبة بلفظ «كنت نبياً وآدم بني الماء والطين، فقال السخاوي: لم أقف عليه بهذا اللفظ، فضلاً عن زيادة «وكنت نبياً ولا ماه ولا طبن، وقال الحافظ ابن حجر في بعض أجوبته: إنَّ الزيادة ضعيفة وما قبلها قوي. وقال الزركشي: لا أصل له بهذا اللفظ. اه باختصار.

ثمَّ النَّبي، مهموز باعتبار أصله، وقد قرأ نافع (١) به، والجمهورُ أبدلوا الهمزة ياء وأدغموه في مثله. وهو فعيل بمعنى المخبِر أو المخبر (٢)، فإنَّ كلاً منهما صادق عليه. وقيل: إنَّه بالتَّشديد فعيل مأخوذ من النَّبوة بمعنى الرَّفعة (٢)، فأصله نبيو، فأبدل الواو ياء وأدغم في مثله.

و الهاشمي، نسبة إلى هاشم، خَصَّ جدَّ أبيه؛ لأنَّ قبيلته أفضل قبائل قريش، وأمَّا كونه ذا جمال فلأنَّه نبي الرَّحمة، قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةُ لِلْمَاكِينَ﴾ [الابيناء: ١٠٧] وقال: ﴿فِيَا رَحْمَةً قِنَ اللَّهِ لِنتَ لَهُمُّ (آل جمزان: ١٥٩).

والحاصل: أنّه كان موصوفاً بنعوت الكمال من نعتي الجلال والجمال، حيث كان مظهراً لكمال الله تعالى، إلا أنَّ نعت الجمال كان غالباً عليه تخلُقاً باخلاق الله، حيث ورد في الحديث القدسي: «سبقت رحمتي غضبي» (٤) وكذا كان حال إبراهيم عليه السلام، حيث قال: ﴿وَمَنْ عَسَانِي فَإِنْكَ عَنُورٌ نَّحِيمٌ ﴾ [ابراهيم: ٢٦]، وكذا كان حال عيسى عليه السلام حيث قال: ﴿وَإِن تَنْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنَ ٱلْفَرِيرُ لَلْكَيْمُ ﴾ [السائدة: ١٨٨] بخلاف حال نوح وموسى عليهما السَّلام حيث كانت الجلالية غالبةً عليهما ولذا قال نوح: ﴿رَبِّ لا نَذَرْ عَلَ ٱلْأَرْضِ مِنَ ٱلكَفِيرَةَ دَبَالله انوح: ﴿رَبِّ لا نَذَرْ عَلَ ٱلأَرْضِ مِنَ ٱلكَفِيرَةَ دَبَالله انوح: ﴿ وَالله موسى: ﴿ وَبَنَا الْمَدْنِ اللهُ الله الله الله الموسى: ﴿ وَبَنَا الله الله الله الله الله الله المؤلِية عَلَى الله الله المؤلِية عَلَى الله المؤلِية الله المؤلِية عَلَى الله المؤلِية عَلَى الله المؤلِية عَلَى الله المؤلِية عَلَى الله المؤلِية الم

<sup>(</sup>١) هو: نافع بن عبد الرحمن بن أبي نعيم الليثي، أصله من أصفهان، أحد القراء العشرة، توني سنة (١٦٩)ه بالمدينة.

<sup>(</sup>٢) أي: إما أن يكون فعيل بمعنى فاعل أو بمعنى مفعول، انظر ت (٢) ص (١٠٣).

<sup>(</sup>۲) انظر ت (۲)، ص (۱۰۳).

 <sup>(</sup>٤) أخرج البخاري في التوحيد، باب قول الله تعالى ﴿ إِنْ هُو تُرُولُ يَجَيدُ ﴾ [التروج: ٢١] (٢١١٧)
 عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النّبيّ ﷺ قال: الله الفضى الله الخلق كتب كتاباً عنده: غَلَبَتْ \_ أو قال: سَبقَتْ \_ رحمتي غضبي، فهو عنده فوق العرش،

<sup>(</sup>٥) عبد الله بن أبي قُحافة عثمان بنّ عامر، التَّيمي القرشي، أبو بكر، أوَّل الخلفاء الرَّاشدين،

المشاورة يومَ بدر: هم إخوانك وأقاربك، فاقبل منهم الفداء، وقال الفاروق: هم أئمَّة الكفر اقتُلْهِم، فمال عليه السَّلام من جملة المقال إلى ما ظهر من آثار الجمال.

والحاصل أنَّه عليه السَّلام خاتم الأنبياء والرُّسل الكرام؛ لقوله تعالى: ﴿وَلَكِنَ رَسُولَ اللّهِ وَخَاتُم النَّبِيَّونَ (١٠ وَلَكِنَ النَّبِيِّونَ (١٠ وَخَرَم بِي النَّبِيُّونَ (١٠ ولحديث: ﴿لا نبيَّ بعدي (٢٠) فأوَّلُ الرُّسل والأنبياء آدم عليه السَّلام، فيجب الإيمان بجميعهم من غير تعيين لعددهم، وإن ورد في مسئل أحمد (٢٠): «أنَّ الأنبياء مائة ألف وأربعة وعشرون ألف نبيٍّ، والرُّسل منهم ثلثمائة وثلاثة عشره.

وأول من آمن برسول الله ﷺ من الرجال، وأحد عظماء العرب في الجاهلية والإسلام، كان عالماً بأنساب العرب وأخبارها، شهد مع رسول الله المشاهد كلها، كان موصوفاً بالمحلم والرَّافة، خطيباً لَيناً، شجاعاً بطلاً. توفي رضي الله عنه سنة (١٣) هـ. انظر الإصابة (٢/ ٢٤١) رقم (٤٨١٧), صفة الصفوة (١/ ٢٣٥) رقم (٢).

<sup>(</sup>١) والحديث بشمامه كما أخرجه مسلم في المساجد ومواضع الصلاة (٥٢٣) عن أبي هريرة رضي الله عنه أنَّ رسول الله تشكّ قال: «نُضْلتُ على الأنبياء بستُ: أعطيتُ جوامع الكلم، ونُصرتُ بالرُّعب، وأُحلت لي الغنائم، وجُعلت لي الأرض طَيوراً ومسجداً، وأُرسلتُ إلى الخلق كافّة، وخُتم بي النَّيئُون\*.

<sup>(</sup>٢) أخرج مسلم في الفضائل، باب: في أسمائه الله (٢٣٥٤) عن جُبير بن مُطهِم أنَّ رسول الله الله قال: اإنَّ لي أسماء: أنا محمد، وأنا أحمد، وأنا الماحي الذي يمحر الله بي الكفر، وأنا المحاشر الذي يُحشر الناس على تدميٌ، وأنا العاقب الذي ليس بعده أحدا، وأخرجه البخاري دون قوله: الذي ليس بعده أحدا، والترمذي في الأدب، باب: ما جاء في أسماء النبي الله (٢٨٤٠)، وقال في آخره: "وأنا العاقب الذي ليس بعدي نبيٌّ وقال: حسن صحيح.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده (٥/ ٢٦٥، ٢٦٦) عن أبي أمامة في حديث طويل، وكلّا ابن حبان في صحيحه (٣٦١).

# بيان أنَّه عليه الصلاة والسلام الأنبياء المام الأنبياء

اعلم أنَّ البِسُر ثلاثةُ أُتسام: كامل مُكمِّل وهم الأنبياء، وكامل غيرُ مُكمِّل وهم الأولياء، ومن والاهم ممن عداهم.

فالأصفياء جمع صفي، وهم الصّافون عن الكُدُورات النّفسيَّة، والموصوفون بالحالات القدسيَّة والمقامات الأنسيَّة. وفي البيت إشارة إلى ما وقع له عليه التّحيَّة والنّناء من إمامته للانبياء عليهم السَّلام في المسجد الأقصى أو في السّماء، ولا يبعد أن يكون المراد به أنّه مقدَّم الانبياء في العقبى حال نشر اللّواء؛ لقوله عليه السَّلام: هما من نبيِّ يومئذِ، آدم فمن سواه، إلا تحت لوائي يوم القيامة، ولا فخره رواه الترمذي (۱)، وفي رواية له: «أنا أكرم الأوَّلين والآخِرين على الله ولا فخره (أما وأما قول الشَّارح المقدسي: معناه أنَّ نبينا ﷺ مقتدى للأنبياء بلا اختلاف في ذلك بين الأنتَّة، فليس في محلّه كما لا يخفى على أهله.

ولكون التَّاج أشرف أنواع الحليِّ وأظهرها؛ لشرف محلَّه وظهوره لأهله، خُصَّ بذكره. ولعلَّ اختيار الأصفياء على الأولياء ليعمَّ العلماء والشُّهداء وسائر الأتقياء.

<sup>(</sup>۱) الحديث كما قال المصنف أخرجه الترمذي في المناقب، باب: فضل النَّبِي عَشَيْهِ (٢٦١٥) وهو بتمامه عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله عَشَيْهِ: قأنا سيّد ولله آدم يوم القيامة، ويبدي لواء الحمد ولا فخر، وما من نبي يومئذ آدم فمن سواه إلّا تحت لوائي، وأنا أوّل ما تنشقُ عنه الأرض ولا فخرً».

وأخرجه الترمذي كذلك ضمن حديث طويل في التفسير، باب: من سورة بني إسرائيل (٣١٤٨). (٢) أخرجها الترمذي في المناقب، باب: فضل النَّبيّ للشُّهُ (٣٦١٦) ضمن حديث طويل.

### الإسلام ناسخ لجميع الشرائع غير منسوخ

يشير إلى أنَّ شريعته ناسخة غيرَ منسوخة إلى يوم القيامة وارتحال النَّاس من العاجلة إلى الآجلة؛ وهذا لأنَّه خاتم النَّبييِّن، ولا نبيَّ بعده ينسخ شرعَه بشرع ذلك النَّبيِّ، إذ لا نسخ إلا بوحي إلى نبيٍّ.

وقوله: \* في كلِّ وقت \* رَدُّ لما ينسب إلى الجهمية من انتهاء شريعته ﷺ أو شيء منها بنزول عيسى على نبينا وعليه السَّلام؛ لما ورد في الصَّحيحين وغيرهما \*أنَّ عيسى يضع الجزية الأناه ومعناه كما قال المحقِّقون: إنَّه يبطل تقرير الكفَّار بالجزية ، فلا يقبل منهم لرفع السَّيف عنهم إلَّا الإسلام لا غير .

والجواب: أنَّ نبيَّنا ﷺ قد بيَّن أنَّ التَّقرير بالجزية ينتهي وقتُ شرعيَّته بنزول عيسى عليه السَّلام، وأنَّ الحكم في شرعنا بعد نزوله عدمُ التَّقرير بها، فعملُه في ذلك وغيرِه بشريعتنا لا بغيرها، كما نصَّ على ذلك العلماء، كالخطَّابيِّ في معالم السُّنن و النَّوويُّ(٢) في شرح مسلم، ووردت فيه أحاديث ثابتة من غير نزاع، وانعقد

<sup>(</sup>۱) أخرج البخاري في البيوع باب: قتل الخنزير (۲۱۰۹)، ومسلم في الإيمان، باب: نزول عيسى بن مريم حاكما بشريعة نبينا محمد في الله (۱۵۵) عن أبي هريرة قال: قال رسول التيه: ووالذي نفسي بيده لُيُوشِكَنَّ أن ينزل فيكم ابنُ مريم حَكَماً مُقبطاً، فيكسرُ الصَّلبَ ويقتلُ الخنزيرَ ويضع الجزية ويَفيضُ المال حتى لا يقبله أحده.

 <sup>(</sup>۲) يحيى بن شرف الدين الخزامي الحوراني الشافعي، أبو زكريا، محيي الدين النووي، علامة بالفقه والحديث، توفي رحمه الله سنة (٦٧٦) هـ في نوى، له مؤلفات كثيرة، منها: شرجه على صحيح مسلم، رياض الصالحين. اه النجوم الزاهرة (٧/ ٢٧٨).

عليه الإجماع، فالحقُّ أنَّ عيسى عليه السَّلام عند نزوله تابعٌ لنبيًنا ﷺ؛ لأنَّ شريعته قد نُسخت بشريعته، فلا يكون له بعد نزوله وحيٌ بنَصْب حكم شرعيٌ، بل يكون خليفة رسول الله ﷺ وعلى ملَّته، كما رواه أحمد والطبراني والبزار من حديث سَمُرة رضى الله عنه مرفوعاً(۱).

وإنَّما قلنا بنصب حكم شرعيٍّ؛ لأنَّه قد يوحى إليه بغير (٢) ذلك ممَّا لا حكم فيه، كما ورد في آخر صحيح مسلم في حديث يأجوج ومأجوج (٢)، وفيه: «فبينما هم كذلك إذ أوحى الله إلى عيسى عليه السَّلام: إنسيٌّ أخرجت عباداً لا بدان (٤) لأحد بقتالهم، فاحرز عبادي إلى الطُّورة الحديث (٥).



<sup>(</sup>۱) أخرج أحمد في المسند (۱۳/۵) ضمن حديث طويل عن سمرة بن جندب، جاء فيه: • • • • ثم يجيء عيسى بن مريم عليهما السلام من قِبَل المغرب مصدقاً بمحمد صلى الله عليه وسلم وعلى ملَّه • • • • •

 <sup>(</sup>٢) فيه ردٌّ لما توهُّمه العلَّامة التفتازاني من عدم الإيحاء إليه لنسخ شريعته. والجواب: أنَّ نسخ شريعته لا يستلزم عدم الإيحاء إليه. حا عن التونسي.

 <sup>(</sup>٣) «يأجوج ومأجوج» بالبمز وتركه، اسمان أعجميان لقبيلتين، وهم من أولاد يانث بن نوح عليه السلام. اهر حا.

 <sup>(</sup>٤) \*يدان\* تثنية يد. قال العلماء: معناه لا قدرة ولا طاقة، يقال: مالي بهذا الأمر يُدٌ، ومالي به
يدان؛ لأنَّ الدَّفع والمباشرة إنَّما يكون بالبد.

 <sup>(</sup>٥) حديث طويل أخرجه مسلم في الفتن وأشراط الساعة، باب: ذكر الدجال (٢٩٣٧) عن النوَّاس بن سمعان.

Elected Walls

#### ¶ الإسراء والمعراج ▲

الحقّ خبر مقدَّم على مبتدئه، وهو المرُ معراجٍ، واصدقٌ عطف على الحقّ الي: ثابتُ أمرُه وصادقٌ خبرُه ومطابقٌ وقوعه، والنيه بالإشباع لغة وقراءة لا ضرورة، وضميره راجع إلى المعراجه، والخبار، جمع خبر، واعوالي، جمع عالي صفة، ويجوز جمع فاعل على فواعل في بعض مسائل، منها أن يكون صفة لمذكّر غير عاقل، كذا قاله شارح، ولا يبعد أن يكون جمع عالية، والمعنيُّ بها أحاديث مشتهرة كادت أن تكون متواترة.

أما الإسراء (١) من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى فثبوتُه بالكتاب (٢)، ولذا يُكفر منكره، وأمَّا المعراج (٢) إلى السَّماء فقد قالوا: إنَّ منكره مبتدع لا كافر (١).

 <sup>(</sup>١) الإسراء لغة: سير اللّيل، قبل: "أسرى" سار من أوَّل الليل، و"سرى" سار من آخره.
 واصطلاحاً: هو الذَّهاب ليلاً برسول الله عليه من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى.

 <sup>(</sup>٢) في أول سورة الإسراء، وهو قوله تعالى: ﴿ سُبْحَنْ الَّذِينَ أَسْرَىٰ بِمَبْدِدِ. لَبَلًا يَتَ الْسَبِيدِ الْكَتَرَادِ
 إِلَ الْسَبِيدِ الْأَقْسَا﴾ والإسراد: ١) الآية (١).

 <sup>(</sup>٣) المعراج لغة: السُّلّم، ومنه ليلة المعراج، يقال: غرج بالرُّوح والعمل: صعد بهما. اهـ
 اللـان.

واصطلاحاً: هو الصُّعود برسول الله فيه؛ إلى السُّموات العُلا فما فوتها.

<sup>(</sup>٤) وذلك لعدم ثبوته بالتُواتر، بل بالأحاديث المشهورة في الصّحاح وغيرها، هذا وقد ذكر حديث المعراج البخاري في مواضع من صحيحه، منها: كتاب بده الخلق، باب: ذكر الملائكة (٣١٧٥)، وفي كتاب فضائل الصحابة، باب: المعراج (٣١٧٤)، وأخرجه مسلم في الإيمان، باب: الإسراء برسول الله ﷺ (١٦٢).

### وحَــنَّ أمــرُ مِــغــراجِ وصِــدُقٌ ففيه نَـصُ أخببادٍ عَـوَالــي ومَــرُجُــةٌ شَـفَـاعــةُ أَهْــلِ خَـبـرٍ لِأَصْحَابِ الكَبَائدِ كالحجبالِ

وأطلق النَّاظم أمر المعراج ليشمله يقظة ومناماً، والصَّحيحُ أنَّه كان يقظة ببدنه وروحه، لا بمجرَّد روحه، مع أنَّه عُرج به مرَّات متعدِّدة، وبهذا يجمع بين روايات مختلفة، قال ابن جماعة: المذاهب الممكنة في المسألة خمسة أشياء:

- ـ إثباتهما، أي: إثبات الرُّوحاني والجــماني، وهو مذهب أهل السُّنَّة (١).
  - ـ وإنكارهما، يعنى به مذهب المعتزلة.
  - ـ وإثباتُ الجسماني فقط، وفيه أنَّه غريب وعجيب.
- ـــ وإثباتُ الرُّوحاني فقط، أي: يقظة أو مناماً، وقد قال به بعضهم<sup>(٢)</sup>، والوقف عن كيفيَّته مع اعتقاد حقِّيَّته.

وني بعض الشُّروح زاد هنا بيتاً وهو توله:

#### ومَـرْجُـةً شَـفَاعـةُ أَهْـلِ خَـيـرٍ لِأَصْحَابِ الكَبَائرِ كالجِبالِ(")

(١) أي: مذهب الجمهور منهم، وإلَّا فقد ذهب بعض أهل السُّنَّة إلى أنَّ المعراج كان بالرُّوح دون الجسد.

واستدلُ الجمهور بقوله تعالى: ﴿ سُبُحَنَ ٱلَذِى أَسْرَىٰ بِمَبْدِدِ ﴾ والإسزاد: ١٦، ووجه الاستدلال: أنَّ الظَّاهر في قوله (بعبده) أنَّه بروحه وجسده، ولا يُعدل عن الظَّاهر والحقيقة إلى المجاز، إلا عند تعلُّد الحقيقة، وليس في الإسراء والمعراج بجسده يقظة استحالة؛ لأنَّ الأمر منوط بقدرته تعالى.

هذا ولو كان الإسراء والمعراج في المنام، لما كان فيه آية ولا معجزة، ولَمَا استبعده الكفَّار ولا كذَّبوه، ولا ارتدُّ الضُّعفاء مئن أسلم، ولَمَا افتتنوا في ذلك؛ لأنُّ وقوع مثل هذا في المنام لا ينكر.

- (۲) والفرق بين كونه مناماً وبين كونه بالزُّوح، أنَّه على كونه مناماً يكون في حالة النَّوم، وعلى
   كونه بالزُّوح لا نوم أصلاً، بل الزُّرح تذهب للأمكنة المخصوصة، والجسدُ في هذه الحالة
   يكون كالنافل. اه تحفة المريد.
  - (٣) هذا البيت مكرَّر، وسيأتي مزيد بيان وتفصيل من الشَّارح عليه، انظر البيت رقم (٥٨).

والمراد بأهل الخير الأنبياء؛ لقوله عليه السَّلام: «شفاعتي لأهل الكبائر من أمتى»(١).



a contract of the contract of

<sup>(</sup>۱) أخرجه الحاكم (۱۳۹/۱) (۲۲۸) وقال: صحيح على شرط الشيخين، وأقره الذهبي، والترمذي في صفة القيامة، باب: ما جاء في الشفاعة (۲٤٣٥) وقال: حسن صحيح غريب من هذا الوجه، وابن حبان (۲۸٦/۱٤) (۲٤٦٨) عن أنس بن مالك، بلفظه.

# اثبات العصمة للأنبياء

«العصيان» مخالفة الأمر قصداً، بخلاف الزُّلَة فإنّها مخالفة الأمر سهواً، فالأنبياء عليهم السَّلام معصومون عن أنواع الكفر مطلَقاً، قبل البعثة وبعدها بالإجماع، وكذا عن سائر الكبائر عمداً باتّفاق العلماء المعتبرين، ومحلَّه بعد البعثة كما يشير إليه تعبيره بالأنبياء. وأمَّا سهواً فَجُوزُ وقوعُها منهم عند الأكثرين، كما في شرح العقائد. وأمَّا الصَّغائر فما كان منها دالاً على الخِسَّة، كسرقة لقمة، فلا خلاف في عصمتهم منه مطلقاً، وما لا يدلُّ على ذلك فالمختار لجمهور أهل السُّنَة عصمتهم عن عمده، وأمَّا سهوه فنقل ابن جماعة أنَّ المعصية ضدُّ الطَّاعة، وأنَّ الأنبياء معصومون من الكبائر والصَّغائر عمداً وسهواً، خلافاً للحنفيَّة في سهو الصَّغائر. انتهى، وهو مخالفُ لما حكى التَّفتازانيُّ (۱) فيه الاتّفاق.

وأمًّا قول الشَّارح المقدسي: لعلَّ مراده اتَّفاق الحنفيَّة، فغيرُ صحيح لما بيَّنه في شرح العقائد أنَّه أراد به الإجماع، ولعلَّ مراده إجماع المتقدِّمين أو جمهورهم. فلا ينافيه المنقول عن الأستاذ أبي إسحق(٢) الإسفرايني وأبي الفتح

 <sup>(</sup>۱) مسعود بن عمر بن عبد الله سعد الدين التفتازاني، من أنمة العربية والبيان والمنطق، توني بسمر قند منة (۲۹)ه، من تصانيفه: شرحه العقائد النسفية. الد بغية الوعاة (۲/ ۲۸۵)، الدر الكامنة (۱۹/۵).

<sup>(</sup>۲) أبو إسحاق ابراهيم بن محمد بن ابراهيم بن مهران الأصولي المتكلم الشافعي أحد الأعلام، كان يلَقَّب بركن الدِّين، وكانت له مناظرات مع المعتزلة، يقال: إنَّه بلغ رتبة الاجتهاد، توفي سنة (٤١٨) يوم عاشوراء بنيسابور، له مصنفات، منها: الجامع في أصول الدِّين. اهـ شذرات الذهب (٣/ ٢٠٩)، ونيات الأعيان (١/ ٢٨).

الشهرستاني<sup>(۱)</sup> والقاضي عياض<sup>(۲)</sup>، أنَّهم معصومون عن الكبائر والصَّغائر عمداً وسهواً، واختاره السُّبكيُّ، ولا يبعد أن يقال: المراد بالاتُفاق هو التَّجويز، وموردُ الاختلاف الوقوع، والله أعلم.

هذا ويقال في الأنبياء معصومون، وفي الأولياء محفوظون، لفرق دقيق بينهما ليس هنا محلُّ بسطه.

ثمَّ قوله: «وانعزال» عطف على قوله: «العصيان» والمعنى: أنَّ الأنبياء لفي أمان من العزل عن مرتبة النُّبوَّة والرِّسالة، وحكى شارح الطَّوالع<sup>(٦)</sup> فيه إجماعَ الأمَّة، وهذا بخلاف حال الأولياء، فإنَّه قد تُسلّب منهم الولاية كما يسلب الإيمان من المؤمن في الخاتمة، نسأل الله العافية، ويؤيِّدُه أنَّه سُئل الجنيد<sup>(٤)</sup> حل يزني العارف بالله؟ فقال: وكان أمر الله قَدَراً مقدوراً. لكن ذكر بعضهم أنَّ مَن رجع إنَّما رجع من الطَّريق، لا مَن

 <sup>(</sup>۱) محمد بن عبد التكريم بن أحمد الشهرستاني أبو الفتح. فقيه شافعي، متكلم على مذهب
 الأشعر، توفي سنة (٥٤٨)ه، من تصانيفه: الملل والنحل. اهـ معجم المؤلفين (١٠/ ١٨٧).

<sup>(</sup>٢) عياض بن موسى بن عياض البَحصبي، المالكي الحافظ، كان إمام وقته في علوم شتَّى، مفرطاً في الذَّكاء، وبالجملة كان عديم النظير، حسنة من حسنات الأيام، شديد التَّمسُّك بالسُّنَّة، توفي بمرَّاكش مسموماً سنة (٥٤٤) هـ، من تصانيفه: الشفا بتعريف حقوق المصطفى. اه شذرات الذهب (٦٢٨/٤)، الأعلام (٩٩/٥).

 <sup>(</sup>٣) صنف القاضي عبد الله بن عمر البيضاوي المتوفى سنة (٦٨٥) مختصراً في الكلام سمًّاه (طوالع الأنوار)، وبعد ذلك شرحه غير واحد، أمّّا الشارح الذي ذكره المصنف فلم أقف على اسمه.

<sup>(</sup>٤) الجنيد بن محمد القواريري ـ نسبة لعمل القوارير، وعرف كذلك بالخزاز لأنه كان يعمل الخز. قال في هدية العارفين: الزاهد الحنفي مفتي الثقلين اه. قال الكعبي المعتزلي، لبعض الصوفية: رأيت لكم ببغداد شيخاً يقال له: الجنيد، ما رأت عبني مثله، كانت الكتبة يحضرونه لألفاظه، والفلاسفة لدقة كلامه، والشعراء لقصاحته، والمتلكمون لمعانيه وكلامه ناء عن فهمهم، اه، قال ابن العماد: ساقبة كثيرة ولو أرسلنا عنان العلم لمؤدنا أسفاراً من مناقبة اه، توفي رحمه الله سنة (٢٩٨). انظر شذرات الذهب (٢١٨٢٢)، هدية العارفين (١٨٥٢).

وصل إلى الفريق، كما قال شيخ مشايخنا أبو الحسن البكري<sup>(۱)</sup>: الإيمانُ إذا دخل القلب أمن من السَّلب، ويشير إليه قوله تعالى: ﴿ نَمَن يَكَنُرُ بِالطَّانُوتِ وَيُؤْمِنَ بِاللَّهِ فَقَد اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

 <sup>(</sup>١) محمد بن محمد بن عبد الرحمن البكري الصّدِّيقي، أبو الحسن مفسّر، متصوِّف، مشارك في
بعض العلوم، توفي رحمه الله سنة (٩٥٢) هـ، من تصانيفه: تسهيل السبيل في تفسير القرآن،
شرح منهاج النووي. اه معجم المؤلفين (٢٢٩/١١).

 <sup>(</sup>٢) هو كما قال الشَّارِح أخرجه البخاري في الجهاد، باب: دعاء النبي قَنْهُ إلى الإسلام والنبوة
 (٢٧٨٢) عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما ضمن حديث طويل.

# بیان شروط النبوة

أي: ذو فعل قبيح، وأراد بالافتعال السّحر والكذب كما تُؤذِن به الصّيغة، قال ابن جماعة: مذهب أهل التَّحقيق أنَّ الذُّكوريَّة شرط للنُّبوَّة (١)، خلافاً للأشعريُّ ثمَّ التُرطبيُّ (١).

ومن الشَّرائط أيضاً: الحرِّيَّةُ؛ لأنَّ الرِّقِّيَّة أثر الكفر<sup>(٣)</sup>. وعَدَمُ الكذب لعدم الوُثوق بقوله.

ثمَّ قال: وقع الاختلاف في وقوع نُبوَّة أربع نسوة: مريم، وآسية، وسارة، وهاجر، وزاد العلَّامة المُتقِن السِّراج ابن الملقِّن (١٠)، في شرحه لعمدة الأحكام: حوَّاء وأمَّ موسى عليه السَّلام.

<sup>(</sup>١) لأنَّ الأنوثة صفة نقص، فلا ثليق بمقام النَّبؤة، إذ المرأة لا تصلح للسَّلطنة والقضاء في الحدود وكذا في القصاص، ولأنَّ الله لم يَستثنِ امرأة في قوله: ﴿وَنَا أَرْسَلْنَا تَبْلَكَ إِلَا رَبِاللَّهِ وَالنَّ اللَّمِ الللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمُ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمِ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمُ اللَّمِ اللَّمُ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمُ اللَّهُ اللَّمُ اللَّهُ الل

<sup>(</sup>٢) محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجيُّ الأندلسيُّ، أبو عبد الله القرطبيُّ، من كبار المفسّرين، كان إماماً عَلَماً من الغوّاصين على معاني الحديث، حسن التصنيف، جيد النّقل. توفي رحمه الله سنة (٦٧١) ه، من كتبه: الجامع لأحكام القرآن. اه شذرات الذهب (٥/ ٣٣٤)، الأعلام (٥/ ٣٢٢).

 <sup>(</sup>٣) أي: غالباً، وقد تقرَّر أنَّه لم يكفر أحد من الأنبياء بالله طرفة عين؛ ولأنَّه لا ولاية له على
 نفــه فكيف يكون له ولاية على غيره. اهـ حا.

 <sup>(</sup>٤) سراج الدِّين عمر بن علي بن أحمد أبو حفص الأنصاريُّ الأندلـــيُّ الشافعيُّ، المعروف بابن

ثمَّ ممَّا يؤكُد شرطَ الحرِّيَّة أنَّ الرُّفِّيَّة وصفُ نقص، ويستنكف النَّاسُ لها أن يتتدوا به.

#### بيان من اختلف في نبوته

أي: مجادلة إلَّا بالتي هي أحسن، وهو أنَّ ظاهر الأدلَّة تشير إلى نفي النَّبوَّة عن الأنثى وعن ذي القرنين ولقمان ونحوهما كتُبَّع، فإنَّه عليه السَّلام قال: الآا أدري إنَّه نبيٍّ أم مُلِك، وكالخضر فإنَّه قيل: نبيٌّ، وقيل: وليِّ، وقيل: رسول على ما في التَّمهيد (٢)، فلا ينبغي لأحد أن يقطع بنَفْي أو إثبات، فإنَّ اعتقاد نبوَّة مَن ليس بنبيٌّ كُفُر، كاعتقاد نفي نبوَّة نبئ من الأنباء.

قال ابن جماعة: اختلف في نبوَّة الإسكندر، فقيل: ليس بنبيِّ، بل مَلِك مؤمن عادل، وهو الحقُّ، وقال مقاتل<sup>(٢)</sup>: هو نبيِّ، ويؤيِّده ما في سورة الكهف بحسب

الملقّن. فقيه، أصولي، محدّث، مؤرخ، مشارك في بعض العلوم. توفي سنة (٨٠٤)هـ، مصنفاته كثيرة منها: شرح منهاج الوصول إلى علم الأصول للبيضاوي. والإعلام شرح عمدة الأحكام عن سيّد الأنام ـ وهو الكتاب الذي ذكره المصنف ـ وعمدة الأحكام تصنيف تقي الدين عبد الغني بن عبد الواحد بن علي الحنبلي، المتوفي سنة (٦٠٠)هـ. انظر معجم المولفين (٧/ ٢٩٧)، كشف الظنون (٢/ ١١٦٤).

 <sup>(</sup>١) معنى الم يعرف لم يعلم، فإنَّ العلماء اختلفوا اختلاناً كثيراً، فأورث ذلك شبهة، والعقائد إثّما تكون بأمر متبقَن. اهـ حا.

 <sup>(</sup>٢) التّمهيد لما في الموظّا من المعاني والأسانيد، تصنيف الحافظ أبو عمر ابن عبد البُرِّ
 يوسف بن عبد الله القرطبيُّ، المتوفي سنة (٤٦٣) هـ، قال ابن حزم: هو كتاب في الفقه
 والحديث، ولا أعلم نظيره. اه كشف الظنون (١٩٠٧/٢).

 <sup>(</sup>٣) مقاتل بن سليمان بن بشير الأزدي الخراساني أبو الحسن المروزي، الفقيه، اللغوي، توني بالبصرة سنة (١٥٠) هـ، من تصانيفه: تفسير القرآن، وكتاب في الرَّدِ على القدرية. اه هدية العارفين (٦/ ٤٧٠).

الظَّاهر(1)، ووافقه الضَّحاك(٢) قال: واختلف في لقمان، فقيل: نبيِّ، وقيل: لا بل هو وليِّ، وهو الحقُّ، قال: والإسكندر اثنان، روميِّ وهو صاحب الخضر، ويونانيُّ وهو صاحب الخضر، ويونانيُّ وهو صاحب أرسطو، ومحلُّ النِّزاع هو الأوَّل، قال: ولقمان تلمذ لألف نبيِّ. ونُقل عن المفسرين منهم مجاهد(٢) أنَّهم قالوا: مَلَك الدُّنيا شَرْقاً وغرباً مؤمنان، سليمان وذو القرنين، وكافران بختنصَّر والنُّمرود ابن كنعان. انتهى، وقال القرطبي: وسيملكها من هذه الأمَّة خامس، وهو المهديُّ.

وقيل: سمِّي الإسكندر ذا القرنين لأنَّه بلغ مغرب الشَّمس ومطلعها، كما قاله الزُّهريُّ واختاره البغويُّ (1)، وقيل: عمره ألف وستمائة، وقيل ألفان كما روي: أنَّ قُسَّ بن ساعدة (٥) لمَّا خطب بسوق عكاظ قال في خطبته: يا معشر إياد بن الصَّعب، ذو القرنين ملك الخافقين (١)، وأذلَّ الثَّقلين، وَعمَّر ألفين، ثمَّ كان ذلك كلحظة العين.

 <sup>(</sup>١) أي: من قوله تعالى: ﴿ فَالُوا يَنَهُ الْنَرْيَةِ إِنْ يَأْبُوعَ رَمَالُكُمْ ﴾ (التهد: ١٩١)، ويجاب: بأنَّ السراد بالوحي هنا الإلهام، كما في قوله تعالى: ﴿ وَأَرْضَ رَبُكَ إِلَّ أَلْقَلِ ﴾ (التمل: ١٦٨)، وإنَّما سمِّي الإلهام وحياً؛ لأنَّ الوحي في اللَّغة الإعلام الخفي. الدحا.

 <sup>(</sup>٢) ضحًاكُ بن مزاحم الهلالي البلخي التابعي المفشر، المتونى سنة (١٠٢)هـ، له تفسير الترآن.
 اه هدية العارفين (٥/ ٤٢٨).

<sup>(</sup>٣) مجاهد بن جبر، أبو الحجاج المكي، تابعي مفسر، من أهل مكّة، قال الذهبي: شيخ التراء والمفسرين، أخذ التفسير عن ابن عباس، قرأه عليه ثلاث مرَّات، يقف عند كلِّ آية بسأله: فيم نزلت وكيف كانت. يقال: إنَّه مات وهو ساجد سنة (١٠٤). اه سير أعلام النبلاء (٤/ ٤٤٩)، الأعلام (٥/ ٢٧٨).

<sup>(</sup>٤) الحسين بن مسعود بن محمد، المعروف بابن الفرّاء البغوي، الشافعيُّ، نقيه، محدّث، مفسّر، توفي مئة (٥١٦)ه، من تصانيفه: معالم التنزيل في التفسير، ومصابيح السنة اهم معجم المؤلفين (٦١/٤).

 <sup>(</sup>a) تُستُ بن ساعدة بن عمرو بن عدي الإيادي، من بني إياد، أحد حكماء العرب، ومن كبار خطبائهم، أدرك النبي ﷺ تبل النبوة، توني سنة (٢٣)، تبل الهجرة. انظر الأغاني (١٥/٥)، البيان والنيان (١٥/١).

<sup>(</sup>٦) أي: المشرق والمغرب، سُمِّيا بذلك لخفقان اللَّيل والنَّهار فيهما، أي: لاضطرابهما فيهما اهحا.

وذُوْ القَرْنَيْنِ لَهُ يُعْرَفُ نَبِيًّا وَوَيْ اللَّهِ يُعْرَفُ نَبِيًّا وَعِيدَى لَهُ يَفُوي

والأكثرون على أنَّ ذا القرنين كان في زمن إبراهيم عليه السَّلام، وهو صاحب الخضر حين طلب عين الحياة، فوجدها الخضر ولم يجدها هو، وقيل: كان في الفترة بين عيسى ونبيِّنا عليهما السَّلام، وبه جزم عبد الحقِّ في تفسيره، وأغرب بعضهم فجمع بين القولين بأنَّه عمرً طويلاً حتى أدرك زمن الفترة.

#### خروج المسيح عيسى وقتله الدجال

التَّويُ \_ بالمثنَّاة الفوقيَّة والقصر \_ هلاك المال في الأصل، يقال: تَوِي المال \_ بالكسر \_ يتوي، أي: هلك، ثمَّ استعمل في مطلق الهلاك كما هنا، والإتواءُ الإهلاك، يعني: وسوف يأتي عيسى ثُمَّ يُهلِك الدَّجَّالَ بأن يقتلَه، والأظهر أنَّه من باب التَّنازع (۱)، فقوله: «للجالِ» متعلَّق بيأتي أو يتوي وخبره يتوي. والخبال \_ بفتح المعجمة \_ الفاد.

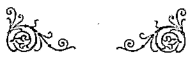
قال ابن جماعة: يشير إلى خروج الدَّجَّال ونزولِ عيسى وقَتْله له، والإيمانُ بكلِّ ذلك واجبٌ انتهى.

وإنّما ينزل عيسى حين يُحاصر الدّجالَ في قلعة القدس المهديُّ وأتباعُه، ينزل عيسى عليه السَّلام من السَّماء على المنارة الشَّرقيَّة في مسجد الشَّام، ويأتي القدس فيقتله بحربة في يده، وهو بمجرَّد رؤية عيسى يذوب كما يذوب الملح في الماء. وقد ثبتت هذه الأخبار والآثار عن سيد الأخيار، فيجبُ الإيمان بها، وفي فوائد الأخيار لأبي بكر الإسكاف<sup>(٢)</sup> مسنداً إلى مالك بن أنس عن محمد بن المنكدر عن

<sup>(</sup>۱) التنازع: أن يتوجُّه عاملان متقدَّمان أو أكثر، إلى معمول واحد متأخَّر أو أكثر، كقوله تعالى ﴿ نَافُونَ أَنْرَغُ عَلَيْمِ قِطْمَلُهُ التعهد: ١٩٦٠

<sup>(</sup>٢) محمد بن إبراهيم بن يعتوب أبو بكر الإسكاف الكلاباذي البخاري. محدّث مشارك ني

جابر رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: "من كذَّب بالدَّجَّال فقد كفر، ومن كذَّب بالمهديِّ فقد كفره" نقله الشَّارح المقدسي.



العلوم، توفي سنة (۳۸۰)هـ، من آثاره: «التعرف لمذهب التصوف». اهـ معجم المؤلفين
 (۸/ ۲۱۳).

<sup>(</sup>۱) لم أعثر عليه بهذا اللفظ، ولكن أورده ابن حجر العقلاني أبو الفضل في لمان العيزان (٥/ ١٣٠) (٤٣٧) فقال: وجدت في كتاب معاني الأخبار للكلاباذي خبراً موضوعاً حدَّث به معمد بن الحسن بن علي بن راشد الأنصاري ـ عن محمد بن علي بن الحسن عن الحسين بن محمد بن أحمد عن اسماعيل بن أبي أويس عن مالك عن بن المتكدر عن جابر رضي الله عنه رفعه امن أنكر خروج الهدي فقد كفر بما أنزل على محمد، ومن أنكر نزول عيسى نقد . . . . . الحديث.

## بيان أنَّ كرامات الأولياء حق

قوله: «لها كَوْنٌ» أي: تحقَّقُ أو ثُبُوت. قوله: «فَهُم» أي: الأولياء، لأنَّ المراد بالوّليّ الجنس<sup>(١)</sup>. وقوله: «أهلُ النَّوال» أي: أهل العطاء والإفضال، ولو قال: أهل الوصال لكان أولى، لثلا يقع في الإيطاء بناء على نسخة «النَّوال» فيما تقدَّم.

#### تعريف الكرامة:

ثمَّ الكرامات جمع الكرامة، وهي: أمر خارق للعادة مقرونٌ بالمعرفة والطَّاعة، خالٍ عن دعوى النُّبوَّة، وبه فارق المعجزة.

#### تعريف الوليء

والوليُّ<sup>(۲)</sup>: هو العارفُ بالله حَسُب ما يمكن من معرفة الذَّات والصَّفات، المواظب على الطَّاعات، المجتنبُ عن السَّيِّنات، المعرِضُ عن الانهماك في اللَّذات والشَّهوات، المُدْبر عن الدُّنيا، المُقِبلُ على العُقبى، المداوم على ذكر المولى.

وفي المسألة خلاف المعتزلة في مَنْعهم جوازها مطلّقاً معلّلين بأنَّ في جوازها وقوع الاشتباه بين المعجزة وغيرها، وخلاف الاستاذ أبي إسحق الإسفرايني في بعضها، حيث قال: «كلُّ ما جاز تقديرُه معجزةً لنبيًّ لا يجور ظهورُ مثله كرامةً لوليًّ».

<sup>(</sup>١) جواب عن مثدُّر، هو أنَّ لفظ الوليِّ مفرد، فكيف رجع إليه ضمير الجمع في قوله: ﴿فهم اللهِ

 <sup>(</sup>٢) سُمِّي وليًّا لتوالي طاعاته، فلا تتخلُّلها معصية، وإذا صدرت عنه معصية يُلْهم التُّوبة منها، أو لتولّي الله أمره، ولا يخفى أنَّ هذا تعريف الوليّ شرعاً، وأمَّا لغة فهو مطلق القريب. اهرحا.

وأجيب: بأنَّ المعجزة شرطها دعوى النُّبوَّة، بخلاف الكرامة حيثُ يُقِرُّ صاحبها بالمتابعة، فإنَّ الوليَّ يخرج بدعوى النُّبوَّة عن الإسلام، فضلاً عن الولاية، وبهذا تبيَّن أنَّ كلَّ كرامة لوليِّ تكون معجزةً لمتبوعه من نبيِّ (۱).

قوله: والله يَفضُل الضّاد، أي: لم يَزِد فضلُ وليٌ أبداً في جميع الأزمنة السَّابقة واللَّاحقة على فضيلة نبيّ أو رسول، في انساب لملَّة من مِلَل أهل الإسلام.

وكان الأولى تقديم "رسولاً" على "نبياً" كما لا يخفى؛ لتكون "أو" بمعنى "بل" للتَّرقيّ، وإن كان أريد بها التَّنويع، وذلك لأنَّ الوليَّ تابع للنَّبيّ، ولا يكون التَّابعُ بأعلى مرتبةً من المتبوع؛ ولأنَّ النَّبيُ معصوم مأمونُ العاقبة، والوليُّ يجب أن يكون خائفاً من الخاتمة، ولأنَّ النَّبيُ مكرَّم بالوحي ومشاهدة الملائكة الكرام، والرَّسولُ مأمور بتبليغ الأحكام وإرشاد الأنام بعد اتُصافه بكمالات الوليِّ في المقامات الفيخام، فما نُقِل عن بعض الكرَّاميَّة من جواز كون الوليِّ أفضلَ من النَّبيُ كفرٌ وضلالة.

وعبارةُ النَّـفيِّ<sup>(٢)</sup> في عقائده: "ولا يبلغُ وليُّ درجةَ الأنبياء"، أولى من عبارة النَّاظم؛ لإفادتها نفي المساواة أيضاً، فلو قال: "ولم يبلغ" بدل "ولم يفضل" لبلغ المرام وفضلَ الكرام.

<sup>(</sup>۱) يستثنى من هذه القاعدة معجزة القرآن الكريم، فلا يجوز أن يصدر نظيرها من الوليّ مهما علت ربّت، نعم يمكن أن يُعطى الوليُّ بلاغة في القول وفصاحة تفوق بلاغة وفصاحة أهل عصره، ولكنّها دون بلاغة وفصاحة القرآن، نجد ذلك واضحاً جليّاً في حِكم ابن عطاء الله السُّكندريّ، الذي قال العلماء في حقّها: لو جازت الصّلاة بغير القرآن لجازت بالحكم العطائية. وكذا نجد ذلك في كلام الحسن البصري، حيث قال السَّلف عنه: إنَّ كلامه يشبه كلام الأنياه. والله أعلم.

 <sup>(</sup>۲) عمر بن محمد بن أحمد، نجم الدين، أبو حفص النّسفي، مفسّر، نقيه، محدّث حافظ،
 متكلّم، أصولي، مؤرّخ، أديب، ناظم، لغوي، نحوي. توفي سنة (٥٣٧)ه، من تصانيفه:
 العقائد. اه معجم المؤلفين (٧/ ٣٠٥).

ومن الأدلَّة الواضحة في هذا المقام قولُه عليه السَّلام: «ما طلعت النَّمس ولا غربت على أحد بعد النَّبيِّين أفضل من أبي بكر اللَّه صرَّح عليه السَّلام بأنَّ النَّبيِّين أفضل من غيرهم، فيكون أفضل من كلِّ وليِّ، إذ من افضل من أبي بكر ، وهو أفضل من أولياء الأمم السَّابقة ؛ لقوله تعالى: ﴿ كُنُتُم المعلوم أنَّ أُولياء هذه الأمَّة أفضل من أولياء الأمم السَّابقة ؛ لقوله تعالى: ﴿ كُنُتُم خَيْرَ أُنَّة أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عِسزان: ١١٠] الآية ، فإذا كان من هو دون النَّبيِّين أفضل من جنس الوليِّ ، فالنَّبيُّون أفضل من الأولياء ، بل صرَّح النَّسفيُّ (١) في عمدته : أنَّ من جنس الوليِّ ، فالنَّبيُّون أفضل من الأولياء ، بل صرَّح النَّسفيُّ (١) في عمدته : أنَّ بيًا واحداً أفضل من جميع الأولياء .



<sup>(</sup>١) حافظ الدين عبد الله بن أحمد بن محمود، أبو البركات، النسفي الحنفي. فقيه، أصولي، مفسر، متكلم، توفي رحمه الله سنة (٧١٠)هـ، من تصافيفه: عمدة العقائد في الكلام، شرحها فسمناها بـ الاعتماد، وله مدارك التنزيل وحقائق التأويل في النفسير، ومنار الأنوار في الأصول. اه معجم المؤلفين (٧/ ٣٢).

نبيه: النسفي هذا غير النسني المتقدم صاحب العقائد النسفية.

### مراتب الصحابة رضوان الله عليهم

#### أولاً: أبو بكر الصديق

قال ابن جماعة: الحقُّ أنَّ أفضل الصَّحابة هو أبو بكر رضي الله عنه، وهو الخليفة بعده بالحقِّ. انتهى؛ لأنَّه عليه السَّلام جعله خليفة في قيام الصَّلاة (١١)، التي هي عمدةُ أحكام الإسلام.

ولُقُب أبو بكر بالصَّدِّيق لتصديقه النَّبِيَّ ﷺ في النَّبوَّة من غير تلعثم، وفي المعراج بلا تردُّد. وفي الرِّياض للمحبُّ الطيريُّ: أنَّ النبيِّ ﷺ هو الذي لقَّبه بالصُّدِّيق.

والرُّجحانُ الفَضْلُ في الرُّتبة، و الجليُّ عو الأمر الظَّاهر، و الاحتمال الشَّكُ والتَّرَدُّد والتَّجويز، فالمعنى: أنَّ لأبي بكر الصَّدِّيق ترجيحاً ظاهراً، وتفضيلاً باهراً على سائر الصَّحابة من غير احتمال تجويز خلافه، ولا شكٌ ولا تردُّدٍ في صحَّة خلافته.

وفي المسألة خلافُ الشِّيعةِ وكثيرٍ من المعتزلة، حيث قالوا بتفضيل عليِّ على سائر الصَّحابة رضي الله عنهم أجمعين.

<sup>(</sup>١) الثابت في صحيح البخاري كتاب الجماعة والإمامة، باب: حد المريض أن يشهد الصلاة (٦٣٣)، ومسلم في الصلاة باب.استخلاف الإمام إذا عرض له عذر (٤١٨) عن عائشة رضي الله عنها قالت: «لمّا دخل رسول ﷺ وعلى آله وسلم بيتي نقال: «مروا أبا بكر فليصل بالناس» . . . . الحديث.

#### ثانياً: عمر بن الخطاب

الفاروق هو عمر (١) رضي الله عنه، لُقُب به لفَرْقه بين الحقّ والباطل. وفي تهذيب (٢) النَّوويُ ورياضِ المحبُّ الطَّبريَّ: أنَّه عليه السَّلام لقَّبه بذلك.

#### ثالثاً: عثمان بن عفان

وأمًّا وصفُ عثمان (٢) بذي النُّورين؛ فلأنَّ النَّبيَّ ﷺ زوَّجه ابنته رُقيَّة، ولمَّا ماتت زوَّجه أمَّ كلثوم. وقوله: «عالي» أي: عالي القدر والمرتبة بالنِّسبة إلى سائر الصَّحابة على ما عليه جمهور أهل السُّنَّة، فإنَّ بعضهم ذهبوا إلى تفضيل عليٌ على عثمان رضي الله تعالى عنهما.

قوله: ﴿حَقَّا ۗ يحتمل أَن يكون قَسَماً ، وأَن يكون مصدراً لفعل مقدَّر ، أي: حَقَّ

<sup>(</sup>١) عمر بن الخطاب بن نفيل القرشي العدوي أبو حفص. ثاني الخلفاء الرَّاشدين، وأوَّلُ من لُغّب بأمير المؤمنين، الصحابي الجليل، الشجاع الحازم، صاحب الفتوحات، فاروق الإسلام، أسلم قبل الهجرة، وشهد الوقائع كلَّها مع رسول الله ﷺ. قتله أبو لؤلؤة فيروز الفارسي غيلة بخنجر في خاصرته وهو في صلاة الصبح، سنة (٢٣)هد. الإصابة (١٩١٨)، ٥٧٣٦).

<sup>(</sup>٢) تقدمت ترجمة الإمام النووي رحمه الله. أمّا التهذيب فيو: تهذيب الأسماء واللّغات، جمع فيه الإمام النّووي رحمه الله الألفاظ الموجودة في مختصر المزني والمهذّب والوسيط والتّبيه والوجيز والرُّوضة. وقال: إن هذه السّت تجمع ما يحتاج إليه من اللّغات، وضمَّ إلى ما فيها جملاً مما يحتاج إليه من اللّغات، ليعم الانتفاع، جملاً مما يحتاج إليه مما ليس فيها من أسماء الرجال والملائكة والجنّ، ليعم الانتفاع، ورثب على قسمين، الأول في الأسماء، والثاني في اللغات الم كثف الظنون (١/٤/٥).

<sup>(</sup>٣) عثمان بن عفان بن أبي العاص بن أمية القرشي، أمير المؤمنين، ذو النُورين، ثالث الخلفاء الرَّاشدين، وأحد العشرة المبشرين بالجَنَّة، من أعماله العظيمة تجهيزه نصف جيش العسرة بماله، قبدل ثلاثمائة بعير بأقتابها وأحلاسها وتبرع بألف دينار. قتل رضي الله عنه صبيحة عيد الأضحى وهو يقرأ القرآن في بيته سنة (٣٥) هـ. الإصابة (٢/ ٤٦٢) (٤٤٨ه).

حقًا، يعني: ثبت ثبوتاً كونُه أفضل من عليّ الموصوف بالحيدر الكرَّار في صفّ القتال، الذي لم يقع له نعتُ الفَرَّار لا بالاختيار ولا بالاضطرار؛ وذلك لنُبوت قلبه في مقام القرار.

#### رابعاً: علي بن أبي طالب

أي<sup>(١)</sup>: على غير المذكورين من الصَّحابة الكبار جميعاً، لا تُبالِ ولا تكترثُ بغير هذا التّول من أقوال الأغيار. ولـَّما سئل أبو الطُّفيل أعليُّ<sup>(١)</sup> أفضل أم معاوية؟<sup>(٦)</sup> قال: ألا يرضى معاوية أن يكون مساوياً لعليُّ حتَّى يطمع في أن يكون أفضل منه.

وقوله: قبعد هذا أي: بعدما ذكر من تفضيل الثلاثة عليه، أو بعد ذكر ذي النُورين، وعلى هذين التَّقديرين فلِكُرُه تأكيدٌ للعلم به، أو للإشارة إلى الرَّدِ على القائلين بتفضيل عليَّ على الثَّلائة، أو على القائلين بتفضيله على عثمان فقط، أو بالوقف عن المفاضلة بينهما.

<sup>(</sup>١) «أي؛ تفسيريَّة، يفسِّر الشارع بما بعدها قولَ الناظم: "وللكرَّار فضل... إلخ».

<sup>(</sup>۲) علي بن أبي طالب بن عبد المطلب الهاشمي القرشي، أبو الحسن، أمير المؤمنين، رابع المخلفاء الرَّاشدين، وأحد العشرة العبشرين بالجُنَّة، وابن عم النَّبيُ هَيُّ وصيره، وأحد الأبطال الشجعان، ومن أكابر الخطباء والعلماء بالقضاء، وأول الناس إسلاماً بعد خديجة. توفي رضي الله عنه مقتولاً بيد عبد الرحمن بن ملجم المرادي غيلة في (١٧) رمضان سنة (٤٠)د. انظر الإصابة (٢١/٧) رقم (٥٦٨٨)، تهذيب المتهذيب (١٤) رقم (٢١٥)، صفة الصفوة (٢١٨/١) رقم (٥٠).

<sup>(</sup>٣) معاوية بن أبي سفيان صخر بن حرب بن أمية، أسلم يوم فتح مكة سنة (٨)ه، من كتبة الوحي، كان قصيحاً حليماً وقوراً، وهو أحد عظماء الفاتحين في الإسلام، وهو أوَّل مسلم ركب بحر الروم للغزو، وهو أوَّل من جعل الخلافة في دمشق، وأوَّل من اتخذ الحرس والحجّاب في الإسلام، تسلَّم الخلافة من الحسن بن علي رضي الله عنهم سنة (٤١)ه، توفي رضي الله عنه سنة (٦٠)ه. انظر ثهذيب التهذيب (٥/ ٤٧٨) رقم (٧٧٦٥)، الإصابة (٣/ ٤٢٣) رقم (٨٠٦٨).

#### أول من آمن من الصحابة

واختلف في أوَّل من آمن من الصَّحابة، فقيل: عليٌّ لقوله:

سَبَغْتُ كم إلى الإسلام طُرّاً غلاماً ما بلغتُ أوانَ حلمي

وهذا دليل لأصحابنا أنَّ إسلام الصَّبِيِّ صحيح، خلافاً للشَّافعيِّ () ، وقد ثبت أنَّه عليه السَّلام دعا علياً إلى الإسلام وهو ابن سبع سنين. وقيل: أبو بكر، وقيل: خديجة، وقيل: زيد بن أرقم، وجُمِع بأنَّ أوَّل من آمن من الرِّجال أبو بكر، ومن الصَّبيان عليُّ، ومن النَّساء خديجة، ومن الموالي زيد. ثمَّ قيل: العبرةُ بإيمان أبي بكر إذ لا مرتبة للصَّبِيِّ والمرأة والعتيق عند الناس.

ويُعلم من تفضيل كلِّ من الأربعة على من بعده على التَّرتيب المذكور، تفضيلُه على سائر الصَّحابة، لانعناد الإجماع على أفضليَّة الأربعة على سائر الصَّحابة فمن بعدهم، واستحقاق مؤلاء الأربعة رتبة الخلافة على التَّرتيب المذكور، كما يدلُّ قوله عليه السَّلام: «الخلافة بعدي ثلاثون سنة» (٢).

وذكر الشَّارح القدسي أنَّهم أفضل ممَّن عدا أولاد النَّبيِّ ﷺ من الصَّحابة، وفيه بحث لا يخفى، لأنَّه يأتي في كلام النَّاظم ترجيحُ الصَّدِّبقة على فاطمة رضي الله

<sup>(</sup>۱) محمد بن إدريس بن العباس بن عثمان الهاشمي القرشي المطلبي، أو عبد الله أحد الأثمة الأربعة المجتهدين. توفي في القاهرة سنة (۲۰٤). كان ذكياً مفرطاً، قال الإمام أحمد: ما أحد ممن بيده محبرة أو ورق إلا وللشافعي في رقبته منّة. تذكرة الحفاظ (١/ ٣٦١) (٣٥٤) تهذيب التهذيب (٦٦٣٠).

<sup>(</sup>٢) لم أعثر عليه بهذا اللفظ، وهو عند الترمذي في الفتن، باب: ما جاء في الخلافة برقم (٢) لم أعثر عليه بهذا اللفظ، وهو عند الترمذي في الفتن، باب: ما جاء في الخلافة برقم (٢٢٢٦) عن سفينة قال: قال رسول الله يَنْ : «الخلافة في أمّتي ثلاثون سنة، ثمّ ملك بعد ذلك... ؛ الحديث، وقال: هذا حديث حسن غريب، وابن حبان في صحيحه كتاب التاريخ، باب: إخباره يَنْ عما يكون في أمنه من الفتن و الحوادث، برقم (٦٦٥٧)، وأبو داود في الشنة، باب: في الخلفاء، برقم (٤٦٤٦)، (٤٦٤٤)، وأحمد (٥/ ٢٢١) (٢١٩٧٨).

على الزَّهُرَاءِ في بَعْضِ النِّلالِ

عنهما، وهي أفضل بنات النَّبيُّ ﷺ؛ لما روىٰ البزَّار من طريق عائشة أنَّه عليه السَّلام قال لفاطمة: •هي خير بناتي، إنَّها أصيبت بي، (١) يعني: من جملة فضيلتها أن أكون في صحيفتها؛ لأنِّي أموت في حياتها، بخلافهنَّ فإنَّهنَّ مُثِّن في حياته ﷺ فكنَّ في صحيفته.

ثمَّ الإجماع قائم على تفضيل الأربعة على عائشة، فيكونون أفضل من أولاده ﷺ. نعم صرَّحوا بأنَّ الأصحُّ أنَّ أولاد عليَّ رضي الله عنه من فاطمة أفضلُ من سائر أولاد الصَّحابة رضي الله عنهم.

وقد أغرب أيضاً حيث قال: ﴿لا عَي قوله: ﴿لا تبالي النَّافِيةُ لا ناهية، بدليل عدم جزم الفعل بعدها. انتهى، ولا يخفى غرابته إذ لا عبرة بكتابة الياء في \*لا تبالى،، فإنَّه يحتمل أن تكون \*لا، ناهية وعلامة جزمها حذف الياء التي هي لام الفعل، لأنَّه من بالى يبالي، وإنَّ هذه الياء للإشباع، ويحتمل أن تكون لا نافية، والياء أصليَّة، ولا شكَّ أنَّ المعنى على النَّبي ولو قدر أن تكون الصِّيغة للتَّني.

#### المفاضلة بين الصديقة والزهراء

بكسر الخاء، جمع الخُلَّة \_ بضمّها \_ بمعنى الخصلة، والمراد بالصُّدّيقة عائشة(٢)،

<sup>(</sup>١) لقد عزا الشارح هذا الحديث إلى البزار، وكذا فعل الشيخ المناوي في فيض القدير أثناء كلامه على الحديث رقم (٥٨٣٥)، ولكن بعد بحث طويل لم أقف عليه عند البزار، والذي عثرت عليه أنَّ هذا جاء في نضل زينب بنت رسول الله عليه، ذكره الهيشمي في مجمع الزوائد، في المناقب، باب: ما جاء في فضل زينب بنت رسول الله علي، برقم (١٥٢٣١)، ثم قال بعد ذلك: رواه الطبراني في الكبير والأوسط، والبزار ورجاله رجال الصحيح.

ولكن هذا لا يستثيم، لأن جميع الأحاديث الواردة ني فضل بنات رسول الله 🊵 تدل على أن السُّيدة فاطمة الزهراء رضي الله عنها هي خيرهن وأفضلهنَّ. والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) عائشة بن أبي بكر الصديق، أفته نساء المسلمين وأعلمهنُّ بالديِّن والأدب، كانت تكنى بأمّ

وبالزَّهراء فاطمة رضي الله عنهما، ولُقِّبت بها لأنَّها لم تَخِض قطَّ، ولم يُرَ لها دم في ولادة حتَّى لا تفوتها صلاة، كما ذكره صاحبُ الفتاوى الظَّهيريَّة (١١)من الحنفيَّة، والمحِبُّ الطَّبريُّ من الثَّافعية، وأورد فيه حديثين.

ثمَّ اعلمُ أنَّ المصنَّف أراد أنَّه لم يرد نصَّ بتفضيل عائشة على فاطمة، وإنَّما ورد رجحانها عليها من جهة كثرة الرِّواية والدِّراية، أو من حيثيَّة كونها في الآخرة مع النَّبيِّ ﷺ في الدَّرجة العالية، وفاطمة مع عليٍّ رضي الله عنهما، فشتَّانَ ما بينهما، وهذا لا ينافي ما نقل عن الإمام مالك: «من أنَّ فاطمة بضعة من النَّبيُ ﷺ ليس يخالفه أحد النَّبيُ ﷺ ليس يخالفه أحد في هذه الحيثيَّة ليس يخالفه أحد في هذه القضيَّة.

وقد نقل بعض الشُّرَّاح تفضيل عائشة على فاطمة عن أكثر العلماء، ثمَّ حكى تفضيل فاطمة على عائشة عن بعض، وعن بعض آخر أنَّه لا فضل لإحداهما على الأخرى، وهو يحتمل التَّساوي والتَّوقُف في المفاضلة، بل الوقفُ هو المذهب الأسلم كما قاله ابن جماعة، وهو الذي مال إليه التاضي أبو جعفر الاستروشني (٦)

عبد الله. تزوجها النبي قش في السنة الثانية بعد الهجرة، فكانت أحب نسانه إليه وأكثرهن رواية للحديث عنه، توفيت رضي الله عنها سنة (٥٨) هـ في المدينة. اهـ الإصابة (٤/ ٢٥٩)، صفة الصفوة (٢/ ١٥) رثم (١٢٧).

 <sup>(</sup>١) الظهيرية كتاب في الفقه الحنفي، تصنيف ظهير الدين أبي بكر محمد بن أحمد البخاري
 الحنفي، المتوفى سنة (٦١٩) هـ .

<sup>(</sup>٢) وفي كون السيّدة فاطمة رضي الله تعالى عنها بضعة من سيدنا رسول الله الله أخرج البخاري في فضائل الصحابة، باب: مناقب فاطمة برقم (٢٥٥٦)، ومسلم في فضائل الصحابة، باب: فضائل فاطمة، برقم (٢٤٤٩)، واللفظ للبخاري عن المسلور بن مخرمة رضي الله عنهما أن رسول الله الله قال: فاطمة بضعة منّى، فمن أغضبها أغضبني.

 <sup>(</sup>٣) محمد بن محمود بن الحسين الاستروشني، مجد الدين الفقيه الحنفي، المتوفى سنة
 (٦٣٦)هـ، من كتبه \*جامع الصغار في الفروع\*. اهد هدية العارفين (١١٣/٢) إلا أنه كنَّاه بـ
أبى الفتح، والله أعلم.

من الحنفيَّة وبعضُ الشَّافعيَّة، لتعارض الأدلَّة في ذلك، لقوله عليه السَّلام لفاطمة: 
أما ترضين أن تكوني سيِّدة نساء أهل الحَبَّة أو نساء المؤمنين، أو «نساء هذه الأمة»، ولقوله عليه السَّلام: «فضل عائشة على النُساء كفضل الثَّريد على سائر الطَّعام» رواهما الشيخان (١)، وأراد الثَّريد باللَّحم، كما رواه معمر (٢) في جامعه مفسَّراً عن تتادة وأبان يرفعه فقال فيه: «كفَضْل الثَّريد باللَّحم».

قال السُّهيليُّ في روضته: ووجه التَّفضيل من هذا الحديث أنَّه قال في حديث آخر: «سيِّدُ إدام الدُّنيا والآخرة اللَّحم» (٢٠) مع أنَّ الثَّريد إذا أطلق لفظه فهو ثريد اللَّحم، كما أنشد سيبويه:

إذا ما الخبئُ تأدُمُه بلحم فللك أمانة اللهِ الشَّريلُ وقال السُّبكيُّ: فاطمة أفضل، ثمَّ خديجة، ثمَّ عائشة. ووافقه البُلقيني، وقد أوضحتُ الدَّليل الأظهر في شرح الفقه الأكبر.

<sup>(</sup>۱) الحديث الأوَّلَ أخرجه البخاري في المناقب، باب: علامات النبوة، (٣٤٢٦) ضمن حديث طويل، واللفظ عنده: \*أن تكوني سيِّدة نساء أهل الجَنَّة أو نساء المؤمنين\* نقط بهذا اللفظ. وأخرجه مسلم في فضائل الصحابة، باب: فضائل فاطمة يرقم (٣٤٥٠) واللفظ عنده: \*أن تكوني سيِّدة نساء المؤمنين أو سيِّدة نساء هذه الأمة».

الحديث الثاني: أخرجه البخاري في الأنبياء، باب توله تعالى ﴿ وَإِذْ ذَاكِ الْمُنْيَسِكُةُ بَكُرْيَمُ ﴾ [ال جيزان: ٤٢] عن أبي موسى، ومسلم في فضائل الصحابة، باب فضل عائشة (٢٤٤٦) عن أنس. وزاد البخاري الحكمل من الرّجال كثير، ولم يكمّل من النّساء إلا مريم بنت عمران وآسية امرأة فرعون.

 <sup>(</sup>۲) معمر بن راشد بن أبي عمرو الأزدي، أبو عروة، نقيه، حافظ للحديث، متقن ثقة. ولد بالبصرة، وسكن اليمن واشتهر فيها، وهو عند مؤرخي رجال الحديث أوَّل من صنَّف باليمن، توفي سنة (۱۵۲)ه. انظر شذرات الذهب (۱/ ۲۲۵)، ميزان الاعتدال (۱۵٤/٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه في الأطعمة، باب: اللحم رقم (٣٣٠٥) بلفظ عن أبي الدرداء قال: قال رسول الله ﷺ: "سيّد طعام أهلِ الدنيا وأهلِ الجنّة، اللّحمُ". قال في الزوائد: في إسناده أبو مشجعة وابن أخيه مسلمة بن عبد الله، لم أر من جرحهما ولا من وثّقهما، وسليمان بن عطاء ضعيف، قال السدي: قلت: قال الترمذي: وقد اتهم بالوضم.

#### الخلاف في جواز لعن يزيد

وفي نسخة: "ولن يلعن" وتنوين "يزيد" ضرورة. و"المكثار" بكسر أوَّله \_ المبالغ في الكثرة. و"الإغراء" \_ بكسر الهمزة \_ الفَسَادُ والتَّحريض عليه. و"غالي" \_ بالغين المعجمة \_ اسم فاعل من الغُلوّ، وهو المبالغة في التَّعصُّب، وهو بدل من المكثار، والمعنى: لم يلعن أحدٌ من السَّلف يزيد بن معاوية سوى الذين أكثروا القول في التَّحريض على لعنه، وبالغوا في أمره، وتجاوزوا عن حدَّه، كالرَّافضة والمخوارج وبعض المعتزلة، بأن قالوا: رضاه بقتل الحسين واستبشارُه وإهانتهُ أهلَ بيت النُبوَّة ممَّا تواتر معناه، كما ذهب إليه التَّفتازانيُّ (۱).

ورُدُّ بأنَّه لم يثبت بطريق الآحاد، فكيف يدَّعي التَّواتر في مقام المراد؟!، مع أنَّه نقل في التَّمييد عن بعضهم: أنَّ يزيد لم يأمر بقتل الحسين، وإنَّما أمرهم بطلب البيعة، أو بأخذه وحمله إليه، فهم قتلوه من غير حكمه (٢)، على أنَّ الأمر بقتل

<sup>(</sup>١) عبارته في شرح العقائد: والحقّ أنَّ رضا يزيد بثنل الحسين رضي الله عنه واستبشارَهُ بذلك وإهائتُهُ أهل بيت النَّبي قَيْرًا ممّا ثواثر معناه وإن كان تفاصيله آحاداً، فنحن لا نتوتَّف في شأنه بل في إيمانه، لعنة الله عليه وعلى أنصاره وأعوانه الد.

لا يخفى أنَّ الشَّيخ السُّعد رحمه الله صرَّح بلعنه يزيداً بناءً على قول من قال: يجوز لعن الفاسق رإن لم يتحقَّق موته على الكفر، ولكن هذا خلاف الشَّحقيق.

 <sup>(</sup>۲) أقول: إن لم يكن أمر أو رَضِي، فعاذا فعل بأولئك التتلة؟ ولِم لم يثار لآل بيت رسول الله في ويقيم حد الله على تتلتهم، أوكان يسكت ويكتفي بقطرات من الدَّمع لو كان المقتول واحداً من آل بيته؟!

على كلّ حالٍ في القلب ألم وحرقة لما لاقاه آل بيت النّبي يَشِحُ على يد قوم لم يرعو لنبيّبم حرمّة وحقاً، على يد قوم ألقوا خلف ظهورهم كلام الله تعالى: ﴿ إِنْ لَا أَنْفَاكُمْ عَبِّهِ لَنْهَا إِلّا الْنَوْدَة فِي الْفَيْنُ ﴾ [الشورئ: ٢٢]، ولكن نذكر قوله تعالى: ﴿ يَلْكَ أَمَّة قَدْ خَلَتْ لَهَا مَا كَبَتْ وَلَكُمْ مَا كَبَيْتُ وَلا نُتَلُونَ عَنَا كَافُوا بِمَا لَوْنَ وَلِهُ تعالى: فنتوقف عن الخوض بما لا جدوى فيه.

وجوَّز بعض العراقيين لعنه، قال: لمَّا أنَّه كفر بما استحلَّ من محارم الله بفعله في أهل بيت النُّبوَّة انتهى. ولا يخفى أنَّ الاستحلال أمر قلبيِّ ظنّنيٌّ غائبٌ عن ظاهرِ الحال، ولو فُرِض وجودُه أوَّلاً يحتمل أنَّه مات تاثباً عنه آخِراً، فلا يجوز لعنه لا باطناً ولا ظاهراً، وهكذا الجواب عمَّا روي ـ إن صحَّ ـ أنَّه قال:

ليت أشياخي ببدر شهدوا جَزَع الخزرج من وقع الأسل

وكذا ما نُقل عن صاحب التَّمهيد: من أنَّ الأصحَّ هو أن تقول بأنَّ يزيداً لو أمر بقتل الحسين أو رضي بذلك فإنَّه يجوز اللَّعن عليه، وإلَّا فلا، وكذا قاتلُه لا يكفر من غير استحلال انتهى.

<sup>(</sup>۱) رواه بهذا اللفظ أحمد في المسند (۲/۱) (۲۸۰۹) عن عبد الله بن مسعود، وتتمته: 
وشاهديه وكاتبه قال: «رما ظهر في قوم الزّبا والزّنا إلا أحلُوا بأنفسهم عقاب الله عز وجل». وأخرج نحوه البخاري في اللباس باب: من لعن المصور برقم (٦٤٦)، ومسلم في المساقاة باب: لعن آكل الربا (۱۵۹۸).

ولا يخفى ما فيه من التَّناقض، حيث أطلق اللَّعن على مجرَّد الأمر بقتله ورضاه، وقيَّد قاتله بغير استحلال، فإنَّ من المعلوم أنَّ القتل أشدُّ من الأمر بالقتل، مع أنَّ قتل غير الأنبياء ليس بكفر عند أهل السُّنَّة، خلافاً للخوارج والمعتزلة وأهل البدعة، فلا شكَّ أنَّ السُّكوت أسلم، والله أعلم (۱).

وأمًّا ما ذكره شارح من أنَّ من قَتَلَ نبيًّا لا تُقبل توبته، ولا يصحَّ إيمانُه، فغيرُ ظاهر برهانُه؛ لأنَّ الإيمان والتَّوبة يَجُبَّان ما تبلهما بالإجماع.

<sup>(</sup>۱) في ختام هذا المبحث أقول: يقيني أنّه لا يوجد مؤمن إلا وقلبُه يتفظّر ألَماً وحزناً لما جرى للحسين وآل بيت النّبي ﷺ في ذلك اليوم المشؤوم، وأنّه لا يوجد مؤمن إلّا وفي قلبه من الكراهية الشّديدة لأولئك الذين شاركوا بهذه الجريمة من قريب أو بعيد، وأنَّ الواحد مثّا ليتمنّى أن ترجع الأيام إلى الوراء لينتصر لآل بيت النّبي ﷺ.

ولكن نحن اليوم ماذا نفعل وقد مضى أكثر من ألف عام؟ أنلمن يزيداً مع اللاعنين؟ أم نكثُ ألـــتنا ونكِلُ أمره إلى الله؟ الجواب عند سّيدنا رسول الله ﷺ من قوله ونعله:

ـ أمَّا قوله: فقد أخرج البخاري في الجنائز، باب: ماينهى من سبِّ الأموات (١٣٢٩) عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله فللله: «لا تُسبُّوا الأموات فإنَّهم قد أَنْضُوا إلى ما قدَّمواه.

ـ وأمَّا نعلُه: فيو موقفه من وحشيٌ قاتلِ عمِّه حمزة رضي الله عنه، عندما جاءه مؤمناً قال له: ﴿غَيِّب وجهك عنِّي فلا أراك أخرجه الطبراني في الأوسط (١٨٠٠)، نفي مجيء وحشي مؤمناً دلالةً واضحة على جواز أن يكون أولئك القتلة قد تابوا من فعلتهم، ولكن يبتى لفعلتهم تلك الأثرُ الأسودُ في قلوبنا، كما بقي أثرُ مقتل حمزة في قلب أشرف المخلوقات سبِّدنا محمد ﷺ.

هذا ومن خلال ما ذكرته لك ومن خلال ما قدَّمه الشَّارح تعلم أنَّ الحقُّ الماخوذ من قواعد الشَّرع ونصوصه عدمُ جواز لعن يزيد أو غيره من العصاة والنسقة بأعيانهم، نعم حبُّ آل البيت واجبُ شرعيِّ وقربةُ إلى ربِّ العالمين، لا يخلو قلب مؤمن منه، لكن النَّهي عن لعن يزيد ليس لنُصورِ في حبِّهم، بل عملاً بقواعد الشَّرع ونصوصه، فلا تغترُّ بمن يظهر حبُّ آل البيت، فيطلق لسانه باللَّمن وهو أوَّل من يستحقُ اللَّمن؛ لما يضمر في قلبه من بغض لأصحاب رسول الله يَشْرُ ورضي الله عنهم وعناً بهم، فاعتصِمُ بالله، وهو يتولَّى هداك.

# إيمان المقلد

هو بكسر النُّون، جمع نصل، وهو حديدة السَّيف والسَّهم ونحوهما. والتَّقليد: قُبول قول الغير بلا دليل.

فَكَأَنَّهُ لَقَبُولُهُ جَعَلَهُ قَلَادَةً فَى عَنْقُهُ، والمُعنى: أَنَّ إيمانُ المَقلُّدُ مُعَتَبَر عند الأكثر بأنواع الأدلَّة القاطعة، ومن الدَّلائل الواضحة أنَّ النَّبِيَّ ﷺ كان يكتفي بالإيمان من الأعراب الخالين عن النَّظر في هذا الباب بمجرَّد التَّلفُّظ بكلمة الشَّهادة.

ونقل عن المعتزلة(١٠) القول بعدم اعتبار إيمان المقلِّد، ونُسب إلى الأشعريُّ أيضاً، لكن قال القشيريُ (٢): إنَّه افتراء عليه (٣). فما ذكره ابن جماعة «أنَّ مذهب الأشعريُّ والقاضي أنَّ إيمان المقلِّد غير معتبر، بخلاف الظَّاهريَّة والسَّادة الحنفيَّة؛ ليس في محلّه.

ثمَّ التَّحقيقُ ما ذكره السُّبكيُّ من أنَّ المقلِّد: إن كان أخذ بقول الغير من غير حبَّة ولا جزم به، فلا يكفي إيمان المقلِّد قطعاً؛ لأنَّه لا إيمانَ مع أدنى تردُّد فيه،

<sup>(</sup>١) بل لا بدُّ عندهم لصَّحة إيمانه أن يعرف كلُّ سألة بدلالة العقل على رجه بمُكنه به دنم الشُّبهة، حتَّى إذا عجز عن شيء من ذلك لم يُحكم بإسلامه. اهرحا.

<sup>(</sup>٢) عبد الكريم بن هوازن بن عبد الملك، أبو القاسم، النسابوري القشيري الشافعي. صوفيَّ، مفشر، نتيه، أصولي، محدّث، متكلم، ، واعظ، أديب، ناشر، ناظم. توني رحمه الله بنسابور سنة (٤٦٥) م، من تصانيفه: التيسير في التفسير، الرسالة، القشيرية. الد معجم المؤلفين (٦/٦)، طبقات الشانعية (٥/ ١٥٣).

<sup>(</sup>٣) قال البزدريُّ ني أصول الدِّين: اختلفت الزُّرايات عن الأشعريُّ، والصَّحيحُ من الزُّوايات أنَّه مۇمن.

وإن كان المقلّد أخذَ قول الغير بغير حجَّة لكن جزماً، فيكفي إيمانه عند الأشعريُّ وغيره. انتهى، ويؤيِّده أصول أهل السُّنَة «من أنَّ الإيمان هو التَّصديق بما جاء به النَّبيُّ صلى الله عليه وعلى آله وسلم من عند الله تعالى، والإقرارُ به على ما اختاره بعض أثمَّة الحنفيَّة، كشمس الأثمَّة السَّرخسيّ (۱) وفخرُ الإسلام البزدوي (۱)، خلافاً لجميور المحقِّقين ومنهم الشَّيخ أبو منصور الماتريدي ومعظمُ الأشاعرة، حيث ذهبوا إلى أنَّه التَّصديق بالقلب فقط، والإقرارُ شرطٌ لإجراء أحكام الإسلام في الدنيا.

وخلاصة الكلام في هذا المقام: أنَّ إيمان المقلِّد صحيحٌ عند الأثمَّة الأربعة وإن كان عاصياً بنرك الاستدلال<sup>(٢)</sup>. ونُقل عن الأشعريِّ أنَّ شرط صحَّة إيمانه أن يعرف كلَّ مسألة بدلالة عقليَّة، زاد المعتزلة: وأن يعبَّر عنه بلسانه ويجادل خصمه في برهانه.

<sup>(</sup>١) محمد بن أحمد بن سهل، أبو بكر، شمس الأثنّة، قاضٍ من كبار الأحتاف، مجتهد، ترفي رحمه الله سئة (٤٨٣)ه، من أشهر كتبه: المبسوط ثلاثون جزءاً، وله شرح الجامع الكبير، الدالأعلام (٥/ ٢١٥).

<sup>(</sup>٢) فخر الإسلام علي بن محمد بن الحسين بن الكريم، البزدوي، أبو الحسن. فقيه، أصولي محدّث، مفرر. توفي رحمه الله سنة (٤٨٢) ودفن بسموقند، من تصافيفه: شرح الجامع الكبير للشيباني في فروع الفقه الحنفي، شرح صحيح البخاري. اه معجم المؤلفين (٧/ ١٩٢).

<sup>(</sup>٣) يكون عاصياً بترك الاستدلال إن كان عنده أهلية للنَّظر، وإلا فلا.

### المعرفة واجبة عقلاً والخلاف في ذلك

اعلم أنَّ حدَّ الجهل: معرفة المعلوم على خلاف ما هو به. وحدُّ العلم: معرفة المعلوم على ما هو به، على ما ذكره ابن جماعة.

والعقلُ: غريزة يتبعها العلم بالضَّروريَّات عند سلامة الآلات. واختلف في محلَّه، فقيل: الدُماغ، ونُورُه في القلب، حتَّى يدرك الغائبات.

وكمالُه أن يُنجي صاحبه من ملامة الدُّنيا وندامة العُقبى. وقد قيل: إنَّ العقل حياة الأرواح، كما أنَّ الرَّوح حياة الأشباح، وسئل عليَّ رضي الله عنه عن معدن العقل نقال: القلب، وإشراقه إلى الدِّماغ، وهو خلاف ما ذكره الحكماء(١)، وقولُ عليَّ رضي الله عنه أعلى عند العلماء(١)، ورد في بعض الأخبار أنَّ الجهل أقرب إلى الكفر من بياض العين إلى سوادها.

ثمَّ اعلم أنَّه سبحانه ركَّب العقل بلا شهوة في الملائكة، وركِّب الشَّهوة بلا عقل في البهائم، وركَّبهما في بني آدم، فمن غلب عقلُه على شهوته ألحق بالملائكة، بل أكمل، ومن غلبت شهوتُه على عقله فهو في مرتبة البهائم، بل

<sup>(</sup>١) ذهب الحكماء إلى أنَّ العقل قائم بالنَّفس الناطقة المجرِّدة. اه نبراس.

 <sup>(</sup>٢) وإليه ذهب الإمام الشَّانعيّ والإمام مالك وجمهور المتكلّمين، كما قال الباجوري ني الشّحفة (٣٩٧).

<sup>(</sup>٣) أي: ابن جماعة. حا

أسفل. ثمَّ قال (١): والعقلُ يوجب المعرفة مع البلوغ، والجهلُ عذرٌ خلافاً للحنفيَّة والمعتزلة. انتهى، والمعنى: أنَّه لا عذر لصاحب عقل ـ أي: كامل ـ بلغ مبلغ الرِّجال أن يجهل صانعه الذي خلق السَّموات والأرضَ ـ أي: العلويَّات والسُّفليَّات ـ الدَّالَة على صانعها وخالقها ومبديها ومنشئها، كما قال الله تعالى: ﴿وَكَأَنِن مِن اللَّالَة فِي صَانعها وخالقها ومبديها ومنشئها، كما قال الله تعالى: ﴿وَكَأَنِن مِن اللَّهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ ﴾ (إلـوشـنـ: ١٠٥)، وقال: ﴿وَاللَهُ اللهُ لِمُنْون النَّمَون وَالأَرْض الاعـران: ١٥٨٥، وكـما قال بعض العارفين:

وفي كللّ شيء له آية تدلُّ علي أنَّه واحد

وفي فطرة الخلق إثباتُ وجود الباري؛ كما قال الله تعالى: ﴿فِطْرَتَ اللهِ اللهِ عَلَيْهَ ﴿فِطْرَتَ اللهِ اللهِ اللهُ تعالى عليه وعلى آله وسلم: فَطُرَ النَّاسَ عَلَيْهَ أَلِي الفطرة (٢٠)، وكما قال صلى الله تعالى عليه وعلى آله وسلم: «كلُّ مولود يولد على الفطرة (٢٠).

ويدلُّ عليه قضيَّة الميثاق<sup>(٦)</sup> أيضاً، ويشير إليه قوله تعالى: ﴿وَلَينِ سَأَلْنَهُم مَنْ عَلَقَ السَّنَوَتِ وَالْهَزُّضَ لَيْقُولُنَّ اللَّهُ ﴿ الشَانِ: ٢٥) ولهذا لم يُبعث الأنبياء إلَّا للتَّوحيد، لا لإثبات وجود الصَّانع كما يُشِعر به قوله تعالى: ﴿قَالَتْ رُسُلُهُم أَنِي اللَّهِ شَكُ فَاطِرِ السَّنَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ [إراهبم: ١٠]، فالكفَّارُ لم يكونوا شاكِين في وجود الصَّانع، وإنَّما كفروا بالقول بتعدُّد الآلهة، متعلَّلين بأنَّ هؤلاء شفعاؤنا عند الله، وإنَّهم ليتربُونا إلى الله زُلنى.

<sup>(</sup>۱) الحديث أخرجه البخاري في الجنائز، باب: ما قيل في أولاد المشركين (۱۳۱۹)، ومسلم في القدر، باب: معنى كل مولود يولد على الفطرة، برقم (۲٦٥٨)، ولفظه عند البخاري: عن أبي هريرة قال: قال النبي ﷺ: \*كلُ مولود يولد على الفطرة، فأبواه يهوُدانه أو ينصُرانه أو يمجُانه، كمثل البهيمة تنتج البهيمة هل ترى فيها جدعاه\*.

 <sup>(</sup>٢) أراد بِذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَيْ مَادَمٌ مِن طُهُورِهِرْ دُرْنَتُهُمْ زَأَشَهُدَهُمْ ظَلَ أَعْدُىهِمْ أَلَسْتُ مِرْتِكُمْ قَالُوا بَنْ ﴾ (الاحزاف: ١٧٢).

وخلاصة المسألة: أنَّ العاقل الذي لم تبلغه الدَّعوة هل يجب عليه الإيمان بالله تعالى أم لا؟ وإذا لم يؤمن هل يخلد في النَّار أم لا؟ وفيه خلاف بين مشايخ العنفيَّة:

- فعن عامَّتهم نعم، وهو مرويٌّ عن الإمام أبي حنيفة، فقد روى الحاكم الشَّهيد (۱) في المنتقى عن أبي حنيفة أنَّه قال: لا عذر لأحد في الجهل بخالقه؛ لما يرى من خَلْق السَّموات والأرض وخَلْق نفسه وسائرٍ مخلوقات ربه. وعن أبي حنيفة أيضاً أنَّه قال: لو لم يبعث الله رسولاً لوجب على الخلق معرفتُه بعقولهم، وفي ظاهر الرُّواية عنه: أنَّه لو لم يعرف ربَّه ومات يخلد في النَّار.

\_ وقال أبو اليــر البزدوي منهم: لا يجب عليه، ويُعذَّر لو لم يؤمن، وبه قال الأشعريُّ، وهو رواية عن أبى حنيفة.

رومنهم من قال بوجوبه عليه، إلَّا أنَّه لا يعذَّب به، كما هو رواية عن أبي حنيفة، فيكون عاصياً لقوله تعالى: ﴿ رَمَا كُنَّا شُذِينَ حَنَّى نَنْمَكَ رَسُولًا ﴾ [الإسزاء: ١٥]، على الذَّ الجمهور حملوا نفي العذاب على عذاب الاستئصال في الدُّنيا، لا على العذاب في العثبي، وبعضُهم جعلوا الرَّسول ما يشمل العقلَ أيضاً.

وأجمعوا على أنَّه في أحكام الشَّرع معذور (٢).

ئمُّ الصَّبِيُّ العاقل إذا كان بحال يمكنه الاستدلال، هل يجب عليه معرفة الله أم لا؟

<sup>(</sup>۱) محمد بن محمد بن أحمد، الشّهير بالحاكم الشّهيد، المروزيُّ البلخيُّ. ولي القضاء ببخارى، ثمَّ ولَّاء الأمير صاحب خراسان وزارته. قتل شهيداً سنة (٣٤٤). من تصانيفه: «المنتقى، و «الكاني، وهذان الكتابان أصلان من أصول المذهب بعد كتب محمد عند الحنفية. اه الفوائد البهية (٣٠٥).

قال في كشف الظنون (٢/ ١٨٥١): المنتقى في فروع الحنفية، قال الحاكم: نظرت في ثلاثمانة جزء \_ أي: مؤلّف \_ مثل الأمالي والنوادر، حتى انتقيتُ كتاب المنتقى.

<sup>(</sup>٢) أي: ما لم ينشأ في بلاد الإسلام، وإلا فلا يُعذِّر المرء بالجهل في بلاد الإسلام.

قال الشَّيخ أبو منصور وكثيرٌ من مشايخ العراق: تجب. وقال بعضهم: لا يجب عليه شيء قبل البلوغ، وأمَّا إذا أسلم قبل البلوغ يكون إيمانه صحيحاً، وارتدادُه يكون ارتداداً. وأمَّا الصَّبِيُّ الذي لا يعقل لا يكون ارتدادُه ارتداداً وإسلامُه يكون إسلاماً (١٠).

#### بيان أن الإيمان عند الغرغرة غير مقبول

«حالَ بأس» بسكون الهمزة وإبداله وبالموحدة في أوَّله، ونُصِب «حالَ» على أنَّه ظرف، ولم يقل فيأس» بالياء التَّحتيَّة لموافقة قوله تعالى: ﴿فَاتَرَ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَهُمُ لَمَا وَأَوْ بَأَتُكُ وَمَاور: ٥٥). وأصلُ «البأس» الشَّلَة والمَضَرَّة، والمراد به هنا: سكراتُ الموت ومعاينةُ العذاب، ويستوي فيه الإيمانُ والتَّوبة، كما هو ظاهر القرآن، حيث قال الله تعالى: ﴿وَلَيْسَتِ التَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ التَّيَوَاتِ حَتَى إِذَا القرآن، حيث قال الله تعالى: ﴿وَلَيْسَتِ التَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعُونُونَ وَهُمْ صُّفَاذُ وَالنِهانَ وَلا الله تعالى وَلا الله ولا إيمانُ كافر إذا تيقَن وقد قال فيه البُغويُ في تفسيره: إنَّه لا تُقبل ثوبةُ عاص ولا إيمانُ كافر إذا تيقَن المموت. ويؤيّدُ ما قاله أنَّ من شرط التَّوبة عن الذَّنب العزمُ على أن لا يعود إليه، وذلك إنَّما يتحقَّق مع ظنِّ التَّائب التَّمكُن من العود، وأيضاً فلا شبهة أنَّ كلَّ مؤمن عاص يندم عند اليأس، وقد ورد: «أنَّ التَّاثب من الذَّنب كمن لا ذَنْب له» (٢) فيلزم عاص يندم عند اليأس، وقد ورد: «أنَّ التَّاثب من الذَّنب كمن لا ذَنْب له، (٢) فيلزم

<sup>(</sup>١) قال في الحاشية: لعل هنا سقط لفظ \*لا\*، وإلّا فكما لا يصحُ ارتدادُه فكذلك لا يصحُ إسلامه. اه أتول: إذا لم يقبل منه إسلام ولا ارتداد، فبماذا نحكم عليه قبل الرّدُة على تصوُر صدورها منه؟. والظّاهر أنَّ إسلامه يُقبل نظراً لمصلحة الصّبيّ. وهذا ما أراده الشّارح، فلا حاجة للقول بسقوط لفظة \*لاه، والله أعلم.

 <sup>(</sup>۲) الحديث أخرجه ابن ماجه في الزهد باب: ذكر الثوبة (٤٢٥٠) عن عبد الله قال: قال رسول الله قالة الشهراني وسول الله قَصْرُ والتَّانبُ من الذَّنب كمن لا ذَنْب له، وقال في مجمع الزوائد: رواه الطبراني ورجاله رجال الصَّحيح إلَّا أنَّ أبا عبيدة لم يسمع من أبيه.

منه أن لا يدخل أحد من المؤمنين النّار، وقد ثبت أنّ بعضهم يدخلونها، وأيضاً نحن مكلّفون بالإيمان الغيبيّ؛ لقوله تعالى: ﴿ اللّهِينَ يُوْمِنُونَ بِالنّبَيِ ﴾ (البَعْبَوَ: ٣) وذلك الوقتُ لا يكون الإيمان الغيبي (١)، فلا يصحُّ، وأمّا ما أخرجه التّرمذيُّ من حديث ابن عمر أنَّ النّبيّ يَحَيُّة قال: ﴿إنَّ الله يقبل ثوبة العبد ما لم يغرغو (١) فيشمل ثوبة المؤمن والكافر، والمرادُ بالغرغرة (١) هو حال الياس ووقتُ الباس (١)، وبعد تحقُّقِه لم يتصوَّر منهما الامتثال في الأفعال عقلاً ونقلاً، كما قال سبحانه: ﴿وَلَوْ رُدُواْ لَمَادُواْ لِلنّاسِ وَلَا المَاسِينَ وَهِ هذا بخلاف ثوبة العاصي للحديث المذكور، ليس في محله، وكذا قولُ ابن جماعة وجزمُه في المسألة وبأنَّ للحديث المذكور، ليس في محله، وكذا قولُ ابن جماعة وجزمُه في المسألة وبأنَّ

<sup>(</sup>۱) الإيمان؛ فاعل ايكون، والغيبي، صفة، أي: لا يوجد الإيمان الغيبي، بل يكون الإيمان عينياً، هذا إذا جعلنا اكان؛ تامة، وإن جعلناها ناقصة يكون الخبر محذوفاً تقديره الموجوداً؛، والله أعلم.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي في الدعوات باب: فضل التوبة والاستغفار (۳۵۳۷) عن عبد الله بن عمر،
 وقال: حديث حسن، وابن ماجه في الزهد باب: ذكر التوبة (٤٢٥٢) والإمام أحمد (٦/ ١٥٠١) (١٤٠٨) ، وغيرهم.

<sup>(</sup>٣) نسَّر الشَّارِح الغرغرة بما يناسب ما ذهب إليه، والمشهور أنَّ المراد بالغرغرة هو بلوغ الرُّوح المحلقوم، وعندها يرى الإنسان منزلته ويُعقَل لسانه، إمّا فرحاً أو جَزَعاً، فلا يُتصور منه الكلام، وعلى فرض وقوع الكلام منه وثوبته ونتنذٍ، فلا تقبل ثوبته باتفاق.

<sup>(</sup>٤) لا بدُّ من الوقوف على المراد من اليأس الذي أطلقه الشَّارح، وهو لا يتعدُّ - فيما أراه -أمرين:

ـ إمَّا أن يكون المراد به مرحلةً بلوغ الرُّوح الحلقوم، وهذا متَّفق عليه بأنَّه لا تقبل توبته حنة.

<sup>-</sup> وإمَّا أن يكون المراد أنَّه قد بلغت به الشُدَّة مبلَغاً لا يعيش الإنسان بعد، غالباً، وهذا منقوض بأنّه كم من إنسان وصل إلى مرحلة انقطعت معها سُبُل الحياة جميعها، وبعد ذلك أبدله الله بالشُدَّة فرجاً، وبالباس فرحاً، فهل يعني أنَّه إن تاب وقت بأسه وشدُّته لم تُقبل توبته، ولزمه أن يعيدها بعد زوال بأسه ويأسه، وهذا بعيد، فتعين قبول توبته وقت البأس واليأس ما لم تبلغ الزُّوح الحلقوم، والله أعلم.

إيمان الكافر إذا رأى موضعه من النَّار غير مقبول، وتوبةَ العاصي في تلك الحالة مقبولة؛ ثمَّ قال: فإن قلتَ: ما الفرقُ؟ قلتُ: انسحابُ حكم الإيمان. انتهى.

ولا يخفى أنَّ انسحاب حكم الإيمان لا يقتضي أنَّ حال اليأس تُقبل التَّوبة من العصيان، ومن القواعد أنَّ معارضة النَّصُّ بالدَّليل العقليُ غيرُ مقبولة عند الأعيان.

وأمًّا قول الشَّارح: إنَّ عليه أنمَّة بخارى من الحنفيَّة وجمعاً من متأخُري الشَّافعيَّة، كالسُّبكيِّ والبُّلقيني، فعلى تقدير صحَّته يحتاج إلى ظهور حجَّته.

#### بيان أن الأعمال لا تدخل في معنى الإيمان

نصبه على الحال، والمعنى: ليست العبادات المفروضة محسوبةً من الإيمان، ولا داخلةً في أجزائه حال كونها مفروضاً وَصْلُها بالإيمان على وجه الاستحسان، فإنّها وإن لم تكن من مفهوم الإيمان، إلا أنّ الإيمان بها متحتّم، والإتيان بها متّصلةً فرض لازم؛ لأنّها لا يعتدُّ بها بدونه باتّفاق أهل الحقّ.

وما قاله النَّاظم من أنَّ الأعمال غيرُ داخلةٍ في الإيمان هو ما عليه أكابر العلماء الأعيان، كأبي حنيفة وأصحابه، واختاره إمام الحرمين<sup>(۱)</sup> وجمهورُ الأشاعرة لما مرَّ<sup>(۲)</sup> من أنَّ حقيقة الإيمان هو التَّصديق القلبي فقط، أو هو مع الإقرار باللسان<sup>(۳)</sup>.

 <sup>(</sup>۱) عبد الملك بن عبد الله بن يوسف الجُويني، أبو المعالي ركنُ الدِّين، أعلم المتأخِّرين من أصحاب الشَّافعيُّ، توفي رحمه الله بيسابور سنة (٤٧٨)هـ، له مصنفات منها: الإرشاد إلى قواطع الأدلَّة في أصول الاعتقاد. اه وفيات الأعيان (٣/ ١٦٧)، طبقات الشافعية (٣/ ١٨٤).
 (۲) أي: في ص (١٣٨).

 <sup>(</sup>٣) بيان المسألة: أنَّ أبا حنيفة رحمه الله وجماعةً من الأشاعرة قالوا: الإيمان اسم لِعَمَلَي
 القلب واللَّسان نقط، أي: هو التَّصديقُ القلبيُّ مع الإقرار عندهم.

ومذهبُ مالك والشَّافعيِّ والأوزاعيُّ (۱)، وهو المنقول عن السَّلف وكثيرٍ من المتكلِّمين، ونقله في شرح المقاصد (۲) عن جميع المحدِّثين، وشرحِ العقائد عن جميورهم، أنَّها داخلة في الإيمان، والظَّاهرُ كما قال بعض المحقِّقين أنَّ مرادهم أنَّها داخلة في الإيمان الكامل (۲)؛ لا أنَّه ينتفي الإيمانُ بانتفائها، كما هو مذهب المعتزلة والخوارج، فالنَّزاعُ في المسألة بين الفريقين من أهل السُّنَّة لفظيُّ (۱)، وكذا ما تفرَّع عليه من زيادة الإيمان ونقصانه، مع الإجماع على أنَّ من آمن ومات قبل فرْضِ عملِ عليه أنَّه مات مؤمناً.

#### بيان حكم من يقع بالمعاصي

العَهْر ـ بفتح العين المهملة ـ الزّنا. واالاختزال؛ الاقتطاع، والمراد: أخذُ مال الغير غصباً أو سرقةً، وفي معناه جميعُ مظالم العباد.

وذهب جمهور الأشاعرة والماتريديَّة إلى أنَّ الإيمان هو التَّصديق التَلبيُّ، والإقرارُ شرط لإجراء الأحكام الشِّرعيَّة في الدُّنيا. فلا مُدخل للأعمال في أصل الإيمان عند الفريقين.
 انظر ت (٣) ص (١٣٨).

 <sup>(</sup>١) عبد الرحمن بن عمرو بن يُحبد الأوزاعيُّ أبو عمرو، إمام الدِّيار الشَّاعيُّة في الفقه والزُّهد،
 وأحد الكتَّاب المترسَّلين. سكن بيروت ومات فيها سنة (١٥٧)هـ، له كتاب السنن في الفقه.
 اه شذرات الذهب (١/ ٢٤١)، تهذيب الأسماء واللغات (١/ ٢٩٨) رقم (٣٥٥).

 <sup>(</sup>٢) المقاصد في علم الكلام وشرحه كلاهما للعلامة سعد الدّين مسعود بن عمر التّفتازايّ، وقد تقدّمت ترجمته.

 <sup>(</sup>٣) والدُّلِل على ذلك أنَّهم صحِّحوا الإيمان بدون الطَّاعات، ولم يكفِّروا أحداً بترك الطَّاعات،
 نتبيَّن بذلك أنَّ مرادهم بالإيمان في تولهم: «الأعمال داخلة في الإيمان» الإيمان الكامل.
 والله أعلم.

<sup>(</sup>٤) نمن قال من الأشاعرة وغيرهم: إنَّ الإيمان يزيد بالطَّاعة وينقص بالمعصية، فمرادهُ من حبث الكمال، لا من حبث ذاتيَّةُ الإيمان وحقيقتُه. رمن قال من الماتريدية: إنَّ الإيمان

وهذا البيت بيان حكم الأفعال المحرِّمة، كما أنَّ البيت الأوَّل بيانُ حكم الأعمال الواجبة، فإيرادُ الوار في محلِّه، وليس هذا مبنيًّا على ما قبله كما توهمُّه الشَّارِحِ القدسيُّ وقال: «كان حقُّه التَّعبيرَ بالفاء بدل الوارِ»، نعم كان الأولى أن يُقدِّم القتل على العَهْر؛ ليكون التَّرتيب الذِّكريُّ على وفق التَّرتيب الرُّتبي.

والمعنى: لا يُحكم بكفر أحد وارتدادِه بسب ارتكاب زناً أو قتل نفس بغير حقٌّ أو سرقة ونحوها من الكبائر، وهذا مذهب أهل السُّنَّة، خلافاً للخوارج حيث يقولون بكفر مرتكب الكبيرة والصَّغيرة، وللمعتزلة فإنَّهم يقولون: لا يُقضى بكفر ولا ً إيمان، ويُثبتون المنزلة بين المنزلتين، ويسمُّونه فاسقاً، لا كافراً كالخوارج، مع أنَّهِما قائلان بأنَّه مخلَّد في النَّار.

ونحن نقول: إنَّه عاص تحت المشيئة؛ لقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْنِيرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ. وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآهُ ﴾ [النياد: ١٤٨، ولا نقول: إنَّ المعصية لا تضرُّ مع الإيمان، كما لا تنفع الطَّاعة مع الكفر، على ما ذهب إليه بعض أهل البدعة، وتبعيم الملاحدة والإباحيَّة والوجوديَّةُ.



لا يزيد ولا ينقص، نمقصودُه ذائبةُ الإيمان وحقيقته، لا من حيث الكمال. وكذلك من قال بدخول الأعمال في الإيمان، فمراده الإيمان الكامل، ومن قال بعدم دخولها فمقصود ذاتيَّةُ الإيمان وحقيق .

من خلال ما تقدُّم يتَّضح لديك أنَّ الخلاف لفظيَّ بين فرق أهل السُّنَّة في هذه المسألة \_ وإن جمل بعضهم الخُلاف حثيتياً \_ وعليه فالكلُّ متَّفقون على زيادة الإيمان ونقصانه من حيث النُّم ات والكمال.

ولمزيد بيان وتفصيل انظر تحقة المريدُ: (١١٤ ــ ١١٩) و (١٣٦ ـ ١٣١).

## بيان أن نية الكفر كفرٌ

ومن، شرطيَّة، وايصر، جوابها، و«الانسلال، الخروجُ بخفية. والمعنى: إنَّ من ينوي الارتدادَ بعد مدَّة، طالت أو قصرت، يخرج بذلك عن دين الحقِّ والإيمانِ المطلَق في الحال(١)، وإن قصد الاستقبال، لأنَّ استدامة الإيمان من واجبات الإيقان؛ كما قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوٓا مَا يَنُوا ﴾ [النِّه: ١٣٦] أي: اثبتوا، فإذا أتى بما ينافيها ولو بالنِّيَّة فقد كفر اتُّفاقاً؛ ولأنَّ قصد الكفر ينافي التَّصديقَ ويُزيل التُّحقيق؛ ولأنَّه رضى بالكفر، والرُّضا بكفر نفسه كفرٌ إجماعاً، وإنَّما الخلاف في كفر غيره لقصد ضيره، لا لكونه استحساناً للكفر في نفسه، فقول الشَّارح القدسيُّ: الرُّضا بالكفر كفرٌ على المرجَّح ليس في محلِّه (٢). وقد عُلم كفرُه بالأوَّلي فيما إذا نوى الارتدادُ في الحال أو بعد لحظة، كما لا يخفي.

ثمُّ اعلم أنَّ قَصْد الكفر كفرٌ وهو غيرُ معفوٌ بالإجماع؛ لأنَّ الله سبحانه يعفو عمًّا دون الشُّرك، لا عن الشُّرك، بلا نزاع، بخلاف قصد السَّيِّنة فإنَّه سيئة ولكنَّها

<sup>(</sup>١) وذلك لما تقرَّر في الأصول، أنَّ التَّروك تحصل بمجرَّد النِّيَّة، بخلاف الأنعال، كالإقامة وَالسُّفر، فإنَّ المسافر يصبر مقيماً بمجرَّد نبَّة الإقامة، الأنَّها ترك السُّفر، والمقيم لا يصير مسافراً إلا بالخروج لأنَّه فِعُل، فكذا الإسلام والكفر، فالمسلم يصير كافراً بمجرُّد النَّيَّة، والكافرُ لا يصير مؤمناً بمجرُّد النَّيَّة، بل لا بدُّ من النُّطن، لأنَّ الإسلام فِعلٌ، وكذا لو خَطَر بباله أنَّه لو أكرهه العدوُّ على كلمة الكفر لأجراها على لسانه وقلبُه مطمئنٌ بالإيمان كفر من ساعته؛ لأنَّه رضي بإجراء كلمة الكفر على لسانه من غير إكراء، فصار نظير ما لو نوى أن يكفر في المستقبل. حا

<sup>(</sup>٢) لأنَّه ذكره مجملاً وهو يحتاج إلى تفصيل.

معفوَّة بوعد الله سبحانه وتعالى، لقوله ﷺ: قمن هُمَّ بسيِّنة فلم يعملها لم يُكتب عليه شيء، فإن عَمِلها كتبت عليه سيِّنة واحدة، (١١) وهذا عند أهل السُّنَّة، وقالت المعتزلة والخوارج: ليست معفوَّةً كالنَّهُمُّ بالكفر.

ثمَّ الهَمُّ الذي لم يكتب عليه ما خطر بباله ولم يعزم على ارتكابه، وإلَّا فالمحتِّقون على أنَّه يكتب عليه، لكنَّه مع هذا قابل أن يعفو الله عنه، وأنَّه تحت المشيئة، بخلاف قَصْد الكفر وعزمه، وأمَّا خطراتُه فلا تضرُّ كما يشير إليه الحديث: ﴿وهذا صريح الإيمان، (٢) أو «محضه، (٢) «والحمدُ لله الذي ردَّ أمرِ الشَّيطان إلى الوسوسة، (١).

#### فصل في حكم التلفظ بألفاظ الكفر

الباء ني بـ «طوع» للمعيَّة، وني بـ «اغتفال» للسَّبيَّة، و«رَدُّ» مرفوع على أنَّه خَبَر لـ الفظَّ، والمعنى: أنَّ إجراء لفظ الكفر ومبناه على اللِّسان، من غير اعتقاد اللَّفظ

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه مسلم في الإيمان، باب: الإسراء برسول الله عَثَيُّ (١٦٢) ضمن حديث طويل، إلا أنَّه قال: قلم تُكتب شيئًة.

<sup>(</sup>٢) قوله احذا صريح الإيمان؛ أخرجه مسلم في الإيمان، باب: بيان الوسوسة في الإيمان (١٣٢) ولفظه: عن أبي هريرة تال: جاء ناس من أصحاب النبيّ 🏙 نسألوه إنَّا نجد ني أنفسنا ما يتعاظم أحدنا أن يتكلِّم به تال: •وقد وجتُّموء•؟، قالوا: نعم، تال: •ذاك صريح الإيمان.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في الإيمان، باب: بيان الرسوسة في الإيمان، (١٣٣) عن عبد الله قال: سئل النبئ 🏰 عن الوسوسة فقال: •تلك محض الإيمان.

<sup>(</sup>٤) أخرجه غير واحد بألفاظ متغايرة، منهم من قال: االحمد الله الذي ردُّ أمره إلى الوسوسة؛ ومنهم من قال: ﴿ردُّ كيدهُ . أخرجه ابن حبان (١/ ٣٦٠) (١٤٧)، وأبو داود في الأدب باب: رد الوسوسة (٥١١٠)، وأحمد (١/ ٢٣٥) (٢٠٩٧).

بمعناه، مع طواعيةٍ وعدم كراهيَّته النَّاشئة عن موجِب إكراه ذلك الكلام، حالَ كونه مثلبُساً بالغفلة عن ذلك المرام، رَدُّ لدين الإسلام، وخروجٌ عن دائرة الأحكام، وهذا ما عليه أنمَّةُ الحنفيَّة، لما سبق من أنَّ المختار عند بعضهم أنَّ الإيمان هو التَّصديقُ والإقرارُ، فبإجراء الكفر على اللِّان يتبدَّل الإقرارُ بالإنكار، وذلك كفرٌ عند العلماء الأبرار.

وقال الشَّارح الحنفيُّ: يكفر عند عامَّة العلماء، ولا يُعذر بالجهل، وقال بعضهم: لا يكفر ويعذر بالجهل، ثمَّ قال: والأصحُّ أنَّه لا يكفر، وعليه الفتوى انتهى. والظَّاهر أنَّ هذا إذا تكلَّم بكلمة عالماً أنَّها كلمة كفر، غيرَ معتقد لمعناها، أمَّا من تكلَّم بكلمة كفر، ففي فتاوى قاضيخان (۱) حكاية خلاف من غير ترجيح، حيث قال: قيل: لا يكفر لعذره بالجهل، وقيل: يكفر ولا يعذر بالجهل.

وقال العزُّ بن جماعة: اختلف في التَّلفُظ بالكفر من غير اعتقاد ولا إكراه، فقيل: يكفر بذلك، وقيل: لا، فلو كان عن إكراه فلا يكفر اتَّفاقاً انتهى. ومفهومُ كلامه أنَّه إذا كان عن اعتقادٍ كَفَر اتَّفاقاً، كما ذكرهما الشَّارح القدسيُّ عنه بالمعنى دون المبنى، ويويِّللُه قوله تعالى: ﴿مَن كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِبمَننِهِ ۚ إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُظْمَبِنُ اللهِ عَن وَلَابُهُ مُظْمَبِنُ اللهِ عَن وَلَابِكن مَن شَرَح بِاللهُ مَدَلًا نَعَلَتَهِ مَ خَضَبٌ قِن اللهِ اللهِ الله الله الله الله اللهُ الله

ثمَّ في إطلاقه الإكراه نَظَرٌ لا يخفى، ففي نتاوى قاضيخان تفصيلٌ حسن، وهو أنَّه إن أكره بقيد أو حَبْس فتلفَظ بذلك كَفَر، أو بقَتْلٍ أو إتلافِ عضوٍ أو ضرب مؤلم، فتلفَّظ بذلك وقلبُه مطمئنٌ بالإيمان لا يكفر استحاناً، يعني: وكان القياس أن يكون كفراً؛ لأنَّه إنكارٌ مبطل لما سبق منه من إقرار.

 <sup>(</sup>١) الحسن بن منصور بن محمود الأوزجندي الفرغاني الحنفي، المعروف بـ اقاضيخان ، نقيه مجتهد في المسائل، توفي سنة (٩٢٥)ه، من تصانف: الفتاوى، وشرح الجامع الصغير. اهر معجم المؤلفين.

#### بيان ما يتفرع عن الردة

ثمَّ من فروع الارتداد: أنَّه يُبطل أعماله الصَّالحة، وتقع الفُرقة بينه وبين امرأته ولو جدَّد الإيمان، بخلاف مذهب الشَّافعيِّ فإنَّه لا يُبطلها إلَّا بالموت على الكفر، ففي مذهبنا يجب عليه إعادة حَجَّة الإسلام؛ لأنَّ وقت الحجِّ ممتدُّ إلى آخر العمر، وكذا إذا أسلم في آخر الوقت وقد ارتدَّ في أوَّله بعد أداء صلاته، فإنَّه يجب عليه إعادة تلك الصَّلاة. وأمَّا قضاءُ الصَّلوات ونحوها الواقعةِ في أيَّام الارتداد، فلا يجب اتَّفاقاً.

#### حكم ما يجري على لسان السكران من ألفاظ الكفر

"لا" ناهية، وايحكم" بصيغة المجهول، وقيل: بالمثنّاة الفوقيّة خِطاباً، وفي نسخة بصيغة المتكلّم، ونصب احاله على الظّرف، واما مصدريّة وايهذي بفتح المضارعة وكسر الذّال المعجمة من الهذيان، وهو الكلام السّاقط الاعتبار في ميدان البيان، وفي معناه اللّغو، فإنّه الكلام الباطل. والارتجال بالجيم هو القول بديهة، من غير أن يكون له من قبله تهيئة ورَوِيّة، وباؤه متعلّق بد ايهذي أو اللغوا، وفاعلُهما السّكران، فإنّ المذكور معنى كالمذكور مبنى، والمعنى: أنّه لا يحكم بكفر إنسان بسبب ما يجري على لسانه من كلمة الكفر حال سكره، دونَ تأمّل في أمره.

والنَّاظم أطلقه، وفي فتاوى قاضيخان تفصيلُه حيث قال: فإن كان يُعرِف الخير من الشَّرِّ، والسَّماء من الأرض، فيحكم بكفره، وإلا فلا. وذهب ابن جماعة وشارحٌ من الحنفيَّة إلى إطلاقه وعدم تكفيره، من غير نظر إلى اختلاف حاله، قيل: وهو المشهور عن الحنفيَّة، بدليل أنَّ الإسلام يعلو ولا يُعلى عليه، على ما ورد في الصَّحيح ويؤيِّدُه: أنَّه قرأ بعض الصَّحابة وهو سكران اأعبد ما تعبدون (١١) وصار سباً لتحريم السُّكر حالَ الصَّلاة.

ونقل الشَّارِح أيضاً عن أبي حنيفة: أنَّ ردَّة السَّكران لإتيانه بحقيقة الرُّدَّة، قال القدسيُّ: وهذا مذهب الشافعي، ونقل الشَّارِح أيضاً أنَّ السَّكران هو الذي لا يعرف الرَّجلُ من المرأة عند أبي حنيفة، ثمَّ قال: واعلمُ أنَّ السُّكر على نوعين:

ـ سُكرٌ بطريق مباح، كشُرب الدَّواء والشُكر بالبنج وبما يُقَخذ من الحبوب والعسل، فلا يقع طلاقه ولا عِتاقة، ولا ينفذ جميع تصرُّفاته؛ لأنَّه ليس من جنس اللَّهو نصار من أقسام المرض.

\_ وسكرٌ بطريق محظور، كشرب الخمر والنَّبيذ، فتلزمُه أحكامُ الشَّرع وتنفذ تصرُّفاتُه كُلُها، إلا الرِّدَّة استحساناً.

<sup>(</sup>۱) أخرج الحاكم في المستدرك (١٥٩/٤) (٢٢٢٢)، والترمذي في التفسير، باب: ومن سورة النساء (٣٠٢٦)، والبزار في مسنده (٢١١/٢) (٥٩٨)، والطبراني في الصغير (٢٠٤٦) (٢٥١)، والجديث بتمامه كما ذكره الحاكم: أنَّ عبد الرحمن صنع طعاماً فدعا ناساً من أصحاب النبي قلط فيهم علي بن أبي طالب، فقراً قل يا أيها الكافرون لا أعبد ما تعبدون ونحن عابدون ما عبدتم، فأنزل الله عزَّ وجلُّ ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّذِينَ اَلتَوُا لَا تَقَرَبُوا الشَّكَاوَةُ وَالنَّرُ سُكَرِّي حَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

### بيان أن الشيء هو الموجود

اما، بمعنى ليس، والمراد بالفقه هنا الفهم، ويصحُ أن يراد به الدَّليل، واللام فيه للتَّعليل، وهو متعلِّق بمقدَّر نحو: قلت: والاح، بمعنى ظهر، واليمن، بضمٌ الياء ـ البركة، والمعنى: ليس المعدومُ مرثيًا لله تعالى ولا شيئًا، بمعنى: أنَّه لا يُطلَق عليه أنَّه شيء مطلَقاً، كقوله تعالى: ﴿وَقَدْ خَلَفْتُكَ مِن فَبْلُ وَلَمْ تَكُ شَيْئًا﴾ [مريم: ه] وهو لا ينافي كونه مقيَّداً، كما قال الله تعالى: ﴿ قَلْ أَنْ عَلَ ٱلإنكِن حِبْنُ مِن الدَّهْرِ لَي لَمْ شَيْئًا مُذَكُّرًا ﴾ [الإنسان: ١] وقلت: ذلك جازماً بما هنالك؛ لأجل فَهُم ظهر لي ظهوراً بيئاً كما في الهلال المبارك الحال.

وفي المسألة خلاف المعتزلة (١)، مستدلّين بقوله تعالى: ﴿إِنَ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ عَلِيهِ مُ المسألة خلاف المعتزلة (١) على خلاف أنَّها يوم القيامة كما قال الحسن (١)

<sup>(</sup>١) وذلك لأنَّ المعدوم عندهم شيءً، وهو جوهر وعَرَض إلا أنَّه غير موجود، فالأشياءُ عندهم قبل وجودها ثابتة في نفسها، إلا أنَّها مسترة كاستتار القُوب في الصَّندوق، ولذلك يقولون: إنَّ الحقائق ليست بجَعْل جاعل، ولم تتعلَّق القدرة إلا بظهورها؛ لاستتارها قبل ذلك.

وعندنا أهلَ السُّنَّة: أنَّها بجعل جاعل، تعلَّقت القدرة بوجودها لعدم ثبوتها قبل ذلك.

<sup>(</sup>٢) الحسن بن يسار البصري أبو سعيد. كان إمام أهل البصرة وحبر الأمّة في زمنه، وهو أحد العلماء الفقياء الفصحاء الشّجعان النّسَّاك. شبّ في كنف علي بن أبي طالب. وسكن البصرة، وعظمت هيبته في القلوب، فكان يدخل على الولاة فيأمرهم وينهاهم لا يخاف في الله لومة لائم. توفي سنة (١١٠)ه. الأعلام (٢٢٦/٢).

والسُّدُي<sup>(۱)</sup>، أو قبل يوم القيامة وهي من أشراطها، كما قال علقمة والشَّعبيُّ<sup>(۱)</sup> وابنُ جريح. وقال مقاتل: تكون قبل الثَّفخة الأولى.

وأجيب عنه: بالله معنى الآية ﴿إِنَ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ خَنَ مُ عَظِيدٌ ﴾ [العنج: ١] تكون شيئاً عظيماً عند وجودها، وبأنَّها لمَّا كانت أمراً متحقِّق الوقوع في علمه سبحانه صارت كأنَّها موجودة في الحال. والله أعلم بالأحوال.

قيل: والتَّحقيق في هذه المسألة ما ذهب إليه المحقِّقون من أنَّ الشَّيئيَّة تُرادف الوجود، والعدَم يرادف النَّفي، فالحكم بكون المعدوم ليس بشيء ضروريِّ، ويؤيِّدُه ما حكى شارح المواقف من أنَّ أهل اللَّغة في كلَّ عصر يُطِلقون لفظ الشَّيء على الموجود، حتَّى لو قيل لهم: الموجودُ شيءٌ تلقُّوه بالقبول، ولو قيل: ليس بشيء قابلوه بالإنكار انتهى.

وقيل: النَّزاع لفظيٌّ، فإنَّ مرادهم بالمعدوم الشِّيءُ النَّابتُ المتحقِّق نفيُه.

ثمَّ اعلم أنَّ هذه المسألة من أشهر مسائل الخلاف بين أهل السُّنَة والمعتزلة، إلَّا أنَّ محلَّ الخلاف المعدوم المستغ الممكنُ الوجود، وأمَّا المعدوم المستغ الوجود لذاته، كاجتماع الضُّدَّين، فليس شيئاً ولا يُرى بلا خلاف.

وقال العزُّ ابن جماعة: اشتمل هذا البيت على قاعدتين:

الأولى: أنَّ الله هل يَرَى المعدومَ أم لا، فمذهب الحنفيَّةِ الثاني، ومذهبُ المعتزلة الأوَّل.

<sup>(</sup>۱) إسماعيل بن عبد الرحمن بن أبي ذؤيب السُدِّي، حجازي الأصل، سكن الكونة ومات نيها سنة (۱۲۷)ه، صنف تفسير القرآن. اه هدية العارفين (۲۰٦/۱).

<sup>(</sup>٢) عامر بن شراحيل الشَّعبي الحميري أبو عمرو، تابعي جليل القدر وافر العلم، يضرب المثل بحفظه. سئل عمَّا بلغ إليه حفظه فقال: ما كتبت سوداء في بيضاء، ولا حدَّثني رجل بحديث إلا حفظته. استقضاه عمر بن عبد العزيز، وكان فقيهاً شاعراً توفي رحمه الله في الكوفة سنة (١٠٣)ه. تهذيب التهذيب (٢١٠/٤)، حلية الأولياء (٢١٠/٤).

والثانية: أنَّ المعدوم هل هو شيءٌ أم لا، فمذهب أهل السُّنَّة الثاني، ومذهبُ المعتزلة الأوَّل. والله أعلم.

«غيران» بكسر النُّون تثنيةُ «غير»، والتَّكوينُ الإيجاد، والمكوَّن بفتح الواو الموجود، وهما متغايران؛ لأنَّ المببِّ غيرُ المببِّ، والفعلَ غيرُ المفعول، قال ابن جماعة: وهذا عند أهل السُّنَّة، خلافاً للمعتزلة، فإنَّهما شيء واحد عندهم. ثمَّ الضَّمير في اخذه واجع إلى ما قاله من المكوَّن والتَّكوين متغايران، وأكَّد ذلك بقوله: "لا كشيء أي: لا متَّحدان، وجعل هذا القول بمنزلة الكُحل لتنويره عينَ البصيرة من عمى الجهل بهذه المسألة.

فاعلم أنَّ التَّكوين أثبته علماؤنا الحنفيَّة صفةً لله تعالى زائدةً على القدرة والإرادة، وقالوا بقِدَمه، وفسَّروه بإخراج المعدوم من العدم إلى الوجودُ، والمراد مبدأ الإخراج لا نفسه؛ لأنَّ نفس الإخراج وصف إضافيَّ في حادث وقديم.

ونسب قول المعتزلة إلى الأشعريُ أيضاً، لكن العلّامة التّفتازاني ردَّ نسبة ذلك على ظاهره إليه، وحمل كلامه على محمل صحيح لديه، فقال: من قال: "إنَّ القاعلُ التَّكوين عينُ المكوَّن ، أراد أنَّ الفاعل إذا فعل شيئاً فليس ههنا إلَّا الفاعلُ والمفعول، وأمَّا المعنى المعبَّر عنه بالتّكوين، فهو أمر اعتباريُّ يحصل في العقل من نسبة الفاعل إلى المفعول، وليس أمراً محتَّقاً مغايراً للمفعول في الخارج، ولم يُرِد أنَّ مفهوم التَّكوين هو بعينه مفهوم المكوَّن. وهذا خلاصة ما في كلامه من شرح المقاصد والعقائد، وقد سبق شرح قوله: "وفي الأذهان حق البيت المذكور ههنا على ما في بعض النسخ.

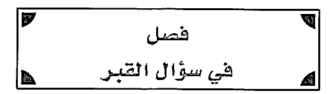
## بيان أن الرزق يطلق على الحالال والحرام

«الشّحت» بضم السّين وسكون الحاء ويضم ، هو الحرام بل أشده. و«الجلّ» بكسر الحاء الحلال. و«المقال» مصدر ميمي بمعنى القول أو المقول. و«القالي» المبغض، ومنه قوله تعالى: ﴿مَا رَدَّعَكَ رَبُّكَ رَمَا قَيْنَ النّهِ وَالمَعنى: ٣]. والمعنى: الحرامُ مرزوق مثل الحلال؛ لأنَّ الرُّزق ما يسوقه الله تعالى إلى الحيوان لينتفع به، حراماً كان أو حلالاً.

وفي المسألة خلاف المعتزلة مستدلّين بأنَّه مستند إليه سبحانه في الجملة، والمستندُ إليه يُقبحُ أن يكون حراماً يُعاقبون عليه.

وأجيب بأنَّه لا قبيح بالنِّسبة إلى الله تعالى؛ لأنَّه يفعل ما يشاء في ملكه، ويحكم ما يريد في ملكه، وعقابهم على الحرام لِسُوء مباشرتهم أسباب الأحكام، مع أنَّه يلزم المعتزلة أنَّ المنتفع بالحرام طُولَ الأيَّام في عمره لم يرزقه الله أصلاً، وهو مخالف لقوله تعالى: ﴿وَمَا مِن دَابَتَةِ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللهِ رِرْتُهَا﴾ [خود: 1].

ثمَّ اعلم أنَّ هذا البيت في بعض النُّسخ موجود دون غيره.



«الأجداث» ـ بالجيم والمثلَّثة ـ القبور، جمع جَدَث بفتحتين. و اسيُبلي صيغة مجهول من البلاء ـ بفتح ومدِّ ـ بمعنى يُمتحن، وهو متعلَّق المجرورات كلُها. قال ابن جماعة: يشير إلى أنَّ سؤال مُنكر ونكير حقٌّ يجب الإيمان به، وقد أجمع عليه أهلُ السُّنَّة، خلافاً للجهمية وبعض المعتزلة. انتهى.

ومعنى البيت: إنَّه سيختبر كلُّ شخص في قبره أو مقرَّه (١) بالسُّؤال عن ربِّه ودينه ونبيّه، كما ورد في الحديث الصَّحيح: «فيقول المؤمن: ربِّي الله، وديني الإسلام، ونبيّي محمد عليه السَّلام، ويقول الكافر والفاجر: هاه هاه لا أدري، (١). وفي

<sup>(</sup>۱) قوله: «أو مقرَّه»، أشار بذلك إلى أنَّ الميت يُختبر ويسأل سواء قُبِر أو لم يُقبر، ولو صُلِب أو غَرِق ني بحر، أو أكلته الدُّوابُ، أو حُرَّق حتَّى صار رماداً وذُرِّي ني الرِّيح، فلا يمنع من الاختبار والسُّؤال تفرُّق أجزاء الميت.

<sup>(</sup>٢) أصل الحديث أخرجه البخاري في الجنائز، باب: ما جاء في عذاب القبر (١٣٠٨) ولفظه عنده عن أنس بن مالك أن رسول الله على قبل: "إنَّ العبد إذا رُضع في قبره، وتولَّى عنه أصحابه، وإنَّه لَيُسمع قرع نِعالهم، أتاه ملكان، فَيُقعدانه فيقولان: ما كنتَ تقول في هذا الرجل بمحمد على المؤمن فيقول: أشهد أنّه عبد الله ورسوله، فيقال له: انظر إلى مقعدك من النار، قد أبدلك الله به مقعداً من الجنة، فيراهما جميعاً. وأما المنافقُ والكافرُ فيقال له: ما كنتَ تقول في هذا الرجل؟ فيقول: لا أدري، كنت أقول ما يقول الناس، فيقال: لا دريتَ ولا تليتَ، ويُضرب بمطارق من حديد ضربةً، فيصبح صبحة، يسمعها من يليه غير الثقلين،

#### سَيُبُلَى كُلُّ شَخْصِ بِالسَّوْالِ

الخلاصة وفتاوى البزَّازيَّة (١) من أنمَّة الحنفيَّة: أنَّ من جُعل في تابوت أياماً لينقل، ما لم يدفن لم يسئل، وهو ظاهر الأحاديث، فتأمل.

ومن أكله السبّع فالسُّوالُ في بطنه كما صرَّحوا به. وأمَّا سوّال الصَّغير فمنقول عن السّيِّد أبي شجاع من الحنفيَّة، واعتمده صاحب الخلاصة (٢) والبزَّازيُّ في فتاويه، وجرى عليه النَّسفيُّ في العمدة، لكن جزم صاحب البحر (٢) بخلافه وهو مقتضى قول النَّوويُّ في الرَّوضة (١) والفتاوى، وتوقَّف التَّاج الفاكهاني (٥) في سؤال المجنون ونحوه.

وأمًّا الأنبياء عليهم السَّلام فالأصعُّ أنَّهُم لا يسألون، كما جزم به النَّسفيُّ في بحره، وما ورد في الصَّحيحين من استعادة النَّبيُّ مَيَّةُ من فتنة القبر وعذابه (١)، أجاب عنه القاضي عياض في شرح مسلم بأنَّ ذلك التزامُ لحقُّ الله

 <sup>(</sup>١) البزازيّة في الفتاوى، للشيخ الإمام حافظ الدين محمد بن محمد بن شهاب، المعروف بابن البزاز، المتوفى سنة (٨٢٧)، وهو كتاب جامع، لخّص فيه زبدة مسائل الفتاوى والواقعات من الكتب المختلفة، وسمّاء (الجامع الوجيز). اه كشف الظنون (١/ ٢٤٢).

 <sup>(</sup>۲) خلاصة الفتاوى للشيخ الإمام طاهر بن أحمد بن عبد الرئشيد البخاري، المتوفى سئة
 (۲۵۶). اه كشف الظنون (۷۱۸/۱).

 <sup>(</sup>٣) بحر الكلام كتاب في العقائد، للشبخ الإمام أبي المعين ميمون بن محمد النفي الحنفي
 المتوفى سنة (٥٠٨). الدكشف الظنون (١/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٤) روضة الطالبين وعمدة المتقين، للإمام محيي الدين يحيى بن شرف النووي، تقدمت ترجمته، في نروع الفقه الشافعي.

 <sup>(</sup>٥) تاج الدين عمر بن علي بن سالم بن صدتة اللَّخمي الاسكندراني الفاكهائي أبو حفص. فقيه،
 مشارك في الحديث والأصول والعربية والأدب، توفي سنة (٧٣١)ه، من تصانيفه: شرح الأربعين النووية وسمًّاه المنهج المبين في شرح الأربعين. اه معجم المؤلفين (٧/ ٢٩٩).

<sup>(</sup>٦) أخرج البخاري في الدعوات، باب: الاستعادة من فتنة الغنى (٦٠١٥) عن عائشة رضي الله عنها أنَّ النبيَّ ﷺ كان يتعوَّد اللَّهِمُ إني أعوذ بك من فتنة النَّار ومن عذاب النَّار، وأعوذ بك من فتنة الفقر، وأعوذ بك من فتنة المسيح الدجَّال.

تعالى وإعظامه والافتقار إليه، ولتقتدي به أمَّتُه، وليبيِّن لهم صفة الدُّعاء والمهمَّ منه (۱).

وأمًا الجِنُّ فمال بعض المتأخِّرين إلى أنَّهم يسألون لعموم الأدَّلة الشَّاملة لهم ولغيرهم.

وأمَّا الملائكة فقال الفاكهاني: الظَّاهر أنَّهم لا يسألون، وميل القرطبي إلى خلافه، والأظهر الأوَّل لما سبق من أنَّ الأنبياء لا يسألون على الأصحِّ. ثمَّ قال ابن عبد البَرِّ: لا يسأل الكافر الصَّريح، بل يُعذَّب من غير سؤال، وإنَّما السُّؤال للمنافق. وخالفه القرطبيُّ وابنُ القيِّم(٢) فقالا بسؤال كلِّ منهما.

هذا وقد وردت أحاديث باستثناء عدَّة فلا يسألون، منهم الشَّهيد، والمرابط يوماً وليلة في سبيل الله(٢)، ومن مات في يوم الجمعة أو ليلتها(١)، ومن قرأ سورة

<sup>(</sup>١) قولُ من قال بعموم السُّوْال حتَّى للأنبياء، يُحمل على أثَّهم يُسالون بما يليق بهم، كان يقال لهم: "كيف تركتم أممكم"؟؛ لأنَّ السُّوْال من حكم الجبروت، وهو يستوي فيه الأنبياء وغيرهم، كالموت وكذلك الصَّبيان يُسألون عن الميثاق الأول. اهر حا عن النوبي.

 <sup>(</sup>٢) بل خالف الجمهور فيما ذهب إليه، ووافق القرطبيُّ وابنُ القيم مذهب الجمهور القائلين بسؤال كلُّ منهما.

<sup>(</sup>٣) أخرج الترمذي في الجنائز، باب: ما جاء في الشُهداء من هم (١٠٦٤) عن أبي إسحاق البيعي قال: قال سليمان بن صرد لخالد بن عرفة: أما سمعت رسول الله على يقول: دمن قتله بعلنه لم يعذّب في قبره؟ نقال أحدهما لصاحبه: نعم، قال أبو عيسى: حديث حسن صحيح غريب.

<sup>(</sup>٤) لم أثف على حديث ينصُ على أنَّ من رابط يوماً وليلة وُقِيَ نتنة القبر، ولكن الذي وتفت عليه أنَّ مطلق المرابط هو الذي يُوقى فتنة القبر، أخرج أحمد (٢٠/٦) (٢٠٠٠)، والبزار في مسنده (٢٠/٩) (٣٧٥٢)، والمترمذي في بماب: ما جاء في فضل من مات مرابطاً في مسنده (١٦٢١) عن فضالة بن عبيد عن رسول الشصلي الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم أنَّه قال: «كل مينت يُختم على عمله إلا الذي مات مرابطاً في سبيل الله، فإنَّه يُتمَّى له عمله إلى يوم القيامة، ويأمن من فتنة القبر؛ قال أبو عيسى: حديث فضالة حسن صحيح. واللفظ للترمذي، ورواه غيرهم كثير.

الملك في كلّ ليلة (١)، والمبطون (٢)، والمراد بالبطن: الاستسقاء أو الإسهال، قولان للعلماء، كما ذكره القرطبي.

أمًّا ما ذكره البُلقيني من أنَّ سؤال القبر يكون بالسِّرياني فغيرُ معروف بين المتكلِّمين ولا بين المحدِّثين.

وذكر التُرمذي وابنُ عبد البرِّ أنَّ سؤال القبر من خصائص هذه الأُمَّة، ولعلَّ الحكمة في ذلك أن يُعجَّل عذابهم في البرزخ، فيوافون القيامة والذُّنوبُ ممحَّصة.

<sup>(</sup>١) أخرج الترمذي في الجنائز، باب: ما جاء فيمن مات يوم الجمعة (١٠٧٤) عن عبد الله بن عمرو قال: قال رسول الله ﷺ: قما من مسلم يموت يوم الجمعة أو ليلة الجمعة إلا وقاء الله فتنة القبرة. قال الترمذي: حديث غريب وإسناده ليس بمتَّصل.

<sup>(</sup>٢) أخرج الترمذي في فضائل القرآن، باب: ما جاء في سورة الملك (٣٠٥٢) عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: ضرب بعض أصحاب النّبِ على خباء على قبر وهو لا يحتسب أنّه قبر، فإذا قبر إنسان يقرأ سورة الملك حتّى ختمها، قاتى النّبيّ في في نقال: يا رسول الله ضربت خبائي وأنا لا أحسب أنّه قبر، فإذا فيه إنسان يقرأ سورة الملك حتّى ختمها، فقال النّبيّ في المائعة، هي المنجية تنجيه من عذاب القبره، وقال هذا حديث غريب من هذا الوجه، انظر صحيح ابن حبان (٧٨٧، ٧٨٨).

## فصل في إثبات عذاب القبر

بصيغة المجهول من القضاء، وفي نسخة صحيحة «بغضاً» بالغين المعجمة، على أنَّه منصوب بالحاليَّة، أي: مبغوضين، أو بالعليِّة أي: بغضاً من الله لهم. وفي بعض النُّسخ: \*بعض» بالعين المهملة مخفوضاً على أنَّه بدل من الفُسَّاق بدل بعض.

"عذاب، مرفوع على أنّه نائب الفاعل، بناءً على نسخة الأصل، أو على أنّه مبتدأ خبره الجار والمجرور السّابق عليه، للإشارة إلى حصر العذاب المذكور في الكفّار وبعض الفجّار. و"الفِعال، بكسر الفاء جمع فعل، وأمّا بالفتح فمصدر كذهب ذَهاباً، وقيل: يستعمل بالكسر للشّر، وبالفتح للخير.

والحاصل: أنّه يجب اعتقاد أنَّ عذاب القبر حَقَّ واقعٌ للكفَّار، وثابتٌ لبعض الفجَّار ممَّن أراد الله تعذيبه في تلك الدَّار لسوء أفعالهم وقُبْح حالهم، وقد أجمع أحل السُّنَّة على ذلك، ففي الصَّحيحين اعذابُ القبر حَقَّ (١) ويؤيده قوله تعالى: ﴿النَّارُ يُعْرَسُونَ عَلَهَا عُدُوَّا وَعَشِبَا ﴾ اعتاد: ٢٠] الآية.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في الجنائز، باب: ما جاء في عذاب النبر (١٣٠١) ومسلم في المساجد، باب: استحباب التعوذ من عذاب النبر (٥٨٦)، عن عائشة رضي الله عنها: أنَّ يهوديَّة دخلت عليها، فذكرت عذاب النبر، فقالت لها: أعاذكِ الله من عذاب النبر، فسألتُ عائشة رضي الله عنها رسول الله الله عنها وسول الله النبر، فقال: انعم، عذابُ القبر حثَّ، قالت عائشة رضي الله عنها: فما رأيت رسول الله الله يمدُّ صلَّى صلاةً إلَّا تعوَّذ من عذاب النبر.

 <sup>(</sup>٢) فالنَّارُ التي يعرضونَ عليها غُدوًا وعَشِيّاً قبل يوم القيامة، بدليل قوله تعالى بعده: ﴿وَيَتَمَ تَشُعُ اللَّهَا لَهُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّاللَّ

وفي المسألة خلاف المعتزلة والجهمية والرَّافضة.

وزيد هنا بيت في بعض الشُّروح وهو توله:

دُخُولُ النَّاسِ في الجَنَّاتِ فَضْلٌ يِسنَ الرَّحَمَّنِ يِسا أَهْلَ الآمَالِ وَلَو الآمَالِ وَلَو الآمَالِ وَلَا أَهْلُ المعالِي الخَلَص مِن سَوْرة الإيطاء ولو الم يقع على التَّوالي، والمعنى: إنَّ دخول المؤمن في الجنَّة ليس بمجرَّد أعماله الصَّالحة، بل بفضل الله تعالى وكرمه؛ لقوله عليه السَّلام: (لن يدخل أحدُكم الجَنَّة بعمله قالوا: ولا أنت يا رسول الله؟ قال: (ولا أنا، إلا أن يَتَغمَّدني الله برحمته (١) وهو لا ينافي قوله تعالى: ﴿أَدْخُلُوا الْجَنَّةُ بِمَا كُثْتُم تَمْمُلُونَ النَّمالَة، حيث سواء قيل: إنَّ الباء للسَّبِيَّة، أو البدليَّة، خلافاً للمعتزلة في هذه المسألة، حيث يقولون بإيجاب إثابة المطيع وعقاب العاصى.

ونحن نقول: لا يجب على الله سبحانه شيء، وإنَّما أدخلهم الجَنَّة بفضله، كما أنَّ الكفَّار أدخلهم النَّار بعدله. نعم الدَّرَجات والدَّرَكات بحسب اختلاف الحسنات، وتفاوُتِ السَّيِّئات، والخلودُ فيهما بواسطة النَّيَّات، ولذا قيل: النَّيَّاتُ بمنزلة الأرواح، والأعمالُ في مرتبة الأشباح.

<sup>(</sup>۱) المحديث أخرجه بهذا اللفظ أحمد في مسنده (۲/ ۲۵۲) (۷۶۷۳) عن أبي هريرة، إلا أنه قال 
«لا يدخل»، وزاد في آخره «ووضع يده على رأسه» وأصل المحديث في الصحيحين، أخرجه 
البخاري في المرضى باب: نهي تمني المريض الموت (۵۲۶۹) ومسلم في صفات 
المنافقين، باب: لن يدخل أحد الجنة بعمله، (۲۸۱٦) ولفظه عنده: عن أبي هريرة قال: 
قال رسول الله الله الله الله عند أحد أحداً منكم الجنّة عملُه، قالوا: ولا أنت يا رسول الله؟، 
قال: «ولا أنا، إلا أن يتغمّدني الله منه بفضل ورحمة».

## فصل في البعث والحساب

«الوَبال» بالفتح الإثمُ الذي كان من قِبَل العبد، كالقتل والظُّلم ونحوهما. والمعنى: إذا كان حساب جميع النَّاس حقَّا ثابتاً، فكونوا متحرِّزين احترازاً شديداً عن حقوق العباد خصوصاً؛ لأنَّ ما كان بينه سبحانه وبين عباده يُرجى منه العفو، كذا قال بعض الشُّرَّاح.

والأظهر أنّ المراد بالوبال شِدَّة الأثقال من ذنوب الأعمال، أعمُّ من أن تكون من حقوق الله أو حقوق العباد؛ لما في الصَّحيحين أنَّه عليه السَّلام مرَّ بقبرين فقال: «إنَّهما ليعذَّبان»(١) الحديث(٢).

وأشار النَّاظم إلى حقِّيَة بعث الخلق من القبور في يوم الحشر والنُّشور، ثمَّ من الأدلَّة على ثبوت الحساب قوله تعالى: ﴿ نَـنَوْنَ يُحَاسَبُ حِمَا اللهِ يَسِرُا ﴾ [الانشنان: ١٦، وقوله تعالى: ﴿ نَـنَوْنَ يُحَاسَبُ حِمَا اللهِ يَسِرُا ﴾ وقوله تعالى: ﴿ نَـمَن وقوله تعالى: ﴿ نَمَن يَنْسِكُ يَنْسِكُ وَالإسرَاد: ١٤)، وقوله تعالى: ﴿ نَمَن يَنْسَلُ مِثْنَالًا ذَرَّةٍ خَيْراً بَـرَهُ ﴾ [الإلزاد: ١٧] إلى غير ذلك من الآيات والأخبار.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في الوضوء، باب: ما جاء في غسل البول (۲۱۵)، ومسلم في الطهارة، باب: الدليل على نجاسة البول ووجوب الاستبراء منه (۲۹۲)، عن ابن عباس قال: مرَّ النبيُ يَنْ بَعْرِين نقال: «إنَّهما ليعذَّبان في كبير، أمَّا أحدهما فكان لا يستتر من البول، وأمَّا الآخر فكان يمشي بالنَّميمة \* ثمَّ أخذ جريدة رطبة فشَقَها نصفين، فغَرُز في كلِّ قبر واحدة. قالوا: يا رسول الله، لم فعلتَ هذا؟ قال: ﴿لعلَه يُخفَّف عنهما مالم يُنْسَاه.

 <sup>(</sup>٢) وجه الاستدلال بالحديث أنَّ التَّنزُّه من البول يرجع إلى الصّلاة، وهي حَقّ من حقوق الله،
 والغِيبةُ حَقّ من حقوق العباد، فدلّ على أنَّ المراد من الوّبَال عمرمُ الذُّنوب.

وأخرج أيضاً عن وهيب بن الورد قال: إذا كان يوم القيامة دُعِي إسرافيل ترعد فرائصه، فيقال: ما صنعت فيما أدَّى إليك اللَّوح؟ فيقول: بلَّغتُ جبرائيل، فَيُدعى جبرائيل ترعد فرائصه، فيقال: ما صنعت فيما بلَّغك إسرافيل؟ فيقول: بلَّغتُ الرُّسل، فيوتى بالرُّسُل فيقال: ما صنعتم فيما أدَّى إليكم جبرائيل؟ فيقولون: بلَّغنا النَّاس، وهو قوله تعالى: ﴿ فَلَنَانَكَ النَّابِ النَّهِ مَا أَنْ النَّابِ الْمَابِي النَّابِ النَّالِي النَّابِ النَّابِ الْمَالَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَال

<sup>(</sup>١) محمد بن عمر بن الحسين أبو عبد الله، فخر الذين الرَّازي، الشافعي المفسر المتكلم. أو حد زمانه في المعقول والمنقول وعلوم الأوائل، توفي سنة (٦٠٦)ه، من تصانيفه: مفتاح المغيب في تفسير القرآن الكريم، معالم أصول الدين ١٠ هـ الأعلام (٢١٣/٦)، شذرات الذهب (٢١/٥).

 <sup>(</sup>٢) قال الشَّارح في شرحه على الفقه الأكبر: توقَّف أبر حنيفة في كيفيَّة ثوابهم، لقوله تعالى:
 ﴿ رَجُرْكُمُ يُنْ عَذَالٍ أَلِيرِ ﴾ (٢١ من عن غير أن يقرن به قوله: •ويشِكم بثواب قيم\*. اهـ (٣٧٨).

#### فَكُونُوا بِالتَّحرُّزِ عِن وَبُالِ

هذا وروى مسلم (١) أنَّ النَّبِيَّ قِيَّةُ قال: «لَتُؤدُّونَ الحقوق إلى أهلها يوم القيامة، حتَّى يُقاد للشَّاة الجمَّاء من الشَّاة القرناء وروى الإمام أحمد أنَّ النَّبِيَّ قَيَّةُ قال: «يُقتصُ للخلق بعضهم من بعض، حتَّى للجمَّاء من القرناء، وحتَّى للذُّرَّة من الذَّرَة من الذَّرَة من الذَّرَة "، وقال: «لَيْخُتَصِمَنَّ كلُّ شيء يوم القيامة، حتَّى الشَّاتان فيما انتطحتا (٢).

قال المنذري<sup>(٤)</sup> في الحديث الأوَّل: رواتُه رواة الصَّحيح، وفي الثاني: إسناده حسن، وقال الجلال<sup>(٥)</sup> المحلِّي: تَضيَّةُ هذه الأحاديث أن لا يتوقَّف القصاص يوم القيامة على التَّكليف والتَّمييز، فَيُقتصُّ من الطَّفل للطِّفل وغيره. قلت: وكذا المجنون، والله أعلم.

وقد حكى الإمام بدر الدِّين الشَّبلي (٦) الحنفي في كتابه آكام المرجان في أحكام الجانُ أنَّه اختلف في دخول السِجِنُ الجنَّة على أربعة أقوال: أحدها: نعم، الثاني: لا، بل يكونون في ربضها. الثالث: أنَّهم على الأعراف. الرَّابع: الوقف. وحكي

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في البر والصلة، باب: تحريم الظلم (٢٥٨٢) عن أبي هريرة، إلا أنَّه قال الشاة الجلحاء، عوضاً من الجماء، ورواية غيره، كالإمام أحمد (٢/ ٢٣٥) (٧٢٠٣) بلفظ الجماء،

<sup>(</sup>۲) أحمد (۲/۳۱۳) (۸۷٤۱) عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>٣) أحمد (٢/ ٣٩٠) (٩٠٦٠) عن أبي هريرة، بلفظ \*والذي نفسي بيده. . . \* الحديث.

 <sup>(</sup>٤) زكي الدين عبد العظيم بن عبد القوي بن عبد الله المنذري الشامي الأصل، أبو محمد
الشانعي. محدث، حافظ، نقيه، مشارك في القراءات واللّفة والتاريخ. توفي رحمه الله سنة
(٦٥٦) هـ، من مؤلفاته: شرح التنبيه للشيرازي في فروع الغقه الشافعي، الترغيب والترهيب.
اهـ معجم المؤلفين (٩/ ٢٦٤).

<sup>(</sup>٥) جلال الدين محمد بن أحمد بن محمد المحلّي الشافعي. برع في الفنون فقهاً وكلاماً وأصولاً ونحواً ومنطقاً وغيرها. كان آية في الذكاء والفهم، قال عن نفسه: إنَّ فهمي لا يقبل الخطأ. توفي رحمه الله سنة (٨٦٤)، من مصنفاته: شرح جمع الجوامع في الأصول. اهشذرات الذهب (٧/ ٣٠٣).

 <sup>(</sup>٦) آكام المرجان في أحكام الجان، تصنيف القاضي بدر الدين محمد بن عبد الله الشبلي الحنفي، المتوفى ئة (٢٦٩)هـ. ربّبه على مائة وأربعين باباً في أخبار الجنّ وأحوالهم. اهد كشف الظنون (١/ ١٤١).

القول بدخولهم عن أكثر العلماء، وعن مجاهد أنَّهم إذا دخلوا الجَنَّة لا يأكلون فيها ولا يشربون، ويلهمون من التَّسبيح والتَّقديس ما يجده أهل الـجَنَّة من لَذَّة الطَّعام والشَّراب، والله أعلم بالصَّواب. وذهب الحارث المحاسبي<sup>(۱)</sup> إلى أنَّا نراهم وهم لا يروننا، عَكسَ ما كانوا عليه في الدُّنيا.



<sup>(</sup>١) أبو عبد الله الحارث بن أسد المحاسبي البصري. صوفي، متكلم، فقيه، محدث. توفي ببغداد سنة (٢٤٣)هـ، من تصانيفه: الرعاية في الأخلاق والزهد. اه معجم المؤلفين (٣/ ١٧٤).

# فصل في أخذ الكتب

"الكُتُب، بضمّتين جمع كتاب، وخُننف هنا للضّرورة، والمراد بها صحائف الأعمال التي كتبها الحفظة في أيّام حياتهم. وهو مرفوع على نيابة الفاعل. والمعضأ، نصب على أنّه مفعول ثان، وكان الأظهر أن يرفع المعض، وينصب الكتب، لأنّ ذوي العقول أولى بأن يكونوا المفعول الأوَّل، وليوافق قوله تعالى: وأَنا مَن أُونَ كِنَبَهُ بِيَيهِ، في نَوْنَ يُعَاسَبُ حِسَابًا يَبِيرًا في وَيَقلِبُ إِنَ آفلِهِ. مَسَرُورًا في وَانَا مَن أُونَ كِنَبَهُ وَرَاة ظَهْرِهِ في فَنَوْنَ يُعَاسَبُ حِسَابًا يَبِيرًا في وَيَقلِبُ إِنَ آفلِهِ. مَسَرُورًا في وَانَا مَن أُونَ كِنَبَهُ وَرَاة ظَهْرِهِ في فَنَوْنَ يَعْعَلُهُ بِيْسَالِهِ وَالعنالَة ومن وراء ظهره.

واختلف في كيفيَّته، فقيل: تُلوى يده اليسرى من صدره إلى خلف ظهره، ثمَّ يعطى كتابه. يُعطى كتابه. وقيل: تنزع يده اليسرى من صدره إلى خلف ظهره، ثمَّ يعطى كتابه. وقيل غير ذلك والله أعلم بما هنالك.

وقد أغرب الشَّارح القدسي فيما أغرب حيث قال: إنَّ «بعضاً» حال، والمفعُّول الثاني مقدَّر، أي: النَّاس أو المكلَّفين أو نحو ذلك.

## فصل في وزن الأعمال

أي: وزن الأعمال حَقَّ، لقوله تعالى: ﴿وَالْوَزْنُ يُومَبِذِ الْحَقُّ فَنَن ثَقَلَتَ مَوَزِيثُهُ, فَأُولَتَهِكَ هُمُ الْمُقَلِحُونَ ﴿ وَمَنْ خَفَّتُ مَوَزِيثُهُ, فَأُولَتِكَ الَّذِينَ خَيـرُوّا اَنفُسَهُم بِمَا كَانُوا بِعَابَنَيْنَا يَظْلِمُونَ﴾ [الاعزاد: ٨-٩].

والميزانُ: عبارة عمَّا يعرف به مقادير الأعمال، وما يترتَّب عليه من العدل والفضل بحسب تفاوت الأحوال. والعقلُ قاصر عن إدراك كيفيَّته وتصوُّر ماهيَّته؛ لأنَّ الأعمال أعراض يستحيل بقاؤها، فلا توصف بالخِفَّة والثُقَل أجزاؤها، لكن لمَّا ورد الدَّليل على ثُبوته وجب اعتقادُ حقُيَّته من غير اشتغال بكيفيَّته، فإنَّه سبحانه قادر على أن يعرُف عباده مقادير أعمالهم بأيِّ طريق أراد.

وقد ورد أنَّ الموزون صحائف الأعمال، كما يدلَّ عليه حديث البطاقة التي فيها كلمة التَّوحيد أو البسملة (١٠). وذهب بعضهم إلى أنَّ الأعمال تُجَسَّد وتُجسَّم بحب تفاوت الأعمال، ثمَّ توزن ليعرف الخلق ما لهم من التَّوال والوبال.

وذهب كثير من المفسّرين إلى أنَّه ميزان حقيقيٍّ، له لسان وكِفَّتان، وأسنده اللالكائي<sup>(٢)</sup> في كتاب شرح السُّنَّة له إلى كلُّ من سلمان الفارسيِّ والحسن البَصريِّ، ·

 <sup>(</sup>۱) حديث البطاقة حديث طويل أخرجه الترمذي في الإيمان، باب: ما جاء فيمن يموت وهو يشهد أن لا إله إلا الله (٢٦٣٩) وقال: حديث حسن غريب.

<sup>(</sup>٢) اللالكائي أبو القاسم هبة الله بن الحسن بن منصور الطبري الرازي. الشانعي، فقيه،

وروى ابن جرير واللالكائي عن حذيفة موقوفاً: أنَّ صاحب الميزان يوم القيامة جبرائيل عليه السَّلام.

وأشار النَّاظم بقوله: «وزن أعمال» إلى أنَّ الوزن مختصِّ بالأعمال الظَّاهرة، كما نقله القرطبيُّ في تذكرته عن الحكيم التُّرمذي<sup>(١)</sup>، وأنَّ الإيمان لا يُوازَن، إذ لا مُوازِن له فإنَّه لا ضِدَّ له إلا الكفر، ومحال وزنه (٢).

#### فصل في . الصراط والمرور عليه

ثمَّ الصَّراط جسرٌ ممدود على متن جهنَّم، .. وفي رواية: على ظهر جهنَّم ـ أدقُّ من الشَّعر، وأحدُّ من السَّيف، يمرُّ عليه جميع الخلق، فيجوزه أهل الجنَّة، وتَزِلُ فيه أقدام أهل النَّار، كما قال تعالى: ﴿وَإِن بَنكُوْ إِلَّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتَا مَّغْضِنا فيه أقدام أهل النَّار، كما قال تعالى: ﴿وَإِن بَنكُوْ إِلَّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتَا مَّغْضِنا فيه أقدام أهل النَّار، كما قال تعالى: ﴿وَإِن بَنكُوْ إِلَّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِكَ حَتَا مَّغْضِنا في أَمْ يُنتِي النَّينَ النَّقُوا وَلَذَرُ الظَّلِيدِكَ فِهَا جِئِنا المربى والبرق والرِّيح، وكأجاويد الخيل والرِّقاب والى هذا أشار النَّاظم بقوله: "وجري"، إلَّا أنَّ هذا الجري لا يحصل لكلِّهم، فكان الأنسب أن يقول: "ومرٌ" بمعنى "مرور".

محدُّث، حانظ، متكلِّم، توفي سنة (٤١٨) هـ بالدنيور، من تصانيفه: مذاهب أهل السُّنَّة، شرح أصول اعتقاد أهل السُّنَّة والجماعة من الكتاب والسُّنَّة وإجماع الصحابة، اهـ معجم المؤلفين (١٣٦/١٣).

<sup>(</sup>۱) محمد بن علي بن الحسن أبو عبد الله، الحكيم الترمذي. باحث صوفي، عالم بالحديث وأصول الدين، توفي رحمه الله نحو سنة (۳۲۰) هـ، من تصانيفه: نوادر الأصول في أحاديث الرسول. الأعلام (٦/ ٢٧٢).

 <sup>(</sup>٢) وذلك أنَّ الغاية من الوزن أن يظهر للعبد أيُّ الأعمال رجع، الصالح أم الفاسد، فيتعلَّق به
 حكم النَّجاة أم الهلاك، والكفر راجح بيقين لأنَّه لا يُغفر، وعذابه دائم فلا فائدة في وزنه.
 فعبَّر الشَّارح عن عدم الفائدة بالاستحالة تأكيداً لهذا المعنى، والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه مسلم في الإيمان، باب: معرفة طريق الرؤية (١٨٣) عن أبي سعيد الخدري

وقوله: «بلا اهتبال» أي: بلا كذب وافتراء، أو بلا اعتماد على شيء، ففي القاموس: اهتبل كذب كثيراً وعلى ولده اتّكل. وأمّا ما ذكره القدسيُّ من أنَّ المراد به ثِقَل البدن، وما قاله غيره من أنَّه بمعنى النَّقص، فغير ظاهر في المعنى كما لا يخفى (١). ثمَّ هو متعلُق بـ «جري»، أي: بخبره، وهو «حقّ» المقدَّر، أو بحق مطلقاً، ولا يبعد أن يكون هو خبر «جري».

وني الجملة رَدُّ على المعتزلة في إنكارهم كلَّا من الميزان والصَّراط مستدلِّين بأدلَّة واهية يستحثُّون بها أن يعذَّبوا في نار حامية.

<sup>(</sup>١) الظَّاهر أنَّه يصحُّ أن يراد المعنيان:

ـ وجه قول الشَّارح: أنَّ النَّاظم أراد تأكيد وزن الأعمال والمرور على الصَّراط يوم القيامة، بتصديق الأخبار الواردة في ذلك ونفي الكذب عنها.

ـ وجه قول القدسي: أنَّه أراد أن يصَرُح بسرعة مرورهم على الصُراط، وأنَّه لا يُقُل يستع سرعة مرورهم، فكما أنَّ يَلَّة لحم البدن تجعل الإنسان سريعاً في حركته، وكذلك يَلَّةُ ذنوبه تجعله سريع المرور على الصُراط، والله أعلم.

## فصاء في الشفاعة

صفة للكبائر، أي: الذُّنوب الثِّقال أمثالُ الجبال. والخيرُ كلُّه مجموع في أربعة: النَّظر والحركة والنُّطق والصَّمت، فكلُّ نظر لا يكون في عِبْرة فهو غفلة، وكلُّ حركة لا تكون في عبادة فهي فترة، وكلُّ نطق لا يكون في ذكر فهو لغوّ، وكلُّ صمت لا يكون في فكر فهو سهو.

والمعنى: شفاعة أهل الخير منَ الأنبياء والأولياء لأهل الذُّنوب الكبائر، فضلاً عن الصَّغائر، مرجوٌّ.

والمراد بالكبائر هنا ما عدا الشُّرك؛ لقوله تعالى: ﴿إِنَّ آلَةَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ. رَبَنْنِهُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَثَآثُ﴾ [النهام: ١٨] أي: بالشَّفاعة وغيرها، فروى الترمذي وغيره أنَّ النَّبِيِّ ﷺ قال: اشفاعتي لأهل الكبائر من أمَّتي، وفيه ردٌّ على المعتزلة حيث لم يقولوا بالشَّفاعة إلا في علُو الدَّرجة، مع قولهم: ﴿إِنَّ أَهِلِ الْكِبَائِرِ مَخَلَّدُونَ في النَّارِ» وفي سنن ابن ماجه عن عثمان بن عفان مرفوعاً: (يشفع يوم القيامة ثلاثة: الأنبياء، ثمَّ العلماء، ثمَّ الثُّهداء (١٠).

واعلم أنَّ قوله امرجوًّا يوهم أنَّ الشُّفاعة ظنِّيَّة، وليس كذلك، بل هي قطعيَّة لورود أحاديث مشهورة كادت أن تكون متواترةً، وقال ابن جماعة: النَّاسُ على

<sup>(</sup>١) ابن ماجه في الزهد، باب: ذكر الشفاعة (٤٣١٣).

قسمين: مؤمن وكافر، فالكافر في النَّار إجماعاً، والمؤمنُ على قسمين: طائع وعاص، فالطَّائعُ في الجنَّة إجماعاً، والعاصي على قسمين: تائب وغيره، فالتَّائبُ ني الجنَّة إجماعاً، وغيرُ التَّانب ني مشيئة الله تعالى.



the way of the second of the

.



# بيان أن الدعاء ينفع العبد

«الدَّعوات» بفتحتين جمع الدَّعوة بمعنى الدُّعاء، والمعنى: إنَّ لدعوات المطيعين لله تأثيراً بليغاً في صرف القضاء المعلَّق دونَ المُبرَم، لقوله تعالى: ﴿ الْمُعَوْنِ آلْتَكُوبُ لَكُرُ ﴾ [غانر: ٢٦٠، ولقوله عليه السَّلام: الآيرُةُ القضاء إلا الدُّعاء» رواه الترمذي وقال: حسن غريب (١١)، ورواه ابن حبان والحاكم ولفظهما: الآيرُةُ القَدَرَ إلا الدُّعاء» (١٤)، ولقوله عليه السَّلام: «الدُّعاء ينفع ممَّا نزل وممَّا لم ينزل» رواه البزار والطبراني والحاكم وقال: صحيح الإسناد (٢٠).

وكذا دعاء الأحياء للأموت له تأثير في تخفيف الذَّنوب، ودَفَع العذاب، ورفع اللَّرجات؛ لقوله تعالى: ﴿وَاسْتَغَفِرْ لِذَنْهِكَ وَاللَّهُ وَبِنْ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ المحاجات ودافعُ البليَّات.

 <sup>(</sup>١) الترمذي في القدر، باب: ما جاء لا يرد القضاء (٢١٣٩)، وتمامه: "ولا يزيد في العمر إلا البراء.

 <sup>(</sup>۲) الحاكم (١/ ١٧٠) (١٨١٤) وقال: حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه، وابن حبان (٣/ ١٥٣) (١٥٣). وتمامه عند الحاكم: \*ولا يزيد في العمر إلا البِرْ، وإنَّ الرَّجل لَيُحرم الرِّزقَ بالذَّنب يصيبه.

 <sup>(</sup>٣) الحاكم (١/ ١٧٠) (١٨١٥) عن ابن عمر، وتتمته المعليكم عباد الله بالدعاء، والطرائي في الكبير (٢٠/ ١٣٠) (٢٠١) عن معاذ بن حبل، ولفظه بتمامه عند، الن ينفع خَذَر من قدر، ولكن الدُّعاء ينفع ممًّا نزل وممًّا لم ينزل، فعليكم بالدعاء عباد الله، والبزار (٢/٦٥) عن سلمان.

وأراد النَّاظم بقوله: «أصحاب الضَّلال» المعتزلة، حيث خالفوا في هذه المـــألة أهلَ الهداية من أهل السُّنَّة والجماعة.

وأمًّا إجابة دعوة الكافر ففيها خلاف بين مشايخ الحنفيَّة، ونقله الرُّوياني في كتابه بحر المذهب عن الشَّافعية، ونفى الاستجابة فيه، وهو المنقول عن الجمهور على ما ذكره في شرح العقائد، وكان مستدلَّهم ما نقله البُغويُّ في معالم التُّنزيل عن الضَّحاك في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَمَا دُعَّهُ الْكَثِينَ إِلَّا فِي شَلَابِ ﴾ [الرَّعد: ١٠]، وأمَّا الصَّغقون فعلى أنَّ هذا في العُقبى، وأمَّا في الدُّنيا فقد يَقبل الله دعاء الكافرين؛ النَّه تعالى حين قال إبليس: ﴿ وَبَ فَأَنظِرَتِ إِلَى بَرْمِ يُبْمَثُونَ ﴾ [البجر: ٢٦] قال: ﴿ قَالَ بِنَاكُ بِنَ النَّظَيِنَ ﴿ إِلَى بَرْمِ الْوَقْتِ الْلَعْلُومِ ﴾ [البجر: ٢٧-٢٦] فأجاب دعائه في الجملة؛ ولقوله عليه السَّلام: \* التَّقوا دعوة المظلوم وإن كان كافراً، فإنَّه ليس دونها حجاب، رواه أحمد وغيره عن أنس مرفوعاً (١٠).

<sup>(</sup>۱) أحمد (۳/ ۱۵۳) (۱۲۵۷۱)، وكذا أخرجه القضاعي في مسند الشهاب (۹٦٠)، والديلمي . في مسند الفردوس (۱۵۳۲).

# بيان أن العالم وما فيه حادث

"البَيْبُولى، بفتح الباء وضم الباء المشدَّدة، وقد تخفَّف كما هنا ـ القُطْنُ، وشبَّه الأوائلُ طينةَ العالم به، أو هو في اصطلاحهم: موصوف بما يصف به أهلُ التَّوحيد الله سبحانه، أنَّه موجود بلا كميَّة وكيفيَّة، ولم يقترن به شيء من سمات الحدوث، ثمَّ حلَّت به الصّفة، واعترضت به الأعراض، فحدث منه العالم، كذا في التاموس، وقيل: البيولى عند الفلاسفة اسمٌ لما يُتَّخذ منه الأشياء، كالخشب يُتَّخذ منه الباب، والحنطة يُتَّخذ منها الدَّقيق، والتُراب يتَّخذ منه العمارة.

و الاجتذال ، بالذّال المعجمة بمعنى الفرح. و الحديث ، فعيل بمعنى الفاعل . و الاجتذال ، بالذّال المعجمة بمعنى الفاعل . و عديم بمعنى المفعول ، والمراد من الذّنيا هنا المخلوقات بأسرها ، من جواهرها و عَرَضها ، والمعنى: أنّ العوالم - وهو كلّ ما سوى الله - بظاهرها وباطنها حادث بإحداث الله بحانه إيّاها وإيجادها وبابقائها بإمدادها ، وإنّ القول بكون البيولى - وهو أصل العالم ومادّة بني آدم ، من العناصر الأربعة وغيرها - قديماً عديمٌ في الكون ، أي : غير موجود ، فإنّ الأشياء كلّها مخلوقة لله ببحانه ، وكان الله ولم يكن معه شي . .

وهذا هو المذهب الحتى الذي عليه جميع أهل الملل، من أهل الإسلام واليبود والنّصارى وغيرِهم من أتباع الأنبياء عليهم السّلام. وإنّما خالفهم الفلاسفة والحكماء المتقدّمون التائلون بقِدَم العالم، وقد أجمعوا على كفرهم وكُفُر من تبعهم من الأنام، فاسمع حال كونك متلباً بالسُرور الذي يُوجِب النّور على ظُهور النّور، فإنّه يفيد أنّ الله قادر على إيجاد المعدوم وإعدام الموجود.

## الجنة والنار حق موجودتان الأن

ضميره راجع إلى مجموع الجنّات والنّيران. وامَرُ مصدر امرّه وهو مرفوع بالابتداء، مضاف إلى أحوال جمع حال، أو حول وهو السّنة، والخبرُ اعليها، مقدّم. واخوالي، جمع خالٍ أو خالية بمعنى ماض أو ماضية.

ومعنى البيت: إنَّ للجنَّات بطبقاتها ودرجاتها، والنيرانِ بطبقاتها ودركاتها وجوداً الآن وثُبوتاً فيما قبلَ ذلك من الأزمان، كما يستفاد من القرآن، نحو قوله تعالى في الجنة: ﴿ أُعِدَّتُ لِلْمُنَّقِينَ ﴾ [آل عِسرَان: ١٦٣]، وفي النار: ﴿ أُعِدَّتُ لِلْكَفِينِ ﴾ [آل عِسرَان: ١٢٣]، وفي النار: ﴿ أُعِدَّتُ لِلْكَفِينِ ﴾ [البَنيَة: ١٢] بصيغة الماضي، وهذا الذي عليه أهل السُّنَة خلافاً لأكثر المعتزلة (١٠). هذا وفي بعض الشُروح ذكروا هنا قوله: «ولا يفنى الجحيم البيت» وفي شرحنا قد تقدَّم، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) كما علمنا أنَّ الجنَّة والنَّار حتَّ، وأنَّهما موجودتان الآن، يجب أن نعلم أنهَّما باقيتان لا تغنيان ولا يغنى أهلهما؛ لقوله تعالى في حتَّ الفريقين: ﴿خَالِينَ فِهَا أَبِداً﴾ [النِهن، ١٥٠] خلافاً للجهميَّة القائلين بفِتائهما وتناء أهلهما وهو كنر والعياذ باث.

## المؤمن العاصي لا يخلد في النار

حاصل البيت: أنَّ مذهب أهل السُّنَّة أنَّ صاحب الكبيرةِ ولو مات من غير توبة لا يُخلَّد في النَّارِ، خلافاً للمعتزلة والخوارج، بناءً على ما ذهبوا إليه من خروج العبد بالمعصية عن الإيمان(١٠).

ولنا: قوله تعالى: ﴿إِنَّ أَنَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُثْرَكَ بِهِ، وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآةً﴾ والنهاد: ﴿ وَاللهُ عليه السَّلام في الصَّحيحين لأبي ذر: ﴿ مَا مَن عبد قال لا إله الله ، ثمَّ مات على ذلك إلا دخل الجنَّة علت: وإن زنى وإن سرق؟ قال: ﴿ وإن زنى وإن سرق الحديث (٢) ، ولا يمكن دخول الجنَّة قبل دخول النَّار ، ثمَّ دخول النَّار ؛ لأنَّه باطل بالإجماع ، فتعيَّن خروجُ مَن شاء الله تعذيبَه من النار في عاقبة

<sup>(</sup>١) الصُّحيح التُّفريق بين قولي المعتزلة والخوارج:

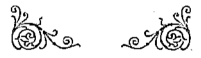
<sup>-</sup> أمَّا المعتزلة نقد قالوا: الكبيرةُ تُخرِج العبد من الإيمان لاختلال ركن من أركانه وهو العمل، ولا تُدخِلهِ في الكفر لوجود التَّصديق عنده، فهو عندهم في منزلة بين منزلتين. - وأمَّا الخوارج نقد قالوا: الكبيرة تُخرِج العبد من الإيمان إلى الكفر.

<sup>(</sup>٢) البخاري في اللباس، باب: النياب البيض، (٥٤٨٩)، ومسلم في الإيمان، باب: من مات لا يشرك باف شيئاً دخل الجنة (٩٤)، وهو بتمامه: عن أبي ذر رضي الله عنه قال: أتبتُ النبيّ فَيْ وعليه ثوب أبيض، وهو نائم، ثمّ أتبتُه وقد استيقظ فقال: «ما من عبد قال: لا إله إلا الله، ثمّ مات على ذلك إلا دخل الجنّة» قلت: وإن زنى وإن سرق؟ قال: «وإن زنى وإن سرق». قلت: وإن زنى وإن رنى وإن سرق، قلت: وإن زنى وإن سرق؟ قال: «وإن زنى وإن سرق؟ قال: «وإن زنى وإن سرق؟ قال: «وإن رنى وإن سرق؟ قال: «وإن رنى وإن سرق؟ قال: «وإن زنى وإن سرق؟ قال: «وإن زنى وإن سرق؟ قال: «وإن رنى وإن سرق؟ قال: «وإن رنى وإن سرق؟ قال: «وإن رنى وإن سرق على رغم أنف أبى ذر».

#### وذُوْ الإسمانِ لا يَبْقَى مُقيماً بِشُوْم الذُّنْبِ في دارِ اشْتِعَالِ

الأمر. وقد سبق أنَّ أعمال الأركان غيرُ داخلة في حقيقة الإيمان، فلو فعل جميع السَّات ما عدا الشُرك، فيو مؤمن، كما أنَّ الكافر لو أتى بجميع الطَّاعات، ولم يُصدُق الله ورسولَه فهو كافر.

ثمَّ «الاشتعال» بالعين المهملة هو الصَّواب، والمراد به اشتعالُ لهب الجحيم وتَّعَب الحميم، وقد تصحَّف على الشَّارح القدسيِّ فضبطه بالغين المعجمة، ثمَّ تكلُّف فقال: وقيل لها ذلك لاشتغال أهلها بالتَّضرُّع والدُّعا، والنَّدامة، أو لاشتغالها هي وما فيها من الحيات والعقارب بأبدان أهلها، وفيه: أنَّ الاشتغال أمرَّ مشترك بين أصحاب الجحيم وأرباب النَّعيم، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ أَصْحَبَ اَلَمَنَةِ اَلْيَوْمَ فِي شُعُلِ فَكِهُونَ ﴿ وَهُ مُمْ وَأَزْوَجُمُرُ فِي ظِلَالِ عَلَى الْأَرْآبِكِ مُتَكِمُونَ ﴾ [تس: ٥٥-٥٥].



# الخاتمة الخاتمة

«لام» للتُّوحيد للتُّوكيد لكونها زائدة داخلة بين الفعل المتعذّي ومفعوله، وانظماً مفعول به، وفي نسخة «وَشْياً» والمراد به المنظوم، وهو: الكلام المُقفَّى الموزون على سبيل القَصْد، وشَبَّه النَّظم بالإلباس والمنظوم بالملبوس مجازاً، وسمَّاه وَشْياً؛ لأنَّه زينة الكلام كما أنَّ اللّباس زينة اللابس على وجه حسن النَظام، وابديع الشكل، صفة لنظماً أو وَشْياً، أي: غريباً شكله، وهيئتُه مثل السّحر يحلُّ محلَّه ويشاركه في صفته.

#### تعريف السحرء

والسَّحرُ عند الحكماء: قوَّةً في النَّفس تتأثَّر عنها الأشياء من غير استعانة بعزيمة ولا غيرها، قاله ابن جماعة. وقال الرازي في تفسيره: هو في عرف الشَّرع مختَصَّ بكلِّ أمر يَخفى سببُه، ويتخيَّل على غير حقيقتة، ويجري مجرى التَّمويه والخِداع، فإذا أُطلق ذُمَّ فاعله، وقد يستعمل مقيَّداً فيما يُمدِّح ويُحمد، كقوله عليه السَّلام: "إنَّ من البيان لَيحراً "أي: بعض البيان سحر؛ لأنَّ صاحبه يوضِّح الثَّيء المُشكِل، ويكشف عن حقيقته بحسن بيانه، فيستميل القلوب إليه كما تُستمال بالسَّحر، فوجهُ تشبيه النَّظم بالسَّحر: استجلابُ كلِّ منهما القلوب بالمحبَّة.

وفي هذا البيت من صنع البديع الاحتراسُ، حيث وصف السَّحرَ بالحلال، فإنَّ

 <sup>(</sup>١) البخاري في النكاح، باب: الخطبة، (١٥٨١) عن ابن عمر بلفظه، ومسلم في الجمعة باب:
 تخفيف الصلاة والخطبة، (٨٦٩).

يُسَلِّي القَلْبَ كالبُشْرَى بِرَوْحٍ وَيُسحيى الرَّوْحَ المَّوْحَ المُسَلِّي المَّوْحَ المُحَدِي المرَّوْحَ ا فَحُوْضُوا فيهِ حِفْظاً واعْتِقَاداً تَسَالُوا جِنْسَ أَه وكُونُوا عَوْنَ حِذَا العَبْهِ دَخْراً بِذِكْر الحَبْر ن

وَيُسحِبِي الرَّوْحَ كالسماءِ الرَّلالِ تَنَالُوا جِئْسَ اصْنَافِ السَنَالِ بذِكْرِ الخَبْرِ ني حالِ ابْتِهالِ

الاحتراس عندهم: هو أن يأتي المتكلّم بمعنى يتوجّه عليه فيه دخل، فيتفطّن له فيأتي بما يُخلّصه من ذلك؛ لئلا يقع لأحد عليه اعتراض هنالك.

المراد هنا بالقلب الشّكل الصّنوبري، لا اللّطيفة القائمة به، وهي البصيرة، على ما قاله ابن جماعة، ولا يخفى بُعدَه في هذا المحلّ؛ فإنّ تسليته تفريجُه عن هَمّ نزل به، والبُشرى البشارة بالخبر السّارّ؛ لأنّه تتغيّر البّشَرة به، والرّوحُ به بفتح الرّاء بالرّاحة، وهو مرتبط به فيُسلّي ، والمعنى: لا ينال القلبُ مشقّة وتعب، بل يحصل له راحة وطرب؛ لكون مبناه نظماً باهراً، ومعناه تامّاً ظاهراً. والرّوح بالضّمُ جوهر نُورانيّ له سَرَيانٌ في البدن كسريان ماء الورد في الورد، قاله ابن جماعة وجماعة أخرون. واللهُ لا يخالطه شيء، أخرون. واللهُ لا يخالطه شيء، والمعنى: ويكون هذا النّظمُ سبباً لحياة الرّوح، وهو العلم عن موت الجبل، كما أنّ والمعنى: ويكون هذا النّظمُ سبباً لحياة الرّوح، وهو العلم عن موت الجبل، كما أنّ الرّبة لله بن بقي به رّمَق في الحال بحكم الملك المتعال.

الاعتقادُ: جزم القلب وربطُهُ على الشِّيء. والمنال؛ العطاء. أي: اشرعوا في هذا النَّظم من جهة حِفْظ المبنى واعتقادِ المعنى، غيرَ مقتصرين على مجرَّد المطالعة والاكتفاءِ بالمقابلةِ، تَبلُغوا أصناف العطايا من الله تعالى في الدُّنيا والعقبى.

«العون» المعين، والمراد بالعبد نفسه، وهذا يُشار به إلى الحاضر ومَنُ في حكم الحاضر. والمراد بالدَّهر الزَّمانِ والعصر، وقد يطلق على قطعة منه، ويشير إليه تَنكُره هنا ونصبُه على الظَّرفيَّة وبذكر متعلَّق "بعون» وفي حال بذكر، والمعنى: أعينوا هذا إلعبد الضَّعيف، وساعدوا هذا الفقير المصنِّف، بذكر الخير له والدُّعاء والاستغفار في حقه حال تضرُّعِكم إلى الله سبحانه، ما تيسَّر من الدَّهر كله أو بعضه، فإنَّ دعوة المؤمن لاخيه بظهر الغيب مستجابة.

يُقرأ: «ويعفوه» بالإشباع كما هو قراءة ابن كثير من السَّبعة. والعلَّ التَّرجَي، والعفو» تركُ المؤاخذة، والمعروفُ تعديته بـ «عَنْ فيكون من باب الحذف والإيصال(1)، كقوله تعالى: ﴿وَأَخْارَ مُوسَىٰ فَوْمَهُ سَبْيِينَ رَبُلاً والاعراد: ده١)، والمآل بالهمزة قبلَ الألف المرجع والعاقبة، والمرادُ به الآخرة إذ لا سعادة إلا سعادة العاقبة وسلامة الخاتمة، كما ورد «اللَّهم لا عيش إلا عيش الآخرة»(٢).

أي: وإنّي ني جميع عمري، خصوصاً في آخر أمري، أدعو ربني وهو حسبي، غاية وُسعي وطاقتي ونهاية جُهدي وطاعتي، لكلّ من دعا لي من الأنام بالخير يوماً من الأيّام، فنسأل الله سبحانه أن يرحم النّاظم وجميع مشايخنا الكرام، وآبائنا وأسلافنا الفخام، وأن يختم لنا ولأحبابنا بالحسنى، وأن يرزقنا المقام الأسنى مع النّبيين والصّديقين والشّهداء والصّالحين، وسلامٌ على المرسلين والحمد لله رب العالمين.

تمت قد وقع الإتمام من تحرير هذه الحروف في يوم الأربعاء، في وقت الضحى، كتبه الحقير ذو الاحتياج الكثير إلى ربه الغني ذي الرَّحمة والعطاء مصطفى بن كريم بن مصطفى، غفر الله له ولوالديه ولمن أحسن إليهما وإليه، سنة (١١٧٤)هـ.

أي: يعفو عنه، فحذف الجارُ فاتّصل الضّميرُ بالفعل، فصار يعفوه، كما في قوله تعالى ﴿ وَاَنْنَارُ مُوسَىٰ فَرَّمَهُ﴾ [الإمران: ١٥٥] أي: من قومه، فحذف الجار فصار قومه، أو ضَمّنه معنى سامحه، وهو شائع، اهر حا.

<sup>(</sup>٢) البخاري في الجهاد، باب: البيعة في الحرب أن لا يفروا (٢٨٠١)، ومسلم في الجهاد، باب: غزوة الأحزاب (١٨٠٤) عن أنس رضي الله عنه قال: كانت الأنصار يوم المخندق تقول: نحن الذين بايعوا محمدًا على الجهاد ما حَينا أبدا فأجابهم النبيُ في فقال: «اللهم لا عيش إلا عيش الآخرة، فأكرم الأنصار والمهاجرة» واللفظ للبخاري.

قال الشَّارح رحمه الله تعالى: فرغ على يد مؤلَّفه بتوفيق ربَّه ولطفه، لنصف شير شوال، ختم بالخير والإقبال في سلك شهور عام عشر بعد الألف من الهجرة إلى المدينة المكرمة، وكان ذلك بمكة المعظمة زادهما البرَّ والمهابة. كذا في أواخر بعض الشروح على سيدنا محمد أفضلُ الصَّلاة والتَّحيَّة.

بالمان المساورة والمساورة المساورة والمساورة والمساورة

النابية والمني في جميع عدري، خدروما عي قدر أدري، أدبو والمني وهي حدير، ولم المرابي المنابع والمنابع والمائم والمنابع وا

المستعدل في وقع إلياته في بيون بيون بالمنافرة الدوروف وبي بالمراز الأوبيعة ما في وقت المنطقة والعالم في وقت المنطقة والعالمة المنطقة والمنطقة وا

اذكى لايمان يعملو عامل فلجيف المجاؤ فالأصل المائستين بالفيمل، فعداً وما وعواكما في تبرك العالمي \*\* الرئماء الرئارالمرائم والعماران عوالم أي ما حن فحرمه، فلحدث اللحمان فيسار فارض دو السلمة \* مبل سامخمو وعمو شائع. العراجة بال

#### فهرس الموضوعات

| ٥   | مقدمة اللجنة                                                                                                          |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٦.  | مقدمة المحقق                                                                                                          |
| ٩   | ترجمة الشارح                                                                                                          |
| ٩   | رحلته قي طلب العلم                                                                                                    |
| Ŋ   | حياته                                                                                                                 |
| 11  | وفاته                                                                                                                 |
| ۱۲  | ترجعة الناظم                                                                                                          |
| ۱۲  | وفاته                                                                                                                 |
| ۱۲  | أهل الشُّنَّة والجماعة                                                                                                |
| 12  | أوَّلاً والأشاعرة والمسترين |
| 14  | ثانياً ـ الماتريدية                                                                                                   |
| ٤ ١ | الفرق المخالفة لأهل السنة والجماعة                                                                                    |
| 1 & | أولاً ـ المعتزلة                                                                                                      |
| 0   | ثانياً . الجبرية والجهمية                                                                                             |
| 17  | ثالثاً ـ الشيعة والخواوج                                                                                              |
| N.  | رابعاً ـ القدرية                                                                                                      |
| ı,  | خامساً . الملاحدة                                                                                                     |
| A.  | سادساً ـ الإباحية                                                                                                     |
| 9   | سابعاً . المجسمة                                                                                                      |
| 4   | الكرامية                                                                                                              |
| _   |                                                                                                                       |

| Y 2 | مقدمة الشارح                                       |
|-----|----------------------------------------------------|
| ۲o  | فصل في توحيد الصانع والاستدلال عليه                |
| 44  | الله هو الحي المدبر المقدر                         |
| ۲.  | بيان أنَّ الإرادة والمشيئة تغايران الرضا والمحبَّة |
| 77  | بيان أن صفاته تعالى ليست عين ذاته ولا غيرها        |
| ۲٤  | بيان الفرق بين صفات الذات وصفات الأفعال            |
| 71  | صفات الذات                                         |
| ۲٦  | حواز إطلاق لفظ الشيء عليه تعالى                    |
| ٣٩  | بيان هل الاسم عين المسمى أم غيره                   |
| ٤٢  | بيان أن الله ليس بجوهر ولا حِسم ولا ڪل ولا بعض     |
| ٤٣  | مطلب في إثبات الجزء الذي لا يتجزأ                  |
| ٤٤  | القرآن كلام الله غير مخلوق                         |
| ٤٧  | بيان أن الله تعالى منزه عن الجهة                   |
| ٥.  | مذهب أهل السنة إبطال التعطيل والتشبيه              |
| ٥٢  | بيان أن الله تعالى لا يجري عليه زمان               |
| ٥٤  | بيان أنه تعالى غني عن الرّوجة والأولاد             |
| د د | بيان أنه تعالى غني عن المعين والنصير               |
| 70  | بيان أنه تعالى يحبي ويميث                          |
| 70  | بيان معنى البعث والحشر والنشر                      |
| ٥٩  | الثواب بفضله تعالى والعقاب بعدله                   |
| ٦.  | بيان أن الجنة والنار دارا إقامة على التأبيد        |
| ٦١  | رؤية المؤمنين ربهم يوم القيامة                     |
| 11  | حكم القول بالصلاح والأصلح                          |
| ٦٧  | الهداية معناها والخلاف فيها                        |

| ۸۶   | الإيمان بالرسل والملاثكة                                         |
|------|------------------------------------------------------------------|
| ٧٠   | الحكمة من إرسال الرسل                                            |
| ٧١   | محمد ﷺ خاتم الأنبياء والرسل                                      |
| ٧٤   | بيان أنَّه عليه الصلاة والسلام إمام الأنبياء                     |
| ۷٥   | الإسلام ناسخ لجميع الشرائع غير منسوخ                             |
| ٧٧   | الإسراء والمعراج                                                 |
| ۸۰   | إثبات العصمة للأثبياء ،                                          |
| ۸۲   | بيان شروط النبوة                                                 |
| λŧ   | بيان من اختلف في نبوته                                           |
| λ٦   | خروج المسيح عيسى وقتله الدجال                                    |
| ٨٨   | بيان أنَّ كرامات الأولياء حق ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، |
| ۸۸   | تعريف الكرامة                                                    |
| ۸۸   | تعريف المولي                                                     |
| 91   | مراتب الصحابة رضوان الله عليهم                                   |
| 91   | أولاً: أبو بكر الصديق                                            |
| 97   | ثانياً: عمر بن الخطاب                                            |
| 97   | ثالثاً: عثمان بن عفان ثالثاً: عثمان بن عفان                      |
| 98   | رابعاً: علي بن أبي طالب                                          |
| 98   | أول من آمن من الصحابة                                            |
| 90   | المفاضلة بين الصديقة والزهراء                                    |
| ۸۶   | الخلاف في جواز لعن يزيد                                          |
| • 1  | إيمان العقلك                                                     |
| ٠٢   | المعرفة واجبة عقلاً والخلاف في ذلك                               |
| ٠, ٦ | بيان أن الإيمان عند الغرغرة غير مقبول في ويروي والمراب           |

| 1.4  | بيان أن الأعمال لا تدخل في معنى الإيمان      |
|------|----------------------------------------------|
| 1.4  | بيان حكم من يقع بالمعاصي                     |
| ***  | بيان أن نية الكفر كفر                        |
| 111  | نصل في حكم التلفظ بألفاظ الكفر               |
| 111  | بيان ما يتفرع عن الردة                       |
| 118  | حكم ما يجري على لــان السكران من ألفاظ الكفر |
| 117  | بيان أن الشيء هو الموجود                     |
| 119  | بيان أن الرَّزق يمللقُ على الحلال والحرام    |
| 14.  | شصل في سؤال القبر                            |
| 172  | فصل في إثبات عذاب القبر \                    |
| 177  | ُ شصل في البعث والحساب                       |
| ۱۳۰  | فصل في أخذ الكتب                             |
| ırı  | فصل في وزن الأعمال                           |
| 121  | نصل في الصراط والمرور عليه                   |
| ir E | فصل في الشفاعة                               |
| ۱۳٦  | بيان أن الدعاء ينفع العبد                    |
| ۱۳۸  | بيان أن العالم وما فيه حادث                  |
| 129  | الجنة والنار حق موجودتان الآن                |
| 18.  |                                              |
|      | المؤمن العاصي لا يخلك في النار               |
| 127  | الخاتمة                                      |
| 121  | تعريف السحر                                  |
| 187  | فه س المعضوعات                               |



ن المتقال الشارج وجمه الله بعالي الفرغ على منا ووأنه بتوفيق لهم والتلفة والبيبات عير دران. حيم بالجير والإقبال في سلك عيور عام عمر بعن الألك عن الهجرة ٠ ﴿ إِنَّ الْمِنْ الْمُكْرِضُا لِيُعَافِ وَاللَّهِ اللَّهُ التَّالِمُ لَلْكُ وَالمُمْ لِللَّهِ وَاللَّهِ الْمُ ન્વત્યામ્યાના કાર્યા છે. જેવારી માત્રા કર્યકાર હોય માત્રા કર્યા છે. જેવામાં છે છે છે છે છે. જેવામાં છે છે છે છે وَالْإِيهُ مُسَافًا رُأَنَّهُ كِنْشَوِلُ النَّمِيَّالِيلَ: ﴿ وَالْفَائِدُ الْهِانَى قَرَّفُ اللَّهِ بَالْهِرِكُ وَالْمُسْرِعِينَ الْمُؤْكِرُ وَالْمُسْرِعِينَ الْمُؤْكِرُ وَالْمُسْرِعِينَ الْمُؤْكِرُ وَالْمُسْرِعِينَ اللَّهِ عَلَى وَالْمُ واالسآل؛ بالهُمنزة قَبلَ الالنب السرخع والعاقبة، والمعنولة به الأخوة إذ لا أجعَّاه، إلا رُ حَادُهُ فِلْمَاقِيةَ وَسَلَوْمَةً اللَّهُ اللَّهُ مُرْتُمَا أُورَةٍ اللَّهِ لِلْ عَيْقِي أَلِمُ اللَّمْ إِ

النهاز والمراغمي الجسيع عمري، المصاوعية في أبدر أمري، الدمو ريشي والل حدويه، بَنْهُ فَاسْعَى رَطَّافَتِي وَيَهَالُهُمُّ جُمِينِي وَمِنَاهِتِيَ ۗ لَتَخْلِيُّ أَنْنَ فِظْ أَنِي مِن الْعُثْنَامِ وَالْبَخِيرِ رَوِّماً حير الانتيام و المسان الصر منتحاب أن يرحم إنشاهم برج سبخ مسايره لله المبتلا المبتكوات وأيالتيا برأسلافنا الغبخام، وأن أينهتم لله ولأجرابيل بالمحسني، وزان بايرقابا المقام الأسان ابر وتخبيئين وإلنطبة كهبن يرانشبهداء والعشائبحبينها ولسلائم عيتي المعرستين والمحملو لأدوب

تأدمتنا فأهيا والبيغ الزنميهام امنئ سلاريس همأءه الناجروف عنى يبرج الأوبيداب الهويا وتشت والضبح بنيوع تخبتها الملج تعبور فعر الإحديدتين افتجعتهن إلى رئيد النفشي فنمي والرجاسة والمعطاء معسطفين لينيُّ كويمهم بين مصفيُّني، خشو الترباء والدائية أو فلدن أحجدن اليابيدا إرباله عرست

الكرالميء يأمقم ماعمع فجطف الحجاز أفاقصل النقسيل بالقعلياء فبأساز أيعفذوه يتدأداني مراء إبالش ارتأمانا البيانين الأكأبجة ويهصريك بالحدور أبجها السن تخرمه فالصحاب المبحلة فمضأن تجومه بألو إنسانية أملي سامغتم وهو شائعها فعالعة

عُلَاكُ الْمُوسَانِينِيَ فَهِي الشَّجِهَاقُوءَ بِالْمَيْسُ الْمُبِيحَدُ فِنَيْ اللَّهِ مِنْ أَنِيا اللَّهِ بَال ستعبُّ وَالْمُونَةُ وَلِمُ مُعْرَفُهِمِ لِمُعْافِحُهُمْ عَلَى لُسَنِّ وَصُلَّى مُوالِمُ اللَّهُ مُعَلِمُ الْفَاقَ وَالْمُعْدِيقِ الْمُعْدِدِ فَيَ نقار بالدر قوسان فالجنول فراجه على أمكرن تقويها أو حربيط أولان الأجاء بالم الثابين المثاثرا فقطال والأراث لا عيش إلا أعليقكم الأخبرف فكنزو الإنفدار والمجدية بوالبدل الدفاري