مجلة شمريّة تعنى بالبحوث الدّينية وبشؤور ب الشقافة والفكر

نصدترها وزَارة عموم الأوقات الربتاط



ادع الى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة والموعظة وجادلهم باللتى هى احسن احسن «قرران كريم»

ذوالحجة ١٣٧٦ غشت ١٩٥٧

الثمن 100 فرنك

العدد الثاني السنة الأولى

تحفة رائعة من القن المغربي في القرن السادس عشر القرن السادس عشر منظر داخلي من قبود السعديين بمدينة مراكبش السادين وسقوف منقونة في الجبص، مصبوغة ومذهبة







صدرنا العدد الاول من هذه المجلة بصورة لصاحب الجلالة ، مولانا الملك نصره الله ، وبكلمة من جلالته ، يدشن بها هذه المجلة ، ويرجو لها طول البقا كما يدعو العلماء ورجال الدين والثقافة ، ان يلتفوا حولها ، وان يتخذوه اداة لتبليغ رسالتهم ، والاضطلاع بمسؤولياتهم في الانارة والهداية والتوجيه ،

ونصدر هذا العدد ( الثاني ) بصورة لصاحب السمو الملكي ، ولي المهد المحبوب ، الامير الجليل مولاي الحسن ، مهداة الى المجلة ، وبكلمة من سموه يتحدث فيها عن دور والده العظيم في الاصلاح الديني والاجتماعي والثقافي كما يبارك فيها سموه مجلة (( دعوة الحق )) ويدعو الشباب المفريي للقياء بدوره في هذه الدعوة ، والاستجابة اليها والعمل من اجلها .

ونحن اذ نعتز بهذه الثقة التي وضعها فينا صاحب الجلالة مولانا الملك ا وولي عهده الامير الجليل ، نرجو أن نكون أهلا لها حقا ، وأن نوفق في الوصول بهذه المجلة الى ما يرجوه لها كل مخلص لهذا الوطن ، وكل غيور على هــذا الدين ، وكل محب للثقافة والمعرفة ،

ان مسؤولية كل واحد منا في هذا العهد الجديد ، لا تقل عن مسؤليته عند ما كان يكافح من اجل هذا العهد الجديد ، وعلى راس قائمة المسؤولين رجال الدين الذين كانوا بالامنس يطاردون في كل مكان ، وتترصد لهم الرقابة في كل صحيفة ، وتعد عليهم خطواتهم وانفاسهم ، ويمنعون منعا من اداء رسالتهم في وضح النهار ، فلا يستطيعون تاديتها الا همسا ، والا بين جدران الحجرات .

ثم جاء الحق وزهق الباطل ، فاشرقت علينا شمس الحربة من جديد، والحرية معناها المسؤولية ، معناها العمل ، معناها الحركة ، فهل نحن أحرار حقا ؟

ان الذي يستطيع ان عددالاجابة عن هذا السؤال انما هو مقدار استعدادنا لتحمل السؤولية ، هو مقدار رغبتنا في العمل ، هو مقدار نشاطنا في الحركة.

وكل ذلك معناه بالنسبة للعالم والمثقف ومن يرشح نفسه للاصلاح ، ان يخرج من عزلته ، وأن يتكبر عن النفق الذي يسجن فيه عقله وفكره ، وأن يظهر للناس في وضح النهار ، ليقول لهم وليسمع منهم ، وليفيدهم من عمله وتجربته وخلقه ودينه، فأن لم يفعل، فقد تنكر لرسالته، وقد خانها، وقد نكص على عقبيه ، ونحن نربا برجال الفكر والاصلاح في امتنا أن يكونوا من هذا القبيل .

ان هذه المجلة لا تعدو ان تكون طريقا معيدا للعلماء والمثقفين والمصلحين ، تسبهل عليهم الاتصال بجمهورهم ، وتساعدهم على تبليغ اماناتهم ، فليسالوا ضمائرهم بعد ذلك ، فان رضيت لهم الصمت ، فليستمروا في صمتهم ، وان لم ترضه لهم فليقولوا كلمتهم ، فانا منتظرون .

دعوالحق

لِكَ سُلاعُ وَلِلنَّهُ عَمْدُ لِمُعْرِضًا

نُعسر إلمرسلدُ ( هي بعنُ ارهُ الانعام (لاشلام) في الوف المخاص، مراهم المراسل مي تُعرب (لاشلام) في المراسل من تأريخ (لاشلام) وكافتِه ما المفرع العكري وُله لكماري،

مالمشلوی بی مهذ لفزقهم العزف ما نبسهم بعرها استرالهم (الوربور) بست محمد والمشلوی بی مهذ لفزقهم العزف ما نبسهم بعرها استراهم المروب السفاد المكانيم فالمشراه موفقة لا نفروسة و وللسفاه مدمر مربع به نعور المشربة و تعرمها منظما بعل النافع ولا ولا وقد لا نفروس المنافعة بالمنافعة ب

قَفْ الله المعالمة المعالمة المعالمة والمسجدي في حراسد المعالم المعالمة والمسجدي في حراسد المعالم المعالمة والمائمة و الخارفة في المعالمة والمعالمة والمعال

وَالنّالَمْ عِنهِ مَهِ مَهُ مَهُ الْمَعْ الْعُرْمَةِ ، الْمُرافِ لَنَعُورِهَا ، بررِ كُلْهَا نَهُمَةً مَهُ وَ النّالِمَ الْمَاءَ عَلَى الْمُرافِ لَنَعُورِهَا ، بررِ كُلْهَا نَهُمَةً مَهُ وَ النّالِمَ الْمَاءَ عَلَى اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللّهُ اللّه

عَلَى تَعَفِينَ الْعَبِمُ الْمَبِهُوعِ ، وَهُمَاهُ مَرِيدَ الْعَفِيرَةِ وَالْعِلَمُ وَالْسَمِ فِي مِرْوِدُ الفائنونِ وجمايد كَلْ مَا يَعِتَى بِمُ (لانسَاهُ مِراسِرةِ وَوَكُنْ وَسَراكُ مَادِيُ وَمِعْنُوعِ)، وَاسْتَمَارِ الوَادِ الطبيعيدَ الذي سَغْرِهَا النَّمَالُهُ، وَعَعَلَ الْمَهَا عَلَا كُيْسًا،

وهـزدانتعابى كلها مَسْية عَلَى مُاورِدُ فِلْ اللهِ اَيَ مِن آيَ وَلَ مُرالرِسُولَ اللهُ عَلَى مُاورِدُ فِلْ اللهُ اللهُ اللهُ الْولِسَ مِن عَرفِ ، وَصَعِلْية فِيسِبَررِ مُلَا اللهُ الله

وَفَر وَخِد مَلَاهُ وَاللهِ ، عَمَا يَمْد و فِوَنِعُورُ الهِهِ هَاللّمِي الْمُعِيةِ اللّمِي الْمُعِيةِ اللّمِي الْمُعِيةِ الْمُعِيةِ الْمُعِيةِ الْمُعِيةِ الْمُعِيةِ الْمُعِيةِ الْمُعِيةِ الْمُعَيةِ اللّمُعَيةِ الْمُعَيةِ الْمُعِيةِ الْمُعَيةِ الْمُعَيةِ الْمُعَيةِ الْمُعَيةِ الْمُعَيةِ الْمُعِيةِ الْمُعَيةِ الْمُعَيةِ الْمُعَيةِ الْمُعَيةِ الْمُعَيةِ الْمُعِيةِ الْمُعِيةِ الْمُعِيةِ الْمُعِيةِ الْمُعِيةِ الْمُعِيةِ الْمُعَيةِ الْمُعِيةِ الْمُعِيةِ الْمُعِيةِ الْمُعِيةِ الْمُعِيةِ الْمُعِيةِ الْمُعِيةِ الْمُعِيةِ الْمُعِيةِ الْمُعْيةِ الْمُعْيةِ الْمُعْلِقِيقِ الْمُعْيةِ الْمُعِيةِ الْمُعِيمةِ الْمُعِيمةِ الْمُعْيةِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِ

عَن فوالد المسورة ، وَسَهري ا ، بَسَ مرقه كموزا برالمعبوبا أعلى بكنبر مالالكوز الإيروج لفا الاعالة على الأبل ، ويف ائسطيع ال بنكارى مَعَ المخلصي مِسى الشبكاب (الشكامي تر العامل ع مَلى الدهده (الشكاميد المترفيد ، اليح الانعمب بها (العلامًا ع ، وَلا تزهد بها العتن والدورات ،

20

## المن مسر الممنولي (ولال المن المنادال والمعالية المنالية والمراكبة المنالية والمراكبة المنادال المناد

فى مبادىء الاسلام ، ولا من مفسدات الاخلاق ، الا عرضها عرضا امام النشء يكل مصابرة ومثابرة ، فلم يترك لا مدرسة ولا مسرحا ولا زاوبة من زوايا الحياة التي لابد ان يلم بها النشء الا زرع فيها ما يمكن ان يجتث جلور تعاليم الاسلام السامية من العقول .

لكن هل نجح الاستعمار كلل النجاح في محاولته هذه ؟ وهلل استطاع ان يغطي تلك الشمس الوهاجة من عليائها عن ابصار كل من مروا بين يدي مدارسه او مسارحه ؟

الحمد لله ، فقد ملا كل الصدور بهجة واغتباطا وحبورا ، ان شاهدنا هده المحاولات قد خابت كلها خيبة في صارت مثل القنبلة الهيدروجينية في قلوب الذين شاهدوا ولمسوا وعاينوا باعين محملقة انتساف دسائسهم من غالب اولئك النشء الذيبن ربوهم ، حين كانوا هم الرافعين لراية الاسلام اليوم ، والمقدمة من طلائع المكافحين العروبة ودين العروبة واقطار العروبة .

وبعد ، قان الاستعمار اصناف ، فادناها استعمار الارض ، واشدها استعمار العقول والافكار ، فقد وفقنا الى زحزحة استعمار الارض السهل، وبقى أن نزحزح استعمار العقب ول والافكار عن ثلة قليلة من ابنائسا ، فيجب أن لعرض أمامهم ما جهلوه عن دين الاسلام وعن مبادئه الحق ، وعن مغازيه في الحياة ، فان بعض من تاثروا بما دس اليهم حسنوا النية، وبدركون بسرعة ، وارى ان هذا من اوحب الواجبات على نخبة من شبابنا جمعوا بين الثقافتين ودرسوا الاسلام حق الدراسة ، فهم وحدهم الذين بمكن لهم أن باخذوا بايدي أولادنا هـؤلاء بملاطفة ، حتى اذا ادركوا وفهموا ، فاذ ذاك تسير الامة كلها فيصف واحد فى تفكيرها وفى مثلها العليا .

انظر البقية على الصفحة 14

اننا اليوم ننعم بهذا الاستقلال الذي هياه الله لنا بفضله ، تحت جهود الذين ضحوا بانفسهم وبنغائسهم ، وجعلوا امام اعينهم : اما الحياة الحرة التي ترفع صاحبها الى عليين ، في جنة عرضها السماوات والارض .

حقا ، ها نحن اولاء مستقلون ، وها هي ذي حكومتنا الفتية تسيسر بالامة سيرا طبيعيا إلى الامام ، وها هو ذا الشعب على اختلاف مشارسه يلتف حولها ، ويرى منها رمز الحياة والتقدم ، ومشعل ارتكاز في الكان الذي يستحقه \_ بين شعوب اليوم \_ شعب امتزجت الحربة والاستقلال بدماء شرابينه منذ التي عشر قرنا .

لكن ، ايكفي أن نقول أننا مستقلون أليوم من غير أن تراجع قائمة مقوماتنا التي كنا بها أمة عظيمة أمتدت أجنحتها حتى حلقت على أسبانية المسلمة وعلى الجزائر وتونس وليبية أ فباي شيء أستطاع أبن تأشفين ، وعبد ألمومن أن يضما هذه الإطراف إلى مراكن ، وأن يمزجا بينها حتى صار الجميع قطرا وأحدا تتجاوب أرواح كل سكانه تجاوباً لا يزال دويه يطن في أذان التاريخ إلى الآن ، كلما ذكرت الزلاقة والارك ، أو كلما قرئت أنباء تطهير تونس من أساطيل أهل صقلية ، ونظراء أهل صقلية ممن كادوا أذ ذاك يلتهمون شمال أفريقية ، كما التهمت صقلية نفسها أذ ذاك التهاما ضاع به هناك الإسلام ؟

ان سكان شمال افريقية اليوم - ونحن في اواخر القرن الرابع عشر - لا يزالون مستعدين أتم الاستعداد لهذا التجاوب على لسان اللغة والدين والدم ، فهل نجد منا ما كان وجده ابن تاشفين وعبد المومن من فورة غيرة دينية ولغوية ودموية ، تتجاذب بها القلوب من كل شمال افريقية ، اذا بما كان امس من تلك العظمة التي تجلت من المرابطين والموحدين تعود اليوم باعلى واحلى مما كانت عليه اذ ذاك ؟

ما من مغربي أو جزائري أو تونسي أو ليبي ، الا ويحس الآن من اعماق قلبه انمغناطيس هذا الانجذاب هودين الاسلام الذي حاول الاستعمار منذ القي كلكله على آبائنا أن تضعف من بيئتهم قوته وسطوته ، وأن يكسف تلك الروعة التي متى استولت على الافئدة تصهرها، فأذا بها كتلة واحدة ذات احساس واحد ، ومتجه واحد ، ومبدأ واحد ، وغاية واحدة ، استمدادا من من دين له قبلة واحدة ورب واحد ، ورسول زرع الوحدة بين كل من يحمل اسم الانسانية .

فتح الاستعمار مغاليق شنى عن اصناف شتى من مكايده ، ثم حاول بكل ما يملكه من لباقة وخلابة وزخرفة وتمويه ان ينفث سمومه في الروح التي يرثها الابن المسلم عن ابائه ، فما ترك من تعاليم الالحاد ولا من التشكيك



انتيه المحلمون اليوم على قنابر المستعمرين تدوي في ادراضيهم ، وازيز المعامل الاجتبية تتجاوب في ادجاء بلادهم ، فاندهشوا كيف تطور العالم الغربي هــــذا التطور وكيف اصبحت وسائل المسيحيين تطفى على الوسائل التي ورثها المسلمون ، وقد تساءلوا عـــن الاسباب التي جعلتهم برقون الى هذه المكانة التـــي حكمتهم في مصير الشرق والغرب ، بينما داب المسلمون على حالة الخاضع الذي لا يتحرك ليتحرر ، حتى يقع في قبضة مستعمر جديد ، او اسلوب من الاستعمار حديد .

وطبقا للعادة البشرية ، فقد حاولوا أن يسردوا اسباب الفشل والتاخر الى نفوسهم أو عقائدهم ، ولكن الحقيقة غير ذلك ، فالغرب الاوربي لم يترق بصحة العقيدة ولا يقوة الخلق ، بقدر ما ترقى بتطور الآلة والقدرة على الانتاج ، والمسلمون لم يتأخروا الا لانهم جمدوا على حالة من العيش ، واسلوب في العمل ، لم يعد صالحا لحاجات البشرية ومستجدات العصر ، وطبعي أن يؤدي هذا الاندهاش والشعور بالنقسص الى البحث عن الوسائل التي تصلح الاحوال وتودي للتطور المنتود .

والتفت المسلمون فاذا الفرب القوي الجبار منقسم على نفسه ، بين نظام يقوم على المال ، ونظام يقوم على المال ، ونظام يقوم على العمل ، واحد يمجد المالكين ويعتبرهم المثل الاغلسي النشاط والمقدرة على بناء الشخصية ، والاخر يمجد العاملين وحدهم ، بما انهم الذين يضحون بكل شيء في سبيل الانتاج وخلق المصنوع ، ونظر ، فاذا الاولسون يباغون في تقديس المال وعبادة الملكية والاشادة بالثروة بينما يدوسون باقدامهم الطبقة الكادحة التي تظلل نهارها وليلها عاملة ناصبة في سبيل الخلق والإبداع ، ويخلون عليها بالاقل الحيوي ، ويعتبرونها نوعا مسن الرقيق الجديد اذا اعترفوا له بحق ما ، فانما ليكتسبوا منه اكثر ، واذا ارضوه في بعض الاشباء ، فما ذلك الا

ليخضعوه باقرب الطرق الى ما يريدون ، أمّا الاخرون فانهم ينصفون العامل وان كانوا يستعبدونه للدولة ويفقدونه الشخصية التي لاقيمة للفرد بدونها .

لقد حار المسلمون بين الشرق والفرب ، بيسن الشيوعية والراسمالية ، بين دعاة هذه وانصار تلك ، حتى كادوا يفكرون انه لا سبيل للخلاص الا باختيار احدى السبيلين ، وتسبوا ان لهم من تعاليم الاسلام وابوابه ، ما يفتح لهم وللانسانية جمعاء ؛ آفاقا بعيدة تنجيهم من الحبرة ، وتاخذ بهم الى الخلاص ،

فالاسلام رفع قيمة الفرد ، وجعله غاية الجماعة ، وقرض علينا التضامن في سبيل عمارة الارض واصلاح احوالها لخير الكل ، واعلمنا أن الله خلق ما في الارض لنا جميعا ، قعلينا أن نبليل ما نستطيعه من جهد الاستخراجه والاستفادة منه ، دون أن يطفى أحدنا على الآخر . أباح الاسلام الملكية ، ولكنه لم يعطها القداسة التي اعطتها لها الثورة الفرنسية ، لانه اعتبرها عاملا من وعامل الاستقرار ووسيلة من وسائل الحث على العمل، وأعطى العمل قيمته الكبرى أذ جعله فضيلة أنسانية وخاصة بشرية ، وفرض على الجميع الشغل في سبيل القوت وفي سبيل العائلة ، واعطانا أسسا من العدالة الاجتماعية ، تقوم على تقسيم الثورة بقدر الحاجة أولا ، لم بقدر الحهود تأنيا \_ فلا يبخس أحد نتيجة عمله ، ولا يحرم أحد من ما يقوم به أوده .

وجعل المال وسيلة لا غاية ، فعظاهر التروة كلها انما هي ادوات يتوصل بها الى الحياة والى مساعدة الجمعية المسلمة على النمو والازدهار ، ولذلك فلا يصح الاتجار في المال ، ولا قرضه بالفائدة ، ولا يسوغ ادخاره الااذا ادى الزكاة ، لان في كنزه عدم استعمال له وذلك ما يضر بالحالة الاقتصادية ، وهكذا حفظ الاسسلام التوازن بين الذبن تسمح لهم ظروفهم وجهودهسم

انظر البقية على الصفحة 24



### بلامتاذ عبالرحمان الدكالي

في فجر الاستقلال، وفي مقارعة الخطوب والاهوال ، تظهر دعوة الحق ونحن في اشد الحاجة اليها لتهدى الناس الى الصراط المستقيم ، وتقرر حقيقة الاسلام المتين ؛ وقد صار لزاما علينا ان نعرف انها الدعوة التي كرمت الانسان ، وإنها صالحة لكل زمان ومكان ، لانها دعوة الرحمان الذي علم القرآن ؛ خلق الانسان علمـــه البيان ، انها الدعوة التي بعثت كوامن العظمة في اولائك العرب الذين كانوا اهل بسالة ، مرنوا على الحسروب وجبلوا على العناد ، واستمسكوا بالعصمة ، وكانب الخطباء الله ، والفصحاء البلغاء ، وصغوا بان اسلات السنتهم امضى من أسنة اسلحتهم ، وقد كان الداعي الاول محمد صلى الله عليه وسلم بعالج كل حالة مس احوال الضعف والانحلال في نفوس اولائك العرب بما يوانُّمها من الدواء النَّافع ، الذي لا يبقى اثرا لداء من الادواء ، وقد البسهم مناعة وقوة اضمحل امامها كل ضعف ، وانمحي كل عناد، وخارت تلك العصبية العمياء واستطاع القرءان بقوة اعجازه ، وقصيح كلامه ، وبليغ لفظه واسلوبه ومعناه ، ان يجعل من كل عربي أمن بهذه الدعوة ، رجلا في قوة قبيلة في حميتها وحفاظها ونحدتها ، رجلاً بربد أن بموت فيحيي ، بينما غيره يوبد أن يحيي فيموت ، أي اثر عميق أو جدته هذه اللعوة الخالدة في نفوس من آمنوا بها ، فذابت امامه فوارق الحسب والنسب ،والجاه والمال ، والشيخوخة والشماب ، وكان تلك النفوس التي عبأها محمد صلى الله عليه وسلم بمادىء القرآن وبحوامع كلمه ، ما عرفت الشوك ولا عبدت الاصنام، ولا قاتلت من أجل عصبية، ولا الهاها التكاثر ، ولا فاخرت بالاحساب والانساب ، فها هسى تحارب لاعلاء كلمة الله وحده ، وتسارع الى المسوت لتنال رضوان الله وجنته ، اي اثر هذا الذي اتهــض شيخًا مسئا ليقول للداعي ، انظر اثر دعوتك في ننسى الى اي حد طفت منى : اريد ان اغزو معك لاني كنت اربدها في بدر فساهمني ولدي فخرج سهمسه ، فاستشهد معك ولقد رأيته البارحة في منامي يدعوني الى الجنة فلا تحرمني يا رسول الله منها ومن اللحاق به ، لقد كان اروع ما في تاثير دعوة الحق ان نرى شيخا

مسنا يبلى بلاء فى ساحة القتال ضاحكا مستبشرا ، ان نال ما اراد . واقام الحجة والبرهان على ان دعوة الحق قد تمكنت منه . قابدلت ضعفه قوة ، وشيخوخته شبابا ، واخيرا صبغته بذلك اللون المحبب اليه ، لون الدم الاحمر الذي سال في سبيل عقيدة خالدة باقية .

اننا لنستخلص العبرة من هذه الدعسوة في اول ظهورها وقد لمسنا الرها العميق في نفوس من اشرال اليهم " فهل لهذه الدعوة من اثر في نفوس شبابنا، شباب الثورة الذي نريده قويا في ايمانه ، مؤمنا بقوته ، عزيزا في اوطانه ، عظيما في اخلاقه ، صابرا في جهاده، مضطلعا باعماله ، آمنا من مكايد الكائدين .

لقد ابتلى هذا الوطن بالاستعمار بعد أن ضعفت دعوة الحق ، وكما أنه أذا جاء الحق زهق الباطل : جاء فكذلك أذا ضعفت دعوة الحقزهق الحق وجاء الباطل : جاء الاستعمار ، وما حسب أن بصيصاً من نور دعوة الحق مازال موجدا في نفوس شباب سيستشهد في سبيل الحربة والاستقلال وما حسب الاستعمار أن الدين آمنوا بعظمة محمد بن يوسف سيومنون اليوم بهذه الدعوة التي بدعوا اليها حفيد ذلك الداعي الاول الذي قال أن الله يبعث لهذه الامة من يجدد أمر دينها .

وبعد فاننا سنبلغ المقصود من دعوة الحق ، اذا ما اخلص الدعاة لهذه المقيدة وقاموا بالواجب عليه وخرجوا من عزلتهم الى ميدان العمل يكتبون وينشرون ويعلمون ويرشدون ويخطبون ويمظون ، يملاون تلك ويعلمون المستاقة اليهم ، انهم ان فعلوا وما ذلك على هممهم بعزيز فسيكشفون القناع عن الاسلام وانه منبع كل تقافة واصل كل حضارة ومرجع كل اصلاح .

وانه تلبية للدعوة الحق ساحاول ان اعطى القارىء صوداً عن هذه الدعوة واترها فى تفوس اولئك الذبن رفعوا راية الاسلام وبذلوا ارواحهم فى سبيل اعلاء كلمة الله ، عسى ان نسير على منهاجهم ، ونحن فى فجر الحرية التى ترجو الله ان يديم تعمتها علينا كاملة غير منقوسة .

## مح افطور ومجدور الإستاذ

لقد ظهرت دعوة الحق للعبان ، وبرزت للوجود زاهية بالبيان ، وخلقت في النفوس حنينا ، وتركت في الاذان طنينا ، وتلقاها الشهم الكبير بصدره الرحيب ، وقلبه السليم ، فنعبذها بالله العظيم من وقوع المواتع وحدوث القواطع ، ونتمنى ان تبقى حيرة صريحة مخلصة للحق ناصرة للدين، تعبر عنه وتهتز له وتخاصم عنه وتحتج له ، ونحن في حاجة ماسة وضرورة ملحة الى من بدعو الى مذهب الحق وبجهر به ، والى من بستمع الى قول الحق ويعمل به ، والى مراعاة ما تمليه

الظروف الجارية ، وتوجبه الاحوال القائمة من دون تقدم حامح ولا تاخر فاضح ،

نحن احوج الى اتارة هذه الدعوة المستنبرة ، والى العمل على اتبات الحق فى موطنه واقرار سلطنه وتنفيد خطته بقوة المنطق ونفوذ الحجة مع اعتبار البيئات والنظريات ورد الشبهات والمغالطات ، اخلاصا للحسق وجهادا فى سبيله ، ودفاعا عن اهله وعشيرته ، واقتداء بالداعية الاكبر والمرشد الابر جلالة محمد الخامس .

اثنا نعيش في عصر سطا فيه شيطان المادة على سلطان الروح ، فكان من الغالبين ، وانهدت فيه الدءائم الروحية وانحطت القيم المعنوية الى اسفل سافلين ، وتكاثر فيه المدعون والداعون ، وقل الحافظون لحدود الله والراشدون .

وهنا بجب أن يدوي صوت الحق ويظهر أهله في المبدأن للتعريف بمذهبهم و ونشره بين أهاليهم وعرضه على أخواتهم و وقد يجدون أتصارا ولا يعدمون أحرارا يقفون بجانبهم ويعملون لصالح بلادهم ويبتغون رضاء خالقهم .

هكذا كانت طبيعة الشرائع والملل من قبل كلما تطاول الزمن وستر الباطل الحق وجد جديد في الحياة بعث الله رسلا مبشرين ومنذرين اقامة للحق واصلاحا للارض واهلها ببيان الشرائع واقتفاء آثارها فلا صلاح للارض ولا لاهلها الا بان يكون الله وحده هو المعبود ، والدعوة له لا لغيره ، والطاعة والاتباع لرسله لا لسواهم وغير الله من الخلق انما يجب طاعته اذا امر

يطاعة الله وطاعة رسله عليهم الصلاة والسلام ، فقد الصلح الله الارض واهلها برسله ويدينه ، والامسسر بتوحيده ، ونهى عن افسادها بالشرك وعصيان رسله ومخالفة امره ( وهن يشرك بالله فكانما خر من السماء فتخطفه الطير او تهوي به الربح في مكان سحيق ـ وهن يعص الله ورسوله فقد ضل ضلالا مبينا ) ومن تأمل احوال العالم وجد كل صلاح في الارض فسببه توحيد الله وعبادته وطاعته وطاعة رسله ، وكل شر في العالم وفتنة وبلاء وتسليط عدو وسلب نعمة فعلته مخالفة اوامره ومخاصمة احكامه ومعاداة رسله ، ومن تدبس العالم منذ قام الى الان والى ان يرث الله الارض ومن عليها وهو خير الوارتين وجد هذا الامر كذلك في خاصة نفسه وفي حق غيره عموما وخصوصا .

والملامة في هذه الدنيا على حملة الاقلام وعدول الشريعة ، الذين يسكتون ولا يتكلمون ، والمذمة علي قادة الامم ورؤساء الشعوب الذين يشون وتبة جريئة لا تحمد عاقبتها ، فيهيئون بذلك هوة سحيقة ونفرة دائمة بين انصار القديم وانصار الجديد كما يقولون . ولعل السبب في تنافر الفريقين ، وتراشق الجانبين عدم وجود الثقافة اللازمة والمرونة الكافية في الافكار ، وقلة الفهم الصحيح والادراك السليم لتعاليم الاسلام من جهة ، ولاصول الحياة الجديدة من جهة اخرى مما ادى الى قاة الوثوق وكثرة التخوف ، فوقف كـل في جهة مخالفا الاخر ، ظانا به السوء ، وكل منهما يلقب غيره بلقب لا يزيدهما الا جحودا وعنادا ونفورا وانتماداء ولو ساك الجميع مسلكا وسطا ، وصح قصدهم وطانت تفسهم ، واكتمل عقلهم ، لامكنهم التفلب على المشاكل كلها بواسطة الاجتماع والدراسة لعناصرها وتحليل اجزائها ومعرفة مبدئها وغايتها ، وبعرض الاحكام على الخارج كما هو شان العلـوم العقليـة والسياســـة والشرعية 6 فلا نصادم اصلا من اصول الشريعة الواضحة ، ولا نخل بركن من اركانها الثابتة ، وكـــل مشلكة فلها حل وكل داء فله دواء ، والشرائع السماوية والقوانين الوضعية وأن كان للاولى فضل ومزية ، أنها



ان رب البرية الاكرم ، الذي كرم بني آدم وحملهم في البر والبحر ورزقهم من الطيبات وفضلهم على كثير ممن خلق تغضيلا ، ( المعلم الاول ) الذي علم بالقلم علم الانسان ما لم يعلم ، كرم بئى آدم بالعلم أول ما كرم ، حين علم آدم الاسماء كلها ثم عرضهم على الملائكة فقال البئونسي باسماء هؤلاء أن كنتم صادقين 4 قالوا سبحالك لا علم لنا الا ما علمتنا اللك الت العليم الحكيم ، قال يا آدم السلهم باسمائهم . علمنا هذا الرب الكريم ، في كتابه الكريم ، أنه وهو رب الوجود ، لم يخلق للعبث والباطل والسدى هذا الوجود ( وما خلقنا السموت والارض وما بينهما باطلا ذلك ظن الذبن كفروا) ( افحستم أنما خلقناكـــم عبثا) ( ابحسب الإنسان أن بترك سدى ) بل خلقه وهو الحكيم العليم لحكمة سامية حلت عن الناطل والعـث والسدى ، هي تحقيق « الخير » في هذا الوجـــود ، ( الذي خلق الموت والحياة ليبلوكم الكم احسن عملا ) ( انا جعلنا ما على الارض زينة لها لنباوهم ايهم احسن عملا) ( إذا خلقنا الإنسان من نطقة امشاج نبتليه ) .

جلى في علم الكتاب اذن ، ان شيئا واحدا هو الذي ينبغي ان يكون الغرض الاساسي للحياة ، والفاية العليا الوجود ، ذلك هو تحقيق (الخير) فيها ، وكل شيء من اشياء الحياة بعد ، ليس الا وسيلة لهذا الغرض الاسمى، ينبغي ان لا نعني به ، وان لا نتصور حقيقته الا بعد ان نتصور هذه الفاية العليا للحياة ، وجلي في ميزان العقل، وعالم الواقع ، وتجارب الحياة ، ان هذه الاشياء الاولية للحياة قد وضعت كاملة بالقوة والتهبيء ، تامة بالطبيعة والاستعداد ، ولكنها بالقعل والشهرة والنتيجة ناقصة ، لا يظهرها تامة في حقيقتها العملية الا الإنسان الذي خلقه ربه ، وخلق من اجله هذه الاشياء ليظهر الحياة في اعلى حقيقة واسمى حكمة ، وتحقيق هذه الاولية واثباتها في عالم الوجود كاملة بالذات ، تامة بالفعل ، هو اغراض عالم الوجود كاملة بالذات ، تامة بالفعل ، هو اغراض عالم الوجود كاملة بالذات ، تامة بالفعل ، هو اغراض علية الغنون وغاياتها ، فالعل مثلا \_ في غرضه الانساني هو

الصحة والصحة هي تمام الجسم في الصورة الحياة الكاملة التي انبط بها كل ما تتحقق به الحياة من وسائل واغراض (قالوا التي يكون له الملك علينا ونحن احق بالملك منه ولم يوت سعة من المال قال ان الله اصطفاه عليكم وزاده بسطة في العلم والجسم) والسياسة \_ في معناها الحقيقي \_ طبعا \_ في غرضه الاساسي هو الوازع ، وما الوازع الا الصورة الحية للاجتماع الطبيعي المدي لا يتحقق معنى الحياة وسموها بدونه ( يابها اللين امنوا اطبعوا الله واطبعوا الرسول واولي الامر منكم ) ( لقد ارسلنا رسلنا بالبينات وانزلنا معيم الكتاب والمسزان ليقوم الناس بالقسط) .

والحرب في غرضه الاساسي هو النصر ، وما النصر ولى اقدس معناه الا السد الحاجز بين بحر السسرور المتلاطم بالاهوال والمظالم والخبائث والقوضى ( ولسولا دفاع الله الناس بعضهم لبعض لفسدت الارض) ( واعدوا لهم ما ستطعتم من قوة ترهبون به عدو الله وعدوكم) وهكذا فلكل في غايته السامية الشريفة التي من اجلها وضع ، والتي بها بتحقق معناه كفن يؤدي مهمته للحياة وضع ، والتي بها بتحقق معناه كفن يؤدي مهمته للحياة لتسموونكمل وتظهر حكمة الباري في خلقها وخلق الانسان فيها جلية واضحة .

ناتي البيوت من ابوليها اذن اذا تساءلنا ما الادب ما الادب كفن يؤدي مهمته ازاء مهمات هذه الفنون التي ظهرت راجحة في ميزان العقل ، ثابتة في علم الكتاب ؟

نقلوا عن اديب حكيم قالوا انه عاش في امة الصين مند اربعة وعشرين قرنا ( كونفونيوس ) انه قال ( ليس مند اربعة وعشرين قرنا ( كونفونيوس ) انه قال ( ليس الدهب بكنز الادبب بل الصدق والامانة كنزه ، فهو لا يتغيى من الدنيا الا العدالة ) وانه قال ( الامانة درع الاديب فعلى راسه يحمل الانسانية ) وانه قال ( الادب يجمع المواهب كلها فهو اذن الانسانية ) صحيح اذن يعريف هذا الادب الحكيم رسالة الادب والادب ، على

انظر البقية على الصفحة 18

ضوء ما رجح في ميزان العقل ، وثبت في علم الكناب ، وصحيح ايضا في ميزان العقل وعلم الكتاب ، ما جاء من تعريف الادب في لسان العرب ( الادب ما يتأدب به الادب سمى ادبا لانه بادب الناس الى المحامد وينهاهم عـن المقابح) وصحيح ايضًا في ميزان العقل وعلم الكتاب مسا جاء في كتاب المحاسن والاضداد للجاحظ عن مهمة الادب في جواب المامون للمنصور بن المهدى حين ساله: ( مثى يحسن بي طلب الادب ؟ ) فاجاب : ( ما حسنت بـك الحياة ) وصحيح ايضاً في ميزان الفقل وعلم الكتاب ما جاء في كتاب هبة الايام للبديمي : ( الادب مرآة لا تنطبع فيها غير الفطر المستقيمة ، ومشكاة لا يضيء بها الا الطباع السليمة ) وصحيح أيضًا في ميزان العقل وعلم الكتاب ما جاء في الادب الصغير لابن المقفع ( سليقة العقل مكنونة في مفرزها من العقل لا قوة لها ولا حياة بهما ولا منفعة عندها حتى بعتملها الادب الذي هـو نماؤهـا وحياتها ) ومن ثم كان ابن قتيبة كذلك من حذاق الادب و فقهاء الكتاب حين اشترط على الادب ( أن يـــؤدب نفسه قبل ان يؤدب لسانه ، ويهذب اخلاقه ، قبل ان يهذب الفاظه ويصون صناعته عن شيئين الكذب ورقث المزح) والجاحظ على كثرة استعماله للهزل ، وابتاره للنكشة كان لا برى ذلك الا ضرورة متعملة للترويح عن النفس ، والتخفيف عن العقل مما اجهده من تعب التفكير، واعمال النظر في المعاني الجدية المستعصية ، فهو حينما كان بعارض اولئك الذين عابوا طريقته فيما كتب كان يسمهم بالجهل لمفازي ذلك الهزل المتعمل، والمزح المتكلف، يوضح ذلك ما جاء في مقدمة كتابه ( الحيوان ) في معرض الرد على الطاعنين على ادبه وكتبه ( وقد غلطك فيه بعض ما رايت فيه من مزح لم تعرف معناه ، ومن بطالة لـم تطلع على غورها . . . ولم تدر أن المزح جد أذا اعتمال ليكون علة للجد وان البطالة وقار ورزائة اذا تكلفيت لتلك العاقبة ) وهو في كتابه البيان والتبيين ينشيء من كلامه وينقل من كلام الناس ما يدلنا على هذا الفهم الصحيح ، والادراك الجدى لمعنى الادب ومهمته ، فهو يرى أن لا قيمة للادب الا في حسنه ، وأن لا مفهوم لحسنه الاحيث يكون تام التركيب ، صحيح المعنى ، شريف الغاية : ( وحسن الكلام ما كان قليله يغنيك عن كثيره ومعناه في ظاهر لفظه وقد البسه الله من الجلالة ، وغشاه من نور الحكمة على حسب نية صاحبه ، وتقوى قائله، فاذا كانالمعنى شريفًا، وكان صحيح الطبع بعيداعن الاستكراه صنع في القلب صنيع الغيث في التربة الكريمة، ومتى فصلت الحكمة على هذه الشريطة ، ونفذت من قائلها على هذه الصفة اصحبها الله من التوفيق ومنحها من التابيد مالا يمتنع من تعظيمها به صدور الجبابرة ، ولا يذهل عن فهمها عقول الجهالة).

الادب اذن في ميزان العقل ، وعلم الكتاب ، وفي تعاريف اعلامه الإنجاب فن يعبر عن الإفكار الصحيحة التي تصدر عن نور العقل ، وصفاء السريرة ، وخلوص الضمير ، فتحى القلوب والعقول وتفهمها او تلهمها معنى العياة ، وسر الوجود ، وقداسة الحق ، فن غايته توجيه النفس الإنسانية نحو الغاية العليا للحياة ، نحو ( الخير ) والخير باتم معناه ، واقدس حقيقته ، فهو الحقيقة ظاهرة واضحة مائلة في كل اشياء الحياة كما هي ، بصورها للمثري في ثروته ، وللزارع في زراعته ، وللتاجر في تجارته ، وللعالم في علمه ، وللمتعبد في عبادته ، وللملك في ملكه ، وللزعيم في زعامته ، وبالشمول للانسان في كل سبل الحياة التي هدى اليها رب الانسان الانسان .

وبهذا المعنى الصحيح ، للادب فالادب فن أعم من كل الفنون ، أذ هو الفن الذي يشمل الحياة في كلها وكليتها ، على حين تتناولها الفنون الاخرى في وسائلها والياتها ، وعلى نسق هذا الفهم لحقيقة الادب نستنتج أن لصورة الادب الصحيح اشطارا ثلاثة : الاسلوب ، الفكرة ، القلب الحى .

فالاسلوب هو الاداة ، هو المنظار الاعظم الذي يمثل به الاديب حقيقة الحياة للروح الانسانية مكبرة في سماء الكمال والجمال ، جلية في عالم القداسة والسمو ، فتسمو اليها وتنجذب نحوها ، واذ ذاك تدرك هذه النفس سر وجودها ، وترى ان لا وظيفة لها سوى تمثيل هذه الحقيقة ( الخير ) على الارض .

والفكرة هي الراي السديد المؤسس على العلهم الصحيح ، والحكمة البالفة ، والمرفة اليقينية .

والقلب الحي هو لب الادب ، هو الضمير ، هو عين الروح النقية البريئة من اقذار الشبهات والشهوات ، التي تحول بينها وبين الكشف عن حقيقة الحياة كما هي في معناها الاشرف ، والشخصية الادبية هي التي تتمثل فيها هذه الحقيقة الادبية بكل معناها ، باشطارها الثلاثة، اسلوب بليغ ، حكمة بالفة ، قلب حي ، والادب الذي لم تتكون حقيقته في هذه الاشطار الثلاثة هو الادب الابسر الذي لا تنتقع به الانسانية ابدا ، فالاسلوب الكلامي وحده هو الادب الهذري ، ادب ظاهره فيه الادب ، وباطنه فيه الجهل ، ادب يغر الناس بحدلقته تم هسم وباطنه فيه الجهل ، ادب يغر الناس بحدلقته تم هسم مطلعون بعد ولا محالة على ما في باطنه من الخلاء فيذهب ادراج الرباح عواصف الحق ، والذيب سموا هسذه ولا غابة ترجى منه غير ما يظهر من الاثر الفني في مثاني ولا غابة ترجى منه غير ما يظهر من الاثر الفني في مثاني

## الإنالام ومعوق الإنسكان

### للانتاذ برئيد اللرقاري

لقد تعرفنا من خلال العرض السابق على الاجــواء القاتمة التي كانت تعيش فيها الحرية زمن القياصرة والاكاسرة وبالتالي العرب ، وعلى المقاييس التي كانت تقاس بها الحرية لدى تلك الدول حينما القيت بعض الانوار على الحرية الثالهة في الظلام وعلى ضوء تلك الانوار ومن بين اشعنها تبدت الحرية في الشكل الذي كاثت تتقمص فيه قبل اشراقات الاسلام وذلك حيث كان الانسان خاضعا زمنا ليس بالقصير لقادة يضم حياته بين ايديهم ويضفي عليهم من نعوت الاجلال وصفات التعظيم والكمال ما لا يسمح به الا للالاه وذلك ما انساه انسانيته طوال قرون استخدم فيها مئسل البهائم والانعام في عالم اللاماواة بينه وبين اوالك النفعيين المتعجرفين الذين لا يعنيهم الا اشباع نهمهم اللانهائي من غير اكتراث بالشعوب وغضبتها ومن غير تقدير لما ينجم عن حرمان عناصر الامة التي تكون اغلبيتها من حقها في الحربة والحياة، وهكذا كان الانسان يتعشر في الظلام حتى اشرق نور المعرفة واخذ يتدرج في اطوارها مما نبه شعوره وايقظ احاسيسه وجعله يرنو الى الحياة كانسان له ما لاولنك الذين كان ينظر اليهم بالامس القريب كآلهة وبذلك اصبحت نظرته الى الحياة العديدة تختلف عن حياة العبودية والخنوع واذن فماذا كان نصيب الحرية في الاسلام أ

لعله ليس من تجاف في الموضوع قبل ان اعرض الى الحرية في الاسلام ان التي بصيصا من نور على الظروف المظلمة التي ولد فيها الاسلام والتي كانىت البشرية بلغت فيها ابعد الحدود في التدهور والنفكك الامر الذي جعل خيوط الانسانية التي نسجت منها العقائد والمبادىء والقيم الاخلاقية تنحل ثم تتمسزق وذلك ما صير الحياة جحيما لا يطاق . في هذا الوسط الجهنمي المحرق وفي هذه البيئة المتفككة المتعفنة ولد الاسلام وفي هذا الجو المضطرب القلق قدر له ان ينمو وبترعرع متحديا كل التيارات والاعاصير ومستنجدا بالقدر الذي كان يجانبه الى ان كتب لدعوة الحق نصر الله والفتح .

وبعد فقد استعمل الاسلام في القضاء والتطهير سلاحين حادين ووسيلتين قويتين .

 منحه الحربة الشخصية ضمن اطار الانظمة والحدود لكل فرد مهما تكن قيمته الاجتماعية ومهما يكن المجتمع الذي يعيش فيه .

2) عدم اهماله للحريات المنوحة حيث احاطها بسباح من الحراسة الدقيقة المحكمة وذلك حينما شرع الحدود والقصاص وهو حياة تكفل للانسان ان ينعم بالحقوق المشروعة وان يتمتع بها كما تحسول دون استغلال الغني واستبداد الحاكم وظلم الظالم بحيث يستهدف كل من سمح لنفسه بالتورة غليها السي العقوبات والقصاص وبهذا وبه وحده بنتفي الظلسم والطفيان والاستبداد.

وبهذين السلاحين كفل الاسلام الحريات وضمن الحقوق والمصالح بعد أن قوض صروح الاستبداد وحطم معاقل الاضطهاد ، على أن هذا قد يبدو متنافيا مع أباحته الرق والابقاء عليه ، وأن القاء نظرة على الظروف التي أباح فيها الاسلام الرق لكفيلة بأن تجعل التنافي معدوما حيث أن الصراع المسلح الذي كان بين الاسلام وخصومه يبرد استرقاق أولائك المقاتليسن الذين يسقطون اسرى في أيدي المسلمين ، ثم في الوقت الذي يقر الاسلام الرق نجده يولي عناية أكثر باولائك الارقاء ويوصي بهم خيرا ويفتح في وجوههم كثيرا من النوافد التي ينفذون منها إلى الحرية .

ولنسق بعض الادلة الاسلامية الناصعة المعنى الواضحة الدلالة يقول الله عز شانه ، انما الصدقات للفقراء والمساكين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم وفي الرقاب، والذين يبتغون الكتاب مما ملكت ايمانكم فكاتبوهم ان علمتهم فيهم خيرا ، والذين يظهرون من نسائهم تسم يعودون لما قالوا فتحرير رقبة ، ويقول : وما ملكت أيمانكم ، فالى جانب هذا كان الرسول عليه السلام يحض الناس وينصحهم فيقول لهم : (الصلاة وما ملكت ايمانكم) الى غير هذا من النصوص الاسلامية النيرة

التي تعطي صورة رائعة في رفق الاسلام بالارقاء ورعايته لهم مما يجعلهم ادنى الى الرحمة واقرب الى الحرية وهي تناهض وتناقض ما يعامل به اسرى الحروب في مختلف الشعوب الفير الاسلامية في الماضي والحاضر . واننا نسوق هنا بعض مظاهر الحربة الشخصية في الاسلام كما يراها في وضوح :

1) حق العياة: ان هذا الحق يمكن صاحبه من التمتع بنعمة الوجود كما يقف حائلا دون الاعتداء منه او عليه بما يؤدي بالحياة ، وحتى اذا وقع اعتداء على الحياة فانه يقتص من المعتدي ذلك القصاص اللي كتاب الله العزيز ، ولكم في القصاص حياة ، وتقريرا لذلك ورد في القرآن الكريم: ( ولا تقتلو النفس التي حرم الله الا بالحق ومن قتل مظلوما فقد جعلنا لوليه سلطانا فلا يسرف في القتل . قد خسر الذين قتلوا فجزاؤه جهنم خالدا فيها وغضب الله عليه ولهنه واعد له عذايا عظيما ) . فمن هذه الابات وما شاكلها يعلم ما اولاه الاسلام لهذا الجانب من الرعاية والعناية وحمايته له .

ب) حق الرأي: هذا لون آخر من الوان الحرية وهو يبدو متجليا في الشئون المختصة بمن يملكه كالبيع والشراء والعطية والهبة والزواج وما الى ذلك ، ولما لك هذا الحق وحده ان يبدي من الاراء والافكار ما يشاء ومتى يشاء دون ان يكون لغيره حق في الزامه بما سواه، ولنضرب لذلك بعض الامثلة :

 اذا عمد اب الى ملك لولده المكلف الرشيد ، وعقد فيه بيعا من غير استثذان مالكه واجازته للبيع المعقود فإن العقد لاغ والبيع غير نافذ .

2) لو اقدم والد على تزويج ابنته البالسغ دون قبولها ورضاها فما كان ليصح ذلك النكاح في غيسر مذهب مالك اما المالكية الذين يملكون حق الاجبار للاب والوصي فبماذا يعللون هذا الموقف وما همي المبررات التي يعتمدون عليها في اجبار فتيات على الزواج دون رضاهن ، سيما اذا كن من اللواتي يتطلعن السي المشاركة في ميادين الحباة العصرية ذات الالسوان والصور ويعملن على القضاء على ما تبقى من عالسم السدود والقبود الذي عشئه طوال قرون ويستنشقن نسيم الحرية العليل وتهدف كل فتاة منهن الى بناء مستقبل في جو يلائمها وتلائمه مع شربك تفضله على كثير غيره فاذا اكرهت على من سواه فماذا سيكون حظ تلك العلاقات التي تكره عليها اكراها .

هذا وقد يوجد من طور الاجبار ما هو العن وامر ، بل ما يعد اجراما في قاموس الانسانية ذلك هو اجبار

فتاة دون العقد الثاني من عمرها على الزواج بشيخ هرم عفن منتن نضب عاوه ويست اعضاؤه واصبح ينادم المنايا وتنادمه ويغازل الفناء ويغازله وهو اقرب الى فراش الموت منه الى الحياة وقد سلب كل ما يجعله زوجا وانسانا باستثناء عامل المادة الجبار الذي يفعل بالعقول والإلباب ما لا يفعله سحر هاروت وماروت والذي يقدف بفتاة في فجر حياتها في احضان جماد لا يحس ، وذلك ما يسبب لها الشقاء الذي يطوح بهاحنما الى الانتحار في هوة الرذيلة ومن سيكون المسئول ينا ترى على هذه الجريمة لا ومما تتجلى فيه حرية الراي بشئون الغير وحقوقه كاداء الشهادة لنصر الحق ودفع الباطل والتي نهى في الاسلام عن كتمانها يقول الله تعالى فيضار كاتب ولا شهيد) . وكذلك المسائل العاسفة يضار كاتب ولا شهيد) . وكذلك المسائل العاسفة كالانتخابات واختيار المجالس والهيئات .

هذا واننا اذ تنعم النظر في قـ ول اللــه لنبيــه ، وشاورهم في الامر ، ندرك أن شجرة الحرية لم تشمر الاستبداد رقم 1 لذلك كان الغرض من امر الرسول بالمشاورة مع انه غنى عنها لكونه يستقى تعاليمه وتوجيهاته من معين الوحى الذي لا ينضب ، هو تلقين رؤساء الشعوب وقادتهم وزعمائهم درسا في الاسموة والاقتداء بان سياسة الامم وطرق حكمها ليست بالاستبداد والاستئتار بالامر دون المحكومين وبما أن النفوس البشرية نزاعة بحكم الفريزة الى الاستبداد فان الاسلام اعلنها حربا على نزعات الشركي يعمل على محوها ويستعيض عنها بما يحقق للبشرية ما فيـــه التنعم في ظلال الحرية تحت سماء الهناءة والاطمئنان ورغبة في اقرار الحريات وعلى ضوء ما قررها الاسلام نسمع بثورة هنا ونقرا عن ثورة هناك وذلك للتخلص من نير المستبدين الطغاة وهذه سئة الله التي تقضى على كل امة دبت فيها روح الثورة فأنها تحقق اهدافها البعيدة لا محالة وهي العدالة والحرية والمساوأة، وذلك ما بضمن لها حياة انقى .

ج) حرية العمل: لقد كفل الاسلام لكل مكلف رشيد حق التصرف في الاموال والمتمولات والتمتع بالطببات وبمظاهر الحياة المباحة ومتعها دون أن يجعل لفيره حق الحيلولة بينه وبين الانتفاع بها الا في حالة الطغيان.

د) حرية العقيدة: وهذا الجانب من الحرية منذ عرفت البشرية عرف معها وقد شغل لها حيزا مهما في حياتها ولا يزال وسيظل حتى نهاية هذا العالم، وان ابرز مظهر لها في الاسلام هو انه لا يقهر احدا على قبوله ولا يكرهه على اعتناقه بل يخلي بين الناس وحرياتهم في الايمان به او الاحتفاظ بدين غيره على ان

لا ينال من احتفظ بغيره اذى ولا سوء يدل لذلك قول الله تعالى : (لا اكراه في الدين) كما يدل على ذلك ما ورد في القرآن من نهي المسلمين عن استعمال العنف في مناقشة اهل الكتاب يقول رب العزة : ( ولا تجادلوا اهل الكتاب الا بالتي هي احسن ؛ ثم أن الاسلام تدعيما لمبدأ الحرية يقر العدل بين الناس ويجعله مشاعا بينهم دون ميز أو فارق سواء في ذلك المسلم والكافر والعدو والصديق والقريب والبعيد : ( يايها الذين ءامنوا كونوا قوامين شهداء لله بالقسط ولا يجرمنكم شئان قوم على أن لا تعدلوا اعدلوا هو اقرب للتقوى ) . على أن الاسلام ذهب في التسامح والحرية الى ابعد من ذلك حيث أباح للكتابية أن تتزوج بالمسلم مع احتفاظها بدينها أن آثرت البقاء عليه والتمسك بتعاليمه واحكامه بدينها أن تفقد شيئاً من حقوق الزوجية ما دام الوج ينهم بالحياة .

هذا وان الاسلام ليتسم برحابة الصدر وسعة الافق حينما يفتح للناس افاق البحث والتفكير من غير ان يرضى لاحد ان يؤمن به دون ان يكون ايمانه وليد

البحث علاوة على انه لا يرغم احدا على اعتناقه حسبما

واذ علم هذا فاي حربة اوسع واشمل ؟ واي دين غير الاسلام رعي الحربة وتعهدها كما رعاها وتعهدها الاسلام ؟ واي دين كان احرص من الاسلام على الحربة من غير ضيق ولا حجر على حربة الفرد ، علاوة على انه لا يوجد في الاسلام تحربم ما فيه منفعة او متعة او فائدة ترجع على الناس خلافا فيه ضرر ، وصدق الله اذ يقول : ( وما جعل عليكم في الدين من حرج . يا بني تسرفوا انه لا يحب المسرفين . قل من حرم زينة تسرفوا انه لا يحب المسرفين . قل من حرم زينة الله التي اخرج لعباده والطيبات من الرزق ، قل هي للذين عامنوا في الحياة الدنيا خالصة يوم القيامة كذلك نفصل الإبات لقوم يعلمون. قل انما حرم ربي الفواحش نفصل الإبات لقوم يعلمون. قل انما حرم ربي الفواحش ما ظهر منها وما بطن والاثم والبغي بغيسر الحق وان تشركوا بالله ما لم ينزل به سلطانا وان تقولوا على الله ما لا تعلمون . )

للبحث بقية

#### تابع للصفحة 6

عندنا \_ ونحمد الله على ذلك \_ ملك يحبه الشعب ، لا لكونه ملكا فحسب ، بل لكونه الضا صالحا مومنا ، عارفا سا يعرقه الطبيب النطاسي من مريضه ، كما عندنا شعب متدين لا يربد بدينه ولا بمقومانه بديلا ، وهو الـذي شايع ملكـ في التضحية ، وشاطره في المحتة ، افمن كان فيهم مثل هذا الملك الصالح ، ومثل هذا الشعب الصالح ، وتهيأ لهم الوقت الصالح للالتفاف حول مبدا به سدنًا امس وبه التام شملنا البوم ، فانى لا يكونون كلهم صالحين ؟ صالحين في كل ميدان ، صالحيس للنظام ، صالحين لاسباب الرقي ، صالحيسن لاقتباس ما لا نهوض الا به ، ومتى ساد الصلاح كل ناحية من نواحي اعمال الامة ، فلا بد ان تكون في مقدمة الامم .

ان الذين ضحوا في وقت المحنة تلك التضحية الباهرة ، ما ضحوا الا ليكون الشعب مسلما ، والاسلام عند عارفيه مثال الانسانية الكاملة ، بعلمها

ونظمها وحياتها الواقعية ، وقوانينها التي تستمد دائما من العدل ومسن الحرية الشخصية ومن المصالح العامة ، فبذلك صار الاسلام صالحا لكل زمان ولكل مكان ، ولا تخفى هذه الحقائق الا عن الذين جهلوا الاسلام ولم يدرسوه ، ولا كلفوا انفسهم بالالتفات اليه ولو ادنى التفات .

يا قوم ، اننا سمعنا بمئات مسن الجمعيات من كل ناحية ، فهل سمعنا بجمعية تقويم الاخلاق ؟ وبجمعية دراسة مبادىء دينسا الحنيسف ؟ ليستنير بمعرفتها من كان جاهلا بها.

او ليس ان من مقدمات ما حاوله الاستعمار هو القضاء على مبادىء ديننا الحنيف ، وجعله دينا همجيا بدائيا ؟ فان شككنا في كل شيء ، فلا ينبغي لنا ان نشك في نوايا الاستعمار لنخالفها اليوم في عهد الاستقلال ، او ليس ان للمشعوذ والمومس امس في عهد الاستعمار الحربة الكاملة في التنقلات ؟ على حين ان المرشديسن التنقلات ؟ على حين ان المرشديسن بأداب الدين مقيدون محرم عليهم ان يتنقلوا ، حتى اذا تسرب احدهم الى ناحية ، فائه يجد نظاقا من العيسون

حواليه ، ثم يستدعي الى المراقبة ، ثم يكون اهون ما يلاقيه الإبساد في الحين ، او ليس أن الواجب في عهدنا هذا \_ عهد الاستقلال \_ أن تنعكس القضية ، فنقيد من عسى أن يفسدوا افكار الامة بالالحاد وسوء الاخلاق ، ونطلق المرشدين الذين بتلقاهم الشعب بكلتا اليدين ؟

اننا اليوم في فجر نهوضنا ، فيجب علينا ان نتنبه الى مقوماتنا لنحافظ عليها ، ونسترجع ما كاد الاستعمار باتي عليه بمحاولاته الشتى .

ياقوم، لنكن مسلمين اولا، في عقائدنا وفي اعمالنا، وفي محاكمنا، وفي نظمنا، وفي كل شيء ، لتبقى لنا صبغتنا القومية من كل ناحية ، ولنحرص على ان لا ناخذ من الغرب الا ما هو نافع، ثم لنحرص على ان نصبغه بصبغتنا الخاصة ، فاننا ان لم نفعل ذلك ولم نتعرب ولم نتصف بالاسلام العملي ، نعرب ولم نتصف بالاسلام العملي ، ما دمنا نقتدي بمحمد الخامس حفظه ما دمنا نقتدي بمحمد الخامس حفظه الله للاسلام وللعروبة ، واقر عينه بولي عهده الذي يربيه كما يحب ان يربي كل واحد من شعبه ولده .

## مظ العلما دمن معركة البناق مطالعما دمن معركة البناق

استقل المغرب مند ما يقرب من سنتين ، واصبح يتحمل وحده مسؤوليات الحكم وتبعات التشريسع والتنفيذ ، ولم تبق مقاليد اموره بيد الاجانب الذين استبدوا بها مدة نصف قرن لفير مصلحة المواطنين ، وبدا المخلصون الذين القي على كاهلهم عبء حكم البلاد يحسون بثقل الحكم وقداحته ، نظرا لقلة الاكفاء وضعف الخيرة وقيام العراقل في وجه مشاريع النهوض الكبرى، تلك العراقل التي ما زال بنصبها اعداء الاستقلال الذين يتربصون به دوالر السوء .

والاستقلال في حد ذاته وسيلة لا غاية ، والغاية هي التمتع بالنعم التي لا توجد الا بوجوده ، واهمها الانعتاق من العبوديات ، والتسلح بالعلم والامان من الفقر والمرض، وارتفاع مستوى العبش وقيام الحكم العادل الصالح ، وأستنمار الموارد الطبيعية التي حبا الله بها هذه البلاد المغربية لخيرها وخير سكانها .

ومن الطبيعي ان تحقيق هذه الغابة يقتضي تعبئة عامة لجميع القوى الحية من البلاد ، ويستوجب ضم الجهود وجمع الكلمة والاستفادة اقصى ما يمكن من الكفاءات والمواهب التي لا يخلو منها الوطن رغم ضعفها وحاجنها الى المدارس والتوجيه .

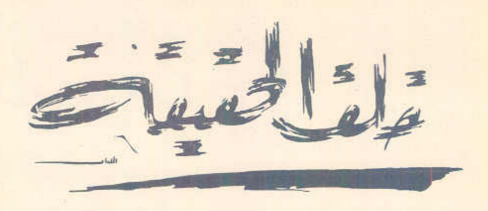
وقد استقلت بلدان كثيرة منذ نهاية الحرب العظمى الاولى مثلما استقلت بلادنا اخيرا ، فاما بعضها فقد هدته القيادة الحكيمة ، والطبيعية القومية ، الى سبيل رضاده فعز وساد ، واصبح ذا مكانة رفيعة بين الامم الغنية بثرواتها الاقتصادية والمعتزة بقواتها الحربية ، والمتقدمة الراقية بتبحرها في العلوم وتضلعها في الفنون، واما امم اخرى ، فقد ابتليت بالجدل وقلة العمل ، واضاعت السنين هباء في المناقشات العقيمة والمجادلات واضاعت السنين هباء في المناقشات العقيمة والمجادلات

فبقيت تائهة في بيداء الحيرة والضلال ، لا تهتدي للخروج منها الى صبل الحق واليقين صبيلا .

والطبقة العلمية في المغرب هي من دون شك في طليعة الطبقات الشعبية التي تدعى الى بناء صرح الوحدة وتدعيم اركان الاستقلال وخلق المغرب الجديد المرجو له كل فضيلة وكمال ، فليس معقبولا ان تدعيي طبقات العسكريين والاقتصاديين والسياسيين لميدان العمل وتبقى هي كما مهملا ، فاعدة مع القواعد ، متخلفة مع الخوالف ، فوضعيتها تحتم عليها ان تسير في مقدمة القافلة تضرب للناس اروع المثلات في التضحية والصبر والإبتار ، لتكون محل الافتداء ، ومكان التاسي والاتباع .

ومن الخطل والخطر أن تسمح يرواج الفكرة التسي استقرت في اذهان الاوربيين ومقلديهم من المشارقة منذ انتصار التورة الفرنسية واتصال الغرب بالشرق ، تلك الفكرة التي تدعو الى اتسحاب علماء الدين من الحياة العامة وانعكافهم في الاديرة والصوامع والانصراف السي الفكرة تتنافي مع الاسلام الذي لا رهبانية فيه ، وفيها تعطيل لجزء حيوى من جهاز النشاط والتفكير الشمي، فالواجب الديني والوطني يحتم أن يبقى العلماء علي اتصال بشرون مجتمعهم ومحيطهم ، وأن لا يفروا من المسؤوليات التي يفرض حملها عليهم النفقة في الديسن والعلم بحقائق الشريعة والاطلاع على نواميس الطبيعة ، فان ألفرار منها مما يجلب لهم النقمة ويضاعف لهمم العداب ، ( أن الدين بكتمون ما أنولنا من البينات والهدى من بعد ما بيناه للناس في الكتاب ، اولئك بلعنهم الله ويلعنهم اللاعنون).

انظر البقية على الصفحة 18



انظـر الى عينيــه يـومـض فيهمــا الشـك الـريــب انظــر الى هـــذا الشبـاب الفــض ادركــه اللفــوب \*

قسد راقسه منسذ الطفولة مطلسع العنيبا الجميسل وسنته بهجتها ونضرتها ومنظرها الجليل طربت عواطفه لالحان الطيور الشاديسة وشكدى البنفسيج والقرنفك والكورود الذاكيك ونلون الارض الشريسة في البربيع وفي الخبريسف وثمارها ذات المباهج وهمي دانية القطيوف ولنغمسة الافسلاك حيسن يخيسم الليسل البهيسم ولهمسة (الجهول) تسري في الهدوء مع النسيم وللعبــة الطفــل البــريء وفـرحـة الام الحنـــون والحب حين يكون سرا مبهما بين العيون ومواكب الفتيات يرتدن الحقسول الناضسرة مستبشرات ضاحكات كالسورود السزاهسرة ولصفحـــة البـدر البطـىء تــدب في صمـت السمـــاء تتنائر الاحلام منه وهي ترفيل في الضياء وتلفت العصفور يشدو بين اغصان الشجر والعش ضيج صفياره فرحيا لاوبية منتظير الرورق الولهان سيري بالاحسة في الاصيل مسع شاطسيء النهر الوديسع يسيسر في ظلل النخيسل لتنفس الفجر المورد وهرو يبرغ في انشراح فنهب كي نستقبل الدنيا الجديدة في الصاح سبت المباهيج لبه فشيدا بالحيان السرور متنقسلا بين المحاسن حيث كانت في حبور \* \* \*

لكــن له عينـان يومــض فيهمـا الشــك الـريـب فانظـر الـى هـذا الشبـاب الفــض ادركـه اللفـوب \* \*

قد راعبه منف الطفولة مطلع الدنيا الرهيب صعقته قسوتها وشدتها ومنظرها الكثيب ريعب عواطفه لاصداء الرعبود القاصفة ولانبة الاشجار ترعبش في مهب العاصفة للفابة الهوجاء ضجت بالوحوش الضارية

والصخرة الجررداء تسكنها الصقر الطاويسة ولتسورة البركان منقذفا بالسنة اللهسب والارض تبلغ من عليها حين تخسف في سقب للظلم ينزل بالضعاف العاجزين الابرياء والمجهد يسم للطفاة الظاليان ، الادعياء للفادة الحسناء بين الناس تخطر في السواد ولدمعة الطفل اليتيم تكاد تعصف بالفؤاد للهذل ينزل بالشعوب ويقهر المستوطنين والمجد ينهيه البفاة المجسرون المرغمسون لليسل يطفيح بالهمسوم وبالسهاد وبالدمسوع اما النهار فبالنفاق وبالخديمة والخندوع للحـــق لا يلقــى مــن الاحيــاء الا خــاذلـيــن والساطل البسراق يلقى المجيسن الهاتفيسن ريفت عواطفه الما في الارض من سخف وشسر فاهتـــاج بيـن ضلـوعـه قلــب رحيـم واقشعــر اذا بنفهته الوديعة مشل انفام الطيدور غضبت وثارت بعد روعتها وصارت كالهديسر

ضل الحقيقة ٠٠٠ سد أن عشق الحقيقة في الحياة مثل الحبيب المستهام الصب ٠٠٠ بخدعه هواه ما زال يتبعها ويصدح بالاغاني واللحدون حنى تمسرد حبه ومشسى يدمسدم في جنون خلف الحقيقة مثال ظمان يلوح له ساراب قلقا يناديها ويهتف في الوهاد وفي الشعاب يعدو ويخترق السهول ويرتقى الجبل المنيف ويسيسر في السوديسان يفزعها بمطلعه المخيسف نادى من القمم العتيدة وهي تفسرب في السماء نادي من الفور الجوف حيث لا يصل الضياء مسن شاطىء البحر العظيم ومن حدود البادسة بين القبور ٠٠ وفي الرياض ٠٠ وفي الحقول الزاهية في هداة الليل البهيم ٠٠٠ وفي النهار ٠٠٠ وفي السحــر تحت النجوم ٠٠٠ وحينما تخبو ٠٠٠ وفي ضوء القمر نادى وردد صوته من كلل ركسن في الحيساة نادى ٠٠٠ ولكن لم يجبه في الحياة سوى صداه

\* \* \*

تنفى الحقيقة ؟ علها تلقاك رائعة الجمال اتريد أن تجد الحقيقة ؟ ٠٠٠ لا حقيقة في الوحود تسمى وتكدح في الحياة ، ولا وجبود لما تربيد العيدة عنك الحقيقة هكنا حتى تشور ف البحث عنها هائما ؟ افما مللت من السير ؟ ان الحقيقية ليس توجد في الرياض ، وفي الحقول ، لا في البحاد ، ولا الشعباب ، لا الجبال ولا السهول للاكتاف البر (فيربر عَلوك ان الحقيقة في النفوس عبيرها الذاكس يضوع دع عنك ما في الكون واسمع همسها بين الصلوع

تابع للصفحة 15

ومعلوم أن تشعب الاعمال وكثرتها يقتضيان أرجاع كل فن ألى ذوي المعرفة وأرباب الاختصاص ، فكما أن المهندس الفلاحي سوف لا يدعى ألى معالجة المرضى ، أو تعليم الموسيقى كذلك علماء الدين سوف يدعون ألى مباشرة الاعمال التي يبرعون فيها ، وولوج الميادين التي يصعب على غيره الصولان فيها والجولان ،

فهناك الميدان الديني الذي يجلون فيه محاسس الاسلام و فضائله ، ويقضون على البدع والضلالات التي لصقت به اثناء عصور الانحطاط وشائته ، حتى عاقت اهله عن النمو ومنعتهم من التطور ، وسيكون على العلماء في هذا الميدان ان يدرسوا القوة الكامنة وراء هذا الدين الحنيف ، تلك القوة التي فنقت اذهان البداة الاعراب نورا وحكمة وجعلتهم ينطلقون في سرعة عجيبة مسن جزيرتهم القاحلة الى جهات كثيرة من الدنيا يشيدون صرح مدنية رائعة ما زالت انوارها تبهر الناظرين ، وآياتها تقطع السنة الجاحدين فهذه القوة نحن في حاجة الى معر فنها والتطلع البها حتى نستطيع ان نخلق المغرب العظيم ،

وهناك الميدان الادبي ، وهو مجال واسع لهم ، لانه متعدد المناحي كثير الشعب ، وفي هذا الميدان بمكنهم ان يرفعوا الحجب عن المدنية العربية بما يظهرون من اتارها وتكتبون من الدراسات عنها ، كما يمكنهم ان يطلعوا

### تابع للصفحة 10

تراكيبه ، وعدوا ادبا كل نثر مرصف ، وشعر موتـــد ، حتى ولودعا الناس الى المقابح ، وحثهم على الخبائث أو انكر الناس على صاحبه انه بدعو الى الخير ولا ياتيه ؛ هؤلاء 4 مثلهم كمثل من الفوا كثوس الخمر فاعمتهم الخمر عما في الخمر من خيائث وادواء ، هؤلاء هم الذين عموا وصموا عما جاء في الكتاب عن كاذب الادب ( شياطيس الانس والجن يوحي بعضهم الى بعض زخرف القــول غرورا ولو شاء ربك ما فعلوه فذرهم وما يفتسرون ولتصفى اليه افتدة الذين لا يومنون بالاخرة وليرضوه وليقترفوا ما هم مقترفون ) وهذا النوع من الادب هو الذي عناه صاحب الادب الجم ، والكلم الطيب بقولـــه ( ص ) أن أخوف ما أخاف على أمتى كل منافق عليهم اللسان (1) ) وهو النوع من الادب الذي كره \_ كما يروي الجاحظ \_ محمد بن عبد الله ان بكون ادب بعض اهله حيث قال ( اني لاكره ان يكون مقدار لسانه فاضلا على مقدار علمه ) اما ادب الفكرة بدون قلب ولا اسلوب فهو الادب المنجمد الذي ليس فيه من حرارة الجمال والحلال ما يحييه ، وادب القلب بدون فكرة ولا اسلوب هـو البدرة التي لم يشا الله أن تنبت .

قالوا : كان رسول الله ( ص ) في الايمان يدعى ( ابا

المغاربة على تراتهم الفكري الذي عبثت به الابام ووزت الشار ملر ، حتى فقد واصبحنا عرضة للنقد من طرف اعدائنا ، موصومين لديهم بعقر الفكر ، ويبس القريحة وجفاف الادراك ، كما سبكون على العلماء في هذا الباب ان يقوموا الالبنة بالفصيح ، ويشيعوا العربية بما يعلمون ويخطبون وبحاضرون ويكتبون ، ويساعدوا على تعريب البلاد من العجمتين السابقة واللاحقة حتى لا يبقى فيها الا اللسان العربي المبين ،

وهناك الميدان التربوي الذي يهذبون فيه الامسة ويربون فيها ملكات الخير والإحسان والنعاون، والاخذ بالاسباب الطبيعية للاشياء، ويكرهون اليها التواكسل والتخاذل والنعلق يحبال الخيالات واسباب الاوهام.

وهذه الميادين الثلاثة ليست من السهولة بحيث يستطيعون العمل فيها منفردين متفرقين ، بل لايد لهم من تعاون وتآزر يمكنهم من اصالة الاهداف وادراك المقاصد ، سيما وان الشبهات حول الاسلام والمدنية العربية عملت عملها في نقوس المسلمين وغيرهم عليي السواء .

ولهذا ادعوهم \_ وقد انفسحت في وجوههم مبادين العمل بعد اعلان الاستقلال \_ الى التعجيل بتكوين رابطة لهم تجمع شتاتهم وتوحد مناهجهم ، وتحفزهم للعمل لما فيه صالح الدين الحنيف والمدنية العربية وقومية المغرب ( والله يقول الحق وهو يهدي السبيل ) .

المومنين ) افلا يسبوغ وهو من ادبه ربه فاحسس تاديبه (2) ، أن يدعي في الادب ( أيا الادباء ) ؟ فهو ( ص ) في البلاغة كان الرسول الذي أضيف ألى جم فضائله فضيلة القول الفصل ، والبيان المقرب والكلم الطيب ، وهو ( ص ) في الحكمة والعلم كان الرسول الذي أنزل عليه ربه ( وأنزل الله عليك الكتاب والحكمة وعلمك ما لم تكن تعلم وكان فضل الله عليك عظيما ) .

وهو ( ص ) في حياة القلب وخلوص النية ، وطهارة السريرة من كان خلقه القرءان ( ولكم في رسول الله اسوة حسنة لمن كان يرجو الله واليوم الاخر ) .

قالوا القى على ابن ابي طالب رقعة الى ابي الاسود الدؤلي مكتوب فيها الكلام ثلاثة اسم وفعل وجرف فاتح على هذا النحو) افلا يسوغ لمن اجال الفكرة، واعمل النظر، وحضر درسا في الادب من علم الكتاب، ان يلقي رفعته الى الادباء ويقول (الادب ثلاثة كلام بليغ، وحكمة بالغة، ودعوة الى الحق صادقة، فانحوا على هذا النحو.

<sup>1)</sup> في مسند احمد : رجاله ثقاة .

حدیث : ادبنی ربی فاحسن تادیبی ، قال عنه شیخ الاسلام ابن تیمیة : صحیح المعنی ولا بعرف له سند تابت .

### اكفتمان لاجتمائى في الاسلام

هوستاف مبزلاکترم الوزلانع الوزلانع

> كان محمد عليه السلام خاتم الانبياء بشهادة القرآن وكانت رسالة الاسلام \_ بحكم ذلك \_ نهاية المطاف لجميع الرسالات الالاهية والشرائع السماوية النسي تعاقبت على الارض وقطانها مدى الاجيال التي رافقت الانسانية في تطوافها اللامنقطع عبر الاباد ، العربقة القدم والني سابرت \_ الى مدى ليس بقصير \_ التطورات الفكرية والقيميولوجية للكائنات باسرها وعلى اختلاف حيواتها، وواكبتها في طفراتها وصحواتها وفي تعثراتها وانتكاساتها، فتكيفت بفضل ذلك مع المحيطالذي اكتنفها واكتنفته، ومع البيئات التي اوجدتها او وجدت فيها ، وتفاعلت معهما تفاعلا منسحها منسقا الى ابعد حدود الانسجام الموفق واقصى صور التناسق البديع ، فكان طبيعيا \_ وتلك هي الظروف التي زفت فيها بشائر الرسالة المحمدية الى سكان هذا الكون \_ ان تكون جميع الاوضاع الكونية قد بلغت \_ وفي هذه الغترة التكميلية لتاريخ البشيرية الذي ظل حتى الان يتأرجح بين اليقين والشك وبين الايمان والكفر والرشد والهدى والصلال. مسن الوعى واليقظة درجة تجعلها حقيقة وبكل تاكيد علسي اتم استعداد لتلقى فيوض الايحاءات الفوارة المنبعثة في خلابا الانسان والدنيا بفضل هذه الشريعة المحمديسة الجديدة في اسلوبها وطرائق دعوتها المجـــددة ـ وفي اسلوب شيق اخاذ وحجة بالغة \_ لجميع الشرائع التي شاهدها عالمنا الارضي ، وان تكون من جهة اخرى قد هيأت لتحمل كامل المسؤوليات التي من المقدر والمقور ان تناط بها كشرط اساسى في نظر الرسالة الاسلامية لتاكيد حقيقة وجودها في الاطار العام للوجود الكونسي تفسه وفي دائرة اعتبار هذه المسؤوليات القضية الوحيدة الني من احلها اوجدها مفيض الحياة على هذه السبيطة وفي افكار سكانها ، ثم بعد هذا وذاك يجب ان تكون مومنة في قرارة نفسها بان وجودها الذي احيط بكل هذه الهالات من التقديس والاكبار ، ليس الا وسيلة لما اربد بها من الطلاقات روحية ، ووثبات عقلية ثابنــة موفقة نحو الايمان الكامل المطلق بالحقيقة الازلية ، التي لا يمكن أن تكون حوى الله وأهب الحياة وملهم الايمان باوسع المعاني واضخم التصورات .

وكان طبيعيا من جهة اخرى ان تكون التجليات الالاهية التي ظلت تهدهد في رفق بالغ وحنو عظيــــم الانسانية فيرحلتها الماضية المديدة عبر القرون والاجيال بشتى الامدادات والتوجيهات والتحديرات ، وبما كانت تلهمه النبئين والصديقين والقادة المصلحين من صبر وايمان على تحمل التبعات والمضى بها في حزم نحو خير المجموع ، أن تكون قد بلغت هي الاخرى وفي نفس هذه الفترة درجة من الشمول الكلى لحميم ما قديتطلبه الانسان في رحلته المقبلة نحو البحث عن تلك الحقيقة الازلية ، والتطلع في شوق ظاميء الى اسكناه حقيقتها ، ولكل ما قد تتوقف عليه طرق البحث السليم والتقصي المثمر والتوسم النافع غداة ارتياده اغوار هذه الحقيقة ومحاهيلها اللا محدودة سيما وقد اعلنت \_ حس بعثت محمدا ورسالته \_ في صراحة صارمة اكيدة انقطاع الوحي على الوتيرة التي عرفها الانسان في اطــواره الاولى وسنى كفاحه القديم ، واعلنت نهاية الرسالات السماوية على غرار ما تساوقت عليه منذ ارادة اصلاح خطيئة آدم حيث بداية شوط الرسالات الى وفاة الشوط ، وربك الذي لم يخلق الانسان عبثا والذي لن بتركه سدى يتعالى أن يتخلى عن الإنسان وهو علسى اهبة القيام بهذه الفورة نحو عالم المستقبل الذي لا بعلم احد سواه سبحانه العقبات التي سوف تعترضه او الاشواك التي تشوكه حتى النهاية الحتمية \_ من حيث الزمان \_ التي ستنتهي به لتحقيق ما انبط به من مهام وما الزم به من تكاليف . . . لهذا فقد كانت رسالــة محمد عليه السلام \_ للاسباب والدواعي الانفة الذكر \_ تعتبر بحق خلاصة مجسمة وضورة حية ناصعة الالوان مشرقة الظلال براقة التقاسيم للمجتمع المثالي الذيظل الهدف الاسمى للانسان وما ينفك ينشده منذ أن أمن واحس وشعر بان الحياة فرصة تمينة غالية لاعتبار الوجود منعة شائقة ولذة عارمة لاكما بتصوره المنشائمون من انه عبء تقيل وعناء فادح وشر لابد . 414 انظر البقية على الصفحة 35

وحيث أن أبرز المشاكل العالمية منذ بدء الخليفة حتى الان هي المسائل الاقتصادية ومشكلة العيش فان ادل ما يهدف اليه قانون الضمان الاجتماعي في النظرية الاسلامية \_ وفي النظريات الحديثة مع فوارق \_ هو البحث اولا وقبل كل شيء عن انجع الطرق وايسر السبل واحسن الوسائل لجعل الانسان يجد . في هناة ضمير وهدوء فكو \_ مهلة كافية للتفكير الصحيح في مسؤوليات الحياة الاخرى وهي عديدة متنوعة ومسا ابعد البطون الجائعة عن الايمان بحدوى المنطق المتزن وتفعية الفكر الراجج المستقل . . . ومن هنا فقط كانت مشكلة العيش والاقتصاد البداية ومحور الوجسود الانساني كله ما دام وحدة جوهرية عرضية لا تقبل التجزئة او الانقسام ، وتقف القوائين الحديثة في محاولاتها ابجاد الحلول لهذا المشكل مواقف متبابشة متعددة ومتهافتة في الاعم الاغلب ، وهي لا تخرج في حملتها عن الدعوة الى اقامة نظام مبنى على توزيــــع الموارد الاقتصادية بين طبقات السكان في الامة الواحدة \_ وهذا أحد اسباب الهيار الانظمة الاقتصادية الحديثة \_ توزيعاً أن لم يكن عادلا تماماً فلا أقل من أن يكون عاملاً بالخصوص الى ابعاد بعض الجرائم - لا كل الحرائم \_ التي ترتكب في غالبية الاحيان بسبب انعدام مثل هذا التوزيع . . . والاسلام \_ وقد سبق القوانين الحديثة في وضع احسن نظام لتوزيع الموارد الاقتصادية بين جميع سكان العالم من غير تفرقة جنسية او لونية او دينية \_ وان يكن يرى ان اقامة نظام من هذا القبيل قد يكون ذا اثر ظاهر في تخفيف الوطأة على المجتمعات التي تئن تحت اعباء المشاكل الاقتصادية \_ بحكم ان قوانينها في هذا الميدان ارضية \_ يرى من جهة اخرى ورايه الصواب والحق ، ان كل هذه الانظمة التي توصل اليها علماء الاقتصاد في عالم اليوم والتي وصفحت تفاؤلا - بانها كفيلة بمحو جميع المشاكل الاقتصادية التي ظلت تزعزع كفة الانسان في قدرته على مواجهة ما عسى أن تحمله الاقدار من معاكسات بعيدة كل البعسد عن تحقيق الغاية السامية الشريفة التي بهدف هــو اليها من وراء سن مثل هذا القانون ؛ ذلك أن الانظمة الحديثة تنظر الى المشكل على انه محض قضية مادية صرفة في حين أن الإسلام ينظر اليه على أنه أعمــق جذورا من ذلك واشمل اثرا من هذه الغاية السطحية البيطة التي يتوخاها القانون الحديث للضمان الاجتماعي ، ففي الوقت التي يتخذ مدلول هذا القانون في العرف الحديث شكلا بسيطا هو تكفل الحكومة لطائفة أو عدة طوالف من رعاياها بايجاد العمل في دائرة ضمان الماكل والمسكن والملس وقليل من الثقافة العامة السيطة ، اذا بهذا المضمون في قاموس الدين الاسلامي

يعنى في الدرجة الدرجة الاولى ايجاد مجتمع متكامل من جميع الوجوه ، محتمع تعتبر فيه مضامين الضمان الاجتماعي الحديث تافهة اذا فيست ببقية الاغراض النبيلة التي يراها الاسلام ضرورية لوجود المجتمع المتكامل الذي يسمى دائما لتوجيه الانظار اليها، فاحتياج الانسان في بعض الاحابين الى الروحانيات هو اشد بكثير من توقه الى حصر كل همه في الماديـــات البحتة ، ولهذا ففي الوقت الذي لا يغفل فيه الاسلام حطورة المادة واثرها في الحياة الانسانية تكيبفا وتوحيها لا يقف مما عداها موقف المتفرج الذي لا يعنيه من الدراما الا تناسق مناظرها وتسلسل مشاهدها دون اية التفاتة الى المضامين والغايات التي وراءها ، وانما يدعو الاسلام في الزام واجبار معتنقيه والقائمين عليه الى اقامة ضمان اجتماعي تتساوى في اهميته وخطورته الناحية المادية والروحية معا ، على اعتبار أن الناحية الاولى طريق لتحقيق الناحية الثانية ، ويدعو في الوقت نفسه الى العمل الجدى على ايجاد اساس من التوازن التام والتجانس الكلي بين حاجيات المجتمع ضمن الاطار العام لمجتمع اسلامي روحا وهدفا وطرقا وغابة .

واخبرا نقرر ان مبدا الضمان الاجتماعي في الاسلام يتجلى في نظام الزكاة ، وآخر ما يخطر ببالنا وتحن ندس انفسنا وافكارنا في تفهم هذا القانون الاسلامي الخطير، المفاهيم الضيقة والجامدة احيانا والجافة في اكترم معنى الزكاة في تلك القواعد التي وضعوها في كتبهم معنى الزكاة في تلك القواعد التي وضعوها في كتبهم وراوا في الوقت نفسه حصر مدارك الناس فيها وعدم تجاوز حدودها افتراء وتحجيرا بلا مبرر ولا سند ، اذ ان كل المواقف الاسلامية في مختلف الظيروف الزكاة هو معناها الاعم الاوسع الذي يهدف كما قلنا الى التخاذه نموذجا حيا لبناء مجتمع ذي خصائص اقتصادية التخاذه نموذجا حيا لبناء مجتمع ذي خصائص اقتصادية التي يخضع الغاب \_ كل نظام لا يستمد اسمه من الله بها \_ في الغالب \_ كل نظام لا يستمد اسمه من الله بارئء الارض والسموات .

ويلعونا الى اعتبار الضمان الاجتماعي في الاسلام الذي تجسعه الزكاة نظاما ماديا وروحيا معا ما للمسه من مواقف من هذا القبيل في حياة بناة الاسلام الاولين وما نشاهده في اعمالهم اليومية ... ويمكن ان يعتبر موقف عمر بن الخطاب من اليهودي القلسطيني المتوله حين اخذه وعرضه على القائمين على اموال المسلمين ملزما اباهم ان يدفعوا له كامل المساعدة على اجتياز مراحل عمره الاخيرة في امن وسلام ، ومصرحا في قوة المومن بالاسلام على انه عقيدة انسانية لا تخضع لغير حيات الدين العليا التي تعتبر الناس سواسية امام

### تهمة وركة السلفية في الغرب

### للاستاذ، الحسسَ الستبايح

لم تنجع اية حركة دينية فكرية في العالم الاسلامي نحام الحركة السلفية ، هذه الحركة التي التشرت في الشرق اواخر القرن التاسع عشر واوالمل القرن العشرين ، وكانت لها جدور تاريخية ترجع الى ما قبل هذا القرن بكثير . . . وتعتبر دعونها بحق عاملا اساسيا في البقظة الإسلامية الحديثة التي فاومت التبشيس وكافحت ضد دسالس الاستعمار . . . ولولا هذه الحركة لهان على الفرب ان ستعبد الشرق روحيا وفكريا الى امد بعيد ، غير أن عزيمة أوللك السلفيين الاتقياء الذين استوحوا تعاليمهم من الحركة السلفية القديمة ، والتي بدورها رجعت الى الينابيع الاصلية للفكرة الاسلامية حطمت نواناهم السيئة وابادت امالهم الفاسدة وكانست هذه الحركة الجديدة من القوة بحيث استطاعت ان تخلق حيلا جديدا بعرف الاسلام كما هو ، ويعرف في تفسس الوقت مدى تربص الغرب بالاسلام والسلمين ليوقعهم في حاله ، ويسلخهم من مقوماتهم ثمم يفصلهم عسن حضارتهم .

ولا نستطيع أن نتجاهل الدور الاساسي الذي أسداه جمال الدين الافقائي للحركة السلفية ، وكذلك السلور الخطير الذي قام به بعده تلميذه النابغ محمد عبسه مؤسس مدرسة المنار التي كانت لها آياد بيضاء على الحركة الفكرية الاسلامية . . . وإذا كنا اليوم نسرى المسلمين استطاعوا أن يقفوا في وجه الفرييين وأن يبدعوا وبتفوقوا في شتى المجالات والميادين والمضامير فليس ذلك الا بفضل هذه الحركة المباركة التي خلقت جيلا جديدا يتفهم مقتضيات العصر ومطالبه . . . ويودك أن ترجع بذاكرتك القهقرى لترى المسلمين في أوائل هذا العصر وهم ينفرون من التمدن ويعيشون في جو فكري عكر مليء باراء بدائية لا تتصل بالاسلام وهو براء منها ،

ولا تنحدر عن الفكر السليم بقدر ما تبعد الصلة بينها ومنطقه العام . . . ويمكن إيضا بسهولة أن ترجع السي الفربية أثر فيها وجعل منها حركة قومية في نفس الوقت، غير أن دعاتها شعروا بالقرق بين اللعوة السلفية وما يجب أن تكون عليه من وحدة اسلامية وبين الفكرة القومية التي تكتلت في الشرق آنذاك قوسعوا ميدانها وتوليد عنها ما يسمى بالحركة الاسلامية . . . وتعتبر الحركة السلفية في الشرق جلوة شديدة الالتهاب تساقطت شطاياها في كل البلاد الاسلامية على أن الشطية التي شقطت في المفرب الاقصى وجدت أمامها قرائح تلتهب حماسا وأفكارا تناجح شوقا الى تحرير الفكر المغربي وكان القيس الروحي القداس الذي القته صحف السلفيين ومجالتهم كفيلا أن يبعث العالم الاسلامسي الفربي بعثا يتناسب والبعث الشرقي . . .

آثار السلفيين اوائل هذا العصر لترى مدى عمل هذه الحركة لتنظيف الفكر المسلم وتهييء الشباب للحبساة الجديدة المعاصرة ، فلولا جهود هؤلاء المؤمنين الاتقياء لكنا مجالا لاستعباد المستعبدين واستغلال المستعمرين والاقطاعيين ...

واذا فالحركة السلفية كانت عاملا من عوامل التطور المقلي في الشسوب الاسلامية ، وكانت مركز عمسل وتوجيه ، كما ان معارضتها للتيار الفربي خلق في تفكيرها ذبذبة جديدة وطاقة قوية كانت سببا في هذا النشاط العميم الذي غمر العالم الاسلامي . . . ثم كان من مقاومتها لكابيد الفربين ان اصطبغت عن غير قصد بلون جديد ، وتاثرت بانظمة الغرب واساليبه فكانت ابضا عاملا في انتشال الفكر الشعبي الاسلامي من فوضى الايمسان والعمل ؛ الى نظام ووحدة عقيدية قضت على الطرقية والعمل ؛ الى نظام ووحدة عقيدية قضت على الطرقية عدائية تعصيبة في صفوف المسلمين لا ترتكز على اي عدائية تقدمي مجد .

ورغم أن الحركة السلفية كان عليها أن تكون حركة أوسع من نطاق القوميات فان وجودها في عصر القوميات

انظر البقية على الصفحة (30

والواقع أن الحركة السلفية المغربية عرفت المغرب قبل عصر الافغاني بكثير ولكتها لم تكن من الوضوح والنصاعة والاستعداد للعمل مثلما أصبحت عليه فيما بعد، ولذلك فما كادت الحركة السلفية المتأخرة بالشرق تصدع بامرها حتى كان صداها في المغرب أكثر قوة وأشد تأييرا، وحتى أستجاب المغرب لندائها، وحمل لواءها، ولكن الحركة السلفية القتية في المغرب لم تكن تجد من وماثل الدعابة والنشر ما كانت تجده اختها بالشرق نظرا للانحطاط الفكري العام وتكالب المستعمرين على خنقها في المهد والقضاء عليها وليدة قبل أن تشب ...

لقد عرف المغرب الحركة السلقية لما حمل الحجاج دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب الى المولى سليمان الذي اعجب بها وحاول نشرها بالمغرب فالف رسائله الاصلاحية وانشأ خطبة امر الخطباء بقراءتها على المناب وبحدثنا الزياني والناصري عن هذه الحركة باسهاب لا محل لذكره هنا تم جاء عبد الله السنوسي من الشرق وكان اثربا سلفيا واتصل بالمولى العسن وحضر بنفه دروسه بفاس ، وكان السنوسي يدعو لاصلاح العقيدة وفتح باب الاجتهاد والاخد بالسلقية ولما كانت دعوته اقوى من عصره تمار العلماء في وجه دعوته ورشقوه بسهام النقد . . . وما كاد الشيخ محمد عبده ير فع عقيرته بهذه المسلحون على ما كان ينشره ويذيعه من كتب رغم وطأة المسلحون على ما كان ينشره ويذيعه من كتب رغم وطأة الرقابة ، واخبرا عزم الشيخ الامام على زيارة المغرب ولكن المنبة عاطلته .

وجاء بعد هؤلاء محدث خطير ومصلح كبير وهو الشيخ ابو شعيب الدكالي الذي عاصر محمد عبده واظن انه اتصل به اتصال الانداد وكان ان بدا حركته السلقية في عهد المولى عبد الحقيظ ، وساعدته ذاكرته القويسة وحافظته الجبارة ولهجته المتناسقة ان يحلب الالساب ويحير الاسماع ، فنجح نجاحا متقطع النظير وتبسوا منصب القبادة العاطفية والزعامة الدينية في هذه البلاد.

وكما كان الشيخ محمد عبده يصادف معارضة نزيهة من بعض العلماء اللين يروا رايه كالانيابي والسيخ بخيت مثلا فكذلك عرف المغرب حركة تعادي السلفية ، ولا نتحدث عن هؤلاء الاعداء الذين تنمروا لها بدافيع الغطرسة والمكيدة بل تتحدث عمن حاربوها عن نية حسنة وراوا فيها حركة ترجع القهقري بالتطور الفقهي والعقيدي والعمل على عدم مزج التصوف بالعقيدة ، كالمراكشي والعمل على عدم مزج التصوف بالعقيدة ، كالمراكشي الذي نشر كتبا في هذا الموضوع وكتب عنه الاستساذ فور بحثا قيما شرح فيه افكاره ودرس تاليغه بوضوح ،

وكغيره من زعماء بعض الطرق الذين كانت نيتهم حسنة وأن استغلها اعداء الاصلاح.

هذه مهمة الحركة السلفية قبل الاستقلال: مقاومة المستعمرين ، وتطهير الفكر والرجوع بالاسلام الي عدوية ينابيعه الاولى . . . وقد اصبحت الحركة السلفية اليوم تواجه مشاكل اخرى ، وهي في نظري اشد عناء مين المساكل السابقة ، ذلك لان أعداءها بالامس كانوا يكيدون قى وضّح النهار وهم اليوم يكيدون لها في ظلام الليل ، كانوا من الوضوح والجلاء بحيث لا يتعدر على السلفية ان تقاوم في عنف اتجاههم وتكبح جماحهم وترد كيدهم وكان من السهل عليها أن تكثل الجهود الشعبية لمقاومة هؤلاء الاعداء كما كانت الدعوة الى التعبئة العامة لمناهضة المحطمين تجد أذانا مرهفة وقلوبا واعية اما اليوم فهي المشاكل اخطر مما عرفته بالامس ، فليس من شك ان الشباب المغربي قوا كثيرا عن فلاسفة الفرب وفلسفتهم المادية وتعرف الى الحضارة الفكرية بطريقة منظمة ، ثم لا شك ايضا أن هؤلاء لا يعرفون الا نزرا عن حضارة الشرق الروحية وهذا النزر الذي يعرفو نهمنموه ومبتورة واستطيع ان اقول ان هذا الشباب لو طرحت عليـــه مشكلة فأسفية تتصل بهذه المادة التي استظهرها في دراسة الفلسفة لكانت معرفته عميقة بالموضوع ان كان ماسا بالفلسفة الفرنسية ، وسطحية اذا كان ماســـا بالفلسفة الانجليزية ولكنها سطحية فيها احترام وتقدير لهذه الفلسفة ، أما اذا كانت ماسة بالفلسفة الشرقيسة قمعرفته بها مشوهة لا تخلو من جهل وازدراء . . . وهؤلاء بكونون خطرا على نهضتنا الجديدة لانهم غرباء عن الفكر المفربي وان كانوا من رحمه ، وهم انما يجـــارون التيار تزلفاً ، أو ربما حاروه مجاراة لا تخلو من استسلام وعدم اكثرات، وإذا قدر لهؤلاء أن يتكلموا عن الدعوة الروحية بصراحة فهم لا يقلون حماسا في النيل منها من اعدائها القدماء . . . وكيفما كانت الحربة الفكرية التسي ندعو اليها ونرغب فيها، فنحن لا تطمئن الى حرية هدامة، وادًا كنا لا نتعصب لفكرة ما فنرجو أيضا الا يتعصب هؤلاء لافكارهم الخاصة ، وأنا اعتقد أن الذي يراك تدخل المسجد فيلدغ سلوكك بكلمات تهكمية لا بقل تعصبا عن هذا المندين الذي يرى من الواجب ان تقيم الدولة عقوبات صارمة على المواطنين الذين لا يؤدون الصلاة في اوقاتها. . ولا احتاج للبرهنة على ما اقول بضرب الامثلة وعرض الاشرطة فيكفى ان تتحدث الى شاب مغربي غربسي الثقافة ليحدثك عن الاسلام بمثل ما تحدث به عنه هاتتو وامتاله وما انتقده الغرب على الاراء والمتقدات الاسلامية



جلدي العزم فتأتسي يبتغى منك جهادا ويحيى فيك خلقا دينك السمح حياة فأسلكي سبله حتيى وتحلي بحياء طالما غيرك تاهيت فقیت کل مناها ان تعيد المار عـزا ظنت التحرير حقا

\* \* \*

لا نظن الاخت انسى فخلال ساميات هي سر لحياة فبروحي افتديك وحنذاريا فتاتسي واستعدى لنضال ذاك مرمى الشعب حتما سوف يمضى فيه قدما فترى العالم يسعي

عقتها نحو الصعود سنها الرب الجيد نبتغى منها المزيد لاتعمى ذى الحمعود اسن بروق لا تفيد يرجع العز الفريد بعد أن يضحي رشيـــد مشمخرا في صفيود مثله نحو الخلود

فالى المجد سريما شيدي مجلا طريفا قد حباك الله شعيا ومليكا ليسس يرضي فالى الحد سريما الدار البيضاء

با ابنة القطر السعيد ناب عن مجد تليـــد ليس بالوانى العنيد ان تظلي في جمــود يا ابنة القطر السعيد

أنه العهد الجديد مستمرا لا ييسد طيا يهدي الوجود لك والشعب العتيب تسلمي ممسا يبيسد فهو رمز للخلود لم تقف عند حسود فارادت من جديد بعد أن أضحى فقيد لم يقيد بقيود

وناسف كثير الاسف لان بعض شبابنا قد غرتهم مظاهر الحياة الفربية غرورا ، وغيرت نفوسهم تغييرا جوهريا فأنكروا الايمان بالفيب وتركوا الصلاة والزكاة ، وجسروا على القول ان هذه المظاهر رسوم تقليدية وان الزمن قد تقدم عليها .

وشريعة الاسلام من هذا الجنس الا أنها باعتبارها

عنصر الحكومة السلمة قائما على تكويس الضمير

بالوازع الديني ومبينا على مراقبة الاهية لا بفوتها

صغير ولا كبير من الاعمال والحركات ، واذا صلح القلب

صلح الجسد ، واذا فسد القلب فسد الجسد ، فكان

الاسلام نظاما طبيعيا وحكيما وخالدا لا نقصر عيس

ممارسة الحياة ، ولا يتاخر عن ركب الحضارة ، اللهم الا

اذا قعد به اهله وابناؤه ، او نسبوا له العقم والحمود

كذبا وافتراء وجهلا واعتداء . ومن احكام هذهالشبرىعة

ما يدوم ويبقى لبنائه على مصلحة دائمة او مفدة

العالم ، ومنها ما تتبدل وتجدد ، بحسب الظسروف والاطوار ، وباعتبار المنافع ، وعلى ذلك كان نـــخ الاحكام في الشرائع تبعا لما جد من المصالح وكان اوفق

بسنة الحياة وانسب لطبيعة العمران ، وارتبطت الاحكام في اصول الشويعة ارتباطا تاما باللعل والاسباب.

يظنون أن التقدم الحاد وابتداع وانصراف عسن الواجبات واغراق في الماديات واخذ بالاباحة المطلقة وان التقدم المادي المجرد كفيل بضمان الحياة وبقاء الحضارة وحالب للهناء والسعادة ، وهو ظن حائد عن جهـــة الصواب ، بعيد من نفس الحقيقة ، واصحابه في حيرة وفتنة وغرور يسبحون في بحر من الخيال والسراب .

ان التقدم الحقيقي ان ننصرف بكليتنا الى تكوين النفوس ، وتقويم الاخلاق واصلاح الاعوجاج ببناء الحياة على اساس متين من الاخلاق والدين والعلم والجـــد والعقل الرصين ونستقصى الجهود فيما ينقصنا من الحياة حتى نكون علماء مخترعين واطباء ما هريــن وعمالا متدربين وجنودا مستعدين وليس من التقدم في

شيء أن نتنصل من الأداب الشريفة والأخلاق الكريمة ونخرج عن أوضاع الاسلام ونتلاعب بشرائعه ونتنكر لعقائده .

ان دعوة الحق هي دعوة الاسلام التي اخرجت الناس من الظلمات الى النور ، ومن الجهالات الى العلم، ومن الباطل الى الحق ، ومن الفوضى الى النظام ، وهي التي هاجر محمد صلوات الله عليه وسلامه من اجلها وجعل المدينة مركزا لنشرها ، وهي التي تبنى علي البقين والعمل عقائدها ، وتمتاز بالبساطة حقائقها ،

وبموافقة الفطرة اوضاعها ، وبرفع الحرج والمشقسة تكاليفها ومن دان بها تمسك بالسبب الاقوى واخلا بالعروة الوثقى وتقدم حسا ومعنى ، والكتاب الناطق بالحق والسنة المبينة للحق هما معتمد هذه الدعوة ، ومستندها الصحيح، وباعتمادهما تطيب الحياة وتسعد الشعوب وترتقى الى المقام اللائق وتسير الى اللووة والسنام ، وهذان الاصلان هما قوام الدنيا والديس واصل حياة المسلمين ، ففيهما النجاء من كل مشكلة ، والملجأ من كل معضل ، والله يقول الحق وهو يهدى السبيل .

### تابع للصفحة 7

بالاثراء من الطريق المعقول المشروع ، وبين الديسين يتقدمون للعمل ، حتى يتم التقارب بين الطبقات ، وتزول الغوارق الاجتماعية التي لا يرى لها الاسلام مبررا الا اذا كانت قائمة على اساس المجهود الاكبر والعلم الاقوى ، فلو ان المسلمين استطاعوا أن يرجعوا الى انفسهم ويتبصروا في تعاليم دينهم لامكنهم أن يجدوا لانفسهم النظام الصالح الذي يضمن لهم السعادة والعدل والايمان ،

ويتساءل المسلمون اليوم: ايمكننا ان نتعامل بالرباة ويجيبون بان نصوص القرآن تحرم ذلك ، ولكن عوامل الوقت تدعو اليه ، ويتبجح اقوام بان العصر لم يعد صالحا لتطبيق هذه التعاليم الاسلامية ، لان قواعد الاقتصاد العصري تقرض محرمات لم يعد ممكنا تلافيها ، ويتغمرون في الراسمالية المحرمة ، حتى اذا وقعوا في حماتها عادوا ينشدون الخلاص ، فلا يجدون مخرجا غير التطرف نحو الشيوعية التي تعدوض مخرجا غير التطرف نحو الشيوعية التي تعدوض ان يبردوا باسم الدين ما كان محرما ، متاولين الآيات ومستنزلين من التنزيل ما يطمئن اليه انصار الماليسن و انصار الماليسن او انصار الكادحين ، وينسى الجميع انه لا يمكن ان يؤخذ نظام من الانظمة اجزاء ، بل اما ان يؤخذ كله او يترك كله ، ذلك الشان في الراسمالية وفي الشيوعية وذلك الشان في الاسلام .

ان النظام الذي يفرضه الاستعمار علينا اليسوم نظام راسمالي محرم بجميع اشكاله ، فكيف يمكن ان نحاول تبرير بعض اجزاء منه ، كالربا أو الضمان أو المكس أو غير ذلك، مما يتنافي مع ابسط تعاليم الاسلام. والنظام الذي يطلب منا أن نكافح من اجله هو عكس ذلك ولكنه ليس أقل منافاة للاسلام منه ، أنه يحرم الفرد من حريته وياخذ به للايمان بمادية لا روح فيها

اما النظام الاسلامي فهو وسط بين الطرفين ، يقوم على العدل ، اي الماواة في الحقوق وفي الواجبات ، في اتاحة الشغل وفي الجزاء عليه .

لو أن المسلمين لم يقفوا في القرن السادس عند ما وقفوا فيه ، ولو انهم اكتشفوا البخار كما اكتشف الاوربيون ، واستعملوا الآلة في نفس الوقت ، لكـــان للنظريات الاقتصادية عندهم شأن آخر يتفق مع ما اعطوه من تجربة التوفيق بين الدين وبين حاجات الانسان ، ثم لتطوروا بعد ذلك بتطور الآلة ، ولسابروا ركب الحضارة العصرى ، من البخار الى الكهرباء فعالم الدرة . ولكن سوء الحظ جعل قسما من هذه الحضارة يتطور في اطار بعيد عنهم ، وغريب عن نظر باتهم ، والذلك فقد ادى به الامر الى الثورة على الدين ، لان رجاله في الفرب كان بقاومون المعرفة ويستنكرون المنكبين عليها، اما الآن وقد استيقظ المسلمون فواجبهم ان يبدأوا من حيث وقفوا ، واجبهم ان يقتبسوا آخر ما وصل اليه الفرب من الصناعات ومن العلوم الضرورية لها ، ثم بعرضوا ذلك على قوالب الاستنتاج التي خلفها لتــــا الاسلاف ، والتي تقوم قبل كلشيء على الايمان بالعقل، واستخلاص احسن التجارب ، واذن لعرفوا في مقدمة الامور أن الاقتصاد من حيث هو ليس علما ذا قواعد تابتة لا تتخلف ، وانما هو مجموعة من الانظمة التسي تبتكرها الجماعات البشرية لتسير على منوالها زمنا ما ، حتى أذا خلقت ابتكرت غيرها رغبة في الوصول اليي اساليب الكسب ، وتنظيم قواعد المعاملة ، ولذلك تجد الاقتصاد السياسي ، عند الديمقراطيين غيره عند الفاشيين ، وهو عند الشيوعيين مخالف لهما معا ، فعلينا أن لا تحصر انفسنا بين مضيقين ، بل يجب أن نتجه الى الفكر الحر والتجربة الواسعة، لنجد منهما مرة اخرى تماليم الاسلام التي رفعت من شاننا في العصور الاولى ، والتي هي وحدها القادرة على انترفع من شاننا في هذا العصر وفي كل عصر .



ان الخطباء والوعاظ يعرفون ان الدين الاسلامي اصلاح عام شامل لاحوال المجتمع البشري ، من الوجهة الروحية والمعنوية والمادية لانه شريعة سماوية حكيمة عادلة بيضت وجه التاريخ بتطبيقها في العالم حيث احيا الله بالاسلام على يد رسوله الكريم وبواسطة امة اراد بها خيرا هي الامة العربية الامية التي كانت خير امة اخرجت للناس ونظمها به دولة قوية عزيزة الجانب ارتقت معنوياتها الى درجة استطاعت بها ان تقهسر دولتي الفرس والروم وهما اعظم دولتين كانت وعددا ، ووحد به تلك الامة والدولة تحت راية القرآن الكريم ووحد به تلك الامة والدولة تحت راية القرآن الكريم وتقاليد وهمها .

وطبعت تلك الشريعة المحمدية هاته الامة العربية وتلك الدولة الاسلامية بطابعها الخاص في العلمان والرحمة والاحسان العام والسعى لمعالي الامور حتى تكونت لها حضارة خاصة بها شملت كثيرا من اقطار المعمور التي ضمتها الفتوحات العربية شرقا وغربا تحت لواء الاسلام الخفاق .

ومن المعلوم ان دين الاسلام مرت به اطوار من قلة اهله وضعفهم وغربتهم الى قوتهم وكثرتهم وانتصارهم حين دخل الناس فى دين الله افواجا وان الدين يضعف بضعف اهله وتخاذلهم ويقوى بقوتهم وتعاونهم وصلاحهم وقد قال الرسول صلى الله عليه وسلم بدا الاسلام غربا وسيعود غربا كما بدا فطوبي للغرباء وقلال التي تمر الرسول صلى الله عليه وسلم ايضا فى الاحوال التي تمر بهذا الدين : ان الله يبعث على راس كل مائة سنة من يجدد لهذه الامة امر دينها ، وهذا يشير الى ما يعتري يالدين من ضعف شعور اهله واختلاطه بالبدع الاعتقادية والعملية حتى يحتاج الى تنقية وتجديد وذلك بالرجوع به الى منابعه الاصلية من الصغاء والطهارة والقوة والعزة

بتخليص عقيدة التوحيد من شوائب الشرك واتباع هدى السلف الصالح اعتقادا وقولا وعملا . ذلك ان السلمين سلكوا ازاء دينهم ما سلكه اهل الاديان الاخرى قبلهم وقد عبر النبي صلى الله عليه وسلم عن هذا المعنى بقوله : (لتنبعن سنن من قبلكم شبرا بشبسر وذراعا بذراع حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه) الا ان علاج هذه الاحوال غير المرضية موجود بيسن ايدينا وهو العمل بمنبع هداية هذه الامة الذي هسو القرآن العظيم وقد قال الله تعالى ( ان هذا القسرآن يهدي للتي هي اقوم ) . وكان النبي صلى الله عليه وسلم يقول في خطبه ( ان اصدق الحديث كتاب الله وخير الهدى هدى محمد وشر الامور محدثانها وكل بدعة ضلالة ) يشير الى الابتداع في الدين .

فالدين الاسلامي قد أوجد في حظيرة الدول دولة موحدة عظيمة بجميع مقوماتها من لغة حية وعقيدة توحيد طاهرة تنزه الرب وتدعوه باسمائه الحسنسي وتصفه بصفاته العليا التي هي غاية ما يمكن أن تصل البه العقول النيرة ومن شرائع وانظمة مدنية وجنائية وحربية تحقق العدل وتناصر الحق بين الافراد والاسر والامم . وربي تلك الامة باخلاقه وآدابه احسن تربية وهياها لحضارة زاحمت بها الامم التي عاشرتها واربت عليها وطبعتها بروحانية الشرف واخرجتها للعاليم شرقية وغربية في قالب جديد بديع .

واذا كان الاسلام قد مر باطوار حتى قال عنه بعض اعداله انه سبب تاخر المسلمين عوضا عن قول الحق وهو ان المسلمين خالفوا دينهم فاصيبوا بنكسة في عهودهم فيجب في عهد الانبعاث وانتصار مولانا الامام محمد الخامس ايده الله وشعبه الوفي الكريم ان ننظر الى الاسلام في ازهى عصوره واكرم عهوده وما احدث من ثورة اجتماعية كبرى لصالح الانسانية لنعاود سيرة اسلافنا الكرام ونؤدي للوجود رسالتهم فقد كسان

المسلمون قادة الشعوب ومرشدي العالم للخير والفضل والحياة الكريمة فيجب ان يوجه هذا الشعب المسلم الى ما في دين الاسلام من عناصر الصلاحية والخلود ومزاياه السمحة الطاهرة في الاعتقاد والعبادة والاخلاق والتشريع والتربية العالية حتى تتطهر نقوسنا كما تطهرت نفوس اسلافنا الاكرمين يوم خاطبهم الرسول بقوله ( خيركم فرني ثم الذين يلونهم ) ويوم قال لهم تركتكم على المحجة البيضاء ليلها كنهارها لا يزيغ عنها الا هالك ) وحينما صدق عليهم قول الله تعالى ( كنتم خير امة اخرجت للناس تامرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتومنون بالله) .

وهنا ينبغي ان نمتطى منن الصراحة لنبين التوجيه الكريم الذي يحقق رغبة مولانا الامام نصره الله في عهد الانعاث الجديد :

اولا: في ميدان التذكير : ننظر الى حقائق الامور دون قشبورها ومظاهرها على اساس كتاب الله واحاديث رسوله الصحيحة - لا الاحاديث الضعيفة ولا المكذوبة -حتى نحقق العمل الواجب بهذين الاصلين ثم ننظر في الفضل بعدهما وفي نفس الاحاديث الصحيحة بنبغي ان يسمع المسلم في ميدان التذكير طائفة بعد اخرى حتى تكثر معلوماته الدينية وتنوع له الموضوعات ولا يقتصر على احاديث معينة تقرأ طول السنين كما هو عليه عملنا فقد مضت عشرات السنين وكثير منا يسمع في شهر مولد الرسول خصوص حديث الشفاعة مثلاً ، فهناك من الاحاديث ما لا يقل عنه اهمية ومما يؤكد تنويسع الاحاديث في التذكير من الوجهة النفسية أن النفوس لا تقبل الاقبال اللازم على الشيء المكرر المعاد فلاجل توجيهها الى حسن الاستماع ينبغي ان يختار لها الجديد الذي يمس حياتها مباشرة ويعطيها فيها احسن التوجيه .

ثانيا: اذا وردت نصوص شرعية فيها نوع من الشمول والعموم او فيها ابهام يجعل السامع مترددا في فهمها والغرض المقصود منها ووردت نصوص اخرى محددة للغرض ورافعة للالتباس ينبغني للخطيب والواعظ ان ببين بكل دقة الغرض المقصود ، مثلا ورد حديث ( من تشبه بقوم فهو منهم ) واستند اليسه البعض فصاروا ينظرون الى من بلبس القبعة مثلا نظرة مزرية وربما طبق عليه بعضهم حديث التشبه وليس على قوم قلوبهم طاهرة وعملهم في دائرة الاسلام صالح على قوم قلوبهم طاهرة وعملهم في دائرة الاسلام صالح وقد ورد الحديث الصحيح رافعا لكل لبس في الوضوع وهو قول الرسول صلى الله عليه وسلم ( ان الله لا ينظر وهو قول الرسول صلى الله عليه وسلم ( ان الله لا ينظر

اعمالكم ) ذلك لان المهم عند الله هو ايمان القلب وصلاحه وعمل الجوارح فيما يوضى الله ويفيد المجتمع الانساني بالإعمال الصالحة ولان اللباس مطلوب لستر البدن مع مراعاة المروءة فيه والآداب الاسلامية فلا بد من ستر العورة وعدم تبرج النساء تبسرج الجاهلية وفيما عدا هذا فليختر المسلم ما يوافقه وليلبيه ، وكذلك اذا ورد حديث ذم البدعة باطلاق وحديث آخر يفهم ان القصود بالذم هو البدعة في الدين كقول الرسول يفهم ان المقصود بالذم هو البدعة في الدين كقول الرسول المقصود الامر الديني بدليل ما ورد في الحديث الصحيح المقصود الامر الديني بدليل ما ورد في الحديث الصحيح الاخر ( انتم اعلم بشئون دنياكم ) .

ثالث! في ميدان الاعتقاد ينبغي الدعوة الى تحقيق عقيدة توحيد الرب والاهيته ونفي كل ما يشم منه رائحة الشرك الخفي والظاهر ومحاربة البدع التي ادخلت على المسلمين في عقيدتهم والتحذير من زيارة القبور البدعية والذبح عليها أو طلب الحاجات من أهلها فأن الله هو المقصود والمدعو والمرجو لقضاء كل الحاجات وحده لا شربك له .

رابعا: تحقيق انفراد الله بعلم الغيب وانه لا يطلع على غيبه احدا الا من ارتضى من رسول والتحذير من تصديق الكهان والعرافين وخدام الجان وضاربي الفال وخطاطي الرمل تحذيرا تاما وانكار فائدة ذلك انكارا مطلقا لان النبي صلى الله عليه وسلم بالغ في التحذير من ذلك حتى قال ( من اتى كاهنا فصدقه فقد كفر بما انزل على محمد).

خامسا: جعل الله سبحانه ثواب الموحدين المتقين الجنة وجزاء المشركين النار وورد في هذا المعنى آيات واحاديث كثيرة متوانرة وقال الله في معرض الانكار لرد حسبان من يحاول التسوية بين المسيئين والمحسنين في شرع الله ( ام حسب الذبن احترحوا السيئات أن نجعلهم كالذين آمنوا وعملوا الصالحات سواء محياهم ومماتهم ساء ما يحكمون ) فيجب ان يعتقد المسلم بقاء هذا الوعد الالهي على حقيقته وان لا يتعرض الخطيب والواعظ في دروسه الدينية لمالقوله بعض المتكلمين من انه يجوز عقلا ان يعذب الله المطيعين المتقين وان يثيب المشوكين والعاصين لان هذا يزعزع ثقة المومنين بوعد الله الصادق الذي لا يخلفه الله ولا فالدة ترجى من ذلك الجواز العقلي في دين ولا دنيا . كما ينبغي للخطيب والواعظ من جهة اخرى اذا شعر بان بين سامعيه من يعتقد بضمان بعض المدعين للتصوف لنجاة اتباعهم ان ينبه على بطلان هذا الاعتقاد انفرد الله بعمله ولان النبي صلى الله عليه وسلم نفسه

يدعو بعض اتباعه وهو على الحوض فيحال بينه وبينهم ويقال له انك لا تدري ما احدثوا بعدك .

سادسا: بنبغى الاقتصاد في ذكر المجزات لان المعجزات بطبيعة كوثها خارقة للعادة تكون لمن حضرها حاملة على التصديق والإيمان ، كما تكون لمن غاب عنها محلا للتاويل أو الانكار الا في حق من صفا يقينه كالصديق وعلى رضي الله عنهما هذا اذا كانت المعجزة صحيحة وثابتة ، اما اذا لم تصح فينبغي تجنب ذكرها لانها تكون مبالفا فيها غالبا فتحمل على الشك في نفس المعجزات على العموم ، على أن هذا القسم من سيسرة النبي عليه السلام لا يستفاد منه كما يستفاد من الاعمال الكبرى الظاهرة التي تحمل النبي اعباءها منذ اكرم الله بالرسالة الى انتقاله للرفيق الاعلى ، فجمهـور المسلمين يتخذون النبي قدوة في الاعمال والاخلاق ولا بمكن أن يتخذوه قدوة في المعجزات وكأن النساس المولمين بذكر الخوارق لا يدركون لقصر عقولهم قيمة الاعمال الخارقة التي تمت على يد الرسول العظيم من توحيد الامة العربية وتربيتها أحسن تربية ، وتزويدها باعظم شريعة على بدرجل امي لا كنز له ينفق منه ولا حنود بساعدونه غير عنانة الله، جفته عشيرته واخرجه الذبن كفروا وفئته المؤمنة من دبارهم واموالهم بغيسر حق الا أن يقولوا ربنا الله على أن أعظم معجزات النبي هو القرآن الذي الى مصدقًا لما بين بديه من الكتـــاب ومهيمنا عله ، وهو بين ايدينا ، وكفي به معجزة ، كما قال الله: ( أو لم يكفهم أنا أنزلنا عليك الكتاب يتلسى عليهم ) .

سابعا: في ميدان الصحة العامة ينبغي دعرة المسلمين الى النظافة التامة في البدن وتطهير الثياب والامكنة وهذه الامور وان كانت شروطا في الصـــــلاة فينبغى توكيدها وتعريف الناس بقيمتها من الوجهة الصحية أيضا وكذلك الحض على الفسل كل اسبوع قال الرسول عليه الصلاة والسلام غسل يوم الجمعة واجب على كل محتلم ا وان حمله بعض العلماء على السنة قلا بنفي ذلك انه مطاوب ، ويشفى للخطيب ، أن يدعو الى الاقبال على التداوي العلمي الحديث وبالوسائل الحديثة لما ورد في السنن من الحض علمي التداوى وكذلك بنبغى للخطيب التحذير من قرب ذوى الامراض المعدية على اساس حديث ( فر من المجلوم فرارك من الاسد) وحديث ، (لا بورد مموض على مصح) اي لا يورد صاحب ماشية مريضة على صاحب ماشية صحيحة وعلى اساس الاحتياطات الصحية الشرعية الواردة في الوقاية من الطاعون حيث قال النبي : ( اذا سمعتم به بارض فلا تقدموا عليه واذا كنتم بها فلا تخرجوا فرارا منه ) كما للخطيب من جهة اخرى ان يحذر من شراء الادوية من الجهال بالطب الذين يبيعون

تلك المقاقير في الشوارع بصفة تطبيب الابدان ما دامت وزارة الصحة المسؤولة لم تقم بمنع هذا المنكر الذي بفتك بالناس على مراى ومسمع من الجميع .

ثاهنا: محاربة الزنى والخمر وجميع المخدرات بالدعوة والانكار لما يترتب على تعاطيها من الافسات الصحية والاجتماعية والاخلافية والاقتصادية ممسا بطول شرحه .

تاسعا: في الميدان الاقتصادي الدعوة الى اتقان الصناعات المتداولة والى الابتكار فيها والى تعاطي مختلف الصناعات ميكانيكية ويدوية من كل ما تتوقف الامة عليه في عهد نهوضها وانبعائها ، كما ينبغي للخطيب والواعظ دعوة جميع المغاربة الى تشجيع المصنوعات الوطنية وعلى حمايتها وتفضيلها على كل ما يرد مسن الخارج لان قوة الامة متوقفة على نجاح انتاجها الصناعي الخارة بانتهاش مصنوعاتهم وقد امتن الله يتعليم نبيه منوطة بانتهاش مصنوعاتهم وقد امتن الله يتعليم نبيه داوود عليه السلام الصنعة التي تحصن من الباس فقال وعلمناه صنعة لبوس لكم ليحصنكم من باسكم ) ولابد لهذه الامة المغربية الكريمة ان تعمل على احسراز الاستقلال الاقتصادي باتم معاني هذه الكلمة لان الاستقلال السياسي دون الاقتصاد استقلال ابتر لا كبير فائدة فيه .

عاشــرا: توفية العمال اجورهم بعد القيام بعملهم مباشرة وعدم بخسهم في اجور عملهم او مماطلتهم في الاداء.

حادي عشر: الدعوة الى التعاون في المماريسع الكبرى المفيدة للامة والتي لا يقوم الافراد بها حتى لا تبقى هذه الامة العربقة في المجد عرضة لاستغلال الشركات الاجنبية لها ، ولا يبقى المفرب من جهة اخرى محروما من الصناعات الثقيلة وعالة على غيره فان الرسول غليه الصلاة والسلام يقول: (الله في عون العبد ما دام العبد في عون اخبه) ويقول الله تعالى: (وتعاونوا على البر والتقوى) ويقول: (واعدوا لهم ما استطاعم من قوة الى ما استطاعم أنم من الاجانب عنكم فجلب القوة من الاجانب انما هو لاجل الضرورة والاصل أن الامة نفسها هسي المطلوبة باعداد القوة التي تحمي بها نفسها وتشغل بصناعة اعدادها عمالها واجراءها وتحتفظ باعوالها

ومن جهة اخرى قان احاديث قضل القراسية والزراعة (وحديث استخرجوا الزرق من خيايا الارض) التنادي على ما ينبغي قعله من استصلاح الإراضي وغرسها بالاشجار المشمرة واستغلال المعادن علي اختلاف اشكالها وفي مختلف اطراف المملكة لصالح الامة

والدولة دون احتكارها من قبل الافراد او ابقاء امتيازها بيد من لا نفيد البلاد .

ثاني عشر: في المدان العلمي والاجتماعي بنبضي دعوة الناس الى الاقبال على التعليم في مختلف فروعه لان رفع مستوى الحياة الاجتماعية بتحقق في ظل العلم لا الجهل.

وكذلك ينبغي الدعوة لمحو العنصرية او الشعوبية في الجنس واللون ولمحو امتياز الطبقات على اسساس حديث ( من ابطا به عمله لم يسرع به نسبه ) وعلسي اساس حديث ( لا فضل لعربي على عجمي ولا لابيض على اسود ولا لاسود على ابيض الا بتقوى الله - ان اكرمكم عند الله انقاكم ) .

كما ينبغي لرفع المستوى الفكري في الامة التحدير من مطالعة كتب التواريخ المكلوبة ومن الاسرائليات التي يذكرها بعض المولعين بالخرافات ويتسبونها الى الدين لان بعض كتب التفاسير ملئت بها فانهم اذا تكلموا بذلك في الامور الطبيعية والكونية حادوا عن كل قصد ، ويحدث بذلك رد فعل قبيح في نفوس السامعين وبالخصوص في نفوس المتعلمين فيتكرون الدين الذي يشتمل على هذه المتناقضات مع الواقع ، مع أن الدين بريء منها ، ولا يمكن أن يقر ما هو مخالف للمحسوس وقد حذر النبي عليه الصلاة والسلام من الاسرائليات وقد حذر النبي عليه الصلاة والسلام من الاسرائليات تكذبوهم ) .

وكذلك ينبغي التحذير من مطالعة الروايات الخليعة والاستعاضة عن كل ذلك بالكتب المفيدة والتواريسخ النافعة ذات المعلومات القيمة والكتب الاخلاقيسة والروايات الاجتماعية الطيبة والتربوية النافعة التي تبعث الشعور الكريم في النفوس .

وكذلك ينبغي التعلير من حضور الروايات السينمائية الخليمة المنافية للاخلاق الكريمة وتبين الى فادها للمجتمع حتى لا يجلب تجار السينما الا الروايات النافعة وحتى يفرض المتجمع الصالح اتره وتوجيهه الصالح على من يحاول غضه والاضرار به من تجار السينما ، الذين لا ينالون بمصالح امتهم اذا تعارضت مع ما يسلكون ويكسبون من الحطام .

تالث عشر: على جميع الخطباء والوعاظ وعموم المرشدين ان يحضوا المسلمين على طاعة السولاة الشرعيين والانقياد لمن يعمل تحت نظرهم فان الجميع نواب عن جلالة مولانا الامام محمد الخامس نصره الله

الذي عاهدته هذه الامة على الولاء والطاعة وفدته بالمهج والارواح حيث وقف حفظه الله المواقف العظيمة وقاد الامة الى نب لالحرية والكرامة والعزة فاستحق كل طاعة واخلاص وولاء .

رابع عشس: لا حاجة الى تاكيد ما بلزم كل خطيب وواعظ من تفهيم الجمهور قواعد الاسلام الخميس والحض على فعلها والمواظبة عليها بكل اخلاص وخشوع لانها هي الاصل وما عداها بطلب بعد تحصيلها وقد قال عمر في حق الصلاة عند ما كتب لعماله (أن أهم ما أمركم عندى الصلاة من حفظها وحافظ عليها حفظ ديه، ومن نسيعها فهو لما سواها اضبع ) ويتاكد على كــــل مرشد أن يسلك الطرق السهلة في التفهيم ويتخبذ في تعليم الدبن التيسير وعدم التعسير فقد اوسى الرسول عليه الصلاة والسلام من ارسلهم مرشديس بقوله : ا يسروا ولا تعسروا ، وبشروا ولا تنقروا ) ، واثما نبهنا واشرنا الى النقط السالفة حرصا على ان سلك الخطيب والواعظ طريقة افهام سامعيه ان الاسلام له نظر خاص في جميع المشاكل وانه دبن اجتماعي عظيم ، بضمن لاهله سعادة الدنيا والاخرة وذلك بالعمل لهما معا ، وليعلم المسلمون أن فكرة التخلي عن جميع اسباب الدنيا والتفرغ لخصوص العبادة على ندرة من يسلكها الآن ليست هي المثل الاعلى للمسلم لانها ليست سيرة اولى العزم من الرسل الذين خالطوا الناس وقادوا البشمرية الى كل خير وفضل وقد جعل الله لهم ازواجا وذرية وجمل بعضهم ملوكا وحكاما واجراء وصناعا كما هو معلوم . وامامنا سيرة نبينا محمد عليه صلوات الله وسلامه الذي هدى امته ورباها وعلمها الكتباب والحكمة والحرجها منالظلمات الى النور، وبذلك ارتفعت درجة الرسل واتباعهم عند الله وعند الناس ، والشحاع اذا لم يخض الميدان ويقارع الاقران لم يظهر للناس قرق بينه وبين الحبان . وكل المفارية بعرفون ابطالهم الذين كسبوا استقلالهم ببدل الفداء واهراق الدماء ، حتى قهروا الاعداء ، فمثلوا امام الامة اصدق صورة مـــن سيرة الرسول واصحابه التي هي من صميم تطبيق الاسلام وعلى راس الجميع جلالة مولانا الامام بمواقفه وتضحياته وجهوده الموفقة العظيمة ، فالاسلام دين عمل وسعادة دنيوية واخروية ، وعلى هذه الاسس العملية يجب أن يدعو الجميع ويعمل الجميع رجالا ونـاء، وتجب التعبيَّة العامة \_ كما قال سيدنا نصره الله \_ للنهوض بالبلاد والصالح العام قال الله تعالى: ( من عمل صالحا من ذكر او انثى وهو مومن فلنحبينهم حياة طببة ولنجزينهم اجرهم باحسن ما كانوا يعملون ) صدق الله العظيم .

## ما عينا! لئ أسبحام ثعا فئ المعاه زنبر

خرج المقرب من عهد الحماية الى عهد الاستقلال وانتهى الكفاح الطويل المرير الذي خاضه المفارية فسد الاستعمار والمستعمرين ليخوضوا معركة اخسرى تستوجب نفسا طويلا وسواعد قوية وعقولا راجعة هي معركة البناء والانتساء .

ومما لا شك فيه ولا مراء ان النخبة الصالحة في البلاد التي وصلت الى درجة من الوعي تجعلها تقدر الاشياء حق قدرها وتزن الامور بميزان التمحيص والمنطق تدرك ادراكا تاما اثنا لازلنا نرتطم بمشاكل عديدة في جميع ميادين حياتنا فليس هناك من يمكن ان يدعي اننا لسنا في حاجة الى انشاء اقتصادنا على اسس منينة جديدة أو اثنا وصلنا الى درجة مرموقة من الناحية الاجتماعية أو الخلقية أو أن دخلنا الوطني صار كافيا لرفع مستوى الحياة في البلاد والترفيه عن الواطنين ،

فالى اي ميدان اتجهنا نجد اننا لازلنا في اول الطريق وان علينا ان نعبد هذه الطريق وندلل ما يعترضنا فيها من عقبات ونختار لانفسنا المناهج والوسائل التسي تضمن لنا النجاح سالكين في ذلك ما يمليه علينا الضمير والمنطق ومستغيدين من تجارب غيرنا من الامم التسي سبقتنا الى الحضارة .

ومما لا شك فيه أن أول وسيلة من وسائل ما نحن مقدمون عليه من أعمال في العهد الجديد الوصول الى الاهداف التي نتوخاها هي الثقافة ولسنا في حاجة الى الاستدلال على أن الثقافة في العصر الحاضر هي العصا السحرية التي يستعملها الانسان لحل كل ما يعترضه من مشاكل فهي التي تسخر له الطبيعة وتعطيه الطاقة والقوة وتسهل عليه تنظيم المجتمع الذي يعيش فيه فبالعلم والثقافة فتح ما كان مغلقا مسن أسرار الكون وتدفقت الخيرات والارزاق في المعمود وتيسرت المواصلات في شتى اشكالها وانواعها واستخرجت الكثوز الكامنة في باطن الارض وارتفع

الانتاج الصناعي والاقتصادي والفلاحي وتطورت اساليب الحكم والادارة والقضاء وتحسنت اذواق الناس في معاملاتهم وماكلهم ومشربهم وملبسهم ومسكنهم وارهفت احساساتهم ومشاعرهم وسمت الفنون الجميلة ولم تبق وقفا على طبقة بل صارت ملكا مشاعا في المجتمع للترفيه عن النفس واعدادها لمساينظرها من اعمال .

فاذا كانت الثقافة بهذه المثابة بالنسبة الى الانسان في العصر الحاضر فلسنا في حاجة لمن يقنعنا بضرورة استعمال كل الوسائل للحصول عليها والانتفاع مسن تتائجها وتكريس كل مجهوداتنا لتيسيرها لشبابنا الذي تريد أن نعده لجلائل الاعمال ، الا أن بلادت بحكــــم الظروف التي احاطت بها في العهود البعيدة والقريبة وجدت نفسها الآن امام مشكلة تعدد انواع الثقافات هذه المشكلة التي تستوجب لحلها على الوجه اللائسق الناجع كل ما رزقنا من تبصر وذكاء وصفاء ضمير لان هذه المشكلة ليست شكلية او موضوعية او منطقية بل هي اعمق واوسع من ذلك اذ اراها بالنسبة للمتقفين تكون عقدة نفسية مستعصية ومركبا برتطم به كل من يمت الى الثقافة بصلة وهذا امر معقول اذا ادركنا ان ثقافتنا التقليدية بقيت طبلة عهد الحماية متحح\_\_, ة منكمشة على نفسها متصفة بصبقتها ( المدرسية ) كما اراد لها ذلك المستعمرون الذبن عملوا المستحيل لاخفات صوت الثقافة العربية في البلاد والنا مع اعترافنا وتقديرنا لعلمائنا الاجلاء الذبن حافظوا على النرات الاسلامي العربي لابسعنا الا أن نؤكد أن هذه الثقافة التقليدية في حاجة الى التطور والتجديد حتى لا تبقى ثقافة خاصة لطبقة خاصة فلابد أن تحقنها دما جديدا زکیا بچعل کل من بحملها بین جنبه لا بشعر بای مرکب بالنسبة لفيره من المثقفين .

واذا سلمنا بان الثقافة ليسمت غابة في حد ذاتها بل هي وسيلة لتيسير الملكة وتكوين العقسل وترتيسب المعلومات والافكار وجعل المرء لا يجد نفسه غربها بين

ابة طبقة من المنقفين في العالم تبين لنا أن تقافتنا التقليدية لا تفي بكل هذه الاغراض في وضعها الحاضر والتي لست من الذين ينقصون من قدر هذه الثقافة التقليدية فانتي ابقى مشدوها أمام مصنفاتها ومتونها وغزارة موادها واستقصائها للكليات والجزئيات ولكنني انظر البها كمجموعة من العلوم والفنون ينبغي أن تدرس في مرحلة التخصص بعد أن يكون الطالب حصل على الثقافة العامة التي تلقاها في المسدارس الابتدائيسة والثانوية كبقية زملائه وأقرائه وذلك على ما يلوح لي والثانوية كبقية زملائه وأقرائه وذلك على ما يلوح لي منها طلبة المعاهد التقليدية وادخالهم لإطارهم الطبيعي كفيرهم من الطلبة الذين هم باجمعهم أمل الغد ويسمة المستقبل .

ومما لاشك فيه أن ادخال هذه الفكرة الى حير التطبيق يحتاج الى مجهودات عظيمة مادية ومعنوية ولكن هذه المجهودات يجب أن نسرع الى القيام بها أذا كنا نحرص على وجود أنسجام بين الملقفين في بلادنا وأذا كنا لا لربد أن لرى هوة سحيقة تفصل بين هؤلاء المثقفين فتختلف عليهم السيل وينتكرون لبعضهم فتضيع بذلك الطاقة الثقافية التي نحن في أشد الحاجة اليها وتصبح طبقة من الامة تومن بهذا النوع من الثقافية وطبقة أخرى تومن بالنوع الاخر .

ولا اربد هنا ان ادخل في تقصيل البرامج والمناهج فذلك امر يحتاج الي دراسات متنوعة وكفاءات متعددة ولكنه يظهر اثنا سنكون مضطرين في المستقبل القريب الى اعادة النظر في هذه البرامج والمناهج على اســاس جديد يرمى الى وضع سياسة تربوبة ترتكز علسى توحيد التعليم في مرحلتيه الابتدائية والثانوية وانشباء كليات للتعليم العالى للتخصص في مختلف العليوم والفنون وفي فسمنها \_ وفي مكانة مرموقة \_ الكليسات والمعاهد الاسلامية للتخصص في التشريع الاسلامي والثقافة المربية بوجه عام وبهذه الوسيلة وحدها ممكن ان نعمل على توحيد التعليم في بلادنا وازالة الاتـــواك والعقبات امام المتقفين وخلق جو صالح لانشاق العزائم والقرائح والمواهب فالوقت الان وقت سرعة فلا يجمل بنا أن نضيع منه ولو النزر اليسبير في المفاصلات بين القديم والحديث وقد خاض غيرنا هذه المعركة منه عهود بعيدة ولكن قادة الفكر فيانحاء المعمور اقتنعوا الان بان عصرنا عصر تخصص وان الثقافة لينتفع منها الفرد والجماعة بجب ان ترتكز على التخصص وان اطارات الدول لا تكون الا من الاختصاصيين الذبن زيادة على الثقافة العامة التي بحصلون عليها يلجون ابواب الكليات والمعاهد والمدارس العليا التعمق في علم من العلوم او فن من الفنون بصبحون فيه اختصاصيين فعسى ان

بدرك هذه الحقيقة ونهى: الوسائل لتحقيقها ففي ذلك ما يكفل لامتنا الارتقاء الى اعلى الدرجات واحتلال مكانة مرموقة في العالم المتحضر وما ذلك على قادة الفكر في بلادنا بعزيز .

#### تابع للصفحة 21

ق القدر والقضاء والخلافة والحكم والعدالة مشلاتم لا يدكر لك شيئا عن موقف الفلسفة الاسلامية المعاصرة من هذه الشكوك . . . كفى بهذا ججة ان الشباب يتأثر بالافكار الفربية اكثر من تأثره بالاراء الشرقية الروحية. ومعرفته بها على الاقل . . .

والواقع أن المشاكل للتي تواجه اليوم الحركة السلفية متعددة منها هذا النوع من الشكوك والربب الذي يمس جوهر الايمان والقيبيات ، ثم ما تحمل الحضارة الفربية المادية من تحطيم للقيم الروحية ، وهذا النوع لا بجابه حركتنا السلفية وحدها بل يقف كابوسا امام الدبائات سواء في الشرق او في الفرب، في الشيمال او الجنوب... ومن هذه المساكل نوع آخر يواجه الحركة الإسلاميــة وحدها ، ويظهر في هذه الرشقات التي يصيب بها فريق من الله بن يمعنون في الحركة الاسلامية نقدا وتجريحا ، تم هذه النظر بات التقدمية التي علينا أن نو فق بينها وبين ميادىء الاسلام حتى لا يشعر الشياب المسلم بهسذا الاعتلاج في صدره بين عقله وقلبه ، وهذا النوع تقتسم اعباؤه مع اخواننا المسلمين في العالم الاسلامي اجمع واخيرا من هذه المشاكل نوع آخر يعترض طريقنا وبجب ان تعترضه ويظهر في هذا الالحاد الذي ينبشق مسسن صغوفنا وهذا النبك القائم الذي يخيم على افكار شبابنا والذي كان له اصل من جمودنا طورا ، ومن الرواسب الاستعمارية مرة اخرى ...

وكيفما كان الامر فالحركة السلفية اليوم ازاء هذه المساكل كلها ولن تستطيع ان تتنكر لها او تمضى في صمت مغرق غير حافلة بهذه الاشواك التي تسزرع في حقل الايمان الطاهر ، وهذه الشكوك التي تنبشق في مجال اليغين المطلق فاذا كانت الحركة السلفية تحارب بالامس عدوا اجنبا نشاهده وجها لوجه فهي اليوم تحارب عدوا خفيا تنمو جرائيمه في الظلام . . . فلتكن تحارب عدوا خفيا تنمو جرائيمه في الظلام . . . فلتكن الحركة السلفية اليوم اكثر استعدادا واوفر مقومات لتكافح مستميتة ولتنتصر اليوم كما انتصرت بالامس ولن يكون هذا الا بنفس السلاح الحاد ونفس الطريقة ولن يكون هذا ايضا التي ينزع اليها الخصوم الالداء ، ثم لن يكون هذا ايضا الا بتقافة واسعة ، واطلاع عميق ومعرفة دقيقة بمشاكل المصر ومطامح النشء وآمال الشباب .

# مِسَالِحِ الْمُرْتِي الْمُرْتِي الْمُنْ الْمُرْتِي الْمُنْ اللَّهِ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

### للاستاذ المبنز اللقافز الصخراري

استعرضنا في الفصل السابق بعض ما امكننا الوصول اليه من النصوص التاريخية الواردة في موضوع استنجاد صلاح الدين الايوبي بيعوب المنصور ، وهي تتلخص في ان صلاح الدين في غمرة الحروب الصليبية ، وعندما كان محاصرا للافرنج الذين كانوا بدورهم محاصرين للمسلمين في عكا ، استنجد بالملك المغربي يعقبوب المنصور ، فلم ينجده ، لان صلاح الدين لم يخاطبه في كتابه بامير المومنين ، ووعدنا ان نعود الى الوراء قليلا لنشرح ظروف هذه الحادثة التاريخية ، وملابساتها ، ولنلقي عليها ضوءا اكثر ، ولنقول راينا في هذه الحروب التي عرفت في التاريخ باسم الحروب الصليبية :

فلنعد الى الوراء اذن ، ولنبدأ الرحلة من حيث كان يجب ان تبدأ ، من مدينة كليرمونت في الجنوب الشرقي من فرنسا ، وفي اليوم السادس والعشرين من شهير نونبر عام 1095 ميلادية .

نحن الآن في مدينة كليرمونت ، نستمع الى اعظم خطبة في تاريخ الانسانية ، خطبة يلقيها رجل من رجال الدين لا ليدعو الناس الى السلام ، ولا ليدلهم على الطريق الى الله ، ولكن ، ليعلن بها رسميا مولد حرب عالمية عاتية ، تستمر مائة وستا وتسعين سنة ، من سنة 1291 .

ذلك الرجل هو البابا اربانوس او الثاني ، وهؤلاء القوم المحيطون به ، يستمعون الى خطبته ، فيصمتون الى خطبته ، فيصمتون أحيانا كانما على رؤوسهم الطير ، ويتشنج بعضهم بالبكاء ، وبغلي حماس بعضهم الاخر ، فير فسع عقيرته بالهتاف والوعيد والاندار ، هؤلاء القوم ، هم خليط من السوقة ، والاشراف ، والامراء الاقطاعيين ، يحلم بعضهم بالغفرة ، ويحلم بعضهم بالغنى والفتح ، ويحلم بعضهم الاخر بمغامرات ينسى فيها بؤسه وفقره ومشاكله، فلنستمع مع هذا الخليط الى البابا اربانوس ،

ولنتخذ من خطبته هذه نقطة انطلاق لموضوعنا الذي نريد أن نعالجه:

 ( ایها الجند المسیحیون ، لقد کنتم دائما تحاولون من غیر جدوی اثارة نیران الحروب والفتن فیما بینکم ، افیقوا فقد وجدتم الیوم داعیا حقیقیا للحرب .

لقد كنتم سبب انزعاج مواطنيكم وقتا ما ، فاذهبوا الان وازعجوا البريرة ، اذهبوا وخلصوا البلاد القدسة من ايدى الكفار .

ايها الجند ، انتم الذين كنتم سلع الشرور والفتن ، الا هبوا وقدموا قواكم وسواعدكم ثمنا لايمانكم .

انكم ان انتصرتم على عدوكم كانت لكم ممالك الشرق ميراثا ، وان انتم خفلتم فستموتون حيث مات اليسوع ، فلا ينساكم الرب رحمته ، فيحلكم محلل الوليالة .

هذا هو الوقت الذي تبرهنون فيه على ان فيكم قوة وعزما وبطشا وشجاعة ، هذا هو الوقت الــذي تظهرون فيه شجاعتكم التي طالما اظهرتموها في وقت السلم ، فاذا كان من المحتم أن تثاروا لانفسكم ، فاذهبوا الان واغسلوا ايديكم بدماء اولئك الكفار . يا قوم اذا دعاكم الرب اليسوع الى مساعدته ، فلا تتواروا في بيوتكم متقاعدين، ولا تفكروا في شيء الا فيما وقع فيه اخوانكم المسيحيون من الذل والهـــوان والمسكنة ، ولا تستمعوا الا الى القدس وزفراتــه ، واذكروا جيدا ما قاله لكم المسيح : ليس مني من يحب اباه وامه اكثر من محبته اياي ، اما الذي يترك بيته ووطنه وامه واباه وزوجه واولاده وممتلكاته ومقتنياته حبا في ، ومن اجلي ، فسيخلد في النعيم ، وسيجزبه الله الحزاء الاوقى ) .

هذه فقرات من الخطبة التي وصفها غير واحد من المؤرخين ، بانها كانت اعظم خطبة في تاريخ الانسائية ، ولعلنا لانجد في ذلك مبالغة اذا ادخلنا في اعتبارنا النتائج الهائلة التي نتجت عنها .

لقد كانت هذه الخطبة اعلانا رسميا للحسروب المعروفة في التاريخ باسم الحروب الصليبية ، لان المساركين فيها من المسيحيين كانوا يحملون على الدعهم عليانا ، وقد استمرت هذه الحروب قرنين من الزمان، كانت تنخللها فترات من الهدوء والهدنة ، لكنها لم تكن في الحقيقة الا فترات استجمام واستعداد ، بشحف فيها كل فريق سلاحه ، ويدبر امره ، ويهيىء نفسه للمعركة القبلة .

وبقطع النظر عن المعنى الحقيقي الكبير لهده الحروب ، وعن عدد الضحايا الذين سقطوا فيها من المسكرين ، وعن عدد الدول التي اشتركت فيها ، فقد كانت لها الى جانب كل ذلك نتائج لانقل اهمية ، لقد كانت اكبر احتكاك تاريخي بين الشرق المسلم والغرب المسيحي ، وكانت طريقا من الطرق الرئيسية ، ان لم تكن اكبرها جميعا ، لنقل حضارة الشرق وعلومه ومعارفه الى الغرب .

فهل كانت هذه الحروب ، دينية كما يضغى عليها ذلك اسمها الذي عرفت به في التاريخ ، وكما يضغيه عليها عليها ايضا كون دعاتها كانوا هم رجال الكنيسة ، وان الاساس الذي كانوا يستندون عليه في اثارة حماس الجماهير ، هو الرغبة في تخليص قبر السيد المسيح من ابدي الكفار والبرابرة ؟؟

نحن لا نستطيع ان ننكر العامل الديني في هده الحروب ، ولا نستطيع ان ننكر ايضا ان الخليفةالفاطمي الحاكم بامره ، في احدى نزواته التي لم يسلم منها المسلمون ولاالنصارى ولااليهود على السواء، قد اقدم فيما اقدم عليه ، على هدم كتيسة القيامة ، وقد الحق بعض الاضرار بالحجاج النصارى الذين كانوا يقصدون قبر السيد المسيح عليه السلام ،ومع ذلك ، اي ومع اعتبار السيد المسيح عليه السلام ،ومع ذلك ، اي ومع اعتبارة

للعامل الديني في هذه الحروب ، فاننا لا نسطيع ان تنظر اليه في ضوء الحقائق الناريخية ، الا على انه عامل تانوي احسن استغلاله ، اما الحروب الصليبية فلم تكن في الحقيقة حكما يقدول المسؤرخ الانجليسزي استيفن سن حالا حملات عسكرية لتاسيس امارات لاتينية في سورية وفلسطين ،اي انها كانت حرسا استعمارية ، لا تختلف في بواعنها ولا في اهدافها عس الحملات العسكرية الغربية الني حردت في اواخر القرن الماضي واوائل القرن الحالي على مصر وسوريسة والعراق وبلاد المغرب العربي .

كانت حربا استعمارية توسعية ، تحمل معها منسة البداية بدور اتحلالها وانهزامها ، فبالرغم من الظفر المؤقت الذي احرزته ، لم يكد يستتب الامر للامسراء اللاتنبين في الشرق، وتتملهم الفلية، حتى شرعوا يتطاحنون فيما بينهم على العروش والتيجان والممالك والمستعمرات ويكيد بعضهم لبعض ، ويخون بعضهم بعضا ، بسل بستعين عليه بالتحالف مع الامراء المسلمين .

وهذا مؤرخ آخر ، هو الدكتور فليب حتى ، يذهب الى ابعد من ذلك فيقول :

( اذا نظرنا الى الحروب الصليبية في وضعها الصحيح ، وجدناها فصلا متوسطا بين فصول تلك القصة الطويلة ، قصة التفاعل بين الشرق والفرب ، مبتدئة بحروب طروادة وفارس في الازمئة الفاسرة ، ومنتهية بالتوسع الاستعماري الاوربي في عصرنا هذا ).

ومالنا نذهب بعيدا ، وهذا الجنرال اللنبي الـذي كان مفوضا ساميا لانجلنرا في مصر ، والمعروف بقيادته لحملة الحلفاء على فلسطين في الحرب العالمية الاولى ، يؤثر عنه انه قال عند استيلائه على بيت المقدس كلمنه الناريخية المشهورة : ( الآن فقط انتهت الحسروب الصليبية ) .

نحن لا نستطيع ان نؤكد ان الجنرال اللنبي كان مسيحيا مؤمنا الى الحد الذي توحى به كلمته هذه ، ولكن الذي نستطيع ان نؤكده منها ، انه يعتبر انتصاره على الاتراك في فلسطين خاتمة للحروب المعروفة تاريخيا باسم الحروب الصليبية ، فاذا كان ذلك صحيحا ، فقد كانت الحروب الصليبية في فهم الجنرال اللنبي نفسه ، حربا استعمارية توسعية مائة في المائة ، لا تسوبها شائبة من قريب ولا بعيد وذلك لان خاتمتها ، التي هي انتصار الجنرال اللنبي في فلسطين ، لم تكن دينية ، ولا ما يشبه ان يجعلها دينية ، وانها كان توسعية استعمارية كما لا يستطيع هو نفسه ، ولا غيره مسن الناس ان ينكر .



### مؤتمر الكومنويلت

وكان بخشى معه في وقت من الاوقات

ان تنتهى الحوادث بتصفيته .

كان مؤتمر الكومنويلت البريطاني في طليعة الإحداث التي شهدها شهسر يوليو الماضي ، وقد جاءت اهميته من حيث انه اول مؤتمر من نوعه بعسد الاعتداء على قناة السويسي ، ذلك الاعتداء الخطير الذي كانت انجلسرا احد الذين باشروه فكان سببا في نشر الفرقة والتصدع في بلاد الكومنويلت

والظاهر أن الذين كأنوا يتقاءلون بالنسبة للمؤتمر قبل أن يعقد كأنوا متفائلين أكثر مما يلزم ، ذلسك أن بريطانيا لم تنجح ألا نجاحا محدودا في محاولة محو أثر الاعتداء الثلاثي

وقد تغيب عن حضور المؤتمر رئيس وزراء جنوب افريقيا لانه رفض ان يجلس على مائدة واحدة مسع رئيس غانا ... لان في ذلك ما يتنافي مع السياسة العنصرية التي تسيسر عليها جنوب افريقيا ...

وقد حاول المؤتمران يدعم العلاقات الاقتصادية بين بلاده ، حتى ان رئيس وزراء كندا \_ وقد سافر الى لندن بعد يومين فقط من فوز حزب فى الانتخابات وتقلده مهام الرئاسة \_ اقترح ان بعقد وزراء مالية بـلاد الكومتوبلت مؤتمرا فى اتاوة للنظر فى هذا الامر فى شهر سبتمبر القبل .

وقد حاول الانجليز ان يؤثروا على كندا حتى يكون اتجاهها الاقتصادي الى انجلترا اكثر من امريكا ، ولكس نجاحهم كان محدودا ، وحساول الصحفيون ان يستدرجوا الرئيس الكندي الى القاء تصريح في صالح الاقتصاد البريطاني ضد الامريكسي ولكنه رفض ان بدلي بكلمة واحدة في الوضوع ،



على مصر .

رؤساء الكومنويلث يحيطون بجلالة ملكة بريطانيا

### الاربعة الذين خسفوا

اختفت من مسرح السياسة في روسيا معلى اثر معركة النغوذ التي نشبت بعد وفاة ستالين - اربعة وجوه كان لاصحابها المقام الرفيع في السياسة الروسية منذ عهد بعيد ، وقد ابعدوا من مناصبهم والقي عليهم القبيض وسيقدمون الى المحاكمة بنهمة خطيرة تبلغ عقوبتها جد الاعدام ، امسا

السبب الحقيقي الذي دعي الى اتخاذ هذه الخطوة فهو محو كل اثر لستالين في سياسة روسيا والحسرب الشيوعي ، لان الاربعة الخاسفيسن كانوا من انصاره الاولين وكانوا بناهضون سياسة روسيا الجديدة ، سواء فيما يتعلق بالشؤون الداخلية او بالشؤون الخارجية



مالينكوف ومولوتوف وشيبلوف وكاجانوفيتش

وبذلك اصبح خروتشيف رجل روسيا الاول ومن ورائه زوكوف قائد الجيش الاحمر الذي اعلن تأييد جيشه المطلق لمكرتيسر الحسزب الشيوعي الروسي الجديد الملية .

وقد أصبح من الواضح الآن أن كفة الثائرين على ستالين قد رجحت وبذلك دعمت سياسة روسيسيا الجديدة ، وأذا لم يكن في استطاعتنا أن تحكم على باطنها فإن في استطاعتنا

أن نصفها باتها سياسة الميل السي تخفيف الخلافات مع الفسرب دون الاخلال بالاهداف البعبدة والقريسة على حد سواء .

والرأي في روسيا أن كل شيء يسير على ما يرام وخصوصا بعد أن أعلن قائد الجيش الاحمر تابيده لسكرتير الحزب السيوعي ، والرأي في الغرب أن في الخطوة التي اتخذت نخفيفاللتوتروابعادا لشبحالحرب،ولكته ليس في ذلك ما يبرر عدم الاستعرار في سياسة الحدر والصمود .



اغا خان الراحل

وسياستها ، وقدم لها خدمات جليلة اثناء الحرب العالمية الاولى ، وكان من انصار هذه السياسة في الهند ، وقد اسس حزبا لهذا الفرض تراس وفد الهند الى عصبة الامح ، وتسراس

حميمتها سنة 1937

اغا خان الجديد

### من أغا خان لآخر

واختفى وجه آخر من عالم الوجود فى يوليو الماضى ، هو وجه اغا خان زعيم طائفة الاسماعيلة بعد ان شغل العالم احدى وسبعين سنة شغل فيها

ذلك المنصب الخطير الذي تولاه منذ كان طفلا في سن السابعة ، وهـــو الامام السادس والاربعون .

وقد لعب ادوارا خطيرة في السياسة وخصوصا في سبيل تابيد بريطاليا

وهو صديق حميم لملوك انجلترا وله شهرة ذائعة في مختلف انحاء العالم منا عهد فكتوريا الى الآن ، لكثرة اسفاره واختالاف هواياته ، وكان يقال له ( اغا كان ) نسبة الى مدينة كان التي كان يفضلها على سائر

الامكنة الاخرى ، وكان مولعا بالسباق وبملك عددا كبيرا من خبوله المتازة، وله اهتمام بالفنون حتى انه كسان يكتب باب النقد في جريدة لندن تايمز وكانت الطائفة تزنه بالجواهسر وتقدمها اليه بالمناسبات وكان وزنه سلغ 243 رطلا .

وقد تزوج اغا خان اربع مرات من اجنبيات ، واخر نسائه البيجوم وهي فرنسية الجنسية ، فارت بلقسب

ملكة جمال فرنسا سنة 1930واسمها الحقيقي ابقيت لابروس.

وقد وصبي لخفيده من بعده ، وهو شاب في العشرين من العمر يواصل دراسته في كلية هارفاد بامريكا . واسمه الامير كريم ، وقد خلف جده كالامام السابع والاربعين للطائفة باسم أغا خان الرابع ، وهو يهتم بالدراسات والنساء ، ولذلك رشحه جده متخطيا اكثر من الاهتمام بالسيارات والخيول اولاده جميعا .

وكان ينتظر ان يعهد بزعامة الطائفة الى ابنه الامير على ولكن اخــــلاص الزعيم الراحل للمذهب قرض عليه ان يعين في مكاته شابا ممتازا ، يعرف عنه العالم اكثر من انه مزواج ومهتم بشؤون الخيل . ولذلك اوصى الرجل الكبير بخيوله لابنه على واوصــــى بالزعامة لحفيده ، معتدرا بان على لا يستطيع أن يشرف على شــــــؤون الخيل وشؤون الامة في وقت واحد .

#### تابع للصقحة 19

رب الوجود الاعظم ، مصرحا بقولته الخالدة : اكلت بسبابه وتتركون هرمه ، بمكن اعتبار هذا الموقف من الخطاب مثالا حيا مجسما الناحية المادية الصرفة من قانون الضمان الاجتماعي في الاسلام ، وبجسم شمولية هذا القانون الناحية المادية والروحية القصة التالية التي كان عمر دائما بطلها : خرج عمر قاصدا عرفات وهو يلبي ويجار بالدعاء والناس من خلف من الدين ويلبون وفجاة قطع عمر الدعاء ووجم فما كان من الذين خلفه الا ان اصابتهم العدوي فاذا بهم بتقطعون عن الدعاء ، وسئل عمر الذي كان ماخوذا بهول صدمة الموقف عن سبب وجومه ، فهل تدرون ماذا قبال المن عمر : وقعت عيني من بعيد على كوخ فقير واخشى ان لا يقبل الله دعائي وهذا الكوخ قائم بيني وبين الله فال عمر رضي الله عنه : ووالله لئن احياني في الطريق ، قال عمر رضي الله عنه : ووالله لئن احياني في الله الى قابل فلن اترك على ظهرها فقيرا .

وبعد فنحن فرى ان ركن الزكاة اذا فيم فيمسا محيحا، وعلى انه اساس قويم لبناء مجتمع سليم الاقتصاد، نسمين بان بمعدعن العالم الإسلامي بل العالم كله جميع الافكار الهدامة والاراء المنصارية التي تجتاح في عنف وشرود المجتمعات العالمية فلنا من مبتدعها ومروجيها في آن واحد انها خير ضمان لوصول سفينة الحياة سالمة الى شاطيء الامان ، وما لبعد هذه المباديء عن تحقيق هذا الحلم الجميل الذي لن يتحقق الا بالرجوع الى استلهام القوانين الالهية لانها وحدها التي لا تقبل الخطا او التحريف ، سنة الله ولن تجد لسنة الله تبديلا ولن تجد لسنة الله تبديلا ولن تجد

### تابع للصفحة 32

لقد كان على الجنرال اللنبي \_ لكي يعبر عن حقيقة شعوره \_ ان يقول : الآن فقط انتهات الحروب التوسعية التي اعلنت في مدينة كليرمونت بفرنساً عام 1095 .

لكن تعبيره على ما هو عليه كان اجود ، وان لـم يكن اصح ، وهو الذي اعطى لكلمته تلك النصاعة التي ضمنت لها ان يحفظها التاريخ ، وان يرددها الناس .

نحن اذن ، امام حرب استعمارية توسعية ، لا امام حرب دينية كما يوحى بذلك لفظ الصليب الذي نسبت اليه ، أما كون الدعاة اليها كانوا هم رجال الكنيسة ، فاتما كان ذلك ، لان غيرهم لم نكن بملك في ذلك الوقت ان يدعو الى حرب عالمية كهذه ، فقد كانوا هم وحدهم اصحاب السلطة الدينية والمدنية ، بطردون من شاؤا من رحمة الله ، ويحكمون عليه باللعنة ، نعم كان يوجد الى جانب رجال الكنيسة ، بعض الامراء الاقطاعيين لكن سلطتهم كانت محدودة جدا ،وكانت تستمسد وجودها الى حد كبير من تاييد الكنيسة المعسوى ، وكان على الامير الاقطاعي لكي يضمن وجوده واستمراره ان بعيش دائما تحت السلاح ، يقاتل غيره من الإمراء ، او يدافع عن نفسه ضدهم ، كانت اوربا تعيش في حالة حرب دائمة ، وكان لابد من تصدير هذا الاستعداد الحربي الى الخارج حتى يمكن ان سنعمل استعمالا يدعم نفوذ الكنبــة من جهة ، وبحقق اطماع الامــراء حميما من جهة اخرى ؛ ويصرفهم عـــن اهــــدار استعدادهم للحرب في قتال بعضهم لبعض ، ولعل كل ذلك واضع من نص الفقرات التي اوردناها من خطاب البابا اربانوس الثاني في صدر هذا الكلام.

" uma "

### فهرس العدد الثاني

الصفحة

| 1 e 1 | الحسر | 5490 | الامس | العهد | ولي | الملكي | السمو | صاحب | صورة | 1 |  |
|-------|-------|------|-------|-------|-----|--------|-------|------|------|---|--|
|-------|-------|------|-------|-------|-----|--------|-------|------|------|---|--|

3 الاسلام والنهضة المغربية

6 لنكن مسلمين اولا

7 لا شيوعية ولا راسمالية

8 ايها العلماء الحرجوا من عزلتكم

9 محافظون ومجددون

10 على هذا النحو قانحوا

12 الاسلام وحقوق الانسان \_ 2 \_

15 حظ العلماء من معركة السناء

16 خلف الحقيقة « قصيدة »

19 الضمان الاجتماعي في الاسلام - 2 -

21 مهمة الحركة السلفية في المغرب

23 الى الحد

25 الواعظ الجديد

29 حاجتنا الى السجام ثقافي

31 صلاح الدين ويعقوب المنصور - 2 -

33 الصفحة السياسية

لصاحب السمو الملكي ولي المهد الامير مولاي الحسن لمالي وزير التاج الملامة محمد المختار السوسي للزعيم الاستاذ علال الفاسي للاستاذ عبد الرحمان الدكالي للاستاذ الرحالي القاروقي للاستاذ محمد الحمداوي للاستاذ محمد الحمداوي للاستاذ عبد الوهاب بن منصور للاستاذ عبد الوهاب بن منصور للاستاذ عبد المجيد بن جلون للاستاذ عبد الكريم التواتي للاستاذ الحسن السابح للاستاذ محمد الطنجي للاستاذ محمد الطنجي

للاستاذ عبد القادر الصحراوي

### الى حضرات الكتاب المحترمين

ناسف لعدم تمكننا من آدراج بعض القالات ضاق عنها نطاق العدد أو وضلت متاخرة ، ونرجو أن نتمكن من نشرها في الاعداد القبلة أن شاء الله .

هذا وان المجلة لا تزال عند الوعد الذي اخذته على نفسها منذ البداية من انها ترحب بكل انتاج قيم ، وتعد بنشره ، فابعثوا الينا بانتاجكم من ابحاث دينيـة او مقالات في الفلسفة او التاريخ او الاجتماع او الادب او ما الى ذلك ،

كما نرجو من السادة الكتاب ان يتفضلوا ببعث صورهم وعناوينهم كاملة صحبة مقالاتهم ، ولهم الشكر سلفا .

