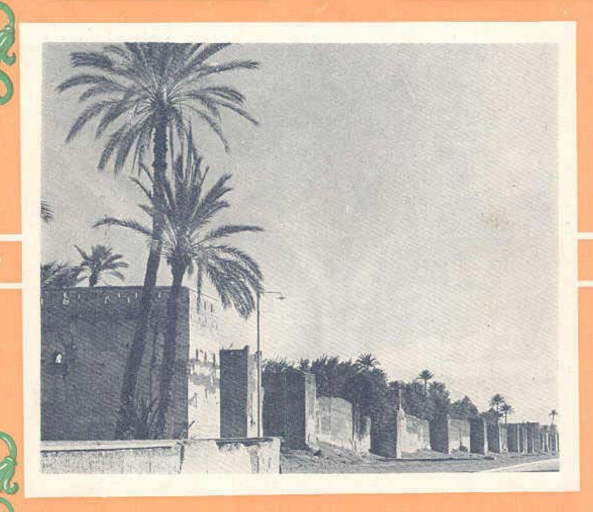


مجلة شهَرَبة تعنَم بالدّراسات المالامية ويشقون الثقافة والفكم

تصديها وزارة عنوم الاوفاف الرب ط المنب الاقصى



العددالشالث - السنة السادسة رحب 1382 - ديسمبر 1962 تسر العدد 1,50 درهم

مجلة نصدرها فتأتة عَنْ الأوقاف

العد الشالعير السنه السادسة جمادى التائية 1382 1962 2000 تمه العدد ١,5٥ درهم

> تَجَلَّمُ مُتَّعِرِيَّةً تَعَنَى بِالْمُرْكِ بِينَ لِلْهِرِسِينَ مِيمَةً وَسِتُووَى الْفَكَ فَمَ وَلَافِيكُمْ تصديها وزارة عموم الأوقاف. الرباط - المغرب

### بيانات إدارت

صُوبة الغلاف

تعث القالات بالعنوان التالي :

مجلة (( دعوة الحق )) \_ قسم التحرير \_ وزارة عموم الاوقاف \_ الرباط \_ المفسرب .

الاشتراك المادي عن سنة 15 درهما ، والشرفي 30 درهما

السنة عشرة اعداد . لا يقبل الاشتراك الا عن سنة كاملة .

تدفع قيمة الاشتراك في حساب:

محلة (( دعوة الحق )) رقم الحساب البريدي 55 - 485 - الرباط

### Daouat El Hak compte chèque postal 485 - 55

او تبعث راسا في حوالة بالعنوان التالي :

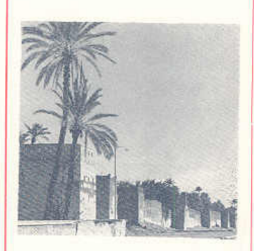
مجلة (( دعوة الحق )) \_ قسم التوزيع \_ وزارة عموم الاوقاف \_ الرباط \_ المفرب .

ترسل المجلة مجانا للمكتبات العامة ، والنوادي والهيئات الوطنية والثقافية والاجتماعية ، وذلك بناء على طلب خاص .

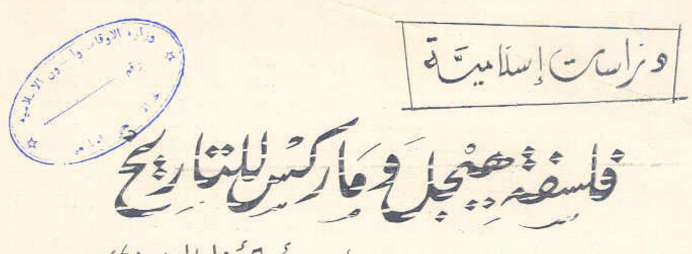
لا تلتزم المجلة برد المقالات التي لم تنشر

المجلة مستعدة لنشر الاعلانات الثقافية . في كل ما يتعلق بالاعلان يكتب الى :

(( دعوة الحقى )) \_ قسم التوزيع \_ وزارة عموم الاوقاف \_ الرباط تليفون 327.03 - 327.03 - ألرباط



نموذج من اسوار المدن المفريسة القديمة



لفصيلة الأسناد أبولاً على المود ودي

إن الضلالات الكبرة التي قد تدفق بها على الانسانية سيل الحضارة الجدسدة ، من منابعها الفكرية المهمة تلك الفلسفة للتاريخ التي قد تقدم بها هيجل والتي بني على مقدماتها كارل ماركس تفسيسره

المادي للتاريخ فيما بعد .

فلسفة هيجل للتاريخ خلاصتها أن الارتقاء فسي الحضارة الانسانية انما يحصل بظهور الاضداد وتصادمها تم تمازجها ، وان كل دور من ادوار التاريخ في حد ذاته وحدة وكل \_ أو بلفة الاستعارة \_ وحود حسد حي ، وأن مختلف نظريات الأنسان من سياسية واقتصادنة ومدنية وخلقية وعلمية وعقليمة ودنيمة تكون على مرتبة خاصة وبكون بينها التناسب والتلاؤم الوجود الحي او الوحدة العصرية تجري فيها روح هذا الدور كلــه.

وعندما ينتهي دور كبير من ترقية روحه السي ارفع ما يستطيع من معارج الكمال ، وعندما تنتهمي المباديء والنظريات والافكار الانسانية التسي تقسبوم بتسبير هذا الدور الى الارتفاء الى آخر حد من حدود طاقتها ، نظهم من حضن همذا الدور نفسه بعمد ال يترعرع فيه ويتقوى عدوه طائفة اخرى من الافكـــار والميول والنظريات والمباديء لا تتولد الا لان هذا الدور المتداعي بقتضيها بتفسه ، ثم يشرع في محاربة الافكار

وتنقى الحرب قائمة بين القديم والحديد الى مدة من الزمان ، والحيرا يحصل الامتزاج بينهما بعد الاخذ والرد وتخرج الى حيز الوجود حضارة عصرية

حديدة بامتزاج عناصر قديمة واخرى جديدة . وهكذا يبدأ دور جديد من أدوار التاريخ .

ثم عندما ترتقي روح هذا الدور الجديد الي أعلى مدارجها ، نظهر من حضنها ايضا عدوها وتقوم بينهما الحرب حتى بتولد مزيج حديد بامتزاج عناصر من هذا وعناصر من ذاك بعد الاخذ والرد يكون روحـــا لدور حديد من الحضارة والمدنية .

وهذه العملية للارتقاء هي التي يعبر عنها هيجل حسب اصطلاحه بالعملية الحدلية ، فكأن عصر التاريخ او ميدان الدهر قائمة فيه \_ في نظره \_ مجادلة منطقية متسلسلة ، تقوم اولا الدعوى لم يظهر في مقابلها جوابها، وبعد ان يطول بينهما الصراع قان العقل الكلي او الروح الكلية تعقد بينهما الصلح أي بجعال منهما مؤبحا بقبول شيء من هذا وشيء من ذاك ، وهذا المزيج عندما بتقدم قليلا بتحول الى دعوى ، لم يواجه هذه الدعوى جوابها ؛ ثم ينفقد بينهما الصلح بعد الحرب بينهما وياتي الى حيز الوجود مزيج جديد ، وهلم جرا .

فالعملية الجدلية بموجب نظرية هيجل هسلاه الانسانية بكل شعبها وفروعها في كل عصر من عصور التاريخ جسد حي متوحد ، او وجود متكامل ، وليس المتوحد ، فعلى هذا لا يمكن لفرد من الافراد ولا لطائفة إس الطوائف أن تتحرر من الروح الكلية لمدنية عصرها وحضارته ، فكل انسان مهما كان كبيسرا ومس المع الشخصيات التاريخية واشهرها ليس في هذه اللعبة

الجدلية او الصراع للبقاء الا بمثابة قطعة من قطعة البيدق في لعبة الشطرنج ، فالفكرة المطلقة في تدفيق النهر الجارف هذا لا تزال بنفيها تتقدم في مسيد التاريخ في ابهة كابهة الملوك دون منازع او مصادم ، تعرض الدعوى اولا ، ثم تعرض جوابها ، ثم تعقيد بينهما الصلح بالتركيب بينهما ، ومن اعاجيب العقيل الكلي او الروح الكلية انه بغر الاقراد وبضلهم بانهم في هذه المسرحية بلعبون دورا هاما ، دور الابطال البارزين ، مع ان العقل الكلي هو الذي يستعمله للناته في حقيقة الامسر الله

اما كارل ماركس فقد استقى من نظرية هيجل الفلسفية هذه فكرة العملية الجدلية وفصل عنهما تصور الروح او الفكرة ، الامر الذي كان جوهسرا لفلسفة هيجل ، وجعل الاسباب المادية او المحركات الاقتصادية وحدها هي الاساس لسير التاريخ وتطوره وارتقائه . قال ان الامر الذي له الاهمية الحقيقيسة في حياة الانسان انما هيو الاقتصاد وان النظام الاقتصادي في كل عهد من عهود التاريخ ، هو السلاي يرسم الصورة الكاملة للمدنية الانسانية في ذلك العهد، فالقانون الاخلاقي والدين والفلسفة والعلوم والفنون والحيام والفتورات الانسانية لانتشكل والجملة سائر الافكار والتصورات الانسانية لانتشكل

اما الوجه الذي تظهر عليه العملية الجدلية اثناء التاريخ عند ماركس، فهو ان اي طبقة من الناس عندما تضع بدها على اعداد اسباب الحياة وتهيئتها وتوزيعها وتجعل سائر الطبقات الانسانية محتاجة اليها متسولة امامها تحت نظام خاص للاقتصاد، يبدأ وتجعلها اخبرا تقوم مطالبة بنظام جديد لتوزيع الثروة الاقتصادية واسباب الحياة وحقوق الملكية يكون اكثر ملاءمة لمصالحها، مما هو بكلمات اخرى - جواب لدعوى النظام القديم او عدوه انما ينشأ ويكبر في لدعوى النظام القديم او عدوه انما ينشأ ويكبر في بينهما، والمجموعة الكاملة لقوانين النظام الحاضراع وينشب النزاع بينهما، والحموعة الكاملة لقوانين النظام الصراع المحاضر

النظام القائم في هذا العهد من ذي قبل ، أما عن الجهة الاخرى ، قان القوى الناشئة الجديدة ، التي انما تقوم بمطالبتها في حقيقة الامر لتفيير النظام الاقتصادي واسمه تجد نفسها مضطرة الى أن ترد هذه المجموعة القديمة للتصورات القانونية والدينية والاجتماعية وترتب بدلا منها مجموعة أخرى تكون على وفاق مع نظامها الاقتصادي المنشود ، فهذا الصراع الطبقيي ببقى قائما على قدم وساق الى أن يتبدل النظيام الاقتصادي آخر الامر ، وأذا حدث هذا ، فيلا يسد للتصورات القانونية والدينية والاخلاقية والفليقية القديمة أن تخلي مكانها للتصورات الجديدة .

هذا هو تفسير ماركس المادي للتاريخ وهــو بعر ف عامة بالمادية التاريخية او الماديــة الجدليــة ، فمسألة تهيئة اسباب المعيشنة وتوزيعها هي المحبور لارتقاء المدنية الانسانية وما يطرأ على التاريخ الانساني من تغيرات وتقلبات . وفي نظر ماركس أن هذا المحور هو الذي تدور حواله الحياة الانسانية . واما القوة المحركة لهذا المحور الا قوة الصراع الطبقى وليست هناك \_ عنده \_ مادىء ابدية للدين والاخلاق والحضارة الإنسائية تكون حقا وصدقا في حد ذاتها ، وعلى العكس من هذا بقول ماركس بأن الانسان يختار اولا طريقا تقتضيه مصالحه الذاتية وتشتهيه اغراضه الاقتصادية ثم يختلق دينا وفلسفة للاخلاق ونظامها للافكار والنظريات ليحكم بها هذا الطريق ويسيدره بنجاح وبشت للناس حقائبته ، ومما يطابق الفطرة والعقل معا \_ في نظر ماركس \_ ان طبقة من الناسي اذا وحدت مصلحتها الاقتصادية في طريق آخر لها أن ترد نظامها الاقتصادي السابق وترد معه ما يقوم عليه من التصورات الدينية والاخلاقية والقانونية والمدنية وتختلق بدلا منها عقائد ومبادىء جديدة اخرى تلتئم مع مصلحتها الاقتصادية ، وفوق هذا يقول ماركس ان الصراع للاغراض الذاتية المادية هو من عين ماتقتضيه الفطرة وأن الطريق الوحيد لارتقاء التاريخ الانسانسي

يه) ان ذات الله هي التي يعبر عنها هيجل بالعقل الكلي أو الروح الكلية أو الروح المطلقة أو الفكرة المطلقة وما اليها من الكلمات الاخرى في حقيقة الامر ، فعنده أن الروح الكلية أي الذات الالهيئة هي التي ترتقي بصورة ارتقاء المدنية أو الحضارة الانسانية وأن الله هو الذي يظهر نفسه بنفسه وراء هذا الحجاب ويكدح ويكد لترقية ذاته وبتقدم في مسير التاريخ ، وأما الانسان ، المسكين أنما يستعمل كمظهر خارجي أو أداة ظاهرة للتنفيذ .

ان تتنازع وتتصادم وتتكالب مختلف طبقات الناس في ما بينها لاغراضها ومصالحها الذاتية المادية ، لان الانسان ماقطع حتى الآن من مراحل التاريخ الامخاصما متقاتلا بعض افراده مع بعض وان ليس عليه الآن الا ان يستمر يقطع مراحل التاريخ بالنسبة للمستقبل هكذا ، وانه اذا كان هناك اساس للاتفاق والمصالحة بين مختلف افراده قائما هو اتحادهم على الاغراض الاقتصادية المحض ، فكل من كانوا متحدين بينهم على هذا الاساس ، قلا عليهم اذا اجتمعوا بصورة طائفة وقاتلوا سائر الناس المختلفين عنهم على هادا الاساس ، قلا عليهم اذا اجتمعوا بصورة طائفة وقاتلوا سائر الناس المختلفين عنهم على هادا الاساس .

اننا لسنا تريد في هذا المقال الوجيز ان تشبيع نظريات هيجل وماركس انتقادا ، انها الذي لربد بيائه هنا ، هو ان هذه النظريات قد خطآت اليوم وجهنة نظر اهل العلم كافة في الدين والاخلاق والحضارة والعمران من اساسها وان الذين قد تأثروا منهم بفلسفة هيجل ، قد القي في روعهم امران :

1 - أن الحضارة بجملتها في كل عصر من عصور التاريخ وحدة وأن كل ما يوجد في عصر من العصور من الاخلاق والقوانين والدين والعلم والفلسفة والفس والعلائق الدولية ، أنما هي في حقيقة الامر مظاهر مختلفة للطبيعة الاجتماعية أو الروح الكليسة لذلك الزمسان .

2 - ان اي مدنية سن مدنيات الانسان عدما تدرك وتبلغ ذروة كمالها ، فان مجموعة جديدة مسن الميول والافكار والنظريات والتصورات تبرز السي الوجود من داخل نفس تلك المدنية وتشرع في محاربة الافكار والنظريات القديمة الى ان تخرج الى حيسز الوجود مدنية جديدة يبقى فيها كل ما في المدنية القديمة من العناصر فيسر الصالحة عناصر ثميئة من الافكار والميول والنظريات الجديدة ، وهكذا فان مختلف المدنيات التي ما زالت ولا تزال تظهر الى الوجود تكون اصلح وافضل من سابقاتها لانها تحوز في نفسها كل ما في المدنيات التي ما زالت السابقة من العناصر عاصر ثمينة ، ومع هذا تضيف الى هذه العناصر عتاصر ثمينة اخرى من الافكار والنظريات الجديدة .

من الظاهر ان احدا اذا رسخت في ذهنه هاتان الفكرتان ، فمن المحال ان يكون او يبقى مومنا بتعليم

فد مضى عليه غير واحد من القرون . ولا بد على هذا الله كلما ذكرت له ابراهيم وموسى وعيسى ومحمد صلوات الله عليهم ، قال « كل واحد من هؤلاء وليد زمانه وجوابا لدعوى المدنية المائدة في ذلك الزمان ، مما قد اصبح بعده جسزء لمدنيسة مزيجة معد ان جرى عليه ما جرى من فترة الصراع والاخد والرد ، وكم من حواب قدم لكم من دعوى بعده مازالت المدنية الانسانية تجتاز بعده مراحل التقدم والرقسي حتى بلغت الزمان الذي تعيش فيه ، اننا نجل هؤلاء الافراد ونعترف لهم بما يستحقون من الفضل والتقدير من حيث ما قاموا به لترقية المدنية الانسانية وازدهارها في عهودهم ، ولكن لابصح البتة ان نرجع القهقرى ونجابه دعوى المدنية الحاضرة بجواب قديم قد اكل عليه الدهر وشرب .

ان اتباع ماركس مشتركون مع اتباع هيجل في هانين الفكرتين ، ومع هذا فقد استولت على اذهانهم فكرة تالثة هي انهم لا برون كل ما يوجد في عصر خاص من عصور التاريخ من الافكار والتصورات الدينيسة والخلقية والقانونية الا متولسدا من النظام الاقتصادي السائد في ذلك العصر ويقولون أن هذه التصورات والمباديء والقوائين ما كانت وضعت الا لحماية وحفظ والمباديء والقوائين ما كانت وضعت الا لحماية وحفظ النظام الاقتصادي الرائح في ذلك الزمان ، فالنتيجة النظام الاقتصادي الرائح في ذلك الزمان ، فالنتيجة لتهيئة وتوزيع اسباب المعيشة للانسان ، فلابد أن لتهيئة وتوزيع اسباب المعيشة للانسان ، فلابد أن لنها ما كانت تساير الا النظام الاقتصادي القديم ولا تستطيع أن تساير روح النظام الجديد .

فهل لاحد أن بدعى أن من كان يعتقد بنظريـــة ماركس هذه ، يستطيع أن يكون ــ فى الوقت ذاتــه ــ مومنا بتعليم دبني أو شريعة أو نظام خلقي تكون مضــت عليه عدة قرون من الزمان ؟ .

وقد نشر احد اخواننا الشيوعيين مقالا عنوات الى شيء لاتجده فى الشيوعية ؟ » حاول ان يثبت به ان لاتناقض هناك بين الشيوعية والاسلام ، ولربما يكون هناك رجال آخرون من امثاله يقولون بصحة هذه الفكرة ، فاني اطلب منهم ان يدرسوا اولا تفسير ماركس المادي للتاريخ ونتائجه المنطقية تمم تتفكروا اي مجال يقى لمن اعترف بصحة هذه الفكرة للقول بانه مسلم ؟ لا ربب انه من حق كل شخص ان المختار ما يتباء من عقيدة ، فهم ان كانوا يعتقدون بصحة المنطقة بصحة المنطقة بالمناور بصحة المناور بصحة المناور بصحة المناور بصحة المناور بصحة المناور بالمناور بالمن

نظریة ماركس، فلهم ان یختاروها، ولكن من الواجب علیهم مع ذلك ان یكونوا علی بینة من الامر الواقع، انهم ان كانوا یدعون اتباعهم للعقیدة ویقولون مع هدا انهم معتقدون بضدها، فان ذلك ان كان بدل علی شیء فانما بدل علی ارتباك فی اذهانهم، مما بدعو النی الاسف و بعث علی الاسی،

لقد حاول كل من هيجل وماركس أن يسدرك الحقيقة ولكنه فشل في ادراكها فشئلا ذريعا ، أن كسل واحد منهما وجد جانبا من الحقيقة فحاول أن يثبت الحقيقة الثامة ، حتى كان من نتيجة ذلك أن وقسع في خطل الراي وترك غيره كذلك يتخيطون في مجاهسل الخطا خبط شعواء ،

اذا كان هناك شيء صحيح في فلفة هيجلل التاريخ ، فانما هو ان ارتقاء المدنية الانسائية انتاء التاريخ ما زال يحصل بصورة الحرب بين الاضداد اولا ثم التصالح بينها بعده ، الا ان هيجل مزج هذه الفكرة الصحيحة بافكار خاطئة كثيرة حتى اقام بناء نظرية لا تقوم اكثر اعمدتها الا في الفضاء .

ان قول هيجل بأن الله روح العالم وأن الله النما يجعل الانسدان أداة لاستكمال ذاته ، وأن تاريخ ارتقاء المدنية الانسانية أنما هو تاريخ ارتقاء الله نفسه الى منتهى كماله ، فما كل هذا الا آراء سخيفة ليس فى السماء ولا فى الارض ما يشت صحتها تبوتا يرتاح اليه القلب وتطمئن اليه النفس .

تم أن قوله بأن الإنسان في مسرح التاريخ أنما هو ممثل لا شعور له ولا اختيار ولا أرادة وأن الله هو الذي يعرض الافكار المتعارضة بوساطة الناس ويجعلهم يقتلون بعضهم مع بعض تم يعقد بينهم الصلح ويحدث فيهم صورا جديدة للفكر والخيال ، فهذا أيضا قياس فاسد لا أساس له من الصحة ولا تؤيده حقيقة علمية ،

فهذه هي اخطاء هيجل الاساسية قد جعلت فلسفته للتاريخ لفزا من الالفاز ثم اننا اذا نظرنا في . نظريته للجدل التاريخي، وجدنا ان هذه النظرية وان كانت فيها لمحة من الصدق والحقيقة ، الا ان عنصر القياس والتخمين فيها اكثر بكثير من عنصر الاستثهاد يوقائع التاريخ ، ان هيجل ما حاد عن جادة الصواب الى حد قوله بأن الحرب ما زالت قائمة بين الافكار المتضادة اثناء التاريخ وان الصلح ما زال بحصل بينها

- كذلك - بصورة مزيح ؛ الا أنه لم يكرس جهده ليفود في المسالة وبعرف ما هي نوعية الاضداد التي تحصل بينها الحرب في الحقيقة ، ولما ذا ينعقد الصلح بينها آخر الامر ، ولما ذا أن المزيج الذي يأتسي الى الوجود بهذا الصلح ، يتولد في حضنه عدوه بعد ذلك ، فيدلا من أن يدرس هيجل هذه العملية الجدلية دراسة وأفية تحليلية اكتفى بأن القي عليها نظرة عابرة كما بلقي الطائر نظره على مدينة الناء طيرانه فوقها ،

اما ماركس ، فلم يكتب له مثل ذلك التعميق في النظر والتحقيق ، الذي كتب لهيجل . الله لا يحاول اصلا ان يعرف ويفهم فطرة الانسان وبنيته وتركيب فهو \_ لذلك \_ انما بنظر فيه الى الحيوان الخارجــــي الذي تمسه الحاجة الى اسباب المعيشة ، ولا ينظر ابدا الى الانسان الداخلي الذي يعيش في داخل غلاف هذا الحبوان الخارجي ، والذي كان الحيوان الخارجي لـ آلة من آلات العمل ، كما أن مقتضيات فطرته مختلفة عن مقتضيات فطرة الحيوان الخارجي . أن قصـــور نظر ساركس وقلة فهمه لحقيقة الانسان خطات عليه كل رظ باته العمر الله فظن أن الانسان الداخلي أنما هسو تابع او خادم بيل عبد للحيدان الخارجي ، وان كل ما اوتى من قوى العقل والاستدلال والفكر والبحث والمشاهدة والوحدان والتحقيق والاختراع ، انما هــو لخدمة الحبوان الخارجي وتحقيق شهواته ومطالبه واغراضه ولهذا قان غاية ما قد قام به الانسان الداخلي حتى الآن او سيقوم به او يستطيع ان يقوم به في المستقبل ، انما هو \_ على حسب قول ماركس \_ ان يضع مبادىء للاخلاق والقانسون وبختسرع تصمورات للدين ويعين لنفسه طريقا للحياة وفقا لاهواء الحيوان الخارجي! ! . . ما اتعس هذه الفكرة لحقيقة الانسان! وما الشم هذا التصور للمدنية الانسانية! .

النا لا نشك ان احاسيس الحيوان الخارجي ومطالبه كثيرا ما تؤثر في قوة ارادة الانسان الداخلي وان هناك كثيرا من الناس تفلب عليهم حيوائيتهم ، ولكن ما اخطأ فكرة ماركس القائلة بان الانسان الداخلي لا يؤتر في الحيوان الخارجي تأثيرا فعالا ، وما اخطأ دراسته لتاريخ الحضارة الانسانية حتى انبه لا يراها مبئية الا على ابدي اولئك الذين كانت انسائيتهم تابعة لحيوائيتهم ، مع انه لو كان نظر بعين حرة ، لوجد ان كل عا هو تمين وصالح وجدير بالتقدير والاحترام من عناصر المدنية الانسائية ، انها هو منحة من اولئك

الدين جعلوا حيوانيتهم تابعة لانسانيتهم والسروا بشخصيتهم القوية في أغلبية ساحقة من افراد البشس المتصفين بالصفات الحيوانية فادخلوا في حياتهم مبادىء دائمة للحضارة والتهذينب والشسرف والاخسلاق والروحانية والعدل والإنطاف.

ولو أن هيجل وماركس قرآ القرآن ، لما لقيا في فهم حقيقة الانسان وأدراك القانون الاساسي لارتقاء المدنية الانسانية من الفشل والحيارة مثال ما لقيا بظنهما وتخمينهما ، لإن علم الانسان وفلسفة التاريخ الموجودين في القرآن يجلان باحسن طريق وأقومه جميع تلك المسائل والمشاكل التي قد ارتبكا فيها مع امثالهما من مفكري الفرب وفلاسفته .

وبموجب ببان القرآن ليس الانسان بمجرد عبارة عن الوجود الحيواني الذي هو محل الجوع والشبهوة والطمع والخوف والغضب وما اليها، وانما هـ و عبارة عن ذلك الوجود المعنوي الذي يعيش في داخــل الفلاف الحيواني وهو محل الاحكام الاخلاقية وما هيو \_ كالحيوانات الاخرى \_ مجرد عبد للجبلة ، وانم\_ا أوتى قوى مختلفة من العقل والتمييز واكتساب العلم والرأى والفكر ، وهكذا اوتى الاستقلال الى حد ما . ان الطبيعة لا تسيره كالحيوانات الاخرى على طريق معين ولا تتكفّل له بجميع حاجاته بنفسها ، والما قد اعطاه الله قوة السعى والجهد وتركه في الدنيا بحيث لا بنال كل ما ينال الا بسعيه ولا يختار الجهة او الطريق لبذل سعيه وجهده الاعلى مشيئت فيتقلم على طربقه المختار الى حيث يستطيع . قالسروج الحاملة لهمذا الاستقلال ، الحائزة لقوة السعى والجهد ، هي المختارة لجهة هذا السعي والجهد على مشيئتها وارادتها ، هي الانسان في نظر القرآن .

اما الحيوان الخارجي ، فانما اعطى الانسان الداخلي ليستعبده ويستذله لخدمته . وهذا الخادم انما هو جاهل ليس عنده الا الاهواء ، وشهوات النفس ومطالب الجيد وما نصب عيث الا ان يحصل على رغبانه ويحقق حاجاته ، فهو بدلا من ان يخدم الانسان الداخلي ، يربد ان يطفى عليه ويستخدمه ويكرهه على ان يكون مجرد آلة لتحقيق مطالبه ورغباته الحيوانية ويجعل فكره الى تحت يسدلا من ان يرتفع الى ويجعل فكره الى تحت يسدلا من ان يرتفع الى فوق ، ويجعله ضبق النظر ويسندل السعى ليجعله بعد المحسوسات ويربى في نفسه العصيات الجاهلية.

وعلى العكس من هــذا فان الانـــان الداخلي تستدعيه فطرته ان سخر لنفسه الحيوان الخارجي ، وقد الهمه الله علم الفجور والتقوى واعطاه الكفاءة للتمييز بين طرق الخير والشر ا وهديناه النجديين وجعل فيه حسا خلقيا يستدعيه من الداخل ان لا يحقق حتى حاجاته الحيوانية الا بطريق يناسب السائيته لا كما تحققها الحيوانات ولذا فانه بنفسه سنحيى ان بعل الى الطرق الحيوانية ويترفع بنفسه عن المقاصد الحيوانية ويريد دائما ان يكون وجودا من الدرجة العليا ، ويوجد \_ بسائق وجدائه \_ الطلب لان يكون حياته لقاية عليا ومقصد السائي كبير .

وعلى هذا ليست الحياة الانسانية من اولها الى الخرها الا ساحة للحرب القائمة بين الانسان الداخلي والحيوان الخارجي بجرالانسان الداخلي المحيوان الخارجي بجرالانسان الداخلي الى الاسفل وبعد أن يجعله تابعا لنفسه يشق لسلوك طرقا معوجة فيها الظلم والعدوان والفحشاء والمنكر والاثم والبغي وانباع شهوات النفس ولذائدها والاخلال بالروابط الانسانية ، أما الانسان الداخلي فلا يرفسي النفسه بهذا الليون من البذل فيخرج على الحيوان الخارجي الا أنه انتاء محاولت لتسخير الحيوان الخارجي واستذلاله قد يميل الى طرق معوجة اخرى فيها الرهبانية والرغبة عن الدنيا واضطهاد النفس والانحراف عن الحاجات الفطرية والفراد عن تبعات الحياة الاجتماعية ، فهناك يتمرد عليه الحيوان الخارجي مرة اخرى وبجره الى طرقه المعوجة .

فهاتان القوتان للافراط والتفريط تشور كل واحدة منهما على الاخرى مرة بعد اخرى وبتأثير كل واحدة منهما في الاخرى بنشا في الدنيا من النظريات والميادى، والمناهج العملية ما يحوز في نفسه عناصر للحق وعناصر للباطل ، والانسان يجرب هذه الميادى، والنظريات والمناهج العملية الى مدة من الزمان واخيرا فان فطرته الحقيقية التي تحن دائما الى الصراط المستقيم ، ترغب عن الطرق المعوجة وتبدي عليها سخطها وتنبذ ما فيها من العناصر الباطلة حتى لا يبقى منها في الحياة الانسانية الا الحق والصدق ، ا فاما الزبد فيذهب جفاء واما ما ينفع الناس فيمكث في الارض ا ، ولكن ما أن تفشيل مجموعة للافراط والتغريب على وتستعر الحرب مرة اخرى بين الافراط والتغريب على مدة من وتستعر الحرب مرة اخرى بين الافراط والتغريب على مدة من

الرمان ، ثم ترد الفطرة الانسائية هذه المجموعة ايضسا النفس تلك الاسباب التي كانت لاجلها ردت المجموعة السابقة للحق والباطل من قبل .

فهكذا أن ارتقاء الحضارة الانسانية أثناء التاريخ الما يظهر بصورة خط منحن يلتقي مع الخط المستقيم ويقطعه مرة بعد مرة على حسب ما هو ظاهر بالرسم الآنسيسي :



ففي هذا الرسم الخط أب هو الطريسة الغطري للحياة الإنسانية ، الذي يعبس عنه القرآن بكلهات الصراط المستقيم والرشد والهدى وسسواء السبيل وسبيل الرب وما اليها ، لقد كذت الإنسانية على فطرتها في بدء الامر ( كان الناس امة واحدة ) شم ظهرت في الناس ميول الى تعدى حدودهم المشروعة فهذه الميول ما زالت تحيد بالإنسان بعيدا عن الصراط المستقيم الفطري مرة بعد اخرى ، ولكن في كل مسرة برى ان مرارة التجارب وقلق الفطرة الإنسانية ما زالا يجبرانه على الرجوع الى طريق الفطرة ولكن الإنسان ما كان يرجع الى طريق الفطرة الا ليتعد عنه مسرة اخرى الى الجهة المعاكسة للجهة الاولى ثم يجد نفسه مرة اخرى مضطرا الى الرجوع الى طريق الفطرة .

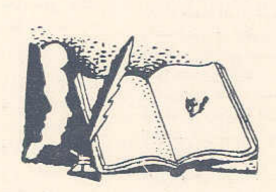
فالذي يعبر عنه هيجل بالدعوى وجوابها ، هي الميول المتطرفة التي تجر الانسان الى هذا الجانب من الخط المستقيم مرة والى الجانب المعاكس له مسرة اخرى وان الذي بعبر عنه بالتركيب والمزج ، انما هو النقط التي يلتقي عليها الخط المنحنسي مسع الخلط المستقيم وبقطعسه .

ان هيجل وماركس وجدا في التاريخ هذا الخط المستقيم ، ولكنهما ما استطاعا ان ينظرا ذلك الخط المستقيم الذي هو مرسوم من الازل الى الابد واللذي تتقاضاه فطرة الانسان من داخله ، وان وجوده في داخل هذه الطرق المعوجة حقيقة يشهد بها قلب كل انسان متفكر وهو مفطور على القلق للبحث عنه .

والانبياء عليهم السلام هم اولئك الذين كانسوا يعرفون هذا الصراط المستقيم ، فقد دعوا الناس ، الى هذا الصدراط الوسط واقاموا عليه المدنيسة الانسانية فعسلا .

وآخر دعوانا أن الحمد الله رب العالمين .

باكستان: أبو الاعلى المودودي



## الحضارة لغرتية كما يراها محداقبال

### للأبتناذ أبوالحسه على الحسنى الندوي

قد بدأ الشباب الاسلامي الذكي في فجر القرن العشرين يتوسعون في الدراسات الفربية، ويتعمقون فيها، في الجامعات الهندية الراقية ، وقد زالت عنهم دهشـــة الفتح، وهيبة الانجليز، وبدأت بمثات ثقافية ترحــل الى أوربا ، ونقيم عدد كبير منهم في عواصمها اقامة طويلة ينهلون من مناهلها الثقافية ، ويدرسون العلــوم العصرية بدقة واتقان ، تحت اشراف اساتذة كبار احرار ، ويعرفون الحضارة الفربية عن كتب ، بـــل يخوضون فيها ويسبرون غورها ، ويعجمون عودها كأي شاب غربي مثقف من ابناء البلد ، وبدرســـون الفلسفات والنظم والمدارس الفكرية ، ويطلعون علسي دخائلها واسرارها وعلى الطبيعية الفربيية المادية ، والنخوة القومية الاوربية ، والاثرة الشعبية في نفوس هذه الشعوب، ويرون جوانب الضعف ، ويـــوادر الافلاس ، وطلائع الانهياد في المجتمع الفريسي ، وبلاحظون العناصر المفقودة الصالحة البناءة ، المعدة للبشرية في تركيب هذه الحضارة ، وفي طبيعة زعمالها وحملة لوائها وعناصر الفساد الهدامة المدمرة للمدنية، المضللة للبشرية الموجودة في عجينها المركبة مع طينها

من اليوم الاول؛ فيثير كل ذلك في نقوسهم وعقولهم معاني واحاسيس لم تكن ممكنة الا مع الاقامة الطويلة في اوربا؛ والتعمق في فلسفاتها وافكارها ، والدراسة المقارنة ، والا مع النظر العميق الجرىء ، والتحرر من ربقة التقليد ، والا مع الايمان الذي لم يتجردوا عنه بل بقي جمرة في رماد ، مستعدة للالتهاب في كل وقت ، فيرجع كثير منهم بائسا من مستقبل الحظمارة في العربية ، تاثرا عليها ، تاقدا تقدا جريئا عميقا متزنا

لقد كان في مقدمة هؤلاء الناقدين الثائرين محمد اقبال (هلا) الذي يعتبر بحق البغ عقل انتجته الثقافة الجديدة ، التي ظلت تشتغل وتنتج في العالم الاسلامي من قرن كامل ، واعمق مفكر اوجده الشرق في عصرنا الحاضر ، ولم فر من نوابغ الشرق واذكيائه على كثرة من ام الغرب منهم ودرس هناك - احدا نظر في الحضارة الغربية هذا النظر العميق ، وانتقدها هذا الحضارة العريء .

ان محمد اقبال قد لاحظ جوانب الضعف الاساسية في هذه الحضارة وتركيبها ، والفاد الذي

إلا محمد اقبال في سيالكوت (باكستان) سنة 1877م، وانضم الى كلية الحقوق في لاهور، واخسة درجة ماجستر في الفلسغة بامتياز وسافر السي لندن سنة 1905 حيث التحق بجامعة كمبردج واخذ شهادة عالية في الفلسغة وعلم الاقتصاد وسافر الى المانيا واخذ من جامعة ميونخ الدكتوراه في الفلسغة ثم رجع الى لندن وحضر الامتحان النهائي في الحقوق، وانتسب الى مدرسة علم الاقتصاد والسياسية في لندن وتخصص في الماديسن والقي عدة محاضرات في مدارس الهند وفي جامعية كمبردج (انكلترا) وقد اعتنى بهذه المحاضرات المستشرقون وعلماء الفلسفة اعتناء عظيما وترجم اكثر كتبه الى الانجليزية والفرنسية والالمانية والطلبانية والروسية واقامت لنه جمعية ارسطو وجامعة روما وجامعة السوريون وجامعة مجريط والمجمع الملكي في روما حفلات تكريم ، وهو السدي عرض فكرة باكستان لاول مرة في سنة 1930م توفي في 21 من ابريل سنة 1938م ، له سبعة دواوين بالفارسيسة ، وثلاثة بالاردو ، ومحاضرات وبحيوث في الانجليزية .

عجنت به طينتها لاتجاهها المادي ، وتورة اصحابها على الدبانات والقيم الخلقية والروحية عند نهضتنا ، الحضارة بكون روح هذه المدنية ملوثة غير عقيقة ( الها وقد جردها تلوث الروح عن الضمير الطاهر ، والفكر السامي ، والذوق السليم ، وتسلط عليها - رغسم المدنية الباذخة والحكومات الواسعة ، والتجسارة الرابحة \_ القلق الدائم ، لقد اظلم الجو في عواصمها بدخان المصانع المتصاعد الكثيف ولكن بيثتها - على كثرة انوارها \_ غير متهيأة لفتـح جديد في الفكــــــر واشراق من عالم الفيب ، انها حضارة شابة \_ بحداثة سنها والحيوية الكامنة فيها - ولكنها محتضرة تعالى سكرات الموت ، وأن لم تمت حتف الفهسا فَسَتُنتُحُو وَتَقْتُلُ نَفْسُهَا بَخْنَجُوهَا ، وَلَا غُوابَةً فَي ذُلُكُ استقرار، ولا يستفرب ان يوث ثراتها الديني ويديسر كتالسها اليهود (١٤٤) ، إن أساس هذه الحضـــارة ضعيف منهار، وجدرانها من زجاج لا تحتمل عدمة (١١) وان نورها باهر وشعلة حياتها ملتهبة وهاجة ، ولكسن لم بكن في ربوعها من بمثل دور موسى فيتلقى الالهام ويتشرف بالكلام ، ولا من يمثل دور ابراهيم فيحطم الاصنام ويحول النار الى برد وسلام (هد) أن عقلهما الحرىء نفير على لسروة الحب وبنمو علسي حسساب الماطقة (عيد) ان عمالقتها وثوارها قلد طفى عليهم التقليمة فلا بخرجون محتى في ابتكارهم وبنمو على حساب العاطفة ( الله على الله عمالقتها و الوارها قد طفسي عليهم التقليد فلا يخرجون \_ حتمى في ابتكارهمم وتؤرتهم ـ عن الطريق المرسوم والدائرة المحدودة .

لقد تضخم العلم وتقدمت الصناعة في أوربا ، ولكنها بحر الظلمات ليست فيه عيسن الحياة ، أن ابنية مصارفها تفوق أبنية الكنائس في جمال البناء وحسن المنظر ، أن تجارتها قمار يربح فيه وأحمد وبخسر فيه ملايسن ، أن همذا العلم والحكمة ،

والسياسة والحكومة التي تتبجع به اوربا لبست الا مظاهر جوفاء لبست وراءها حقيقة ، ان قادتها يمتصون دماء الشعوب ، ويلقون درس المساواة الانسانية ، والعدالة الاجتماعية ، ان البطالة والعرى وشرب الخمر والفقر هي فتوح المدنية الافرنجية ، ان الامة التي لا نصيب لها من التوجيه السماوي والتنزيل الالهي غاية نبوغها تسخير الكهرباء والبخار ، ان المدنية التي تتحكم فيها الآلات ، وتسيطر فيها الصناعة ، تموت فيها القلوب ، ويقتل فيها الحنان والوفاء ، والمعاني الانسانية الكريمة ( )

وقد كان انتقاده واستعراضه للحضارة الغربية واسسها ومناهج تفكيرها في محاضراته العلمية التي القاها في مدارس ونشرت بعنوان (تجديد الفكر الديني في الاسلام (١١٤) اعمق واكثر تركيزا بطبيعة الحال ، لان جو البحوث الفلسفية غير جو الشعر والادب ، فقال وهو يتحدث عن طبيعة الحضارة المادية في الفرب والانسان المعاصرالذي يمثلها ويتزعمها وعن الازمة والمشكلات التي يعانيها :

« الرجل العصري بما له من فلسفات نقديسة وتخصص علمي يجد نفسه في ورطة ، فمذهبه الطبيعي قد جعل له سلطانا على قوى الطبيعة لم يسبق السه ، لكنه قد سلبه ايمانه في مصبره هو » (١٤٤) .

الانسان العصري وقد اعشاه نشاطه العقلسي كف عن توجيه روحه الى الحياة الروحانية الكاملة اي الى حياة روحية تتفلغل في اعماق النفس ، وهو في مضمار حلبة الفكر في صراع صريح مع نفسه ، وهو في مضمار الحياة الاقتصادية والسياسية في كفاح صريح مسع غيرة ، وهو يجد نفسه غير قادر على كبح اثرت الجارفة ، وحبه للمال حبا طاغيا يقتل كل ما فيه مس نضال سام شيئا فشيئا ، ولا يعبود عليه منه الا تعب الحياة ، وقد استفرق في «الواقسع» اي في مصدر الحاس الظاهر للعبان ، فاصبح مقطوع الصلات باعماق

بد) ضرب کلیم، ص 69 .

يره) ضرب كليم ص 14 يشير الى تقوذهم الزائد وثقة اوربا النصرائية بهم .

و بال جبريال .

يد) بيام مشرق ص 248 يعني ان اوربا لم تكن ارض النبوءة والانبياء من الزمن القديم ، ولم يكن فيها المدراق روحاني وانما ازدهرت فيها الماديات .

٠ انضا ( ا

ود) بال جبريل .

إلى المصدر المذكور ترجمة عباس محمود ص 214 .

وجوده ، تلك الاعماق التي لم يسبس غورها بعد ، واخف الاضرار التي اعقبت فلسفته المادية هي ذلك الشملل الذي اعترى نشاطه ، والذي ادركه هكسلسي واعلن سخطه عليه ) (%) .

( والاشتراكية الملحدة الحديثة - ولها كل ما للدين الجديد من حمية وحرارة - لها نظرة اوسع افقاء لكنها وقد استمدت اساسها الفلسفي من المتطرفين من المصاب مذهب هيجل وقد اعلنت العصيان على ذات المصدر الذي كان يمكن ان يمدها بالقوة والهدف ، وهي « اذن ليست » بقادرة على ان تشفى علل الانسانية (%) ) .

ومحمد اقبال بصف هذا المجتمع \_ الاوربي \_ بمجتمع يحركه تنافس وحشى ، وهذه الحضارة بحضارة فقدت وحدتها الروحية بما انطوت عليه من صراع بين القيم الدبنية والقيم السياسية (%) .

وبنظر محمد اقبال \_ ككل مطلع خبير \_ الى الراسمالية والشبوعية كفرعين من دوحية الماديية واسرتين للحضارة الغربية ، احداهميا شرقيية والاخرى غربية ، تلتقيان على النسب المادي والنفكير المادي والنظر المحدود الى الانسان ، وبقول بليسان السيد جمال الدين الافغاني \_ فى رحلية فكريسة تخيلها واجتمع به فيها \_ ان الفريبين فقدوا القيم الروحية والحقائق الفيبية ، وذهبوا يبحثون عسن الروح فى « المعدة » ان الروح ليست قوتها وحياتها من الجسم ، ولكن الشيوعية لا شان لها الا « بالمعدة والبطن » و ديانة « ماركس » مؤسسة على مساواة البطون ، ان الاخوة الانسانية لا تقوم على وحسادة

الاجـــام والبطـون انما تقوم على محبة القلــوب والفـة النفـوس (\*) .

ان الراسمالية والشيوعية تلتقيان على الشره والنهامة والقلق والسامة ، والجهل بالله ، والخداع للانسانية ، الحياة عند الشيوعية « خروج » وعنسلا الراسمالية « خراج » والانسان البائس بين هدين الحجرين قارورة زجاج ، ان الشيوعية تقضى على العلم والدين والفن ، والراسمالية تنزع الروح عسن اجسام الاحياء ، وتسلب القوت من ايدي العاملين والفقراء ، لقد رايت كلتيهما غارقتيسن في المادة ، حسمهما قوي ناضر ، وقلبهما مظلم فاجر (ﷺ) ،

ويعتقد محمد اقبال ان هذه الحضارة غير قادرة على اسعاد البلاد الاسلامية ، واعادة الحياة اليهما ، ويقول: ( ان الحضارة التي قد اشرفت على المبوت لا تستطيع ان تحيى غيرها (هر) ، وقد جبزت مسن احسان هذه البلاد الشرقية اساءة مسن جانبها ، وكافأت خبرها بشر ، فقد منحها الشام نبيا رسالته العفة والمواساة والرحمة ، ومقابلة الشر بالخير ، والظلم بالعفو ، وقد منحته اوربا \_ بدورها ومقابل ذلك \_ الخمر والقماروالفجور، وهجوم المؤسسات)(هر)

انه يسيء الظن بدعاة التجديد \_ وبالاصح التغريب \_ في الافطار الاسلامية ، ويخشى ان تكون الدعوة الى التجديد حيلة وستارا لتقليد الافرنج (\*) ويقول (انني بالس من زعماء التجديد في الشرق فقد حضروا في نادي الشرق باكواب فارغة ، وبضاعــة مزجاة في العلم والفكر) .

( ان البحث عن « برق جديد » في هذا السحاب عبث واضاعة وقت فقد تجرد هذا السحاب الجهام عن البرق القديم ، فضلا عن البرق الجديد ) ( الله ) .

به ایف اس 215-216

يد) المصدر السابق 216-217 .

المصدر السابق ص 217 .

يه) جاويد نامه مأخوذ من « روائع اقبال » للمؤلف ص 113\_114 ·

به) جاوید نامه ص 113-114.

٠ 68 صرب كليم ص

پو) بصير الى سيدنا عيسى عليه السلام .

عيد) ضرب كليسم ص 150 .

به) ضرب کلیے ص 170 .

بير) ايضاً ص 69 يشيسر الى ان هؤلاء المصلحيس ثقافتهم القديمة وثقافتهم الجديدة ضعيفتسان محدودتان ليس لهم في احداهما كعب عال ولا باع طويل .

انه يعارض التقليد الاعملى في امة من الامم ، ولا سيما الامة التي خلقت لقيادة الامم واحداث الثورة في العالم ، ويقول: (ان الذي ياتي بالجديد في هذا العالم الذي يتجدد دائما هو نقطة الدائرة التي يطوف حولها الزمان ، لا تعطل شخصيتك \_ ايها المسلم \_ بالتقليد الاعمى ، واحتفظ بكرامتك فانها الجوهر الفرد، ان التجديد (بمعنى التقريب) لا يليق الا بامة لا تفكر الا في الترف والدعة ) ( )

انه يعاتب الامم الشرقية الاسلامية التي كان دورها دور التوجيه والقيادة واصبحت تمثل دور التلميلة الخاشعة ، والتقليد الذليل ، يقول - وكانه بشير الى الشعب التركي الاسلامي ومن كان على شاكلته - ان اولئك الذبن كانوا يستطيعون ان يقودوا عصرهم اصبحوا بكافتهم يقلدونه ويمشون وراءه.

انه شدید الایمان بما تضمره الحضارة الاسلامیة والشریعة الاسلامیة من حیویة خالدة ، وقوة دافقة ، وامکانیات واسعة ، لتکوین عالم جدید ، وتأسیس مجتمع جدید ، یقول فی خطبته التی القاها

4) فرب كليم ص 170 .

رئيسا لمؤتمس الاحزاب الاسلامية في دهلي سنـــة 1933 م مخاطبا للمسلميــن :

( ان الدين الذي تحملون رايته يقرر قيمة الفرد ويربيه تربية تجعله ببذل كل ما عنده في سبيل الله

ولذلك كان يعتقد \_ بكل اخلاص وحماسة \_
انه لابد من وجود رقعة حرة ، تقوم فيها عملية الحياة
الاسلامية بجميع نواحيها وشعبها ، وتتجلى فيها عبقرية الشريعة الاسلامية ، وعدل النظام الاسلامي، وتستطيع فيها الطريقة الاسلامية في الحياة ان تعبر عن نفسها تعبيرا عمليا وثقافيا .

لكنهو ، الهند \_ ابو الحسن على الحسيني الندوي



# مسكو ولية الفكرد في الإسكلام

ان الاسلام دين شرعه الله واختاره ليكسون دستورا للعالمين ، يقول تعالى : « أن الدين عند الله الاسلام » ، فهو لذلك دين مثالي في تنظيماته كافة ، لن نجد له مثيلا في تناسق تشريعاته ، وانسجام تعاليمه ، وتساندها جميعا لخدمة الهدف العظيم الذي وضعت له ، فتهادة أن لا اله الا الله وأن محمدا رسول الله ، وأقام الصلاة ، وابناء الزكاة ، وصوم لمنكر ، كالندب الى أكرام الضيف ، والبشاشة في وجوه الاخوان ، وأماطة الاذي عن الطريق ، والامر بالتسبيح والتحميد والتهليل والتكبير ، هذه الامور وغيرها تعاليم متساندة \_ على تغاوت مقاماتها عند الله \_ في خدمة الفاية الجليلة النسي من أجلها بعث الله الرسل ، وأنول معهم الكتب .

والفرق بين الاسلام وبقية الملل والاديان ، أنه دين جعل نصب عينيه أن يوجد الامة الموحدة المجهات ، المتكافلة على الشر ، المتكافلة للخير ، ليتوصل من ذلك الى تامين أكبر قسط من السمادة والطمانينة للبشرية .

ولذلك فان الاسلام بنظر الى اتباعه نظرة واحدة من حيث وجوب تحملهم المسؤولية ، لخدمة الفكسرة الاسلامية التي هي إيجاد المجتمع السليم من الآفات على اختلافها ، وتأمين السعادة الى أبعد قدر مسن مقدرات الإمكانية الانسانية . ومن هذا المعين يسرؤ الحديث الماثور عن رسول الله صلى الله عليه وسلم انه قال : « من أصبح ولم يهتم بأمر المسلمين فليس منهسم » .

وعلى ضوء تلك الفكرة وهذا الحديث ، نستطبع ان نقول أن المسؤول عن المصلحة العامة في الاسسلام ليس هو الزعيم كزعيم فقط ، وليس هو المجتمع كمجموعة موحدة فحسب ، وليس هم رؤساء المراكز وقادة الجيوش وغيرهم ، بل أن الفرد ، كذات له بانه واثره في المجتمع ، يصح أن يعتبر مسؤولا بالنسبة للمصلحة العامة ، بل مسؤولا خطيرا وخطيرا جدا ، بالنسبة لهذه المصلحة . أذ منه يتخرج الزعماء والقادة ، والقضاة والولاة وغيرهم ، بل منه يتكون المجتمع الذي هو في الحقيقة ليس الا فردا مضافا الى فرد . .

ولكن العجيب في امر هذا الدين ، دين الاسلام العظيم ، انه جعل عنايته التشريعية من الدقـــة والانسجام بمثل ما هو عليه وضع الفرد كفرد ، وكعفو مندمج في جماعة . ولذلك كانت نظمه الاجتماعيــة سليمة من أي عيب ، خالية من أي نقص ، موسومـة بالكمــال .

فالفرد في نظر الاسلام هو في المجتمع الاسلامي جزء من كل يكمله ، ويكتمل به ، ويعطيه ويأخذ منه ، ويحميه ويحتمي به ، ولا نستطيع مطلقا ان نجد في التشريع الاسلامي انفصالا بين مسؤولية الفرد نحو المجتمع ، ومسؤولية المجتمع نحو الفرد ، لان هاتيسن المسؤوليتين هما اولي وسائل الاسلام في الاصلاح العام، وفي التكافل الاجتماعي الواسع النطاق . وقد اكد الاسلام معانيهما في نفس الفرد بوجه عام كما ثبتها في نفسية الجماعة وارساها في ضميرها فقال للفرد :

« أنت على ثفرة من ثفر الاسلام فلا يؤتين من قبلك ». وقال للجماعة : « أنما المؤمنون أخوة فأصلحوا بين اخويكــم » ، « المسلمون تتكافــا دماؤهــم ويسعــى بِذَمَتُهِمُ أَدْنَاهُمُ وَهُمُ لِلْ عَلَى مِنْ سَوَاهِمٍ » . وضَــرب مثلا رائعا لوصابة الجماعة على الفرد ومسؤوليتها ازاء جناياته واخطاله ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ١ أن قوما ركبوا سفينة فاقتسموا فصار لكل منهم موضع ، فنقر رجل منهم موضعه بفالس فقالوا له: « ما تصنع ؟ » قال : « هو مكاني اصنع فيه ما اشاء . فان اخذوا على بده نجا ونحوا معه وان تركوه هلك وهلكوا » . كما ضرب مثلا رائعا عــن مسؤولية الفرد تجاه الجماعة يوم قام ابو بكر في خطبة من خطبه وقال بعد أن حمد الله وأثنى عليه : « أيها الناس الكم تقراون هذه الآية : يا أيها الذين آمنوا عليكم انفسكم لا يضركم من ضل اذا اهتديتم ، وانكم تضعونها على غير موضعها ، فائي سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: أن الناس أذا رأوا المنكسر فلم يغيروه اوشك الله ان يعمهم بعقابه » .

يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: « كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته ، الامير راع ، والرجل راع على اهل بيته ، والمراة راعية على بيت زوجها وولده ، فكلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته » . فهذا الحديث وان لم يكن في ظاهر عبارت قد نص علي وجود المؤولية على الفرد تجاه المجموع البشري الذي يكتنفه بالشكل الصريح المباشر ، غير ات قد قرر مبدا المسؤولية على الفرد لقاء ما يحوطه مسن الناس ، كثيرين كانوا أو قليلين ، بشكل يتكافا مع ظرف ، ومهمته الموكولة اليه ، وكفاءاته التسي

وهذه المسؤولية التي قررها الاسلام على الفرد تكون تارة مسؤولية شخصيه يرجع أثرها عليه لا على غيره من ابناء نوعه ، كالسعبي والعمل في كسب المال وطلب العلم ، وطورا تكون مسؤولية اجتماعية يتصل أثرها بمن حوله من ابناء جنسه، وذلك كالتعاون وبدل المساعدة للآخرين المشاركين له في المجتمع .

فمسؤولية الفرد اذن تتشعب الى شعبتين : مسؤولية تجاه نفسه واخرى تجاه مجتمعه . ويمكن القول بأن مسؤولية الفرد نحو نفسه قد تتسم بحبث تصح مسؤولية نحو محتمعه ، كما ان مسؤوليته نحو المجتمع قد تضيق بحيث تكون ايضا مسؤولية

نحو شخصه بالذات . فطلب العلم وان كان الفرد مسؤولا عنه لنفسه لما وراءه من مصلحة شخصية ، الا انه ايضا مسؤول عنه تجاه مجتمعه لان من مصلحة هذا المجتمع ان يكون الفرد فيه متعلما لا جاهلا ، والتعاون مع المجتمع وان كان الفرد مسؤولا عنب اجتماعيا ، الا انه ايضا مسؤول عنه لنفسه باللذات لم يترتب على تعاونه مع ابناء مجتمعه من حمل ابناء مجتمعه ايضا على التعاون معه .

مسؤولية الفرد الشخصية : أن الله تعالى قد كوم الانسان ورفع قدره على جميع انواع الخلق: ((ولقد كرمنا بني آدم وحملناهم في البر والبحر ورزقناهم من الطيبات وفضلناهم على كثير ممن خلقنا تفضيلا)). وكان من مقتضى هذا التكريم أن وهبه العقل الذي حمله فيه مناطا للتكليف بالاوامر والنواهي والحدود . ولقد تحمل الانسان مهمته وتقبل المسؤولية فقال تعالى في ذلك : (( أنا عرضنا الإمانة على السموات والأرض والجبال فأبيت أن يحملنها وأشفقن منها وحملها الانسان . . )) وكان من اوائل مظاهر المسؤولية الشخصية مبؤولية الفرد عن نفسه وبدنه . فقد ورد عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قوله : الفسك مطيتك فارفق بها ١١ . وفيه بوجب الاسلام على الفرد الرفق بنفسه بحبث لا يحملها ما لا تطبق ، ويعالجها بالراحة والدواء اذا ما اصابها ضيق او نول بها مرض ، وذلك ليتمكن من الوصول السي اغراضـــه ومصالحه . وفي هذا المعنى ورد ايضا عنه صلى اللهـــه عليه وسلم « أن لبدنك عليك حقا » . فعلمي الفرد توفير الطعام لنفسه ، والتسراب والمسكن والملسى، وعليه أيضا أن لا ينهك بدنه بالعمل فوق الطاقة والسهر المضني ، وان لا يزجه في مسالك الضنك والهلاك ، وان يحافظ عليه بحيث يبقى قوما صحيحا ، سليما من العيــوب والأفـــات .

ولتأكيد هذا المعنى فى نفس الفرد المسلم جاء قوله صلى الله عليه وسلم : « احسنوا لباسك واصلحوا رحالكم ، حتى تكونوا شامة فى الناس » . وكما أن الفرد مسؤول عن بدنه ، فهو مسؤول أيضا عن عقله وفكره . ولذلك وجب عليه أن لا يضيع نشاطهما وببعثر جهودهما ، وبجعلهما فى غير ما ينفعه وينفع الناس أو يصلحه ويصلحهم . فهذا الكون قائم بين بديه ، يدله اختلاف مظاهره ودقة صنعه ، وما فيه من جمال وروعة وسعة ، على عظمة الخالق ،

وحكمة الصانع ، وقدرة المصور ، فلا يصح أن يمر عليها جميعيا مر الفافل المغمور ، الذي لا يشغل بها فكره ، ويستنتج منها ما يزيده أيمانا بالله ، وأجلالا له ، وذلا بين يديه ، وتسليما لاوامره ، وأتقيادا لتوجيهاته . قال تعالى : « أفلم يسيروا في الارض فتكون لهم قلوب يعقلون بها ؟ » وقال : « فاعتبروا يا أولى الابصار » وقال : « أنما يتذكر أولوا الالباب » .

والعقل كالجسد ، فاذا كان الاخير يتضرر بالمطاعم والمشارب الفاسدة ، فكذلك العقل بتضرر بالآراء الزائفة والافكار الالحادية الطائشة ، ويــــوء ابضا بالاتجاهات الادبية الماجنة ، التي تجني عليه أكثر مما تجتي لـــه . ولدلــك كــان على القــرد أن يختــار لعقله وفكره ومشاعره احسسن الغذاء مس الكتب والمجلات والنشرات ، والاحاديث الاذاعية والمحاضرات وكان مسؤولا عن أي الحراف يقع منه ، أو شهوذ يصيه ، وعليه الرجوع به الى الطريق المستقيم ، والجادة التي سار عليها المرسلون ، والذين انعم الله عليهم من النبيس والصديقيس ، والشهداء والصالحين . ولذلك فقد شجع الاسلام القرد المسلم على طلب العلم وحضه عليه فقال صلى الله عليه وسلم « طلب العلم فريضة على كل مسلم » . وقال تعالمي : (( هل يستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون ؟ )) وقال وقال أيضا: (( وقل رب زدني علما )) وقال صلى الله عليه وسلم: « من اراد الدنيا فعليه بالعلم ، ومنن اراد الآخرة فعليه بالعلم ، ومسن ارادهما معا فعليـــه بالعلم » . وقال صلى الله عليه وسلم مكرما أهـــل العلم : « اكرموا العلماء فانهم ورثة الانبياء » وقال : « ان مثل العلماء كمثل النجوم يهندي بها في ظلمات البر والبحر قاذا انطمست النجوم اوشك ان تضل الهداة 11 .

والفرد الى جانب ما سبق ، مسؤول عن اخلاقه وعاداته وآدابه . ولذلك فهو مطالب بتغير ما يتحلى به من الآداب ، ودرس ما بختاره من الاخلاق والعادات لانها في الحقيقة صورته الصادقة التي تعرف به الناس، وتكشف عن جوهره وذاته . فعلى الفرد ان يجمل نفسه بالحياء والصبر والشجاعة ، والكرم والنجدة، وما شابه ذلك من الفضائل ، وان يباعد بينها وبيس المجون والجبس ، والحمق والشيح وغيرها ، وأن يبعث في نفسه النشاط والحركة وان لا يركن الى الكسل والخمول . . وعلى كل حال عليه ان يحاول دائما كي يكون من نفسه الشخص المثالي في ءاداب

واخلاقه وعاداته ، بحيث يكون قدوة صالحة للناس ، وعنصرا نافعا لن حوله منهم .

· \* ·

الى هذا الحد تكون قد تعرفت الها الاخ الكريسم على بعض مسؤولياتك الشخصية ، وتبينت ما يطلب منك تحو ذاتك لتدنو قدر الطاقة من الكمال ، وتبعد ما امكن عن النقص ، وبقي ان تتعرف على مسؤوليتك الاجتماعية وساشعبها هنا الى تلاث مسؤوليات : مسؤولية تجاه اسرتك ، مسؤولية تجاه مجتمعك ، ومسؤولية تجاه دولتك .

مسؤولية الفرد نحو اسرته: من طبيعة الحياة ان الفرد يكون دائما وابدا عضوا في اسرة ، تضم على الاغلب عددا من الافراد ، تختلف اوصافهم ومقاماتهم . منهم الاب والام والزوج والزوجة والاولاد وما يتفرع عنهم .

وتختلف مسؤولية الفرد تجاه اسرته باختلاف مهمته فيها . فاذا كان عازبا يرغب في الرواح ، كان عليه ان يحسن اختيار عشيرت ، بحيث تكون من ذوات العقل والدين والتربية الفاضلة ، لانه اذا استكملت المراة هذه الشروط ، انقلب المنزل الذي نشرف عليه فردوسا للرجل ، والمنبت الخصب للربته . وما اروع قول حافظ ابراهيم في هسذا المؤضوع :

الام استاذ الاساتذة الاولى شفلت مثائرهم مدى الافاق الام روض أن تعهده الحيا يالرى اورق أيما أيراق

فضلا عن أن المراة كانت بذلك لزوجها مسلادًا لقلبه ، وملجا له من عواصف الحياة، وبلسما لجراحه، ولذلك فقد امنن بعض حكماء العرب على أولاده بمثل هذا الامر فقال:

واول احسالي البكم تخيري للجدة الاعراق باد عفافها

واذا كان زوجا او ابا ، كان عليه ان يشمسر عن ساعد الجد وبندفع للعمل والكسب ، واستثمار اتعابه وكفاءاته ، وجمع محاصيلها لوضعها تحت

تصرف افراد اسرته ، لتبذل في مصالحهم ، وتصرف لقضاء حاجاتهم ، فيهناوا ويسعدوا ، ويكون بعد ذلك قدوة صالحة ومثالا يحتذى في قوله ومقاله وسلوك فيحسن معاملة اهله وعباله ، ويرفق بهم ، ويتجنب الفلظة عليهم ، ويقدم لهم دائما ما يسرهم . قال صلى الله عليه وسلم : « خير الرجال من امتي الذين لا يتطاولون على اهليهم ، ويحسنون اليهم ، ولا يظلمونهم » ، وقال ايضا : « مشيك الى المسجد ، وانصرافك الى اهلك في الاجر سواء » .

واذا كانت زوجة فعليها ان تنفرغ لما خلقت لهاصالة :
من ادارة البيت ، واحسان ترتيبه وفرشه ، واتقان
مظهره وتنظيفه ، واختيار الاطعمة النافعة والشهيسة
للاسرة ، وتهيئة كافة الاجواء التي تدخل على افرادها
السرور ، والقيام بواجباتها نحو زوجها واولادها على
الشكل اللائق،ونحو زوجها بالذات منطاعته فيمالامعصية
فيه ، واستشارته فيما تريد اجراءه من الاعمال
والترتيبات المنزلية الهامة ، وأن تختار في محادثته ارق
الالفاظ واجمل التعبيرات ، وأن لا تسمح للامور
التافهة أن تدفعها أحيانا لتعكير صفو حياة الاسرة
وتكدير رائق عيشها ، ثم نحو اولادها بأن تكون حدوبة
عليهم ، رحيمة بهم ، شديدة الفيرة على مصالحهم ،

هذا فيما يتعلق بمسؤولية كل من الزوجيسن تجاه الآخر وتجاه الاسرة بوجه عام . أما مسؤوليتهما تجاه أودهما من الوجهة التربوية والتعليمية ، وهما وجهنان هامتان في حياة الافراد وعلى الخصــوص في حياة الناشئة ، فقد حتم الاسلام على الابوين تزويد الاولاد بخير العلم واقضل التربية. قال تعالى : (( يا أيها الذين آمنوا قوا أنفسكم وأهليكم نارا وقودها الناس والحجارة )) . وقال صلى الله عليه وسلم : « اكرموا اولادكم واحسنوا آدابهم ، فان اولادكسم هدية الله اليكم » . وقال أيضا : حق الولد على الوالد أن يعلمه السباحة والرماية ، وأن لا يرزقه الا حلالا طيبا » . ذلك لما كانت هذه الامور هي اهم ما يلقى على عاتق الرجال . أما اليوم فقعد تفيرت الظروف ، وتبدلت معالم الحياة كما تبدلت العلـوم اولادهم اعدادا كاملا للحياة التي يقبلون عليها ، وتزويدهم بكافة العلوم والثقافات والآداب التسي يرون أن حياتهم مفتقرة اليها ، اذا لم يكن قيها مـــــا يتنافى مع الدين ، او يتضارب مسع المصلحة العامة ،

ويرى الشارع أن عمل الوالدين في هذا الحقل عمل تعبدي ينتهي بهما ألى رضوان الله ، ثم النعيم المقيم ولذلك قال صلى الله عليه وسلم : « أيما أمرأة قعدت على بيت أولادها فهي معي في الجنة..»

واما مسؤولية الابناء نحو الآباء والامهات ، فهي متنوعة ولا تكاد تقل في شيء من ناحية الاهمية عن مسؤولية الآباء نحو ابنائهم . . فقد جعل الاسلام من اعظم الكبائر عقوق الوالدين ، وجعل الاحسان البهما واجبا على المرء في الدرجة الثانية بعد الايمان بالله ، وجعل رضاه تعالى من رخاهما، وسخطه من سخطهما، فضلا عن انه نهى عن الاساءة الى الابوين ولو كانت ابسط الاساءات واتفهها ، فقال تعالى : « ولا تقل لهما أف ولا تنهرهما وقل لهما قولا كريما ، واخفض لهما جناح الذل من الرحمة وقل رب ارحمهما كما ربياني صغيرا ، )

مسؤولية الفرد نحو المجتمع: ولم يشأ الاسلام ان يجعل مسؤولية الفرد تجاه مجتمعه محصورة بمجتمعه المسلم؛ بل جعلها مسؤولية موسعة بحيث تتوجه نحو جميع افراد المجتمع الواحد، من اية ملة او فئة كانوا؛ لا فرق بين المسلم وغيسر المسلم ذلك لان فلسفة الاسلام الاجتماعية تهدف الى اقامة المجتمع السعيد، وتوفير اسباب الهناءة والطمأنيئة لجميع الناس على السواء، فلا يصح من الناحية الميجية ان يقال أن الاسلام يدعو الى تحصير المسلم والملاقات بين المسلم والمسلم فقط، ويجعل المسلم المعرولا عن مصلحة اخوانه في الدين فحسب.

ويؤيد هذا ما ذهب اليه رسول الله صلى الله عليه وسلم في تعريف المسلم بقوله: « المسلم من سلم الناس من لسانه ويده » ، اذ جعسل مسؤولية الفرد المسلم منعكسة على جميع افراد المجتمع ، قاطعا النظر عن عقائدهم والوانهم واتجاهاتهم . على انه يجب أن يكون حاضرا في الذهن ، ان تحمل المسؤولية تجاه الاخرين من ابناء المجتمع كاحسان معاملتهم مثلا ، ومنع الاذى عنهم ، وبذل الخير لهم ، ليس معنساه المختوع والذل والتنازل عن الحقوق المشروعة ، لان فيه اضاعة لفايات الشرائع وافسادا للمجتمع نفسه.

والاسلام كدين اجتماعي من الطراز الاول ، اذا كان قد فرض الفرائض من صلاة وزكاة ، وصوم وحج ، فانما فرضها لتكون عاملا طيبا في تزكية النفس البشرية ، واحياء الضمير الانساني ، اللذين

بهما يجد المجتمع ما يتطلع اليه من امن وسلام وتعاون مثمس .

وعلى ضوء هذه النزعة الاجتماعية في الاسلام ، كان من اهم اصوله نظرية الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ؛ حتى جعلها رب العزة في الدرجة الثانية بعد الإيمان فقال: (( كنتم خير امة اخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله )) . وقال صلى الله عليه وسلم : « من رأى منكم منكرا فليقيره بيده ، فان لم يستطع فبلسانه ، فان لم يستطع فبقلبه وذلك اضعف الإيمان ١٠ وقال : ١ لتأمرن بالمعروف ولتنهون عن المنكر ، او ليسلطن الله عليكم بذنوبكم من لا يخافكم ولا يرحمكم » . والامر بالمعروف والنهي عن المنكر وصاية من الفرد على المجتمع ، ومسؤوليسة واضحة المعالم ، بها يتأكد لدى الفرد أن المجتمع منه وهو بعضه ، وأن هذه البعضية من كل من الطرقيس تجاه الآخر ، تحمله على أن ينظر على أنه كيان هام بالنسبة اليه ، لا يفرط بمصالحه ، ولا يتأخر بلل وسعه في سبيل راحته ومصلحته وسعادته .

مسؤولية الفرد تجاه الدولة: وكما يجب ان بكون الفرد عنصرا منتجا بالنسبة للمجتمع ينبغى ان يكون بالنسبة للدولة التي تحميه، وتصون مصالحه وأغراضه وحاجاته ، والتي البثقت عنه وبرضاه ، فلا بجوز مطلقا ان يستبيح اموالها بفير حق ولا شرعة ، كما لا يجوز البتة أن يهدر مصالحها وأموالها ومراكز ادارتها ، ولا أن يسمح لاحد بذلك ، وأو كلفه ماله كله وحياته أن اقتضى الامر . فأذا كان القرد واليا او امير ا عاما او مسؤولا عن بعض الشؤون ، فما اشد ما حمله الاسلام من مسؤولية تجاه المجتمع ومصالحه . فقد ورد في تحميل الامير مسؤولية اختيار الاعوان له في الحكم: « ايما رجل استعمال رجلاً على عشوة وقد علم أن في العشرة من هو أفضل منه فقل غش الله والرسول وجماعة المسلمين » . وورد في وجوب نصيحة الوالى للمسلمين : « ايما وال ولي شيئًا مسن امر امتى فلم ينصح لهم وبجنهد لهم كنصيحته وجهده لنفسه ، كنه الله على وجهه يوم القيامة في النار » . وقال ايضا: « اوصى الخليفة من بعدي بتقوى الله ، وبجماعة المسلمين ان يعظم كبيرهم ، ويرحم صغيرهم، ويو قر عالمهم ، وأن لا يضربهم فيذلهم ، ولا يوحشهم فيكفرهم ، وأن لا يفلق بابه دونهم فيأكل قويهـــــم ضعيفهم » .

وشد ما حدر الاسلام وتحوف من الولاة الظالمين الله الله الظالمين يسلكون بالناس مسالك الضلال ، قان انقادوا اليهم اوردوهم موارد الهلكة ، وان تفروا منهم وابوا متابعتهم ، اعملوا فيهم السيف والظلم . فقال صلى الله عليه وسلم : « لست اخاف على امتي غوغاء تقتلهم ولا عدوا يجتاحهم ، ولكني اخاف عليهم المة مضليس ان اطاعوهم فتنوهم وان عصوهم قتلوهم » .

هذا اذا كان الفرد والبا ، فان كان عاديا وجب عليه أن ينصح لدولته وأمرائها ، وأن يطيعهم فيما لا معصية فيه ولا اثم . قال تعالى : (( يا أيها الذين عامنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الامر منكم )) • وقال صلى الله عليه وسلم : « اسمعوا واطيعوا وان استعمل عليكم عبد حبشى كأن راسه زبيبة » . ولكن الاسلام قد جعل هذه الطاعة غير مطلقة ، بل مشروطة بعدم معصية الله ، وفي ذلك يقلول صلى الله عليسه وسلم : « السمع حق على المرء فيما احب أو كره ، ما لم يؤمر بمعصية ، فاذا امر بمعصية فلا سمـــع ولا طاعـة " . فاذا آثر الحاكم نفسه وتلاعب بمصالح الامة ، وجب على كل مسلم نصحه ومنعه من التمادي في باطله . اما اذا لم يتيسر للامة ذلك ، فالاسلام يأمر بالصبر والتجمع حتى بتأتى الظرف المناسب لابعاده عن مكان الولاية ، وينصح في مثل هذه الامور أن لا يلجأ اولو الامر الى موام الناس ، لما في ذلك من خطر شتيع على مصالح الدولة ، بل ان يعالج اهل الحل والعقد في البلد ، والائمة المخلصين ، والرجال العاملين ، الامسر بالحكمة والموعظة الحسنة ، فان تأتى ذلك فبه ، والا وجب عليهم توضيح الحقائق للناس ، ووضع المناهج السليمة للوصول الى الهدف المطلوب .

· ※ ·

والى هنا يفلب على ظني اني استطعت قدد الامكان مع الايجاز المطلوب ، أن أوضح مسؤولية الغرد تجاد المجتمع الذي يعيش فيه ، واظن أنه قد وضحح جليا لكل ذي بصيرة ، أن كل فرد في أي مجتمع كان، دعامة هامة بالنسبة اليه ، لا يستهان به مطلقا ، بل يجب أن يعتني به العناية الفائقة ، بحيث يمكنه ذلكمن القيام بواجبه على الوجه الاكمل .

وقد نجح الاسلام في تثبيت هذه المسؤولية في نفس الافراد من الصحابة والتابعين ، ومن سبقهم باحسان دهرا مديدا . وكان من آثارها الامشال النادرة في صلاح الامراء والعلماء والرجال العاديين .

اذ كان كل من هؤلاء يشعر بالمسؤولية نحو غيره مسن ابناء المجتمع الشعور الفعال الذي يتجه به لمجتمع كبير الى أن يكون كالجسد الواحد اذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الاعضاء بالسهسر والحمى . . وساكتفي بايراد موقفيسن عظيمين من مواقف العلماء يبينان مبلغ ما كان السلف بشعرون به من مسؤولية تجاه المجتمع الكبيس .

روى التاريخ أن الامام الاوزاعي رضي الله عنه لم يخش من الخليفة العباسي عند ما سأله: « ما ترى فيما صنعت من ازالة اولئك الظلمة (يعني الامويسن) عن البلاد والعباد ؟ اجهاد هو ام لا ؟ » فقال له الاوزاعي « انما الاعمال بالنيات » . فضرب الخليفة الارض بخيزرانته ثم رفع راسه وقال : « يا اوزاعي ما تقول في دماء بني امية ؟ » . فأورد له الاوزاعي قول رسول في دماء بني امية ؟ » . فأورد له الاوزاعي قول رسول الله صلى الله عليه وسلم : « لا يحل دم امرىء مسلم الا باحدى ثلاث : الثيب الزاني ، والنفس بالنفس ، والتارك لدينه المفارق للجماعة » . فضرب الخليفة والتارك لدينه المفارق للجماعة » . فضرب الخليفة الارض بالخيزرانة اشد من الاول ثم قال : « يا أوزاعي ما تقول في اموالهم احلال هي ام حرام ؟ » وقال : « المقال : « ان كانت في الديهم حراما فهي حرام عليك ، وان كانت لهم حلالا فلا تحل لك الا بطريق شرعمي » .

ومن اروع امثلة الجراة في حمل المسؤولية ضد الباطل ، والخضوع للحق ، ما روى عن العالم الكبير أبي منذر بن سعيــد البلوطي والخليفة الاندلسي عــد الرحمن الناصر لدين الله . فقد اقبل الخليفة على بناء «الزهراء» وأشرف عليها بنفسه حتى شغله ذلك عن شهود قلات جمع متواليات. فاشتد ذلك على القاض ابي المنذر ، وهو خطيب المسجد ، ورأى لزاما عليه أن يخرج نفسه من اثم التقصير فيما اوجب الله على العلماء من الصدع بامر الله والنصيحة للناس. وذات مرة علم أن الخليفة سيشهد الجمعة فأعد خطبة بليفة واعتلى المنبر والخليفة حاضر، والمسجد عامر بالمصلين وابتدا خطبته بقوله تعالى في سورة الشعراء: « اتبنون بكل ربع آية تعبثون ؟ وتتخذون مصانع لعلكم تخلدون أ واذا بطشتم بطشتم جبارين . . الى قول تعالـــى . . قالوا سواء علينا اوعظت ام لم تكن مـــــن الواعظين . . » ثم مضى وتـــلا قوله تعالى بعد كلام مسهب بليغ: « افمن اسس بنيانه على تقوى من الله ورضوان خير ، أم من اسس بنيانه على شفا جسرف هار فانهار به في نار جهنم ؟ » وعلم الخليفة انه المقصود فبكي وندم على تفريطه ، ولكنه مسع ذلك غضب لفلظ

التقريع الذي وجهه الخطيب اليه فقال لولده بعد خروجه: « والله يا بني ما عنى بهذه الخطبة غيري.. ولقد كاد يقر عني بعصاه ». فقال له ابنه: « فما الذي يمنعك من عزله عن الخطابة والقضاء ؟ » فقال له الخليفة: « ويحك يا بني !! امثل ابن سعيد في فضله وعلمه أعزله لارضاء نفس ناكبة عن الرشد ؟! هذا ما لا يكون ابدا ..

هذا الموقف العظيم من الطرفيسن في تحمـــل المسؤولية الشخصية ، والجراة في الحق والخضوعله، غيض من فيض وافر من الاخبار الماثورة عن مبليغ تقدير الاولين لمسؤوليتهم الفردية نحو الآخرين . حتى روى عن عمر بن عبد العزيز أن زوجت جاءته ذات ليلة بعد أن قام ليلمه وأصبح صائمًا فقالت له: « يا أمير المؤمنين لشد ما كان مثك ما رأبت الليلة ؟ » فقال : ١١ اجل اني قد وجدتني وليت امر هذه الامـــة أسودها واحمرها ، فذكرت الفريب الضائع والفقيس المحتاج ، والاسيسر المقهور ، فعلمت أن اللبه تعالى ساللي عنهم ، وأن محمدا صلى الله عليه وسلم حجيجي فيهم فخفت أن لا يثبت لي عند الله عدر ، ولا يقوم لي مع محمد حجة فخفت على نفسي . الم قالت : والله ان كان عمر ليكون في المكان الذي ينتهي اليه سرور الرجل مع أهله ، فيذكر الشيء من امر الله فيضطرب كما يضطَّرب العصفور قد وقع في الماء ، ثم يرتفــع بكاؤه حتى اطرح اللحاف عني وعنه ، ثم يقول والله لوددت لو كان بيننا وبين هذه الامارة بعد ما بين المشروقيس .

ابها القارئء الكريم:

تلك هي مسؤوليتك نحو نفسك واسرتك ومجتمعك ودولتك .. وهذه اماثيل قليلة من تحمل افراد السلف الصالح لمسؤوليتهم الشخصية تجاه البلاد والعباد . وهذه وتلك كافية كما اعتقد لان تحملك على الاقل ان تسهر على كفاءاتك ومؤهلاتك لتفيد منها جميعها مجتمعك الصغيسر والكبير الفائدة التي لابد منها لتكون عنصرا فعالا وعضوا منتجا خيرا وركنا قوبا والله الموقى لما قيه الخيسر .

الشيخ حسن خالد قاضي عكا الشرعي « من عباد الرحمن »

## الأثرالنفى للمسجد

### للدّبنناذ : جمال بعداد ياليقادري

لقد كان للمسجد دور هام في التثقيف التربوي حينما كان المدرسة الاولى التي اعدت المسلم للمجتمع الكبير ، اعدته وهو صغير السن فقدمت له التدريب الاول لتعلم القراءة والكتابة ، وهيأته بعد ذلك لتذوق الادب ، والتضلع في المواد الفلسفية كالمنطسق والتوحيد والاحاطة بالعلوم الفقهية والشرعية ، ومسن يطلع على تاريخ التربية في الاسلام يجد المسجد المنارة التي حملت مشعل الثقافة جيلا بعدد جيل .

وللمسجد اتر في تركيز الشخصية الاخلاقيسة حسب تعاليسم الاسلام الخالدة ، فلولاه لما استقر ذلك السلوك الاخلاقي الذي تميزت معالمه واصبح مظهرا لشخصية المسلم اينما حل ، وقد حصل هذا بفضل الدور الفعال المسجد حينما كان الخطيب كل جمعة يلقي على الناس وجوب ربط الايمان بالعمل، وان السلوك الاخلاقي ركن ركيس في التوحيد .

ولا يقل دور المسجد في التدريب الاجتماعي عما سلف ، حيث ان المسجد كان النادي والمجمع اللذي كانت تأوى البه الناس فنتعارف وتتحابب ويطلسع البعض على شوون الآخرين مما ادى الى احكام الروابط والصلات بين الناس .

كل هذه الوظائف العامة والخاصة للمسجد علمت من قبل ويعرفها الخاص والعام بعد ان تطرق اليها الكتاب والمفكرون قديما وحديثا ، ولكن ما لم ينتبه اليه الا النزر القليل هو ما للمسجد من اثر فعال على نفس المصلي وعلى نفسية واعماق شعور المسلم وهو يستمع الى الذكر الحكيم او الى خطبة الخطيب في ذلك الجو الجليل الذي لا يتوفر الا في تلك اللحظات التي يلجا اليها المؤمن ليؤدي شعائر الصلاة يوم الجمعة

او فيما عداه من الايام . . وان هذا الاتصال الانساني في حاجة اليوم الى مزبد من العلم والى استعداد ثقافي خاص لا يقوم فقط على المعرفة اللفظية ، او التاريخية و السياسية او الدينية ، وانما على دراية بالنفس البشرية ، هذا الاتصال الانساني ينحدر من اعلى المنبر لينفذ الى انفس المصلين فيهزهم من اعماقهم ان كان قولا مؤثرا او لا يكاد بتعدى الاذان ان كان مجرد كلام يقال .

واذا كانت المدرسة مصنع الافكار والعقسول فالمسجد مصنع الارواح والانفس ايضا يطيبها ويضمد حراحها فيزبل عنها الصدا وبعيد لها شبابها وحيويتها كانت وظيفة المسجد فيما مضي اعداد الجيل المسلم وقد حافظت جوامع الازهر والزيتون والقروبين - السي عهد قريب \_ على نمطية هذا الاعداد داخل المساجد، اما اليوم فقد انتزعت المدرسة الحديثة من المسجل ولكنه لا يقل اهمية عن الجوالب الاخرى وهو يتمشل في خطبة الجمعة وفي دروس الوعظ والارشاد ، واحسب أن القاصدين إلى المسجد اليوم في حاجه الى ثقافة وعلم يختلف بعض الاختلاف عما يتلقاه في المجتمع الفسيح عن طريق المدرسة او المجلة او الاذاعة أو الشاشة ، أن المؤمن اليوم في حاجة الــــى كلام بنفذ الى القلب ؛ الى عبر تهـــز المشاعر ؛ واغلب القاصدين الى المسجلد اتعبتهم مشاكل الدنيا فقدموا الى المسجد طلبا للشفاء ، تماما كمن يقصد في الامنا في العواصم الكبرى العيادة النفسية بفيــة الشفاء النفسي ، وما اشبه هذا الحال بذلك بل ما اقرب الصورة بين مريض بمتله على سرير المحلل النفسي وكله عزم على تنفيل ما سيسمع وبيسن

المطبي وهو يدخل المسجد مستسلما خاشعا لانه سيسمع قبسا من القرءان وقولا حكيما مسن روح الاسلام ، فيجلس في خشوع وانصات منتظرا الكلام المنفس ، وما العلاج النفسي الا تنفيس وتفريغ للطاقة المريضة والهواجس المتعفنة والاحتاد المكظومة .

وللعلاج النفسي ميادين متنوعة تبدا مسن التطبيب النفسي الكلينيكي لمرضى العقول كالمجانين وهذا النوع له مجاله في المستشفيات العقلية الخاصة \_ وتنتهي انواع العلاج عند اخصائي التوجيه والارشاد كما هو النان في المدارس والمصاني والمؤسسات الاجتماعية ، وهذه جميعها تشتمل على خبير نفسي يقدم النصائح ويوجه العمل توجيها نفسيا خاصا ، وهذا الخبير هو اقرب الناس الى ما يقوم به الخطيب في المسجد ، الا ان الاول يعمسل للدنيا والتاني يعمل لوجه الله اولا ، ولاسعاد المؤمنين اخيسرا ، اي ان الدافع مختلف ولكس الفاية تبقى هي صواء هنا او هناك .

والمعهود في التحليل النفسى أن العلاج الناجح يقوم على عناصر ثلاث : طبيب بارع وبصير ؛ ومريض بكشف في صدق وطمأنينة ما لديه من علل بطريقـــة واعبة او غير واعية (كما هو الثنان في التنويم المفناطيسي وتداعى الافكار ) ، ثم كلام متبادل بيسن المريض والطبيب ، وهذه العناصر فائمة داخـــل المسجد حيث أن هنالك الامام الواعظ ثم المصلون أو المستمعون إلى دروس الوعظ ، ثم كلام صادر و بالسم من طرف واحد مما يجعل المصلى في موقف سابي فتكون الفناصر الثلاثة السابقة ناقصة قليلاً ، وأذا كان عذا الركن مفقود! فمن السهولة بمكان أن يتغلب عليه الخطيب الصادق أو الواعظ المستنير ، فهو مستطيع معرفة مشاكل المومنين القاصلين الي المسجدة بطريقة غير مياشرة باستقاء هذه المعلومات مسن منابعها العامة كمراكز الشرطة ومجالس المحاكم الشرعية والمدنية ومن انباء الصحافة المحلية ومن مخالطته الشخصية ومعارفه من الناس حتى يتعرف على المشاكل الواقعية والجاربة في مجتمعه الصفير حتمي اذا ما وقف ليخاطب المؤمنين كان حديثه في محيط تلك المشاكل الخاصة والعامة التي تكون احداث الساعة.

والقاعدة التربوية الحديثة التي تؤمن بها المدرسة المعاصرة هي ان تجعل التعليم والتثقيف مستمدا من صميم المجتمع المادي والبشري المحسوس ، واعداد من غير هذا القبيل سوف ببقى معزولا عسن

الحقيقة الخارجية والواقع الحي ، والمسجد في ثوب الجديد هو من صميم المجتمع او هو كلمة الله لمؤمني القرن العشرين الذيبن يعيشون مشاكل معينة ، لقد نول القرءان ليخاطب عقول الناس باللغة والمعانبي والمقاصد التي تتجاوب مع حاجاتهم ، فلماذا نخرج عن القاعدة القرآنية الاولى فنخاطب الجمهور في مشاكل بعيدة عنه وتقدم له ما لا يشاهد في البيئة العربيسة الإسلامية الجديدة .

فالمسلم في عصور ازدهار الدولة الاسلامية لم يكن يعرف عقد النقص امام حضارة اخرى اقسوى واغنى ، لان الدولة الاسلامية المتيدة كانت تحميه وتجعله في اعتزاز بما لدى المسلمين من علم وثقافة وازدهار مدني وصولة عسكرية ، اما اليرم فان التفوق الظاهري للغرب من شأنه أن يزعزع الاعتداد ويدخل على النفس الشك والظنون بعظمة الاسلام وخاصة على هؤلاء الذين يجهلون فلسفة الاسلام ومقاصده الانسائية الخالدة ، بل ويكتفون بالحكم الظاهري السطحي .

ومن التعاليم الشائعة الجارية اليوم الفصل بين متطلبات الروح وبين حاجبات الجسد ، وفلسفة الفرب هي انعكاس لهذا المفهوم فما لقيصر لقيصر وما لله ، وهذه الفلسفة سرت في المجتمع العربي المسلم ولم يعد هنالك ربط بين اوامر الله ونواهيه من جهة وبين سلوكنا اليومي واعمالنا الخاصة .

والمسلم الحافظ على تعاليم الاسلام الحقيقيسة في جهاد عنيف امام مغربات الجسد والجنس ، وهو ان لم بجد ما برفع من معنوباته ويبدد تلك القيــوم، غيوم الشك والارتياب فسوف يضعف وينجرف مع التيار ، وخلاصة القــول ان المسلم في هذا العصـــر المضطرب في ارهاق نفسي وتعب فكرى وهو حينما بدخل الى المسجد بدخله دخول المرسض السمى المستشفى لاته اتى طلبا للفذاء المفقود والسدواء الشافي - وهنا نظهر الدور الخطير الذي يلعبه المسجد في عصرنا الحديث لانه الملجأ الوحيد المذي يستظل تحته المؤمن ويستقى منه الثقافة الاسلامية القويمة ، ويقدم له الحل الاسلامي لمشاكله الدائمة ويوجهه الوجهة التي يرضاها الله حتى اذا ما دخله عابس الوجه بالسا بالسا فسيخرج منه طلق المحيا باسما متهللا لانه مكن من المفتاح الذي سيحل له الابواب المغلقة ابواب السعادة والرضوان.

وهـران \_ جمال الدين بفدادي القادري

# الحركة الدينية في عمد المرابطين الأبطين الكرنة الدينية في عمد المربطين

فيها العلماء والصالحون والاتقياء من الشعب ، وفيها يدرسون الحقوق والواجبات ، ويتعرفون على تعاليم الاسلام ، وما تطالب به من صلاح واصلاح ديشي ودنيوي ، ويعتبر عبد الله بن ياسين احد خريجي هذه المدرسة ، ومؤسس رابطة الساحل المفربي التي أقام فيها نحوا من ثلاثة اشهر يعلم طائفة من كدالة تعاليم الاسلام واحكامه ، ويشرح لهم الاسباب التي جعلت المسلمين الاولين يعيشون في سعادة ايدية في دينهم ودنياهم ، وقد كان في مقدمة تلاميذ الرابطة ابراهيــــ بن يحيى الكدالي امير صنهاجة الذي عمل بكل ما لديه من الوسائل على بث الروح الدينية ونشر التعاليــــــ الاسلامية حتى استطاع بفضله وبفضل سياسسة استاذه عبد الله أن يجمع شمل كثير من المتشرديس من صنهاجة في كتلة واحدة تضم ما يزيد على الف رجل من اشرافهم ، كلهم مومنون محتسبون يقدرون واحباتهم الدينية والدنيوية ، ويعرفون حقوقهم فلا وليستقيم امر الاسلام في ديار المفرب كما هو قائم في الشرق الشقيق ، وتطبيقا لما جاء في الحدث الذي رواه مسلم عن الثقات من اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ( لا بوال اهل المفرب قالمين على الحق اليضرهم من خالفهم حتى ياتسي امر الله » ، وقد كتب العلامة ابو بكر الطرطوشي من الاسكندرية الى السلطان المفربي رسالة بين فيها ان المفاربة هم المشار اليهم بهذا الحديث حقا لان الطوائف الضالة لم تؤثر فيهم كما اثـرت في اخوانهم بالشــرق الاسلامي ، وقد كان هؤلاء المرابطون النواة الاولى لتأسيس الدولة المفربية الثانية دولة المرابطيس التي كان فيها الدين عزيز الجانب رفيع القدر بمتاز بكون رجاله واعلامه لتحكمون في كل صفيرة وكبيسرة وقولهمسم

انتشر الاسلام بسرعة في المفرب ، ووجد بيس قبائله المختلفة في عهد أدريس الاول ودولته التسي استمرت ازبد من ئلاثة قرون ، حيث دخل المفاربـــة في دين الاسلام افواجا وتقبلوا احكامـــه ، وأنقــــــادوا لتعاليمه ، وبطلت عادة الارتداد التي تكررت عندهم اتنتي عشيرة مرة على ما ذكر المؤرخ الاجتماعي الكبيس العلامة ابن خلدون في مقدمته ، ولسنا في معسر ض مناقشة هاته الدعوى ونحن نعلم أن المغرب كفيره من الامم والشعوب مرت به فترات متناقضة من تاريخه المقائدي والديني ، وكان ينفعل طبعا للمداهب التي كانت تظهر في الشرق العربي نظراً لما كان بينهما مسن علاقات وروابط لا تنحصر في ميدان معين ، فالخوارج ظهروا بالمفرب كما ظهروا بالمشرق ، ومذهب الاعتزال لم يخل المفرب او بعض قبائله على الاصح من التأثـر ے ، على ان المذاهب السنية كانت دائما تربح المعركة ، لان المفاربة قوم عرفوا بالذكاء والحدة والصفاء ، وحسن النية ، اذا نوظروا وابدت المذاهب بالحجة لديهم وعرفوا انها حق اتبعوها ، ولذلك نرى تاريخهم سلسلة حلقات تشيه بمواقفهم من الديس الاسلامي حينما كانت تلم به الملمات او تنتابه النوائب ، وقد كانوا بتعاونون على نشره وتأبيده بكل ما لدبهم من قوة وسلطان ومال وجـاه وعلم وفكر بوجه عام ، يؤسسون لذلك الجمعيات السرسة والرسمية ، وبقيمون الرباطات في شرق البلاد وغربها ، وفي كثير من النقط في القرى والمدن ، ويذكر علماء التاريخ ان رباط وجاج بن زولو اللمطي السوسي الذي كان يسمى دار المرابطيس بنفيس المفربية هو اقدم رباط مفربي ، وان منه انتشرت فكرة تكوين اول دولة مفربية بعلم الدولة التي قام بتأسيسها ادريس الاول ونسبت اليه ، لان الرباط كما لا يخفى مدرسة دبنية يجتمسم

مسموع وامرهم مطاع تتكون منهم المجالس الاستشارية في قصور السلاطين وبلاطات الملوك وبمقتضى فتاويهم تنفذ الاحكام وتطبق القوانيس الصادرة ووفقا لاشاراتهم تمضى المراسيسم وتوقع الظهائر الملكية .

ونظرا لما للروح الدينية من تفلفل في نفوس المغاربة ، وما لهؤلاء من اقبال على العقائد حتى انهم ليهجرون ديارهم ويتركون اموالهم ويضحون بكل غال ونفيس لديهم في سبيلها قام بعض الزنادقــة والمفرضيس بمحاولة نشر افكار هدامة استجابت لها طائفة من شعوب المغرب السليمة الطوية ، ولكن هوًلاء الدجاليس سرعان ما افتضح امرهم ، وباءوا يغضب من الله ، واصدر عليهم الشعب المفربي احكاما قاسية اودت بكثير منهم فسجنوا وعذبوا واحرقوا ونفوا ، ومثل بهم شر التمثيل لتزويرهم على الاسلام وكذبهم على الله ، وقد ذكر مؤلف الذخيرة السنية اسماء لبعض هؤلاء الشياطين ، ومنهسم العبيدي الذي احرق بفاس في باب كبير سمي بـــه باب المحروق من هاته المدينة العظيمة الشهيرة في التاريخ الاسلامي ، ومنهم أبن أبي محلى صديق محمد تحدث بالإباطيل في مسجد بالبرتفال ، ومنهسم أبراهيم الفزاري الساحر المتنبىء. وقد ظهرت مقاومة المرابطين لهذه المذاهب الانتحالية ، وهاتمه الحركات الهدامة المفرضة ، خصوصا في عهدي يوسف بــن تاشفين وابنه على الذي فتح باب العلم على مصراعيه بالمفرب بسرده الصفيسر والكبيسر ويقسوم بنشره علماء البلاد وغيرهم من علماء الاندلس على السواء ، وشجع الحركة الدينية تشجيعا لم يعهده قبله ، وكان التبادل الثقافي في عصره نشيطا الى حد كبير حتى كان يجتمع برباطه قطاحل من علماء فاس والقيروان وقرطبة ومراكش وغيرها من العواصم والمدن الاسلامية . ولكن بكل الاسف استغل بعض الفقهاء النفوذ الذي تمكنوا منه في الدولة والسلطان الذي ادركوه على عهد هذا الملك المصلح فقام وا بمحاولات ضد بعض من العلماء الذين ظهر صلاحهم وعرفوا بالطهارة وحسن الاعتقاد ، ومن هؤلاء الفقيـــه أبو العباس بن العريف الذي ذاع صيت وتداول الناس ذكره في الآفاق ، وخصوصا في باب العبادة والزهد ، فقد ذكر العلامة ابن بشكوال في تاريخه ان اتباعه في طريقته الصوفية قد كثروا الى حد بعيد ، الامر الذي حمل بعض علماء الدين في عصره على انكار مذهبه والوشاية به الى الملك على الذي امر بالاتيان

به من غرناطة قصد تأديبه وأثابته ، وكم له من نظير ، فقد استقدم ابا الحكم بن برجان من اشبيلية ولم يكن اقل منه في الانتحال والصلاح والفلسقة العميقة حتى لقب بفزالي المفرب . واذا كان علي بن يوسف قد قام بهاته الحملة ضد هؤلاء العلماء والابرياء فاننا للتمسس له الف عذر وعدر، فلقد طفت موجة الزندقة والانتحال الكاذب في عصره ، وظهرت المقالات الصوفية المعقدة التسي لا تستسيفها عقول كثير من العلماء الذيسن القوا الوضوح فيما بين ايديهم من كتب التفسيــر والحديث والاصول والفقه والعقائد الاسلامية كلها ، وقد كاتوا يفسرون اقوالهم على غير ما تشير اليـــه في نفس الامر ، وبدلك حصل سوء التفاهم بين الراوي والمروى عنه ، وحدثت ازمة علماء الفلسفة الاسلاميـــة من المشرق ومن المفرب؛ وقد تجاوزت هاته الازمــــة الحدود المعقولة ، قادت الى احراق كتب عزيزة في الدين ، هي كتب الامام الفزالي ، وناهيك به من امام يعرقه الكبير والصفير ، ويسمع بعلمه وقهمه اكثــر من يمشي على وجه الارضمن الذين يسمعون ويعقلون.

ومع كل هاته الاضطهادات التي كان يلقاها العلماء الفلاسفة والعلماء المتصوفون الماهرون في الدين فلم تركد حركة تكوين الرباطات الدينية وتأسيس الزوايا الصوفية في نقط القطر المفريي في الشمال وفي الجنوب والشرق والفرب ، الا أن هاته السروح الصوفية كانت تستمد تعاليمها من القرءان الكريسم وحديث النبي العظيم ، وتعتمد على الراجع من اقوال السلف الصالح رضوان الله عليهم . والحقيقة ان الملوك الذبن يتوقون الى تكويسن جامعة اسلامية ، ويخضعون الى سلطان من هو اضعف منهم قوة بفية لم الشعث وضم الشتات من افواد الامة الاسلاميــة جديرون بان ينسبوا السي الخير وبتوسم فيهسم العارفون بالله الصلاح والتقوى والعمل النافع في الدنيا والآخرة ، ويوسف بن تاشفين الذي اراد ان يحج اليه حجة الله الفزالي لولا أن المنية عاجلت الملك المفربي ، لم يكن ليشد عن تعاليم الاسلام ولا يترك رعيته المخلصة لله المتعلقة باذياله تحيد على الاسلام قيد انملة ، وقد بلفت في عهده اكثر ما تطلب وافضـــل ما تطلب .

واذا كان الفرالي مع اطلاعه الواسع ، وخبرت المنقطعة النظير وتضلعه فى الفلسفة الاسلامية بعد دراسة محكمة وابحاث مستفيضة ، رغم وجوده بين بيئات مختلفة ووجوده فى عهد ملىء بالمتناقضات ملىء بالشكوك

والاوهام ، قد اشاد يوسف بن تاشفين ملمك المفرب وعزم على الرحيل اليه لما علم من تقديره للعلم والعلماء وانصياعه لتعاليم الاسلام ، وبلوغ نفوذه الى حــد يستبعد أن يتصور تحقيقه في عهد وجيز ، كما وقب بوضوح على مدى عظمة المفرب الدينية ، وتشبيع ابنائه بروح الاسلام القويمة التي تحفزهم الي عمــل كل شريف ، والقيام بكل ما هو مشرف يرفع مــن قدر المسلمين ويعلى مستواهم بين العالمين ، ويجعل صيتهم يطبق الآفاق واقلامهم تنفذ الي ما لا تنفيد اليه السيوف المرهفة ، ان نظريات الفزالي في المشسر ق قد وجدت لها انصارا عديدين بالمفرب الاسلامي تلك النظريات الدينية المتمثلة في نفي التلازم العقلي بيسن السبب والمسبب نظرا لما يترتب عن ذلك من بطلان اشياء ثبتت بالشرع ، ومنها الوحى والمغيبات والمعجزات وعلم الله بالجزئيات التسي لا حصر لها ، وعدم تقييد الله تعالى بنظام ثابت لا يتعداه ، وفي قوة العقل بجانب العقيدة الدينية وطرق البحث والاستدلال؛ وقواعد العقائد عنداهل السنة والحماعة؛ والتدرج في الارشاد الديني ، وصلة قدرة الله بقدرة الانسان ، واختيار الانسان او اجباره ، وما يريده الله وما لا يريده وباي شيء تثبت الاحكام هل بالشرع ام بالعقال ،

لقد حلل الامام الغزالي هاته النظريات في كتبع تحليلا فهمه الكثير من علماء المفرب وكان له اثره بينهم

وعملوا على نشره بين العامة والخاصة حتى كونـــوا مجتمعا اسلاميا متين التفكير صحيح العقيدة لا يومن بالخرافات ولا يصدق بالاساطير . وكان ذلك باعثا على استمرار امتداد الفلسفة الاسلامية بسر الشرق والفرب الاسلاميين ؛ وان كان حاول بعض الذين لم تتفتح اذهانهم اقفارها بدافع النية الصالحة المرابطيس استطاع أن يكون رأيا في الدين لا يختلف في فحواه ومعناه عن الاراء التمي يديس بها السنيون في الشرق ، وحسب المرابطيسن افتخارا انهم استطاعوا ان يحافظوا على الروح الاسلامية التي نؤل بها الوحي من السماء واتى بها ادريس الى المفرب ، ودانت بها قبائله المختلفة ، وأن كانت ظهرت من ملوكهم فلتات وبدت منهم بوادر قد بفسرها بعض من بجها\_\_\_ون الحقائق جموداً ، فاني اقول ان المفرب كالمشرق توامان في الاسلام تربيا في احضانه وعاشا تحت ظلاله قرونا وهما متحدان متضامنان يعملان بدا واحدة ويسذل رجالهما من الجهود التي كتب بها للاسلام ان يستمر في اداء رسالته حتى يومنا هذا ، وان كان بمنض التقصير قد بدأ منهم فذلك امر عملت عليه ظروف وظروف استثنالية عاشها الاسلام بيس منتحليه ومعتنقيه ،

> الرباط ـ محمد بن ادريس العلمي المحق الصحافي للمكتب الدائم للتعريب



# الدّبرف والمنجة المناد المناد

ان الحياة الاجتماعية التي يعيشها الانسسان عبارة عن قطاعات متعددة يرتبط بعضها ببعض ويسائد احدها الآخر ، ولعل هذا الارتباط وهذا التسائد يكون بين الجميع لحمة اتصال نفسر به اوجه الاتصالات والترابطات ، بل لا يتأتي لنا أن نعرف كل قطاع على حدة الا بعد معرفة القطاعات الاخرى ومدى اتصاله بها جميعا ، لذلك كان من الضروري لفهم الحياة الاجتماعية أن تفهم في قطاعاتها المتعددة وأن تربيط دائما بين وحداتها حتى نتمكن من اخذ الامر من ناحية ونتعمق في فهم المسبات والعلل .

ويظهر أن القطاع السياسي والقطاع العقائدي عظيم الأهمية يتصلان ببعضها أتصالا وثيقا ويمسان جوهر باقي الميادين الحيوية للانسان ، ولا يمكن بحال أن يعرف أي انسان مهما كان عظيم الثقافة سيسر الاحداث واتجاه الاعمال ، والالتزام للفكرة ما لم يكن وأعيا لما يجري فيهما معانيا مشاكلهما وتجاربهما ، ولهذا يظهر أيضا أن أبن خلدون لم يكن حين فيسن للعلماء أن يكونوا أبعد الناس عن السياسة ، أو حين راى عن تجربته أنهم أبعد الناس عن السياسة ، أو حين راى عن تجربته أنهم أبعد الناس عن السياسة .

ذلك لان الحياة السياسية هي قطاع حيوي لا يمكن ان يصرف رجل العلم عن معرفة ماجرياته او ان لا يكون محركا لعجلاته ، ومن البديهي ان رجل الدين اكثر اتصالا من رجل العلم بالحقل السياسي ، مع اعتبار ان الاسلام لا يقيم رجالا للعلم ورجالا للدين، لان العقيدة الاسلامية انما تكون نماذج يمتزج فيها العلم بالدين امتزاجا وثيقا ، لان اعمال الدين الاسلامي كلها معللة باسبابها ومفهومة بحقائقها ومركزة في كسل شخصية مسلمة لا في جماعة خاصة تمتاز بمعرفة

خفاياه دون البشر اجمعين ، ولو ان ابن خلدون قال ان الدين ابعد الاشياء عن السياسة ، أو العلم العملي لتجلى له الخطأ بدقة .

واذا فمن واجبنا كمواطنين مسلمين ان نهتم بالقضايا الانسانية الاجتماعية والسياسية على السواء ويقتضي ذلك ان تكون في كل مشكلة رايا وحكما ، وان تكون اجابيين ازاء القضايا التي تعرض لنا ، لا سلبيين متفرجين او سلبيين محتجين ، كما يقتضي ذلك ان نؤسس جمعيات موحدة الاتجاهات مختلفة الاعمال منتقاة من العناصر المؤمنة الحية .

وان تكاثر الاعضاء لا يساعد البيئة على سير العمل سيرا مستقيما او ان يصون نزاهة المبدأ ، فاحسن الجماعات من توفرت على عناصر قليلة مؤمنة واعية واسعة افق التفكير لتدرس الدين الاسلامسي بدقة وتعيد اليه قوته وصفاء جوهره .

فقد اصبح الدين في جوهره او كاد ، واصبح في نظر بعض ادعياء المفكرين اداة تعوق التقدم ، رغم ان الواقع التاريخي والفلسفي هو ان الدين مصدر القوة البشرية وفكرة اصيلة في الإنسان ، وهو القوة الوحيدة التي تسيطر على النفس الداخلية والداتية الانسانية سيطرة دقيقة ، ومزاولة طقوسه عمليا تسمو بالنفس وتكبح الشهوات وتجعل من الانسان مخلوقا اسمى من الحيوان ، ولنضرب مثلا لما ذكرنا من السرائية والدين في الشخصية الإنسانية والفهم الدي يجب ان نفسر به عملية الرياضة الدينية (الصيام) ، تلك

العملية التي تنظم الاشراف الباطني على الجسم وتوجه الارادة وتكبح الرغبة وتزجر الرعونة ، فالصيام هو دعوة سافرة لاتكار الذات عن طريقة قهر الجسد ، واثر الصيام في النفس البشرية المسلمة كاثر الصلاة والحج والزكاة ان لم يكن اكثر عملا اذا ادى على وجه كامل بنزاهة حرفية اي على اساس كبح الذات ، فالصيام الذي يستدعي صياما ينتهي الى شهوة ويكون وقت ممارسته مصحوبا بتفكير شهواني مادي ، لا يؤلسر في النفس الى غابته ، ولهلذا فلابد ان بسابر الصيام الجسدى صيام عقلى باطنى .

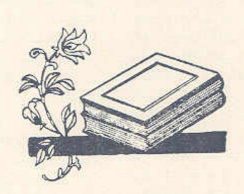
ويقتضى ذلك تربية على الطهر والتفكير النقبي حتى لا تنبع الافكار الغير المرغوب فيها وتنتصر على الارادة النزيهة ولعل الدين لا يستطيع أن يعطي لكل أنسان مجنا للحراسة من هذه الافكار المخاتلة ، فكل أنسان يستطيع أن يبحث في أعماقه عن مجنه الذي يتقي به شر الافكار الشيطانية وتعتبر الادعية ،

والصلوات المنتظمة كفيلة بتكوين حصن نفسي لحراسة مراكز الطهر في النفس البشرية العفيفة ، وإذا فالطقوس الدينية يجب أن تنبعث عن الوعي الداخلي لنفسية الانسان والعظات تمازج النفس فتسمسوبها الى درجة التقسى .

ومن الاسف فجل المتدينيين التقليدييين الدنيويي التفكير آنها يمارسون الطقوس انسجاما مع العرف لا استجابة لنداء الروح المحق .

واتي لاعجب كيف بكون الانسان متدينا حقا اذا لم يكن اصبلا في التقي والسمو الانساني ، هذا السمو الذي اذا تملك النفس أصبحت عظيمة مجيدة لا تستشعر العظمة والجاه الا في جلائل الاعمال لا عن طريق اذلال اخواننا في البشرية واحتقاد الضعفاء وابتزاز أموال المظلوميس واستغلال جهاد المكبوتين انشعر شعورا قريبا بالاستعلاء والعظمة الفارغة .

الرباط - الحسن السائح



## وقياء الشاكين وقامع المشككين

- 24 - للكورتقي الدين لها لي

#### شعور الانسسان من اول نشاته بوجبود الله سبحانه وشمول ربوبيته

قال المؤلف: أن هناك حقيقة لا ربب فيها ، وهي إن الإنسان في كل مكان وفي كل زمان منذ ابتدا خلقه الي يومنا هذا ، قد شعر بحافر يدعوه الى أن يستعين بشيء يعتقد هو أته اسمى منه واجل وأعظم ، يدلنا ذلك على أن الدين فطرى فيه ، ويجب أن يعترف العلم بذلك . وسواء احس الانسان في باطنه أن فسي الخارج صورة قادرة على الفسر والنقع ام لا ، فليـس ذلك هو المهم . وانما المهم انه في قرارة نفسه يشعر بما يدفعه الى الاعتراف بوجود الله العلى العظيم . وتحن الذبن اوتينا معرفة العالم لا ينبغي لنا أن نتظر تظرة ازدراء الى قلة علم الذين سبقونا في طلب معرفة الحق ، أو الذبن لا يعرفون الآن الحقيقة كما نعرفها نحن . بل ينبغي لنا أن نرتاح ونفتبط ونعجب عنهما ثرى ان البشر في جميع انحاء العالم يطلبون معرفـــة الخالق الاعلى ويؤمنون به ، اليست روح الانسان هي التي تشعر باتصالها برب العالمين ) . أم نحاف ان نؤكد أن الحافز الديني الذي لايوجد الا في الانسان هو الحافز لبرهان على قصد العناية الربائية ، وكذلك عقل الإنسان المادي العجيب الذي يكمن في احساسه .

ان اللرات والجزئيات التي يشتمل عليها جسم الانسان ليس لها فكر البتة ، وكذلك اتحاد العناصر لم يصدر عنه راي قط ، ولم يكن في امكان أي قانسون من قوانين الطبيعة ان يبني كنيسة ، ولكن كائنات حية قد خلقت تبعا لحوافز معينة للحياة ، وهذه الكائنات تشتمل على شيء تطبعه جزئيات المادة بدورها ، وكل

ما نراه من عجائب المدنية هو نتيجة لذلك ، فما هـ و هذا الكائن الحي ! أهو ذرات وجزئيات ؟ نعم . وماذا غير ذلك ؟ شيء لايدرك باللمس ، لانه اعلى من المادة بكثير الى حد أنه يسيطر على كل شيء ، وهو مختلف حداً عن الشيء المادي الذي خلق منه العالم ؛ حتى انه لايمكن ان يرى او يوزن او يقاس ، وليس له فيما نعلم قوانين تحكمه . أن روح الانسان (هي سيدة مصيره) ٤ ولكنها تشعر باتصالها بالمصدر الاعلى لوجودها . وقد اصدرت للانسان قانونا للاخلاق لايوجه عند اي حيوان آخر ولا حاجة له به . فاذا سمى احد ذلك الوجــود فضلة لتركيبات المادة ، لاننا لانعلم حقيقته بأنب وب الاختيار ، كان ذلك دعوى خالية من البرهان ، انسه موجود ، وبيرهن على وجوده باعماله ، وبما يبذله ، وبسيطرته على المادة ، وفوق ذلك كله ، بقدرت على رقع الانسان المادي من ضعف البشوية وضلالها السي سمانه . وفيها ايضاح للاشتياق الكامن في الانسان، للاتصال باشياء هي أعلى منه ، وفيها كشف لاساس الداعي الديني في الانسان . وذلك هو الدين .

والعلم يعترف ويشهد اتم شهادة بان الانسان تواق الى اشياء اعلى منه ، الا انه لايهشم كثيرا باختلاف العقائد ، وان كان يرى انها كلها طرق يقصد بها الوصول الى معرفة الله ، والذي يراه العلم ويعرفه جميع المفكرين ، اناعتقاد عموم البشر بوجود الله العلى الاعلى له قيمة عظيمة لا حد لها .

ان تقدم الانسان من الوجهة الخلقية وشعوره بالواجب، انما هما نتيجة الايمان بالله والاعتقاد بالخلود . ان قوة الندين تصفي روح الانسان وترفعه

درجة بعد درجة حتى يصير من العارفيس بالوجدان الواصلين الى حضرة القدس . أن الانسان مفطــور على الاستعانة بالله والابتهال اليه ، وكلما دعما الله ازداد منه قربا . أن الوقار ، والكسرم ، والنبل ، والخلق الحسن ، والالهام ، وسالر الصفات المرضية عند الله ، لايصدر عنها شيء عند الالحاد والتعطيل ، لانهما أي الالحاد والتعطيل من الرعوات الناشئة عن غرور الفرد الذي يحمله على دعـــوي المشاركة في الربوبية . متى زال الابمان بالله وصلت المدنية الى الافلاس ، وحلت الفوضي محل النظام ، وتلاشي كل قيد بكبح النفوس عن الاجرام ، وعم الشو والفساد حميم العالم . فدعونا اذن لتمسك ولعتصم بالايمان بالله العلمي العظيم ، وبمحبث ، وتتمسك بالاخوة الانسانية التي ترفع انفسنا وتقربها من الله ، وبدلك نطيع الله تعالى ونتبع مرضاته على بصيرة ، ولتقبل تبعة المالنا واعتقادنا من حيث كولنا خلف، حديرين بعنايتــه . .

ان التقدم الخلقي ينمو ويسير ببطاء ، لكن بخطى ثابتة واطعنتان ، يسيسر بالانسان الى تمام الادراك لعلاقته باخوانه في البشرية ، ويضع المثل العليا التي ترتبط بها الانسانية في النهاية .

ان وجود الانسان على وجه الارض بالنسبة الى الابد الذي لانهاية له لايستفرق الا وقتا قصيرا جدا . وتقصيره عن بلوغ الكمال في الوقت الحافسر ليس الا دورا من ادوار تطوره من تكوين مادي مجرد الى مايمكن ان يصير اليه في النهاية ، وهو ان يكون روحا طاهرة كاملة طيبة . وسيهبنا الله العلي العظيم الوقت الكافي، وفي اثناء تقدمنا الى الامام ينبغي لنا ان نتوجه الى الله بكل ما نستطيعه من التضرع والابتهال باخلاص فتقول : اللهم اهدنا صراطك المستقيم وارفعنا الى مستوى الاخوة الروحية الشاملة لجميع البسر ، وهب لنا القدرة على النقدم في طريق الكمال الروحيي ووفقنا لطاعتك ، حتى نكون صالحين لتنفيذ مشيئتك، فانك لم تخلق الانسان لتهمله .

#### تعلىقـــات

صلى الله عليه وسلم قال ( من شهد ان لا اله الا الله الا الله وحده لا شريك له ، وإن محالها عبده ورسوله ، وأق عبسى عبده ورسوله ، وكلفته القاها الى مريم ودوح منه ، والجنة حق ، والنارحق ، أد الله الجنة على منه ، والجنة حق ، والنارحق ، أد الله الجنة على منا من العمل » في هذا الحديث تفسير ويبان قوله تعالى ( فنفخنا فيها من دوحنا الانه سماه عبد الله ورسوله ، قدل ذلك على أن روح عيسى مخلوقة كسائر وتكريما ، فتعالى الله أن يحل في خلقه أو يحل في وتكريما ، فتعالى الله أن يحل في خلقه أو يحل فيسه تشريفا شيء من خلقه . ( أن كل من في السموات والارض الا عين بصيرته مبصرة بجد فيها التصريح الذي لا لبس فيه بان عيسى عبد الله ورسوله . ومن استراب في ذلك عاليروي القليل ويشفي العليل .

2) قوله ، شيء اعلى من المادة . يريد المستف بهذا الكلام ان يزيد ما اوضحه من قبل بيانا وبقيم الحجة بعد الحجة ، والبرهان تلو البرهان على فساد مذهب الطبيعيين والماديين ، وحاصل ذلك ان جمم الانسان مكون تكوينا عجيبا من اللرات والجزئيات ، وقد تقدم تفصيل القول فيها ، ومع كل ما فيها افرادا الذي تشرف به الانسان وامتاز به عن الحيوان ، لم يات من تلك المدرات ولا الجوليات ، لا افسرادا ولا تركيبا ، وهو اسمى واجل من ذلك . ولا يستطيع عالم طبعى او مادي أن يدعي انه تتيجة لتفاعل تلك المدرات والجزئيات ، وهذا الشيء هو الروح ، وهي هبة من الخالق جل وعلا اودعها السرارا مدهشة ووهب لها الخلود وجعلها حجة على عباده ( ويسالونك عن الروح قل الروح من امر ربي وما اوتيتم من العلم الا قليلا ) .

(3) قوله ؛ وان كان يرى انها كلها طرق يقسد بها الوصول الى معرفة الله . بيانه ان الفاية واحدة ؛ وهى معرفة الله وتوحيده واستمداد العون منه ومراقبت والانس به والاستفناء عن غيره . فتعاليم رسل الله ومن اتبعهم باحسان لاتختلف الا في العبارة ، واما القابة فلى واحدة .

عباراتنا شتى وحسناك واحسد وكال التي ذاك الجمال بشيسر

4) قوله ، حتى يصير من العارفين بالوجدان .
 اقول ، او لما بيدا به طالب معرفة الله ، الاستدلال

بالمخلوقات على الخالق ، وقد نبه القرآن الكريم الى ذلك في مواضع كنيرة ، وقد تقدم بعضها ، كفولسه تعالى ( اولم ير الذين كفروا ان السموات والارض كانتا رتقا ففتقناهما وجعلنا من الماء كل شيء حي ، افسلا يؤمنون ، وجعلنا في الارض رواسي ان تمسد بهم ، السماء سقفا محفوظا ، وهم عن آباتها معرضون ) ولا يزال الطالب يرتقي في معرفة الله بالاستدلال حتسى نحصل له المعرفة الوجدانية الذوقية وتنزل في قلبه السكينة ، وذلك هو الدي يعسر عنه العارفون بالوصول الى الله .

 5) قوله ، الذي يحمله على دعوى المشاركة في الربوبية . من التعاليم الفاسيدة الموجودة عند فريق من الناس في هذا الزمان ؛ أن الانسان من حيث المجموع هو القوة العظمي التي لانهابة لعظمتها ، وليس وراء هذه القوة قوة اخرى ، وانه بذلك على كل شيء قدر ر وبكل شيء عليم ، ولا حاجة له أن يستمد العون والقوة الا من نقسه . وهذا هو المذي اشار اليه المصنف بدعوى المشاركة في الربوبية . اقول ، ومن هذا القبيل كان غرور فرعون ملك مصر ، اذ قال انا ربكم الاعلى . ومثله نمرود ملك العراق قال لابراهيم في محاحته له ، انًا أحيى واميت . والعجب من هذا القريق اذ يعطي كل هذه القوة الانسان من حيث المجمنوع، فانسه بحتقره من حبث هو فرد كل الاحتقار ولا يجعل له قيمة اصلا ، وهذا في غابة التناقض . والحق أن خضوع الانسان امام عظمة الله واستمداد العون والقوة منه ليس حطا من شأته ولا ضعفا ولا عجزا ، بل هو اعظم

قوة ترفع الانسان وتسير به الى الامام فى طريق الرقي الكامل الحافظ لكرامة الانسان فردا أو جماعة .

6) قوله ، ونتمسك بالاخوة الانسانية . الاخوة الانسانية الكاملة هي اجل الفايات التي دعا اليهسا الانبياء والصالحون من اتباعهم وكذلك فلاصفة الاخلاق، وهي اسمى الفايات الاجتماعية . قال تعالى في سورة الانبياء ( وما ارسلناك الا رحمة للعالمين ، » فمحمسد رسول الله ارسله الله رحمة لجميع الناس وهو القائل: ارحموا من في الارض يرحمكم من في السماء . فيجب على من اراد انباعه والاقتداء به أن يكون رحمة للعالمين وبذلك تعم المحبة وتتحقق الاخوة والتعاون بين البشر وبتلاشى الثنقاق والنزاع وبخسا شيطان التعصب ويصير الناس الى المدنية الفاضلة .

7) بهذا المقال تتم ترجمة كتاب (ليس الانسان مهملا) للعالم الكبير (كريسي مورسون) مع التعليقات التي فتح الله بها ، واني لاشكر ادارة مجلة دعوة الحق التي تفضلت بدعوتي الى كتابة هذه المقالات عما ارجو ان تخطو خطوة اخرى فتجمع هذه المقالات وتطبعها وتخرجها كتابا يمكن ان يكون هدية لقراء المجلة عويضا عن الشهريسن اللذين تتوقف فيهما المجلة ، فاني على يقين ان كثيرا من قراء مجلة دعوة الحق وغيرهم سيتلقون هذا الكتاب بفاية الارتياح وجزيل الشكر ، وما ذلك على الهمم العالية بعزيز ، وكان ذلك في سادس رجب الحرام سنة أثنيس،

وثمانين وثلاثماثة والف بمدينة مكتاس المحروسة . وصلى الله وسلم على خير خلقه محمد وآله وصحبه .

مكناس: الدكتور تقي الدين الهلالي



### النحارث وخالورت

# الكائرة الشعوريالكين نونة للدكتور محدوزيز المبابي

ان كينونتي ، كما اشرنا الى ذلك ، تظهر للاخرين قبل ان تظهر لي ، وتملك عفوية منظمة ، مرتبة . ومن الواجب ان أرى كيف تظهر لي كينونتي ، وكيف تعي العفوية ذاتها .

وعند ما تبدا الاوضاع النفسانية تتوطد ، تصبح نووعات الانا النوعية منظمة تنظيما كافيا ، لتتجسم فى النشاط : وبذلك تبرز العقوية كشعبور واع ، انهسا تتوطد بامتدادها ، عن طريق النشاط ، وبالتصاقها بما يحيط بها ، انها تنكشف كعقوية ، وكقدرة على التكيف والخضوع ، ولكن تستطيع التوصل الى السيطرة على نفسها ، عليها ان تخرج من دائرتها الخاصة ، لتدخل فى عالم علاقات الكائنات والاشياء ،

#### 米 米 米

ان الطفل ، بين الثانية والثالثة من عمره ، قادر على ان يعيش بين الاشباء ، وان يتخد منها وسائسل لقاعلياته ، وان يتصرف فيها ، في حيسن أنه ما زال عاجزا عن ان يحدد « انيت» » ، باستعمال ضميسر المتكلم (je) عندما يتحدث عن نفسه ، الشعور بالشخصية يتمو مع العمر ، ويكتمل في حياة الجماعات والاشياء . في هذا الافق ، يجد كمل جبل تقنيات خاصة ، وطرازا معينا من الحياة ، وحضارة ولفسة ، فطريقة التكيف والانتاج ، والتعبير ، في الوقت الدي تصوغنا في اطر هذا الافق ، تصوغ ، ايضا ، فكرنا وتصرفاتنا الخاصة ، داخل نشاط واحد . ذلك ان «الانا » ، بكليته ، يشيد نفسه .

ونظهر من الحاث (W. Stern) اسطون ، ان الطفل ، في الشهر الثاني من عمره ، يعطي معنى خاصا لصوت امه ولظهورها المفاجيء في حقله البصوري ، فيستقبلها بابتسام ، اما في شهره السادس ، تقريبا ، فان مواقفه ، تنتظم تبعا لسلوك الكبار ، ولتقيرات التعبير عندهم ، نستنتج من ذلك ، ان « تعايير » التواصل والتجاوب ، هي اول ما يدركه الكائن البشري في كل ما هو موجود خارج اناه . انها « تعبيرات » تواصلية ، لكونها مواقف تبرز سلوكا نفسانيا ، على شكل ظاهرات محسوسة تلعب دور المحرض ، واثارة عدا المحرض ، واثارة عدا المحرض ، واثارة عدا ما بدهش ، لاننا ولدنا في وسط ، فيه قبل كسل هذا ما بدهش ، لاننا ولدنا في وسط ، فيه قبل كسل شيء ، حياة علاقات .

والواقع ، كما يثبت ذلك فالون ( إله ) ، أن الطفل لا يتجاوز مرحلة الادراك المختلط التلفيقي ( التسي لا يمير ، اثناءها ، بين الشعور الفردي وبين شعبود الآحرين ) الا في وقت متأخر ، أي في نحو الثالثة مسن عمره ) . أنها حساسية جماعية تعبر عنها الفيرة وتعاطف الذوات ، تنبثق الفردية منهما تدريجيا ، ومن ثم يفسر فالون استعمال الطفل ضمير القائب ، بدلا من ضمير المتكلم ، أنه لا يتأثر بحدوث مرحلة نفسائية تسمح للطفل بتجاوز الوضع القائم ، وبلوغ مرحلة التصور العليا .

#### \* \* \*

ان وسائل الانصال المباشر بالشعور بالـذات ، والاضطرابات العضوية ، والضجر ... لا حقيقة لها ،

بالنسبة لاي شعور ، الا عن طريق التجربة الفردية التي تقوم بها ذات لها حياة باطنية ، ولكن هناك حادثا ليس أقل واقعية ، وذلك أن منشأ الوعي الشخصي هو تدخل ذوات خارجية عنه : قالانا هو هية مسن الآحرين ، أن الطفل بيدا بمرحلة اللاتجربة ، ونسبان الذات . فالآخرون هم الذين يتذكرون ولادته وبدايته في الوجود ، وهسي مرحلة لم يصل فيها ، بعد ، للاستقلال الذاتي . أن ماضي الطفل هو ( من وجهة نظر الوعي ) غريب عنه ، فالآخرون (من أسرة ومرضع) هم الذين يحدثونه عن ما ضيه ، ويعلمونه أياه ( ولا تقول بذكرونه به ) .

ان « الأنا » عند الطفل ، في الوقت الذي يأخذ في التعرف على ماضيه ، يشعر أنه احدث عهدا مما هو في الواقع: انه يحمل معه ماضيا لا يخامره شعور بسابق ممارسته له ، انه يجهله جهلا مطلقا . فالآخرون هم الذين يعوضعون هذا الماضي في الاحاديث التي يروونها له ، كما لو أنهم يريدون أن يشعروه بأنب أكبر سنا مما يظن ، وأن حياته ليست حياة جديدة ، وأن تجاربه ليست حديثة العهد الا في الظاهر : فهو أكبر مما عليه ذاته الآن .

ان تمشل الكائن لذاته ، متاخر دائما عن الفكرة التي يكونها الآخرون عنه ، البس الآخرون هم الذين يشخصونه قبل ان يدرك نفسه ، بصفته الكائن كما هو في الواقع ؟ .

ولذلك ، فتحن لا تستطيع تعريف الكائن البشوي ، باعتباره « ظهورا » فقط ، بـل باعتباره « ظهورا » للآخرين ، كما انـه لبس مجرد حضور في وسعه الاستغناء عن الارتباط بأشياء اخرى ، فكـل حضور لا يكون ، ابدا ، الا في موضع ، « في \_ هنا » (Lià) وعلى هـذا ، فالموضع ، اي الـ « هنا » ، لا يكون ، حتما ، الا في مكان وزمن .

ومهما يكن تعريف الكائن ، بالنسبة الآخريسن كشيء ظاهسر لهم ، أو بالنسبة الى الـ « هنا » ، كمحتوى لاطار ضروري للوجود ، فهو دائما الكائس في

ارتباطات . الله لا يحمل في ذاته معناه الخاص ، ولكن هذا المعنى ينصب عليه من الخارج . أنه الكائس ذو العلاقات ، لا الكائن الذي يجب أن يوضع في علاقات . وماذا نستطيع أن تقوله عن كائن منقطع عن العلاقات ؟ أنه ، هو نفسه ، لا يدرك ذاته ، عن طريق رؤية الوعي ، الا بعد أن تكون حاسة النظر قد انفتحت على الوسط الذي يوصله بالآخرين ، في عصر معين ، في تاريخ . أن الكائن بفطس في هالة ثقافية : فكل « أنها » هـــو تاريخ وبيلة . فلا يستطيع أن يقول شيئًا ، لنفسه عن نفسه ؛ الا بواسطة الاشارات ؛ والمعاني ؛ والقيم ألتي يجدها في وسطه ، لان الكائن هو ظاهرة كينونته ، وزيادة . ولولا هذه الزيادة ؛ ما دخل الكائن في الوجود البشرى ، لان الوجود لا يحصل الا بالتعالى ، أي بثقي الذات عن طريق العلاقات التي تشخصن الكائن. انــه يتفوق على نفسه بخضوعه المستمر للعلاقات وما يقوم به ليتحول الى شخص . فلا يكتسب تصيبه ، في عالم الموجودات، الا بهذه الشروط، بحيث لا يعلن عن ذاته الا باعلانه عن ١١ حضوره \_ هنا ١١ للآخرين .

بعي الكائن ذاته بواسطة الضجر والفئيان اسارتر ) ، او بطريقة مباشرة ، حدسية ، اي بصفته ديمومة صرفة ا برجسون ) او عن طريق التجريسة الخارجية ، خلال مرحلة المرآة او بعدها ، (١٠) ، مصا بفترض أن الشيء المعروف يرد محتواه الي المعرفسة كما ترد المعرفة الى الكائن العارف ، باعتباره كائنا معروفا ، اي الى الوعسي ، موجودا ، لا باعتباره كائنا معروفا ، اي الى الوعسي ، اذن ، اننا لاندرك كائنا حيا عارفا ، وفي الوقت نقسه ، غير واع لذاته ، وبما ان شعوري سيداتي ليس سابقا على الكائن الذي هو « انا » فان الآخرين يدركونني ، ويعترفون بسي ، قبل ان اتعرف على ذاتي بوعبي ، ويعترفون بسي ، قبل ان اتعرف على ذاتي بوعبي ،

الوعي هو وعي عالم اشياء ، واشخاص ، اي الافق الذي يبدو فيه لذاته ، كانه على شاشة بيضاء نبرز عن هذا العالم . يجتاز الطفل ، باديء الاسر ، مرحلة الادراك التلفيقي انه ببدأ بادراك الكل قبل ادراك التفاصيل . فهو ، مثلا ، لايميز بين الالوان ، بكيفية التفاصيل . فهو ، مثلا ، لايميز بين الالوان ، بكيفية واضحة ، خلال الاشهر التسعة الاولى . انه لا يصل ، الا تدريجيا وبعد أمد ، الى التمييز بين الالوان وبيس

 <sup>\*)</sup> يعتقـــد (Janet) جانـــي ان الطفل بين شهــره الخامس عشـر والرابــع والعشـرين لايتعــرف على
 نفـــه في المــرة: انــه يعتقــد ان وراءها طفــلا آخــــر .

الاشباء ، فالادراك كما يثبته برجسون ( السسعور ا المستعور ا واكته يصبح شعورا بواسطة الذاكرة ، والادراك الواعي هو شكل معين من الادراك العام ، يجد الوعبي نفسه امام حضورين : الماضي الذي هو حاضر فسي الذاكرة ، ولكنه غير متحقق ، والحاضر كما هو في الواقع ( الله ) ، والادراك عالم يتلاقى فيه هذان الحضوران : فالماضي بعتبر نوعا من الوجود ، انه المادة التي تنسج منها الذاكرة ،

ان الطفل لابتحاوز ، في البداية ، الحياة المعنوية لاسرته ، أن حياة الاسرة ، وعواطف البيلة ، وأفكار تستولى على الطفل ، وتخضعه للكالنات والاشياء التي تحيط به وتقاومه ، فيصبح تالها خارج نفسه ، بين كل الاشياء التي تملأ هذا الوسط . فتجاربه النفسانية تتطور مع تجاربه المجتمعية ، في آن واحــد . فكـــــلا النوعين ، من هذه التجارب ، يشكل مجرى حيات. ان وعى الانا يتقوى مع الزمن ، بقدر ما يتسع ميدان اتصالاته بالواقع الخارجي ، وعلى ذلك يصبح " أنا " تابتًا ، يندمج في صراع الحياة ، يقتحم تيارتها العنيفة. « فالأنا » لايظهر في اتصال متين مع « أنّا الآخرين » فقط ولكن كذلك قبالهم ، اذ يــدرك أن لــه حيـــاة نفسانية خاصة . ومهما يكن من امر ، فنحن لانستطيع ان نتحدث عن افكار « نا »وعواطف « نا » وميسول « نا » الا بعد ان نكون قد موضعنا النجارب النفسانية التي لقنها لنا وسطنا . وعلى ذلك ، فالشخصية كما يؤكم السيد (الاغاش) ( الله التنظم خلال السنوات الخمس الاولى من الحياة ، داخل علاقات الطفل المتبادلة واسرته . أن تبعية الطفل ، هي نتيجة حتمية، لعدم نضجه البيولوجي . فارتباط الرضيع بأنه ارتباط طفيلي ( الله الله الله الله العضوي ، وشب تصميم لما سيكون عليه الاتحاد الجماعي . فنحن ؛ في البداية ، منشقون على انفسنا ، مشتتون ، ضائعون في الآخرين ، وفي التقاليد والعرف ، وعادات البيئة النسى نعيد خلقها ، في مجموع اعمالنا في الحياة ، قبل أن نجعل منها ميول « نا » الخاصة ، وسلوك « نا » التي نتوهم انها مستقلبة ...

Matière et mémoire, p. 29-30. (&

ان الادراك يكسبنا تجارب ، يفضلها نكتشف ان ذاتنا موضوع ادراك للآخرين ، في عالم من الكائنات والاشياء ، أي من المدركات ، ثم أن ادراكنا لوجودنا الذاتي ، عن طريق مقاومة الاشياء لارادتنا ( نظرية من دوبيران ) لا يحصل الا في الصسراع ، بين نشاطنا العضوي والعالم الخارجي المقاوم له ،

نحر، من عناصر هذا العالم ، كما هو شأن الاشياء التي تدركها ( نظرية وابتهيد Whitehead ) فالادراك كشنف عن معطيات موضوعية . فاذا كان ، في بعلض الاوقات ، مصدرا الاوهام ، فإن هذه الاوهام ، لا تكون مستقلة ، بصورة مطلقة ، عن كل موضوعية . فلا قواغ يبننا وبين الحقيقة الواقعية ، إذ الإشارة إلى كائس ؛ جعله في مجموعة من الارتباطات ، او بعبارة اصح ، في ارتباطات متبادلة ، توجد خارجة عنه ، ولكنها ، رغم ذلك ، تكون شعور الـ « لأنّا » بذاته ، ووعى الـ « هــو » بالنسبة للآخرين . كل كائن ذرة في الاعصار الكونسي ، انه وتيق الصلة بالاشياء والاحياء ، فليسس بجوهس ( مونادة ) منفلق على نفسه . ان كل موضوع يكون هو ذاته ، وفي نفس الوقت ، يكون هو الوسط الذي يحيط به : فالنور يتفير لوثه ، تبعا للحواجز ، ويتصرف على أشكال متنابئة ، تبعا لمجراه ، وهذا ما بحصل للـ « أنا» كذلك ، اذ يخضع لما ! " نحن " من كنافية وصفات خاصة ، هذا اله الحن » الذي يحيط بالا نا من كل جوالمه ، حيث يتراءي في مرآته ، ويعكس صوره . فكل كانن حي محدد ، ككل الاشياء ، في افق معين ، أي في تطاق من الفضاء ، حبث مجموع اجزاله تتكانف ، طبقا لينية خاصة تفرضها وحدة المجموع ، حتى أنه ، بدون هذه الوحدة ، لا يمكن حصول أي أدراك . فهناك أذن شبه حتمية ، لا تسير طبقا للتوالي ، ولكن حسب المعبة الزمنية ( التآتي ) . انها حتمية يفرضها المحيط فلا يؤجد ، في أي مكان ، كائن منفصل عما في العالم ، فكما يؤكده اصحاب « علم الظاهرات » ، أن العالــم « هنا » ، قبل كل تأمل او تحليل ، باعتباره حضورا لا ميل الى تكرانه: « انها عملية اصطناعية ، تلك التسى تحاول ان تجعل من العالم شيئًا صادرًا عن سلسلة من

د) المصدر نقسه ، ص ، 153

Daniel Lagache, Définition et aspects de la (\*
psychanalyse, in Bull. du groupe de psychologie, p. 11, mai 1950.

و) بعنى ارتباطا يستقله الرضيع لقائدته.

التركيبات التي توصل ما بين الاحساسات ، ثم تربط الجوانب المختلفة للموضوع ، في حيسن ان كل ذلك ، نتائج للتحليل ، لايمكن ان يتحقق قبله ابدا » ( الله ) .

يثبت علم تكوين الاجنة ، بصورة مطردة ، ان هناك تضامنا متينا بين نمو الفعاليات العقلية ، العاطفية والمجتمعية للكائن البشري ، وبين الاوضاع الجفرافية ، العضوية للكائن البشروط الموضوعية للنمو العام لهذا الكائن ، ونمو البشري ، زاد الدهاج هذا الكائن في الكون ، بطريقية البشري ، زاد الدهاج هذا الكائن في الكون ، بطريقية معقدة . ان ا هيد يجر ) يجعل من فكرة « الكائن \_ في معقدة . ان ا هيد يجر ) يجعل من فكرة « الكائن \_ في هده العبارة « الكائن \_ في العالم » ، لها خاصية : ان لفظة « في » لا تقصد المعنى العادي لا « في » وان العالم، في عبارة هيديجر ، لا يعني « العالم » ، انها تدل ، كما يعان فهي العالم ، في العالم ، نهي تنفيذ البيه او يعاني المعرفتنا ، امام ما لا نستطيع ان ننفيذ البيه او نحوله ، اكثير مما هي كسب لمعرفتنا » ( الإ ) .

وفي وسعنا أن لضِّف ، إلى ما قاله السيد الكيي ، بأن شعور الأنا \_ بذاته بتكون ، قب ل كل شميء من الادراك . وعلى ذلك ، فالكائن « الهبد بجرى " بتحول الى ذات « ملقاة » ، في عالم بسحقها بثقله . لكن الطفل ٧ " بملك " كينونته البشرية مجانا ؛ أنه يتوصل الي وعي « انا » بحهود نفرق بها ذا عن ذاك ، وكما بفرق بها الـ « انت » عن الـ « هو » و الـ « هؤلاء » . اذن افي وسعنا القول؛ مع السيدميشوت؛ (عدد) بأن الادراك شيء اكثر من الاحساس . أن علينا أن تدرس الادراك، بالنبسة للنشاط ، لأن الأدراك هو نفسه نشاط وتكيف فهو لا تقتصر على خصائص فضائبة وحركية حسية ، انه بشتمل على علاقات « وظيفية » تشكل نسيج محال الادراك . انها نتعلم ماهية الاشبياء ، بعد ما نتعرف على ما تفعله هذه الاشباء: نفعل الاشباء . هو اساس « كينونتها » لذا كان علم النفس الصوري ، على حق ، عند ما ابرز ما للاحداث الشاملة من دينامية مباشرة .

فلا حقيقة لمدرك محض ، منعسول ، ليسس هناك الا حضور \_ مع ا أي حضور مشترك ) يكتسب منه كل واحد مزيدا من الوضوح بالإنتباه الذي بوجه اليه ، اتناء عملية الأدراك . هناك مجموعات ، هي في الواقع اسسى تنقصل عنها الاجزاء وتبرز تبعا لضوورات تدعو هذا الجزء أو ذاك في حين أن كل حزء ، من المحموع ، نفترض وجود الكل . ولذلك لا يسعنا ، خلاف الما يزعمه المثاليون ، التوصل الى معرفة الآخرين ، ابتداء من التحربة . ذلك لان المعرفة التحربية للذات ، هم المعطى الدائم لمعرفة تحربية للآخرين ( والعكيس بالفكس ا قان كل تجربة للآخرين ، هي تجربة مباشرة للذات . أن حضور الآخرين بحدث في " الأنا " ما يحدثه المركز الجاذب ( ملجاً ، أو قوة دفع أو أزعاج ) انه حضور بعير عن نفسه باصداء داخلية ، وبنداءات م حهة الى « الأنا » ، تدعوه الى اليقظة والنشاط . أما العالم الذي ملؤه الآنا والنحن والآخرون ، بالقدر الذي تملؤه الاشياء ، فليس موضوعا أملك قانونه التأسيسي، « أنه الوسط الطبيعي ، ومجال افكاري كلها ، وكــل مدركاتي الظاهرة ( . . . ) . أن الانسان في العالم ، لا نعرف نفسه الافي العالم ١ (١١٤) . لابدرك شيء ما ، الا وسط انسياء اخرى ، فهو دائما جزء من مجال (عدد) .

ليس الوعي منفلقا على نفسه . لقد قيل ، بحق ، ان « الآنا » هو أبعد شيء عن الآنا . فغرويد يرى ، ان الآخرين موجودون في اعماقنا ، دون ان تشعر بهدا الوجود المرتبط يحياتنا الجنسية ، وحينما أنف له الى اعمق اعماق ما اسميه « ذاتي » ، كما يقول دافيد هيوم، « فدائما اقع على ادراك ما » ( إلى ) . أن فكرة تنتشبي باكتفائها بداتها ، وتتمتع بالوحدة ، تقضي على نفسها بالتفتت . والعقل ، كما يؤكد مونيي « لا يتعرف ، ولا يمارس وظيفته في العزلة ، شائه شأن كمل نشاط شخصي آخر . فاذا انطوى على نفسه ، الى ابعد حد ، شخصي آخر . فاذا انطوى على نفسه ، الى ابعد حد ، لا يلث حتى بتجه هاذبا في عالم مغلق ، عالم التفكير الاجتسراري » ( إلى ) .

الرباط: محمد عزيز الحبابي

Merleau-Ponty, Phénoménologie, p. IV. (\*

F. Alquié, Revue Internationale, nº 3, mars 1946.

Albert Michotte, Perception de la comptabilité, Louvain. (\*

Merleau-Ponty, Phénoménologie, p. V. (\*

يه) ان مفهوم المجال هام جدا ، ولا سيما في السيكلوجيا الصورية ( انظر ، مثلا ، دراسات Koffka) - -

D. Hume, Traité de la nature humaine, p. 330 (trad. Renouvier, Paris, 1878). (\*

Monnier, Traité du caractère, p. 676.

# خونخديد منحستوى في المخافي المخافي المخافي المخافي المخافي المخاص المخاص المخاص المخاص المنادة ورنيس

يوضع علينا عشكل ايجاد ثقافة قومية بقدر ما نشعر بنفسنا كشعب له روح جماعية ووعي جماعي وشخصية وطنية ذات ارادة رميول ومطامح ، فالثقافة القومية هي التي تستطيع ان تعبر عن محتوى تلك الروح الجماعية وعن محركات تلك الشخصية التي تجعل منا شعبا له مزاياه وملامحه الخاصة التي تعرف به وسط الشعوب ،

#### عناصر الشكلية :

وقد اصبح هذا الموضوع ، منذ سنوات عديدة محط الانظار لدى حملة الاتسلام في هاته البلاد ، وخصصت له اعداد ممتازة من مجلات مختلفة ، واتجه له الاهتمام بالخصوص في هذه الايام التي نحاول فيها خلق مغرب جديد ناهض . . والواقع أنه موضوع الساعة في الاوساط الثقافية ، لان بلادنا لازال مظهرها الفكري والثقافي ، يصفة عامة ، في غير المستوى الذي يليق بها ، فلا البحث العلمي والادبي ، ولا تالب في الكتب ونشرها ، ولا الانتاج في ميدان الفنون الجميلة بصفة عامة ، مما يجملنا حاليا في مقام التباهي والافتخار بين السدول .

وتلك حقيقة يجب أن تكون مقتنعين بها أذا أردنا أن نبئي نهضتنا الثقافية على أسس متينة ، فمحاسبة النفس والنقد الذائي هما خير ما نرتكز عليه في بدايسة العمسل .

والنقد الذاتي ليس المراد منه هنا لطم الخدود والتحسر على ما فات ، وانها يعني ان ندرس ، مسن جهة ، الوضع الثقافي الذي نعيش فيه ، ومن جهسة أخرى ، النظريات المختلفة التي تروج عند ناشئسسة

الكتاب المفارية في هذا الموضوع حتى تفحصها على ضوء حقائقنا الاجتماعية واهداف امتها ونستخلص صحيحها من سقيمها، فمن بين هذه النظريات ما جاء ارتجالا وبدون تفكير طويل ، بحيث كانت وليه وسن اندفاع بخشى معه الوقوع في كثير من المزالق ، وسن بينها نظريات تظهر صحيحة لاول وهلة ، ولكنها عندما توضع على محك النقه يفتضح تصدعها ، وهنالك نظريات لم تحاول ان تنفههم اهمية الموضوع وظلت تتدحرج وسط السطحيات ، وهنالك نظريات اخرى فيها الفث والسمين ، ودراسة كل هذه النظريات هي التي ستساعدنا على توضيح طريقنا واجتناب الهغوات والاتحرافات في مفهوم المراد من ثقافتنا القومية ،

وهنا تعترضنا مشكلة منهاجية : هل يجب ان ندرس ، اولا ، وضعنا الثقافي وما برز في شالبه من نظريات مختلفة ؟ ام هل يجب البدء بتحديد المباديء الاساسية الماخوذة عن تجارب الامم وعلم الاجتماع لانارة الموضوع من كل جوانبه ، ثم العودة الى آراء كتابنا الناشئيس لفريلتها والنظر اليها يالمقاييس الجديدة التي استخلصناها من دراستنا العامة ؟ .

والمشكلة الحقيقية انما هي شكلية ، فمهما كانت نقطة بدابتنا ، فسنصل الى حقيقة واحدة ، ولكنه يظهر من الافيد ان نبين ، اولا ، يعض المباديء والمفاهيم ونعرف بالاطار الذي يطرح فيه الموضوع .

#### الثقافة القومية لا تنبني على تراث الاجداد وحده ، بل ان عنصرها الحيوي يكمن في انتاج الجيل :

والموضوع يقتضي منا قبل كل شيء ، أن نوضح فكرتنا عن محتوى تلك الثقافة القومية حتى نجتنب

كثيرا من الأخطاء التي نقع فيها عند مرحلة البناء ، فكتبر من الباحثين عندنا يظنون انهم حلوا المشكل حينما بينوا أن عناصر ثقافتنا المغربية موجودة وأنها مشخصة في تراتنا المحلي من علم وادب وفن وفولكلور وتقاليد وما الى ذلك .

حقا، ان لنا تراثا ثقافيا قد نجد فيه دواعسي للفخر والاعتزاز، ولكن، هل معنى هذا ان لنا اليوم ثقافة قومية، بكل معنى الكلمة ؟ ان هؤلاء الباحثين عندما نطلب منهم ان بدلونا على ثقافتنا الوطنية بكتفون في جوابهم بان بعرضوا علينا ما خلفه الاجداد، ولكن، هل تراث الاجداد، مهما بلغت فيمت بسلا الفراغ العقلى الذي بعيش فيه مجتمعنا ؟ وهل حاجيات اجدادنا، لا من الناحية الفكرية ولا من الناحية المادية، هي حاجياتنا اليوم ؟ وعل مداركهم هي مداركنا ؟ .

اللهم الا اذا اعتبرنا الثقافة القومية كجسد ميت بنبغي ان ننبش عنه في القبور ، وحينتلذ بحق لنا ان نتساءل هل وقفت ملكة التفكير والانتاج والاجتهاد في القرون المنصومة ؟ وهل اتحبست يتابيع الوحيي والالهام عن ابناء جيلنا فاصبحوا لا يمكنهم ان يجدوا غداءهم العقلي الا في ما تبقى لنا من آثار العصور الخوالي ؟

والجواب على هذه التاؤلات يظهر لنا قي الحين بصورة تلقائية : اننا مهما عشمنا مع آثار الماضي ومهما اعجبنا بمحاسنها ، فلن يفنينا ذلك عن الرجوع الى ما ينتجه ابناء جيلنا ، وقد يحدث للبعض ان بكرهوا عصرهم وينفروا منه ويفروا من مجتمعهم ليلتجنوا ولو بفكرهم الى عصور التاريخ الغابرة حيث يجدون انفسهم ، ولكسن هذه العمداوة التي يحملسون لعصرهم تخلق لهم ، بالرغم عنهم ، رابطة قوية مــــن الجيل الذي ينتمون اليه ، اننا مع مجتمعنا نعيــــــثي بالعقل والقلب معا ونجهد انفسنا في موقيف مزدوج متناقض ، موقف الحكم والخصم ، ولكنتا صع اجيال الماضي ومجتمعاته لا تشعر الا برابطة هادئة وادعة ، رابطة تخلصت من حرارة الاهواء الجامحة وصارت كتلك الرابطة التي تجمع بين صديقين بعيش كل منهما في بلده ويتبادلان رسائل النعاطف والاخاء ، فنحسن ننظر الى آثارهم بعين ملؤها الاعجاب والاكبار، ولكن فيها ايضًا شيء من التسامع والشجاوز ، مدركيسن ان العالم منذ عهدهم تطور وسار اشواطا بعيدة في طريق التقام .

فالثقافة القومية لاتنحصر في تسرات الماضي، وانما هي، قبل كل شيء، كائن حسى، كائن ينمو ويتسع كل يوم بما ينضاف البه من اكتشافسات ومكاسب جديدة.

فهي من حيث الكم تضم مجموع الجهود الفردية التي يقوم بها الكتاب والفنانون والعلماء في بلد سا وعصر ما ، وهي من حيث المحتوى تعبر عن سائر النيارات المدهبية والجمالية التي تسري في المجتمع وتتصارع فيما يبنها وتعكس في صور مختلفة مشاغل الجيل واهتمامات.

وهذا ما يتضح لنا ببعض الامثلة التاريخية .

#### مثال من تاريخ الحياة الفكرية في العصر العباسي :

لنقف ، مثلا ، في تاريخ العباسيين عند عهد المامون ، فسنجد ان مشكلة خلق القرآن اثارت في الراي العام ضجة كادت تؤول في بعض الاحيان السي فتنة ، وقد تسببت في اضطهاد عدد كبير من العلماء رفضوا ان يجاروا المامون في عقيدته فيقولوا بخلسق القرآن ، ونشا عن كل ذلك جدال ومناظرات لا زالت بعض آثارها في كتب التاريخ ،

والملاحظ في شان هاته المشكلة ان لها جانين: جانب عقلي وآخر عاطفي ، فالجانب الفقلي هو الذي يتمثل في النقاش المحتدم الذي كان يملاً مجالس الفقهاء والمتكلمين والفلاسفة ورجال الدولة ، حيث كان كبل فريق بدافع عن فكرته بالحجج المختلفة ، معتقدا انها هي الحقيقة ، واما الجانب الهاطفي فهو يتمثل في تلك المواقف الحماسية التي تظهر بها الهامة عندما ترسد الاعراب عن عقيدتها والدفاع عنها ، فالشعور الدينسي بغمر العقل في هذا المقام ويخلق فوة جماعية موجهة نحو غاية واحدة ، ولذلك فان هاته القضية كادت تخلق حربا مدنيسة .

ذلك نموذج من المشاكل الحية التي يكون لها اثر عميق في الحياة العقلية ، فمشكلة خلق القسران بما احدثته من اصداء عاطفية وعقلية في المجتمع العربي المنطاعت ان تخرج بالفكر العربي من طور الركود والجمود الى طور اليقظة والحركة وان تدفع بالعلماء النابهين الى البحث والتنقيب ، ومثل هذه المشاكل العام، العامة التي تعرض في تاريخ الامم وتشغل الراي العام ،

سواء اكانت دبنية ام سياسية ام اقتصادية ام اجتماعية هي التي تمد الثقافة القومية بروح جديدة ودم جديد، كما تساهم في تعميق شخصيتها وابراز ملامحها .

الا ان كل مشكلة من هذا النوع لها ارتباط وثيق بالعصر والمجتمع اللذين برزت فيهما ، فنحن ، حينما نربد ان نعيد لمشكلة خلق القرآن حياتها واهميتها في مجتمعنا ، نجد ذلك مستحيلا ؛ انها ماتت بالنسبة الينا واصبحت بعيدة كل البعد عن مشاغل ابناء جيلنا ولم تعد الا حادثا تاريخيا ننظر اليه من زاوية خاصة ، واذا ما نظرنا اليها من الناحية الفكرية ، فهي مشكلة فلسفية عادية ننظر اليها بمنظار العقال الهادي الرصيحان ،

فنحن ، في هذا العصر وفي مجتمعنا ، لنا ايضا مشاكلنا التي تشغلنا وتستفز اهواءنا وتثبر الجدال الحاد في مختلف انديتنا ، وهي التي تواجهنا في حياتنا اليومية ، انها عنوان على النطور الذي حققناه منه العصر العباسي وما تلاه من عصور ، انها مشاكلها الطبيعية ، مشاكل جيلها .

#### مثال من تاريخ الإداب المقارنة :

ولناخد مثالا ثانيا من تاريخ آدابنا العربية ، ان الكاتب العربي الذي وقع الاجماع على تبريزه في فن النشر هو الجاحظ ، فلا زلنا الى اليوم نقرا الجاحظ بشوق منزايد ونستطيب بكيفية خاصة نشره العربي الصراح فهو ينقلنا من نكتة لاذعة الى نادرة غربة ، الى عبارة رشيقة جلابة ويجعلنا روبدا رويدا ماخوذين لسحر ادبه القياض .

ومع ذلك ، فنحن نقراه كما نقرا غيره من كتابنا القدامى بشيء من التحفظ الذهشي : فنحن نضع الفكرة في جانب آخر ، فالافكار والمعلومات التي يوردها الجاحف لم تعد تهمنا لانها في غالب الاحيان لاتتناسب مع مستوانا الفكري اليوم ، واما التعيير ، فلا زال مفعوله قويا في نفوسنا

ولنسأل نفوسنا ونحن نتصفح البيان والتبييسن وكتاب الحيوان مثلا هل الذي يهمنا هو الافكار أم هو التعبير ، وهنالك ميدان بين فيه الجاحظ مهارت الاوهو التصوير كما يظهر ذلك من خلال صفحات البخيل، والواقع أن الجاحظ عندما رسم لنا صورة بسل صورا

عن البخيل في عصره فقد خط لنا بريشته الخفيفة. ملامح البخيل كما يظهر في كل زمان ومكان .

الا ان هذا لابعني ان تصوير البخيل قد انتهى عند حد الجاحظ ، بل ان تاريخ الاداب العالمية يبين ان الموضوع ظل معروضا باستمرار على اقلام الكتساب العباقرة ، فهذا « موليير » اتى بالعجب العجاب ، كما هو معلوم ، في روايته « البخيل » وكان مجددا مبدعا ، وصر نجاحه هو انه صور لنا البخيل كما كان يظهر في عصره اي في القرن السابع عشر بالمجتمع القرنسي ، فيخيله ، وان كان صورة ازلية للبخيل ، مرتبط ، مع ذلك ، بوقت معين ومجتمع معين .

وباتي « بلراك » بعد موليير بقرئين فيخيط لنا في روابته « اوجيئي جرائدي » وجها جديدا للبخيال استوحي ملامحه من المجتمع الذي كان يعيش فيه ، ومن المعلوم ان بلزاك ركز طموحه في تصوير مجتمعه يما فيه من خير وشر ، ولكنه في الوقت الذي يقصر همه على تصوير مجتمعه برتفع بنا ايضا ، وهذا سر عبقريته ، الى حيث نرى الانان في مظاهره الازلية ، تلك المظاهر الني شفلت الفلاسفة والاخلاقييان والشعراء والكتاب مناك ان نطق سقراط بكلمته الشهيرة : « اعرف نفاك بنفيك » .

من هذا المثال الاخير الذي استقيناه من المقارنة بين الادب العربي والادب الفرنسي تتضبح امامنا عددة حقائلية :

 ان الجاحظ كمفكر معتزلي وكعالم بلم بالثقافة العامة لعصره لابهمنا اليوم كما يهمنا الجاحظ الكاتب، الفنان ، المصور الذي ترك لنا لوحات من مشاهد لازالت تحتفظ بجدتها الى اليوم .

2) ان نجاح الجاحظ وغيره من الكتاب في ميدان تصوير الانسان بعرى الى كونهم لم يروا الانسان كفكرة مجردة عن الزمان والمكان ، بل انهم تناولوه كمخلوق من لحم ودم بعيش في زمان معين وبيئة معينة

 (3) ان الموضوع الواحد قد يعالج مرارا في عصور مختلفة دون ان ينضب معينه ودون ان يفقد طرافته و جاذبيته.

#### الثقافة بين الماضي والحاضر: النسبية الثقافية:

هذان المتالان المختلفان في نوعهما ، واللذان اخذنا اولهما من تاريخ الحياة الفكرية في العصر العباسي ، وثانيهما من تاريخ الادب المقارن ، بيئان لنا ان الثقافة

الحية هي تلك التي ترتبط بعصرها ومجتمعها لتنجاوب معهما وتعبر عنهما ، وليست هي التي تحاول ان تخرج عن الزمان والمكان ولا التي تربد الرجوع الى الماضي ، وتلك حقيقة اولية تساعدنا على توضيح المفهوم من الثقافة القومية ، ويمكن أن نبسرد ، في مجهود اول نصو تحديد تلك الثقافة ، التقطيس التاليسين :

اولا: ان الثقافة القومية تحسوي على عنصريس أحدهما يربطنا بالماضي والآخر بالحاضر ، فعنصسر الماضي يتمثل في التراث الثقافي الذي يكون بالنسبة الينا أحدى ركائونا التاريخية الاساسية ، ولكنه عنصر تبقى له قيمة تاريخية وفكرية مجردة ولا يلعب اي دور مباشر في حياتنا اليومية وفي مشاغل جيلنا ، وأما عنصر الحاضر ، فهي الثقافة الحية ، الثقافة التي ينشئها الجيل وتتفاعل مع اهتماماته وآماليه وآلامه وتوضح له حقائق العصر والمجتمع ، وفي هذا النطاق يظهر بالخصوص ابتكار العباقرة وغوص النبضاء ووثبات الاحرار ، ويتجلى التقدم الذي يحققه كل جيل ، وهكذا ، فإن لكل من تبرات الماضي وأتساج ويل ، وسنعود لهاته المسالة بشيء من التفصيل ، محتمع ، وسنعود لهاته المسالة بشيء من التفصيل ،

ثانيا: ان محتوى كل ثقافة فومية غير مستقر وهو في تحول دائم تبعا لتطور المجتمع ، وهذا ما يجعل

الافكار التي تفديه او التي تتولد عنه ليست الا ذات قيمة نسبية ، فهنالك مشاكل وافكار كانت تحتل الطليعة في عهد من العهود انتقلت في وقت آخر السي المؤخرة ان لم تمت وتقبر بالمرة ،

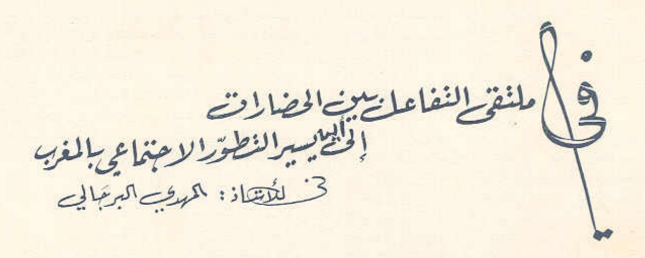
فمالة نسبة القيمة الثقافية قلما يعيرها الباحثون عندنا ما هي جديرة به من الاهتمام ، مع ان هاته النسبية هي التي يمكننا بفضلها أن نميسز بيسن العناصر الاساسية والعناصر الثانوية في هذا الموضوع المتسعب ،

وهكذا ، فان اولئك الباحثين حينما يريدون ان حددوا تقافتنا القومية ومحتواها يخلطون الماضي والحاضر بطريقة فوضوية ويتجاهلون عامل الزمان ، ولا بدخلون في حسابهم كثيرا من الاحداث التاريخية العظيمة التي قلبت اتجاهنا راسا على عقب ، مشل اتصالنا العنيف والطويل باروبا وما نتج عن ذلك من تحولات جدرية في مجتمعنا وحياتنا اليومية وسائسر مفاهيمنا .

وعلى اساس هــذيـن النقطتيــن اللتيــن استخلصناهما من التحليل السالف ، يمكننا ان تشرع في الـحث عن محتوى تقافتنا القومية .

بنبے سالا ۔ محمد زنیبر





ما هي مظاهر التطور الاجتماعي بالمغرب ؟ ما هي الحقائق التي يقوم عليها ؟ والعوامل التي تتحكم في بعثه وتوجيهه ؟ وما طبيعة المشاكل والقضايا التي يثيرها ذلك ؟ كيف يمكن اجتناب التناقضات التي تثار في هذا الشان؟ وما حظ المفرب في هذا المضمار ؟

ففي نطاق الحقيقة الاولى نلاحظ جملة من الظواهـــر الاجتماعية الهامة لم تزل تتوارد باستمرار ؛ علمي صعيد الحياة العامة بهذا البلد ، فالمجتمع الزراعسي المفربي قد اخذ يطل على دنيا جديدة من التصنيع والتجهيز ، وبدا \_ بالنتيجة لذلك \_ قسم هام من هذا المجتمع يتحول الى طبقة اجتماعية جديدة ، قوامها العمال والمهنيون الصناعيون ، وفي ذات الوقت تحتاج موحة كاسحة اخرى بقايا التقاليد الزراعيـــة الاولى في عدد محدود من المناطق ، حيث بدأت الآليــة والثقنية تسيطر بالتدريج علىي مناهج الانتساج الفلاحي عند هؤلاء او اولئك ، وبدأت تتكــون معهـــــا عناصر عقلية حديدة ، اكثر الحالية وتحررية ، وتقدر ما بدات عوامل التحول هكذا تمارس تأثيراتها على بعض مجالات الحياة في القرى والارباف ، يقدر ما يشتد تأثير هذه العوامل ايضا على حياة السكان بالمدن والعواصم الكبرى التي تزداد اكتظاظا بالسكان ، نتيجة ارتفاع نسبة الولادات والهجرة الريفية المتواصلة ، اما النتائج المنبثقة عن ذلك ، فتبدو في مظاهر عدة واساسية ، من بينها ما يتمثل في اتجاه الارستو قراطية التقليدية ، الى محاولة التــلاؤم مع طراز المدنية الحديثة الدفاعا وتحولا ، وما يبدو

التحول الاجتماعي العام في المفرب ، ظاهـرة اساسية واضحة ، للمس آثارها في مختلف جوانب حياتنا الوطنية المعاصرة ، وذلك بشكل واسع ليـس هناك مجال لنكران اهميته وعمق مدلولاته ، ومسن غير شك ، فان الظروف العامة التسى تحييط بهذا التحول ، والعوامل التي تتحكم في خلقه وتوجيهه ، والنتائج المنبئقة عنه في الامد القريب والبعيد ، كــل ذلك بحب أن يعطى له صيفة جذرية مثيرة ، ويساعد على تقديره حق قدره ، كأبرز ما يتميز به تاريخ المفرب الحديث . والمظاهر التي يتمثل فيها واقبع التطور المفربي الحاضر ، هي من التكاثر والتعدد بدرجـــة كبيرة وملحوظة ، وتمتد \_ كما راينـــا \_ على مختلف الجماعة أو تلك من عناصر المجتمع المفربي الراهب . ومن الجائز أن تبلور هذه المظاهر من التحول الاجتماعي المفربي ولركزها في صورتيس رئيسيتين . تطور الاوضاع الطبقية القديمة وبروز الكثير من حالات التفير الجذري العميق في هذا الميدان. 2) ازدياد عوامل الوعى الفكسري الاجتماعي 4 وتأثير كل ذلك على مستوى الحياة العامة بالمفرب ،

كذلك من نزوع البورجوازية القديمة الى الانفصال عن كثير من المقاهيم والمعقولات التي كانت ذات اساس فعال في مجال حياتها العامة ، واكثر من ذلك كله واهم : ازدياد الاحتكاك بين عموم الجماهير الشعبية من جهة ، وبين مكيفات العقلية الاجتماعية الحديثة من جهة اخرى ، الامر الذي يساهم بدون انقطاع في تعديل مناهج الحياة الاجتماعية بالحواضير المختلفة ، وبكاد يودي في الامد الطويل الي تغيير هذه المناهج ، وتطويرها تطويرا حدريا حاسما .

اما في اطار الحقيقة الثانية ، حقيقة الوعــــى الشعبي المتزايد باستمرار ، قانه من المسور للمراقب ان بلاحظ في هذا الشأن كثيرا من المظاهر الهامة الشي لها دلالتها في الموضوع ، ومن بين هذه المظاهر ما يتصل بازدياد النزوع الى التطور الطبقى - الاجتماعي عن طريق التعلم ، واكتساب المعرفة ، وذلك ما يتبين لنا من ظاهرة الاقبال الشديد على المدارس والمعاهد المختلفة ، هذا الاقبال الذي ما فتيء يرتفع بعد الاستقلال ، ويتصاعد تصاعدا مثيرا ومعجبا ، ومن هذه المظاهر انضا ما بتمثل في ارتكاز الوعى الصحبي بين الطبقات الشعبية ، واشتداد الميل عند الفرد الى مراقبة التطورت المرضية التي قد تقع له ، بـل واتخاذ الاحتباطات الوقائية ، من سلبية وابجابية \_ المتعلقة بكل ذلك مما يقتضيه المقام ، هذا الى مزيد من التأثر بالافكار الاجتماعية الليبرالية المتصلحة بمستوى العيش ، والضمان المتسادل ، وحقسوق المواطنة ، والواجبات المترتبة عنها وغير ذلك مما له صلة بوضعيسة الفرد والاسرة داخل أي مجتمع حديث ناهض ومتطور ، وبالطبع فان هذه المظاهر لا تشكل بالذات حقيقة تطور حاسم ، متكامل العناصر والنتائج بصورة كافية ، ولكتها تعكس \_ على أي حال \_ واقعا احتماعيا متحولا له \_ كما ذكرنا \_ اهميته وخطره في المدى البعيمة والقمريب ، ولكن الى ابن بتجه هذا التطور الذي تتحكم فيه ولاشك حتمية التاريخ ، وتفاعلات الحياة العالمية الحاضرة ، واستعدادات الجتمع المفربي الطبيعية ؟ . وفي هذا المحال يكون علينا أن نتساءل من جانب ءاخر : هــل لحركات التطور دائما من هدف نهائي وحاسم ، تقصد اليه وتتوقف عنده لا بالطبع لا ، فالتطنور تطنور ، ولا يمكن أن يتجمد على حالة معينة ، مهما كانت القنضيات التي توجب ذلك ، ولهذا فانه لا يهدو من الطبيعي أن تكون هناك حدود تتضاءل عندها دينامية التطور ؛ أو يعتبر بالنسبة اليها قد استنفذ

طاقاته والدفاعاته ، لكن هناك مع ذلك مراحسل واشواطا تجتازها حركة التحول عند الامم الناشئة المتطورة ، بل أن هناك أيضًا أهدافًا قريبة ويعيدة ، تتبناها الامم من هذا النوع ، وتتوخى الوصول اليها \_ ولو أن هذه الاهداف لا بجوز أن تعتب \_ في أي حال - اهدافا نهائية يصبح التجمد بعدها شيئا ممكنا ومعقولا ، وغنى عن البان أن الاهداف ذات المسدى السيد هي بالضرورة اهداف كبيرة وعملاقسة ليس التوصل اليها \_ بصورة حقيقية \_ شيئا بسيطا الاهداف هي \_ في الغالب \_ حالات مثالية متسامية ، تنصب في مجموعها على محاولة تكوين المجتمع الصالح، الذي لا يجد فيه المرء مجالا للخوف من جهل أو فقر او مرض ، وتتوافر فيه القرص المتكافئة للكل ، في ظلال من روح الانسانية والاخوة والسلام ، وفي نطاق المحبة والتضامن والتكافل ، اما الاهدف القريبة الآنية فهي هذه التي تقتفيها الامم ، كل الامم للتوصل الي تحقيق حالات مثالية من هذا القبيل ، أنها تتمثــل في الحركات الاجتماعية المتنالية ؛ المتركزة على مبدأ التجديد والنمو ، والمتبلورة في مظاهر تطورية مختلفة، كالتي تتراءى من خلال الواقع الاجتماعي الذي تعيشه وفي نطاق ذلك ، فان عوامل التطور \_ على العموم \_ تتداخل في بعضها البغض ، وتتفاعل تفاعلا مستمرا، بدو \_ احيانا \_ على درجة من التشابك والتعقيد ، فالتحول الاجتماعي بتخف في كثيس من الحالات ، صورة تطور فكرى ومعيشى وسلوكي وغيره ، علمي اختلاف النسب والمستويات ، وعلى هذا فان لارتفاع المستوى التعليمي والاقتصادي صلة كبيرة بحالات التقدم الاجتماعي في بعض الصور على الاقل ، كما ان هذا التقدم الاجتماعي نفسه ، يـؤدي في القالب الاعم ، الى كثير من الاقبال على موارد التطور الفكرى والاقتصادي بصورة متوازية ومطردة ، والحال في مجتمعتا الحاضر يمثل ثوعا من الانسجام مع هذه القاعدة ، وذلك من حيث جانب التداخل بين حالات التطور الاقتصادي والاجتماعي ، وبصورة اقل مسن حيث ارتباط هذبن الحانين ، بواقع التطور الفكرى الذي هو اقل الجوانب بروزا في هذا البلد ، ولا يعنينا \_ في هذا المضمار \_ تتبع ظاهرة التخلف الفكري عندنا وتأخرها عن مجالات التطور المجتمعي والاقتصادي في وضعنا الراهن ، فقد استلقتت هذه الظاهرة الكثير من اهتمام الباحتيس من قبل ، \_ وكان لها دائما من استقصاءاتهم وتمحيصاتهم الشيء الكثير ، الا ان الذي بهمنا الآن في هذا الموطن هو النظر خاصة في

اتجاهات النطور الاجتماعي بالمفرب، وما يخلقه ذلك من مسائل وقضابا غير بسيطة ، سواء على الضعيــد المبدئي البحت ؛ أو من حيث الواقع القائم بالفعل . فقد انقضى وقت غير قصير ، منذ أن بدأ مجتمعنا التقليدي بطل بالقعل على آفاق الحياة الديناميــة المعاصرة ، ويرتبط بمعطياتها ارتباطا بمتد احيانا وبضعف اخرى بحسب الصور والحالات ، وبوحد البلد الآن ـ وهو بكاد بكون ـ باعتبار كثير من المظاهر المائلة \_ يكاد يكون من بين دول العالم الثالث الاكثر تطورا من الناحية الاقتصادية والتجهيزية والاجتماعية الحقالق \_ اساسا صحيحا لملاحظة بعض الظواه\_ر العامة التي تثير الاهتمام وتدعو المرء الى استعراض بعض التساؤلات في الموضوع ، وعلى ذلك ، فما هـي العوامل العامة التي تتحكم في سير التطور الاجتماعي عندنا بهذا البلد؟ ثم ما هي النتالج الكبري التي يمكن ان يؤدي اليها هذا التطور ؟ وماذا يجب ان يكــون عليه الامر في هذا المجال \_ وذلك على ضوء المثالبات المبدئيــة التي ندين لها ؛ ولا نتاخــر عن تاكيدهــا في جميع الفاروف والمناسبات .

ان الحقيقة الاساسية في هذا الصدد \_ هي ان التطورات المتلاحقة التي يعرفها مجتمعنا المعاصر هذه التطورات تخضع \_ كفيرها من مختلف الظواه\_\_ الاجتماعية في العالم \_ لجملة من المؤثرات العام\_ة والخاصة ، التي تختلف عن بعضها البعض ، من حيث الاهمية والمقعول ، وهذه المؤثرات تعود \_ في الدرجة الاولى ــ كما قدمنا ــ الى التضافر الحاصل منذ عقود من السنيس - بين استعداداتنا الفطرية والذاتية وبين تيارات التحول العام الشامل الذيما الفك يجتاح مختلف أرجاء العالم ، على أن هناك \_ من جانب آخر\_ حقيقة اساسية وملحوظة لها اكثر من اعتبار في هذا المقام ، وهيأن التفاعل هذا بين استعداداتنا ووجهاتنا الطبيعية من ناحية ، وبين واقع العالم الحديث من ناحية اخرى . . هذا المجال المتهيىء من التفاعــل والحاصل بالطبع على صور مختلفة وواسعة ممسا التأثيس الراديكالي على صورة حياتنا العامة الحالية لو لم نكن هناك ١١ مستفرات ١١ اخرى هامة \_ ولو انها فرعية \_ لم تفتأ تحدث الكثير من التأثيرات في هذا المجال ، ومن بين هذه " المستفرات " مثلا قيام حالات خاصة من التنبه وتركز الوعي ، ناشئة في عمومها عن ظروف الحرب العالمية الثانية ، والاتصالات

الإنسانية الواسعة التي حتمتها ملابسات هذه الحرب ، والانجرافات الفكرية العالمية التي كان من اللازم ان تحدثها على نحو او آخر ، ومن بين « المستفزات » كذلك ظهور بعض الاصلاحيين التطوريين في فتسرة « اتجاه » حاسمة واساسية من تاريخ البلد ونجاحهم في اصطناع ظروف معينة لتسهيل بـــل وتعزيــــــــز الدفاعية التحول الحتمى، ثم توافر كثيرمن الامكانيات لهم لتحقيق قدر من التجاوب والتصادي في هذا المضمار مع عموم الجماهير والكتل الشعبية ، وذلك ضمن نطاق بتضاءل تارة وبتسع اخرى ، وفي محالات تتراوح ييس السطحية التامية والتسبيسة ، وبيس العمق والتركيز على مستويات مختلفة وحسب الاحوال والمقتضيات والاستعداد وبتصل بكل هذا ، ما كان حاصلا دائما في الاذهان من ارتباط جدري بين مفهوم التحرر القومي من جهة ، والتطور الاحتماعي عند عموم الشعب من جهة أخرى الامر الذي كان من نتائجه المحوظة ان عاشت الحركة الوطنية \_ وخاصة منذ تطورها الحاسم اواخر سنة 1943 \_ عاشت عددا من التجارب التطويرية الإساسية المتلاحقة \_ سواء في نطاق التوجيه الفكري او الاجتماعي او غيره ، مما يمكن أن يعتبر نواة حقيقية لثورتنا التطورية التمسى نجتازها الآن ، وهناك غير هذاو ذاك من المؤثرات المختلفة التي حدث كثيرا ان كان لها سهم فعال في ابقاظ بوادر النحول العام في وضعنا الاجتماعي الحديث \_ وان كان من غير السهل \_ حقا \_ تحديد نسبة الفاعلية في عموم هـ لده المـ وُثــرات ، وقبــاس درجات اهميتها المتفاوتة في هذا المجال وذلك بصورة دقيقة ومضبوطة جدا .

وعلى أي فاتنا نوجد الآن بالفعل ، في خضي تجربتنا الجوهرية الحيوية : تجربتنا التطورية الاستقلالية التي نحياها اليوم جميعا ، والتي هي إلى البداهة على مستوى عال من التشعب والتعقيد في مختلف المبادين، والتجربة الاستقلالية هذه \_ تمتد طبعا \_ على آفاق عديدة ومترامية ، والصبغة التي تكتيها بصورة واسعة \_ لا يمكن أن تقارن \_ مطلقا \_ مع جملة التجارب والمحاولات التطورية القديمة الواقعة قبل سنة 1955 تلك المحاولات التي كانت تبلور واقع طموحنا ، ومدى احساسنا بقيمة الايجابية الهادفة ، وعمق نزوعاتنا إلى التكيف والتلاؤم ، ولكتها حمع ذلك \_ لم تكن تحملنا من المسؤولية التاريخية والعالمية ما نتحمله الآن ، ولم تكن تتغلغل اساسيا في تحديد مواقفنا الحاسمة بمثل ما تحدثه في الوقت

الحاضر ، انه لا مجال اذن للمقارنة بين مجرد حالات الشوق الى التطور ، وبــذل بعض المحاولات القيــدة المحدودة في هذا السبيل ، وتحقيق بعض النجاحات الاولية في ذلك ، ولكن بصورة غير ملزمة قابلة للتجاوز عنها عند الخطأ او الفئسل – وهذا واقع الحال قبل سنة 1955 – لا مجال للمقارنة بيــن ذلك ، وبيــن ما نلتزم به الآن – وبصورة حيويـة – نحــو مبـدا التطويـر التحــردي المستقــل ، وتقيدنا بالخطـط والمناهج التي نتخذها في هذا الشان ، وتحكم ذلك في تحديد اوضاعنا واتجاهنا ، ومقدراتنا الايجابية او مزالقنا السلبية وذلك لامد طويل ، وربما لاجبال عديدة مقبلة ، الامر الذي يضفي قدرا من خطــورة الشان على اساليب عملنا الحاض، ويذهب بتصرفاتنا، ومواطن نجاحنا او اخفاقنا الراهنــة ، يذهب بذلك في الاهمية الى مدى جــد بعيــد .

وعلى العموم - وبالنظر لطبيعة الاوضاع التي تكتنف تطوراتنا المرحلية الحاضرة ، فان هناك ظاهرة مهمة ، يمكن أن تلاحظ في هذا المضمار ، وبكل بساطة وبسر ، والظاهرة هذه تتمثل في ظهور بعض بوادر الاحتكاك الايدبولوجي الاجتماعي - ضمن نطاق تطورنا الحاسم في عهد الاستقلال \_ وسند بداية هـ ذا العهد بالذات ثم امتزاج ذلك بتعقيدات السياسة والاتجاهات السياسية ، والمتاثرة بهله النظرة او تلك او هذا المذهب او ذاك ، على انه - بالرغم عن بعض الظواهر السطحية - فانشا - مع ذلك - لا نستطيع جديا ان نرى من خلال الاحتكاك الفكري الاجتماعي الموجود ما يوذن بامكانية وقوع حـــالات صراعية حقيقية على الصعيد الاجتماعي المفربي ، أو ما يساعد على الجزم بان احتمالات التصادم القاسسي في هذا المجال هي احتمالات يقينية محتومة ، فهناك الكثير من الاعتبارات والحقائق لا تبيح الاعتقاد في حتمية نشوء احوال من هذا القبيل - على الرغم من ان ذلك قد حصل كثيرا ولا يسزال يحصل باستمرار في عدد من الاقطار الاخرى بالعالم ، غير أنه من جانب آخر \_ ومع تقدير امكانيات التعايش بين اندفاعات التطور واعتبارات السلام في مجتمعنا ، الا أن ذلك لا يمكن أن يحول دون توسع الاحتكاك الفكري الاجتماعي بالمفرب، وتطور الاسس العقائدية - في نطاقها البسيط او المعقد \_ التي ينهض عليها التحول الاجتماعي بمجموعه وتلك مسلمة ليس من داع الى الجدال فيها، لانها تشكل مظهرا واضحا من مظاهر الحياة الواقعية التي نحياها، ونؤثر فيها، ونتأثر بها على مختلف

الدرجات والمستويات على أنه أذا كانت دواعي التطور تترىهكذا ــ وبصورة جدرية ــ ودونان يكونهناكمن ضرورة لان تصحبها \_ بحمد الله \_ جملة الملابسات التشاحنية والمظاهر التصادمية التي ترافق عسادة كثيرا من الحالات من هذا القبيل \_ اذا كان الامـــر بهذه الصورة ويستجيب في عمومه لمثل هذه الحقائق، فانه ليس لنا الا ان نقدر ذلك ، ونعتبره على اساسه الصحيح اي بما يعكسه من وجود بعض الامكانيات الإيجابية عند مجتمعت سواء على الصعيد الفكري او الوجداني ، او ما يتصل بدلك ، وهذه الامكانيات المنمثلة في توافر الرصيد الروحي عند مجتمع مسن المجتمعات وتأتير ذلك في اضعاف قابلية التأثر بالعوامل السلبية العقيمة عنده ، كالتصارع الانتقامي ، والتحيز الطبقي الاعمى ، وما الى ذلك \_ أن مثل هذه الإمكانيات تساعد في كثير من الحالات ؛ على تلاقسي حدوث توترات اجتماعية حادة ، من هذا النوع الا انها لا تستطيع بتاتا - بالطبع - أن تفسي - عسن التوترات وتصفية دواعيها من القاعدة ، ولكل ذلك كانت الامكانيات المعنوية غيسر كافية بمفردها لاى مجتمع لكي بستطيسع الاحتفاظ بتوازنه السلمي لامد طويل ، فالتطور الاجتماعي المادي سيبقى دائما وسيلة اساسية وضرورية في هذا المجال ، الا ان توافر المقومات المعنوية يصورة فعالة ، يعين بدوره على تركيز مضمون السلام في هذا التطور ، و « يميع » عناصر التصلب الذي قد يرافقه و « يتمظهر » ب ، وبلطف بذلك من حدة الاحتكاكات بل والتصادمات التي قد يقتضيها كل ذلك ؛ على صورة من الصور ؛ وهذا شيء ليس من سبيل الى تجاهل اهميتـــه واعتساره .

ولنا أن نتساءل من جديد: ماذا يمكن أن تكون عليه النتائج الكبرى التي من الطبيعي أن يؤدي اليها التطور الحاصل ؟ وكيف يجب أن تكون هذه النتائج باعتبار ما لدينا من قيم ومثل نحرص على الاستمساك بها في جميع الظروف والحالات ؟

ان نظرة بسيطة على واقع الاحوال التطورية الحاضرة ، تدل بكل بساطة على ان لمة اتجاهات قوية كاسحة تقودنا \_ كما تقود غيرنا من جميع امم العالمالي الارتماء بين احضان التقنية والتخطيط والتقنين والتصنيف سواء في نطاق الحياة الانتاجية او التوزيعية ، او الاستهلاكية او التقديرية ، وسواء أيضا

فيما بتصل بعوامل نمو المجتمع ، ومظاهر حياة الافراد او الطبقات ، وتقلبات احوالهم وتصاريف امورهم ، سواء على هذا الصعيد أو ذاك أو بالاستئاد الى هذه القاعدة أو تلك ، وغنى عن البيان أن مجموع الظواهر الماثلة - بهذا الصدد - تتلاقى جميعها لتؤكد بوضوح ، ان التطور الاجتماعي في بلادنا قد غدا مرتبطا اکثر فاکثر \_ وعلی درجات تقوی او تضعف \_ بعوامل العصرية والتجديد الذي تتميز به مفاهيم المدنيـــة الحاضرة ، وهذه حقيقة هامة من المعقول ان تبعث اى شخص على التفاؤل وتوحى \_ مبدئيا \_ بمشاعر الجابية حافزة سواء على اساس اعتبار او آخر ، غير ان هناك \_ الى جانب هذه المعطيات التي تتحــل بالموضوع \_ هناك حقيقة بسبطة ، بل بديهية وهسى اننا ننتسب \_ كما هو معروف \_ الى مرحلة حضارية السائية من اعرق ما عرفه الانسان من حضارات ؛ ومن اوسعها اصالة وتقدمية وابداعا ، ووجودنا متميزين بهذه الصغة الاساسية السارزة ؛ اعتبارنا بمقتضاها كعامل الجابي وتقدمني في موكب التطور الإنساني خلال مراحله القديمة ، كل ذلك من شأنه ان يضع على كواهلنا عددا كبيرا من الالتزامات الثقيلة التي لا نستطيع عنها انفكاكا ، والالترامات هذه ، تعود الينا على درجة واحدة سواء قيما يتصل بواجينا نحو انفينا بالذات ، أو فيما لــ علاقـــــة بواجباتنا نحو الآخرين في العالم ، فنحن مسؤولون عن هذا الهيكل الحضاري الضخم الذي اقمناه من قبل ، والذي يقتضينا الحال مراجعته من جديد ، واستقصاء عناصر الابجابية الانسانية في مكامنـــه ، ومحاولــــة الاسهام في تقدم العالم عن طريق العمل على تطوير هذه المناصر ، والاستفادة منها في توسيع نطاق التروة الحضارية الراهنة ، وتحن مسؤولون ايضا عن اتجاهات الموقف التاريخي الحاسم الذي نقفه الآن ، وتنقمر على اساسه في مجال التقاعل مع العالم ؟ والتجاوب مع مقتضيات الحياة الحديثة ، ومسؤولون الاخلاقية والروحية التي تزخر بها هذه الحياة بكل ما لها من جوانب سياسية واقتصادية واجتماعيــــة وفكربة ونفسانية وغيرها .

نحن مسؤولون اذن ، وعلى اعلى مستسوى تبلغه المسؤولية عند امة من الامم ، التي تطميح لان تصبح امة طلائعية رائدة ، وخاصة في عالم كعالمنسا المعاصر ، تنزع فيه الدول والتكتلات الدوليسسة المختلفة ، الى أن يصبح كل منها في مستوى الطليعة

الراكدة ، وهذا ما يضفي على تورتنا التطوربـــة الحالية ، اهميتها البالغة الملحوظة ، ويربط بين نزوعنا التطوري هذا ، وبين ما يقتضيه الواجب من احياء لقيمنا الحضارية التليدة ، وتوسيع لمدى فاعلية هذه القيم : وتركيز اساسات لها في خضم العصر النووي هذا الذي نعيشه ، على أن القضيـــة التي تبقى \_ على أي حال \_ قائمة في هذا المضمار هي على الاخص قضية الجانب الانساني من ثورتنا التطورية الحالبة . . هذا الجانب الذي لا يقاس بالطبع بالجوانب الاخرى من آلية وانتاجية وغيرها.. لانه اشد منها تشعبا وتعقيدا ، ولانه يفوقها من حيث ما يحمله من التزامات حاسمة سواء على الصعيا التاريخي ، او غيره ، ولانه اخيـرا يستقطب كـــل ما عداه من هذه الجوائب الاخرى ويجعلها تدور حول محوره وتنصب في بؤرته بصورة مركزة ، والجانب الإنساني هذا يتمثل في مشكلة التوفيق بين تطور الفرد أو الجماعة عن طريق التداخل في منهج الحياة عند هذا او اولئك ومحاولة تعديل الصورة الخارجية لهذه الحياة ، بما يدخل في نطاق ذلك من مؤترات فكرية او آلية او تنظيمية او غيرها ، التوفيق بيسن كل هذا وبيس ما يقتضيه الحال من حفاظ على المقومات الانسانية الاصيلة ، واستمساك بقيم أو ماثورات قديمة ولكن عظيمة القدر ذات اساس تقدمي صحيح الى غير هذا وذاك مما يتصل باوجه التناقض الممكنة احيانًا بين طفرة النطور الحاضر ، والارتباط بالماضي في اعمق موروثاته اصالة والجابية وانسالية والازمة العالمية الحاضرة تعود في بعض اعتباراتها الى تأثير هذه القضية بالذات ، قضية الانسان وانفعالاته بالتطور العالمي الراهن، والمشاكل النفسانية والفكرية والتاريخية الثي تخلقها طبيعة هذا التطور واتجاهه على وجه من الوجوه ، غير انه من اللازم ان تلاحظ بان وحه المشكلة على هذا النحو ببدو على اكثر ما يكون حدة واشتدادا خاصة بالنسبة السي الاقطار المتقدمة التي ترتاد افاق التطور العام في عالمنا المعاصر ، اما في الاقطار المتخلفة فان المشكلة \_ على صعيدها \_ تبدو \_ بهذا الصدد \_ على وجه بختلف في بعض السمات واللمحات وتتجلى القضية على هذا الاساس - في تأثر الحضارات القديمة الخاصة بهده الاقطار ، وكسوف مظاهرها بالتدريج امام الانطلاقات الاشعاعية الناهرة للمدنية الحديثة ، وقد أثارت هذه الظاهرة بالفعل \_ وما يرتبط بها من افاق واحتمالات \_ أثارت \_ في مناسبات عدة كثيرا من الجدل وتعددت الآراء حولها ووحهات النظر في موضوعها تبعا لتعدد

المشارب الفكرية واختلافها ، الا ان هناك احساسا قويا \_ يعم بعض رجال الفكر الاوربي انفسهم \_ بان هذا النوع من التطور الاجتماعي الانساني الذي يكاد يوحد بين مختلف صور الحياة واساليبها والوافها واوجه التصرف فيها عند مختلف الشعوب والامم ، ويكاد يؤدي \_ بالتالي الى اذابة المظاهر الاجتماعية المنبقة عن الحضارات العريقة بالعالم وصهر كل ذلك في بوتقة المدنية الحالية ، ان هناك شعورا حقيقيا بان مثل هذه الظواهر ، ليس من شانها فيما اذا اتسع نطاقها بصورة كييرة جدا ان تساهم في انهاء التراث الانساني العام، العكس من ذلك يؤدي حتميا الى نوع من الاخترال على العكس من ذلك يؤدي حتميا الى نوع من الاخترال على العمور ، وبعيس على تقليص افق الحياة العالمية ، الدهور ، وبعيس على تقليص افق الحياة العالمية ، الدهور ، وبعيس على تقليص افق الحياة العالمية ،

ويتميز المغرب - في هذا المضمار بأنه لا يسزال معتسر \_ الى حد ما \_ من بين الاقطار التي لم تستطع موجات التطور العالمي الراهن ، أن تعقى على الجوالب الانجابية في كيانه الحضاري القديم ، على أن التطور الاحتماعي عندنا كما في اغلبية الاقطار العربيسة والاسلامية بسير سيرا ديناميا كاسحا ، وعلى مختلف الابعاد والمستوبات ، ومن غير شك فان التزام المحافظة المتشددة من شائها أن تتسبب أحيانًا في أعاقة مشل هذه الحالات من التطور الراديكالي الحاسم ، كما ان التحررية المجردة ، بكل ما تقتضيه من تخفف من موروثات الماضي وتزود بمآثــر الحاضــر ، والتــــرام اكثر لافاق المستقبل مثل هذه التحررية يمكن أن تؤدي \_ بالتالي \_ الى حالات تفقد معها قوة المحافظـة كـل فاعليتها الاساسية ، ويقضى الامر بالتالي الي نوع من الانفصام الحاد عن مظاهر الماضي بما فيها من أيجابيسة ومؤتراته ومثالباته ، بما لها من قيمة وعظيم شان ، وهذا وجه اساسي من وجوه المشكلة \_ كما يجابهها كل مجتمع نام يرتبط بالماضي بأوثق الصلات الحضارية العتيقة وتحدوه في نفس الوقت بواعث التطور المشروع الحافز السي الاندماج في كيان الحاضر ، على قواعمه حوهرية وحد عميقة ، وإذا كنا قد ركزنا النظر \_ في هذا الحديث \_ حول الحياة الاجتماعية ، واعتبرنا الموضوع يتعلق بالجانب الاجتماعي من حركة التطور الحديث بالمفرب، فذلك لان هذا التطـور \_ وان كان بتصليكل جوائب الحياة التي يرتبط بها الفرد او المحموع

سواء منها ما كان علميا او تقنيا او تطبيقيا او فلسفيا ايف فلسفيا ايضا ان كان هذا التطور يتصل بكل هذه الجوانب الفائه في نفس الوقت يستقطبها كلها جميعا حيث تتبلور نتائجها في مجال اساسي واحد : المجال الاجتماعي الانساني الذي يمكن ان نعده الفي هالم المضمار مرآة حقيقية لكل الاحوال التي يمكن ملاحظتها ضمن نطاق عادا الاعتبار .

والميزة القصوى التي تتوافر لشعب من الشعوب في هذا المجال \_ يجب أن تساعده \_ بصورة رئيسية على النجاح في التوفيق بين هذه المتناقضات العارضة ، وذلك في أطار عقلاني سليم تتلاءم فيه الاعتبارات المختلفة تلاؤما أبجابيا منمرا ، وتسير فيه حركة التطور متجدرة أصولها في أعماق الماضي والحاضس على السواء ، ومستمدة من روح المحافظة المستنيرة ، والتحررية الهادفة والخلق التقدمي البناء .

ان القضية اذن \_ على هـ ذا الاساس \_ ليست قضية محافظة او تقدمية ، يمينية او بسارية ، بقـ در ما هي \_ في نطاق اشمل واهم ، قضية تحكم في بواعث التطور ونتائجه ، والتزام للمثاليات الاساسية التي يجب ان تكون حافزا له ، واستمساك بمبدأ التوفيق بين مواطن التضارب والتناقض في اصوله ومظاهره، وارتباط بالانسان على امتداد انجاهاته الى حياة افضل في اطار التكافؤ والتعايش ،

ومن اليسير ملاحظة الظواهر القائمة عندنا ، والتي يمكن ان تنضافر بمجموعها على التأكيد يان خطوات المفرب التطورية الاجتماعية الراهنة ، تلتقي مع كثير من الاعتبارات من هذا القبيل ، الا انه سببقى من الضروري دائما لاية اتجاهات تطورية حاسمة على الصعيد الاجتماعي – من مثل ما يشاهده المفرب وغيره من الاقطار النامية – من الضروري لمثل هسده الحركات ان تندمج بصورة اعمق في محيط الالتزامات التي تخط لها حدود السير وصداه ، وذلك كلما ازدادت نموا واتساعا وتوغلا ، وهذه حقيقة بديهية واضحة ، ولعلها من البساطة بمكان كبير ، ولكس لها حمع ذلك – من الاهمية – في هذا المجال – قدرا عظيما وغيسر محدود .

# سلا \_ المهدي البرجالي

# المرابعة على المرابعة المرابع

لا يحسبن القارىء مقالي هذا بحتا علميا في اللهجات واللقات ، ولا تحليلا للاصوات والتبرات ومدلولاتها واختلافها باختلاف المناطق والاجواء ، ولا دراسة اجتماعية لتأثير البيئة والمحيط والناس والعادات والتقاليد في اللهجات واللفات والاصوات والنبرات ، كما يفعل اللفويون من العلماء في هلا العصر ، وانما هي نظرات وخواطر قد تصلح لتكون اساسا لهذه الدراسة الاجتماعية وذلك البحث العلمي التحليلي .

قالمفرب منذ الغتج الاسلامي ، واستقرار امر الدولة فيه ، هجر ، عن طواعية واختيار ، لفته « الام » لو لفاته « الام » ليتخذ من لفة الفاتحين لفة » وحدته » الجديدة ، ورمز « دولته » الناشئة ، ولا ندري باية سرعة سريعة فشت لفة العرب في هذه الاقوم البررية حتى استطاعت - في وقت قصير من الزمن - ان تفهم عن العرب لفتها وامثالها ومواعظها وخطبها ، وكتابها المبين « القرءان » كما لا تدري باية سرعة سريعة برع طارق بن زباد في لفة العرب حتى خطب خطبته الرائعة الشهيرة يعدوة الاندلس في جموع خطب بربرية اللغة والامثال والتقاليد ، مع انه ان كان من المكن ان يتعلم فرد او بضعة افراد لفة ما في القليل من الايام ، فان اعتناق امة - باجمعها - او جيش - باكمله - للفة جديدة تلزمه ايامها وآمادا ليست بالقصيرة على كه حال .

والتواريخ ، اذ تروي لنا هذه الروايسات « المتواترة » عن انتشار لفة العرب في انحساء المفرب ليست \_ فيما ارى \_ محل شبهة او شك او تدليس.

والمنطق الانساني السليم ، اذ يضع نقصط استفهام او استفراب او تعجب من سرعة انتشار

لفة العرب في انحاء مغربتا الحبيب في ذلك الوقت القصير من الزمن ، ليس من الاغراض او الشعوبية في شميء .

وليس من شآني ، ها هنا ، ان اوفق بين الامرين، وانما يكفيني ان اقرر - مع المقررين - ان المفروب - بعد الفتح - قد استعرب دينا ولفة وعدادات وتقاليد ، وأقبل على ذلك كله، ونبذ ما عداه عن طواعية ومحبة واختيار ، فهل نحن - المفارية - بالامس ، غيرنا السوم ؟ .

مفاربة الامس فتحوا للدين الجديد قلوبهم وعقولهم واموالهم ونقوسهم ، كفيرهم من الناس الدين تقبلوا هذا الدين ، فلم يكتفوا بتقبله ، واتمسا حملوه معهم الى العالمين . كذلك فعل مفاريسة الامس : صعدوا باسلامهم وبلفته الى الاندلس حتى توغلوا به في قلب اروبا ، وكادوا يلتقون مع بعسوث اخوانهم الاسبويين الذين صعدوا \_ هم ايضا \_ باسلامهم وبلفته من الشرق الى اروبا ،

مفارية الامس سمحوا في معتقداتهم وفي زعاماتهم ووثنياتهم ليقبلوا على الاسلام . . مفارية الامس تركوا لفتهم الام واعتثقوا لفة العرب لفة وحدة وحضارة وسيسادة وحكم .

اولئك مغاربة الامس ، مغاربة المفرب الحقيقيون وسكانه الاصليون الذين بهم فخرنا وعزنا ، ويتجلس في تاريخهم المجيد كيانت القومي المزيز .

. . وما مفاربة اليوم الا احفاد لاولئك الاشبال. .

كلمة تقال لا لاثارة الحماسة والعزة والنخسوة الاصيلة وانما هو الواقع والحقيقة والتاريخ ، فنحسن

بكل فخر احفادهم وابناؤهم واصلابهم ، لم يخرجنا من ديارنا واوطاننا احد ولم نتبدل ولم نتفيسر حتى كانت « الحماية » البغيضة في اوائل هذا القرن الحالي حملة اوروبية صليبة مسمورة ، اقتصادية وسياسية بقصد « التمدين » و « التحضير » .

ولا ينكرن احد فعل الحماية في المواطنين فلقد فعلت كل شيء الا انها لم تستطع تبديل تلك «الروح» المفريية الاصيلة التي يعتز بها كل مفريي صميم ، لقد زرعت فينا الاضطراب والفوضي والخوف والنفاق والثقافة الحديثة بما فيها من امراض العصر الحديث.

وبفعل ذلك تنكرنا للفتنا وتعرفنا على لفتهم وتسينا حضارتنا بحضارتهم ، واستبدلنا بثقافتنا الصحيحة تقافتهم المريضة ، لا اقول هذا تعصبا للفتنا وحضارتنا على لفتهم وحضارتهم ، ولكن اقوله لاقرر من بعده ان لفتهم نافعة لهم وليست بنافعتنا فتبلا ، وحضارتهم عظيمة بالنسبة اليهم وليست صالحة لنا بما فيها من اصراض العصر الحديث ، خاصة وقد بلينا \_ نحن المفارية \_ بنقل ما في حضارتهم من امراض ونبد ما فيها من عظمسة وحلال ، ومع ذلك فان « العرق نزاع » كما يقولون وحلال ، ومع ذلك فان « العرق نزاع » كما يقولون

فاخواننا المتعلمون بالاجتبية ولا بحسنون العربية ، ويحنون الى لفتنا القومية، ينزع بهم عرقهم الى أصل . .

واخواننا الذين لا يعرفون لفتنا ثم لا يحنون اليها ولا الى تعلمها ، ينزعون ــ هم الاخرون ــ الــى اصل معلوم .

· ※ ·

على أن النزعة الطبية - وحدها - ليست بفاعلة شيئا ، ولا بنافعة فتيلا ، فقد أراد مفارية الامك للفة العرب أن تكون لفة أدبهم وحديثهم ومناظراتهم وحضارتهم، وعمودا من أعمدة كيانهم فهل يريد مفارية اليوم أن يسيروا على الطريق نفسها ويأخذوا نفس الانجاه لا

الحقيقة ان الاجابة على سؤال كهذا دقيقة بعض الشيء ، وان كنا نمبل بعواطفنا ومشاعرنا الى الاجابة على هذا السؤال بالايجاب ، غير ان هذا الجواب الايجابي اذا اربد له ان يبني على الفكر والعقل لا على العواطف والمشاعر ، وان يقوم على الحقيقة

والواقع لا على الامل والخيال ، يوجب على العامليين في هـ ذا الحقـل تقديم التضحيات المتواليــة لان الفايات التي يرمون اليها صعبة ولا تدرك الصعاب الا بعظيم التضحيات .

فلئن ضحى ءاباؤنا \_ من قبل \_ بلفاتهم وثقافتهم في سبيل احلال اللفة العربية في المفسرب الحبيب محلا لائقا ، فيجب على الابناء والاحفاد \_ من بعد \_ كذلك أن يقدموا قسطا وأقرا من أمثال هسده التضحيات .

ولكي تبقى العربية لفة للمغرب الحديث ينبغي العمل المنصر الواعي الخيلاق على اذكاء جيدوة الحماسة الى هذه اللغة في نفوس العامة صن النياس بجميع الوسائل الممكنة ، وعلى كل صعيد عام او خاص وليس بخاف على احد اعتزاز طائفة هامة من البرابرة بهذه اللغة كلفة للعقيدة والدين ، وكلفة للحضيارة والثقافة والعلم ، ان مثل هذا الاتجاه القائم على سواعد اناس قلائل منتشرين في السهول والقيرى والبوادي ووراء انجبال ، يجب تشجيعه وتنظيمه بما يلائم دوح العصر الحديث والمقومات الاصيلة لشعبنا العزيز ،

ولا بنيفي للعامل في هذا الميدان ان يهون او يضعف بحال من الاحوال او يعتقد ان عجز لفة العرب وسكونها هذه المدة الطويلة من الزمن يقوم عائقًا دون لحاقها بركب الحضارة الحديثة . . اذ ان مجرد مثل هــذا الاعتقاد بجعل صاحبه غير كفء لاداء هذه الرسالة ، ويوجب على العاملين المخلصين ازاحته من الميدان.. ذلك أن الإيمان كفيل بايصال المرء الى آماله ولو كانت بعيدة المرام ، وما ان يخامر العامل ادنى شك في عدالة منطقه ومطالبه الااصابه الوهس والضعف والعجسز وباء بالخيبة ولو كان من اقوى الاقوياء في مادته ولغته وعلمه ، ولو كان المجال بسمج هاهنا بالافاضة ، لبينت كيف خلق « كمال اتاتورك » \_ زعيم تركيا الحديثة \_ للاتراك لفة خمسون في المائة من القاظها وكلماتها مأخوذة عن اللغة العربية، وقسم ءاخر منها من اللغات اللاتينية، ثم حمل من هذا الخليط للاتراك لفة قومية بها يتحدثون ويكتبون ويتفاهمون .. ودويلة اسرائيل المزعومة اقامت لنفسها في مبدأ هذا القرن فقط لفتها العبرية واحيتها من بعد تسيان بعد أن كانت قاصرة او مقصورة على الاساطير والتوراة .. تقرأ ولا تفهم تبركا وترحما . . وها هما هاتان اللغتان اليوم بتحدث بهما ونكتب وبتراسل فيهما وبتخاطب بهما وتدار بهما المدارس والمعاهد والادارات ..

والملاحظ المنصف في احوال لفتنا العربية بجد واقعها الحاضر في مغربنا الحبيب خيسرا من واقع تينك اللفتين حين دعا داعي نهضتهما وتطورهما: اذ لا يزال فريق مهم من ابنائنا يتحدث بلفته العربية ويكتب بها كاحسن ما تكون الكتابة وابدع ما يكون الحديث، ولا يطلب منا الا بدل مجهود يسير في سبيل تعميم هسده القدرة اللفوية التي يتمتع بها فريق ولا يجد فريق آخر منها نصيبا.

ان من حق الفريق الجاهل للفته ان يطلب تعلم هذه اللغة ، ومن واجب الفريق العالم بهذه اللغة ان يعلمها لمن جهلها من ابناء قومه على اي ضعيد استطاع سواء كان عاما او خاصا .

لذلك كان على الذي يمسك القلم ليكتب ، او يصعد درجات المنبر ليخطب ، ان يبدل الجهد الكبير المخلص في تقوية لفته واسلوبه وتبسيطهما ، وجعلهما في متناول العامة والخاصة ، ليجندب الناس اليه ، ويفيدهم من علم ما يعلم ، رائده في ذلك الايمان القوي الصادق المخلص بقضيته ، والتجربة تعلمنا في كل وقت وحين ان الايمان بعدالة القضية عامل اساسي في نجاح هذه القضية .

ان كلمة بليفة من النثر ، سهلة الالفاظ والكلمات والتراكيب عذبة الاسلوب والمعنى ، ينتجها كاتب اديب ، ثم يحفظها النائمة وغير الناشئة ممن يهمهم امر انتشار اللغة العربية لعمل دائع مجيد في سبيل لئير اللفة العربية وتعميمها بين الناس .

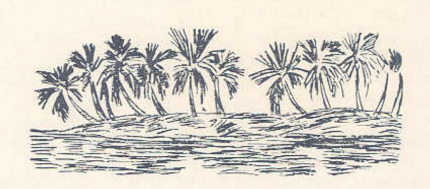
وان قطعة من الشعر انبقة الوزن والقافية ، رفيعة الاسلوب والمعنى لكفيلة بان يكتب لها الذيوع اذا تلقفها عن الشاعر ملحن مفربي قاودعها في لحن عربي الارومة والنفم ، مفربي الفاية والهدف والامل، ان مثل هذه القطعة قمينة بان يهزج بها الصغير ، ويطرب لها الكبير ، وجديرة بان ترسخ في ضمير الجيل الناشيء مثلا اعلا وغاية من الفايات السامية المقدسة لدى الامة .

ان ما ينفع الناس حقا أن يجدوا سبل العربية سهلة ميسرة بين ايديهم في كل مكان: في الكتاب . . في الاذاعة بتوعيها المرئي والمسموع . . في المسرح . . في القصة . . في الرواية . . في الفن . . في كل مرفق من مراقق الحياة . . وهكذا يشترك العلم والفن والادب والصحافة في دعم انتشار اللغة العربية وتعميمها بين الناس . .

والشرط في ذلك كله ان يكون صادرا عن ايمان بعدالة هذه القضية ، ومن مظاهر هذا الايمان الانتاج القوي والمتقن ، فان الله : « يحب اذا عمل احدكم عملا ان يتقنه » .

وما السرع ما تاخذ العربية مكانتها المجيدة بين قومنا في هذا المفرب الحبيب كلفة للبيت والمدرسة والتارع والمعهد والجامعة ، ولا يكون شيء من ذلك الا بالايمان المخلص و « العمل المتقسن » .

سلا \_ عبد الله الكامل الكتاني





كان من رأي الاستعمار في العالم العربي ان القضاء على مقومات الشخصية العربية هي وسيلته للبقاء والاستمرار في السيطرة على مقدرات البلاد ، وكانت اللفة العربية في مقدمة عوامل الوحدة والتجمع والالتقاء بين العرب ولذلك ركز غزوه الثقافي عليها محاولة للقضاء عليها .

ولقد كان هدف الاستعمار ان تصير اللغة العربية الى ما صارت عليه اللغة اللاتينية ، لغة متحف تدرس على الاتار والتحف ، وان تصبح اللهجات المحلية في اقطار العالم العربي لفات مستقلة لها ادبها وثقاف تها وبذلك تتعدد اللغات ويقضي على اللغة العربية ، ويقضي بذلك على القرآن الكريم والتراث العربي الاسلامين الضخم الذي اشترك في ابداعه مئات القلاسفة والكتاب والعلماء منذ بزوغ فجر الاسلام حتى اليوم .

ولقد جند الاستعمار قواه لهذه الفاية وحرص عليها ورسم لها خططا بعيدة المدى ، وقامت في الاقطار المحتلة منظمات لهذا الفرض ليس لها مهمة غير توجيه الحملات الى اللغة العربية واتهامها بالقصور وعدم الكفاية العلمية ، او ارتفاع مستواها عن مفاهيم المجموعات العامة ، او اتهام حروفها ونطقها وكتابتها بالصعوبة والتمقيد ، وكانت هذه الاتهامات مقدمة للنقاد الى الدعوة الى اللفة العامية او استخدام للنقاد الى الدعوة الى اللفة العامية او استخدام الحروف اللاينية وتعطيم عمود الشهر .

ولقد واجه الشمال الافريقي عملا اشد عنفا فقد فضى على اللفة العربية نهائيا في المدارس الرسمية ولم يبق الافي الكتاتيب وحلقات المساجد والمسدارس الاهلية وجامعتي الزيتونة والقروبين.

وكان هذا اعنف اجراء في القضاء على اللفسة العربية واحلال لفة المحتل مكانها .

اما في المشرق العربي فقد توالت الحملة في صورة دعوات متوالية استمرت وتوالت وتعددت واحدة بعد اخرى يحمل لواءها في اول الامر غربيون مقيمون ثمم وطنيون مستفربون .

وكان من هؤلاء وليم ويكوكس المهندس الذي دعا الى العامية وحاول ترجمة الانجيل اليها ، والقاضي وبلمور الذي دعا الى العامية مع كتابتها بالحروف اللاتينية ثم ظهر على الاثر لطفى السيد يحاول في عبارات ساحرة أن يحمل نفس اللواء على نحو خادع عنوانه تقريب اللفة العامية الى العربية وتحسين عباراتها وتمصير اللغة العربية وجرى ما اطلق عليه اسم " أزمة " اللغة العربية رحمل الدعوة اليها قريق المعتدلين ، غير أن سلامة موسسي وأميس الخولي ومحمود تيمور \_ وقد عاد عن هذه الدعوة بعد \_ وعبد العزيز فهمي وجورجي صبحي في مصر كل هؤلاء حملوا لواء هذه الدعوة ، كما حملها في لبنان كثيرون في مقدمتهم الخوري مارون غصن وآخرون غيرهم مسن بينهم سعيد عقل في الفترة الاخيرة ، وهكذا عاش العالم العربي في خلال فترة ستين عاما في صراع بيسين دعوة تربد أن تحطم اللغة العربية لتقضى عليها وبيس مقاومة لها شقان : شق بدافع عن عظمة اللفة العربية ، وشق بصلح هذه اللفة وببحث في عناصر التعرب والنحت والاشتقاق لتمكين اللفة من استقبال المصطلحات العلمية الجديدة ، حتى الشعر كان له دور في الدفاع عن اللغة فقد انشد حافظ قصيدته المعروفة:

وقد اعان انصار اللفة العربية في القضاء على دعوى العامية عوامل كثيرة ، منها ان اللفة العربية واجهت في العصر العباسي مثل ما تواجهة اليوم عندما ترجمت اليها مؤلفات الرومان واليونان ، فقد استطاعت ان تستقبل عشرات ومئات من المصطلحات دون ان يعجزها ذلك ، وان عشرات من اعلام الفرب اللابن درسوا اللفة العربية قد اعترفوا بعظمة هذه اللفة وكمالها وقدرتها القادرة على تقبل كل تطور والاستجابة لكسل عصر .

وكان من عوامل ضعف الدعاة الى العامية الهسم يستطيعوا ان بكتبوا بها او ان يحقق وانعوذ جا صالحا لما يدعون اليه ، وقد حاول لطفي السيد في الماضي وطه حسين في القريب الكتابة بالطريقة القديمة جدا التي تدمج الشكل في الكلمات ، غير ان هذه الدعوة قد لقيت السخرية والامتهان كما لقيت دعوة الكتابة بالحروف اللاتينية التي دعا اليها عبد العزين فهمي وكان قد سبقه الى الدعوة اليها كثيرون .

وشارك المفرب العربي في هذه المعركة حين دعا المستشرق ماسنيون الى العامية والكتابة بالحروف اللاتينية عام 1928 في اندية الشباب العربي في باريس ولقي معارضة كبرة ، كما رجد المستشرق كولون ردا عنيفا على دعوته من الكاتب العربي المفرسي عبد الله كنسون .

وقد حملت معركة الهجوم على اللغة العربية روح التعصب والفرض والهوى ، ولم تكن خالصة صادقة ، وقد واجهتها مقاومة علمية صارمة قائمة على اساس من التفكير العلمي الخالص ، ومن اهم اسسها :

 ان الفرق بين لفة الكتابة ولفة التكلم عندنا نيس بالشيء الكبير ، وقد لا يكون اكثر من الفرق بين لفة كتاب الانجليز ولفة عامتهم .

— ان الناطقين باللغة العربية تختلف لغتهم العامة باختلاف الاصقاع ، والفرق بين لفة مصر والشام ليس باقل من الغرق بين الغصحي والعامية ، فاستبدال العامية بالقصحي بحرم كل قطر من الانتفاع بانتاج القطر آلاخر .

\_ ان اغفال القصحى يستوجب اغفال كل ما كتب عنها من العلوم منذ الف واربعمائة عام وهي خسارة لاحــد لهـــا.

\_ الوحدة بين اجزاء العالم العربي قالمـــة بالمحافظة على اللفة الفصحي ، اذ لولا القرآن لتشتــت شمل الشعب العربي .

ان اللغة العامية منحطة لانحطاط عقرول التاطقين بها ولا تقوم مقام الفصحى في اللفة العربية التي هي بشهادة المنصفين ارقى لفات العالم .

وقد كشف المنصفون عن عظمة اللغة العربيسة والساعها وكثرة الفاظها وتعدد معانيها وقد امكن حصر مائة الف مادة من كلامها مما لا يمكن معه وصفها بالقصور ، كما اشاروا الى اتساع مجالها لاغراض الكتابة وفنون البلاغة من اطناب وابجاز وتصريسح وتلميح واستعارة .

وانها قد خاضت معركة الترجمة من اليونانية والهندية ابان العصر العباسي حيث استطاعت ان تستوعب كتب الطب ، والحكمة ، والحيوان ، والنبات، والكمياء ، والحيل ، والرياضيات ، والفلك ، مما لا بقع تحت حصر ، ولم يستعص عليها اي مصطلح .

وشهد للفة العربية كبار مفكري الفرب حتى من بلغوا غاية التعصب ضد الاسلام والعرب ، مشل الرنست رينان » الذي سجل في كتابه ( تاريخ اللفات السامية ) ان اللفة العربية بدات فجأة على غاية الكمال، وان هذا عنده من اغرب ما وقع في تاريخ البشر وصعب حله ، وقد انتشر سلسلة اي سلاسة ، غنية اي غنى ، كاملة لم يدخل عليها منذ ذلك العهد الى يومنا هذا اي تعديل مهم ، فليس لها طغولة ولا شيخوخة ، اذ ظهرت لاول امرها تامة مستحكمة ولم يمض على فتح الاندلس اكثر من خمسين سنة حتى اضطر رجال الكنيسة ان يترجموا صلواتهم بالعربية ليقهمها النصاري ،

وقال شبنجلر في كتابه ، انهيار الفرب : ان اللغة العربية لعبت دورا اساسيا كوسيلة لنشر المعارف وآلة للتفكير في خلال المرحلة التاريخية التسي بدات حين احتكر العرب على حساب الرومان واليونان طريق الهنسك .

وقال العلامة فريتاغ الالماني ان اللغة العربية ليست اغنى لفات العالم فحسب ، بل ان الذين نبغوا في التاليف بها لا يكاد ياتي عليهم العد ، وأن اختلافنا عنهم في الزمان والسجايا والاخلاق أقام بيننا ونحسن

الفرياء عن العربية وبين ما الفوه حجابا لا يتبين ما وراءه الا يصعوبة .

وقال ريتشرد كوبتهيل انه لا يعقبل ان تحسل اللغة الفرنسية او الانجليزية محل اللغة الفريية ، وان شعبا له اداب غنية منوعة كالاداب العربية ، ولغيم مرنة لينة ذات مادة تكاد لا تغنى لا يخون ماضيه ولا ينبد ارثا اتصل اليه بعد قرون طويلة عن آبائه واجداده وان النباين الجزئي الذي يبدو بين اللهجات العربية لابد ان يزول ، وعليه فستكون عندنا منطقة عربيسة تتكلم لغة واحدة شاملة وقال : لقد كان للعربية ماضي مجيد وفي مذهبي انه سيكون لها مستقبل باهر .

وقال وليم ورل: ان اللغة الغربية لم تتقهقر قط فيما مضى امام اي لغة من اللغات التي احتكت بها وانها ستحافظ على كيانها في المستقبل كما فعلت في الماضي، وان لها لينا ومرونة بمكنانها من التكيف وفقا لمقتضات العصر، وان اللغات الاوروبية في خلال 250 سنة لـم

ستطع السيطرة على العربية او اضعاف مكانها . وقال ماجليوث ان اللغة العربية لا تزال حية حياة حقيقية ، وابها احدى ثلاث لغات استولت على سكان المعمورة استيلاء لم يحصل عليه غيرها الانجليزية والاسبانية » وهي تخالف اختيها بان زمان حدوثهما معروف ولا يزيد سنهما على قرون معدودة ، اما اللغة العربيسة فابتداؤها اقدم من كل تاريخ .

ولعل خير ما نختم به هذا الفصل ما سجلسه الخليل بن احمد في كتاب ( العين ) من ان عدد ابنيسة كلام العرب المستعمل والمهمسل ( 412 \ 305 \ 21 ) كلمة ( اثنى عشر مليونا من الابنية وثلاثمائة الف ) وان عدد الالفاظ العربية ( 400 \ 699 \ 6 ) لفظا ( ستسة ملايين وستمائة وتسعة وتسعين الفا ) ولا يستعمسل منها الا 5620 لفظا والباقي مهمل .

القاهرة: انـور الجنـدي



# مَدارالخلاف بَبِيل لا ننحا دالسِّوفيها في والصبين سئيسان: مَعِيد بيهم

تلطفت مؤسسة العلاقات الثقافية بين الاتحاد السوفييتي والبلاد الاجنبية ودعتني لزيارة بلادها فرحبت بالدعوة بغية الاطلاع على حقيقة ما يسمونه بالستار الحديدي ، وعما اذا كأن هناك جحيم ام نعيم وقد استقبلني في مطار موسكو وفد من قبل المؤسسة وفي طريقنا الى الفندق ساقني حب الاستطلاع لان اطرح على احد افراد الوقد هذا السؤال:

\_ سا هو مذهبك ؟

وقد أجاب مرافقي بلهجة المؤمن : أنا ماركسي .

وفي غضون وجودي بروسيا وافتني دعوة اخرى من لجنة السلام في بكين لزيارة الصيب الشعبية وللاشتراك في مهرجانها الذي يقام لمناسبة دخول السئة الثامنة للتورة الحمراء . فرحبت ايضا بهذه الدعوة ، وطرحت نفس السؤال على احدى مستقبلي في المطار فكان جوابه : أنا ماركسي ، ولم يزد . فخيل لي حينئذ أن الفكرة التي حملتها معي من بيروت في صدد وحدة الشيوعية وتطبيقها في البلدين هي صحيحة ، وان لا فرق بينهما في شيء . يد اني ما ان درست احوال الصين الشعبة حتى تبخر هذا الاعتقاد .

فالصينيون يقدسون ماركسس وانجلس، ويتحدثون بلفتهما في كل مجلس في الشعب، وحقوقه ويرددون كثيرا كلمة السلام، ويرفعون رسميهما في كل مكان الى جانب صور لينين وستالين وماوتيتنغ وسن سيت سن، ولكنهم في تطبيق المبدا الشيوعسي يسلكون سبيلا آخر غير سبلهما.

والصيئيون بذكرون بالخير الاتحاد السوفييتي الذي حررهم وامدهم بالمال ؛ ويؤيدون موسكو في

سياستها الخارجية ، ولكنهم ، مع ذلك ، يحرصون كل الحرص على ان تكون لهم سياسة داخلية مستقلة غير تابعة لاحساد .

# (۱ أين الاختلاف في الشيوعية بين الصين والاتحاد السوفييتي ؟ ))

طرد الصينيون اليابانيين من بلادهم سنة 1945 بماندة موسكو ، وتحررت الصين من النفوذ الامريكي سنة 1949 بمساعدة موسكو ، ودخلت في نطاق الكتلة السوفيينية على انها دولة شيوعية مثل كل الدول الشيوعية . وكان اذن من المفروض ان تتقيد بسياسة السوفييت في تطبيق المبدا الشيوعي اسوة بهذه الدول، غير اني لاحظت ، حين زرت الصين ، انها وان كانست تشرب من نبع واحد هي والاتحاد السوفييتي الا انها تختلف عنه في تطبيق المبدا اختلافا بينا : ففي روسيا شيوعية ترعاها دولة عمالية بروليتارية تفرض مباديها بالقوة دون هوادة ، بينما هي في الصين شيوعية قريبة من الديمقراطية تمارسها دولة شعبية تحسرس على مراعاة الإقليات ، ومداراة العناصير ، وتعتمد على الزمان وعلى الترغيب والتوجيه في تعميم مباديها الزمان وعلى الترغيب والتوجيه في تعميم مباديها .

# \_ فما هو السبب في ذلك ؟

بعود السبب الى اختلاف الامتين في امور كثيرة، منها ما يراد الى الاخلاق الفطرية والاوضاع المحلية ، ومنها ما يرجع الى الظروف السياسية ، والى الزمان . وهذا ما سنتحدث عنه تباعا .

#### الاختلاف في الاخلاق بين الصين وروسيا

بين الامتين بون شديد في الاخلاق الفطرية حتى يصبح اعتبار كل واحدة منهما مثلا على التطرف في الناحية التي تلتزمها ، اهمل الصين مفطورون على الوداعة واللين وحب الملام نتيجة لتعاليم بوذا التي اخذوا بها خلال الاف المنين ، وهم اذا رددوا كثيرا كلمة الملام فاتما برددونها عن عقيدة واخلاص ، هذا فضلا عن انهم مفطورون على السماحة حيال كلل الاديان عملا بهذه التعاليم .

اما الروس فقد خلقتهم طبيعة بلادهم القاسية اشداء ، وبالتالي عنيفي الطباع ، وجعلتهم متعصبيت لكل مبدا يعتقدونه تعصبا اعمى ، ومفرطين في الكفاح عنه وفرضه على الآخريين . كانوا كذلك في عهد القياصرة بالنسبة للدين ، ولا يزالون على ما كانوا عليه عهد الشيوعية .

لذلك فان الصينيين وان اعتنق بعضهم المذهب الشيوعي ، واستأثروا بالحكم بمؤازرة موسكو ، الا ان هؤلاء درجوا على نشر الشيوعية بالتزام طرق تتفق مع طبيعتهم السلمية . فلم يمارسوا على الفالب ، البطش والعنف للقضاء على خصوم الشيوعية ، وانما اختساروا الاستعانة على ذلك بالمدارس والدعايات والزمان ، بالإضافة الى وسائل التشويق والترغيب ، وتأمين منافع للويهم لايدركها الآخرون . قد لاتشعر حتى ولو كانت في الصين ، بان النظام الراسمالي لا يزال فاشيا فيها ، وأنه رغم ما بذلت الحكومة القائمة والحزب الشيوعي من الجهود الجيارة لتحويل البلاد الى النظام الشيوعي ، فان ثلثي الاراضي الزراعيسة الرباع الصناءات اليدوسة لاتبرح في ايدي غيسر الباع الصناءات اليدوسة لاتبرح في ايدي غيسر الشيوعيين ، وتستثمر ونها لانفسهم ، وان ثلاثة الشيوعيين ، وتستثمر من قبل اصحابها .

وقد لاتشعر ايضا ، وانت ترى الحزب الشيوعي سيطر على البلاد سيطرة تامة ، بان هناك احزابا كثيرة اخرى ، بعضها من اهمل اليميسن اللايسن يمثلسون الراسمالية . والواقع ان الحزب الشيوعي الذي لابزيد عدد المنتسبين اليه ، بمقتضى احصاء سنة 1959 ، عن 000 214 1 شخص اتما هو يحتفظ بالحكم ليس لكثرة الشيوعيين في الصين ، بل استنادا الى انه اوفر الاحزاب عددا ، وافضلها تنظيما ، والى انه يستمد القرة من موسكو .

على ان الاحزاب الاخرى لم تهن ولم تستكن ، بل ما زال بعضها يقوم تباعا بمحاولات لقلب الحكم القائم. وقد تميز عام 1956 بكثرة هذه المحاولات ، ثم لم تخل السنون التي تلته من مؤمرات على الوضع .

### امثلة على اختلاف الصين وروسيا في الاخلاق

الموت . الاعدام ، او النفي الى مجاهل سيبريا عند الرحمة ، هذا جزاء اللين يتآمرون على الحكم القائم في موسكو ، او بالاحرى جزاء المنحرفين . اما في الصيب فالصفح يقدم في كثير من الاوقات ، على القسوة . ففي عام 1957 حاول اثنان من نواب حزب اليمين في مجلس الامة قلب نظام الحكم ، ولكنهما فشلا ووقعا في قبضة السلطة واحيلا الى المحكمة ، وكانت النتيجة انهما استبقيا في المجلس لان احدهما اعترف بخطف ، ولان الاسباب القانونية لم تتوفر لادانة

وكان اكثر من مائة الف شخص يعملون في مكاتب الدولة والمدارس والمؤسسات الثقافية والدوائسسر الصحية والمبتات المحلية للاحزاب الديمقراطية قد وصفوا ؛ سنة 1958 ، بانهم اعسداء الشيوعية ، وامسوا عرضة للعقاب . ولكن سرعسان ما صدر قرار بالعفو عن الاشخاص الدين اعربوا حقا عن صلاحهم ، فإذا بالدولة تصفح عنهم تباعا ، وإذا بأنباء روتر تنقل البنا عن بكين ، في 29 كانون الاول بأنباء روتر تنقل البنا عن بكين ، في 29 كانون الاول عن اكثر من 1270 شخصا تمشيا مع هذا القرار . »

واذا اخذنا بعين الاعتبار ان الشيوعية في الصين الشعبية لا تزال عرضة لمؤامرات فرموزا ، ومن ورائها واشنطن ، قدرنا قيمة هذه السماحة التي تمارسها يبكن حيال الذين تعتبرهم من المنحرفين ،

# الاوضاع المحلية والظروف السياسية

وهنالك اسباب اخرى مهمة غير تباين الاخلاق لاختلاف موقف بيكن وموسكو حيال الشيوعية ، واعني بها الظروف السياسية ، والوضع الجغرافي : فروسيا جزء من اوروبا ، لذلك فما ان انقلبت الى دولة شيوعية حتى القت الرعب في قلوب ساسة الغرب ، وقضت مضاجع الراسماليين والارستقراطيين ، فتنادوا

وتالبوا عليها منذ عام 1917 ، وعملوا جاهدين على اتارة الفتن في امصارها ، وامداد اعدائها في الداخسل والخارج بالاموال والعتاد .

هذا الى ان الاتحاد السوفييتي يتألف من بلاد فييحة الارجاء تمند من البحرين البلطيكي والاسسود الى بحري الصين والبابان ، بلاد تقدر مساحتها بحمهورية ، وخمسون قومية لا تمت لروسيا بسبب ، ولا يجمع بينهما دين ، ولا تقاليد . قوميات ادخلت في الحكم الروسي بالقوة ، وحملت على الرضوخ للشيوعية بحد السيف .

واما الصبن فهي في اقصى التسرق . وشبوعيتها، وان تعرضت ، ولا تزال لمؤامرات الغربيين ، الا انها ما شعرت يوما يجزء من الخطر الذي كانت تشعر به روسيا عقب تورتها الحمراء . هذا فضلا عن ان الصين، رغم اتساع رقعتها الجغرافية وتعدد قومياتها ، فالها تعتب كنلة واحدة بالنسبة لروسيا .

وكان من عواقب التباين في الظروف السياسية والاوضاع الجغرافية بين موسكو وبيكن ظهور بون شديد في سياسة كل منهما الداخلية . فهما وان اتفقا على الحدر من اعداء الشيوعية الا ان ظروف روسيا واوضاعها جملتها اشد حذرا ، وحملتها بالتالي على ان تلجأ للهنف والقسوة في اول الامر ، ثم على ان تجنح الى سياسة الارهاب ، والى الشدة حين الحاجة بعد ان استتب لها الاستقرار .

# اختلاف عناصس الثسورة في البلديسن بسؤدي الى اختلاف في سياستهما الشيوعيسة

كانت الثورة الروسية تورة عمالية ، والعمال اشد تكتلا وتنظيما من الفلاحين ، واقرب نفهما لمباديء كل تورة ، وقد التفوا حول دعاة الشيوعية ، منسلد الثورة الاولى سنة 1905 التي ياءت بالفشل ، ثم التفوا حول لينين وصحبه حينما استانفوا التسورة خملال الحرب العالمية الاولى فقدر لهم النجاح ،

واما في الصين البلد الزراعي فان الفلاحين الذين كانوا دعامة الثورة لم يكن الحافز لهم على حمل السلاح مبدأ من المبادىء الاجتماعية ، وانما ثاروا عن كراهيسة

صديدة للاجانب الذيس استثمروهم مدة طويلسة واستعبدوهم .

ئم لماذا اقبل الصيغيون على روسيا ؟ واستطابوا شيوعيتهــــا ؟ .

اقبلوا عليها من جراء ما عاناه الشعب من ارهاق في ظلال حكامهم « ابناء السماء » الذين انحطوا ، في اواخر ايامهم ، الى مستوى الاستعانة بالاجانب على تذليل شعبهم المتذمر .

واقبلوا عليها لان الاتحاد السوفييتي عرف كيف يكسب قلوبهم ، فقد اظهر مرونة سياسية ما متلها مرونة حينما عزف عن سياسة املاء الفراغ ، أو سياسة « قم لاجلس مكانك » التي ما يزال الفسرب يتمشى عليها ، كما نوهنا بذلك في كتابنا « واشنطن تعبد الطرق لموسكو في بلاد العرب والمسلمين » ،

اجل فمند عقد السوفييت معاهدة مع الصيس عام 1924 تخلوا فيها طوعا عن الامتيازات التي كانت لروسيا القيصرية ، بينما كانت الدول الفريبة لا تفتا تظهر الحرص الشديد على استبقاء امتيازاتها في الصين ، وعلى استثمارها كمرزعة لها . واكثر من ذلك فقد كانت لا تستمين بالقوة من اجبل الحافظ على الاستممار فقط ، بل تلجأ اليها من اجبل الاستمراد على على تسميم الصينيين بالافيون حتى سميت احسدى الحروب التي شنتها على الصين بحرب الافيون .

نه ما ان قامت الجمهورية الشعبية في بكين سنة 1949 على انقاض جمهورية شان - كاي - شك الموالي المقرب ، وذلك بمساعدة موسكو ، حتى اقبلت هــــده على امدادها بالمال والرجال من اهل الاختصاص دون اي شرط ، واسان حالها بقول : « لا نربد منكم جــزاء ولا شكــورا » .

فالشعب الصيني المزارع ، الذي هو اشد الناس عن حفاظا على تقاليده ، والذي كانت كثرته ابعد الناس عن تقهم المباديء الاجتماعية والتعبيز بينها ، استطاب مواقف الروس حياله خلال ربع قرن ، لا الشيوعية نقسها ، فمشى وراء الحرب الشيوعي في شورة على جمهورية شان كاي شك . كما أن هذا الحزب اللذي قاد الثورة وتبوا كرسي الحكم ، مناف سنة 1949 ، التزم في نشر مبادئه الشيوعية ، سياسة الابتعاد عين

تنفير الفئات المؤلفة قلوبها التي لما يدخل الايميان بالشيوعية الى قلوبها ، والتزم ابضا التقيد بالاحكام الدستورية اوفر من زميله بموسكو ، ومن هنا بادا الاختلاف في سياستي الدولتين الداخلية ،

## الانقلاب في الموقف تجاه الشيوعية بموسكو وبكين

حقلت سنة (1960 بانقلاب فجائي في موقفي كل من الاتحاد السوفييتي والصين الشعبية ، فموسكو الموسومة بالعنف جنحت الى التبشير بالتعابش السلمي بينما انبرت بكين المفطورة على حب السلام لمعارضة موسكو ، واتهامها بانها تنكرت لمباديء ماركس ولينين وذلك عند ما دعت للتعاون مع الاستعماريين ، وحينما نبذت روح العنف الثوري من اجل استيلاء الشيوعيين، في كل مكان ، على الحكم ، ورددت بكين القول : « لين نوافق ، ولن نقبل على الاطلاق التعابش السلمي ، بين القارس والقرس » .

- \_ فلماذا هذا التدل ؟
- الان شيئا من طبيعة كل منهما قد تبدل ؟

لا وانما يعود السبب الى مصدر آخر يتصل بجزيرة نيه - وان المحتلة المفروفة عندنا يفورموزة ، فهذه عند الصينيين ، هي كفلسطين بالنسبة للعرب ، انشودة الاناشيد ، وقافية القصيد ، ففي الخطب التي تسمعها وانت في الصين الشعبية يتردد على مسمعك كثيرا ذكر هذه الجزيرة السليبة في سياق اثارة المشاعر لاستردادها ، وفي المعاهد العلمية والحدائق العمومية ، وفي بعض الشوارع الكبرى تلفت نظرك لوحات كبيرة تشيرالي ان تيه - وان هي جزء لا يتجزا من الصين ، لذلك فان الصين الشعبية لا تفهم ، ولا تريد ان تفهيم كيف ان حليفتها تتسامح في الدعوة الى التعايش السلمي بينما ان جزيرتها المحبوبة لا تستعاد الا بالحرب ،

والصين لا تربد ان تفهم كيف تصافح موسكو واشنطن ، وهي التي لاتفتا تصر على ابعادها عن هيئة الامم المتحدة متجاهلة وجودها رغم ان عدد اهلها ببلغ نحو اربعة امثال عدد سكان الولايات المتحدة .

# انتصار خروشوف رئيس الحزب الشيوعي السوفياتي على ماوتسيننغ رئيس الحزب الشيوعي الصيني

ان هذا الخلاف بين الصين والسوفيت يسدو بالنسبة لموسكو خطيرا خصوصا وان العالم يجتاز الآن ارمة سياسية ملتهية ، لذلك رات موسكو ان تكتسب مناسبة احياء ذكرى مرور 43 سنة على تورة تشرين الاول (اكتوبر) لدعوة الاحزاب الشيوعية الى عقسد مؤتمر عام ، وقد كان المؤتمر ناجحا اذ اشترك فيه 81 حزبا ، وحضره كل من ليوشا شي رئيس جمهوريسة الصين الشعبية ، وليونيسد بريجنيف رئيس هيئة السنوفييت الاعلى ، غير ان جلساته استفرقت عسدة اسابيع لتقريب وجهتي النظر بين موسكو وبكسن ، اما النصر فكان في نهاية الامر حليف خروشوف .

وقد اصدر المؤتمر بلاغا في شهر كانون الاول « ديسمبر » 1960 وصفته الانباء السوفييتية بأنه « البرئامج الماركسي الليتيني الشيوعي للعالم باسره ». وهو في الواقع بلاغ يخرج عن تعاليم ماركس ولينيسن بالامرين التاليين :

 يحب أن يعيش التسرق والغرب معا دون أثارة اخطار الحرب النووية .

 على الشيوعيين المحليين ان يواصلوا جهودهم للوصول الى الحكم في مناطقهم دون اللجوء الى القتال المسلج .

وبحسب الظاهر فان الخلاف بين موسكو وبكين قد سوي في هذا المؤتمر خصوصا وان البلاغ تضمس ترضية للصين العبارة التالية : « ان التعايش السلمي لايفيد التخلي عن كفاح الطبقات ، ولا تصالح بيسن المداهب المختلفة ، واتما المقصود به تجنيد الجماهيسر وجميع القوات لمقاومة اعداء ، وخصوم الاستقرار » .

ولكن هذه العبارة التي زجت في البلاغ بفيسة الوصول الى اتفاق لا تحل الخلاف الا بصورة ظاهرة ودبلوماسية ، واما الصين فهي ، في الواقع ، لا تزال على رايها من حيث انكار كل تعايش سلمي ما دامت تيه \_ وان محمية من العم سام ، والصين ما رضخت لراي الكثرة في المؤتمر الا مراعاة لظروفها الاقتصادية ولحاجتها الماسة لمساعدة موسكو ، وسوف بكون لهذا الخلاف ذيول .

بيروت \_ محمد جميل بيهم



# رم في المحمد المنت في مع مانان على نصر في فالح نونبرة 1960 المحمد المع لينا عرائدة الموائرية ، مفلا في زكر بالم

واي ارض لها توتسج اكسوان ؟ ر واي حفال تجلسي فيه قحطان ؟ كأنها \_ بعد وحي الله \_ قـرآن ؟ كم راعه في ظلام اللِّيل سحان ؟ هاروت ابدعها . . ام صاغها حار؟ ام كيف يحمل عرش الله انسان ؟ الما تفجر بالعملاق بركان لما استخف بوصد الله طفيان ا ثالوثها ) عن ضمير الشعب عنوان وبيسن جنسى اخسوان وخسلان كما تداوى بشم الترب ولهان كانها عن جمال اللبه برهسان · سراً عن الناس ، لابدريه رضوان تسكوك من رفرف ( الايبار ) الحان من ورد (حيدر) ارواح وريحان كانها عن عميق الحب اعلان تنسل . . اعوزها في التور كتمان وكم مسوق بها هاجته اشحان بفجاك في عرصات الحيى هامنان والشعب في عرسها نشوى ونشهوان والافق منهما العكاسات والموان وخصها بدم الأحرار جنان منها فامعين في الاعجاز قنان

لاي حبج هنا تنصب بلـــدان ؟ واى عبد له الاجيال شاخصية واي ساح بها تصفى الدنا كلمي هي الحقيقة أم حلم بهدهدني ؟ اواقع . ؟ أم طلاسيم ، واخيلة ؟ ومن أنا . . هل أنا من كثت أعرفه ؟ هي الجزائر . . صدر الغيب اطلقها هي الجزائر . . وعد الله اتحدها وتلك الوبعة للنصر خافقة ودا حمى وطني والشمال ملتشم وذاك قمدس تداوينا بتمريته أرض بها بسمات الرب مثبوقة وجنــة .. قيــل ان الله خباهــــا قف بي على رفرف (الاسار) مثلدا وتسه ابحيدرا عجيا كلما عنقت ( وقية الحور ) تغشيها منارتها تطبوف حبول فراشات مروعسة كم ضج في الدرب الف من نميمتها واصعد على عرصات الحي في صلف تلك الجزائس غرقي في مباهجهــــا نهـر المجـرة وهم من فوانــهـــا خميلة باركتها كف مبدعها ولوحنة صنع الرئسام ريشته كما تخاصر غادات وولدان العايثات وموج البحر وسنان يلغها مع غروب الشمس نسيان أن السلم منتزه في الحرب طوفان والعبقريات أن تنصب أذهان ليشهد لها من كرام العرب عدنان وكم (بقلعة حماد) لنا شيان كم للعروبة فيها اعتبر سلطان فيها يخبرك عن (تيهرت) (سلمان) تجبك عنه مع الدنيا (تلميان) وملء مشورها مازال (زيان)

والبحر في لهفة الولهان خاصرها العالمات على النباطيء زوادقيه مررن كالذكريات العابرات ضحى كان البحير بعضا من خلائقها ارض البطولات ان تميس كرامتها وتبع يعيرب في عليم وفي ادب سلوا (بجاية) في الامجاد ما صنعت واخشع (بسرتا) وواديها ، وربوتها وقف (بتيهرت) واستعرض سيادتنا واستفت في قرية (العباد) عاهلها أثيار (زيري) شهود في معاقلها

\* \* \*

فشع من نبعها عقبل ووجدان بما روته عن الاجداد ازمان لولاك ما صبح اسلام وابمان ما في عبادتها شبرك وكفران بادار . . باخبر ارض لامست كبدي آمنت بالله . . مثل الناس عن ثقة و فيك جددت ايماني ومعتقدي لولا التقى لقطعت العمر اعبدها

24 24 24

ما في حمى الشعب اسياد وعبدان والسياسة اصغاء والاعسان آمنت بالشعب فردا لا شريك لـــه لــه الـــيادة في قــول وفي عمـــل

\* \* \*

كانها في جبيسن الشعب بهتسان البس بسمعها في الخلد (حسان) (هم) متى تعسوض بالابات صلبان حيثا بها .. مثلما كنا .. وما كانوا فتستريع من الاجراس رهبان ما في النبيليس نصاب وخوان

ما للكنية في مفناك باهتة ما للنواقيس لا تنفيك ترعجنا متى يلعلع ذكر في محاربها ام هل ترى صلوات الله قائمة ام الاذان يعدوي صل ساحتها حاشاك ، حاشاك ياعيسي، هم كذبوا

<sup>﴿</sup> اسم الامير الذي بنى مسجد كشاوة الذي صيرته فرنسا فيما بعد كثيسة

كم كنت بشرت من عقوا ومن خانوا في عبد شعب لـه بالرسل المــان لانت صهر رسول الله من قسدم احبيت موتاك ، احبي اليوم لي املا

\* \* \*

اتلو الروائيع ، والاسلاك آذان قارتيج من رئة الرشاش ايوان خوالدي ، ملؤها دفء وتحنيان ومعقبل ، بكوام العوب يودان وكبل شهيم ليه بالدار اخيوان وابيض ساقية فضيل واحيان ما في ضمائرنا بيض وسموان ... وقفت في الفرحة الكبرى بساحتها بالامس وقعت للوشاش رئته والبوم تشدو العذارى في مواكبها في مهرجان به الدنيا مجددة من كل حد صديق صان جرمتنا من اسمر حملته الشمس موثقها ما في العقيدة الوان توزعنا

※ ※ ※

ارض الجزائر للاحرار اوضان المنا العروبة دوحات واغصان العرارات ، تدبير ورجحان مناد من وحيها للسلم اركان أن كان في العرب انصار واعوان ان كان في العرب تفكير وميزان عما استقام بدنيا الخلف بنيان وفي معانيه ابضاح وتبيان لها من القلب تقطيع وارزان

الجزائس \_ مفدى زكرياء

يا تازلي ، كراما في دبارهم ويا عروبة من ام لنا واب هنا الاصالة في صلب وفي دحم هنا اشتراكية من صلب واقعنا هنا فلسطين .. تعتد انطلاقتها ونحن للوحدة الكبرى دعامتها مدوا بدا نبني دنيانا موحدة هذا تشيدي لبوم البعث انشره وتلك اغنيتي ، والحقال منتظيم





سيقول البعض: مالهذا الاديب الذي لم نعهده الا باحثا يريد أن يصبح شاعرا ؟ وسيقول البعض الآخر: ولم لايكون شاعرا اذا ما اكتملت له الاداة ؟ وسيقول غير هؤلاء واولئك: انه مهما اكتملت له أداة الشعر فلن تكتمسل له داة التعبيب.

اما أنا فأستسمح هؤلاء جميعا لاقول أن الشعـر تعبيـر عـن ذات صاحبـه ووجدانـه وكشف ما يختلج في نفسه من عواطف انسانيـة .

والشعر كفن وتجربة لا يصدر الا أراحة لهذه العواطف وأشباعا لنهم هذه النفس وارضاء لرغبة كامنة فيها .

والباحث او الناقد بعد هذا أقدر على اجتياز تجربة فنية كهـذه . ع - ج

紫

ان شمسا سوف تسرق حار فكسري ضاق صدري كسل آمالي تموت

آه ما أظما قليسي لشعاع من سناء من سنا الحب الجميل ليت نورا من ضياه سلك الدرب اليه

ئے کیان ذات یوم . . ذات لحظیة عندما دق وحیلا بعدما کان خیالا بیل محیالا لم يكن يعرف دربي لم يحاول طرق طبي، لست ادري الصيد ؟ ام غسسرود ؟ ام لبخيل لم يزرنسي ؟

كنت احيا مع نفسي ولنفسي في خيال وبوهم ولوحدي كنت دوما مع آلامي وهمسي .

ولكم منيت نفسي بريسع لينس بخلق بـل لكم خادمت نفسي

زائرا يعلو محياه ضياء وجلال يفرش الورد ويدعو لحياة كلها ود وصدق وجمال

اذكري كم كان حلوا ذلك اللقيا التبعيد أ كيف اكرمنا قدومه كيف اضحى يبوم عيسدً لم نشا يسكن ارضاً . . بل مكانا قدسيا ورفعناه على الراس عليسا وجعلناه المهسا وعسدناه

ئے ماذا ؟

آد ما تسمع اذنہی

تاد فی الفیب وراح

مشقلا بالصمت اعیاد الصیاح

مسات طفلا

میکد نکمل ٹویہ

لم نتم بعد عشبہ

قبل ان برتع .. ان ننعم یہ

حنا الاول والآخر مات

مات فجاة مات في ذاك المساء

عندما قلت: « وداعا »
وتصنعت ثبوتا وشجاعة
وحفرت القبر للطقل بأظفار يديك
لم تزل تقطر من آتار جراح
سوف لن يمتصها حتى التراب
ثم قلت: « لم بعد بعد/مبوى بعض ذكرى »

اصحیح مات حبی ؟ اصحيحما بدا بطرق سمعي . . ما ارى قدام عيني؟ عل صنعت الموت حقا ؟ أم ترانى في خيال ام تسرى حلمسا بيالسي ؟ لم اعد اعرف نفسي ان يكن مات فلم لا زلت احيا ؟ وسنياه ... الم لا زال نصيميء ؟ ... ان في قلب ي نبضا وفي جسمي كل دفء ان في نفسسي شوقا القاء مع حبى غير انبي ليت ادري اصحبح مات حبى ؟

القاهرة - عباس عبد الله الجراري

#### تصحيح خطسا

وقع خطأ مطبعي في قصيدة الأخ الاستاذ عبد الكريم التواتي « سر الحياة » المنشورة في العدد الماضي ، ونلفت انتباه القراء الى أن تصويب البيتين الاول والثاني في المقطع الثالث من القصيدة على الشكل الآتي :

وافاضت على رباها رداذات أحالت صحراءها جنات كم سقيناها في سخاء بدمانا ورعينا افنانها بالصلاة

(( دعوة الحق ))

£.....



ومنسى العمس خيسال وصمسور بنقضى العبش كلمح بالبصير قال انا هاهنا نفدو زمرر منبذ عبام با رفاقتی مین تبری في رياض هي بالافسق ذري نبزل الحسن حماها واستقر خضرة الارض وانسام السحير قد حياها الله من جنب ملا الرحب علينا بالزهرر والربيع الطلق في آفاقها فضية سالت وطوقيا مين درر وارتمسي الماء على اقدامها الغيال درياء استخبى واستتر سال في السفح فلما ضميه نا حبيبا فلد تأبسي او هجسر، وعلى جنبيه غنينا رؤا رأ وظلما وثقاقا وحلدر ونسينا ان في اللدنيا شرو نحين في دنيا تملت اغصنيا وبافسق بربسي السورد زخسسر

\* \* \*

م عسو آفاق وشطان اخسر

ما ترانا نرتجیه من دنی فاسالوا الترب ارواه الحیسا واسالوا الدنیا عن الحق عن

ملت مسخا وآهسات وشسر أ كدم الناس الدي سال هدر العدل والتقوى ، فلن تلقوا اثسر

ارتجيها والسوى عنىدى سقسر

ولابامسي وأفساق العمسر

بينن مساء وظللال وشجسر

ر وشدو الطير شهقات وتر

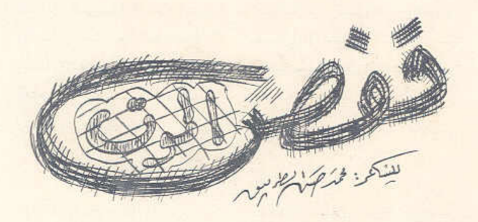
غطت الافسق دماء وحفسر حرفوها عمروها بالثمسر لصلاح او لتقوى، بيل لشسر سلكت يوما الى الطهر السير علمه كف الكفر لحنا ووتسر ه بكاء وعويسل وعبسر كم يد قبلها الناس وقصد واناس حرموا الارض النبي واناس حملوا الارض النبية لا وفياة تدعي الطهر وما اي عود قيدسي لم تحالي الحين عبقري لم يتب

#### \* \* \*

يارفاق الدرب والدرب بنا نحسن نحيا مسرة واحدة نقبل الدنيا على علائها ثحن نحيا مثل (سزيف) اذا نلمن الدرب اللي نسلكة ترسل الدمع على ايامنا كلما اذن ديك في الضحي فلندع احراننا ولنتم ان تخن اليلي) فما (ليلي) سوى ولنعش اعمارنا معشبة

روضة مالى بورد وذهر فلنقض العمر بشرا وسمر فلنقض العمر بشرا وسمر نحن لا نملك تحويل القدر نحمل الصخر الى السفح انحدر وارى الدرب بنا ما ان شعر كلما لاح شعاع او غبر ابتداء بوم وبوم قد عبر على غناء ولحونا ١٠٠٠ لا عبر امراة منها بدنيانا اخرر قبلما نفدو حديثا وخبر قبلما نفدو حديثا وخبر قبلما نفدو حديثا وخبر

القصر الكبير \_ محمد الخمار



عاد ياسو جراح قلبي العميقة وتلاشب ايمام عمري العتيقة فمتى يدرك « السجين » طريقه ؟ ومتى ينجد الشقيق شقيقه ؟ نزعة الموت تستفيز عروق حينما حجب النهار شروقه ياصفا القلب في الخوالي السحيقة! في ذرى السحر والجنان الرشيقة واغني مع الطيور الطليقة ورماني بالصافنات الرهوقة بوقد القيم بين صدري حريقه وانتها فيه المناتي الرقيقة

اوحش الدهر عيشتي . . . لا شقيقي يسوم ان ضبيع الرسان حقوقتي لم اعبد اعبرف القيداة طريقتي ومتى يغمبر السماء بريقتي انيا كالحائير اليووس الغريق فمن العزلية انخيذت رفيقي اله ينا ربة الشعور الرقيق كنت في الكون كالهيزار الطليق عشت ازهو بقيدي الممشوق وبدا اليوم حاصب في طريقي واذا بي في « المأسر المشنوق » وقص الموت ) فيه قد جف ربقي



# الاشراء وكعراج معجزه كبرول

# للنناعر: عوص على المحمد للزاجي

بليـــل بغلفــــه الفيهـــــب لخير الورى المصطفى يصحب الاله ومن بته بلهب فلسطين فيها ليه مارب فاوقاته بفد لا تحسب فابعاده كلها تقصرب ولاح له المسجد الطيب الى الله من غيره اقسرب وكل بمقدمه رحبوا ملائك عن حبهم اعربوا فاحمد فيهم هو الكوكب وسحر البيان له بنسب ؟ سواه ومن للعلا بندب؟ وسيرت العمل او اطيب ؟ وها هـو ذاك لـه يطلـب اذا ما بحدث او بخطب حماوات والارض او يصعب ويحمنى النبي فسلا بفلب فمعراجيه للسميا اعجيب سرى والسواق له مركسب وجبريل نعم الرفيق الاميسن ومن ارض مكة اسرى به الى مهاط الرال والانياء توقف سير الرسان له وجسان المكسان وغماساتسه طوى الارض كالسرق في لمحسة مكان بعد اول القبلتين تلقاه جمع من الانبياء وغيص المكان بمين جياءه وصلى اماما وهمم خلفه فمن افصح الناس في قوله ومن ستنسار بآرائسه ومن صفوة الله في خلفه محمد صلى عليسه الالسه وعاد فحادث عما رآه .. هـ و الوحـ يقطـ ر مـن شفتيــ ه هوالوحي وليس بشبق على فاطر السد يؤيد بالمعجزات الرسول وان كان اسراؤه معجبا

وشرفه بلقا الحضرة جناح المسلاك الى الغايسة عجائب في هـذه الرحلـة تمالت عن الشكل والصورة يحيط به النسور كالهالسة مقـــرا لـــه بالربوبيــة تفردت بالملك والقدرة لرب الجلالية والعرزة محمد اقبال الني ساحتسي نبسي الهداية والرحمية وانت المشفع في الامسة وذو الحوض في روضة الجنة لبقى عبيدى في طاعتي وبعد عن الفحيش والربية كخمسين في الاجسر والكشسرة بفير شريك ولا اخروة وحمدا للذي الفضل والمنة واحبب بهاتيك من ليلة وفي الصح اخبر بالقصة

دعاه اليه العلي القدير فئسق السماوات سبعا على وشاهد من مدهشات الامور تجلى لـه الحــق في هيلــة رای الله تورا علی عرشه فخر له ساجها خاشعها الهمى نباركت من خالق وناداه صوت من الملكوت تقدم الى سدرة المنتهسى عليك السلام الزكسي الطهور فأنت الحبيب وانت الاميس واتبت الصفي وانب النجيي وقال الاله فرضت السلاة وما هي الا صلاة لهم سؤدون خمسا ولكنهسا فسيحان من عبر في ملكسه واستاذن الله في عردة فانعم بهذا الرسول الكريسم وعاد الى مضجع داقسىء

العرائش :عوض عبد الرحمان الترابي



# مَعض الكتب



# شعر: ہولے جمیرالسیے ترجمہ نقولا فیاض. علی علیاسے محلیتنا ذ: حسالوراکلی

تلطف الصديق الاديب الاستاذ احمد عويدات فيعث لي بهذا الكتاب مع مجموعة اخرى ، حدثتك عن احدها في مجلة « النصر » التي كانت تصدر بتطوان ، وهو كتاب « وحل في جبين الشمس » للاستاذ سمير تنير ، وحدثتك عن آخر في جريدة الحسني الاسبوعية وهـ و كتاب « اضـواء » للاستاذ نبيل فريد شامي ، واود اليوم ان احدثك عن « انت وانا » هذه الفادة الفرنسية الحسناء ليول جيرالدي التسي قدمها اخيرا لقراء العربية عترجم بحيرة لامارتين الدكتور نقولا فياض .

على انني احب قبل الخوض في الحديث عنها ان اقدم الذلك بمقدمة احسبها انا شديدة الصلة ، وثيقة الوشيجة ب « انت وانا » وقد يحسبها غيسري من مستهلكي الكلمة وعشافها بعيدة البعد كله ، ونائيسة الناى حميعه عن « انت وانا » .

اذا كانت العملية الشعرية التي يعانيها الانسان الفنان ، اي الانسان المستجيب - إيجابيا - لهتافات العاطفة والملبي - إيجابيا ايضا - لنداءات الوجدان ، اذا كانت العملية الشعرية كناية عن « امتصاص » لاي لا مؤتر » من العاطفة والطبيعة او غيرهما تم « تمثيل » لذلك « المؤثر » ، او بعبارة غير ها تم طرف الانسان العملية الشعرية « حملا » « لمؤثر » من طرف الانسان الفنان ثم « وضع » لذلك الحمل فانه من العبث الذي ما بعده عبث ان يفكر انسان - حتى ولو كان فنانا - في ان يتبنى « وليدا » « حمل » به غيره وعانى ما عاناه لحظات « وضعه » ، ويحاول ان يجعله يحيا ضمن العمل عنه عنه عنه عنه عنه علاء عنه عنه العده عنه الله عنه العده ا

واغلب الظن انك لن تنكر هذا القول اذا علمت ان المؤتر \_ سواء كان مصدره عاطفة او طبيعة او غيرهما ذلك الذي ببث تاثيره في الانسان المستجيب له يعطي لذلك التأثير حياة جيائية بالجركة ، حافلة بالظلال ، مفعمة بالايحاءات ، وليس في وسع الفاظ وطاقة كلمات ان (تشكيل هيذا التأثير) \_ في عبارة الاستاذ خبري ضامن \_ وتضعه مخلوقا فنيا ذا روعة واشرافة غير الفاظ المؤثر \_ بالفتح \_ وكلماته ، وهذه الحقيقة تسلمنا الى حقيقة اخرى هي انه متى غيرت هذه الالفاظ \_ اي الفاظ المؤثير بالفتح \_ وكلماته هذه الالفاظ \_ اي الفاظ المؤثير بالفتح \_ وكلماته هذه الالفاظ \_ اي الفاظ المؤثير بالفتح \_ وكلماته اشراقته

ولكي لا اتهم بالقمــوض في القــول والركاكــة في التعبير أبادرك بعبارة أخرى لعلها تشرح ما تقدمها من عبارات ، هي أن مقدمات العملية الشعرية وحوافزها واطوار تكوينها النفسية والزمنية والمجتمعية ابضا ولحظات وضعها كل ذلك بترك خطوطا وملامح وظللا وابحاءات في الاثر القصيدي ؛ وهو بالتالسي يتقلص ، وبكاد بثلاثمي تماما ويضمحل عند ما يعمد احد الي نقل الاثر القصيدي من لفته الى لغة اخرى ، ومن هنا تكون عملية الترجمة الادبية بالخصوص والشعريسة بالاخص امرا عسيرا جدا ان لم نقل مستحيلا ، وهذا هو ما دفع باللورد بيرون الى ان يقـــول : ( من اكبــر المصائب على المؤلف أن يترجم الى لغة اجتبية ) ، ودفع قبله بابي عثمان عمرو بن بحر الجاحظ الى ان يقول في كتابه ( الحيوان » : ( الشعر لا يستطاع ان يترجم ، ولا يحوز عليه النقل ، ومتى حول تقطع نظمه ، وبطل وزنه، وذهب حسنه ، وسقط موضع التعجب منه ، والكلام المنتور المبتدا على ذلك احسن واوقع من المنثور الـدى

حول عن موزون الشعر) . كما تحدث عن ذلك ابو حيان التوحيدي في كتابه ( الامتاع والمؤاتسة ) والصلاح الصفدي ، وكثير من نقاد الادب المحدثين .

اما الصلاح الصفدي فيرى ان للترجمة من لفة الى اخرى طريقتين لا تالتة لهما :

الاولى هي طريقة يوحنا ابن البطريق وغيره ، وهذه الطريقة في الترجمة طريقة عقيمة ورديئة ، وذلك لانها تلتزم ( الحرفية ) في الترجمة ، ومن شأن الترجمة الحرفية دائما ان تمسخ الاثر المنقول وتذهب بروعت وحسنه ، وتوقع المترجم في ركاكة اسلوب لا تتصور وغرابة تعيير لا توصف .

والطريقة الثانية \_ في راي الصغدي \_ هي طريقة حنين بن اسحاق والجوهري وغيرهما ، وهذه الطريقة تمتاز عن الاخرى بانها لا تلتزم الحرفية وتستند الي النعريب بحيث ياخذ المترجم الجملة او العبارة او الفقرة من اللغة الاجنبية ويقراها فيحصل معناها في ذهته ثم يعبر عنها بلغته ، ويشهد على جودة هذه الطريقة وروعتها ما عربه حنين بن اسحاق من كتب الطب والمنطق الطبعي والمنطق الالهي .

وحق اكيد أن الذين يعتمدون على الترجمة الحرفية في نقل الاثر الأدبي من لفته الى اللفة العربية انما يقدمون لقوائها هيكله \_ أي الاثر الادبسي \_ بدون لحم ولا دم . . ولا أحساس .

اما الذين بقراون الشعر الاجنبي ويتدوقونه ، ويجترون التجربة النفسية التي مرت بصاحبه اجترارا فيه من الصدق والحرارة والايجابية حظ كبير فهؤلاء يمكنهم - على شريطة أن يكونوا ممن يجيدون لفته الام ويعرفون اسرارها - أن يقدموا لنا الرا ادبيا ليس يخلو من التلوين والتظليل والايحاءات الموسيقي التي كان ( يزخر ) بها في لفته الاصلية .

ومن هؤلاء مترجم رائعة جبرالدي « انت وانا » الله كتور نقولا فياض ذي الريشة الساحرة التي مسافتت \_ منذ عرف صاحبها عطاء الحسرف وبسالسة الكلمة \_ تنفح معرض الكتاب العربي بكثير من معطياتها مثل : « الخداع والحب » و « حول سرير الامبراطور» و «دينا وادينا وادينا » و «دينا وادينا وادينا».

وهو بالإضافة الى ذلك مترجم قديسر ، يجيد اللفتين : العربية والفرنسية اجادة لا سيسل الى الكارها .. « وانت وانا » هي آخر اثر ادبي - فيمسا اعلم - نقله من الفرنسية إلى العربية ، وقد ترجمه الإثيان بريادات قد لا تجدها في النص الفرنسي ، ولكنها زيادات تحصل من كلام الشاعر ، وهي لا تضعف قوله، بل بخلاف ذلك تفسره تفسيسرا موافقا كما يقول الدكتور فياض نفسه ، ويبقى المعنى العام قائما ، ولكن القالب يختلف .

و « انت وانا » قصائد غنية بالصور الخضراء ، تبرزها كلمات ندية الوقع ، تستجم بضياء العاطفة ، والعاطفة على حد قول صواب لبودلير هي سكرة القلب ومن سكرة القلب هذه طفحت « انت وانا » بنفم عدب، ولفظ رائق ، اثنين من اعباد العطاء الادبي . . الرائع .

استمع الى « بوح » فهي اغنية حلوة صفيدة ، كلماتها لن تهرم ، ومعانيها لن تموت :

> أحبك با أمي حتى الجنون احبك حبا يفوق الظنون فهـــل تعلمين ؟ احلك . . هذا كلام معاد وما كان يوما يؤدى المواد ولكن احبك . . كيف العمل أحبك . . والحب غير الفزل فهــل تشعرين ؟ وهل من سبيل لان تكشفي مجاهل نفسيي وان تعرفي غما في الحروف بيان بفي . . انتشى ، ابحث عن قافية تفذى الامـــل فليس صحيحا بان القبل هـ الكانيـة احس على الصدر عبثا ثقيلا وكم اتمثى الحديث طويلا لاشمع روحى واروى القليل فإن الحياة حياة الكلام تفرج عن كربة المستهام ازيد الكلام ، اريد ، اريد ولكن لو انقاد لي خاطري وحئت بملحمة الشاعر

ومن منانة الحبكة وروعة الاسلوب تجد عفوية شامخة وبساطة رائعة تضفي على شعر « انت وانا » جمالا دفاقا ليس الى تصويسره من سيل ، وهده (غيرة) دليل محسوس على ذلك ، اقراها تم اعد قراءتها ، وتأمل كلماتها ، فستجدها (غيسرة) حقا ، صاحبها قد استبدت به الغيرة ، فهو قد اصبح كثيب النفس حزينها ، لان حبيبته قد بعدت عنه اذ انتقلت الى سهول الريف تمرح فيها وتلهو بينما فكره بطيسر شوقا اليها وبهز روحه الوجد فيكسي وملء راسه رسمها الحلو ، الجميل ، وفي لحظة من الشوق العنيف ولو قليلا ، على قليل من هذا الضيق والصداع اللذين منهما ما يعانيه ، بعبدا عنها .

انا والله غيران كثيب النفس ، ولهان واتت بعيدة عني واتت بعيدة عني وبعض البعد نسيان انت في الريف تمرجين وفكري عندك الاهل ، لا يسليك منهم احد ، مع ذا اغار عليك ان روحي سكري وقد هزها الوجد فابكي والضحك في ناظريك واخضرار الربيع في صفحة الافق وفوق الربي وفي عينيك رسمك الحلو ملء راسي كأني لم ازل حالما على ساعديك

اتت دا اليوم فوق كل جمال من بعید اری سنی مقلتیك وعلى الراس قمة تنقل الشمس ابتساما منها على وجنتيك جو بارسی زاد قلبی ظما قد حرمت الرحيق من شفتيك لم اكن في الفرام عمري كما أنا اليوم في صراع وكم تمنيت في النياعي بان تكوني على التياع لا تحسى ذاك كرها قالكره ما كان من طباعي لكن صبري على النوى لم ىكن لدى بمستطاع ابيت اشكو ولا معين فلا لساني ولا يراعي وصرت ارجو لضيق صدرى وطول همي وقصر باعي بان تبيتي ، ولولا قليلا على قليل من الصداع . . .

ثم استمع الى هذه القطعة المسماة ب (حنو . . ا انها معرض اخاذ لسرعة الخفقة ، والتهاب الاحاسيسة وثورة العواطف:

حدثيني ، ان الحديث مدامي
لا تكوني بخيلة في الكلام
اتحبينني ؟ دعي الشفل ، خلي
عنك هذا اذا ، تعالى امامي
اجلسي جانبي هنا ، لا تخافي
لبس يؤذي النياب ضيق المقام
ابعدي هذه الوسائد عنا
لنظلي جميلة الهندام
آه ، لو تعرفين مبلغ حبسي
انظري ، انظري ، الم تنبئك
عيناي عن مدى احلامي ؟
الني قد وهبت كل حياتي
الني قد وهبت كل حياتي

هل سمعت وهل فهمت ؟ اجيبي
ان حبي هذا المساء جنون
كل ما فيه فتنة والتهاب
كل ما فيه رقة وخنين
ان سمعت وان فهمت فحسبي
منك هذا، وكل صعب يهون

#### \* \* \*

قربي راسك للنور ، دعيني اضع الكف على هذا الجبين اهتدي منه الى السر المصون ان في عينيك تاريخ فتونسي

هل صحيح ذاك ، قولي هل صحيح ؟ اي نعم ، ما كذبت فيك ظنوني آه من حبي لك ، حبي لك كم اود اليوم ان اوجعك . .

#### وبعد:

فهذه كلمة قصيرة عن « انت وانا » ، الحسناء الباريسية التي انفلت \_ كما ينقلت النور من الاقسق الفاقي \_ من قلم بول جيرالذي . . ولو لم يكن للدكتور نقولا فياض قضل في دنيا التاليف والترجمة غيسر تقديمه هذه الحسناء لقراء السربية لكفاه ذلك فضلا . . واغناه عن كل فضل غيسره .

تطوان: حسن الوراكلي



# الفقية

# الطالبة وللاستناد فضت فضت حن بن يقلى فضت حن بن يقلى فضت حن بن يقلى في بورشوطام دو بمال توجمة الأبتاذ عَبلالطيف الخطيب

قال الاستاذ « انني احسس با « هاروند » بان الشعب قد اخذ مني مأخذه »

قالت الطالبة بصوت فيه رقة وحنان « اتك قد احهدت تفسك حقا »

قال الاستاذ وهو ينظير التي الفتاة « أن آثار العياء بادية عليك أيضا »

قالت الفتاة وهي تبتـــم بفية تطمين الاستـــــاذ « ان تعبي عديم الاهمية » .

نشات « هارونة » في بيت غني فجعلت تدرس الرسم والرقص والمرسيقي ، وقد ذاع اسمها في هـدا الفن الاخير وسنها لا يتجاوز العشرين ، أما الاستاذ « كومود » الذي كان بدير كلية الموسيقي فقد اخـــد يحس بعطف كبير على طالبته الفتـاة التــي شرعـت تشـعر بالــعادة لتقدير الاستاذ الكبير لمزاياها ،

وكان الجمهاور يعجب بالفنائيان ويخصهما بالتصفيق الحار ، فقد كانت الفتاة تغني وتضرب على الاوتار بمهارة كبرى فكان الاستاذ يعجب بسحسر موتها وبرقة حركاتها الرشيقة ، ورقص الاستاذ نفسه رقصة آلهة الرقص فأحبته « هارونة » وقدرته غاية التفديسسر ،

وعادت الطالبة فاخبرت الاستاذ بأنها قد أعدت الطعام ، غير أن الاستاذ أخبرها بأنه لن يجلس أبدأ ألى المائدة الا بعد الصلاة لآلهة الرقص ، وعاب عليها

اسيانها لهذا الواجب المقدس ، واستسمحت الطالبة استاذها على ذلك النسيان ثم الصرفت لاعداد مراسيم السسيلاة .

اوقدت « هارولة » الشمعة الصغيرة وقربت الصحن الفضى المملوء بالبخور والزهور وشرع الاستاذ بتلو صلواته بصوت برتفش من فرط الخشوع ، وكان في احساسه الفريب هذا بريد أن يسواري وجهه بيسن نهدي الفتاة ليبكي كما يبكي الطفل ، وكانت الطالبة غارقة في عبادتها لا تنظر الى الاستاذ الذي كان ينظسر اليها احيانا في شرود ، وما كان في مستطاع الطالبة أن تشك في أن الاستاذ ينتابه الخشسوع المسيطسر وفي أن موقفه كموقف الاب بالقياس اليها والى جميع الطالبات

وأخد كل منهما بصيب من الطعام بعد الانتهاء من الصلاة . ولم بكن كلاهما بأكل الا ما يقيم به الاود . وعند ما انصرف الطلبة توجه الاستاذ الى حجرت في منطاع احد من الطلبة أن يدخل حرمه هذا اذا كان الليل . غير أن الطالبة أن يدخل حرمه تتركه وحيدا في تلك الحالة الروحانية ، وحدث ذات يوم أن استفق « كومود » فسال الطالبة عن سبب وقوفها بجانيه فاعتذرت له قائلة أنها ظنته مريضا فجاءت لتكون على مقربة منه أذا احتاج البها في شيء .

قال الاستاذ انه كان مريضا حقا دون ان يستطيع المام كلامه ، فلما استفهمته الطالبة عن عدم اطمئنات اليها اجابها بانها غير قادرة على ادراك نوع مسرضه وموكدا انه بشعر بالجنون من فرط الياس .

وسالت الطالبة استاذها عن سبب يأسه والسه فلما اجابها بكلام فيه شيء من القسوة الصرفت الى حجرتها وهي تمشى مشيا وليدا .

وعكف الاستاذ على الفن خلال عشرين عاما لـم يشعر فيها بأي احساس من هذه الاحاسيس التسي تضطرب لها نقوس البشر ، فير انه احس بتغيير غرب في اليوم الذي اقبلت فيه الطالبة « هارونة » على المدرسة تم شرع يتيه في التفكير فيها ، ولم يعد يستطيع بعد ذلك ان يصرف نظره عنها كلما اقتربت منه او يعجز عن الاحتفاظ بوجهها في مخيلته كلما انصرفت عنه ، وقد وصل به الامر ان اخذت احلامه تضطرب برؤيتها .

ولم تكن الفتاة تعلم من ذلك شيئًا ، فهي لم تكن تعلم انها مسؤولة عن اضطراب استاذها الوقور المبجل وقد اندهشت واستيد بها الارتباك عند ما حاولست مساعدته على استعادة طمانينته وهدوء نفسه .

ولم تعد الطالبة الغناة تنعم براحة النوم لانها كانت تبحث في سلوكها عن الاسباب المحتملة لاضطراب نفس الاستاذ.

ولا يكاد الصح يتنفس وتشرع الطيور في تفريدها حتى تسارع الى حجرة الاستاذ فتجده قد اخذ يتهيأ

للصلاة . غير انها لاحظت ذات يوم على الاستاذ أنه لم يعد بنيسا وأن وصول الطلبة والاسائلة الى المدرسة قد عاد للهيه وسليه .

وكانت الطالبة تفرغ بعد العشاء للعزف فلا تعود الى حجرتها للنوم الا بعد أن ينتصف الليل فتمر بنافذة الاستاذ الذي كان يعجب يسهادها ويستغرب له فسلا تحييه الا وجلة عند ما بلاحظ عليها قرب الصباح .

واقترب منها الاستاذ ذات ليلة فلما رفعت الهمه عينها هالها أمره من فرط غلبة الشهوة عليه ففرت منه فلما رآها ترتعش من الخوف وتنادي أباها بصوت مرتجف ادرك سوء عمله واحس بالعار والمهانة فيسل ان يستسمحها ويتعد عنها مسرعا دون أن ينتظر منها حوابسا .

ولما جاءت الفتاة الى حجرة الاستاذ فى صباح القد وجدته جالسا وقد وفسع يديه على ركبتيه فدهبت الى المعبد للصلاة . فلما عادت وجدته على نفس الحالة فاقتربت منه مستفرية ووضعت يدها عليه فاذا الاستاذ جثة هامدة باردة . ولم تتمالك الفتاة امام تلك المفاجاة من الصراخ فأغمى عليها وخرت عند قدمى الاستاذ .

الرباط \_ ترجمة عبد اللطيف الخطيب



# م المائد

ىلأنناذ: محدالآمرى

بينما هو كذلك واذا به يلمح من بعيد موكبا يحمــــل شموعا وسمع اصوات صرتابات ودقات طبول تؤلف جميعها نغمة جبلية كان يرقص لها لو سمعها في غيسر هذا الموقف ، تتخلل كل ذلك زغاريد نساء من نـوع غرب وفي وسط الموكب فارس بمتطمى جوادا يهتسز النغمات الجبلية ، والى جانب بفلة على متنها امراة في ثياب العرس ، هل يمكن أن يكون موكب هذا العرس لاناسى في مثل هذه الليلة الماطوة ؟ وتلك الشموع لـم لا تطفلها الامطار والعواصف ؟ اله عرس أهل المكان من الجنون ، ليبق في مكانه إذا قبل أن يلمحوه ويوقعوا به ، ولا بكاد ستعد الموكب حتى بخرج من الساقيسة ونعجل بالعودة الى المدينة حيث يقضي نصف شهسر صريع الحمي لولا أن جاءه الفسرج على يه الفقيسة (الغمري) الذي كتب له عدة (زلافات) بالصمغ محا ما ما بها بماء الزهـــر وشربها 4 كما كتب له عدة حروز يخر بها وحجابا حفظه في غلاف من النحاس الاصفسر وعلقه عليه ، ولم يعد يقصد عيس السمن الا بضع مرات في السنة رغم ان الفقيه الفمري اكدله أن الحجاب المغلف بالنحاس سيقيه كل شر وسدرا عنه العفارت والشياطين ، سالته وقد لقيته خارجا من باب (الساكمة) .

على من ستكون ضيفا هذه الليلة يا عمي هشوم ؟ ساروح الى (الهسرية) ان شاء الله ، فالجسو ينذر بالمطر وبوسعي ان الجا الى (كهف الرماة) حيث احمع حطبا واشعل نارا اتدفا بها .

ـ الله لم تحدثني عن هذا الكهف من قبل ـ الني مستعجل وبوسعي ان احدثك عنه اذا استطعت ان تقطع معى بعض المسافة ؛ أم انه لا

ذرف على الستين وكان مع ذلك ببدو منتصب القامة ، وقد خطت السنون على جبهته وخديه اخاديد عميقة تنبىء عن معاناة احداث وكفاح مرير ، عرفتـــه صائدا للاسماك ، ينتقل بين الفدر والوديان ب (غرافه) الذي صنعه بيده من القنب المتين ، وسلتــه التي كان كل امله أن يعود بها الى المدينة مع الفدوة وقد ناء بحملها مما تحويه من سمل بلدي و (بوقــة) ، ولا يكاد يسنــد ظهره الى اسفل صومعــة المدرسة العنائية بضع ساعات حتى يكون الزبناء قد اتوا على ما فيها ليجمع تمن سلعته النافذة في كيس من الكتـــان وليدخل على الاولاد بعد أن يقتنـــي مـــا تحتاجه الدار من مؤونة . فاذا نفذت الدريهمات بعل بومين أو ثلاثة فليحمل (غرافه) وعصيه وسلته وليتجه راجلاً الى نهر او غدير غير الذي بات به في المــــــرة الاخيرة ، قد يكون سبو قرب قنطرة مولاي رشيد وقد نکون وادی قاس او بعض رواقده ، وقد نکون احدی سواقي (بوركايز) ولاسيما (العسرية) التيلا تضن عليه مما بها من (بوقة) سمينة بيضاء كالفضة وسمك بلدي ذي زعانف كالعاج ، وقد يكون (عين السمن) تلك التي ترتفش فرائصه كلما عزم على الذهاب البها ، لانب لا بنسى تلك الليلة من ليالي مارس وقد انفتحت انابيب السماء وتحولت الى بحر زخار تتلاطم امواجه ليومض برق خاطف وبهزم رعد قاصف ، كان ناصبا (غوافه) بمضيق على بعد مسافة من رأس العيس معتمدا على العصا الصغيرة التي تدع فم الفراف مفتوحا حتى تلج الاسماك الى الدخل ليتسعر يدخولها بواسطة ابهام رجله اليمني الذي يكون عادة داخـــل احدى فتحات الشبكة ، ليسسرع برقع « الغراف » بواسطة المصا ويخرج ما به من الاسماك ملقيا به الى السلة التي تحملها على ظهره وقد حاذي قمها قفاه ،

تستطيع لا فانتم شباب اليوم ضعيفو القوى تعلمت العجز بركوب (عود الربح) والطوبيس والطاكب توغيرها ، لذلك كنتم تشتكون دائما من امراض متعددة، فهذه امراض الكبد ، وهذا . . وتذهبون عند اطباء النصارى ليحرموا عليكم اكل كذا وكذا من نعم الله ، وليفرزوا في لحومكم الابر والشوكات ، اتعلم أنني بقيت وانا في ضعف سنك صحيح الاضراس والاستان ولا امتنع عن اكل شيء مما أحل الله دون شوكة الطبيب .

\_ معك الحق يا عمى هشوم في كل ما تقول ، هيا حدثني عن الكهف الذي ذكرت ، ابن هي تلك الاسام النبي كانت ايام شجاعة . وخير وبركة . اتسدري ان ريالا واحدا كان يكفي لمؤونة شهر ، من زرع وزيت وسمن وعسل وخليع وقطنية ، وغيرها من لحم وخضر ؟ لكن الريال اليوم لا سياوي الا ثلاثة اعسراش من الثعثاع ، ٢٥ على تلك الإيام ، وحمد الله ، كانت الم بطولة وشجاعة ، كان رماة المدينة وشجعانها بخرجون للصياد « ممكحلاتهم » فيقضون عدة اسام في الفرجة والنزهة والصيد قما شبت من حجل ، وما شنَّت من أرانب ، وما شئت من دجاج الماء علاوة على الخرفان التي يتقارضون في شرائها من الدواويـــر المحاورة ، وفي الليل كانوا للتجلون الى كهف فسيسح يع اكثر من مائة فارس بقع قرب النهر ليسمروا على الامداح والسماع والقناء ، ابن هو الشيخ العربي الذي كان لا يخطىء الهدف ابدا ؟ ، وابن هو المعلم العربي الذي كان لا يفلت ( الزوائة ) ؟ وايسن ( ابــــــا عباس) مضحك الرماة واكثرهم لجوءا الى صيد السمك بيده ، فقد كان (بدادا) بارعا ؟ كل هؤلاء ذهبوا الحقنا الله بهم مسلمين . . وبقى ذلك الكهف يحمل اسمهم تخليما لبطولتهم .

کان هذا حقا ولکن الزمان مع ذلك لا ينسى أن الاستعمار دخل الى البلاد بالرغم عن شجاعتهم وبطولتهم .

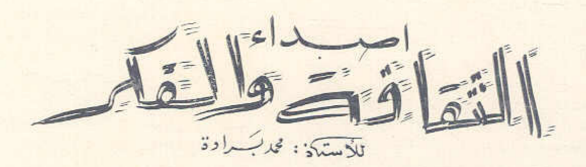
لا تقل هذا ، واستففرا لله يا ولدي ، لم يدخل
 النصارى الى البلاد اجبن في شجاعة ابطالنا ، ولكن

الحيل النصاري ومكرهم وانخاذ صنائع لهم من ذوي السوتات ممن كانت لهم حماية الدولة الفلانية او غيرها ، فكان ما يفدق عليهم من الويز) وسيلة لشراء الضمائر واتحاذ الاعوان والاصحاب واستغلال هؤلاء لهتك الأعراض ، أنت لا تعرف عبد القادر بن شهبون تصور انه كان بطس على (فرتالته) بياب السدرب وحوله اعوانه المطحون - وكان من اصحاب الحمايات \_ فلا تمر امراة يروقه جمالها حتمى يوعسر الى اصحابه بحملها الى منزله ، وقد يروق له أن يوعز الى احد خدامه بخرق عمامة او (قب) احد المارة بحبة من مكحلته وقد تصيب المسكيسن في الراس فيقع الى الارض (يفركل) في دمه ، يضاف الى كل ذلك كشــرة الفتانين والمشعوذين وقطاع الطرق، وكثرةالجواسيس في ثياب مختلفة ، ومع ذلك فقد كافح المخلصون ، واستشهد كثير من الشهداء ، حتى النساء ساهمسن يحظ وافر ، رحمك الله باعمتي نجمة ، فلقد صعدت الى السطح لنطل على مواكب المجاهدين واذا بها تجد تصرائيا مختمًا بين (شقوف) القرس وقد هرب من (فوندة) للنصاري هجم عليها ثلة من الشبان وكان بها نصاري كثيرون . . بتناولون طعام الفداء ، فما السطح التي ترفع بها الحبال وقدنشرت عليها الثياب، والخذت تطعنه وتضربه على راسه وهو يستعطف ( اوجه مولانا ؛ أنا نسلم ) خذي ما عندي من لويز ، وثيابي وكل ما عندي ولكن نجمة كانت مسلمة لم تكف عنه حتى تركته صريعاً .

وهب ربح بارد وبدات الامطار تنزل خفيفة لتشتد بعد حين فحاولت صرفه عن الذهاب للصيد ، ولكنه اصر على متابعة سبسره .

وقبل أن أودعه داعيا له يصيد غزير ، احتد عمي هشوم وهو يقول : متى كان المطر حائلا دون الرجل والعمل من أجل قوت أولاده ؟ ثم أنني \_ بارك الله فيك \_ لم يسبق لى وقد تجاوزت الستين أن قبلت الصدقة من أحد! .

الرباط \_ محمد الامري



### مؤتمر الاتحاد النسوي العربسي

انعقد ببيروت ، خلال الشهر الفارط ، مؤتمس الاتحاد النسوي ، وهو عبارة عن لقاء بيس النساء العربيات بنظم مرة كل تلائمة اعسوام ، تمدرس فيم مشاكل المراة العربية المعاصرة ، وتتخذ فيه قسرارات وتوصيات تهدف الى تسهيل ترقية الجنس اللطيف ببلادنا العربية ، وقد اشترك في هذا المؤتمر كل مسن لبنان والجمهورية العربية المتحدة ، وسوريا ، والعراق، وليبيا ، والاردن ، وفلسطين ، وتونس ، وكان الموضوع الرئيسي في جدول الاعمال ، بحث الوسائل التي تتبح للمرأة العربية ان تشارك في المؤتمرات العالمية التسي تعقد سواء باوريا أو بامريكا ، بعد أن أصبحت هذه المشاركة ضرورية لتبليغ صوت النساء العربيات الى الهيئات النسوية الدولية ، وأعطاء صورة مشرقة عن نشاطهن وتقدمهسن ،

وقد تناولت مختلف المحاضرات التي القيت في هذا المؤتمر ، دور المرآة العربية في البادية ، وفي ممارسة المهن الحرة ، ومزاولة التعليم ، واثيرت أثناء المناقشات نقطة تحديد الوسائل المتوفرة للمسراة العربية النبي تمكنها من أن تكون ممثلة في مبادين السلط التشريعية والتنفيذية والقانونية .. ونوقش كذلك موضوع مشاركة المراة العربية مشاركة مباشرة وفعالة في فيضة الاقطار الحديثة العهد بالاستقلال .

على انه تجب الاشارة الى أن المحور الاساسي لكل مناقشات المؤتمر ، كان يدور حول الدفاع عسن القوانين المدنية التى تحمى حقوق المراة وقد اكدت المتحدثات في المؤتمسر أن القوانيسن المدنيسة

المطبقة في كيل من تونيس والعيراق ، والقاضية بمنع تعدد الزوجيات ، والمحددة لشروط الطلاق ، هي في اساسها مستوحياة من الشريعية الاسلامية .

وقد لاحظت المؤتمرات ان المراة في كل من تونس والعراق والجمهورية العربية والجزائر ، قد نجحت في ان تفرض وجودها ، وتضطلع بمسؤولياتها ..

وهذه الملاحظة لها نصيب كبيس من الصحة ، وبخاصة في الجزائر التي مرت بتجربة ثورية ساعدت المراة على ان تقطع اشواطا بعيدة في الثقدم والتطور ، نتجة لقتضيات ظروف المعركة التي حتمت مشاركة المراة في خوض غمار الحرب ، والاضطلاع بمسؤولياتها، ورغم المحاولات المنظمة التي دبرها الاستعمار الفرنسي للابقاء على المراة الجزائرية سجينة البيت ، او ضحية الثورة الجزائرية جعلت المراة تنبسه الى السبل القويعة لتحقيق التطور المنشود ، وبذلك استطاعت المراة الجزائرية ان تتخلى عن الحجاب ، بعد ان اصبح عائقا لها في كفاحها ، واستطاعت ان تأخذ نصيبها من التعليم والتجربة ، نابذة التقاليد المتجاوزة وآخيدة بالاسباب اللازمة لبناء مجتمع جديد .

ومن اسف أن المفرب لم يشارك في هذا المؤتمسر الهام حتى تستطيع ممثلاته أن يعطين فكرة عن مدى التقدم الذي حققته المرأة المفريبة ، وحتى يمكنهسن أن يفدن من الملاحظات والخبرات التي تتوفر عليها بأقسي الجمعيات النسوية العربية ، ولعل المسؤولية في هذه الفيهة ترجع إلى اتعدام جمعية نسوية بيلادنا ، لهسا

مخططات واهداف بعيدة المدى . . فكل ما يوجد لا بعدو ان يكون نواة لمشاريع خيرية ، في حين ان مشكلة تطوير المراة ، رغم ارتباطها الوتيق بمشكلة الرجل ، تتطلب جدية واخلاصا وتنظيما دقيقا . . . ولكن هذا موضوع آخر يستحق ان يناقش بمفرده .

## التعايث الفكري

وضع الديبلوماسي «كريستوبال دي افيسدو » تصميما لاقتراح جديد سيكون له اكبسر النجاح في الميدان النقافي ، فقد لاحظ ان الدولتيسن المظيمتين اللتين تسيطران على مصبر العالم ( الولايات المتحدة والاتحاد السوفياتي) بداتا الطلاقتهما من سنة 1917 وتابعتا الطريق الى ان توصلتا الى ما هما عليه اليوم ، ولذلك فقد طلب من الكاتب المعروف الدريسه موروا ، والشاعر الشهير اراكون ، ان يكتبا معا :

( التاريخ المتوازي للولايات المتحدة والاتحاد السوفياتي ) خلال الفترة الواقعة بين 1917 و 1960.

ومن المعروف ان اندريه موروا ذو اتجاه يميني ، يمعنى انه مناصر للاقتصاد الحر وللديمقراطيسة الراسمالية ، وسبق له ان قام بعدة رحلات الى العالم الجديد والى بريطانيا ، وكتب عدة مقالات ضمنيسا انطباعاته عن هذه الاقطار الراسمالية . .

اما لويس أراكون فهو عضو في الحزب الشيوعي الفرنسي ، كتب عدة روايات وقصائد عن الطبقة البروليتارية . .

من اجل ذلك فان هذه المحاولة تثير انتباه النقاد لانها بادرة حديدة من شانها ان تساعد اكثر على فهم مظاهر الاتفاق والاختلاف بين العملاقين ، خاصة وان الكتاب سيطرق الجوالب السياسية والعلمية ، والثقافية والفنيسة . .

ومن الممكن أن نربط مشروع كتابة « التاريخ المتوازي » بالاتحاد الجديد الذي ظهر في الاتحاد السوفياتي ، والمستند على فكرة خروتشوف في الدعوة الى التعايش السلمي ، ذلك أن المتتبع للمراحل التسي مربها الادب السوفياتي بدرك بوضوح قيمة هسدا

التحول بعد حدوث ما اصطلح النقاد على تسميته بدوران الجلياد ،

لقد كان الادب السوفياتي طبلة عهد ستاليسن خاضعا لتعليمات « الحزب » ، وبوقا للدعاية ، فنتج عن ذلك ان فقد اصالته التي عرف بها في روايات ديستوفسكي وتشيخوف وجودكي .

لقد ظل الفكر السوفياتي خلال عشرين سنة سجينا للوتوقية Dogmatisme فلم يستطع ان يعطينا إعمالا قيمة . . ولكن التغيير اللذي احدثت فظرية خروتشوف ، والحرية النسبية التي اصبح يتمتع يها الكتاب السوفياتي يتحفز للانطلاق ليربط ماضيه بحاسيره ، السوفياتي يتحفز للانطلاق ليربط ماضيه بحاسيره ، الروسية التي اخذت تفزو السوق الاوربية ، وتلك الدراسات النقدية التي تكتب في المجلات السوفياتية عن الجويس المواقكا ، وهيمنجواي ، وفولكتر . ان حركة الترجمة ناشطة في الشرق ، تنقل السي اللفسة الروسية مختلف الاعمال الفكرية الهامة رغم مباينتها للمنهج الماركسي . .

وهذا ما يؤكد بشائر نهضة جديدة بالنسبة للفكر السوفياتي المعاصر اللي اختذ يخسرج من القوقعة المدهبية ليلتقي مع باقي الثقافات الإنسائية في حوار خصب ، سبكون له اكبر الاثر في توجيه المرحلة الجديدة التي تسعى اليها الإنسائية للوصول الى تعاش سلمي ، اساسه تعايش فكرى . .

# تكريسم الفنسان

من الاخبار الغرببة التي اوردتها مجلة « المصور» القاهرية ، ان مصلحة الضرائب بالجمهورية العربيسة حجزت انات الفنان الراحل بيرم التونسي لعدم تمكن اولاده من دفع الضريبة الواجبة ، وقد تم هذا الحجز في الوقت الذي تحيى فيه الدولة ذكرى بيرم التونسي وتقيم له تمثالا باحدى الميادين . .

وهذه المفارقة تحتم علينا أن نناق ش مفهوم تكريم الفنانين .. فقد اعتادت الحكومات والشعوب الاتؤدي ما في عنقها نحو العباقرة من ابنائها الا بعد أن تطويهم اللحود ، أما في حياتهم فكثيرا ما بلاقون الاعراض والتنكر ، ويعانون الويلات من جراء ضيق ذات اليد .. حتى أذا ما انطفات شموعهم ، هيت

الاجهزة المكلفة في الدولة لتنظيم المهرجانات ، وتهيا التأبينات والخطب ، وتنشر المناقب والمفاخر . . اقلا يكون من الاجدى ان يلقى الفنان في حياته ما هو اهل له من تكريم ورعاية ، لتطمئن نفسه وينصرف الى الانتاج، ويستعيد ثقته بالمثل العليا التي دافع عنها ؟؟

اذ ما ذا افاد يبتهوفن من عبقريته الموسيقية بعد ان تعرض لكل انواع المضابقات والجحود ، ومات وحيدا مجهولا من شعوب العالم ؟

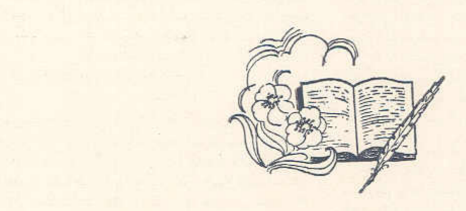
وابة قسوة اعظم من موت استاذ كبير مشـــل يوسف كرم ، وشباعر تابغة مثل عبد الرحمن شكــري مهملين في ظروف بئيسة ؟؟

ما جدوى التكريم بعد الموت ؟

ان الاسى فى التكريم هـو ان يئال العباقـرة والمتازون تقديرا لجهودهم ، وجزاء عن اعمالهـــم يعوضهم عما لاقوه من حرمان ، وما كايدوه من مشاق. أساس التكريم أن يبدأ فى حياة مستحقيه لكى لا نعطى صورة مشوهة عمن آمنوا بالحق والخير والجمال . .

ولعل كل الذين عرفوا كفاح ومواقف بيسرم التونسي في شبابه ، وتخيره لزجله لمقاومة الطفيان، وعرفوا الإيام البئيسة التي عاشها في اواخر ايامه، يوافقون على ان هذا الفنان الكبير قد هضم حقه ، ولم يعط ما يستحق من جزاء الا بعد مماته ، وهو جزاء غير تام لان ابناء لم يجدوا ما يدفعونه لمصلحة الضرائب .

الرباط \_ محمد بـرادة



# اوناقفنية =

## اعداد : العربي المساري

#### الفن العربي عبر التاريخ

نشرت دار البير سكيرة بجنيف كتابا خخصا بعنوان (۱ الرسم العربي) جمعه ريتشارد ايتينجهاوسن محافظ فنون الشرق الاوسط في 81 لوحة بالالوان. وفيه بين المؤلف ان هناك اسلوبا عربيا في الرسم نشأ في دمشيق وبغداد، وآخر اقل منه شانا في مصر وأفريقيا الشمالية. وقد انتشر هذا الاسلوب العربي في الامبراطورية الاسلامية وطبع الرسم في العالسم الاسلامي كله بتأثيره، بعد ان كان في البداية خاصسا بالشعوب الفاطقة بالعربية، وكان من شأن حركة الفتح العربي انها نفخت في مراسم دمشيق وبغداد روحا المستعارة من تقافات اخرى متباينة كالبيزنطية، والساسائية والهندية والعينية.

ويبين المؤلف ان نشأة هذا الاسلوب في دمشق يرجع الى القرن السابع ، حينما ظهرت نماذج في البناء والزخرفة المعمارية في كثير من القصور والمساجد وفي بعض السجاحيد التي تحتوي على رسوم للنباتات على هيئة عندسية ، وهذا الاسلوب لم يصل الى قمت الا في بغداد خلال القرن الثالث عشر ، حينما استطاع ان يكون شخصية متميزة . .

غير ان ريتشارد ايتينجهاوسن ، وهو اختصاصي في فنون الشرق الاوسط ، لا يكتفي بونسع هيذه الخطوط العامة بل يتابع بحثه مبينا مختلف المؤشرات التي خضع لها الرسم العربي ، وكذلك ردود الفعيل التي احدثتها التيارات الياسية والاجتماعية في هذه

الآثار الفنية ، فعلى عهد الامويين اهتم الفناتون بتسجيل عظمة الاميراطورية العربية وانتصار العسرب على البيرنطيين والقرس وذلك على قطع الفسيفساء ، ثم تطورت الموضوعات على عهد العباسيين واصبحت موضوعات فكرية نوعا ما ، وذلك مسع ظهور الطبقسة الوسطى البورجوازية . .

قبدا الفتان وهو يعي دوره وقيمته الاجتماعية وستمد موضوعاته من الحياة اليومية ، وهذه مرحلة ازدهار كبير للرسامين الذين كانوا يزينون الكنيب برسومهم وقد اختفى ذلك فجاة بغعل الرحف المغولي الذي فصل العراق وسوريا عن الشخصية العربية ، واتى على الاواصر التي كانت تربط هذه الشعبوب بحياة اجتماعية واحدة ،كما شل حركة الثبادل الفكري التي كانت نشيطة زاخرة ، على حساب الحركة الفنية ، فتدهورت مدرسة بقداد بفعل التأتيرات الآتية من فارس ، كما توقفت تماما الحركة الفنية ، فارس ، كما توقفت تماما الحركة الفنية ، سورية ومصر على عهد المماليك . .

والكتاب بتضمن لوحات لها موضوعات مختلفة من خلال تنوعها نستطيع ان نتبين روحا واحدة ومميزات واحدة تشكل في مجموعها ما يعرف (ابالرسم العربي )) ، والذي يؤكد اصالة هذا الرسم العربي هي هذه المظاهر الثلاثة الصفاء والرمز ووحدة الاسلوب ، .

وفى الرسم العربي نجد أن العلاقة مع الطبيعة تكاد تكون مفقودة ، أما الواقعية فتتجلى احيانا في رسوم النباتات والحيوانات خصوصا في كتب الطب ، كما أن الالوان قليلة ولكنها غنية حية ، وهذا من أهم مميزات ثقافات البحر الايض المتوسط مما لا يوجد في الفن الفارسي أو المغولي . .

والرمزية احد المظاهر الرئيسية في الرسم العربي والرسام العربي في تزييته للكتب لا يتقيد بالصبغـــة الادبية للنص بل يتوخى اعطاءها قيمة جمالية محضة .

وليس في الرسم العربي نماذج للاجسام العارية، لان الرسام لابهمه من اجزاء الجسم الا الوجه واليدان، كما ان تعبير الوجه هو دائما موحد فالشخص فسمي الرسوم العربية بعتبر نموذجا اكثر مما يعتبسر فسردا مستقسلا . . .

والرسام العربى خلال هذا كله يظل وقيا للمباديء التالية: وحدة الاسلوب والصفاء والرسز ، وهذه الثلاثية تشكل مظاهر الرسم العربي وروحه وهذا مما جعل من الفن العربي فنا عالميا ليس مسرآة تعكس حياة مجتمع معين ، ولا اداة تفقد قيمتها بتبدل الظروف الزمنية والمكانية بل فنا يتخطى جزئيات المكان والزمن ويحمل معه اضافات جليلة للتراث الفكسري

#### موسيقى

# الموسيقي والموسيقيون في الاتحاد السوفياتي

عاد الموسيقار ستيرافسكي اخيرا من الرحلة التي قام بها الى روسية ، وهو روسي الاصل ويقيم في الولايات المتحدة منذ عدة سنوات يبلغ من العمر 80 عاما . .

وبمناسبة اقامته القصيرة بموسكو ، اقيمت حفلة كبرى في مسرح الكريملين بمحضر كروتشوف والهيئة الوزارية بكاملها ، عنزفت فيها سمغونية ستبر افنسكي المشهورة ، « عصفور من نار » وقسد استدعي من طرف كروتشوف للاقامة في شبه جزيرة بلي الحديث الذي ادلى به في موضوع هذه الزيارة الى جريدة فرانس اوبسر فاتور موسيقي امريكي يسلازم ستبر افنسكي منذ عشر سنوات هو روبر كرافط ، وهو قالد اوركسترا ممتاز سجل لشركة كولوميا الاعمال الكاملة لوبيرن ، وقد نشر كتابا بالفرنسية بعنوان « مع ستير افنسكي » وآخر بالانجليزية بعنوان الروسي الامريكي الشهير ، وهذا نص الحديث :

روبر \_ كرافط \_ قصت بقيسادة الاوركستوا في سمقونيتين من مؤلفات ستيرافنسكي هما: قداس الربيع والسمقونية ذات الحركات الثلاث،

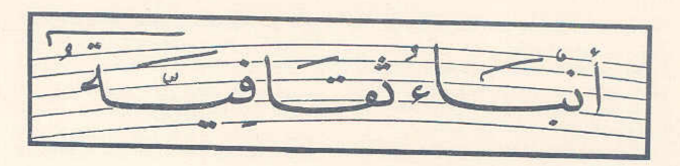
لم يكلفني ذلك اكتر من خمس للربيات ، فالموسيقيون الروس عباقيرة موهوبون ، وفي رابي ان المجموعتين الوترية والنحاسية عندهم ارقى يكتبر من احسن ما يوجد في المانية وهم يحفظون بسرعة ، ولقد اندهشت حينما سمعت العزف المنفرد الذي يتخلل (قداس الربيع) ، وغير خاف انهم وجدوا في هذه السمفونية كثيرا من الانفام الشعبية الروسية وعلى هذا فهي قربية منهم ، اما فيما يتعلق بالسمفونية ذات الثلاث التي الفها ايجور فيما بين 42 و 45 فلم اجد نفسي مضطرا لكي اشرح لهم أنها تصور المارش العرب ، وان بعض اجزائها تصوير للمارش العسكري الالماني . .

كوي \_ ديمير \_ وهل سبق لمؤلفات ستيرافسكي ان عزفت في الاتحاد السوفياتي ؟

روبر \_ كرافط \_ اظن ان ماركيفيتش وبيرنستاين ،
قد سبق لهما ان قدما « القداس » ؟ وقبلهما. ،
كوسيفيطسكي فقد كان آخر من قدمها في سنة
1914 وقد عزفت كثير من اعمال ستيرافنسكي،
على الخصوص في البالية وذلك بعد موت
ستالين ، وسوف, يقدم « البولشوي » عن قريب
(( العندليب )) او (( اعراس )) لكن اعماله الجديدة
كاورفسي لازالت مجملة

كوي ديمير \_ هل اتصلتم بالموسيقيين الشبان ؟ روبر \_ کرافط \_ لقد اتی گثیر منهم لمقابلتنا خـــادج الوسط الرسمني وطلبوا منا اسطوانات وتوزيعات . . كما قابلنا أيضا خامتشادوريان ، وكوسطاكو فيتش ، كان هذا الاخيس بتكلم بطريقته العصبية ، وتحمس كثيرا عند الحديث عير ماهلـ ، وقد الدهش عندمـا سمـع ان شوينبرغ متأثر بماهلر ... اما الموسيقيدون الشبان فهم اكثر الماما ، وهم رغم ثورتهم على التقليد وتحررهم من تأثير جلازونوف المدى لا زال بنا ، فإن أعمال بعضهم تعزفها أكبر الفرق واشهرها . وهم متخصصون تقريبًا في وضع الموسيقي التصويرية للافلام فان افلاما عديدة تنجز عن رواد الفضاء ، وهذا مما يتيلج لهؤلاء فرصة استخدام الموسيقسي الاكترونيسة فالسينما تكون المورد الرئيسي لمداخيلهم ، وهم حميما بعيشون في رفاهية تامة وكثير منهم بعيش في قصور فخمة كبيــرة ...

بتصرف عن ( فرانس اوبزرفاتور )



الله عدر عن مطبعة القصر الملكي الجزء الثانبي من كتاب « العسر والصولة ، في معالم نظم الدولة » تأليف النقيب المرحوم مولاي عبد الرحمن بن زيدان حققه وعلق عليه الاستاذ عبد الوهاب بن منصور السكرتير الخاص لجلالة الملك .

چه شرعت المطبعة الملكية فى طبع كتاب « نظم المسلموك ، فى الانباء والخلفاء والملوك » للشاعر المريني ابى فارس عبد العزيز الملزوزي ، ويحقق الكتاب الاستاذ عبد الوهاب ابن منصور .

عهد الابحاث العلمية بالرباط كتاب « بنو زروال » للقاضي السيد البشير الفاسي

\*\* تجري الآن استشارات بين وزارة الدولسة المكلفة بالشؤون الاسلامية ووزارة التربيسة الوطنيسة المفريية من جهة اخرى ، وبين الامانة العامسة للمكتب الدائم للتعرب من جهة اخرى في شأن تكوين مجمع لغوي بالمغرب على غرار المجامع العربية الاحسرى استجابة لطلب المكتب الدائم للتعرب ، وقد وضع المشروع المؤسس ، وينهمك المسؤولون الآن لاعداد الوسائل واتخاذ الاجراءات اللازمة لتحقيقه .

يه قررت حكومة جلالة الملك ان تساهم في ثمويل مسجد مدريد ، ومن الجدير بالذكر ان سفراء الدول الاسلامية قد قرروا اثناء اجتماع انعقد في مدريد بناء مسجد لفائدة المسلمين المقيمين في العاصمة الاسبانية.

ر شارك وقد مقربي في الذكرى الالفيةلفيلسوف المرب ابي بعقوب بن اسحاق الكندي التي اقيمت في

مهرجان تاريخي في بغداد ، ويتركب الوفد من الاساتذة: عبد الله كنون ، محمد القاسي ، ابو بكر القادري ، محمد بن تاويت ، جواد الصقلي ، محمد البشير .

\* ستنشأ في مدينة فاس ثلاثة متاحف الأول منها خاص باحياء التراث التاريخي للبلاد وللعاصمة العلمية على وجه الخصوص ، والثاني خاص بالاسلحة، والثالث سيطلق عليه المتحف الجهوي الذي سيشتمل على مظاهر الآثار القديمة والمنتجات العتيقة للمدينة والاقليام .

إلى ينهمك المكتب الدائم للتعريب في تحضيصر برنامج اسبوع التعريب وتتصل هيئته الاداريسة بمختلف الهيئات الثقافية والدبلوماسية لهدا الغرض وفي هذا النطاق اتصل المحق الصحافي للمكتب بالسيد المستثمار الثقافي للجمهورية العربية المسحدة ، والسيد الصل بعدة شخصيات دبلوماسية اخرى لهسدة الفرض ، وقد توصل جميع سفراء الدول العربيسة الرسائل من السيد رئيس الشعبة الوطنيسة للتعريب الاستاذ محمد الفاسي يرجو منهم التعاون لاقامة هذا الهرجان العربي العظيم ،

المهد يقوم الدكتور حبيب القيسي الاستاذ بالمهد المراقي العالي بالدار البيضاء بدراسة مفصلة عن التيارات الادبية في المفرب الاقصيي تتناول دراسة اجتماعية عن المغرب العربي الكبيسر في خصائص المناعية عن المغرب العربي الكبيسر في خصائص المناعية عن المغرب العربي الكبيسر في خصائص المناعية عن المغرب العربي الكبيسر في خصائس المناعية عن المغرب العربي الكبيسر في خصائس المناعية المناعية عن المغرب العربي الكبيسر في خصائب المناعية المناع

الشخصية المفريية واثر تلك الخصائص في تحديد نوعية المنازع الفكرية في المجتمع المفريي ، كما تشاول بحث المذاهب ودراسة تقدية لاهم الآثار الادبية ، وهو يتصل الان بمختلف الجهات والشخصيات التسي عنيها الامر .

\* وصل الى المفرب مائة استاذ من الجمهورية العربية المتحدة لتدريس الرياضيات والعلوم بالمدارس الابتدائية والثانوية المغربية .

\* اجتمع ممثلو الدول العربية والاسلامية في عاصمة اسبانيا وتباحثوا في امر بناء مسجد بهدف العاصمة ، وقد اتفقوا على ان يطلبوا من دولهم الاكتتاب في الموضوع على نسبة الحصدة التي تنوب كل دولة من دولهم في الامم المتحدة ، وبناء على ذلك فقد اخبرت وزارة الاحباس ووزارة الدولة المكلفية بالشؤون الاسلامية باستعدادها للمساهمة بخمسين الف درهم في نفقات المشروع .

چ فوارة الظمأ » كتاب جديد صدر في هذه
الابام لمؤلفه محمد الصباغ عن الشركة القومية
للنشر والتوزيع بتونس .

\* استجابة لكتاب بعثه معالي وزير الدولة المكلف بالشؤون الاسلامية لجلالة الملك ، تبسرع جلالت من ماله الخاص بخمسة ملايين قرنىك على اللجنة الاسلامية التي تأسست في كوريا الجنوبية لبناء مسجد ومعهد اسلامي بهذا القطر .

يد يواصل « انور الجندي » العمل في موسوعته عن « معالم الادب العربي المعاصر » التي بدأ العمل فيها منذ خمس سنوات ، وصدر منها حتى الآن

\_ معركة المقاربة والتجمع في الادب العربسي المعاصر .

\_ النثر العربي المعاصر في مائة عام

المعارك الادبية في الشمر والنثر والثقافة واللفة

ويصدر خلال شهر مايو الملحق الرابع من هذه الموسوعـة عـن :

(الفكر العربي المعاصر في معركة التغريب والتبعية الثقافية )

(الصحافة \_ الشعر \_ القصة \_ اللغة العربية \_ ادب المراة العربية ) .

\* « معالم الطريق » قصة للكاتب السوداني محمد محجوب تصدر في اواخر هذا الشهر .

به اعلنت الامانة العامة للتضامن الافريقي الاسيوي بأن المؤتمر الثالث الافريقي الاسيوي سيعقد في دار السلام « طنجانيقا » من 7 الى 12 مسن هذا الشهر ، سيكتسي هذا المؤتمر صبغة هامة جدا حيث انبه ينظر في القضايا المتعلقة بتحرير بلدان افريقيا الشرقية من النير الاستعماري .

افتتح في اكرا المؤتمر الدولي للاخصائييان في الإبحاث الافريقية العلمية باشتراك نحو 200 عالم ينتمون الى شتى اقطار العالم ، في ذلك الوقت ، بما في ذلك الولايات المتحدة والاتحاد السوفييتي وعدد من الدول الاروبية ، ويرجع الفضل في اعداد هدا المؤتمر الى الباحثيان الافريقيين .

په عثرت بعثة مختصة فى بحث طبقات الارض بالقرب من سانت ارنو فى ناحية سطيف على قبر يضم هيكلا عظيما بعود تاريخه الى ازبد من سبعة آلاف سنة وتبين من البحث ان الانسان دفن جالسا حتى ان ركبتيه كانتا متصلتين بذقت.

به علم ان ثمانمائة مجلد من المراجع الاساسية سيتم يعتها قريبا الى المكتبة الجامعية بالجزائر التي سيق للفلاة الارهابيين الفرنسيين ان اشعلوا فيها النار التي التهمت مقادير هائلة وعددا كبيرا من المؤلفات القيمة . وسيتم ايفاد هذه الشحنة مسن الكتب في نطاق الحملة التي شنتها جمعية يتراسها السيد جان روش مدير اكاديمية باريس لاعادة المكتبة الجامعية بالجزائر ، والكتب المذكورة تشمل مواد الحقوق والآداب والطب والصيدلة .

و تنظم غانا مهرجانا ثقافيا بمدينة اكرا في الصيف المقبل .

يه تقوم مكتبة العرب بالقاهرة بطبع كتاب « البخلاء » للخطيب البغدادي ، بعد ان حققه احمد

ناجي القيسي ، وخديجة الحديثي ، واحمد مطلوب ، والكتاب نسخة نادرة محفوظة في المتحف البريطاني .

يه عقدت الحلقة الاقليمية لعلم المكتبات والتوقيق وتبادل المطبوعات في القاهرة في الاسبوع الماضي ، ونظم هذه الحلقة المجلس الاعلى للعلوم ، والمركز القومي للبحوث بالجمهورية العربية المتحدة بالاشتراك مع منظمة اليونيسكو الدولية ، وشارك في الحلقة والاردن ، ولبنان ، والسودان ، والجمهورية العربية المتحدة ، والبمن ، وقطر ، وعمان ، كما شارك فيها العامة للجامعة العربية .

الشعراء الثلاثة الذين فازت قصائدهم فى مباراة « وحي الثورات الشعبة فى آسيا وافريقيا » هم ابراهيم ناجي ، ومحمد السيف الشريف ، وممتاذ سلطان .

به نعت القاهرة الحاج امين عبد الرحمن صاحب مجلة " الاسلام " .

رو العرب بالقاهرة كتاب العرب بالقاهرة كتاب المحات من حياة الرصافي وادبه » .

على عقد في القاهرة مؤتمر بحث العامية والفصحي تحت اشراف المجمع اللفوي بالقاهرة .

على احتفل طه حسين بعيد ميلاده ، وبدا عامه74

به يقوم الاستاذ رضوان ابراهيم بجمع تسراث المرحوم احمد زكي ابو شادي اللذي لم ينشسر ، وسيصدر في القاهرة في اربع دواويس هي : الانسان الجديد « الفيروز الحر » « من اناشيد الحياة » اان سس) .

به احتفل في القاهرة بعيد العلم الثامن .

عبد اصدر الدكتور حسين وجيب كتابا بعنوان : « فين الادب العربي والتركي » وهذه اول دراسة من نوعها في الادب الاسلامي المقارن .

# صدرت الطبعة الجديدة لكتاب « المدخل الى النقد الادبي » للدكتور محمد غنيمي هلال ، ويعتبر من اكبر الموسوعات النقدية في المكتبة العربية .

الحق الى الابطالية « الوعد الحق » لط الحب ، المحت .

به يعد الاستاذ يوسف اسعد داغر الببيلوغرافي المعروف بحثا عن تاريخ الاستشراق الانجلي ري ومساهمة العلماء البريطانيين في تطوير الدراسات العربية والاسلامية .

المنافية بالشاعسر المنافية اللبنانية بالشاعسر المهجري شفيق معلوف الذي زار بلاده مؤخرا .
المهجري شفيق معلوف الذي زار بلاده مؤخرا .

\* نعت لبنان المربي المعروف والكاتب واصف البارودي .

يد صدر عن منشورات الندوة اللبنائية ببيروت كتاب « ارضنا الجديدة » لصاحبه خليسل رامسز مركيس .

په صدر فی بیروت دیوان « نـوار » لجوزیـف غصیـن وهو ثاني کتاب لبناني بصدر بالحرف اللاتیني الکتاب الاول لسعیـد عقل وعنوانه « یارا » .

م توفى فى بيروت مدير مجلس العلماء ، وعضو مجلس اوقاف بيروت الاداري العالم الجليل محمد احمد عساف .

و فاز ديوان « طيور ايلول » لاملي نصر الله بحائزة سعيد عقل .

په توفى فى بيروت عميد المثالين فى لبنان النحات يوسف الحويك ، وقد كان لوفاته اثر كبير فى نفوس اصدقائه ومحبى فنه .

انتهى سعد صائب من تأليف عنوانه « خطرات فكر » قام بتقديمه سعد عقل .

به العالم الحر الجديد في البلاد العربية وسائسر بلاد آسيا وافريقيا » كتاب جديد اعده للطبع محمد جميل بهيم .

- به يعد الاستاذ داود عمون كتابا جديدا عـــن العلامة الفقيــد الشبيخ محمد الجسر رمزي الــــدي تولى رئاسة المجلس النيابي امدا طويلا .
  - \* نعت لبنان الدكتور داود ملحم سلمان .
- \* « عاشق حوربة » تمثيلية من فصلين تاليف ادمون معوض ، صدرت حديثا باللفة الفرنسية في بيروت .
- الفائز بجائزة نوبل ، ترجمه الى العربية الاستاذ
   جورج سالم .
- \*\* « حوار » مجلة جديدة صدرت عن المنظمة العالمية لحرية الثقافة ببيرو ت.
- اقامت هيئة الدراسات العربية في الجامعة الامريكية بيووت حفلة تذكارية للمستشرق الفرنسي لويس ماسينيون .
- به تقدم الاستاذ فؤاد البستاني رئيس الجامعة اللبنانية باقتراح الى اليونيسكو لاقامة مهرجان كبير للامام على بن ابي طالب بمناسبة انقضاء 1300 سنة على وفاته .
- په صدر عن دار الرائد بحلب لتوفيق اليازجي ديوانه الشعري الثاني بعنوان « رتبة الفضول » . وللشاعر ديوان آخر « نداء الام » .
- خصاص الشاعر السوري نزار قباني كتاب نثري بعنوان « الشعر قنديل اخضر » وهاو مجموعة مقالات ودراسات تحليلية ونظريات في الشعر والشعراء .
- اقام المركز الثقافي العربي بحمص مؤخرا
   مهرجانا للقصة اشترك فيه كثير من القصاصين
- جورج السالم القصاص الحلبي تصدر لـــه قريبا في منشورات عويدات قصة عنوانها « في المنفي »
- الثورة ودم المجموعة شعرية صدرت الولفها غسان طربية في دمشيق .
- « التسكع والمطر » مجموعة شعرية صدرت
   عن دار ابن زيدون بدمشق للشاعر اسماعيل عامود .

- به تصدر قريبا عن دار الشرق بدمشق رواية
   « الوحل بغرق العالم » لمؤلفها اسكندر لوقا .
- \* صودر في لبنان كتاب « ثورة ودم » لفسان طربية وهي مجموعة شعربة طبعت في اللاذقية .
- \* صدرت عن دار دمشق مجلة باسم « الفكر الحديث » .
- \* نعت دمشق العالم القاضي الشيخ محمد حسن الشطي .
- پو صدر عن مجلس الآداب والفنــون بدمشـــق « دبوان البزم » فی جزئیــن باشراف الشاعرین سلیم الزرکلی وعدنــان مردیــم بــك .
- و الجامع الجزء الاول من كتاب « الجامع في اخبار ابي العلاء المعري وآتاره » من تأليف الفقيد محمد سليم الجندي وتحقيق عبد الهادي هاشم امين.

   المعاد الجندي وتحقيق عبد الهادي هاشم امين.

   المعاد الجندي وتحقيق عبد الهادي هاشم المين.

   المعاد ا
- به صدر عن وزارة الثقافة بدمشق كتاب « فنون وصناعات دمشقية » للاستاذ منير كيال .
- \* تولت الكاتبة السورية كوليت الخري سكرتيرية تحرير مجلة " المضحك المبكى " بدمشق .
- \* ظهر في السعودية كتاب جديد بعنوان « زوجة من الخارج » لصاحبه خالد خليفة .
- ه سيقدم للطبع الاستاذ عبد القدوس الانصاري صاحب مجلة « المنهل » كتابا عن تاريخ مدينته جدة .
- السبوع الشاعر السعودي سعيد الخنيزي .
- \* « الخلق الفاضل في ضوء الاسلام » كتاب جديد صدر في المملكة السعودية لعبد العزيز البيعي .
- التعريب الشعبة الوطنية الاردنية للتعريب اجتماعها السادس برئاسة الاستاذ السيد قدري طوقان وقررت العمل على انشاء مجمع لفوي اردني استجابة لطلب المكتب الدائم للتعريب كما قررت المرتب الدائم للتعريب كما قررت المحتبة لطلب المكتب الدائم التعريب كما قررت المحتبة لطلب المكتب الدائم المحتبة للتعريب كما قررت المحتبة للتعريب كما قررت المحتبة للتعريب كما قررت المحتبة المحتب

أيضا الموافقة على طلب المكتب الرامي الى اقامة اسبوع للتعريب من اجل التعريب بجهود العرب في ميدان التعريب العربي من 3 الى 9 يناير 1963 وكونت لجنة لهذا الغرض من اعضاء الشعبة الوطنيسة المذكورة .

پو ترجم الكاتب الاردني عيسى الناعوري مجموعة
 قصصية ايطالية الى اللفة العربية .

چو صدر في بفداد خلال الشهر الماضي كتاب 
« نقد وتعريف » لمؤلفه الاستاذ عبد الله الجبودي 
عضو رابطة الادب الحديث بالقاهوة .

إو صدر العدد الاول من روائع المسرح العراقي
 التي تصدرها فرقة مسرح بفداد الفنــي .

پد قدم للطبع في بفداد ديوان ابي بكر الصنوري المتوني عام 334 هجرية ، الذي كان امينا على خزائة كتب سيف الدولة الحمداني ، واشتها يوسف الطبيعة .

\*\* تلقى ثلاثة من العلماء المسلمين في العراق دعوة من المراكز الاسلامية في الاتحاد السوفييتي لزيارة الاتحاد السوفييتي والاطلاع على حياة المسلمين هناك .

ر الدكتور شاكر خصباك صدر له كتاب " بيت الزوجية " عن مطبعة اتحاد الادباء العراقيين بغداد.

به ستستانف مجلة « الكتاب » العراقية صدورها .

# صدر في بفداد « ديوان المزرد بن ضـراد المطناني » تحقيق وشرح خليل ابراهيم العطيـة وتقديم محمد رضا الشبيبي وقد طبع بمساعدة وزارة المعارف العراقيـة .

م اصدرت الشاعرة حياة النهر ديوان « اغتيات للشورة » .

به صدر عن اتحاد الادباء العراقيين مجموعة قصص بعنوان « الاعصار » لصاحبها زهدي الداودي.

به صدر في كربلاء للاستاذ سلمان هادي كتاب
 تحت عنوان ، « ابو المحاسن » الشاعر الوطنسي
 الخالسد .

﴿ الكتب الآتية صدرت مؤخرا في بفداد :

الابام ببغداد لمؤلفه ابراهيم الكوار .

\* « الجريمة » كتاب يبحث عن الجريمة ومقهومها في مختلف ادوار التاريخ الانساني ، صادر عن جمعية المؤلفين والكتاب العراقيين بغداد لصاحبه شاكر العافى .

په انتهى الشاعر العراقي المعروف عبد الوهاب البياتي من كتابة مسرحية جديدة بعنوان « محاكمة في نيسابور » كما انتهى من تاليف ديوان جديد بعنوان « النار والكلمات » .

\* « الانتظار والمطر » مجموعة قصص صدرت حديثا في بغداد لمؤلفها موفق خضر .

م افتتح مؤخرا في بلفرادالمهرجان الدولي للكتاب

پو بدات مطابع لینینغراد بطبع معجم للهجات المرب فی بخاری .

په صدر كتاب جديد عن الاسلام طبعت منه اكاديمية العلوم السوفييتية 000 20 نسخة ، ومؤلف هذا الكتاب هو البروفيسور ل ، ى ، كليمو فيتش من كبار العارفين السوفييت في الاسلام .

الروسي الكبير لاندو ، تقديرا لنظرياته الهده السنة للعالم الروسي الكبير لاندو ، تقديرا لنظرياته التي فتحست السبيل للابحاث حول تجمع المواد وخاصة الهيليوم السائل ، كما احرز العالم السوفياتي دافيد وفيك على حائرة فوبل للعلوم الطبيعية ،

«و طبعت دار منشورات الاداب الشرقية في موسكو مجموعة من « الحكايات العربية » المأخوذة من مخطوطة عربية قديمة اكتشفت في جامع ابا صوفيا .

السيد فونطس كبرا الاسباني السيد فونطس كبرا ان مدينة قرطبة التي يربطها مع العالم الاسلامي ماضي مجيد وتقاليد عربقة ستشهد قريبا بناء جامعة اسلامية بضواحيها .

الكبرى ) التي تقدمها مدينة بو للسيد ج ، أ ، كتالا الكبرى ) التي تقدمها مدينة بو للسيد ج ، أ ، كتالا مكافأة لكتابه ( البيارن وشارل دوبوردا ) وفي هذا الكتاب بتحدث الصحفي والاديب عن حياة ومؤلفات اكثر الاصدقاء اخلاصا لفرانسيس جيمس .

بد انتخب جوزيف كيسيل المؤلف القصصي والمراسل الصحفي الذي يبلغ الرابعة والستين مسن عمره في هذا الاسبوع ، احد الخالديس في الاكاديمية المفرنسية .

يه انتخب السيد ريني ماهو الفرنسي الجنسية مديرا عاما لمنظمة الأونيسكو ، وهو اول فرنسي يتقلم هذا المنصب خلفا للسيد فرونير الايطالي الجنسية .

بد انشأ بالعاصمة الفرنسية مكتب افريقي للاتصال داخل منظمة اليونيسكو التي عقدت مؤتمرها الثاني عشر بباريس ، وعهد الى هذا المكتب بالعمل على التنسيق بين آراء ووجهات نظر الوفود الافريقية حول المواضيع المسجلة في جدول اعمال الدورة .

به احتفلت فرنسا مؤخرا بمرور 300 سنة على وفاة كاتبها باسكال ، وقد كان الاحتفال تحت شعار « باسكال الادب والنظري والمهندس والفيلسوف » .

چو بمناسبة بلوغ جان كوكتو عامه الثالث والسبعين اصدر كتابا بالاشتراك مع اندريه فرديه .

به قبل الرئيس الامريكي السابق ايزنهاور العمل في هيئة تحرير دائرة المعارف الامريكية بوظيفة رئيس المجلس الاستشاري لهيئة التحرير .

\* صدر في لندن كتاب « على مسؤوليتك الخاصة » للصحافي الكبير هيوكا ادليب سجل فيه مذكراته وروى قصص الكفاح الصحفي وصدماته وضحكاته .

په صدرت طبعة جديدة من كتاب « تاريخ العالم » للكاتب والرئيس جواهر لال نهرو يضم مجموعة من الرسوم للفنان هواريس .

يد صدر في لندن مؤخرا كتاب بعنوان « مذكرات سائق تاكسي » اعتبره النقاد أهم واطرف الكتب التي صدرت حديثا ومؤلفه سائق تاكسي .

به قررت الحكومة البريطانية تقديم 25 000 جنيه استرليني لتأمين استمراد العمل على انقاذ آتاد النوبة التي ستلقيها مياه النيل .

يه اعلن « ول ديوارنت » مؤلف كتاب ( قصة الحضارة ) انه اصدر اخيرا الجزء الاول من المجلد السابع لهذا الكتاب : ( بدأنا عصر العقل ) أما الجزء الثاني نسيصدر سنة 1963 بعنوان : ( عصر لوبس الرابع عشر ) والجزء الثالث سنة 1965 بعنوان : ( عصر فولتبر ) وبهذا الكتاب سبكون المؤلف قد انهى موسوعته العظيمة في تاريخ البشرية .

\*\* عرضت فى لندن اخيرا آلة جديدة للتعليم تقول الشركة التي صنعتها أنها باستطاعتها أن تدرس أي موضوع بأية لفة ، وسيباشر افتتاح هذه الآلــة فى الشهور القادمة القريبة .

الله المتحدة احتفالا كبيرا بمقرها فى بيوبورك احتفاء بالذكرى الرابعة عشرة للاعلان عن حقوق الانسان.

\* فررت الجمهورية العربية المتحدة اقامة تقليد جديد في الاحتفال بذكرى العلماء العرب ، عن طريق اصدار طوابع بريد تذكارية في العام القادم . وستبدا الجمهورية العربية باصدار طوابع بريد تذكارية في ذكرى كل من آبي الصائغ ، ابن رشد القرطبيي ، ابن الهيتم الفلكي ، ابن البيطار الملقي ، الزهراوي ، عبد الله ابو السعود ، حسين عائشة التيمورية ، عبد الله ابو السعود ، حسين توفيق العدل ، على مبارك .

بيد قررت هيئة اليونيسكو منح وزارة التعليسم العالى بالجمهورية العربية المتحدة مبلغ 2000ر16ر2 دولار لتنفيف انشاء مشروع المعهد العالسي الفنسي بالمنصورة وتجهيزه ، وتزويد معهد البترول بالسويس بالخبراء والمعدات والبعثات اللازمة لمدة خمس سنسوات .

وتعتبر هذه المنحة اكبر منحة تمنحها هيئة اليونيسكو في تاريخها لاحدى الدول الاعضاء ،

# فهرس العدد الثالث \_ السنة السادسة

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <u> </u>                                                       | صفح                                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|--------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | دراسات اسلامیـــة :                                            |                                      |
| للاستاذ ابي الاعلى المودودي للاستاذ ابي الحسن على الحسني الندوي المشيخ حسن خالد للاستاذ جمال بفدادي القادري للاستاذ محمد بن ادريس العلمي للاستاذ الحسن السائح للاستاذ الحسن السائح المدكتور تقي الدين الهلالي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | فلسفة هيجل وماركس للتاريخ الحضارة الفربية كما يراها محمد اقبال | 1<br>7<br>11<br>17<br>19<br>22<br>24 |
| للاستاذ محمد زئيبر<br>للاستاذ المهدي البرجالي<br>للاستاذ محمد عبد الله الكامل الكتاني<br>للاستاذ انور الجندي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الكائن والشعور بالكينونة                                       | 27<br>31<br>35<br>41<br>44<br>47     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ديـــوان دعــــوة الحــق :                                     | ####                                 |
| الشاعر الاستاذ عباس الجراري<br>الشاعر محمد الخمار<br>الشاعر محمد حسن الطريبق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | امنت بالشعب فردا لا شريك له                                    | 51<br>54<br>56<br>58<br>59           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | معــــــرض الكتـــــب :                                        |                                      |
| Table and the control of the control | اتت واتا : شعر : بول جيرالدي _ ترجمة : تقوا<br>فياض            | 61                                   |
| . للاستاذ محمد الامري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | كهف الرماة                                                     | 65<br>67                             |
| <ul> <li>الأستاذ محمد برادة</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | اصداء الثقافة والفكر                                           | 69                                   |
| . اعداد الاستاذ العربي المساري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | آفـــاق فنيــــــة                                             | 72                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الإنساء الثقافية                                               | 74                                   |