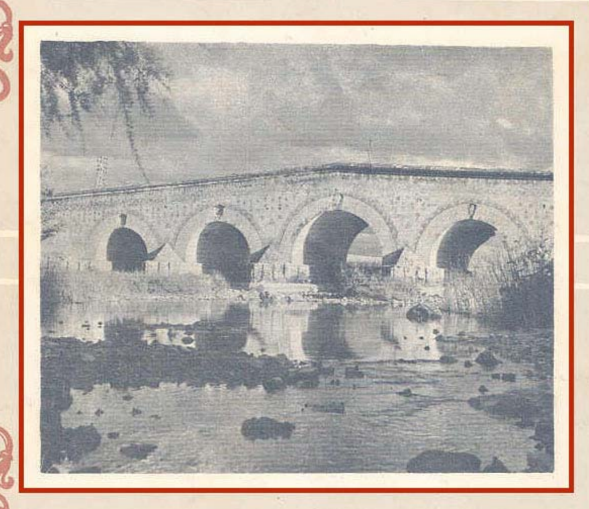


جلة شهرة تعنوبالد راسات السلامية وبشقون الثقافة والفك

تصديها وزارة عنوم الاففاف



العددان الشامر والشاسع السنة السادسة. ذوا لحب تن فحرم و138- ماي بيونبه و196 ثمنت العدد ٢٥ رب درهم

#### عجلة تصدرُها وزَارَة عَوْم الأوقاف

## دعوة الحوق

العدداد الشامدوالناسع السنة الساسخ ذ والحجانخ . فحرم 1381 ما ي يونبيه 1963 ثمك العدل ه 1.5دهم

> مَلَدِ مُتَّمِرَتِهِ تَعَنَى بُالْمُرْلِمَا مِنَ لِلْمِرْسِنَا مِنَهُ وَبِسِّرُولَ (لَفَرَ فَمَ وَلَا لِمُلَا تصديها وزارة عموم الاقصاف. الرباط - المغرب

#### - بيانات إدارية

صُوبة الغلاف

تبعث القالات بالغنوان التاليي :

مجلة (( دعوة الحق )) \_ قسم التحرير \_ وزارة عموم الاوقاف الرباط \_ المغرب . الهاتف 10 \_ 308

الاشتراك العادي عن سنة 15 درهما ، والشرقي 30 درهمـــ فاكتـر .

السنة عشرة اعداد . لا يقبل الاشتراك الا عن سنة كاملة .

تدفع قيمة الاشتراك في حساب:

محلة (( دعوة الحق )) رقم الحساب البريدي 55 - 485 - الرباط

#### Daouat El Hak compte chèque postal 485 - 55 à Rabat

او تبعث راسا في حوالة بالعنوان التالي :

مجلة (( دعوة الحق )) \_ قسم التوزيع \_ وزارة عموم الاوقاف \_ الرباط \_ المفرب .

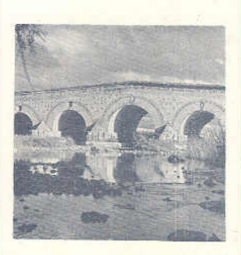
ترسل المجلة مجانا للمكتبات العامة ، والنوادي والهيئات الوطنية والثقافية والاجتماعية ، وذلك بناء على طلب خاص .

لا تلتزم المجلة برد المقالات التي لم تنشس

المجلة مستعدة لنشر الاعلانات الثقافية .

في كل ما يتعلق بالاعلّان يكتب الي :

(( دعوة الحق )) \_ قسم التوزيع \_ وزارة عموم الاوقاف \_ الرباط تليفون 308.10 \_ 327.03 \_ الرباط



جسر تاريخي قديم تبدو عليه الرخارف والالوان يقع على نهسر الجديدة بين فساس ومكتساس

## و زاست إسلامية

#### مِنَاكِبَهُ ذِكْرَىٰ المُولِدُالبَويِ النَّرُلِيِّ مِنْ مَنْ عَيْ المُولِ اللِّالِيِّ المُولِ مِنْ مَعِي المِعْ المِسْولِ اللِّالِيِّ المَّامِمِ الاستان محتب مدالطنجي الاستان محتب مدالطنجي

بقوله : احيركم من يرجى خيــره ؛ ويؤسس شـــره ؛ وشـركم من لا يرجى خيره ؛ ولا يؤمن شـره ) .

وبناء على عدا التقدير كانت حياة المجتمعات كما يحدثنا التاريخ راقية مهذبة اذا كانت الدعائم التي ينت عليها قوية سليمة كالعدل والرحمة والتعساون عليها . وكانت متحطة خشيئة متوحشة قاسيسة اذا غلب عليها الظلم والقسوة والتحرب لهما .

الا ان رحمة الله بحاله كانت في فترات كثيرة من التاريخ البسري الفظيع تتبع فترات جولات المحود والظلم بصولات الايمان والعدل ، فتحمس ظلمات من الشر بانوار الحق والخير ، تشع في الوجود فتبني فيه معالم اللايمان ، ومعاقل المبر والاحسان ، على ابدي طائفة اصطفاهم الله من خيرة خلقه ، وارسلهم لانفاذ الانسانية من الوبلات والشرور ، التي غمرتها وملاتها فتنا ومحنا ، واحقادا واطماعا واحنا ، ومن هذه الفترات وهي خاتمتها الفترة التي ارسلل الله فيها خاتم انبيائه ورسله الى الإنسانية ، سيدنا محمد بن عبد الله القرشي الهاشمي عليه السلام ، ، ،

ويجمل بنا ان للقي نظرة عابرة على احوال العالم وقت البعثة المحمدية ، فقد كان العالم وقت مولد هذا الرسول المنقد العظيم يعيش في ظلم وظلمات ، فاديان الهند طال عليها العهد وتغيرت معالمها وطقوضها في المهد والبد ، وقسمت الناس الذين هم ابناء آدم الى مراتب وطبقات متفاوتة متباينة ، ينكر الدين الحسق تعدادها ، وتسفه العدالة وسائس الادسان الاخسرى والعقول اوضاعها ، وامة الغرس وما والاها عششست فيها المجوسية وعبادة النار ، واستغلل الاكاسسرة رسالة الاسلام شفاء لما في الصدور ، وبعب للقبم الإنسانية بعد أن أعتراها خمول وذبول . . وتتميم لمكارم الاخلاق ، باعطاء المثال النموذجي الكامل ، والقدوة الحسنة المللي لبني الانسان ، حتى يكسون المثال الحي للاخلاق والعمل الصالح مائلا للعيان ؛ بعد أن كانت الفقول لا تتخيل ذلك الكمال الإ في الاذهان .. لهذا كان له من الاتر في البشير حياة وتور ورحمة وسرور ، اذ اشرقت الارض بنور ربها ووضع الكتاب هداية لاولى الإلباب، وذلك من رحمة الله ، ورفق ـــــه بالانسانية أن يكتبف الظلام بالنسور ، ويجلسو صلحا القلوب الغافلة بالذكر المسطور ، لقوله تعالى : « وأنسه لذكر لك ولقومك » وكما قال : « أن اللَّاسَ اتقــوا أذا ممنهم طالف من الشيطان تذكروا فاذا هم مبصرون " ولا غراية في احراز الموس على أسمى المناقب ، وبلوغه اكمل المراتب اذا اتصل بربه بالسند الروحي بوأسطة اعلى الانبياء كعبا ، وابقاهم خاودا وذكرا ، واعظمهــــم الترا في تطهير نفوس بني الإنسان ، ذلك أن الإنسان أنما ارتقى عن قصيلة الحيوان بروحــه وعقلــه ، قصـــار بتهديب طباعه ، وتوقية مداركه منسوبا للعلم والفضل؛ كما صار بتغذية غرائزه السفلي وبالهماكة في شهوات الحيوانية منسوبا للسعه والجهل ... ومن المعلوم ان اقراد الانسان متفاوتون في العقبول ، مختلفون في التزعات والمبول ، والحياة الاحتماعية متأثرة ومسيرة بتفاعل هذه الميول والنزعات والعقول .. كل فــــرد بؤثر في تلك الحياة حسب طيب عنصره ؛ وصفساء معدته وجوهره، او جبن نفسه، وتشور اصله، وسوء مخبره اذ الناس كما قال الرسول العربي: ( معادن ؛ خبارهم في الجاهلية خيارهم في الاسلام إذا فقهوا )... وعبر عليه السلام عن أثر هذه الخيرية في حياة الناس

وعملاؤهم السيطرة للعبت يحقوق الضعفاء من رعاياهم وغيرهم ، فمذهب مانى والمانوية ، ومذهب منزدك الفارسي القائل بشوع النساء والاموال بين الناس كافة، كل من المذهبين لعب دورا في تحطيم دعائم حياة الفرس الاجتماعية حتى اشرفت على البوار ...

واليهود حرفوا تعاليم التوراة التي فيها هـدى ونور ، حيث انغمسوا في حماة المادية والشهـوات ، وتعـدوا في السبت ، واتبعـوا الحرفيات والربوبات فاكلوا الربا وقد نهوا عنه ، وصاروا يشترون بعهـد الله وابمانهم ثمنا قليلا ، حتى تقمصوا روح القـردة ، والخنازير وعبدوا الطاغوت ..

اما الكنيسة منذ القرن الثالث من ميلاد المسيح عليه السلام فقد كان رعاتها \_ كما يقول " جرجيس سال » الانجليزي \_ مشتغلين بالمطامع الشخصيسة يتخذون انعويض من مسائل الدين ذريعة للمشاجرات والمماحكات ، وقد انقسموا قيها الى فرق لا تعسد ، وتقوا عن صدورهم ما ندب اليه الانجيل من الموادعة والمحبة والمواساة ، وعدلوا الى المناواة والضفال ؛ وسائر الواع المفاحد ) ثم قال هذا المسيحي المتوقسي سنة 1736 ميلادية : « ومعظم ما ننكر الآن على بعض الفرق النصرائية من باطل العقائد والفساد ؛ أنما نشأ وتأصل في تلك الاعصر : فعاد بالنفع على الاسلام ، واعان على انتشاره ، ولخص من تلك العقائد بالذكـــر عبادة القديسين والصور ، فانها كانت قد يلغت وقتئذ مبلغا يفوق كل ما تراه اليوم عند فرق النصاري ١٠٠٠ ثم ذكر ارتباك الكنيسة الشرقية بعد الفضاض المجمع النيفاوي كما ذكر حال الكنيسة الغريسة وتسزاع « داما سوس » و « اوسیکیتوس » علی اسقفیة روما، وخص بالذكر من اثر هذا النزاع بلوغ عدد القتلي فسي كنيسة « سيكينيوس » 137 في يوم واحد . . ثم ذكر حال النصرانية في بلاد العرب ، وانتشار بدعة المربميين بها الذين يقولون بالوهية مريم ، تبعا لبعض اساقفة المجمع (النيفاوي) ه . .

قال شيخ الاسلام ابن تيمية : (ومما بنبغي ان بعلم ان اعظم ما كان عليه المشركون قبل محمد وفي مبعث

هو دعوى الشريك لله والولد ، والقرآن مملوء سن تنزيه الله عن هذين ، وتنزيهه عن المثل والولد يجمع كل النتزيه ، ثم ساق آيات القرآن الكثيرة مستدلا على قيله هذا ، زيادة على ما كان معروفا بين العسرب من عبادة الاصنام وفقدان الامن وشيوع الخمر ، وكثـرة الفواحش والقمار وفاحش الربى ، وواد بعض القبائل لبناتهم ، وكثرة الحروب لأتف الاسباب ، ومؤاخلة القيائل بجنايات الاشخاص المعينين الى غير ذلك من الامراض الاجتماعية ، فعم الظلام ، واشتدت حاجــة الإنسانية في مجموعها الى نور يضي، بعض جوالبها ؟ ليعم النور سالر الارجاء بعد اشراقه وانتشاره ... هنالك ارسل الله يشير الانسانية بالقور والنجاح ؟ والسعادة والفلاح ، سيدنا محمد بن عبد الله بكتباب عزيز قال في حقه: « يا ايها الناس قد جاءكم من اللـــه نور وکتاب مبین بهدی به الله من اتبع رضوانه سبل السلام " ، وقال تعالى في حتى رسوله : «هو الذي ارسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كلـــه » ١ كنتم خير امة اخرجت للناس ، تأمرون بالمعروف وتتهون عن المنكر ، وتومنون بالله » فعمت هدايــــة القرآن وظهر دبن الاسلام، ولا يزال في انتشار وظهور، وكانت فتوحات الاسلام اعظم بركة على الامم المفتوحة، المتوارثة ، وشريعته الطاهرة من النقائض والظلـــم والعبوب ؛ فكان محمد رسول الله أعظم طبيب عرفه الوحود لأمراض الانسالية ، كما يشهد بذلك المنصفون من العلماء الا أن اعداء هذا الدين من المشركين والملحدين بغتنون بعض العوام وأشباههم بشبهتين لا تروجان الا على مفعل بليد . . . أولاهما قولهم أن محمداً استفل فساد اوضاع الكنيسة ، واختلال أحوال الامم المجاورة له من الفرس والروم ، وكذلك انتشار عقائد باطلة عند النصاري والعرب ، استفل كل هذا لنشر الاسلام وتمكين دعوته ، وكل عاقل يعرف الله لا يقال للطبيب انه استغل خطورة المرض ليظهر براعته بانقاذ المربض من الهلاك ، وكذاك بقال هنا : فالطبيب مشكور والدواء الذي فيه الشفاء هو من عند الله كما قال الله، « ونترَل من القرآن ما هو شفاء ورحمة للمومنين » .

والشبهة الثانية ان اعلاء الاسلام يقولون ان محمدا اخذ كثيرا من احكام التوراة ووصابا الانجيل وادرجها في دينه مع ان هذه الدعوى دليل وحجة على صحة الاسلام ، لا على يطلانه لان الاديان السماوية منولة من عند الله تحرج من مشكاة واحدة فلا بد ان تكون متفقة في جميع اصولها وعقائدها ، ولا يضر انها تختلف في بعض مناهجها ، وقد قال الله في كتابه : « مصدقا لما ين بديه من الكتاب ومهيمنا عليه » وقال تعالى : « شرع لكم من الدين ما وصحا به نوحا والذي اوحينا اليك وما وصينا به ابراهيم وموسى وعيسى ان اقيموا الدين ، ولا تتفرقوا فيه » وها والله في اصول العقائد .

ومنهاجا » . . . وبهذا يتبين لكل منصف أن شرائح الله بؤيد بعضها بعضا ، وأن الرسل كذلك ويد بعضهم بعضا ، ونحن معشر المسلمين نومن بقول الله تعالى ، « آمن الرسول بما أنزل الله من ربه والمومنون ، كل آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله ، لا نقرق بين أحد من « سلسه » .

وختاما ثقول اتنا بهذا الايمان العام الشامل آمنا يكل ما في الوجود من خير ، وهذا المبدأ هو الذي بوأ الامة الاسلامية والدين الاسلامي مكانفة الخلود في الوجود ، والله بقول الحق وهو يهدي السبيال ، والصلاة والسلام على رسولنا العظيم ، وجميع اخوانه من الانبياء والمرسلين ،

الرساط \_ محمد الطنجى



### في ولانت عبيل لرثيلا مي جروبر بلاستاذ عن المبارك

من الامراض التي تقشت في البلاد الاسلاميسة واعقبت تتاليج سيئة في تطورها ؛ مرض الازدواج فسي التفكير والعقلية ونشوء جيلين في آن واحد مختلفين البد الاختلاف يسير كل منهما في انجاه ويجران المجتمع الاسلامي في اتجاهين متعارضين فتتعطل القوة وبطل الحركة .

اما الجيل الاول فهو الذي تثقف بثقافة العصر المنصرم فقرا متونا في النحو والبلاغة والفقه والتوحيد والاصول وضعت والفت لابناء عصر غير هذا العصر ، سواء في أمثلتها وشواهدها ، او في تبويبها وترتيبها ، أو في الشاء عبارتها والطوبها ، ثم اقتصر على ذاك وربما زاد عليها قراءة بعض شروحها وحواشيها ولسم يعرف غيرها حتى من المعارف والثقافة التسي كان بعرفها المنقفون من ابناء العصور الاسلامية الاولى ايام ازدهار الحضارة الاسلامية بوم كانوا بقراون مع الفقه والتوحيد والتغسيس والحديث الحسباب والجسر والهندسة والفلك والطب والكيمياء وغيرها من العلوم التي ترى عظمة الله في الكون وفضلته على الانسسان بنعمة العقل الذي اتاه الله اياه ، وما آتاه من السمع والبعب المؤدى الى العلم كما اشار الله تعالى الى ذلك في قوله : ١١ والله اخرجكم من بطون امهاتكم لا تعلمــون شبيذا وجعل لكم السمع والابصار والاقشادة لعلكسم تشكرون " ، والغالب في إبناء هذا الجيل في أكثر البلاد الاسلامية الاقتصار على الفقه والتوحيد دون التوسع في دراسة السنة والإطلاع على الحديث ، وما يتبع ذلك من اطلاع على منافع الفقه واصوله ومصادره، ومـــــا تولد من ذلك من آراء فقهية مستقاة من الكتاب والسنة مما يوسع افق التفكير ، ودون الاطلاع كذلك على كتاب الله وامعان النظر في آياته سواء أكانت في الدعوة الى التوحيد والنظر في آيات الله في الكون والخليفة ؛ ام كانت في الاداب والاخلاق أم كانت في بيان التشريسع

والاحكام ، لقد اقتصرت الدراسة في العصر الماسي في اكثر البلاد الاسلامية على دراسة فقهية على مذعب واحد ، مما ادى الى اعتقاد بعض الساس الحصار الاسلام في هذا المذهب وذلك الراي .

واما الجيل الآخر فقد احدا بنقافة العصر واقتبى عمله من هذه التقافة المنقولة عن اروبا مواء انن اخده لها مباشرة او عن طريق غير مباشسرة ، ولا شك ان من المفيد بل من الضروري الاطلاع على نقافة المعصر ولا سيما في النواحي العلمية الخالصة التسي تكشف اسوار الكون وآيات الله فيه ، وتمكن الانسان من تسخيره لمنفعت وتسؤدي السي عمسارة الارض واستخراج خيرانها والترفيه عن الانسان ، ولكن هذا الجبل يعلب عليه ان يجهل النقافة الاسلامية الاصيلة وما تنضمنه من قيم خلقية واتجاهات انسانية ومفاهيم صحيحة وشعور بالمسؤولة ، ولا يعرف من وقد يصل اليه عن ظرسق المستشرقيان او المؤلفيان وقد يصل اليه عن ظرسق المستشرقيان او المؤلفيان الفريين واصحاب الإعراض والاهواء .

لقد تمارت البلاد الاسلامية منذ اكثر من قدرن على اساس تكوين هاتيس العقليتين وانتساء هذيسن التوعين او الجيلين وجعلت لكل متهما طريقا لتكوينه والجيل الاول يتكون في مدارس قديمة في نمطهسا واسلوبها والتاني يتكون في مدارس حديثة انششت على غرار المدارس الاروبية واقتبست منها برامجها ومناهجها ، ثم كانت محاولات اصلاحية ولكن على اساس الابقاء على هذا الازدواج وادخال بعض الاصلاحات على النوع الاول ، وهكذا كانت متلا الي مصر المدارس الدينية الازهرية من ابتدائية ونانوية وعالية ، ولم يكن الاصلاح فيها الا بتقسيمها الى سنوات

وصفوف او فصول ورسم انظمة لها من حيث المناهج والامتحانات والشهادات وادخال مقدار ضليل من علوم العصر هو في منهاج هذه المدارس كالرقعة النابية في النوب تختلف عنه لونا ونسيجا .

تم تختلف طريق الجيلين في الحياة ومكانة كل منهما ومهمته في المجتمع ، اما الجيل الاول فللوعظ والارضاد والخطابة والافتاء والتدريس الديني وما الى ذلك بحيث يتكون منهم فئة اطلق عليها اسم مبتلع غريب ( رجال الدين ) ، واما الجيل التاني فيتكون منه موظفو الدولة ورؤساء دوائرها والاختصاصيون في كل فن من فنون الادارة او العمل .

لقد كان لهذه الخطة آثار سيئة جدا في الحياة الاسلامية والمجتمع الاسلامي يسبب هذا الازدواج في التفكير وهذا التعدد في العقلية ، وكان بين الطرفيان حدر متبادل وجفاء أن لم يظهر في الظاهر قان آثاره موجاء أن لم يظهر في الظاهر قان آثاره

والطريق القويمة في تكوين الحياة الاسلامية والاسلوب الطبيعي السليم هو في التوجيد والانسجام، فالحياة واحدة ولو تعددت جوانبها ، والاسلام نفسه يقوم على فكرة التوجيد في كل شيء ، توجيد الله ، وتوجيد الطبقات ، واقامة مجتمع موحد منسجم ، ولذلك كان من واجب البلاد التي تقيم اليوم أسس نهضتها أن لا تسلك طريق الازدواج ، وعلى البلاد التي اجتازت في نهضتها مرحلة كبيرة واقامتها على هذا الازدواج أن تتحور منه وأن تضع أسسا

يجب أن يكون في جميع البلاد الاسلامية تعليم ابتدائي موحد يقوم على مفاهيم اسلامية في جميع ودرس الاشباء مبنيا على اساس غرس الايمان بالله الخالق في قلب الطفل وعقله ، كما يكون درس الدين مواده ودروسه ، فيكون تلقين المعلومات الطبيعية وسيلة إيضا لبعث همته في الحياة ويعتني في هده المرحلة بتعليم القرآن وتعويد التلامية على الشعائر والعادات الاسلامية ، ويكون التعليم الثانوي في المرحلة الثانية تعليما متنوعا من تعليم عام ومهتى ، تجاري أو ذراعي أو سناعى أو نسوي مصطبقا بالصبغة الاسلامية في جميع تواحيه وتكثر فيه مادة التقافة الاسلامية من عقيدة وتوحيد وتفسير وحديث وفقه وسيرة وتاريخ،

وتكون موادها الفكرية كالفلسفة وعلم الاجتماع قائمة على أسأس الاسلام ، ونظرته الى الحياة والوجــود والانسان والكون والحضارة ، بحيث بخرج الطالب مشربا بروحه في تفكيره وسلوكه ، واما التعليم العالى أى الجامعي فينبغي كذلكان بكون سوحدا فلا بكون هنالك معاهد مدنية ، ومعاهد دننية وانما تكون معاهيد اسلامية متنوعة الاختصاص من الطب والهندسة الى اللغة والشريعة ، ويكون تدريس الاسلام ونظامه حزءا من كل فرع من هذه الفروع بحيث لا تخلو كليــة من الكليات كالطب والهندسة والزراعة من ثقافة اسلامية ودبنية ، لانها تخرج الطبيب المسلم والمهندس المسلم والاديب المسلم ، وليس هذا غريبا في هذا العصر قان البلاد الشبوعية والبلاد الكاثوليكية تسلك هذه الخطة فتعلم البلاد الشيوعية في حامعاتها العقيدة والفلسفة الشيوعية في جميع فروعها بطريقة الزامية ، كما تعلم الجامعات الكانوليكية الدين في جميع كلياتها وفي جميع ستواتهـــا .

هذه هي الطريقة التي تجرّج لنا جيلا جديدا قريا مسلحا بالتقافة والعلم والدين والخلق ، جيسلا موحدا منسجما يتصرف في الحياة بطريقة واحدة ويفكر تفكيرا واحدا ، ويحل المشكلات التي يصادفها بطريقة واحدة ، يستمد عناصرها من الاسلام ومبادله ويتكون جيل متفقة في دينه فلا يكون هناك رجال دنيا لا يعرفون من امر الدنيا شيئا ، يتكون جيل اسلامسي يفرفون من أمر الدنيا شيئا ، يتكون جيل اسلامسي يشترك على تنوع اختصاصه وتعدد خبرته ومهنته في يشترك على تنوع اختصاصه وتعدد خبرته ومهنته في قسط مشترك من فهم الاسلام ، ويشترك في الجهاد في أهده الحياة لتحقيق أهداف الاسلام التي هي أهداف أنسانية تحقق سعادة الانسانية يترقيتها ماديا وخلقبا وروحيا بوصلها بالكون وآفاقه من جهة ، وبالله الخالق من جهة اخرى ،

وقد تكون هذه العملية صعبة او يكدون دون تحقيقها عقبات ولكنها اساسية وضرورية لبعيث الاسلام من جديد ووقوفه قويا صامدا امام الانظمة والعقائد الاخرى وفي ذلك رضاء الله سبحانه وخير الانسانية وسلامها.

دمشق : محمد المبارك : عميد كلية الشريعة بجامعة دمشق



-2-

الاصح أنها نزلت بمكة وبالمدينة ، فنزولها نسى مكة كان حين فرضت الصلاة ، ونزولها بالمدينة كان حين حولت القبلة الى الكعبة ولها أسماء كثيرة: ام القرآن، الواقية، الكافية، سورة الكنـــز، ســـورة الشنقاء ، سورة المثاني ، الى غير ذلك من الاسماء وهي سبع آيات بسم الله الرحمن الرحيم ، اختلف الرواة في البسملة هاهنا ، وفي ابتداء كل سورة هل هي منها ام لا ، فذهب قراء المدينة والشام والبصرة وفقهاؤها ومنهم امام الائمة مالك رحمه الله الى انها ليست آية من السور ، ولذلك كره الامام مالك قراءتها في الفرض ومستند هؤلاء الائمة رضوان الله عنهم العمل الجاري من عهد النبي عليه السلام بالمدينة بحذف قراءتها من الفاتحة عند الصلاة فقد قال الس بن مالك : صليت منهم بقرا باسم الله الرحمن الرحيم ونحوه عن عبد الله بن منقل ، وقال الامام ابن العربـــي في الاحكـــام ان محد رسول الله (ص) بالمدينة القرضت عليه العصور وموت عليه الازمنة من ألمان زمان رسول الله ( ص ) الى زمان مالك ولم يقرأ أحد فيه بسم الله الرحمن الرحيم .

وذهب قراء مكة والكوفة الى انها آية من القرآن فى كل فاتحة سورة وعليه درج الامام الشافعسي ومستندهم فى ذلك روايات كثيرة تولسى الدارقطنسي جمعها فى جزء لطيف وصححها ،

ولا يقال أن قراء مكة والكوقة البندوا آيتها في فاتحة كل سورة ، والمثبت مقدم على النافي لالله زاد

علما عليه كما هو مقرر فقها واصولا ، وعليه فيقط ع بكونها آية لائنا نقول شرط ثبوت آيات القرءان التواتر في نقلها والقطع بسبب ذلك بكونها آية من القرءان لا مطلق الرواية المفيدة للظن غالبا ، وروايات اهل المدينة والشام والبصرة تنفى هذا التواتر .

وسواء كانت من اول كل سورة او للم تكن فانباتها ولو بقصد التبراد والفصل بين السور تعليم مثه سبحانه وارشاد لنا كيف نبدا اعمالتا المهمنة بدكر اسمه سبحانه ، فانه اذا كان وهلو الفني على الاطلاق الذي لا بحتاج في اعماله الى تبرك باسمه الكريم ولا الى قصد الاستعانة به بدا بها كتابه وارشد خلقه الى قراءته بها ، فكيف ونحن الفقراء لا نبدا بها اعمالنا المهمة قصد الامتثال لذلك الارشاد او التبرك الراستعانة .

لم أنه لا يحقى أن لنا كل يوم من أيام حياتنا أعمالا مهمة كالأكل والنسرب والبيع والشراء والوطء والوفوء والاغتسال والصنائع اليدوية ، فاذا بدانا سائر أعمالنا هذه يذكر اسم الله امتنالا إلى هذه الاشارة والى الامر الوارد في مثل آيتي ، « يا أيها الذين آمنوا أذكروا الله ذكرا كثيرا وسبحوه بكرة واصيلا فأذا قضيتم مناسككم ف ذكروا الله كذكركم آباءكم أو أشد ذكرا » ، والى الامر الضمني الوارد في آية ، « والذاكرين الله كثيرا والذاكرات أعد الله لهم مغفرة وأجرا عظيما » فنكون قد عمرنا الكثير من أوقاتنا بذكر الله سبحانه وأنجزنا مع الله تجارة أن تبور .

والما طالبنا سبحانه بهذه الكثرة من ذكره كي تربطنا به رباطا وثيقا حتى اذا ارتبطنا به هذا الارتباط الوثيق صار سبحانه سمعنا الذي نسمع به ، وبصرنا الذي نبصر به ، وبدنا التي نبطش بها . الح كما في الحديث ، اعني صرنا نستحضره سبحانه في سائسر اعمالنا واقوالنا ، فاذا استحضرناه خفنا سطوت واستحبينا منه ، لن نخالفه فيما يأمرنا به أو ينهانا عنه من تلك الاعمال ، فامتثلنا أمره واجتنبنا نهيه بقدر الطاقة واحترمنا حقوقه وحقوق خلقه وصرنا لا ننتهك حرمة في نفس أو مال أو عرض ، فاذا انتهينا إلى هذه الحالة صلحت احوالنا واستقامت أمورنا وصرنا المثل العلى والقدوة الحسنة الصالحة لفيرنا .

فيذكر الله عند السلف الصالح رضي الله عنهم على النحو الذي قررناه ، وبخشيت ومراقبته في اعمالهم صلحت احوالهم فامتد نفوذهم في سائر المعمور واعزهم ثم سودهم والحمد لله ، ونرجو أن تعود تلك الأسام .

ثم قال جل ذكره ، : « الحمد لله رب العالمين » الحمد في اللغة ، أن تصف غيرك بوجه جميل على جهة التكريم والتعظيم ، واليق وصف جميل يناسب ان بوصف به الله جل جلاله في مقام افتتاح القرآن الكريم وصف العظمة التي لا حد لها ، وال في الحمد للجنس ، او للاستقراق ولام الجر الداخلة على لقظة الجلالــــة للاستحقاق وحيئت ؛ بمعنى جملة الحمد لله ؛ جنس العظمة او جميم العظمة المطلقة مستحق لله سبحانه ، وإنه وان عظم غيره فمنشأ عظمته ومصدرها منسه ، تم وصف نفسه سبحانه باربعة اوصاف تفيدنا علسة استحقاقه لهذه العظمة ، بل الاول والاخيسر منهسا يستلزمان العظمة بانفسهما كما سيتضح فيما بعسه ، وهذه الاوصاف هي كونه ربا للعالمين أي مربيا لسائر ما سواه، أو مالكا له ، أذ الرب في الاصل مصدر رب بمعنى ربى ثم اطلق اسم الفاعل منه بمعنى المربسي او المالك ، وكونه رحمان بخلقه اي واسع الرحمة لهم ، التي تشمل البر والفاجر والمحسن والمسيء والطيع والعاصى ، وكونه رحيما بخلقه ، أي دائم الرحمة لهم لان الرحيم صفة مشبهة تقتضي الـدوام والشـوت ، وكونه ملك يوم الدين أي ملك يوم الجزاء على الاعمال الذي هو يوم القيامة، أي ان هذا اليوم مملوك له خاصيه لا يشاركه فيه عيره كاثنا من كان، أو هو المنفرد باللك والسلطان فيه الامالك ولا سلطان فيه غيره اولو على سميل

المجاز المن الملك اليوم لله الواحد القهار) ، (ان كل من في السعوات والارض الاءاتي الرحمن عبدا) ومن كان مالكا ليوم الدين أو ملكا فيه وحده كان الجزاء على الاعمال فيه مختصا به وحده.

وقد قضى وضغه برب العالمين وبالرحمين الرحيم سائر العقائد الاسلامية الواجبة له سبحانيه بالذات ، أذ كونه رب العالمين أي مريبا ومديرا لامره أو مالكه وقاهره يقتضي أن يكون موجودا حيا قديما باقيا غنيا على الاطلاق مخالفا لخلقه وحيدا في ذاتيه وصفاته وافعاله ، عالما مريدا قادرا سميعا بصيرا متكلما ، وكونه رحمانا رحيما يقتضي جواز فعيل المكتات وتركها في العدم كخلق الانسان واماتته وبعته الرسل وايجاد اليوم الآخر ، لان هذه الاشياء الاخيرة في الذكر ليست واجية في نقسها بالذات ، وأنما اقتضاها أكمال الالهي وتعلق العليم والارادة والقدرة يه ،

ولما دخل يوم القيام في عموم الجائزات كما رايته في مقتضى عموم الرحمة ، وكان لهذا اليوم المقام الاول في المعتقدات بعد معتقد وجود الذات العلية ، اذ على وجوده بنى الوعد والوعيد ، والرجاء والخوف في الشريعة الاسلامية غالبا ، قال تعالى : « وما ترسيل المرسلين الا مبشرين ومتذرين ) ، لم يكتف القرآن بدخوله في هذا العموم بل افرده بالذكر ابذاتا باهميته بدخوله في هذا العموم بل افرده بالذكر ابذاتا باهميته وأشعارا للقلوب بخشيته لا سيما وقد ذكر مضافا الى مالك الجزاء قبه بالخير والشر ، وهو الله سيحانه .

وقوله سيحانه « إياك نعب له العبادة غايسة التذال والخضوع المشعرين بكون العابد تحت قدرة ونفوذ المعبود وحده أيجادا وأعداما ونفعا وضرا ، وهو هنا الله سيحانه حيث لا موجد ولا معدم ولا نافع ولا ضار الا هو وحده .

وما كانت العامة وما زالت تعتقده من ان بعض خواص الخلق من النبين والمرسلين والملائكة القربين وعباد الله الصالحين فسببه الجهل بقواعد الاسلام ونصوصه القاطعة بكذب ذلك المعتقد ، الم يكن من قواعد التوحيد العامة ان الله واحد لا شريك له في ذاته ، ولا في صفاته ، ولا في افعاله التي من جملتها الإيجاد والإعدام للاشياء ، والنفع والضرر والاسعاد والاتقاء ، الم يقل الله مخاطبا نبيه عليه السلام ،

«افهن حقت عليه كلمة العداب افالت تنقل من في النار» وفي آية اخرى « اللك لا تهدي من احبيب ولكن الله يهدي من يتساء ، وهو اعلم بالمهتدين » الى غير ذلك مما يعتضى أن النفع والضر والاسعاد والاشقاء كلها بياد الله وحده لا شربك له فيها .

نعم وردت آیات واحادیت بشهاعة خواص الخلق الكانتهم عند الله ، ولكن غالب تلك الشهاعات مقیدة باذن الله لهم فیها ، حتى لا یعطل النباس العصل اتكالا على الشهاعات مثل فوله تعالى ، : « من ذا الذي یشفع عنده الا باذنه ، ولا تنفع الشهاعة عنده الا لمن اذن له » وفي حدیث الشهاعة المشهور ، ان النبی علیه السلام لا بشفع بوم القیامة للخلق فیما هم فیه من الحدة والكرب حتى یستاذن ربه في ذليك فباذن له ، ثم ان تقديم المعمول في قوله تعالى ، : « اباك نعبد » یفید الحدة الحصر والاختصاص اي نخصك یا مولانا یعبادتنا ، وهو غایة التذلل والخضوع ، قلا نتذلل ، ولا نخصع لاحد كما نتذلل والخضوع ، قلا نتذلل ، ولا نخصع الحلال ونعوت الكمال ،

رب العالمين الذبن أنا منهم ، بيدك تدبير أمودهم ومقاليد ننؤونهم ورحمانهم ورحيمهم ومالك يوم دينهم

وقوله عـ ر من قال ، « والا نستعلى » ، الاستعانة طلب المعونة من الله ، وهـ و الاقـدار على الاشياء الذي في طوق البشر كسبها وقعلها ، والمـراد الإقدار الباطني الخاص بالله بجلب الاسباب وصرف المرابع ، قلا بنافي ان بعصنا قد يستعين ببعـض على الاشياء الداخلة في طوق البشر المعونة عليها ، وقـد الذنالشريعة صراحة في الشماس العون فيها كقوله تعالى : « وتعاونوا على البر والتقوى ، » وضمنا كقوله تعالى : « تحن قـمنا بينهم معيشتهم في الحياة الدنياء ورفهنا بعضهم فوق بعض درجات ليتخذ بعضهم بعظا سيخربــا » .

وقوله تعالى « اهدنا الضراط المستقيم » الصراط في الاصل الطريق المسلوك ، والمستقيم الذي لا الحراف فيه اذ الطريق المتحرف ، مضنة الضلال والخروج عن المقصود غير الله استعيرت هنا الصراط الدي ، واستعير المستقيم للذي فيه مع الله وهو دين الاسلام الموصل الى رضى الله والسعادة الابدية ، ولذلك أبدل منه قوله تعالى « صراط الذين انعمت عليهم قوله عليهم قوله عليهم قوله

تعالى « غير المفضوب عليهم ) ، أي غير صراط وطريق الذبن غضبت عليهم بسبب كبرهم وعثادهم الصادر منهم عن مكابرة وجحد للحق فكانوا بذلك بعداء عسن هدايتك ورحمتك ، لم ابدل من الذين العمت عليهـــم مريقا آخر وهم الدين كفروا لا عن جحد للحق وعناد له ، ولكن عن ضلالهم عن طريق الهدي والتباس الحق عليهم ، كما قال النبي عليه السلام في حق ابن صياد ، كما في صحيح البخاري لما ساله النبي صلى الله عليه وسالم عما يعتقده في حقه ، وأجانه أبن صياد عن عالما السؤال بقوله بأنيني بر وفاجر ، قال النبي عليه السلام خلع عليه الامر ، وذلك قوله تعالى « ولا الضالين » عن طريق الهدي حيث النبست عليهم بغيرها من طوق الصلال اي اهدنا يا مولانا الصراط المستقيم ، ولا تهدنا غيره من الطرق سواء كان بعيدا جدا منه او قريبا في الجملة ، أذ الضلال كما في مفردات الراغب يطلق على العدول عن المحجة الواحدة ، اما عن قصد أر غير قصد ، سواء كان هذا الضلال يسيرا أو كثيرا غير الله أما عطف الضالين هاهنا على المعضوب عليهم علمنا بالعطف الذي يقتضي المعاسرة ، انهم فريقان وان الاولين هم المنحوفون كثيرا عن قصد حتى استحقوا الانحراف ، حيث لم يوصفوا بفير الضلال وتركوا الى مشيئة الله بعد ذلك .

هذا تفصيل ما الركناه من معاني الفاتحة وتكتها عبولا عنه بقدر الطاقة والامكان ، ولمزيد البيان نقول : ان القرال الذي هو عملة الاسلام والمسلمين جلسه لتقرير المربن عظيمين : تقرير ما لله على البشسر مين حقوق ، وتقرير ما للبشر على بعضهم بعضا كذلك ، اما حق الله الواجب له على الاطلاق فقد قرر الاسلام في تعظيمه واحترامه تعظيما واحتراما لا حد لهما ولا غاية ، عاية ، حيث كانت الذات العلية لا حد لها ولا غاية ، ولكن فليكن تعظيمها واحترامها لا حد لهما ولا غاية ، ولكن عاجزين عن اداء هذا التعظيم والاحترام ، بيل عجزوا عن تصورهما اكتفت من النياس بالاقرار لله ببعيض عن تصورهما اكتفت من النياس بالاقرار لله ببعيض عن الواردة لله في القرآن وعلى لسيان اللهي صلى الما كانت الواردة لله في القرآن وعلى لسيان اللهي صلى الله عليه وسلم ،

لم ان هذا التعظيم والاحترام المطلقين مأخوذان من الفاتحة من غير ما موضع منها . منها لفظ الحمد ،

الا على التقسير الذي قدمناه المناسب لمقام اقتتاح القرآن به الذي هو اجل هداية من الله لخلقه ، العظمة مستحقة لله ومنه رب العالمين ، اذ كونه خالقا للعالم مربيا ومالكا له يوجب تعظيمه واحترامه ، وكونه حيث ان النغوس مجبولة على حب من احسن اليها ، والمحبة نقتضي التعظيم والاحترام ، وكونه ملك يوم الدين ببعث على تعظيمه واحترامه ، اذ الدي يملك يوم الجزاء « يكون له السلطان المطلق فيه ، يجب تعظيمه واحترامه والا احل على من خالف ذلك عقابه فيه ، وتخصيصه بالعبادة والاستعانة هو نفس التعظيم والاحترام ، وطلب العداية الى صراط الدين انعم عليهم يرضاه مفيد لهذا التعظيم والاحترام ، اذ ما طلب المداية الى الصراط الدين انعم عليهم الهداية الى الصراط الدين انعم عليهم المناه الهداية الى الصراط الدين العم عليهم الهداية الى الصراط الدين العم عليهم الهداية الى الصراط المستقيم الذي هو هذا الدين الرضاء له الا قصد تعظيمه واحترامه .

اما حقوق العباد بعضهم على بعض قريما تؤخل الاشارة اليها من قوله تعالى « ملك يوم الدين » اي يوم الجزاء على الاعمال ، اذ منها افعال بعضنا ازاء بعض ، ومن قوله : « اهدنا الصراط المستقيم » ، اهدنا الدين القويم الذي يرشدنا بهداد الى الاحتفاظ من الزيغ فى الاقوال والافعال التي منها اقوال وافعال بعضنا لبعض ولانطواء الفاتحة لهذين الجنسين المقصودين فى الدرجه الاولى من القرآن والمبتوتين فى كل محل منه سميت « ام القرآن » كما فى حديث ( لا صلاة لمن لم يقرا بام القرآن ) .

اما التقسيم الوارد عن ابي هريرة رضي الله عنه في الحديث المقدس عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: قال الله عز وجل: قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين ، ولعبدي ما سال ، فاذا قال العبد الحمد الله رب العالمين ، قال الله: حمدني عبدي ، فاذا قال: الرحمن الرحيم ، قال الله: اثنى علي عبدي ، فاذا قال: ملك يوم الدين ، قال: مجدني عبدي ، وقال مرة فوض ملك يوم الدين ، واذا قال: اياك نعبد واساك نستعين ،

قال: هذا بيني وبين عبدي ولعبدي ما سال ، فاذا فال : اهدنا الصواط المستقيم صواط الذين انعما عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين ، قال : هذا لعبدي ، ولعبدي ما سال ، اورده في صحيح المصابح وعبرها ، فهو تقسيم الفاتحة باعتبار آخر ، وهو ان بعضها وهو اولها مختص بالثناء على الله وتعظيمه واواخرها فيه التفات العبد الى نفسه وطلبه من مولاه سعادتها بهدايتها الى الصراط المستقيم ، ووسطها فيه تذلل العبد الى مولاه وخضوعه بين يديه ، لسمانة العبد به في احواله وأموره .

ولمزيد نفهم معنى هذا الحديث القدسي الوارد في معنى الفاتحة وتقسيمها على سبيل الاجمال نقول الناولها كله تعظيم لله سبحانه تعظيما يقتضي بحسب عرف التخاطب الذي يقع بين البشر الفات المعظيم في المعظيم والتمجيد ، حيث قصر العبد التالي لها الحمد كله عليه ووصفه بكثرة الرحمة لخلقه ودوامها عليهم ، وبكونه ملك يوم الدين وحده المطلق التصرف فيه كها بشاء تم ما كفاه ذلك حتى ابده بقوله ايساك فيه كها بشاء تم ما كفاه ذلك حتى ابده بقوله الساك وحمته بقوله الساك وحمته بقوله الساك وحمته بقوله والساك نستعين اهدنا الصراط المستقيد والله والساك نستعين اهدنا الصراط المستقيد من الخ . . . . . الخ .

ثم أن هذا الحديث بدل على ما للفاتحة من عظم قدر ، ولا أشكال ، وهاك حديثا آخر بدل على هـــذا المعظم كذلك وقد رواه البخاري والترمذي والنسائي عن أبي سعيد بن المعلى قال : كنت أصلى فدعائي النبي أصلى فلاعائي النبي الم إحبه ، قلت يا رسول الله كنت أصلى قال الم يقل الله استجبوا لله والرسول أذا دعاكم ، أـــم قال الا أعلمك أعظم سورة في القرآن قبل أن تخرج من المسجد ، فأخذ بيدي فلما أردنا الخروج ، قلــت يا رسول الله أنك قلت لاعلمنك أعظم سورة في القرآن، قال الحمد لله رب العالمين هي السبع المثاني والقرآن العظيم الذي أوتبته ،

## البوائح المحالية إلى المواتد المائدة ا

ابو الحسن الشاذلي عالم من أعلام الصوفية وقطب من أقطابهم ، وله في المفرب الاقصى وعاش معظم سني حياته في تونس ومصر والشا مدرسة صوفية كبيرة ، لازال أتباعها وتلاميله التشرون في مختلف أنحاء العالم الاسلامي ويكونون فرقا صوفية كثيرة تشعبت كلها عن الفرقة الاصلية التي أنشاها ونسبت اليه وهي الفرقة الشاذلية .

ولد أبو الحسن الشاذلي في أواخر القرن السادس الهجري في سنة 593 ه في قرية غمارة بالقرب مسن مدينة سبتة بالمفرب الاقصى .

وهو تقي الدين أبو الحسن علي بن عبد الجسار بن بوسف .

وينتمي الى قبيلة عمران احدى قبائل المفرب وهي التي ينتمي اليها ولي الله سيدي عبد الرحيسم القناتي .

وهو حسني علوي أي أنه ينتهي بنسبه الي الحسن بن على بن أبي طالب .

نشأ أبو الحسن في قربته غمارة وفيها تلقى علومه الأولى وحفظ القرآن ، ثم أراد أن يستزيد من العلم فرحل الى تونس ، لقد كانت مدن المفسرب الاقصلى الكبيرة مثل سبتة أو مراكش أو فاس أقرب اليه من تونس ، ولكنه أعرض عنها جميعا وأبعد في الرحلة فذهب الى تونس ، ولتفسير هذا لابد من القاء نظرة على الحالتين السياسية والعلمية في المغرب الاقصلى وفي العالم الاسلامي بوجه عام على ذلك الوقت .

كان المذهب الشيعي قد انتصر في القرن الرابع الهجري ، وبانتصاره قامت دولتان شيعيتان كبرتان أصبحت لهما السيادة في طرفي العالم الاسلامي الشرقي والفربي ، فالدولة الفاطمية في المغرب وتضم أنيها بلاد المغرب جميعا ومصر واليمن والحجاز والشام، والدولة البويهية في الشرق ولها السيادة في العسراق قلب الدولة العباسية نفسها .

وفي القرن الخامس والسادس حدث رد فعل قوي ، وبدا الملاهب السني يسود من جديد بعد أن ضعفت الدولتان القاطمية والبويهية ، وقامت دول سنية كثيرة كان هدفها القضاء على الدول والمداهب الشيعية في كل مكان فكانت دول السلاجقة والاتابكة في الشرق ودولتا الابوييين والمماليك في مصر والشام ودولة الموحدين في المغرب والاندلس ، وكان بعض حكام هذه الدول السنية مقالين في محافظتهم على المذهب السني ويرون في كل الحركات والآراء الفلسفية جنوحا نحو العودة الى المذهب الشيعي ، فهو مذهب كسان بدرس الفلسفة وعلوم الاوائل ويتاثر بها الى حد بعيد .

وهذا العصر بعينه هو العصر الذي شهد القسام العالم الاسلامي الى دول كثيرة شغل بعضها عن البعض الآخر ، وهو الذي شهد ضعف هذا العالم الاسلامي وجراة اوربا المسيحية على اقتحام ربوعه في الشام على ايدي الصليبيين ، وفي الاندلس على ايدي الراغبيس في اعادتها الى حظيرة المسيحية والقضاء على الدوسلات الاسلامية القائمة بها .

في هذا الجو الغريب قويت الحياة الروحية ونشط التصوف وكثر المتصوفة ، فقد احس المجتمع

الاسلامي بعجزه عن حماية نفسه من المقبرين الوافدين من الخارج ، فراح المسلمون ببحثون عن قدوة عليا يلجاون اليها في محتهم ويحسون في كنفها بالاطمئنان النفسي ، فلجاوا التي الندين واغرقوا فيه وفي العبادة والزهد ، يلتمسون في هذا كله سكينة الروح وينسون في رحاب الله ما يكتنفهم من عوامل القرع والقلق والاضطراب ومن هنا نشطت الحركات الصوفية في القرنين السادس والسابع ، وانقسم المتصوفة في هذين القرنين التي قسمين : قسم حيا حياة روحية خالصة وقسم خلط التصوف بالقلسفة والروح بالفكر . وقد شهد المغرب عند نشأة الشاذلي به هذين التوعين مس المتصوفة .

ففي مدينة فاس بالمقرب الاقصى كان يقيم في اواخر القرن السادس الصوفي الكبير الشيخ ابو تعزي بن يلنسور ، وكان الناس يفدون البه من جميع انحاء المقرب والاندلس ، يأخذون عنه ويستمعون البه القطب الفوث أبو مدين التلمساني فعاش معه سنيس يقتبس من طريقته بالاقبال كل الاقبال على الصوم والزهد والصلاة والتقشف والعبادة . حتى اذا قبس قسسة من روح استاذه رحل السي المتسرق ليقتبس قبسات اخريات من شيوخ التصوف هناك ، وعن سيدي عبد القادر الجيلاني قطب العراق بسوجه خياص .

وعاد ابو مدين الى المغرب فاقام فى بجاية وفاقت شهرته شهرة استاذه ابى بعزى ولقبوه القدوم هناك بالغوث وتتلمل عليه العشرات من كبار العلماء وفي مقدمتهم الفيلسوف المتصوف الكبير محى الدين بسن عربي والشيخ ابو عبد الله محمد بن حرازم أحد شيوح الشاذلي .

وكانت الدولة القائمة بالحكم في المفرب وقت لذاك هي دولة الموحدين، ومن ملوكها من كان راعبا للحياة الفكرية مشجعا للعلماء والمفكريين، ومنهم من كان متزمتا مضطهدا لرجال الفكر والمشتقلين بالفلسعة، فمن امثلة النوع الاول الخليفة الموحدي أبو يعقبوب يوسف بن عبد المؤمن، وكان رجلا واسع الفكسر محبا للعلم صديقا للعلماء، وللفلاسفة منهم بوجه خاص، فقرب اليه عددا كبيرا منهم ، وفي بلاطه عاش الفيلسوف المغربي أبن طغيل وهو واحد ممن حاولوا المرج بيسن الفلسفة والتصوف ، وهو مؤلف قصة حي بن يقطان التي حاول فيها أن يثبت أن العقل والشرع بؤديان الي تائيج واحدة.

وابن طفيل هو الذي قدم للحليفة يعقوب صديقه الفيلسوف ابن رشد فرحب به وقربه اليه وولاه قضاء اشيلية .

ولكن المجتمع الاسلامي في المغرب وقتداك لم يرض عن سياسة الخليفة الموحدي يعقوب ، فقد كان رد الفعل السني ذا اتر قوي عليه ، لهذا كان المجتمع سنيا متزمتا ينكر الفلسفة والمشتغلين بها ، وقد استجاب الخليفة ابو يوسف يعقوب بن الخليفة السابق لرغبات المجتمع ، فاضطهد العلماء والفلاسفة ورجال الفكر ، واصابتهم في عهده محن شديدة ، فاتهم ابن رشد في عهده بالزندقة وحوكم في سنة 191 .

واضطهد الصوفي الكبيس أب مديس وأرسل الخليفة يستدعيه من بجاية لمحاكمته ، فأنى به مكبسلا بالحديث ، حتسى أذا وصل تلمسان مسرض ومسات منسة 594 .

هذا الجو الذي كان يتبع فيه ضيق الفكر و ويسود فيه الكبت والاضطهاد والمحاكمة دفع الكثيرين من رجال الفكر والفلسفة والتصوف الى الرحيل عسن المغرب الاقصى ، وفي مقدمتهم محى الدين بن عربي ، فقد رحل عن الاتدلين والمغرب في سنة 598 بعد ان شهد محنة أستاذه ابن رشد واستاذه في التصوف ابنى مدين .

لم يكن غريبا أن يشيح الشاذلي بوجهه عن مدن المفرب الاقصى الكبيرة ويوحل الى تونس ليستكم ل علومه بها . فانه يبدو أن الجو في تونس كان أصلح منه في المفرب الاقصى وحربة الفكر والدراسة مكفولة هناك الى حد ما ، وقيها على ذلك الوقت كان يقيم عدد كبير من أعلام المتصوفة من امثال الشيخ محمد صالح بسن بتصار والشيخ ابي محمد المهدوي والشيخ ابي سعيد الباجي وهم من تلاميذ الغوث ، وقــد عاصر الشاذلي اتناء تلقيه العلم في تونس هؤلاء العلماء الاعلام ولا شك انه اتصل بهم وتتلمذ عليهم واخذ عنهم . وكان الجو في تولس كلها بضوع منه شذى تعاليم ابسي مدين وروحانيته ، والكل هذاك من تلاميذه الذبن يسلكسون طريقته . وقد تاثر الشاذلي بهذا الجو تأثرا شديك وعشق التصوف وحياة المتصوفة منذ ذلك الحين وبدا فتلقى الطريقة على أبي عبد الله بن حرازم أحد تلامدة أبي مدين ولبس على بديه خرقة التصوف. "

ورحل ابو الحسن الشاذلي من قريته غمارة الى تونس حوالي سنة 602 وهو بعد حدث صفير السن في نحو العاشرة من عمره ، وبدا هناك فتلقى على علمائها الفقه على مذهب مالك ، وعلوم اللفة من ادب ونحو وصرف وعلوم الديس من تفسيسر وحديث وكلام وتوحيد ، ولازم حلقات الدرس حتى نبغ في هده العلوم جميعها ، ثم شاقه التصوف واتصل بشيوخه وليس الخرفة اول ما ليس على بد ابى عبد الله محمد بن حرازم – كما اسلغنا –

والكتب التي ترجمت لابي الحسن الشاذلي تروي قصة طريفة حدلت له عند دخوله مدينة تونس، والقصة تبدو غريبة بعيدة عن المنطق ولكنها تدخيل في نطاق ما يسميه القوم بالكراسات ، واغلب الظين أن مؤرخي ابي الحسن واتباعه بروونها للبرهنة على أنب كان منذ شبابه الاول ذا نفس طاهرة نقية صافية ، وانه كان ذا استعداد طيب للولاية منذ هذه السن المبكرة ،

روى هذه القصة صاحب كتاب المفاخر العلية في المآثر الشاذلية . قال رواية عن الشيخ جمال الدين القرافي ان الشيخ ابن الحسن الشاذلي قال:

« دخلت مدينة تونس وأنا شباب صغير ، فوجدت فيها مجاعة شديدة ، ووجدت الناس بموتون جوعا في الاسواق، فقلت في نفسي : لو كان عندي ما اشتري به خبرًا لهؤلاء الجياع لفعلت ؛ فالقي في سري : خذ ما في حيبك ، فحركت جيبي فاذا فيه تقود ، فاتيت الي خياز ساب المنارة ، فقلت له : عد خبرك ، فعده ، فناولت، للناس فتناهبوه ، ثم أخرجت الدراهم فناولتها الخبار، فقال لى : هذه مفارقة وانتم معاشر المفاربة تستعملون الكيمياء، فأعطيته برنسي وكرزيتي من على راسي رهنا في ثمن الخبز ، وتوجهت الى جهـة الباب فاذا رجـل واقف عنده فقال لي : يا على اين الدارهم ؟ فأعطيتها له نهزها في يده وردها الي ، وقال ادفعها للخبار فانهــــا طيبة ، فرجعت الى الخياز فاعطيتها له فقال : نعم هذه طيبة واعطالي برنسي وكرزيتي ، ثم طلبت الرجل فلم اجده ، فبقيت متحيرا في نفسي الي أن دخلتِ الجامع يوم الجمعة ، فجلست عند المقصورة عند الركن النسر في فركعت تحبة المسجد وسلمت واذا بالرجل عن يميني فسلمت عليه فتبسم وقال : يا على انت تقول لو كان عندك ما تطمم به هؤلاء الجياع لفعلت ؟ اتتكرم على الله في خلقه ولو شاء الاطعمهم وهو أعلم بمصالحهم ؟ فقلت يا سيدي من الت؟ قال إنا احمه الخضر كنت بسلاد الصين فقيل لى ادرك عليا بتونيس فاتيت مسادرا اليك ، فلما صليت الجمعة نظرت البه فلم أجده "

وقى تونس قضى ابو الحسن سنوات الصبى والشباب الاول تتلمذ فيها على كبار علمالها وشيوخها ومتصوفيها ، فيدا بابى عبد الله بن حرازم الذي لبس خرقة التصوف على بديه لاول مرة ، ثم سمع بالشيخ ابى سعيد الباجي احد تلامذة ابى مدين وممن أخذوا الطريق عنه فسعى اليه وانتفع بعلمه ، يصف الشاذلي مقابلته الاولى لابى سعيد يقول :

« لما دخلت تونس في ابتداء أمري قصدت بها جملة من المتنابخ ، وكان عندي شيء أحب أن أطلع عليه ويبين لي منه خبر ، فما فيهم من شرح حالي ، حتى دخلت على انتيخ ابي سعيد الباجي \_ رحمه الله \_ فاخبرني بحالي قبل أن أبديه اليه ، وتكلم عن سري ، فعلمت أنه ولي الله ، فلازمته وانتفعت به كثيرا وسمعت منه " . .

في هذا الجو الذي كانت تتجاوب في جنباته آراء الفلاسفة من امتال ابن رشد وابن طفيل وابن عربي وتتنشر في نواحيه روحانيات المتصوفة عن امنال القطب الفوث ابي مدبن وابي عبد الله بن حرازم وابي سعيد الباجي . في هذا الجو الذي كانت تصطرع فيه قوى العلم والفكر الحر مع قوى الرجعية والتزمت السني ، في هذا الجو نشأ أبو الحسن الشاذلي نشأته الأولى ، وتلقى علومه الأولى ، ولكنه لم يكد ببلغ سن الشاب حتى أحس أن غلته لم تشف وأن ظماه للعلم والمعرفة لم يشبع ، فاعتزم الرحلة الى الشرق ، لاداء فريضة الحج وزيارة الارض الطيبة القدسة والقبسر الطاهر أولا ثم لاتمام علومه واستكمال دراسته على ايدي شيوخ الشرق ثانيا .

ولسنا نعرف متى رحل الشاذلي رحلته المشرقية الاولى على وجه التحديد ، ولكننا نحسبه بداها حوالي سنة 615 ه وهو في نحو الثانية والعشرين من عمره ، فاننا سنسمع بعد قليل أنه قابل شيخه أبا الفتح الواسطى في العراق في سنة 618 ه .

بدا الشاذلي رحلته فدخل مدينة الاسكندرية ومر بارض عصر ثم دخل الحجاز فادى الفريضة ثم زار فلسطين والشام والعراق وكان في كل بلد يزوره يقصد من بها من العلماء والفقهاء يأخذ عنهم ويستمع اليهم ، وكان اكثر اتصاله بالعباد والزهاد والمتصوفة ، وكان اكثر تأثره في رحلته هذه بالشيخ ابى الفتح الواسطي وهو من اكبر تلاميذ سيدي احمد الرفاعي وكانت له

منولة عظيمة عند الرقاعية مما دعاهم الى ارساله السى مصر ليعمل على نشر طريقتهم فيها ، ووصل أبو الفتح الى الاسكندرية في سنة 630 واقام بها مدة يعظ الناس ويدعوهم الى طريقته ، وكان يلقي دروسه في مسجد العطارين ، وقد قامت بينه وبين علماء الاسكندرية وقعهائها مساجلات وخصومات علمية كثيرة ، وتوفي بالاسكندرية في سنة 632 ولا زال ضريحه موجودا بالقرب من ضريح أبى الدرداء .

وقد حزن الرفاعية في العراق حزنا بالفا لوفاة النسيخ إلى الفتح الواسطى ، واختاروا قطبا آخر كان يقيم بينهم في ذلك الوقت وارسلوه الى مصر ليتزعم طائفة الرفاعية بها ، وسيكون لهذا القطب شأن كبير فيما بعد وسينشيء له طريقة جديدة ، ذلك هو القطب الكبير سيدي احمد البدوي ، فقد ارسله الرفعية في سنة 635 من العراق الى مصر ليشرف على شؤون الاتباع بها .

على هذا الشيخ العالم الكبير أبى الفتح الواسطي اخذ الشاذلي اثناء مقامه في العراق ، واعترف أنه لم يلق هناك من العلماء من هو خير منه قال : « دخلت العراق ولقيت جملة من المشايخ فلم أد أحسن من الشيخ أبى الفتح الواسطى » .

وقد كان الشاذلي اتناء تقليه في بليدان الشرق لا يسعى لطلب العلم وحده ولكنه كان يبحث عن ضالته المنشودة يبحث عن القطب ، وللقوم آراء واقوال كثيرة في القطب ، فأول من قال به وتحدث عنه من المتصوفة ذو النون المصري ، ويبدو من أقبوال المتصوفة ان الاقطاب في كل وقت كثيرون وان الرئاسة دائما على هؤلاء الاقطاب لقطب واحد مفرد هو ما يلقبونه بالقطب الغوث ، يبدو هذا واضحا في حديث الشاذلي نفسه لاحد تلاميده وهو شمس الدين بن كتيلة .

روى اين كتيلة انه كان جالسا يوما بين يدي استاذه التاذلي فخطر له ان يساله عن القطب فقال له

« يا سيدي ما معنى القطب ؟ »

فقال الشاذلي:

« الاقطاب كثيرة فان كل مقدم قوم هو قطبهم .
 أما القطب الفوث الفرد الجامع فهـو واحد » .

وقد عرف صاحب كتاب المفاخر القطب الفوث بانه رجل عظيم وسيد كريم ، بحتاج اليه الناس عند الاضطرار في تبيين ما خفي من العلوم المبهمة والاسراد، ويطلب منه الدعاء لانه مستجاب الدعاء ، لو اقسم على الله لابره ، ولا يكون القطب قطبا حتى تجتمع فيع جميع صفات الاقطاب الذين هو رئيسهم .

عن هذا القطب كان يبحث الشاذلي اتناء تجواله في التبرق ، فلما اطمأت نفسه الى شيخه أبى لفتح الواسطي فاتحه بدخيلة نفسه وحدثه عن امنيته ، ولكن الشيخ ابا الفتح اخبره ان القطب في وطنه الاصلي ، في المشرب ، فان كان يبحث عنه جقيقة قليعد الى المفرب واستمع أبو الحسن الى تصبحة شيخه وعباد الى المقرب ، وظل يوالي الرحلة والبحث الى أن التقي بالقطب ، إلى أن التقي بشيخه واستاذه الاكبر البذي اخذ عنه الطريق ولبس على بديه خرفة التصوف ، والذي ظل ينتسب البه ، وهو الشيخ عبد السلام بس مشبش .

يستطرد الشاذلي في وصفه لمقابلته الاولسي مسع الشيخ ابي الفتح الواسطي فيقول :

« وكنت اطلب القطب فقال لي : اتطلب با على القطب بالعراق وهو ببلاد المفرب ؟ ارجع الى المفسرب فائك تجد القطب هناك ، فرجعت الى المفرب واجتمعت باستاذي عبد السلام بن مشيش » .

وبعد رحلة طوبلة قايل الشاذلي استاذه القطب سيدي عبد السلام بن مشيش ، وكانت مقابلته الاولى له في راس جبل حيث يقيم مرابطا ومتفرغا للعبادة .

وقد روى الشاذلي خبر هذه المقابلة فقال :

« لما قدمت عليه وهو ساكن برباطه براس جبل ،
اغتسلت وخرجت من علمى وطلعت اليه فقيرا ، واذا
به هابط على ، فلما رآني قال : مرحبا بعلى بن عبد الله
بن عبد الجبار ، وذكر تسبى الى رسول الله صلى الله
عليه وسلم ، ثم قال با على : طلعت البنا فقيرا من علمك
وعملك ؟ اخلات منا علمي الدنيا والآخرة ، فاخلاني
الدهش ، واقمت عنده أياما الى أن فتح الله على
بصيرتي ، ورابت له خوارق عادات وكرامات » .

استقرت نفس الشاذلي اذن ، فقد قابل القطب الفوث ، وادلى اليه بآية القطبية منذ اللحظة الاولى فقد تاداه باسمه ونسبه مكتملا ، ووعده بان يلقنه علمي الدنيا والآخرة ، لهذا لزم الشاذلي استاذه ملازمة تامة منذ هذه اللحظة ياخذ عنه ويتتلمذ عليه ، فماذا اخلف الشاذلي عن ابن مشيش المشاذلي عن ابن مشيش الم

اخذ عنه حب الله والفناء في هذا الحب ، فهسو القائل : ادمن على الشرب والمحبة وكاسهما مع السكر والمصحو ، كلما افقت أو تيقظت شريت ، حتى يكون سكرك به وحتى تغيب بجماله عن المحبة وعن الشرب والشراب والكاس ، بما يبدو لك من نور جماله وقدس كماله وجلاله .

واخذ الشاذلي عن استاذه ابن مشيش الإيمان والايمان القوي الكلي بالله حتى يجد الله في كل شي، فهنو القائسيل:

« انظر ببعس الايمان تجد الله في كل شيء ، وعند كل شيء ، ومغ كل شيء ، وقبل كل شيء ، وبعد كل شيء ، وفوق كل شيء ، وتحت كل شيء ، وقربا من كل شيء ، ومحيطا بكل شيء ، بقرب هـو وصف ، وبحيطة هي نعته ، وعـد عن الظرفية والحد ، وعـن الاماكن ، وعن الصحبة والقـرب والمسافات ، وعـن الدور بالمخلوقات ، وامح الكل بوصفه الاول والآخـر والظاهر والباطن ، وهو هو هو ، كان الله ولا شيء معه ، وهو الآن على ما عليه كـان » .

واحد ابن مشيش للمبده الشاذلي بأن يعرض عن الخلق وأن يلجأ إلى الله وحده ، ورى الشاذلي أنه كان في احدى سياحاته فأتي غارا ببيت فيه فسمع رجلا بتحدث ، فعجب من وجود انسان في هذا المكان المنعزل المهجور ولكنه لم بشا أن يقلق هذا المتحدث في الليل ، فبات عند مدخل الفار فلما كان السحر تبقط أبو الحسن فسمع الرجل بدعو ربه بقوله :

 « اللهم أن أقواما سألوك أقبال الخلق عليهـم وتـخيرهم لهم ، اللهم أنـي أسألك أعراضهـم عنـي وأعوجاجهم على حتى لايكون لي ملجأ ألا اليك » .

#### قال الشاذليي :

ا تم خرج الرجل من الفار فاذا هـو استاذي (ابن مشيش) ، فقلت لـه: يا سيدي انـي سمعتك البارحة تفول كذا وكذا ، فقال لي : يا علي ، انما خبـر لك ان تقول : كن لي بـدلا من ان تقول لي سخـر لي قلوب خلقك ، فاذا كان لك ، كان لك كل شيء » .

بهذه المباديء الروحانية العليا التي ننادي العبد بأن يقبل على حب الله وان يفنى في هذا الحب تخرج ابو الحسن الشاذلي على استاذه ابن مشبش فقد قال ابو الحسن:

السالت استاذي - رحمه الله - عن ورد المحققين ، فقال : عليك باسقاط الهوى وصحبة الولى ، وآية المحبة الا يشتغل محب بفير محبوبه » .

واقبل الشاذلي - وهو في صحبة استاذه - على العبادة فطهر نفسه من حب الدنيا ومن الاقبال على الخلق ، واقبل على حب الله وفنى في حبه ، فلما صفت نفسه واصبح اهلا للولاية وورائة القطبائية امره استاذه ان يرحل عن فاس الى تونس ، وتنبا له بما سيحدث له في مستقبل ايامه ، فقال له :

« ارحل الى افريقية واسكن بها بلــــدا ســمـــى شــاذلة ، فان الله يسميك الشــاذلي ، وبعد ذلك تنتقـــل الى مدينة تونــــن، ويؤتى عليك من قبل السلطنة ، وبعد ذلك تنتقل الى بلاد الشرق وترث القطبانية » .

ترك ابو الحسن مدينة فاس واتجه تنفيذا لامر استاذه نحو تونس وعند دخوله اليها تقابل مع رجل حطاب فقير هو ابو الحسن علي الابر في من اهل شاذلة وهي قرية قريبة من مدينة تونس، فصحيه معه وخرج الرجلان واتجها نحو شاذلة ، وفي الطريق رأى الابرقي شواهد كثيرة من زهد الشاذلي وصلاحه ، فأقبل عليه وقبل بديه وساله الدعاء ، وتقول الرواية أن بركات الشاذلي حلت برقيقه فأقبلت عليه الدنيا ووسع عليه في الرزق بعبد ذلك .

ونزل ابو الحسن بطرف من اطراف شاذلة وقابل فيها أول من قابل الشيخ الصالح أبا محمد عبد الله بن سلامة الحبيبي . وقد فرح الحبيبي بلقاء ابي الحسن فقد كان بترقب هذا اللقاء منذ مدة . قال الحبيبي :

ا كنت احضر بتونس مجلس سيدنا الشيخ العارف ابي خفص الجاسوس ، فاخذت بيده يوما اطلب منه أن يقبلني تلميذا له وقلت له : با سيدي أسي التخذتك شيخي ، فقال لي : با بني ارتقب استاذك حتى يصل من المقرب وهو شريف حسني من كبار الاولياء وهو استاذك واليه تنتسب ، فكنت ارتقب كل من يأتي من الفقراء المفاربة واصحبه ، الى أن من الله على بلقاء الشيخ ابي الحسن فاتخذته شيخي وصحبته » .

وفى شاذلة تأسى الشاذلي باستاذه ابن مشيش ، فلم يسكن فى القرية وانما لجا الى غار فى جبل زغوان المطل على شاذلة ، واتخذ هذا الفار رباطا له يقيم ويتعبد فيه ، وكانت حياة الشاذلي فى هذا الغار كلها تقشف وزهد واغراق فى العبادة ، وكان يشاركه هده الحياة فى معظم الاوقات تلميذه الجديد الحبيبي .

وقد روى الحبيبي انه اقام مرة مع ابى الحسن في جبل زغوان اربعين يوما كان يفطر فيها على العشب وورق الدفلى حتى تقرحت اشداقه ، فقال له ابو الحسن : يا عبد الله كانك اشتهيت الطعام ، فقال له يا سيدي ، نظرك الى يغنيني ، فقال ابو الحسن : غدا ان شاء الله نهبط الى شاذلة وستلقانا في الطرسق كرامسة » .

واقام ابو الحسن في شاذلة وطالت اقامته وذاعت شهرته وعرف الناس له فضله وصلاحه وتقواه وآمنوا بولايته ، وبدا الجزء الاول من نبوءة استاذه ابن مشيش بتحقق ، فعرف منذ ذلك الحين بالشاذلي وغلبت عليه هذه الشهرة ، وقصده الناس من الاماكن والبلدان المجاورة ، وبدا يخرج عن رباطه بعض الوقت فيقيم باحدى الدور في مدينة تونس بدرس وبعظ وينشس دعوته وطريقته بين تلاميده ومحبيه ومريديه .

ولم تكن تونس غربة على ابى الحسن فقد دخلها من قبل طفلا واقام بها شابا يافعا ، وفيها تلقى دروسه الاولى ، وفيها كانت له مناظرات سابقة مع علمائها وققهائها ، وقد وفد عليها هذه المرة رجلا مكتمل الرجولة عالما وافر العلم ، صوفيا صاحب حالات وكرامات ، لهذا لم يكن غربا أن يقبل عليه الناس من كل حدب وصوب بغترفون من علمه ، ويتأدبون بآدابه ، ويستمعون الى دروسه ومواعظه وتعاليمه ، ويلتمسون منه الدعاء والبركة ، فاتسعت حلقات دروسه وكلسر اتباعه ومرسدوه ، فكان اذا جلس للدرس والوصط تحلقوا حوله بالعشرات ، واذا سار او انتقل ساروا في ركاسه بالمثات .

#### قال المناوى في الكواكب الدربة :

كان الشيخ أبو الحسن اذا ركب تمشى أكابر الفقراء وأكابر الدنبا حوله ، وتنشير الاعلام على راسه ، وتضرب الكاسات بين يديه .

هذا الاقبال النار حقد العلماء وحسد الفقهاء في تونس ، وجر على الشاذلي شرا كثيرا ، فتعرض لمحنة كبيرة ، فقد كان قاضي الجماعة وعالمها في مدينة تونس

على ذلك أبوقت هو أبو القاسم أبن البراء ، وقد ضاف ابن البراء بأبى الحسن عندما رأى الناس ينفضون من حوله ويتحلقون حول الشاذئي في كل مكان يحل يه ، وآلمته هذه المواكب الحافلة تتقدمها الاعلام والكوسات والطبول كلما انتقل الشاذلي من مكان الى مكان ، فيدا يكيد لابى الحسن وسعى يه لدى سلطان تونس أبى ترياء الحقصى ، واتهمه لديه بأنه يتآمر على سلطانه ، فهو حسنى علوى ، ولعله يسعى لاقامة ملك لنفسه كما أقام الفاطميون ملكهم من قبل في تونس نفسها .

ولم يقنع ابن البراء بهذه التهمة الخطيرة قاتهم ابا الحسن بتهمة أخسرى لا تقل عنها خطورة اتهمه بالزندقة والالحاد والخروج على الدين ، ليغسري بعالماء تونس وفقهائها كما أغرى به السلطان .

فال صاحب دروة الاسرار:

« دخل قاضي الجماعة ابن البراء على السلطان ابي زكرياء فقال أن هاهنا رجلا من أهل شاذلة سراق الحمير يدعى الشرف ، وقد اجتمع عليه خلق كثير ، وبدعى أنه الفاطمي ، وبشوش عليك في بلادك » .

كان ادعاء ابن البراء عاهرا ماكرا ، وكانت التهمة خطيرة ، فغي تونس اقام عبد الله المهدي مسن قبل الغلافة الفاطمية ، والشيعة يؤمنون بفكرة المهدى المنتظر ، ومنذ زالت الخلافة الفاطمية وهم يتطلعون الى اعادتها ، وابو الحسن الشاذلي ينتسب الى الحسن بن علي بن ابي طالب ، والناس يؤمنون بقطبانيته ، وابس البراء لا برى في كلمة القطب الا انها ستار يخفي وراء معنى الامام الفاطمي او المهدي ، ولكن الحقيقة أن أبا الحسن لم يكن يعنى بالسياسة ولم يكن يفكر في الملك ، المائه لم يكن يعنى بالسياسة ولم يكن يفكر في الملك ، فالسيعة لا يؤمنون الا بعلي ، ويتكرون خلافة أبي بكر وعمر وعنمان ، اما أبو الحسن فقد كان يعترف بهؤلاء الصحابة الاجلاء وأنه يغترف مسن فضلهم ، فقد كان يحب من يساله عن شيخه بقوله :

« اما فيما مضى فعبد السلام بن مشيش ، واسما الآن فأنا استقى من عشرة ابحر : خمسة آدميسة ، وخمسة سماوية ، فالخمسة الآدمية : ابو- يكر وعمسر وعثمان وعلى والنبي صلى الله عليه وسلم » .

على كل قان السلطان ابا زكريا لم ياخذ بأقوال ابن البراء ، بل كان حكيما عادلا قامر بأن يعقد مجلس يحضره أبو الحسن والعلماء والفقهاء ، وأن يتاقش أبو الحسن في كل هذه الدعاوي وغيرها ، ويعطى الفرصة للدفاع عن نقسه .

وعقد المجلس وحضره السلطان ، وجلس وراء حجاب .

قال صاحب دروة الاسرار :

" اجتمع ابن البراء وجماعة من الفقهاء في القضية، وجلس السلطان خلف حجاب، وحضر الشيخ دضى الله عنه، وسألوه عن نسبه مرارا، والشيخ بجبه عليه، والسلطان بسمع، وتحدثوا معه في العلوم كلها فأفاض عليهم بعلوم اسكتهم بها، فما استطاعوا أن يجاوبوه عنها من العلوم الموهوبة، والشيخ يتكلم معهم بالعلوم الكتسبة وبشاركهم فيها ".

واقحم ابن البراء وسحبه ، وعلت كلمة الشاذلي، واقتنع السلطان ببراءته ، بل وأمن بولايت، ، فالتفت الى ابن البراء ومن معه وقال لهم :

« هذا رجل من أكابر الاولياء وما لكم به طاقة » .

واحس ابن البراء بحرج الموقف ، فقد كان أهل تونس جميعا واقفين بالباب منتظرين نتيجة المحاكمة ، قاراد أن يعود الى تحريض السلطان على أبى الحسن وأن يخيفه من تورة الناس أن همو أطلق سراحه ، ققال له :

« والله لأن خرج في هذه الساعة ليدخلس عليك اهل تونس ويخرجوك من بين اظهرهم ، فانهم مجتمعون على بابك » .

ولكن السلطان لم يعر هذا القول التفاتا ، وأهر الفقهاء ان ينصر فوا ، واستبقى الشيخ ابا الحسن ، ولبث معه وقتا يحدثه وبلاطفه ، الى ان حضر أخر السلطان ابو عبد الله اللحبائي – وكان من المعتقدين فى الشيخ – ، فأمره ان يصحب الشيخ الى داره معسرزا مكسرما .

خرج ابو الحسن من هذه المحنة منتصرا ، ولكنه بدا يحس ان المقام لم يطب له في تونس ، فانه توقع ان القاضي ابن البراء لا يمكن ان يخضع للهزيمة التي مني بها ، وانه لابد مدير مكيدة ، وان الفتنة توشك ان ننشب بين اتباعه وبين الفقهاء من اصحاب البراء ، وهو دجل صوفي بتشد الصفاء والهدوء والحياة الصافية ، لهذا ازمع على مغادرة تونس ، واخذ يدبر الامر للرحلة ، وسمع السلطان بالخير ، فتألم ، وقال لمن حملوا اليسه الخير :

اي شيء يسمع به عن اقليمنا أ انه أناه ولي من اولياء الله فضاق عليه حتى خرج فارا بنفسه » .

ثم ارسل الى الشيخ أبي الحسن من يحاول أن يثنيه عن عزمه ، ولكن الشيخ اعتذر اعتدارا لطيفا وقال للرسول:

« أنا ما خرجت الا بنية الحج ، وأذا قضى الله حاجتي أعود أن شاء الله تعالى »

وعلى أساس هذا الوعد بالعودة الى تونس بعد اداء فريضة الحج سمح السلطان للشيخ ابي الحسس بالسفية

وقبل أن يفادر الشاذلي تونس أرسل ألى أبسن البراء رسالة قصيرة بها جملة وأحدة يسخر فيها منه ومن أطماعه وحقده ، قال فيها :

« اثراني اوسع لك مدينة تونس » ؟

ولكن ابن البراء كان قلبه لا يزال عامرا بالحقد على السيخ ابي الحسن منذ منى بالهزيمة في مجلس السلطان فدير الشيخ مكيدة اخرى ، لقد اعد رسالة الى سلطان مصر ، وقع عليها معه عدد من الشهود وحدته فيها حديث الشيخ ، واتهمه فيها باته شريف علوي وأنسه بسعى الى اعادة ملك الفاطميين ، وقال في ختام الرسالة

ان هذا الواصل البكم شوش علينا بلادنا وكذلك يفعل ببلادكم ،

وامر حامل الرسالة ان يسرع بها ليصل الى مصر قبل وصول التيخ اليها .

وكان سلطان مصر في ذلك الوقت هو الملك الكامل محمد الابوبي ، والابوبيون سنيو المذهب وهم اللابسن قضوا على المذهب الشيعي والدولة الفاطمية في مصر ، وكان اخشى ما يخشونه الحركات الشيعية التي تعمل لاعادة الملك للفاطميين ، لهذا وجدت هذه الرسالة عند السلطان اذنا صاغية ، ولم يكد الشيخ يصل السي الاسكندرية حتى قبضت عليه السلطات المصريسة ، وارسل محروسا الى القاهرة ، وعند وصوله اليها صعد به الى القلعة حيث عقد السلطان مجلسا من القضاء والعلماء والفقهاء ، ووجه السلطان التهمة الى الشيخ الى الحين وقال له :

« هذا عقد مشهود فيك ، وجهه ابن البراء مسن تونس ، وعلامته فيه »

ثم اطلعه على العقد .

وكانت محاكمة ثانية ، وتحدث الشيخ فيهـــر الجميع بحديثه ، واخذ بالبابهم ، وخاصة الملك الكامل

فقد كان رجلا عالما مثقفا واسع الفكر ، فعرف للشيخ ابي الحسن مكانته ، وأدرك أن التهمة مفرضة ، ولم يجد في الشيخ شرا بخافه ، وخاصة أنه لم يكن معتزما المقام في مصر ، بل كان متجها في طريقه الى الحج ، فقربه اليه وأكرمه ، يقول الشيخ أبو الحسن :

« واقمنا عنده \_ اي عند الملك الكامل \_ في القلمة اياما ، واهنزت لنا الديار المصرية الى أن طلعنا للحج ».

وبعد اداء فريضة الحج اسرع الشيخ أبو الحسن بالعودة الى تونس .

ترى هل نسي الشيخ ما فعله به ابن البراء وكيف سعى به لدى سلطان مصر ؟ وابـــن البراء كان لا يزال حيا يمارس القضاء في تونس .

ان الشيخ ابا الحسن لم يسس هذا كله ، ولكنه عاد وفاء بالوعد الذي وعده للسلطان أن يذهب للحج ثم يعود وعاد لفرض آخر أهم من هذا كله ، عاد ليلتقي بتلميذه وصفيه وخليفته أبي العباس المرسي ، قانسه يروى عن ألى الحسن أنه قال :

« ما ردني الى تونس الا هذا الشاب » تقصد ابا العباس المرسى

وكان أبو العباس قد خرج من مدينة سبتة هو وأبوه وأمه وأخوه في سنة 640 يقصدون الحج، وحملتهم سفينة عبر البحر الابيض، ولكن السفينة غرقب بالقرب من بونة، وقدر لابي العباس وأخيه أن ينجوا من الفرق، فاتجها إلى تونس وأقاما بها إلى أن عاد اليها أبو الحسن الشاذلي، فتعرف البه أبو العباس، ولازمه منذ ذلك الحين، ولم يقم الشيخ في تونس طوبلا هذه المرة، بل سرعان ما صحب تلميذه ومريديه ورحل نهائيا إلى مدينة الاسكندرية في سنة 642 ه. ولمقابلة التلميذ بالشيخ قصة يعنينا منها أن نسرف أن أبا الحسن كان يترقب هذه المقابلة وأنه كان قد القي البه خبر أبي العباس وأتصاله به منذ أمد طويل، فقد قبال لابسي العباس في ختام مقابلته الأولى له:

« رفعت الى منذ عشر سنين » .

وبعد ان تحققت النبؤة لم يعد هناك ما يربعد الشيخ بتونس ، لهذا لم يمكث بها هذه المرة غير سنتين وعمل في خلالهما على تصغية اموره ، قباع داره بها شم اعد العدة للرحيل الى الشرق ، وكان في هذا تحقيق للجزء الاخير من نبوءة استاذه ابن مشيش التي كان قد ختمها بقوله « وبعد ذلك تنتقل الى بلاد المسرق وترث القطبانية » .

وفي سنة 542 اذن له النبي صلى الله عليه وسلم بالانتقال الى مصر ، فقد روى عن الشيخ انه قال : رايت

النبي صلى الله عليه وسلم في المنام فقال لي: يا علم ي التقل الى الديار المصرية فالك تربي فيها اربعين صديقا» وكان الشاذلي قد مر بالديار المصرية مرارا أنناء روحاته السابقة الى الحج وغدواته سنه ، وقد أعجب ولاشك اثناء زباراته هذه بمدينة الاسكندرية ، ولهذا آثر أن يحط رحاله بها ، وكان في صحبته عند رحيله عدد كبير من تلاميذه ومريدية الذين آثروا صحبته على انبقاء في اوطانهم ، وكان في مقدمتهم تلميذه الاثير ابــو العماس المرسى ، وخادمه الامين ابو العرائم ماضي بسن سلطان، والحاج محمد القرطبي، وابو عبد الله البجائي، وابو الحسن البجائي ، والخراز ، وغيرهم كثيرون . وكان الركب وهو في طريقه الى الاسكندرية بتزايد عدده كلما مر بمدينة من المدن ، فينضم اليه الاتباع والمريدون يؤثرون الرحلة مع الشيخ على البقاء في أوطانهـــم ، بلتمسون في صحبته البركة ، وكانوا اثناء السيسسر يتسابقون على القرب من دابته ، ويقضون الوقــــت في السمر والحديث اللطيف، وعين الشيخ ترقبهم من بعيد واذنه تستمع الى حديثهم فيشاركهم مرة ويعلن اعجابه بما سمع مرة اخرى .

روى صاحب المفاخر الملية أن رجلين كانا يمشيان قريبا من دابة الشيخ يستظلان برجله ، فقال احدهما اللاخر يعاتبه : « يا فلان ، رايت فلانا يسيء معك العشرة وانت له محسن ؟ فقال صاحبه أن فلانا هذا من بلدي ، وأنا اتمثل في معاملتي له بقول مجنون ليلي :

راى المجنون في البيداء كلبا فجر له من الاحسان ذيسلا فلاموه على مساكان منسه وقالوا كم اثلت الكلب نيسلا فقال: دءوا الملامة أن عنسي

راتـــه مــرة في حي ليلــــي

فاعاد الرجل مقالته ، فاهترت نفس الشيخ طربا واخذ شمائل في مكانه وهو بردد البيت الاخير :

دعوا الملامة ان عيني واته مرة في حي ليلا

« خدها يا بني والبسها فأنت اولى بها مني ، جزاك الله يا بني على حسن عهدك » .

هذه القصة الظريفة تدل على أن الشيخ كان ذا ذوق ادبي رفيع يطرب للقول الجميل وللمعنى السامي ،

كما تدل على الاسلوب الذي كان يصطنعه لتأديب مريديه واتباعه فهو لا يترك فرصة \_ وان كانت عارضة \_ الا انتهزها للمكافأة على الخلق الكريم ليتسابق الكل في التحلي به والاقتداء بصاحب المكافأة .

وقد وصل الشيخ ابو الحسن وركبه وصحبه الى عمود السواري ودخلوا الاسكندريةمن باب سدرة المقابل لهذا الباب ، واتخذ الشيخ له دارا يقيم فيها بالقرب من كوم الديماس ـ كوم الدكة الحالي ـ

وبدا لشيخ يلقي دروسه ويعقد الحلقات يعسف الناس وبدعو الى طريقته ومبادله ، وجدبت اليه هذه الدروس والمواعيظ الجلة من علماء المدينة وققهائها وفضلالها فلازموها ملازمة تامة ، وسيكون هسؤلاء التلاميذ فيما بعد قادة الحياة الفكرية والروحية في المدينة ، نذكر منهم تلميذه الاثير ابا العباس المرسي ، والشيخ مكية الدين الاسمر ، والشيخ عبد الحكيم بسن ابي الحوافر والشيخ ابا القاسم القباري ، والشيخ امين الدين جبريل ، والشيخ ابي المنير والشيخ شرف الدين البولسي وكثيريسن غيرهم ،

وكان الشيخ يعقد حلقات درسه في مسجله العطارين ، وهو اقرب المساجد الي داره ، وروى صاحب المفاخر العلية ان الشيخ كان يعقد كل ليلسة في داره مجلسا ياني الناس اليه من البلد يسمعون كلامه .

وقد اخذ الشيخ ابو الحسن الشاذلي تلاميده ومريديه بالمباديء المثلى في التصوف فهو لم يكن يفهم التصوف كها كان يفهمه بعض معاصريه وبعض المتدروشين حتى اليوم على انه بطالة تامة بحجة الزهد والتفرغ للعبادة ، بل كان يفهمه على انه صفاء تام في النفس وتقوى خالصة لله وحب لله تعالى وتعلق به وارتفاع بالروح وبالعمل وبالقول عن الدنايا .

وهذا كله لا يمكن أن يقعد الانسان عن السعى والسمل وطلب الرزق ، وكان بكره من المنصوفة التظاهر بالفقر فهو نوع من الادعاء ، ولكي يضرب لاتباعه المشل والقدوة كان يحيا هو حياة نظيفة منعمة فكان يلبسس فاخر الثياب ، ويركب فاره الدواب ، ويتخذ الخيسل الحياد ، وكان بكره أن يلبس الصوفية الملابس المرقعة التي اصطلح الفقراء وأهل الطريق على لبسها ، لانسه كان يرى أن هذا اللباس ينادي على صاحبه : أنا الفقير فاعظوني شيئًا ، وينادي على سره بالافشاء ومن لبس الزي واتخذ المرقعة في دابه فقد ادعى ، ومن أقواله :

 « ليس هذا الطريق بالرهبانية ولا باكل الشعيسر والتخالة ، وانما هو بالصبر على الاوامر واليقيسين فى الهداية « وجعلناهم ائمة بهدون بامرنا لما صبروا وكانوا بآباتها بوقشون » .

ودخل على الشيخ ابى الحسن مرة فقير عليه ملابس شعر ، فلما فرغ الشيخ من كلامه ، دنا منه ذلك الفقير وامسك ملابسه وقال :

« يا سيدي ما عبد الله بهذا اللباس الذي عليه ؟» فأمسك الشيسخ بملابس الفقيسر فوجد فيها خشونة فقال له :

« ولا عبد الله بهذا اللباس الذي عليك ، لباسي يقول للناس أنا غني عنكم فلا تعطوني ، ولباسك يقول أنا فقير البكم فأعطوني » .

وكان ابو الحسن يدعو اتباعه الى العمل والسعي ويكر و المريد المتعطل الذي يركن إلى البطالة ويرتزق من سؤال الناس ، فالاسلام دين عزة وكرامة وجد وعمل ، وهذه الطرق الصوفية في رايه لا يجب أن تخسر عسن التعاليم الاساسية للاسلام ، وأن كأن لها من هدف بعد هذا فأنما هو الدعوة الى صفاء النفس وتقوى الله ، بل أنه كان يفالي فيرى في العمل نوعا من العبادة بل هسو خير عبادة ، أنه التسبيح الدائم باسم الله ، لهذا كان يقول لمريديه :

« عليكم بالسبب \_ اي العمل والسعسي وراء الرزق \_ وليجعل احدكم مكوكه سبحته او تحريك اصابعه في الخياطة او الضفر سبحته » .

وقال ابن عطاء الله السكندري :

كان الشيخ ابو الحسن يكره المريد المتعطل ، ويكره ان يسال تابعه الناس وقد كان جوادا بما يملك وكريما يكره البخل وبحث على طرق باب الاسباب والعمل »

وكان الشيخ يرى ان عبادة الله لا تستارم ان تشق على نفسك وتعذبها وتكلفها من امرها شططا، فانك اذا حمدت الله وانت متألم مما بك من فقر وفاقة او مما تحس من تقشف وخشونة فان حمدك يكسون مشوبا بالمرارة والضيق، ولكنك لو حمدته ونفسك راضية مرضية بما يحيط بك من نعم الله الوفيرة وروحك هادئة مطمئنة بما هو مبسوط لديك من خيرات الله العممة ، فان حمدك يكون صادرا من القلب والنفس والروح والجسم جميعا ، بل ان كل عضو من اعضائك بشاركك في هذا الحمد ، وما اجمل قول ابي الحسن في

 « يا بني: يرد الماء ، قائك اذا شربت الماء الساخن فقلت الحمد لله تقولها بكزارة ، واذا شربت الماء البارد فقلت الحمد لله ، استجاب كل عضو فيك بالحمد لله » .

الرباط : الدكتور جمال السنال ، المستشار الثقافي بسفارة الج ، ع ، م ،

# النام عفالات البرائي البرائي

#### اسمه ونسبه:

كنت نشرت في العدد الاول من السنة الثانية لجد دعوة العق مقالا عن ما بق البر بري تعرضت فيه لشيء مسن التعريف بشخصه وادبه ، وضنته ما تجمع لدي من شعره النفيس مبادرة بتجيله في نشرة عمومية خشية ان يتفرق اباديد كما كان قبل ان اوفق الى جمعه ، لاسما وهرو حميلة منين من البحث ، وذخيرة عشرات من الكتب التري قد لا يحتوى الواحد منها الا على البيت او البيتين معموريس في عدة ابيات ومقطعات شتى لشعراء من كمل طبقة بائى اسم

وعلى كثرة المراجع التي استقيت منها ما اثبته مسن معلومات قليلة عنه ، وما جمعته من شعره ، فقد بقيت هنساك مراجع مهمة لترجمته لم تصل اليها يدي ، واهمها الريسخ دمشق لابن عساكر ، كما اني اغفلت بعض المراجع النسبي لدى ، اثناء كتابة ذلك المقال ، وهسي مما كان عندي لهسذا البحث ، معلما عليه بعلامته ، ولكني انسيتها ، وسبحان مسن لا يعتريه سهو ولا ذهول .

والآن وقد وقفت على ترجبته في تاريخ ابن عساكر ، مصور معهد المخطوطات التابع للجامعة العربية ، في رحلتسمي الاخيرة للقاهرة ، واستذكرت المراجع الاخرى التسمي فالتنسي في المقال السابق ، اعود اليه ثانية فألقي بعض الضوء علمى على معالم شخصيته المجهولة ، واضيف الى النيذ الشعرية التسمي ذكر تها له قدرا آخر من شعره ، يكون مسع علمك النبسلة مجموعة لا باس بها من ادبه السامي الاغراض النبيل الاعداف، ومن يدري فلعلي اعود اليه مسرة ثالثة اذا ظفرت بمعلومات جديدة عنه ، لاميما وتاريخ الرقة للحرائي قد طبع فيما بلغني، وهو مظنة لان يحتوي على شي، من اخباره وآثاره ،

ولسهولة الروابط بين هذا المقال وسالفه احصر البحث في عناصره الاولى وهي اسم سابق ونسبه واخباره وشعره ·

فأما اسه فقد انفصلت فيه على انه سابق بن عبد الله ، وان كنيته ابو سعيد من غير خلاف ، ولكني وجدت في ابسن عساكر اثناء بعض اسائيد روايته عنه تسمية والبده بسعيد ، وانه يكني ايضا ابا عبد الله وابا المهاجر وابا اميسة ، ومقتضى ما عند الدهبي في الميزان وتبعه ابن حجر في اللبان ان عده الكني لسابق آخر غير صاحبنا ، وهو المعروف بالرقى ،

وقد ذكرها ابن ابي حاتم في الجرح والتعديسل ( ج ني قسم ل ، طبع الهند ) على الهما شخصان مختلفان فقال في الاول : « سابق البربري روى عن مكحول وروى عنه الاوزاعي سمعت ابي يقول ذلك » وقال في الثاني : « سابق الرقي روى عن العلاء بن عبد الرحمن وخطيب وابي خلف ، وروى عنه موسى بن اعين ومعافى بن عمران الموصلي وعثمان بن عبد الرحمن الطرائفي ، صعت ابي يقول ذلك »

على ان ابن عدي جوز ان يكون عناك ثلاثة انخاص يعرفون بهذا الاسم ، اعني سابق بن عبد الله ، كما فسي اللسان (ج 3 طبع الهند) وذلك انه لما وجد حديث اذا مسدح الناسق اهنز له العرش مروبا عن سابق بن عبد الله عن ايسي يكون الراوي عنه عو سابق الرقي ، قال لان احاديشه مستقيمة عن مطرف وابي حنيفة، وان يكونهو سابق البربري الذي انها له كلام في العكمة والزهد وغيرهما فاحتمل ان يكون راوي هذا العديث شخصا غالنا مسمى بهذا الاسم ، وليت شعري ما المانع ان يكون سابق البربري صاحب الكلام في العكمة والزهد وغيرهما غاحب الكلام وليت شعري ما المانع ان يكون سابق البربري صاحب الكلام في العكمة والزهد راوية للعديث بقطع النظر عن كونه ثقة او ضعيفا في روايته ؟ ٠٠

و ترجع الى ابن عساكر فنجده يقول ا ا سابق بن عبد الله ابو سعد الرقي المعروف بالبربري ال فيجمع له يست الوصفين البربري والرقي ، ثم يقول : ا روى عن ربيعة بسن عبد الرحين وداود بن ابي هند (ومكحول) وشعة وعبد الله ابن سعيد بن ابي هند ( ومطرف بن طريف ) والعلاء بسن عبد الرحين ) ، ، روى عنه ( الاوزاعي ) ومحمد بن يزيد المردواني ومحمد بسن سلم بن ابي داود وابو بدر شجاع بن الوليد الكونسي (وموسى بن امين) و (وعنسان بن عبد الرحين المعرائفي) ، ، النه عند الرحين المعرائفي) ، وطلاء ين عبد الرحين المعرائفي) ، عند الرحين وذكر ابن ابي حاتم انه يسروي عن مطرف فضلا عن الشراكه في يقية من روى عنهم مسئ الشيوخ او رووا عنه بذكر الجميع كمكحول والاوزاعي ، سين الشيوخ او رووا عنه بذكر الجميع كمكحول والاوزاعي ،

ثم يشير ابن عساكر الى ما جنح اليه ابى حاتسم مسن انهما شخصان اثنان وتجويز ابن عدى ان يكوتوا ثلاثة ولكنه ينقصل على انهما اي البربري والرقي شخص واحد ، ويو كد ذلك بالروايات التي يثبتها بنده المتصل اليسه من طريستي ذكرهم من الرواة عنه والذين روى هنهم ، ومن جماته مسمخصيب وابو خلف اللذان ذكرهما ابن ابي حاتم في شبسوخ الرقى وابو حنيفة الذكور كذلك عند ابن عدى .

واما نسبه فقد اشتهر آنه البريري ، ويضاف اليه بنساء على التحقيق آلمار آنفا آنه الرقي لسكناء في الرقة كما يا تينا قريب في اخباره .

وجاء في اللباب لا بن الاثير . « الصعيح ان ما قسا البريري ليس منسوبا الى البرير وانها هو لقب له » ولاشك ان ابن الاثير يعقب بهذا التصحيح على السعائس الذي تسب صاحبنا الى البرير ، واغرب الحافظ ابن عبد البر فسي جامع بيان العلم حيث قال فيه سابق البلوي المعروف بالبريسسري فحمله عربيا ونسبه الى يلى من عرب اليمن سدون تسودد ، وهو ما لم تعرفه لغيره ،

من البربر لمكان فتوح الاموية في بلاد الغرب . وهنا لابد ان تتذكر ابيان ما بق الطماطي التي رواها صاحب كتاب الدخيرة السنية في قتال البربر للروم باقريقية ايام مليمان بن عبد الملك ، وقد اوردناها في المقال الاول . وقائلها لابد ان يكون معاصرا لذلك الفتال ، وليس عندنا شاعر يسمى بسابق وقته الاصاحبنا ، قان يكن هو قائلها فقد نزيد اطمئنانا السي انه بربري وانه من مطاطة بالذات .

وليس هذا فقط فقد جا، في لسان الميزان تعقيبا على ما مبق عن ابن عدي من ان صاحبنا انها له كلام في الحكمة والزهد ما نصه : « ومقتضاء ان البربسري لبست له رواية ، وليس كذلك ، فقد ذكره ابن حبان في الثقات وقال هذا من المل بربر سكن الرقة » ففيه التصريح على سبل الجرزم بانه من البربر ، و بذلك لا يبقى لنا شك في نسبة البربسري اخذا بقواعدهم من ان من حفظ حجة على من لم يحفيط وان المثبت مقدم على النافي لا الني الني يقوم لنا دليل قاطع على خلاف ذلك ،

#### اخـــاره:

واخبار ما بق كثيرة ، روى ابن عاكر عن ابي احمد الحاكم قال : ابو معيد ما بق بن عبد الله البربري امام مسجد الرقة وقاضي اهلها ثم ذكر مشيخته ومن روى عنه وقال يعد في الشامييسن ، وروى ابن عاكر ايضا عن ابي بكر الخطيب النمن جملة مشيخته الامام اياحنيفة، وروى عن البخاري قال ما من البخاري دوى عنه الاوزاعي مرسل يعد في الشاميين ، ثم عقب على ذلك بقوله كذا قال ويعني انه روى عنه مشافهة لا ارسالا كما في تهذيب تاريخ ابن عساكر ، وجا، في احد اما تهد ابن عساكر عنه اخبر نا ما بق بن عبد الله وكان من النكائيسن ،

وروى ابن عماكر ايضا عنه هذا الخبر قمال : « كتب مكحول الى الحمن ونحن بدابق يسائله عن الطالب والمطلسوب قال فجاءه الكتماب ، ان كنت طالبا قصمال بالارض وان كنت مطلوبا فصل على الارض وعقب على ذلك بان الصواب قصل على الدابهة ،

وفي ميــزان الاعتدال للذهبي ان محمد بن عبــد اللــه القردواني روى عن ابيه عن سابق الرقى نحو تلاتين حديثاً •

#### شعـــره:

روى ابن عساكر بسنده الى احمد بن محمد بن يترب الانصاري قال كنا عند محمد بن مصب القرقشاني فقال لسا : بيت من الشعر من اخبرتي لمن هو من الشعراء فله ثلاثــــون حديثا . وكان معنا رجل يعرف الشعر فقال : قولــوا لــه اي بيت عو ؟ فقال محمد بن مصب :

والعلم يجلو العمى عن قلب صاحب

كما يجلسي مسواد الظلمة القمسسر قال فقال الرجل هذا لسابق البريسري ، قال صدق : مدق : فاي شي، بعده ؟ قال :

والعلم في حساة للقلوب كسما تعيمي البلاد اذا ما منهما الطمسو

قال صدق والله ؛ واي شيء بعد ؛ قال :

فاأنتم جسزر للسوت ياخذكسم

كما البهائم في الدنيا لنا جـــزر

قال ابو على الانصاري فعدننا بالثلاثين حديثا التسى وعده: والذي يعرف قيمة الحديث عند رجاله وضنهم به يقدر ما كان لنما بق وشعره في نفس عذا الشيخ من منزلة حتى انه حمل من يعرف بينا واحدا من شعره يستحسق ان يحسدت بثلاثين حديثا .

وذكر ابن عبد البر عذا الخبر برواية اخرى جاء فيها ان احمد بن يزيد بن مسلم الانصادي العروف بابن ابي الحناجر قال كنا على باب محمد بن مصعب الفرقشاني جماعة من اهل الحديث وفينا رجل عراقي بعير بالشعس و نحس نتمنسي ان يخرج الينا فيحد ثنا حديثا واحدا او حديثين اذ خرج الينا فقال قد خطر على قلبي بيت من الشعر فبن يخبرني لمن هـو حدثته ثلاثة احاديث ٠٠ وهي آخر الخبس : فحد ته مناه احاديث سعناها معه ، وهي رواية تبرز الاهمية التي كان احاديث سعناها معه ، وهي رواية تبرز الاهمية التي كان

هذا الشيخ العدث يعطيها لشعر سابق كالفتها وتزيد بالنص عنى تشوف من كان بباب الشيخ من اهل الحديث الى السماع منه ولو حديثا واحدا فاذا بهم يحصلون على منة احاديث بسيب معرفة العراقي بشعر سابق .

وتعدت الجاحظ في البيان والتبيين عن شعر صالح بسن عبد القدوس وسابق البريرى فالطراحما بما اشتملا عليه مسن العكمة والامثال التي لو تفرقت في اشعار غيرهما لا غنتها، وهذا قوله في ذلك: « لو كان شعر صالح بن عبد القدوس وسابسق البريري مفرقا في اشعار كثيرة لصارت تلك الاشعار ارفسع مما هي عليه بطبقات ، ولصار شعرهما توادر سائسرة فسي الآفاق ، ولكن القصيدة اذا كانت كلها امثالا لم تسر ولسم تجر مجرى النوادر ، ومتى لم يخرج السامع من شي، الى شي، لم يكن لذلك النظام عنده موقع » ،

هذا بعض ما يتعلق بقدير المتقدمين لادب سابق وشعره ، واذكر فيها يتعلق بذلك من طرف المتأخرين انسي تجدت ذات مرة الى عميد الادب العربي الدكتور ك حسين على انه من الطلائع الاولى للادباء الذين ينتمون الى حسفا المغرب الكبير (1) وانشدته بعض اشعاره السائرة وذكرت له ما كان من احتفال الخليفة الصالح عمر بن عبد العزيز به في حين انه كان لا يا به كثيرا بكبار شعراء العربية من امتسال الفرزدق وجربر ، فلم يعالمك الدكتور نفسه ان قال لسي في الحلوة متحنا ، (٥ العراد)

وامششهاد النحاة بشعره هو مما يدخل في باب تقديسر المتقدمين له ، اذكا توا لا يستشهدون الا بمن سلمت لفته مسن الشوائب ، وقد تقدم الالماع في يحتنا الاول الى ماكسان من نسبة بعضهم له ذلك البيت الشهير الذي يستشهد به عملسي نصب الفعل بأن مضمرة بعد الواو ، وهــو :

لا تنه عسن خسل وتا تسي مثله

عار عليك اذا فعالت عطيه

وان كان الصواب انه لغيره · كذلك استشهدوا فـــــي معاني اللام بمولــه :

وللموت تفلو الوالمدات سخالها

كما لخمرات الدهمر تبنسي المماكس

الا ربسا صاد البغيض معافيا وحال عن العهد العديث التافين

لم تحقق بعد ما اذا كان سابق ينتسي الى برابرة مغر بناالصغير ، وما جاء في صدر مقالنا السابق بدعوة الحق من هذه
 العبارة « دراسات في تاريخ الادب المفرية » لـم يكـن مـنوضعنا واتما هو من وضع قلم التحرير في المجلة

فلا تغتمرر ما عثت من متجمل بظاهر ود قسد تغطمي البطائسين

واتئد له الزجاجي في اماليه :

فلا تحفــرن بيــرا تريــد الحــا بهــا فاتك فيها الت مـــن دونــه تقــــــع

كذاك الذي يبغي على الناس ظالما تصب على رغم عواقب ما صبح

وهو مما يستشهد به ايضا لجزم تصبه بدون جازم · واطنه من قصيدة طويلة سبق لنا رواية مقطوعة منها على نفس الوزن والقافية منا انتده سابق لعمر بن عبد العزيز ·

ومما نسبه له المرزباني برواية ابن عساكر :

يخادع ريب الدهر عن نفسه الفتسي سفاهـا وريب الدهـــز عنهـــا يخادعـــه

ويطبع فـــي ســـوف ويهلـــك دونهـــا وكم مـــن حريــص اهلكتــه مطامعــه

ونسب اليه أيضا البيت الشهير :

وكافئ تربي من عامت لك معجب النع ٠٠ وهو لزهير كما لا مخفي

وروبي ابن عماكر ايضا قطعة من راثيته الكبري جماء فيها هذا البيت ولم يرد في القصيدة بعد قوله : وليس يزجركم ما توعظون به الخ :

مــا يشعرون بســا فـــي دينهم نقصــوا جهـــلا وان نقصــوا دنياهــم شعــروا

اذا انت لم ترحمل بسزاد مسن التقسى ووافيت بعمد المون من قمم تسميزودا

ندست علمی ان لا تکون شریک وارمنت قبل الموت ما کان ارسدا

وروي له مما ثبت في وصية الحسن بن سهل لابنه ابراهيم ابن الحسن متمويا الى سابق هذه الابيات :

العلم والحلم خلتان هما لخلق زين اذا هما اجتمعا صنوان لا يستنسم صنهما الا بجمع لذا وذاك معا كم منوضع سا به العلم والحلم فنال االعلاد وارتفعا

ومن رفيع البنا افاعهما اخبله ما ضاع فاتفعا وروى منا انتده ابو الفضل الرياشي هذه القصيدة : ان كذب متخدا خليسلا فسوق وانتفد الخليسلا

ان كنت متخدا خليسلا فتوق وانتقد العليسلا من لم يكن لك متعقا في الود فاسخ به بديسلا وعليك نفسك فارعها واكب لها عملا جيسلا ومن استخف بنفسه زرعت له قالا وقيسلا وافيل ما تجد اللئيس م عليسك الا مستعلسلا والمر، ان عمرف العبيس مل وجدته با تي الجميسلا ولمربسا مثل البغيس مل الشمى، لا يسوى فتيلا فيقسول لا اجمد البيس مل اليه ، يكسره ان ينيلا ولمناك لا جمعل الاله له الى خير سيلا يما مبتني الدار النسي عمو مرع عنها الرجيلا ان لم تعلى خيرا اخا ك فكن له عبدا ذليسلا وتجنب الشهوات واحس غذر ان تكبون لها قتيلا فلسرب شهسوة ساعة قد اورثت جزنا طويسلا

وله ايضا هذه القصيدة في الاتعاظ بالمسوت واحواك رواها ابن عساكر

تا وبنسي هم كثير بسلا بله طروقا الهال النوم عني غوائله

قويحي من المسوت الذي هسو واقسع وللموت بساب انت لابعد داخليسه

ا يا من ربب الدهـــر يا نفس واهـــن تجـــش لــه بالمفظهـــــات مراجلـــه

فلم ار في الدنيا وذو الجهال غافسل اميرا يخاف القتال واللهاو شاغلسه

فيا باله يفندي من المنوت نفسه ويائمن سيف الدمن والدهر قاتلته

وعد دخــول القبــر يا نفــس كربــة وهـــول يتيــب المرفعيـــن زلازلــــه

اذا الارض جنت بعد نقبل جبالها وخلى سبيل البحس يا نفس ساحلــه

فلا پرتجی عوضا علی حمیل وزره مسیح، واولی النامی بالوزر حاملیه

اذا الجسمة المعسور زايسل روحه خوى وجمال البيت يا نفس اعلمه

وقد كان فيه السروح حياً يزينه. وما الغماد لولا نصله وحائلـــه وان فرحت بالمسر، يومسا حلائل فلابسد يومسا ان تساه خلائلسه فلابسد يومسا ان تساه خلائلسه فكم من فتى قد كان في شرة العبسا العادل عنه عواذلسه اذا ما سما حق اليسك وباطسل عليك فالا يذهب بحقك باطلسه وقد يا من الراجمي فيكذب طنه امور ويلقى الشيء ما كان يا ملسه اله عدم الاسان من الدر ويلقى الشيء ما كان يا ملسه

وله هذه الابيات من الرجز في مدح رجل اسه عــــون ذكرها في تهذيب تاريخ ابن عساكر وقال انها ممــا رواه الحافظ من طريق ابى بكر الجوزقى ولم يذكر قصتها ؛

> بورك في عنون وقني اعنوانه وقني جواريه وقني غلمانه وبارك الله على دعائمه الطعنا عنون على خوانه يعطني وما يقلع عن جفانه وعن عداياه وعنن ايوانه

ولا توجد هذه الابيات في مصور الاصل الذي اطلعنا عليه . ومن تفاريق الابيات التي وقفتا عليها له في جامع بيان العلم لابن عبد البر مما لم ينقدم قوله :

قه قيسل قبلسي فسي الزمسان الاقسام السي وجسات العلسم بالتعلسم

و تحفظه : انا وجدنـــا .

ودوى فيه أن سفيان النوري كان ينشد متمثلا ببيتين لـــه من لاميته الطوية المارة آنف وهــــا :

اذا العلم لم تعسل به كان حبة

يصدق قدول المره ما صو فاعلم

وفيهما مخالفة قليلة لرواية القصيدة .

واخيرا وليس آخرا بعول الله عده تسعة وستون بيت! من تعر سابق تضاف الى تمانية وشاتين بيتا تضمنها البحث السابق فيكون المجموع سبعة وخمسين ومائة ، وانا لترجو فوق ذلك مظهرا ، ان شاء الله .

طنجة : عبد الله كنون

يزايلتي مالـــي اذا النــــقس حشرجت واهلي وكدحي لازمــي لا ازايلـــه اذا كل عنـــد الجهد يــا نفس منطقي وعاينت عند الموت مــا لا احاولــــه ويغــل مــا بالجلد مــن ظاعــر الاذي ولا يغــــل الــــدب الحالف عاملـــه ومــن تفلت الامــراض يومــا فانــــه

رس درس بر سیوشنگ پیوما ان تصاب مقاتله

وقبد تفلت الوحيش العبال وربسا تقبضت الوحشي يومنا حيائلية

عبست الوحسي يوم جبالت اذا العلم لم تعمل بـه صار حجـة

عليك ولم تعبقر بسيا انت جاهلــــه وقد ينعــش الذكــر القلــوب وانســا

يكون حياة العبود في المباء وابليه

ادی الفصل لا بنسی ادا جف اصله ولیس بیاق ممن ایبخت اوائلیه فان کلت قید الصدرت هیذا فانسیا

يصدق قول المره ما هو فاعليه

ولا ينتقيم الناحس مهم لوجهه بنه ميمل حندي يقبوم ماثليسية

وفیك السی الدنیا اعتسراض وانها تكال لسعی المیزان ما انت كائلسه

فلا تنتكت حمد الهدى عسن بعيسرة كما نكث العبسل المضاعف فاتلب

وتطلب في الدنيا المناؤل والعبلا وتنسى تعيما دائما لا ترايليه

كسن غيره لبح السيراب بقيعية فقصر على ورد تجييش مناهليه وقيد خانت الدنيها فرونها تناجهوا

كما خان اعلى البيت يوسا انافليه

وتصبح فيها آمنا ئسم <mark>لسم تكسن</mark>

لتامن في واد به الخوف تازلـــه

وقـــد ختلتف باللطيف مـــن الهـــوى كما يختل الوحشـــي بالشيء خاءاـــه رضيتا بما فيهـــا سفاهـــا ولــم يكــن

يسح سيسن اللحم بالغث أكلب

#### بمناسبزالمائ النابعة لذكرى ابن مزم عضبى و إنشاجت

#### للأستاذ فتحي النجاري

قبل ان تحاول ان تحيط بيعض مظاهر ابن حزم ذلك الكاتب العظيم الذي انجبته مدينة قرطبة من بين مفكر يها سود ان نلقى نظرة ولو صريعة على عصر ابن حزم وما كانت عليه الاحوال في ذلك الزمن اما له من تداخل بين الوسط والانتاج الفكري ولتا ثير البيئة على اصغابها ، مع العلم بان هذا لا يكفي لتفير ظهور كتاب وشعرا، فطاحل من الآونة السي يكفي لتفير ظهور كتاب وشعرا، فطاحل من الآونة السي

على كل حال فما كانت عليه الاندلس مجملا من الناحية السياسية والفكرية في النصف الثاني من القرن الثالث الهجري آخر القرن العاشر المسيحي الذي انجب ابن حزم الذي يعدستاية علم من اعلام الدين، والشعر والادب والسيامة والقاريخ والفلسفة فقد توفي الخليفة العظيم عبد الرحمن الناصر سنة 350 ه بعد عبد مزدهر دام خسين سنة قضى على الافطرابات وهيا للناس رخا، وامنا ماعدا على رفع شان العلم والعرفان ، وقد ماهم الخليفة مباشرة في احيا، هنذ، العركة العليسة يتقريبه له الكتاب والشعراء وفتح خزائنه لهم ، كما اعتصد في حكمه على المقالة الذين كان يش يهم اكثر من العرب في حكمه على المقالة الذين كان يش يهم اكثر من العرب والبرس ، حتى كان كثير منهم من الارستقراطيين في المال والجاه ، وقد يصف احدد امين قرطة في هذه الفترة في كتابه ظهر الاملام ح 3 فيقول :

« ومن اجل عدو، البلاد وطمأ بينها وطول عهد الرحس استطاعت الحضارة الاندلية ان يزهو وتزدعو ، حتى كانت قرطبة تفوق كثير من مدن اوربا ازدهوت التجارة والزراعة ، حتى بلغ دخل الدولة السنوي من طريق البوائب والمكوس في عهد عبد الرحين الناصر 20 مليون ديناد ، ويقول الاستاذ بروفنسال : انها بلغت فيما بعد 40 مليونا وربعا كان وصف العمارة التي انشت في عهد عبد الرحين من اكبر الدلائل على حضارته ، كالاوصاف البديعة السي وصفوا يها مدينة الزهراء التي بناها عبد الرحين هاذا ،

وسماعا باسم جارية حظية عنده · قالوا انه عمل في ينائها عشرة اللاف عامل في خمس وعشرين سنة · ويني لمهسا قصرا للخليقة ومنازل للموظفين ، الى السائين والقاعسات من الذهب والرخام ذي الالوان المتعددة ، وبجانب هدنه العضارة المادية كانت العضارة الفكرية من همر وفلسفة وتصوف وحركات دينية وعلمية ·

وهذا ما حذا يابن حزم ان يكتب رسالة في قضل علماء الاندلس ، عاب فيها على اهل بلده تقصيرهم في ذكر علما الاندلسين لا يقلون علما الهم وآثارهم، فقد بين في رسالته عنى الاندلسيين لا يقلون على الشرقيين في سائر العلوم اللهم الا ماكان من علم الكلام والحاب والهندمة وهذا ما يو كده الشقندي في رسالة له في فضل الاندلس ، وقد تشأ فيهم عن الفضلاء والادباء والشعراء ما اشتهر في الآفاق الى ان ذهبت اخبارهم ودرسوا ودرست آثارهم » وكان من ملوكهم العلماء : النصور بن ابي عاصر ، وبنو عباد ، وبنو صمادح ، وبنو الافطس ، وبنو ذي النون ، وبنو هود، ومن وبزو شي النون ، وبنو هود،

وقد الشهر منهم في الفقه عبد الملك بن حبيب ، وابسو الوليد الباجي ، وابو يكر بن العربي، وابو الوليد ابن رشد وفي الحفظ ابن حزم الذي زهد مي الوزارة ومال السسس رتبة العلم التي اعتبرها فوق كل رتبة ، وقد يطول بنا الكلام لو اردنا ذكر مشاهيرهم ولنكنف بالاشارة الى اللغسوي الكبير ابن سيده صاحب كتاب المعكم ، والتعوي ابي علي الشلوبني والفيلسوف ابن باجة ، والمنجم المقتدر ابن هسود والعليب ابن طفيل والادب ابن عبد ربه صاحب العقد الفريد ، اما مديئة قرطبة نفسها فقد كانت عاصة ملك ومركز الدب وعلم ، وصفها الثعالبي بهذا التعبير « واما قرطبة فكرمي المسلكة في القديم ، وهم كن العلم ، ومنار التقي ، ومحسل المسلكة في القديم ، وقد كان للفقها، مطبوة كبيسرة حيث التعظيم والتقديم » وقد كان للفقها، مطبوة كبيسرة حيث التعظيم والتقديم » وقد كان للفقها، مطبوة كبيسرة حيث

كان الخلفاء لا يقدمون على كبيرة اوصغيرة الا بعد استثارتهم، وكان جلهم من اهل السنة والجماعة من اتباع مالك - كسا ورد ذلك عند عدة مو لقين من بينهم الجغرافي المقدسي السلاي اصنم كثيرا بالفرق الاملامية والادبان في كتابه « احسسن التقاسيم في معرفة الاقاليم» قال «واهل الاندلس على مذهب مالك وقراءة نافع وهم يقولون : « لا نعرف الا كتاب الله وموطا عالى منازلي او شيعي ربما قتلوه . وان عثروا على معنزلي او شيعي ربما قتلوه . »

فعلى هذه الحال من ازدهار فكري وادبي و اوع مسن التعصب المذهبي كانت الاندلس على عهد دولة الاموييسس . فيمد وفاة الناصر منة 350 تولى ابنه الحكسم فصار على ميسرة است. .

وقد كان كذلك ولوعا بالعلم والادب ويجمل بنا ان نذكر في هذا الصدد ، مبلغ عنايته بالعلم عن ابن حرم نفسه حيث قال ؛ ان عدة الفهارس في خرانة العكم العلمية ، التي فيها تسمية الكنب اربع وازيون فهرسة في كل فهرما عشرون ورقة وليس فيها الاذكر الدواوين فقط » .

وقد توفى منة 30% بعد حكم طال ست عشرة سنة ، ويوفاته ضعفت الدولة الاموية وبدأت تظهر علامات الفترود والاضحلال على العهد الذهبي للاندلس بقيام الفنسن للاندلس بقيام الفنسن للوزرا، والعجاب فشات بذلك دولة بني عامر في عهد عنام ابن الحكم الذي كان يبلغ عشرة اعوام فقط، فبا تقراض الخلاقة الاموية استقل كل وال يولايته ، وبدا عهد ملوك العلواتف في الاندلس فظهر ابن جهود في فرطية وابسن عباد في اشبيلة والفتن قائمة حتى ملك الاندلس يوسف بسن عامر من المرافضين من المرافيسن ،

عدم نظرة خاطئة عن الدولة الاموية وانقراضها السادي يصادف العيد المضطرب الذي شهده وعائله ابن حزم ، فكيف تكون نشأته وتربيته وانقطالاته في مثل هذه البيئة ؛

#### اصله ، ونشاته ، وشبابه :

اسبه الكامل: ابو محمد على بن احمد بن معبد بسن حزم ، وقد اجمع مترجبوه على اله ازداد يوم آخر رمضان سه 188 م الموافق 7 توفيير 994 بقرطبة ، وكان ينتمي الى عائلة اصلها من قلعة « منت ليتم » في اقليم الزاوية على حب «ارداد الارب» ولم يعتنق الاسلام الاحده الاعلى يزيد الذي كان مسجيا وذا اصل فارسي ، وتولي والسده الوزارة للعاجب المنصور بن ابي عامر ثم لابته المظفر وأمرته كما قال الفتح بن خاقان : « بنو حزم قتية علم وادب وتنبيه ومعد وحب » وقد طعن بعض الناس في انتساب ابن حبزم الى قارس كما ورد ذلك عند ياقوت ، وقد تغير حال الاب

العكم صنام النالي في ذي الحجة عام 400 الموافق ليوليور سنة ان عاش هذه الانقلابات السياميه والاضطرابات والغتــــــن الناتجة عنها الني غيرت حاله وإساءت اليه بعد عز شامخ ورقاهية كبيرة . فقادر ابسو محمد على بن حزم قرطبة في محرم 404 وكانت عدد قد اثرت فيها الفتن . ومن حسن حظنا أنّ ابن حزم اعطانًا مورًا مَافية عن طَغُولته وشبابه في كتابه ﴿ طُوقَ العمامة في الالف والالفة \* الذي يمكن أن يعد من عدة وجوه كترجمة ذائبة للكاتب او «اعترافات» له مكتوبــة فـــى قالب شاعري يسخر من يطابع عليه ويغنزه كسبأ يسكننا ان نــــرى قيه ، كما سياً تني ذلك من بعد لما انتكلم عن ابن حزم كا ديب وشاعر ، دقة تصويره وتعبيره لما يروح في النفوس مــــن الخواطر والهواجس والفعالات الاشخاص خصوصا النساء منهم الشيء الذي بجعله يذكرنا في اولئك الكتاب الفرنسيين الدين ظهروا في القرن السابع عشر كراسين عسى الخصوص ، ولا غرابة في ذلك اذ السبع واحد ، وهو النقاف اليونانية . ونسابه ودراسته ومراهقته وحبه في تأليفه هذا الذي قد يكون من الراجع الله التهي من كتابته سنة 418 وعمره بناهز حينئذاريعا و تلانين سنة ٠ فقد اخبر نا ابن حزم انه نشأ " نشــا أة المترفيـــن كما يو كد ذلك ماعد حين يصغه بانه كان : « يلبس الحرير ولا يرضى بالكانة الا بالسرير » . وقد وصف ابن حــــزم قصور أبائه التي كان ينتقل بينها وهو منعم نمير مكلف بعمل عنى توفي والده ٠

وامتازت تربية ابن حزم بالعناية الخافة التي اولاهما له الود حيث جعل له المربيات النواعي اعتلين بنشأ ته وتهذيبه. ومن حدثة ما يحكي عن طفولته قوله : «ولقد شاعدت السساء وعلمت من امرارعن ما لا يكاد يعلمه غيري » لاني ربيت في حجورهن ، ونشأت بين ايديهن ، ولم اعــرف غيرهن ، ولا جالب الرجال الا وانها في الشباب وحيسن تبقل وجهي ا ومن علمتني القران ورويتني كثيرا من الاشعار ، ودربننسي في النط . ولم يكن وكدي وإعمال ذهني منذ أول فهمي والها في سُ الطَّفُولَةُ جِدًا ، الا تعرف اسبابهن والبحث عن الخيارهن ان تصرفه عدَّه العبئة الراضية والتربية الارستقراطية عن الجـــد والمناجرة فني طلب العلم فانها ضاعفت احساساته وشعوره ونست فيه مدارك الملاحظة واستقراء الامور ونميزهـــا . ويخبرنـــــا ياقون ان ابن حزم : ﴿ اقام في الوزارة من وقت بلوغه السي انتهاه منه مت وعشرين منة » كسا وزر للمرتضى صاحب بِلنسية وحارب فيجيته بفر ناطة وقد اسر سنة 403، ثم لما تولى الخلافة صديقه عبد الرحمن المستظهر في رمضان سنة 414اسند له الوزارة التي اقام فيها يضعة اشهر حتى مقتل عبد الرحمن في

نفس النه وعاد ابن حزم الى الوزارة من جديد ايام عشام المستد فيما بين منة 418 ـ 42 وتنتهي هنا حياته الوزارية التي سيتركها نهائيا ليصرف كل جهوده في الدم والتصنيف والحدل وبت دعوته في الذهب الطاهري والدفاع عن أرائه،

وقد تسبب لابن حزم من اجل تشبيعه للامو بيس تكات حيث انقرفت دولتهم وقامت دولة العلويين الطالبيين وابسن جهور خصوصا ، وامتاز ابن حزم بصراحة متناهيــة ورباطــة حاأش جعلتاه لا يتراجع في الحق ولا يقيسل مهاودة فيــه ، ولا ينخذ سبل المصانعة او الرياء او ما تسميه اليوم بالسياسة والمداراة . وقال يصل تلك النكسات التي حلت بقرطــــة واعتقاله وتفريه : « تم شفلنا بعد قيام امير الومنين حشام الموأيد بالتكمات وباعتداه ازياب دولته ، وامتحنا بالاعتقال والتغريب والاغرام الفادح والاستتسار وارزمت الغتنة والعنسسة والقت باعها ، وعمت الناس وخصتنا الى ان توفي ابي ، الوزير رحنه الله وتحن في عذه الاحوال ، بعمد الحمر يسوم السبت للبلتين بقيتًا من ذي القعدة عام 402 عـ واتصات بنا تلك الحال يعده ٠٠ ثم ضرب الدهو ضرباته ، واجلينا عــن متازلـــا ، وتغلب علينا جند البريس فغرجت عن قرطبة اول المحسرم منة 404 هـ ٠٠٠٠ وها هو يصف خراب دوره مسعملا تـــرا الفرسي منها ، وقد المحت رسومها ، وطبست اعلامها ، وخفيت معاهدها ، وغيرها البلي ، وصارت صعاري مجدَّة بعد العسران، وفيافي موحثة ، عد الانس ، وخراب متقطعة بعد الحسس، وشما با مفزعة بعد الامن ٠٠٠ تم يزيد قائلًا في خاتمة كبابه « طوق الحمامة «ما كان عليه من افطراب وترحال وتنكر الاحباب: ٥ فانت تعلم ان ذهني متقلب وبالي مهتم بما تحسن فيه من نبو الديار ، والجلاء عن الاوطان ، وتغير الزمان ، ونكيات السلطان ، وتغير الاخوان وقساد الاحوال ، وتبدل الايام ، وذهاب الوقر ، والخروج عـــن الطارف والتالــد ، وافتطاع مكاب الآباء والاجداد ، والغربة في البلاد ، وذهاب الجاء والممال ، والفكر في صياتة الاعل والولم، ، والباأس من الرجــوع الى موضوع الاهـــل ، ومدافعة الدهـــر والتطار الاقدار ٠٠٠٠ فلم يذق ابن حزم الاستقرار الا فــــــي اول عهد دنيايه ثم لم ينعم بعد يطمأ تينة الاستقرار في اي مكان من اجل اغراء حسادء به ووعايتهم له لعدة لسائــــــه وافراطه في الصراحة - فهذا ما جعله يطوف بين المريحة وشاطبة ويلنسية واشببلية وجزيرة ميورقة ويرحل الى القيروان فيرجم لوطنه الاندلس .

#### طلبه وعلمه ومصنفاته:

والعشرين من عمره وهو بجهل ابسط الامور الفقهية كسا يشهد بذلك « ارشاد الارب » انسي بلغت الى هذا الشائن واذا لا ادري كيف اجبر صلاة من العلوات » وقد يخبر نا الوزير الامام ابو محمد بن العربي عن الطروف المباشرة التي دفت ابن حرم ليتفقه في علوم الدبن وهي جهله با بسط الامور الفقهية ، اما الفتن والمحن فقد ارغمته كذلك ان يترك الوزارة و يتعاطى الدرس والبحث والتأليف ، والقري وابن بشكوال في الفدة ، يحددان تاريخ اول سماعه بقولهما : «واول مماعه عن ابن الجمور قبل الارجمائة » ،

#### : شــوخــه

سبع ابن حزم كذلك على عدة شيوخ يخص بالذكر منهم : ابا عمر احد بن الحين ويحيى بن مسعود ابن وجه الجنة ، ويوسف ابن عبد الله القاضي ، وابا بكر حمام بن احد القاضي ، ومحمد بن معيد بن سات ، وقرا الفقه على ابي عبد الله بن دحوف ، وقد اخذ بالقول بالظاهر \_ على ما يظهر \_ عن معود بن مليسان بين مفلت ابو الخيار ، قال الضبي : « معود فقيه عالم زاهد يميل الى الاختيار والقول بالظاهر ، ذكره ابو محمد بين حزم وكان احد شيوخه » وقد تنليد لشيوخ كثيرين وذكر هو نقه في « طوق الحيامة » انه طلب الحديث على سائر شيوخ المحدثين بقرطية ،

#### تالامياده:

وابنه الفضل ابو رفع ، والامام الوزير ابو محمه بن العربي . وقد روبي عنه الكثير وصاحبه ابن العربي سبعة اعوام وقــــراً ا با معمد على بن حزم سبعة اعوام ، وسمعت منـــه جميــــــع مصنفاته » حاثا المجلد الاخير من كتاب «الفصــل» • ومــــا يروى عن عزيمته لطلب العلم وحسن نبيته مجادلته مع الباجي الذي قال له : « انا اعظم منك حمية في طلب العام لانسك طلبته وانت معان عليه ، تسهر بمثكاة الـذهب ، وطلبتـــــه وانا امهر بقنديل بائت في السوق، فاجابه ابن حزم بهـــذا الجواب المسكت الذي يظهر ذهاء موالفنا وذكاءه : وغايتسي القصوبي من طب العلم من أجل العلم ، هذا الكلام عليك لا لك، لانك طلبت العام وانت في تلك الحال رجاء تبديلها بعتـــــل حالي ، وانا طلبته في حين ما تعلمته وما ذكرته ، فلــم ارج يه الاعلو القدر العلمي في الدنيا والالحرة ٥ · فكانت غايت. عي نشر العلم والعرفان وانشد في ذلك :

مناي من الدنيا علوم ايثها

وانشرها في كل باد وحافير

دعــا، الى القــرآن والسنــن ، النــي تأسى رجــال ذكرها فــى المعافــــــر

وقد بلغ مناه فعلا بالصرافة الكامل للعلم المنقول والمعقول الشائع في عصره د فابو مروان بن حيان يقول فيه : «كان ابو محمد حامل فنون من حديث وفقه وجدال واسب وما التعلم القديم من المنطق والقلسفة » والذهبي يشهد بدوره ان التعلم القديم من المنطق والقلسفة » والذهبي يشهد بدوره ان فطعة الحاد وصراحته التي لا تعرف حدودا ، ومعارضة فطعة الحاد وصراحته التي لا تعرف حدودا ، ومعارضة فطعة الخالفية الله الاعتراض قالم هي ميز ته وظاهرة من مزاجة جعلته يناظر ويحادل بابلغ العارات واشدها ولا يقبل مهاودة ممن يناظر ويجادل بابلغ العارات واشدها ولا يقبل مهاودة ممن التي يروي فيها جدالة ككتابية «الملل والاهموا» والنحل » و «المحلى » •

#### مصنفاتــه:

ورجل كابن حزم الذي امناز بفكر عميت ومعرف والمعة مرف كل همه للعلم ونشره ، لا غرابة أن يصنف الكتب الكثيرة المتعددة المواضع واكثرها في الفلسفة والمنطق والكلام والشرعة والحديث والادب ، ومن الموسف جدا اتنا لمسم مترجعو الا بالقليل من تلك الكتب التي كابت على ما يزعمه مترجعو ابن حزم نحو الارجمالة ، وفقدانها راجع السي امرين : صراحة ابن حزم وجداله العنيف ، وعدم تسامسح الحكام والعنصرية المذهبة الملكية السائدة حينلذ في الاندلس والتي ادت بابن عباد تحت ضغط الحاد والفقها، السي احراق كتب ابن حزم باشيبة ، وقد تعرض ابن حسرم للدلك يقوله :

فان تحرقوا القرطاس لا تعرفوا الـذي

يسيس معسى حيث استقلبت ركائبسي

وينزل اذ انزل ويدفئ في قبري

دعونسي مسن احسراق رق وكاغسد

وقولوا جلم كي يرى الناس من يعدري

والا فعودوا في الكانب بداء

فكم دون ما تبغون للبه من ستمسر

ومنقنصر على ذكر البعض من كنه التي وصلت الينا حتى لا يقع ملل من جراء سرد اسنائها كلها فنذكر على الخصوص ؛

- \_ اطال القياس والراأي والاستحمال والتقليد .
  - \_ الأحكام في أصول الأحكام ٠
    - \_ الاخلاق والسير .
    - \_ اخلاق النفـــن .
    - \_ اسماء الله الحسي .

- \_ الامول والفروع .
- اظهار تبديل البهود والنصاري للتوراة والانجيل ويبان
   تناقض ما بايديهم من ذلك مما لا يعنمل التأويل
  - \_ الامامة والسياسه .
  - البان من حقيقة الايمان -
    - \_ التقرير لحدود المنطـــق ٠
      - حمهسرة الانساب .
  - \_ شرح احادیث الموطا والكلام علمي مسائله .
  - \_ الصادع في الرد على من قال بالتقليد -
    - . طوق الحمامة .
    - \_ الفصل في الملل والأهواء والنحل •
    - رسالة في المفاضلة بين الصحابة .
- \_ كنف الالتباس لما بين الظامرية واصحاب القياس -
  - \_ الحلي في شرح الحلي .
- \_ مداواة النفوس وتهذيب الاخلاق والزهد في الرذائل.
  - \_ الناسخ والمسوخ .
    - \_ نقط العروس .
    - \_ كلت الاعلام ،

ومن خلال مصنفاته التي وصلت الينا يتبين ان ابن حزم جمع بين العلم والادب والشعر والاصول والفقه والتاري—
والفلسفة والكلام والجدال لذلك را ينا لزاما ان نشير ولو بايجاز الى هدين المظهرين الذين غلبا عليه قهو شاعر ادب دو لوعة صادقة وعاطفة ناطقة وشعور رقيق ، وفي نفس الوقت امام كبير ومجادل فقية يدافع عن آرائه بكل ما اوتي مسن صراحة وقدة ،

#### ابن حزم شاعبر ادیب:

وقد كان لمو الفاته هذه تا أنير عسيق على الاجيال التسي تلته الى درجة ان فريقا يعتبره اديبا كبيسرا وفريقا أحسس اماما وفقيها عطيسا .

ومما يلاحظ ان جانبه الادبي الشاعـــري طغى علــــي جانبه الأ<sup>ت</sup>خر الفقهي والفلسفي عند مــــواد النـــاس ٠

فاسم ابن حرم مقرون عند العوام وسواد الناس بكتابه الحوق الحيامة » وذلك لما فيه من عاطفة صادفة ودقة الوصف وسعر البلاغة ، ولا غرابة في هذا فان الظاهرة الغير الجدية والكتابة الخفيفة هي التي تطفى على الكتاب الكبار ، فالجاحظ مثلا معروف بنكته عند العوام اكثر سما هو معروف بنا ليفه الجدية ، اضف الى هذا النا تجد في هذا الكتاب مرآة واضعة عن نفسة ابن حزم وحجمعه فتشاطره افراحه واحزانه وجبه رغم مر القرون ، والذي يزيده تقديرا هو انه لم يكتب قط بشعره فانه كان يقول الشعر لارضاه نفسه مترجما عن ألامه واحزانه وجبه العادقة

وقد ترك لذا اكتر من الف بيت في موضوع الحب كميا ترك نثرا بديعا في هذا الوضوع ومن جملة ذلك همية الاعترافات التي تعبر عن عواطف صادقة ومناعس رفيقة الاعترافات التي تعبر عن عواطف صادقة ومناعس رفيقة اختلافها ، فيما الدنو من الططان ، ولا المال المستقاد ، ولا الوجود بعد العدم ولا الاوية بعد طول الفية ، ولا الامن بعد القوف ، ولا التروح على المال ، من الموقع في النفس ما للوصل ، ولا ربيا عد طول الامتناع وحلول الهجرة ، المعرف ،

وقد قال ايضا في هذا الباب: « ولقد وطنت إلى الخلفاء ، وشاهدت محاضر اللوك ، فما والي هيبة تعامل هيبة محب لحبوبه ، وراليت تمكن المتغلبين على الرواساء وتحكم الورراء ، والبساط مديري الدول ، قما رايت الله تبجعا ولا اعظم سرورا بما هو فيه من محب ايقن ان قلب محبوبه عنده ٠٠٠ وحضرت مقام المعتاد بين بين ايدي السلاطين ، وموافية من موقف محب عبان بين يدي محبوب غضان ٠ » وها من موقف محب عبان بين يدي محبوب غضان ٠ » وها بدل على رهافة نفس الشاغر الاديب الذي احب وعرف الحب وتوصل الى تعرف النفوس وما العلوت عليها ، وقد انتقد شهره بالي عقب من الآوية الى الاخرى الوان اساليب النقها، معاني لطيفة وتعبر عن عاطفة صادقة ، ومن ذلك قوله :

لئين امحت مرتجلا بجسي قلبي عندكم ابدا مقبسم ولكن للعيان لطيف معنسي له ساال العانية الكليسم

#### ابن حـزم فقيـه مجادل :

وقد يتفادى عدا النقص \_ ان اعتبرنا هذا نقصا \_ راته الفقهي الذي خلفه فاته يجب ان لا يقيب عن ذهننا ان ابا محمد عني بن حزم كان قتل كل شي، اماما يدعو الى الظاهرية تدخل هنا ربية في بعض الاذهان عن عدق هذا الامام وعو صاحب غزل له المسام بالحوال النا ، لكنه ان احب تعنف ، ويقول في هذا المضار : « ابني لاعرف عدا واتقته ، ومع هذا يعلم الله \_ وكفي به عليسا \_ ابني بسرى الساحة ، سليسم يعلم الله \_ وكفي به عليسا \_ ابني بسرى الساحة ، سليسم الاقسام ابني ما حللت مشيري علمي قسرح حرام قسط ، ولا يعاسبني ربي بكبيرة الزني منذ عقت السي يومي هذا . ولا يعاسبني ربي بكبيرة الزني منذ عقت السي يومي هذا . والله المحبود على ذلك والمشكور فيما مضى ، والمتعم فيما يقي ، » فلا تناقض في حياة ابن حزم فهـ و اديب متعقف ، والمام كبير ، قال احمد امين في ظهر الاملام : « وكان عالم والمام كبير ، قال احمد امين في ظهر الاملام : « وكان عالم

الاطلاع، قوي النفس في الجدال ، متعدد تواحي النبــــوغ لسمًا يهاجم من خالفه ، حتى يدخله في قبقم . يظن من يقرأ له علما انه لا يحسن غير عذا العلم لمهارته فيه - فاذا هــــو كذلك بحسن كل علم تقريباً ، فهو نابخة في العديث ، وفي عام الكلام ، وفي التاريخ ، وفي اعبول الفقه ، وفي الأدب » ومما امتاز به ابن حزم انه لم يتبع في الفقه المذعب الشائسج في الاندلس وهو مذهب الامام مالك بن اتني • ولكنه اختار المذهب الشاقعي وهذا عو احد اسباب اضطهاده من لدن الولاة واللقهاء لكنه سرعان ما عدل عن مذهب الشاقعي واجتهد لنفسه على «قواعد اهل الطاهر» وذلك يرجع لكراهيت للتقليب ولتا لير استاذه الظاهري ابي الخيار فا خذ بالكتاب والسنسة والاجماع واستنكر الراأي والقياس كما فعل من قبل صاحب هذا المدهب داود بن على الاصفها بي المتوفى سنة 270 م وقسه « الاحكام في اصول الاحكام » الدي يضع فيه اسن الظاعرية القرآن والحديث والقول بالبراءة الاصلية وهبي آباحة كسل شيء ما لم ينعه نص صريح ويستأثر ابن تيمية بهذا لمسا يقول بالتوقيف في العبادات والعفو في المعاملات ، أسم التمسك بظاهر اللفظ بدل التا ويل + وقد حمل الفقها، على هذا المذهب والنقدوا عليه كونه يضعف الشريعة والعقيدة بتركبه المشكلات التي لم تخطر لانبسي محممه (ص) ولا لاصحابه ، ويوأدي هذا كذلك الي التشبه والتجسيم فيما يخص صقات الله عز وجل ، ولكن ابن حزم قد البنطاع ان يتجنب التشبيه باتخاذه موقفا وسطا بين اهل السنة والجماعة واصحاب النتاأويل العتزلة فيما يتعلق بالصفات .

اما كتابه في الفروع « الحلسى » قاته عرض للمذهب الظاهري كما يفهمه ابن حزم الذي يظهر فيه بمقلهر المجتهد الطاق ،

وتأليفه في اصول الديسن المسمى بد « كتاب الملسل والاهوا، والنجل » فقد يقارن فيه الاسلام بياقي الديانسات التي يدحضها في « كتاب النجل » ثم يدرس الفرق الاسلامية في كتاب الملل فيقسم تلك الفرق الي اربع دون اهل السنة «الحياعة :

المرجئة التي يتعرض اتمناء دراستها الى مسائلـــة
 الايمان والكفر والوعيد .

2 \_\_ المعزلة فيبحث في نفس الوقت مسائلة التوحيد التي
 له فيها موقف خاص •

3 ـ الشيغة ألتي يدرس معها الاماسة التي تهتم بها وتجعلها معورها التي تقوم عليه • وموقف ابن حزم مسن الامامة والخلافة واضح ، فانه كان يسيل السي الامويسن ،

وكان يعتبر معاوية كمجتهد مخطئ" ، وقد اوضح فكر له هذه

4 \_ الخوارج وما يشغلهم من منائل كالايمان عسل يزيد او ينقصي ، وما موقف الاملام مــن تـــارك الصـــلاة او مرتك الكنائر وتعديد الامة ، على يعتبس من دار الكس او الايمان من لم يتبع الخوارج - ويعتبر ابن حزم اعل السنة امل حيق ، اذ الفرق الاخسري هم اصل الياع لكن لا يبنعه هذا من الرد علمي الاشاعسرة بالاختص وال انسبوا الى اهل السنة والجماعة .

وعلى تقبض ما شهدناه في ابن حزم الادب الشاعر من رقة العواطف ونبل النحور ورهافة النفس فاته يظهر في مصنفاته العلمية بمغلهر المجادل العنيف السدي لايقبل مهاودة ولا تسامحاً في الافكار · فتأليقه مشـلاً « الملل والاهــــــوا. والنحل » مرآة لتلك الحقات التي كان يناظر فيها بعــض اليهود والنصاري . قاأسلويه هنا عنيف جدا غير هادي. . ويظهر من هذا انه كان مع الاسف ضيق النفس وحاد المزاج ينافش خصومه بعبارات ممزوجة بالسب والقذف لاتلبسسق سقامه وعلمه ، فاته لم يعمل بقوله تعالى : « وجادلهم بالتسي على احسن » وقوله : « ادفع بالتي هي احسن فأذا الذي بيسك وبينه عداوة كا`نه ولى حميم » فلقد كان بوده ال بدافع عن افكاره بطرق اليق به ويقنع مخالفيه بدل ان ينفرهم منســـه و يو البهم عليه • قالصواحة لا تتنافي في تظرنا مع اللياقــــة وفرض الراأي بالعنف والقــوة وشدة النهجة بل السب هـــو وسلة الضعفاء الذين لا يتطيعون الادلاء بالحجج القاطعة. وحاشا معقدا الايكون ابنحزم مناولاتك الذين تنقصهمالحجة ولا يعرفون طرق الجدال لكن ذلك راجع الى مزاجه وابتلائه ينا انسيه : « داه الصراحة » ، والعلبيعة تغلب على التطبع · وقد ابعق ابن حزم \_ كـا اشرنا الى ذلك \_ اضطهادات وناأل المغالفين والعساد عبه طوال حباته وبعد مناته من حراء قساوة لهجته وعنفه • فقد ساهم بنفسه فمي طرف مـــــن من نكباته وليست صفة العبقري التي اتصف بهــــا عدّا الكاتب العظيم عني التي جعلته غير مفهوم من عصره • فالكمال لله وكفي المرء نبلا ان تعد معاثبه ،

وحانب من جواب انتاج هذا الكاتب العقري تكفي لتكفر عنه يقية هفواته • ومسا يشرفه انه يعتبر اول موأرخ من سنة علم يقته العالمية في النبويب والاستنباط ، وهــــــى طريقة البحث العلمي العمول بها في يومنا هذا • وقد شــرح ذلك الاستاذ الشهير Asin - Palacios في مقدمة الرحمنية لحصوصا التوراة والبراهين العقلية التاريخية التي اوردها لينكر صحة علم و سن تحريقها .

في كتابه « المفاضلة بين الصحابة » -

وابرز ان ابن حزم يناقش كدلك العقائد الانجيليــــة السيعية بجميع الحجج والمناقضات التي اوردعا فيما بعد يحات الفرن الثامن عشر امثال فولتير - ويدراسته للنصوص دراسة علمية ، لقدية تاريخية فهو معلم « رونان » • ولم يكــــن تا ثيره مقتصرا على دراسات تا ريخ الاديان وعلم مقارناتها يا. اغرب من هذا ، فلا يبعد ان يكون ابن حزم قد اثر حتىفي الديانة المسيحية كديانة بطرق غير مباشرة . فقد يلاحــــــظ الاستاذ اسين بلايوس عن حق ان ابن حزم استعمل مذهب الطَّاهِرِي كَذَلِكُ في تفسير الإنجيل كما فعل في الاسلام فكان يستكر تا ويل رجال الكنيسة ويخشى ان يكونوا خاطئين في تا ويلاتهم هذه ، فكانت نتيجة ذلك القول بالرجوع السمى النصوص ، وترك التأويلات والعمال بالاجتهاد الشخصي ٠ وعدًا ما حاءت به مدرمة الإصلاح المسحى البرنستانية ٠

وشخصية كانت تعمل مثل افكار ابن حزم واثرت حتى في الديانات الاخرى فنن باب اولي واحرى ان تو ُثر في دينها كذلك تأثيرا بالفا وتبعث فيه تيارات جديدة. فعركة الاصلاح ني الاسلام عي مدينة لامور كثيــرة لابن حـــزم ، منهـــــــا استنكاره للتقليد ، وادخاله الطرق العاسية العقلية في دراسة الادبان ، فله قضل كبير على آبا. حركة التجديد والانسلاح في الاسلام التي تقول بالرجوع السي النصوص وبالاجتهاد ، خصوصا منهم ابن تيمية العنباسي ، وعبد الوهماب ومسن اللاهم من بعد كالافغاني والشيخ عبده ورشيد رضا .

فقد كان ابن حزم يمثل اهل التوحيد الذين حاربوا التوسل بالاولياء ومداهب الصوفية لما فيها مسن الزلاقسات وخرافات ، ولذا يعتبر ابن حزم ابا الحركة السلفية ·

فكاتب جمع بين الادب والعلم بما فيه السماعي والعقلي وكان لانتاجه هذا الصدي الكبيسر ، اثر في الاجيال التسمي تلته ولا زال الأثيره يسري ويعسل ، ولا ادل على ذلـــك من حركة التجديد والاصلاح الاسلامية التي ظهرت فسي اول عذا القرن والطرق العامية لدرامة النصوص الدينية دراســـة تقدية ، كان لابد أن ينصف ويجد من يعترف له باصالة فكره وسعة اطلاعه ويجعله في المقام الذي يليق به رغم ما عرف به مرعنف الجدالوضيق المدر الذي ينقرمنه الناس ويو لبهمعليه قالمو أرخ الشهير والفقيه الجليل الدُّهمي بشهد با أن « ابن حزم رجل من العلماء الكبار فيه أدوات الاجتهاد كامة · » وابن تبية كثيرا ما يعتمد عليه ويستشهد به ولم يتوقف صيت ابسن حيث اصبح موضع دراسات وابحاث من طرف عظماء المو رخين والكتاب الشرقيين منهم والغربيين وقد يطول ذكر اسمائههم ان نحن اردنا ان نتعرض اليهم كلهم ، وهذا ما يمنح ايسن حزم صيغة عالمية فيحتل المكانة اللاثقة به بين عياقرة وعظماء الانسانية .

الرياط \_ فتحى النجاري

## المعتد بن عبًا دفي المغرب

#### للأستاذ: عَبْلِلْفَادِزَمَامِنَ

حظى المعتمد بن عباد عند المؤرخيين القدامي والمعاصرين بمكانة مرموقة لم يحظ بها غيره من ملبوك الطوائف اللاين كان لهم نفس الاتجاه في الحياة . وكان لهم نفس المصير البدي صار البه المعتمد على بد المرابطين . . . واهتزت المشاعر . . وجادت المداميع وتحركت الاقلام . . لوصف ماساة المعتمد كملك جواد شجاع . وكشاعر رقيق مكلوم القلب مرزا ، ابتسمت له الحياة حينا من الدهر في قصور قرطية واشبيلية

وقد شقى المرابطون بقضية المعتمد وكيل لهم بالحق والباطل ما نشاهده فى آثار الاقلام الشرقية والفريية . . وفوقت سهام النقد للبطل العظيم يوسف بن تاشفين من اجل المصير الذي اختاره للمعتمد!!

ونحسن في هذا المقام لا نبكي المعتمد ولا فرئسي شاعريته . كما اننا لانضع ابن تاشفين في ميزان النقد التاريخي من جديد ؛ لنتهمه مع المتهمين . . او نبرئه مع المبرئين . ، او لنتلمس له الاعدار مع المتلمسين . . وقد قال التاريخ كلمته في الموضوع وصن العبث تكرارها . .

والذي يهمنا هنا ان نبحث ادبيا وتاريخيا عـــن حياة المعتمد في المفرب كيف بدات وكيف انتهت . مسع الالمام بالاثــار الشعربـة التــي رافقت هــذه الحيــاة وسجلتهـــا .

#### هل عرف المعتمد المفرب قبل النفي ٥٠٠؟

ان ابن دحية 633 ه بشير في كتابه المطرب مسن اشعار اهل المفرب (ه) بشير الى ان المعتمد بن عباد جاز البحر الى المفرب من اجل الاستنجاد بيوسف بن تأشفين قبل معركة الزلاقة ، وصاحب القرطاس يسجل هذا الجو في شيء من التفصيل وبعين لنا المكان الذي تلاقى فيه الرجلان لاول مرة ( بليطة ؟ ) على ثلاث مراحل من سبتة ، (ه)

#### والمراكشي في المعجب يقــول :

ولما كانت سنة 479 ه جاز المعتصد على الله البحر قاصدا مدينة مراكش الى يوسف بن تاشفين مستنصرا به على الروم ( الله ) .

وينقل صاحب الاستقصاء عسن ابن خلسدون ان المعتمد اتصل بابن تاشفين في مدينة فاس (\*) •

والى جانب هذه الروايات التي تثبت جواز المستمد الى المفرب . . نجد روايات اخرى تقتصر على المراسلات التي تمت بين الرجلين مع الوضد الدي كان يضم نخبة من علماء الاندلس وقضائها ورجال الراي فيها لحث ابن تاشفين على القيام بحملة لصد اطماع الصليبيين عن الحواضر الاندلسية ....

وقد نقل ابو العباس المقري في النفح كثيرا مسن هذه الروايات عن عدة مصادر وسجل كلمة المعتمد التي أحاب بها من لامه على الاستنجاد بالمرابطين فقال : لتتجهم له في اغمات ..

انظر ص 25

<sup>\*</sup> ص 51 ج 2

يد ص 130 ط القاهرة

ي ص 34 ج 2 ط الدار البيضاء

رعى الجمال خير من رعي الخنازير ٠٠٠!

وعلى كـل فسيظل السؤال مطروحا في انتظار ظفرنا بنصوص معاصرة تجعلنا نطمئن كل الاطمئنان...

والمصدر المعاصر الذي بين ايدينا الآن هو مذكرات الامير عبد الله آخر ملوك بني زيري بفرناطة . وقد كتبها في منفاه باغمات وهي لا تشير الا الى الرسائل والمفارات . ولا تعرج على جدواز المعتمد الى المقرب .

#### قرار يوسف بن تاشفين

كان ابن تاشفين ومساعدوه الاقربون من قبواد ووزراء ورجال القضاء والفتوى الشرعية لا تعوزهسم المبررات المادية والدينية ، وقد عالجوا القضية الاندلسية طيلة سنوات وخاضوا عدة معارك لصد التيار الصليبي .. كما كان ابن تاشفين لا تعوزه المبررات السياسية لتصفية نظام ملوك الطوائف على اساس يضمن لما بقي في يد المسلمين من المدن والقرى والحصون حياة الاستقرار والامن والعدل والوحدة ولو الى حين ..! فاتخذ قراره الخطير ونقذه ينفسه فيما يرجع لبني زيرى ملوك غرناطة اذ ذاك . ومالقة ..

وارسل كلا من تميم بن بلفين اميسر مالقة . . واخيه عبد الله امير غرناطة الى المفرب . . . اما فيما يرجع لبني عباد في اشبيلية وقرطية وبني الافطس وغيرهما فقد عهد به الى قائديه : سير بن ابي بكر . وابن الحاج . .

ولم يقع المعتمد بن عباد في قبضة القواد المرابطين الا بعد معارك طاحنة سالت فيها الدماء وتراكمت الاشلاء واملى فيها امير اشبيلية وابناؤه المدافعون عن قرطبة وغيرها على خصومهم دروسا من البطولة والفروسية مانوال نجد روعتها . وقد فصلتها عنا احقاب من السنين .

وقد كان من سوء طالع المعتمد ان يقع اسيرا في قبضة قواد يوسف لا في قبضة يد يوسف نفسها ...

#### المعتمد في طنجـة

كانت طنجة هي المرحلة الاولى في طريق المعتمد الى منقاه السحيق في اغمات بعد ان تجرع مرارة التكل في ابنائه الاربعة الذين سقطوا دفاعا عن حوزتهم . . !

وقى طنجة يمكث اياما لا ندري عددها بالضبط ولكنها ايام سمحت له بالاتصال بشعرائها الذين تهافتوا عليه كما كالوا يتهافتون على بلاطه في اشبيلية ...

ولم تعرف من هؤلاء الشعراء الا ابا الحسن بسن عبد الفني الفهري المعروف بالحصري الضرير وكان شاعرا مطبوعا هاجر من وطنه القيسروان الى الاندلس واتصل بملوك الطوائف ونال جوائزهم ، وقد دخل على المعتمد بعد موت ابه المعتضد فانشده ارتجالا :

مات عباد ولكسن بقسى الفسرع الكريسم فكسان الميست حسى غيسر ان « الفساد » ميسم

ثم استوطن طنجة ومنها كان يبعث باشعاره الى المعتمد . . وقد حدثنا ابن خلكان ( اله في الوفيات الله عنه الله عنه وبلف الله المعتمد في اشبيلية . فابطأ عنه وبلف ان المعتمد لم يحتفل به فقال :

نبيه الركب الهجوعيا ولم الدهر الفجوعا ...!!

حمص الجنسة فالست

لفلامي لا رجووسا ..اا الفلامي لا رجووسا ..اا رحيم الله فللانسي

مات في الجنة جوعا ...!!

وهـو صاحب القصيدة الشهيرة التي عارضها كثير من فحول الشعراء في القديم والحديث:

يا ليــل الصـب متــى غــده اقيــام الساءــة موعــده

وقد كانت للحصري دالة على المعتمد وله في دولته عدة قصائد ومقطعات وقد الف له كتاب ا المستحسن عن الاشعار )

ويشاء القدر الا يتمكن الحصري من رفعه المعتمد الا وهو اسير في طنجة .. فياخف الكتاب ويثيب صاحبه بصلة هزيلة .. هي كل ما يملك الامير الاسير .. مع قطعة شعرية للاعتدار ..

<sup>\*</sup> ج 3 ص 20

المقتمد في قلعة فازار بالاطلس المتوسط

في كتاب الاستبصار هذا النص نتقلبه بتماميه لاهميته الجفرافية والتاريخية (﴿\*) ٠٠٠

« . . . ومن الجبال المشهورة ببلاد المغرب فازار وهو جبل كبير تسكنه امم كثيرة من البربر . ويطردهم الثلج فينزلون الى ريف البحر الفربي . وهم أهـــــل كـــب من الفنم والبقر والخيل . . .

" وفي هذا الجبل قلعة كبيرة تنسب للمهدي بسن

توالى الجيفشى ؟ . . . وهي في نهاية المنعة . اقام عليها

عسكر اللمتونيين سبع سنوات ! وبناؤها بالالواح . .

واليها كان تفريب المعتمد بن عباد . . فقال متمشلا

حزينا : بنقض العهود لبلد اهله يهود ! وبناؤه عود ! . .

وجيرانه قرود . . ! وكان اليهود في ذلك التاريخ اكثر

سكانه لانهم سوقة فيلتجاؤون للحصان حيطة على

سلعنهام الله . .

ومن هذا النص تدرك ان المعتمد نقل من طنجة الى قلعة فازار بالاطلس المتوسط قبل ان يلتحق بمكتاس ولعل ابن تاشفين كان له رأي في ذلك ثم عدل عنه .

#### المعتمد في مكناسة

سبق المعتمد الى هذه المدينة الاميسر عبد الله كاتب المذكرات واخوه تميم وهناك كان يستطلع اخبار الاندلس وما آل اليه امر ملوك الطوائف ويكتب معلوماته وخواطره عن هذه الاحداث . وقد ترك لنا معلومات مدققة لا نستغنى عنها في معرفة هذه الحقبة من تاريخ المرابطين وسياستهم .

وقد مكث المعتمد في مكناسة عدة شهور كما يقول المراكشي ، ويظهر ان السبب في تاخير تقريس مصير ملوك الطوائف كان يرجع الى عملية التصفية التي يقوم بها القواد المرابطون في الاندلس .

ويقول صاحب المذكرات عن المعتمد :

« فقدم الينا بمكناسة مع دخلته وبقي فيها الى ان سيق معنا الى اغمات » .

قبل لمن قد جمع العلم مروما احصى صوابه كان قبي الصرة شعصر فانتظرنا جروابه

ويظهر ان من يسميهم المراكشي في المعجب بزعائفة الشعراء وملحقي اهل الكدية . بلفهم صنيع المعتمد بشاعره القديم . . . فتهافتوا على الامير الاسير وتعرضوا له بكل طريق . طامعين ان ينالهم طل من ويله . . او غيض من فيضه . . . ولكن هيهات فالمعتمد سلبته الايام كل شيء الا اربحيت . . !! فلذلك قال

شعراء طنجة كلهــم والمغــرب ذهبوا مــن الاغــراب ابعد مذهــب

سالوا العسير من الاسير واله بسؤلهم لاحق فاعجب واعجب

سولا الحياء وعرزة لخميسة طي الحثا ساواهم في المطلب

وهكذا مكث المعتمد في طنجة اياما معدودات ولكسن عين التاريخ لم تهملها فسجلت لنا هذه الاتصالات ، وباليتها سجلت لنا اشباء اخرى كنا في حاجة اليها كاسماء هؤلاء الشعراء .

وتصدر الاوامر للخروج بالمعتمد من طنجة فالي ابسن يسيسر ٤٠٠

يظهر انه الى حد صدور هذه الاوامر ، لم يكن قد تقرر مصيره النهائي في اغمات ، ، بل لم يكن تقرر مصير الامير عبد الله بن بلقين صاحب غرناطة الدي سبقه الى الاسر بشهور ، ، والذي سينقل بعد ذلك هو ايضا الى اغمات ، ، ،

والذين ارخوا لمأساة المعتمد وتتبعوا اقامت في المغرب منذ حل بطنجة سنة 484 الى ان توفي باغمات سنة 488 الى ان توفي باغمان سنة 488 يذكرون انه مكث بمكناسة اشهرا قبال ان يلزم بالاقامة في اغمات

الكننا عثرنا على معلومات الحسرى ننقلها عسن مصدرها فيما بانسي :

<sup>\*</sup> ص 187

ولم نستطع أن نجد للمعتمد كلمة سجلها في مقامه بمكناسة لامدحا . ولا ذما . ولا شعرا . ولا نقرا . ولا نقرا . ولا نقر له على أي اتصال بيضه وبيسن العلها .. وقد نامت عين التاريخ هذه المرة عن مقام المعتمد في مكناسة . وعن الطريق التي سلكها من الشمال الى الجنوب ولم تستيقظ الا والمعتمد يرسف في قيوده باغمات . (ه

#### المعتمد في اغمسات

بوصول المعتمد الى اغمات تبدا حياة الاسر الحقيقية . وبلقى التاريخ اضواءه على كثير من الاحداث . ويتهافت المؤرخون على تسجيل كثير منها على اختلاف مشاربهم . . كما تثير توابع الاسر من نعي وسجن وقيد مشاعر المعتمد ومشاعر الشعراء اللابن عاشوا حينا من الدهر على نعمته . .

وشعر المعتمد في هذه الحقبة من حياته شعسر القلب الكلوم المفجوع . والجد العائر . والجناح الكسير ... غير أن ذلك لم يكن ليفقده عزة النفسس وعلو الهمة ...

فقد ناحى قيده مرة يقوله:

غنتك أغماتية الالحان

تقلبت على الارواح والإبسدان

قد كان كالثعبان رمحك في الوغسى

فشدا عليك القيد كالثعيان

متمددا بحداك كل تمدد

متعطف الارحمة للعانيي

قليسي السي الرحمين يشتكو بشه

ما خاب من يشكو الى الرحمان

ومرة بقوله:

قيدي اما تعلمني مسلما

ابیت ان تشفق او ترحما

دسىي شنراب لك واللحم قد

اكلت لا تهشر الاعظما

يحرني فيك إبو هائهم

ويظهر أن السنوات التي قضاها المعتمد في أغمات لم تكن على وتيرة وأحدة . فتارة نجده سجينا يرسف في قيده . وتارة تجده طليقا بخالط الناس ويجالس الزائرين . وينظم الشعر ويراسل الاصدقاء .

والفرق واضح بين المعاملة التي عومل بها الامير عبد الله صاحب المذكرات من الليسن والتفاضي ٠٠ والمعاملة التي عومل بها المعتمد ولعل قيام ابنه عبد الجيار بتورة على المرابطين في الاندلس كان في مقدمة الاسباب التي جعلتهم يشددون الخناف عليه ٠٠٠

وقد سحل المعتمد هذه الثورة في قصيدته :

كلاا بهلك السيف في جفنه

السي هـــز كفيي طويال الحنيسن

وفيها بتمنى أن لو كان بامكانه أن يخوض المعارك وبناشر نزال خصومه ...

وفى اغمات وصلته قصيدة من بنته بثينة النسى فقدت يسوم حوصر قصره فى اشبيلية ،، وكسان مصيرها ان ببعت فى سوق الرقيق على انها سبية ،، ولكنها امتنعت على مالكها ،، وابت ان تمكن نفسها منه الا بزواج شرعى يرتضيه ابوها المعتمد ويوافسق

بثينتاي كوتاي بالم بالرة قالم قضاي اللهار بالسافة

ولم يودع راجفة ببثينة . حتى استقبل رادفة روجته « اعتماد » الرمكية . وكانت صبابة ما انفت له الابام من المسليات ، ودفنت الى جوار محبسه . . فصار يستعجل الابام ، وبحث خطاها ، لياخد مضجعه في التراب بازائها وقد اسعفه الدهر ، بهده الامنية فنام قرير العين بها

#### اولاد المعتمد في الاســـر

كان للمعتمد عدد واقر من البنات والبنيس . نعرف منهم الامراء الاربعة الذين قتلوا قبل وصولــــه

پو قد روی له بعض المؤرخین قوله فی جبال درن ( الاطلسی ) : هـده جبال درن وکم بها مـن درن قلبتنـی لـم ارهـا ولیتها لـم تـرنـی

الى المنفى . كما تعرف منهم عبد الجبار الذي ثار على المرابطين واعتصم بحصن اركش بعد نفي ابيه . . حتى سقط صريع سهم اصماه . . .

اما في اغمات فنجد معه طفله الصغير ابا هاشم الذي رآه في القيد فارتاع .

پیمسرنی فیک ابو هاشسم فینتنی والقلب قد هشمسا

كما نجد المعتمد بصف بناته يوم العبد في قطعته الشهيرة:

فيما مضى كنت بالاعياد مسرورا فساءك العيد في اغمات ماسورا ترى بنائك في الاطمار جائعة بفران للناس لا بملكن قطميرا

ويُجِد معه في اغمات ابنه فحر الدولة الذي تعلم الصياغة ورآه الشاعر ابن اللبائة فقال في ذلك قصيدة شهيرة .

ونجد له ابنا آخر اسمه غيرف الدولة ذكره ابن اللبائية ايضا ووصف بحسين السمت وكشرة الصمت . .

واخبرا نجد في مخطوطة الديل والتكملة للحافظ ابن عبد الملك ترجمة صفيرة لعبد الوهاب بن المعتمد الذي كان بلقب بعز الدولة .

قال ابن عبد الملك : اخف عبد الوهاب عن مالك بن وهيب وغيره ولما خلع ابوه اخذ عن مالك بمراكش. وولى صلاة الفريضة بمراكش واستنيب بالخطبة دهرا طويلا ثم تخلى عن ذلك وانقبض وذهب الى تادلا وبها توفى بعد العشرين وخصصائة .

#### المعتمد يستقبل زائريه في اغمات

خلد المعتمد عدة قصائد ومقطعات بسجل فيها شعوره بالفرية نقرا منها الشيء الكثير الجيد في كتب التاريخ والادب وقد بالغ يعض المسرفين في حب المعتمد الحانقين على المرابطين فقال: « لولا المعتمد ما ذكرت اغمات » ،

وقد صارت في سنوات نفيه كعبة قصدها أهل الوفاء من شعراته واصدقائه . كما صار قبره فيما بعد مزار المحبين بشعره وشخصيته .

ولم تكن اغمات اذ ذاك قربة مهجورة في سفحح الاطلس الكبير كما يحلو لبعضهم ان يقول . . لاننا تعلم انها كانت هي العاصمة الاولى للمرابطين قبل ان يتحقوا بمراكش . وقد كان لها شان كبير في التجارة والفراسة والفلاحة وبتحدث عنها الورخون والجفرافيون حديثا طويلا .

وعلى عهد المعتمد كانت حــواء بنت يوــــف بن تاشـفيـــن تسكــن اغمــات وقد سالها المعتمد خبــاء فاعتذرت ... فقال في ذلك شعرا .

واستقبل المعتمد في منقاه شاعره الفحل ابا بكر بن اللبانة الداني وقد خلد هذا الشاعر قصة المعتمد شعرا ونثرا والف كتاب « نظم السلوك في وعظ الملوك » الذي ينقل عنه المقري كثيرا من اخبار المعتمد . كما الف كتاب « سقيط الدرر ولقبط الزهر » في شعر ابن عباد . . وشعره في ابن عباد شهير لانطيل بذكره . . .

وكذلك زاره الشاعران ابن حمديس الصقلي وابو يحوين عبد الصمد ولكل منهما قصائد في الموضوع . . .

ثم ودع المعتمد هذه الحياة بشرها وخيرها ولسان حاله يكور كلمته الشهيرة: « رعي الجمال خير من رعي الخنازيس . . !! » .

فاس : عبد القادر زمامة



## الفكرالمغربى في عَبِصْربنى مَريبن للأستناذ: الجِدالبسّالجِ

كان امل المرينيين بهدف الى احباء مذهب مالك ، لذلك اسسوا لتحقيق هذه الدعوة مدارس داخلية ، واشر قوا على سبر التعليم بها حسب توجيههم الفقهي، وشجعوا الطلبة على الإقامة بعاصمة فاس لبرتووا من معين المذهبية الموجهة ، وزادوا في تمكينهم للقرويسن فسارعوا الى الاحتفاظ بما تبقى من تسرات الاندلس الى المذهبي وابواء خزائنها ، فنقلوا الكتب من الاندلس الى المخطوطات نقلت الى فاس ، وكما آوت الكتب آوت المخطوطات نقلت الى فاس ، وكما آوت الكتب آوت العليب وابن خلدون ، وغيرهما من فطاحل الفكر في المفسر بالعربي الذين سعوا الى تحصين الثقافة في الجناح الفري للعالم الاسلامي .

وعند ما تساقطت عدة مدن في بد العدو ومنها البيتة التي استولى عليها البرتفال سنة 118 هـ 1415 م لاذ علماؤها بالقروبين واصبحت مركز الاشعاع الثقافي في العالم الاسلامي وتعددت بها كراسي العلوم خصوصا المعتنية بالتصوص الدبنية حفظا وفهما مع الايتار للحفظ ، وتعددت المدارس حيث زاد المر ننيون على ما بقي منها في عهد المرابطين والموحدين • وكان لكل مدرسة استاذان براجعان مع التلاميذ ، كما تعددت الخزائن الكتبية بها ولذلك ازدهرت القرويين في عصر بني مربن ازدهارا كبيرا ويقول ليفي بروفتصال انه بفضل ملوك بني مربن لم تكن عاصمة فاس في القرن الرابع عشير الميلادي لتحسد العواصم الاسلامية الاخرى ، بل أن ( باديا ليليش ) المعروف بابسي العباس اعتبر فاسا بمثابة اثينا افريقيا، وذكر مشل قوله الدكتور رينو في كتابه الطب القــديم بالمفــرب ، واصبحت القروبيس ملتقيى الاجانب من مختلف

الحنسيات والديار كما قال ذلك دوكامبو ٠٠ وذكسر كابريال شارمس في كتاب ( سفارة الى المفسرب ) : ال مدارس فاس كالت طوال مدة مديدة اولسي مدارس العالم ومنها انبثق ما يسمى بالحضارة الفربية التسي شاع نورها في اسبانيا فأضاء جوانب اوربا وشجعت الحركة التعليمية تشجيعا منقطع النظيم ، وكان الإسانذة يتقاضون علاوات من اللحم والحبوب والزبوت وكل ما بحتاجون اليه طوال السنة ، ويتمتعون بحسق السكتي محادًا كما ورد ذلك عن الحرشاوي احد علماء الحزائر الذبن درسوا بفاس في القبرن التاسع عشر • فقد روى عنه ، وكان الاسائلة ملزمين بالكث في فساس وقد بنى ابو يوسف المدارس والمعاهد ورتب الاوقاف واجرى المرتبات على العلماء والطلبة في كل شهر كما بني الزوايا في الفلوات النائية واوقف عليهـــا الاوقاف وسار المربنيون على منواله فانشا ابو الحسن في كل للد من بلاد المفرب الاقصى والاوسط (مدرسة) في فاس وتازا ومكناس وطنجة وسبنة وآنقا وازمور واسفسي واغمات ومراكش والقصر الكبير وتلمسان كما جاء في المسند الصحيح لابن مرزوق ( ص 35 من مجلة هسيريس عام 952 ) ، وقد وقف محمد الابلي العبدري استاذ ابن خلدون ضد بناء المدارس ، ولاحظ أن العلم اذهبه بناء المدارس وابده احمد بابا السوداني الـذي ذكر بانه اصبح يتماطسي الاقسراء على الكراسسي مسن لا يحسن العلم ، حيث صار ذلك بالتوارث ( انظر نيل الابتهاج ص 246) ، وقد حبست اوقاف على تشجيع دراسة بعض العلوم فكان من احباس جامع الاندلس قراءة التفسير بالفخر الرازى وكانت كراسي العلم في التفسير وقراءة صحيح مسلم وابن الحاجب وصفرى السنوسى والرسالة ونظم ابن زكسرى لها احساس

وكان الطلبة بقيمون في احدى المدارس الارسع عشرة ويتقاضون خبرة في السوم وجرت العادة ان يشتري الطالب غرفته بالمدرسة وله ان يبسع المفتاح عند انتهاء مدة الدروس ، ولاحظ ابن مرزوف ان انشاء المدارس كان في المفرب غيسر معروف حتى انشئت مدرسة الحلقائيين بعاس هي الصفارين المؤسسة عام والصهريج والوادي والمصباحية ويظهر ان المقصود عند ابن مرزوف هو انتشار المدارس ، والا فعد ذكر عبد السلام القادري في (الاحوان في شرفاء وزان) ان يوسف بن تاشفين السس مدرسة الصابرين بغاس ،

#### التعليم في العصر الرينسي:

لقد جمد اسلوب التعليم في اول العصر المريني واصبح كما عبر عنه ابن خلدون بقوله: « وقد انقطع لهذا الفهد تخريج شيء من الاحاديث واستدراكها على المتقدمين ، والما تصرف العناية لهذا العهد الى تصحيح الامهات المكتوبة وضبطها بالروايية عين مصنفيها .

وخمدت الحركة الفكرية الحرة التي بثها الموحدون ولم تبق منها الا بقايا ضليلة محفوظة عند بعض العلماء المبثوثين في عدة مدن هم الذبين تسلسل فيهم النبوغ المفربي، كالحضرمي، وابن خلدون، وابن الخطيب وغيرهم ، على انهم بلفوا القمة في الشروح هذا العصر العبدوسي ، وابن الصباغ الذي املي فسي الحديث اربعماقة فائدة ، وصرف العلماء همتهم في هذا العصر الى التلخيصات والاختصار ، وقد وفقوا فسي بعضها ولم يوفقوا في بعضها الآخر ، ولعل من أهــــم المحاولات ما كتبه ابن آجروم ذلك المختصر الصغيسر لدراسة النحو العربي الذي كان يعتبر تجربة للتبسيط والاختصار والأخذ بمختلف المذاهب النحوية ، فالم يتقيد بمدرسة البصرة او الكوفة ، فهسو يرى الاعراب مفنويا على عادة الكوقيين ، وقسمه الى اربعة اقسام ، منها الجزم على طريقة البصريين ولم يذكر في التوابع عطف البدل . . الخ ملاحظته .

على ان اهم علم نبغ فيه المفاربة هو علم القراآت، فقد اشتغلوا به واتقنوه وبقول عنه الدكتور عبد العزبز الاهواني في مجلة ( معهد المخطوطات العربية ، المجلة الاولى ) بان هذا هو الميدان الوحيد الذي سيطر عليه المفاربة سيطرة تامة .

ولعل عنايتهم بالفقه فاقت العناية باي علم آخر، راصبح مختصر خليل هو المدونة الجديدة التي يعذب الكلام في حل رموزه ، وقد ادخل مختصر خليل الي فاس ابن اسحاق المالكسي المتوفسي سنة 767 ه. والفقيه محمد بن المفتوح التلماني المتوفى سنة 818 بمكناس، حيث كتب عليه عشرات الشروح والحواشي والتعليقات واستنبطت منه الفتاوي والاحكام كما يبدو في تآليف هذا العصر ، ورغم أن الثقافة المغربيسة الاسلامية اجتازت عدة قرون فسلا نجد محاولات في تقبير الاساليب والمناهج الا ما يلاحظ من شدة الاقبال على العلم ونشاط بعض فروع المعرفة ، ولدينا وثيقسة مهمة جدا عن سير الدراسة وبرامج التعليم ومناهجه في القروبين على عهد الوطاسيين ، وهـــى ( الرسالـــة المجازة في معرفة الإجازة) التي الفيا الصوفي المغربسي الكبير ابو الحسن على بن ميمون المواود ا سنة 854 . درس بفاس سنة 887 ) ، ويظهر من هذه الرسالة ان العلوم الشائعة في هذا العهد هي الفقه المالكي والحديث والتقسير والنحو والفرائض والحساب والتوقيب والتعديل والتوحيد والمنطق والبيان والطب وباقسى العلوم العقلية ، وأن الدراسة كانت تعتمد على حفظ التصوص ولا يقدرون من الطلبة والاساندة من لايحفظ التصوص ، وكان شعارهم ( من لم يحفظ النص فهدو المص ) ، ويروى مؤلف السلوة عن الرسالة التبي اقتطف شذرات منها في السلوة بان مؤلفها أبن ميمون جال في تلمسان وبجابة والشام وتونس والحجاز ومصر ، قلم يو في علماء هذه المدن واشياخها من يصل الى درجة علماء ( مدينة فاس ) ويستفاد من هذه اذ سالة بان التلميذ قبل الدخول الى القروبين كان لابد ان يكون حافظا للقرآن والرسم والتجويد وحفظ المصنفات والمنظومات ، وفي ذلك منظومة في الغوائف والحساب ورسالة أبي زيد القيرواني .

وكان الشروع في الدراسة يبتديء في الفجر الي ما بعد العشاء ، ويذكر ابن صبعون الله كان يشرع في وقت مبكر ولا يستطيع العدودة الى المدرسة لتناول القذاء بل لا يتناول الا وجبة العشاء فقط ، وكان الغزير الاسلوب المتبع في درس الحديث هيو النقبل الفزير ودراسة الرواة وانسابهم مع ضبط المتن لفويا ونحويا وفقهيا ، واشتهر كتاب الجزولي على الرسالة في الفقه ، اما المدونة فكانت تدرس بالنقل الكثير من كلام مشايخ المدونة من اولهم الى آخرهم ، وكان النحد يدرس بالمدخل للامام الجزولي المصمودي ، والفية ابن مالك ، وقبل وقت العصر كان الطلاب ينصر فون عادة مالك ، وقبل وقت العصر كان الطلاب ينصر فون عادة

الى خزانة الكتب حيث يطالعون الكتب التي يوزعها عليهم الوكيل ، ويذكر المؤلف ان الخزائن بفاس لـدى عهده كانت ثلاثة ، تشتمل على كتب كثيرة لا تكـاد تحصـى .

اما الحساب والفرائض فكانا يعلمان يسوم الخميس والجمعة ، وهكذا يقضي الطلبة ايامهـم الدراسية الى ان يحصلوا على العلم الوافر ويصبحوا في علداد الاسائدة . . .

ويتكلم الوزاني الفاسي المعروف بليون الافريقي في كتابه وقف افريقيا عن كيفية التعليم بفاس ذاكرا اته توجد بفاس ( في عصره ) مائتا مدرسة لتعليم الاطفال ، وهي عبارة عن قاعات واسعة داخلها محاط بالدكاكين لجلوس التلاميذ ، والمعلم يعلم القراءة والكتابة على الواح واسعة يكتب التلاميذ فيها جزءا من القرآن في كل يوم ويسيرون على ذلك فيختمون القرآن في سنتين او ثلاثة ، ويعيدون ختمه مرات عديدة حتى يحفظونه عن ظهر قلب ، واقصى ما يقضمون في ذاك سبع سنين ، ويتعلمون مع ذلك مباديء الرسم ، وهذا الفن بدرس بسائر المدارس العلمية وببدرس كذليك النحو ، واجرة المعلم طفيفة ، واذا ختم الابن اقام الاب حفلة لابته حيث ياتي راكبا على جواد رفيع بميره عامل المدينة بسلاحه الثمين ، ( الى آخر ما وصفه من حفلات الكتاب كحفلة عيد المولد مثلا) ، والتعليم الثانوي يكون في المسجد ، ويمكث الطلبة الآفاقيون في المدارس ، ولم تبق لهم في عصره جرابات وانما بتعيشون مما بتصدق عليهم به اهل البلد او اهل نواحيها .

وكانوا من قبل يقيمون سبعة اعوام سكنى واكلا وكسوة ولكن حروب ابي سعيد عثمان بن ابي العباس آخر ملوك بني مربن قبل ولده عبد الحق انت على مداخيل المدارس بينما كان الطلبة في عهد ابي عثمان س اعز الناس واكثرهم عددا ورزقا كما ذكر صاحب ليل الابتهاج.

وينتقد المقري في ازهار الرياض التآليف المكتوبة بعاصمة المفرب (فاس) بهذا العصر لانها ضئيلة سواء في التلخيصات او الارتجال ، وانما تآليف فاس في التسج بالتاليف على ما هو عليه كما في مدونة ابن الحسن الرروبلي الصغير المتوفسي سئة 719 كما في الدياج ، ثم جاء طلبة الجزولي الذي نسبت اليه تقاييد في الفقة وان كانت في الواقع من تقاييد تلامذته ، على ان المقري يتأثر باراء ابن خلدون في كون صناعة التعليم المناسمي اليوم بالبيداجوجية لم تبلغ الى فاس والما

رسخت اقدامها فى تونس ، وبذكر السلسلة العلمية الفقهية المبتدئة من الامام المازري ، اما العلوم النظريسة فلا حظ للتونسيين ولا للمفارية على السواء الى اواخر القرن السابع حيث رحل ابن زيتون وحملها الى تلمسان .

ويروي لسان الدين ان الصبيان كانت تدرب على حمل السلاح وتعلم القرآن ، كما شاعت المحاضرات في عصر يتي مريس فقد سافس عبد القادر بن بسوار المحاربي ألى غرناطة سنة 757 والقسى بها عسدة محاضرات .

واشهر المدارس بقاس لهذا العهد هي :

مدرسة الحلفاويين التي بنيت سنة 670 على يد ابي يوسف يعقوب المريني وقد حبس عليها الكتب المهمة الواردة من الاندلس.

ومدرسة العطارين بناها ابو سعيد المريني سنة 723 واوقف عليها عدة املاك وضياع .

ومدرسة البضاء بناها ابو سعيد المربشي سنة 720 .

ومدرسة الصهريج بناها ابو سعيد ويها البيلة المجلوبة من المربة بالاندلس .

ومدرسة الرخام بناها ابو الحسن المريني ونقل اليها بيلة من المربة سنة 725 وتسمى مصباحية لان مصباح الباصلوني المتوقى سنة 750 اول من علم بها ،

والمدرسة العنانية بناها ابو عنان المريني وتقابلها ساعة عجيبة مائية من صنع علي بن احمد التلمساني 758 ،

ومدرسة جامع الاندلس بناها ابو الحسن المريثي سنة 721

ومدرسة الوادي انشاها ابو سعيد المريشي عام 723 .

ونشأت مدرسة المهندسين بدار المخزن بفاس المجديد شيدها ابو سعيد في المدينة البيضاء ، وتقال مؤلف كتاب تاريخ الطب ان هذه المدرسة سميت سنة 1844 مدرسة المهندسين لان السلطان ادرج في برامجها اذ ذاك دراسة العلوم ،

وازدهرت الخزائن في العهد المريني ازدهارا منقطع النظير ، وكانت خزائن عامة يقصدها الطلاب والعلماء على السواء للاستفادة منها ، وريما كانت خزانة ابي وسف المريني بالمدرسة اليعقوبية هي اول خرانة

اسست للعموم ، واشهر الخزائن المرينية هي خزانة يعقوب المريني وخزاتة ابي عنان .

ومن المعلوم في تاريخ المفرب أن أبا يوسف المريني اشترط على ملك اشبيلية منحه المخطوطات ، وحمل منها ألى جامعة القرويين ثلاثة عشر حملا كما في القرطاس .

بل أن غالب مخطوطات الاسكوريال من المقرب، فقد كلف زيدان السعدي قنصلا فرنسيا عام 1617 بنقل أربعة الآف مخطوط عربي اللي أكاديس فحول شراع مركبه الى فرنسا ولكن القرصان اسروه وحملوا الكتب إلى الاسكوريال.

#### الحركة العلمية:

ورغم ما بشاهد من تهلها في وسائل التعلم والتدريس فقد تفتقت العبقرية المغربية في هذا العصر عن اتبع مفكري العرب الذين نذكر منهم أشهرهم على الاطلاق المؤرخ ابن خلدون صاحب المقدمة ، والادب ابن الخطيب الشاعر المنقف ، والعلامة الحضرمي ، وإذا كان الكلام عن هؤلاء باعثا على دراسات وابحاث بطول موضوعها ولا تناسب هذا المختص ، فإن الامائة تقتضى ان نتعارض لترجماة اسلوب تعليام عالميان مشهورين وهما المشندالي والعبدوسي .

اما المشدالي الذي عاش في القرن الثامن كما في عنوان الدرانة فهو من اعلام الثقافة العامة والبيداغوجية في المفرب ، فقد ذكر الشوكاني في ترجمته لما رحل الرامسرة انه ماهر في النحو والصرف والعروض والمنطق والإصول والميقات والحساب والمعاني والبيان والنفسير والعلب والموسيقي والإسطرلاب ، اما طريقة تعليمه فقد ذكر الشوكاني ان له اسلوبا غريبا بعبارة جزلة فصيحة، وقد تبرم طلبته من غموض افكاره وطالبوه ان يتنزل في عبارته ليغهموه فقال لهم لا تنزلونسي البكم ودعونسي ارقيكم الي بعد مدة معينة حددها لهم ، فكان الامر كما والي يعد مدة معينة حددها لهم ، فكان الامر كما قال ، كما كانت العبدوسية طريقة خاصة في التعليم

فقد ذكر أن العبدوسي أورد المدونة بطريقة خاصة ، حيث كان يبتديء بذكر الطبقة الاولى من كبار مالك ، تم ينزل طبقة طبقة حتى بصل الى علماء الاقطار من المصريين والافارقة والمغاربة والاندلسيين واثمة الاسلام وأهل الوتائق والاحكام ، أما في التفسير فعند ما يقرأ الآسة يفتح بما يناسبها من الاحاديث النبوية وأخبار السلف من الصحابة والتابعين واتباعهم ، ثم بعد ذلك يرجع الى الآية ، وربما باخد في نقل الاحاديث فيقول الحديث الاول كذا والثاني كذا إلى المائة ، ثم يبتديء المائة الثانية حتى يختمها ، وكذلك يسلك في النحو مسلك المدونة يبدأ باصحاب سبويه ثم الصيرافي وشراح الكتساب وطبقات النحاة .

وذكر صاحب نيل الابتهاج نقلا أن هذه الطريقة في التدريس هي التي يدرس بها أبن أخيه الأمام عبد الله العبدوسي بجامع القروبين بفاس المتوفسي سنسة 884 كما في جذوة الاقتباس لابن القاضي .

#### الحركة الصوفية:

وازدهر علم التصوف الذي تزعمه كئيسر مسن العلماء واستنبط اسسه ابن خلدون في مقدمته ، ولقد تأثر ابن خلدون بالنظريات الصوفية في المفسرب وكتب يقول بعد عودته من المغرب الى الاندلس انه وصل وله ورد ووظيف وسبحة وحظ من الخيسر ، والف ابسن الخطيب ، روضة التعريف في الحب الشريف ، التسي حوكم من اجل شطحاتها ، وفيها تحليل صوفي لاسرار الحب والتغس ، كما طفع كتابه نفاضة الجراب باخبار صلحاء المفرب ، كما الف الفيرة على أهل الحيرة ، وسد اللربعة في تفضيل الشريعة ، والرد على اهل الاباحة وتقريب الشيبه .

وجاء في الذخيرة السنية في تاريخ الدولية المرينية أن عبد الحق المريني كانت له بركة ودعاء مستجاب (ص 29) ، وأذا سمع بصالح قصده لزيارته (ص30) ، وكان أبو سعيد موقرا للصالحين يتوضع أمامهم

وجاء في اللمحة البدرية لابن الخطيب (ص42) ان ابا يوسف المريني كان اشبه بالشيوخ منه بالمسوك ، ويوجد في ( انيس الفقير وعز الحقير ) لابن قنفد ذكر للمتصوفين المفاربة وبالأخص دراسة لسيدي احمد بن عاشـر السلاوي .

وفي كتاب شفاء السائل الماع الى تاريخ التصوف في المفرب والعالم الاسلامي .

ومن اشهر رجال التصوف في هذا العصر الامام زروق الملقب بمحتب الصوفية ، وقد ترك لنا كتاب القواعد الذي يعتبر وثيقة مهمة عن الحركة الصوفية في عصره ، تلك الحركة التي استقحلت وظهر فيها كثير من المشعوذين فتصدى الامام زروق للكشف عنهم ، وقد شرح مذهبه الصوفي في القاعدة (59) ، فقد قال: لكل فريق طريق ، فللعامي تصوف حرت كتب المحاسي ، وللعابد تصوف دعى البه الفزالي في منهاجه، وللمتريض تصوف ذكره القشيري في رسالته ، وللناسك تصوف القوت والاحباء ، وللحكيم تصوف فعا البه ابن سعيد ، وللطبائعي تصوف جاء به اليوني في اسراره ، وللاصولي تصوف قام الشاذلي بتحقيقه ، ويقبول في القاعدة (26) ايضا: كن فقيها صوفيا ، ولا تكن صوفيا ، ولا تكن صوفيا ، ولا تكن

ومنهم أبن القاسم اللذي استقضاه أبو عنان على فاس وله قصيدة سماها ( لمحلة العارض لتكملة الفية أبن الفارض ) ، ومنهم محمد بن على الجزولي الاصولي الكبير كان قاضيا بفاس في عهد أبي سعيد العربني وليس الخرقة .

ومنهم ابن الدباغ المراكشي صاحب مواسم الطريقة في علم الحقيقة .

ومنهم المحدث الطيب بن محمد المريقشي

ومنهم عبد الله بن يعقوب السملالي الجزولي وعبد الله بن ابي بكر الجزولي نزيل الاسكندرية .

ومنهم محمد الحلقاوي الذي اعان ابا عنان المريني بالضرب على أيدي المعتدين وكان الامير أبو محمد عبد الحق معظما للصلحاء يتواضع بين أبديهم (كما في الذخيرة السنية 37).

واذا كانت تقاليد الدول المفريية من لدى المرابطين الى الموحدين توجب امتحانات لادعياء التصوف ، فقد خف ذلك في عهد المرينيين لقوتهم ، ومع ذلك فقد امتحن ابو عبد الله محمد الشيخ المريني الملقب بالبرتقالي المتصوف عبد الله الفرواني بفاس وسجنه .

وهناك كتب كثيرة الفت في هذا العصر في هدا الفن ؛ منها : المترع اللطيف في ذكر صلحاء الريف . لعبد الحق الباديني (القرن الثامن) .

والسلسل العادب الاصلى في صلحاء فاس ومكناسة وسلاء لمحمد الحضرمي الدي صنفه في القارن الثامن .

والكوكب الوقاد فيمن حل بيته من العلماء والصلحاء والعباد .

واعقب المفرب في اواخر عصر المرينيين تدهور شامل في حياته الاجتماعية والفكرية والاقتصادية وذلك نظرا العدة امور: 1) الانهيار الشامل للحضارة العربية. 2) الاوبئة والامراض التي اجتازت المغرب كمرض الطاعون والكوليرا، (بوكليب)، 3) المجاعات المتنالية. 4) الفزو الاستعماري الذي استفحل على شواطسيء الاطلنطيك .. وكان من نتائج هذا ان تدهورت الثقافة الاسلامية في المفرب، وحسب اقوال المؤرخين فان دكالة وحاحة والسوس والريف وغيرها كانت بها نهضة تقافية تلاشت ودرست معالمها، ولكن بقيت الثقافة في المحافظة على كيان المفرويين التي يرجع اليها الغضل في المحافظة على كيان المفرب الثقافي والروحي،

وذكر (رينو) أن فأسا أفل تجمها أبان السعديين وذلك نظرا للاضطرابات والاوباعة والاعتسداءات الاستعمارية على الحدود المفرية ، وعداد المفرب الى نشاطه في عصر العلويين ، وقد تحدث لفي بروفنصال في كتابه مؤرخ الشرقاء عن نهضة المفرب من الوجهـــة الادبية كما تحدث عبد العزيز بتعبد الله عين نهضة الدراسة الطبية في كتاب الطب والاطباء بالمفرب، غير أن هذه الظاهرة ساعدت على ( المركزية العلمية ) حين آوت جامعة القروبين علماء المفرب من سائــــــر النواحي والمراكز الثقافية ؛ من الزاوية الدلائيـــة والناصرية وغيرهما ، وعادت القروبين السي دراسة الطب ، وبشير (دلفان) في كتابه عن فاس وجامعتها الي اعتناء الطلبة بدراسة كتب الطب كالكامل للرازي ، والقانون لابن سيئا ، وزبدة الطب للجرجاني ، والتذكر ذ للسويدي ، وغير ذلك من الكتب الطبية المشهورة ، وبدون شك فان هذه الدراسة لم تزدهر الا بعد ازدهار الثقافية الإسلامية .

وخلف هذا العصر برامج واثباتا تحوي العلــوم المعروفة ورجالها فمنهــا :

> برنامج ابن ابي الربيع المتوفى سنة 688 . يرنامج الودياشي المتوفى بسوس 749 .

برنامج ابن الشباط السبتي المتوفى سنة 723 .

عنوان الدراية للفيرني المتوفى سنة 714 .

برتامج ابن القاسم بن يوسف التجيين البلنسي من اهل سبتة ( اول القرن الثامن ) .

ثبت احمد بن علي البلسوي الوادي آمسي ( اول القرن العائس ) .

قهرست ابن غازي الكناسي .

روضة الاعلام بمنزلة العربية وعلوم الاسلام لمحمد بن الازرق الفرناطي (في اول القرن التاسع)

يتكلم عن العلوم الشائعة في عصره وعلوم العربية بصفة خاصة وكيفية التدريس ،

ولهذا المؤلف كتاب فى السياسة يرد فيه على ابن خلدون فى بعض المسائل ، يوجد بالخزانة العامة ج 64 وهو بدائع السلك فى طبائع الملك ج 93 .

وفهرست يحيسى السراج المتوفسي سنة 805 وهناك عين الاصفر .

وفهرست ابراهيم ابسن السراج السجلماسي المتوفى سنة 903 .

وفهرست الونشريين المتوفى سنة 914 . وفهرست ابن غازي المتوفى سنة 919 .

الرباط \_ الحسن السائح



## أفلوطين ومَدْرسَية الإسكندر تهية

للدكترر: نجيب بالدي

طلبت المجلة الى الدكتور نجيب بلدي أن ينشر على صفحاتها نص محاضرته القيمة التي القاها على مدرج كلية الاداب ، وقد تفضل فلبى رغبتنا ، والمجلفة التي تفخر بصدافته تشكره على هذه العناية وتتمنى أن يكون مقامه بالمفرب سعيدا طيبا وخصبا ، ونقدم للقراء فيما يلى ترجمة موجزة للدكتور الكريم :

حصل على ليسانس الفلسفة ، وليسانس الاداب الانجليزية من جامعة القاهرة، وسافر في بعثة الجامعة الى باريس حيث نال من السربون ليسانس الدولة في الاداب، ثم دبلوم الدراسات العليا في الفلسفة ، ثم دكتواره الدولة في الاداب بمرتبة الشرف

عين مدرسا بجامعة القاهرة في عام 1938 ثم مدرسا بجامعة الاسكندرية عند افتتاحها في عام 1942 وبقي بها حتى عين استاذا لكرسي (الفلسفة الحديثة) في عام 1951 .

سافر الى الولايات المتحدة حيث كان استاذا زائرا بجامعتها أثناء العام الجامعي 1950 - 1957وثم عيناستاذا للفلسفةوتاريخها بجامعة محمدالخامس فاكتوبر1962. من أهم مؤلفاته باللغة العربية: ( باسكال ) و ( ديكارت ) و ( مراحل الفكر الاخلاقي ) و ( تمهيد لتاريخ مدرسة الاسكندرية ) ، طبعت بدار المعارف بالقاهرة ، وباللغة الفرنسية : ( فلسفة باركلي الدينية ) ( ثوابت الفكر الفرنسي ) ( قيمة الماضي ) طبعت بباريس ،

القديمة ، وفي محاورات افلاطون بوجه خاص . وتكاد تنحصر دراسة هذه المصادر عندهم في بيان مواضع من محاورات افلاطون اشار اليها افلوطين ، وارتبطت في محاورات افلاطون اشار اليها افلوطين ، وارتبطت في تفكيره بتفكير المعلم القديم ، ارتباطا رفيقا خفيفا او ارتباطا وثيقا ، ولم يتساءل المؤرخون بعد ذلك ، عما اذا لم يكن لطول الفترة بين الرجلين اثر ما في طبيعة الاتصال بينهما احدهما عاش في القرن الرابع قبسل العيلاد ، والآخر في القرن الميلادي الثالث ، بينهما حضارات تتغير ، وعلوم تتجدد ، واخرى تتكشف ، واجواء روحية دينية تتنوع ، وتختلف ، بين أتينا في عهد الاسكندر وأثينا الرواقية ؛ بينهما وبين الاسكندرية البطلمية ، فالرومانية ، فاسكندرية تتفتح الى الروح الدينية النابعة من آسيا ، ثم بين هذه الاسكندريات



اعتاد المؤرخون في دراستهم الافلوطين أن يقفوا عند امرين اثنين : أولهما أصول فلسفت ومذهب ، والثاني مصادر هذه الفلسفة في الفلسفة اليونانيسة

كلها وروما التي توفى فيها افلوطين ، وكانت الوثنية فيها على وشك الاحتضار ، والمسيحية على وشك الانتصار .

تفافل غربب اغرب ما فيه ، انه لم يمنع المؤرخين سن ربط افلوطين بالاسكندرية ، ومن اعتباره فيلسوف المدينة ، وزعيم مدرستها ، بالرغم من أن الرجل قد ترك المدينة ، وهو في مقتبل العمر ، لم ينشيء فيها مدرسة ، ولم ينشر كتابا ، تركها الى روما ، حيث استقر حتى وفاته في سن الخامسة والستين ، بعد انشاء مدرسة ، واعطاء تعاليم ، كان من ثمراتها كتاب « التساعات » الذي جمعه فورفيريوس ، مترجم

تفافل غرب . وتفافل مزدوج . فالمؤروخون بعد ما اهملوا دراسة الزمن والاحداث بين افلوطيس المصري والاسكندراتي وبين افلوطين الروماني ، بيسن تفكير افلوطين اثناء اقامته في البلاد التي ولمد فيها ونشا وتعلم الفلسفة ، وتفكيره عند ما استقر في المدينة التي اسس فيها مدرسته ، واعطى تعاليمه ، وكتب او املى او الهم « تساعاته » الشهيرة .

وهذا التفاقيل في درائة مصادر الفكر الافاوطيني وتاريخ هذا الفكر ، هو الذي دعاني السي البحث في معنى مدرسة الاسكندرية ، ومبلغ دين افاوطين البها ، ومعنى خروجه منها .

ولد افلوطين في عام 205 م، يمدينة ليكوبوليس الواقعة بالقرب من مدينة اخميم الحالية بصعيد مصر واننا لا نفر ب الا القليل عن حياته بمصر قبل اقامت يمدينة الاسكندرية . حادث وحيد قصله علينا فورفيريوس ، مترجم حياته : انه حتى سن الثامنة ، اي حتى الوقت الذي بدا يذهب فيه الى المدرسة ، كان بكشف عن صدر مرضعته ويرضع من ثديها ، وعند ما قبل له ان هذا فعل طفل سيء الخلق ، خجل خجلا شديدا ، ورجع عن الفعل سيء الخلق ، خجل والفطام المفاجيء والمتأخر حتى هذا السن قد يؤدي والفطام المفاجيء والمتأخر حتى هذا السن قد يؤدي حياة افلوطين او في « تساعاته » : منها عدم اشارت عليه في على الاطلاق الى اهله وذويه ، ومنها تركه المفاجيء لمدينة الاسكندرية ، وقيامه برحلة الى آسيا الصفرى قد كان من المكن ان يموت اثناءها ، ومنها الحاحية قد كان من المكن ان يموت اثناءها ، ومنها الحاحية قد كان من المكن ان يموت اثناءها ، ومنها الحاحية

المستمر في ضرورة الهروب من العالم ، ومنها أخيرا اهماله البالغ لعلاج جسمه ، ورفضه اتباع ارشادات الطبيب له في ذلك ، حتى اصبحت رائحت كريهة وتفشت على وجهه وذراعيه علامات مرض جلدي خيث ، منع اصدقاءه من معانقته عند ربارتهم له ، ثم منعهم من زبارته في نهاية حياته .

ولا نعرف بالضبط في اي وقت اتى الى الاسكندرية. ومن المحتمل جدا أنه عاش فيها مدة ما قبل التقائم بمعلمه اموبيوس ، عند ما بلغ التامنة والعشريين ، وتخصصه على هذا المعلم ، تخصصا نهائيا في الفلسفة الافلاطونية ، والاغلب انه اختلف قبل ذلك على مدارس بالاسكندرية ، كانت تعلم فيها انفلسفية ، ممتزجسة بالبلاغة والخطابة ، وانه لم برض عن تلك الدراسة ، ففاتح في ذلك صديقا له نصحه بتعلم الفلسفية على امونيوس ، وعند ما التقيى افلوطين بهيدا الاخيس ، اعترف اعديقه بانه قد وجد الرجل الذي كان يبحث

ولا نعرف شيئا عن حياته بالاسكندرية سوى الصالا دام عشر سنوات كاملة بينه وبين معلمه ، وعدا بعض اتصالات أخرى باصدقاء جاءوا فيما بعلد لزيارته بروما ، عند ما استقر فيها .

ولما بلغ التاسعة والثلاثين ، فاجا اصدقاءه بعزمه على ترك الاسكندرية ، واقتقاء أثار الامبراطور جورديان الذي كان قد بدأ يهاجم في ذلك الوقت جيوش فارس في آسيا الصفرى ، بغية استرجاع هذا الجيزء من الدرلة الرومانية ، تم القضاء على دولة فارس في فارس والهناسية .

علل فورفيربوس هذا القرار المقاجيء برغبة القيلسوف تعلم فلسفات فارس والهند . واننا لا نجد هذا التمليل مقنعا ، لان افلوطين لم يقم بآسيا أكثر من اشهر ثلاثة ، ولم يجاوز في اقامته هذه حدود آسيا السفرى : ترك بلاد الشرق كلها بعد فشسل جورديان في مهمته وقتله بمكيدة رومائية ، واتجه مباشرة الى روما ، ليستقر فيها ، وهذا علامة على أن الدافسع لرحلته الى الدرق قد زال بوفاة جورديان . اما قرار اقامته بروما ، فلا يمكن تفسيره بغض النظر عن قراره الاول ترك الاسكندرية واقتضاء آثار جورديان ، فالقراران مرتبطان فيما بينهما ، والدافع اليها واحد ، وسناتي اليه عند عرض نشاة فلسفته .

وصل اذن الى روما واستقر فيها واتشا مدرسته واستمر في تعليمه حتى نهاية حياته تقريبا ، عند مسا اشتدت عليه امراض معوية لازمته منذ مدة ، فأقعدته الى الفراش دون أن تعوق تفكيره حتى النهاية .

هذه هي الاحداث الرئيسية لحياة اقلوطين ، يمكن تقسيمها الى مراحل تلاث ، لكل منها علاقية بفلسفته ، سواء أكان ذلك بمحتواها او بجوها الروحي: مصرية صعيدية ، هي مرحلة نشأة الرجل ، كان لها بدون شك اثر عميق في عقليته وشخصيته ، واان كانت معلوماتنا عنها قليلة جدا ، اكتفيتا منها باشارة سابقة سناتي الى معناها في نهاية كلامنا .

ثم مرحلة اسكندرية بدات بعلاقاته بأمونيوس ، وانتهت بتركه المدينة الى الشرق الاسيوي ئم الى روما . هذه المرحلة كانت حاسمة في تكوين ثقافت، ونشاة نظرياته الفلسفية ، وخاصة في العالم المعقول .

ثم مرحلة رومانية ارتبطت بتاسيس المدرسة وتاليف « التساعات » ، وبالصورة النهائية التسي اتخدتها فلسفته ، لا سيما نظريته في الاله .

ولا شك في ان انطلاق فلسفته بدا في المرحلة الاسكندرانية ، وكان متصلا اشد الاتصال بتعليم امونيوس الافلاطوني بالاسكندرية .

من الصعب التكلم عن امونيوس هذا وعن التعليم الذي ناله افلوطين على يده . والاغلب انه كان مصريا مثل افلوطين ، وان دروسه كانت في محاورات افلاطون وطريقة مطالعتها وفهمها ، ولعله كان اول من علم طريقة دراسة النص الفلسفي ، اي بمقارنته بنصوص الفيلسوف الاخرى . والامر المؤكد في علاقة افلوطين به هو هذا القسم الذي اخذه هو وزملاؤه على انفسهم، الا بديوا شيئًا من تعاليم معلمهم .

في هذا القسم اشارة الى نوع تلك التعاليسم ودلالة اولى على اتصال افلوطين بمدرسة الاسكندرية : فيه ما يدل على ان تعليم الافلاطونية بالاسكندرية كان يحمل اسرارا لا تكشف الا للخاصة . . فالمدرسسة الافلاطونية كانت باتينا مفتوحة للجميع ، وتعاليمها معروفة علنية ، اما التعليم السري ، فهو خاص بالاسكندرية ، وخاص بذلك العهد من الاسكندرية . لم

یکن تعلیما بالمعنی المفهوم ، بل کان ارشادا وتلقینا Initiation . لذلك وجب اعتبار امونیوس مرشدا ، ملقنا ائلامیده ، وهؤلاء مربدین له .

اما وان كنا لا نعرف شيئا عن طبيعة الارشساد الذي تلقاه افلوطين من معلمه ، فاننا نعرف قيام تعليم اسكندرائي آخر ، كان هو ايضا ارشادا وتلقينا ، وكان معاصرا لتعليم الذي نجد في المجموعة الهرمسية Corpus hermeticum تعبيرا واضحا عنه . وهذا التعليم ، اذ كان أوضح أنسر لمسا يمكن تسميته في عصر افلوطين « مدرسة الاسكندريسة » ، هو المدخل لدراستنا المعلاقة بين افلوطين ومدرسة الاسكندريسة .

حتى الوقت الذي شرع فيه افلوطين تعليم الفليفة الافلاطونية على أمونيوس السقاء لم يكن هناك وجود فعلى لمدرسة الاسكندرية ، أي لمدرسة فليفية تشايه بوجه من الوجوه مدارس الينا الفليفية التي كان لكل منها معلم واحد ، وتعاليم واحدة . لهذا السبب ، يجب ان تطلق العبارة « مدرسة الاسكندرية» على نزعة فليفية ظهرت بوادرها بمدينة الاسكندرية منذ أوائل القرن الثاني قبل الميلاد ، نزعة اتجهت الى تجديد فلسغة افلاطون بوجه عام ، واحياء نظرياته في معرفة الإله ، وتوجيه تلك النظريات توجيها دينيا بوجه على خيساس .

نشأت هذه النزعة ، وتطورت ، وتجسمت ، اذا صح القول ، تحت تأثير عوامل اغلبها غير فلسفي ، بعضها ديني ، وبعضها الآخر والاهم سياسي .

وكان الاسكندر الفاتح من اهم العوامل المؤثرة :
فقد ادت فتوحاته الى انتشار الثقافة اليونائية بين
الشمال والجنوب ، وبين الغرب والشرق ، والى بداية
امتزاج هذه الثقافة بالثقافات الشرقية . \_ ثم ادت
اعماله السياسية وتصرفاته الدينية المرتبطة ارتباطا
وتيقا بتلك الاعمال الى تحول الفلسفة بعد أفلاطون
وارسطو الى الرواقية ، وكانت الرواقية متهيئة بطبيعة
نشاتها هذه الى شيوع ورواج خارج ببلاد اليونان ،
ومتهيئة أيضا لان تحمل الفلسفات اليونائية السابقة ،
وتدمجها في فلسفة واحدة . \_ وكان الاسكندر اخيرا
مؤسس مدينة الاسكندرية التي تم بناؤها على يد البطالية،
فيا بذلك الى تأسيس متحف الاسكندرية ومكتباتها ،

اى الى تأسيس معاهد العلم والفن التي حملت لــواء الثقافة العلمية قرنين من الزمن على الاقل. وكاثب فتوحات الاسكندر وتنقلاته السربعة ومشروعاته في فتح حديد واكتشاف وطواف ، علامات على قلق شديد في نفسه ، لم يتوقف عنده الا بموته ، ولم يتوقف التشاره في العالم المتمدن الاعلى لحو مؤقت وتحت تأتير الحروب، وتحت تأثير التنظيم العلمي والسياسي الذي تم بوجه خاص بمدينة الاكندرية ، أتناء العصر البطلمي ، وفي تلك المدينة وفي حوض البحر المتوسط بوجه عام أثناء الحكم الروماني . وما أن خممات روح التنظيم والانشاء هذه الا وعاد القلق الـي النفوس، وعاصر ذلك القلق بداية انتشار الدعوات الدينية الشرقية، قديمة أكانت أم جديدة . وبهـــذا الانتشــــار وبفضـــل المرح الذي مهد اليه الاسكندر بين الفلسقات ، وبيسن الحضارات، وبينها وبين الادبان، بين الروح الفلسفية والروح الدينية ، تكونت عقلية جديدة أو نوعة جديدة، هي التي تسميها « مدرسة الاسكندرية » . فالاسكندر اذن في اساس نشأة هذه العقلية وهذه النزعة ، وبالتالي في اساس نشاة مدرسة الاسكندرية ذاتها .

واحب ان اتابع في اختصار وبمدينة الاسكندرية ذاتها ، مظاهر ثلاثة لتطور النزعة العقلية المذكورة ، كانت بمثابة مراحل تكوين « مدرسة الاسكندرية » حتى مجيء افلوطين .

بدات المرحلة الاولى في نهاية القرن الثالث قبل الميلاد ، عند ما قرر بطلبوس ترجمة اسفار السهد القديم للكتاب المقدس من العبرية الى اليونانية . فأحضر خصيصا من فلسطين الى مدينة الاسكندرية سبعين حبرا من احبار اليهود ، فأموا بانشاء النص السبعيني للكتاب ، عاونهم في ذلك بعض رجال الاسكندرية من اليهود المثقفين ثقافة يونانية ، وكان ضلع عؤلاء المعاونين كبيرا جدا في انبات النص في مرحلته النهائية : فهم لم يسهموا في ترجمة « الكتاب » فحسب بل قاموا بتاليف اسفار جديدة باللفة اليونانية ، أهمها ما نسب من اسفار « الحكمة » لسليمان النبي ، وتضمنت هذه الاسفار معاني جديدة على الكتب العبرية القديمة ، من افسلاطون والرواقيين ، ومرتبطة بمسالة العقل الالهي وعلاقت مالعاليسا

وفي هذا دليل على التشار الفلسفة اليونانيسة بمدينة الاسكندرية وعلى تعليم هذه الفلسفة بتلسك

المدينة . فالمساهمون في انشاء النص السبعيني لم يتعلموا هذه المعاني بمطالعتها في الكتب ، بل تعلموها في المدارس الخاصة التي كانت مجاورة لمجامع اليهود وكنائسهم : هذا لان الفلسغة كان نصيبها في المتحف ضعيفا جدا ، وكانت تدرس فيه مختلطة بالبلاغة والخطابة . اما دراسة الفلسغة كمادة مستقلة عن الخطابة ، فكانت منظمة في مدارس خاصة انشئست خارج المتحف ، وذلك لمختلف جاليات الماينة ، ومن بينها الجالية اليهودية . تدرس لمن يريد من افرادها الفلسفة مع التوراة والشريعة الاسرائيلية ،

ويتضح امر هذه المدارس الفلسفية الخاصة ا اتضاحا أكبر عند ما نبلغ المرحلتين الثانية والثالثـــة لتطور مدرسة الاسكندرية .

تبدأ المرحلة الثانية في مستهل العصر الميلادي، وتتمثل بنوع خاصفي تاليف فيلون اليهودي السكندري الذي توفى حوالي عام 40 م . وتاليف فيلون هاذا شاهد في نظري على تطور النزعة العقلية التي أشرنك اليها وعلى بداية تكوين مدرسة الاسكندرية ، وذلك لاسماب رئيسية ثلاثة : الاول أن تأليقه يشهد على علم غرير لتاريخ الفلسفة اليونانية ، علم لابد كان منتشرا في ذلك الوقت بمدينة الاسكندرية ، والغالب أن فيلون حصل عليه في نهاية ثقافته المدرسية بدليل اعتراف بأن الفلسفة كانب الفاية التبي من اجلها حرص على تلقى العلوم من صغره . والسبب الثانسي أن تأليف فيلون هذا بدل على استخدام الفلسفة اليونانية فسي شرح العهد القديم للكتاب المقدس وأحداثه ، وذلك لفاية فهم الكتاب فهما عميقا يهيىء صاحبه \_ باعتراف فيلون \_ الى الموحلة الاخيرة من المعرفة ، وهـــى مرحلة التصوف أي تأمل الاله والاتحاد به . والسبب النالث أن في تاليف فيلون شهادة على اتصاله بجماعات من اليهود تالفت بجوار الاسكندرية وعلى ضفة بحيرة مربوط ، مماثلة لتلك الجماعات التي تألفت في فلسطين بجوار البحر الميت . التظمت هذه الجماعات على هيئة صوامع خصصت لافراد ارادوا التفرغ للتأمل في الاله . ويشعرنا فيلون بأنه لولاانشىفاله بأمورالطائفةالاسرائيلية بمدينة الاسكندرية لكان انضم الى تلك الجماعات ، وفي راينا أن جماعات « المتاملين » هذه لم تكن قاصرة على اليهود ، بل كانت شائعة بمدينة الاسكندرية على هيئة مدارس خاصة هي مدارس الارشاد والتلقين التسي اشرنا اليها في كلامنا عن أمونيوس معلم افلوطين .

لذلك نبلغ الآن المرحلة الثالثة والاخيرة لتطور النزعة العقلية التي انتهت بنشاة «مدرسة الاسكندرية» وتتمثل هذه المرحلة في التعليم الفلسفي والدينسي الذي نجد صداه العميق فيما عرف بالمجموعسة الورمسيسية

اول ما بحب قوله عن هذه المجموعة أنها لا ترجع الى العصر المصري القديم ، وأنها ليست من تأليف كهنة مصريين وانها \_ خارج الاجزاء الخاصة بالتنجيم التي ترجع الى العصر الفارسي في مصر ، وخارج الاجزاء الخاصة بالكيمياء التي الفها مصريون أتنساء العصر البطلمي \_ خارج هذا ، فالمجموعة كلها ترجع الى النصف الاخير من القرن المسلادي الناني ؛ وأن مؤلفيها كانوا اما يونان تمصروا او مصريين تهلنوا ؛ وهو الارجح . وكانت هيلنيتهم أقوى من مصريتهم ، فقد نان تاليفهم مرتبطا أشد الارتباط بما كان يكتب أو بعلم عن العلسفة الافلاطولية في ذلك الوقت ، وكان بحاكي التاليف الفلسفي المعاصر في تعظيم الشرق والبياله وادباله ، وأديان فارس والهند بوجه خاص ، وفي محاولة الجمع بين هذه الاديان وهؤلاء الانبياء من ناحية ، وبين فلاسفة اليونان - افلاطون وفيثاغورس خاصة ـ من ناحية اخرى .

وكان اسلوب التأليف لتلك المجموعة من علامات العصر أيضا . كان أسلوب الاقتوال Logoi أي أسلوب الناليف القصير ، قد لا يعدو أحيانا بعض جمل ، وقد بضم أحيانا أخرى عدة صفحات : أسلوب حكم ومواعظ وأرشاد في الحالة الاولى ، أسلوب درس في الحالة الثانية ، ودرس من نوع خاص : يبدأ بمناقشة قصيرة ، بين معلم وتلميذ ، وينتهي بدعاء موجه الى الالهة ، والى الاله هرمس \_ طوت ، الله الحكمة والتاليف عند قدماء المصربين .

وقد تبين بعض المؤرخين المعاصرين ـ ومسن الخصهم بوسيت Bousset وفستوجيبر Festugière في هذا التأليف ، وخاصة في المواضع التي يطول فيها علامات على ان التعليم لم يكن في اساسه بين معلسم وفصل مدرسي ، او بين معلم ومدرسة ، بل كان بين معلم وتلميذ واحد ، وان ذكر رفيق لهذا التلميذ فلان التلميذ الاصلي كان غالبا لسبب من الاسباب .

تم هناك خاصية اخرى لهاذا التعليم ، تظهر في المرحلة الاخيرة منه ، هي اعتماد المعلم على اسطورة من الاساطير كما لو كانت مصدر تفكيره ، او على وحي الهي يبدو انه تلقاه مباشرة او سمعه من الذين تلقوه ، هذه الاسطورة مختلفة كل الاختلاف عن الاساطير التي كان يلجأ اليها أفلاطون في محاوراته ، سواء لشرح فكرة غامضة او للتمثيل عليها ، ان الطورة المعلم الهرمسي كانت موضع اثبات قاطع ،

ابتدا الهرامسة في هذه المسالة باتباع الموقف الذي اتخذه افلاطون في محاوراته: وهو أن الاله يعرف عن طريقين: طريق التأمل في العالم ونظامه ، تأمسلا يؤدي الى اتبات وجود عقل منظم للعالم ؛ وطريق التقشف والزهد، وترويض النفس عن البدن حتى تم لها معرفة ذاتها ، والاله الذي تنتمي اليه .

ولكن هناك مرحلة تالئة ، مرحلة اتصال واتحاد، اشار اليها افلاطون في غموض ، ولعله لم يستطع المضي فيها لنقص في ثقافته ورياضته اللاينيتين ، وضعف في ايمانه بالوحي الالهي : هذه المرحلة لا تتم بعجرد الاعتماد على قوى العقل الطبيعية ، ولا يقف الانسان فيها عند معرفة الاله بل يبلغ فيها مرتبة الاتحاد .

وأساس هذه المرحلة ان الاله ، كما قال افلاطون في « الجمهورية » هو الخير ، وأن الخيس يعسرف في تعارضه مع الاجسام . فالخير لا جسمى Asômatos او هو اللا جسمي To asômaton ، والخير خيسر لان لا شيء يحده كما هو الحال في الاجسام . أنه اللاجسمي، واللا محدود

وما اللا جسمي ؟ وما اللا محدود ؟ ليسبت معرفة الاله \_ كما توحي به صيفة السؤال \_ معرفة سلبية ، ان السؤال السابق معناه : ما الخير الذي كان في جوهره لا جسميا لا محدودا ؟ والاجابة هسي عندلذ : الخير هو الفكر O nous لا الفكر من حيث هو صفة عارضة لكائن مثل الانسان لا يتعادل كليسة وهده الصفة ذاتها ، الخير هو الفكر من حيث هسو وجود ؛ انه الوجود الفكري .

وان صبح ذلك ، فحركة النفس نحو الاله للاتحاد به ، هي محاولة الانسان ليتحول الى الوجود الالهى ، الى وجود فكري خالص ،

ويمتاز هذا الفكر الالهي بأنه اسرع الاشياء واقواها « ولو امرت فكرك بالذهاب الى الهند ، لوصل اليها بسرعة تفوق امرك ذاته ، واو امرته بأن يطير الى السماء ، لطار اليها ، ولما عاق طيرانه عائق » .

هذا التحول للفكر الانساني الى الفكر الالهي هو التصوف ذاته . وغاية التصوف ان تحل القوة الالهية محل الفكر الانساني .

يشرح الهرامسة هذا التصوف في نص غريب :

الا اعمل على ان تصبح اكبر فاكبر ، حتى يكون مقدارك لا متناهبا ، وذلك بقفزة تحررك من جميسع الحدود المكائية والزمنية ، واعتبر ان لا شيء متعفر عليك ، اعتبر نفسك خالدا وقادرا على فهم كل شيء ، كل فن وكل علم ، وخاصة كل كائن حي ، ارتفسع فوق كل علو ، وانزل تحت كل عمق ، اجمع في نفسك تاثيرات جميع الكائنات : النار والماء ، البابس والرطب . قصور انك في كل مكان : على الارض وعلى البحر ، وفي

السماء ؛ لم تولد بعد من بطن امك ، شاب ، شيخ ، ميت ميت ، ميت ، ميت ، ميت ، ميت ، ميت ، عائش بعد الموت ، ان احتضنت بالفكر جميع هذه الاشياء معا ، من ازمنة وأمكنة ، وجواهر وكيفيات ، ومعرفته .

اينما سرت جاء الاله للقائك ، ومثل امامك حتى في الكان الذي لا تنتظره فيه ، وحتى في اللحظة التسي لا تتوقعه عندها ، نائما كنت ام مستيقظا ، مسافسرا على البحر ام على البر ، في الليل ام في النهار ، متكلما أم صامتا ، اذ لا يوجد شيء الا كان هو » .

ويلجأ الهرمسى الى تقريب هذا الوجود الفكري من اشبه الاشباء به ، من الضوء في مصدره وجوهره الاصيل . وهو مدين في ذلك الى تشببه افلاطون للخير بالشمس . ولكن الهرمسي يجاوز التشبيه ويجاوز التقريب ، فيعادل بين الفكر والنور ، واقفا موقف الاديان المعاصرة : فالانسان الذي يتحول الى وجود فكرى خالص ، يصبح كائنا نورانيا خالصا .

( يتيـــع )

الرباط - الدكتور نجيب بلدي



## 

كنت اطرب لابي الطبب المتنبي حين أجده متغزلا، لكنه كان يخرج من الغزل منغضا أتوابه ، غاسلا يديه ، واحسبه كان غارقا يومنذ في الهوى والشباب والامل المنشود ، وقد ضاعت جميعها من يديه ، اذ كان مطلبه في الحياة فوق هم الغؤاد اللهو والحب ، لقد كان متيما بالمثل العليا في الياس والحرب ، وكان كأنه يسمع أصواتها تدعوه إلى لقائها ، فوطد نقسه منسلا عبياه على الاستجابة لندائها ، ولكن نداءاتها البعيدة الثيريدة أضاعته في خضم الحياة كما ضاع «عوليس» حين أستجاب في مضيعة البحار لنداءات « السيرين » عرائس البحر المدلات شعور الذهب ذوات الانصاف عرائس بطؤد الحيان ،

وكذلك رحت في الدهر الحديث أرى صديقي شاعر فلسطين الذي كان اول الثائرين لحرية بالاده وخلوصها من قبل أن يجلو سكانها عنها ، ومن قبل أن تعصف بها عواصف الكوارث .

كان ابراهيم طوقان يرحمه الله ، باديا في روح شاعر شد نظره الى مدارات النجوم ، وكم كنت احببه لو عاش لملى هذه الفترة ان يتمنى الحصول على فقدان الوزن في عصر الفضاء ، ليخف طيارا مفذا في الاجواء التي لا تنتهي ، تاركا هذه الدنيا بشقاواتها ، منطلقا نحو السماء ، وطالما كان يقول من وراء الفيب قبل ان يفيب :

بلـذ لـي يـا عيـن ان تهدئـــي وتشتري الصغو بطيـب الكــرى لـي رقـدة طويلــة فـي غـــد للـه مـا اعمقهـا فـي الثـــرى

الم تري طير الصبا في يدي المفلة ان ينفسرا اختسى صع الففلة ان ينفسرا طال جناحاه وقد يهتدي الى اعالىي دوحه مبكرا

\* \* \*

ان لحياة أبراهيم طوقان شطرين واحد في الفزل ، والآخر في الحماسة ، لقد كان غزلا مدلها مولعا بالجمال يتبعه ، كصاحبه القديم ابن أبي ربيعة في العصر الاموي ، فهو منذ وجد عملا تدريسيا في الجامعية الامريكية في بيروت علق بفتاة كانت تجيء هنالك مكتبة الجامعة فتقزل بها ، وذهب شعره على الافواه ، فتناقله الفتيان والفتيات : كان يقول فيها :

وغــربـرة فـي المكتبــه
بجمــا لهـا متنقبــه
بالــت حــظ كتابهــا
لفلـو عــي المتعــلا بـــه
حفنتــه تقــرا ما حــوى
وحنــت عليــه ومــا انتبــه
سمحــت لانملهــا الجميـــل
بـربقهــا كــي تقلبــه

واستبد به الهوى الطواف فكان مثل نحل يطوف على الازاهير ، فتعلق بغانية كانت ترعاه في مرضه ،

وطالما ضعفت أعصاب الرضى تحت أشعة العيسون اللهواسية المطلة من وجوه متوردة لبست صاحبتها الاردية البيض فكن كالملائكة ، يبعثن البرء في القلوب فبل دواء الاطباء ، فتحت هاتيك الهدب السواحر راح صاحبي ابراهيم طوقان يقول أ

بيض الحمائيم حسبهنيه انسي اردد سجههنيه في كل روض فيوق دا ييه القطوف لهين الهالالمان على المسرييض على المسرييض غيدون اشباها لهنه ميا الكهرباء وطبها مهيلا فعندي فيارق باجل من نظراتهنيه مهيلا فعندي فيارق بين الحميام وينهنيه فلريميا انقطيع الحميا وينهنيه أما جمييل المحينا يتن الحميا وينهنيه أما جمييل المحينا يتن الدجي عن شدوهنيه أما جمييل المحينا يتن شدوهنيه أما جمييل المحينا يتن في الدجي عن شدوهنيه أما جمييل المحينا يتن في الدجي عن شدوهنيه أما جمييل المحينا يتن في الدجي عن شدوهنيه أما جمييل المحينا يتن في الدجني الدحي

لقد رايته بيروت في اواخر عهده بالحياة حوالي سنة \_ 1940 \_ فسالته حاله ، فشكا الى القرحـــة التي خرجت في معدته ، وانها طالما انتكات عليه ، ولم اعلم ان ذلك اللقاء سيكون الاخير بيننا .

لقد جعلتني بعد غروبه احاول ان اطلع محياه من عيوبه ، فكتبت عنه كتابا كنت اول من الف في ادبــه وشعره بعد موته ، وكم كانت اخته الشاعرة الملهمة ( فدوى ) تنتظر انجازي لذلك الكتاب وقد دفعت الي بمخطوط ديوانه قبل ان ينشر ، وقد نشره اخوهـا الاستاذ « احمد » بعد صدور كتابي حين بردت لهـا

بالوعد ، فتواقعت على صفحاته كاللهيفة العطشسى ، تبل ظما احرائها على احيها بمواده الخضلة الخالدة .

كان طوقان شاعر فلسطين المبكر الذي ملا دئيا المرب لوعة على انطفاء شعلة جسمه ، ستبقى روحه لماحة ساطعة في سماء الادب العربي الحديث ،

لكان جلاجل حماسته في شعره تطن في سمع الدهر وهو يتداول اذنه الابدية انملة كما يقول ابوو الطياب

وترك في الدنيا دويا كأنميا تداول سمع المرء انمله العشيس

من هذا الشعر المدوي في الحماسة العربية المعاصرة وقد دعا فيه ابراهيم طوقان الى حماية فلطين واتبعاث الثورة قوله :

يا جناة على البلاد بدعوى الخير والبر لا نعمتم رقادا في غد ينشأ الصفار فيهفون تلادا وما تركتم تلادا بعتمود الى العدو فمن أين بلاقلون ملجاً ومهادا ائتم اليوم تزرعون فسادا وغدا سوف يثمر استعادا

كذلك يا شاعري ، اتني من ضغاف بردي ارسل اليك هذه التحية فانشرها كازاهير ، اجدد بها ذكراك وارد عهدك في الشعر الى الحب والحماسة ، السي المتنبي الذي جنت مثله بالسروح السامية والاسل الكبير ، وطرقت مبكرا ، وقبل الاوان من غروب العمر، ذلك الرتاج الاعظم الذي طرقه ودخل منه قبلك بنحو من الف عام ، وهو باب الخلود ،

طوقان ، يَا شَاعْرِي ، سَلام عليك ، انك دخلت التاريسخ ،

الدكتور زكسي المحاسسي دمشق في 22 مارس 1963



## نظرة نا يخبر وَحِغرا فبض عَلَى بُوغا زَجِبالطارقِه

## للأستناذ: عباللطبف الخطب

لبوغاز جبل طارق أهميته الموقعية الكبرى بالنسبة للمواصلات العالمية وخاصة بالقياس الى وطننا • وقد شاء الاستاذ عبد اللطيف الخطيب أن يقدم هذا البحث الى قرائنا مشتملا على كافة المعلومات الجغرافية بالإضافة الى دراسة تاريخية جامعة ننشرها في هذا العدد شاكرين للاستاذ بأسم المجلة وقرائها هذه العناية وهذا الاهتمام

نقول في تحديد موقع بوغاز جبل طارق ان خط العرض السادس والثلاثين يسر بساهه محاديا لما يسميه الاسبانيسون بده الرائس المغربي » غسرب مدينة طريف ، وهو اقسرب اراضي الاندلس الى شواطئنا ، وهو يقع بين خطي الطسول الخامس والسادس المارين غرب « غرينسش » ، ويمكن ان نقول ان الدقيقة الثلاثين تنقاطع مع خط العرض المذكسور شرق مدينة طريف في مكان يقع الى الجنوب الغربي مسن مدينة الجزيرة الخضراء تجاه « القصر الصغير » بالقبط ،

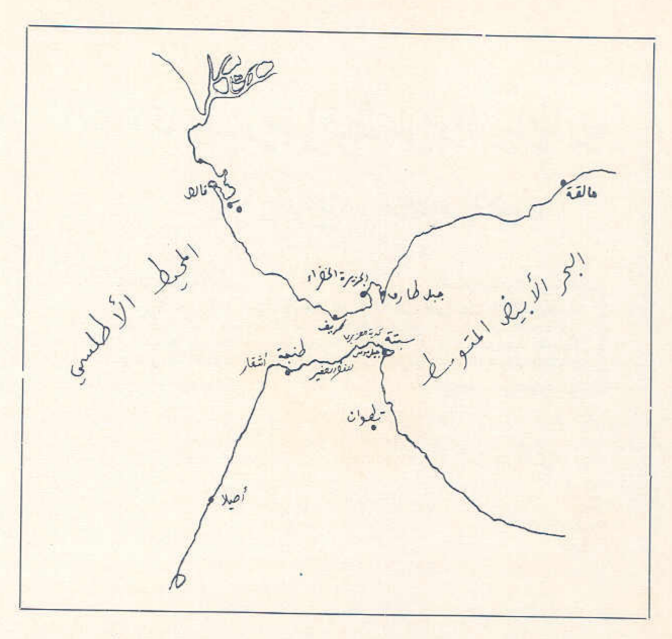
و نعن اذا تظرنا الى البوغاز فيما بين خط الطول الماد يد « الطرف الاغر » ، غرب طريف وخط الطول المار يد « راأس اوريا » يجنوب جبل طارق وجدنا ان طوله ينسخ خمسة وخمسين ميلا على المواحل الاسبانية ، اما على غواطئنا فيبلغ طوله اثنين واريعين ميلا فيما بين خبط الطول المساد برائس «اشفار» يطنجة وخط الطول المار برائس الميناء فسي

اما اتساعه فمتفاوت بحسب الانهراج الذي يلاحظ يصورة خاصة على غواطئه بشبه الجزيرة ، وإن كانت مواحلنا تعتب امتدادا مستقيما بلاحظ عليها تنوه كلما امتدت السي الشمال ، فالمسافة بين « راأس اشقار » و « الطرف الاغر » ، اربعسة وعشرون ميلا وخسس الميل ، وهي تعادل اربعة واربعيسس كيلومترا ، اما فيما بين « راأس اوريا » و « راأس الميناء » جهة الشرق فهي لا تعدو اثنى عشر ميلا ونصف الميل ، اي ما يعادل ثلانة وغشرين كيلومسرا بالضبط ، وتبلغ المسافة

بين « جزيرة العمام » التي توجد في معر خط العربض السادس والثلاثين جنوب « الرائس المغربي » عند طريف و « كدية العربري » شرق القصر الصغير ثمانية اميال وخسس المبل ، اي خسة عشر كيلومترا - اما اقصر مسافة بيرسن الشواطي، المعربية والاسبانية فهلي التي توجد بين « كديلة العربري » و « رائس لا تشتونيس » جنوب مدينة طريف ،

وتتفاوت الاعتماق في البوغاز كما تتفاوت المسافات بين فقتيه . فعيقه عند « الطرف الاغر » تلاثمائة مسر . اما أذا سر تا نحو الشرق فهو يفارب سعمائة متر قرب طريف ليعسل الى الف وخسة وتمانين مترا عند مدخل جون الجزيسسرة الخضراء بحوار رائس « كارتيرو » ، والسي الف وتلائمائة متر عند مصبه بالشرق . ويتكاثر هاذا العمق كلما توغلنسا في الحر الابيض المتوسط .

ويقدر بنة وعشرين الفا من الامتار الكعبة حجم الماه الذي يرسله المحنط الاطلسي الى النحر الابيض المتوسط عبسر البوغاز في كل ثانية تفاديا لجفاقه من جراء التبخر ، ويسسر الماء في هذا الاتحاء سرعة عشسرة كيلومترات في الساعمة ، ويمر بالبوغاز ايضا تياران بحريبان تفوق سرعتهما سرعة البيارات الموجودة بالمحيط والنحر ، فأما التيار الاول والكبير فهو تيار سطحي يدخل التي البوغاز قادما من المحيط ليمب في البحر المتوسط ، واما التيار الاخر قعميق بسبب وزن الاملاح الموجودة في الماء بهذا البحر الذي يصب فسسي المحيط تلائة آلاف من الامتار المكعة في الثانية ،



ولما كان البوغاز مدرا بين فغنين تعلومها جبال منقاوتة في الارتفاع فان رياح الشرق ورياح الفرب غالبة عليه ، وحتى اذا كانت عناك رياح اخرى فهي تحول السي المحد عدين الاتجاعين بحكم تلك التفاريس ، الا ان رياح الشرق تعب على الجزيرة الخضراء وخامة في شهور مارس ويوليوز واغطس وشنير ودجير ، وتهب رياح الغرب مع رياح الشرق فيما عدا عده الشهور ، غير انه تمر رياح الشرق بهده المتعلقة خلال الشهور كنها ، ويمكن القول بصورة عامة ان رياح الشرق على معب البوغاز في البحر الابيسض المتوسط بينما تقلب رياح الغرب على معبه في المحيط ،

ولما كانت مدننا الواقعة على البوغار هي سبة وطنجة فقد را ينا من المفيد في هذا المجال ان نسورد العدل السنسوي

للعرارة والامطار المتهاطلة عليهما ، فاما مسدل العرارة فيهما فهر واحد ، اذ يبلغ ست عشرة درجة مئوية وتمانية اعشار ، ويبلغ معدل الامطار في سبت خمسمائة وواحد وتسعيس مليمترا وتعانية اعشار ، بينما يرتفع مندا المعدل في طنجة اللي تمانياتة وتمانية وسين مليمترا وثلاثة اعشار ، وعلينا ان تقول في ابراز اهبية هذه المعلومات واستقرارها الهيسا نتيجة التسجيل المتواصل لشالات عشرة منة فيما يرجع السمي مبنة ، ولئلائين عاما كاملة فيما يتعلق بطنجة (1) ، وهده المدة الاخبرة عي التي تم الاتفاق على اعتمادها في المو تمسر المتعود الخبراء الدوليين في الاحوال الجوية ، وقد كانت يعضود الخبراء الدوليين في الاحوال الجوية ، وقد كانت بعم وازيعين هي آخر السنوات المدرجة في الاتماد المعتمدة

الاستخراج المعدلين السنويين المدكورين · وصن المعسوم ال الميليتر من الماء يعادل لترا واحدا لكل متر مربع ·

وتتين اهمية التيار السطحي بالبوغاز كما تقدم ذكره اذا علمتا أن ذلك التيار خروري لبقاء البحر الايض النوسط فقد قدر العلماء أن التيخر الملحوظ بالبحر من شأنه أن إو دي به الى العقاف التام في مدة لا تزيد على اربعائة وعشريسن عاما لولا ذلك التيار الذي يا تيه من المحيط بثلاثة وعشريسن من الامتار المكعبة في النائية ، ولولا هذا الحجم العظيم من الماء لاصح البحر الابيض المتوسط عبارة عن هضبة من الملح بلغ ارتفاعها سيهسن منرا ،

ولقد قلنا ان سواحلنا على البوغار تستد النين واربعين ميلا فيما بين راأس و انقار » بطنجة وراأس المينا، بسبت وهو ما يعادل بالضط سنة وسبعين كيلومترا وتهاساتة مسن الامتار ، ولما كانت تتواطئنا تمتد على مسافة الفين وثلاتمائية وعشرة من الكيلومترات فيما بين السعيدية بالبحسر الابيض والحدود الجنوبية العمالة طرفاية مع الساقية العمراء من اراضيا المحررة على المحيط فان نسبة سواحلنا على البوغاز بالقيساس عذا الامتداد لا تزيد على ثلاثة وننت في المائة (×) ،

#### نظرة تاريخية

ومن المحقق أن مكان حوض البحر الابيسض التوسط قد مارسوا الملاحظة مند أقدم العصود فعابوا السواحل قيل أن يتوغلوا في عرض البحر وخاصة في القلم الشرقلي منه ، وذلك لكثرة الجزر فيه واعتدال مناخه ، ولم تكد تحل الالف الثالثة حتى أصبحت تعوب عدم الجهات تتوقر على قلوارب منه تحديل العواصف والانواء ، وقد قام سكان شواطي، بحر أبجه يتحسين صناعة القوارب المصرية ، ألا أن الفضل الاكبر في تقدم الملاحة يرجع الى صور كما هو معلوم ،

و لما تعدمت وسائل النقل شرع مكان هدده المتعقدة يفكرون جديا في فتح القدم الغربي من البحر ، الا ان اخداد الارساليات الاولى قد اندترت ، ورغم ذلك فقد ماد التسليم بالاسبقية للفينيقيين في القيام بالاصفار البعيدة نحدو الغرب ، حدث انشأ واقواعد تجارية لهم في شمال افريقيا واسباليا خلال الالف الاولى ، وقد الست صور منة تماضائة فيللا الميلاد مدينة قرطاحة التي تنافست مع مرسيلية وروما علمي السيطرة يغرب البحر الابيض المتومط خلال قرون عديدة ،

وظل القدماء مدة مديدة يعتبرون المضيق نهاية العالسم ويتغوفون منه باعتبار ان ما وراء انها هو بحر الظلمـــات كما كانوا يعتقلون ان البوغاز لم يوجد الالينبه البحارة السي عدم احتيازه والتوغل في ذلك البحر المخيف . وقد تا كد ان عبور البوغاز لاول مزة قد نم خلال الالف الاولى ء ففـــــــى 1100 قبل الميلاد قام الفنيقيون بتا ميس « قالص » في جنوب اسانيا و بعد ذلك مدينة « ليكسوس » التي تبعد بمسافـــــــة ثلاثة كيلومترات عن موقع مدينة العرائش نحو الشمال . وقد تنطت الملاحة بهذه الجهات وبلغت شأوها بالاتصال الوثيق غرطاحة . تم ان البوغاز قد ربط البحر الابيض المتوسط بشمال القارة الاوربية وخاصة بالمجلترا والبلاد الاكندنافيــة فاأصح مركزا رئيسها للملاحة وحرصت قرطاجة التي سيطسوت على غرب البحر فيما بين القرنين الثامن والثالث على الاحتفاظ سلطنها عليه لتبريزها في مجال النجارة ، واتخذت لتحقيسق غايتها عده مختلف الوسائسل المتراوحة ببين اضاعة الخسوف والرصة من يحر الظامات كما كان الامر فيما قبل ، وبيسن كل السفن الاجنبية التي تقترب من المضيق ٠

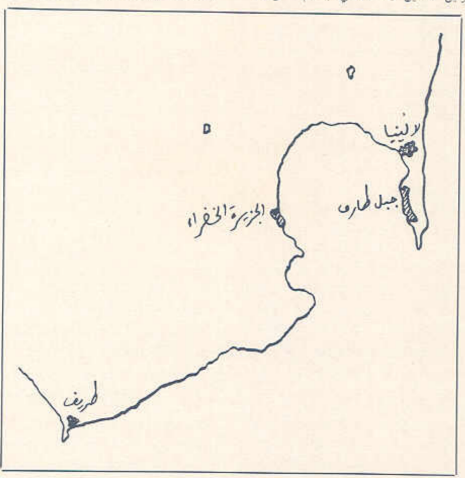
ويمكن لنا أن تو كد أن الحروب البويقية قد قاصت الاسباب كان العرص على تملك البوغاز في طليعتها - وقد اصبح البوغاز رومانيا عد انتها، هذه الحروب النسى استون من منة 264 ألى 146 قبل الميلاد وطلل تحت هاء السيطرة إلى أن حدث غزو « البرابرة » للامبراطورية كلها خلال القرن الميلادي المخامس ، وانتهت قترة النشاط النجادي للبوغاز الذي لم يعد الى مكانته المبرزة الاعتد فتح العسرب للاندلس ، وقد را بنا من الضروري أن نورد هذه المقدمة حول الفترة السابقة للقتح الاملامي تبيسرا لادراك اهديسة البوغاز في مختلف عصور التاريخ ،

لقد عبر المفاربة البوغاز في صيف منة عشرة وسيماك الأول مرة عند ما قام طريف بن مالك في اربعمائة رجلل مالنزول في اقرب مكان من القارة الاوربية الى افريقيا ، وهو ببعد عن « كدية العزيري » بغرب مدينة صينة وشرق «القصر الصغير» بسافة تقل عن اربعة عشر كيلومترا كما تقدم في نظر تنا البغرافية ، وقد عاد القائد المفريي الذي لم يجد مقاوم ... ملحة تذكر ببعض اساري والغنائم الى طلحة التي غادره ... في البوم العادي عشر من شهر يوليوز للسنة المذكورة التي عادرة ...

<sup>(1)</sup> \_ هذه الهذومات مستقاة عن النتائج التي انتهى اليها صاحب هذا البحث سنة 1948 عند ما وضع خريطة لاقاليم الشمال استند فيها على المقاييس التي سجلتها مراكز الرصدالخمسون لدرجات العرارة ومقاديم الاعطار خلال آماد متفاوتة باختلاف مراكز التسجيل وكانت محطة طنجة من بين المراكزالتي استوفت المدة المطلوبة ابان انعقاد المو تمر الدولسي بعاصة بولونيا .

وفي اليوم التاسع والعشرين من شهر ابريسل لسنة احسى عشرة وسعمائة غادر المطول يقوده معمد بن غابسة مرسى سبتة \_ وكان يتألف من اثنى عشر الفا من القاتليسن المفارية وخميسائة من الفرسان \_ فنسزل العرب بالمجبل السدي نسب منذ ذلك المحين الى طارق بن زياد حاكم طنجة وخليفة موسى بن عمير الذي نسب اليه الجبل القائم غرب مدينة سبتة وقد دارت المعركة الفاصلة في شهر يوليسور من هذه السنة نقيها عند نهر « بارباطسي » فتم للعرب فتح معظم البلاد فسي ظرف لا يتعلى حولين كالملين وظلت فسي قبضتهم السي ان

الخامس عشر ، اي قبل اكتشاف امريكا بنسعة اشهر وعشرة ايام ، وقد طل البوغاز تحت الحكم الاسلامي نبائية قرون ضعات خلالها مكانته التجارية قبل ان تنعم بحدوث القطيعة بين المواني، الاسلامية والنعيرائية ، ومن المعلوم ان العرب قد جعلوا جبل طارق قلعة حصينة لتعزيز وجودهم العكري مشبه الجزيرة ، لا لحماية البوغاز وضمان حرية الملاحة عنده ما ضعفت توكنهم ، وقد تعرضت عدم القلعة التي امتولى عليها النصاري سنة 1462 م لعصارات متعددة طويلة ، وذلك منافرات العرام العقد الاول من القرن الرابع عشر ، فقد امتولييي



انهارت الخلافة وتفرقت عند انتهاء الثلث الاول من الفرن العادي عشر الى تلاث وعشرين مملكة من ممالك الطوائف ، فاستغل النصاري هذا الضعف واستولسوا على شمال البسلاد وشرعوا فيما نسود بعملة الاسترجاع التي اعتبرت بمشابسة الجناح الايمن للحروب الصليبية عند الفاتيكان .

ولم يكد ينتهي القرن الثالث عشر حتى كان الوجود الإسلامي بالاندلس قد اصح مقصورا على مملكة غر ناطة التي كانت ميطر تها تعتد الى جنوب شه الجزيرة والتي ظلست قرنين كاملين تقاوم الزحف النصراني المتدفق قبل ان تنهاد عقاومتها يوم تاني يناير من النقة الثانية والتسعين من القرن

الاسابيون سنة 1309 على جبل طارق في عهد ملك فتنالسة « قر تاندو الرابع » ، تم استعاده المسلمون سنة 1333 جسه حصار استمر اربعة اشهر ، وفي هاده السنة نفسها حساول « القو سو الحادي عشر » استرداده من جديد ، الا انسه افظر بعد حصار دام شهرين و بعف التي امضاء العلج مسع ملك غرناطة وملك المغرب معا ، واعاد ملك فشتالة المذكود الكرة مرة اخرى بمعونة ملك « اراغون » وملك البرتفسال فانتصر على المسلمين انتصارا كبيرا بالقرب من مدينة طريف منة 1340 ، الا انه لم تمض اربعة اعوام حتى فقد القونسسو الحادي عشر مدينة الجزيرة الخضراء رغم معونة عدد كبير مسن

و تثبت عيون التاريخ الاسباني ان مكان جبل طسارق قد ضاقوا سنة 1410 ذرعا بالجالة التي كانوا فيها قاستغلسوا الخلافات التي كانت قائمة هناك بين الحكام العرب والبريس قطردوهم من المدينة التي جعلوها قيما بعد تحت حمايسة ملطان المغرب الذي ازمل للدفاع عنها الفا من الفرسان والفين من الرماة ، الا ان يوسف ملك غراطة تمكن من استرداد هذه القلعة في السنة التالية ،

وجد اربع وعشرين منة حاول « انريكي دي غوتمان » اخدها بالاغارة عليها من البحر فعات غرقا ، وقد جاء ولده « خوان » والي مدينة طريف فأ بهى هذا الفتال باحتلال القلعة نهائيا يوم 20 اغسطس للسنة التانية والستين من القرن الخامس عشر ، واتخد الاسبانيون استيلاءهم على جبل طارق رسزا لنهاية حملة « الاسترحاع » ولو ان مملكة غرناطة قد ظلت تعليم عدا التاريخ بعدة تلاثين منة ، وذلك نظرا لانهم تمكنوا من استرداد الموقع الذي نزل به طارق وانطلقت منه مدة لا تتعلى الحولين في عهودهما الذهبية كما تقدم ، واستأثرت اسرة الفاتح بالسطرة على الفلعة مدة طويلة ، اذ يتم الحاقها بتاج اسبانيا الا في اواحر السنة الاولى مسن القرن السادس عشر عند ما عينت الملكة « ايسابيل » حاكسا لها تقلد امرها باسم زوجها الملك » فرنا ندو » واوصت خلفاءها بالمس زوجها الملك » فرنا ندو » واوصت خلفاءها بالتها باسم زوجها الملك » فرنا ندو » واوصت خلفاءها بالتها باسم زوجها الملك » فرنا ندو » واوصت خلفاءها بالتها بعبل طارق الذي هو « اجمل حصون ثبه الجزيرة » .

ولما انتهت حملة الاسترجاع الاسبانية انقطعت الصلات بين ضفتي البوغاز فاقترن عصر الاحتلال الاسباني بفترة الانحطاط والتدهور النبي عظمت بانصراف الاسبانيين عسن الاعتمام بالبحر الابيض المتوسط واقبالهم على العتابة باعمال الاستكفاف ، وان كان الملك « فيليبي الثانبي » علم الخصوص قد واصل مقاتلة المسلمين وخاصة الاتراك باعتباره « الحامي الاكبر للديانة التصرانية والمدافع عن اقطارها » ،

وشرع الانجليز يهتمون بالبحر الابيض المتوسط لما طهرت قائدة النجارة مع اقطار الشرق فبطوا صلاتهم النجارية والعمكرية على مختلف مواقعه ابتداء من اواخر القرن السادس عشر ، وقد حاول ملك امبانيا العظيم السالف الذكر ان يقاوم الوجود الانجليزي بهذا البحر فجرم المواني، الامبانية على السفن البريطانية واستمرت عدّه المنافسة الى ان انتهت بهزيمة الاسطول الاسباني النكراء \_ وهو الاسطول الديلا يغلب \_ منة 1558 ، عندما حاول التصدي للاسطول البريطاني واغراقه للحيلولة بينه وبين ولوج البحر المتوسط .

لقد كان جبل طارق قد اصح للسرة الاولى موفاً كبيرا على عهد العرب ، الا ان الاحتلال الاسباني له كان بستابـــة فترة احتضار استمرت قرنين ونصف ولــم تنته الا باستيــــلاه الانجليز عليه يوم رابع ابريل سنة 1704 ابان « حرب الخلافة» باسانيــا ،

ولم تكنُّ « حرب الخلافة » علَّه من الحروب الاعليــــة المريرة التي يزخر بها تاريخ اسانيا كما قسد يتبادر السمي اذهان بعض القراء ، واتما كاتت حربا مثارها التنافس فسي التوسع بين الدول العظمي . وقد استا ثرت امريكا باهتمام هذه الدول خلال القرتين السابع عشر والثامن عشر عند مسا اخذ التدمور يسري في الدولة الاسبانية قبل ان يتفشى فيها • وقد كانت عدَّه الدول عني فرنــا وعولندة و بريطانيا العظمي٠٠ فلما راأت هذه الدولة الاخيرة ان تاج اسانيا وما يغضع لــــه « لويس الرابع عشر » لم تقردد فسى الدخول في الحـــرب لتفادي هذا الخطر وذلك بمقتضى الميثاق المبرم في لاعساي في السنة الاولى من القرن الثامن عشر ، وقد حالفت هولنـــدة وملوك « ها بسبورغ » في هذه الحرب التي احتلت خلالهـــــا . جبل طارق لتحول دون اتصال الاسطولين الغرنسيين بالبحسر الاسفى المتوسط والحيط الاطلسي ، وذلك بعمد ان فشلست محاولاتها الــايقة لاحتلال « قالص » ويرشلونة · وقد حاول القرنسيون والاسبانيون خلال عدة متوات استرجاع هملمه القلعة الني حاصروها عدة مرات ، الا انهم فشلـــوا في كـــــــلي هذه المحاولات التي تلتها انتصارات انجليزية متعددة فيسمى البحر الابيض بصورة خاصة ، فقد تمكن البريطانيون فــــــى منة 1705 من احتلال برشلونة ، ثم تولوا في السنة التالية علمي مدينتي « قرطجنة » و « القنت » ، وعلى ميناه « ماهـــون » 

وقد اردنا ان تتعرض لهذه العرب ببعض التفصيل لانها كانت مرحلة فاصلة بالنسبة للوجود الدولي لاسبانيا • وكان ابرام معاهدة « اوطريك » Utrecht بهاية عده الحسرب اذ تنازل « الملك الكاثوليكي فينيبي الخامس لبريطايسا العظمي باسمه وباسم خلفائه عن مدينة جبل طارق وقلعنه ومينائه ومنشئاته العسكرية من غير مقاسم لها » ، وذلك يمقتضي المادة العاشرة من هذه المعاهدة ، اما المادة العاديسة عشرة فقد تنازل بموجبها عن سيادته على جزيرة « مينورقة » المكورة .

الوسائل الدبلومات باستغلال الطروف الدولية وخاصة ما كان يرجع منها الى منافستهم لغرنسا ، وقد كــان الامطــول البريطاني عو صاحب الفضل الاول في اعانة القلعة المعاصرة عى مد الهجمات الاسيانية الفرنسية المتقالفة ، واستمر وضع « فرساي » التي انهت حرب الاستقلال الامريكية وتم الاعتراف فيها لبريطانيا العظمي سلكيتها لجبل طازق الذي احتلت كما سبق ذكره في السنة الرابعة من القسرن الثامسين عشر ، منهم على فسان سيطرتهم على البوغاز ، وقد ايرمت معاهسدة فرساي سنة ثلات والمانين وسيعما لة والف بين بريطا بيسا العظمي والولايات المتحدة واسبانيا • واثبت الاسبانيــــون تدارلهم من جديد عن جبل طارق في هذه العاهدة ، بعد ال النزمت بريطانيا العظمي بان تعبد اليهم جزيرة «مينورقة» الامريكية في السنة التامعة عشرة من القون الناسع عشر .

ولقد كان جبل طارق اول عهده بالاحتلال البريطا سمى قامة محصنة اصحت قيما بعد مينا، هاما ذا شأن عظيم في المواصلات البحرية مع مرافي البحر الابيض المتوسط والمحيط الهندي والشرق الاقضى جبيعا ، وقد كان له دور هام للفاحة خلال الحربين العالميتين الاخيرتين ، وكان عدد مكان القلمة في العقود الاولى التي اعقبت الاحتلال لا يصدو الفسا التحويل التي انشقت بها رغم افتقارها الى الماء فأصبح اليحوم يقارب سنة وعشرين الفاء يضاف اليهم المجموع « الطافي » يقارب سنة وعشرين الفاء يضاف اليهم المجموع « الطافي » من العمال – وهو يناهز عشرة آلاف – الذين يا تون نهادا للعمل ويعودون الى مدينتي « لينيا » والجزيرة الخضرا، فسي المسل ويعودون الى مدينتي « لينيا » والجزيرة الخضرا، فسي المسل ويعودون الى مدينتي « لينيا » والجزيرة الخضرا، فسي المسل ويعودون الى مدينتي « لينيا » والجزيرة الخضرا، فسي المسل ويعودون الى مدينتي « لينيا » والجزيرة الخضرا، فسي المسل ويعودون الى مدينة جبل طارق تقع عند الساحل الغربي

واذا كان الحاكم عو الرئيس العكري للقلعة فيداك « مجلس بلدي » يعنى بالشو ون المدنية مند سنة النشين وعشرين وتسعائة والف كما هي مهام الوقاية مسن العريق والصحة العامة وتعهد الطرق وتوريع الماء والعالم والكهريا، وتنظيم السير وضان المصلحة الهائفية ، وقد كان عذا المجلس بناكف مسن تسعة اعظاء اربعة مبهم منتخبون ويشرط في المرتحين أن يجيدوا التحدث باللغة الانجليزية وقراءتها وكنابتها ، بالاضافة الى شروط اخرى كعنم الجمع بين العضوية في المجلس ومزاولة وظيفة مسن الوظائف ، وقد اعبد تنظيم عذا المجلس بعد انتهاء الحرب العالمية الاخيرة فاصح عدد اعضائه ثلاثة هشر عضوا سبعة فنها منتخبون ، واربعة معينون يعتلون المنظمات والمصالح المدنية بنوبان عن الادارة العسكرية ، وعدة عملهم ثلاث سنوات ، ينوبان عن الادارة العسكرية ، وعدة عملهم ثلاث سنوات ،

والملاحظة الهامة في الحياة العامة بجلل طارق هي ان مستوى الحياة فيه ارقى بكثير من مستوى الحياة في اسبانيا وخاصة في الاقاليم القريبة - وهذه الفلاهرة الاقتصاديا والاجتماعية الهامة تصرف السكان عن الاعتمام باسبانيا واحتمالات عودة الجبل البها -

هذه تغلرة عاجلة على تاريخ الجبل والبوغاز اللذيـــن لهــا صلة واتيقة بتاريخ بلادـــا ، وخاصة بعد الفتح ، والرجــو ان تكون عذه الصفحات قد تضمنت معلومات مفيدة لمعظـــــم القـــــاء .

الرباط: عبد اللطيف الخطيب



### عَمِياً حَكَ وَحَمَّفاً لِكُنَّ وَحَمَّفاً لِكُنَّ مَعَالِمَ المُحَلِّفَا لِمُعَلِّمَ المُحْلِمِةِ الدُّولية في حيب أن الجماعة التحتيا دية الدُّولية للأستان المهدي البهجالي

الحياد الايجابي واوضاعه الدولية الحاضرة ـ الفكرة الحيادية الجديدة واحوال نشوئها وتطورها ـ الظروف النفسانية والفكرية التي تحيط بوجود الجماعة الحيادية من جهة ، ومجموعة الكتل والاحلاف من جهة اخرى ، بين التناقضات ( الحيادية ) والتناقضات الموجودة داخل الاحلاف والمسكرات ـ نتائم كل ذلك ـ مضمون الالتزام التكتلي ومفهوم الالتزام الحيادي ـ الفروق العامة بين الحالتيان .

عل يجب أن تعتبر المجايدين في العالم ككنلة دولية ثالثة ؟ وأذا كانت هذه الكتلة قائمة بالفعل فيا هي منزلتها بالنسبة للكتل الدولية الاخرى المتنافسة هنا وهناك ؟ وما هو قسطها من المسو ولية في هذا المضار ؟

اسئلة يبدو الجواب عليها من اول وهلة مهلا ميسورا ، وعلى الاخص فيما يتعلق بالسوأال الاول الذي يستنبأ بمقتضاه عن احوال المحايدين بالعالم ، وعل يشكلون بمحموعهم حقيقة كتلة عالمية جديدة ، يمكن ان تكون نالث الكتل الكـــرى في المجتمع الدولي المعاصر ، فمن الممكن حقا أن يعتمد المر، في عذا الباب على بعض الفلواهر المائلة ، ومن تسم ينطلق السي الجزم بان الحياديين لا يشكلون بمجموعهم ابة كتلة خامة ، وانه ليس في الامكان مقارنة وضعيتهم باوضاع الكتل الاخرى بالعالم ، وخاصة منها الكديمان الرئيسيتان الكتلـــة الشيوعبــــة والكنلة الرا'سمالية كما اله من الجائسز كذلسك ، ان يذهب آخرون ــ فيي هذا الموضوع ــ مذهبا معاكسا للاول ، فيو كدون بان الدول المجايدة تعتبر على النقيض مما تقدم ــ ككتلــــة عالمية ثالثة ، لها مفاتها ومبيزاتها الخامة ، كما أن لهـــــا الكاتلتين الاخريين ، والكنيلات النابعة لهما هنا وهناك ، في مختلف انحاد المعبور .

والواقع ان الظواهر الدولية في دنيانا المعاصرة ، توجد في كثير من الاحيان على درجة عالية مــن التشعب والتعقيد ومن هذه الظواهر ، ما يتعلق بمفهوم الحياد وعدم الاتحيــاز عند مختلف الدول التي تعننق هذا المبدا\* وتدين له، ثم علاقة من جهة اخرى ، ثم جانب الحقائق الدولية التي ينبئق تنها كل ذلك، فسفهوم الحياد عنمد كثير من المدول حديثة العهمد بالاستقلال ، يختلف في بعض الجواف عن الفهوم الذي تتبناه في هذا الموضوع دول اخرى عربية وغير عربية مواء في آسيا وافريقيا او غير حاتين القارئين ، وينعكس هذا النوع مــن الاختلاف في المفهوم الحيادي على تصوفات الدول الحياديـــة المختلفة ، ومناهجها في النظر والتقدير ، ووجهات سلوكها في دنيا السيامة والعلاقات الدولية وغير ذلك ، ولهذا فانسنك تري دولا يغيق مفهوم الحياد عندها ، وتتقلص ابعاده حتى لتجاء يرادف في نظريتها معسى العزلة والدوران حــــول الدات ، مع استخفاف شديد بشو ون العالم ، وعدم مبالاة بهاجریاته و نتائج تطوراته ، وتجد \_ من جانب آخــر \_ مجموعة من الدول الاخسرى ، يتسع فسى عقيدتهما او بحسب مصالحها مبدا الحياد ، واذا به يتنظط تنظطا فقفاها وعيد اللمي ، وتتبع أفاقه وصلاحياته ، حتى ليكاد يصبح توعسا من الواع التبعية البسيطة تقل مظاعرها، وتكثر بحب الفلروف

والحالات ، وانك لواحد كذلك \_ من جهة ثالثة \_ جماع\_ة اخرى من الاقطار النشيعة بميدا الحياد يبدو انها تـ درك مفهومة ادراكا اكثر موضوعية ، واصح منعلقا ولهذا فانه\_ تعرص على الاستماك به يقدر ما يعصها ذلك عن الوقوع في اطار التبعية والاستلحاق الماشر او غير المباشر ، يبد أن السماكها به مكذا من الناحة الملية ، لا يحول يبهيا وبين العمل على عقلته وتا كيد واقعيته ، واعتماده بذلك في ازدياد التفتح على العالم ، والتصاون مع شعوب الارض ، والاسهام \_ بنصيب ما \_ في استدراك ما يمكن استدراك من فرص الملام والنقاهم والتقدم .

ومن الجدير بالملاحظة ان ابسراز مسدَّه الفسيروق ، والاستنتاجات التي يعكن ان تثيرها لا يقصد منها بتاتا المقارنة ينن اتجاه حيادي وآخر ، او الفاطلة بين مجموعة والحرى من الدول المتا ثرة بهيدا" الحياد في شكل من اشكاله ، فالحال \_ في هذا الباب \_ ليس مجال مقايسة أو مفاضلة ، وانسا كل ما يهم في الامر ، هو مجرد ملاحظة الظواهر العديدة ، التي تترامي في افق الحياد الجديد ، وما يمكنُ ان يو ُثر به ذلك على وضعية الفكرة الحيادية الدولية بصورة عامسة ، والكتابسة الكبيرة التي تنتب الى هذه الفكرة ، او تتا تر بها من قرب او هيد ، وغني عن البيان ان النتيجة البسيطة التي يحكن ان تنبقق عن مثل عده الملاحظات هي انه ليس من اليسير دائمـــا تكوين مفهوم قار ومحدد الابعاد لفكرة الحياد وعدم الانحياز ثم ادراج كل الاحوال الحيادية في العالم ضبن هذا المفهوم ، وذلك بكلءا يقتضيه من حدودوشروطء وما يخضعك منمقابيس وترتبيات فالاوفاع العيادية ، الدوليــة ليــت موا. مــن حيث العقائد التي تقوم عليها او من حيث النتائج السياسية والدولية المرتبطة بها ، أن مناك \_ بحق \_ الكثير جدا مــن الدول التي تنتني الى فكرة الحياد ، غير ان الاوضاع الحيادية عنـــد هذه الدول لا تنشابه دائما فيما بينهـــا ــ كما قدمنـــا ـــ ولا تنتهى الى نفس النتائج الساسة والديبلوماسة التي تقسوم ما يوجد من اختلاف عميق بين حالات الحياد الضمون دوليا كحياد النمسا ومويسرا مثلا وبين حالات الحياد الايجابي الذي ما فنئت الاقطار الافريقية والاسيوية تاأخذ به منذ نهايـــــة الحرب ، حمَّا أن هناك قدرًا كبيرًا من الاختلاف بين الحياد المفروض او المضوق و بيئ صورالجياد الايجابي المستقلء القائم الاَّانَ فِي قارتِي آسيا واقريقيا وغيرهما ، لكن المقاراتُ بيسن هاتين الحالتين من الحياد لا تهمنا في هذا الجال بقدر مـــــا يهمنا النظر في موضوع الحياد الايجابي نفيه ، وما يتمنيل في افقه الدولي الحالي من الحتلافات في الاوضاع والاتجاهات تَذَهِبِ احيانا \_ كَمَا قَدَمَنا \_ التي حد كَبِيرِ ، لَكُنْ على يَجُوزُ التفاضي عن مثل عدّه الاختلافات في الاوضاع والاتجاعــات

التفاضي عن مثل هـــذه الاختلافات في النقييـــم والاستنتـــــاج والأتجاء ، عند مغتلف الدول المحايدة ، واعتبار هذه السدول \_ بالرغم عن ذلك \_ ككتلة قائمة لها نصيب كاف من التماسك والتلاحم والانسجام ، ان الرواجل العقائدية والأتجاهية التسي تصل بين المحايدين في العالم لا يمكن الاستهائــة. يعتا تنهـــــا وحيويتها في حدود اعتبارات معينية ، الا ان صفه الروابيعة لا تصل الى حد ان تجعل من مجموع الدول المحايدة او شب المعايدة سواء في اقريقيا او أسيا او اوروبا او امريكا اللاتينية كتلة متراعة ملتحمة كما هو الشاأن بالنسبة للكتل الاخسري الوجودة في العالم ، بل ان عناك حالات يلاحظ فيها وجـــود عدد من الدول ذات الانجاه الحيادي او ثب الحيادي ، يَكُتُلُ البعض منها في منظمات دولية خاصة ، بينما يتكسل الآخرون في منظمات اخرى قد تكون مناقظة للاولى في كثيسر من القضايا ووجهات التقدير والنظر ، وتلعب الاعتبارات الفلسفية السياسية والعوامل الاجتماعيسة والفكرية دورا هامسا في تكييف اتجاهات حيادية متبايئة من هذا القبيل ، على ان الدول الانخرى غير المجايدة ــ وان كانت تنجمع ــ من جانب وآخر ے فی مصکر بن متواجهین متنافقین ، یسود کالا منهما توعمن التناسق والالتحام بين عناصره فانها مع ذلك تعانسي عيى الاخرى من مظاهر الاختلاف الداخلي والتناقض الدانسي ما يبدو احياتا على درجة من الاعمية البالغة ، فالخلاف بيسن التعديليين والدوكماتيين داخل الكتلة الشيوعية قد تجماوز خلال السنة الماضية ، واوائل هذه السنة كل الحدود المحتملــــة أما التناقضات بين وجهات النظر الداعية الى راجلة أوربيــــة اكتر استقلالا وذانية ، وبين وجهة النظر الاخرى ، المنشبشة بهيدا التكافل والتلاحم الاطلسيء هذه التناقضات في وجهـــة النظر من أكبر المشاكل وأضغم العقبات التي تواجه سياســــة الدفاع والتضامن الغربي ، وهناك مظاهر الحسرى كثيــــــرة من هذا النوع تو ُثر تا ُثيرا متفاوتــا في الاهمية على سيــر التطور الذاتي داخل المعسكرين العالميين المتنافسين وتحسده احيانا وجية هذا التطور وامتداده نسواء عسورة موقتة او موازية شاملة بين مجموعة هده التناقضات التي تسود عالم الدول الذكنلة والمتعالفة والتناقضات المائلة لها ، التي تسود الجماعة العايدة في العالم ؟ ، الذي يبدو من اول وهلة ان مقار نـــــة من هذا النوع من شا تها ان تستدعى في بعض الاغتبارات المقارنة أيضا ببن الأوضاع العامة النسي تشكل وجود العسكر الشوعي والصكر الرا سمالي من جهة ، والاوضاع العامة التي يقوم عليها وجود الحماعة الحيادية العالمية من جهـــة ثانية ، وعلى اماس هذه القارنة فسى الاوضاع العامـة يمكنــا ان تخلص في النهاية الى القارنة بين التناقضات الداخلية النسي تسود هذا الجانب او الآخر والنتائج الاجمالية التي تنشكاً عن وجود هذه التناقضات وتطورها •

الاحلاف النبي يجمعون تحت الوينها وتلك هي احسى العقد الاساسية في استمرار تعجر الوضع الدولي مناد سنة 1947 بسل وازدياد عدا التحجر وازمانه الى حد بعيد ، على الرغم مهما يبدو من تقلبات داخلية مدهلة سواء في خطاق العمكر الشيوعي او الرا سالي وذلك نتيجة لما يعانيه المعكر الاول من خلافات مدهبية وسياسة ببين الدوكمانيين والتعديليين وبهب مسا يعانيه الممكر الاخر من تصدعات منبرة بين فرنسا والمملكسة المتحدة من حهة ، والولايات المتعدة من جهة أخرى – علسي من النتظر \_ مع ذلك \_ امكانية حدوث القلاب في الاحلاف الدولية الحاضرة ، وبالتالي احتمال وقوع كتلات دولية جديدة على حباب الاوضاع الراهبة في العسكريين المتنافييس كل ذلك لسب إماسي ، وهو أن الاحوال النفسية التي ساعات على قيام الاخلاف الحاضرة لم يعتورها \_ بالرغم عن الخالص \_ مغندف المحدول التعالفة سينواء داخسل مسلما العبكر أو الاخرر ، لقبد كمانيت مشاعر الشبك الاحلاف ، وتطور التنظيمات المادية والاحرائية التي ترتبط مها في الاساس ، ومن الحلي ان هذه المشاعر بكل ما تنطوي عليه احيانا من عناصر علمية هدامة - لا تزال تو أو تا ليرها القوى الفعال في تطور الاجهزة التحالفية القائمة ، وايضـــــا في الوحهة التي توجه الحوها هدهالاجهزةو تستخدم على اسامها تستمر عذه الاحلاف مرتبطة بالعوامل النفسانية التي تبسرو وحودها من اساسه ، وبالنتيجة لذلك فاتسه لا يزال من الصعب حدًا عزلها عن تا ثير هذه العوامل والحيلولة بينها وبيـــــــن النتائج التي يو دي اليها كل ذلك كالتــا بق ــ مثلا ــ تحــــو التساح والتنافس على مناطق النفوذ والسعى الى ذلك معيسا عاريا يكاد يشمل حتى مجالات اكتشاف الفضاء ايضا ، وكــل عدًا من اجل ضمان النفوق على الخصم ، اي ضمان التقـــوق على عوامل الجذر والخوف والريب، السدى يحدثه كل جانب باستمرار ، ويو تر يه على نفسية الحانب الاخر ، والاهـــم من عدًا كله أن الامر \_ في عدًا الباب \_ فــد أصبح ثاريــــد الاتصال بالشمارات التي يرددها نحو لا. او اولئك وحسسي بالمادي، والقيم التي يدين بها المتكتلون سواء في هذا العكر مناسبة داخل الكتل الدولية المتنافسة هي شعارات القوة ، القوة الرادعة ، القوة التي توصف احيانا بانها قدوة مطقة ، اي المضادة من جهة اخرى ما يحول دون ابطال عملها الرادع على

والعطيات لاب للمراقب ال يدسر جواسهما المختلفة ، ويستخلص منها ما يمكن استخلاصه وذلك من اجل التمييســـز فيها بين الطواهر التداخلة وتضنيفها تصنيفا يمكن ان يكون تبتدرنا في هذا الضبار ، تنصل بالاحوال التي ثم فيها نشو. الكتنل والجماعات الدولية المختلفة ، وطبيعة العوامل التي اثرت لمي عدا النتوه، وساعدت على تطويره وتكبيفه، ويــــــري الْمَلاحظ في هذا المجال ان الطروف التي احاطت بقيام الكتـــل والاخلاف الدولية الحاضرة تتباين في كنس من العيشيـــــات والطروف التي اسهمت في تطور فكرة الحياد ، وسو بواعتها الاسامية وتبليرها فسن الاشكال والاطر التي تظهر فيها الآن فسئلا الكناة الشبوعية التني تغم الآن ما يناهز ثلت كــــــان العمور ، وتمند مواقعها على مساحات تناسعة غائلة في اوربسا والقارة الاسيوية ، هذه الكتلة لم تتلاحم اجزاو ها وتنا لبف عناصرها من الناحية القيادية على الاقل - الا تحت الأســـر الشعور الحاد، يضرورة التكتل والتراص من أجل مقاومة النغوذ الراسمالي في العالم ، ومناواتُه التيارات السياسة والدهيـــة التي تو'ثر فيه او نتا'ثر به على مختلف الابعاد والمـــتويات، اما الكتلة الغربية الاطلسية التي تضم اهم الدول التقدمة صناعيا واقتصاديا فسني العالم ، والتي ترتبسط بها بعسض الكنيــــــلات الثانوية الاخرى كعلف شرقى أسيا (عقد في8 تنتبس 1954) والحلف المركزي للشرق الاوسط ( 25 يبرايسر 1955 ) وحلف ربود وجانيرو بامريكا اللاتبنية ( شتنبر 1947 ) وغير ذالك هذه الكتلة الغربية او الأطلبية قد نشأت – عني الأنحري – في ظروف سيامية ودولية خاصة ، ترتبط تديد الارتبـــــاط يقضية الامتداد الشيوعسي العالمي ، والتحديات التي اصبح يوحهها للانظمة العربية القائسة على قاعات الديموقراطيسة البرانانية التقليدية ، وما يرتبط بكل ذلك من اوضاع واحهسزة ومنشئات ومصالح فني مختلف انحاء العالم ، وقاء كان لانخصام النظام الرياعي ببرليس ، ومقموط تشيكوماوقاكيما تعت النظام التبوعي منة 1948 بالاضافة الى احداث منطقة البلقسان وخامة التهديد الوجه لتركب حسول موضوع المفايسق ا والحرب المئنة على اليونسان من قبل الاعسار الشبوعييسن ، هذا التي النطورات النبي ادت التي احياء الكومينقورم ( المنظمة الشيوعية الدولية ) ، كان لكل ذلك اثر بعيد المسي في خلــــق الطروف النفسانية والفكرية التي كان من شاأتها ان تدعيسو الني النكتل بين الاقطار الرا'ساليــة الغربية وتجميع الارادات القوية لتطوير الموقف سريعا في هــــذا الضمار ، ووافـــــــــح ان المو ُثرات التي خلفتها تلك الطروف لا ترال ــ في الغالبـــ على حدتها وفاعليتها ولم يطراً" عليها عمومـــا اي تعديــــــــــــل ياعد المتحالفين والمتكتلين على امكانية الاستغناء عسين

اي شكل من الاشكال ، وما التلويج بالقوة هكذا الا مطهر من مظاهر الحرص الشديد على مداراة الفلق والخوف ومحاولة در. ذلك على طريق تخويف الخصم والقساء يذور الذعبسر في نفسته ، وتلك حالة دور وتسلمال يمكن على اسامها تعليل الكثير من المواقف المرمنة في العالم الدولي العاضــــر وادراك المنكلات السياسية الاكثر تعقيدا في مجال هذا العالسم وآفاقه ، اما اذا وجهتا النظر الى طبيعة موقف الاقطار المعايدة من مثل عدد النطورات وردود الفعــل التي كان من اللازم ان المعال تختلف في كليسر من جوانبها عما را ُعام بالسب الى المتحالفين والمتكتلين ، لقد تا رجعت الفكرة العياد ـــــة عند معوب هذه الاقطار تاأرجعا والعاجدا قبل أن همل الى درجة من الارتكار والاستقرار منسل ما حسى عليه الان ، ولقد كان مواتمر « بالتنونغ » ( ابريل 1955 ) مرحلة مهمة من مراحل النطور الاسامي الذي اجنازته العبادية الابجابــــة العاصرة كما هي اليوم ، ولم يكن المو"نمو ذاك معرد مظهــر عوامله التي لها اهميتها في هذا المصار ، على ان الســـوات القايرة التي اعقبت تجمع بالدوانغ كانت ذائداتر حاسم ابي تطور الاوضاع العبادية بالعالم وارتكار النجمع العبادي الدولي على امسي أكثر الجابية وحيوبة ، وال كان عدًا النجمع لم يتغد شكل حلف او كثلة على النجو التقليدي الذي حرف به الكتل خلال هذه الفترةفضلا عن ازدياد النزاحم بينالعكرين العالمين على أكتساب الشعوب النامية وتطبيرر الانجاد تنند عذه الشعوب التكافي مع كلا المعلكريس \_ كل ذلك كان من شا ا\_\_\_ ان يزود الفكرة العبادية الإيجابية بعناصر جديدة ويحمسسل منفزلا على توفير المزيد من التقارب فيما بينها والبحث عــــن صبل التلاو م في مواقفها من بعض القضايا السياسية على الاقل التي تشفل العالم الدولي الحاضر ، وليس مسن شبك فسي ان الشكلات الإمامية التي تعاني منها اقطار العياد هي عنــــــــــى درجة من التماثل والنشابه ، وتتركز بمجموعها فسي معـــور اساسي : الجمود الاقتصادي والاجتماعي الذي يتخذ في الغالب مظاهر ما"ماة مروعة ويسود الراأي عند يمموم هذه الانطار ان الحرب ليس من ذا تهما الا ان تعرقل العظوظ المكنسة لمالحة مشاكل انسانية معقدة مسن هذا القبيل وعلى العكسس من ذلك فان سبسل التعاون الدولي المتحرر من قبود التبعيــــة والايحياز تبرز كاأساس دائم وواسع الشعول لتحقيق تنائسج هامة في هذا المجال ، وفي امكان المر: ان يستنتج من ذلــــك 

النخلف من جهة ، والا تجاه المشترك الى العباد من جهة اخرى، وهذا الترابط \_ وان كان لا يشكل قاعدة صحيحة يسرى مفعولها على جبيع الحقائق والمستويات \_ الا انه \_ مع ذلك \_ يعتسر ظاهر قملحوظة ومطردة تشتل لنا في مختلف العالات العبادية اللحوظة سوا، في افريقيا او في آسيا او غيرضا ، فمتساوات التخلف ليست مهمة بسيطة حقا ، وصبي ان كانت تستوجب شيئا قانها تستوجب قبل كل دي، \_ يعتا ملحا عن الوالاد والنجهيزات وسعيا حثيثا ورا، اعمال النسبق والانجاز والتوسع وهذه المهورة واسعة الا في الحسوا، ولا رب ان مثل هذه الحدا عن غيار الاحلاف والتكتلات المشاحة ولا رب ان مثل هذه الحدية المنطقية من شا بها ان تفسر ض على ما تفعله كير من الدول النامية ، وتسبر بنقتضاه فسي مؤذوع علاقاتها العالمية والدولية .

استخلص منا تقدم أن الظروف النفائية والفكريسة التي احاطت منشوء ظاهرة الحيساد الجديد وتطوره هي نميسر الظروف الاخرى التي صاحبت نشسوه الاحلاف والكنسسل التنافسة في عالم اليوم ، أذ أن الخوف والشبك والحدر كسان الاتجاهات الغتلفة بعو العباد ، وتدورها في واقع الجباعسة تسبيته بالعالم التالث ، وبين الغوف والعدرين جاب، والامل والرجاء من جانب آخر يتبين الفارق الكبير بين وجهيـــــــن انسا نيتين كبير نين يو انر كل منهما على مير التطور بالعالسم و ساهمان في تكنيف الوقائع والماجريات التي تتري بيسمن ربوعه ، والتناقض بين الوجهتين ، وجهــة المعايد.ـــــــن ووجهة التكتلين والتحالفين لا يدعسو بطبيعة الحال السسى حتمية التصادم بينهما كما يمكن أن يقع بالنسبة للمسدول المتكتلة بعضها فد بعض ، اذ ان هذا التناقيض الحاصل بيسن العيادية والانتمائية لا يستمد وجوده – في الواقع – مــــن شعور عدائبي او احساس سلمي ، وانبا هو راجع الي جوهسر الاختلاف بين فلسفة تقوم على ميدا" النوفيق واللاممة ، وفلسفة احربي تنهص على متعلق القوة والمغالبة سواء في حالة الدفاع او الهجوم وفي مجال الاستعداد لذلك ماديا ونقسانيا ويطبيعة الحال فان فاسفة النوافق والتلاو"م لا يمكن ان تسير فـــــــى سبيل التداني مع الفلسفات الاخرى المناقضة لها ، والمتناقضة هي ايضًا مع بعضها النعش وذلك لا لكن تنتهسي في الاخبــــر الى الاصطدام بهذه الفلسفات اصطداما تناحريا مسيتا كما هو طبيعي ان يحصل في كثير من العالات من هذا القبيل - وانها لتحاول ــ عوضا عن ذلك ــ التا ُلبر على مواطن السلبية الكامنة في الصراع الدولي القائم وتحديد عناصر الحدة والارهاف فسي

المكانية الصراع الموجود بشكله الحاضر ، بل ويعتم وفوعـــه طبقا لقنصيات التحول التاريخي وما يصحب هذا التحول مسن تفاعلات دولية تمند على الصعيد العالمي الواسع ، ولاشك ان التكتل ضمن مو مسات دولية مشتركة يصبح في بعض الاحيان من اقصى الضرورات وائدها الحاحا بالنتبة للمتصارعين داخل هذا التحول سواء كانوا ينتسبون الى هذا المصكر او الآخر، اذ ان مثل هذا التكتل - في نظر البعض - يساهم على الأقسل لمي اقامة التوازن بين الطرفين المتشاحنين ويساعدهما \_ كمسا يرغبان ــ على تركيز طاقتهما الصراعية مادية ومعنوية ء لكسن الامر بالنسبة للمجايدين يختلف عن ذلك فسي كثير مــــــــن الاعتبارات ، فالبواعث الصراعية عندهم لا تنجه تقــــس الوجهة التي يوحي بها داعي الصراع عنــــد دول الكـــــــــل والاحلاف ، اذ انها ترتبط عند هو لا، بنوفوع الخامسات والاسواق والمجالات الحيوية والنقوذ العالمي بمختلف الواعه المذهبية والاقتصادية والسياسية وغيرها ، بينما هسي ترتبسط عند الاولين بموضوع التحرر من بقايا النظام الامبريالسي وتعقيق الاكنفاء الذائمي قي ميادين الصناعة والنحارة وغيرها وتوفير فرص النمو والنقدم والسلام على كثير مسن الساءول المعايدة ينتف في الدرجة الاولى على مواضيع التحسسرر السياسي في مختلف الحاء العالم ويتركز كذلك في موضوعات التنمية الاقتصادية ومشاريع النطوير والتنسيسق وان كسانت عله المواضع الاخيسرة لم تتخذ على صعبد التعاول بيسسن الحياديين صورة جدية حقيقية ، وهذه خطوط كبرى في مجال العمل الدولي الشفرك الذي يجمع بين كثير من الدول الحايدة في العالم ، ويساعدها \_ بالاخص \_ على اتخاذ مواقف موحدة على صعيد هيئة الامم التحدة ، على النا اذا ما اعتبر تـــا تفاهم عذه الاقطار فيما بيتها حول مواضيع معينة من نوع ما لاحظناه من قبل مع ما يحدثه هذا التفاهم احيانا من مو"ثرات وندؤات خاصة وتناسقات محوظة فسي وجهات النظر ــ اذا اعتبرنـــا كل ذلك على اله اساس تكتل موجسود بالفعل بين مجموعــة المحايدين في العالم ، فانتا نكون حينئذ قد اطلقنا اللفظ اطلاقا فيه كثير من التجاوز واردنا به مدلولا عاما غير مقيد بقيــود سياسية وقانونية حاصة ، ذلسك ان اتفاق الدول المحايدة فسي عدد من وجهات النظرُ ومواطسُ العمل والسلوك لا يعني آنها ترتبط قيما بينها بزوابط قانونية ملزمة من توع ما يربسط الدول المتكتلة حفها الى حض ، بل ان الرواط التي تصل فيما بين المعايدين صبي روابط مبدئية قبل كل شيء ، بحيت لا تتجاوز حدود المبادي. العامة الى النقاصيل ولا تتغلغل حنسي تبس طبيعة الاهداف الخاصة لاية دولسة معايدة او جاب العلاقات العامة بين هذه الدولة وبين بقية انحاء العالم ، ومن هنا تلحظ ان الفكرة الحيادية في خطوطها العامة ، أو بالاقـــل مَنْ حِيثُ الواقعِ الدُّوليِ الذي يتمثلُ فيها الآنُ وو هذهِ الفكرةِ

مختلف مظاعره ونتائجه ولعلنا نكون اكثر ادراكا لمعتوليتة الفكر الحيادي في هذا الشان ومنطقية الموقف الذي يتبساه حيال مسائل عامة من هذا النوع ، اذا ما وضعًا في الاعتبسار ان الحياد لم يقم في اسامه ومنذ بداية نشوته وتطوره كوسيلة لقارعة خصوم حقيقيين او موهوميسن او منساوا ۚ كَتَسَالُ او وحهات دولية معينة وعلى الرغم من ان اكثرية الاقطار الحايدة كانت واقعة في الفالب الاعم تحت وطاأة النظام الاستعمــــاري التقليدي وتعاني باستمرار من مشاكل التخلف الذي يرجع في بعضي اسبابه الي الوجهة التي كان يتخدعا عدا النظام في موضوع الفكر والاقتصاد والاجتماع وغيره ــ على الرغـــــم من كل ذلك فانها قد اسطاعت ان تتخلص من كثير من العقد والمركبات نحو الدولالكبرى، وتتخد سبيلها الى أفاق التعاون الدولي الايعابي البعيد عن مظان النحزب ضد عده الدولــــة او تلك او على حــال هذا الحلف او الآخر وقد كان طبيعيا جدا ان تحتض هذه الثعوب العايدة مثل هذا الاتجاه في التفكير والتخطيط والنصرف لانه منسق ـ في واقع الامر – عن نظرياتها الخاصة عن موضوع التعايش العالمي ووسائسل النورة الإنبانية من اجل التطور والنساء والتحرر ٠٠ والنظريات الحيادية في هذا الباب، وإنَّ كَانَتُ تَتَلَاقِي فِــــــى كثير من المراحل مع النظريات الشيوعية وغيرها ــ الا اتهـــــا لا ترنكز بالفرورة على نفسس المطيات والقيم التي انتهت البها الماركسية واللينينية وما في ضمنها من حركات والجاهات دولية ومعلية ، أن نظرة العباديسن الي طبيعة الامبرياليسة وانتائجها ومضاعفاتهما لالتقوم اساسنا علسي اراء اقتصاديمة ملاحظة الواقع الاستعماري في العالم ، وما يوحيـــه الاحتكـــاك بهذا الواقع من عبر واستبتاحات ، وإذا كان مس الضمروري السللية الدقيقة سواء اكانت على الطراز الكلاسيكسي المالوف او كات تكتسي اردية مستحدثة قانه ليس من اللازم ــ علمي اى حال \_ إن تلتقى اليقظة الحيادية في عهدا الساب مسم تكتلات المتكتلين وانصار الاحبلاف والعمكسرات ، ورواد الحيادي في موفوع الحربة والبادرة الشخصية والاقتصاد الحسر مع تظريات الدول الاخرى التي تعتنق المباشي الليبرالية فــــــى الاقتصاد والاجتماع ثم تتخذ من هذه المباددي. سبيلا للتكتمل والتحالف من أجل خوض الغمرات الصراعبة فند الآخرين على انتا اذا نظرنا الى هذه الغمرات من وجهـــة ارا. الديــــــــن يخوضونها فانتا نجدانها لا تثير الاستغراب على اي مستسوى مبدئي ، فمنطق الاحداث السلسلة منذ حقبة بعيدة ، يفرض

هي ذات اطار فضاض متعلط يمكن ان يتسع لكثير من الاشياء يما في ذلك مظهر التناقض الذي يبدو احياتا يسن مجموعة واخرى من الجموعات الدولية التي ترتبط بعفهوم الحياد وذلك في بعض الاوضاع والقضايا المختلفة التي لا تبس جوهسر الحياد من اساسه ۽ اما مس حيث التناقسيس الله ينت ينت الدول غير المحابدة اي المرتبطة فيسا بينها برواسط الاحلاف والتكتلات فان تأ يسرء على علاقاتها يكون و لا تلك شك اثد خطورة وابعد مفعولا وذلك تنبعة حسبة لطبيعة الصلات التحالفية التي توجد بينها وما تقتضيه صده الفسلات من ضرورة التناسق المطلق في مختلف وجهات النظير على الطالب العمل ، على اخلاف الدرجات والمستويات ، وكثير من الطواهر التي يلحظها المره من خلال التطورات الداخية منواء داخل هذا المسكر او ذلك من شأنها الله تدل على كثير من الحقائق التي لها المسكر او ذلك من شأنها الله تدل على كثير من الحقائق التي لها المستمر او ذلك من شأنها الله تدل على كثير من الحقائق التي لها المستمر او ذلك من شأنها الله تدل على كثير من الحقائق التي لها المستمر او ذلك من شأنها الله تدل على كثير من الحقائق التي لها المستمر المنائلة القام من الحقائق التي لها المستمر المنائلة القام من الحقائق التي لها المستمر المنائلة القام من العقائق التي لها المستمر المنائلة القام من العقائق التي لها المستمر المنائلة عندا القام من العقائق التي لها المستمر المنائلة المنائلة المنائلة المنائلة التنائلة المنائلة المنائلة

#### +x+x+x+

ال الفكرة الحيادية تعيــش تجربة مرحلية هامة ومــن أبرز الحقائق التي تكثفت عنها هذه النجرية ان الحياد ــ اذ يجب أن يكون أساسا لتعاون أيجابي فعال بين الدول النسي نعيش خارج الاحلاف والتكتبلات ــ فانه ــ من حانب آخر ــ لا يصح ان يكون فاعدة الطلاق لنشكيل كتلة دولية جديمة منفلقة على الهمها وواقعة انحت تاأنير الخوف والجدر مسسن الكتل الاخرى المتنافسة في العالم ، حقًّا أنَّ عناك حالات تقارب واسع المدى بين كثير من الدول التي تعننق مبدأ الحياد عاسى لحو او آخر ، وكثيرا ما يئند هذا التقارب وتقوى عوامك فيتخذ بذلك شكل نجمع حقيقي تنكتل في طاقه دول حيادية بعضها مع مض والراتبط فيما بينها بموانيق او معاهدات ذات صِيغة ترابطية ملزمة ، بل ان البعض من هماده المواثيــــــــق والمعاهدات بين الدول المحايدة قد اتسع لطاقه كتبرا في بعض الاحيان واصح يشمل جوائب ذات اهمية واسعة بما فيهمسا الجواب العكرية ايضا لكن ذلــك ــ وبالرغم من جميــــع المظاهر ــ لا يدل بالضرورة على وجود ابة صلة بين التفكسير الحيادي وبين مظاهر النكتل العالمي ينقهومه التقليدي الباعث على مناواأة الجهات الدولية الاخربي والاشتساك معها فسسني المتازعات الدائمة والانفمار وإياها في متاهات الحرب الباردة على اختلاف ما لها من اوجه وصور ، ان الفكرة العباد ـــــــــــة انها تنزع الى الاسهام عديا في تنظيم الشوُّون العالمية الكبري والتنا نبر عاى طريقة هذا التنظيم وتوجيهها توجيها يستهدف التخفيف من حدة المنازعات القائمة بل وتصفية عناص العداء والسابية في عدُّه المنازعات كلما كان ذلك ممكنا ، ولبس من تناقض حنمي ببن هذا الانجاء الذي تحتويه الفكرة الحياديمة

وبين وجود مواليق عسكرية نصل بين دول حيادية معينة الدالهرة في هذا الباب لا تكمن في مجرد وجود مثل هسلم المواتيق ، وانسا في طبيعة الروح التي لو تر فيها و سيطس بها على سير الاتحاهات والاحوال ولعل من الواضح باللمسل ان الارتباطات العسكرية التي تقوم او يجوز ان تقوم بين اقطار حيادية واخرى لا يسكن ان تتا تر يروح التعيز ضد هسادا الحاب او داك او عامل المناواة لهذه الكتلة ، او غيرها او عنا ما يجب ان يكون عليه الامر على الاقل ، ان احسوالا ارتباطية وتعاوية من هذا القيل لابد ان تكنون متا لسرة بروح ايجابية صحيحة كالرغبة سمئلا في زيادة توتيق العلات العامة ، وتنسيق عدد من المواقف المشركة ودرة الاخطار العالمية ، وتنسيق عدد من المواقف المشركة ودرة العلما علي المناواة المختلفة ، ودونها رغبة في تعقيد المناكل العالمية ، وخوسيع عطاق العدا، والمناواة السلكي توجي به هذه المشاكل وتنا تر به الى حد كبير ،

أن النظرية الحيادية الجديدة تنزع في عمومها السمي الاندماج الكابي في قضايا العالم واهتماماته وهذا هو السبب في ان عدَّه النظرية لم تو د بالفعل الي تكوين حلف دولسي الله يشمل مختلف الاقطار التي تنا أثر بسيدا الحياد وينميز ــ كما هو الامر في الاحلاف العادية الموجودة ــ بضيق جوانيه وشدة الزاميته وتحمده في تطاق اعداف خاصة غير قابلة فسي أكثر العالات للتكيف والتلاو"م ، فليس هناك من حالة يوجد فيها قطر حيادي مقيدا بقيود تعالفنة صارمة نضع عليه واجب الخضوع الطاق للجماعة التي ينتسب اليها والا اعتبر متحرف متمرداً يجب الاقتصاص منه والتبرو" من سنوكه كما هو الامر من هذا الفيل ، بالنسبة للكنسل الدولية الاخرى فسي العالم ، خفا أن أية دولة من الدول الحايدة لابد أن تبقى وفية \_ في الاماس \_ للفكرة الحيادية من حيث المدا" بما يقتضيه ذلك من عدم النزام بالاحسلاف وامتناع عسن التحزب المللسيق للجهات الدولية المتنازعة ، ورفض البوادر السلبية الموُّديــة بطبيعتها الني تأثريت نيران الحرب ومضاعفة بواعث الصبراع في العالم، هذه مفتضات موضوعية يقوم عليها الفكر الحيادي في شكله السيط المحرد ، بند ان الالتزام لهذه القتغيسات الحيادية لا يمكن ان يعد في نفس الوقت التزاما لعنكسر حبادي او منظمة حبادية او عديقة كبرى من العديقيات المحايدات ء انه النزام تلقالي لحدده ارادة كل دولة يصورة خاصة ، وليس لاية دولة اخرى او مجموعة من الـــــدول ان تتعكم في تكوين هذا الالتزام او توأنسر علمي فسمان استمرازه وتحقيق فاعليته ومتطلباته ، وعلى فوه هذا يمكننا ان تعلل هذه المرونة التي يصطبع بها التفكيس الحيسادي

وتفسر \_ على اساس ذلك \_ موقف بعض من الدول الـــــــى التطاعت ان تجمع في تفس الوقت بين فيفتيسن الشا ليتين لا يوجد بينهما قدر من التطابق والالتزام ، فالبعض مثلا مـــــن الدول النتسبة الى هيشة الكومونولث البريطاني تنتمي فسي ذات الوقت الى الجماعة العيادية الدولية ، ولم يقم هناك اي تعارض اناسي بين اتجاهها العيادي المنيسن وبين وجودهما داخل منظمة تتصل بعض الاتصال بالعالم الغربسي الاطلسسيء وان كان لا ترابط بسيامة على خط مستقيم ، وحكذا الامسر بالنسبة لامتلة اخرى من هذا القبيل ، وكل ذلك من شا السه معيد مبدأ مشترك ويجمع بينها في شبه تكتل تلقائسي ــ الا ان هذا النكتل لا ينطبق عليه تماما المفهسوم الكلاسيكي السندي توحيه لادهاننا روح الجذر والخوف من الاعداء والخصوم ، وتوأثر على وجهنها مجموعة من العقد النفانية التي يسبهما حو ُلا، الخصوم \_ قرق كبير بين ذلك ، وبين الحالة المائلة في وجهة البلدان المحايدة ــ على الرغم مما يفصلها من اختلافات ومطاهن فننوض وغيره \_ هذه الحالة الني تقوم على الناطيف من حدة الفراغ العالمي الناشيء عن الاحلاف ، والاسهام بدلك في التقليل من وطاأة المركبات المزمنة عند المتكتلين ، والنا تير بالتالي على حظوظ العالم تعو السلام والاستقرار

و باعتبار آخر فهناك فرق آخر مهم بيسن هو لاء الديسن تشدهم الى حضهم احيانا معاهدات تكتلبة شديدة الوطاقة والالزام تضيق احيانا حتى لا تترك لهم الكثير من فرص العمل الدولي وحرية الاختيار المبدئي ، وبين هو لاء المحايديسين الذين لا تتحكم في وجهتهم معاهدة حيادية خاصة ، ولا تقيد ارادتهم مقتضيات تكذية ضيقة ، وانها الذي يحدد علاقهم مع بعضهم ومع العالم ، هو الرغبة الملحة في التفاهم والتعاون والحرص الشديد على تعديد رفعه التقارب الدولي ، وتكتيسر فرص السلام والتقدم على الصعيد الانساني العالمي ،

وعلى كل ، قان على الجماعة الحيادية الدولية ان تعقق القدر الكافي من النتامق فيما بينها سواء في الافكاد او المواقف ، وذلك من اجل مواجهة التحديمات العالمية التسمي تتوالى مامتموار ، ومحابهة الحقائق المذهلة التي ما يسرح التطور العالمي يحدثها بدون توان او انقطاع ، ومما التنامق ما الذي يختلف عن طبعة التكتل داخل الاحلاف ليس من شأ له الا ان يساعد على تركيز فاعلية الحياد الايجابي في مجمعنا العالمي الراحن ، ويضمن للعقيدة الحيادية مجمالا اومع المحاهمة من احل السلام والتعايش والتقدم .

سلا: الهدى البرجالي



# السبرة الرولية لين سنجي ١٩٠١ و١٩٠٧ و١٩٠٧ و١٩٠٧ و١٩٠٧ و١٩٠٧

- 3 -

عند ما استقر الوضع الدبيلوماسي الجديد (بين سنتي 1902 و 1904) ، وصار الاتفاقان الفرنسي - الابطالي والاتفاق الفرنسي - الانجليزي - وهــذا الاخير يختلف في الاهمية عن الاول اختلافا كبيرا \_ نافذي المفعول ، اصح زمام المادرة في الحالتين مصا رهينا بالسيانية الفرنسية ، وبعبارة اخرى بسياسة ديلكاسه ( (Delcassé) ) . وموضع النساؤل هنا هو : هل حدد ديلكاسنه اهدافه منذ أن تقلد مهام وزارة الخارجية اولا ؟ (١٠٠٠) . الشيء الثابت أن برنامجه في سنة 1902 كان والضح المعالم ثابت الاركان ، اذ كان يهدف من وراء هذه السياسة الى زعزة الحلف الثلاثي والتخفيف من حدة الخلافات الاستعمارية بين الكلترا وفرنسا حتى يتعزز مركز فرنسا في أوروبا . كان ديلكاسه مطلق البد في توجيه السياسة الخارجية الفرنسية حيث أن الحكومات التي شاركت فيها كانت تهتم اولا وقبل كل شيء بالقضايــا الداخليـــة ، ومن حسن حظه أن سفراء بارزين من أمثال بارير (Barrère) في روما ، وبول كامبون في لندن كانوا يساعدونه . تلكم اذن حالة نموذجية للدور الذي قد يلعبه الاشخاص في التاريخ ، ولما قد يكون لهؤلاء من مميزات ، وقدرة على فهم المشاكل الوطنية . ولكن ينبغي الا نغمط السرائي الهام حقه \_ وعلى الاقل بالنسبة للعلاقات مع بريطانيا العظمي \_ فهذا الرأى العام هو الذي سائد سياســة

ديلكاسه ، اولم تعرب جل الصحف في سنة 1901 عن الملها في « تسوية » الصغوبات بين فرنسا والكلسرا ؟ ولعلها ارسلت هذه الصيحة بعدما رات بوادر ابرام حلف بين الكلترا والمانيا ، ثم ان اصحاب التصدير في سنة 1902 قد اوجسوا خيفة من نجاح الكلترا في برنامجها الرامي الى حماية مصنوعاتها ، فسراوا في التقارب السياسي بين البلدين وسيلة للحصول على تخفيضات في التسعير الجمركي الانكليزي ، وهناليك ما هو أهم الا وهو زعماء « الحيزب الاستعماري » . فهؤلاء كانوا في سنة 1898 من الد اعداء التفاوض مع انكلترا فاضحوا في هذا الوقت من دعاة هذه السياسة .

انها احوال مواتبة لنجاح هذه السياسة الجديدة

ولكن لما ذا فكرت كـل من بريطانيـــا العظمـــى وانطاليا في تقارب من فرنـــا ؟

اظهرت الحكومة البريطانية كثيرا من البطء في اعارة الاذن الصاغية لعروض ديلكاسه: فهذه العروض قدمت في غشت 1902 ولم تفتح المفاوضات حولها في الحقيقة الا بعد مرور سنة كاملة على هذا التاريخ فقد اظهر اعضاء الحكومة ، وبالاحرى بلفور ، خليف سالسبوري ، وابن اخته ، كثيسرا من التحفيظ ، ولا يمكن في الوقت الراهن معرفة تفاصيل المداولات التي

منذ سنة 1879 ، اي حينما كان محررا في جريدة غامبيتا واسمها « الجمهورية القرنسية » كان يلح في مقالاته على فكرة « اعادة النظر في خريطة اروبا » ، كما كان يدعو الى التعاون مع انكلترا لقهر المانيا . الا ان الملاحظات التاريخية تبين شيئًا من التناقض في هذا الاتجاه ، لا سيما في سنة 1901 حينما اراد وهو وزير للخارجية ، ان يقدم عونا لروسيا ضدا على انكلترا .

جرت في المجلس الوزاري ، على أن السبب الرئيسي الذي ادى الى تسوية الخلافات الاستعمارية الفرنسية - الانكليزية ، هو الفشل الذي منيت به محاولة ابرام حلف انکلیزی ـ المانی . کان جوزیف تشامبرلان من اول المتحممين لمنسروع هذا الحلف ، ثم ما لبث بعد ذاك أن أضحى من أول الدعاة الى حل آخر ، وصرح في دجنبر 1902 لقنصل فرنسا بالقاهرة بان انكلتسرا اصنحت ملزمة بالعدول عن سياسة العزلة ، وانهـــا فكرت في وقاق مع المانيا فاخفقت دون ذلك ، وانهما ترغب والحالة هذه في الحصول على صداقة فرنسا . وللدخول في المفاوضات كان ينبغي الابتداء « بتبادل العرابين " لا شك ان تجربة حرب جنوب افريقيا ، تلك التجربة التي ذلت على ضعف الوسائل العسكرية البريطانية ، كانت عاملا في هذا التحول ، وقد كتـب عنها القائم بالاعمال الفرنسي فقال : « بانها بدايـــة التعقل " . ثم ان انشاء الاسطول الحربي الالماني كان يقلق بال الحكومة والاميرالية معا : ولم يتخذ قـــرار انشاء قاعدة بحرية كبرى على الضَّفَّة الشرقيـة من الكوسيا الافي اكتوبر 1902 .

وما من ربب في ان حالة الراي العام الذي اظهر الزاء المائيا حذرا شديدا سهلت هذا التطور الطارىء على السياسة البريطانية ، فقد اشارت الصحف الى المناقسة النجارية ، وابدت بعض التخوفات ازاء قضية سكة حديد بغداد (١١٤) ، بل ذهبت الى القبول بان السياسة الالمائية ارادت انناء حبوادث فنيزويلا ، ان تقحم بريطانيا العظمى في طريق خطير ، فتحدث بذلك غيوما في سماء العلاقات البريطانية \_ الامريكية .

الى جانب هذه التيارات التي ظهرت في الراي العام ، وبالاضافة الى الشواغل التي برزت عند رجال الحكم هل بنبغي ان بنضاف العامل المادي في تعليل هذا التطور ؟ ان ميزانية بريطانيا العظمى وعملتها قد اجتازتا في اعقاب حرب جنوب افريقية صعوبات جمة، فأضحت لاول مرة منذ مائة وخمسين عاما مضطرة الى اجراء قروض خارجية ، وكانت في حاجة دخول الي رؤوس الاموال واغلبية هذه الاموال من فرنسا .

ان أيجاد علاقة بين المساعدة المقدمة من لـــدن السوق المالية الفرنسية لبريطانيا العظمي وبيس التفاوض حول ابرام اتفاق سياسي ، لمن القرضيات الباعثة على الاغراء ، الا ان هذا الافتراض لا يقـــف صامدا امام تحرى الوثائق . قالقروض الخارحية التي قدتها الحكومة الانجليزية كانت في معظمها من الولايات المتحدة ، ولم يكن التيار القوى لرؤوس الاموال الفرنسية التي توافدت على بريطانيا العظمي بقصد الاستثمار الا شيئا تلقائيا . ولعل الراسماليين الفرنسيين كان بقربهم ما تحدوثه في سوف لوندرة من فالله أكثر من التي تقدمها لهم باريس، ولعلهم كالـوا بعرضون عن فرنسا لما تفرضه هذه من ضرالب فادحة على الارباح . أن هذه العلاقات المالية لم تؤد الى أدلى تفاوض بين الحكومتين . ولم يتم التفاوض حول اتفاق موقت بين بنك فرنسا وبنك انكلترا الا بعد مرور سنة المشروع نفسه قد اقبر فيما بعد وبقي حبرا على ورق

\* \* \*

ولقد بدا الاتحاه الحديد للسياسة الخارجيسة الانطالية نظهر اعتبارا من سنة 1896 أي منذ الهزيمة التي منيت بها الطاليا في الحبشة وما تبع ذلك من سقوط كريسبي ( (Crispi ) ، أن أيطاليا وقيد فنسلت في افريقيا الشرقية ، لم تعد تنجه بانظارها الا لطرابلس الفرب . ورات في هذه البلاد ميدانا خصب للتوسع الاستعماري ؛ ولهذه الغابة كانت ابطاليا في حاجة الى التأكد من حسن لية فرنسا . ولهذا السبب قىلت فى ئىتئىر 1896 يان تعترف ضمئيا بالحماسة الفرنسية على تونس ، شريطة الحصول على ضمان الامتيازات التي كان الباي قد خولها منذ سنة 1868 كذلك وضعت في توقمبر 1898 حدا «للحرب الجمركية» التي ظلت قائمة بين البلدين عشير سنوات ، تلك الحرب التي الزلت في الحقيقة بالاقتصاد الابطالي خسارات افدح من التي لحقت بالاقتصاد الفرنسي ، وهكـــدا تلقت ايطاليا في دجنبر 1900 تأكيدا من الحكومــة

<sup>.</sup> كانت العراق في همله الفترة خاضعة للدولية العثمانية ، وبناء على ذلك خول السلطان لالمانيا في مسنة 1903 امتياز مد شبكة حديدية في معظم بلاد الاناضول وما بين النهرين ، واهم خطوط همله الشبكة الخط الحديدي الذي سيربط البوسفور ببغداد ثم الخليج المربى (المترجم)

الفرنسية بان هذه سوق لا تسمى في « بسط نفوذها » على طرابلس ؛ والمقابل هو عدم عرقلة العمل الذي قد تقوم به فرنسا في المغرب الاقصى ، وفي الجملة كان يهدف هذا « الانفراج » الفرنسي - الايطالي الى وضع حد للتنافس الاستعماري بين البلدين وذلك بتقاسم مناطق النفوذ ،

بيد ان الحكومة الإبطالية لم تقف عند هذا الحد بل سلكت في سنة 1902 طريقا ادى بها الى ابرام اتفاق ـــاسى . كان الملك عما نوبل الثالث ، وقد اعتلــــى المسرش بعد مقتسل هومبيرت (Humbert) ، يأمسل في هذا التقارب مع فرنسا ، وهدقه من ذلك الحصول على " استقلال اكثر " ، ازاء كل من المانيا والنمسا ، وكان بشاطره هذا الرأي رئيس الوزراء زانارديلسي (Zanardilli) الذي ظلَّ يحتفظ منذ أن كان زعيماً لحزب البعث الابطالي بعواطف مناولة للنمساويين ؟ فقد كان بقول: أن أيطاليا ترغب في القيام بعملية تحويل في الدخل ولا يمكن أن يتأتى لها ذلك الا بالاعتماد على السوق المالية الفرنسية ؛ الا أن الحكومة الفرنسيسة لم تكن مستعدة لقبول قيمة الاستاد المالية الا اذا قدمت لها الطالبا تأكيدات سياسية ، تلكم ، فيمسا يؤخذ من البحث التاريخي في حالته الراهنة ، الدوافع الاسامية التي جعلت الحكومة الإيطالية ( تترجم ) ما تمهدت به كتابة في معاهدتها مع المانبا .

عندما اقدمت كل من الطالبا وبريطانيا العظمى على ابرام هذه الاتفاقات ، لم يكن لهما مع ذلك نية في الاشتراك في « نظام مناوى و لالهائيا » ؛ فلم ترغب الحكومة الابطالبة في العدول عن الحلف الثلاثي لانها كانت تخشى الوقوع في « احضان التبعية لفرنسا » ، كما كانت تخاف من اضاعة الفرصة التي قد تكسيها من تحكيم الهائيا ، اذا ما حدث نزاع ابطالي نمساوي ، ثم انها كانت بحاجة قصوى الى السوق الالمائية التي كانت بمثابة منفذ لمنتجانها الزراعية .

اما الحكومة الانجليزية فلم تكن تجهل ، انتاء التوقيع على انفاقات 8 ابريل 1904 ، بان ديلكاسه كان يقصد « ايقاء المائيا بعيدة » عن تسوية القضية المفريية ، ولهذا التزمت جانب الحذر من اجل المستقبل ولم تتعهد لقرنسا في هذه القضية الا بالسند الديبلوماسي انها لم تفكر في تحالف فما بالك بانفاق عسكري بري او بحري ، ولكن بامكان الموء ان يطرح هذا السؤال : ألم يخطر بنال الذين قاموا بالتقارب ، من امتال بلفورولا نسدوون ، ان هذا العمل في حد ذاته قد يصبح عقدمة

لخطوات اخرى من شانها ان تبعدهم عن الهدف الذي توخي في اول الامــر ؟ يظهــر من كتابِــات المؤرخيـــن الإنجليز أن رجال الدولة الإنجليزية في قضية « تبادل » مصر بالمفرب قد استسلموا للحوادث دون سابسق حساب، ودون امعان عميق. الا أن الشيء الذي لا يقبل الجدل أن فرنسا لم تستطع أن تتأكد من عون مسلم انجليوي ولا حتى من حياد أيطالي ، اذا ما حدث بينها وبين المانيا نزاع : وكل ما كانت تعول عليه هو احتمال حدوث هذه الامور . وهذه النتائج نفسها قد تصطدم بالتطاحن الروسي الانجليزي في مسألة الشرق الاقصى، هذا التطاحن الذي ازداد حدة اعتبارا من سنة 1902 تاريخ ابرام التحالف الانجليزي \_ الياباني . اذ كيف سيكون في وسع فرنسا \_ اذا حدثت حرب روسية \_ يابانية \_ ان تفي بتعهداتها ازاء حليفتها روسيا وان تحافظ في نفس الوقت على صداقتها مع الجلترا حليفة البابان ؟ أن ديلكاسه كان مدركا تمام الادراك لهذه الازمة ومنذ خريف 1903 اعرب لبول كامبون عن رغبته في حمل روسيا والجلترا على تصفية خلافاتها ؛ الا أن هسنده الرغبة ظلت افلاطونية حيث أنه سمى عبثًا ، في يشاير 1904 ، في أن بلعب دور الوسيط بين روسيا واليابان .

اما الحكومة الالمانية فانها ، بمجرد ابرام الوقاق الودي ، لم تخف حسرتها واخذت على ديلكاسه كونه دفع بابطاليا في طريق « الرذيلة » . فما هو رد الفعل اللدي فامت به المانيا ؟ ان النزاع الروسي – الياباني الذي من شانه أن يزعزع الحلف الفرنسي – الروسي ، وأن يشل في رمشة عين فعاليته العسكرية فد فسحح مجالات موانية للمبادرات الالمانية فما ذا ستفعل فرنا ازاء تهديد ما ؟ لقد قام ديلكاسه – وهذه نقطة ضعف في سياسته – بعمل منفرد دون أن تكون الوسائل العسكرية والحالة النفسية للبلاد موازية لمياسته هذه .

اذر كانت الحرب البابانية \_ الروسية امتحانا عظيما للنظام الديبلوماسي الذي شيده ديلكاسه ، وفيها ظهرت كذاك نوايا السياسة الالمانية التي قررت ان تستغسل هذه الحرب لعرقلة عمل فرنسا في الدولة العلوية ، بيد ان الحكومة الالمانية باتارتها هذه المسألة كانت تهدف الى اشياء تتعدى بكثير الافق المغربي ، انها كانت تهدف ولا شك الى خدمة مصالحها الاقتصادية واكثر من ذلك اعتبارات الجاه والنفوذ ، ومع ذلك كانت هذه العوامل ثانوية اذ ان المستشار بولوف قال في سنة 1905 ؛ ان المملكة العلوية لا تمثل ، بالنسبة لمصالح المانيا العامة الا مكانة ضئيلة جدا ا ، وهكذا فالإهداف مرتبطة الا العامة

بالسياسة العامة الالمائية . وأولها تفكيك الوفاق الودى الفرنسي الانجليزي: فلو تدخلت المانيا في القضية المفريبة وفسرت لبريطانيا العظمي تفسيسرا حرفيسا التعهدات الديبلوماسية التي ابرمتها في 8 ابريل 1904؛ لظهر لفرنسا خطاها في الاعتماد على الصداقة الانجليزية وهذا ما سيجعل التقارب بين الدول العظمي الفريسة عديم الجدوي . وثانيهما مرتبط بالمجالات التي فتحتها الحرب الروسية البابانية : فقد أدركت حكومة القيصر مند الهزائم الاولى التي منيت بها روسيا في منشوريا ، أن التحالف الانحليزي - الياباني هو مصدر كل متاعبها؛ فكانت والحالة هذه غير راضية على فرنسا التي اخذت تتقارب من بريطانيا العظمي وقد الدلعت الحرب بالفعل. وهكذا سيصبح في وسع المانيا أن تستقل هذا التذمر لتعرض سندها على روسيا بمجرد ما تسنح بذلك اول قرصة ، فتصل بذلك الى زعزعة الحلف الفرنسسي -الروسي بل الى تحطيمه أن اقتضى الحال . حقا أن الحكومة الفرنسية لو اضطرت للاختيار بين الصداقة الانجليزية والصداقة الروسية لفظت بدون شك العدول عن الوفاق الودي لان الاسطول الانجليزي - كما قال غليوم الثاني - « غير قادر على حماية باريس » .

وفى حالة كهذه سيكون فى امكان السياسة الألمانية ان تحصل على النتيجة الآتية : احسلال « حلف قسار » محل التحالف الفرنسي - الانجليزي ، وستضطر فرنسا الى الدخول فى هذا الحلف الى جانب روسيا والمانيا دون ان بكون لها مكانة بارزة فيه .

والواقع \_ وهذا ما تؤيده الوتائق الديبلوماسية \_ ان هذه الإهداف السياسية هي التي ظلت ، طيلةالازمة الدولية ، تتحكم في اتجاه المبادرات الإلمانية للوصول الى غايات متنبابكة ، فغي اكتوب 1904 كان مشروع التدخل في القضية المفريية قد اعد بالفعل ولكن غليوم التاني اجل تنفيذه بسبب وقوع حادث انجليزي \_ دوسي في بحر الشمال \_ قضية دوجير بانك ( و ) \_ هذا الحادث الذي حدا به الى ان يعرض على القيصر ابرام حليف لا فاعي ، ولما فشلت المانيا في مسعاها هذا قررت ان تشير من جديد الجدال حول المغرب لتزعزع بدليك اركان الوفاق الودي ؛ ولكنها بعد سقوط ديلكاسه قررت ان تسلك سبيلا آخر ؛ واعتقد انها ستنجيح في

هذا السبيل حينما قبل القيصر ، وقد كان حسيسرا من جراء الهزيمة العسكرية في منشوريا وبسبب تهديد الثوار ، بتاريخ 24 بولبوز 1905 قبل ان يوقع فسي بجوركيه ( Björkoe ) على معاهدة سرية تنص على اقامة تحالف دفاعي بين روسيا والمانيا ، على ان تدعي فرنسا للمشاركة في هذا الحلف وتكون بمثابة شريبك ثانوي . وقد تصور بولوف في هده الأولة ان يترك لقرنسا « حرية العمل في المغرب » مقابل انتسابها الى هذا الحلف القاري . وعند ما جس نبض الحكومسة الفرنسية في اكتوبر 1907 اجابت بانها لا تفكر تماما في هذا الاحتمال ، وعندئذ ادرك القيصر مدى ما سيرتكبه من طيش أن هو اقدم على تحطيم الحلف الفرنسي من طيش أن هو اقدم على تحطيم الحلف الفرنسي الروسي \_ فعدل عن معاهدة ابجوركية ، ولم تلبث السياسة الإلمانية ان ولت وجهها من جديد نحو القضية المغربية ، وكانت في هذه المرة تعنتا وعنادا ،

فهل هذه مناورات ديبلوماسية كانت تبحث ـ على حد تعبير السفير الالماني « على الثانية عشرة زوالا في الساعة الثانية ؟ »

اتها كذلك ما في ذلك من شك ، ولكنها ليسست باحداث بسيطة : فلو لم بكن بولوف مقنعا بنجاح اساليبه لما أبعد فكرة الحرب الوقائية التي اقترحتها عليه اركان الحرب ،

الا ان هذه السياسة الالمانية اخفقت اخفاقا أربعا ؛ اذ ان الوفاق الودي لم يتزعزع بل تعزز جانبه ففي يناير 1906 ، ومؤتمر الجزيسرة الخفسراء على الابواب ، بات حدوث حرب قرنسية المانية وكانه قريب الوقوع ، في هذا الوقت سمحت الحكومة الانجليزيسة بدون ان يكون في نيتها ان تلثزم مقدما يتعهد تابست او تحالف معين ، سمحت لاركان حربها ان تدرس مع أركان الحرب الفرنسية « اسس العمل العسكري الموحد » ؛ الذن فلاول مرة تفكر انجلترا في التدخل في حرب قاربة ان انحسار روسيا هو الذي دفعها الى ان تلقي بتقسها في المهزان لتعادل قوة الدولة الالمانية ، وقد تهعدت اسبانيا بواسطة اتفاق 16 مايو 1907 بان لا تتخلسي لالمانيا عن جزر الكناريا او الباليار ، ووعدت بأن "توحد خطتها" مع فرنساوم يطانيا العظمى اذامااصح الوضع الواهن خطتها" مع فرنساوم يطانيا العظمى اذامااصح الوضع الواهن

و) لما كانت البارجة الروسية سائرة في بحر البلطيق نحو الثيرق الاقصى لمحت زورةا انجليزيا وظنت النه الريد بها سوءا فاطلقت الناز عليه ( المؤلف ) .

في البحر الابيض المتوسط او في الشواطيء المفريب مهددا بالتغيير . ثم ان التحالف الفرنسي \_ الروسي الذي تأثر جدا بمعاهدة ابجوركي ، ظل سائر المفعول ؛ حمًّا أن الفعالية الواقعية للاتفاق المسكري كانت محدودة جدا باعتبار أن الجيش الروسي باعتراف من رئيسه تقسمه ، لم يكن قادرا على تعبئة « ما ينويه من الجنود » - ام يكن العدد معروفا بالضبط \_ الا في امد طويل ، ولكن التضامن الديلوماسي ظهر جليا في مؤتمر الجزيرة حيث تلقى الوفد الروسي امرا بمسائدة وجهة النظر الفرنسية ؛ مقابل الوعد بتقديم مساعدة مالية . الا ان نقطة الضعف في نظام ديلكاسه الديبلوماسي ؛ ظلــت قائمة : وهي أن الخلافات الانجليزية الروسية التــــي سونت في الشرق الاقصى بما اسفرت عنبه حسرب منشوريا من تتالج هذه الحلافات لم تستوف آسيا الوسطى والشرق الادلى ؛ ولذلك عمدت بريطانيا العظمى عندما كانت بصدد تجديد معاهدة تحالفها مسع اليابان ، في شتنبر 1905 ، الى ادراج بند يتعلق بحماية

اما وإن الحكومة البريطانية وطلات العزم في الاخير على أن تتقارب مع روسياً ، فتلكم كانت المسادرة الاساسية . فلماذا فكرت فيها بريطانيا وكيف نجحت في هذا المسعى ؟

في لوتدرة كانت شواغل السياسة العامة همي المتحكمة في توجيه هذا القرار . كان الامر يتعلق اولا بتعزيز جانب الوفاق الودي الفرنسي \_ الانجليــزي ، وسيكتب عما قريب السيد الدوارد (Edward Grey) ما نصه: السوف لا تستطيع ان ننهج في آن واحد سياسة التفاهم مع فرنسا وسياسة التصلب مع روسيا » فكان الوضع يدعو بالاحرى الى جعل حد لمحاولات المانيا في ابرام حلف قارى: نعم علمت وزارة الخارجية البريطانية عن طريق الصدفة تقريبا ؛ ان غليوم الثاني كان يسعسي اعتبارا من غشت 1905 في ان ينشيء في ابجوركيــة « تكتلا يضم المانيا وقرنسا وروسيا دون بربطانيسا الخبر ليس من شك في أن المحاولة باءت بالفشـــل الا أنها قد تستأثف عما قريب بين المانيا وروسيا ، على الاقل . تم أن الوهن العسكري لروسيا كان لبضيع سنين يفسح اللمانيا مجالات مواتية : ولهذا كان الخطر الالماتي " هو الشعل الشاغل ؛ وكانت بريطانيا العظمي أكثر الدول ادراكا لهذا الخطر فاخذت منذ مانو 1906

ترقب التطور الجديد الطارىء على برنامج انشاء السفن الحربية الالمانية . وفي 20 فيراير 1906 لاحظ غري في مذكرة كتبها لنفسه ما يلي : « ان تفاهما بين روسيا وفرنسا وبريطانيا العظمى قد يتيج لنا الاطمئتان المطلق. فاذا كان من اللازم احباط مساعي المانيا فعلينا بهدا التفاهـــــم » .

وفي بطر سبوغ حيث خلف الاسكندر ايز فولسكي (Isvolsky) في مايو 1906 ، الكونت المسدورف (Lamsdorff) في مايو 1906 ، الكونت لامسدورف ( البرامان الروسي ) ، اعتقد وزير الخارجية الجديد ان روسيا مدعوة ، بعد ان خابت آمالها في آسيا الشرقية الى أن تسلك من جديد سياسة بلقائية بمجرد ما تصبح قادرة على ذلك . وستجد في البلقان معارضة النمسا -هنفاريا ، فكان عليها والحالة هذه ان تبحث لنفسها عن دعامات ديبلوماسية . كان ايزو فولسكي بشعير بالحاجة الى تقوية الحلف الفرنسي - الروسي ، بيد انه بات بدرك كذلك أنه لكي بصل الى هذه الفاية لابد له من السمى في تقارب مع بريطانيا العظمي : والا تعرض الحلف من جديد للخطر آجلا او عاجلا من جراء الخلافات الانجليزية \_ الروسية : أذ قد تعمد المانيا ، لاستغلال هذه الفرصة ، فتسلك من جديد سياسة ابحوركية . كان هذا أيضًا رأي السفير الروسمي بنكانـــدورف (Benckendorff) المعتمد في لوندرة اذ قال: « ان التحالف مع فرنسا رهين الى حد كبير بعلاقاتنا مسع الحلت را »

الا ان تحقيق هذا التقارب يستدعي ـ وهذا هو الشرط الاول ـ تراجع روسيا عن القيام باية مبادرة في السرق الادني او آسيا الوسطى ، لان مبادرة من هـ ذا القبيل معناها تعريض سلامة الهند للخطر ، والحقيقة ان هذه التضحية امر لا مفر منه كيفما كانت الظروف طالعا ان الجيش الروسي كان وقتلًد غير قادر على المجازفة بنزاع في هذه المناطق مع بريطانيا المظمى ، اذن فمن الاولى ان يسلم المرء بهذه الحقيقة الناصعة ثم يحاول ان يتفاوض حول هذا التراجع ليكسب منه اكثر ما يمكن كسبه ، واخيرا ياتي عامل قلة الموارد المالية الروسية ويلعب دوره كذلك اذ كانت حكومة المالية الروسية ويلعب دوره كذلك اذ كانت حكومة

القيصر تسعى في أجراء قسرض من سبوق لوندرا ، وبطبيعة الحال سوف لا توافق السياسة الانجليزية على تقديم عده المساعدة المالية الا أذا أرادت روسيسا أن تسوي الخلافات الآسيوية .

اذن فالشواغل الاوروبية هي التي هيمنت على عدد المفاوضات التي اسغرت عن اتفاق 30 غشست 1907 . ياتي في المقام الثاني الرغبة في المحافظة على سلامة الهند . ولم تتردد الحكومة البريطانية في اخفاع طرف من مصالحها الاقتصادية في فارس ، لهذه المقاصد السياسية ؛ وعبنا حاول نائب الملك في الهند ان يحصل في هذه البلاد على « رقعة اكبر من اجل التوسيع التجاري » وعبنا كذلك لاحظ الوزيسر الانجليسزي في طهران ان منطقة النفوذ المخصصة لبريطانيا « لا تكفيها للتوسيع الاقتصادي » . وبالرغم من ان الراي العسام كان يعرف ان الاتفاق حول فارس \_ هذا الاتفاق الذي اعتبر وكانه « مساومة مجردة من اية قيمة » \_ أمسرا الخطوة التي قد تكون مقدمة لتفاهم انجليزي روسي على الصعيد السياسي العام ،

ما هي أهمية هذه السنوات القليلة والمليئية بالاحداث بالنسبة لتطور الملاقات الدولية ؟

فهل يعتبر « التكتل » الذي اصبح قائما بيس الدول العظمى ابرز ظاهرة مميزة لهذه الفترة ؟ كلا ؟ فلهذه الظاهرة قيمتها من حيث دلالتها فقط ، لان بريطانيا العظمى كانت تأبى على نفسها ان تلترم بأي عهد من ثنانه الن يحول الوفاق الودي الى تحالف : فقد قال السير ايدوارد غري بكل وضوح في ينايسر فقد قال الالتزام بتعهد ما . . . قبل ان تعرف اسباب النزاع او تكون هسده الاسباب قد بدات تظهر » . اما ما يخص الانجليسز

والروس قان الاتفاق المبرم بينهما لم يكن يتضمن ادنى وعد على صعيد السياسة العامة ؛ بل ان هذا الاتفاق توك الباب مفتوحا على مصراعيه فيما يرجع للقضية الاساسية الا وهي المضايق العثمانية : وعبا حاون ابر فولسكي ان يحصل على وعد بمراجعة الاتفاقية الدولية لسنة 1841 ( إذ الذن فالوفاق الثلاثي لم يكن الا بمثابة الخطوط الاولى التي ترسم للصورة ، لا الصورة ذاتها ، وقد لاحظ السير إسدوارد غيري ان التكثل فرنسا \_ انجلترا \_ وروسيا ضعيف البنيان الامكان يعتقد ان ليس في الامكان تعزيزه بسرعة ،

ان التبدل الطارىء على النفسية الجماعية هــر الذي يهم اكثر من غيره ، اذ بعد إسرام الاتفاق الانجليزي ـ الروسي نبهت الصحافة الالمانيــة الى حالة " التطويق " التي اصابت المانيا . ولم يكن جمهور من الرأي العام في بريطانيا العظمي ، بـل وفي فرندا كذلك ، لينسوا ان المانيا اثناء ازمة 1905 \_ 1906 قد لجات الى وسائل التهديد وتصرفست وكانبا تربد القيام بالحرب ؛ كانت الرغبة اذن تحنيج الى اقامة حاجز دون المطامع الالمانية ، بالرغم من ان بعض المفكرين من امثال هانوتو (١١٤) ، ظلوا يندبون هذه الرضة . وهذه الحالة النفسية نتجت عن الانتصارات التي حققها دىلكاسە في 1902 و 1904 ، وبوجه خاص نتجت عن الاساليب التي لجات اليها الحكومة الالمانية في سبيل فصم عرى الوفاق الودي والتحالف الفرنسي \_ الروسي ، تلك الاساليب التي اعطت نتائج عكسيـــــة بمعنى انها عززت جانب هـ له الاحـ لاف بـ دلا من ان

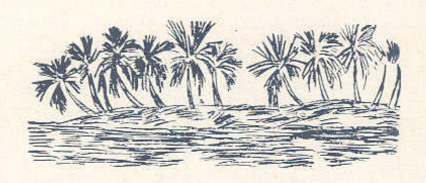
ولو تمحصنا هذه السلسلة من الاحلاف ، لوجدنا أن أسبابها الاساسية راجعة إلى الاهتمام بأمن الدولة ، والرغبة في الجاه ، وأرادة العظمة .

به) يمنع احد بنود هذه الاتفاقية الدولية التي عقدت في لندن على جميع السفن الحربية ان تمر في هده المضائق . وكان هذا التحريم ماسا بمصالح روسيا في المقام الاول لان السفن الحربية الروسيسة هي التي تحتاج المرور من البحر الاسود عبر المضائق الى البحر الابيض المتوسط ، وبعبارة اخرى جعل هذا البند روسيا « سجينة البحر الاسود» ( المترجسم )

روم كان هانوت الوزيس الفرنسي في 1896 من القائلين بالتعاون الصادق مع المانيا ، وكان يؤمن يومن بصلاحية اقامة حلف قارى لمقاومة بريطانيا العظمى في الميدان الاستعماري . (المترجم)

لا شك ان تناقض المصالح المادية كان عامــلا مساهما في تنمية الاحقاد والمشاحنات ، ولكن ما هي الاهمية الملموسة التي كانت لهذا التناقض في المصالح اذا ما نظرنا الى المسالة من زاوية المنازعات الدولية المنافق التي تصادمت فيهـالمصالح الاقتصادية ، سويت هذه المنازعات باوساط الحلول ، اجل ابدت الحكومة البريطانية استعدادها ، الحلول ، اجل ابدت الحكومة البريطانية استعدادها ، الانحليزي المحقق ا، تابلور (A. Taylor) ـ « لمنح امتيازات خارج اوروبا لتمتين التوازن الدوليي » : وهكذا ضحت في قضايا فارس بالشواغل التجاريــة والمالية في سبيل الإهداف الدفاعية والسياسية ، واذا ادى اصطدام التوسيعات الاستعمارية الى حدوث

مكناس : عبد الحق بنيس



## هَل بَدْعُومُكَا مُرالسكان الِي تَحَدُّ بِدِالنسِلُ اللسِتاذ مبلاطنف خَالص

اصدرت اكاديمية العلوم الوطنية بالولابات المتحدة تقريرا خطيرا حول تكاثر سكان العالم ؛ ويتجلبي من هذا التقرير الذي تبلغ صفحاته خمسة وثلاثين ونيف والذي وقعه عدد من كبار الاساتذة والعنماء والمهتمين اتنين في المائة كل سنة واذا ما استمرت هذه النسبة فان عدد سكان العالم سيتضاعف بعد خمس وتلانين سنة ، وبما أن مجموع سكان العالم يبلغ اليوم ثلاثية ملايير نسمة فان عدد سكان العالم يبلغ اليوم ثلاثية ملايير وفي سنة 2070 سيكون مجموع سكان العالم سيتجون مجموع سكان العالم سيتجون مجموع سكان العالم المعمور سيتسبح في سنة ملايير وفي سنة 2070 سيكون مجموع سكان العالم حوالي 25 مليارا . . .

وقد أحدث هذا التفرير صجة عظمى في الرآي العام بالولايات المتحدة الامريكية نظرا لمكانة الاكاديمية الوطنية للعلوم وقيمة العلماء الديمغرافيين والاساتلة الذين وقعوا هذا التقرير .

ومن الطبيعي ان يحدث هذا التقرير ضجة في الوساط الشعب الامريكي نظرا لارتفاع عدد سكان الولابات المتحدة نفسها من جهة ودور القيادة الدي تلعبه امريكا في العالم المسمى « بالحر » والمجهودات التي تبذلها حكومة الولابات المتحدة للقضاء على المجاعة والبطالة في عدد من الاقطار المتخلفة خشية من التشار الشيوعية فيها من جهة أخرى ؛ والواقع ان هده الحقائق المرة التي أعلنها التقرير لا تخص الولابات المتحدة وحدها ولكنها تهم العالم اجمع لان خطر تكاثر السكان يهدد العالم ويضر بالمجتمع ؛ فزيادة سكان العالم تتطلب زيادة في التغذية كما تدعو الى تعجير كل العالم تتعلي لانها تجعيل

المسؤولين في حكومات البلاد المتخلفة والدول الناميسة المتعددة امام صعوبات لا قبل لهم بهما وتبعسات لا ستطيعون القيام بها بل وحتى مواجهتها .

وليس غرببا عنا الوقوف على أسباب تزايد السكان في العالم يهذه الصغة المستعجلة خصوصا في الاقطار المتخلفة او البلدان التي هي في طريق النقدم والتطور كما يعبر عنها .

فأجل هذه الاسباب واعظمها استمرار الولادة التي لم تضعف ولم تنقص في الاقطار المتخلفة بينما توقفت الوقيات بقضل التطورات التي عرفها الطيب الحديث والمساعدة الطبية التي تقدمها الدول الصناعية الى هذه الشعوب فقد كانت الامراض والاوبئة متفشية في هذه الاقطار لما كانت منعزلة عن العالم متكمشة في الشعوب بالحضارة الجديدة اخذت الدول الصناعية تمد الدول المتخلفة بالادوية وتنظم بها حملات التلقيح وابعاد الامراض فتسبب عن ذلك بطيعة الحال استمرار الولادة ومحافظتها على نسستها المرتفعية المهولة بينما تقلص طل الموت وضعفت اخطاره وابتعدت أضراره ؛ وإذا أضفنا إلى هذه الحقائسق إن المستوى الاقتعادي في هذه البلاد لا زال سمح للاحيال الجديدة بالاكتفاء بحياة بسيطة لا تكاليف فيها ادركشا سبب اهمالها لتحديد النسل ؛ فما دام الطفل لا بتطلب عناية خاصة ، وما دامت الدول الاجنبية تمد يدها لعلاجه وتعهده فلا داعي للوالدين لتحديد النسل وعدم اكثار الاولاد خصوصا والدول المتخلفة تعتمم على الاطفال في مساعدة الوالدين في عملهما اليومي .

وقد جاء في هذا التقرير الخطير كذلك أن هذه الزيادة في السكان لا يمكن أن تستجم أبدا مع السيسر الحالي للتطور الاقتصادي الحديث ولو كان الشيطان لرجال الاقتصاد ظهيرا لانها تعدو تطور كل تقدم اقتصادي وتفوق مجرى أي ازدهار صناعي ويسرى أصحاب التقرير أن زيادة سكان الكرة الارضية بهذه النسية يعتبر عبئا تقيلا يتنافى والمجهودات المبلولة لتخسين حالة المخلوقات الموجودة حاليا وتطور البشرية

تلك اهم الاستنتاجات التي توصيل البها هؤلاء العلماء الديمفرافيون بالولايات المتحدة الامريكية وهي تعطينا اضواءا واضحة على الاخطار التي تهدد البشرية من جراء تزايد سكان المعمور ؛ ونحن ندرك ما تقوم به عدد من المنظمات الاجتماعية في مختلف الاقطار في سبيل حصر هذا الداء الفتاك كما نقدر الاعمال الجليلة التي تقوم بها مختلف الهيئات الدولية لسد هذا التيار المهول الذي سيؤدي اذا لم يتدارك في حينه الى عسدم الاستقرار في العالم من جهنة والى انهيار كل تطور وازدهار من جهة ثانية .

وسوف لا يشعر القراء بهذه الآفة الخطيسرة الشريرة الا اذا علموا ان أريد من نصف سكان المعمور يموتون اليوم جوعا وان خطر المجاعة لحق بمليسال وخمسمائة ومليون نسمة وقد قامت منظمة التفذيسة والفلاحة الدولية بتنظيم اسبوع للقضاء على المجاعة في العالم ومحاربة اخطارها في مختلف انحاء المعمور وقد نظم المقرب بدوره اسبوعا للقضاء على المجاعة ابتداء في 12 مارس من السنة الجاربة وانتهى في 28 منه وكان الفرض من تنظيم هذا الاسبوع الوصلول الى هدفين اتنين:

#### أولهمــا :

اشعار البشرية بمشاكل المجاعة والتفديسة السيئة التي تقض مضجع أزيد من نصف سكان المعمور والتي تشكل خطرا دائما على الامن والتطور في العالم بالاضافة الى الآلام التي تحدثها للمحتاجيس وذوي الفيافة .

#### ثانيهمــا :

تهييء جو ملائم ليتدارس الناس الحلول الناجعة انتي يمكن ان يتوصل بواسطتها الى محاربة المجاعــة في الميدانين الوطني والدولي .

ومن الطبيعي ان الانسان لا يستطيع اذا كان جائها او متناولا لتفذية سيئة ان يباشر أي عمل من الاعمال مهما صغر كما انه لا يستطيع في هذه الحالـــة ان يستفيد من عمله اذا عمل .

وقد استطاع العلم الحديث ان يخترع السدرة ويصرفها حسب اهوائه ومناه كما توصل الى ارسال انسال الى الفضاء ومكن هذا الفرد من الاتصال بالارض وهو فى الجو كما امكن للعلم الحديث بفضل تطسوده وتقدمه ان يقضي على الامراض التي كانت الى عهسد قريب معدية فتاكة تقضى على العائلات بأسرها بسل وتحطم القرى والمدن بأكملها ولكنه وبا للاسف لسم يستطع حتى الآن ان ينجى الانسان من الموت جوعا فما زال نصف العالم يعوت جوعا وما زالت البشرية تعيش وبلات المجاعة والسبب برجمع فى كل هدا الى ارتفاع سكان العالم والنقص الحاصل فى الانتاج الراعسي .

فما دامت البشرية عاجزة عن تحقيق هذا التواذن المنشود بين زيادة السكان ونقصان الانتاج فان خطس تزايد السكان سيكون عظيما ونتائجه وخيمة وضرره وبيلا . فما هو الحل الممكن لحصول ها التوازن ا وهل اكتفى العلماء الديمفرافيون الامريكيون بذكر هذه الاستنتاجات دون تعداد الحلول الكفيلة بوضع حسد لترابد سكان السالم ؟ وما هي هذه الحلول اذن ؟ قبل التمرض الى الاجابة على هذه الاسئلة اود أن أؤكد أن من واحب النشرية جمعاء أن تجعل حدا لهذا الضغط البشرى وهذا التيار الديمفرافي الذي يعرقل كل تطور اقتصادي . فالبشرية لا تتوقير على وسالسل الاستثمار الكافية وطرق الاستقلال الكفيلة باطعام ضعف سكان العالم بعد ثلاثين سنة لان وسائلها محدودة وطرقها دقيقة ، وليس في استطاعة الانسانية أن تفر من عواقب هذه الزيادة في عدد سكان المعمرور التي ستصبح بعد حين عبنا لا يحتمل وتبعة لا يستطيع مواحهتا احد . ومما لا شك فيه أن من دواعي التحسير ان يقف العلم الحديث رغم تطوره وتقدمه العظيمين مشدوها عاجزا امام هذه الظاهرة الفريبة فما هو العمال ؟

لقد ارتات اكاديمية العلوم الوطنية بالولايات المتحدة الامريكية مجموعة من الحلول تتلخص في اللجوء الى تحديد النسل لانها رات ان احسن حسل تحصر هذا التيار العارم رغم ما يتضمنه هذا الحل من صعوبات جمة وما ينطوي عليه من مشاكل عوبصة ذلك ان تحديد النسل نفسه مشكل صعب ينطلب تمرينا خاصا وتكوينا صحيحا ويستدعي اللجوء الى وسائل صعبة وطرق متشعبة لدلك سوف لا نستقرب اذا راينا الاكاديمية الوطنية للعلوم تضع برنامجا مستعجلا تضمن خمس نقط مهمة هي :

ا ـ تطور البحث الطبي النباتي حتى يتوصل الى انجع الوسائل الكفيلة بالوصول لهذه الغاية .

2) \_ القيام باشهار المعلومات المتعلقة بالموضوع
 بين الشعوب وتوزيع الومائل الوقائية ومط المجتمعات.

3) \_ تكوين عدد مهم من الموظفين من رجال
 العلم والادارة يعهد اليهم بتحقيق هذين الهدفين الاولين
 حتى بسهل تعميمهما بين مختلف الشعوب والقارات .

4) - انشاء لجنة خاصة داخل اكاديمية العلوم
 الوطنية لتنسيق هذه الاعمال والدعوة اليها .

5) \_ القيام بدعاية كبرى لتشيع بين الناساس الوسائل التقنية لتحديد النسل .

تلك أهم الوسائل التي أعلنتها الاكاديمية الوطنية للعلوم كمرحلة أولى للفت انظار العالم الي ما قد يحف به من الاخطار وما قد يتعرض له من الاضرار . وقد أدركت الاكاديمية أن هذه الوسائل ستلاقي في تطبيقها معارضة شديدة ومقاومة قوية من طرف الهيئات لاجتماعية والمنظمات السياسية التي تتمتع بنفود كير وقوة تأثير شديدة في كثير من الاقطار؛ فسيرى الكثير من هذه الهيئات أن تحديد الشمل لا يجوز من الناحية الاخلاقية ولا يتفق وأسط المعتقدات الدينية لانه وأد خفي تعاقب عليه الاديان السماوية كما أن الاوساط الرجعية ستثور في وجه هذا التقرير مدعية ألبه لا داعي لتعميم هذا الاجراء في كل مكان وأن الافضال حصره في الاجزاء المضطرة اليه من الكرة الارضية ، حصره في الاجزاء المضطرة اليه من الكرة الارضياة ،

ومن الفريب أن لا تسمح مثل هذه المنظمات بالقيسام بتنظيم حملات لتحديد النسل والاغرب منه أن تعتمد في ذلك على آراء عقيمة وأحكام سقيمة .

وقد اعتبرت الاكاديمية الوطنية للعلوم كل هذا وقررت مواحهة الامر مهما كانت العواقب فنشرت تقريرها واتخذت القرار بتوزيعه والدعاية له حتسى يصل الى جميع اركان المعمور متحدية بذلك كل مقاومة مهما كلفها ذلك من ثمن . وقد وجهت هذا التقريــــر تحت عنوان : ( تقرير الى الشعب ) لتصبقه بصبفـــة الخطورة كما اشارت الى أن المشاكل التي يحدثها تكالر الولادة وتزايد البشر في الارض تكتسى صبفة سياسة زيادة على الصبغة الاقتصادية والاجتماعية ، وقد جاء في خاتمة التقرير ما مفاده : « ليست هناك أية مشكلة تتطلب الحل السريع عدا تحقيق سلم دائم في العالم كقضية مراقبة الولادة وتحديد النسل ٧ . أشرنا في مقدمة هذا المقال الي أن تقرير أكاديمية العلوم أحدث ضحة مهمة في أوساط الشعب الامريكي حيث اهتم به مختلف العلماء واولته الاهمية اللائقة به جميع الهيئات الاجتماعية والمنظمات السياسية ، ومما يدل على اهتمام الشعب الامريكي بهذه القضية أن صدور هذا التقرير مادف مدور كتاب مهمفي هذا الموضوع الحد أساتذة حامعة هار قارد تحت عنوان: ((لقد حان الوقت مقترحات طبيب كاثوليكي لانهاء معركة مراقبة الولادة )) ويدل المنوان وحده على ان مؤلف الكتاب وهو الاستاذ جون روك بريد أن يقحم المسيحية الكاتوليكية في هذا الميدان حتى لا تبقى الكاثوليكية شبحا مخيفا يتقيه عامة الاستاذ الكاثوليكي والطبيب المسيحي مبدا استعمال الوسائل الوقائية من الولادة مخالفا في ذلك جميم اصدقائه وزملائه الذبن يحترمون الدين المسيحي الذي لا يسمح باستعمال مثل هذه الوسائل .

واذا كنا اشرنا إلى أن أكاديمية العلوم قد أعترفت بمعارضة المنظمات الاجتماعية والهيئات السياسية والطوائف الدينية للمقترحات الخاصة بتحديد النسل فأن تخوف الاكاديمية الأمريكية كان في محله أذ سرعان ما تعرض التقرير للنقد الذريع والمحاربة القوية وأن كان صدور كتاب الطبيب الاستاذ الكاثوليكي جون روك قد حول نسبيا المعركة التي كان من الممكن أن تنشب بين أصحاب التقرير وقادة الهيئات الدينية والاجتماعية والسياسية حيث أصبحت المعركة قائمة بين الكنيسة الكاثوليكية وأحد أتباعها .

فقد احتج الكردينال كوتينج أسقف بوسطون ضد مقترحات الاستاذ جون روك احد أتباع هذه الكنيسة وقد شاءت الاقدار الا أن يكون من بين أتباع هدف الكنيسة السيد جون كيندي رئيس الولايات المتحدة الامريكية .... لان وجود رئيس الولايات المتحدة جعل المعركة القائمة تكتسي صبغة سياسية قد اؤدي ألى رفع القضية الى الشعب الامريكي ليقول قيها كلمته النهائيسة .

وقد اصبحت الاداره الامريكية الحالية في حالة من الارتباك والحيرة لا مثيل لها لانها تعترف ان مسألة مراقبة الولادة تهم مختلف الحكومات ومن بينهما حكومة الولايات المتحدة ذلك أن المبالغ التي يتطلبها مشروع الاكاديمية الوطنية للقيام بحملتها العالمية لا يمكن ان تصدر الا من حكومة الولايات المتحدة الامريكية ، ولكن اعداد مثل هذه المبالغ يتطلب موافقة الكونفريـــس الامريكي على ميزانية خاصة بدلك قد تدخل في اطار مساعدة الولايات المتحدة الاقطار الاجنبية او المنظمات الدولية كما أن عرض مشروع هذه الميزانية يحتسوى ضمنيا على موافقة ادارة الرئيس كيندي على مبسدا استعمال الوسائل الوقالية كما ان موافقة الرئيسس كيندى تعنى وقوفه ضد الكنيسة الشميء المذي لا يرغب فيه كيندي ولا يفكر فيه لان وقوفه ضد الكنيسة سيؤدى الى غضب المصوتين الكاثوليكيين عليه وسيؤدى حتما الى سقوطه في الانتخابات المقبلة .

وخلافا لما قام به كيندي فقد ارتأى منافسيه نيكسون أن يعرض قضية تحديد النسل على انظار ا السعب الامريكي ليقول فيها كلمته متحديا بدلاك الرئيس كيندى ورجال الكتيسة الكاثوليكية .

وهكذا سيتم التصويت لاول مرة في احدى الدول العظمى على مسألة أساسية تهم البشرية جمعاء .

وليس الذي يعنينا نحن من هذه القضية قيام معركة بين الحزب الديمقراطي والحزب الجمهوري في الولابات المتحدة كما انه ليس يعنينا تحول القضية من الميدان الاجتماعي الى الميدان السياسي ولكن الذي يعنينا هو الجانب الاجتماعي لانه بهم الانسانية باسرها

لقد أصبح مشكل تكاثر سكان العالم حديث كل ناد وموضوع كلام كل مجمع ومحط انظار كل هيئــــة

اجتماعية دولية او وطنية فمن الواجب أن نهتم نحن بدورنا بهذه القضية وأن نعيرها ما تستحقه من الاهتمام ، وسيكون من خطل الرأي أن نعتقد أن تكانسر السكان لا يهمنا نحن في البلاد الافريقية عموما وشمال أفريقيا خصوصا والمغرب بوجه أخص لاننا لا زلنا نتوفر على أراضي شاسعة وبقاع وأسعة لا يعمرها أحد أو يسكنها قليل من الناس وأنما يهم أوروبا لانها لا تتسع لعدد السكان المتزايدين يوما عن يوم والذين أصبحت الارض تضيق بهم .

وقد ذكرت في أول هذا المقال أن الامر يتعلق بضرورة ايجاد توازن بين كل توسع ديموغرافي وتطور اقتصادي ، وسوف لا يتم همذا التوازن في العالم اذا ظلت البشرية في تزايد مستمر وظلت نسية هذا التزايد هي اتنين في المائة؛ فمن المتوقع ان يصبح عدد سكان العين الشعبية في آخر هذا القرن عليار نسمة كما يتوقيع أن يرتقع عدد سكان الهند الى ما يقرب هذا العدد كمــــــا بنتظران بتضاعف عدد سكان الولايات المتحدة والاتحاد السوفياتي. كما سيصبح عدد سكان البابان 110 ملايين في سنة 1995 ونحن لا نقدم هذه الارقام جزافا وانما اخذناها من تقاربر خاصة وضعها علماء ديمفرافيسون باحصاء السكان في مختلف الاقطار التي تعرضنا لهـا ذكرنا ستبصح في حاجة ماسة الى صادراتها التي كانت تعتبر زائدا على القدر الذي تستهلكه اسواقها الداخلية أو ستخص بالباقي من صادراتها بعض الدول التمسى يمكن أن يتم بينها تبادل تجاري يضمن استفادة الحانيين ، وسيؤدى هذا لا محالة الى فقد الدول النامية لكثير من المساعدات الاجنبية وافتقارها الى المواد الفذائية التي تعد حيوية بالنسبة اليها كالقمح والخضر والسكر وغير ذلك . . .

كل هذه السوامل تجعلنا أمام امرين لا ثالث لهما:
اما مواصلة الولادة بالنسبة التي أشرنا اليها والتسي
ستجعلنا ثلد كالارانب كما قال الاستاذ الكبير توينبسي
في مؤتمر عقد مؤخرا لدراسة نتائج تزايد سكان الكرة
الارضية والتي ستؤدي حتما الى تعجيز كل مجهسود
يرمى الى ازدهار الاقتصاد وتطور الفلاحة ونمو الانتاج،
واما حصر الولادة وهذا يدعو الى استعمال وسائل غير
طبيعية واللجوء الى طريق غير مالوفة تنحصر كلها في
عملية واحدة هي تحديد النسل.

واود قبل ان أختم هذا المقال أن أشير الى أني الربد أن أجهل من هذا المقال وسيلة للدعابة لتحديد النسل فأن ذلك ليس قصدي من كتابة هذه السطور بالاضافة الى أني لا أحمل أية صفة رسمية تسمح لسي باتخاذ موقف محدد من هذا الموضوع ، ولكني أردت أن أطلع القراء على ظاهرة غريبة أخذت تشفل بأل عدد من الشعوب وادلي بالارقام التي تعزز تخوفات المسؤولين في بعض الدول .

على اني سوف لا أعدو طور الواجب الوطنسي والديني ولا أعد مارقا عن الدين اذا أكدت أن الاسلام لا يقف موقف المعارض من اللجوء الى هذه الوسائل الوقائية قبل أن يتكون الجنين وقبل أن تمر أربعين يوما على تكوين العلق كما ذكر ذلك اللخمي وغيره من العلماء المسلمين الذين اعتبروا الحديث الشريف

الشهير عن جابر الذي رواه البخاري والذي جاء فيه :

« كنا نعزل والقرآن ينزل ولم ينهنا الرسول عن ذلك »

ولا احتاج ان أؤكد في الاخير أن الاسلام ينهي عن اللجوء
لكل الوسائل التي قد تؤدي الى عقم دائم لان في ذلك
القضاء المبرم على البشرية وهو داعي لانقراض الجنس
البشري يرمنه.

فعلى الذين يقراون هذا المقال أن يتيقنوا أن القصد منه هو الاخبار ودراسة الوسائل المشروعة في الاسلام فنحن براء من كل ما قد يكون الاسلام منه يراء لان الاسلام دين ارتضاه الله لعباده جميعا والله أعلم بمصالح عباده .

الرباط: عبد اللطيف خالص







احقا تماوت البطولة ؟ لا لها في المعانى خلود وهال سمت بالبداء فالا تنتهي ولكن تعاود الى أصلها النور في رفرف هنالك تمارح في مسارح

ولا ، تم لا ، انها باقیه و رایت مخلیدة فیانیه و الی الطبین فی بقصة خیالیه منالیک فی جنبة عیالیه وراء غیروب به نائیه جمیع الاعانی به دانیه

فان مات عبد الكريم فلن ولكتها نقلصة نقصت ولكتها نقلصة نقصى مشريحا السي ربسة وخلف للعسرب احدوثة وخلف للدين اكسرومية وضمخ بالمسك ارجاءنا واسهر اعين اعدالنا والطسق تاريخنا فانسري أسرددت الارض اصداءها وحيرت القرب حتى انسري ولم تقسن عنه اساطيلية ولا قيادة الجيش اذ عبيؤوا الخيسرا ولكنهمية

تموت مانسره الساميسة عسن الروح كريته العاتيسة وقد خلسة النسورة الباقيسة مخلسة في الورى زاهيسة تطل مع الشمس من زاوية واضحك سهلا مع الرابية وعمسق تحتها الهاويسة يرتسل ملحمة ناريسة توجيح فورته الحامية وروعات الإنجام السارية بولول في صرخة باكيسة ولا قاذفات الردى العاويسة جحافله الجمة الشاكيسة الخاشية

قسرى الريف في حقبة ماضيه وخيب خطتيه العاديسة تداعيب اجيالنا الآتيسية

به الهبت شعلة خايسه حداول في ربعه مانيه وافتوا جيوشهم الطاغيم تقيهم من هونها واقيمه جميعا ففروا من الداهيسه وكانت لنا مدحة ناميه كما سلفت بالعلسى حاليسه فتلنا ذوائيها القاربه فكنا بها امة داريسه نعيد بها آنة ماضيه يحدث باخساره الفالسه شوامخه الطابعة العاتيه ترتلها الاماماء و ( يعسرب ) احسابنا وافيسه سوى العز والرتبة الراقيه ولا تركب الخطية النابيسه او الموت في صرعة شافيسه خوالمه ، اعلامها راسمه على الارض كالشمس في عافيه وفضل حضارتنا الضافيه

بان عزائمنا واربسه مباديء اهدافك الراعبه تمسده بالقسوة الطاميه نسر بها روحك الصافيسة عليك جنوانحها حانيسة نجد في العشا ذرة ساليه وتبقسي لما شدته راعيه عسزاء وتذكرة كافيسه وروحك مرضية راضيه

معارك ما عرفت مثلها
بها انتصف الحق من باطلل
ستبقى مدى الدهر انشودة
علام

رعيى الله « أجدير » كم وقعة وابطال « انوال » كم فجروا وكم هرزموا للعدى فسوة فآبسوا بعسار الهزائسم لا وكادت رحمي الحرب تطحنهم ملاحم كانت لهم سبة اعاد بها الدهر ايامنا فنحن بنو الحرب أن اقبلت فطمنا بساحتها صبيسة وما الحرب فينا سوى فرصــة سلبوا الاطلبس الحرعين مجدنا فكم وقعسة حولسه زلزلت كتبنا بها النصر انشردة فنحن بنو الصيد من ( مازغ ) نعاف الهاوان ولا لر تضي نصون الحمى ان دهت محنــة فاما حياة على عسرزة وهده امجادنا فيي السوري مواكب تاريخنا اشرقت بدائے فین لها رونیق

فيا بطل الربف نم مؤمنا وانا سنرعبي بلا غفله متبقعي لتاريخنا فكسرة ونجعال ذكراك تسبحة فيا خاله الذكر في امة لقد جل فيك المصاب فلم ولكن ستحبيك ارواحنا فعش في الجنان على غبطة

المدنسي الحمسراوي

# إلى على الماعر: خليل الخوري

فدا كل مشقة رمح اليق تفتت مهجه وكرجي لكل عمود من المسك بنشر وهجه على العابرين ، فيعشب صيف وتمرع مرجه غلب هخارد ، وبوح كتار ، وبت كمنجه خطرت ، فافريقيا في الطريق اعتداد وبهجه فبتنا على موجع الابنوس ، وبات المحجه مجوسا نصلي لدى مجمر النار نقيم لجه فطاب لاعيننا ان تفاوي ، فنحن ذهول وضجه فمن حدق الهبين ما ترتديين وفي خفقة القلب ما تعبدين وفينا تموت الثواني ، ومن مترف الخطو رجه ونحن على دورة الخصر ما قد تطرز موجه ابهزج خصر بتيل ولسنا نواكب هزجه أ

#### \* \* \*

فيا انت ، با سروة ، با نياسين حومي علينا
رددت لنا الرهبو حتى شكانا الضباع الينا
مررت فمر الربيع ، وطاف العبير لدينا
فمن بعض اضيافنا الخيزران فانبى التقينا
وما اعتل منك ونطعمه من عروق بدينا
وفينا فقولي لاضياف اهدابنا ان وفينا
وغيبي مع العابرين ، صحونا وكنا انتشينا
على مرفا او جزيرة تار
وها نحن نحر دون مدار
وها نحن نحر دون مدار
لنا بعدك القصة المستبدة تسال اينا ؛
ظمننا انزعم حين مررت بانا ارتوبنا ؛
وكيف ؟ ونحن على المضعف المتثنى اكتوبنا
امرنا الرسان فسار وقيدا فسيري الهوينا

دمشق \_ خليل الخوري

# الله المالية المالية

#### 1) حلمي المعتاد

كثيرا ما احلم هذا الحلم الفريب الثافذ:
امراة مجهولة تحبني واحبها
ليست موجودة في كل حين وليست هي تماما
وليست امراة اخرى
تحبني وتفهمني

#### ※ ※ ※

لائها تفهمسي وقلبي الشفاف \_ آه وقد كفت نزواته \_ لها وحدها ولها وحدها اخضلال جبيني الشاحب فهي دون غيرها تعرف تبريده ببكائه\_

#### \* \* \*

اهي سمراء ؟ ام شقراء ؟ ام رمادية ؟

- لا ادري
واسمها ؟ اذكر انه حلو منفوم
مثل المحبين الذين ابعدتهم الحياة

#### \* \* \*

نظرتها تشب نظرة التماثيل ولصوتها النائي الهاديء الرزين رنة الاصوات الفالية التي صمتت

#### 2) مناجساة

#### \* \* \*

هكذا كانا يسيران بين الاعشباب النزقية ولم يكن غير الليل يسمع كلماتهما

#### 3) انشودة الخريـف

الشهقات المديدة
التي تزجيها اوتار الخريف
تدمي قلبي بفتور رتيب
الفصة تعروني
والشحوب بعلوني حين تدق الساعة
فاذكر الايام الخوالي
وابكي
ثم اتيه
في مهب الريح
تحملني هنا وهناك

القنيطرة - ابراهيم السلمسي

## عَلَى الله العَيْنَ عَلَى اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الل

### للأستناذ أحمد عبد الستكلام البقالي

الارض ما تزال ندية من امطار الامس ٠٠ وفي ذلك المساه تغير اتجاء الربح ٠٠ ثعب به « ثعيب الورياغلسي » وهو داخل نوالته يساعد زوجته وبنته على شق البطاطسس لفرمها في مزرعته الصغيرة المشرفة على المقبرة ٠

ترك ما كان بيده وخرج الى صاحة البيت الواسعة حيث وقفت بقرته الوحيدة لقيلة البطن تلـوك الكـلا وتنظر اليه نصف نائمة ٠٠ ونظر الى المقبـرة تعته ، وصاح فـي روحته دون ان يلتفت :

#### ه واحدة اخرى هذا المساء . • »

ولم يعر اعتماما لتعليقها من داخل الكوخ المعتم ٠٠ كان الصوت يخرج منها عميقا كما يخرج مـن مطبـورة او بشر ٠٠ على اية حال كان يعرف تعليقها قبل ان يسمعه ٠٠ هو هو دائما ، كلما قال لها عن جنازة اخرى تنهدت وقالت :

« هذا وقتها ٠٠ في الخريف دائما تتكاثر الجنائــــز ٠٠ الناس يحيون الموت في الخريف ٠٠ اللـــه يلحقنا بهـــم مسلمين ٠٠

تم تتنهد وتعود الى عملها دون ان تعطى الموضوع فترة تفكير اخرى ٠٠ وظل هـو ينظر الــي المقبرة المبسطة تحت مزرعته تتناثر فيها القبور بثواهدها البيضاء تغطي بعضهـــا اشجـار العطرشة والــورد ، وبعضها يكــوه الاعشــاب البرية الخضراء توحي بالطمانينة والــلام ٠

وفي احسى الاركان وقفت حلقة من الناسي حول قبر محفور بجلابيبهم الصوفية البيضاء والشهباء واقبابها على ع رو وسهم تجعل منظرها حزينا وهم يقرا ون «يس» باصوات عالية مربعة ، ولهجة جيلية قوية .

وسكتوا فجاأة في اجلال ٠٠٠

وفكر شعيب انه وقت الحشر قد حان ٠٠ وقت وضع الميت في قبره ٠٠ كان ذلك خو المنظر الوحيد الذي لم يستطع شعيب ان يا لفه ٠٠ كان دائما يتقل قلبه ويبعث القشعريرة ف عدده ٠٠

وبدا ً الرجال ينشدون بصوت خفيض ولحن مثقــــل با حزان الوداع :

« باسم الـ وعلى ملة رسول اللـ (ص) اللهـ م ان صاحبنا عذا قد نزل بك وخلف الدنيا وراه ظهره معتقرا الـ ما عندك ١٠ اللهم ثبت عند المـائلة منطقه ولا تبتله في قبره بما لا طاقة له به والحقه بنينا عليه الـ لام ٠٠»

وتقدم خسة رجال فا خرجوا الجنة من المحمل مرفوعة على سجادة بيضاء ووضعوها في القبر برفق زائد ، ثم نسزل الحفار وبدا يخطي القبر با لواح الرخام المستطيلة وقسد رقادت الجنة مكفنة بالبياض معقبودة البنان صامنة تنتظير ان يتلجها طلام الغيب وصمته الاخير ٠٠٠

ثم طلع العفار فتناول المجرفة وبداً يهيل التراب على الالواح الرخامية بسرعة حتى تكوم فوق القير ، وجاء رجل يقربة ماء ذات فم نحاسي فا خذ يرشه بعناية حتى لا تعيث بترابه الريساح ٠٠

ورفع تعيب رائمه الى السماء ينظر الى الفيوم وهــــــى تتسابق مربعة نحــو الشرق منعــددة الالوان في دكنتهــــــا ونصوعهــا -

وفي الغرب كانت المدينة تبدو مزدجمة المباني داخــل مورها الاحمر العنيق موامعها البيضاء تعلو قوق بقية السطوح وحى فى مجموعها كسفينة ضخمة عمقها الاول داخل البحر..

كان وجه المحيط يعكس الوان السماء الكالحة والشمس لا يرى الا نصوعها من خلف السحاب وهي تميل نحو الفروب

والتفت مسرة اخرى نحو المقبرة ليجد الجمع قد تقرق ،
 وذهب الناس في اتجاهات مختلفة ، ثم نقل عينيه الى طريسق السيارات خلف المقبرة لينظر الى زجاج العربات الانيقة وهسي تتدافع بسرعة نحو الشمال الى طنجة ، كان زجاجها بلسسع في عينيه كلما انحرفت عن الثل جانب ملعب الكرة . .

وفي تلك اللحظة عاد ابنه محمد من المدرسة فقبل يده ودخلا معا الى الكوخ الدي كان مضاء الآن بعصباح نحاز اصفر ١٠ وبعد العشاء جلس شعب مع عائلته يشرب الشماي ويستمع الى حديث ابنه محمد عن المدرسة والاماتذة . شمم المجدال بينه وبين اخته فاطنة حول كروية الارض ودورانها ، كانت عي ترفض تصديق ما يقوله جملة وتفصيلا : « كيف يمكن ان تدور الارض ولا تسقط من فوفها ؟ لماذا لا يهرق البحر في الفضاء ؟ والبقرة لماذا لا تطير ؟ »

كان شعيب ينظر اليهما يتجادلان ويبتسم في تعب معيدا بوجوده ١٠ وفي تلك الليلة بينما عو في عمق النوم، اذ سمع طرقا على الباب ١٠٠ استيقظ بصعوبة كبيرة دون ان يدرك اين هو ١٠٠ كانت زوجته تعركه بعنف من كتف ، وتهمس في اذته : شعيب اسمع ، احد يطرق الباب في هذه الساعة ، قم ، افتح ١٠٠ وقعد شعيب بدون احماس مدة قبل ان يدرك معنى كلام زوجته ، وحين خرج من الغراش كانت تقول له : « انا خاتفة ، الكلب لم ينسح ، ثم انسى كنت عاحية فلم اسمع الباب الخارجي يتفتح ، يا ترى من يكون عذا من يدرى هن يكون

قاذا صوت ضعيف كا نما تاتي به الربح يجيب : افتح من فضلك ١٠٠ اريد ان اتكلم معك ٠٠

فقال شعيب : تكلم من هناك ٠٠ ماذا تريد ؟

فرد العبوت ينفس العلق؛ اعتقد انكم دفنتم رجلا حيا... وفتح شعيب الباب يسرعة وخرج : كيف ؟؟

و تكلم الرجل الطويل الواسع العبنين الذي كان واقفا خلف الباب ، وعلى وجهه رعب كبير : « توقفت سيارتــــى الى جانب المقبـرة ، فنزلت لاصلاح عطبهـا ، فسمعت نــــدا، استغاثة ا تيا من المقبرة ، وتسلقت السور و نزلت فلم اجــــد احدا ، كان الصوت يصدر عن قبر ما يزال نديا ، لعن الذين دفنوا ذلك الميت لم يدركوا انه كان ما يزال حيا . . »

فحك شعيب رائمه في حيرة ، وقال : وماذا نفعل الان ؛

انني اقترح أن تحفر عليه حالا قبل أن يختنق بقلة الهواء ، أو يسوت رعبا ، أو يققد عقله أذا لم يست .

فالتقت تعيب لزوجته : رحيمو ٠٠ هات الفا"س ٠٠ ، فخرجت هذه من خلف الباب والشاقسور في يدها ، ونظرت الى الرجل في ربية ، ثم سا"لته :

- \_ كيف دخلت الى منا ولم ينبح الكلب ؟
  - ـ اعتقد انه لم يرني ٠٠

فاقتر يب منه تنظر الى عينيه الغائر تين يعينيها الجميلتين القاسيتين . . كان طويلا نحيفا في حوالي الاربعين ، حسن التفاطيع ، الا انه شاحب في رعب شديد ، فعادت الى مو اله :

- وكيف دخلت الساحة والباب ما تزال مقفلـــة ٠٠ ؟
- اعتقد الني قفزت على الزرب ٠٠ لم النعر إسا كنت افعل ٠٠ ان رجلا هناك نحت النراب ، حياته في ايدينا ، وانت تعتقدين النبي جئت لاسرق ٠٠

وهنا تدخل تعيب جد : هاني الفاأس وتعالي تحفر على الرجل .

فوقفت المرائة امامه فسي صرامة : لن نفعل شيئسا مسىن ذلك ١٠٠ انت تعرف ما حصل لسسي العربسي حيسن حساول اخراج ميت طن انه ما يزال حيا ١٠٠ قيض عليه ورمي به فسي الحبس ١٠٠ ستذهب الى مقدم الحومة ، وذلك حتى تاخسف الاذن من سلطة البلد ١٠٠

واخرجت رحيمو جلباب شعيب فلبسه هذا وعمو فسي طريقه خارجا ٠٠

ومثيا معا في مسرات مظلمة بين زروب القصب الكثيفة والكلاب تنبح حتى وصلا بابا في حائط قصب ابيض فطرقها شعيب بقضته وهو يصبح:

- مل القدم هنا ؟
   فسم صوت امرا ث من الداخل يجيب :
  - كالا .
  - ـ واین یمکن ان نجده ٤
    - ـ في القهوة ٠٠
      - اي نهـوة ؟
    - ـ قهوة ابسن روحو

والتفت شعيب الى الرجل الذي كانت عيناه تزيد كيــرا

- ورعبا: \_ تعال ٠٠
- \_ على القهوة عدة ؟
- \_ كلا انها في السوق ٠٠

ومثيا بين الزروب حتى خرجا الى طريق السيادات الذي يخترق المدينة ومط السوق ، ونزلا في الشارع الرئيسي المظلم ، الحوانيت كلها مقفلة ، ولم تبق الا انوار قناديسل باتمى الفحم الدين يكنون في دكاكينهم وبعض القهاوي الخاصة بلاعبي (الكرطون) \_ البنجو \_ مقفلة يلوح النسود عن شقوق ابوا بها ٠٠

ووضلا الى مثهى (ابن روحو) فدخيل شعيب ، ووقف الرجل جلبابه الابيض الطويل على الباب ينظر الى الداخل في حسرة ...

ووقف شعيب على راس المقدم الذي كان يتصدر جماعة وهم بشريون الشاي ويتحدثون :

\_ عبب ماذا جاء يك في عدا الوقت ؟

فرد شعب : معي رجل يقول انه صبع صوت رجل يستغيث في قيمره ٠٠٠

فعلق القدم ضاحكا : لعل تكبيرا ومنكرا يستجويانه ٠٠. ودحك الدياعة . فلخا الحا العاربا الرحد وط

وضحك الجماعة ، فدخل الرجل الطويل الى حيث يجلس القدم ، فنظر في عينيه جنف ، وقال بصوت خافت :

اسمع يا هذا ١٠٠ حياة انسان في يدك ، وانت تلقسي
 النكات ١٠٠ انتا لم ترد العفر عليه حتى تخبر السلطات اذا
 وجدناه ميتا فهو في ذمتك ٠٠

واختفت الابتامة من وجه القدم ، فنهض وامــــك بعصاء ، وهو يقول :

انا لا اربد أن تبقى روح أحد على رقبتي ٠٠ ولكن
 مناك من هو قوقى ٠٠

قسائل الرجل : من يجب أن تخبر أيضا ؟

الباشا ، اجاب القدم ،

ومشى خلف الثلاثة جبيع من كان بالقهى ، كل منهم يعطى رايه في الوضوع دون ان يسع راي صاحه ، كان المقدم يلبس جلبابا صوفيا ثقيلا في لون الارض ، وعلسى رائمه عبامة صوف سودا، مزخرفة خبوطها بخواتيم الحرير ، وقد حلق لحبته وترك شاربا احبر كثيفا يتمشى جيدا مسع عبنيه الزرقاويان ،

النوم يسعل ، فاأشعل نور الباب الخارجي ، ثم فتح البــــاب وهو نصف نائم ، فيادره المقدم :

- ترید آن نتگلم مع الباشا .
  - \_ انه لیس عنا ۰۰
    - \_ واین مسو ک
    - \_ في طنجــة ٠٠

قاختلط الامر على الجماعة فتقدم الرجل الطويل السمي. الخادم وساألـــه :

- \_ هل ترك رقم تلفونه بطنجة ؟
- لا ۱۰۰ اجاب الخادم، انه لا يمكث هناك بمكان معين ۱۰۰
   والتقت الرجل الى المقدم : وماذا سنفعل الآن ٤

فعك المقدم راأمه ، وهز كنفيه في حيرة ، فواجهـــه الرجل الطويل ، وهمس بصوت خافت فيه كثير من عــــدم الاحتيال :

اسمع ۱۰ الباتا غير موجـود ۱۰ وهـدا معنـاه ان السو وله بدك الان ۱۰

ومنا تكلم تعيب وهو ينظر الى وجه الرجل الطويسل المتوتر والضوء ينص على تقاطيعه : اعتقد انه من الواجب ان نذهب الى القاضي ١٠ هــو الذي ينبغني ان يبت فــــي هذه الامور ٠٠.

وصادف هذا الراي قبول الجميع ٠٠ فتوجهوا تحـو المدينة داخل السور الاحمر ٠

وعنى باب بيت القاضى وقفت الجماعة تنتظر ، فا ُضى، مصياح معلق على الباب واطلت خادمة من نافذة مشرفة عـــــــــــى الشارع تنظر الى الوجوه بعينين مقفلتيـــن ، وسا ُل المـــــدم رافعا عكازته نحوعا :

- \_ على الفقية عنا ؟
- لادا ؟ اجابت الخادمة : ماذا تريدون منه في نصف
   الليل ؟

 اذا كان موجودا ، فقل له يخرج عندنا ٠٠ نريد ان نساله في امر مهم ٠٠

وادخلت الخادمة واأسها فاختفت ثم عادت الى الظهور مرة الحسرى :

يقول لكم سيدي عودوا في الصباح ١٠٠ له مريض الآن، ولا يستطيع الخروج من قراشه ١٠٠ ثم اقفلت باب النافذة واطفائت النور قبل ان تسمع اي تعليق وعاد البيت الى صته الاول ٠٠٠

كان الرجل الطويل النعيف يرتعش من شدة النرفزة والغضب ، ودار المقدم ليجد نفسه وجها لوجه امامه ، فصاح فيه يصوته العاد الخافت :

- \_ ماذا تفعل الآن ؟
  - لا ادري · ·
- الرجل اشرف على الموت او الجنون الآن

قرد القدم حاثراً : ذلك من سوء حظه ٠٠٠

فاقترح الرجل : الا ينبغي ان تنادي العرائش و تطلب اذن العامل للعفر على الميت ٠٠٠

ورفع القدم رامه ينظر الى الرجل : هذه فكرة حسنة 

ل الذا لم تقلها من قبل ؟ تعالوا الى البريند 

وتحركت الكتلة مرة اخرى نحو البريد خارج الاسوار في المدينية الجديدة ، وكلما النقوا باحد انضم اليهم ليسمع الحبيب 

العجيب 

.

و بعد دقائق كانت اعصاب الرجل النحيف فيها تحترق وحمو ينظر التي جهاز التلقون الاسود وينتظر ان يرن ، سمعت دقات الجرس ، ورفع المشرف السماعة التي اذن مم دفع بها التي المقدم .

وامسكها هذا بكلتا يديه وبدا يصبح فيهسا :

من ؟ آ • • سعادة العامل \_ مساء الخير يا سيدي \_ متا مفين لازعاجكم في هذه الساعة المتاخرة \_ لا ؛ لا \_ انا القدم \_ الباشا ما يزال في طنجة \_ الموضوع اسيدي هو اننا نريد اذتكم في الحفر على ميت \_ لا لا \_ انه ما يزال حيا \_ منا رجل سمع استفائة من القبر \_ دفن هذا المساء \_ بارك الله فيك \_ الله يهنيك •

ووضع السباعة والتنت للجماعــة : لندهب الان للحقــــر عليه ٠٠ لقد اعطانا العامل الاذن ٠٠٠

وقيما هم يتحركون تحو الخارج ، اذ سمعت ضجة بالياب وسيارة تقف ، وصاح احد الواصلين الجدد :

البائدا جاء من طنعة . .

وفى نفس اللحظة دخل رجل في حوالي الغسين بسلابس عسكرية انبقة ، ضخم الجثة احمر الوجه تقدم تحوه الجماعة وراء المقدم . وتكلم هذا :

جاناك يا سيدي لنا خذ اذنك في العفر على رجل دفن
 حيا فلم تجدك ، وقد كلمنا العرائش الآن فا عطانا العامل
 الاذن ، .

ووقف الباشا يحك قفاء وينظر الى الجماعة ، ثم وضع ابهامه في حزامه وسائل :

- خل اذن لكم في الحفر اا
  - \_ نعم یا سےدی ٠٠٠
- ـ اذن ماذا تنتظير ؟ تعالوا ٠٠٠

و تحرك الجماعة خارجين فركب الباشا سيارته واشمار الى المقدم ان يركب ، وركب تعيب واشار الى الرجل الطويل قصعه الى جانبه ، ونظر البه الباشا وسائل المقدم :

- وهذا لماذا ؟ ٠٠
- مو الذي سمع الاستفائة يا سيدي ٠٠

و نظر الباشا التي وجهمه ، فأحس بعمق الرعب قسي عبنيه و تقاطيعه ، ، ومد يده التي مفتاح السيارة فأداره و تحرك الزلا نحو بيت الجنايني الملحق ببيته الكبير ، فنزل احد اعوانه واخرج فاما وضعه في حقيمة السيارة وعماد فركب وقصف الباب فنحركت السيارة نحو القبرة ،

وعلى بابها فتح البائا حقيته الصفيرة فاأخرج منها فنارا كهربائيا ، وتحرك الجميع نعو القبر الجديد ، يقودهم الرجل الطويل النعيف بخطوات واسعة .

وحين وقفوا عليه الحنى الباشا فأصاح بسمعه على القبر ، ثم اشار الى الرجل ال يعفر . . و بعد عدة دقائية كان الفاس يغرب على الرخام المنطيل ، فنزل الرجل و بدا يوفع الالواح واحدة واحدة حتى كشف عن الجئة المكسوة بالبياض ، و نزل شعيب والمقدم فرفعاها من مرقدها ، ووضعاها على حافة القبر .

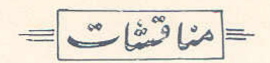
واقترب الباشا بفناره فاتحنى على الجنة ووضع اذنه على مدرها ليستمع الى دقات القلب ، ثم وقف وقال دون ان ينظر لن حوله ،

ثم امر شعيب والمقدم ان يكشف عــن وجهــه الفطــا. فتقدم الرحلان ، وازاحا الغطاء فكاد الدم يقف في عروقهما . .

كان الرجل ما يزال حيا ٠٠ كان ينظر اليهما من ورا، حافة الكفن جيئين غائرتين فيهما ياأس ، وبقية حسسرة وغضب ٠٠ كان هو نفسه ذلك الرجسل الطويل النحيل المذي طرق الباب في اول الليل على شعيب ليخبره بالاستفائة .

واغمض عينيه اغماضتهما الاخيرة ، وراح في ساته الاسمادي ،

واشنطون - احمد عبد السلام البقالي



## مِنْ جُمِنَ الْإِصْطِ الْوَصْطِ الْوَاسِينِ الْمُواسِينِ الْمُؤْسِينِ وَالْمُواسِينِ الْمُواسِينِ وَالْمُؤْسِينِ وَالْمِؤْسِينِ وَالْمُؤْسِينِ وَالْمُؤْسِينِ وَالْمُؤْسِينِ وَالْمِؤْسِينِ وَالْمُؤْسِينِ وَالْمِلِينِ وَالْمُؤْسِينِ وَالْمُؤْسِينِ وَالْمُؤْسِينِ وَالْمُؤْسِينِ وَالْمُؤْسِلِينِ وَالْمُؤْسِينِ وَالْمُؤْسِينِ وَالْمُؤْسِينِ وَالْمُؤْسِينِ وَالْمُؤْسِلِينِ وَالْمُؤْسِلِينِ وَالْمِلِينِ وَالْمِلِينِ وَالْمُؤْسِلِينِ وَالْمُؤْسِلِينِ وَالْمِلِينِ وَالْمِلِينِ وَالْمُؤْسِلِينِ وَالْمُؤْسِلِينِ وَالْمِلِينِ وَالْمُؤْسِلِينِ وَالْمُؤْسِلِينِ وَالْمِلْمِ وَالْمُؤْسِلِينِ وَالْمُؤْسِينِ وَالْمِنِينِ وَالْمُؤْسِلِينِ وَالْمُؤْسِلِي وَالْمُؤْسِلِي وَالْمُؤْسِلِي وَالْمُؤْسِلِي وَالْمُؤْسِلِي وَالْمُؤْلِي وَالْمِلِينِ وَالْمُؤْسِلِي وَالْمُؤْسِلِي وَالْمُؤْسِلِي وَالْمُؤْلِي

(( آخرج النفمة التي في قرار فطرتك يا غافلا عن نفسك اخلها من نغمات غيرك )) اقبال

اظلعت على مقال الاخ الاستاذ محمد زنيبر تحت
عنوان « نمن الاخطاء » المنشور في العدد السادس من
مجلة « دعوة الحق » ولاهتمامي بهذا النوع من المقالات
اخدت في قراءته غير اني فوجئت باستشهاد الكاتب
على بعض افكاره بمقالتي « قبل فوات الاوان » ،
واسترسلت في القراءة ظنا انني ساجد بيني ويسسن
الكاتب اختلافا في الراي وعلاقة بين افكاره ومقالتي
مما ببرر له هذا الاستشهاد ، غير اني عند ما انتهيت
من تحليله لمقالتي واستنتاجاته منها وافتراضاته ، تم
اجوبته عن تلك الافتراضات الى آخر المقال ، وجدت
ان ذلك الاستشهاد في غير محله ، وغير ذي موضوع
وانما اقحم القحاما ، لكن ، رغم ذلك ، فقد رايت انه
لابد من الادلاء براي حتى لا يفسر السكوت بالرضى ،

القد صرح الكاتب بان اجدادنا وجدوا انفسهم مجردين من السلام الفكري ، وأن الانهيار بلغ الى حد لا يتصور ، وان عواقب التخلف ظهـــر أثرهـــا بصورة افظع في ميدان الفكر ، وامام الفراغ العقلي الذي كان يعانيه المفرب منذ ازمان بعيدة استطاعت الثقافسة الاجنبية الدخيلة أن تجد لنفسها مكانا وأسعا رحبا ، وصرعان ما اجتذبت اليها المثقفيين والشياب » ، وىمضى قائلاً: ﴿ فَاذَا نُتُجَ بِعَدُ ذَلِكُ أَنْ هَذَا الْجِيــــلَ اصبح ذا ثقافة وتكوين اجنبيين قليل المعرفة بثقافته القومية ، فالمسؤولية تعود على الاجيال السابقة التي لم تعتن بهذا الامر ولم تبذل أي مجهود في خلق المدرسة الوطنية المسايرة لمقتضيات العصر » ويسرى أن الاستعمار « عمل فيما بعد على خنق ثقافتنا القومية ونشر ثقافته المجلوبة ولكن هذا تصرف طبيعي ومنتظر من كل دولة احتبية حاكمة وليس من الحكمة أن تنتظر من الإجانب المحافظة على ثقافتنا القومية » ، ثم يقول :

« فالثورة الفكرية التي رفضنا ان نقوم بها نحن في الوقت المثابب اصبحت مفروضة عينا فيما بعد ولكن من الخارج وحسب مناهج وطرق لم يكن لنا فيها اختيار ، وهذا سبب كثير من المشاكل التي نعانيها اليوم في تطورتا الثقافي » .

ومعنى كلام الكاتب ان الاستعمار وجد فراف فكريا في المغرب فاحتله ، ونتيجة لذلك ، اصبح جيلنا هذا محتل الفكر ، وذا تكوين وثقافة اجنبيين ، وان مدرستنا الوطنية كانت معدوسة في التوجيه او على الاقل فسيلة التأثير ، وان الثورة الفكرية فرضت علينا فرضا ولكن حسب مناهج وطرق اجنبيين . وليس من المعقول ان يحافظ الاجانب على ثقافتنا القومية وليس من الحكمة ان ننتظر منهم ذلك واننا تنيجة لهذه الاوضاع الجديدة نعاني مشاكل خطيرة في تطورنا الثقافي .

وهذه الافكار التي ساقها الكاتب هي نفسها التي سقتها سعتها سواء في مقالتي السابقة او في مقالتي الاخرى التي نشرت في دعوة الحق والتي تعتبر مرتبطة بها أشد الارتباط. فأنا أرى اننا نعيش في فراغ فكري ، وان الاستعمار استغل هذا الفراغ ليماذه حسب مناهج وطرق لا اختيار لنا فيها وان مدرستنا الوطنية لم تقم بواجبها لانها لم توجد كما بنبغي .

ولعل الكاتب يتفق معي ان تلك المناهج الاستعمارية لا يقصد بها \_ اساسا \_ خير البلاد بقطع النظر عسن مكاسبنا منها ونوع تلك المكاسب ، ولعل الكاتسب متفق معي ايضا في انه لابد من علاج لتلك المشاكل التي نتخبط بها والتقلب على العقبات الموضوعة في

طريقنا ومواجهة الاحداث التي تطفي علينا . وهنا نصل الى النقطة التي تراءت للكاتب ان يجعلها محل استشهاده فيما اظن ، وهي نقطة العلاج ، ولست ادري أبتفق معى في هذه النقطة حسب ما بينته في المقالة السابقة وما ساؤكده فقط هنا ام لا ؟ على اي فالعلاج في نظري بقتضي تكوين قيادة فكرية متبثقة من صميم الامة مكونة تكوينا قوميا متينا حسب مناهجنا واختيارنا وطرقتا لانتا ان تركتا القيادة في يد من كان ذا ثقافــــة وتكوين أجنبيين قليل المعرفة بثقافته القومية فانسا نكون قد حاولنا اسباغ صفة الاطبء على نـوع من المرضى المراد علاجهم ، وهذا النوع من القيادة ، هو الذي وصفته بانه لا بشعر بكرامة امته وليس عنده ما يحمله على الحنين لامجاد ما ضيه ، لان الثقافة والتكوين الاجنبيين وقلة المعرفة بالثقافة القومية من اهم الخصائص للقيادة المزيفة ، لان الثقافة كما قال الكاتب نفسه ، قوة معنوبة بها تعيش الشعوب وتعتز ، واليها ترجع لتستنير وسط الخطوب المدلهمة ، وما اظــن خلق هذا النوع من الثقافة في الامة المغلوب على أم ها. ولهذا قلت بجب على القيادة الحقيقية المنقذة ان تتعمق في فهم النفسية للامة فهما مستقلا عن كل تأثير اجنبي او توجيه استعماري ، وبذلك ( فقط ) تستطيع القيادة ان تقف على حقيقة آمال هذه الامة واهدافها ومكامن القوة والضعف فيها وطبيعة تكوينها ومزاجها وعلاقاتها التاريخية والعقائدية والفكرية ...

قدعوتي اذن تتلخص في وجوب تكوين القبادة الفكرية السليمة المتباقة من الامة لتواجه المشاكل بارادة غير مزيقة وفكرة غير دخيلة . فهل في هذا ما يتير الكاتب ويجعله بسارع الى الاستشهاد بمقالتي على تلك الافكار التي ساقها هناك ؟

على كل حال ، سابسط فكرتي بعض البسط ، لعل الاخ الكاتب يقع على حقيقة الخلاف إن كان هناك خلاف او على عكسه ، ان القيادة التي ندعو اليها هي التي قال عنها الكاتب « يجب ان تهتدي الى التفكير القويم وتقدير الواقع بحصافة وبعد نظر لانها ، لو فعلت ذلك لفهمت ان انقاذ المفرب هو في الاستفادة من خصارة اروبا وعلمها وتجاربها لا في الجمسود والتعصب ، . . » او الاستهار والتلاعب بالقيم ، ولكن، كيف ينبقي ان تستفيد من اروبا ؟ وما هي وجسوه الاستفادة ؟ وماذا ينبغي ان ناخذ ؟ وما ذا ينبغيي ان

ثدع ؟ تلك قضابا مهمة وخطيرة بنبقى على القيادة ان تحدد موقفها منها بكل موضوعية . فالحضارة الاوربية فيها جانبها الخير ، وجانبها النسرير ، وأخوف ما يخاف على أمة ضعيفة بحاول فادتها النهوض بها ، أن تضل الطريق قتاتيها الرزايا من وجوه الفوائد ، ولذلك ، كان لابد من خلف تلك الثقافة التي سبق تعريفها حــــــ رأبكم لتخلق فينا الحاسة المميزة بين ما بنفعنا وما يضرنا . ومن المعلوم أن الكل حضارة افكارها القاتلة » (يه) لكي تقتلها هي تفسها كما تقتل غيرها وان الامة المصابة بالوهن لا تملك القدرة على الامتصاص الحيوي من أية حضارة والها تقرض عليها لزعتها الى السهولة الى امتصاص الجانب القاتل كما نالحظ على كثير ممن يحاولون تحضيو انفسهم « بالمقلوب » بالاقبال على « اشياء » الحضارة الفريبة في بلادة وتشاط دون التنبه الى أن الحضارة تنبع قبل كل شيء مسن النفس تعبيرا عن عقيدة متفلفلة حية ، لهذا ، ينبغي الا نفتح أبوابنا - أن كانت لنا أبواب \_ على مصر اعبها الفث بغزو بلادنا وانما يجب ان نكون حدرين يقظيسن محاولين بوعي قيادتنا \_ التي ينبغي ان تكون منا والبنا - أن نفرق بين ما بضر امتنا وما بنفعها . فالنقل عن الفير يجب أن يخضع لشروط صارمة عملية مثل نقل الدم من جمم لآخر بل وأشد صرامة ، لان الخطأ في نقل الدم قد يقتل فردا واحدا ، اما الخطا في النواحي الاجتماعية والحضارية قانه بقتل امة باكملها . لهذا يجب أن نبئي فكرتنا الخاصة بنا والتي هي انسانية في صميمها ، عاملين على اعادتها للنقوس واشاعتها في المجتمع ومساعدتها بتهيىء الجو والتربية الصالحين ، حتى لا تمتص الا ما يساعدها على النمو والازدهار ؛ فاليابان مثلا لم تقف امام الحضارة الفربية موقـــف الجمود ولكن في نفس الوقت لم تقف موقف الميوعـــة والتعسخ . ولم تكن تلميذة بليدة لاروبا ، بل كانت واعية مفكرة تاقدة ، عالمة ، مدركة لما تاخذ ، مدركة لما تدع . فلم تذهب الى أروبا واسقة منها الكماليات والعادات المخربة والانحرافات ، بل كانت اوعسى من ذلك . يقول ويل ديورات : « لقد درس اليابائيـــون مدنيتنا دراسة فاحصة لكي بتشربوا معايرها ، ثم ىفو قوھـــا .»

وقبل أن يفكر البابائيون في الاخذ من أروبا فكروا جديا في العقيدة التي ستجمع الشعب في وحدة متراصة، وكان أول عمل قامت به البابان هو أنها قضت على

في مهب المعركة لمالك بن نبى ص 172 – 185.

نظام الاقطاع , وكانت توبة الحاكم رجعي كيكي تهيينا لحضارة اليابان . يقول كيكني في اعتراف الرائع : « ان معظم اعمال الادارة الحكومية معيبة ، واني لاعترف خجلا بان الامور في وضعها الراهن يرجع نقصها الى ما اتصف به انا من نقص وعجز وها هو ذا اتصالنا بالاجانب يزداد يوما بعد يوم فما لم تتناول ادارة البلاد سلطة مركزية موحدة ، انهار بناء الدولة انهيارا مسن

وهكذا بدا العهد الميجي سنة 1868 واسترد الشعب الديانة الشنتوية القديمة وقام قادة البلاد بدعاية قوية في الشبعب حتى اقنعوه بأن الامبراطيور العالد الى عرشه الاهي النب والحكمة ، ولذلك يجب طاعته ، وطاعة القوانين التي يصدرها . يقول ديورات هنا: « فلما أن توفرت هذه القوة الجديدة لانصار التقريب تمت على ايديهم معجزة أو ما يوشك أن يكون معجزة في تحول البلاد تحولا سريعا » وقد قام الزعيمان العظيمان أتو وأتوبيي بزيارة لاروبا درسا خلالها انظمتها وصناعتها .

فاذن الاعتمادة على العقيدة شرط اساسسي الحضارة واذا كان اليابانيون اعادوا للشعب ثقته في الامبراطور على أساس أنه الاهي النسب فائنا ينبغني ان نعيد لانفسنا ثقتنا بالله على انه رب العالمين وبدون هذه العقيدة فائنا سنظل نعبت ، لان العقيدة سر الانطلاقة الكبرى ، ولقد راينا الرئيس ايزنهاور يرى ان خطر فراغ النفوس من العقيدة والاخلاق افتابل الذرية .

فقول الكاتب بانني ادعو اللى غلق الابواب ،

تنيجة « غريبة » واستنتاج » عجيب لم اقل لا

بمقدماتها ولا بشيء يغضي اليهما ، وانها الذي اؤكده

دانها هو انه يجب ان نتنبه من التاثيرات الاستعمارية،

وان يكون فهمنا للامور مستقلا عن هذه التأثيرات مهما

كان نوعها ، وان تكون لنا شخصية متميزة ، فالاستعمار

زيف لنا تاريخنا وعقائدنا وحاول ان يقطع حاضرنا عن

ماضينا وان يخلق من أمة واحدة أمما مختلفة ، وان

يعرقل سيرنا وشجعنا على ما يسمى بالثقافة الرخيصة

كما شجعنا على تقاليد بالية وساعدنا على الجمود

ووقف دائما في وجه تطورنا ، ولم يقصر في الفتك بنا في

ميدان الفكر ، ولهذا اعتبر كلامكم من الاستنتاج الاول

الى آخر المقال بين قوسين ، لا يحق الإجابة عنه لانه

ليس في الحقيقة مسايرة لمنطق مقالتي وانما هو مسايرة من الكاتب لنفسه ولكن رغم ذلك احب أن البه الاخ الى الني لو كنت أدعو إلى غلق بابنا لما كنت منطقيا مسع نفسي لانني أتابع دراستي العليا في جامعة أروبيسة وبلغة أروبية .

وكان بالإمكان لو سرت على ذلك النحــو مـن الافتراضات والاجوبة عنها أن أملا مجلـدات ولكـن المهم هو أن ذلك كله لا علاقة له بالفكرة الموضوعــة للمناقئــــة .

وان الكاتب يقول: « اننا لم نقم بعد بالتسورة الفكرية وانما فرضت علينا من غير الختيار وحسب مناهج وطرق اجنبيتين » وفي كلا الحالتين شر ولهذا ينبغي ان نتدارك الامر بثورة ثقافية اصيلة ، أي نقوم ببناء حضارتنا على الساس من عقيدتنا ، وما اروع الكلمة التي صدرت بها مقالتي التي فاه بها اقبال رحمه الله « اخرج النغمة التي في قرار فطرتك يا غافلا عسن نقسك ، اخلها من نغمات غيرك » .

فالحضارة كما يقول مالك بن نبي ليست سلعة تباع وتشرى كما ان الاستعمار ليسس في نيته ان يحضرنا بيل عنده لقظتا استعمار وحضر بمثابة مترادفتين وليست الحضارة في نية المستعمر ولسو صحت هذه النية بل هي نتيجة الجهد الذي يبدله كل يوم الشعب الذي بريد التحضير ، فهو الذي يدهب الى الحضارة ، الى مصادرها البعيدة ، وقبل كل شيء الى مصدرها الاقرب من اصالته .

فمن ثمن الاخطاء في رابي ان نعتقد ان الحضارة هي ما أنعمت به علينا المدرسة الاستعمارية في فترة غياب مدرستنا الوطنية ، واذا كان يعاب على أجدادنا في عصور الانحطاط سوء نيتهم في الحضارة الفربيسة وغرورهم بما لدبهم وجمودهم على تقاليدهم ، فانسه يعاب على بعض ابتائهم اليوم حسن نيتهم المطلق فسي الحضارة الفربية وغرورهم بها وجمودهم في فهمها لان الحمود هو الجمود ، رغم اختلاف المظاهر والازمان ، الجمود هو الجمود ، رغم اختلاف المظاهر والازمان ، فاذا كان هذا الجيل بؤدي ثمن اخطاء الماضي فأنه في نفس الوقت يرتكب اخطاء يساهم بدوره في تأدية ثمنها نفس الوقت يرتكب اخطاء يساهم بدوره في تأدية ثمنها المقبلة ثمن ذلك ، فلكي لا نعيد التجربة السابقة ينبغي النفرة ناكون أكثر تحررا واكثر استقلالا في الفكر .

ويقول الكاتب أن « في الاسلام مبادىء ثورية » فلما ذا اذن لم نتخذ تلك المباديء بداية لثورتنا ، فان كانت تلك المبادىء لم تطبق ككل الا في فترة قصيرة فالميب ليس عيب الاسلام ، ولكن غيب المسلميسن ، الذين لم يستطيعوا المحافظة عليه ، كقوة دافعة ، وكقيم حضارية بعيشون في اجوائها ويشيعونها في الناس. ولكن ليس معنى ان ناخذ الاسلام مبدءا وعقيدة ان نفلق الابواب علينا \_ كما اراد الكاتب ان يستنتج ذلك من مقالتي السابقة - وانما ان تكون اكشر قدرة على

وبعد ؛ فان لنا كل الامل في ان تناقش مثل هذه الافكار وان يدلى كل واحد بما لديه بكــل شـجاعـــــة وموضوعية وحسن نية وان نهىء الجو لذلك دون أن نتاسف لنشر بعض الافكار التي لاتعجب البعض منا. فقد تكون على الاقل تحمل يعض الصواب في حين يحمل

الاستفادة الصحيحة النافعة .

غيرها بعض الخطأ . أن هذا التأسف يعتبر وسيلة من وسائل ديكتاتورية الفكر والاستبداد بالراي اللذان اديا باروبا الى محاكم التفتيش التي لم تعرف أبدا في تاريخ الا لام .

فافساح الصدر للافكار التي لا تعجبنا قد تؤدي بنا الى الوصول الى ما يعجبنا .

ولست في حاجة الى القول بان كتابة الاخ محمد رنيبر تدور حول موضوعات قيمة يجب على الجميع ان يتضافر على معالجتها بقوة في العزيمة ، واستقلال في الفكر ، وعمق في الفهم ، حتى لا نعود الى عهد يجسم قيه الحطاطنا وتدهورنا ، وحتى نصل الى ما تصبحو اليه دون أن يبقى لبنا شاردا!!

تطوان : عبد السلام الهراس

نفس المصدر السابق ص 162 .





#### فضيحية مصطنعية

في الشهر المنصرم عمد احد صحفيي مجلسة (الكواكب) القاهرية الى كتابة مسرحية بعنوان « الهواء الاسود » ، ثم نسبها الى اديب سويسري وقدمها على انها من ادب اللامعقول ، وقراتها لجنة مسرح الجيب المهتمة بنشر الانتاج المسرحي الجديد ، فقرظتها واشادت بها . . وكتب أكثر من ناقد يحللها باعتبارها نموذجا من نماذج مسرح اللامعقول كما يتمثل عند : يكيت ، ويونيكو ، وتوفيق الحكيم . .

ولكن الصحفي ، مدبر اللعبة ، سرعان ما اعلن المسرحية المنشورة ليست للادبب السويسسري ، وانما هي من انتاجه ، كتبها فيما لا يزيد عن نصف ساعة متوخيا من ذلك انبات تمكن عقدة النقص من النقاد العرب الذين ما يزالون يصفقون لكل وارد من الفرب ، وحتقرون الانتاج المحلى . .

واغتنم عباس محمود العقاد الفرصة ليسخر من النقاد الشباب فكتب يقول:

« هؤلاء النقاد المحترمون اول من ينبغي ان يساق الى « محكمة التربيف » لحماية الفكر الانساني في هذه الامة من وبال دءواه . واهون ما يستحقون عليه الجزاء الرادع انهم استخفوا بدعوى القيادة الفكرية التي لا تكلفهم كثيرا ولا قليلا من العلم بأصول شيء من الانساء في عالم الثقافة »

وأنسري الدكتور مندور برد:

« . . . تناولت كثير من الصحف والمجلات هذه الحادثة السخيفة وراحت تشهر بالنقاد وتتشفى فيهم ، بل واختلط هذا الاحتيال السخيف عند أدبب كبير كالاستاذ العقاد بانجاه اللامعقول في ذاته ، فكتب في مقالة ضافية بسفه النقاد ومذهب اللامعقول معسا ويؤكد ان اصحاب اللامعقول والنقاد المعجبين بسه لا يستحقون في رايه الا ما يسميه بالنقد اليدوي ، اي

من وسالل الحاجة بين ادباء ونقاد وكتاب يحترمون الفسهم مثل الاستاذ العقاد » .

وقد ذكرتني هذه الحادثة باخرى تقرب منها دبرها صحفي ناشىء سنة 1957 ، اذ جمع مقتطفات من الكتابات الاولى لروائيين لامعين أمشال توفيق الحكيم ويوسف السباعي ومحمد عبد الحليم عبد الله، ومحمود تيمور . . ثم عرضها عليهم ليبدوا فيها رأيهم على اساس انها من انتاجه ؛ وكانت آراؤهم كلها تصف تلك المقتطفات بانها فجة مفتقرة الى النضج . . ومسن تم استنتج الصحفي بان الاسم المشهور يغطي في كثير من الاحيان على ضعف صاحبه ، لانه يصبح بمثابة «الماركة المسجلة »، يكفيه انه اثبت تفوقه في العرة الاولى ولكن لعبة « الهواء الاسود » اخطر من الاولى لانها تطرح اكثر من سؤال . . . وأهم سؤال في نظري انتاج مزيف دون التاكد من كاتبه او وجود نصوصه باللغة المترجم عنها ؟

ان هدف رئيس تحرير مجلة الكواكب - خصوصا وهي مجلة معروفة بابتذالها وحرصها على الاثارة - ينحصر في تحقيق ربح مادي ، لان من شأن « الفضائح» ان تضاعف البيع . . . الا أن عدم التمييز بين فضائح « النجوم » والادباء بعد استهتارا بقداسة الثقافـــة ومهمة الصحافة . . . .

أما السؤال المتعلق بمسؤولية النقاد وضرورة معرفتهم للآثار التي يقيمونها ، فاعتقد ان من التعسف مطالبتهم بقراءة كل ما يصدر ، وباي لغة كان . . مسن الطبيعي ان بشترط في الناقد سعة الاطلاع ، والتقافة الواسعة . . ولكن الاهم من ذلك توقوه على ملكة الملاحظة والمقارنة ، وتمثل مابقرا ، ليستطيع ان يعكس الطباعاته وآرائه في صورة متزنة واعية . . وليس من الضروري ان يقرا مسرحية صدرت بالالمائية او الانجليزية ليكتب عنها عند ترجمتها الى العربية ، فهو

يستطيع بحسه وخبرته أن يدرك أتجاه الكاتب وأفاق تفكيره ، ويستطيع أن يموضعها بالنسبة لباقي الاتجاهات والظروف الصادرة فيها . .

من أجل ذلك فأن فضيحة « الهواء الاسود » لا تعدو كونها زويعة في فنجان ، وجهدا ضائعا لاثارة فضيحة مصطنعة . .

ولا يقهم من كلامي ان النقد العربي يخير ، وانه لا يعاني من الخلط والدخلاء . . بل انتي اتمنى مخلصا ان يحتل النقد مكانته المستحقة ، وان يجتمع النقاد العرب في مؤتمر خاص ليتدارسوا المشاكل المطروحة، وليوضحوا المقايس المبهمة ، مثلما يفعله النقاد في معظم الاقطار الاوربية ( مهر)

#### ناظم حكمت الشاعس الانسانسي

عند ما نعي ناظم حكمت الشاعر التركي يــوم الاحد 2 يونيو ، كتبت عنه معظم الصحف والمجلات على اختلاف نرعاتها ، متفاضية عن كونه منتميا الى الحزب الشيوعي ، ورائية بمونه الروح الشاعرية الرحبة التي عرفت الحانا ستخلد في مسمع الدهر . . فما هو سرهذا التقدير ؟

لعل مصدره ذلك الموقف الرائع العميق السدي اتخده ازاء مشاكل وطنه وازاء مشاكل العالم اجمع. فرغم انتسابه الى سلالة ناظم باشا ، احد دعائسم الامبراطورية العتمانية ، ورغم الترف والبذج المميزان لطبقته . . فانه استطاع ان يتنصل من تلبك العقبات القبلية » ليلتحم مع السواد الاعظم من الشعبب التركي الذي كان يبحث عن الخلاص من خلال تورة كمال اتاتورك . . ثم بعد ذلبك لتقويم الانحرافات الجديدة ، ورواسب عهد « الرجل المريض » .

ولكن ناظم الـذي شهـد في طفولتـه انهيـاد الامبراطورية العثمانية ، وعاصر في بداية شبابه قيام الثورة ثم مرحلة الخببة . . سرعان ما اسرت مشاعره اصداء الحدث العظيم . الذي وقع بروسيا قريبا من حدود وطنه . . واذن فليعبر البحر الاسود ليعايـن بنفسه ماذا يصنع في موسكو ، وهناك توثقت صلتـه بشاعر الثورة السوفياتية مايكوفسكي ، وبالمذهـب بشاعر الثورة السوفياتية مايكوفسكي ، وبالمذهـب المستقبلي » وبالمذهـب فلم يعد

مفهومه للشعر منحصرا في تنميق القصائد والحكم .. بل اصبح يؤمن - مثل اتباع عده المدرسة - بان الشعر والحياة كلاهما في حاجة الى ان يصنع من جديد ، يروح مفايرة للافكار العتيقة ..

وهكذا انكب ناظم حكمت يدرس الماركسية ، ويتعمق في هضم تيارات المسرح الجديد . . فامتلا ايمانا وحماسا بالرسالة التي تنتظره وهي احداث تغيير جدري في الادب التركي . .

واذن فليعد الى وطنه تركيا ليحمل مشعل التجديد والتفيير . ليناصر المستضعفين ، ويفني لهم اناشيد الامل .، ولكن الرسالة التي عاد ليبنسر بها تتعارض مع سياسة الحكومة ، فألقي عليه القبض ليمضي سبع عشرة سنة في سجن « بروس » الرهيب.

الا ان الشعر المجنح لم تكن جدران السجسن الرهيب، الرهيب، السعيكة لتحول بينه وبين الافئدة المتعطشة لاغانسي الحرية والثورة . وسرعان ما ذاعت داخل تركيسا وخارجها لتبوأه مكانة عالمية بفضل الطابع الانسانسي الذي يشع من تجاربه وصوره . تلك المكانة التي حدت بكتاب وأدباء العالم الى تنظيم حملة عالمية تطالب باطلاق سراحه . وتكللت الحملة بالنجساح وخرج البلبل الغريد من قفصه ليعانق الجماهير التي وخرج البلبل الغريد من قفصه ليعانق الجماهير التي احبها من اعماقه . ولكن الوضع حتم عليه ان يعيش ألى المنفى ، فرجع الى موسكو حيث حصل على حق في المائة السوفياتية . . وحيث ظل الى آخر حيات واعيا ، متحررا ، جسورا على الملاحظة والنقد ، عزو فا عن المقائدية الجامدة . . .

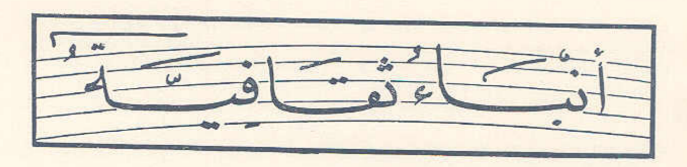
وقد ترك في جميع المؤتمرات الافريقية الاسيوية التي شارك فيها الرا طيبا ، وقبسا خالدا من ثوريته.. وكانت كل اشعاره تنضح بحب الانسان اينمسا وجد ، وبالايمان العميق في غد مشرق قوامه العدالة والمحبة . . وهل هناك اقوى من هذا الايمان السدي يتجلى في الامنية التي تعبر عنها قصيدته :

« وصية » اذ يقول :

" يا أصدقائي اذا لم يقدر لي ان احيا ذلك اليوم « واذا ما مت قبل ان يشرق يومنا الأخـــر " فاحملوا رفاتي الى « الانافــول » وادفنـونــى باحــدى مقــابــر القــريـــة »

الرباط : محمد برادة

و سينعقد من 25 الى 27 يوليو بباريس مؤتمر الجمعية العالمية للدراسات الفرنسية ، وسيكون الموضوع الاساسي لهذا المؤتمر هو « النقد واشكاله » ومن بين الاعلام الذين سيشاركون في هذا المؤتمر جان ستاربونسكي ، وجورج بالان ، وجاتيان بيكون ، وكثير من اساتذة السوربون . . .



\* اجتمعت الجمعية العامة للجنة الوطنية لجفرافية المفرب بالرباط مؤخرا تحت رئاسة الاستاذ محمد القاسي عميد الجامعة المغربية بحضور كثير من رجال الادارة والجامعيين المتخصصين وتباحثوا في بداية الامر في حالة تقدم « اطلس المغرب » واللوحات المعدة لهذا الاطلس في مختبر الجفرافية الفزيائية التابع لمعهد العلماء ، كما تباحشوا في اللوحات العاصة بخرائط اصول المعادن التي هيأتها مصلحة الجيولوجيا التابعة لادارة المعادن بالرباط ، أضف الى ذلك لوحــة خاصة بالطبقات الحيوية المناخية الني انجزها الاستاذ « سوقاج » وستنشر هذه الخرائط مباشرة عقب اصداار البيانات الموضحة لها . كما يوجد تحت الطبع خرائط كثيرة : منها خريطة خاصة بتوزيع السكان حسب الجماعات القروية ، وخريطة خاصة بتوزيعهم حسب النقط ، وخريطة اداربـــــة مع بيانات عن الجماعات القروية ، وخريطة أخـرى للدار البيضاء ، وقد شاركت اللجنة في وضع خرائط دراسية حائطية ، وهي في طريق نشر دليل جفرانسي خاص بالمفرب لفائدة التعليم الثانسوي ، وذلك في اطارً تنسيق الدراسات الجفرافية المتعلقة بالمفرب .

والمنافرة المدير المام المنظمة اليونيسكو التي اعربت مدير ديوان المدير العام المنظمة اليونيسكو التي اعربت عن ابتهاجها بهذا التعيين الذي يعتبر مفخرة واعتزازا للمفرب . كما اشادت بكفاءة ونشاط هذا الشاب المدير العام المنظمة اليونيسكو الى اللجنة الدمه المدير العام المنظمة خلال اجتماعها الاخيس المنتشارية لهذه المنظمة خلال اجتماعها الاخيس والدكتور المنجرة احرز على شهادة العلوم السياسية من جامعة كورئيل بنيويورك ، وحاصل على الدكتوراة في العلاقات الدولية من الجامعة الاقتصادية بلندن ، وقد سبق له ان تقلب في عدة مناصب مهمة في المغرب منها السباد المؤتمرات بكلية الحقوق في جامعة الرباط،

ثم مندوبا للمغرب في الامم المتحدة برتبة مستشار في وزارة الشؤون الخارجية ، فمديرا عاما للاذاعة المفريية ، كما شغل منصب رئيس قسم افريقيا لدى مكتب العلاقات مع الدول الاعضاء في منظمة اليونيسكو

المناص الجلالة الملك المعظم المؤرخ المغربي السيد عبد الوهاب بن منصور بتنظيم معرض الونائق الذي سيفتنج في باريس بمناسبة الزبارة الملكية التي سيقوم بها العاهل للعاصمة الغرنسية .

\* يعكف الاستاذ عبد الحق بنيس على نقل سلسلة " تاريخ العلاقات الدولية » للعلامة بيير رونقن الى اللفة العربية ، وسيصدر الجزء السادس منه قريبا ، وقد سبق لهذه المجلة ان اصدرت مقالا مترجما من هذا الجزء بعنوان « السياسة الدولية في سنتين من هذه السنة .

— صدر للاستاذ محمد داود الجيزة الثالث مسن « تاريخ تطوان » بعدما صدر الجزآن الاول والثاني راجين ان تصدر الاجزاء الخمسة الباقية من تاريخ هذه المدينة .

هن نظمت سلسلة من المهرجانات الفلكلورية باطلال قصر البديع في الاسبوع الاول من شهر يونيه الماضي سجلت نجاحا كبيرا .

هن في نطاق عمليات البناء التي تقوم بها وزارة التربية الوطنية بشنى اقاليم المملكة ، وقع الشروع فى بناء عدة اقسام جديدة بثانوية مولاي ادريس بفاس لايواء التلاميذ الجدد الذين يقصدون هذه الثانوية كل سنة .

من في نطاق المجدد الذين المصدون على الثانوية كل سنة .

من في نطاق المحدد الذين المصدون على الثانوية كل سنة .

من في نطاق المحدد الذين المصدون على الثانوية كل سنة .

من في نطاق عمليات المجدد الذين المصدون على الثانوية كل الشانوية كل الشانوية كل الشانوية كل المحدد الذين المحدد الذين المحدد الدين المحدد الذين المحدد الدين المحدد المحدد المحدد المحدد الدين المحدد المحدد المحدد المحدد المحدد المحدد المحدد المح

پن وصل الى الرباط السيد عصام سليمان مستشار لبنان الثقافي فى افريقيا الشمالية حيث نظم بالاتفاق مع السلطات المغربية معرضا للكتاب اللبنائي دشن يوم 30 ماي الماضي بقاعة كلية الآداب المغربية ، ودام هذا المعرض مفتوحا الى الثامن من شهر يونيه ، مشتملا على امهات الكتب والمؤلفات المطبوعة فى لبنان ويدخل هذا المعرض فى نطاق التبادل الثقافي بين المفرب ولبنان .

المنتجت في الاسبوع الاخير من شهر ماي الماضي الدورة الثانية لمؤتمر المحامين في قصر العدالة بالرباط تحت رئاسة السيد احمد أبا حنيني وزير العدل وحضور عدد كبير من الشخصيات القضائية .

به ساهم المغرب في الحملة العالمية ضد الجوع
 باصدار سلسلة طوابع بربدية .

اعلن فى باماكو ان جائزة لينين للسلام ، ستمتح فى هذه السنة للرئيس موديبوكيتا رئيس الجمهورية الماليـــة .

انهى مؤتمر خبراء وكالات الانباء الافريقية الذي العقد في تونس اعماله بالموافقة بالاجماع على التقرير الذي تضمن توصية الاعضاء بنان النهاوض بوكالات الافريقية ، وقد استرك في المؤتمار ممثلو 23 دولية .

الجرائر 1200 معلم ومعلمة لمساعدة الجرائر في مبدان الثقافة والتعليم .

التحاقيم بالمدارس الابتدائية الجزائرييس الذين تسم التحاقيم بالمدارس الابتدائية الجزائرية حتى الآن 90 في المائة من مجموع الاطفال الذيبين وصلوا الى سن الالتحاق بهذه المدارس ، وكانت نسبة تلاميذ هسده الرحلة لا تتجاوز 40 في المائة قبل الاستقلال .

الحداد بعنوان « الطاهر الحداد » ، يهتم القسم الاول باطوار حياة الرجل والقسم الثاني بتراثه .

به قررت اللجنة الثقافية القارة للجامعة العربية عمد ندوة صحافية بتونس في شهر غشت القادم للبحث في الارفام العربية واستعمالها وفي توحيد التواريخ الهجرية حتى يكون البوم الاول من كل شهر قمري هو نفسه بالنسبة لجميع البلدان العربية .

يه عقد في التبهر الماضي بتونس مؤتمر الاثار حضرته وقود من جميع البلدان العربية وبعض المستشرقين .

الصدر الدكتور محمد النبوي المهندس وزير السحة بالقاهرة قرارا بتشكيل لجنة انشاء متحف دانم في القاهرة بتاريخ الطب المصري والعربي .

» سنصدر الجمعية الادبية المصرية في القاهرة مجلة أدبية شهرية.

مجلة أدبية شهرية.

به بصدر قريبا المجلد الاول من ديوان البحتوي الذي يقوم بتحقيقه حسن كامل الصيرفي وتنشره دار المعارف بالقاهرة ، والديوان في اربع مجلدات ، وقد تم تحقيقه على 15 مخطوطة .

شهر فى القاهرة كتاب « دراسات فى الكتب والمكتب الاسلامية » للدكتور عبد اللطيف ابراهيسم مشتملا على خمسة بحوث من واقع الوثائق العربية فى العصرين المملوكين والعثمائي فى مصر مع مجموعة من اللوحات والمخطوطات والوثائق .

% اكتشفت بعثة مصلحة الآثار التي تعمل في منطقة اسوان 37 مقبرة اثرية بجوار فندق كتراكت وتلاث مقابر بمنطقة جبل « تاقوت » من بينها مقبرة منحوتة في الحجر الرملي ، وبقابا عشرة توابيت على شكل انسان ، وعثرت بعثة المصلحة التي تعمل في منطقة سنحا بمحافظة كفر الشيخ على كثير من التمائم التيشاني والبروتور بمثل الآلهة المصرية وعددا من الاواني الفخارية التي توجع الى العهدين اليونانيي والروماني.

\* « الاتصال بالجماهير » هذا كتاب جديد من تأليف اربك بارنو بتناول وسائل الاتصال بالجماهير

اكتشفت في منطقة النوبة بوابة رومانية وبعض المبانى والادوات المنزلية المصرية القديمة ، وقد صرح

بذلك الدكتور بلوملي الاستاذ بجامعة كمبردج والدكتور اودلف كلاستر الاستاذ بجامعة ليدن اللذان سافرا الى القاهرة في رحلة اكتشافية .

انتهت الكاتبة حنفية فتحي من كتابة قصة طويلة بعنوان « بيت العنكبوت » عالجت فيها مشكلة اولاد البيت عند ما يزحف اليهم العمر بسنواته وعقده .

اصدر الاستاذ عباس خضر كتابا عنوانه المحافيون مصريون الاستاد بالدراسة فيه هولاء الصحافيون: مصطفى أمين ، على أمين ، محمد التابعي، محمد زكي عبد القادر ، كامل الشناوي ، فكري أباظة ، احسان عبد القدوس ، يوسف السباعي ، جلال الحمامصي.

ين دفعت الشاعرات الثلاث المصريات وهن عزيزة كاتو ، فالوري عبد المالك ، نسريس عبد الحي ، دواويتهن الاولى الى المطبعة وكلهن من الاسكندرية .

رود الله الذكريات » أول ديوان سيصدر للشاعرة لورا الاسيوطى .

پد يقوم الاستاذ فؤاد كامل بترجمة كتاب « المذاهب الوجودية » الى العربية للفيلسوف ربجس جوزيف عميد كلية الدراسات الدينية في ليون ، ويتحدث الكاتب عن اعمدة الفلسفة الوجودية الستة وهم : نيشة، كريكوجورد ، سارتر ، هايدجر ، مارسيل ، باسبريس.

> اصدرت دار الهلال كتاب « تاريخ الحب ورسائله الخالدة » لابراهيم المصري وهـو من تأليف الكاتبـة الفرنسية مارسيل تينير مشتملا على طائفة مختارة من اشهر رسائل الحب الخالدة وبعض قصص عالمية تعتبر من اروع قصص الحب في الادب الفربي .

بدات لجنة الشعر في الاعداد لمهرجان الشعسر
 الخامي الذي ينتظر عقده في الصيف القادم .

به جرى اعداد دائرة معارف افريقية تصدرها الاديمية العلوم بجامعة غانا ، وتقع فى 10 ملايين كلمة، وستظهر فى 17 جزءا باللغة الانجليزية والفرنسية تم العربية ، وقد اختير عبد المالك عودة ليكون رئيسا للجنة التى ستحرر المقالات عن مصر والسودان .

به طلبت وزارة الثقافة المصرية رصد مبلغ 50 الف جنيه تخصص لانشاء المبنى الجديد لمسرح الجيب بدلا من المبنى المحترق .

په يقوم الدكتور عبد الكريم اليافي مع الدكتور عبد المنعم الثنافعي بمراجعة ترجمة المعجم الديموغرافي الذي اصدرته الامم المتحدة بالانجليزية والاسبانية ، وتقرر تشره بالعربية .

# فاز محمود دباب بنصف الجائزة الاولى للمسرحية في المجتمع اللغوي بالقاهرة وعنوان المسرحية هي « البيت القديم » .

\* نشرت جمعیة اصدقاء سید درویش کتابا بعنوان

« فنان الشعب » مشتملا علی 18 مقالا وقصیدة عن 
سید درویش باقلام عدد کبیر من الادباء .

اصدر الرسام عبد السميع عبد الله مجموعـــة قصصية بعنوان « عصافير » .

پر صدرت عن دار الطباعة بلبنان مجلة شهرية بعنوان « دراسات عربية » ساهمت بالكتابة فيها مجموعة من الاقلام من مختلف البلاد العربية .

اصدر الاستاذ غالي شكري كتابه الجديد بعنوان « نجيب محفوظ » والكتاب تقييم لقصص نجيب محفوظ منذ بدا حياته الادبية في سنة 1932 الى الآن.

چند المنصب الاستاذ مجاهد عبد المنعم مجاهد الى العربية مجموعة من القصص القصيرة للكاتب التشيكي المعروف فرائز كافكا .

\* اصدر الدكتور حسين عمر مؤلفا بعنوان « الانتاج
 في المجتمع الاشتراكي » .

م انتهى انور كامل من ترجمة كتاب «الايام السعيدة» السعود ل بكيت .

چه مجلتان ادبیتان جدیدتان تصدران عن وزارة
الثقافة المصریة هما: « الثقافة » ویراس تحریرها
عبد المنعم الصاوی و « مجلة المسرح » ویسراس
تحریرها الدکتور علی الراعی .
تحریرها الدکتور علی الراعی .

% كرم شلبي ومجدي نجيب انتهيا من تأليف ديوان
من الشعر العامي بعنوان « مختارات من الاعمال
المصرية » .

بلغ عدد اللوحات القطبية الاثرية الملونة النسي عثرت عليها بعثة الآثار البولندرية في قرية فرس في بلاد النوبة 123 لوحة ، وهذه اللوحات التي عثر عليها تشبه تلك التي عثر عليها مرسومة فوق طبقة جصية اخفت ثقوش الفراعنة في معابد ابو عودة ووادي السبوع الخفت ثقوش الفراعنة في معابد ابو عودة ووادي السبوع المنابع ا

ي اصدر الاستاذ عبده بدوي كتابا عن « الشعيس الحديث في السودان »

\* " أبام فى الشرق الاقصى " كتاب جديد صدر للاديب السعودي على حسن فدعق وذلك عن دار منشورات عويدات ببيروت .

\* سيعقد في لندن من 19 يوليو الى 2 غشست مؤتمر دولي يتناول شؤون الفتيان الاحداث ، وينتظر ان يفد اليه 500 مندوب ينتمون الى اربعين دولة ، وتنظم هذا المؤتمر « رابطة اصدفاء العالم » .

\* « والحب والحياة : غراميات تاريخية » عنسوان الكتاب الذي صدر لسمبر شيخاني في لينان .

به صدر عن كلية الاداب في الجامعة الامريكية كتاب
 باللغة الانجليزية تحت عنوان « خليل جبران : اطاره –
 شخصيته – اعماله بتقديم الدكتور نبيه أمين فارس .

م اسدر الشاعر اللبناني جورج غريب كتاب « سعيد عمل والفزل الخلاق » .

چ يعكف الدكتور أنطون غطاس كرم على كتابـــة مؤلف عن « الشعر العربي في المائـة سئة الاخيـرة »
بملحق من نماذج هذا الشعر .

المناف المستاذ عسان كنفاي مجموعة قصصية بعنوان الرض البرتقال الحزين المستوحاة من ماساة فلسطيل ...

فلسطيلسن ...

فلسطيلسن ...

و المنافي المنافي المنافق ا

يه سيصدر في لبنان في الشهر المقبل كتابان للاستاذ نور سليمان ، احدهما رواية ، والآخر مجموعسة مسن الابحاث التقدية في الادب .

یج صدرت عن دار الکتاب العربی بیروت مجموعــة قصص « 13 قصة » القاص عاصم الجندی .

چ بعد الفاص الياس الديري قصة بعنوان «الرجوع»

بعد ما صدرت له قصتان اسمهما « الرجل الاخيس »

و « جدار الصمت » .

و « جدار الصمت » .

علا « ابدا في رحلة » ديوان صدر في بيروت لمؤلف، انط\_\_\_وان رع\_\_د .

\* اخوات الادب » عنوان كتاب اعده للطبع الاستاذ عبد الله محمود تناول فيه بالدراسة بعض ادبيات العالم العربي والاروبي .

الجنة العذراء » رواية من تاليف عبد الحليم
 عبد الله صدرت في هذا الاسبوع ببيروت

# ظهر فى بيروت رواية « ثمن الخطيئة » لمؤلفها
نجيب البعيني بعد ما صدر له من قبل كتاب « دموع
الـــوداع » .

پ ترجم الاستاذ نبیه صقر الی العربیة کتاب
 ۱ الوضع البشری » لاندریه مالیرو .

ين صدرت في بيروت حديثا الترجمة العربية لرواية « فونتمارا » للمؤلف الابطالي اينيا تسيو سيلونه التي قام بترجمتها عيسى الناعوري .

په « كان لي قلب » مجموعة شعرية للشاعر راضي صدوق صدرت عن دار الكتاب العربي ببيروت بتقديم قدري قلعجي .

چه فرغ نهاد رضا من وضع كتابه الجديد « الادب اللحمي في القرون الوسطى » ويشتغل الآن في وضع كتاب عن « الاب الفرنسي في عصر النهضة » وصدر له من قبل « الادب الثوري في القرن الثامن عشر » .

په صدرت مجموعة شعرية بعنوان « ظلال » للشاعر شمس الدين .

الققيد فؤاد الماحب « درب القمر » الفقيد فؤاد الله المناب جديد بعنوان « القناديل الحمراء » .

علات للروائي أمين غيراب رواية بعندوان
 الابواب المغلقة » .

يه افتتحت في أواخر الشهر الماضي ببيروت الدورة الثانية للمؤتمر الاقليمي لتنسيق وتخطيط البحصث العلمي والتكنولوجي واشترك في هذا المؤتمر السذي ترعاه منظمة اليونيسكو 12 دولة من بينها المملكة المغربيسية ،

پ بصدر الادبب اللبناني نبيل خوري مجلة شهربة بعنوان « قصة » ستكون مخصصة في نشر الانتاج القصصي العربي والاجنبي الى جانب الدراسات النقدية حسول القصصة .

چ يصدر قربها الاديب المصوي المقيم في لبنان كتابا بعنوان « فلسفة لعصرنا الحاضر » وآخر كتاب صدر لرينه حيشى هو « حضارتنا على المفترق » .

الشاعر المهجري الياس فرحات يصدر له في الايام الاخيرة ثلاثة دواوين هي : « موشحات برازبلية » و « طليعة الشتاء » و « فواكه رجعية » .

پ يعد الكاتب العراقي ابراهيم السعيد كتابا بعنوان « رجال من الشرق » مشتملا على دراسات عن احميه لطفي السيد ، وعادل زعيشر ، وشكيب أرسيلان ، ومصطفى صادق الرافعي ، ومحمد اقبال ، وابراهيم صالح شكر .

۱ كلمات ۱ ديوان صدر حديثا للشاعر العراقي رشيد الاعظمى .

اقيم في المركز الثقافي العربي بحمص مهرجان تخليدا لذكرى الشاعر المهجري نسيب عريضة عضو الرابطة القلمية في نيويورك برعاية وزير الثقافة العراقية

% كتاب « الحضارة الاروبية » لكلود دلماس قامت بترجمته الى العربية كوليت حبيب وقرينة الدكتود فؤاد ايوب .

اوشكت مطابع دار الاصفهائي بجدة على الانتهاء من طبع كتاب عبد القدوس الانصري تحبت عنوان « تاريخ مدينة جدة » .

\* من المنتظر انشاء لجنة قومية لهيئة التعليم والثقافة الدولية وسيكون مقر هذه اللجنة في وزارة المعارف بالرباض ، وذلك لتوتيق التعاون بين السعودية وهيئة التعليم .

— سدر عن دار الثقافة الاسلامية بالرياض الجيزة الاول من كتاب « احاديث الجمعة ) للشيخ عبد الله بن حسن القعيدود .

چو ستصدر مجلة جديدة للابحاث والدراسات عن معهد الادارة العامة بالسعودية .

به صدر في عمان الجزء الثاني من المجموعة الكاملة لمؤلفات الفقيد خليل السكاكيني ، وقد صدر الجرء الاول من هذه المجموعة في السنة الماضية .

پ توفى أخيرا الفيلسوف الطبيعي الالمائسي فريدريش ديساور في فرانكفورت عن 72 سئة.

 استصدر في فرانكفورت مجموعة اشعار للشاعر السوري نزار قبائي باللغة الالمانية .

يه صدرت قصة « الهيب » ليوسف ادريس باللغة الروسية في موسكو .

🚜 توفي الشاعر الكبير ناظم حكمت .

پد بمناسبة مرور خمس سنوات على تنفيذ اتفاقية التعاون الثقافي في القاهرة وموسكو ، سيقام معرض فني فوتوغرافي في هذا الشهر في كل من القاهرة ومسوسكسو .

پد نعت باریس موسیقارها فرانسیس بولینك عسن 64 سئـــــة -

بخ توفي القاص البوليسي جان بروس المشهور بقصصه البوليسية كما توفى فى نفس العاصمة الروائي الفرنسي هنري بورد عن 93 سنة وهو عضو الاكاديمية الفرنسية .

احرز الكاتب الامريكي المشهور السيد ايلي ويزيل على جائرة الطابع العالمي للفة الفرنسية .

يد سيعقد في اسبانيا في شهر سبتمبر القبل مؤتمر للطب تحت اشراف الهيأة الدولية التابعة للامــم المتحدة ، وسيحضره الف خبير من جميع دول العالم

په عقد فی قرطبة ما بین 12 و 18 من شهر مای الماضی مهرجان ثقافی اسلامی بمناسبة مرور الف سنة علی میلاد الادب الاندلسی ابن حزم ، وقد اقیم فی المهرجان عرض مسرحیات توفیق الحکیم مع انواع شتی من الرقص العربی والاغانی العربیة علی ید جمعیات نسویة وادبیة من مختلف الاقطار العربیة ، کما القیت فیه عدة محاضرات عن کبار العلماء والادباء القرطبیسین .

چ صدرت فى ادبعة اجزاء بايطاليا « دائرة معارف حضارات الشرق » وتعتزم اللجنة القومية التابعـــة لليونيسكو فى ايطاليا بنقلها الى اللغات الاخرى .

إلى ابتكر في بريطانيا جهاز الكتروني شرع الآن باستخدامه في ميدان التعليم في المدارس الابتدائية اخترعه استاذان بالتعاون مع مهندس فني خبير في المعدات الالكترونية ويمتاز هذا الجهاز بالطريقة السهلة التي يقوم عليها في تلقين الدروس وحل العمليات الموجهة اليه بشكل اسئلة تكتب على شريط خاص وهو يعطي الجواب عن كل منها بوضوح ، وعمق مع شرح ناف وتفصيلي بسرعة البرق الخاطف ، مما يجعل الطلاب يفقهون الدرس بصورة حسية توفر لهم عناء الجهاد والبحث .

په تم اكتشاف جبلين تحت مياه المحيط الهادي اولهما يشبه البرگان الشهير الموجود بجزيرة «كوكس» واطلق عليه نفس الاسم ويبلغ ارتفاعه 13 الف قدم وتقع قمته على عمق الفي قدم من سطح الماء ؛ والثاني اطلق عليه جبل « اونيتك » ويبلغ ارتفاعه سبعة آلاف قدم غربي سومطرة ، والمعتقد ان الجبليس جسزء من قاعدة كبيرة اندثرت في اعماق المحيط .

« الدراسات العربية فى المانيا : تطورها التاريخي ووضعها الحالي » ، عنوان كتاب صدر فى بيروت لمؤلفه البرت ديتريس استاذ الدراسات الاسلامية فى جامعة غوتنفن .

 \* توفي في الشهر الماضي المؤرخ الامريكي والتر برسكوت وبب عن 75 سنة في حادثة سيارة .

پن من المشاريع الجديدة التي ينوي المجلس الاداري المركز الاسلامي واشنطن ادخالها اليه هي : دعم برنامج تبادل المحاضرات ، والكتب بين المركز ومختلف متحف يبرز خصائص الاسلام وحضاراته وآدابه لزوار المركز الذي يقدر عددهم بمليون شخص في السئة ، كما يعتزم المركز ايضا اصدار مجلة اختصاصية اربع مرات في السئة لنشر أيحاث اسلامية ، وقد ذكر مدير المعهد المذكور في هذا الصدد : ان الفاية من نشاط المعهد هو تعزيز العلاقات الطيبة والتفاهم المتبادل بين الولايات المتحدة والعالم الاسلامي .



### فهرس العدد الثامن والتاسع ـ السنة السادسة

|                                   | صفحة                                     |    |
|-----------------------------------|------------------------------------------|----|
|                                   | دراسات اسلامیة:                          |    |
| للاستاذ محمد الطنجي               | من مهام رسول الاسلام                     | 1  |
| للاستاذ محمد الميارك              | نحو انشاء جيل اسلامي جديد                | 4  |
| المرحوم الفقيمة ابو بكس زنبسر     | اضواء على آيات قرآنية                    | 6  |
| للدكتور جمال الشيال               | ابسو الحسسن الشاذلسي                     | 10 |
|                                   | ابحــاث ومقــالات :                      |    |
| للاستاذ عبد الله كنون             | سابق البربسري ثانية                      | 19 |
| للاستاذ فتحبي النجاري             | ابن حسرم ؛ عصره والتاجه                  | 24 |
| للاستساذ عبد القادر زمامة         | المعتمد بن عبساد في المفرب               | 30 |
| للاستداد الحسن السائسح            | الفكر المفريسي في عصر بني مرين           | 35 |
| للدكتور نجيب بلمدي                | اقلوطين ومدرسة الاسكندرية                | 41 |
| للدكتسور زكسي المحساسنسي          | تحيــة على الذكـــري                     | 47 |
| اللاستاذ عبد اللطيف الخطيب        | نظرة تاريخية وجفرافية حول بوغاز جبل طارق | 49 |
| للاستساذ المهسدي البرجالسي        | مباديء وحقائق في حياة الجماعة الحيادية   | 55 |
| ترجمة الاستساذ عبد الحسق بنيس     | السياسة الدولية بين سنة 1901 وسنة 1907   | 62 |
| للاستاذ عبد اللطيف خالص           | هل يدعو تكاثر السكان الى تحديد النسل     | 69 |
|                                   | ديـوان دعــوة الحــق :                   |    |
| للشاعس المدنسي الحمسراوي          | البطول ــــة                             | 74 |
| الشاعس خليصل الخصوري              | الى غىابىرۇ سمىراء                       | 76 |
| ترجمة الشاعر ابراهيم السلمي       | ئلاث قصائــد لبول برلين                  | 77 |
|                                   | قصــــة العـــدد :                       |    |
| بقلم الاستساد عبد السلام البقالسي | ٠ ح                                      | 79 |
|                                   | منــاقشـات:                              |    |
| تعقيب للاستاذ عبد السلام الهسراس  | سن ثمس الاخطاء                           | 83 |
| للاستاذ محمد بسرادة               | اصداء الثقافية والفكر                    | 87 |
|                                   | الانباء الثقافية                         | 89 |