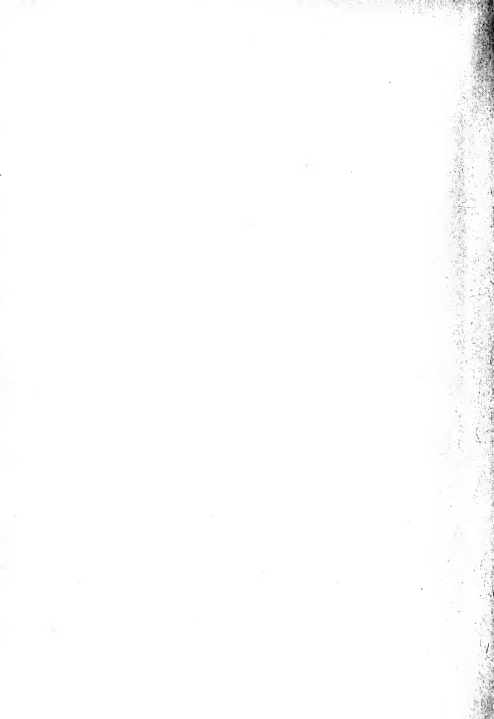
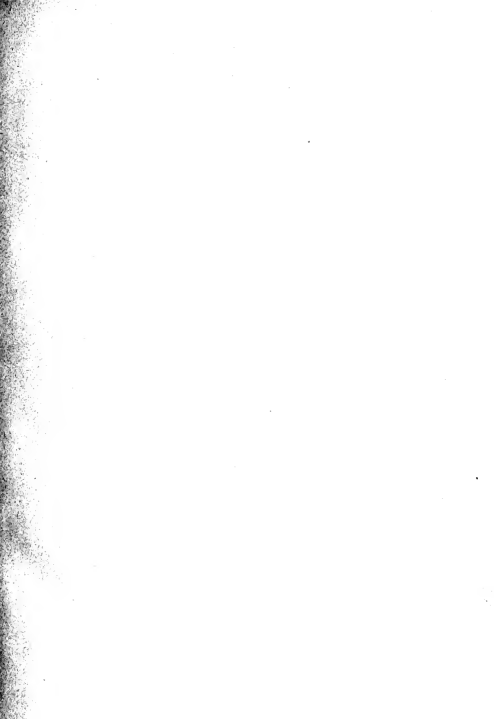
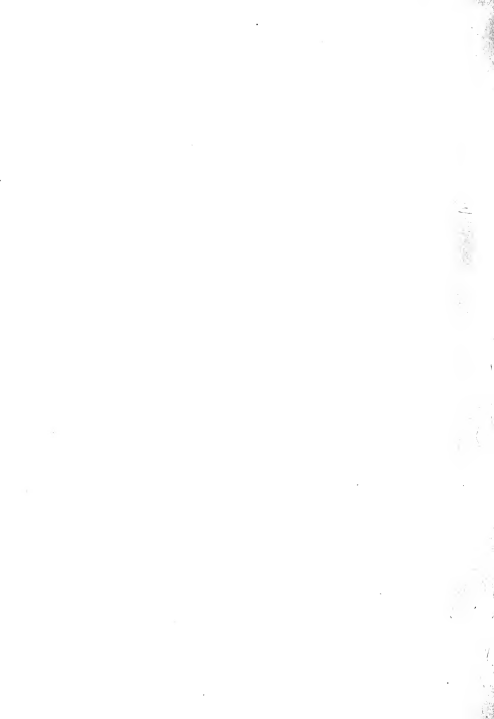
Fritz Mauthner

Der Altheismus und seine Geschichte im Abendlande Band I

WITTER IVINU TORONTO LIBHARY







Der Utheismus und seine Geschichte im Abendlande



# Der Utheismus und seine Geschichte im Übendlande

Von Fritz Mauthner

1. Band

Einleitung Erstes Buch: Teufelsfurcht und Auftlärung im sogenannten Mittelalter



7.5.24.

Alle Rechte vorbehalten

Coppright 1920 by Deutsche Berlags-Anstalt, Stuttgart

Drud ber Deutschen Berlags-Anstalt in Stuttgart

### Vorwort

amit der Leser nicht bis zum letten Abschnitt des vierten Bandes zu warten brauche, um das lette Ziel dieses Werkes kennen zu lernen, will ich gleich an dieser Stelle ein Glaubensbekenntnis ablegen; ich möchte diesenigen, die mir vertrauen, auf die helle und kalte Höhe sühren, von welcher aus betrachtet alle Dogmen als geschichtlich gewordene und geschichtlich vergängliche Menschensatungen erscheinen, die Dogmen aller positiven Religionen ebenso wie die Dogmen der materialistischen Wissenschaft, auf die Höhe, von welcher aus übersehen Glaube und Aberglaube gleichwertige Begriffe sind. Was ich zwischen den Zeilen des niederreißenden Buches ausbauend zu bieten suche, mein Kredo also, ist eine gottlose Mystik, die vielleicht für die Länge des Zweiselsweges entschädigen wird.

Die Aberschrift verspricht ein Buch über den Atheismus und seine Geschichte im Abendlande. Ich meine, hier etwas mehr, dort etwas weniger gegeben zu haben. Die Darstellung des Atheismus selbst mußte unvollständig ausfallen, weil ich nur die Befreiung vom Gottesbegriff behandelt habe, die Vorgeschichte Gottes jedoch, die siegreiche Entwicklung des Gottesbegriffs, einem nach mir tommenden Arbeiter überlassen wollte. Die Geschichte der Befreiung vom Gottesbegriff ware aber kläglich lückenhaft, wenn ich mich auf die Reihe der dogmatischen Gottesleugner beschränkt batte. Außere und innere Grunde hinderten im sogenannten Mittelalter und noch lange nachher auch freie Geister, deutlich und entichieden ihre Absage an die Rirche auszusprechen; die außeren Grunde sind in den Gefahren zu suchen, die jedem Gottesleugner drohten; der innere Grund bestand in der Abhängigkeit jedes Denkers von der Sprache der Zeit, von der gemeinsamen driftlichen Sprache, worunter aber auch die gemeinsame Sitte und Wissenschaft zu verstehen ist. geborte zu meinen schwierigsten Aufgaben, in jedem einzelnen Fall eine Entscheidung darüber zu wagen, ob die Balbheit der Freidenkerei mehr auf bewußte Vorsicht oder auf unbewußte Fesselung, durch den Zeitgeist, zurudzuführen sei. Sollte also die Geschichte des geistigen Befreiungstrieges nicht sehr bedeutende Personlichkeiten und Stromungen übergeben, so mußte die Geschichte der Aufflärung in den Kreis der Betrachtung einbezogen werden, mukten neben den rein negierenden

Atheisten auch die Lehrer der Vernunst- oder Naturreligion, die Deisten und die Pantheisten, endlich sogar einige Resormatoren und andere Reter dargestellt werden. Eine Rulturgeschichte des Abendlandes vom Standpunkt der religiösen Befreiung — nicht: einer Befreiung von der Religion — war zu schreiben. Anstatt "Abendland" hätte ich auch "Christenheit" sagen können, d. i. die Gesamtheit der westlichen Völker Europas, insosen sie nach Denk- und Lebensweise ein Ganzes ausmachen. Zu dieser Christenheit gehören wir alle, ohne Rücksicht auf die Zugehörigkeit zu einer Kirche. Durch Sitte und Sprache. Der Gegenstand des Kampses, der Gottesbegriff, ist mir niemals der theologische Gott einer christlichen Konfession, sondern überall der ethnographische Gott der gemeinsamen "Christenheit".

Diesen ungeheuern geschichtlichen Stoff aus eigener Forschung zu bewältigen, geht doch wohl über die Kraft eines einzelnen Menschen, auch wenn er gelehrter, fleißiger und jünger wäre als ich. Bei vielen Führern und Anregern im Unglauben und im Zweifel durfte ich mich also damit begnügen, fremden Untersuchungen zu vertrauen und so wieder ein wenig zu glauben. Mir lag nur das Ziehen der großen Linien ob; und bei den nachwirtsamsten Gestalten und Gedanken sorgte ichon meine Wahrheitsleidenschaft dafür, daß ich die auf die Quellen-

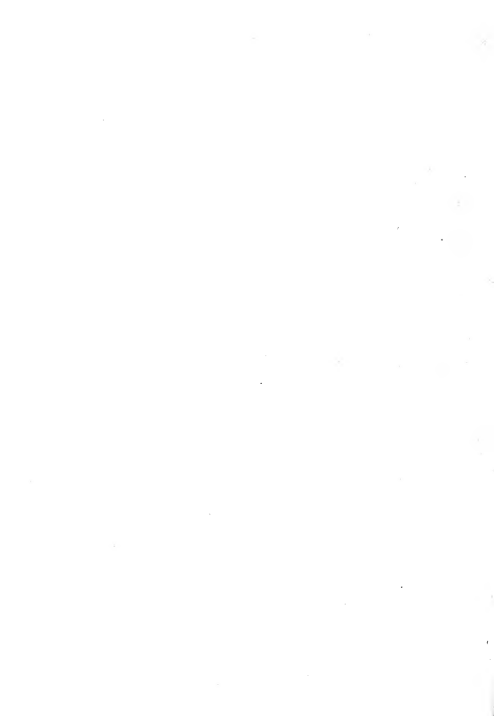
schriften zurückging und mich auf teine Vorarbeit verließ.

Für die Zeit die um die Mitte des 19. Jahrhunderts war ich bemüht, die Menschen und die Ideen der religiösen Besteiung mit möglichster Vollständigkeit zu schildern, wenn "Vollständigkeit" in einem Geschichtswert nicht ein vermessener Ausdruck ist. Für die letzen beiden Menschenalter wäre der bloße Versuch, Vollständigkeit anzustreben, eine Torheit gewesen. Die Literatur der Gegenwart ist überhaupt gottlos. Die Geisteswissenschaften möchten zwar eine Verbindung mit der Theologie heuchlerisch wieder anknüpsen, aber die Naturwissenschaften stehen längst außerhalb der Kirche und die Dichtung gar ist allgemein atheistlisch, auch da, wo sie die toten Symbole des Theismus wiederzubeleben sucht. Ich mußte mich für die letzen siedzig Jahre auf Stichproben beschränten, wenn ich überhaupt ein Ende sinden wollte.

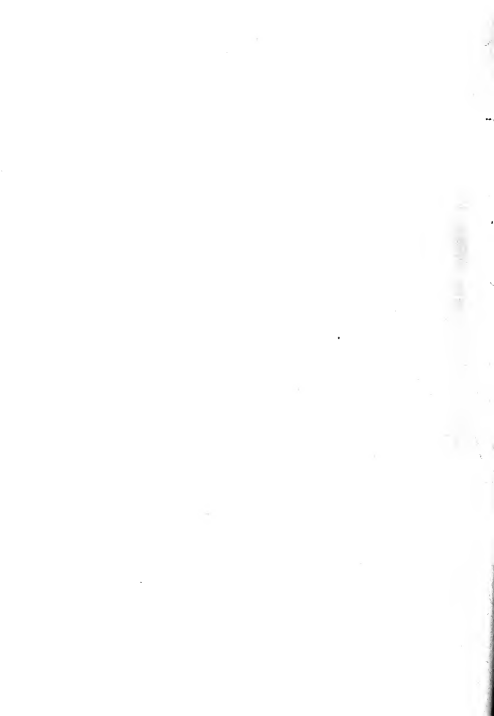
Um Entschuldigung zu bitten habe ich natürlich für die Unbescheienheit, mit der ich ein Geschichtswert zu verfassen unternahm, der ich kein gelernter Sistoriker din. Aber ich habe ja auch die "Kritik der Sprache" verfaßt und war kein gelernter Philosoph und kein gelernter Philosog.

## Inhalt des ersten Bandes

| <b>**</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Sene  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Dorwort                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | v     |
| Einleitung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1     |
| I. Geschichte Gottes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 3     |
| II. Philosophen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 10    |
| III. Wahrheit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 13    |
| IV. Theologie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 15    |
| V. Unsterblichteit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 38    |
| VI. Altertum ohne Katechismus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 54    |
| VII. Mythos                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 68    |
| VIII. Sophisten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 81    |
| IX. Gotrates                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 92    |
| X. Styniter                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 109   |
| XI. Epituros und Lucretius                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 119   |
| XII. Römer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 141   |
| 22.1. 2011(0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 171   |
| Erstes Buch                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 171   |
| 1. Abschnitt: Pelagianische und manichäische Rezerei                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 173 - |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
| 2. Abschnitt: Geschichte des Teusels                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 221   |
| 4. Abschnitt: Abu Betr ibn Tophail                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 270   |
| 5. Abschnitt: Reue Strömungen seit dem 13. Jahrhundert                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |
| 6. Abschnitt: Raifer Friedrich II                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       |
| 7. Abschnitt: Das Buch von den drei Betrügern                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |       |
| 8. Abschnitt: Gottlosigkeit geistlicher und weltlicher Herrscher                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 340~  |
| 10. Abschnitt: Raiser Sigmund und die Bussiten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 350   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
| 11. Abschnitt: Die Herenreligion                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 411   |
| 13. Abschnitt: Auslöschen der Herenbrande                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 450   |
| 14. Abschnitt: Der Cusaner                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       |
| 15. Abschnitt: Die Reformation. Luther und Erasmus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |
| 16. Abschitt: Die Dunkelmännerbriese                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       |
| 17. Abfchnitt: Rinascimento                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       |
| 18. Abschritt: Die Resormation in Italien                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       |
| 19. Abschitt: Der Socialianismus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |
| 20. Abschnitt: Die Socinianer in Bolen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 613   |
| 21. Abschnitt: Sprichwörter und Sagen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       |
| 21 Apparett Optionwrite the Constitution of th | VII   |



Sinleitung



or große Pan ift tot oder liegt im Sterben; es ist Zeit, seine Ge- Geidichte Ichichte zu schreiben. So lange noch Zeugen seiner lebendigen Berrichaft da sind. Die Geschichte des gewaltigsten Gedankenwesens, das in der Menscheit gewirft hat. Die Geschichte der Gottesvorstellung ober des Gottes, je nachdem.

Es gibt ein gutes Buch über das Emporkommen und den Niedergang des Teufelswahns, und dieses Buch ist überschrieben "Geschichte des Teufels"; in gleicher Weise hätte ich meine Untersuchung eine "Geschichte des Sottes" nennen können, obgleich ich mich auf den zweiten Teil der Aufgabe beschränkt habe, auf den abendländischen Freiheitskampf gegen die Sottesfurcht, und den ersten Teil, die Darstellung des Emportommens der Sottesbegriffe, gern der vergleichenden Religionswiffenschaft überlaffe. Der Titel "Geschichte des Gottes" ware aber nicht nur zu weit gewesen, sondern auch für mein Sprachgefühl noch ungenauer als der stillschweigend geduldete Buchtitel "Geschichte des Teufels". Auch da ware es gewiß forgfältiger gewesen, "Geschichte des Teufelswahns" zu sagen oder so ähnlich, benn ein Wahn kann als eine seelische Tatsache eine Geschichte baben, nicht aber der unwirkliche Gegenstand des Wahns. Go kann man - genau genommen - auch nur eine Geschichte der Berenprozesse oder des Berenwahns schreiben, nicht aber eine Geschichte der Beren, der niemals wirklichen Zauberweiber. Immerhin ift in den Rreisen der bucherlesenden Menschen der alte Teufelswahn so völlig abgestorben, daß der Titel "Geschichte des Teufels" allgemein richtig verstanden wird als eine nicht gang genaue Bezeichnung für die Entwicklung und den Tod des Glaubens an ein Fabelwesen; als ob jemand mit behaglicher gronie eine Seschichte des Zeus oder der Chimara ankündigen wollte.

Etwas anders steht es doch um die Gottesvorstellung. So stetig sich auch die Gebildeten in den Rulturvölkern Europas zuerst von den posttiven Gottesdefinitionen und dann von den undeutlichen Vorstellungen ber Vernunftreligion oder des Deismus losgelöst haben, ist doch eine gemeinsame Seelensituation für die Gottlosen eigentlich nicht vorhanden; die leife Fronie in der Überschrift "Geschichte des Gottes" wurde kaum verstanden werden, und der Ausdrud "Geschichte des Gotteswahns" wurde überflussigen Unstoß erregen. Weil das gemeinsame Wort die gemeinsame Vorstellung überdauert hat.

Mauthner, Der Atheismus, I. 1\*

Doch auch abgesehen von der Frage, ob der Kampf um den Gottesglauben für so abgeschlossen gelten darf wie der Kampf um den Teufelswahn, bringt es die ungeheure Ausdehnung des Stoffes mit sich, daß eine Geschichte des Atheismus oder der Gottlosigkeit sich selbst Grenzen ziehen muß, um die sich eine Geschichte des Teufels nicht zu kümmern brauchte. Ausbau und Abbau der Teufelsvorstellung läßt sich übersehen, Ausbau und Abbau der Gottesvorstellung ist unübersehbar.

Reger feine Atheisten

Will ich mich aber mit der Darstellung des Abbaus begnügen, mit einer Geschichte der Befreiung vom Gottesbegriffe, so muß ich die unzähligen Erscheinungen der sogenannten Reger aus meinem Rahmen ausschließen; denn die Reger waren immer, wenn man sich nicht auf ben Standpunkt einer einzigen Ronfession stellen und das arme Wort zum Schimpfe für Andersgläubige machen will, am Aufbau der Religion beteiligt oder doch bemüht, eine bestimmte Religion von Berunreinigungen zu fäubern. Die meisten driftlichen Reter wenigstens strebten mit reicheren oder geringeren Renntnissen danach, in tiefer Gläubigkeit ein unfagbares Urdriftentum wieder berauftellen. Wir werden aber auf unserem Wege freilich auch solche Reter antreffen, die im Forschen nach dem wahren Sinne der Offenbarung über die Gottseligkeit zur gottlosen Bibelkritik gelangten, oder wieder Freidenker, die ihren Zweifel ober ihre Gottlosigfeit hinter einer von ihrem Beitgeiste schon geduldeten Regerei verbargen. Die Reger der ersten Art teilen mit den gang frommen Regern die Überzeugung, daß sie im Besitze der reinen Lehre sind; es ist sicherlich nur ein Rufall, verdient aber dennoch Erwähnung, daß dieses Vertrauen auf die reine Bahrheit der eigenen Lehrmeinung bereits in der Bezeichnung "Reger" stedt; man nimmt wenigstens allgemein an, daß der Ausdrud von den Ratharern berkommt, einer gnoftijden Gette, die fich selbst als Ratharer oder als "rein" von der offiziellen Rirche unterschied. Beinahe lustig ift es, daß man die Hertunft des Namens, der im 12. Rahrbundert üblich murde, vergaß, daß man - mit lateinischer und mit deutscher Volksetymologie — "Reger" von "Rage" herleitete, dem Teufelstier. und daß man diese Herleitung wiederum dazu benütte, die widernatürliche Unaucht zu erklären, die fast jede driftliche Sette der anderen pormarf, jede Rirche ihren Rehern; und merkwürdig genug hat die gleichbedeutende Bezeichnung Bulgaren - die Gette der Ratharer tam über Bulgarien nach dem Abendlande — im Französischen eine ähnliche Wandlung durchgemacht: bougre\*) hieß ein Anabenschänder, weil ein Reter so ein

<sup>\*)</sup> Bougre (früher boulgre) ist gewiß von bem Volksnamen Bulgarus abzuleiten; jeht nur noch roher, harmloser Scheltausbruck ober gar nur fluchartiger Ausrus: bougre! ober b... (gespr. bé).

Schuft sein mußte, und nahm erst spät den Sinn eines allgemeinen und gemeinen Schimpswortes an, wie übrigens auch "Reher" in einigen Mundarten der Schweiz. Wir werden leider die gleiche Ersahrung nur zu oft machen: ein Name, den sich eine Gruppe von Menschen zur ehrenvollen Unterscheidung von der Menge beigelegt hat, wird von dieser Menge zuerst als Rehername gedeutet und schließlich als ein entehrendes und gefährbendes Schimpswort gebraucht. Immer handelt es sich dei einem solchen Bedeutungswandel um die Torheit oder um die Unverschämtheit, die den eigenen Glauben für den richtigen und guten, den fremden Glauben für den falschen und schlechten hält, für den Aberglauben.

Slaube zurück. Solange man nicht von seinem eigenen, besonders nicht von seinem eigenen leidenschaftlich ergriffenen religiösen Glauben spricht, ist Glaube die vorurteilslose und parteilose Bezeichnung für die Anerkennung oder Bejahung einer Sache, einer Idee oder eines Ereignisses; Aberglaube dagegen will immer ein abschähiges Urteil über den falschen Glauben anderer fällen. Ja selbst, wenn man einmal von seinem eigenen Aberglauben redet, will man mitverstanden wissen, daß man diesen seinen salschen Glauben zwar nicht loswerden könne, aber mit seinem Berstande verurteile. Aberglaube ist also allgemein der von anderen Menschen angenommene Glaube, den der Sprecher nicht teilt; in der Gemeinsprache eines Volkes oder eines Volksteils: der fremde Glaube, den dieses Volk oder dieser Volksteil nicht teilt. Der gute Lutheraner Walch führt in

für gemünztes Gold.

Bu einem solchen Segensatz zwischen Slaube und Aberglaube konnte es aber erst in der christlichen Zeit kommen, in welcher der "richtige" Slaube (in jeder Sette anders) in sogenannten Slaubensartikeln sestegleigt und vom falschen Slauben unterschieden wurde. Wir werden gleich sehen, in welcher Weise die Semeinsprache unscharf zwischen theoretisch salichem Slauben oder Rezerei und praktisch falschem Slauben oder Aberglauben unterschied. Die antike Welt nahm es mit der Rechtzläubigteit nicht so genau. Die Griechen verstanden unter deisschauser und deisschausera etwa Sottessucht sowohl im guten als im übeln Sinne; richtiger: sie meinten Sottessucht, und es hing von der Freidenkerei oder auch nur von der Lokalreligion des Sprechenden ab, ob er diese Sottessucht freundlich oder unstreundlich bewerten wollte; der natürliche Sang

seinem "Philosophischen Lexikon" den römischen Gottesdienst ganz unbefangen an als ein Hauptbeispiel des Aberglaubens. Es ist, als würde baheim die Währung eines fremden Landes nicht für ein fremdes, sondern für ein falsches Geld angesehen, die Währung des eigenen Landes jedoch

Das Wort Aberglaube wirft vielleicht einiges Licht auf das Wort Aberglaube

der Entwicklung batte zur Folge, daß deioidaiuoria später fast nur noch für die tadelnswerte Gottesfurcht, doewoodayvova für Freiheit von Aberglauben gebraucht wurde. Das entsprechende Wort der Nömer superstitio ist uns vielleicht nur darum mehr im Sinne des Aberalaubens bekannt, weil die römischen Rlassiter um einige bundert Rabre junger find als die griechischen. Die lateinischen Rirchenväter gebrauchten zwar religio ausschließlich für den wahren, superstitio für den falschen Glauben; aber der gewöhnliche Sprachgebrauch lehrt, daß superstitio ursprünglich nicht so sehr den falschen als den ängstlichen Glauben bedeutete, die religiose Scheu, ja sogar die Andacht, die eine Gottheit ober ihr Tempel einflößte; auch die religiose Schwarmerei, dann aber besonders die mystische Verehrung fremder Rulte. Noch zwei Beispiele für die Vorurteilslosigkeit des römischen Sprachgebrauchs: das Adverb superstitiose beift soviel wie genau, peinlich, strupulös sein Lieblingswort sehr gewissenhafter katholischer Geistlicher); und den Schulsak bei Quintilianus (IV. 4, 5). Sokrates babe novas superstitiones eingeführt. bürften wir gar nicht anders überseten als "eine neue Gottesverehrung" oder "einen neuen Glauben", weil der Schulmeister doch gar nicht hatte sagen wollen, die alten superstitiones seien Aberglaube gewesen. Am entscheidendsten scheint es mir jedoch, daß der Dichter Vergilius das Wort superstitio für einen Schwur bildlich gebrauchen durfte, für einen Eidschwur der Juno, und daß der berühmteste Rommentator des Vergilius den Ausdruck superstitio harmlos durch religio erklärt.

Von dieser Anwendung des lateinischen Wortes sind in dem französischen superstition noch sehr deutliche Spuren erhalten. Es bezeichnet ursprünglich nicht Bräuche, die von der Rirche verboten sind. sondern eine übertriebene Angstlichkeit in der Gottesverehrung, die dann allerdings zu der Vorstellung falscher Pflichten und zum Vertrauen auf unmögliche Wirkungen führen kann; endlich eine übertriebene Gorgfalt jeder Art, auch außerhalb religiöser Dinge. Fontenelle wendet das Wort auf die Befestigungekunft von Bauban an; es gebe gewisse superstitions, die erst bei dem Auftreten eines Genies verschwinden. Derselbe klassische Schriftsteller spricht vom Gemeinwohl, das bis zur superstition geliebt werden sollte, von einer Gewissenhaftigkeit jusqu'au scrupule et jusqu'à la superstition. D'Alembert redet einmal von einer superstition littéraire und Mme. de Genlis gar von les superstitions de la toilette. Und auch das Adjektiv superstitieux wird (ebenfalls von Kontenelle) im Sinne einer pedantischen Genauigkeit gebraucht. Auch die englischen Worte superstition und superstitions baben mitunter die alte römische Bedeutung einer übertriebenen Beinlichkeit.

Der bewußte bibelfritische, erkenntniskritische und endlich sprachtritische Atheismus des driftlichen Abendlandes ist nun aber eine ganz andere Sache als der Atheismus der antiten Welt, der zwar auch auftlärerisch war, aber an eine Kritik des Gottesworts (weil es keines gab) nicht benten konnte, an eine Rritit des Gottesbegriffs nicht dachte. Das wird besonders deutlich, wenn wir uns erinnern, mit wie kindlicher garmloftateit ein so tonservativer und religiöser Schriftsteller wie Plutarcos den Sak aufstellen konnte: der Aberglaube sei ein größeres Unglud als ber Atheismus. Die Griechen und Römer hatten, wenn sie englisch geiprochen bätten, ein bekanntes Wort abandern und sagen können: "Superstition begins at home." Den Römern war (und ähnlich stand es um die noch deutlichere deisidaiporia der Griechen) "superstitio" auch die Furcht vor falichen, ausländischen Göttern, aber jede Ungftlichkeit in der Religion, jede Schwärmerei, ja endlich der Rultus selber bieß "superstitio"; dem Christentum war es vorbehalten, die hochmütige Untericheidung zu befehlen: was ich glaube, das ist Glaube, was die anderen glauben, das ist Aberglaube. Es braucht nicht wieder darauf bingewiesen zu werden, daß jede driftliche Sette die Meinung jeder anderen Sette für Aberglauben erklärt, daß namentlich die Protestanten über den Aberglauben der Ratholifen schreien. Die Römer redeten von einer superstitio muliebris, anilis beim eigenen Volke. Die Philosophen betämpften eigentlich niemals den Gottesbegriff, sondern nur die Gottesfurcht; darum war ein Mann wie Epituros nicht ein Atheist in unserem Sinne, sondern nur αδεισιδαιμων, frei von Gottes furcht, frei von Aberglauben. Erst die lateinischen Rirchenväter änderten die Wortbedeutung und wollten "superstitio" unduldsam auf den Vollsglauben, den Glauben an die antiten Götter angewandt wiffen. Die Beschränktheit der neuen Religion ging so weit, daß sie ben Wabnfinn gar nicht bemerkte, zu welchem die Umkehrung der Begriffe führte; als nämlich bald darauf die ungluchelige Lehre auftam, hinter Benus, Diana und den anderen Göttern stede der Teufel, da wurde diese Lebre unter die Glaubensartitel aufgenommen und jeder Zweifel daran nach einer noch späteren Entwicklung mit dem Feuertode bestraft; der einfache Glaube der Römer aber an das Dasein ihrer Götter bieß auch dann noch Aberglaube, als die Kirche das Dasein des Teufels (in diesen Göttern) zu einem Glaubenssake gemacht batte. Und niemand scheint die Zudringlichkeit in dieser Dummbeit beachtet zu haben.

Als nun Banle den Sat wieder auf die Bahn brachte, der Atheismus sei nicht so schlimm wie der Aberglaube, da tat er zwar sehr

unschuldig und stellte sich auch so an, gelegentlich, als verstünde er unter dem Aberglauben den Gögendienft der Beiden; fein Sat mar aber wirtlich vom Standpunkte der Rirche ungleich gefährlicher als der Sak des Dieser, obgleich sonst ein Gegner des Epikuros, mar doch Grieche genug, um ungefähr zu meinen: die Furcht vor göttlichen Strafen. die Angst vor überirdischen Einmischungen ist schlimmer als eine Philosophie, die eine allgemeine Geltung der Naturgesetze lehrt und den Gott einen guten Mann sein läft. Was Banle, oft mit überraschender Offenbeit, öfter mit begreiflicher Vorsicht, lehrt, das ist, mehr als anderthalb Nahrtausende später, etwas ganz Neues: der Aberglaube, worunter man jedes unduldsame, fanatische Religionsinstem versteben mag, ist für die Rube der Bürger, für den Frieden im Staate und zwijchen den Staaten gefährlicher als die Überzeugung, daß es einen Gott überhaupt nicht gebe. Plutarchos verstand unter Atheismus eine ruhige, persönliche, unangreifbare und friedliche Weltanschauung, Baple verstand unter dem gleichen Worte eine "gefährliche", rebellische, die öffentliche Meinung betämpfende Überzeugung. In der Beit zwischen Plutarchos und Banle war "Atheist" zu einem Schimpfworte geworden; und blieb noch lange in solder Geltung.

Streng genommen bedeutet "Atheismus" nur den Seelenzustand eines Menschen, der ohne Gott lebt, der a. B. vom Dasein eines Gottes niemals gehört hat oder der einfach an das Dasein von Göttern nicht glaubt. In diesem Sinne gab es im alten Andien, gab es in Griechenland Atheisten genug. Der Atheismus im neueren Abendlande, der driftliche Atheismus, wenn ich so sagen darf, besak nicht diesen rubigen, einfach negierenden oder nichtwissenden Charafter. Inmitten der Christenbeit, die taufend Jahre lang eine Theokratie war und die eine Priefterherrschaft heute noch in vielen Bestimmungen des Rechts und der Sitte duldet, mußte die einfache Gottesleugnung aktiv werden oder scheinen, wurde jeder Atheist zu einem Aufrührer, der seiner Überzeugung nur mit der äukersten Lebensgefahr Ausdruck geben konnte. Der drobende Reuertod bat sich zu der immerbin kleineren Gefahr gemildert, daß der Atheist nicht Briefträger werden tann, auch nicht Minifter, auch am Stammtisch einer Rleinstadt nicht unbehelligt lebt, aber die Sachlage blieb: die gesamte Christenheit bekennt sich, ehrlich ober nicht, zum Glauben an einen Gott; auch der Gottesleugner ist in diesem Glauben und zu diesem Glauben erzogen worden und hat sich früher oder später von diesem Glauben losmachen, losketten, losdenken müssen. Er hat sich durch eigene Gottlos Arbeit befreien muffen. In dem Wörtchen "los" liegt die Vorstellung einer Befreiung aus Gefangenschaft oder Knechtschaft. Diese Bedeutung

bat "los" fast immer por einem Berbum und binter einem Nomen. Berbindungen wie "arglos, achtlos, bewußtlos" werden zwar nicht falsch verstanden, wenn man die Nachsilbe wie eine reine Negation auffaßt, sie etwa mit "ohne" gleichsett; aber im Falle der Zusammensetung "gottlos" liegt die Sache doch etwas anders. Die Einigkeit, ja die Vereinigung mit Gott scheint dem tief driftlichen Jahrtausend eine Selbstverständlichteit; der Fromme — der Pietist ist darin womöglich noch sicherer als der Rechtgläubige — kann es sich gar nicht vorstellen, daß ein Volksgenosse einfach ohne Beziehung zu dem Gotte des allgemeinen Volksglaubens stebe, daß er das Band nicht gewaltsam (z. B. durch einen Bund mit dem Teufel, der dann in gang besonderem Sinne "los" ift) gerriffen babe. Aber auch der Atheist, bis tief in unsere Zeit hinein, empfindet es als eine Tat (nicht als eine Unterlassung), Gott los geworden zu sein. So hätte auch im Sprachgebrauche der Atheisten das Wort "gottlos" einen aktiven, beroischen Charafter annehmen können. Doch die Minderheit schafft nicht ben Sprachgebrauch; die Mehrheit, die gottgläubig war, gewöhnte sich baran, an eine (strafbare) Handlung zu denken, wenn sie ein Geschehen ober einen Menschen gottlos nannte. In Luthers Bibelübersetzung konnte mit "gottlos" noch der unbekehrte, der über Gott unbelehrte Mensch bezeichnet werden, der Heide; im Sprachgebrauche der Frommen aber wurde "gottlos" schließlich zu einem Scheltworte, mit welchem jeder Andersgläubige als nichtswürdig gebrandmarkt wurde. tam dadurch so berunter, dak er (moralisch melioriert, sprachlich pejoriert) auch einen viel leiseren Tadel mitumfakte; man redete von gottlosen Rnaben, gottlosen Streichen, wo man vielleicht nur scherzend einen Mutwillen nicht gang am Plate fand; wie umgetehrt "göttlich" zur Bezeichnung lobenswerter Eigenschaften des Geistes oder des Rörpers verwandt wurde, besonders von witigen Schriftstellern, wie Abelung meint, und mißbräuchlich.

Durch den etymologischen Hinweis auf die Tätigkeit des Befreiungstampfes hätte sich das Wort "Gottlosigkeit" für den Kauptbegriff diese Buches empsohlen; aber der alte Sprachgebrauch, der aus einer ehrlichen Bezeichnung einen Schimpf gemacht hat, hastet dem deutschen Borte doch sester an als dem Fremdworte, und so will ich doch lieder eine Geschichte des Atheismus schreiben als eine Geschichte der Gottlosigteit. Das Fremdwort, noch im 18. Jahrhundert auch in Deutschland eine häusige Schelte, hat langsam seinen rein sachlichen Sinn wiedergewonnen, es klingt vorurteilsloser als das deutsche Wort. Und die Geschichte des Atheismus wird und soll sich zu einer Geschichte der Freidenkerei erweitern.

Philosophen

П

Eine Geschichte der Freidenkerei ist nicht eine Geschichte der Philosophie. Daß die Philosophen zu allen Zeiten Gottesleugner gewesen seien ober doch Förderer des Atheismus, ift ein Sat, ber früher ebenso allgemein gegen die Philosophie ausgespielt wurde, wie er jekt unbeseben zugunsten des Atheismus benütt wird. Eine ernsthafte, also sprachkritische Geschichtschreibung wird wieder einmal darauf hinweisen mussen. daß die Leugnung eines Glaubens verschieden ist je nach der Art des Glaubens, daß der heidnische Atheismus ein anderer war als der driftliche, und daß die Meinung, alle Philosophen seien Gottesleugner gewesen, eigentlich falsch ift, weil die Scholaftiker des wirklich gang frommen 10. und 11. Jahrhunderts, weil also diese logischesten Theologen gang wohl das Recht hatten, sich nach ihrer Disziplin und ihrer Methode etwa auch Philosophen zu nennen. Wir sind nur durch den Atheismusstreit der christlichen Geschichte zu befangen geworden, um das gern zuzugeben; man achte aber darauf, daß der Glaube oder Unglaube — an das Dasein der Götter nämlich — in den antiken Philosophenschulen eine sehr kleine Rolle spielte. Als dann die alte Philosophie durch die Renaissance wieder bekannt wurde, wurden freilich viele driftliche Gelehrte zum Abfall verlockt; nicht aber gleich zum Zweifel am Dasein eines Gottes, sondern zunächst nur zum Aweifel an der Wahrheit des Christentums.

Noch früher ist die Renaissance des Aristoteles der jüdischen und der mohamedanischen Orthodoxie gefährlich geworden. Es ist beschämend für den Bekenntnismut auch dieser für sanatisch ausgegedenen Nationen, daß die Araber sogleich Freigeister wurden, da aufgeklärte Ralisen das Studium des Aristoteles begünstigten, daß viele Juden unter der Berrschaft aufgeklärter Ralisen die heidnische Philosophie annahmen und sogar das Gesek Moses preisgaben. Das Denken war so frei, wie der Berrscher es erlaubte.

Bekanntlich hat schon Cicero den Leitsat von dem Atheismus aller Philosophen vorgebracht, und zwar wie einen Gemeinplat, wie ein Ariom, über dessen Wahrheit allgemeine Abereinstimmung herrscht. (Man erinnere sich, daß der consensus nationum als Argument für das Dasein Sottes ebenfalls seit Cicero dis zum heutigen Tage durch die Schulen wandert.) So selbstwerständlich dünkt ihm dieser Sat, daß er die folgenden Beispiele daneben stellt: die Mutter liebt ihr Kind, der Geizhals hat keine Achtung vor dem Side. Will man sich aber ganz deutlich zum Bewustsein bringen, wie unübersethar solche Worte aus dem Altertum für uns im Grunde sind, so denke man daran, daß in dem Sate "Philosophen wissen nichts von Sott" eigentlich nur die Negation "nichts" und das armselige Vorwörtchen "von" ihre Bedeutung in diesen 2000 Jahren

nicht geändert haben. Es wären drei starke Bücher zu schreiben, wollte man den Bedeutungswandel der drei Jauptbegriffe auch nur einigermaßen erschöpfend darstellen. Ich will hier, wie an anderen Stellen auf andere Entwicklungen, bei jedem der Worte nur auf den einen Punkt hindeuten, daß nämlich bei den Griechen und Römern nur wenige Begriffe (etwa die der Jurisprudenz) genau definiert waren, daß die allermeisten Worte, ganz gewiß die drei unseres Satzes, ahnungslos der Gemeinsprache entlehnt wurden.

Philosophie ist freilich beute noch ein vielumstrittener Begriff; es gabe für geduldige Leser einen nicht unlustigen Folianten, wollte man zusammenstellen, was auch nur seit Bacon von Verulam unter Philolophie perstanden worden ist. Ammerbin ist selbst die positivistische Bbilosophie, deren bester und diesseitigster Teil der Erkenntnissehnsucht der Griechen (natürlich nicht der griechischen Unbehilflichkeit des Ausdrucks und der griechischen Unwissenheit) am nächsten steben dürfte, doch ein Bersuch, über allen Wissenschaften einen böberen Standpunkt zu finden und von ihm aus das Sein der Welt (nicht den sogenannten Sinn des Lebens) zu erklären; dieser bochfte Standpunkt verlangt die Anwendung der schärfsten Methoden der Logik oder der Psychologie, je nachdem, weil die moderne Philosophie Erkenntnistheorie geworden ist, auch bei denen, die es nicht zugeben wollen. Von alledem finden sich im Altertum nur erft leise Spuren. Bur Beit des Cicero hieß freilich Philosophie längst nicht mehr, wie in den kindlichen Anfängen, der bloße Wunsch nach irgendeiner Weisheit; aber er definiert sein bischen Philosophie doch noch so ungefähr: als die Übung in jeder Renntnis von allerlei sehr guten und interessanten Dingen. Zu diesen Dingen gehörten für ihn auch die Götter des Volksglaubens; er war mit den weit besseren griechischen Denkern nicht zufrieden, die ihren Wit just an folden Dingen übten.

Wissen ist der neueren Philosophie, eben weil sie Erkenntnistheorie ist, ein ernstlich relativer Begriff geworden. Aun war eine gewisse Relativität des Wissens den Griechen durchaus nicht fremd; die besten Sophisten und die Skeptiker lehrten das, aber, mit den Ergednissen des Dumeschen Zweisels und des französischen und englischen Agnostizismus verglichen, sind alle diese antiken Kühnheiten nur dogmatische Spielereien begabter und streitsüchtiger Jünglinge. Sokrates und Platon, die von allen späteren Philosophen zumeist verehrt wurden, ja auch Aristoteles, glaubten absolut zu wissen, was sie etwa wußten. Untritisch, wortabergläubisch trugen darum die Griechen, die gläubigen wie die ungläubigen, auch das vor, was sie von den Begriffen zu wissen glaubten, die man damals um den Gottesbegriff herum sprechen hörte. Ja sogar die Nega-

tion "nichts", die ich vorhin voreilig oder vorläufig unverändert genannt habe, ist es nur gewissermaßen in logischer Beziehung; in Verbindung mit dem Wissensbegriff hat auch diese Negation ihre Wandlung durchgemacht. Der moderne Agnostizismus ist freilich nicht positiv, wie Herbert Spencer gern glauben machen möchte; aber er ist (in sehr ungeschickter Form) doch ein verständlicher Ausdruck der neuen Erkenntnistheorie und dürfte sogar für Kants letzte Überzeugung angesprochen werden; die Agnosie des Sokrates, sein berühmtes "ich weiß, daß ich nichts weiß", geht aber auf keine erkenntnistheoretische Methode zurück, sondern bezeichnet offenbar nur die ironische Weisse seiner Sesprächsührung; er stellte sich unwissend, damit der Segner sich Vlößen gäbe; nirgends sindet sich in dem, was von ihm berichtet wird, der tiese Sedanke der Unerkennbarkeit des Wesens. Und bei den anderen Sriechen erst recht nicht.

Sott ist scheinbar kein so abstraktes Wort wie Philosophie und Wissen. und der Begriff ist auch darum in der Hauptsache für unverändert gehalten worden. Aber nicht einmal in der Reit von Homeros bis zu den Neuplatonikern haben wir es mit dem gleichen Gottesbegriffe zu tun; und trok der Abhängigkeit des driftlichen Gottesbegriffs von diesen Neuplatonikern ist der Gott, der etwa in einer protestantischen Rirche verehrt wird, etwas ganz anderes als der Gott, der leibhaftig in einem griechischen Tempel wohnte. Was sich verhältnismäßig wenig verändert bat in den 3000 Rahren der irgendwie bekannten Geschichte des Abendlandes, das ist der Menich, vor allem der ungelehrte Menich. So mag es freilich getommen sein, daß die Pöbelvorstellung von Gott heute noch ungefähr die gleiche ist, wie die Böbelvorstellung der vorhomerischen Zeit: offener oder heimlicher Fetischismus. Ich werde es noch oft wiederholen: eine Theologie, d. h. ein schulgerechtes Wissen von Gott, kannte das gesamte Altertum zu seinem Glude überhaupt nicht, und so batte man unseren Sat dabin erweitern können, daß die antike Welt (eigentlich auch das Christentum bis zu seinem ersten Ronzil) nichts von Gott "wußte".

So wird man es nicht mehr für einen unziemlichen Scherz halten, sondern für eine wortgeschichtliche Parallele, wenn ich jeht einen ganz fernabliegenden Sah neben den unseren stelle. "Die Sansculotten (Ohne-hosen) waren immer Königsmörder." Zum Erweise dieses Unsinns hätten deklamierende Prediger noch vor hundert Jahren sich vielleicht darauf berusen, daß im Orient, wo die Beinkleider zu Hause waren, kaum ein Königsmord vorkam, daß die griechischen und römischen Eprannenmörder wirklich keine Hosen trugen und daß die Bergschotten, die die Hosen heute noch nicht kennen, vornehmlich an der englischen Revolution beteiligt waren. Man lache nicht zu überlegen; die Negation einer

Tracht gibt keinen viel unklareren Begriff als die Negation eines unporftellbaren Abstraktums.

Der Bedeutungswandel aller Begriffe, besonders der abstrakten Begriffe, warnt also vor der Aufstellung eines Sates wie: die Philosophie hat tein Wissen von Gott. Es gibt teine ewige Philosophie, tein unveränderliches Wissen, keinen feststehenden Gottesbegriff, nicht in verschiedenen Ländern und nicht in verschiedenen Zeiten, genau genommen taum bei zwei verschiedenen Menschen; der Mann, der nach altem Bertommen die religiösen Angelegenheiten eines Staates zu verwalten hat, auch den sogenannten Gottesdienst, sollte Götterkultusminister beißen.

Die Philosophie als solche hat sich mit der Gottesvorstellung ebensowenig zu befassen wie mit dem Stein der Weisen. Was ichlieflich zum Atheismus führen mußte und geführt hat, das war nur die Anwendung philosophisch geschulter Kritik auf geschichtlich gewordene Begriffe, zulett die Sprachkritik. Wäre der Gottesbegriff nicht vorher in der Gemeinsprache entstanden, so batte teine Rritit Veranlassung gehabt, ihn zu untersuchen. So handelt es sich überall in der Geschichte der Freidenkerei nur um eine Prüfung der geschichtlichen Wahrheit, um die Untersuchung geschichtlich gewordener Worte.

### III

Ach habe (Wörtb. d. Phil., Art. "Wahrheit") hoffentlich überzeugend Wahrheit nachgewiesen, daß "Wahrheit" ein relativer Begriff sei, daß zwischen Bahrheit und Glaube kein Unterschied bestehe, daß "glauben" nichts weiter bedeute als: geloben, ja-fagen, gut-heißen, für-wahr-halten. Aus subjektiven Gründen natürlich für wahr halten; denn Wissen unterscheidet sich von Glauben nur durch einen höheren Grad von Wahrscheinlichkeit. Man hat aus guten Gründen zwei Arten von Glauben unterschieden: den Eigenglauben und den (auf dem Glauben oder dem vermeintlichen Wissen eines andern beruhenden) historischen Glauben; man bat, von Schwieriakeiten des Begriffes gedrängt, ganz unlogisch wieder zwei Formen des Eigenglaubens angenommen: den Glauben des Andividuums (eine alte Frau balt sich selbst für eine Bere) und den Glauben der Menge (ein ganzes Volk glaubt an Heren). Ich brauche nicht erst zu versichern, daß ein solcher Eigenglaube dadurch nicht wahrscheinlicher werde, daß er von Millionen geteilt wird.

Die gange feine Distinktion wird dadurch hinfällig, daß auch der historische Glaube, also die Zuversicht auf das Wissen eines andern, fast immer oder immer erst dann wirksam wird, wenn der historische Glaube gemeinsamer Eigenglaube geworden ist. Jeder religiöse Glaube, auch der

Glaube an Sott (was immer man zu seiner Begründung aus der Vernunft gesagt haben mag), beruht auf Cradition und zuletzt auf einem historischen Slauben, den man in diesem Falle Offenbarungsglauben nennt. Wer für andere historische Craditionen aus Mangel an Autoritätsglauben wenig Zuversicht hat, um so weniger, je weiter in die vorgeschichtliche Zeit die Meldung eines geschichtlichen Ereignisses zurückgeht, der wird natürlich um so weniger geneigt sein, die Kunde von der allerältesten Catsache der Weltgeschichte zu glauben, daß Sott nämlich die Welt geschaffen habe. Schließlich ist die so viel jüngere und wahrscheinlichere Legende von der Gründung Roms für die Kritik lange nicht so herausfordernd.

Auf die Textkritik jenes uralten Sakes (die aber den ganzen Anhalt einer "Geschichte des Theismus" ausmachen mußte) tommt es mir hier viel weniger an, als eben auf den einfachen hinweis darauf, daß der Glaube an Gott — ganz logisch betrachtet und ohne jede sogenannte Blasphemie — teils zu der Art des Massenglaubens gehört, wie der Glaube an den Teufel oder an die Heren, teils zu der Art des historischen Glaubens. wie der Glaube an die Gründung Roms durch Romulus und der Glaube an die Gründung der schweizerischen Eidgenoffenschaft durch Wilhelm Tell. Die Vergleichung mit solchen legendaren Persönlichkeiten kann am besten erklären, warum die Welt es nicht dulden will, nicht von Gott geschaffen worden zu sein; so mahr das Festhalten an alten Überzeugungen mit Recht als ethisch geschätzt wird, so wahr waren ethische Mächte im Spiel, als das gelehrte Europa sich seinen Romulus (und seinen Homeros) nicht nehmen lassen wollte, als die Schweiz die Eristenz des historischen Tell verteidigte. Sanz ähnliche ethische Mächte, nur in besonders individueller Färbung, bewirken eine Empörung, sobald ein Mensch die Nachricht für wahr halten soll, der Mann, den er bisher für seinen Vater hielt, sei nicht sein Vater gewesen; er, der bisher so sichere Mensch, sei unbekannter Berkunft, sei ein "natürliches" Rind.

Dieser Gedankengang kann und will nichts behaupten, als daß die Frage nach dem Dasein Gottes eine historische, eine Frage des historischen Glaubens ist. Es hat nach dem Auftreten des Christentums gut anderthalb Jahrtausende gedauert, bevor freie Menschen (immer noch mit Lebensgefahr) daran dachten, den Sinn der Evangelien und den leibhaftigen Erdenwandel Jesu Christi philologisch zu untersuchen, also historisch. Nur einen Schritt weiter auf diesem Wege scheint mir die Pflicht zu liegen, die Nachricht von dem Dasein der Götter überhaupt, insbesondere die Nachricht von der Weltschöpfung durch den alten Judengott, wie sie den ersten Sat der Bibel ausmacht, einsach als einen Gegenstand historischer Kritik zu behandeln, die Frage nach dem Dasein Gottes als eine historische Frage.

#### IV

Wir werden, um die innere und äußere Geschichte des Atheismus versteben zu können, manche Unleibe machen mussen bei ber Seschichte des Aberglaubens, der Rekerei und der Philosophie; und wir werden die Erfahrung machen, daß die Meinungen des Aberglaubens und der Rekerei einander ebenso oft berühren wie die Meinungen der Regerei und der Philosophie, daß darum auch die Rluft zwischen Aberglauben und Philosophie nicht unüberbruchar ist; überall tonen uns nur arme Menschenworte entgegen, und vor der rudfichtslosen Wortfritik wandelt sich leicht auch Metaphysit wie Physit in Wortaberglauben.

Die eigentliche Theologie als die vermeintliche Wissenschaft derer, die Theologie von dem Wesen und den Eigenschaften Gottes unglaublich viel auszujagen wiffen, follte nach dem urfprünglichen Plane von diefer Darftellung ausgeschlossen werden; wie es aber nicht angeht, eine Geschichte der Beiltunft zu schreiben, obne fich mit den Berirrungen und den Betrügereien ber Bauberer und Scharlatane zu beschäftigen, wie die Alchimie notwendig zu einer Geschichte der Chemie gehört, die Astrologie zu einer Geschichte der Sternenkunde - icon um der lebendigen Menschen willen, die auf diesen Wissensgebieten gearbeitet haben -, so ist für einen Geschichtschreiber des Atheismus der geistige Rampf nicht zu umgehen, der sich nicht unmittelbar gegen das Dasein Gottes richtete, sondern mittelbar gegen theologische Sake, welche das Dasein des alten Gottes als unzweifelhaft annahmen und darüber hinaus über das Verhältnis zwischen Sott und Welt allerlei zu erzählen wußten: über die Urt und Weise der göttlichen Weltregierung oder über die Vorsehung, über die Unabhängigteit Gottes von den Naturgesetzen oder über die Bunder, über die Gerechtigkeit Gottes, die sich bei der Ungerechtigkeit des Weltlaufs nur in jenseitigen Belohnungen und Strafen äußern konnte, oder die Unsterblichteit der Seele. Beutzutage noch gibt es Menschen genug, welche an die Vorsehung, an Wunder, an die Unsterblichkeit der Seele nicht glauben und bennoch in dem geheimsten Schreine ihres Bergens einen konfessionslosen, unbekannten Gottschöpfer irgendwie verehren; um so weniger barf es überraschen, wenn wir in den Reiten der Auftlarung, der Renaissance und des mittelalterlichen Nominalismus (um nur die wichtigsten Berioden ber älteren Freidenkerei zu nennen) Männer kennen lernen werden, die einen Zweifel am Dasein oder Wesen Gottes niemals aussprachen, die aber bereits Vorsehung oder Wunder oder Seelenunsterblichkeit leugneten und so das Aufkommen der Gottesleugnung selbst vorbereiteten; vom Wesen Gottes blieb wirklich nichts mehr übrig, wenn man dem Wesen seine Eigenschaften genommen hatte. Die schwierigste und wichtigste Aufgabe wird in jedem Falle der Bersuch sein mussen, sich auf den Standpunkt so eines alten Freidenkers zu versetzen, der z. B. die Unsterdlichkeit oder die Geister oder die Heren nicht anerkannte, dennoch aber für einen Gottgläubigen gelten wollte. Wir werden ja von unserer Darstellung fast immer die frommen Retzer auszuschließen haben, die die eine oder andere Meinung der Theologen nicht teilten, an dem Gotte der Offenbarung aber mit um so stärkerer Indrunst hingen; wir werden dei den eigentlichen Austlärern oder starten Geistern, die jedoch nur einzelne Eigenschaften Gottes bestritten, nicht aber sein Dasein, sehr genau zusehen mussen, od sie in dieser schwankenden Haltung — die oft erst uns schwankend erscheint — mehr von der Macht des Zeitgeistes und der Sprache oder mehr von ihrem eingewurzelten Kinderglauben oder gar mehr von der Gefahr beeinflust wurden, die durch ein Bekenntnis zum Altheismus ihnen drohte.

Es wird also nötig sein, den Begriff des Atheismus auch auf viele dogmenfeindliche Bestrebungen auszudehnen und die Aufmerksamkeit besonders auf solche Schriftsteller zu lenken, die unter dem Scheine der Regerei die rechtgläubige Lehre über Vorsehung, Wunder, Unsterblichfeit und über ähnliche leere Worthülsen bekämpften. Die Aufgabe ift freilich, eine Geschichte der Leugnung Gottes zu entwerfen; der Gott, um den es sich da handelt, bleibt aber immer der Gott des driftlichen Albendlandes, der zwar nicht einer und derfelbe geblieben ist durch die Rabrhunderte, der aber bis zum Schatten verblaffen muß, wenn man ibn seiner Tätigkeiten und seiner Eigenschaften beraubt. So wird in meiner Darstellung der Deismus und die Aufklärung einen breiten Raum einnehmen, obgleich die meisten Vertreter beider Richtungen ängstlich bemüht waren, sich zum Gotte einer Vernunftreligion zu be-Eine Seschichte des Atheismus ware unvollständig, wenn sie 3. 3. Voltaire, den Advokaten eines konfessionslosen Gottes, nicht ausführlich behandeln wollte. Unter den Tätigkeiten und Eigenschaften Sottes gibt es aber eine (Tätigkeit oder Eigenschaft? ich wüßte es nicht zu sagen), die bei dem bloßen Glauben an das Dasein Gottes im Abendland fast immer mitgebacht wird: die göttliche Weltregierung, die sogenannte Vorsebung.

Vorsehung

Bu den Altheisten wurde also auch gerechnet, vom Standpunkt der christlichen Gottesvorstellung mit vollem Recht, wer nur die Weltregierung durch die göttliche Vorsehung anzweiselte oder leugnete. Bei den Alten standen sich in dieser Frage die Spikureer und die Stoiker schroff gegenüber; aber selbst Spikuros leugnete die Götter nicht ausdrücklich, die freilich bei ihm müßig und überslüssig waren, das fünste Rad am Weltwagen, und das "Schickal" der Stoiker war doch etwas ganz anderes als etwa

die Vorsehung beim heiligen Thomas. Wo die theistischen oder deistischen Theologen in Gott die erste Ursache und den Schöpfer und Regierer ber Welt saben, daneben aber doch das Besteben der Naturgesete, der sogenannten zweiten Ursachen anerkannten, da verwickeiten sie sich in unlösbare Widersprüche, am meisten die lutherischen Theologen mit ihrem concursus, einer Mitwirtung von Schöpfer und Geschöpf; der fromme Volksglaube, besonders der der Ratholiken, kennt solche Widersprüche nicht, weil er, wenn man ibn zu einer Besinnung darüber zwingen wollte. außer der ersten Ursache teine zweiten Ursachen, d. b. teine unabanderlichen Naturgesetze kennen würde. Nach diesem einfachen Glauben wird die Welt unaufhörlich, im größten wie im fleinften, von dem wandelbaren ober unwandelbaren Willen Gottes regiert, ohne Rudficht auf die naturgesetliche Urfächlichkeit, in jedem Augenblide burch unzählige Wunder; nicht die poetisch so genannten Wunder der Natur sind damit gemeint, sondern richtige Wunder im firchlichen Sinne, unmittelbare Wirkungen ber erften Urfache. Die göttliche Vorsehung des abendländischen Voltsglaubens, übrigens auch die des Audentums und des Aslam, ist nicht die unzerreißbare Rausalkette des naturwissenschaftlichen Denkens, sondern eine unendliche unzusammenhängende Reihe von Wundern. die Vorsehung leugnet, der leugnet wirklich die Wunder und damit den Gott des gemeinen Volksglaubens. Wie eng die beiden Vorstellungen miteinander verwachsen sind, mag man daraus erkennen, daß der Fromme bie Vorsehung personifizieren und anstatt Gott "die Vorsehung" sagen tann. In dichterischer Sprache heute noch "die Vorsicht".

"Vorsicht" ist natürlich die ältere (schon althochdeutsche), "Vorsehung" ble jungere Lehnübersetzung von providentia; das griechische Modellwort noovow bedeutete mehr das Vorherbemerken, in der Gemeinsprache dann soviel wie menschliche Rlugheit. Auch das Vorhersehen war in einem gewissen Umfange nicht ber Gottheit vorbehalten; auch der kenntnisreiche Menich, freilich besonders der von der Gottheit beratene, konnte mancherlei vorhersehen, vorherwissen, vorhersagen (propheta). Im Deutschen wie im Lateinischen ist aber, sicherlich nicht unabhängig voneinander, zu untericheiden zwischen praevidentia und providentia, zwischen Vorsehung und Fürsebung, wie man die beiden Worte noch por bundert Rahren und auch noch einige Sabrzehnte später auseinanderhielt. Prae und pro, por und für wurden im Sprachgebrauche oft miteinander verwechselt ober boch vermischt, wahrhaftig ebenso oft wie in der älteren Philosophie vorausgehende Urfachen und Endurfachen. Worüber nachzudenken wäre. In den Begriff der Vorsehung wurde so, auch nachdem man nicht mehr "Fürsehung" ichrieb, der Begriff der Fürsorge gemischt. Buddeus

Mauthner, Ter Atheismus. I. 2

fagt alfo ungefähr die Wahrheit, wenn er sich vernehmen läßt: unter denjenigen Lehrfäten, welche mit dem Atheismus eng verbunden feien, babe wohl den vornehmften Plat die Verleugnung gottlicher Vorsehung inne. "Denn gleichwie ein Atheiste dieselbe nicht zuläft, also ift ein solcher, ber sie leugnet, nicht viel von einem Atheo unterschieden; wenigstens bebet er allen Grund der Religion und Gottesdienst auf." Auch ist Buddeus dem Steptiker Banle gegenüber vollkommen im Nechte, wenn er die in den Artikeln über Origenes, über die Marcioniten. bie Manichaer und die Paulicianer hervorgehobenen Schwierigkeiten fo beutet, daß Banles Absicht mehr die Vorsehung zu bekämpfen als den Manichäismus zu unterstüten war. Und Banle wiederum ift im Rechte gegen Spinoza, der zwar alle Wunder und damit eine wunderbare Vorsebung Gottes entschiedener bestritt als irgend jemand vor ihm, die providentia also burchaus ablehnte, die praevidentia jedoch an einigen Stellen, die leider nicht gut spinozistisch sind, anzunehmen schien; freilich ift Banles Urtitel "Spinoza", wie wir in anderem Zusammenhange sehen, ein wunderliches Gemisch von erstaunlicher Uberlegenbett und ebenso erstaunlichen Vorurteilen.

Die rechtgläubigen Schriftsteller, die zu einem Atheisten machten, wer auch nur die göttliche Vorsehung leugnete, waren demnach in ihrem guten Rechte; wer die wesentlichen Eigenschaften eines Dinges nicht sieht, der kann das Ding nicht sehen, und die Vorsehung — mit dem was drum und dran hängt — gehört zu den wesentlichen Eigenschaften des abendländischen Gottes. Ich wiederhole auch, daß die rechtgläubigen Schriftsteller auch diesenigen zu Atheisten stempelten, die die Wunder nicht anerkannten; ich werde bald zu zeigen haben, daß der kirchliche und der volkstümliche Begriff der Vorsehung mit dem Wunderglauben stehen und fallen muß.

Was aber die Griechen unter einer Erhaltung der Welt, die sie allerdings auch den Göttern zuschrieben, verstanden, das hat wenig zu tun mit der Vorsehung, die die Jaare auf dem Kopse jedes Menschen gezählt hat. Die ältere griechische Philosophie, die Naturwissenschaft sein wollte, staunte über die Regelmäßigkeit der Himmelskörper und nahm einen menschenähnlichen Verstand an, der die Ordnung der Sterne hergestellt hätte; noch bei Aristoteles, bei welchem bereits eine Art Teleologie eine Rolle spielt, erstreckt sich die Aufsicht des ersten Bewegers — wenn er an so etwas wie eine Aussicht gedacht hat — nicht auf die sublunare Welt; nur daßschon seit Sokrates die Vorstellung aufgekommen war, die Naturvorgänge hätten eine Beziehung zum Außen des Menschen. Die Stoiker bemühtenden Begriff providentia allerdings sehr gern; aber auch bei ihnen hat das,

Vorsehung 19

was doch nur ihr Fatum (elpaquern) ist, mit der christlichen Vorsehung nichts zu schaffen. Seneca hat eine besondere Abhandlung über die providentia geschrieben; und da sieht man deutlich, daß sich seine providentia, sein Fatum ganz gut mit dem vertrug, was heute die Gottlosen die eherne Kette der Notwendigseit nennen. "Causa pendet ex causa. Cuncta veniunt, non incidunt." Wie denn die Religion der Stoiter sich ebensogut in christlichen wie in atheistischen Worten ausdrücken ließe. Seneca sah sehr richtig, daß z.B. die Folge der Jahreszeiten nicht um der Menschen willen da ist; Lactantius aber schon legte in die stoische Philosophie die kleine Menschenvorstellung hinein, der Mensch sei die Zwedursache der Welt.

Diese Vorstellung, noch vergröbert durch den Glauben, der Lokalgott babe das kleine Volk Afrael zum Awede seiner Schöpfung gemacht, lag der altjüdischen Lehre zugrunde. Argendein naturwissenschaftliches Denken gab es nicht; der Gott regierte die Welt nach seinem Willen oder nach seiner Laune, wie er sie ebenso erschaffen hatte; Fruchtbarkeit und Mikwachs, Landplagen und Glud. Sieg und Niederlage tamen unmittelbar von Gott, der unaufhörlich ju arbeiten hatte, ein angestrengter Zauberer. Es gab gar teinen ordentlichen Zusammenhang der Dinge, also konnte ein außerordentliches Ereignis gar nicht als ein besonderes Wunder angesprochen werden. Eine Schwierigkeit entstand erft, als die Juden die ethische Forderung stellten, ihr Gott mukte die Gerechten belohnen, die Ungerechten bestrafen; diefer Forderung widersprach der Weltlauf. Go regten sich bereits in einigen Büchern des Alten Testaments Zweifel an der Gerechtigkeit und an der Gute Gottes, peffimiftische Zweifel an dem, was alle späteren Theodizeen unter der Vorsebung verstanden. Erst die Pharifaer scheinen die Gerechtigkeit der göttlichen Vorsehung burch die Unnahme jenseitiger Belohnungen und Strafen haben retten au wollen.

Unter dem Bilde des Vaters stellte sich Jesus seinen Gott vor, wieder einen unermüdlichen Zauberer, der die Blumen des Feldes kleidet, der beim Tode jedes Sperlings mitwirtt und der demnächst sichtbar werden wird, um sein Reich auf der Erde zu errichten. Dem Vater im Himmel ist tein Ding unmöglich; tein Naturgesetz steht der Erhörung des Gebetes entgegen. Daraus entwickelte sich gleich im apostolischen Zeitalter das Vertrauen auf eine Vorsehung, die mit unausdenkbarer Geschäftigkeit die alltäglichen Schritte jedes Menschen leitet, die bedeutungsvollen Schritte hervorragender Menschen erst recht; Paulus macht seinen Reiselan von dem Willen Gottes abhängig, wie viel später die Pietisten (Spener) jedes Ereignis ihres kleinen Lebens als eine Leistung der allwirksamen Vorsehung zu betrachten lieben. Aur langsam dringen aus Alexandrien natur-

philosophische Begriffe in das alteristliche Weltbild ein und bringen Unsicherheit in den Glauben an das behagliche Zauberwesen. Wer sich durch Anerkennung der Naturgesetze oder des Fatums an der naiven Rauberporsehung irremachen ließ, der schien jest die driftliche Glaubenslehre au leugnen; wohl konnte selbst ein Rirchenvater (Hieronymus) die Ronseguenz absurd finden, daß Gott sich um Geburt und Tod jeder Mücke fümmere, aber allgemein sab man nicht so genau bin, und ohne doamatische Definition schien der Vorsehungsglaube eine selbstverständliche Voraussetzung der Lehre. Und eine optimistische Geschichtsauffassung (Augustinus) verließ sich darauf. Gott könnte und würde alles zu seinen guten Bielen lenken: die Weltgeschichte wurde jum Weltgericht. Mit seiner erstaunlichen Sophistik behandelte der beilige Thomas die Vorsehung als ein Element seines Systems. Die Rirche aber hütete sich, einen theologischen Streit über ben schwierigen Begriff anzuregen; fie ließ es, auch in ihrem Ratechismus, bei dem gemütlichen Volksglauben bewenden, bis die mechanistische Welterklärung der neuesten Reit sie zwang, auch den Vorsehungsglauben dogmatisch festzulegen. Das geschah erst in einem Syllabus Pius IX. und dann noch strenger im Vaticanum. Verdammt war erst von jest ab, wer nicht glaubte, daß Gottes Vorsebung die Welt regierte und auch die kunftigen Regungen des freien Menschenwillens voraus wüßte.

Gegenüber dieser einfachen und klugen Haltung Roms macht das Schwanken des Brotestantismus einen fläglichen Eindruck. Luther zwar blieb dabei, den Vorsehungsglauben als eine Herzenssache des Christen zu betrachten und ihn nicht philosophisch zu erklären; so ungefähr dachten auch Zwingli und Calvin. Doch die späteren protestantischen Theologen wollten die Vorsehungsfragen (Willensfreiheit, Theodizee) in einem System unterbringen und gerieten bald auf die Abwege einer neuen Scholastik. Sie waren eben Theologen und wußten darum über Gottes Wissen und Wirken mehr, als unsereiner sich träumen läßt. Wie sie die psychologische Tätigkeit Gottes (Vorwissen, Vorsatz und Ausführung), wie sie seine regierende Tätigkeit einteilten, das ist heillose Begriffsspalterei; es gibt da im Walten der Vorsehung ein Ordinarium und ein Extraordinarium, was recht bedenklich an die oft auf Täuschung berechnete Einteilung des Budgets erinnert. Bum Glücke für den Glauben kummerte sich das Volk nicht viel um solche Ungehörigkeiten; es blieb bei seinem zudringlichen Gottvertrauen und hielt sich an das Kirchenlied von Neumark "Wer nur den lieben Gott lägt walten". Die Pietisten besonders machten - wie gesagt - ben lieben Gott zu einem Mädchen für alles; als France mit der Stiftung seines Waisenhauses Erfolg batte und dies

unter ein speziellstes Extraordinarium der Vorsehung buchte, eigentlich boch ganz christlich, wurde das von den Orthodoxen gerügt, die eben mit Sott nicht auf so vertrautem Fuße standen. Und die Rationalisten, die den Pietisten nicht so entgegengesest waren, wie man gewöhnlich glaubt, machten den Vorsehungsglauben, wenn auch nicht den ganz plumpen, zu einem Teil ihrer Naturreligion. Nicht nur der in allen Sätteln gerechte Leibniz, auch der in Freiheit tapsere Lessing erblickten eine Annäherung an Sottes Biele in der Weltgeschichte; Rousseau fühlte das Schickal als den Willen einer Vorsehung, und selbst Voltaire ließ diese Vorstellung gelten, dis das Erdbeben von Lissadon ihn start machte, seinen unheimlichen und unwiderstehlichen "Candide" gegen den optimistischen Slauben an eine sittliche Weltregierung zu schreiben.

Infofern der Protestantismus bobere Bibelfritif und die unmetaphysische Philosophie Erkenntniskritik wurde, hatten beide darauf verzichten muffen, den Vorsehungsbegriff zu behandeln, der der Lebenserfahrung widersprach und in logischer Beziehung noch widerspruchsvoller war. Die Aufgabe war jedoch von der Kirche und daher auch von den Staatsbehörden gestellt, und so versuchten sich Theologen und Philosophen eifrig oder ichamlos an ihrer Lösung. Die Schultheologie und die Schulphilosophie hielten es nicht unter ihrer Würde, die alten Haarspaltereien wieder aufzunehmen und mit Schluffiguren sophistisch beweisen zu wollen, was den frommen Christen von jeber schlichte Andacht und kindliche Sehnsucht gewesen war. Anstatt bescheiben zu beschreiben und zu berichten, als eine seelische Erscheinung, wie der gläubige Christ sich durch die Vorstellung einer allweisen und allgütigen Vorsehung in diesem Jammertal von Elend und Gunde zurechtfand, wie er fo feine Sehnfucht innerlich erlebte und das Ardische überwand, wollten diese Sophisten ein Dogma, das für sie gar nicht da war, theoretisch demonstrieren, wollten Naturnotwendigkeit, Willensfreiheit und Vorsehung zusammenmischen und die Theodizee gegen den Augenschein aufrecht halten. Sie wollten nicht zugesteben, daß es für keine Wissenschaft eine Theodizee oder eine Vorsehung geben kann, nicht für die Geschichte und nicht einmal für eine logisch anständige Theologie. Auch die Schulphilosophie sank in diesem Wettbewerb auf eine sehr niedrige Stufe hinab. Was bei uns namhafte Philosophieprofessoren, in Frankreich Boutroux (auch Bergson dürfte noch auf diesen Weg gelangen) über die begriffliche Vereinigung von Naturgeset und Vorsebung mit scheinbarer Freiheit vorgetragen baben, bas würde in seiner ganzen Unwürdigkeit kenntlich werden, wollte man die Gedanken nach Gebühr in das scholaftische Latein des Mittelalters zurücküberseken, wober sie gebolt sind.

Da war Schleiermacher, der frivole Offiziosus des "dristlichen Glaubens", beinahe noch moderner, da er die Religion als ein Gefühl definierte, als das Gefühl der "schlechthinigen Abhängigkeit", und so eine Tür sich offen ließ, um vielleicht unter vier Augen erklären zu können, eine Tatsache wäre durch ihre Abhängigkeit von Gott nicht unabhängig vom Naturzusammenhang, d. h. doch wohl: er fände keinen Unterschied zwischen Gott und Natur.

Wunder

Die frommen Geschichtschreiber des Atheismus haben nun nicht nur die Leugner der Vorsehung, sondern auch die Leugner der Wunder zu Atheisten gemacht, wieder mit einigem Rechte; aber sie haben die Apologie des Wunderglaubens in einem besonderen Kapitel untergebracht und dabei übersehen, daß jede Außerung der göttlichen Vorsehung ein Wunder ist, daß also ein besonderes Eingreifen der Vorsehung anzunehmen teine Ursache hat, wer vom Vasein der Wunder überzeugt ist; so oft der alte Zauberer einen Finger rührt, von selbst oder auf ein Gebet hin, tut er Wunder.

Sottfried Reller hat einmal ("Grüner Heinrich" III. S. 19) so ein Wunder den "theatralischen Fall" der allgemein angenommenen Hilfe Sottes genannt; wirklich besteht gar tein begrifslicher Unterschied zwischen dem alltäglichen Walten der Vorsehung, die einem frommen Manne oder einem gläubigen Volte das Leben erleichtert, und den außerordentlichen Fällen, in denen Tote erweckt und Lebensmittel in Rosen verwandelt werden. Und wie die Vorsehung, so entspricht auch das Wunder völlig dem vorwissenschaftlichen Weltbilde der alten Juden und der ersten Christen; mit den gleichen Mitteln, mit denen der alte Zauberer die Welt aus Nichts hervorgebracht hat, erhält und regiert er sie auch; die Naturträfte sind Gesehe seiner Willfür, sind Wunderträfte. Es läuft sast nur auf einen bequemen Sprachgebrauch hinaus, wenn man die alltäglichen Gaben Gottes unter dem Ordinarium, die seltenen und auffallenden Gunstbezeugungen unter dem Extraordinarium des göttlichen Budgets verrechnet.

Bunderbare, d. h. aller Erfahrung entgegengesetze und darum unglaubliche Erscheinungen finden sich in der vorwissenschaftlichen Zeit überall, im Abendlande wie im Morgenlande, bei Seschichtschreibern, Naturbeobachtern und Theologen. Auf dem Sebiete der Religionen naturgemäß besonders häusig, weil doch die Sötter nicht einmal an den mangelhaft genug beobachteten Naturlauf gebunden sind. Selbst die Hellswunder, die der inneren Erfahrung angehören, waren den griechischen Mysterien nicht fremd; und der Volksaberglaube der antiten Welt war voll von überaus tollen Wundergeschichten. Die fabelhaften überraschungen, von denen die christlichen Heiligenlegenden wimmeln, in solchem Übermaß,

Wunder 23

daß nicht nur Modernisten eine Säuberung des heute noch üblichen Breviers für nötig halten, fallen uns nur darum fo auf, weil die Quellen aus ben ungebildeten Rreisen des Altertums nur sidern, die Quellen aber aus dem wiffenschaftlich ebenfo ungebildeten Mittelalter überreichlich fließen. Das Wunder ift auch des Volksglaubens liebstes Rind. Nun war die tatholische Rirche wieder einmal ganz folgerichtig und eigentlich tapfer, da fie dem Volte diefe Fabeltiere mit Saut und Saar zu verspeifen gestattete. Die geiftigen Führer ber Rirche waren um eine Begründung um so weniger verlegen, als ihnen damals noch naturgesetliches Denken fremd war und es ihnen schon darum auf ein Mehr oder Weniger nicht antommen tonnte. Augustinus half sich mit dem vernünftigen Sake, dak ein Wunder nicht gegen die Natur geschehe, sondern nur gegen die uns bekannte Natur; also - wenn man von dem Unterschiede zwischen dem damaligen und dem heutigen Naturwissen absehen will - mit dem scheinbaren Agnoftizismus, ber in unseren Tagen die Offultisten, Spiritisten, Theosophen ruftige Unstalten zu einer neuen Religionsgrundung treffen laft. Der beilige Thomas, der große Spftematiter, half fich ichon mit gelehrterer Schlauheit. Ein Wunder fei, was von Gott aukerhalb der uns bekannten Urfachen, außerhalb der Naturgewohnheit geschieht; innerhalb der von Gott bestimmten Naturgesetze seien die Wunder so ungefähr Ausnahmegefeke. Einige icholaftische Diftinktionen kamen bingu, und dabei ift die tatholische Rirche bis zur Stunde stehengeblieben. Der einzig mögliche Standpunkt, wenn man den Wunderglauben nicht fallen laffen will.

Die Reformation war wieder einmal nicht folgerichtig und verstrickte lich von Sahrhundert zu Sahrhundert, je mehr fie fich vor der Wiffenschaft schämte, mehr und mehr in abenteuerliche Unmöglichkeiten. Da fle die Berehrung der Beiligen aufgab, brauchte sie sich mit der ganzen Masse der Beiligenwunder nicht zu schleppen; auch fügte sie sich in die Reit, und felbit Luther gab zu, daß neuerdings teine rechten Wunder mehr geschehen; er hatte tein Bewußtsein davon, daß die Greuel von Teufeln und Beren, an die er glaubte, den Heiligenlegenden an Wunderbarkeit nicht nachstanden. Um so fester hielt sich die Reformation zunächst an die alten Bunder, die durch Gottes Wort verbürgt wurden; und an das umfassende Wunder der Offenbarung selbst. In der Hauptsache war also die Reformation zunächst katholisch geblieben. Als aber die protestantische Scholastik nicht mehr aufrecht zu halten war, als die gebildeten Theologen Rompromisse mit der jeweiligen Naturwissenschaft ichlossen, verriet sich die langfame Gelbstzersetzung des Protestantismus besonders deutlich in der unehrlichen Behandlung des Wunderglaubens. Was heutzutage darüber von den Halben vorgetragen wird, um weder bei der Kirche noch bei

der Wissenschaft anzustoßen, das muß ich doch recht unhöflich eine Affenschande nennen. Dem Worte Wunder wird Gewalt angetan; man redet sebr vornehm und geistig, als handle es sich gar nicht darum, ob Moses (vom neuen Testamente zu schweigen) einen Holzstab in eine lebendige Schlange verwandelt habe oder nicht, als handle es sich einzig und allein um eine innere Wundererfahrung. Der psychologische Vorgang des Glaubens oder des Gebets sei das mahre Munder. Der Bunderbegriff wird in eine poetische Metapher aufgelöst. Aber das dice Ende kommt nach. An die Wunder der Metamorphosen von Opidius brauche ein aebildeter Mensch selbstverständlich nicht zu glauben; wohl aber habe er zu glauben oder glaube er — das Gollen wird verschleiert — an die Wunder, die Gottes Wort an die Stiftung der Religion knüpft, welche beute noch die berrschende ist. Rurz (was die Herren freilich nicht so eindeutig sagen): unser Glaube allein ist kein Aberglaube und alles Wirkliche ist vernünftig. Eine Kritik an der Wahrheit der biblischen Wundergeschichten wird nicht geradezu abgelehnt; aber die Kritik wird dadurch unwirksam gemacht, daß bie Herren sagen: wer das Dasein der Wunder leugnet und Grunde für sein Leugnen beibringt, der ist an die Frage bereits mit einem Vorurteil herangetreten. Daß diese Wunder sich in der Vorzeit ereigneten und jest sich nicht mehr wiederholen, das spreche erst recht für die Wahrheit der Wunder. Die Herren kennen Gottes Absicht wieder genau: er habe einer wundersüchtigen Zeit mit Wundern kommen muffen, um fie zur mabren Sotteserkenntnis zu erziehen; Gott habe sich eben (diese Leute bemerken die Blasphemie gar nicht!) dem geschichtlich gewordenen Rustande der damaligen Menschheit angepaßt — wie ein heutiger Theologieprofessor der Wirklichkeit, die immer vernünftig ist. (Diese Anpassung der göttlichen Vorsehung an die Kulturstufen der Menschheit wird gern durch eine Berufung auf Lessing unterstütt; man vergift dabei, daß Lessing in seiner "Erziehung des Menschengeschlechts" das Lehrbuch des Alten und das des Neuen Bundes nur in Rauf nahm, um das dritte Reich verkunden zu können.) Nun hätte ja die erzieherische Anvassung Gottes an das Augendalter ber Menschheit auch darin bestehen können, daß die Zeugen der biblischen Wunder sich das alles nur einbildeten; die psychologische Überredungskraft der geglaubten Tatsachen hätte darum nicht geringer zu sein brauchen; dann hätte man aber auch das Wunder der Offenbarung unter die Einbildungen oder Selbsttäuschungen rechnen muffen, dazu einige Wunder der Christologie, und das alles wollten die Ralben doch festhalten. Sie lehrten also frohlich weiter: die Naturgesetze gelten gegenwärtig. haben aber nicht immer gegolten. Und noch schlimmer, bald unehrlicher, bald törichter, sind die Sophismen, mit denen die galben solche alte

Wunder 25

Wunder gegenüber der modernen Anschauung von der Unverbrüchlichkeit der Naturgesetz erklären wollen; es ist zum Schreien, wenn sie mit Psychologie und Erkenntnistheorie vorgehen und sich dann plötslich wie auf der Nanzel eines Bibelverses als eines Beweises bedienen. Die Naturgesetz seien, was zu leugnen ich der letzte wäre, nur menschliche Formeln; der Mensch benütze diese Sesetzte für seine Zwede. Nun aber wird der Kopssprung gemacht und behauptet: noch freier als der Mensch stehe Gott den Naturgesetzen gegenüber; er sei der Sesetzgeber, könne seine Sesetz wieder ausschen, könne aber vor allem die Sesetz, die er besser verstehe als irgendein Mensch, zu neuen und überraschenden Erscheinungen verwenden. Und zuletzt wird das Wort Sottes zu einem Zauberspruch, der je nach Umständen körperliche oder seelische Verwandlungen hervorruft.

Auch bezüglich der Wunder haben sich einzelne Philosophen der Zeit angepakt, wie Gott den Rulturstufen der Menschheit. Loke ist in dieser Nachgiebigkeit nicht am weitesten gegangen, soll aber hier als warnendes Beispiel stehen, gerade weil man ihm die Bemühung anmerkt, mit ber Rirche einen Frieden zu schließen, ohne sich zu unterwerfen. Gein "Mitrotosmus" steht in hohem Ansehen und ist doch nur ein hübsches Lesebuch für hochgebildete Beschränktheit. Er bat sich da (II. 5. 44ff.) mit dem Begriffe des Wunders in der Weise auseinandergesett, daß er ihn der angenommenen Einheit der Natur entgegenstellt, ihn also eigentlich rund ablehnen müßte. Er sagt auch ausdrücklich, man würde die Rompensation der Störungen im Naturlauf gleich sehr misverstehen, "sowohl wenn man sie nur für eine in dem Fortarbeiten jedes Mechanismus sich von selbst verstebende Erbaltung der Ordnung ansäbe, als wenn man in ihr eine von oben ber eingreifende, dem Mechanismus ganglich fremde Wiederherstellung dieser Ordnung vermutete." Loke nimmt also, was für das geschlossene System eines Organismus sicherlich angeht, aber für die gesamte Natur sehr bedenklich ist, eine Naturheilkraft an, die von felber beffernd eingreift; er tonftrujert fich das Vortommen von Wundern, bie mehr sein sollen als bloß ungewöhnliche Erscheinungen, doch auch weniger als eine völlige Durchbrechung der Naturgesetze. "Die wunderbar wirkende Macht, welche sie auch sein mag, richtet sich nicht unmittelbar gegen bas Gefet, um seine Gultigkeit aufzuheben, sondern indem sie die inneren Zustände der Dinge durch die Rraft ihres inneren Zusammenhanges mit ihnen (?) ändert, verändert sie mittelbar den gewohnten Erfolg des Gefekes, deffen Gultigkeit fie bestehen lagt und fortdauernd benutt." Die Macht, "welche sie auch sein mag", wirkt also mittelbar auf die innere Natur, die durch den "Sinn der Welt" bestimmbar ist. Ob dieser Ronstruttion eine Wirklichteit entspreche und welcher Rraft die "Berechtigung" jum Bundermachen jujuschreiben sei, will Loge nicht entscheiben. So ungefähr fagt bas ber Pfarrer auch, nur mit schlichteren Worten.

Die Aufklärung hat den Wundern von jeher ihre Anerkennung versagt; häusig nur in der Weise, daß sie die Berichte allegorisch oder sonst umzudeuten suchte. Selbstverständlich stellte sich Leibniz auf Seite des Wunderglaubens, und das zu einer Beit, als Spinoza den Wunderbegrifssichen kritisch vernichtet hatte. Aur den Begriff, mit Hilse seiner begrifflichen Abstraktion. Sott und Natur seien dasselbe; Ereignisse gegen die Natur seien also Ereignisse gegen Sott; das Wunder sei also unmöglich. Diese Beweissührung genügte den Freidenkern, war aber zu metaphysisch und zu theologisch, um in einer Beit vorhalten zu können, die der Metaphysit und der Theologie nicht mehr vertraute. Die Art an die Wurzel des Wunderglaubens schien erst der starke Hume zu legen, da er an die Wunderberichte den gleichen Maßstad anlegte, wie an andere geschichtliche Nachrichten. Die Wunder seien so unwahrscheinlich, daß die Beugnisse für ihre Wahrheit stärker sein müßten als die Beugnisse von wahrscheinlicheren Begebenheiten.

Über diese Wahrscheinlichkeitsrechnung Humes hinausgehen kann nur eine sprachkritische Beleuchtung der aufdringlichen Begriffe "Wunder" und

"Vorsehung".

Schon bei substantivischen Gestalten des Glaubens (Götter, Teusel, Engel, Heren) ist es eine ungehörige Zumutung der Gläubigen, von den Nichtgläubigen den Erweis der Nichteristenz solcher Personen zu verlangen; die Beweispslicht ist bei der bejahenden Partei, und diese hat eine solche Pflicht durch endlose Beweisversuche anerkannt. Das Wunder ist keine Person, ist nur ein angeblicher Vorgang, aber der Erweis der Wahrheit müste ebenso der bejahenden Partei zugeschoden werden. Dazu tommt jedoch, daß es einen Vorgang wie ein Wunder in irgendeiner Wirklichkeitswelt objektiv gar nicht geben kann; nur subsektiv könnte der Mensch diese Bezeichnung gebrauchen, und zwar für einen Vorgang, der gut beobachtet ist und über den er sich trozdem "wundert".\*) Auf die richtige Beobachtung trifft die Kritik Humes zu; es gibt in der ganzen Religions- und Weltgeschichte keinen widernatürlichen Vorgang, der so

<sup>\*)</sup> Vorläusig: "Wunder" ist, was der Erwartung widerspricht. Bedenken wir nun, daß die sogenannten Aaturgeseige letzen Endes nur Formeln sind, welche unsere Zurersicht auf die Regelmäßigkeit zusammensassen, unsere bestimmte Erwartung der Folge hinter einer Ursache, so erzibt sich der Sprachgebrauch: was der Erwartung widerspricht, widerspricht den Aaturgeseigen. Sin Wunder in diesem Sinne, ein Etelgnis gegen die Aaturgeseige, erscheint dem unmöglich, dem die Aaturgeseige Dogmen sind; ercheint dem nicht nur möglich, sondern alltäglich, also nicht mehr wunderbar, dem die Allmacht Gottes über alle Aaturgeseige ein Oogma ist; und ist uns ganz Dogmensteien ein leeres Wort.

Wunder 27

einwandfrei bezeugt wäre, daß ein vorurteilsloser Mann ihn glauben mufte. Was aber das Bundern betrifft, fo ift diefer Geifteszustand des Berbachters ohne Frage von dem Weltbilde abhängig, das ihm nach der allgemeinen und der persönlichen Beschaffenheit der Naturertenntnis geläufig ift: es bat nachweisbar Reiten gegeben, in denen gerade die besten Ropfe fich über den Blit und das Aufflammen von Holz, über die regelmafige Wiederkehr der Jahreszeiten, über Geburt und Tod, über die leltsamen Beziehungen im Rablenspstem wunderten, und alle diese Sachen bem Einflusse übernatürlicher Rrafte zuschrieben. Alle diese Erscheinungen waren solange Munder, bis ihre natürlichen Ursachen mehr oder weniger ertannt wurden und fo gegen den Bunderglauben ins Treffen geführt werden konnten. Das Wunder ift also, geschichtlich genommen, ein relativer Begriff, ein Korrelatbegriff jum Naturerkennen; man nannte "Wunder", was noch nicht begreiflich war, und der Umfang des Unbegrefflichen wurde immer fleiner, wenn man davon absah, daß auch die Begreiflichkeit nur wieder ein relativer Begriff der armen Menschenfprache ift. Objektiv aber, positiv, ift der Wunderbegriff unfagbar, unmöglich. Für den Gottlosen fallen — um es wieder anders auszudrücken diese Handlungen eines Gottes, der außerhalb der Weltordnung stünde, von selber fort. Der Gläubige muß sich aber sagen oder uns zugestehen: bei Sott ift nichts unmöglich, es ist also schon eine Rekerei ober eine Sunde, von einem Wunder zu reden, sich über irgendetwas zu wundern; die Weltschöpfung aus dem Nichts, die Offenbarung eines untörperlichen Wesens an körperliche Menschen, die nur durch ihre Sinnesorgane Mitteilungen erhalten tonnen, widersprechen den für Naturgesetze erklärten Regelmäßigkeiten viel stärker als etwa die erstaunlichsten Beilungen oder Verwandlungen, und dennoch gehören Schöpfung und Offenbarung zu ben wichtigsten Tatsachen ber göttlichen Weltordnung; einerlei, ob Gott heute noch als Wundertäter aktiv ist oder nicht, die sogenannten Wunder gehören zu der Ordnung seiner Welt, und nicht die Gottlosen, sondern die Frommen follten fich vor dem Gebrauche des Wortes Wunder hüten; Gott tann teine Wunder tun, weil alles, was er tut, zur Weltordnung gehört; wer das leugnet, wer also von Wundern redet, der weiß nichts von Gott. Mit einiger Beiterkeit konnte ich zeigen, daß diese Aufdroflung des Wunderbegriffs im wesentlichen mit der Wunderlehre des beiligen Thomas zusammentrifft; nur daß Thomas trokdem jedes, aber auch jedes Wunder glaubte.

Leichter scheint es mir, die Unfaßbarkeit, die Undenkbarkeit des Vorsehungsbegriffs zu sehen, schwerer, sie aufzuzeigen; wenn dieser Begriff dennoch für Millionen und aber Millionen meist ganz ungelehrter Leute

denkbar und sogar ganz einfach scheint, so spricht das weniger gegen meine Aritik, als gegen das Denken oder Sprechen diefer Leute, d.b. der Menichen überhaupt. Da ist zunächst zu beachten, daß der Volksglaube natürlich unter Billigung ber Theologie — mit gewohnter Realisierungsfucht die drei Bilder der Welt\*) durchschritten bat, um aus einer Eigenschaft eine Tätigkeit und aus der Tätigkeit eine Person zu machen. Ich bitte mir aufmerksam zu folgen. Die alte providentia war zwar nach der Wortform bereits fo etwas wie eine personifizierte Tätigkeit, aber es lag bem Altertum fern, sich unter dem Wissen oder gar dem Vorwissen Gottes eine Geistestätigkeit vorzustellen, wie das die Menschenpsphologie nötig macht; zum Wissen und nun gar zum Vorwissen gehört eine ungeheure Arbeitsleiftung an Beobachtung und Schluffolgerung. Solche Tätigkeit mutet aber der Fromme seinem Gotte gar nicht erst zu. Das Wissen und Vorwissen ist für den Frommen eine Eigenschaft Gottes, die noch an gar teine Tätigkeit geknüpft ist; es gebort zum Wesen oder zum Zustande Gottes, allwissend zu sein. Seine Person hat diese Eigenschaft. Und dies scheint mir die erste Unfagbarkeit im Vorsehungsbegriffe zu sein. Wir stellen uns Gott nach dem Menschenbilde vor, und Gott sieht keinem Menichen ähnlich. Wir erkennen den adjektivischen Charakter von Gottes Vorsehung besser, wenn wir das Wort "witzig" in der veralteten Bedeutung (flug) verwenden und so Gott "allwizig" nennen wollen; ohne Gehirnarbeit weiß er alles, was in Vergangenheit, Gegenwart und Butunft irgend geschieht, sieht alles voraus; unverständlich ist es nur, wie er ein künftiges Ereignis zugleich vorauszuseben und zu ändern vermag. Da ist doch das antike Fatum, das voraussieht, aber nicht ändert, eine viel logischere Gottheit; freilich hatten Gebete zu ihr keinen Zwed, weil sie eben nicht erhören tonnte.

Das Bedürfnis nach einer erhörenden, einer das Fatum ändernden Gottheit mochte dazu führen, der Vorsehung, die eigentlich eine Eigenschaft Gottes war, eine Tätigkeit beizulegen, übrigens (der Sperling, die Jaare auf dem Ropfe) eine bis zur Würdelosigkeit vielseitige Geschäftigkeit. Dieser Gott hat sich nach dem Volksglauben wie nach der Theologie in alles hineinzumischen; er ist tätig beim Wüten des Sturms und bei entscheidenden Völkerschlachten, beim Reisen des Korns und bei der Frage, ob die Brotschnitte auf die Butterseite fällt. Er ist unaushörlich wundertätig und überall zugleich. Abgesehen nun von den Unsahbarkeiten, was da noch ein Wunder sei und wie ein Vorherwissen sich mit einer Anderung des Fatums vertrage, ist diese ganze Wundertätigkeit Gottes durchaus

<sup>\*)</sup> Ugl. meinen Versuch: "Die drei Bilder der Welt".

Wunder

29

anthropomorphisch vorgestellt; wird aber Gott erst zu einem so menschenähnlichen Wesen gemacht, dann läßt sich seine Ruhe oder gar seine Seligkeit mit einer solchen verteuselten Zauberhetze nicht vereinigen.

Endlich haben Bolksglaube und Theologie, vielleicht ohne diese Schwierigkeiten zu beachten, aus der Vorsehung ein Substantiv gemacht, eine Person. Der Släubige verläßt sich auf die Vorsehung wie auf eine besondere hilfreiche Sottheit. Da diese Vorsehung jedoch in einer monotheistischen Religion nicht ein besonderer menschenfreundlicher Sott sein tann, etwa ein Segentcusel, so fällt die Vorsehung mit dem lieben Sotte zusammen, dem Schöpfer Himmels und der Erden. Und da meldet sich als letze Unsasbarkeit die uralte Frage, die man in unzähligen Theodizeen immer vergedens zu beantworten versucht hat: Wie konnte ein Sott mit so vielen Alleigenschaften eine solche Pfuscherarbeit leisten? Wie konnte er eine Welt schaffen, in welcher einerseits die eherne Kette der Notwendigkeit eine Vorsehung, d. h. ein Vorherwissen möglich macht, in der anderseits ohne unausschriches Eingreisen der Vorsehung, d. h. einer wunderbaren Hilfeleistung, der Jammer und das Elend unerträglich wären? Nur Theologen können sich da zurechtsinden.

Etwas anders gestaltet sich die Frage sprachlich, wenn wir den Wunderbegriff nicht mehr einseitig logisch, sondern psychologisch untersuchen. Die Sehnsucht nach dem Wunderbaren ist zu tief in der armen menschlichen Natur begründet, als daß nicht bei allen Völkern der Glaube an Wunder hätte entstehen müssen. Zwischen dem Wunder aber der christlichen Religion und dem Wunderbaren in der Vorstellung anderer Gemeinschaften ist doch der wesentliche Unterschied, daß die Christenlehre zegen die Vernunft Wunder zu glauben besiehlt, anderswo jedoch das Erstaunliche oder Wunderbare mit dem übrigen Volksbewußtsein nicht in Widerspruch gerät. Man achte auf den psychologischen Bedeutungswandel des Wortes und seiner Ersetungen.

Im Lateinischen hieß portentum (von portendere — ankündigen) wirklich nur das Vorzeichen, das Wunderzeichen, wie denn im Altertum der Glaube an die Möglichteit von Prophezeiungen zu der Seelensituation aller Menschen, mit wenigen Ausnahmen, gehörte; aber portentum glitt bald nach abwärts in die Bedeutungen Erdichtung, Mißgeburt, Ungeheuer, Abschaum hinein. In die modernen Sprachen ist das andere Wort miraculum geradezu oder durch Lehnübersetumg herübergetommen; miraculum (von mirari — sich wundern) steht sogar noch bei Kirchenschriftstellern für das substantivische Staunen und für den Gegenstand des Staunens; die "sieden Wunder", die erstaunliche Menschenwerke waren, sind in unsere Schulsprache übergegangen. Die deutsche

Lehnübersetzung ist sehr belehrend. "Sich wundern" entspricht völlig dem lateinischen mirari; auch "Wunder" bezeichnet (allgemein noch heute im Alemannischen) den Bustand der Verwunderung. "Wunderhalber" = "um der Seltsamkeit willen" nähert sich dem Sinne von "ausnahmsweise" (Paul). Die Redensart "das nimmt mich Wunder" heißt nichts weiter als "dessen ergreift mich Verwunderung".

Segenstände nun und Ereignisse, über die der Mensch ihrer Seltenheit oder Seltsamkeit wegen staunt oder sich verwundert, haben nicht aufgehört, sind nur in unserer Zeit des allgemeinen Schulunterrichts scheindar nicht mehr so zahlreich wie früher. Segenstände und Veränderungen, über die man sich in dem höheren Sinne verwundert, daß man die Unbegreisslichkeit ihrer letzten Ursachen zugeden muß, haben sich wiederum gerade für den Jöchstgebildeten vermehrt, seitdem die Erkenntnisktitit uns gelehrt hat, uns mit dem Nationalismus nicht zu begnügen, Veschreibung mit Erklärung nicht zu verwechseln. Just die Wissenschaft stößt am Ende überall auf das Wunder der Unbegreisslichkeit.

Im Gegensak dazu ist das Wunder der driftlichen Theologie für jedes. Rind begreiflich; man braucht nur übernatürliche Ursachen, den Willen Gottes oder des Teufels, anzunehmen und hat neben den natürlichen Wundern, die uns rings umgeben, eine zweite Welt von Wundern, die uns nur erzählt werden. Sicher ift, daß diese Gottes- und Teufelswunder nur aus alter Zeit berichtet werden; was beute davon noch gelegentlich vorkommt, wird ja gar nicht mehr geglaubt. Sicher ist ferner, daß jene Art von Wundern mit dem Auftommen der historischen Kritik und mit dem Wachstum der naturwissenschaftlichen Erfahrung fast aufgehört hat. Sicher ift endlich, daß der Glaube an die ersten driftlichen Wunder (Beilung von Kranten, Auferwedung von Toten, Austreibung von Teufeln) zur Festigung der jungen Religion und zur Propaganda unter leichtgläubigen Beiden beigetragen bat; die Rirche selbst scheint geneigt zu sein, das Vortommen der Wunder auf die Zeit ihrer historischen Zwedmäßigkeit einzuschränken, da sie das Nachlassen dieser Wundergabe nach dem Siege des Christentums nicht leugnet. (Besonders protestantische Theologen knüpfen dieses Versiegen der Wunderkraft an das lette Wunder, das die Betehrung von Constantinus veranlagte; andere Rirchenhistoriter benten an das Ableben der Apostel oder an die Ausrottung der arianischen Reherei.)

Niemand wird von mir erwarten, daß ich zu den durchaus theologischen Fragen Stellung nehme, ob es diese übernatürlichen Wunder gegeben habe, ob Moses seine Wunder mit Gottes und der ägyptische Priester die seinen mit des Teusels Hise vollzogen habe. Für mich ist das übernatürliche Wunder wieder nur ein Wort, dessen Vorkommen in der Ge-

Wunber

31

6

meinsprache nicht beweist, daß dem Worte irgendetwas in der sogenannten Wirklichkeit entspreche. Nur über die psychologische Seschichte des Begriffes oder Wortes, über das Wunderbedürsnis habe ich mich zu äußern, wie dei den Begriffen Sott und Teusel; auch dei dem Wunderbegriffe nur anzugeben, wie er von dem steptischen Seiste langsam überwunden wurde und im Zeitalter des Deismus endlich verblaßte.

Es läßt sich nicht leugnen, daß das katholische Mittelalter überaus wundersüchtig war, aber nicht um des Katholizismus willen, sondern eben weil es das Mittelalter war. Lech sagt sehr hübsch: die Nachfrage nach Bundern sei grenzenlos gewesen und das Angebot habe der Nachfrage entsprochen. Ich verzichte auf den wohlseilen Erfolg, aus den Legenden über die wohl 25 000 Heiligen, deren Lebensgeschichten sast alle erst im Mittelalter entstanden sind, wunderbare Züge zusammenzustellen, die beim Leser ein allzu selbstgerechtes Lachen bervorrusen könnten.

Die protestantische Kirche war gar nicht tonsequent, unterstützte eigentlich den schlimmsten und gefährlichsten Aberglauben, als sie das Ausphören der Gotteswunder lehrte und die (gewöhnlich durchaus moralischen). Deiligenlegenden gerade um ihrer zudringlichen Wunder willen nicht glaubte, dagegen die (fast immer sehr unmoralischen) Teuselswunder und Derenlegenden anertannte. Diese Intonsequenz ist um so verwunderlicher, als dei den Begründern des Protestantismus außer der Deiligen Schrift auch die wunderschwangeren Kirchenväter in hohem Ansehen standen. Immerhin waren die Begründer des Protestantismus schon so weit tritisch und naturwissenschaftlich geschult, daß sie moderne Wunder (immer mit Ausnahme der Herenzaubereien) nicht mehr zugaben und so bei protestantischen Dentern und Historitern die Stimmung erzeugten, die schließlich auch den Glauben an die alten Wunder in Schimpf und Ernst betämpfte.

Der wirksamste Bekämpfer des psychologischen Wunderglaubens war, den Lode, der eben auch der philosophische Vater des Deismus war, der Denter, von dem alle Verteidiger der Vernunftreligion ihre besten Waffen holten; das ist für England um so bemertenswerter, als noch der große Newton, Lodes jüngerer Zeitgenosse, als ein guter Christ den Glauben an die Wunder der ersten Jahrhunderte festzuhalten suchte. Noch bemertenswerter ist aber der Gedankengang, der den Erneuerer unserer Psychologie dazu führte, auch die Wahrheit der alten Wunder zu kritisieren.

Die Theologen hatten nämlich, um die Verfolgungen um des Slaubens willen zu rechtfertigen, die abscheuliche Behauptung aufgestellt: in den Jahrhunderten vor Constantinus hätte Gott die Vestrafung und Vernichtung der Ungläubigen durch Wunder bewirkt; alsdann wäre das

Christentum zur Staatsreligion geworden, die Wunder hätten als überflüssig aufgehört und Inquisition, Keherverfolgung und jede Unduldsamteit siele als Erbe dem hristlichen Staate zu. Gegen diese nichtswürdige Ebode Theorie hatte sich (allerdings erst nach Banle) also Locke zu wenden, als er seinen die in die Gegenwart nachwirkenden Brief "On Toleration" schrieb; es ist verrückt, aber es ist so: ein freier Geist wie Locke mußte sich auf den theologischen Standpunkt stellen und die alten Wunder aus dem Plane der Vorsehung löschen, wollte er logisch und psychologisch die Ansicht betämpfen, daß die blutigen Glaubensversolgungen im Plane der Vorsehung lägen.

Während nun Lockes Philosophie auf dem Kontinent die reichsten Früchte trug, in Frankreich den Übergang zum politischen Liberalismus, aum pinchologischen Sensualismus und aum religiösen Andifferentismus bildete, in Deutschland den immer eifersüchtigen Leibnig sehr start beeinflußte, mischten sich in England die politischen und religiösen Parteien so sehr, daß gerade in Lodes Heimat die Wirkung auf die öffentliche Meinung junächst verfälscht wurde. Er war sich selbst untreu gewesen, als er bie Toleranz mit theologischen Gründen verteidigte; die Theologen gewannen die Oberhand und konnten sich gelegentlich gegen die Nachfolger Lodes, gegen die Prediger einer Vernunftreligion oder die Deisten, Lodescher Argumente bedienen. Das werden wir an einer anderen Stelle seben. Aur in einem Punkte kamen die Freidenker und einige radikale Theologen einander nahe, darin nämlich, daß man allgemein anfing, auch die Wunder der ersten driftlichen Jahrhunderte und somit die Zuverlässigkeit ber Rirchenväter in Zweifel zu ziehen. Man trennte sich bald wieder. Der Weg der Freidenker führte weiter in unchristlichen Deismus, hinter welchem. sich doch bei vielen ein porsichtiger Atheismus verbarg: der andere Weg führte zu einem vermeintlich evangelischen, in Wirklichkeit ganz traditionslosen Festhalten am starren Bibelwort. Wir haben nur den tonsequenten negativen Gedankengang der Freidenker zu verfolgen.

Midbleton

Conners Middleton (gest. 1750) hatte schon 1729 — im Gegensate zu anderen Engländern — den Ratholizismus nicht so sehr als Fälschung des Christentums bekämpft, es vielmehr als eine Rezeption des Heidentums gut historisch betrachtet; er machte zuerst Ernst damit, die sogenannte heilige Geschichte ebenso kritisch zu prüsen wie die Prosangeschichte. Im Jahre 1748 erschien dann sein grundlegendes Werk: Inquiry into the miraculous powers etc. Dieser konsequent deistische Theologe wagte es da einsach, den Glauben an die Wahrhaftigkeit der wundersüchtigen Kirchenväter zu erschüttern. Er ging in doppelter Beziehung noch weiter. Auf dem Boden des rationalistischen Beitalters, das immer schröffer (neuerdings,

nach seinem Vorgehen) jede Religion und jeden Aberglauben als das absichtliche Wert abgeseimter Vetrüger betrachtete, zieh er die Kirchenväter einer spstematischen und bewußten Seschichtsfälschung und ließ schon damals durchblicken, daß solche Fälschungen in noch ältere Zeit zurückreichten. (In den nachgelassenen Schriften von Conpers Middleton sindet sich schon der Verdacht, die Evangelisten sein nicht inspiriert und auf die Wahrheit nicht genügend ausmerksam gewesen.) Die Schrift erregte ungeheures Aussehen. Natürlich stellte sich die Universität Orford dem Retzer entgegen, wie denn auch in Frankreich die Sorbonne — früher die Verteidigerin des Aristoteles gegen Vescartes — sich jeht an die Spitze der Cartesianer gegen die Schüler Lockes stellte.

In England selbst haben berühmtere Männer als Middleton seine Richtung weiter verfolgt. Der gottlose Gibbon scheint seine große Geschichte der römischen Kaiserzeit in der Jauptabsicht geschrieben zu haben, die Legenden über die ersten christlichen Jahrhunderte zu zerstören; er rüttelt überall an der Glaubwürdigkeit der Kirchenväter, behandelt die Wunder der Heiligen des 4. Jahrhunderts mit höslichem Spotte und geht an den Wundern der Apostelzeit und damit an der Begründung des Christentums mit merklicher Fronie vorüber; sein Werk wird heute noch in England mit Entzüden gelesen und darf auch von uns gerühmt werden, so vielsach es seitdem in Einzelheiten von der Detailsorschung verbessert worden sein mag.

Viel tiefer, doch ebenfalls in der Richtung Middletons, drang der überlegene Erbe des Lodeschen Geistes in die Frage ein, der Steptiter Hume.

Die englischen Theologen, welche den Glauben an die Wahrheitsliebe und schlieklich auch an jede Sittlichkeit der Rirchenväter zerstörten. hatten dabei mit mehr oder weniger Bewuftsein ihre Feindschaft gegen ben Ratholizismus bewiesen; hatte doch sogar der feine Augustinus mit seiner ganzen Autorität so viele Wunder aus seiner eigenen Zeit berichtet, daß wirklich nur das Dilemma übrigzubleiben schien: entweder die Lebren ber katholischen Kirche sind wahr oder selbst der hl. Augustinus war ein Fälfcher. Gang anders entwidelte fich die Logit der Freidenter gegenüber den Wundern. War nicht auch die Schöpfung der Welt ein Wunder? War nicht sogar jede Offenbarung, die erst durch die Wundertaten der Boten Gottes beglaubigt werden follte, felbst ein Bunder für sich? Auf die kleinen Wunder der Märtyrer und Reiligen kam es gar nicht mehr viel an, wenn man die großen Bunder der Schöpfung und der Offenbarung glaubte. Noch war man den Wundern gegenüber nicht so übermütig frei wie in unseren Tagen, in benen Anzengruber (im "G'wissenswurm") ben frommen Bauern in seiner Not ganz einfach fragen lassen konnte, ob denn

Mauthner, Der Atheismus, I. 8

in der Bibel "nix Dummes geschrieben" sein könnte; aber man war doch von dem Zweifel an der Wahrheitsliebe der Kirchenväter zu dem Zweifel an der Glaubwürdigkeit der Bibel übergegangen. Gine neue vorurteilslose Bibelkritik sette ein; nach der philologischen Bibelkritik Spinozas folate die rationalistische Bibelkritik des 18. Jahrhunderts, und die streng bistorische Bibelkritik von David Strauk und seinen Genossen machte den Beschluß. Aus dem neuen Glauben wurde das Wunder der Offenbarung und aulekt das Wunder der Schöpfung ausgemerat. Der fritische Brotestantismus hatte den Begriff des Wunders untergraben und damit auch - oft ohne es zu wollen - den Gottesbegriff. Die katholische Rirche ist wirklich nicht im Unrecht — wobei ich mich freilich ihren Werturteilen nicht anschließe -, wenn sie behauptet, die Begründung des Protestantismus mit seiner Bibelfritit und mit seiner Berwerfung der Beiligen habe dem Atheismus die Wege geebnet; die katholische Rirche befürchtet ebenso mit Recht von dem Auftreten der heutigen Modernisten ähnliche Folgen; ift es doch kein Zufall, daß die besten Engländer, welche zuerst Traktarianer waren (Anhänger Pufens) und dann Ratholiken wurden, schlieklich in das modernistische Lager übergingen.

Aber auch die Semäßigten, die wohl auf alle Wunder, aber nicht auf den Sott der Deisten verzichten wollen, sogar die Sigenbrödler, die an irgendeinem fast nur noch individuellen Christentum sesthalten, unterscheiden sich von den wahrhaften Christen der christlichen Zeit dadurch, daß ihre Sedanken nicht mehr theologisch gerichtet sind. Das Wunder war ein ganz volkstümliches Seelenbedürfnis der theologischen Zeit; sie ist vorüber, und das Wunder ist zu einem veralteten leeren Worte der Semeinsprache geworden.

Die Leerheit des Worts entbindet uns aber nicht von der Pflicht, seine Seschichte zu studieren. Wir sind so psychologistisch geworden und so vorurteilslos sprachtritisch, daß wir den Slauben an Sott und den Slauben an Wunder auch dann noch begreisen möchten, nachdem wir den einen und den anderen Slauben verloren haben. Und wir möchten am Ende noch klarstellen, daß der alte Sottesbegriff sehr eng mit dem Wunderbegriff zusammenhing, daß der deistische oder pantheistische, kurz der immanente, wundersreie Sott gar nicht mehr der scheinbar so transzendente, in Wahrheit ganz persönliche und darum robuste, eigentlich materielle Sott des lebendigen Christenglaubens ist.

Als die englischen Deisten des 18. Jahrhunderts (und nach ihnen Lessings Neimarus) vor dem Dilemma standen, die Wunder des Alten und auch schon des Neuen Testaments entweder allegorisch zu deuten oder für gemeinen Betrug zu erklären, da war Lessings Wort von den

"betrogenen Betrügern" noch nicht geprägt, das also eine unbewußte Täuschung zuließ, da war eine psychologische Erklärung von Religionsentwidlungen noch nicht gefunden. Das ist der Bunkt, wo wir Modernen in aller Gottlosigkeit religionsfreundlicher geworden find als die radikaleren englischen Deisten waren und deren französische und deutsche Nachfolger. Es ist gar nicht daran zu zweifeln, daß die führenden Christen der ersten Rirche nicht nur die Wunder der unmittelbaren göttlichen Dazwischenkunft (die Schöpfung, den Stillftand der Sonne) glaubten, daß fie fich felbft fogar wunderbare Rrafte gegen den Teufel, gegen Rrantheiten uim, zuidrieben. Rein Zweifel auch, daß viele Polntheisten ebenso wundergläubig und wundersüchtig waren und darum in den sehr wunderwirkenden Bund der Christen eintraten. Wie schon berichtet, herrscht in der theologischen Geschichtschreibung ein Streit darüber, mann diese Wundertraft in der drijtlichen Rirche nachgelassen oder aufgehört babe; daß leine Wunder mehr geschehen, wird allgemein anerkannt, wenn man nur von neueren Sintertreppen-Beiligen der katholischen Kirche absehen will. Diese neuesten Wunder (Lourdes usw.) können neben den natür-Ichen Wundern der durch und durch naturwissenschaftlichen Gegenwart nur noch auf eine tiefe Unterschicht des Volkes Eindruck machen; die übrige Welt schreit über Betrug oder geht mit einem Achselzucken weiter ihres gottlofen Weges.

Eine geringe Oberschicht nur glaubt zu wissen, daß die sogenannten natürlichen Wunder unserer Physik, Chemie und Technik zwar ebenso real sind, wie die übernatürlichen irreal waren, daß aber der Übergang der Bezeichnung "Wunder" auf diese schlauen Maschinen gar nicht unberechtigt war: daß es eine Begriffsähnlichkeit gibt zwischen den Wundern Sottes und den Wundern der Technik. Das möchte ich klarer, als es meines Wissens bisher geschehen ist, mir und anderen zum Bewußtsein bringen.

Für die katholischen und protestantischen Theologen ist David Friedrich D.F. Strauß Strauß der leibhaftige Satan, weil er mit der Bibelkritik wissenschaftlichen Ernst gemacht und das Leben Jesu (vor mehr als 80 Jahren) in einen Mythus ausgelöst hat. Der Wandel der Zeiten ist deutlich wahrzunehmen: in den ersten dristlichen Jahrhunderten erschien die neue Religion besonders darum glaubhaft, weil an ihrem Stifter und durch ihren Stifter Wunder geschehen waren; in den zwei Jahrhunderten von den englischen Freidenkern bis auf Strauß erschienen alle die gleichen Tatsachen unglaubhaft, eben weil Wunder an sie geknüpst waren. Und als der böse Feind vor allen stand Strauß da, weil seine Kritik die gründlichste war. Man übersah aber oder wollte übersehen, daß Strauß damals den letzten Versuch

gemacht hatte, das driftliche Religionsgefühl psychologisch zu retten. Für die Freidenker des 18. Jahrhunderts waren alle Religionsstifter bewußte Betrüger gemejen, gemeine ober geiftig hochstebenbe Betrüger, aber immer bod Betrüger. Diesem unbiftorischen Gerede machte Straug, 20 Jahre nach dem Auftreten des Historismus, dadurch ein Ende, daß er den Begriff des Mothus einführte und auch in der Religion die unbewukte Entstehung für die bewukte Erfindung einsette; was Otfried Müller für die griechische Mythologie erkannt hatte, was porsichtig schon auf die Mythologie des Alten Testaments angewandt worden war, das führte Strauß mit freier Rühnheit für die Mythologie des Neuen Testaments folgerichtig durch. Von Gottlosigkeit tann noch keine Rede sein. Der junge Strauf bes "Leben Jesu" steht noch im Banne Begels; er schaut noch gläubig zu dem Absoluten auf und das Absolute ist ihm so etwas wie der pantheistische Gott, durch welchen sich in den dreißiger Jahren die deutsche Aufklärung bes 19. Rahrhunderts von der französischen Aufklärung des 18. wesentlich unterscheidet. Dort überall Spott, bier überall eine lette Andacht für die driftliche Reilslehre.

Erft mehr als ein Menschenalter später hat der zum Atheisten gewordene Strauk dem alten Glauben seinen neuen mechanistischen Glauben entgegengestellt: wir sind keine Christen mehr, wir haben eigentlich keine Religion mehr. Das kritische "Leben Jesu" war — wenn man von den Theologen absieht - mit Begeisterung aufgenommen worden; das reife und abschließende Bekenntnisbuch wurde von Theologen und Philosophen mit Nasenrumpfen abgetan und der edle Strauf starb in Verbitterung. Die gebildeten Deutschen, die heute den Monisten nachlaufen und die Naturnotwendigkeit an die Stelle des lieben Gottes setzen, haben 40 Rabre porher noch an dem viel feiner begründeten Glauben des alten Stiftlers Anstok genommen; freilich hatte Strauk seinen Spinoza und seinen Rant aut verstanden und benütt, während die Monisten den großen Denkern. nur einige unverstandene Bitate als Zierat entnehmen. Wir hoffen wirklich um eine gange Stufe (um die Rritit der Sprache) höber zu stehen als Strauß, mochten uns darum aber boch nicht vermessen, auf ihn hinunter zu bliden. Aur darzulegen, welche weitere Aussicht der um eine Stufe bobere Standpunkt etwa gewährt.

Man könnte von Strauß sagen, daß er die Wunder gegen die Natur für Mythen erklärt habe, aber beinahe anbetend vor den Wundern der Natur und den Naturwissenschaften stehe. Auch bei ihm tritt an die Stelle eines wunderhaften Gottes die notwendige Kette der Kausalität. Und hätte eine ehrliche Abstimmung unter den gebildeten Deutschen darüber du befinden, was jeht in Deutschland geglaubt werde, dieses Bekenntnis

zu einer unentrinnbaren, wunderlosen Notwendigkeit des Naturverlaufs würde sich als die Grundlage der gegenwärtigen Weltanschauung heraustellen.

Auch wir — die persönliche Einzahl bei einem solchen Bekenntnisse widersteht mir, wie sie Strauf widerstand - wissen wahrlich nichts mehr mit dem robusten, materiellen lieben Gotte anzufangen, der den unentrinnbar notwendigen Naturverlauf, wann er will, durch ein Wunder unterbrechen tann. Wahrlich nichts mehr. Aber für uns find einige Begriffe. ohne die wir die Rette der Rausalität nicht vorstellen können, ungefähr ebenso leer geworden, wie die Begriffe Gott und Wunder. Wir streiten nicht mehr über die modi der Substang von Spinoza, wie wir über die Eigenschaften Gottes nicht mehr streiten. Wir glauben nicht mehr den Rausalzusammenhang des Naturverlaufs dadurch erklärt zu haben, daß nach unserer Erfahrung Gleichförmigkeiten in den Erscheinungen vortommen und wir für diese Gleichförmigkeiten den bildlichen Ausdrud "Gefeke" haben. Wir haben ertannt, daß wir immer beimlich an folche strenge, unentrinnbare Gesetze denken, wenn wir von der ehernen Rette der Notwendigkeit oder der Rausalität reden. Das Bild Rette ist ebenso falsch wie das Bild Gesetz. Berfolgen wir die Glieder der Rette von der Erscheinung an, die wir eben erleben, zurud zu ihrem Ursprunge, so ist das lette Glied jedesmal irgend etwas Luftiges, eben das Wort Geset, wenn so ein Luftglied nicht am Ende gar jedesmal zwei reale Glieder der Rette verbindet. Und mit einigem Schrecken werden wir dazu uns noch jagen muffen, daß auch die Raufalität auf einem ganz anderen Gebiete, auf dem des menichlichen Handelns, ebenso eine Rette mit einem Luftgliebe oder mit vielen Luftgliedern darstellt. Wir können nicht anders, wir mussen auch an die Notwendigkeit, an die notwendige Motivation aller menschlichen Sandlungen glauben. Unfere Seele, unfer Wille werden determiniert wie alles Körperliche. Nur daß Seele und Wille zu Luftgliedern geworden find, zu leeren Wortschällen wie die Begriffe Gott und Wunder.

Darin nun sind wir duldsamer geworden, als die Freidenker des 18. Jahrhunderts waren oder gar die Monisten sind, daß wir bei der Aberzeugung von dem Unwerte aller Worte keinen rechten Haß mehr haben, selbst gegen das Wort Gott. Mag man doch, wenn man den gefährlichen Wunderbegriff durch Bedeutungswandel auf die Wundert der Natur und der Technik bezogen und so — "worüber man sich wundert" — auf seinen Ursprung zurückgeführt hat, auch den noch gefährlicheren Gottesbegriff durch Bedeutungswandel auf alles beziehen, was man zur Welterklärung nicht weiß und doch wissen möchte.

## v

Unfterblichteit

Atheisten bießen, besonders im 17. und 18. Jahrhundert, auch dieienigen Schriftsteller, die die Unsterblichteit der Seele leugneten: für noch schlimmer batten die Leute gehalten werden mussen, die nicht an Geister glaubten, denn die Seele fällt unter den Oberbegriff: Geister; in Wahrheit waren die Theologen nicht so genau, trennten die beiden Regereien und sprachen von den Gegnern der Unsterblichkeit mit weit größerer Erbitterung als von den Steptifern, die das Dasein von bosen und guten Geistern anzweifelten. Der Rall liegt nicht gerade so wie bei der Gottlosigkeit, die nichts von Vorsehung und Wundern wissen Diefe beiden Erscheinungen gehören jum Wefen des abendländischen Gottes; den konnte sich aber ein gang verwegener Reker. ber dann freilich kein bibelgläubiger Chrift mehr war, so ausmalen. daß er der einzige Geist war und die Seele des Menschen augleich mit dem Leibe untergeben ließ. Die Verbindung zwischen der Leugnung der Unsterblichkeit und der Leugnung Gottes wurde nur dadurch bergestellt, daß das mechanistische Weltbild, das nach dem Wiederaufleben ber antiken Naturphilosophie langsam die Wissenschaft eroberte, gleichen Schrittes den Begriff Gottes und seiner Eigenschaften, den Begriff ber Seele und ihrer Eigenschaften analysierte. So wenig wie mit bem Gottalauben batte die sogenannte Unsterblichkeit der Seele mit dem Adealismus etwas zu schaffen, der sich, grad oder schief, gegen den Sieg des mechanistischen Materialismus wehrte; es war ein Mikverständnis, den ewigen Geist auf die Appothese der Menschenseele zu begründen. Aber aus Trot gegen die Unerträglichkeiten des Materialismus gelangte die idealistische Philosophie dazu, auch wenn sie nicht nach der Kirche schielte, all das beweisen zu wollen, was der Materialismus leugnete; und so kam es, daß bis tief in das 19. Rabrbundert binein die unbaltbarften Begriffe der Theologie die Phraseologie der Philosophenschulen beherrschten: Gott, Freiheit und Unsterblichteit. Die Schule von Kant hat auf diesem Gebiete viel gefündiat.

Daß der Glaube an eine unsterbliche Seele nicht notwendig zum Monotheismus gehört, das wird durch die jüdische Religion bewiesen. Die Juden hatten ursprünglich gar keine Verpflichtung, an das hölzerne Eisen eines Lebens nach dem Tode zu glauben. Sie besaßen überhaupt wenige Dogmen, und keines dieser Dogmen beschäftigte sich auch nur mit der Frage, ob die Seele des Menschen sterblich sei oder nicht. Es gab da bei den Juden der Urzeit wie auch sonst im Morgensande einen weit verbreiteten Animismus und die Vorstellung von einem Schattenreich

(School), \*) aber was den Urvätern für ihre Frommheit versprochen war und was als Drohung oder Belohnung die vielen Gebote des Moses unterstützen sollte, war sehr diesseitiger Natur und sette ein Leben nach bem Tode nicht voraus. Es ift bekannt, daß zu der Beit Resu Chrifti die starte und eigentlich konservative Bartei der Saddugaer an diefer altjudischen Vorstellung festhielt und daß nur die Pharifaer von einem jenseitigen Leben sprachen; wobei unbestimmt blieb, ob an eine Unsterblichkeit ber Seele oder nur an eine Wiederbelebung durch die Auferstehung zu benten wäre, ob diese Auferstehung allen Menschen oder blok den Gerechten bevorstunde. Es ist ferner bekannt oder konnte doch bekannt sein. daß Resus, sonst ein Gegner der pharisaischen Frommelei, den Auferstehungsglauben übernahm und mystisch vertiefte, daß er aber über alle die Fragen, die der Unsterblichkeitsbegriff aufwarf, Rlarbeit zu schaffen auch nur den Versuch nicht machte. Erft der kirchlichen Theologie war es vorbehalten, den Glauben an die Unsterblichkeit dogmatisch festzulegen und mit schneidender Scholastit unvorstellbare Sate auch noch zu beweisen. Am wesentlichen kam diese ganze Scholastik nicht über die Wortmacherei beraus, mit der icon Griechen (der Poet Platon) und Römer (Cicero) schülerhafte Auffahe über die Unsterblichkeit der Seele geschrieben hatten: die Seele sei ein unstoffliches und überdies ein einfaches Wesen, könne also weder wie ein Stoff vernichtet werden noch wie ein zusammengesetzter Rorper in seine Bestandteile zerfallen; andere antite Beweise, die von ber Rirche ebenfalls nicht verschmäht wurden, waren noch schlechter. Aur in einem Punkte brachte die driftliche Zeit etwas Neues. Im Altertum bestand noch teine unmittelbare, bewußte Verbindung zwischen dem Seelenglauben und dem Götterglauben; man konnte ein Atheist sein und bennoch an der Ungerstörbarkeit der einfachen und unkörperlichen Seelensubstang festhalten. Das wurde jest anders. Die schärfften Denker unter ben Scholastitern ahnten die Schwächen der alten Beweise aus dem Wesen ber Seele, sie fügten also ben absoluten Beweis aus dem ihnen so genau bekannten Wesen Gottes bingu. Der Glaube an die Unsterblichkeit ber Seele wurde den Menschen in das Gewissen geschoben, das sie ja von

<sup>\*)</sup> Die Vorstellungen vom Zustande der Seelen oder Schatten in der School (etymologisch vielleicht ein "Hohltraum") sind ganz undeutlich; die Juden hatten nicht die künstettiche Phantasie der Scheden, und so glaubten sie nur, die Toten hätten in der School eben nicht mehr das Empfinden und Wollen, das den Lebenden auszeichnet, nur etwa dumpfe Erinnerungen oder Antlänge an Empfinden und Wollen. Spätliche Reste von einem Ahnentult spielen hinein. Die Totenbeschwörung des Samuel ist ein Ausnahmesall. Die Septuaginta, aber auch Matthäus und Lutas, sehen ganz undesangen den Hades ssüt die School ein, ein Beweis dasüt, daß auch heilige Männer nicht für Edverglauben halten, was sie selber glauben; der Hades gehört zu den Religionsbegriffen der Heiben.

Sott auch zu diesem Swed erhalten hatten. Mit einem Iynismus, der noch niemals genug beachtet worden ist, wurde aus der Elendigkeit der diessseitigen Welt auf die Notwendigkeit einer jenseitigen geschossen; zwar habe sich der Fromme auf die Vorsehung Sottes zu verlassen, der in seiner Serechtigkeit die Tugend belohne und das Laster bestrase, weil aber auf Erden von einer solchen Serechtigkeit nicht eine Spur zu sinden sei, so müsse man drüben auf sie hoffen. Was in dem ganzen bekannten Naum unseres Planeten nicht geschah, was in der ganzen abgelausenen Beit nicht geschah, sollte irgendwo und irgendwann eintressen an einem unbekannten Ort in einer unbekannten Bukunst. Orüben, morgen, nur nicht heute und hier. Diese grobe Jenseitshoffnung ergänzte vortresssich die diessseitige Weltverachtung des Mittelalters.

So gestaltete sich der Unsterblichkeitsglaube zu einem notwendigen Folgesak des neuen Gottglaubens; und so erst konnte es zu einem Zeichen der Gottlosigkeit werden, nicht nur der Unchristlichkeit, wenn ein Freidenker die Unsterblichkeit der Seele leugnete. Daß der Glaube an die Götter und an die Seelengeister wahrscheinlich den gleichen Ursprung gehabt hatte, das konnte jener Reit gar nicht in den Sinn kommen. Noch weniger die reizvolle Vermutung: die Furcht vor allen möglichen Gefahren habe die Sehnsucht nach hilfreichen Göttern hervorgebracht, die unmittelbare Todesangit des Sterbenden die Sehnsucht nach einer persönlichen Fortdauer. (Noch der Unsterblichkeitsglaube Goethes, nur für sich, nicht für das "Weltgefindel" oder "Monadenpad", war eine solche Sehnsucht des Greisenalters.) Das Mittelalter war nicht so kritisch und die herrschende Rirche ließ die Rritik nicht erst aufkommen. Der Unsterblichkeitsglaube war ein festes Inventarstuck der Religion und des Theismus überhaupt geworden. Daran zu rütteln galt für unschicklich. von Cherbury, der Begründer des Deismus, lehrte Lohn und Strafe im Jenseits; und noch Rant verlangte von den armen Menschen, daß sie in sittlicher Beziehung so leben sollten, als ob ihnen die Unsterblichkeit ihrer Seelen verbrieft ware. Natürlich tam die Berrichsucht der herrichenden Rirche dazu, die für gut hielt, nicht einen einzigen Sak des alten Glaubens preiszugeben. Das Weltgebäude geriet ins Wanken, aber die Rirche bestand auf der unveränderten Rube der Erde und auf der Bewegung der Sonne. Ich möchte die Unnachgiebigkeit der Kirche in der Frage der Unsterblichkeit durch ein freundliches Bild ausdrücken. Die Rirche, die Dienerschaft Gottes, ist wie die militärische Dienerschaft eines Rönigs. Der König ist tot. Seiner Umgebung liegt daran — meinetwegen aus Liebe zum Ganzen -, den Tod des Königs zu verheimlichen, den Entschlafenen für lebendig auszugeben. Sie zeigt den geschminkten Leichnam

Geele 41

bem Beere, boch zu Rog, feierlich geschmudt, die zerfette Fahne in der Sand. Aber fo ein Rönig muß auch regieren. Regieren beift versprechen. Die Dienerschaft teilt also freigebig im Namen des toten Königs Versprechungen und Anweisungen aus, unbekümmert darum, wer sie einlosen wird.

Eine sprachkritische Untersuchung der sogenannten Unsterblichkeitsfrage wäre beinabe mit einem Scherz abzutun. Mit dem gleichen Rechte. mit dem man die Seele unsterblich nennt, konnte man behaupten, die Teufel wären vieredig, die Engel wären ungefiedert. Weil aber folche oder ähnliche Behauptungen nicht nur aufgestellt, sondern sogar geglaubt worden sind, wird es doch gut sein, den Sat "die Menschenseele ift unsterblich" einmal genauer anzuseben. (3ch verweise auch auf mein "Wörterbuch der Philosophie" II, S. 502 ff.)

Das Ding, von dem da ausgesagt wird, daß es unsterblich sei, ist für Geele die gegenwärtige Psychologie, die ohne Psyche auskommt, kein Ding mehr, keine Substanz mehr, oder wie man sonst das Subjekt bezeichnen mag. von welchem man die Sterblichkeit bejahen oder verneinen könnte. Das Wort "Seele" mit seiner kleinen Sippschaft mag in der Gemeinsprache noch hundert und mehr Jahre weiter leben, weil die Gemeinsprache allezeit sehr viele Reste der Religion und sonst veralteten "Wissens" mit sich führt; auch in der wissenschaftlichen Sprache ist das Wort "Seele" noch nicht zu vermeiden, weil es häufig eine überreiche Summe von Vorstellungen burch zwei turze Gilben wie in einer mathematischen Formel vertritt. Was man aber unter diesem Worte durch Jahrtausende verstand, das versteht man nicht mehr darunter; die Seele war einmal ein Stoff, dann eine Rraft, immer ein eigenes Wesen; sie ist uns nicht einmal ein Wesen mehr. Die Seele ist nur noch das Wort für eine "Funktion". Ein undefinierbares schwankendes Wort für die Ursache der Erscheinungen, die wir ungenau und tautologisch auch unter dem Ausdrucke Seelenleben ausammenfassen. Wobei besonders zu beachten ist, daß eine bestimmte Grenzlinie zwischen Leben und Seele nicht gezogen werden tann; daß der in Frage stebende Sak "die Seele ist unsterblich" im Grenzfalle lauten müßte: "Das Einzelleben (das einzige alfo, wovon das Sterben ausgesagt werden tann) ist unsterblich." Die materialistische Wissenschaft hofft immer noch, die Tatsachen des Lebens oder die Physiologie aus den Tatsachen der Physik ableiten zu können; sie hat aber nach einer fruchtlosen Arbeit von gahrzehnten die Hoffnung aufgegeben, die Psphologie aus der Physiologie herleiten zu können. Unsere Sprache, natürlich auch die wissenschaftliche Sprache, ist immer sensualistisch, ist daber völlig ungeeignet, das Annenleben der sogenannten Seele oder des sogenannten Lebens auch nur zu

beschreiben; ich will hier nicht darauf eingehen, daß die Sprache zulett auch für das Innenleben der physitalischen Tatsachen ebenso ungeeignet ist. Ich will nur sagen: wir haben keine Psychologie mehr, wir wollten uns denn auf eine Seelenlehre ohne Seelenbegriff beschränken. Und täten übrigens gut daran, anstatt "Seele" etwa "Seseel" zu sagen, nach beinahe schon zu kühner Analogie mit Sesicht oder Sehör, durch welche ursprünglich neuscholastischen Worte wir immerhin das Organ der Sesichts- und Sehöreindrücke bezeichnen. Und haben wir erst das bescheidenere Wort Seseel gebraucht, so entdecken wir sogleich, daß wir ein solches gemeinsames Organ gar nicht kennen. Es steht um die Psychologie wirklich schon so wie um die Theologie, ganz genau so; Wissenschaften von einer Kraft, die hier das Weltganze, dort das Seelenleben hervorgebracht bat, nur daß wir von dieser Kraft nichts wissen.

Ich habe ("Kritit der Sprache" I<sup>2</sup>, S. 608 ff. und 650 ff.) nachzuweisen versucht, daß auch das Bewußtsein und das Jchgefühl Täuschungen sind, Selbsttäuschungen des großen Bauberers und betrogenen Betrügers Gedächtnis; das Ich ist nicht mehr zu retten. Aber das Bewußtsein und das Ichgefühl sind noch vorstellbare Wirklichkeiten, wenn man sie mit dem Seelengespenste vergleicht, einem hohlen Wortscalle, an welchen die Theologie und eine gefügige Philosophie das Abjektiv "unsterblich" zu

fnüpfen pflegt.

Für den Materialisten wie für den ehrlichen Abealisten, für den Steptiker wie für den gottlosen Mystiker ist "unsterblich" ein sinnleeres Wort, noch sinnleerer als das durch seine Abstraktheit gestütte Wort "unendlich". Aur scheinbar läßt sich jedes Abjektiv durch Vorsekung der Verneinung "un" in seinen Gegensat verwandeln; bei "sterblich" z. B. läßt sich diese logische Anderung nicht ausführen. Das negative Adjektiv "unsterblich" schwebt im leeren Raum; wir kennen nichts, wovon wir es aussagen könnten. Man wollte es denn gegen den Sprachgebrauch so deuten, daß es die Anwendung des Todesbegriffs ausschlösse: der Stein ist unsterblich, d. h. er hat keine Beziehung zum Tode, d. h. er ist kein Organismus. In diesem Sinne könnte man am Ende einen logischen oder mathematischen Begriff (Integral, Funktion) zur Not unsterblich nennen: er habe keine Beziehung zu dem, was der Tod etwa ist. Doch auch diese Anwendungsmöglichkeit muß fortfallen, wenn man sich die sogenannte Seele, um nicht zu verstummen, als Integral oder als Funktion der Lebensdifferenziale vorstellig machen wollte; das Antegral, die Runktion (die "Seele" ist ja eine "Funktion") verschwindet mit allen anderen Lebenserscheinungen zugleich, und nur ein Narr könnte nachber von dem Antegral oder der Funktion noch irgend etwas aussagen wollen: es ist unedig, ungefiedert,

Seele 43

unsterblich. Nur die Theologie ist nicht närrisch, wenn sie solche Sätze baut; wer seinen Vorteil wahrnimmt, ist niemals närrisch, nicht, wenn er lügt, nicht, wenn er sinnlos Worte aneinander reiht. Die Theologie hatte ein Interesse daran, die Leugner der Seelenunsterblichteit als Atheisten zu verdammen und zu verfolgen.

So gewiß der gewöhnliche Grieche benjenigen für einen Frevler gebalten batte, der an den Aufenthalt abgeschiedener Seelen im Rades nicht glaubte, der Inder den Leugner der Seelenwanderung, der alte Jude den Verächter der School oder der Hölle; so gewiß galt in der gangen driftlichen Zeit für gottlos, wer an der perfonlichen Fortbauer nach dem leiblichen Tode zweifelte. Wie aber überhaupt erst das zu einer Kirchenmacht organisierte Christentum den Dogmenzwang in die Welt gebracht bat, fo spielt auch die Unsterblichkeit der Seele im abendlandischen Denken des driftlichen Zeitalters eine viel größere Rolle als in der antiken Welt und als im Orient. Der Glaube an die Auferstehung Christi sett die Uniterblichteit der Seele nur poraus; aber das apostolische Glaubensbetenntnis spricht ausdrücklich allgemein von "Auferstehung der Toten und dem Leben der künftigen Welt", wenn auch merkwürdigerweise an dieser Stelle nicht wie vorher "ich glaube" (credo) steht, sondern "ich erwarte" (expecto). Man dürfte daraus den Schluß ziehen, daß der Glaube an die Auferstehung und an ein jenseitiges Leben nur als eine psychologische Tatsache erwähnt wird und nicht eigentlich zum Credo gehört; sicherlich aber versteht die Rirche diesen Glauben nicht so, sondern als eine Pflicht, als eine der Bedingungen ber Geligkeit.

Da nun die übrigen Glaubensartikel um ihrer Wunderbarkeit und Einzigkeit willen für übervernünftig galten, wurden fie auf die Autorität der Bibel oder der Rirche angenommen, mußten gedeutet, brauchten aber nicht bewiesen zu werden; die Unsterblichkeit der Seele jedoch galt für ein Ergebnis des spekulativen Denkens ebenso wie das Dasein Gottes, und barum erfand man für die Unsterblichkeit der Seele nicht weniger zahlreiche Beweise wie für das Dasein Gottes. Man muß da zwischen der Fortbauer ber Seele und ber Auferstehung am Bungften Tage genau unterscheiben; die Auferstehung tann sich, da die unsterbliche Seele nicht erst wieder erweckt zu werden braucht, nur auf den Leib oder das Fleisch beziehen, und diese Vorstellung widerspricht unseren naturwissenschaftlichen Kenntnissen, die von einer Verteilung der Atome des verwesten Rörpers in ungablige Pflanzen, Tiere und Menschen wissen, so durchaus, daß diese Auferstehung wieder nur als ein übervernünftiges Wunder angenommen werden konnte. Die Appothese von Bonnet, ein Reim des irdischen Rörpers hafte an der Seele und entwickle sich nach dem Tode

du einem neuen und vollkommeneren Leibe, war nur ein unglücklicher Versuch, den Glaubensartikel durch scheinwissenschaftliche Gründe du

stüken.

Die meisten Beweise für die Unsterblichkeit der Seele sind, wie die für das Dasein Gottes, Zirkelschlusse oder gar nur tautologische Definitionen. Der teleologische Beweis, nach dem die Anlagen des turzlebigen Menschen irgendwie und irgendwo zur Entwicklung tommen müßten, sett die Möglichkeit einer Fortbauer und eine morglische Weltordnung mit ihrem Gollen und Müssen voraus, die dann wieder durch die Unsterblichkeit der Seele bewiesen wird. Ahnlich ist der theologische Beweis aus den Absichten Gottes. Der moralische Beweis aus einer notwendigen Ausgleichung der irdischen Ungerechtigkeiten sett wieder eine moralische Weltordnung voraus. Der billige analogische Beweis schließt auf die Unsterblichkeit der Scele daraus, daß auch in der Natur aus dem Tode immer neues Leben entstehe, also aus einer naturwissenschaftlichen Aberzeugung, die den Ungläubigen gegen die perfonliche Fortbauer einnehmen tann. Der tosmische Beweis ist eine bloke Träumerei über den möglichen Aufenthaltsort der abgeschiedenen Seelen. Der sogenannte historische Beweis ist entweder eine Berufung auf die Bibel oder behauptet fälschlich, wie der entsprechende Gottesbeweis, die Allgemeinheit des Glaubens, wobei auf die Verschiedenheit der Vorstellungen und auf die Vieldeutigkeit der Sprachworte gar teine Rudficht genommen wird. Der gemeinsame Birtelschluß aller dieser Beweise ist darin verstedt, daß die Seele als eine geistige Substanz, also gottähnlich aufgefakt und dann aus dieser Abnlichkeit von Gott auf die Seele und von der Seele auf Gott geschlossen wird; auch barin stedt schon Tautologie, noch tiefer in dem Bertrauen barauf, daß ben Worten "Seele" und "Unsterblichkeit" auch Sachen zu entsprechen haben, eine Substanz und ein accidens.

Eine besser Form scheint der ontologische, metaphysische oder — richtiger — scholastische Beweis zu haben, der in seinem kürzesten Ausdrucke sagt: die Seele ist eine einfache und unkörperliche Substanz und kann darum nicht zerstört werden. Ich sehe in diesem Busammenhange völlig von der gegenwärtig herrschenden Ansicht ab, die nicht weiß, was eine unkörperliche Substanz sein sollte, und die unter der Seele, wenn sie das Wort der Gemeinsprache gebraucht, eher die äußerst zusammengesetzte Sesamtheit von Außerungen des Ledens und des Denkens versteht als ein einsaches Wesen. Aber auch vom Standpunkte der alten und neuen Scholastiker, die diesen Beweis vordringen, wäre höchstens die negative Eigenschaft der Unzerstördarkeit dargetan; alle positiven Eigenschaften der Seele, wie die Fortdauer und die Erinnerungsmöglichkeit des persönlichen

Seele 45

34, werden unbedentlich aus dem Volksglauben hinzugefügt, sagen wir ehrlich: aus dem Glauben an Scister. Wenn nun auch dieser Beweis fortsällt, so bleibt für die Unsterblichteit der Seele keine andere Grundlage übrig, als eine übervernünstige, man hielte sich denn an die psychologische Grundlage der im Menschenherzen vorhandenen Sehnsucht. Wie bei der Vorsehung. Genau genommen beruhen auch die Verufungen Kants auf die praktische Vernunft in einer solchen Sehnsucht. Wir hossen auf eine Fortdauer nach dem Tode, wir erwarten sie, wie das Credo sagt.

Weil es nun um die Beweise für das Dasein Gottes ebenso steht, weil die nachkantische Reit die Trüglichkeit aller anderen Gottesbeweise augeben muß und den Gott nur noch als ein Bostulat der praktischen Vernunft oder einer Sehnsucht auffassen kann, darum ist zwischen bem Dasein Sottes und der Unsterblichkeit der Seele eine noch engere Verbindung bergestellt; es gilt also heute noch mehr als in früheren Jahrhunderten ber Sat, daß ein Zweifel an ber Fortdauer der Perfonlichkeit unmittelbar aum Atheismus führe. Wer das Dasein Gottes leugnet, der wird selbstverständlich auch den Nebenumstand leugnen, daß es eine gottähnliche unsterbliche Seele gabe; wer nur die Sterblichkeit der Seele behauptet, könnte allerdings an den Gott irgendeiner einmal gewesenen Religion glauben, nicht aber an den Gott der abendländischen Vorstellungsmasse. Der Uniterblichkeitsglaube, der der Lebre von der Seelenwanderung zugrunde liegt, verträgt sich sehr gut mit dem atheistischen Buddhismus, aber weder mit unserem Naturwissen noch mit der abendländischen Verachtung ber Tiere. Daß die unsterbliche Scele nach dem Tode ihres Leibes in Gott zurudtehre, ift eber pantheistisch als theistisch. Es ist darum eine Geschichtsfälschung oder richtiger: eine Selbsttäuschung, wenn drijtelnde Seschichtschreiber der Philosophie (fast alle) die antiten Denker danach in Bode und Schafe einteilen, ob fie eine Fortbauer ber Perfonlichkeit nach dem Tode leugnen oder anerkennen.

Von den Griechen wurde die Frage der Unsterblichkeit der Seele vielsach erörtert, aber — wohlgemerkt — nicht eigentlich als eine religiöse Frage. Weil die Verteidiger der Unsterblichkeit immer wieder von unseren Theologen angeführt werden, die Leugner der Unsterblichkeit immer wieder von unseren Materialisten, darum konnnt es so heraus, als ob z. B. Platon um solcher Sätze willen ein Theist, Lucretius um solcher Sätze willen ein Atheist zu nennen sei. Richtig ist nur, daß schon in so alter Zeit der Wortaberglaube die vorhandenen Begriffe oder Jdeen: Sott, Unsterblichteit usw. allesamt für Wirklichkeiten hielt, die Neigung zum Zweisel sedoch von der Wirklichkeit aller dieser Begriffe absehen lehrte. Ourste schon über das Dasein der Sötter im allgemeinen — wenn man nur die Lotal-

götter nicht lästerte - mit einer uns fremden Freiheit geschrieben werden. so war die Frage nach der Unsterblichkeit der Geele — an dem Dasein pon Seelen zweifelte niemand - vollends ein Gegenstand völlig ungebemmter philosophischer Untersuchungen. Dazu tommt, daß die Alten zu ihrem Glücke im schlimmsten Falle Sophisten waren, in keinem Falle Scholastiker ober gar driftliche Scholastiker. Es machte ihnen nicht viel aus, ob die Seele eine körperliche ober eine unkörperliche Substang ist. Den Stoitern z. B. war Gott ungefähr eine Weltseele, aber die Menschenseele war ihnen doch irgendein dunner Körper, ein spiritus; und wenn ein Teil Gottes ein dunner, luftformiger Rorper ift, fo muß Gott felbst auch ein solcher Rörper sein. Wie benn der billige Scherg, Gott sei ein luftförmiges Wirbeltier, zwar von den Theologen für blasphemisch erklärt wird, aber fo ungefähr der Geiftervorftellung des Bolfsglaubens entspricht, also der psychologischen Wirklichkeit der Religion. Platon darf also nicht verchristlicht werden um des einen Auges willen, daß er begeistert von ber Unfterblichkeit der Seele redete; es ift fast eine Augerung der sogenannten hijtorischen Gerechtigkeit, daß der Logiker Aristoteles zum eigentlich driftlichen Philosophen gemacht wurde und daß der Ruhm Platons erst seit dem Anbrechen der antichriftlichen Renaissance neu erglänzte; eine spätere Zeit wird Blaton als den Begründer des verbängnisvollen Wortrealismus - Seele und Unfterblichkeit find Prachtftude des wortrealistischen Frrtums — gering achten und nur noch den Schriftsteller etwa bewundern.

Unklare Wortmacherei ist es, wenn Aristoteles in der Seele zwischen Leben und Geist unterscheidet, das Lebensprinzip sterben läßt, den Geist allein dauern; aber diese Unterscheidung hat bei vielen Stoitern nachgewirkt, während andere Stoiker, wie Epiktetos und der Kaiser Marcus Aurelius, die individuelle Unsterblichkeit leugnen. Ja diese gedankenlose Wortmacherei wird neuerdings von deutschen Darwinisten gern wiederholt, wie wenn Carneri ausdrücklich sagt: "Der Geist ist unzerstörbar wie die Materie; aber der einzelne Geist ist zerstörbar wie der einzelne Körper;" selbst dei Feuerdach sinden sich, troß der entschiedenen Leugnung einer unsterblichen Seele, so verschwommene Redensarten von der Ewigkeit des Geistes. Als ob der Geist etwas anderes wäre als ein Gesamtwort für Außerungen des Innenledens, als ob der Geist der substantivischen Welt angehörte und nicht einzig und allein der verbalen Welt.

Überhaupt liegt es in der Natur der Sprache, daß die Versuche, etwas Bestimmtes über die Unsterblichteit der Seele durch spekulatives Denken auszumachen, in alter und neuer Zeit oft übereinstimmen. Nur wo das christliche Dogma einsach geglaubt wird, reist der Faden der Seele 47

Tradition ab. Feuerbach erblickt in dem Glauben an die Uniterblichkeit nur den Ausdruck eines Wunsches; dasselbe fagt der beilige Thomas, nur daß er fromm binzufügt, ein natürlicher Wunsch könne nicht eitel sein. Dazu kommt, daß die Uberzeugung von der Sterblichteit der Seele ebenso wie der Atheismus von vielen freien Denkern des Mittelalters und der folgenden Jahrhunderte vorsichtig verschwiegen wurde. Die Averroiften und auch die italienischen Alcrandristen hatten zwar die individuelle Unsterblichkeit geleugnet und der Alexandrist Pomponatius wenigstens die Beweise für die Unsterblichkeit für ungenügend erklärt, aber Campanella, Bruno, Cardanus, sodann Descartes, Gassendi und Charron kehrten jum Dogma gurud, ob ehrlich oder nicht, ift im einzelnen Falle schwer zu entscheiden. Anders liegt der Fall bei Spinoza; bei ihm scheint der menschliche Geist insofern unsterblich zu sein, als er ein Teil des göttlichen Geistes ist: da aber Spinoza einen aukerweltlichen und persönlichen Gott nicht tennt, wird er auch schwerlich an eine persönliche Fortbauer der Menschenfeele gedacht haben.

Wie entschieden Bume die Unsterblichkeit leugnete, sehen wir an anderer Stelle. Mit weniger guten Gründen, aber mit der ganzen Rraft einer gottlosen Weltanschauung lehrten die französischen Materialisten (nicht in der Enzyllopädie) das gleichzeitige Sterben der Seele und des Leibes. Rant, wie wieder viel später ausführlich zu lesen, machte es mit der Unsterblichkeit der Seele wie mit dem Dasein Gottes: er ließ die alten Beweise durch die logische Vernunft aus dem Tempel hinauswerfen, bis auf einen, den er durch die praktische Vernunft wieder einführte. Und er fah ebensowenig wie die früheren Prediger des moralischen Beweises, daß wenigstens für die ausgleichende Gerechtigkeit oder für Lohn und Strafe ein Dukend Seeleniabre nach dem leiblichen Tode genügen würden und die Ewigkeit in Lohn und Strafe eine Ungerechtigkeit ware. Bei Schopenhauer ist die Unvergänglichkeit des Wesens durchaus nicht als eine persönliche Fortdauer zu verstehen. Für die Gegenwart kann man wohl fagen, daß die Verbreitung des Atheismus sich ungefähr mit der Verbreitung des Zweifels an der Unsterblichkeit deckt. Ohne Gott hat die Unsterblichkeit keinen Sinn, ohne Unsterblichkeit hat der Gottesbegriff keinen Zweck. An Stelle der rechtgläubigen oder der deistischen Theologie ist bei allen neuen Denkern, die nicht rücktändig sind an Ropf oder Berz, die vergleichende Religionswissenschaft getreten, die das Entstehen und die Entwidlung religiöser Vorstellungen erforschen möchte; ebenso find die Beweise für die Unsterblichkeit der Seele verdrängt worden durch die Frage nach der psychologischen Entstehung dieses Glaubens. Standpunkte ber Sprachkritik ift es - wie gefagt - gang und gar vertehrt, auch nur den Begriff "Unsterblichkeit der Seele" zu fassen, also eine unbegreisliche Sigenschaft von etwas auszusagen, das niemals der substantivischen, sondern immer nur der verbalen Welt angehört. Der Sprachtritiker denkt gar nicht daran, den Satz, "die Seele des Menschen ist unsterblich" für falsch erklären zu wollen; er versteht ihn nur nicht, wie er auch den Satz "das Davonlausen des Hasen ist rosenrot" durchaus nicht verstehen würde.

Geister

Der Glaube an die Unsterblichkeit der Seele ift aber aufs enaste mit bem Glauben an das Vorhandensein sogenannter Geister verbunden; ber alte Unimismus stedt in beiden Vorstellungen, die von der subtilsten Form des Animismus, dem Gottglauben, nicht zu lösen sind. Denn der liebe Gott ist ein "Geist". Wie derjenige, der die Vorsehung und das Vorkommen von Wundern nicht glaubte, nur eine Eigenschaft ober eine Wirkungsart des abendländischen Gottes zu leugnen schien, nicht aber geradezu sein Dasein, so stand es auch um die Denker, die an der Uniterblichkeit der Seele oder an dem Seelenbegriffe selbst Rritik übten; nur dak der Gegner der Vorsehung mehr in den Verdacht der Unchristlichkeit, der Gegner der Seele mehr in den Verdacht der Gottlosigkeit geriet. Wer sich nun aber gegen das Dasein von guten und bosen Geistern aussprach. wurde zwar, weil die Bibel von beiden voll war, für einen argen Reger gehalten, für einen Unchriften, für einen Abämonisten, aber ein Atheist brauchte er nicht gleich zu sein, solange er nur die erschaffenen Geister leugnete, nicht aber den unerschaffenen Geist, welcher Gott allein war. Rummern wir uns aber nicht um solche scholastische Haarspaltereien, die sich im Rreise dreben muffen, weil der Begriff der Schöpfung den abendländischen Gottesbegriff icon voraussett, weil der unerschaffene Geist also bereits eine Erschleichung ist, so steht und fällt allerdings der Gottesglaube mit dem Geisterglauben. Gibt es keine Geister mehr, so gibt es eben die Sattung nicht, zu welcher das unvergleichliche Individuum Gott gebört.

Die neuere vergleichende, d. h. geschichtliche Religionskunde ist im Grunde darin einig, daß der Mensch durch seinen Seisterglauben zu seiner Sottesvorstellung gekommen sei. Der katholische Selehrte, der solche Untersuchungen ablehnt und den Sottesbegriff auf eine Offenbarung zurücksührt, scheint mir wieder einmal viel verständiger und folgerichtiger zu denken als der protestantische, der die Vielgötterei ganz modern aus dem Seisteraberglauben herleitet, nachher aber für den wahren Slauben an den einzigen Sott der Juden und Christen treulich die Offenbarung bemüht. Daß die vergleichende Religionswissenschaft verschiedene Ursprünge des Sottesbegriffs anzunehmen genötigt ist, darf uns weder

überraschen noch irremachen. Sie unterscheidet zwar zwischen Fetischdienst, Seelendienst und Sternendienst als zwischen ungleichen Formen des ältesten Volksaberglaubens; wenn wir uns aber durch ungleiche Wörter also nicht täuschen lassen, werden wir sofort seben, daß überall ein und derfelbe Geisterglaube zugrunde liegt, der sogenannte Animismus. 3d brauche wohl nicht erst zu erwähnen, daß ich da berechtigt bin, die Worter "Seele" und "Seist" als gleichbedeutend zu gebrauchen; ich barf baran erinnern ("Wörterbuch der Philosophie" I, S. 376), daß fromme Ratholiken noch heutzutage der gleichen Meinung sind, wenn fie z. B. das merkwürdige Gebilde, das als Seele im Fegfeuer leidet, als Geift ericheinen lassen. Wenn die Seele "sich verzeigt", wird sie zum Geift.

Die Bertunft der Gottesvorstellung aus dem Geister-oder Seelenglauben wird von der Wissenschaft gelehrt, seitdem Ensor in seinem Buche "Primitive culture" (1871) das Schlagwort "Animismus" geprägt hat; schlecht Animismus geprägt, weil das Wort eber die Anschauung vermittelt, ein Seelisches set das Prinzip des Lebens, die Seele baue sich den Rörper auf, wie das seit den ältesten Beiten von gottlosen und gottgläubigen Naturphilosophen immer wieder behauptet worden ist und auch nicht widerlegt werden tann, wenn man nicht etwa sprachkritisch den Seelenbegriff in Frage stellt und so nicht nur die Lösung, sondern die Broblemstellung selbst ablebnt. Lippert hat für Animismus den besseren Ausdruck "Seelenkult" gebraucht.

Der Animismus ober der Seelentult scheint vielen Frommen fo gefahrlich, daß fie gern wieder eine Uroffenbarung an feine Stelle feten und selbst die Vielgötterei aus einer Entartung eines uroffenbarten Monotheismus erklaren möchten; die galben laffen nur die Vielgötterei aus bem Unimismus entstehen und grunden den "wahren" Glauben auf In Wahrheit unterscheidet sich meines Erachtens der Offenbarung. Seelenkult der wilden Völker gang und gar nicht von der Gemeinpsphologie und der Gemeinfrommigkeit unserer hochgebildeten Beit. In dem einen wie dem anderen Falle handelt es sich um die uralte und scheinbar unausrottbare Neigung des Menschen, seine Welt zweimal zu setzen, einmal als Erscheinung und noch einmal als Ding-an-sich, als Ursache oder wie man "Das hinter ber Erscheinung" nennen mag. Man begnügt sich nicht mit den elektrischen Erscheinungen, man redet überdies noch von der Elektrizität; man begnügt sich nicht mit den Lebenserscheinungen, man redet überdies noch von einer Seele oder gebildeter vom Vitalismus. Wie der Hund Darwins, der einen vom Winde (animus, πνευμα) bewegten Schirm für lebendig hielt und anbellte, wie das Rind die Ursache des Spiegelbildes hinter dem Spiegel sucht, so benahm sich der natürliche Mensch ähnlichen Erscheinungen gegenüber: beseelte Mauthner, Der Atheismus. I. 4

alle Naturgegenstände, die er sich nach dem Stande seiner Renntnisse nicht zu erklären vermochte. Beute glaubt man nur noch an ein Dubend Naturfrafte, in alter Beit fab man ungablige Rrafte ober Geifter ober Seelen hinter Fluffen, Felfen, Baumen und Tieren; beute glaubt nur noch der Pobel mit den nekromantischen Spiritisten an die Erscheinungen abgeschiedener Menschenseelen, einst war dieser Glaube noch weiter verbreitet; heute ist der Ahnenkult zu einer symbolischen Macht abgeblakt. einst war er als Penatendienst und Totemismus sehr lebendig. Eine feste Grenze zwijchen Seelenkult und Götterglauben ist nicht zu ziehen. Die Geifter hinter den Fluffen, Felfen, Baumen und Tieren waren als Damonen halbe oder dreiviertel Götter; auch die Geister der Ahnen waren als Heroen Halbgötter. Wir sagen so: Halbgötter und bilden uns etwas auf diese Unterscheidung ein; für die Gläubigen hatten aber diese galbgötter recht viele von den Eigenschaften, die wir dem Gotte zuschreiben. Insbesondere die Damonen sind von den driftlichen Engeln und Teufeln kaum zu unterscheiden; und der berühmte Monotheismus binderte die Chriften nicht einmal, an das leibhaftige und wirksame Dasein der antiten Bauptgötter, nicht nur der Halbgötter, fest zu glauben und sie als bose Geister umgeben zu lassen. Der Gottglaube ist wirklich nur ein Spezialfall des allgemein verbreiteten Geisterglaubens, des sogenannten Unimismus. An dieser Tatsache wird nicht viel geändert durch den Sprachgebrauch, der von dem Gotte als einem der Geifter eher in philosophischen oder poetischen Schriften redet als in Außerungen ungelehrter Frommigfeit; der Grund mag darin liegen, daß der Begriff Gott zu boch emporgeschraubt worden ift, der Begriff "Geifter" burch tausendjährige Gespensterwirtschaft zu tief beruntergekommen, um eine Zusammenstellung der beiden Begriffe für den Theologen erfreulich zu machen.

Bringt man also die Beobachtungen, die Audimente eines alten Seelenkults in so vielen Religionen nachgewiesen haben, in hergebrachter Weise auf eine Formel — etwa auf die: "der Animismus ist das Prinzip aller Religion" —, so liegt es auf der Hand, aus welchem Grunde ein Atheist genannt wurde und wird, wer die Seister leugnet. Wer das Prinzip verwerse, der verwerse auch seine höhere Form, hier also die Religion usw. Aber die Formel ist gar nicht so eindeutig, wie sie dem Wortaberglauben vortommt. Zunächst müßte man sich darüber klar werden, ob man unter "Prinzip" den geschichtlichen Ansang oder nur den logischen Ausgangspunkt versteht. Sodann, und in beiden Fällen, dem der historischen und dem der begrifflichen Entwicklung, macht es einen gewaltigen Unterschied, ob man in dem letzten Ergebnisse der Reihe, also in der gegenwärtigen Landesreligion des Fragers, eine tiese Wahrheit oder eine neue Form

bes alten Aberglaubens erblickt, ob man fromm ober gottlos ist. Sottlose balt es für sein gutes Recht, alle Geister zu leugnen; und nur der Fromme erklärt es für ein Unrecht, dem Gottglauben durch Leugnung bes geschichtlichen oder begrifflichen Anfangs den Boden zu entziehen; was freilich nicht erst zu beweisen war.

Die begriffliche Entwicklung der Religionen aus der Annahme einer felbständigen Seelensubstanz oder eines Geiftes ist nun ebenfo gewiß eine spätere und bewußte Gedankenarbeit wie die geschichtliche Entwidlung aus dem primitiven Seelenkult ein unbewußtes Wachsen und Werden gewesen sein mag. Ich neige also zu der Ansicht, daß der sogenannte Animismus wirklich die älteste Form jedes supranaturalistischen Glaubens oder Aberglaubens war; für das uralte Vorkommen des Animismus sprechen - um es ganz turz zu fagen - die beiden Entdedungen: daß die Menschensprache ibrem Wefen nach auf Metaphern beruht, also sicherlich zunächst auf Bersonifitationen, und daß auch das Tier (der Hund) nicht ganz frei ist von ber religiöfen Versuchung, die Ursache von Bewegungen zu personifizieren. Ach habe nur noch zu erklären, warum ich — wie vorhin angedeutet auch die beiden anderen Appothesen der Religionsbildung, den Sternenaberglauben und den Fetischaberglauben, für Erscheinungen balte, die dem Unimismus verwandt find.

Der Sternenkult, der ohne Aweifel febr alt ift, aber doch ichon einige Sternenkult aftronomische Beobachtungen voraussett, wurde richtiger Sonnen- und Planetenfult beißen; benn die Beschäftigung mit den übrigen Sternen und mit den phantaftischen Sternbildern kann erft später hinzugekommen sein, während das ehrfürchtige Staunen über die Regelmäßigkeit des Sonnenspftems über uns, die einem Rant noch eine Andacht einflößte wie vor dem moralischen Gesetze in uns, sich schon in der Urzeit jedem Birten und bann jedem Schiffer aufdrängen mußte. Die Entwidlung des Sternendienstes ging bald in zweinichtungen auseinander; die menschliche Neigung jur Welterflärung mag eine Befriedigung barin gefunden haben, hinter der Ordnung des Sternenlaufs eine ordnende Hand zu erblicken, hinter bem Uhrwerk einen Uhrmacher, so daß man wohl sagen kann, die Einheitlichkeit der Himmelsordnung habe die Vorstellung von einer einheitlichen Leitung nabegelegt, den jogenannten Monotheismus; die andere menichliche Neigung, die zu Bauber- und Wunderwerken, mag die einzelnen Planeten mit mächtigen Geistern beseelt und so wiederum zu einem beschränkten Polytheismus und zu den wüsten Vorstellungen der Aftrologie geführt haben. Wie dem auch sei: die Personifizierung einer Ursache der regelmäßigen Planetenbewegung fällt ebenso unter den Begriff des Unimismus wie die Vorstellung, daß jeder der alten fünf oder sechs Planeten

von einer besonderen Gottheit gelenkt werde. Der hübsche Aberglaube, daß binter jedem Fluffe, Felfen, Baume oder gefährlichen Tiere eine befeelte Macht stede, konnte begreiflicherweise mit gesteigertem Verwundern auf die Sonne und die Planeten ausgedehnt werden. Es war gar tein Anlaß. biesen Sternendienst, den meines Wissens Dupuis zum erstenmal aufflärerisch zum Ursprung aller Religionen machte, dem Animismus ausschließend entgegenzustellen. Aur die Gewohnheit der Gelehrten, ihre eigene große oder kleine Entdedung auf Rosten früherer Hypothesen zu überschätzen, machte die seit Beginn des 19. Sahrhunderts immer zahlreicheren Verteidiger der Aftrolatrie zu Gegnern des Animismus; vielleicht auch darum, weil die Grundlage des Seelenkults leichter geleugnet werden konnte als die Grundlage des Sternenkults, weil also die Regelmäkigkeiten unseres Sonnenspstems sich bequemer der Landesreligion anpassen ließen.

Nicht gang so einfach liegt die Verbindung mit dem Animismus bei Settichismus der dritten unter den Appothesen der Religionsbildung, dem Fetischismus. Auch dieser Ableitungsversuch wurde zunächst in aufklärerischer Absicht unternommen, nicht ohne böswillige Anspielungen auf den Ratholizismus, um der Religion eine möglichst niedere Abkunft vorwerfen zu können. Der Fetisch schien unter den Göttern aller Bolker und aller Beiten ber erbärmlichste zu sein: ein alter Spieß, eine elende Buppe, ein Ruhschwanz. Mit viel Gelehrsamkeit wurde das Altertum des Fetischdienstes zuerst von de Brosses nachgewiesen (1760); mit seiner ganzen erstaunlichen Gedankenbautunft hat dann Auguste Comte den Stufengang vom Fetischismus burch den Bolntheismus zum Monotheismus dargestellt; Lubbod ist ihm gefolgt und hat nur irgendeinen Atheismus (welchen?) an den Anfang anstatt an das Ende der Entwicklung gestellt. Und seitdem Begel den Fetischismus die niedrigste Religionsform genannt batte, fehlte es auch in Deutschland nicht an Rulturforschern, die den Fetischismus, und nicht den Animismus, zum Urphänomen der Religion machten. Dabei wurde immer der psychologische Vorgang überseben, der den Gläubigen allein dazu bringen konnte, von dem alten Spich, der Puppe oder dem Ruhschwanz eine erfreuliche Bauberwirkung zu erwarten. Gine Bergeiftung ober Beseelung, turz eine Vergottung des Dings muß vorausgegangen sein, bevor der arme Neger zu dem Ding als zu einem übernatürlichen Belfer betet; bat das Gebet keinen Erfolg gehabt und schmeift der Neger nun das Ding beiseite, so hat der Neger nicht etwa seinen Gott verächtlich behandelt, sondern nur ein totes Ding, das die Probe auf Göttlichkeit nicht bestanden hat. So scheint mir der Neger mit seinem Fetisch nicht gang so tief zu stehen wie etwa der italienische Räuber, von dem so oft

Geifter 53

eraäblt worden ist, daß er das Beiligenbild, das ihm beim letten Anschlage nicht geholfen bat, durchprügelt, es aber vor seiner nächsten Unternehmung wieder um Beiftand bittet.

Die Aufklärung hatte bei der Belämpfung des Geisterglaubens eine Geister noch gefährlichere Aufgabe als bei der Bekämpfung der Unsterblichkeitsund Vorsebungslehre; das Wort "Geist" batte in einem schwer entwirrbaren Bedeutungswandel das und jenes auszudrücken übernommen, der ursprüngliche Sinn aber, der einer belebenden Rraft, war niemals völlig perschwunden. Dazu kam der beimliche Materialismus, der sich nur schlecht binter dem Supranaturalismus des Volksglaubens versteckte; mochten die Theologen noch so geschickt den Gott als einen reinen Geist definieren, die unverfünstelte Frommigkeit stellte sich den großen Geift, der die Welt bervorgezaubert hatte, genau so sinnlich-übersinnlich vor wie die kleinen Beisterchen, die ihr Sputwesen auf der Erde trieben: so ungefähr als nicht grob förperliche, also als fein förperliche, luftförmige, schattenartige (ber Schatten ist da ein Ding) Menschen oder Übermenschen, jedesfalls als menschenähnliche Verursacher von Geschehnissen, die nach dem ordentlichen Naturlauf nicht geschehen. Wer nun das Dasein von Geistern überhaupt leugnete, leugnete wirklich das Dasein des luftförmigen Rauberers, der die Urfache der Welt war. Genau genommen wurde das dadurch nicht anders, daß die Aufklärer das zweideutige Wort "Geift" zu meiden anfingen und "Gespenst" sagten, wenn sie die Erscheinungen abgeschiedener Seelen für Trugbilder erklären wollten. "Gefpenst", nur zufällig an "Hirngespinst" erinnernd, scheint eine alte Lehnübersekung für Versuchung oder Berlodung des Teufels zu sein; von althochdeutsch "spanan" = loden. reigen. Aus der ersten Bedeutung der Beredung oder Bersuchung entwidelte sich ganz natürlich die des Blendwerks oder Trugs. Wenn man also "Gespenst" sagte, so war mit der Bezeichnung zugleich auch schon der Unglaube an die Wirklichkeit der Erscheinung gegeben, wobei freilich die Frage offen blieb, mit welchen Mitteln der Teufel solche Trugbilder berstellte. Denn — und wer das nicht zugab, machte sich unbedingt wiederum des Atheismus verdächtig, nicht nur der Undriftlichkeit — der Teufel selbst war ein Geist und kein Gespenst, wurde sogar noch viel körperlicher porgestellt als andere Geister.

Daber die ängstliche Scheu, mit welcher auch entschiedene Aufklärer ber Leugnung der Geifter aus dem Wege gingen. Der Geifterwahn mar Zauberwahn. Der Teufel und seine Beren waren Zauberer wie Gott und seine Engel; die Verbindung war eine so enge, daß auch die prachtigen Bekämpfer des Herenwahns, von Weger und Bekter bis Spee und Thomasius, es nicht wagten, den Teufel und seine Beren für Gespenster,

für Trugbilder einer schlechten Phantasie zu erklären. Wurden erst solche Seister zu Gespenstern, dann konnte die Reihe auch an Sott und seine Engel kommen.

Bei der Vorsicht, die von den meisten Aufklärern in der Ausdrucksweise geübt wurde, ist es schwer auszumachen, wer zu der Vernichtung des alten Geisterwahns das meiste beigetragen habe. Entschieden wurde der Sicg jedenfalls erst, in der öffentlichen Meinung wenigstens, durch die Ausdreitung des Materialismus oder Gensualismus im 18. Jahrhundert; diese Verdienst soll dem harten Schädel des Materialismus nicht abgesprochen werden. Nur daß ein neuer Aberglaube an Stelle des alten trat, ein neues Vogma, nur daß also jest der "Stoff", von dem wir nicht mehr wissen als vom Geiste, in alter Weise geisterte und zauberte; der widernatürlichen Zauberei wurde freilich ein Ende gemacht, doch die ganze Natur wurde darüber zu einem Gespenst.

Eine Lösung dieser Fragen konnte nur die Erkenntniskritik bringen, eigenklich erst die Sprachkritik. Der Geisterwahn war in vorwissenschaftlicher Zeit ganz von selbst entstanden und wurde in der Sprache der christlichen Scholastik zu einem System ausgearbeitet. Alle Geister wurden — Gott nicht ausgenommen — für immaterielle Substanzen erklärt, auf gut deutsch: für unkörperliche Körper. Nicht erst die eigenklichen Aufklärer, vielmehr schon die freien Denker Spinoza und Hobbes wiesen dieses Gerede zurück; Spinoza durch die immer noch scholastische, aber grundstürzende Annahme einer einzigen Substanz, Jobbes durch seinen überlegenen Spott über die unkörperliche Körperlichkeit.

## VI

Wir haben gesehen, daß die Befreiung vom Slauben an die Vorsehung, an die Unsterblichkeit der Scele, an die Wunder insofern doch einen Rampf gegen den Sottesbegriff in sich faßt, als diese Vorstellungen zwar nicht unmittelbar zu dem Wesen des abstratten Sottes gehören, aber doch zu seinen Eigenschaften; und die Eigenschaften sind vom Wesen kaum zu trennen. Ich wollte mit allen diesen Ausführungen eigentlich nur begründen, weshalb ich mich berechtigt und verpflichtet fühle, alle diese religiösen Zweisel in einer Seschichte der Sottlosigteit einen breiten Raum einnehmen zu lassen. Ich hätte den Zusammenhang noch allgemeiner ausdrücken können: es gibt gar keinen abstrakten Sottesbegriff, und darum ist der Rampf um Gott, dessen Seschichte ich bieten will, wirklich nur der Rampf um den bestimmten Gott des christlichen Abendlandes; schon darum durste ich mich nicht auf die verhältnismäßig seltenen Fälle der radikalen,

Altertum

theoretischen, ich möchte sagen konfessionslosen Gottesverneinung oder Sottesleugnung beschränken, darum mukte ich alle antichristlichen Richtungen, auch die vorsichtigeren und selbst die maskierten, in meine Daritellung einbeziehen: ben Socinianismus, den Deismus und das ganze weite Gebiet der Freidenkerei und der Aufklärung. Ja sogar die Forderung einer religiösen Duldsamkeit, weil fie der driftlichen Religion ebenfo fremd ist wie vielleicht der Religion Christi nabe steht, mußte für die gesamte driftliche Zeit in den Rahmen dieser Darftellung einbezogen werden. Duldsamkeit hort eigentlich erst in unseren Tagen langfam auf, ein Beichen verwegener Freidenkerei zu sein; volle Gleichberechtigung der Menschen verschiedener Konfessionen berrscht auch beute noch nicht.

Doch auch die weite Ausdehnung, die ich so dem Rampfe gegen den Altertum Sottesbegriff gebe, zwingt mich nicht, verpflichtet und berechtigt mich nicht, die Freidenkerei und die religiose Duldung der Griechen und Romer in aleicher Weise zu behandeln wie die Forderung von Freidenkerei und Duldung der letten anderthalb Jahrtausende. Alle diese Begriffe werden gefälicht ober in ihrer Bedeutung unbewuft verändert, wenn man fie auf das Altertum anwendet.

Der gläubige Christ war zweimal darauf eingeschworen, daß er sein ewiges Beil einbüßte, wenn er gegen irgendein Dogma Zweifel begte oder gar gegen das Dasein Gottes; er wurde dadurch ein Reter. Der christliche Fürst oder Staatsmann, wenn er gläubig war, durfte einen Zweifler oder Reter unter seinen Beamten nicht baben, durfte einen Aweifler ober Reter des bosen Beispiels wegen überhaupt nicht im Lande dulden; gang abgesehen davon, daß dem Fürsten oder Staatsmanne von der Geistlichkeit die Ausrottung jeder Rekerei zur Pflicht gemacht wurde. Im Altertum bagegen gab es keine theologischen Sake, auf die der einzelne eingeschworen gewesen wäre; die Gottlosigkeit in Athen, deren allgemeine Verbreitung Platon in einer seiner letten Schriften, also turz vor der Mitte des 4. Jahrbunderts beklagt, ist ja niemals ein Aweifel an irgendeinem angeblichen Sotteswort; die vorurteilslose Erforschung der Natur war freigestellt und auch die materialistische, mechanistische, atomistische Naturerklärung war nicht gottlos, solange der Lehrer den in der Stadt üblichen Gottesdienst nicht vernachlässigte oder verhöhnte. Der Gottesdienst gehörte zu den Einrichtungen des Stadtstaates, nicht mehr und nicht weniger als im Mittelalter und noch etwa zwei Rahrhunderte länger die driftlichen Rleiderordnungen zu den sittlichen Einrichtungen unserer Städte gehörten. und wie die Kleiderordnungen des Mittelalters, so wurden auch die Gebräuche des heidnischen Gottesdienstes bald strenger geschützt, bald einer gewiffen Willfür preisgegeben. Im Altertum waren die Anklagen auf

Sottesleugnung eigentlich immer nur — wie oft genug gesagt — Antlagen auf Vernachlässigung oder Störung des Sottesdienstes; die nicht sehr zahlreichen Prozesse gegen Sottlose waren also im Srunde immer politische Prozesse, auch dann, wenn nicht ausdrücklich überliesert ist, daß politische Segner die Antlage betrieben hatten. Der Umstand, daß hier und da — wie in dem berühmtesten Falle, dem des Sokrates — die Todessitrase verhängt wurde, darf uns nicht irremachen und darf uns nicht an die Sreuel der Jnquisition denken lassen; die Sriechen und gar erst die Römer waren im Strasvollzuge rechte Barbaren und achteten das Leben nicht hoch, wenn sie auch von der teuflischen Grausamkeit christlicher Slaubensrichter nichts wußten; etwas von der Sleichgültigkeit gegen Todesgauslen gebt ohne Sentimentalität durch die antite Welt.

War aber nur der polkstümliche Gottesdienst geseklich geschükt. nicht irgendeine theologische Götterlehre, so konnte noch weniger der Glaube an andere Götter als die landesüblichen gesetzlich verboten werden; der Polytheismus war seinem Wesen nach buldsam. Wohlgemerkt, die alten, eingebürgerten Götterkulte sollten nicht vernachlässigt ober gestört werden: besto besser, wenn der Fromme noch anderen Göttern opferte, wie denn nachweislich manche Götter, die jett zur ältesten griechischen Mythologie zu gehören scheinen, jungere Amporten sind. Und das ist der Hauptunterschied zwischen der Duldung als einer Forderung der Freidenkerei und der Duldung im Altertume: die berüchtigte Vielgötterei der Griechen und Römer war, in den philosophisch gebildeten Rreisen wenigstens, so monotheistisch, daß eigentlich nur etwas Göttliches oder ein göttliches Etwas verehrt wurde, die Verehrung sich nach freier Wahl an diesen oder jenen Lokalgott richten konnte, die Götter aufeinander nicht eifersüchtig waren, zu religiöser oder gottesdienstlicher Unduldsamkeit also gar keine Veranlassung vorlag. Daß der Monotheismus aber bereits bei den Auden nicht echt war, nur ein erklusiver Dienst des jüdischen Lokalgottes, der gegen die dämonischen Götter der Nachbarvölker eiferte, daß das Christentum sogar die Beidengötter nicht leugnete, sondern sie wieder nur au Dämonen oder Teufeln hinabdrudte und alle Reger als von folchen Teufeln besessen Menschen verfolgen zu mussen glaubte. Man könnte das Verhältnis der antiken und der driftlichen Zeit zur Duldungsfrage auch jo ausdruden: die Griechen und Römer waren von Sause aus bulbsam, besser noch, sie kannten den leise berabwürdigenden Begriff der Duldung gar nicht, sie freuten sich vielmehr, das Göttliche in den religiösen Vorstellungen anderer Völker wiederzufinden; das Christentum (wie vorber das Audentum) war von Hause aus unduldsam, eifersüchtig, der eigene Sott durch seine Priesterschaft herrschsüchtig, so daß schon die unwürdig

Altertum 57

bescheibene Forderung der Duldung als eine Auslehnung herauskam, als eine Auslehnung gegen den Alleinherrscher, der die Welt und die Unterwelt regierte. Die Griechen konnten gar nicht unduldsam werden, well sie wohl eine Religion besaßen, aber keine Kirche; unduldsam war höchstens der Mysterienkult, der wirklich so etwas wie eine Kirche in das freie Wesen des Altertums hineinbrachte: einen geheimnisvollen (heute noch nicht ganz entschleierten) Kult, eine Heilansage für alle Glaubensgenossen, Ausschließlichkeit also, und die sonst den Griechen fremde Propaganda. Man hat die Mysterien von Eleusis oft mit der Mystit des christlichen Mittelalters verglichen; ich fürchte, man hat sich durch den etymologischen Zusammenhang der beiden Bezeichnungen verführen lassen. Mag man bei der heiligen Handlung an die katholische Messe denken oder bei dem sonstigen Treiben in Eleusis an die andere Messe, die Marktmesse, just die mystische Einheit sehlt.

Satte ich so die Pflicht, den Begriff des Atheismus zu erweitern ober vielmehr den Rahmen fo groß zu nehmen, daß er die Vorbereitungen jum Atheismus (Rirchenfeindschaft, Auftlärung, Duldsamkeit) mitumfassen tonnte, so hatte ich doch auch das Recht ober nahm es mir, den Begriff des Atheismus räumlich und zeitlich einzuengen. Ich wollte mich auf die Geistesentwicklung beschränken, welche die Dogmen über den uns allen geläufigen Gott des driftlichen Abendlandes leugnete oder auflöste. Es ware eine ganz andere Aufgabe gewesen, etwa die Legende, nach welcher alle Völker der Erde an einen Gott glaubten, zu zerstören. Es ware wieder eine andere Aufgabe gemesen, den buddhiftischen Atheismus Afiens mit dem Atheismus des Abendlandes zu vergleichen; nach meiner Absicht gehört es zu meinem Gegenstande, auf die Bestrebungen hinzuweisen, die den atheistischen Buddhismus — samt einigen philosophischen Grundlagen und einigen abergläubischen Begleiterscheinungen - seit bunbert Jahren zur Zutunftsreligion Europas machen möchten; ber Buddhismus selbst bleibt außerhalb meines Planes. Doch auch zeitlich soll meine Darstellung erst da beginnen, wo die Aufklärungsarbeit sich gegen eine fertige driftliche Rirche richtete, gegen ben nach endlosen Streitigkeiten erst fest definierten Gott der driftlichen Mythologie. So glaube ich im Rechte zu fein, wenn ich die Manner, die in dem Rabrhundert des Dogmenitreites a. B. die Orciciniafeitslebre als eine Neuerung verwarfen und an dem einzigen Gotte festhielten (wie Arius selbst), nicht zu den Kirchenfeinden und Auftlarern rechne, wohl aber die Reger, die fich nachber gegen das Dogma und gegen die Rirche emporten, wie die Belagianer und zulett die in ihrer gangen Wirkung bis heute nicht genügend gewürdigten Socinianer. Und beinahe aus dem gleichen Grunde verzichte ich

darauf, über den Atheismus der antiken Welt so eingehend zu berichten wie über den christlichen Atheismus. Die wichtigsten Erscheinungen und Ereignisse sollen hier in der Einleitung behandelt werden, eigentlich nur, weil die Renaissance auf die griechischen und römischen Atheisten zurückgriff und so die antiken Sottesleugner doch wieder in der Seschichte des christlichen Atheismus lebendig wurden.

Alte Philosophen und Dichter genossen Freiheit, sich über des Gottes Wort, soweit es aus den Orakeln sprach, lustig zu machen. Der Gottesbegriff selbst war nicht befiniert, konnte also mit erstaunlicher Freiheit untersucht werden, nicht viel anders als bei uns die Begriffe: Naturgesek. Energie, Entwicklung. Bei beren Erörterung es ja auch nicht immer ohne Drohungen und Denunziationen abgeht. In den geistig besseren Beiten, die nicht gerade die politisch besseren sein mußten, herrschte bei den Griechen und Römern eine solche religiöse Freiheit, daß zu einer philosophischen Gottesleugnung gar kein besonderer Mut gehörte, daß die Meinungen über Gott einander unbefangen gegenüber standen wie die Meinungen über andere physikalische Fragen. Wirklich: vom Standpunkte namentlich der griechischen Naturphilosophen gehörte das Dasein Gottes zu den physikalischen Fragen. Der eine erklärte das Feuer für die erste Ursache, der andere das Wasser, der dritte den Gott oder die abstrakte Gottheit: keine Bibel bildete ein Hindernis; Homeros stand in hohem Ansehen, war aber eben doch nicht Gottes Wort. Ich hätte diese Freiheitlichkeit des antiken Denkens einfach fo ausdrucken können: die Griechen und Römer glaubten keine Wissenschaft von Gott zu besitzen und stellten darum der Schriftstellerei über Gott und die Götter nicht die Unduldsamkeit und Rudringlichkeit der christlichen Theologie entgegen.

Die Griechen und Kömer waren demnach so glücklich, eine Volksreligion oder Volksreligionen ohne Bibel und ohne Theologie zu besitzen; es wäre aber ganz ungeschichtlich, zu meinen, die antike Welt hätte die Unduldsamkeit und den Futterneid der Priester gar nicht gekannt. Das Dogma von der unvergleichlichen Herrlichkeit des klassischen Altertums täuscht uns. Die Wortführer des Humanismus im 16. und im 18. Jahrhundert beriesen sich gern auf die alten Griechen und rühmten die Toleranz des griechischen Volkes und der römischen Kaiser. Gegen die Humanität der Griechen spricht es schon, daß sie den Barbarenbegriff erfanden; gegen Barbaren wie gegen Stlaven war kaum eine Robeit verboten. Odysseus hängt die Mägde seines Hauses wie Krammetsvögel nebeneinander auf und Achilleus bringt dem Patrollos Menschenopfer; vor der Schlacht von Salamis, also in der hellen Zeit der Seschichte schon, werden den Göttern Menschen geschlachtet. Die Griechen batten also gar

Altertum 59

teine Urfache, ihre Randvöller Barbaren zu nennen. Die wahnsinnigen Anfamien der Herenprozesse und der Regerverbrennungen blieben ihnen allerdings fremd; aber so human waren sie denn doch nicht, daß sie nicht die Todesstrafe auch über kleinere Vergeben verhängt hätten, wie wegen Diebstahl, wie wegen Gotteslästerung. Aur daß sie sich just um das nicht kümmerten, was den driftlichen Theologen Gotteslästerung ist, die Leugnung irgendeines Dogmas nämlich, daß sie durch Jahrhunderte die Phantalien ihrer gottlosen Naturphilosophen ruhig duldeten und erst dann einschritten, als das Volk selbst zu "praktizieren" aufzuhören schien. Gegen fremde Götter wie gegen den Gebrauch fremder Sprachen waren die Griechen nicht so duldsam wie die Römer; wenn aber die eigenen Götter in irgendeiner allgemeinen Not nicht geholfen hatten und der Aberglaube sich an die Gottheit eines Nachbarvolkes wandte, dann war man sehr geschickt, in dem neuen Rult den alten wiederzufinden. Erst Alexander der Groke machte die Duldung fremder Götter zu einem Mittel seiner Politik, seines Amperialismus, wie man heute sagen würde; er erwies dem Apis der Agnpter und dem Jehova der Juden die gebührenden Ehren und liek so die Vorstellung aufkommen, daß all den verschiedenen Religionsübungen der gleiche Dienst einer unbekannten Gottheit zugrunde lag. Eine solche Duldsamkeit, die schon Gleichgültigkeit mar, wurde erst recht den Römern ein Mittel ihres dauernden Amperialismus, ihrer Welteroberungspolitik. Unduldsame Priester hat es auch im Altertum gegeben, besonders die Orakelpriester verteidigten ihre Einkunfte und ihr Unseben zäh gegen die Aufklärer und Spötter; aber niemals war damals die Priesterschaft stark und einig genug, um der Regierung als ein Staat im Staate Schwierigkeiten zu machen.

Eigentlich waren die Griechen und Römer bereits Agnostiker, nicht im modernen Sinne, nicht so, als ob sie die Vorfragen der Religion unbeantwortet gelassen hätten, die letzten Fragen der Erkenntnis, aber doch so, daß sie jeden religiösen Zweisel gestatteten. Es war ihnen selbstverständlich, daß man sich der Landessitte fügte und den Göttern die üblichen Opfer darbrachte; es war ihnen aber ebenso selbstverständlich, daß man darüber nachdachte und redete, ob diese Götter wirklich existierten und ob sie die guten und nüßlichen Sigenschaften besäßen, die ihnen zugeschrieben wurden.

Der antike Mensch brauchte, wenn er die Sötter nicht fürchtete, keine Angst zu haben vor Versolgungen der Behörden, seltene Fälle ausgenommen; noch freier war er aber dadurch, daß er keine innere Angst kannte vor jenseitigen Strasen des Atheismus. Der qualvolle Zustand eines Zweiflers, der seine Zweisel zu unterdrücken such, der sich mit

Sebet und Kasteiung, mit Selbstworwürsen und Demut zum Slauben zurückzuzwingen sucht, der seine eigene Überzeugung verdammt, der Zustand einer frommen Heuchelei vor sich selbst war dem Griechen und dem Römer ganz unbekannt. Der Slaube war keine Frage, die über das Leben nach dem Tode entschied.

Alle die Worte, welche die Freidenkerei betreffen, finden sich schon in der Sprache der Alten, aber sie haben bei ihnen einen anderen Sinn als beute: Gottlosigkeit, Gotteslästerung. Nach dem gemeinen Sprachgebrauch freilich hieß damals wie jest "gottlos", wer die Sitte oder Moral seiner Beitgenossen und Landsleute nicht achtete, wer also ein "schlechter" Mensch war. Im besonnenen Sprachgebrauch jedoch war Gottlosigkeit ben Griechen auch nur dieser Mangel an Berbenfinn ober an Takt, währenb wir im Ernfte von Gottlofigkeit nur dann sprechen, wenn das Dafein eines Gottes geleugnet wird. Am Altertum, als die Vielgötterei Volksreligion war, konnte schon gottlos beißen, wer just das Dasein eines einzigen, unbekannten, namenlosen Gottes behauptete. Schon das griechische Wort für Gottlosigkeit, die Asebeia, ging nicht auf eine Überzeugung, sondern auf das gewohnte Benehmen: gottlos hieß, wer die Götter nicht fürchtete, am geordneten Gottesdienste nicht teilnahm; gottesfürchtig, wer (nach einer Erklärung des guten Kenophon) die Götter so ehrte, wie es nötig war, d. h. wie es herkommlich war. Es ist kein Rufall, daß der fromme Luther den Regerbegriff beinahe mit den gleichen Worten erklärte: "Ein Reger heißt, der nicht glaubet die Stude, die not und geboten sind zu glauben." Neu ist in dieser Definition das Verlangen eines Glaubens und der Hinweis auf die Stude des Ratechismus, alt ist die Meinung, daß die Unterwerfung unter das Dogma oder unter den religiösen Brauch not oder nötig sei. Warum nötig? Nach der öffentlichen Meinung, also nach dem Herkommen. Über die Berufung auf das Herkommen oder bestenfalls auf den Staat gelangten die griechischen Verteidiger der Gottesfurcht niemals hinaus. Zwischen Gottlosigkeit und Landesverrat wurde nicht sehr genau unterschieden: wer sich des einen Frevels schuldig machte, der war auch des anderen verdächtig. Das delphische Orakel forderte keine andere Religiosität als den äußeren Gottesdienst nach der ererbten Sitte des Landes oder der Stadt. Und der angesehenste Mythologe der Griechen, Besiodos, hatte gelehrt, man mußte nach hergebrachter Weise opfern und das älteste Gesek wäre immer das beste. So darf man wohl sagen, daß die Griechen, wenn sie einen Freibenker wegen religiöser Vergeben verfolgten, die Anklage eigentlich niemals auf Gottesleugnung einrichteten, sondern immer auf dasjenige Unrecht, das man heute — wie schon hervorgehoben — etwa Störung des Gottesdienstes oder Religionsstörung nennen würde; auf ein Bergehen also, das auch eine atheistische Mehrheit nicht völlig aus dem Strafgeschbuche streichen müßte.

Für den Bedeutungswandel, den der Begriff Atheismus im Laufe von zwei Jahrtausenden ersahren hat, glaube ich kein besseres Beispiel bieten zu können als einen Sat, der noch gegen Ende des 17. Jahrhunderts die frommen Christen nicht wenig erregte. Der Sat steht bei Plutarchos, der rebellische Gedanke wurde von Pierre Bayle hineingelegt: daß der Alberglaube schlimmer sei als der Atheismus.

20 Atheismus
inn
ien Atheritation
int
ile,
ach
der
int

Plutarchos (ungefähr im Jahre 40 n. Chr. geboren und ungefähr 120 gestorben) hat den neuen driftlichen Glauben in allen seinen Schriften niemals erwähnt und auch in den Beilen, um die es sich mir handelt, natürlich nicht an driftlichen Aberglauben gedacht. Ich gebe die Stelle, um jeden Verdacht einer tendenziösen Übersetzung auszuschließen, nach ber alten Übersetzung des allzu vernünftigen Wolffianers Gottsched, der ein Feind der Frangosen und der Ratholiken, aber durchaus tein Feind der driftlichen Kirche war. Man tue der Gottheit mehr Schimpf an. wenn man sich dieselbe so einbilde, wie die Abergläubischen sich solche vorftellen, als wenn man glaube, fie fei gar nicht. "Ich kann mich nicht genug verwundern, wie man sagen kann, die Atheisterei sei eine Gottlosigkeit.\*) Das sollte man vom Aberglauben und nicht von der Gottesleugnung fagen . . . Ich für meine Person würde es lieber sehen, wenn alle Menschen in der Welt sprächen: Plutarch sei niemals gewesen, als wenn sie fagten: Plutarch sei ein unbeständiger, leichtsinniger, zorniger Mensch, der burch die geringsten Beleidigungen aufgebracht und über nichtswürdige Dinge verdrieklich werde."

Wir werden uns später mit der Keherei zu beschäftigen haben, die Baple aus diesen Worten des Plutarchos herauszog; Baple saste unter dem Begriffe des Aberglaubens sehr viel zusammen: antiken Glauben, neuen Aberglauben und dazu jede Art religiöser Schwärmerei, die von der offiziellen Kirche nicht geboten wurde und leicht zu Fanatismus führen konnte. Bei Baple hatte also die These, Aberglaube wäre schlimmer als Atheismus, einen schaft freidenkerischen Sinn, besonders in politischer Beziehung: der Staat, der damals eben in Frankreich die Hugenotten ausrotten wollte, hätte gegen alle Keher, auch gegen die Atheisten, mehr Duldung zu üben als gegen die frommen Eiserer; ein Atheist könnte ein vortrefslicher Staatsdürger sein, ein atheistischer Staat oder ein Staat von

<sup>\*)</sup> Der ganze schulberühmte Aussach, "Aber ben Aberglauben" ist in christenbeutscher Sprache schon darum nicht wiederzugeben, weil das Titelwort (desackaupora) eben wörtlich "Sottesfur cht" heißt und nicht "Aberglauben". Plutarchos meint wirklich: Sottesleugnung ist nicht so schödlich wie übertriebene Furcht vor den Söttern.

Atheisten wäre ganz gut möglich. Wir werden sehen, wie Baple mit dieser Lehre sogar noch über die Toleranzsorderung Lodes hinausging. In wunderlicher Eigenbrödelei hat dann Rousseu, politisch ebenso radital wie religiös oft rückständig, in seinem "Emile" gegen Plutarchos und gegen Baple die Sefährlichkeit des Atheismus behauptet; der Fanatismus beweise trotz aller seiner blutigen Greuel doch eine große und edle Leidenschaft, die Gottlosigkeit sei friedsertig, doch nur aus Niedrigkeit der Gesinnung.

Was aber Plutarchos, der seiner bürgerlichen Stellung nach ein hochbezahlter Seistlicher war und als Philosoph ein mehr neuplatonischer als platonischer Moralprediger, mit seiner Verteidigung des Atheismus etwa sagen wollte, das hat mit der Freidenkerei eines Bayle gar nichts zu schaffen. Man könnte den Sedankengang des Plutarchos, des römischen Griechen, vielleicht so ausdrücken, daß der Unterschied zwischen der alten und der neuen Vorstellung von göttlichen Dingen deutlich herauskäme. Ungefähr so:

Eine sogenannte Wissenschaft der Theologie gibt es bei uns Griechen und Römern nicht; unsere Kirche bat tein Lehramt, unsere Religion bat teine Glaubensartitel. Darum ift unfer Denken wirklich frei, wenigstens frei von theologischen Schranken. Philosophen und Priester sind oft entgegengesetter Meinung, aber sie sind auch nicht verpflichtet, gleicher Meinung zu sein. Der Priester hat nicht den Beruf oder die Aufgabe, den Ursprung der Religion zu untersuchen und etwa gar den Gottesdienst auf eine göttliche Offenbarung zurüchzuführen; er hat nur über die Einhaltung der alten gottesdienstlichen Bräuche zu wachen und jeden neuen Brauch für einen Aberglauben und eine Religionsstörung zu erklären. Der Philojoph dagegen hat den Beruf gewählt und sich selbst die Aufgabe gestellt. die Ursprünge der Welt und aller Dinge zu untersuchen; kommt er da zu dem Ergebniffe, daß der Ursprung das Wasser sei oder das Feuer oder eine Seelenkraft, so mag das richtig oder falsch sein, geht aber den Priester nichts an. Und wenn Plutarchos übermütig gewesen wäre, was er niemals war, so hätte er mit Benühung eines Wortes des von ihm verehrten Cicero auch fagen können: Wir opfern den Göttern, damit fie uns lieb haben, damit sie uns beglücken; sollten jedoch die Götter gar nicht eristieren, so opfern wir ihnen weiter und sie können uns - gern haben.

Die von mir oft, vielleicht allzuoft, wiederholte Bemerkung, daß das Altertum keinen Katechismus seiner Religion besessen habe, kann für einen Leser von einiger Geschichtskenntnis nicht überraschend sein; und doch ist noch kaum bedacht worden, was alles mit diesem Unterschiede zwischen Christentum und "Beidentum" zusammenhängen mag.

Wir sind daran gewöhnt, daß die religiösen Begriffe von der sogenannten Theologie untersucht und bestimmt werden, wie andere Begriffe von anderen "Wissenschaften", daß die religiösen Vorstellungen in Oogmen oder Slaubenssähen geordnet sind, daß man an diesen Oogmen den Rechtgläubigen wie den Reher genau erkennt, daß übrigens (was freilich erst Sache der Rirche war, nicht Sache der Religion) der Reher als ein Feind zu verfolgen ist. Die Griechen und Römer wußten nichts von Theologie, von Orthodoxie, von Reherei oder gar von spstematischer Reherverfolgung.

Das Wort "Theologie" besaken sie freilich; die junge christliche Kirche. <sup>Theologie</sup>

allerdings noch nicht das Neue Testament, hat es ja von den Griechen entlehnt. Wie aber die Griechen überhaupt griechisch als ihre Muttersprache redeten, wie darum ihre griechischen Worte keine missenschaftlichen Termini waren, fo war ihnen "Theologie" nicht die Bezeichnung einer besonderen Wissenschaft. Das spätere Christentum unterschied. wie es sich einbildete, zwischen der Theologie als der spstematischen Lebre vom wahren Gott und der Mythologie als den zusammenhanglosen Geschichten von den falichen Göttern. Aristoteles, deffen Logit nachher jo vielfach zur Begründung der icholaftischen Theologik benütt murde. konnte eine solche Wissenschaft von einem wahren Gotte gar nicht aufstellen; er hatte tein Buch vor sich, das er für Gottes Wort gehalten batte: ibm war es barum gang gleichgültig, ob er einen Dichter einen Anthologen oder einen Theologen nannte. Mnthologie und Theologie waren gleichbedeutende Ausdrude für die Dinge, die in der phylischen Weltordnung nicht nachweisbar waren. Auch Platon und die Stoa errichteten tein Gebäude der Gotteswissenschaft, wenn sie auch recht viel von Gott ju erzählen wußten. Daß die Schule der Neuplatoniker nur eine neue Mythologie ichuf, mit dem Rechte aller alten Dichter und Philosophen. bas ist so gewiß, wie daß diese Mythologie nachträglich zu einem Teile ber driftlichen Theologie wurde. Nach antiler Anschauung waren Dichter wie Orpheus, Homeros, Besiodos die eigentlichen Theologen; in der driftlichen Zeit ging diese Bezeichnung Beolopos von den Rabelbichtern ober Mythologen auf Berfasser der biblischen Bücher über. ausbrudlich auf Moses und auf den Evangelisten Johannes. Un die neue Theologie, die junächst Christologie war, murde von den Gläubigen geglaubt, was man so glauben nennt. Neu war gegenüber der Heiterfeit des Altertums, daß ein robufter Glaube ernsthaft verlangt murde. Es hing eben für das Beil des einzelnen zu viel davon ab, daß die Berichte der neuen Theologie als auf Tatsachen beruhend geglaubt wurden: es gehöre zum Wesen des neuen Gottes, z. B. Gottes Sohn zu sein,

von den Toten auferstanden zu sein. Ein Theologe hieß von jett ab, wer die Lehre vom Wesen Gottes und seinen unsahderen Geheinmissen, besonders der Trinität, in ein System brachte, eigentlich erst seit dem Kirchenvater Gregor von Nazianz, dem Theologen par excellence, also seit der Mitte des 4. Jahrhunderts, nachdem das Konzil von Nitäa gesprochen hatte. Es würde gar zu weit führen, wollte ich hier zeigen, wie die angebliche Gotteswissenschaft sich dann im Mittelalter zu einer umfassenden Wissenschaft von Gott und der Welt entwickelte, alle weltlichen Wissenschaften sich und damit der Kirche unterwarf, wie dann am Ende der Entwicklung die Selbstzersetzung des Protestantismus dazu führte, daß die Theologie (etwa seit Schleiermacher) zu einer Psychologie des Glaubensgefühls und dadurch wieder (bei Strauß) zu einer höheren, wissenschaftlichen Anthologie wurde.

Für den Unterschied des antiken und des christlichen Religionsbetriebes scheint es mir aber sehr bemerkenswert, daß die Auszeichnung des Heidentums, keinen Katechismus zu besitzen, im Mittelalter noch durch viele Sahrhunderte fortdauerte; es läßt sich nur schwer beweisen, scheint mir aber sicher, daß die Festlegung der Glaubensartikel und die Verfolgungssucht der Rirche gegen die Reter, die erst durch die Dogmen geschaffen wurden, einander wechselweise förderten. Ein Religionsunterricht in der uns geläufigen Ausdehnung bestand nicht. Man verlangte, noch taufend Rabre nach Christi Geburt, vom Christen nur, daß er das Rredo und das Vaterunser aufjagen konnte, womöglich auf Lateinisch, in einer auch der Form nach unverständlichen Sprache. Aber diese Renntnis wurde allgemein nur von den Erwachsenen verlangt, namentlich von den Paten, die in der Lage sein sollten, ihren geistlichen Rindern das Rredo und das Vaterunser beizubringen. In einer Zeit, wo gange Bölter freiwillig ober gezwungen zum Chriftentum übertraten, konnte man es mit den Glaubensartikeln so genau nicht nehmen; auch lag der allgemeine Unterricht noch sehr im argen, und der Dogmenstreit war unmöglich bei einer Bevölkerung, die des Lesens und Schreibens unkundig war. Ohne die Schrift, ohne das geschriebene Wort, keine Reter und teine Regerverfolgungen. Und ohne den Egoismus einer herrschenden und reichen Rirche fein Untrieb zur Reterverfolgung.

Mit der entscheidenden Bedeutung eines wörtlich zu glaubenden Katechismus steht in engem Zusammenhang, daß der sogenannte Anabaptismus oder die Wiedertäuserei sehr früh, Jahrhunderte vor der Tragisomödie von Münster, zu einer verdammten Ketzerei wurde. Betanntlich ist der Name dieser Sekte wieder einmal von ihren Segnern ausgebracht worden; die Ketzer selbst konnten sich gar nicht Wiedertäuser

nennen, weil sie ja die Gultigkeit der ersten Taufe nicht anerkannten. In Wahrheit machten nur die Wiedertäufer vollen Ernft mit der Lehre, das Heil jedes einzelnen hinge von seinem Glauben an den Wortlaut bes Ratechismus ab, den er doch verstehen mußte, um ihn glauben zu tonnen; unbewußt stedte hinter diesem Ernste ein wenig Nationalismus, ber sich um das Geheimnis der Taufwirkung nicht kummerte. Die rechtgläubige Rirche begnügte sich mit dem Geheimnisse des Sakraments und fragte darum nicht viel danach, ob der Ratechismus auch verstanden wurde. Darin aber waren die Orthodoxen und die Wiedertäufer fo ziemlich einig, daß das böchste Gut des einzelnen abhängig wäre von seiner Unterwerfung unter die Sate des Ratechismus.

Man könnte demnach die Sachlage auch so ausdrücken, daß die antike Welt ibre Religion ohne Dogmen batte. Die antike Welt brauchte darum auch gar nicht die Geistesanstrengung, die zur Befreiung von diesen Dogmen gehörte. Wer z. B. das Dasein der Götter leugnete, dem konnte das ichlecht bekommen, wie überall und immer die Abkehr von der allgemeinen Volkssitte: aber er war nicht meineidig gegen einen Schwur. den er als Aüngling geleistet batte.

Aber die antike Welt konnte auch nicht, wie die christliche nach einem Befreiungskampfe von ungefähr fünfzehnhundert Sahren, dazu gelangen, den Dogmenglauben in eine Dogmengeschichte aufzulösen und so wiederum die Theologie in eine Geschichte der Mythologie zu verwandeln. fehlte dem Altertum die bochfte wissenschaftliche Leistung, zu der wir es endlich gebracht haben, auf religiösem Gebiete nämlich: die vergleichende Religionsgeschichte; nur daß Griechen und Römer eine gewisse Vergleichung der Göttermythen immer trieben, allerdings mit dem durchaus unkritischen Geiste, der ihre Stärke im Leben und ihre Schwäche im Denken war. Dafür fehlte aber dem Altertum auch eine Erscheinung, Theologische die dereinst als eine Schande der dristlichen Zeit empfunden werden wird: die Zugehörigkeit einer sogenannten theologischen Fakultät zu den Hochschulen, die so stolz auf ihre Aufgabe sind, das Wissen der Menschbeit zu erhalten und zu vermehren. Ich weiß, daß diese Hochschulen in einer Beit eingerichtet worden sind, die ehrlicherweise an Gott und die Sotteskunde glaubte, die das Wiffen von göttlichen Dingen für das gewisseste Wissen hielt und darum berechtigt war, die theologische Fakultät als die älteste und wichtigste Fakultät zu ehren; diese geschichtliche Sachlage drudt sich ja schon darin deutlich genug aus, daß Staat und Rirche auch bei Errichtung neuer Universitäten die Anstellung theologischer Professoren unter Zustimmung der übrigen Fakultäten verlangen dürfen. daß aber Menschen und Hühner in ein schallendes Gelächter ausbrechen

Fatultät

würden, wollte man den technischen Dochschulen theologische Lehrstühle angliedern. In Wahrheit besteht zwischen einer Universität und einem Polytechnikum bezüglich der Religion kein Unterschied: beide haben das Wissen zu erhalten, zu vererben und zu vermehren, nicht das Richtwissen. Unter den vielen Disziplinen der Seschichtswissenschaft wäre ein Plätzchen oder ein Platz für vergleichende Religionsgeschichte, für Dogmengeschichte usw., wie ja auch Vorlesungen über indische und griechische Mythologie, über Astrologie, über den Herenwahn zum Auten der Studenten gehalten werden. Ich habe noch von keinem deutschen Prosesson, von keinem Vertreter der voraussetzungslosen Wissenschaft gehört, daß er die Berufung an eine Universität mit der Begründung abgelehnt hätte, sie hätte sich von ihrer theologischen Fakultät noch nicht befreit; während es doch arme Jünglinge genug gibt, die den Buchhalterposten in einem Vankgeschäft ablehnen, welches auch nur in dem Rusesteht, unsichere Wertpapiere unter die Leute zu bringen.

Dafür, daß es im Altertum so ein Unding wie eine theologische Fakultät nicht gab, daß also wissenschaftliche Aufklärung ohne jede Kritik eines göttlichen Worts möglich war, nur ein Beispiel: die Unabhängigkeit der antiken Astronomie — wie aller Physik — von der Theologie.

Uftronomie

Die Umdrehung des Himmelsgewölbes um die Erde wurde allgemein geglaubt, aber diese Lehre berief sich nicht auf Gottes Wort und war darum keine religiöse Glaubenssache. Als einige Naturphilosophen zu der Ahnung gelangten (niemals zu der wissenschaftlichen Entdeckung), die Erde wäre keine Scheibe, sondern eine Rugel, die Erde drebte sich um sich selbst oder um ein fabelhaftes Bentralfeuer, da gehörte zum Aussprechen einer solchen Phantasie gar keine besondere Sapferkeit, denn weder die Behörden noch die Briefter fühlten den Beruf, die hergebrachten aftronomischen Vorstellungen zu beschüten. Bätte ein Aftronom des Altertums die Tat des Kopernikus geleistet oder leisten können. Die Bewegung der Erde (um ihre eigene Achse und um die Sonne) berechnet oder berechnen können, so wäre dieser neuen Weltanschauung keine Priesterschaft und keine von Staat und Rirche unterhaltene Fakultät entgegengetreten; wie wir denn auch nicht hören, daß die griechischen Astronomen - von den Pythagoreern bis auf Aristarchos von Samos -, die sich die Welt heliozentrisch vorzustellen begannen, verfolgt worden wären. Die geozentrische Lehre, die sich auf Aristoteles berufen konnte, blieb im Altertum berrichend, aber nicht einer Bibel zuliebe, nur durch die Rraft der geistigen Trägheit; erst in driftlicher Beit wurde es zu einem Berbrechen. zu einer Gotteslästerung, an der geozentrischen Lehre des Aristoteles und des Alten Testamentes zu zweifeln. Ich sage nicht zu viel: im

Altertum selbst regte man sich über die Frage, ob die Erde stillstände oder nicht, weniger auf, als vor etwa siedzig Jahren deutsche Forscher (Gruppe und Boech) sich über die philologische Frage aufregten, ob die Achsendrehung der Erde zum kosmischen System Platons gehört hätte oder nicht.

Und da ich einmal auf die Astronomie hingewiesen habe, möchte ich die kleine Abschweifung durch einige Worte über den Zusammenhang awischen Aftrologie und Theologie ergänzen. In närrischer Weise kreuzt sich mit dem Glauben an den Teil der Theologie, der für die Gelbstsucht des Gläubigen immer der wichtigste ift, mit dem Glauben an die göttliche Leitung des Einzelschicksals, der Glaube an die Aftrologie oder an die Vorherbestimmung des Einzelschicksals durch die Sterne. mehr als ein lustiger Zufall ist es, daß das zweite Stammwort in den Wortbildungen Theologie und Aftrologie das gleiche ist; ursprünglich war "Aftrologie" die jeweilige Wissenschaft von den Sternen und sank zur Bezeichnung für den Aberglauben an den Ginfluß der Sterne erft in den jüngsten Jahrhunderten berab; ich werde es kaum erleben, daß "Theologie" denselben Weg nimmt. Ein Zufall ist es auch nur, daß der natürlichen eine positive Aftrologie gegenüber steht wie der natürlichen Religion eine positive, obgleich in beiden Fällen die positive Unsicht bie vergänglichere mar. Merkwürdiger ist es schon, daß ber Glaube an die Astrologie ungefähr zu der gleichen Beit bei den Gebildeten des Abendlandes aufhörte, zu der die natürliche Religion oder der Deismus das positive Christentum zu überwinden begann; waren nämlich auch viele Rirchenbäupter der Aftrologie ergeben gewesen (viele Bäpfte, aber auch Melanchthon), so war doch die Astrologie, von uralten Heiden des Orients erfunden und von Arabern nach Europa gebracht, eigentlich unchristlich, wurde von dem verchriftelten römischen Recht und von der alten Rirche für strafbar erklärt. Unter ben Griechen waren die fatalistischen und beistischen Stoiter überzeugte Aftrologen, ein Aftrologe war unter den Römern der gang atheistische Seneca. Und noch in neuer Zeit glaubten mehr oder weniger an die Macht der Sterne die Unchristen Paracelsus und Cardanus.

Wer die Seschichte der Theologie mit der Seschichte der Astrologie genauer vergleichen wollte, dürfte den Umstand nicht vergessen, daß es auch im Sternenaberglauben Heuchler gab. Agrippa von Nettesheim lebte gelegentlich von der Astrologie, deren Unsinn er erkannt hatte, und selbst der große Repler, während er den Todesstoß gegen die Astrologie berechnete, mußte Horostope stellen, wenn er nicht verhungern wollte. Man denkt an die Päpste, die an den Christus nicht glaubten, als dessen Statthalter sie die Weltherrschaft beanspruchten.

Den Unterschied zwischen dem, was die christliche Welt Religion nennt, und dem, was die antike Welt so oder ähnlich nannte, hat schon Schopenhauer klar erkannt. Die Griechen besaßen keine heiligen Urkunden und kein Dogma, keinen Unterricht im Glauben, und ihre Priester predigten keine Moral; der Kultus in den Tempeln wurde von den kleinen Staaten geleistet und war also Polizeisache. "Bloß wer die Eristenz der Götter öffentlich leugnete oder sonst sie verunglimpste, war strasbar, denn er beleidigte den Staat, der ihnen diente... Also Religion in unserem Sinne des Wortes hatten die Alten wirklich nicht." Es war ein Spiel der Phantasie und ein Machwerk der Dichter aus Volksmärchen; die Verhöhnung eines Gottes wie die in den "Fröschen" des Aristophanes wäre in christlicher Zeit nicht möglich gewesen.

## VII

Man sollte also begreifen lernen und es niemals vergessen, daß der Begriff Atheismus einen durchaus verschiedenen Inhalt hat, je nachdem etwa ein Jude in Palästina die ausschließliche Macht und Herrschaft des Gottes Jehova leugnete oder Kaijer Friedrich II. an dem dreieinigen Gott zweiselte oder ob endlich dem schon ganz unpersönlich und dünn gewordenen Gott des Deismus das Dasein bestritten wurde.

Mythos

Wir sind allzusehr geneigt, zwischen dem angeblichen Monotheismus der Christen und dem ehrlichen Polytheismus der Griechen einen Gegensch zu erblicken;\*) könnte man aber den ersten besten frommen Römer von heute und den ersten besten Griechen der hellenistischen Zeit genau auf ihre religiöse Psychologie hin prüsen, so würde sich ein recht ähnliches Gemisch von einer unklaren Unterwerfung unter eine oberste Gottheit und polytheistischem Aberglauben ergeben. Erst christliche Selbstgerechtigteit hat dazu geführt, daß die Sprache unserer Wissenschaft bestimmt zwischen Theologie und Mythologie, zwischen Religion und Mythologie zu unterscheiden meint. Dazu kommt, daß bei den völlig unkritischen Griechen auch noch die Grenzen zwischen Poesie und Religion verwischt waren; wenn irgendein Buch in der antiken Welt ungefähr die Stelle

<sup>\*)</sup> Der hriftliche Monotheismus war nicht immer eine so ausgemachte Sache wie heute. Im 2. Jahrhundert nannte Justinus der Märtyrer den Sohn ganz harmlos "den zweiten Gott", und noch im 4. Jahrhundert sah Athanasius selhst in dem Dogma der Trinität die rechte Mitte zwischen "Noventheismus und heldnischem Polytheismus. Man erblickte im Begriffe der "Dreieinigkeit" noch keinen Widerspruch, kaum ein Problem. Und noch im 6. Jahrhundert hatte die griechische Kirche ühren tritheissischen Streit, der dann durch den Nominalisten Koscellin wieder deleht wurde und endlich als Socialanismus die undprissische Ausgeschaften der entscheiden der entscheiden der entscheiden der entscheiden der einfluste.

Mythos 69

der Bibel beanspruchen darf, so ist es nicht ein Religionsbuch (was übrigens die Bibel ursprünglich auch nicht gewesen ist), sondern das bomerische Epos. Wie im Mittelalter fehr viele Legenden der Beiligen von phantafiereichen Rlofterschreibern erfunden wurden, so im Altertum viele Götterund Beroenlegenden von den Dichtern. Niemals follte man vergessen. daß die Griechen und Römer eine beilige Schrift nicht besaßen, daß nach ihrer eigenen Meinung ein Dichter ihre Mythen geformt hatte: so blieb es den Deutern des Homeros, weil sie keine Theologen waren, unbenommen, die alten Mythen allegorisch oder rationalistisch zu erklären, ohne daß — wie in der driftlichen Reit — Allegorie oder Rationalismus als Gottlosigkeit erschien. Auch war es den neueren Dichtern, besonders den Tragifern, durchaus gestattet, an dem Charafter der mythiichen Berven oder an der mythischen Handlung selbst Anderungen vorzunehmen; das tat nicht nur der Aufklärer Euripides, das taten auch die frommen Dichter Ajchylos und Sopholles. Man vergleiche damit die starre Abhängigkeit, die nicht nur die biblischen Geschichten, sondern auch die Heiligenlegenden etwa von katholischen Bearbeitern beanspruchen bürfen; wer aus künstlerischen Gründen auch nur einen Zug im Leben Refu frei erfinden wollte, ware schon des Atheismus verdächtig.

Die Religion war Mythos, und der Mythos wurde aus Sichtern geschöpft. Weil die Priester nicht unterrichteten, weder in Moral noch in Religion, weil sie weder einen Lehraustrag noch Lehrsähe besahen, weil es endlich — das ist besonders zu beachten — weder eine allgemeine Schulpslicht noch einen Kultusminister gab, darum sinden wir bei den Griechen nicht die Spur von so etwas wie einem Katechismus. "Eine allgemeine Religionslehre gab es nicht." (Welcker, Griechische Sötterlehre, I. 125.)

Es ist sehr ansprechend, den Gottesbegriff überhaupt und den Namen des obersten Gottes ( $\vartheta$ eoz und Zevz) auf die gleiche "Wurzel" zurückzuführen, es ist noch ansprechender, daraus zu erklären, daß zur Zeit der Vielgötterei die Einzahl ( $\delta$   $\vartheta$ eoz) leicht den obersten Gott bedeuten konnte; in Wahrheit wird über den Ursprung der Religionsbegriffe ebensowenig etwas Sicheres auszumachen sein wie über den Ursprung der Sprache. Man weiß nicht einmal, wann die Fabeln zu den Namen der Götter führten, wann die Namen zu den Fabeln; man kennt die Etymologie des anderen Gottbegriffs nicht ( $\delta$ au $\mu$ av $\nu$ ), man weiß troß den schafssinnigsten Untersuchungen nicht, ob in den Mysterien der Griechen ein seinerer Gottesbegriff oder ein noch gröberer Aberglaube gelehrt wurde.

Wahrscheinlich waren auch bei den Mysterien nur Bilder zu sehen, nicht Lehren zu hören. Es ist dem Aristoteles nachgesprochen worden:

die Eingeweihten haben etwas zu erleben, nichts zu lernen. Das Gebot, die Geheinmisse nicht zu verraten, konnte darum so leicht erfüllt werden, weil keine Worte zu verraten waren. Wer die Mysterien parodieren wollte wie Alkibiades, der besorgte das durch Pantomimen, nicht durch gesprochene Parodien. (Burchardt, Griechische Kulturgeschichte, II, S. 200.)

Auch der "geläuterte" Gottesbegriff der Griechen, von dem man so viel Wesens macht, war nicht wie bei uns ein bewußter Bruch mit dem Mythos: man stand dem Mythos bei aller Andacht so frei gegenüber, daß Dichter und auch Philosophen umbauen konnten, was Dichter gebaut hatten. Die Dichter Pindaros, Afchylos und Sopholles, die "Sophisten" Sokrates und Platon (ber selbst ein halber Dichter war) haben für den Rreis der Gebildeten langfam Sprachgewohnheiten eingeführt, die zwar nicht monotheistisch waren, die aber die unklare Vorstellung von einer Gottheit an die Stelle der sehr leibhaftigen Götter fette, das Vertrauen auf eine waltende Gerechtigkeit an die Stelle der souveranen Götterlaunen. Die Sophisten oder Philosophen gingen in ber Zersetzung der Religion noch weiter als die Dichter. "Die griechische Philosophie ist nicht wie die driftliche im Dienst der Theologie herangewachsen." (Auch für das Nächstfolgende vergleiche man Reller: Entwidlung des Monotheismus bei den Griechen.) Mit böchst unzureichenden Mitteln versuchte man immerbin, die einheitliche Erscheinung des Weltganzen aus einer einheitlichen Ursache zu erklären. Ich finde in den Quellen keinen Unterschied der Schätzung eines Welterklärers danach. ob er in Zeus, ob er in Wasser ober in Feuer die einheitliche Ursache sab. Wenn Demokritos, wenn Empedokles ganz mechanistisch aus den Atomen oder aus den Elementen nebst allen anderen Dingen auch die Götter entstanden sein ließen, so glauben wir leicht, daß sie sich da frivol mit bem Volksglauben abgefunden hätten; es ist aber sicher nur ein echt griedisches, also leichtsinniges Spiel der Phantasie. Gerade der leichtsinnige, selbst der übermütig spottende Atheismus wurde ruhig geduldet; verfolgt wurden nur die Handlungen, die sich ernsthaft gegen eine Rultübung richteten. Der Priester erfreute sich eines besseren Schutzes als der Gott; erst das driftliche Priestertum war klug genug, auch den Aft zu schützen, auf dem es faß. Die Griechen befagen tein Brieftertum in unserem Sinne. keinen durch geheime Rräfte übertragenen Priesterstand. In alter Beit waren die Priester nicht einmal die angestellten Opferer gewesen, und als sie nachber Beamte des Tempeldienstes geworden waren, in der Demokratie durch Wahl bestimmt ober durch das Los, wurden sie doch niemals - wie nicht oft genug wiederholt werden kann - Brediger oder Lebrer. Noch wichtiger war es, daß die Priester nicht wie in der driftlichen Zeit

die Aufgabe übernahmen, daß sie an eine solche Aufgabe gar nicht dachten, eine Verbindung zwischen Slaube und Vernunft, zwischen Religion und Philosophie herzustellen. So wurde das griechische Denken davor bewahrt, dem Glauben unterworsen zu werden; es gab keine Theologie, die die Philosophie als Magd behandelt hätte, und so brauchte sich die Philosophie gegen keine Theologie zu empören. Über die Realität der Söttermythen konnte man die Vernunft sast ebenso frei entscheiden lassen wie über die Realität der Heroenmythen.

Wenn einer von den berühmtesten "Sophisten", Protagoras, es scharf ausspricht, er könne über das Dasein der Götter nichts aussagen, weder ein Ja noch ein Nein, so sind wir wieder geneigt, ihn für vorsichtig zu halten, wie christliche Atheisten länger als ein halbes Jahrtausend vorsichtig gewesen sind, da würde man aber die Gedankenfreiheit bei den Griechen doch unterschäßen; Protagoras äußert sich nur mit der saft sormelhaften Zurüchaltung der Stepsis, die nicht nur in der steptischen Schule geübt wurde. Protagoras mußte sliehen, Sokrates wurde hingerichtet, nicht wegen solcher Zweisel, sondern wegen ihrer Ablehnung von Lokalkulten.

Als die Blütezeit Athens vorüber war, stand die Gedankenfreiheit auf der Bobe. Die Steptiter, die Epitureer und vor allen die Inniter konnten fast furchtlos mit den Religionsbegriffen Schindluder treiben. Wie heute gab es eine unüberbrückbare Rluft zwischen den eigentlich atheistischen Gebildeten und dem abergläubischen Volke, nur daß die Gebildeten damals keine Beuchler waren. Wenn sich etwa einer unserer Pfaffenschriftsteller barauf berufen wollte, daß ber Niedergang von Bellas und der Atheismus seiner oberen Behntausend zusammenfielen, so ware ibm zu antworten, daß driftliche Begriffe auf die antite Welt nicht anzuwenden seien; der konservativste Dichter der Blütezeit war Aristophanes, und der verhöhnte das allzumenschliche Göttergesindel am allertollsten: das Volk liebte ibn um seiner Gassenbübereien willen und buldete nur eben seine frommen Prediaten, so wie — die Bbilologen werden mir die Vergleichung nicht verzeiben können — in meiner Augendzeit die oft bitter hervorbrechenden tunftlerischen Satiren von Rosephine Gallmener vom Publitum eben nur geduldet wurden, um sie für den vielbegehrten Cancan in guter Laune zu erhalten.

Aber schon zur griechischen Blütezeit ist es vorbei mit dem alten Sötterglauben. Man hat — oft undewußt — den christlichen Deismus, wenn ich so sagen darf, in die Philosophie Platons hineingelegt; das ist nur insofern richtig, als die platonischen Ideen und "Ideen" sehr stark in die christliche Theologie und von da aus (die Ideen der Schönheit,

Güte und Wahrheit) in den reichlich gottlosen Deismus eingedrungen find. Platon lehrte ungefähr, dem Volke muffe der Bolntheismus erhalten bleiben, genau so wie die beutigen Staatsmänner von der driftlichen Religion sprechen; was Platon selber glaubte, das schwankte unbestimmt awischen einem blassen Monotheismus und einem rationalen Abealismus. in welchem für einen persönlichen Gott kein Plat war.

Viel nüchterner als Platon, darum einer einzigen göttlichen Ursache viel geneigter war Aristoteles, der es denn auch redlich perdient bat. ex cathedra zum allerchristlichsten Philosophen ernannt zu werden. Womöglich noch driftlicher muten uns die Morglien der Stoiker an. besonders darum, weil da die Gleichheit aller Menschen schon vorbereitet wurde, die sich dann im Christentum als Gotteskindschaft einkleidet.

Am Ausgang des Altertums, während der Anfänge des Christentums, war die religiöse Vorstellung der Gebildeten ungefähr die, daß man es leichter habe, an einen einzigen übermenschlichen Weltregenten zu glauben als an die vielen Götter; dieser eine Weltregent war dann viel leichter abzuschaffen. Diese allgemeine Stimmung der letten griechischen Philosophie ging dann zweierlei Wege: die positiven, eigentlich mehr poetischen als dogmatischen Vorstellungen von der einen Gottheit wurden von dem Christentum, als es gedanklich werden wollte, einfach aufgenommen, die negative Seite, der bis zur Überflüssigkeit abgeschwächte Schemen eines unbestimmten Gottes war ein Wort, mit dem fast religionslose Atheisten Fangball spielten. Aur die bewußten Gegner des aufstrebenden Christentums, wie etwa der Raiser Julianos, bemühten sich die Reste des alten Glaubens (Opfer und Gebete. Mnsterien und besonders Wahrsagung) in etwas wie ein System zusammenzufassen, um dem immer spftematischer gewordenen neuen Glauben den Schein eines geordneten alten Glaubens gegenüberstellen zu können.

Wir haben gesehen, daß die griechischen Mysterien, wenigstens als sie noch in allgemeinem Unseben standen, keine Übnlichkeit mit den driftlichen Geheimnissen hatten, wie die Religionsvergleichung uns seit einigen Rahrzehnten glauben machen will; selbst wenn die griechischen Mosterien manchen unserer Rulthandlungen zugrunde liegen sollten, so bestanden jene alten Brauche gang gewiß nicht aus Lehrsätzen, weder aus widervernünftigen noch aus übervernünftigen. Aber auch die griechische Wahrsagerei, solange man an sie glaubte, verkundete niemals theologische Oratel Sate. Wenn die Oratel für unfehlbar galten, so galten sie dafür nicht in Glaubensfragen. Die Griechen wukten nichts von einer Rirche ihre "Stadt" war ihnen (nach Burchardt) Religion —, sie konnten also erst recht nichts wissen von einem Lehramt der Rirche.

Oratel 73

Der Glaube an die Orakel scheint sich länger erhalten zu haben als ber Glaube an die Götter; gelegentlich wurde in früher und später Zeit über die Wahrsager gelacht, über die Schmaroker des Gottes, aber die Griechen waren zu neugierig und zu abergläubisch, waren auf der anderen Seite zu unwissend in der Renntnis natürlicher Ursachen, um die Zukunft in privaten und öffentlichen Angelegenheiten nicht mit den alten kindlichen Mitteln erkunden zu wollen. Das hörte auch dann nicht auf, als immer lauter behauptet wurde, die Wahrsager wären käuflich, die Pothia selber wäre bestechlich. Man darf dieses Zusammenbestehen von Verruf und Geltung der Orakel nicht einmal mit dem wunderlichen Rustande eines Ratholiken vergleichen, der etwa seinen Pfarrer als einen schlechten Rerl erkannt hat und seine Absolution trokdem verlangt; das System bes Ratholizismus kann perfonliche Unwürdigkeit des Geiftlichen ganz wohl mit der übernatürlichen Rraft seiner Weibe vereinigen, die griechische Religion besaß ein solches theologisches System überhaupt nicht und erblickte wahrscheinlich in dem Voraussehen der Zukunft gar nichts Abernatürliches. Genau genommen gab es noch keine strenge Naturwissenschaft, der solche Bauberei widersprochen hätte; die Naturwissenschaft selber, auch bei ihren besten Vertretern, war noch voll von Zauberaberglauben. Delphi, der Hauptsitz der Wahrsagerei, scheint oft genug von ben Behörden zu politischen Zwecken benutt worden zu sein, niemals von Prieftern zur Förderung oder Bekampfung einer neuen Sette. Auch gehörte es nicht zu den religiösen Bflichten, das Orakel von Delphi zu befragen, es war nur eine alte Sitte. Und wenn im Tempel von Delphi die Sprüche der sogenannten sieben Weisen angebracht waren, der Laien, wenn Hippotrates dort die Nachbildung eines Steletts als Weihaeschenk aufstellen durfte, so beweisen diese Rüge wieder nur, daß die Griechen zwischen Glauben und Denken noch nicht klar unterschieden.

Wir nennen uns mit einem gewissen Stolze die Erben der Antike, die Erben der griechischen Kultur, wir gebrauchen — heute fast noch häufiger als in den Tagen der Renaissance — griechische Kunstausdrücke, aber das Dogma vom klassischen Altertum täuscht uns: es gibt kaum eine Frage auf dem Gediete der Theologie oder der ernsthaften Wissenschaften, bei der der Kunstausdruck nicht einen völligen Bedeutungswandel ersahren hätte. Distorie, Energie, Atom usw. usw. sind nur scheindar erhalten geblieben, sind oft Wortleichen, die man zu begraben vergessen hat. Wir irren gröblich, wenn wir solche Begriffe bei der Wiedergabe antiker Vorstellungen als Fremdwörter beibehalten, wir irren chenso, wenn wir solche Begriffe durch Lehnübersetungen verdeutschen. Die innere Sprachsorm der Griechen ist uns unverständlich geworden.

Was in den Sprachen der driftlichen Völker "Gott" heißt, ist durchaus nicht dasselbe, was die Griechen und Römer unter den ungefähr entsprechenden Wörtern verstanden; ein guter Teil der Aufklärungsarbeit der Humanisten bestand gerade darin, daß sie den antiken Gottesbegriff wieder lebendig zu machen suchten. Den Griechen und Römern mar. wenn mein Sprachgefühl nicht trügt, "Gott" tein Eigenname, auch dann nicht, wenn sie sich über den Polytheismus erhoben und von einer obersten Gottheit zu reden glaubten; sie meinten eigentlich - je nach ihrem Dentvermögen - göttliche Bersonen, göttliche Menschen, göttliche Rräfte und wären in Verlegenheit gewesen, wenn sie die Bezeichnung "göttlich" bätten definieren sollen. Das wird ganz deutlich bei dem Worte, mit welchem damals wie heute die Verneinung oder Leugnung eines Gottes ausgedrückt wird. Wer heute im strengsten Sinne ein Gottesleugner ist, der erkennt einfach das Dasein der einzigen Person nicht an, die mit dem Eigennamen "Gott" gerufen wird; wie es Geschichtsforscher gegeben hat, die die Eristenz der römischen Rönige, die die Eristenz des Tell geleugnet haben, wie es recht zahlreiche Menschen gibt, die das Dasein eines Individuums namens Teufel nicht glauben. Der Atheismus des Altertums war etwas anderer Art, wie dem aufmerksamen Ohre ichon durch den Wortschall verraten wird. Wer bei den Griechen adeog bieß, der konnte freilich auch schon ein Leugner der Stadtgötter sein. war aber vielleicht nur ein Mann, der sich um die Götter nicht kummerte, der ohne Götter auskam, der — wie wir zu sagen villegen — Gott einen guten Mann sein ließ. Die Römer übernahmen das Wort zuerst als Fremdwort (atheos), dann als Lehnwort (atheus) und warfen eine solche Gesinnung bekanntlich auch den Juden und den ersten Christen vor. Erst im späteren Latein des Mittelalters entstand, übrigens nach einer falschen Analogie, die Wortform "atheista"; nicht mehr das Verhältnis des so bezeichneten Menschen zu den Stadt- oder Landesgöttern sollte ausgedrückt werden, auch nicht etwa nur (wie häufig schon bei den Griechen und Römern) die Bösartigkeit, die Ruchlosigkeit, die "Gottlosigkeit" eines solchen Menschen, sondern seine Bugehörigkeit zu einer Schule, zu einer Lebrmeinung, eben zu der: die Eigenperson, über deren Wesen und Eigenschaften uns die Theologie unterrichtet, ist nicht vorhanden oder besitt doch nicht (Atheismus im weiteren Sinne) die ihr augesprochenen Eigenschaften. Im Frangosischen und im Englischen gibt es gleichbedeutende Wortpaare, nach der alten und nach der neuen Form (athée und athéiste \*),

<sup>\*)</sup> Erst neufranzösisch. Abelung führt "Atheisit" unter ben Worten auf "—isi" an die in ber fremden Sprache nicht üblich sind; und wirklich ist im Wörterbuche ber französischen Atademie von 1814 zwar "athéisme" gebucht, aber noch nicht "athéiste".

Atheismus

atheous und atheist); im Deutschen hat man sich seit Alter Zeit Mühe gegeben, den Begriff durch eine Lehnübersetung einzudeutschen: Gottleugner, Gottesleugner, Ungötter, Ohngötter; Campe hat wiederholt "gottlos" vorgeschlagen. Fichte folgte dieser Anregung und begann seine Rechtsertigung in dem berühmten Atheismusstreite mit dem bedentlichen Satze: "Die Beschuldigung der Gottlosigkeit ruhig ertragen, ist selbst eine der ärgsten Gottlosigkeiten." Der Philosoph gebraucht da das Wort "Gottlosigkeit" einmal im Sinne des technischen Ausdrucks Atheismus, und unmittelbar darauf nach dem Sprachgebrauche der Frommen im Sinne von Ruchlosigkeit.

Nur die englische Sprache hat ein Wort gebildet, das den Standpunkt der gründlichsten Lossagung von jedem Gottesbegriffe, die Ablehnung jeder Beschäftigung mit derartigen Begriffen scharf bezeichnet: atheology; gemeint ist eine Denkgewohnheit, die den Gottesbegriff nicht in Betracht zieht, einerlei ob aus Unkenntnis der Theologie oder aus Feindschaft gegen die Cheologie. Der christliche Atheismus, der sich mit seiner Leugnung der Eigenperson Gottes kampsbereit gegenüber stellte, ist nur ein Abergang zu dem ganz untheologischen Atheismus der Zutunst.

Diese Aberlegung, daß der Unglaube an einzelne Götter eine andere Sache war als heute die theoretische Leugnung des Gottes überhaupt, führt mich zu dem Gottesbegriffe felbst zurud. Man tennt den Gemeinplat, der Glaube an Gott sei bei allen Bölkern und zu allen Zeiten vorhanden gewesen; als Lode solche angeborene Ideen bestritt, als Baple das Vortommen von gottlosen Völtern behauptete, erregten solche Gedanken den Abscheu der Frommen. Die vergleichende Religionswissenichaft, die vielfach auf vergleichender Sprachwissenschaft beruht, konnte au einem viel erschrecklicheren Ergebnisse führen. Man bat aus der Tatsache, daß die sogenannten indogermanischen Sprachen tein gemeinsames Wort für das Pferd besagen, mit einigem Stolze auf die wissenichaftliche Leistung, den Schluß gezogen: also haben diese Völker in ihrer gemeinsamen Urzeit tein Pferd getannt; nun haben die indogermanischen Sprachen auch kein urverwandtes Wort für den Gottesbegriff, die Wissenichaft hatte also wieder den Schluß ziehen muffen: also baben die Völker in ihrer gemeinsamen Urzeit keinen Gott gefannt. Ich gestehe aber, daß mir dieser durchaus nicht parodistische Schluß nur für diejenigen bundig scheint, die auch sonst geneigt sind, die vergleichende Religionsgeschichte für eine Wissenschaft zu balten.

Wer diese Dinge ganz vorurteilslos betrachtet, ohne Eifer und ohne Jah, wie ich von mir rühmen möchte, der wird es der vergleichenden Religionsgeschichte Dank wissen, daß sie eben durch ihre historische Be-

trachtung der Appothese der rationalistischen Aufklärung ein Ende gemacht bat, der Appothese einer Entstehung der Religionen durch Briefterbetrug. Wir wissen jett oder sagen wenigstens, daß solche Erzeugnisse des Gesamtgeistes, wie Sprache, Religion, Sitte, Recht, unbewußt aus der sogenannten Volksseele sich entwickelt haben. Der Gesamtgeist hat aber kein Organ des Denkens oder der Sprache, und da wird auf dem Gebiete der Bölkerpinchologie, nachdem eine bewußte Erfindung von Sprache. Religion usw. glüdlich beseitigt worden ist, weiter zu untersuchen sein. wer eigentlich die geistige Arbeit an diesen Entwicklungen verrichtet bat. Wer 3. B. den Bedeutungswandel der religiösen Begriffe verursacht hat. Für die driftliche Zeit wäre das die wichtigste Aufgabe einer noch nicht in Angriff genommenen psychologischen Dogmengeschichte; es mußte da viel mehr als bisher von der Phantasie bei den Rirchenvätern und Theologen die Rede sein, von der Suggestion bei den Gläubigen. Im Altertum war das Amt der Religionsmehrer, die heute Theologen heißen, so gut wie ausschließlich bei ben Dichtern.

Schon Herodotos wußte, daß die Dichter Homeros und Hesiodos den Griechen ihre Götter gestaltet hatten. Und die späteren Dichter, besonders die Tragiser, dursten die Mythologie weiter entwickln wie etwa im Mittelalter die Konzilien taten. Eine für uns sast unvorstellbare Folge dieser dichterischen Gedanken- und Bilderfreiheit war es, daß die Alten nicht zwei unvereindare Welten um sich erblickten, wenn sie einmal im Theater den Sprüchen der Heroen lauschten, wenn sie ein andermal dem Gottesdienste beiwohnten. Aus den Dichtern allein lernten sie die überlieserten oder umgestalteten Götterlegenden kennen; aber aus denselben Dichtern entnahmen sie, was ihnen als Stimmung (wir sagen heute: Weltanschauung) geläusig wurde. Und lehrten erst die Dichter die Weltanschauung eines, wenn man so sagen darf, leichtsinnigen Pessimismus, so gab es keine höhere Instanz, keine theologische Fakultät und kein gesehlich eingesührtes Lehrbuch, die eine solche Gesimnung für unsittlich erklärt hätten.

Peffimismus

Was man den Pessimismus nennt (mit einem ungewöhnlich schlecht gebildeten Wort), die Überzeugung also von der Elendigkeit der Welt, könnte recht gut mit dem Glauben an einen Gott zusammenbestehen; man brauchte nur, wie die weitverbreitete Teuselsfurcht es tut, einen allmächtigen und allboshaften Gott anzunehmen. In Wirklichkeit hat der sogenannte Optimismus die meisten Religionsspsteme ausgestaltet und so ist es gekommen, daß Pessimismus und Atheismus einander oft zu einer einheitlichen Weltanschauung ergänzen. Ich erinnere nur an Swift, an Friedrich den Großen und an Schopenhauer.

Von den Griechen erzählte man eigentlich von jeher und besonders seit Goethe, daß ihre Weltanschauung licht und heiter gewesen war; auch noch der junge Nietziche, der 1869 in Basel seine Antrittsrede hielt, sang dieses Lied; seitdem lernte er, vielleicht durch Jakob Burchardt beeinslußt, die griechische Unseligkeit verstehen. Schon Baader hatte auf die Nachtseite der Antike hingewiesen.

Einer Differtation über "Die pessimistische Lebensauffassung des Altertums" (von Matthäus Marquard 1905) entnehme ich noch einige Ritate, die den bekanntesten griechischen Dichtern und Schriftstellern entstammen und die wie Variationen klingen über das einzige Thema: "Es ift beffer, nicht geboren zu werden." Schon bei Homeros find "die armen Menfchen", "die unglücklichen Sterblichen" fast formelhafte Redensarten: die Götter find forgenfrei, die Menschen leben in ewigem Rummer: und Zeus selbst, der nicht ganz allmächtig und gar nicht allgütig ist, darf fagen: "Rein anderes Wesen ist jammervoller zu schauen als der Mensch, von allem, was lebt und atmet auf Erden." Bon Pindaros rührt das oft wiederholte Wort her: "Eines Schattens Traum ist der Mensch." (Vorher geht: "Eintagsfliegen sind wir. Was ist Einer? Was ist Reiner?") Plutarchos berichtet, was ein indischer Weiser auf die Frage Alexanders. ob das Leben oder der Tod stärker sei, geantwortet habe: "Das Leben, weil es so viele Leiden zu ertragen vermag." Man wird mir hoffentlich nicht einwerfen, daß demnach der Pessimismus aus Indien nach Hellas gekommen sei; auch Schopenhauer wurde nicht Pessimist, weil er die indische Weisheit liebte, sondern umgekehrt.

Ja, der antike Pessimismus ist noch viel trostloser, als die moderne Weltverzweislung oder als die Einsicht in den Lebensjammer, wie er schon bei jüdischen und christlichen Frommen gelegentlich vorkam. Die Frommen, wenn sie das Elend auf Erden durchschaut haben, können sich (wie Hid) an die Gerechtigkeit im Jenseits halten; die modernen Pessimisten und Atheisten lindern das Elend des Lebens durch das große Lachen, das ihnen niemand verwehren kann; der überlebensgroße Märtyrer der Griechen, Prometheus, ist nicht gottlos und kennt keinen jenseitigen Ausgleich; so bleibt ihm nur sein titanischer Trok, in dem er den dereinstigen Sturz seines göttlichen Todseindes erwartet und voraussagt.

Sehr bekannt ist, daß Epikuros von den Göttern behauptet, ihr Leben sei leicht und selig; weniger bekannt ist der pessimistische Zusatz: "Sie kummern sich nicht um die Menschen, sonst wären sie nicht selig."

Der Pessimismus der Christenheit ist — bewußt oder unbewußt — immer ein Aufbäumen gegen die im Katechismus mitgelernte Weisheit oder Güte Gottes. Die Griechen hatten so etwas nicht auswendig zu

lernen: wenn Prometheus mit dem Gotte haderte, so tat er das eigentlich von Gott zu Gott, gewissermaßen von Mensch zu Mensch, als ein ebenbürtiger Gegner; der gewöhnliche Grieche brauchte an keiner Eigenschaft Gottes zu verzweifeln, um das Leben entsetlich zu finden. Der gewöhnliche Grieche, auch der Philosoph, war mit zwei Begriffen pertraut, die ein gläubiger Christ gar nicht anerkennen darf: Bufall im Weltgeschehen und Aufhören des Menschen mit dem Tode. Go verschieden beanlaate Griechen wie die Freunde Herodotos und Euripides nennen das Leben oder den Menschen einen Rufall. Darum wird das Menschenleben so häufig, beinahe sprichwörtlich, eine Posse genannt. Der Gott ist der Possenschreiber; auch mit einem Würfelspiele wird das Leben Im Sinne der griechischen Weisen konnte man eber von verglichen. einem Unfinn des Lebens als von einem Sinn des Lebens fprechen.

Die Vorstellung von einer ausgleichenden Gerechtigkeit nach dem Tode findet sich zwar gelegentlich als Phantasie bei älteren Dichtern und Denkern und ist später durch die orphischen Mysterien, die wahrscheinlich buddhistischer oder doch indischer Herkunft waren, in die Volksreligion und dann in den Sprachschatz der Boeten eingedrungen: aber Celbitmord sie ist im Grunde unariechisch. Beweis dafür die Anerkennung des Gelbitmordes, den das ganze Altertum ohne jede predigerhafte Brüderie als eine Ruflucht betrachtet. Nichtgeborenwerden ist das beste; freiwillig Sterbenkönnen das zweitbeste.\*) Euripides empfiehlt die Sitte eines barbarischen Stammes: die Geburt als einen Trauertag, den Tod als einen Freudentag zu feiern. Für die Griechen war der Mensch vom Tiere nur dadurch unterschieden, daß er seinen Tod vorauswußte: und weil sie den Tod überall saben, darum war ihnen die ganze Natur eber

<sup>\*)</sup> Die Statistif unserer Reit erklart ben Selbstmord aus Bewegarunden, Die im Alltertum mit folder Rraft taum mitsprachen; es gab nicht fo viel Bunger, es gab teine sentimentale Liebe, es gab nicht so viel Nervenzerrüttung. Erstaunlich ist es nur, daß ber Selbstmord oder der Freitod bei den Griechen fo häufig war, obgleich fie, trot ihres theoretischen Peffimismus, eigentlich ein leichtfinniges Volt waren. Uns bat die Frage ju beschäftigen, weil wir im Fortgange ber Untersuchung noch oft erfahren werben, bag Unpreisung ober auch nur Rechtfertigung bes Gelbstmorbes bei ben Christen für ein Reichen von Gottlofigkeit ober boch Unchriftlichkeit galt. Und ba ist vor allem festzustellen, bag ber Freitob bei ben Griechen nicht als eine religiofe Gunde betrachtet wurde, mit der Religion gar nichts ju ichaffen hatte. Es gab wohl Reiten, in benen ber Stadtstaat bie Leiche bes Selbstmörders sozusagen mit Ehrenstrafen belegte (Versagung eines Begräbniffes, Abhauen einer Sand), aber da bestrafte man boch wohl nur ben Deserteur, ber ber Allgemeinheit seine Rraft entzog. Die Götter hatten nichts gegen ben Freitod einzuwenden. Wir besigen alaubbafte Berichte barüber, bag menigstens in zwei griechischen Gebieten, ber Ansel Reos und ber alten Rolonie Marfeille, ber Freitod gefetlich organisiert war; in Reos durften bie alten Leute freiwillig in ben Cob geben wie zu einem letten Feste, und in Marfeille wurde die Erlaubnis vom Stadtrat erteilt und offenbar auch der Todestrant von der Stadttaffe bezahlt. In Athen felbit murbe von ben Dichtern bie Scheu bes Ungludlichen por

Selbstmord 79

schrecklich als schön; überdies fehlte ihnen die Resignation des modernen Ungläubigen (Spinoza, Goethe), der an eine ausgleichende Gerechtigkeit nach dem Tode nicht glaubt und sich dennoch in guten Stunden als ein Teil dieser mörderischen Natur heiter und behaglich fühlt.

Noch bewußter und schärfer als bei den Griechen, bei denen der Schreden größer mar als die Rlarbeit, äußert sich der Bessimismus bei den gebildeten Römern der Raiserzeit, wo Verzweiflung über die Rechtlosigkeit freilich mitsprach. Seneca, Lucanus und Tacitus schildern den Lebensüberdruß der Zeit. Beinahe noch bitterer und allgemeiner beklagt der ältere Plinius (im ersten Rapitel des siebten Buches seiner jogenannten Naturgeschichte) das Menschenlos; man könnte daran denken. Rokebue hatte die Reimereien seines "Ausbruchs der Berzweiflung" nach dieser Stelle des Plinius geformt. Rein anderes Dier vergieße Tränen von der Geburt an; alles andere muffe der Mensch erit lernen: nur weinen könne er von Natur. Das Beste sei, nicht geboren zu werden oder früh zu sterben. Wenn Plinius nicht ein so kleiner Rompilator gewesen ware, man konnte an Prometheus ober Faust benken, da er für das Elend des Menschen einen einzigen Trost weiß: die Götter sind noch ichlimmer daran, benn fie konnen ihrem Leben nicht durch Gelbitmord ein Ende machen.

Das Idealbild von der ewigen Heiterkeit des griechischen Volles, von seiner ewigen Freude, ist eine Fabel. Niemand hat diese Fabel wirtsamer, hinreißender vorgetragen als Schiller in seinen "Göttern Griechenlands". An Unchristlichkeit läßt das Gedicht nichts zu wünschen übrig: "Da die Götter menschlicher noch waren, waren Menschen göttlicher"; aber noch widriger als seine ererbte Religion sind dem Dichter (1788) die

bem Freitode fast wie eine feige Gefinnung getadelt, als Lebensliebe; man sollte aus bem Leben geben wie aus dem Theater, wenn einem das Stud nicht gefiel. Einmal wird (von Plutarch, im Leben bes Rleomenes) für den würdigen Gelbstmord der Ausbruck Euthanasie gebraucht, worunter wir heute eher den schmerzlosen Tod zu versteben anfangen, den der Arzt etwa durch Morphium herbeiführt. Hervensagen und Anetdoten aus geschichtlicher Beit sind voll von Selbstmordgeschichten. Die beiden seindlichen Philosophenschulen der griechischen Spatzeit und Roms (wo politische Verzweiflung bingufam) nahmen den Freitod in ihren Gedantenbau auf. Der Tod bes Sotrates war eigentlich ein Freitod, weil Sotrates die Richter jum Todesurteile bewußt reizte und die Flucht ablehnte. Blog die Pythagoreer verwarfen den Freitod, aber nur weil fie als Bekenner des Glaubens an die Seelenwanderung vom Tode feine lette Befreiung erhofften. Und wie die Religion ber Griechen, fo war auch ihr Ehrbegriff bem Freitode nicht entgegen. Er wurde fur viele berühmte Leute ber lette Rubmestitel. Ein Konifer mar es, ber ratielbafte Berearings Broteus, der im 2. Sahrhundert nach Christi, selbst vorübergebend Christ ober so etwas. mit franthafter Rubmfucht fich felbst verbrannte, wie Beroftrates aus Rubmfucht ben Tempel von Ephesos verbrannt hatte. Mir war es darum zu tun, zu zeigen, bag auch die griechische Freitodpredigt nicht wie die eines Christen mit Gottlosigfeit in unserem Ginne aufammenbangt.

grauen Gesetze der Naturwissenschaft. Er schwärmt für die Zeit, da die Griechengötter selige Geschlechter noch geführet an der Freude leichtem Gängelband, da der Dichtung zauberische Jülle sich noch lieblich um die Wahrheit (die Naturreligion?) wand, da von eines Gottes Güte teurer war jede Gabe der Natur, da selbst des Lebens zarter Faden reicher schlüpfte durch der Perzen Jand; alles Schöne, alles Hohe nahmen die Griechengötter mit fort, alle Farben, alle Lebenstöne, und uns blieb nur das entselte Wort.

Bit ja nicht mahr. Die ungebildete Menge war nur im heidnischen Altertum ebenso diesseitig, wie es heute die katholischen Italiener sind; Tierlein, die sich ihres Lebens freuen, so lange die Notdurft des Lebens befriedigt ift. Die geistige Oberschicht der Griechen war pessimistisch und atheistisch zugleich; beides aber ohne das Gefühl, dadurch irgendein Gebot der Sittenlehre zu verlegen. Jene resignierte Beiterkeit, die auch in der Neuzeit so äußerst selten den beinahe dogmatischen und begriffsleeren Peffimismus überwindet, finde ich im gesamten Altertum wirklich nur ein einziges Mal, natürlich bei Sokrates, in den Schlufworten seiner Verteidigungsrede, die Platon verfaßt hat, mag sie nun eine gang freie Erfindung Platons sein oder nicht. Schöner hat Sokrates seine berühmte Fronie niemals zum Ausdruck gebracht als in diesen Abschiedsworten: "Aber es ist ja Beit, daß wir geben, ich um zu sterben, ihr um zu leben. Wer von uns beiden aber zu dem Befferen gebe, ift jedem verborgen außer dem Gotte."

Ich habe den griechischen Pessimismus eben atheistisch genannt und halte dennoch an der Meinung fest, daß diese antike Gottlosigkeit in meine Darstellung des Befreiungskampfes nicht hineingehöre. Und ich möchte jett zusammenfassen, was vorher nur gelegentlich berührt worden ift. Wer in der driftlichen Zeit über den Weltlauf peffimiftisch dachte, der leugnete, wenn nicht ausdrücklich, so doch in seiner Gesinnung, den Glauben an den Gott des geschriebenen Ratechismus, den Glauben an einen allmächtigen, allweisen, allgütigen oder wenigstens gerechten Sott; der fromme Chrift hat mit dem Weltlauf und besonders mit seinem eigenen Lebenslauf zufrieden zu sein und sich, wenn es ihm gar zu jämmerlich geht, bei Gottes unerforschlichem Ratschlusse und bei der Hoffnung auf ein Jenseits zu beruhigen. Der fromme Grieche besaß einen Tempeltult, aber keine Rirchenlehre; die griechischen Priester hatten zu opfern und zu beten, im Nebenamt auch wahrzusagen, aber sie hatten weder Glaubensfätze klarzulegen noch Moral zu predigen. Die genannten Eigenschaften des drijklichen Katechismus-Gottes waren auch dem frommen Griechen unbekannt, sogar den zu einer Art Monotheismus gelangten griechischen Denkern. Der Gott war durchaus nicht allmächtig; er hatte weder die Welt noch die Menschen geschaffen und war selbst dem einzigen allmächtigen Wesen unterworfen, dem Schicksal. Der Gott war durchaus nicht allweise; mußten doch die Orakel des Gottes ihre berüchtigten Aussprüche zweideutig gestalten, um ihre Unwissenheit zu verbergen. Noch weniger war der Gott allgütig, oder auch nur gütig oder gerecht; ein launischer Egoist war der Gott, unsittlich, tyrannisch, oft bösartig, tein Vorbild für die besseren Menschen. Hatte also sogar die Volksreligion die Vorstellung, daß die Götter die Welt nicht regierten, keinen hohen Verstand und keine Menschenliebe besaßen, so konnte der griechische Freidenker ein Pessimist sein, einerlei ob er die Götter des Volkes leugnete oder nicht.

Noch einmal muß aber auf den merkwürdigen Umstand hingewiesen werden, daß die Griechen durchaus untheologisch waren, daß ihre Verurteilung des Weltlaufs sich gegen keine Eigenschaft Gottes richtete, daß also der griechische Pessimismus höchstens eine Anklage gegen die Götter war und nicht Verzweislung an den Göttern. Dazu kam noch, daß dieser Pessimismus eigentlich in der Theorie steckenblieb, das Leben nicht beeinslußte. Der Grieche war kein "Zerrissener"; er nahm es nicht schwer, daß der Weltlauf ihn nicht bestriedigte; er schimpste auf das Leben und blied dennoch leichtledig. Über den Menschen wie über den Göttern walteten die gleichen sinsteren Mächte; die Götter waren dafür nicht verantwortlich, sie waren lustig wie ihre Feste; die Menschen dienten den Göttern am besten mit Lustigkeit.

Man könnte, ohne pharisäisch einen Tadel oder ein Lob damit zu verbinden, die Sachlage so ausdrücken, daß dem Pessimismus der Griechen der Ernst geschlt habe, der Ernst des Denkens wie der Ernst des Lebens. Wie der kritische Ernst ihrer Wissenschaft sehlte, so der Ernst einer Überzeugungstreue sowohl ihrer Gottesleugnung wie den gelegentlichen Verfolgungen von Gottesleugnern. Was man die ewige Heiterkeit der Griechen genannt hat, das war wirklich nur ein entzückender Mangel an Ernsthaftigkeit, war nur die Heiterkeit gesunder, spielerischer Kinder.

## VIII

Wie die Griechen keinen kodisizierten Glauben besaßen und darum Richenrecht auch keine Theologie, so hatten sie auch, eben weil sie keine Kirche hatten, kein kodisiziertes Kirchenrecht. Man wende nicht ein, daß selbst unter den christlichen Kirchen nur die römische ein System des Kirchenrechts besiskt und daß dieses eigentlich erst zu Pfinasten 1918 kodisiziert worden

Mauthner, Der Atheismus. I. 6

ist. Auch ein römisches Recht gab es lange vor den Pandekten. Beinahe könnte man diesen jüngsten Bersuch, das Recht der katholischen Kirche in Paragraphen zu bringen, für ein Beichen dafür ansehen, daß man sich der Neuheit und Schwäche dieses Rechts bewußt geworden ist.

Wie dem auch sei: das katholische Rirchenrecht hatte durch Rahrbunderte mit Erfolg behauptet, der Staat stehe unter der Rirche und babe die Vflicht, im Auftrage der Rirche Reker und Gottesleugner ausautilgen. Davon war im Altertum keine Rede, weder von einer Unterordnung des Staates noch von einem Verbrechen der Rekerei. Reder Dichter, der für seine Zwede die herkömmliche Mythologie irgendwie änderte, ware nach driftlicher Vorstellung ein Reger gewesen und hatte den Tod verdient. Wo sich in Athen Ankläger und Richter fanden, um Gotteslästerung oder Gottesleugnung zu bestrafen, da konnte man sich gar nicht auf ein Rirchenrecht berufen, da ging die Stadt, die Polis, aus gemeinem Recht gegen einen Störenfried vor, immer aus politischen Gründen. Dabei sind die Atheismusprozesse im Altertum, so viele ihrer auch aufgezählt werden, doch immer Ausnahmsfälle: zu grundsäklicher Verfolgung von Regern und Gottesleugnern — von Berenprozessen und Religionstriegen gar nicht zu reden — fehlte den Griechen jede Neigung und jede gesetliche Handhabe. Das Leben des Griechen war nicht ganz frei, weil man von ihm Teilnahme an den religiösen Bräuchen der Stadt erwartete: es gab aber kein Rirchenrecht, und so besak er volle Gedankenfreiheit und Redefreiheit, als Dichter und auch als Philosoph. War er nur ein guter Bürger, vergötterte er nur seine Stadt — und er vergötterte sie buchstäblich —, so hatte er auch seine religiösen Pflichten erfüllt; er hatte der Obrigkeit zu gehorchen und die menschlichen Schwächen der Machthaber hinzunehmen, genau so aber auch die menschlichen Schwächen seiner Götter. Und auch darin waren sein Stadtstaat und seine Stadtreligion in Übereinstimmung, daß beide sich um Sittlichkeit und Bildung der Bürger herzlich wenig bekümmerten. Teilnahme an den öffentlichen Angelegenheiten, politische Regsamkeit war das oberste Gebot, Gleichgültigkeit gegen die Stadt war die schwerste Sunde. Darum ist es nicht so parador, wie es einem driftlichen Beitalter scheinen könnte, daß der Vorwurf des Atheismus ein politischer Vorwurf war; nicht so, dak religiöse Verfolgungen von der politischen Macht der Rirche ausgingen wie im Mittelalter, sondern so, daß der Atheist verdächtig wurde, ein schlechter Bürger zu sein. Bei der Bedeutung, welche der Eid damals im geschäftlichen Verkehr zwischen Völkern und einzelnen hatte, batte es nahegelegen, den Atheismus als Begünstigung von Meineid und Untreue zu verabscheuen: doch in dieser Beziehung waren die Griechen

überaus weitherzig; Gläubige wie Ungläubige logen und betrogen und rübmten sich ihrer Pfiffigkeit: griechische Unebrlichkeit war bei den Römern sprichwörtlich. "Rinder betrügt man mit Würfeln, Männer mit Eiden."

Und weil die Alten — wie alle Menschen — Stlaven ihrer Mutterfprache waren, nicht aber Knechte eines besonderen theologischen Jargons, darum war der Atheismus bei ihnen Privatsache — wie die Religion in Butunft Privatsache werden foll -, darum tann man bei ihnen nicht eigentlich von einer Geschichte, einer Entwicklung des Atheismus reden. In der driftlichen Reit verläuft der Befreiungskampf der Aufklärung auch nicht eben geradlinig; aber wie auf den Gebieten anderer Gedankengruppen geht doch selten die Errungenschaft einer Rampsbewegung gang verloren und die Nachfolger stellen sich gern auf den von Vorgängern eroberten Bosten. Den besten Atheisten der Griechen und Römer war die Behauptung ihrer gottlosen Überzeugung kein so ernster Befreiungstampf, teine Selbstaufopferung im Dienste der Menschheit, hochstens vielleicht (Epitureer gegen Stoiter) ein Streit zwischen gegnerischen Schulen. Der Atheismus des Altertums hat teine "Geschichte" im Sinne einer Entwidlung, und schon barum fällt er aus dem Rahmen unserer Aufgabe hinaus; nur als Beispiele für biese Gate sollen bie wenigen griechischen und romischen Atheisten vorgestellt werden, flüchtig oder nachbrüdlich, je nach ber Nachwirkung, die sie durch das Dogma vom flassischen Altertum auf die Humanisten und dann auf die Aufklärungszeit übten.

Ein griechischer Schriftsteller, an welchem, wenn wir nur mehr Kenophanes von ihm wüßten, die Unterschiede zwischen antiker und driftlicher Freibenkerei deutlich zu machen wären, war der angebliche Stifter der eleatischen Schule, der Dichterphilosoph Kenophanes. Wir besitzen aber von ihm nur einzelne Fragmente, die just hinreichen, in ihm den Urheber berjenigen Sate zu seben, um beren Aufstellung willen zweieinbalb Nahrtausende später Feuerbach berühmt geworden ist. Wir wissen nicht einmal, wann und wo er gelebt hat; wahrscheinlich starb er in sehr hohem Alter ungefähr zu der Zeit, da Sokrates geboren wurde; wahrscheinlich verbrachte er die letten Rabre seines Lebens in Elea, in Unteritalien; er stammte aus Kleinasien. Wir erfahren nichts barüber, bag er jemals um seiner Freigeisterei willen verfolgt worden sei; vielleicht erfreute er sich als Dichter oder Rhapsobe einer Freiheit, die man einem zunftmäßigen Naturphilosophen nicht gewährt bätte.

Die entscheidenden Bruchstücke, die man oft und wohl mit Recht zu einem einzigen Gedanken zusammengestellt hat, lauten in zuverlässiger Übersekung:

"Sterbliche Menschen vermeinen, die Götter würden geboren, Wären wie wir von Gestalt, Gewandung und Sprache. Doch wenn Rinder und Löwen wie Menschen Hände besähen, Malen könnten und Statuen bilben, so würden die Tiere Götter nach ihrem Vilbe schaffen, die Götter der Pserde Wären wie Pferde, die Götter der Ochsen."

Es sei ja bekannt, daß die Neger sich ihre Götter schwarz und stumpfnasig vorstellen, die nordischen Völker rot und blauäugig. Kenophanes galt im Altertum auch darum für einen Spötter, weil er mit den Göttergeschichten bei Homeros und Pesiodos unzufrieden war, um ihrer Unsittlichkeiten willen. Wir wären geneigt, da von so etwas wie einer ethischen Vibelkritik zu reden, doch der antike Dichter hatte ja das Recht, die überlieserten Legenden umzugestalten.

Stand Kenophanes also der Volksreligion gang gewiß feindlich gegenüber, so leugnete er doch keineswegs das Dasein von etwas Göttlichem in der Welt; man hat ihn sogar um einiger überlieferter Verse willen zum ältesten griechischen Monotheisten machen wollen, zum Berkünder eines einzigen, den Menschen zwar durchaus unähnlichen, aber doch in Menschenworten als den Größten zu preisenden Gottes. hätte nicht viel gefehlt und man hätte den alten Götterfeind zu einem drijtlichen Theologen gemacht, weil er bei dem Göttergefindel seiner Beimat keine Befriedigung fand. Es erinnert auch wirklich an die Gefte liberaler Sonntagsprediger oder bestenfalls an das berühmte Wort pon Rant, wenn Kenophanes — nach einem Berichte von Aristoteles — seine Augen fromm auf den unendlichen Himmel richtete und ausrief: "ber Eine ist Gott." Wenn wir aber, was uns von Außerungen des Kenophanes über die Eigenschaften dieses Gottes erhalten ift, zu überseten und zu ordnen versuchen, so geraten wir von einem Widerspruch in den andern und gelangen nicht zu der Überzeugung, daß Kenophanes an einen perfonlichen, außerhalb der Welt stebenden Gott geglaubt habe. Warum sollte er auch? War er erst von dem Polytheismus abgefallen, dem der Gottesdienst der Volksreligion galt, so gab es im ganzen großen Griechenland teine firchliche Behörde mehr, teine geistlichen Richter mehr, die seinem Nachdenken ein Ziel oder eine Grenze setzen konnten. Was immer er damit gemeint haben mag, daß er den Gott einmal eine Rugel nannte. kein Theologe war da, um ihm das zu verbieten.

Man hat den freien Xenophanes auch einen Pantheisten genannt, auf Grund eines Verses, den ihm hundert Jahre nachher ein satirischer Steptiker in den Mund legte; in diesem Verse ist wirklich das Schlagwort des Pantheismus schon enthalten. Wir müssen uns aber hüten, da wieder die Vorstellungen etwa gleichzusehen, die ein antiker und ein christlicher Pantheist ablehnt; der moderne Pantheist, der zwischen Gott und Natur keinen Unterschied mehr macht, verwirft die Glaubenslehre von einem außerweltlichen Gottschöpfer; in der antiken Welt gab es kein Dogma, welches die Trennung zwischen Gott und Natur behauptet hätte: die Volksreligion personissizierte einzelne Naturkräfte, aber dem Dichterphilosophen blieb es unbenommen, entweder die gesamte Natur als das Allscine zu personissizieren oder gar ohne jede Personissitation mit dem Allscinen auszukommen. Es scheint, daß Kenophanes, als ein Todseind jedes Anthropomorphismus, das Allscine geschaut aber nicht weiter erklärt habe.

Denn Kenophanes war, wenn wir das lette Wort für ihn finden wollen, ein Agnostiter in unserem Sinne, damit ein würdiger Vorganger des Agnostikers Sokrates, der der Weiseste der Griechen nur beifen wollte, weil er um sein Nichtwissen wußte. Lewes bat den Kenophanes zum Ersten in der Reihe der Denker machen wollen, die im antiken Skeptizismus gipfelten: das ist aber nicht ganz richtig, weil Renophanes ganz frei gewesen zu sein scheint von dem wahrhaft talmudischen Wortaberglauben, mit welchem die berüchtigten Steptiter des Altertums ihre Wortspiele trieben. Kenophanes hatte nicht die geringste Neigung, aus dem Aweifel an der Erkennbarkeit der Welt ein Snitem zu machen; er war nur tief durchdrungen pon der Unerkennbarkeit des Göttlichen oder des All-Einen, von dem Menschenschickfale, dem Wahne zu erliegen. Gofrates selbst übte sich blok an einer beschränkten Rritik sittlicher Worte, obne bis zur Sprachkritik vorzudringen; Kenophanes gelangte nicht einmal jur Wortfritit, fragte gar nicht, ob Worten wie "bas Göttliche" ufw. irgend etwas in der Wirklichkeit entspräche; aber er war so ehrlich, daß er die Unvereinbarkeit gewisser Abstraktionen (Unendlichkeit, Bewegungslosigkeit) mit dem hergebrachten Gottesbegriffe erkannte und sich mit einer logitalischen Lösung der Schwierigkeiten nicht zufrieden gab. Die Welt war ihm unbegreiflich, und er war noch so unverschult, daß er sich dieser Unbegreiflichkeit nicht schämen zu mussen glaubte. Wir dürfen nicht vergessen, daß Kenophanes in einer Zeit lebte, in welcher es noch teine philosophische Fakultät, noch keine grammatische und keine logische Difziplin gab, daß er also gezwungen war, über Gott und die Welt in ber griechischen Gemeinsprache zu denken und zu dichten. es mir immer eine besondere Auszeichnung für den unverschulten Kenophanes zu sein, daß der philosophisch und logisch (eigentlich nur grammatisch) so viel geschultere Aristoteles, ihm einige Grobheit der Sprache jum Vorwurfe macht.

Sehr fein beruft sich Rohde (in einem akademischen Vortrage "Die Religion der Griechen") auf Kenophanes und auf Pindaros, da er auf den Unterschied hinweist, der zwischen den religiösen Vorstellungen der Griechen und der Fülle ihrer Söttergestalten besteht. Die Zahl der eigentlich religiösen Söttersagen sei gering; mit den Gestalten der Sötter habe die Dichtung ein geniales Spiel getrieben; habe die religiöse Bedeutung dieser Gestalten so völlig vergessen, daß eben dei Kenophanes "das Nichtreligiöse ins Freeligiöse umzuschlagen schen". Von irgendeiner Versolgung dieses Patriarchen aller Atheisterei ersahren wir nichts.

Anaragoras

Wäre die Auswahl dessen, was vom antiken Schrifttum auf uns gekommen ist, nicht vom Zufall vollzogen worden, insbesondere nicht von den zufälligen Bedürfnissen der spätgriechischen und römischen Schulen, so hätte sich ohne Zweifel eine richtigere Vorstellung von dem klaffischen Reitalter der Griechen bilden lassen. Wir besitzen aus jener Blutezeit kein einziges Gemälde, nur wenige sicher bestimmbare Bildwerke; wir muffen es auf Treu und Glauben binnehmen, daß die erhaltenen Theaterstude die besten Theaterstude, daß Platon und Aristoteles die bedeutendsten Philosophen des Zeitalters waren. Einige Zeugnisse aus dem Altertum und Fragmente seiner Schriften lassen vielleicht darauf schließen, daß Angragoras uns mehr zu sagen bätte als Platon und Aristoteles, an denen die Menschen durch mehr als zwei Jahrtausende das Denken übten und wohl auch mit den Denkübungen Migbrauch trieben. Nichts liegt mir ferner, als den Versuch wagen zu wollen, ein "System" des Angragoras aus zerstreuten Ruinenstücken wieder aufbauen zu wollen. Ach babe mich mit ibm bier nur zu beschäftigen, weil er - wie das die Tradition ausbruckt, die wir nicht wortlich zu nehmen brauchen — der Lebrer von Perikles, von Euripides und von Sokrates gewesen ift, also der Lebrer des gottlosen Staatsmannes, des gottlosen Dichters und des gottlosen Philosophen; und weil er selbst wegen Gottlosigkeit angeklagt und verurteilt wurde. Er ftarb fern von Athen, über fiebzig gabre alt, nur wenige Sabre vor der erften Aufführung der Poffe "Die Wolken", in der Aristophanes die erste Denunziation gegen den gottlosen Gokrates porbrachte.

Wir wissen nicht, ob die Abwendung von der Volksteligion, also die Sötterleugnung, die sich dei Perikles als Nationalismus äußerte, dei Euripides dis beinahe zu einer Parodie der Mythen steigerte und dei Sokrates zu einer mythenfreien Ethik führte, — wir wissen nicht, ob diese griechische Aufklärung wirklich von der Persönlichkeit des Anaragoras ausging oder ob sie während des Peloponnesischen Krieges in der Luft

lag, im neuen Zeitgeiste. Die Anekbote, nach der Anaragoras eine Wahrsagung lächerlich machte (die Alleinherrschaft des Perikles sollte durch die Erscheinung eines einbörnigen Hammels vorher verkündet werden. und Anaragoras erklärte die Einhörnigkeit aus einer ebenso abergläubigen Anatomie, doch immerhin natürlich), beweist nur, daß die Naturwissenschaft, so tief sie auch stand, gern das Erbe der Priesterweisheit angetreten hätte. Anaragoras versuchte dasselbe, was die Naturphilosophen, die man die Vorsokratiker zu nennen pflegt, versucht batten: die Entstehung der Welt mit Hilfe einer armseligen Naturerkenntnis zu erklären. Es ist begreiflich, daß eine so kindische Naturerklärung, wenigstens für die griechischen Rinder, befriedigender ausfallen konnte als die beute gewagten Lösungen der Welträtsel. Beachtenswert aber ist es. daß alle diese primitiven Versuche einer unklar mechanistischen Welterklärung sich mit dem Götterglauben der Griechen ganz gut zu vertragen schienen; gehörten doch die Götter mit zu der Welt, gab es doch keine Genesis, welche irgendeinen Gott jum Schöpfer der Welt machte; es stand gar nichts im Wege, das Feuer, das Wasser oder sonst ein Element zum Urgrunde der Götter und der übrigen Welt zu machen. Nun batte Anaragoras, der übrigens eine besondere Art von Atomistik lehrte. zur Erklärung der Weltordnung ein neues Element eingeführt, von dem wir nur allgemein sagen können, daß es ein geiftiges Element war: den Aus. Wenn man das Wort mit "Vernunft" überfett oder gar mit "Weltvernunft", so wird man leicht geneigt, eine abstrakte Gottheit dabinter zu suchen; aber schon Hegel hat erkannt und es in seiner krausen Sprache fast unzweideutig ausgesprochen, daß dieser Aus kein denkendes Wesen außer der Welt war, teine Perfönlichkeit, sondern so etwas wie ein objettives Denken. Wahrscheinlich verstand Anaxagoras unter seinem Aus ein Element des Lebens, was man etwa später Vitalismus nannte, ein ordnendes Prinzip, das dem Zufallsbegriff des antiken Materialismus entaegenstand. Nicht einmal von einem Dualismus, von einer gegenseitigen Ergänzung von Seist und Materie, sollte man da reden; der Aus mochte ein viel dunnerer Stoff sein als etwa die himmelskörper. aber irgendwie stofflich hatte man ihn sich doch zu denken. Wegen einer solchen Naturphilosophie aber war in Griechenland niemals eine Unflage auf Atheismus erfolgt.

Bayle hat seine Verwunderung darüber ausgesprochen, daß wir über den Prozeß des Anaragoras, obgleich der Staatskanzler von Athen, Perikles, als Beuge oder als Verteidiger austrat, so schlecht unterrichtet sind; Bayle übersieht, daß wir auch von dem tragischer ausgehenden Prozesse des Sokrates nicht viel wüßten, wenn nicht die beiden Vericht-

erstatter zufällig berühmte griechische Schriftsteller wären, deren Schriften erhalten worden sind und wenn nicht die folgenden Schulen sich nicht gern auf den vorbildlichen Sokrates als auf ein Ideal berufen hätten. Und daß wir uns auch da vielfach auf Vermutungen beschränken muffen. Wahrscheinlich wurde die Anklage gegen Anaragoras von Leuten erhoben. die nicht den Philosophen selbst treffen wollten, sondern seinen Schüler Perikles; was über die theatralische Weise erzählt wird, in welcher Perikles die Freisprechung seines Lehrers zu erreichen suchte - wie bei anderer Gelegenheit die Freisprechung seiner Aspasia -, das ist vielleicht alles nur athenischer Rlatich, wurde aber zum Gerichtsverfahren im demokratischen Athen recht gut stimmen; wie denn solche Theatralik vor Gericht sich im demokratischen Paris wiederholt. Was aber die Anklage selbst betrifft, so ging sie bezeichnenderweise nicht auf die Theologie des Anaragoras oder auf seine Philosophie, oder wohin sonst man seine Auslebre rechnen mag, sondern einfach auf den groben Unfug seiner Behauptung, die Sonne sei ein Rörper, ein Stein oder ein glübendes Eisen. Wir haben also bereits an dem Prozesse des Anaragoras ein Beispiel dafür, daß die Griechen jeden theoretischen oder raditalen Atheismus und jede gottlose Philosophie duldeten und erst dann unduldsam wurden, wenn fo ein Mann irgendeinen religiöfen Brauch feiner Stadt im Gegenfate zu der öffentlichen Meinung zu stören schien. Die Entdedung, Unaragoras wäre ein Atheist gewesen, wurde erst in der Rolaezeit gemacht. erst ein Menschenalter später; vielleicht kam der Beiname "Atheist" auch überhaupt erst in der kritischen Zeit des Peloponnesischen Rrieges auf. Meines Wissens der erfte, der diesen Beinamen führte, war der Philosoph Diagoras, von dem wir nur gar zu wenig wissen.

Diagoras

Bayle rühmt von ihm: "Ce fut l'un des plus francs et des plus déterminés Athées du monde; il n'usa point d'équivoques ni d'aucun patelinage; il nia tout court qu'il y en a des dieux." Die Tradition, daß er zu den Sophisten gehört habe und daß er ein Schüler des Demotritos gewesen sei, hat die philologische Kritik zerstört, und hat aus einer Stelle des frommen Gassenjungen Aristophanes mit ziemlicher Sicherheit erschlossen, daß die Berurteilung des Diagoras um das Jahr 415, also gegen Ende des 5. Jahrhunderts erfolgte, in einer sehr aufgeregten Beit der Stadt Athen. Doch sind alle diese Zeitbestimmungen noch viel unsicherer als bei größeren Namen der griechischen Philosophiegeschichte. Diagoras kann nicht gut ein Schüler des Demokritos oder ein Lehrer des Sokrates gewesen sein; was immer über diese Beziehungen vermutet wird, das stützt sich entweder auf Zufallsanekdoten bei Diogenes Laertios und Cicero, oder auf Zufallsworte der Possendichter, wenn

Diagoras 89

nicht gar auf eine gewagte Ausbeutung solcher Zufallsworte. Immerhin gibt es zu denken, daß Aristophanes, der sicherlich gewissenlos war, aber seine Leute kannte, den Gottesleugner Sokrates, da er ihn der Bolkswut denunzieren will, gelegentlich in böser Absicht den "Melier" nennt; Diagoras stammte von der Insel Melos; wahrscheinlich also war zu der Beit, als Aristophanes gegen Sokrates zu hetzen begann, der Melier Diagoras als Gotteslästerer bekannter als Sokrates, und es war darum für Sokrates ein gefährlicher Schimpf, mit Diagoras verglichen zu werden. Was sonst erzählt wird, um den Ausgang des Diagoras mit dem Schicfal der Insel Melos in Verbindung zu bringen, ist offenbar ungeschichtliches Seschwäß der Griechen: daß Athen die Melier um ihres Atheismus willen überfallen und vernichtet habe. Alkibiades, der auch diesen Feldzug veranlaßt hat, war kein Veschüßer der Sötter und hatte sich bald darauf wie Diagoras selbst wegen Verspottung der Mysterien zu verantworten.

Cicero ist ein Zeuge dafür, daß schon bei den Alten ein Unterschied gemacht wurde zwischen den dogmatischen Steptikern, die das Dasein der Götter dahingestellt sein ließen wie alles, und den eigentlichen Gottesleugnern. Diagoras wäre auch darum ein ganz echter Atheist, weil sein Unglaube nicht ein logischer Schluß, sondern ein Erlebnis war; er soll dadurch einen Prozeß verloren haben, daß sein Gegner einen Meineid schwur; als dieser Meineid von den Göttern nicht gerächt wurde, verlor Diagoras seinen Kinderglauben. Er wurde angestagt und nach seiner Flucht ein Preis auf seinen Kopf, der doppelte Preis auf seine Gesangennahme gesetz.

Gerade die Verfolgung des Diagoras läßt aber erkennen, daß er schwerlich um seines theoretischen Atheismus willen zu büßen batte, sonbern weil er den Volksglauben verlette und verhöhnte. Ein Rirchenvater erzählt dem Scholiaften des Aristophanes die Geschichte nach, daß Diagoras einmal in einem Wirtshause, da es an Holz fehlte, ein hölzernes Götterbild fleingeschlagen babe, um irgendein Gemuse zu tochen. (Der frangofifche Refuit Garaffe meint zweitaufend Jahre fpater, zu feiner Beit hatten febr viele Rarrenschieber und Schuhflider beim Weine noch bessere Einfälle.) Ein anderes Riftorden wird am bubichesten von Diogenes Laertios berichtet: Man verlangte von ihm den Glauben an die Bilfe ber Gotter, weil in irgendeinem Tempel viele Votivtafeln ausgestellt waren von Leuten, die aus einem Schiffbruche gerettet worden waren; Diagoras antwortete, die Ertrunkenen hatten keine Tafeln gewidmet, sonst ware der Tempel noch voller. In beiden Fällen handelte es sich also um Angriffe gegen die Volksreligion, also gegen das, was wir heute Aberglauben nennen. Und dahin gehört auch das Vergeben, um dessentwillen er eigentlich verfolgt wurde. Er soll die griechischen Mysterien verraten oder verspottet haben; aber auch die Mysterien waren nicht ein Teil des offiziellen Götterglaubens, waren nur Volksreligion der besseren Stände.

Diagoras wurde nicht gefangen und nicht hingerichtet; man weiß aber nicht, wann und wie er gestorben ist.

Es verdient einer Erwähnung, daß Gottsched, den eine kleine Gruppe zum größten Manne des deutschen 18. Jahrhunderts machen möchte, den tapferen Bayle wegen seines Artikels "Diagoras" hart angelassen hat. Bayle hatte in einer Anmerkung wieder einmal durchblicken lassen, daß er sich einen geordneten Staat von Gottesleugnern recht gut vorstellen könnte. Gottsched tadelt ihn dasür. Eine solche Unparteilichkeit sei gefährlich; man solle die Verdienste offenbarer Gottesleugner nicht rühmen. Ein Staat werde ja nicht so unglücklich sein, daß es nur geschickte Gottesleugner darinnen geben werde; auch eine Gesellschaft von Freigeistern werde nicht so einfältig sein, einen abergläubischen, obgleich verdienstvollen Menschen an das Auder zu sehen. Als Gottsched diese Beilen niederschrieb, war Friedrich der Große bereits König.

Es liegt nabe, den schlechten Ruf des alten Diagoras bei den Griechen nur zu begreiflich zu finden, wenn noch um die Mitte des 18. Kahrhunderts ein deutscher Aufklärer so gehässig über ihn urteilen konnte. Die Verfolgung des Diagoras fällt aber in die Jahre zwischen der öffentlichen Beschimpfung des Sokrates durch Aristophanes und des Sokrates Hinrichtung, fällt just in die Beit, da Althen durch das tolle Unternehmen gegen Sizilien seine Machtstellung einbüßte; wir wissen gar nichts darüber, welche Feindschaften Diagoras etwa erregt hatte, wir wissen nur, daß die Anklage gegen ihn in einer Periode äußerster politischer Spannung erhoben wurde; wir muffen uns also auf die Vermutung beschränken, daß irgendeine Partei den politischen Gegner in ihm treffen wollte. Nicht einmal die Nachricht, er sei auf der Flucht bei einem Schiffbruche umgekommen, darf darauf schließen lassen, die öffentliche Meinung der Beitgenossen habe da an ein göttliches Strafgericht gedacht; das mag für ähnliche Legenden des Mittelalters gelten; bei den Griechen entstanden solche Legenden ohne Tendenz, ohne Bosheit, freilich auch ebenso wie bei den Mönchen ohne Überlegung; man ließ in Griechenland fast jeden berühmten Mann, dessen Todesursache nicht irgendwie bezeugt war, eines unnatürlichen Todes sterben; eine Anekdote war bald erfunden und niedergeschrieben, und im Falle des Diagoras gar wurde vielleicht nur die Anekdote vom Ausgange des Protagoras abgeschrieben. Die griechischen Historiker hatten es beguemer als die unseren.

Diagoras 91

Nur auf den Umstand möchte ich noch einmal hinweisen, daß Dia- Gid goras durch einen Meineid, der ihn einen Prozef verlieren ließ, zu feinem Abfall vom Volksglauben geführt worden sein soll. Der Eid ist eine Art Wette: wer einen Eid bei den Göttern geschworen hat, einen falschen Eid nämlich, läßt es darauf ankommen, ob die Götter mächtig und sittlich genug sind, den Meineid zu bestrafen; der Gottesleugner ist im Vorteil wie beim mittelalterlichen Gottesurteil der stärkere und ungläubige Gegner. Run spielte der Eid bei den Griechen im Zivilrecht die gleiche entscheidende Rolle wie heute, dazu aber eine sehr gefährliche Rolle im öffentlichen Recht; Friedensverträge wurden während des Peloponnesischen Krieges regelmäßig durch Gibe gesichert. Alle Welt wußte, daß diese Eide ebensooft gebrochen wurden, wie heutzutage völkerrechtliche Verträge, und daß im Bivilprozek faliche Eide in Menge abgelegt wurden. Diagoras konnte also aus seinem Erlebnisse zweierlei Schlusse ziehen: daß die Götter entweder nicht existierten oder ohnmächtig oder unsittlich waren, sodann daß das Volt der Griechen an die Strafe der Götter nicht mehr glaubte. Es ist möglich, daß Diagoras nur diesen zweiten Schluß zog, nur eine Tatsache feststellte, daß er das Recht durch ein besseres Mittel als den Eid gesichert wissen wollte und daß man ibm biese Aufdedung einer konventionellen Lüge übelnahm. noch ift der Eid ein dunkler Punkt im Prozesverfahren; der Vorsitzende bes Gerichtshofes pflegt, wenn er bem Beugen einen Eid abzunehmen hat, mit lauter Stimme die weltlichen Strafen des Meineides anzubroben und dann, damit er nicht bei seinen Vorgesetzten anstoke, leise etwas von den göttlichen Strafen zu murmeln. Und wieder darf nicht vergessen werden: der heutige Gerichtspräsident, der die göttlichen Strafen nicht glauben wollte, wurde einen Sat des Ratechismus leugnen; der Grieche verlette nur die Volksmeinung.

Eine folche Gegenüberftellung von geschriebenem und ungeschriebenem Gophisten Recht erinnert freilich an die Rämpfe, die seit dem 16. Jahrhundert um die Anerkennung eines Naturrechts von den Freidenkern geführt wurden; boch wieder darf nicht außer acht gelassen werden, daß in der christlichen Beit die religiöse Freibenkerei den Ausgangspunkt bildete, mahrend im Altertum die Rritik, soweit sie ernsthaft mar, bei den Rechtsbegriffen einzuseten pflegte und der Andividualismus oder Relativismus, den die sogenannten Sophisten etwa zu der Zeit des Diagoras einführten und verbreiteten, nur nebenbei auf religiöse Fragen ausgedehnt wurde. Was ben Sophisten zunächst vorgeworfen wurde, das war ihre wirkliche oder angebliche Lebre: ber Starte (wir würden fagen: der Übermensch) brauche sich um die Begriffe Recht und Unrecht nicht zu kummern; nach ben

Geseken der Natur sei es eine Schande, Unrecht zu leiden, einen Schaden zu haben; Unrecht zu tun sei nur durch Menschensakung verboten. Dieser Relativismus erstredte sich bei den konsequentesten Sophisten bald auch auf den sittlichen Unterschied von Gut und Bose, auf die Unterwerfung unter die Bräuche der Heimat und nur so auch auf die Religion. Noch waren im letten Viertel des 5. Jahrhunderts die Sophisten nicht durch Platon zu minderwertigen Philosophen gestempelt worden, noch konnten Diagoras und auch Sokrates — wie es wahrscheinlich geschah — ohne beschimpfende Absicht Sophisten genannt werden, Menschen, die, um ein späteres Wort zu benüten, die Philosophie vom himmel auf die Erde brachten. Darin lag allerdings etwas Neues ausgesprochen, doch nicht das, was die dristliche Gemeinsprache herauszuhören glaubt. Die Naturphilosophie hatte sich viel mit den Bewegungen der Himmelskörper beschäftigt und war schließlich zwar nicht zu unserer mechanischen, aber doch zu einer götterlosen Aftronomie gelangt; die Sophisten gaben dicse Art von Naturphilosophie auf und widmeten ihr Nachdenken nur noch den menschlichen Dingen, den Fragen von Recht und Sitte. Der Glaube an das Dasein der Götter bildete nicht den Mittelpunkt der Untersuchungen. Unabhängig konnte der eine die Religion rationalistisch erklären, der andere politisch, Protagoras skeptisch ausweichen, Diagoras die Ohnmacht der Götter aus der Auklosigkeit des Eides beweisen und Sokrates, im Besitze einer gemütlichen Privatreligion, alle sittlichen Schlagworte seiner lieben Reitgenossen in Frage stellen.

## IX

Sotrates

In welcher Weise der Vorwurf des Atheismus dei den Alten sich von dem gleichen Vorwurse dei den Christen unterschied, würden wir genau wissen, wenn wir uns von dem berühmtesten Atheismusprozesse aller Zeiten ein deutliches Bild machen könnten, von der Gerichtsverhandlung, in welcher Sokrates zum Tode verurteilt wurde. Aber umsonst arbeiten wir uns durch die ganze Bibliothek hindurch, die seitdem über diesen Fall zusammengeschrieden worden ist; nicht nur die geheimen Beweggründe der Ankläger und der Richter entgehen uns, auch die einzelnen Anklagepunkte verstehen wir nicht recht und vollends die entscheidende Verteidigung des Sokrates ist uns nicht in glaubhafter Weise erhalten. Das scheint um so merkwürdiger, als die Quellen über den Charakter und die Persönlichkeit, über die Lehre und über den Prozes, des Sokrates reichlich sließen: Aristophanes, der genialste Romödienschreiber der Zeit, hat die Gestalt des Ausstlärers auf die Wühne gebracht,

Sotrates 93

in einer Raritatur meinetwegen, in einer Poffe, aber doch fo, daß die Beitgenossen das Urbild wiedererkannten und lachen konnten; Blaton, ein Schüler des Sokrates und einer der beiden nachwirksamsten Philosophen des Altertums, hat seinen Meister in zahlreichen Totengesprächen auftreten laffen und in einer besonderen Schrift, an deren Echtheit nicht gezweifelt wird, den Prozek ausführlich dargestellt; endlich hat Kenophon. ein Schriftsteller von Rang, Erinnerungen an Sokrates niedergeschrieben. Und alle diese Bücher sind uns erhalten. Die Widersprüche in der Auffassung dieser drei Männer würden uns nicht hindern, uns eine richtige Vorstellung von Sokrates zu machen; man weißt jest, daß Kenophon für die Bedeutung seines Helden kein Organ hatte und daß nur darum Sokrates in den Erinnerungen des Kenophon so ledern und so langweilig berauskommt, wie er im Leben unmöglich gewesen sein kann. daß Platon, der Dichterphilosoph, den alten Gofrates seine eigenen Lieblingsgedanken vortragen läßt, daß Aristophanes den Sokrates mit Recht oder Unrecht - jum Bertreter ber Sophisten macht, die er an den Branger stellen will. Was unser Bild von Sokrates so schattenbaft bleiben läßt, das ist die Unfähigkeit der Griechen, geschichtliche Rritik zu üben. Es machte einem Manne wie Platon gar nichts aus, der Welt eine angebliche Verteidigungsrede des Sofrates zu bieten, die vielleicht eine freie Umarbeitung der wirklichen war, vielleicht eine gang freie Erfindung. Die Griechen hatten von dem, was wir unter der Pflicht einer wissenschaftlichen Brüfung verstehen, überhaupt keine Vorstellung: und es bangt mit dem Brede biefer Einleitung aufs engste ausammen, daß sie in ihrer Geschichtschreibung tedt erfundene Reden und Anckdoten ebenso gläubig hinnahmen wie in ihrer Religion die Einfälle ihrer Dichter. durch welche Lücken in der Anthologie oder Göttergenealogie keck ausgefüllt wurden. Thucydides gilt aus guten Gründen für den flassischen Geschichtschreiber der Griechen; er bat aber ganz unbefangen eingestanden. eigentlich nicht einmal als einen Fehler bekannt, daß er die Reden der Staatsmänner und Feldherren felbst verfaßte, die er ihnen in den Mund legte. Und noch eins: für uns ift Sokrates der Mann, der ftarter als irgendein anderer auf die Umgestaltung des griechischen Geistes zur Reit des Peloponnesischen Arieges gewirkt hat; in dem Geschichtswerke des Thuendides jedoch würde man seinen Namen vergebens suchen.

Trot alledem wird es möglich sein, aus den alten Berichten zu erfahren, daß in dem Prozesse des Sokrates von all den Dingen keine Rede war, die den Opfern drijklicher Atheistenversolgung den Hals brachen: nicht von einem Dogma, nicht von einem Ratechismus, nicht einmal von einem Widerstreite zwischen Staat und Kirche. Wohl waren die

Anschuldigungen gegen Sokrates religiöser Natur, aber nur so, wie Religion damals eben mit dem bürgerlichen Leben verbunden war: er wurde verurteilt, weil er für einen Neuerer, für einen Aufklärer, für einen Störenfried galt und weil das souverane Volk von Athen sich just auf die konservative Seite gelegt hatte, wohlgemerkt auf die demokratisch tonservative Seite, mabrend der Auftlarer Sotrates ein Aristotrat war, im besten Sinne des Wortes. Et beleidigte das souverane Volt von Athen durch die unaufhörliche Mahnung, daß nur der Tüchtige herrschen ober dreinreden follte. Und in einer besonderen Frage sab das souverane Volt von Athen wahrscheinlich richtiger, als nachher durch mehr als zwei Jahrtausende die Gelehrten, die die Bezeichnung "Sophist" als Schimpfwort gebrauchten und den legendaren Sokrates den argen Sophisten als einen Tobfeind gegenüberstellen; das Volk sprach der Posse des Aristophanes nach, die Gelehrten der parteisschen Darstellung des Blaton. ber für die geistige Rraft eines Protagoras kein Verständnis besaß. Erst Begel, bessen geschichtlicher Sinn noch stärker war als seine Neigung zu Begriffskonstruktionen, bat die Geschichte der Philosophie von dieser Fälschung befreit und hat gezeigt, daß Sofrates durch den Subjettivismus seiner Lehre gang und gar gu den Sophisten gehört; seit Begel ist bann die Forschung gegen die Sophisten gerechter worden. Neuerdings ist Nietsche wohl gar im Lobe der Sophisten zu weit gegangen; die Sophisten bildeten ja teine Schule, sondern nur so ungefähr eine Berufstlasse; man durfte sie nicht in Bausch und Bogen verdammen, man darf sie nicht in Bausch und Bogen verberrlichen.

Unabhängig von Begel hat Georg Grote, dessen ausgezeichnete "Geschichte Griechenlands" leider in ein taum lesbares Deutsch überfest worden ift, die Legende zerstört: eine besondere Zunft der Sophisten habe die Sittlichkeit der Griechen heruntergebracht und Sokrates sei dieser Frivolität der Sophisten entgegengetreten: Grote hat gezeigt, daß Sokrates selbst zu den Leuten gehörte, die man ohne bose Absicht Sophisten nannte, daß nicht Sokrates, sondern Platon der Gegner der Sophisten war, daß selbst Platon nicht alle Sophisten für schlechte Menschen erklärt. Das Wort "Sophist" hat durch Platon einen Bedeutungswandel erfahren und ift seitdem in der verschlimmerten Bedeutung zu einem Begriffe der gelehrten Gemeinsprache geworden: überall versteht man so unter Sophist einen Mann, der ohne Aberzeugung und mit vieler Redebegabung aus Eitelkeit oder Geldgier die ungerechte Sache verficht. So ungefähr lautete bereits die Definition Ciceros. Bur Zeit des Sofrates aber waren Sophisten alle diejenigen Männer, die sich ihren Mitbürgern geistig überlegen fühlten und benen man keinen schwereren

Sophisten

Vorwurf machen durfte, als daß sie ihren Lebensunterhalt auf diese geistige Überlegenheit gründeten, besonders als Lehrer; Sotrates scheint sich von den anderen Sophisten nur durch die Schrulle unterschieden zu haben, daß er gewissermaßen auf dem Markte unterrichtete und sich auch von den reichen Privatschülern, wenn er anders solche hatte, nicht bezahlen liek. Gemeinsam war ihm und den anderen Sophisten etwas, was man oft mit der Aufklärung verglichen hat, was aber in Wahrheit teils mehr, teils weniger war als die sogenannte Auftlärung; die echten Sophisten batten zu einer Zeit, wo es noch keine Lehrbücher für Logik und Grammatit gab und teine alphabetisch geordneten Nachschlagebücher, das hohe Umt inne, für den Streit der Parteien (in der Politik. in der Schule und vor Gericht) die Begriffe zu flaren. Sie machten sich um Logit und Grammatit lange por Aristoteles sehr verdient, und viele von ihnen hatten von dem Ansehen, das sie genossen, ein gutes Auskommen. Es gibt beute keinen besonderen Stand, der dem Stande der alten Sophisten entspräche: man denkt etwa an Brofessoren, Abgeordnete, Reitungsschreiber und Rechtsanwälte, und mag meinetwegen auch bei den Gophisten im üblen Sinne an diese Berufoklassen denken. Die Sophisten waren im 5. Rahrhundert vor Christus übrigens Mode wie zweitausend Sabre später Aftrologen oder Alchimiften.

Ahnlich waren sie einander darin, daß sie Vertreter des neuen, zweifelfüchtigen, neugierigen und neuerungsgierigen Reitgeistes waren; aber boch nur so, wie etwa zur Reit der Enzyflopädie in den Bureaux d'esprit von Paris nicht nur die Enzyklopädisten selbst, sondern auch viele Gegner einen neuen, frivolen Con anschlugen. Unter diesen Sophisten des fünften griechischen Rahrbunderts war Protagoras gewiß der kühnste und schärfste Denker, Sokrates ebenfo gewiß der leidenschaftlichste Frager und ber sittlichste Charafter, d. h. der Mann, in welchem die sogenannten sittlichen Ideale am lebendigsten waren. Auch Protagoras wurde gelegentlich verfolgt; aber Sokrates war unter den Sophisten der unbequemite, der lästigste, der berühmteste oder verrufenste, und so kam es, daß er, während die Aufklärung in Runft und Leben überall siegte, von einer Welle der Gegenauftlärung in den Tod geriffen wurde. Die Vanini von einer Welle der Gegenreformation, während die neue Philosophie und die Naturreligion in Frankreich und in England sich schon porbereiteten. Es war nur eine Welle ber Gegensophistit, obgleich alle Berichte über die Reue des Volkes und über das schredliche Ende der Ankläger (sie sollen zum Gelbstmorde geführt worden sein wie Rudas) zu dem anektotenhaften Rlatich der Philosophiegeschichte gehören; ein Geschlecht, das ben viel steptischeren und gottloseren Euripides maglos bewunderte, konnte dem viel weniger "sophistischen" Gokrates nicht auf die Dauer feindlich sein.

Aber es kommt mir hier weder darauf an, ob die Athener die Hinrichtung des Sokrates nachher bereuten oder nicht, noch darauf (was die müßigen Köpfe immer noch beschäftigt), ob nach der ganzen Sachlage, nach den Gesetzen Athens und dem Verhalten des Angeklagten, dem Weisesten des weisesten Volkes Unrecht geschehen sei oder nicht.

Es kommt mir hier nur darauf an, an dem Falle Gokrates zu zeigen. daß eine Anklage auf Gottlosigkeit in der antiken Welt etwas ganz anderes bedeutete als in der dristlichen Welt, daß griechischer Atheismus nicht unfer Atheismus war, daß ich also ein Recht habe, die (oder meine) Geschichte des Atheismus erst mit der driftlichen Zeit beginnen zu lassen. Ach werde mich an die Verteidigungsrede des Sokrates halten, die Platon geschrieben bat, obgleich ich - wie gesagt - sehr gut weiß, daß sie kein geschichtliches Dokument ist. Es scheint mir aber mehr als wahrscheinlich, daß Platon, der bei der Gerichtsverhandlung kaum zugegen war, nur den Wortlaut seines Meisters änderte, nicht aber den Gedankengang, daß er für die wichtigsten Umstände doch als eine Quelle zu betrachten ist; und wäre dem auch nicht so, so dürfte ich Platon dennoch für meinen Zweck benüten. Selbst wenn man Platons Verteidigungsrede nicht höher einschätzen wollte als einen historischen Roman — und mehr war sie jedenfalls -, so bliebe doch die Tatsache bestehen, daß sie wenige Rabre nach dem Ereignisse gedichtet wurde und uns so darüber belehren könnte, wie es zu Anfang des 4. Jahrhunderts in Athen bei einer Anflage auf Gottlosigkeit zuging. Im Vergleiche nämlich zu den Reterprozessen des 14., 15., 16. und 17. Jahrhunderts.

Wir dürfen uns nicht dadurch täuschen lassen, daß die entsprechenden griechischen Wörter sich glatt in unsere Gemeinsprachen übersetzen lassen, daß wir das Wort Atheismus sogar unverändert herübergenommen haben. Man erinnere sich dessen, was ich oft hervorgehoben. Der Gottesbegriff der Griechen war noch nicht theologisch bearbeitet und die theologischen Desinitionen waren den griechischen Kindern nicht durch jahrelangen Religionsunterricht eingebleut worden. Wer in der Blütezeit der christlichen Reherversolgung der Gottlosigkeit beschuldigt war, der hatte gewöhnlich auf zwei Fragen zu antworten: ob er rechtgläubig sei, d. h. ob er die Glaubensartitel seiner Kirche, der römischen, reformierten usw. für dare Münze nehme; zweitens aber die noch peinlichere Frage, ob er wenigstens das Dasein Gottes nicht anzweisse, d. h. das Dasein des gemeinsamen theologischen Gottes der Christen, den man sich noch ohne Unsterblichkeit der Seele und ohne Willensfreiheit nicht vorstellen

konnte. So ein Angeklagter wurde einer Brüfung unterworfen, die sich noch weit über die Theologie hinaus auf philosophische Aberzeugungen erstreckte. Wer in irgendeinem Punkte anderer Meinung war als die Rirche des Gerichtsortes, der war ein Reter und wurde als ein solcher verurteilt, am liebsten gleich jum Scheiterhaufen; Gottlosigkeit war nur eine besonders schwere Form der Rekerei. Von dieser ganzen scheinlogischen, theologischen Fragestellung war in dem Prozesse des Sokrates nicht die Rede; und konnte die Rede nicht sein, weil - man beachte beide Gründe nebeneinander — der antite Polytheismus die scheinphilosophische Theologie des Christentums nicht brauchte (und kaum vertrug) und weil in Athen Gedankenfreiheit herrschte, wo immer sich die Philosophie mit Naturerklärung abgab. Sokrates vollends, darin unbedingt ein Genosse der Sophisten, kummerte sich gar nicht um Naturerklärung und solche Dinge; er hatte die Philosophie vom Kimmel auf die Erde gebracht. b. h. er beschränkte seine Forschungen auf die Menschennatur, auf das Sandeln der Menichen, auf ihre Besserung und Belehrung; die griechische Geiftlichkeit aber, nur um das "Praktizieren" des Volles beforgt, dachte gar nicht an die Sittlichkeit der Menschen, und so herrschte in dieser Sinsicht erst recht Gedankenfreiheit. Auch hören wir nirgends, daß die Geistlichkeit als solche mit dem Prozesse des Sokrates zu tun gehabt hätte. Alle diese Umstände mussen wir uns zusammenwirkend vorstellen, umes selbstverständlich zu finden, daß der Vorwurf, er glaube nicht an das Dasein Gottes, gegen Gokrates gar nicht erhoben wurde; er batte sich weder vor Theologen noch vor Geiftlichen zu verantworten und der Begriff "Gott", der Begriff eines alleinigen Urhebers aller Dinge, war noch gar nicht ausgebildet, sollte erst von den Enkelschülern des gottlosen Sofrates langfam ausgebildet und nachber den driftlichen Theologen dargeboten werden. Der Sokrates in Platons Verteidigungsrede spricht gang unbefangen von einem Gotte, der ihn um seiner bewußten Unweisheit willen für den weisesten der Griechen erklärt und ibm dadurch ben Lehrauftrag für Begriffskritik gegeben habe; er spricht ebenso unbefangen von einem anderen kleinen Gotte, seinem berühmt gewordenen Daimonion Daimonion, der ihn bei dieser Aufgabe zu leiten pflege; man bat diesen Wortgebrauch so gedeutet, als ob Sokrates die Anschuldigung des Atheismus dadurch hätte entkräften wollen; ebensogut hätte man sich darauf berufen können, daß er mehrfach Versicherungen durch die Ausrufe "bei Gott" oder "beim Hunde" beschwört. In Wahrheit gebrauchte er nur, der sonst so haarspalterisch war, ohne jede theologische Haarspalterei, ohne an philosophische Runftausdrude zu denken, die Wörter der griedischen Gemeinsprache. Und just die Wörter "Dämon" und "Daimonion"

(Gottchen) lassen sich nicht ohne weiteres in die hristlichen Streitigkeiten um das Dasein Gottes übertragen; sie sind "unübersehden", wie schon Prantl in seiner Ausgabe von Platons "Apologie" traurig bemerkt hat. Noch ist der Ausdruck "Dämon" nicht mit dem Zauberunsug des Mittelalters verknüpft, noch nicht mit dem Geniewesen des 18. Jahrhunderts, noch versteht Gokrates unter dem Dämonischen irgendeine unbekannte, übermenschliche, meinetwegen göttliche Kraft; Sokrates weiß oder glaubt, daß er von einer solchen geheimnisvollen Kraft besessen sein dem Gebrauche des Worts einen Schluß zu ziehen auf das Dasein oder Nichtbasein des späteren Gottes wäre ungehörig. Sokrates konnte das Dasein des späteren Gottes nicht anzweiseln, weil er nichts von ihm wußte.

Eber ließe sich mit scheinbarem Rechte behaupten, daß die Anklage auf Reherei gelautet hätte, auf Ablehnung der Landesreligion: denn die Unklage ging wirklich ungefähr dahin, daß Sokrates zum sittlichen Schaden seiner Schüler an andere göttliche Wesen glaube, als an die des Landes ober der Stadt. Doch auch dieser Vorwurf hatte im Altertum einen ganz anderen Sinn als etwa im papitlichen Rom oder im Gebiete irgendeines kleinen protestantischen Papstleins; da die Landesreligion nicht in Glaubensartikeln festgelegt war, da überdies kein Geelenheil von der Unterwerfung unter irgendwelche Dogmen abhing, war es im Altertum gewiffermaßen Modesache, ob fremde Götter aus Nachbarftädten und entfernten Ländern importiert werden durften oder nicht. Es ist bekannt. wie lebhaft der Götteraustausch in der alten Zeit der Griechen war und wie der Götterimport in der römischen Raiserzeit überhandnahm. Ich glaube nicht zu übertreiben, wenn ich in der Anschuldigung, er habe neue Götter eingeführt, nicht viel mehr erbliden kann als den Vorwurf, er habe neue Waren oder neue Stoffe aus dem Auslande eingeführt; auch solche Rühnheiten wurden ja früher oder später gelegentlich schwer bestraft. Die Verteidigung, weniger seine eigene als die seiner Freunde, scheint sich auch darauf beschränkt zu haben, die Vernachlässigung der Landesgötter zu bestreiten, nicht ihre Leugnung. Man berief sich darauf, daß Sokrates "praktizierte", um den bescheibenen Ausdruck der romischen Rirche noch einmal zu bemühen.

Atheismusfcelte Sokrates war also kein Atheist im Sinne unserer Zeit. Ich werde bennoch weiter zu fragen haben, in welchem Sinne er ein Atheist war, weil die Nachwirkung seiner Begriffskritik auch auf die moderne Ausklärung nicht zu leugnen ist; und ich werde aus dem gleichen Grunde noch kurz auf die politische und kulturgeschichtliche Seite seines Prozesses eingehen müssen.

Denn der alte Streit um das Necht oder Unrecht der Athener, im Falle der Hinrichtung des Sokrates, läuft auf die Frage hinaus, ob So-

trates nun doch irgendwie ein Atheist gewesen sei oder nicht. Ich will jett etwas tiefer ichurfen und zu zeigen versuchen, was bisber nur angebeutet wurde, daß wir den griechischen Ausdruck für Gott usw. ebensowenig zu übersethen berechtigt sind, wie den Ausdrud Daimonion. Platon und Kenophon brauchten noch nicht zu fälschen, wenn fie aus ihrem Meister einen durchaus guten Bürger, einen auch in religiöser Beziehung guten Bürger machten; mit echt griechischem Leichtsinn schenkte jeder von beiden bem Meister Züge des eigenen Wesens; Xenophon bildete ibn zu einem beinahe bigotten Philister um, Platon zu einem pantheistischen Begriffskritiker. (Und keine dieser Bezeichnungen will so recht stimmen, weil "bigott", "Bbilifter". Pantheismus" ohne Gnade driftliche Bestandteile mitenthalten.) Als aber neuere Geschichtschreiber die Legende verteibigten, Sotrates ware ein frommer Mann gewesen, an ibm ware ein Auftigmord verübt worden, da fälschten sie, bewußt oder unbewußt; Beller, ba er die Sokratesbilder von Aristophanes, Kenophon und Platon in Übereinstimmung bringen wollte, wirklich als ob ein orthodores Vild von Sotrates — wie etwa von Zesus Christus gegenüber den einander widersprechenden Evangelien - zu retten wäre: Ernst Curtius, da er ben Sokrates zugleich zu einem Aufklärer und zu einem Altgläubigen machte; auch Compera, da er awischen einem pantheistischen und einem rationalistischen Sokrates zu vermitteln suchte und trot feiner Rritik ben pordriftlichen Standpunkt des Griechen Sokrates nicht wahrzunehmen vermochte. Aber auch die Gelehrten, die sich in dem Brozesse des Sokrates auf die Seite seiner Unkläger stellen, die ibn für einen Atheisten erklären, fälschen diesen Begriff ein wenig, wenn sie die Atheismusschelte, die ungefähr anderthalb Jahrtausende zu ihrer Entwicklung gebraucht hat, auf den alten Sotrates anwenden.

Bir sind ungenau, wenn wir den griechischen Gottesbegriff mit Gott wiedergeben, wir sind noch ungenauer, wenn wir die Verneinung des Gottglaubens in dem Ausdrucke Atheismus festhalten. Wollten wir den metaphysischen Gottesbegriff nur so ernsthaft nehmen, wie wir uns endlich gewöhnt haben die schlichteren Begriffe der Physit und der Mathematit zu gedrauchen, nämlich immer in der gleichen, durch eine möglichst klare Definition gesicherten Bedeutung, so hätten wir uns schon längst sagen müssen, daß der Gott des Monotheismus, der Gott mit allen seinen theologisch verzeichneten Eigenschaften, niemals der Gattungsbegriff der Götter des Polytheismus sein tönne. Mehr noch: der Gott des Monotheismus ist ein Eigenname und darf als solcher von keinem anderen Subjekte ausgesagt werden; der Sat "Apollon ist ein Gott" hat gar keinen Sinn, wenn wir bei dem Prädikate an den Gott der letzten

Rabrbunderte denken. Auch der griechische Pantheismus, der die Verfönlichkeiten der alten Götter leugnete, ist etwas ganz anderes als der Pantheismus des dristlichen Abendlandes, der dem einen Gotte die Berfönlichkeit abspricht. Wer also ben Sokrates einen Atheisten nennt. der behauptet etwas ganz anderes, als wer einen Vanini, einen Toland. einen Spinoza einen Atheisten nennt: nur die Verneinung ist in dem einen und in dem anderen Falle gleich, ungleich ist das, was verneint Diesen Unterschied im Vorstellungskreise sollte man immer im Auge behalten, auch bei den Beweisen für den Atheismus des Sokrates. Es mag ja richtig sein, daß die Lehrer und die Freunde des Sokrates von der Volksreligion abgefallen waren, daß insbesondere Eurivides. unter den Dichtern der Liebling des Sokrates, von der Mythologie wie von Dichtermärchen redete, daß Rritias ganz wie ein Sophist oder Aufflärer die Götter für Erfindungen ichlauer Menichen ausgab: immerbin wird da nur das Dasein einer substantivischen Gottheit geleugnet, nicht das Dasein von etwas Göttlichem in der Natur oder über der Natur. Es mag richtig sein, daß Aristophanes und andere Bossendichter den Sokrates und alle Sophisten als gottlose Sittenverderber an den Pranger stellten; aber dieser antite Bionswächter Aristophanes trieb selbst Schindluder mit den Landesgöttern in solcher Weise, daß man ihm nicht die Rolle eines "Positiven" gegenüber dem radikalen Sokrates zuweisen darf. Es ist richtig, daß die Anklage ungefähr auf eine Gottesleugnung ging und daß die Verteidigung, wenn wir sie überhaupt besiken, sehr schwach war; aber weder Anklage noch Verteidigung ging oder konnte gehen auf die Frage, ob Gokrates das Dasein des jezigen Gottes anerkannte oder bestritt. Nicht wie eine Rechtfertigung, nur wie ein übermütiger Scherz flingt es - und die ganze Verteidigungsrede, die Platon verfakt bat, stellt sich als eine Reibe von aufreizenden Scherzen dar —, wenn Sokrates sich für seine Gläubigkeit darauf berufen will, daß er auf irgend etwas Göttliches vertraut habe, nämlich auf das Daimonion in seinem Bergen. Man bat unter dem Daimonion, das den Sokrates zu warnen pflegte, mancherlei verstanden, eigentlich unter verschiedenen Bezeichnungen immer das gleiche: das Gewissen, das Schidlichkeitsgefühl, eine gewisse Antipathie; was Sokrates meinte, das war unter allen Umständen nur etwas Psychologisches, nicht etwas Theologisches. Wir würden beute vielleicht am besten sagen: ein Antrieb, ein Anstinkt. Wir könnten aus des Gokrates Berufung auf sein Daimonion etwas sehr Wichtiges lernen: daß er nämlich nicht der pedantische Schulmeister war, ber — nach der gewöhnlichen Darstellung — die Tugend für lehrbar hielt, die Tugend aus dem Schulsade holte, daß er sich in

Politik 101

feinem eigenen Sandeln von seinem ursprünglichen Charafter abhängig wußte, daß er tein trodener Verstandesmensch mar; nur über sein Verbaltnis zum Übersinnlichen erfahren wir durch das Daimonion nichts; benn gang unkritisch, gang im Banne seiner Muttersprache, nennt er ja eben diesen seinen natürlichen Instinkt, diesen Urgrund seines perfonlichen Charafters, etwas Göttliches, sein Daimonion. Wir könnten dafür recht gut "Genius" fagen und wurden den Sinn treffen, wenn wir das Fremdwort bald feierlich bald icherzhaft aussprächen. Es ware möglich, daß Sokrates mit dem Genius, der in ihm selbst wohnte, im bewußten Widerspruche stand gegen den Volksaberglauben an göttliche Rräfte, an die Orakelbefragerei und die Wahrsagerei; wir werden bald seben, daß dem Lieblingsdichter des Sofrates, dem antiten Auftlärer Euripides, eine folde Tendens wohl zuzutrauen ware. Wir muffen aber taum glauben, daß Sokrates mit einer Abkehr von solchem Unfug eine Ausnahme unter seinen gebildeten Zeitgenossen gewesen wäre; auch er berief sich gern auf das Orafel, das ibn für den weisesten Griechen erklärt batte, doch seine Berufung (in der Verteidigungsrede) war nicht ohne rationalistische Fronie; so richteten sich die Feldhauptleute auch im Peloponnesischen Rriege noch häufig nach Opferschau und astronomischen Vorzeichen, vor ben Goldaten wenigstens, wir durfen aber annehmen, daß die Rubrer diesen frommen Ubungen teine größere Bedeutung beilegten als die Relbberrn von heute den Gebeten vor der Schlacht. Es waren pinchologische Bilfen.

Auch über die politische Seite, die der Prozest des Sokrates dar- Politik bietet, sind wir nur auf Vermutungen angewiesen; so liegt die Sache nicht, daß wir einfach fagen könnten, die neu erstartte Demokratie Athens habe mit Sotrates den gefährlichsten Freund der Aristofratie beseitigen wollen. Wie aber der Atheismus der antiken Welt anders war als der driftliche Atheismus, ein griechischer Atheismusprozek anders als ein driftlicher, fo ift auch die politische Seite der Anklage anders zu bewerten. Naturlich stedte auch hinter den Verfolgungen der Atheisten im 16. und 17. Rahrhunderte und bis heute Politik, Rirchenpolitik; nicht nur die tatholische Rirche fühlte sich im Besitze einer organisierten Macht und ging mit Feuer und Schwert gegen die Menschen vor, die diese Macht auch nur mit Wortgründen zu untergraben anfingen; die weltlichen Regierungen, die sich an solchen Berfolgungen beteiligten, trieben eben Rirchenpolitit, seitdem der lange Rampf zwischen Staat und Rirche vorläufig mit einem Bundniffe zwischen Staat und Rirche geendet hatte. Was man Gottesdienst nennt, das war 3. 3. in Athen mit den anderen öffentlichen Einrichtungen ber Stadt unentwirrbar verquickt: mit dem

Rriegswesen, mit dem Gerichtswesen, mit dem Theaterwesen; es ist oft sehr schwer, das staatliche und das kirchliche Moment wichtiger Ereignisse auseinander zu trennen. Als nach der Schlacht bei den Arginusen die siegreichen Feldherrn schmäblich verurteilt wurden, geschah es, weil sie nach der Seeschlacht die auf Planken herumtreibenden Verwundeten nicht gerettet, und weil sie Doten nicht begraben batten; die Behörden wollten wahrscheinlich die Pflichtversäumnis gegen die Überlebenden strafen, in der öffentlichen Meinung und in der Phantasie des Voltes war das religiöse Verschulden gegen die Toten von größerer Bedeutung. So mochten die Ankläger des Sokrates in gutem Glauben den Mann bestrafen wollen, der die Augend verführte, d. h. die alleinseligmachenden demokratischen Einrichtungen Athens tadelte oder kritisch untersuchte; sollte aber die Stimmung der Volksrichter genügend gegen den Angeklagten gereizt werden, so mußte er auch des Atheismus — in griechischem Sinne — beschuldigt werden: er vernachlässige die Götter der Stadt und schwake von neuen Göttern. So erschien der groke Frager Sokrates den Verteidigern der alten Sitte als ein gefährlicher Neuerer, ohne daß seine Landsleute sich darüber flar zu werden brauchten, ob die Gefahr mehr den politischen oder mehr den religiösen Einrichtungen der Stadt brobte; was die griechischen Religionen von denen der Gegenwart zumeist unterschied, das gilt auch für die politischen Fragen. Die Männertämpfe um Macht und Einfluß dürften nicht viel anders gewesen sein als beute, aber die Schlagworte der Varteien waren in der Volitik ebensowenig definiert wie in der Religion. Man denke 3. B. nur daran, daß während des fast dreißigjährigen Peloponnesischen Kriegs die Nationalitätsidee der Hellenen so gut wie gar nicht jum Vorschein tam; zwar ein Mann wie Alkibiades, der in Born und Not seine Anschlägigkeit bald den atbenischen Volksgenossen, bald den feindlichen Spartanern, bald dem Erbfeinde in Berfien zur Verfügung stellte, bildete selbst damals eine Ausnahme; aber auch unter ben einfacheren Griechen waren biejenigen selten, die sich von ihrer Nationalität eine Vorstellung gemacht hatten, die den Rrieg als bewußte Panbellenen oder Allgriechen beendigen wollten. Die Nationalitätsidee war noch nicht wirksam, trot der Liebe aur Beimat, gur "Stadt". Und auch die Begriffe der verschiedenen Staatsformen, die erst Aristoteles, der Enkelschüler des Sokrates, in ein sogenanntes Snitem brachte, waren noch nicht geklärt.

Nun betrachtete es Sokrates, wenn wir seinen Evangelisten trauen bürfen, als seine Jauptaufgabe, die praktischen Begriffe zu säubern, die Begriffe des menschlichen Jandelns; wir hören aber nichts davon, daß er — wie vor ihm die sogenannten Sophisten und nach ihm Platon Politit 103

und Aristoteles — auch die philosophischen, politischen und religiösen Begriffe zu faubern versucht habe; nur ungenau darf man annehmen, bak er tein Freund der beimatlichen Staatsform war, die über die Berufung zu wichtigen Amtern das Los entscheiden ließ, daß er sich für eine Berrichaft der Würdigsten aussprach, also für eine Aristokratie im höchsten Sinne des Wortes. Wir erfahren jedoch nicht, daß er an den Revolutionen Athens regen Anteil genommen habe; er war kein Parteigänger weder der oligarchischen Regierung der Vierhundert noch der dreißig Tyrannen. Es wird aber doch kein bloker Bufall sein, daß er, seit den Tagen des Perikles unbelästigt, jest nach dem Sturze der dreißig Tyrannen plöglich verfolgt wurde. Unbeliebt genug hatte er sich gemacht, bei dem Volke und bei dessen Führern. Er war nicht müde geworden, allen diesen Leuten au beweisen, daß sie nichts von dem wußten, was sie zu wissen glaubten. Er war ein "Etel", wie man in Berlin von solchen zudringlichen und läftigen Fragestellern zu sagen pflegt. Er hatte die Menschen aller Berufe schon geärgert und man gönnte ibm für seine Unbescheidenbeit einen tüchtigen Denkzettel. Halten wir uns an den Brozesbericht des Blaton, wie wir trot aller Bedenken doch tun muffen, so wurde das Schuldig nur mit einer sehr geringen Mehrheit ausgesprochen, obgleich Gokrates in seiner Verteidigungsrede mehr seine Überlegenheit gezeigt als die Geschworenen gunftig gestimmt batte. Run erst sollte über das Strafausmaß verhandelt werden; allgemein ist man der Meinung, daß Sokrates mit einer kleinen Geldbuße oder mit einem kurzen Bann davongekommen ware, wenn er die Richter so behandelt hatte, wie es dem Berkommen Das souverane Volt von Athen wollte umschmeichelt und angewimmert sein, so oft es eine Entscheidung zu treffen batte. Sofrates war tein Schmeichler und so wurde er jum Tode verurteilt dafür, daß er die Anklage nicht recht ernst zu nehmen schien. Eigentlich nicht so sehr au einer Hinrichtung als au einer sanften Art des Selbstmords. Wenn nämlich der Tod durch den Schirlingstrank, den die Alten vielleicht auf eine besondere Weise augubereiten wußten, wirklich so schmerglos mar, wie er uns geschildert wird.

Aberall ist es bei Sokrates schwer, den Schleier der Legende zu beseitigen und bis zu seiner mahren Perfonlichkeit vorzudringen. Es liegt nabe, uns nach einem anderen Hauptvertreter der griechischen Aufklärung umzusehen. Er schien von jeher gegeben in dem Dramatiter Euripides, von welchem Stude und Fragmente genug erhalten Euripides blieben - so heißt es -, um uns ein ausreichendes Bild von seiner Weltanschauung zeigen zu können. Es trifft sich nicht übel, daß derselbe Aristophanes, der die Athener zuerst gegen die Gottlosigkeit des

Sofrates bekte, auch den Euripides denunzierte als einen Gottesleugner und als einen elenden Dichter dazu. Man hat diese Bosheiten des Bossendichters lange Zeit für bare Münze genommen. Wie man sich dabei mit dem Dogma vom klassischen Altertum abgefunden batte, gehört auf ein anderes Blatt; ich fürchte, man nahm die Überbleibsel der griechischen und lateinischen Literatur für ein Ganzes, wie man in der Theologie den zufälligen Ranon der Bibel für ein Ganzes nahm, und half sich in beiben Fällen, dadurch, daß man Widersprüche leugnete. Man brachte die Epangelisten in Übereinstimmung, man betrachtete ben übermütigen Aristophanes als einen klassischen Zeugen und bewunderte den Euripides bennoch. So wuchs der Ruhm des Euripides, der bei seinen Zeitgenossen viel Widerspruch erfahren hatte, ins Ungemessene; Euripides wurde zum Tragifer des Schulmeisters Aristoteles, wurde zum Vorbilde für Seneca und so durch die Wirkung, die er auf Shakespeare und noch unmittelbarer auf das frangofische Theater ausübte, bis auf die Gegenwart jum unvergleichlichen Muster der Theaterschriftstellerei. Aur etwa die deutschen Romantiker mit ihrem feinen Gefühle für die Bedingungen moderner Poesie verachteten ihn; Goethe wollte keinen Dramatiker irgendeines Volkes kennen, der wert gewesen wäre, ihm die "Pantoffeln zu reichen". Nun war aber Euripides seit Aristophanes anerkannt als der Dichter der Aufklärung; jo entstand gegen Ende des 18. Jahrhunderts in Frankreich und in Deutschland die Neigung, Euripides mit Voltaire zu vergleichen. Es ware eine Rleinigkeit, in einem Schulauffate ober in einer anderen Doktordissertation eine folde Barallele zu schreiben: die gleiche Übergangszeit der Auflösung alten religiösen und politischen Glaubens. Verdrängung der Vaterlandsliebe durch Rosmopolitismus, Aufkommen des Nationalismus in der Philosophie und des Naturalismus in der Boefie: und der Bufall fügte es, daß Euripides wie Voltaire in ihrer Beimat unbefriedigt, eine Buflucht suchten und fanden am barbarischen Bofe eines nordischen Fürsten, dessen Land die Boffnung einer besferen Bukunft war, Euripides in Mazedonien, Voltaire in Preußen. ich möchte die Gegenüberstellung von Euripides und Voltaire nicht ganz verschmäben, aber nur um wieder zu zeigen, daß die Schlagworte der Aufklärungszeit ihren Sinn verlieren, wenn wir fie auf das Verhältnis awischen dem griechischen Denken und dem griechischen Volksglauben anwenden. Übrigens will ich nicht in Abrede stellen, daß ich weder den Theaterschriftsteller Euripides noch den Theaterschriftsteller Voltaire für einen ganzen Dichter balte.

Voltaires bewußte Absicht war in dem Wahlspruch enthalten, mit dem er seine vertrauten Briefe zu endigen liebte: écrasez l'infâme. Euri-

Euripides 105

pides hatte dieses Fahnenwort gar nicht verstanden. Griechenland, Athen befaß gar teine Rirche, von Brieftern geschütt, von einem scheinbar übergeordneten, in Wahrheit gehorsamen Stagte perteidigt, die um der Wahrheit willen und um des Volkswohls willen hätte vernichtet werden muffen. Griechenland, Athen befag nur ein Bertommen, nach welchem die Landesgötter verehrt wurden, befaß nur eine Fülle von Mythen, von Geschichten, die zu teiner Zeit in ihrem Wortlaute feststanden. Wenn Voltaire auch nur an einer einzigen Heiligenlegende des Mittelalters seinen Wik übte, schien das ganze Gebäude des Ratholizismus einzustürzen; wenn die griechischen Naturphilosophen die "Ursprünge" der Welt außerhalb der Götter suchten, lange vor der perikleischen Zeit, wenn dann die Sophisten den Menschen zum Mage aller Dinge machten, auch ber religiösen Dinge, wenn endlich Euripides, sicherlich ein Gesinnungsgenosse ber Sophisten, wirklich (wie Aristophanes ihm nachsagt) zu der Vernunft als zu seiner Göttin betete, so blieben die Landesgötter und ibr Dienst pon folden Denkübungen fast unberührt. Mochten immerbin einige Mothen zu Märchen werden, es blieben Götter genug übrig. Euripides benütte die alten Göttergeschichten mit der gleichen Freiheit, mit der heute ein Verfasser historischer Dramen etwa seine Quellen verwendet; es war aber keine Theologie da, die ihm eine solche Freiheit verkummert hätte. Man brauchte den Dramatiker nicht mit Redensarten au rechtfertigen wie: daß der Dramatiker hinter den Bersonen seines Studes verschwindet, daß die einzelnen Berfonen nur ihrem Charafter gemäß reden; nein, just Euripides war ein Tendenzdichter (wie Voltaire) und benutte jede paffende und unpaffende Gelegenheit, seine Mitburger burch aufklärerische Sprüchlein zu belehren, die alten Legenden auch wohl gang unpoetisch zu tritisieren. Das war aber für die Entwicklung ber griechischen Göttergeschichten nichts grundfählich Neues. den Verfassern des Alten und des Neuen Testaments wurde behauptet, sie hatten unter göttlicher Eingebung die Reder geführt, erst in der Mythologie der Bibel wurde jeder Buchstabe darum mit Feuer und Schwert verteidigt; die Griechen wußten es nicht anders, als daß sie ihre Göttergeschichten den Dichtern verdankten, und — noch einmal — was Dichter bauten, tonnten Dichter fturgen.

So steht es um den Atheismus, den Rationalismus, den Steptizismus des Euripides oder wie man den Ausdruck für seine Tendenz wählen mag. In vielen seiner Stücke bog er nicht nur die herkömmliche Legende nach seiner Absicht um, sondern bekämpste sogar irgendeine landläusige Sottesvorstellung. Das Publikum nahm aber keinen Anstoh daran, wie es denn wahrscheinlich eine gelehrte Fabel ist, daß Euripides seinen

Vers "Was Zeus auch sei, ich kenn' ihn nur dem Namen nach" frömmelnd verbessern mußte. Auch die vielen Stellen, die die Notwendigkeit des Schicksals den Göttern überordnen, haben nicht — wie man sie jett gern versteht — die Bedeutung der Anerkennung eines gottlosen Waltens der Naturgesetz, sondern nehmen nur wieder etwas Göttliches neben oder über den Göttern an. Selbst so erbitterte Worte, wie sie einmal Amphitryon gegen den ehebrecherischen Zeus richtet, sind nur für uns blasphemisch, die wir die Allweisheit und die Allgüte Gottes auswendig gelernt haben; die Griechen kamen eben mit Göttern aus, die nicht weise und auch nicht gut waren. Und für den Mangel einer Priesterschaft, die durch solche Aselbsig geschädigt worden wäre, spricht es deutlich, daß Aristophanes bei einem seiner Angriffe auf Euripides nicht einen Verlust für die Kirche hervorhebt, sondern nur den Ruin der Blumenhändlerinnen, denen die Atheisten keine Kränze für die Tempel mehr abkausen würden.

Die Sprache auch unserer Auftlärung ist noch eine christliche Sprache; christliche Deisten und Pantheisten wissen es nur oft gar nicht, daß sie — auf dem Wege zum Atheismus — ihrem abstrakten Gottesbegriffe Eigenschaften des Christengottes immer noch beilegen; und so fälscht man unbewußt die Religionskritit des Euripides, wenn man sie Deismus oder Pantheismus nennt. Der griechische Ausklärer tonnte ganz unbesangen aussprechen, die Götter wären unweise und unsittlich. Die Mythologie war für die griechische Austlärung voll von Lügen; nicht aber Gottes Wort hatte da gelogen, sondern — schon nach einem Spruche Solons — die Dichter, also Menschen.

Auch der berüchtigte, eigentlich unpoetische Nationalismus des Euripides hat wenig Ahnlichteit mit dem christlichen Nationalismus des 17. und 18. Jahrhunderts; dieser führte zum theoretischen Atheismus, wenn er an der duchstädlichen Wahrheit der mythologischen Slaubensartitel zweiselte; Euripides konnte ruhig irgendeine Söttergeschichte, irgendeine Sötterlegende für unwahr halten und getrost seine Umformung der alten Fabel an die Stelle sehen. Homeros verlangte in der Auslegung nicht wie die Vibel das Opfer des Verstandes. Wer das Lehramt der christlichen Nirche verwarf, der war ein halber Atheist und ein ganzer Neher; wer die Unsehlbarteit der griechischen Wahrsagerei verwarf oder verlachte, der war noch lange tein Neher, tein Atheist.

Auch der ausgemachte Zweifel, der sogenannte Steptizismus, ist zwar dei Euripides und bei den Griechen überhaupt äußerst radikal, es fehlt ihm aber die einseitige atheistische Tendenz, er ist mehr erkenntnisthevretisch als religiös; der Grund ist wieder nur der Mangel einer Theo-

Euripides 107

logie. Innerhalb einer Offenbarungsreligion führt der Zweifel an irgendeinem der Glaubensartitel unweigerlich zum Zusammenbruche des ganzen Spstems; Euripides konnte — mit den Sophisten — beinahe schon sprachtritisch an der Berechtigung der religiösen und der sittlichen Begriffe zweifeln und dennoch fortfahren, mit den umgebildeten alten Göttermothen sein Bublitum zu rühren. Beute wird sich ein aufgeklärter Maler ober Dichter davor huten, die Gestalten des driftlichen Bimmels bebandeln zu wollen: die Götter des Olympos, damals übrigens schon nach dem griechischen Himmel versett, waren in viel hoherem Mage als etwa die katholischen Beiligen für uns, lebendige Symbole geblieben und schienen lebendig, auch in der Vermenschlichung des Euripides, selbst noch in den grotesten Beichnungen des Aristophanes. Sicherlich war Euripides aus der Art geschlagen, aus der Art der Athener; was man ihm aber übelnahm, das war weit mehr seine Abwendung von politischen Geschäften und seine Berwerfung bes gymnastischen Sports, als gelegentliche Aukerungen über die Sterblichkeit der Menschenseele und über die Unfreiheit des Menschenwillens. Über so schwierige Dinge wie den Gott und die Seele mochte jedermann benten wie er wollte. Und vollends das Elend des Menschenschicksals und das Recht auf den Selbstmord widersprach der griechischen Unschauung nicht, geschweige benn einem religiösen Glaubensartikel, beren es ja nicht gab.

Als Gesinnungsgenosse des Sokrates durfte hier ein Dichter herangezogen werden, und nicht ein Wissenschaftler, weil in der Poesie die allen Griechen gemeinsame Weltanschauung zum Ausdruck tam, und weil es eine Wissenschaft in unserem Sinne noch nicht gab, weber Naturwissenschaften noch Geisteswissenschaften. Um so willkommener mag es fein, in einem ausgezeichneten Arzte einen Freigeist tennen zu lernen; gippotrates Beilkunft war damals ja ebensowenig wie heute eine Wissenschaft. Es tommt noch etwas dazu.

Wollen wir uns nämlich über den Geift der Aufklärung, der zu der Beit des Sokrates bei den gebildeten Griechen herrschte, im Gegensate zu der Volksreligion, genau unterrichten, so dürfen wir bei der Geschichte der Philosophie und der Dichtung nicht stehenbleiben; da droht immer die Gefahr, durch subjettive Übersetzungen die Vorstellungen der Gegenwart in die Lebren und Gedanken der alten Berren hineinzulegen. Es trifft sich gut, daß wir den Stand der griechischen Aufklärung nach dem Beloponnesischen Rriege nachprüfen können an den erhaltenen Schriften des berühmtesten Arztes.

Hippotrates war ungefähr zehn Jahre junger als Sofrates und starb zwanzig bis breißig Jahre später als ber "Vater ber griechischen Philosophie". Eine beträchtliche Fahl der unter dem Namen des Hippotrates dis auf uns gekommenen Bücher gilt dei den Fachleuten für echt; es wäre auch töricht, gewisse grundlegende Gedanken (Aphorismen, Bemerkungen über Prognose, Diagnose und Einfluß des Klimas) einem anderen Menschen zuweisen zu wollen als dem Hippokrates; man müßte denn das Auftreten eines zweiten großen Arztes in der antiken Welt annehmen.

Sehr merkwürdig ist nun, daß Sokrates und Hippokrates, der philosophische und der ärztliche Ausklärer, voneinander nichts wissen wollten oder doch keiner von der Lebensausgabe des anderen; Sokrates brachte ja nach dem alten Worte die Philosophie vom Himmel auf die Erde herab; Hippokrates wiederum lehnte in seinem Beruse jede Abhängigkeit von der Philosophie ab: der Arzt brauche nicht zu wissen, was der Mensch sei. An anderer Stelle werde ich mich mit der ungeheuren, darum für mehr als zwei Jahrtausende sast unwirksamen Kühnheit zu beschäftigen haben, mit der Hippokrates in so grauen Beiten schon das Wesen der Diagnose durchschaute und den Sat versocht, um dessenwillen heute noch Ernst Schweninger und Schleich geseiert oder bekämpst werden: es gibt keine Krankheiten, es gibt nur kranke Menschen.

Hier geht uns allein die Kritik an, durch welche Hippokrates die supranaturalistische Diagnose aus seiner Tätigkeit verbannte. Man batte natürlich seit jeber, wenn man einen kranten Menschen zu betreuen batte, mit menschlicher Neugier, die sich gern Wißbegier nennt, nach der Ursache der sogenannten Rrankheit gefragt: in sehr vielen Källen simmer bei Verwundungen) gelangte man zur Erkenntnis einer natürlichen Ursache; in ebenso vielen Fällen schob man die Ursache supranaturalistischen Einflüssen zu, dem Willen von Göttern oder Dämonen: war die Ursache supranaturalistisch, so mußte auch die Heilung durch supranaturalistische Mittel versucht, der Gott oder der Dämon durch Gebet oder Opfer versöhnt, der Fluch durch geeignete Zaubermittel aufgehoben werden. Der Aratoriester der Griechen und der Medizinmann der Neger standen so ziemlich auf der gleichen Stufe der ärztlichen Runft; der Aberglaube. ber heute noch bei boch und nieder sehr verbreitet ist, läßt immer eingebildete Ursachen durch eingebildete Mittel bekämpfen. Ich lasse es dahingestellt, ob der Glaube an personifizierte "Rrankheiten", die man für die Ursachen von Todesfällen oder Schmerzen balt, nicht einer abnlichen supranaturalistischen Atiologie angehöre und nicht zu der Anwendung von verwandten supranaturalistischen Heilmitteln führen könne. Hippotrates nun mag immerhin sonst ein Schüler des Berakleitos gewesen sein, man mag ihn mit Recht oder Unrecht zu den Atheisten

gerechnet baben (der Streit darüber begann aber erft in neuerer Beit). in der Ausübung seiner ärztlichen Runft ließ er sich von religiösen Vorstellungen ebensowenia stören wie von philosophischen. Arzt um seine Meinung befragt wird, dann redet er nicht von Gott und göttlichen Dingen, sondern allein von den Zuständen und Vorgängen im lebendigen Menschenleibe. Vielleicht stedt im Menschen etwas Göttliches, dann aber im franken Menschen nicht mehr und nicht weniger als im gesunden Menschen. Und Hippotrates schreibt ein kleines Buch über die Erscheinungen, die man unter dem Namen der "beiligen Krankbeit" zusammenfaßt, und entscheibet sich dafür, daß auch diese Rrantbeitserscheinung (die ungefähr alle psychischen Erkrankungen umfaßte) um nichts göttlicher sei als andere, sich aus ebenso natürlichen Gründen erklären laffe und entwickle.

## X

Die Geschichtschreiber der Philosophie baben seit jeher und bis auf die Gegenwart die meisten Denker des Altertums in Philosophenschulen geordnet und diese Schulen mit dem Märtnrer Sokrates in Verbindung gebracht; Sokrates war, eigentlich nur durch seine Persönlichkeit und seinen Tod, zum vorbildlichen Philosophen geworden, die folgenden Philosophen waren oder nannten sich doch seine Freunde und Schüler, und eine gewisse Rlassifizierungssucht der gelehrten Menschheit trug das übrige dazu bei, die Orientierung nach Sokrates in der Philosophiegeschichte durchzuführen. In einigen Fragen ber Erkenntniskritik und der Moral bestehen in der Tat engere oder weitere Zusammenhänge zwischen Sokrates und den Schulen, die sich auf ihn beriefen. Ruft in religiösen Fragen aber besteht ein solcher Zusammenhang durchaus nicht; gab es bei den Griechen überhaupt tein Wort Gottes, so hatte der allverehrte Sofrates kein Herrenwort, kein Buch hinterlassen, keinen beiligen Text. Bu den Göttern stellte sich der Anniker, der Anrenaiker, der Megariter, der Porrhoniter, und wie sie alle hießen, wie er wollte und tonnte; es gab über Platon und Aristoteles hinaus eine gewisse Entwicklung in der Metaphysik, nicht in der religiösen Freidenkerei.

Den Gottesbegriff der Anniker aus dem Bust der ebenso wikigen Anniker wie unverbürgten Anekdoten herauszuschälen, ist nach der philologischen Arbeit Zellers fast noch schwerer als vorher; einst konnte man sich naiv an den Anekdotenschat von Diogenes Laertios und ähnliche Arbeiten halten, jest find mit den fleinen auch die großen Büge unsicher geworden. So a. B. ist der Knniker Diogenes, der mit dem Rasse, mit der Laterne und mit Alexander dem Großen - heute noch vielleicht die populärste

Philosophengestalt des Altertums — fast zur Legende geworden; ich glaube nicht zu weit zu gehen, wenn ich sage, daß die hübschesten Anekdoten über ihn von antiken Humoristen nicht anders erfunden und umgeformt worden sind als Wilhelm Busch sie neu gesehen und gezeichnet hat.

Das wichtigste Ergebnis der gründlichen Forschung Zellers dürfte sein, daß auch die Apniker sich für die echten Jünger des Sokrates ausgaben, für die einzigen wahren Sokratiker; nicht anders, als fast alle deutschen Philosophen seit Kant das Monopol der richtigen Schule Kants sür sich in Anspruch nahmen. Die Torheit, mit welcher die Kyniker seit den Kirchenvätern und eigentlich dis auf Brucker als lächerliche und bestialische Menschen behandelt wurden, war schon vor Zeller überwunden; aber Zellers Verdienst ist es, in der kynischen Erkenntnistheorie einen gewissen Nominalismus (der Ideenlehre Platons gegenüber), in der Moral einen merkwürdigen Rigorismus, der die Verachtung aller Scheu vor Menschen aufs äußerste trieb, nachgewiesen zu haben. Uns gehen nur die religiösen Ansichten der Kyniker an.

Da ist es nun bemerkenswert (ich folge natürlich Beller), daß der Gründer der kynischen Schule, Antisthenes, ebensoser ein Schüler der anderen Sophisten wie der des einzigen Sokrates war; aber die kynische Ausklärung ist rücksichtsloser als die der anderen Sophisten, weitaus rücksichtsloser als die des milden Sokrates. Die Volksreligion ist diesen Radikalen ein Brauch wie ein anderer Brauch, eine Sitte wie eine andere Sitte; und weil diese Schule sich schwaleser oder unverschämter als jede andere Schule — ich möchte mit beiden Worten keinen Tadel verbinden — von jeder Volksmeinung unabhängig gemacht hat, weil alles abgelehnt wird, was nicht die Charakterbildung unterstützt, darum wollen sie nichts wissen von religiösen Bräuchen und von den Volksgöttern, deren Seltung sie schon überraschend modern dem blohen Perkommen zuschreiben. Der Spott über himmlische Dinge ist viel freier und keder als selbst in den Briefen der Enzyklopädisten.

Auf die Frage, was im Himmel vorgehe, soll Diogenes geantwortet haben: "Ich war noch nicht oben." Was dem Volke am heiligsten war an seiner Religion, nämlich nicht die Gebete und Gelübde, sondern die Weissagung und die Wahrsagerei, besonders aber die Ansterien, wurden schon von Antisthenes durch schaft geschliffene Vosheiten dem Gelächter preisgegeben. Tempel waren ihnen nicht heiliger als andere Orte. Demnach waren die Kyniker nach dem griechischen Sprachgebrauche einsach Atheisten; die einzigen Götter des Volkes wurden von ihnen geleugnet. Wenn sie selbst dennoch gelegentlich von einem Gotte sprachen, von dem

Knnifer 111

unvorstellbaren Einen Gotte, wenn sie die griechische Bibel, die bomerischen Gedichte nämlich, solange allegorisch umdeuteten, bis eine Tugendlebre berauskam (nach Aulian dem Abtrünnigen wollte Krates die Götter lieber durch beilige Tugenden ehren als durch verschwenderische Opfer), fo sind wir allzu leicht geneigt, diese und ähnliche griechische Aufklärung für ein Seitenstück zu dem moralischen Deismus des 18. Jahrhunderts ju halten. Ich glaube nicht, daß das richtig wäre. Wir werden noch seben. wieviele Eigenschaften des alten Judengottes, der driftlichen Vorstellung alfo, selbst in den Schatten des deistischen Gottes sich hineingerettet haben, por allem der Optimismus und was drum und dran hängt. Die Anniker hatten an ihrem Gotte nichts dergleichen; man kann fast überall "Lugend" anftatt "Gott" fagen. Sie waren mit der Sache fertia geworden; die sprachfritische Einsicht, daß das Wort der Sache nachgeichiet werden müßte, fehlte ihnen.

Reblte auch noch dem sonst so kritischen Banle, da er in seinem Artikel Diogenes "Diogenes" an den Quellen die porlette Rritik übt, aber nicht die lette. Die Unhaltbarkeit fast sprichwörtlich gewordener Überlieferungen wird mit gelehrtem Scharffinn oft nachgewiesen, aber ber Leichtsinn dieser Art von griechischer Geschichtschreiberei, deren Zuverlässigkeit kaum über der unserer Wighlätter steht, wird im ganzen noch nicht durchschaut, wie das später zuerst bei Lewes der Rall ift. Trokdem ift es richtig und bei diefem strenggeschulten Forscher bemerkenswert, wenn Beller Banles Artikel "immer noch lesenswert" findet. Besonders die Anmerkung N. wo die Frage untersucht wird, ob Diogenes ein Atheist oder ein Deist gewesen sei, berührt einen Punkt von psychologischer Wichtigkeit: die Schwierigkeit, hinter Außerungen des Wites die nüchterne Meinung eines wikigen Schriftstellers berauszufinden. "Überhaupt sollte man aus den geistreichen Einfällen eines Menschen nicht zu einem Schlusse darüber kommen, ob er innerlich Religion habe oder nicht; denn die Leidenschaft, Wite zu machen (de dire un bon mot), ist gewöhnlich so machtig, daß man ihr folgt auf die Gefahr bin, einen Freund zu verlieren oder sich ein Unbeil zuzuziehen. Ein Spottvogel, der an Gott glaubt, kann leicht wie ein Gottesverächter reden, ein Atheist ebenso leicht nach der Weise der Frommen." Das gilt auch für die wizigen Menschen großen Stils, etwa für Voltaire und Beine; das gilt auch für andere bedeutende Menschen von lebhaftem Geiste, die nicht in erster Linie wizig sind, aber doch eine kunftlerische Freude an der sprachlichen Formung ihrer Einfälle haben. Deshalb wird in der Folge auch die Ergründung der letten Meinung so schwer sein, die selbst der weise und fonnenklare Goethe über feinen Gott begte.

Diogenes erschien schon dem Altertum wie ein verrückt gewordener Sokrates; was an diesem Urteile richtig ist, trifft aber auf alle Kyniker zu, den Stifter der Schule etwa ausgenommen. Sie verachteten die Volkssitte und verachteten den Sottesdienst wirklich nur als einen Teil der Volkssitte. Man erwartete von ihnen, daß sie lauter Dinge taten und sagten, möglichst zugespitkt sagten, die den ehrsamen Bürgersmann entsetzen. Die Sötterlästerungen gehörten dazu, traten aber nicht in den Vordergrund.

Hipparchia

Wie bei den übrigen Annikern ist auch bei Hipparchia die Gottlosiateit selbstverständlich, ohne daß in den Quellen auf ihre ausdrückliche Hervorhebung Wert gelegt würde. Hipparchia wurde nach der Legende auf eine ebenso romantische als unflätige Art die Gattin des budligen und armen Anniters Rrates; die stärksten Anekdoten über die Bundehochzeit dieses Baares und über einen wikigen Streit zwischen Hipparchia und dem entschiedenen Atheisten Theodoros \*) sind wahrscheinlich ebensolche Fabeln wie die meisten Geschichten, die die spätere Reit mit offensichtlicher Freude an der Schamlosigkeit von den Annikern erzählte. Unser Wieland hat aus der Ehe von Krates und Hipparchia einen kleinen Roman geschaffen; wollte ein Naturalist von heute den gleichen Stoff aufgreifen und etwa die Darstellung von Diogenes Laertios wörtlich benüten, so würde er in Frankreich für einen Vergröberer Zolas erklärt und in Deutschland zu einer Gefängnisstrafe verurteilt werden. In einer Geschichte philosophischer Anschauungen sind diese Histörchen nicht zu verwenden. weil ihre Herkunft kaum zu entwirren ist; hochstens für den griechischen Geschmad in der Zeit ihrer Entstehung wären sie etwa bezeichnend. Schon der alte Ratob Bruder bat in seinen Philosophiegeschichten starte Aweifel an der Wahrheit dieser "Sauhistorien" ausgesprochen: merkwürdig genug, daß der so viel kritischere Zeller die schlimmsten Schamlosigkeiten für möglich hält und sie aus den Grundanschauungen der Anniker zu erklären sucht.

Wieland nun kannte den gelehrten Bruder sehr gut; man braucht nicht erst die persönliche Beziehung herzustellen, daß Wielands Frau eine Nichte Bruders war. Als er seinen Roman "Arates und Hipparchia" schrieb (1804), hatte dieser wahrlich nicht größte, aber liebenswürdigste

<sup>\*)</sup> Eine Anetbote, die natürlich Diogenes Laertios zum besten gibt, bringt den Atheisten Theodoros mit der Atheistin Hipparchia zusammen; die beiden sollen einander am Hose des matedonischen Königs Lysimachos getroffen haben; der wüste Ton der Unterhaltung gibt uns vielleicht kein richtiges Bild diese nordischen Hossens, verrät uns abeoch, wie man sich in der römischen Kaiserzeit den Verkehr zwischen matedonischen Königen und griechischen Philosophen vorstellte. Der Streit selbst ist zu albern, um eine Nacherzählung zu verdienen; über Jipparchia wartet Diogenes mit ganz anderen Geschichten auf.

Stilpon 113

unter unseren "Rlassitern" längst nicht nur die Beriode seiner Frommelei, sondern auch die seiner koketten Frivolität hinter sich; in der Zeit seiner "Romischen Erzählungen" hätte er es sich schwerlich entgehen lassen, auf die Saubistorien in seiner kikelnden Weise wenigstens anzuspielen. Der fast siebzigjährige Dichter unseres "Romans in Briefen" verzichtet auf solche Dinge, und seine Darstellung ist dadurch nicht eben kurzweiliger geworden. Die genaue Renntnis des griechischen Altertums verhindert Wieland nicht, das Rostum der Sprache gröblich zu verleten; auch werden die Ryniker (Diogenes gehört zu den Korrespondenten) so idealisiert, daß von ihren charakteristischen Zügen so gut wie nichts übrig bleibt; sogar ehrbar fromm ist Krates in seinem Briefe an Diogenes. Aur wer die Geschichte der Frauenemanzipation zu schreiben unternähme, dürfte an der altmodischen Geschichte Wielands nicht vorübergeben; das Verständnis der kynischen Schule hat sie nicht gefördert.

Gerade die Frechheiten der Anniker wurden von den Behörden nicht verfolgt; vielleicht erfreuten sich diese Männer und Frauen des späteren Vorrechts der Narren, der öffentlichen Meinung ungestraft ins Sesicht schlagen zu können, vielleicht war just die Zeit ihres Auftretens befonders duldfam. Wenn nun Stilpon, der Atheist aus einer Nachbarschule, Stilpon ber ber sogenannten Megariter, in einen Strafprozeg verwidelt wurde, jo mag das daran gelegen haben, daß diese Gruppe von streitsüchtigen Menschen vielfach an die Sophisten erinnerte, gegen die seit Aristophanes und noch mehr seit Blaton das Vorurteil bestand, sie wären Sittenverderber.

Für den Con bei Unklagen auf Atheismus, für die griechischen Prozefformen also, ist der Fall des Stilpon auch dann noch bezeichnend, wenn wir einige der wikigen Antworten für später hinzuerfundene Anekdoten halten; der Hauptpunkt der Anklage klingt ebenso echt wie die wunderliche Ausrede. Ich schicke die üblichen Bemerkungen über die Stellung Stilpons zu seiner "Schule" gar nicht erst voraus; man hat ihn (gewiß mit Recht) hauptfächlich zu der megarischen, in seiner Ethik ju ber kynischen Schule gerechnet, so daß er einer der Vorläufer der Stoiter ware; wir sind aber durch die Quellen über die sogenannten Megarifer so unvollständig, über die Anniker so irreführend unterrichtet, daß bei diesen Untersuchungen nicht einmal für die Systematiker viel berauskommen kann: auch scheint es mir niemals ein Lob für einen Philosophen zu bedeuten, wenn man ihn einer "Schule" zurechnet, wenn auch einst die "megarische Schule" etwas Selbständigeres bedeutet haben mag, als heute etwa die "Marburger Schule". Von Stilpon wird also berichtet, er habe ziemlich freimutig das Dasein der Götter geleugnet; er habe nämlich auf eine recht verfängliche Frage des Krates geant-

Mauthner, Der Atheismus. I. 8

wortet: darüber spreche man nicht auf der Strafe, sondern unter vier Augen. (Genau die gleiche Antwort wird von Cicero dem Oberpriester Cotta in den Mund gelegt.) Weder wegen dieses Spottes noch wegen einer unziemlichen Bemertung über die Vorschriften, die dem Betreten des Tempels der Göttermutter galten, erlitt er eine Verfolgung. der kam es erst, als er einmal die (auch vom Standpunkte der Orthodoxie für uns völlig untadelige) Bemerkung machte, die Pallas Athene des Pheidias wäre kein Gott: es ist mir allerdings fraglich, ob geistliche Richter des Mittelalters die Aukerung geduldet batten, ein Rrugifix mare tein Gott.\*) Redenfalls glaubte sich Stilpon mit der Ausrede helfen zu können, die ein treffliches Beispiel ist für die forensischen Wortspaltereien der Griechen: Pallas Athene wäre tein Gott, sondern eine Göttin. Es half nichts. Stilpon wurde wegen Unehrerbietigkeit gegen die Götterstatue mit Verbannung gestraft. Beim Verlassen des Gerichtshofes, es war der Areopag, foll der Atheist Theodoros die unanständige Frage gestellt haben. woher er das Geschlecht der Ballas bestimmen könnte? Ob er ihr unter den Rod gefehen hatte? Für unfere prüde Beit wirklich höchft unanftandig; aber der überaus fromme Aristophanes durfte noch weit unflätiger sein, ohne das religiöse Gefühl der Griechen zu verleten.

Nominalismus Wichtiger als die Erinnerung an solche Geschicken wäre vielleicht der Bersuch, zwischen der Gottlosseleit des Stilpon und seiner (und anderer Kyniker) Neigung zu einem gewissen Nominalismus eine Verbindung herzustellen; die Aufgabe ist in diesem Falle von Beller nicht gesehen worden, wohl aber bereits von Bayle, der aber dem Nominalismus seinblich ist wie dem Spinozismus und wirklich schon die Besorgnis ausspricht, solche nominalistischen Kindereien könnten einen verschrobenen Geist zum Spinozismus führen. Die Sache ist darum so schwierig, weil man oft nicht bestimmt sagen kann, ob die Griechen (wie ebenfalls Bayle schon bemerkt hat) klare Einsichten darlegen wollten oder ob sie da nur mit den Sprachformen spielten, wohlgemerkt: mit den ihnen allein bekannten Formen der griechischen Muttersprache. Daher hier wie sonst auch die Ungewisheit, ob wir es mit Ernst oder Scherz zu tun haben. Zedenfalls ist Plutarchos im Unrecht, wenn er die nominalistischen Schlüsse

<sup>\*)</sup> Auch das tede Wort von Stilpon nahm auf seiner Wanderschaft dristliche Form an. Ich glaube sie wenigstens wieder zu erkennen in dem Spaße, den Jörg Wickram in seinem "Rollwagen-Büchlein" erzählt (abgedruckt in der von Pottor Owlglaß veranstalteten Sammlung "Alte Deutsche Schwänke", S. 328). Sin guter Gesell erregt die Entrüstung der Wallsahrer zu Einsiedeln durch die Behauptung, er sei nicht nur der Bruder der Maria von Einsiedeln, sondern auch der Bruder des Teuber des Keufels von Konstanz und Gottvaters von Schaffhausen. Der Gericht ertsärt er, sein Vater sei Bildhauer gewesen und habe ihn ebenso gemacht wie die drei Statuen. "Darum sind wir Geschwister. Also lachten sie alle und ließen ihn ledig."

(meinetwegen Rlopffechtereien) des Stilpon für Scherze erklärt; denn immerhin ist der Sat des Stilpon und des Anthisthenes, daß tein Beariff irgendeinem Subjettsbegriffe als Brabitat beigelegt werden konne, icon eine raditale Vorahnung einer Sprachfritit, und Banle bat aus biesem fast extremen Nominalismus (seine Sate find ganz logisch und tonsequent) die Folgerung gezogen: dann wäre das Menschengeschlecht genotigt ou à se taire ou à parler ridiculement. Die metaphysischen Grundlagen des Nominalismus find im Altertum fast noch schwächer und unauperlässiger als nachber im späteren Mittelalter; aber die nabe psychologische Verbindung da und dort zwischen Nominalismus (oder Sprachkritit) und Atheismus hatte icon langit dazu führen muffen, was ich behaupte: daß die ganze Frage nach dem Gottesbegriffe eine Frage der Wortgeschichte ist, eine historische Frage, und daß die Rritik der Sprache allein die Antwort finden kann.

Mit solchen Grübeleien gaben sich die Megariter nicht ab; noch weniger die sogenannten Anrengiker, die Brediger einer recht unmetaphyfifchen Luftlehre. Bur Erklärung ber Tatfache, daß diefe Luftanpreifer fich in gleicher Weise wie die Luftverächter auf Gotrates berufen konnten, bat man an die rechte und an die linke Partei der Begelianer erinnert, an die Orthodoren und an die Aufklärer; die Bergleichung war überfluffig ober falich, weil die Begriffe "Tugend" und "bochftes Gut" für die Griechen noch gar nicht religiös gefärbt waren, der Grieche noch das Recht hatte, sich die Tugend sehr vergnüglich, das höchste Gut durchaus diesseitig vorzustellen. Auch hat nur ein einziger Lehrer dieser Schule Theodoros ben Spiknamen ber "Atheist" erhalten und schleppt ihn so durch die Philosophiegeschichte; bei ihm schien freilich ber Beiname ratsam, um ihn von ungefähr zwanzig Philosophen und Gelehrten gleichen Namens au unterscheiden; aber auch sonst ware au beachten, daß die Griechen einen Mann, den sie Atheos nannten, dadurch nicht beschimpfen wollten, sondern nur eine Tatsache feststellen. Er war nach unkontrollierbaren Angaben ein Schüler des jungeren Aristippos, des Entels und Entelschülers des älteren, soll aber auch den Unterricht der beiden großen Schulbegrunder Benon und Porrhon genoffen haben; wenn anders diesen Nachrichten nicht bloß die Bemerkung zugrunde liegt, daß Theodoros in manchen Fragen von seinem Lehrer Aristippos abwich und den Stoitern wie den Steptikern mancherlei entnahm. Er muk um das Rahr 300 "geblüht" haben und galt eine Beitlang für das haupt einer philosophischen Sette.

Ich mochte gleich hervorheben, daß Theodoros nicht um seiner erstaunlich unmoralischen Moral willen zu den Atheisten gerechnet wurde;

solche Dudmäuser waren die Griechen nicht, wie ihnen denn Aristippos trok seiner Lustlehre kein Atheist war; die vertrug sich gar gut mit dem Charafter der griechischen Götter. Theodoros scheint allerdings seine Sake in die verwegenste und rudfichtsloseste Form gefakt zu haben; aber Unsittlichkeit, d. h. Abfall von der allgemeinen Sitte hieß im Altertum niemals Gottlosigkeit. Übrigens sind die Zeugen für die erschrecklichen Lebrsäte des Theodoros durchaus unzuverlässig, natürlich auch der Hauptzeuge Diogenes Laertios. Es wird aber schon etwas daran sein, daß er Traurigkeit als das Ziel der Narren und als bose hinstellte, Freude als das Ziel der Klugen und als gut, daß er die Freundschaft verachtete (wie das Neue Testament es tat), daß er Aufopferung fürs Vaterland albern fand, daß er (lange vor Shakespeare und Spinoza) die Relativität tugendhafter und lasterhafter Kandlungen behauptete: der Erfolg entscheide über das Werturteil, an sich sei keine Cat lobenswert oder tadelnswert. unter Umftanden sei Diebstahl, Unzucht jeder Art, auch Rirchenraub gestattet. Es braucht nicht erst durch Quellenkritik wahrscheinlich gemacht zu werden, es liegt vielmehr gang in der Gewohnheit der griechischen Unekbotensammler, die sich Geschichtschreiber ber Philosophie nannten, daß aus der Lehre der Relativität von Tugend und Laster sehr bald eine Empfehlung des Lasters wurde.

Ob Theodoros wirklich vor dem höchsten Gerichtshofe Athens als Angeklagter erschien und nur durch die Fürsprache von Demetrios Phalereus (geb. um 345, gest. um 285) gerettet wurde, ob er dann am Hofe des ägyptischen Königs Ptolemaios, des Sohnes des Lagos, eine ansehnliche Rolle spielte, ob er zulett doch den Siftbecher trinken mußte, wird für immer ungewiß bleiben; die Geschichte der Philosophie hat sich nicht viel mit dem Atheisten beschäftigt. Christlichkeit der neueren Gelehrten bat sie vielleicht geneigt gemacht, die Vermutung zu übertreiben, daß Theoboros nur die Vielgötterei seines Landes, nicht aber die Gottheit überbaupt geleugnet babe. Es kommt da in Betracht, daß das Moralpredigen genau genommen in allen Philosophenschulen und in allen Religionen auf einen und denselben Grundsat jurudzugeben pflegt: die bestehende Sitte heißt Moral und diese Moral muß erhalten werden dem Volke, wenn nicht eine neue Sitte aufkommen soll. Stoiker und Epikureer im Altertum, driftliche Theologen und pantheistische Monisten in der Gegenwart wetteifern miteinander, die hergebrachte Tugendlehre zu empfehlen und sich selbst als Huter der alten Sitte aufzuspielen. Rleine Unterschiede andern an diesem Tatbestande nichts; und ob man das jenseitige oder das diesseitige Beil zur Empfehlung der Tugend bemüht, das ist für das Beweisverfahren wichtiger als für das Ergebnis.

Theologen, die Moral um des Seelenheils willen predigten, baben sich über die sogenannte Lustlehre des älteren Aristippos entsett; ob man aber die Lust als die Empfindung des Augenblicks verstand oder als die Gesamtstimmung des Lebens, ob man die Lust mehr objektiv oder mehr subjektiv bewertete, immer predigte man, auch mit der Lustlehre, ein bochftes Gut, eine Tugend, ein Ideal. Und weil die driftlichen Gelehrten es sich nicht vorstellen konnten, daß ein Gottesleugner ein Tugendlehrer sein könnte, weil sie übrigens unbistorisch waren und den alten griechischen Denkern gern driftliche Gesinnungen unterschoben, darum waren sie immer geneigt, bei den alten Atheisten die Leugnung der falichen Göken und eine ahnungsvolle Anerkennung des eigenen, also des wahren Gottes porauszuseken. Ammer ist ia Aberglaube der Glaube der anderen.

Nun war aber Theodoros offenbar in seiner Sprache so rudsichtslos, daß er seinen Beinamen wohl verdient haben wird. Aur daß er natürlich bloß den Gott oder die Götter leugnen tonnte, die es zu seiner Zeit in der Sprache oder dem Denken seines Volkes gab; nur daß er begreiflicherweise nicht den driftlichen oder den deistischen Gott leugnen konnte, der fünshundert oder zweitausend Rabre später in einer neuen Sprache ober in einem neuen Denken aufkam.

Die alten Schriftsteller ergablen, daß Theodoros der Atheist eine Guemeros Schule begründet habe: mit viel größerem Rechte könnte man das von einem Manne behaupten, der als jungerer Beitgenosse ein Schüler des Theodoros gewesen sein konnte, und nach einer verzwidten Bermutung Nietsiches wirklich sein Schüler war. Dieser Mann bief Euemeros und sein platter Nationalismus hat eine ungeheure Nachwirkung gehabt; unter bem Namen des Euhemerismus ist diese Lehre bis auf unsere Zeit gekommen und ist jedesmal zu einer billigen Mode geworden, wenn oberflächliche Aufklärung ohne geschichtliches Wissen und ohne ernsthafte Rritik die Gestalten des Glaubens vermenschlichen wollte. Euhemerismus war der Versuch, die griechischen Legenden zu retten, den (nach bem Rirchenvater Eusebius) der sagenhafte Sanchuniathon austellte; Euhemerismus war aber auch noch Renans "Leben Jesu", das in meiner Augend alle aufgeklärten Leser so überaus erfreute. Resus wurde da zu einem ausgezeichneten, vorbildlichen Menschen gemacht; und genau genommen verbirgt sich hinter dem "Leben Jesu" von Strauf der gleiche Euhemerismus, nur daß er da mit unvergleichlicher deutscher Gründlichteit burchgeführt ist. Euemeros scheint in einem der ältesten Reiseromane die Hopothese aufgestellt zu haben, die Wesen, die man als Götter oder Halbgötter verehre, seien nur durch Kraft oder Tüchtigkeit hervorragende Menschen gewesen; wobei er es dahingestellt sein ließ, ob die Sonne

nicht doch eine Sottheit wäre. Aun möchte ich da wieder auf den Unterschied zwischen antiker und moderner Ausklärung hinweisen: wenn Renan seinen Jesus einen guten Mann sein läßt, einen edeln und einen weisen Mann dazu, so ist er ein Sottesleugner für jeden, der in Jesus Christus einen Sott sieht; wenn Euemeros die Sötter in Heroen umwandelt, so wird dadurch an der griechischen Religion kaum etwas Wesenkliches geändert, ja einer ungläubigen Zeit wird die Möglichkeit wiedergegeben, weiterhin einem so erhabenen Wesen Alkäre zu bauen und Opfer zu bringen.

Segefias

Der Anhängergruppe des Lustlehrers Aristippos gehört auch irgendwie Hegesias an, der wie so viele Philosophen des Altertums zur Bequemlichteit der Philosophiegeschichte durch ein einziges Wort charakterisiert zu werden pflegt; man nannte ihn den Todesprediger. Was von ihm erhalten ist, erinnert durch die Hervorhebung des menschlichen Egoismus an die Aphorismen Larochesoucaulds, durch die Darstellung des Menschenelends an die populärsten Kapitel von Schopenhauer. Man achte wieder darauf, daß nur schlechte Christen den Egoismus als einzige Triebseder erkannten, daß moderne Pessimisten immer des Atheismus verdächtig waren, daß aber ein Grieche, der die Lust für das höchste Gut hielt, der dieses Gut im Leben nicht fand und darum den Tod anpries, wahrscheinlich ein Eigenbrödler war unter seinen theoretisch pessimistlichen und praktisch vergnügten Landsleuten, daß er jedoch durch seine Todespredigt die religiösen Vorstellungen seiner Heimat nicht verletzte.

Alle diese Schulen find zu einer Abkehr vom griechischen Volksalauben auf einem ganz anderen Wege gelangt, als etwa die Männer. die sich seit der Renaissance nach den alten griechischen Philosophen benannten, zu einer Abkehr von der driftlichen Religion; alle diese angeblichen Sofratifer befanden sich vielleicht durch ihren Individualismus im Gegensate zu Platon und Aristoteles, die ein soziales Empfinden besaken, unterschieden sich aber noch viel schärfer von den Individualisten etwa des 16. Jahrhunderts, die jedesmal — nach der Meinung ihrer Beitgenossen und oft auch nach ihrem eigenen Gewissen — gegen Gottes Gebot fündigten, wenn sie an der ewigen Wahrheit irgendeiner moralischen Vorschrift zweifelten. War schon die Religion der Alten nicht theologisch, so war die Moral es noch weniger. Die selbstgestellte Aufgabe aller dieser Beisheitslehrer, für welche man den heruntergekommenen Namen Sophisten wieder zu Ehren bringen sollte, war: nicht die Menschen überhaupt, aber doch die eigenen Schüler in einem vernünftigen Lebensgenusse zu unterrichten. Rein priesterlicher Sittentober stand im Wege, einen höchsten Lebensgenuß so zu versteben, daß er sich mit dem BerSegefias 119

tommen nicht decte; die Freude an der geistreichen Formung der bescheidenen Weisheitslehre führte dann ohne eine innere Entwicklung zu den äußersten Behauptungen, zu widersprechenden Idealen. Wer die Götter leugnete, tat es nicht, um — nach driftlicher Anschauung — einem Lafterleben fronen zu konnen; Verächter wie Verehrer des sinnlichen Lebensgenusses konnten sich auf das Beispiel der Götter berufen oder auch zum Abfall vom Götterglauben gelangen.

Und dennoch ist es merkwürdig, daß diejenige Schule, die von der sittlichen oder anthropologischen Lebensweisbeit wieder zu dem Versuche einer Naturerklärung zurückehrte, die dann dem neuzeitlichen Materialismus in seinen Anfängen die ersten Waffen lieferte, bei so großer Freiheit das Dasein der Götter nicht einfach leugnete.

## XI

Die unter dem Namen des Demokritos überlieferte Philosophie Demokritos könnte als Schulbeispiel dafür gelten, wie bloke Worte ohne klaren Anhalt sich durch zwei Jahrtausende fortpflanzen können. Beinahe steht es in diesem Falle um die Namen der Philosophen selbst nicht viel besser. Der atomistische Materialismus, der uns hier allein beschäftigen soll. ift vor dreihundert Jahren nicht unter dem Namen seines geistigen Vaters. fondern unter dem Namen des Epikuros durch Gaffendi wieder zu Ehren gekommen, und ob Demokritos der eigentliche Erfinder des Atomismus war, ist wieder fraglich; aber von Leukippos, seinem angeblichen Lehrer, weiß man fo wenig (im Grunde gar nichts), daß Epituros deffen Erifteng Unfritisch wurden die Lehren des Leukippos und anzweifeln konnte. des Demokritos für gleich erklärt, und weil Leukippos unkritisch für älter galt, bieß er eben der Lehrer des Demokritos. Ebenso unsicher ist die Chronologie und ebenso unsicher der Einfluß von Anaxagoras in Beziehung auf Demokritos. Wir wissen nicht, ob die Elemente des Anaragoras, die sogenannten Homoomerien die erste Vorstellung von den Atomen schon enthielten, wir wissen nicht einmal, ob diese Bezeichnung, die umständlicher, aber besser ist als "Atome", von Anaragoras selbst herrührt oder erst von Aristoteles. Wir wissen vor allem nicht, ob Demotritos selbst den Terminus "Atom" geprägt bat.

Eine genaue Wortgeschichte der philosophischen Ausdrucke, die wir leider immer noch nicht besitzen, würde sicherlich erkennen lassen, wie die Wortvorstellungen des Demokritos vielfach bis auf unsere Zeit herübergewirkt haben; die unglücklichen Wirbel des Descartes sind offenbar abhängig von den Kreisbewegungen der alten Atome, die ungenügend

unterschiedenen sekundären Eigenschaften Lodes von der gleich kindlichen atomistischen Erklärung der Sinneswahrnehmungen: die Bilderchen. die von den äußeren Körpern in die Sinne hineindringen, spielen ihre Rolle bei den englischen Deiften und noch später; die Vergleichung der Seele mit den beweglichen Atomen des Feuers taucht bei unseren Neovitalisten wieder auf. Wichtiger als alle diese physikalischen und psychologischen Einzelheiten ist in der Geschichte der Philosophie die Atomenlebre selbst geworden, die bei Demokritos noch ein unverfälschter mechanistischer Atheismus gewesen zu sein scheint. Auch ein solcher Meister der historischen Darstellung wie F. A. Lange halt es für erlaubt, bei diesem Begriffe den ununterbrochenen Rusammenbang zwischen dem antiken und dem modernen Materialismus festzuhalten; dem gegenüber möchte ich meine Überzeugung aussprechen, daß der Atombegriff sich völlig verwandelt hat, mindestens daß wir uns bei des Demokritos Worte Atom ebensowenig mehr etwas denken können wie bei seinen Worten: Leere, Bewegung, unendlich. Zwischen Demokritos und uns liegt die ungeheure Entwicklung der Naturwissenschaft und der Chemie insbesondere, liegt die Erfindung der höheren Mathematik, die mit dem Unendlichkleinen wie mit einer antiken Rechenmaschine rechnen gelehrt bat.

Atom

Es ist bekanntlich schwer, zuletzt unmöglich, ein poetisches Werk aus einer Sprache in die Sprache auch nur des gleichzeitigen Nachbarvolkes zu übersetzen; noch schwerer ist es, einen dunklen philosophischen Begriff zu übersetzen, wenn unsere Sprache von der des Originals zeitlich sehr weit entfernt ift. Beim Atombegriffe liegt die Sache noch toller. weil die modernen Kultursprachen das Wort nicht erst übersett, sondern unverändert übernommen haben; was man so "unverändert" nennt; ein Grieche wurde unfer "Atom" mit feiner frangofelnden Betonung schwerlich für ein griechisches Wort halten. Sang gewiß würde er seine Bedeutung nicht verstehen. Das Atom unserer theoretischen Physik ist kein Körper, ist bei den besten Schriftstellern nicht einmal eine Hppothese, die also einmal verifiziert werden könnte, sondern einzig und allein ein Hilfsbegriff wie das Differential. Wie das Differential verschwunden sein muß, wenn die mathematische Aufgabe gut gelöst ist, so gibt es Atome nur in den Anfähen physikalischer Rechnungen, nicht in der physikalischen Wirklichkeit. Man wird mir nicht zutrauen, daß ich die Bedeutung der neueren Atomtheorie für die Entdeckung der einfachen und multiplen Proportionen, für die Bestimmung der (relativen) Atomgewichte unterschäke, wenn ich nun die Meinung ausspreche, daß jede Untersuchung auf einen Arrweg führt, die das Atom für mehr nimmt als einen Hilfsbegriff. Die Berechnung der Atomzahl in einem bestimmten Volumen,

Atom 121

die Bestimmung eines positiven Atomgewichts erlaube ich mir vorläufig für gelehrte Phantasien zu halten; das Beobachten von Atomen beziehungsweise Molekülen durch das Ultramikroskop für eine begriffliche Selbsttäuschung oder vielmehr für die falsche Rlassififitation einer Erscheinung. Wie man aus Metaphern niemals einen Schluß ziehen sollte, so sollte man auch niemals das Ding-an-sich eines Hilfsbegriffs suchen. Nur ein verrückt gewordener Baumeister wird nach der Fertigstellung ben Dom einreißen und das Gerüft steben lassen; dieses Bild wäre sogar noch treffender, wenn man bedächte, daß jo ein Dombau sonst Jahrbunderte dauerte und der lette Baumeister nur noch das Gerüst seiner eigenen Arbeit vor sich bat. Ein anderes Bild für unsere strengsten Atomisten, die Chemiker: in der sechsedigen Formel des Benzols \*) haben sie die ringförmige Verkettung der Wasser- und Rohlenstoffatome sehr hübsch dargestellt, flächenhaft für das Sechsed, linear für die Verkettung, aber in der räumlichen Wirklichkeit können sie sich weder das Sechsed noch die Verkettung irgendwie vorstellen.

Die Relativität des modernen Atoms bängt eng damit zusammen, daß es nur ein Hilfsbegriff ist. Das Atom des Demokritos war positiv sehr flein, "absolut flein" könnte man sagen, wenn man etwas Dummes fagen wollte; unser Atom ift "unendlich klein", was nicht viel klüger ausgedrückt ist, es ist relativ klein. Ein moderner Mensch kann sich ein Atom ohne jeden begrifflichen Widerspruch so kompliziert und so diftanziert porstellen wie unser Sonnenspstem; er kann sich in diese relative Rleinheit hineindenken, wie Gulliver sich an die kleinen Verhältnisse ber Liliputaner gewöhnte. Und kennt doch die positiven Größenverhaltniffe des Sonnenspftems (fie bleiben immer relativ) um fo viel beffer als die Griechen fie kannten, benen die Sonne wirklich nur fo groß war wie ein Fuder Beu. Diese Relativität des Atombegriffs, sein hilfsbegrifflicher Charafter wird nicht nur von den Befämpfern des Materialismus, weil sie jeden Versuch einer mechanistischen Welterklärung für ein Verbrechen halten, absichtlich falsch verstanden, sondern unabsichtlich auch von den Materialisten selbst. Zwar die neuesten Energetiker nähern sich bem Hilfsbegriffe wieder und nennen ihn nur anders; aber sie untericheiden sich nicht gar so sehr von dem verflossenen Büchner, der einmal in seinem dogmengläubigen Materialismus den Ausspruch getan hat: "Die Atome der Alten waren philosophische Rategorien oder Erfindungen,

<sup>\*)</sup> Ich meine natürlich das nebenstehende Ketulesche Sechsed, dessen Seheimsprache den Chemitern so verständlich scheint, sich aber weber in die materialistische Semeinsprache noch in die abstratte Sprache der Geometrie übersehen läst.

die der Neuen sind Entdeckungen der Naturforschung." Umgekehrt: die Atome des Demokritos waren vermeintliche Entdeckungen, die Atome der neuen Chemie sind begriffliche Erfindungen. (Vgl. mein Wörterbuch der Philosophie, I, S. 52 f.)

Je schwerer das Dogma vom klassischen Altertum auszurotten ist. desto entschiedener muß wiederholt werden, daß die antike Weltanschauung von der unseren himmelweit verschieden ist. Wirklich toto caelo. Ich gehe eben auf die Feststellung aus, daß die Griechen sich die Atome ebenso körperlich vorstellten wie ihr Himmelsgewölbe und ihre Götter. Den ungeheuren Unterschied an Naturwissen darf man bei Demokritos günstiger in Rechnung ziehen, als etwa bei dem schulmeisterlichen Aristoteles, weil Demotritos auf die Ausdehnung seines Wissens weniger Gewicht legte als auf die Ausbildung seines Verstandes; aber auch die Sake des Demokritos sollte man nicht fälschen, sollte man nicht in unserem Sinne deuten. Seine Lehre von der Erhaltung des Stoffs konnte gar nicht die moderne Bedeutung haben, weil ihr jede Verifizierung durch Experimente fehlte; es war eine Ahnung. Seine Lehre von der allgemeinen Notwendigkeit alles Geschehens war vielleicht schon klarer gefaßt oder scheint uns doch so, weil auch wir dieses Gesetz der Rausalität nur als eine Ahnung besitzen und heute noch sehr weit davon entfernt sind, für die Erscheinungen der Empfindung und des Denkens den Zusammenhang von Ursache und Wirtung zu kennen; ja, Humes Auffassung des Ursachbegriffs als eines hoministischen Erklärungsversuchs, als einer Denkgewohnheit, ware dem scharffinnigsten Griechen unverständlich gewesen.

Was nun die Atome betrifft, so kam Demokritos zu ihnen durch ebensolche Begriffsspaltereien, wie die anderen vorsokratischen Naturphilosophen zu ihren Grundelementen. Da mußte vor allem als Folie der Atome das Leere herhalten, das Nichtseiende, das die seienden Atome voneinander trennte. Der Name der Atome, der unteilbaren Körper, verrät die Abhängigkeit des Demokritos von dem Sprachaberglauben seiner Vorgänger. Wenn die stofflichen Dinge (zu denen er auch den Naum zu rechnen scheint) unendlich teilbar wären, so würde schließlich nur noch das Leere übrigbleiben; es gäbe dann keine Einheiten mehr und somit auch keine Vielheiten; die Einheiten heißen so, weil sie unteilbar sind; die Einheiten sind also oder heißen Atome. Der Ausdruck ist das Ergebnis einer entweder willkürlichen oder tautologischen Definition.

Auf einem Umwege von rund zweitausend Jahren ist kein anderer als Leibniz zu den "Einheiten" des Demokritos zurückgekehrt und hat sie, weil seine Liebe zu der deutschen Sprache doch nicht so groß war wie seine Abhängigkeit von der terminologischen Tradition in der Philo-

21tom 123

sophie, "Monaden" genannt. Die Leerheit im Ausdruck wird immer ärger. Demokritos hatte sich, wenn er wirklich die Homdomerien des Anaxagoras vorsand, darauf beschränkt, die Unteilbarkeit der Elemente auszudrücken, also eine Negation, und die Sleichheit der Teile durch den Namen nicht auszusprechen. Leibnih verzichtete auch noch auf die Negation, weil der Atombegriff inzwischen keherisch nach Materialismus zu riechen begonnen hatte, und behalf sich mit der allerleersten Abstraktion, der Einheit, der Monas. Leibniz war scharfsinnig genug, seine Monaden als Kraftpunkte aufzusassen, wie man heute sagen würde und wie man es schon von den alten Atomen des Demokritos hätte sagen können. Aber Leibniz war mit dem Christentum und mit dessen Theologie zu arg vervettert, um in seiner Monadologie, troh der von Locke übernommenen neuen Erkenntnistheorie, nicht weit hinter dem Weltbilde des Griechen zurückzubleiben.

Nachdem Demokritos aber einmal auf solchem Wege zu dem Atombegriffe gekommen war, scheint er ihn allerdings (wir sind über sein System durch Aristoteles. Lucretius und Cicero eben nur mangelhaft unterrichtet) gang konsequent mechanistisch verwendet zu haben. Mit wohlfeilem Gebrauche des Wortes "unendlich" wird den Atomen Unendlichkeit der Rabl und der Formen augeschrieben. Sie besitzen eine einzige ihnen wesentliche Eigenschaft: die der Schwere; sie haben diese Kraft. Infolge der Schwere fallen die Atome ewig im Raume, aber mit verschiedener Schnelligkeit; die schnelleren stoßen auf die langsameren und erzeugen so die Bewegung, welche also den Atomen nicht ursprünglich ist; und aus der Bewegung entsteben die Welten, nebeneinander und nacheinander. Atome an sich besiken ebensowenig wie Bewegung irgendwelche Qualitätsunterschiede. Die vielerlei Dinge entstehen nur dadurch, daß die Atome, die sie zusammensetzen, an Babl, Größe und Gestalt verschieden find und fich verschieden ordnen. Die Annahme von runden, edigen und bakenförmigen Atomen wäre für unsere Vorstellung ganz unerträglich; es ist aber möglich, daß Cicero da (d. nat. D. I 24) seinen Steptifer etwas vortragen läßt, was von Segnern der Atomistik migverstanden oder als eine Parodie erfunden worden ift und was dieser Steptiter benn auch eine Niederträchtigkeit nennt (flagitia). Er muß aber doch etwas Abnliches gelehrt haben, denn die Vorstellung geht doch wohl gewiß auf ihn zurud, daß die Seele — eben nur ein feinerer Leib — aus dunnen, glatten, runden, febr beweglichen Atomen bestehe, deren lebhafte Wirbel die Erscheinungen des Lebens bervorbringen.

Da Demokritos nichts Seiendes anerkannte außer den Atomen, so mag er wohl (worüber wir fast nichts wissen) über die Götter eine ähnliche Meinung vorgetragen haben, wie sie ausführlich als die des

Epituros überliefert ift. Wenn die Götter existierten, mußten sie eben auch aus Atomen bestehen, wahrscheinlich wieder aus feineren Atomen. Der Glaube an die allgemeine Notwendigkeit alles Geschehens darf uns keinesfalls auf einen entschiedenen Atheismus schließen lassen: die Begriffe Notwendigkeit, Fatum und Zufall flossen im altgriechischen Denken so wirr durcheinander, daß der gleiche Sat bald für den Glauben an eine eherne Rette der Notwendigkeit, bald für den Glauben an ein Spiel des Rufalls in Unspruch genommen wurde, und daß die Götter sich gang leicht der Rette oder dem Spiele einzufügen schienen.

Sicher ist, daß die Atome des Demokritos nicht nur im Verhältnisse zu unserem Hilfsbegriffe sehr robuste und grobe Gesellen waren. waren eben Körper, Körper, die man mit dem Hammer nicht mehr gerschlagen konnte. Wir muffen uns nur nicht gleich überheben, weil wir durch eine Geistesarbeit von Rahrtausenden zwar nicht zu einer Befreiung vom Worte Atom, aber doch zu einer Befreiung von dieser Grobkörnigkeit der Stoffe gelangt sind. Dieser vulgäre Materialismus, der Glaube an die Rörperlichkeit aller Stoffe, ist ein menschlicher Instinkt, der auch von der erakten Wissenschaft in jedem Falle nur langsam überwunden wird. Wir besaßen schon eine recht ansehnliche wissenschaftliche Optik, als in ihr noch die Korpuskulartheorie herrschte, also die Überzeugung, daß der leuchtende Rörper Stoffteilchen mit der Seschwindigkeit von 300000 Kilometern in der Sekunde aussende. Und die heutige Ronenlehre hält sich für berechtigt und verpflichtet, auf diese Korpustulartheorie zurückzugreifen. Es ist aber teine Überhebung, wenn wir im stolzen Besite unserer theoretischen Physik und unserer leistungsfähigen Chemie eine Atomistik kindlich nennen, die bei aller Virtuosität im Wortspiel nicht den einfachsten Naturvorgang naturwissenschaftlich auch nur zu beschreiben vermochte.

Ich habe schon angedeutet, daß die Sinnesphysiologie — der Ausdruck ist viel zu exakt für die Vorstellungen der Alten — des Demokritos durch die Unnahme von förperlichen Bildchen, welche vom Objekt zum Subjett herüberwanderten, das Ratfel der Entstehung von Sinneseindrücken plump und konsequent zu beantworten suchte, aber wahrlich nicht löste. Mit der gleichen wohlfeilen Konsequenz wurde die Seele als ein Konglomerat oder Produkt, was weiß ich, von dünneren, aber immer körperlichen Atomen scheinbar ganz materiell begriffen: was nicht verhinderte, dieser nur dem Grade nach vom Leibe verschiedenen Seele eine höhere Stellung im Menschen und vielleicht einer Weltseele die höchste Stellung im All zuzuweisen. So konnte Demokritos auf seine Atomistik eine Ethik aufbauen, die mit ihren diesseitigen Lehren von der ethischen Schablone porchristlicher und driftlicher Zeit gar nicht weit Demotritos 125

entfernt ift. Die Untörperlichkeit der Seele wurde nachber von Platon und endlich noch dogmatischer von Thomas behauptet: ich möchte aber bezweifeln, daß wenigstens Thomas sich bei der immateriellen Substanz etwas anderes dachte als einen dünneren oder dünnsten Körper. Und gar das Volt, von der offiziellen Theologie geleitet, stellt sich heute wie por Jahrtausenden unter Geistern dunne, durchsichtige Rörper por. In seiner Sprache ober in seinem Denten muß ber Mensch materialistisch sein. Was ist oder an wessen Dasein er glaubt, das ist ihm Materie. Auch die Unsterblichkeit der Seele wird materiell vorgestellt, ob man will oder nicht. Synesios, der Schüler oder Freund der letten griechischen Philofopbin, muß trok seines driftlichen Beiligenscheins und seiner Bischofsmüke ein wenig Atomistiker gewesen sein, natürlich ein neuplatonisch gefärbter, ba er eine Erschaffung der Seele nach Entstehung des Rörpers leugnete. Freilich hätte man ihn einen Reger nennen dürfen. Welchen bedeutenden Rirdenlebrer aber nicht? Die Entwicklung der driftlichen Dogmengeschichte verzeichnet immerwährende keterische Versuche, die ursprünglich sinnfälligen, körperhaften Vorstellungen vom Himmel, vom Vater und vom Reich immateriell oder supranaturalistisch umzudeuten. Die leitenden Männer der heutigen Rirche wären zerftörende Revolutionäre, wenn fie fich. wie die Moderniften verlangen, mit der Wiffenschaft verföhnen wollten; sie müßten das Bauwert von mehr als achtzehnbundert Rabren abtragen, batten dann vielleicht ein wenig Christentum, aber gewiß gar keine Ricche.

Weil nun die Griechen noch teine Kirche in unserem Sinne hatten, darum konnte bei ihnen die Theologie ebenso körperlich sein wie die Sinnesphysiologie und Psychologie. Bei Spikuros kann es fraglich sein, ob er seine Lehre von den völlig überflüssigen und einflußlosen, aber dennoch existierenden Göttern nur aufgestellt habe, um einer Versolgung zu entgehen; bei Demokritos brauch bein solcher Verdacht gar nicht aufzukommen. Sein Name ist zwar durch Jahrhunderte als der des lachenden Philosophen \*)

<sup>\*)</sup> Diese Schlagwort (6 yekasivos), das noch im 19. Jahrhundert durch Webers "Demokritos oder nachzelassen Papiere eines sachenden Philosophen" an einen großen Buchersolg getnüpft wurde, war wirklich durch Jahrhunderte das einzige was die Halbersolderen mit dem Aamen Demokritos verbanden. Diese Unwissensteil ist charakterstüssenschied her Ruhmesausdreitung (Herakleitos, der weinende Philosoph, ist das Segenstüd, die Entstehung der ganzen Fadel ebenso charakteristisch für die kindische Krittlossisch von Anne lese den Auszug aus den gröblich gestälfchen Briesen des Hippokrates dei dem guten alten Bruder (Kurze Fragen, II. 332 sf.) nach. Demokritos war aus Abdera gedürtig, die Abderiten kamen in den Auf unserer Schliddürger. Demokritos lachte also über eine Landsleute, "die dummen Schöpse". Trendein Spahvogel schilderte lustig, wie die Abderiten ihren weisesten Mikbürger für vertädt erklätten und heilen wollten. Und biese Schildbürgerdüchlein wurde für historische Wahrheit genommen.

gegangen, als ob von ihm nichts weiter zu berichten gewesen wäre; aber nach allen Fabeln, die diesem Schlagworte zugrunde liegen, hat er immer über die Menschen gelacht, nicht über die Sötter. Sodann hat man oft versucht, ihn zu einem dezidierten Atheisten zu machen, nur um ihm den Vorwurf zu ersparen, seine Lehre von den Söttern oder von den göttlichen Wildchen widerspreche seinem Atomismus. Als ob irgendeine Theologie, und gar eine griechische, ohne Widerspruch denkbar wäre!

Cubworth

Cudworth, der sogenannte Intellektualist, ein ehrlicher und verstiegener Platoniker aus der für den englischen Deismus bedeutungspollen Schule von Cambridge, so etwas wie ein driftlicher Pantheist durch seine plastischen Naturen, bat im 17. Kabrbundert zu beweisen versucht, daß der Atomismus des Demokritos sich mit der Annahme von immateriellen Substanzen, also mit dem Dualismus und mit dem driftlichen Gottesglauben, ganz gut vertrage. Ja, er spielte den gefährlichen Beiden sogar gegen den damals jungften Begrunder des Qualismus aus, gegen Descartes, der in Wahrheit eber ein heimlicher Atheist gewesen sein mag als der Vater der Atomistik. Aber Cudworth war doch nur ein Fortsetzer der antiken Wortspielereien. Er hatte zum außersten sagen durfen, daß die konsequente Anwendung der Atomistik auf Bhnsiologie und Vinchologie den Begriff des Körperlichen erst so gründlich materialistisch machte, daß die Reaktion des Spiritualismus möglich wurde oder einen Sinn bekam. Wer nicht so töricht ist, auf den Unterschied von Art und Grad ein Gewicht zu legen, ihn ontologisch aufzufassen, der wird auch in der Atomenlehre die uralte Zweiheit von Leib und Seele, von Welt und Sottheit wiederfinden, und zwar just den ganz vulgären oder natürlichen Dualismus, der sich aus der Sprache oder dem Denken des Menschen erklärt.

Auf einer höheren Stufe, eigentlich nur durch seine Virtussität der Abstraktion, hat Begel in gewohnter Weise dialektisch die Philosophie des Demokritos als die Vereinigung und Überwindung der Gegensätze vergeistigt, als die Totalität der eleatischen und der herakleitischen Lehre (Sein und Werden). "Die Vestimmung des Fürsichseins kommt den Utomisten zu." Man flüchtet aus diesem luftleeren Raume.

**Epituros** 

Epikuros, dessen Name zum Schlagworte geworden ist, wenigstens für die Auffassung des Lebensgenusses, der einer solchen Weltanschauung entsprach, war ganz gewiß ein seinerer Seist als die sophistischen Lustlehrer vor ihm. Er haftete nicht an der Segenwart und nicht an den Sinnen, er kannte den Wert einer ausgeglichenen und seelischen Lebensfreude. Man könnte ihn einen pessimistischen Lustlehrer nennen.

Spikuros wirkte zu Beginn der hellenistischen Zeit und war noch zu sehr Grieche, um in dem Sinne der Gegenwart ein klarer und kritischer

Epituros 127

Denter zu sein. Auch darum ist (für die Seschichte der Philosophie wie für die Seschichte des Sötterglaubens) seine Persönlichteit und das Schickal seines Ansehens fast wichtiger als sein Lehrgebäude, obgleich wir diese besser tennen als das der meisten griechischen Philosophen. Über seine Persönlichteit soll noch ein Wort folgen; das Schickal seines Namens jedoch, in Verbindung damit die Bedeutungsgeschichte des Wortes "Spitureer" muß der Varstellung seines wunderlichen Atheismus vorausgeschicht werden. Denn seine Schlagworte, in der Ursprache und in Übersetungen, sind durch anderthalb Jahrtausende und darüber hinaus absichtlich und unabsichtlich misverstanden worden.

Für diese Verfälschungen gebe ich nur ein einziges Beispiel, weil bieses allein schon die Verleumdungen erklärt, mit denen der Name des Spikuros bei Griechen und Römern, bei Kirchenvätern und durch das ganze Mittelalter hindurch überhäuft worden ist, dis bei Heiden, Juden und Christen die Bezeichnung "Spikureer" zu einem landläufigen Schimpsworte wurde. Es bedeutete soviel wie "Schwein", dis die Sprenrettungen des vornehmen und liebenswürdigen Mannes mit der Re-

naiffance einsekten.

Epituros lehrte, was wir heute die Lebensfreude nennen. Es war ibm ein Axiom, also unbeweisbar und eines Beweises nicht bedürftig, bak alle Wefen den Schmerz nicht wollen, das Angenehme, die Freude wollen. Für dieses positive Gut oder das Gute schlechtweg gebrauchte er den Ausdruck hoorn; schon Cicero, der die Lehnübersetzung aus bem Griechischen ins Lateinische im großen betrieb, sagte dafür voluptas; ber Begriff wurde in frangosischen Darstellungen durch "volupte", in beutschen durch "Lust" wiedergegeben. Aun war goorg in der Mutterfprache des Epituros ein gang unverfänglicher Ausbrud, der jede Freude, jedes Behagen, natürlich auch jede angenehme Empfindung bezeichnen konnte; schon das lateinische Ersakwort gewann neben diesem harmlosen Sinne den anderen der Wolluft, ja wurde gelegentlich für den Geschlechtsatt selbst gebraucht; und "volupte" wie "Lust" bedeuten in solchen Busammenhängen regelmäßig die Wollust. An diese Ubersekungsworte tlammerten sich die Gegner, wenn sie aus des Epikuros Worten die Infamie seines Lebens und seiner Schule beweisen wollten.

Freilich darf dabei nicht übersehen werden, daß schon die Griechen selbst, vor allen Übersetzungssehlern, den gleichen Unfug trieben. Es wird aber wohl richtig sein, daß alle die schmachvollen Anetdoten und Fälschungen, alle die unsauberen Deutungen seiner Lehre von den Stoikern ausgingen, die etwa zur Zeit des Epituros austamen und die weit in die römische Kaiserzeit hinein mit ihren moralischen Phrasen tonangebend

waren, als die Pharifäer des Altertums, wie man sie mit Recht aenannt bat. Man darf nicht vergessen, daß bei den Griechen und Römern, die uns immer noch als unvergleichliche Vorbilder gepriesen werden, philologische oder überhaupt historische Kritik völlig unbekannt war, daß jeder Schulwik eines philosophischen Feindes, wenn er nur schwarz auf weiß zu lesen war, für bare Münze genommen wurde, daß endlich gerade die Schmähreden, die den schönen Garten des Epikuros als einen Saustall von Aldamiten darstellten, durch driftliche Moralprediger mit doppelter Vorliebe, für die Moral und für das Saumäßige, wiederholt wurden. Durch diese Verbindung von Gottesleugnung und einer viehischen Lebensweise - Epikuros lebrte nach dem Reugnis seiner Anbanger und auch seiner angesehensten Gegner eine geistige Lebensfreude und einen pornehmen. maspollen Lebensgenuß, in seinem Garten ging es frugal zu - prägte sich der Name Epikuros für das Musterbeispiel eines Atheisten dem driftlichen Gedächtnisse ein, wie später durch ähnliche Anekdoten und durch die prägnanten Titel seiner Schriften der des beiteren Lamettrie, wie ichon im 17. Jahrhundert der Name Spinoza, trothem sein Leben unvorwerflich war; da freilich wollte man den geächteten Atheismus und das gehaßte Judentum in Einer Persönlichkeit zusammentreffen. Die "Rettung" Lamettries übernahm Friedrich der Große sofort in seiner Rede auf den Verstorbenen; hundert Jahre nach Spinozas Tode erfolgte, fast nur durch einen Zufall und erst nach Lessings Tode, seine Rettung burch Leffing; Epituros mußte, wie gefagt, mehr als anderthalb Jahrtausende, eigentlich fast zweitausend Jahre, auf seine Rettung warten.

Man hat dann, und in freundlicher Absicht, das Betenntnis des Epituros zu einem wunderlichen Theismus für Heuchelei erklärt, für eine vorsichtige Anpassung an den Volksglauben. Dieser Vorwurf ist ganz unumwunden erhoben worden von einem deutschen Prosessor der Philosophiegeschichte, dem Göttinger Christoph Meiners, der sich zwar als Gegner Kants nicht hervortat und als Aufklärer mit dem breiten Strome schwamm, aber doch in der Würdigung der Männer der Renaissance gute Kenntnisse und ein gesundes Urteil bewiesen hat. Der Aussach, der uns hier angeht, ist betitelt: "Über Epiturs Charakter und dessen Widersprüche in der Lehre von Gott" (Vermischte philosophische Schriften, 1776, II, S. 45 ff.).

Meiners rühmt den Gassendi dafür, daß er das Vorurteil gegen diesen verleumdeten Griechen vernichtet habe; aber Gassendi sei für den Epikur zu sehr eingenommen gewesen, habe alle Quellenstellen, die sich ungünstig deuten ließen, entweder für Fälschungen erklärt oder sie zu seinen Gunsten umgedeutet. Was des Epikuros Lebensweise anbelangt,

Epituros 129

so scheint Meiners der Meinung zu sein, daß der berüchtigte Philosoph in seiner Jugend der Wollust sehr ergeben gewesen sei und erst im Alter sowohl seine Ansprüche als seine Grundsätze gemildert habe. Der deutsche Gelehrte verdient selbst den Tadel des Widerspruchs, wenn er bald die Unverträglichkeit und Schmähsucht des Epikuros rügt, bald seine sozialen Tugenden anerkennt.

Nun ist der Vorwurf, Epituros habe sich in seiner Lehre vom Wesen ber Gottheit aus Reigheit widersprochen (invidiae detestandae gratia). schon im Altertum ausgesprochen worden von dem Stoiter Boseidonios und von deffen Schüler Cicero; die Stoiter waren bekanntlich die Todfeinde der Epikureer. Meiners behauptet mit der Milde eines Philisters, man könne es dem Epikuros nicht verargen, daß er keine Lust gehabt habe, ein Märtyrer seiner Hypothesen zu werden; seine ganze Theologie sei eine eroterische Lehre gewesen. Sassendi hatte nämlich den Charakter des Epikuros durch die Bemerkung verteidigen wollen, daß der Philosoph den Aberglauben des Böbels preisgegeben und eine Vorsehung oder Weltregierung der Götter geleugnet, also Capferteit bewiesen hätte. Nun ist es richtig, daß der Philosoph, der nichts Wirkliches anerkannte als die Atome und das "Leere", der die Unvollkommenheit der Welt erkannte, unmöglich die Priefterfate von einer Erschaffung und Leitung biefer Welt durch böchst weise und böchst mächtige Götter predigen konnte. So aber hat Epikuros seine Schluffolgerungen nicht geführt. Er leugnet die Götter nicht, aber er nimmt ihnen jede herkommliche Bedeutung; so ein epikureischer Gott ist wirklich wie ein fünftes Rad am Wagen. Aus dem Glücke oder dem Behagen, worauf Götter wie Menschen einen Anspruch haben, wird der Beweis geführt, in der unnachahmlichen Unlogik dieses echt griechischen Weisen. Die Menschen könnten nicht glücklich leben, wenn sie nicht die Vorstellung von solchen zurnenden Herren aus ihrer Seele tilgten; und die Götter könnten ihre Seligkeit nicht genießen, wenn sie sich irgend um die Welt kummern wollten, wenn sie von den Menschen noch etwas zu fürchten ober zu hoffen hatten. Die Götter wohnen irgendwo in den leeren Intermundien und haben ihre Sache dort auf nichts gestellt; wie eigentlich die Menschen ermabnt werden, ihre Sache auf nichts zu stellen. Meiners kommt zu dem Schlusse: "Um Priester und Böbel zu bintergeben, batte er seine Götter vortrefflich und zwedmäßig eingerichtet."

Die Hinrichtung wegen Gottesleugnung war in der antiten Welt gewiß ebenso ein Abel wie in der christlichen; auch gab es ohne Zweisel auch damals schon Heuchelei; dennoch müssen wir einen Unterschied in der Seelensituation beachten, wenn wir — im Vergleich mit der christlichen Zeit — von der Vorsicht eines Griechen reden, der einen atheisti-

schen Sensualismus lehrte und trothem die Götter als eine Art Dekoration seines Weltbildes beibehielt.

Erstens dachte sich der antike Fromme seine Götter viel körperlicher, als das etwa - von dem gewöhnlichen italienischen Ratholiken abgesehen — der bessere driftliche Theologe tut; Epikuros konnte sich also die Götter des Volksglaubens recht gut aus seinen Atomen zusammengesett benken und sie irgendwohin in das "Leere" hineinverseken, ohne einen Widerspruch gegen seine induktive Logik oder gegen seine sensualistische Physiologie dabei zu empfinden, wenn ich schon diese nicht ganz zutreffenden modernen Bezeichnungen gebrauchen darf. Man erinnere sich nur ober man lasse es sich von mir sagen, daß kein einziger Grieche ein scharfer Erkenntnistheoretiker war, daß trot Gokrates eine Definition der wichtigsten Begriffe nicht verlangt wurde, daß insbesondere Epikuros bei seinen Atomen (die er ja von Demokritos entlehnt hatte) durchaus nicht an die Sypothese unserer theoretischen Physiter dachte, sondern an ganz robuste Körperlein, benen am Ende auch die Berstellung von Göttern zuzutrauen war, daß er sein "Leeres" schwerlich vom "Raume" zu unterscheiden in der Lage gewesen wäre, daß er überdies an Träume glaubte und bei seiner kindlichen Abee von den Ursachen der Träume beinahe ehrlich an solche traumhafte Göttererscheinungen glauben konnte, wenn wir auch heute bei solchen Ausführungen leicht den Eindruck gewinnen, Epikuros spake blok.

Zweitens sollte wieder niemals übersehen werden, daß es bei einer Leugnung sehr darauf ankommt, was geleugnet wird: ob der Eine Gott. der Schöpfer Himmels und der Erden, oder die leichtlebenden Götter Griechenlands. Der heilige Rirchenvater Tertullianus, der dunkle und heftige Afrikaner, hatte so unrecht nicht, da er (adv. Marcionem I. c. 3) verkündete: wenn Gott nicht Einer ist, so ist er gar nicht. Und Tertullianus war nicht ängstlich, sich den Einen Gott recht körperlich, menschlich vorzustellen. In diesem Sinne konnte ein alter Grieche, der von dem Weltschöpfer und Weltregierer der jüdischen Religion nichts wußte und nichts ahnte, recht gut den vielen Landesgöttern einige Achtung beweisen und zugleich den etwa platonischen obersten Gott leugnen. Tertullianus. der ein hellenistischer Rhetor war, bevor er ein wilder Christ seiner Beit wurde, d. h. ein asketischer Verkunder des naben Gerichtstages, stand bem Beidentum noch so nahe, daß man bei ihm — wenn man von der sonstigen himmelweiten Verschiedenheit absieht — und bei Epikuros eine ähnliche Vorstellung von den körperhaften Vielgöttern annehmen darf. Ra selbst, wenn Epikuros etwas Spaß getrieben haben sollte, als er die Götter pensionierte und sie in die Ausgedingstuben der InterEpituros 131

mundien versette, muß er doch über ihre Nichteristenz nicht zur Klarheit gekommen sein. Wir leihen der antiken Theologie immer zu leicht unseren driftlichen abstrakten Gottesbegriff. Ich kann nur wiederholen, daß wir fast jedesmal einen Abersetzungsfehler begeben, sobald wir deog oder deus mit Gott wiedergeben; der Begriffshof um das Wort Gott ist seit Erstarrung des driftlichen Dogmas und seit Berrschaft des Ratechismus ein ganz anderer geworden, als der Begriffshof des Wortes deus gewesen war; die platonische höchste Idee ist durch das Dogma mehr oder weniger selbst in die Vorstellung des allezeit heidnischen Volksglaubens eingedrungen.

Auf die Gefahr hin, diesen nicht ganz auf der Oberfläche liegenden Gedanken durch moderne Analogien für unvorbereitete Gemüter nur noch schwieriger zu machen, möchte ich es doch versuchen, Beispiele aus der Gegenwart dafür zu geben, wie auch gute Denker unserer Zeit bei Unwendung höchst abstrakter Begriffe sich in Widersprüche verstricken können, ohne darum gleich bewußte Beuchler genannt werden zu müssen.

Ach lege einigen Wert auf diese Analogien.

Da gibt es einen Begriff: Vaterland. Es ist ein Zufall, überall die Vaterland Lehnübersetzung aus dem Lateinischen, daß die Form Mutterland sich nicht eingebürgert hat, obgleich diese Form für den verständlichen Begriff Geburtsland von Rant und von Goethe gebraucht wurde, Nun baben sich seit mehr als hundert Rahren freie Staatsdenker alle erdenkliche Mühe gegeben, diesen Begriff seines Nimbus zu entkleiden, indem sie die Gesellschaft über den Staat sekten und den Staat nicht mehr als eine nükliche Einrichtung anerkennen wollten; ihnen kamen ebenso freie historiter zu hilfe, indem sie die Rassenfrage untersuchten und bewiesen, daß es nirgends auf der Erde Völker von ungemischter Abstammung gabe. Ich glaube, auch ich habe einmal die "beroische Schwachheit" des Patriotismus (Liebe zum Vaterlande) fritisiert. Da brauchte nur ber Urstand der Natur wiederzukehren, das Geburtsland, das Land der Muttersprache, das Mutterland, durch ein übermächtiges Bündnis von Feinden bedroht zu werden, und der Patriotismus wurde wieder zu einer heroischen Stärke, zu einer Religion. Ich war mir bei dem Preisgeben meiner Rritit einer Beuchelei nicht bewußt.

Sanz vereinzelte platonische Leugner der Patriotismen oder der Grand-Etre Lotalgötter sind ihren Idealen treu geblieben und schwören nicht höher als bei der Menschheit, dem Grand-Etre Comtes, der die Bezeichnung übrigens wohl von Rousseau übernommen hat. Ich will nicht schikanieren, will nicht einwenden, daß die Lehre von der Menschheit als der höchsten Idee eigentlich eine religiöse Lehre ist, insofern ihr Reim in

ber driftlichen Vorstellung von der Gotteskindschaft aller Menschen schon enthalten war. Ich lege Gewicht auf einen anderen Widerspruch. Diese Friedensfreunde verehren die oberste Abstraktion Menscheit, zeigen aber mehr oder weniger Verachtung gegen die untere Abstraktion Volk. Ich verstehe nicht, wie man die Rechte der näheren Abstraktion "Volk" preisgeben und dennoch die Rechte der weitesten und entserntesten Abstraktion "Menschheit" verteidigen kann: wie man großmütig das letzte Hemd ausziehen will, ohne vorher das prunkvolle Obergewand abgelegt zu haben. Ich verstehe den individuellen Egoismus des Orückebergers und den sozialen Egoismus des Patrioten. Den utopistischen Glauben an die Menscheit verstehe ich nicht mehr. Es fällt mir aber nicht ein, an der Ehrlichkeit derer zu zweiseln, die das Grand-Etre anbeten und die Altäre der Volksgötter stürzen.

Iфbegriff

Wen diese beiden kleinen Analogien nicht überzeugt haben (und sie hinken wie alle Analogien), dem mochte ich einen dritten Begriff vorlegen, der neuestens zu noch abgründigeren Widersprüchen geführt bat. ohne daß man das Recht hatte, die Sprecher dieses Widerspruchs für Beuchler zu erklären: ben Ichbegriff. Es ist nicht eben von gestern, daß an der Realität des Ichbegriffs, an der Existenz eines Ich gezweifelt worden ift; die Steptiter hatten es längst für ungewiß erklärt, aber erft Hume hat es eigentlich geleugnet, für Mach ist es unrettbar geworden. In meinen Büchern wird es mit der Rontinuität des Gedächtnisses identifiziert, also mit der besonderen Erscheinung eines Rätsels. Ich brauche taum zu bemerken, daß der Ichbegriff mit dem Gottesbegriff eine ganz verwünschte logische Verwandtschaft habe. Auch das 3ch, das niemand noch gesehen oder sonst erfahren hat, ist erfunden worden als eine Urjache, als die lette Ursache der für den Menschenverstand vorhandenen Einheit jedes lebendigen Organismus, wie Gott erfunden worden ist als die erste oder die lette Ursache der vorgestellten Welteinheit. Parallele ließe sich noch weiter führen: im Ichbegriff wie im Gottesbegriff vereinigt sich die wirkende Ursache mit der Endursache zu dem Begriffe eines Schöpfers. Wie dem auch sei, alle Leugner des Ich nehme mich nicht aus) verirren sich in einen Widerspruch, wenn sie das Ich als die Gesamtursache des ganzen Organismus leugnen, dabei aber, von der Entwicklungslehre unbefriedigt, unablässig nach den Teilursachen der unleugbar zwedmäßigen (nach den Begriffen der Menschensprache zwedmäßigen) Organe forschen. Wenn nun umgekehrt ein bescheidenerer Mann die untergeordneten Organseelen nicht anerkennt und heute noch von einem Ach redet, das sich den Leib aufgebaut bat, so braucht er ebensowenig ein Beuchler zu sein. Wir stimmen im Sprachgebrauche mehr

Epituros 133

mit Epituros überein, die anderen mehr mit Platon. Und vielleicht dachte sich Epituros nicht viel dabei; wie wir uns nicht viel dabei denken, wenn wir, die Fc-Leugner, kaum ein anderes Wort so häusig gebrauchen wie dieses von uns um seinen Inhalt gebrachte Wörtchen Ich. (Vgl. meine "Kritik der Sprache", I. 650, und "Wörterbuch der Philosophie", I. 138, II. 119, 249.)

Die Beuchelei des Epikuros wird um so unwahrscheinlicher, seine Gedankenlosigkeit beim Gebrauch des Wörtchens Gott wird um so begreiflicher, wenn wir uns entschließen, das Dogma von der Vorbildlichkeit des griechischen Denkens endlich völlig aufzugeben; wie die Griechen in ihrer Seschichtschreibung teine Rritit kannten, in ihrer Naturwissenschaft weder das Erperiment noch überhaupt die Verifikation, so philosophierten fie ohne flar definierte Begriffe und natürlich auch ohne Sprachfritit ins Gelage binein. Sicher ift, daß Epituros eine Vorsehung oder Regierung der Götter, wie so etwas lange vor dem Christentum auch in Griechenland gelehrt wurde, für ein Märchen hielt und mit einer keden Paradorie den Glauben an eine solche Vorsehung für gottlos erklärte: das Elend des Daseins und die Lieblosigkeit der Natur halfen ibm diese Ansicht begründen. Selbstverständlich hat es keinen Sinn, au solchen teilnahmslosen Göttern au beten; die Furcht allein hat beten aelebrt (Lucretius bat diesen Gedanken dann oft variiert); die Menschen von dieser Furcht zu befreien, sei die Aufgabe seiner Philosophie.

Wenn nun Spikuros trothdem von den Göttern als von wirklichen und wohlbekannten Wesen spricht, ja sie geradezu für angeborene Ideen erklärt (προληψεις), so könnten wir geneigt sein, ihm zuzutrauen, er habe eine Art Sprachkritik getrieben, er habe nur von dem tatfachlichen Vorhandensein solcher Begriffe und von deren psychologischer Entstehungsweise reden wollen. Das hieße aber in die Rrititlosigkeit der Griechen zurückfallen. Wir werden dem Manne vielleicht beffer gerecht, wenn wir seine ganze Theologie etwa so wie zweitausend Jahre später die ebenso widerspruchsvolle und ebensowenig geheuchelte Rousseaus aus einem berglichen Bedürfnisse erklären, sich mit dem üblichen Worte seiner Muttersprache abzufinden. Er scherzt also ganz und gar nicht, wie wir beim Lesen solcher Aussprüche zu glauben geneigt werden, wenn er g. B. den Beweis für die Nichteristenz einer göttlichen Vorsehung daraus zu führen sucht, daß vorsorglich regierende Götter unmöglich ein seliges Leben führen könnten. Un die Seligkeit der Götter glaubt er aber ebenso gedankenlos und kindlich wie an ihre Wirklichkeit und an ihre Unsterblichkeit. Unbekummert um jede Logik schildert Epikuros seine Götter aus der Tiefe des Gemüts, wie es ihm irgendeine Dichter-

stelle oder irgendeine Gedankenassoziation eingibt. Die Götter sind menschenähnlich, sind Männlein oder Weiblein; sie schlafen nicht, weil das an den Tod erinnerte: aber sie benötigen der Nahrung und einer Bohnung: sie besitzen auch eine menschenähnliche Sprache, weil die Unterbaltung ein Vergnügen ist. Es gibt unzählige Götter. Ach gewinne den Eindruck, daß der ebenso autokratische wie autodidattische Lehrer manche wunderliche Außerung über das Wesen der Götter nur gelegentlich gemacht habe, um den Einwurf irgendeines seiner Schüler abzuschneiden: solche Apercus mögen dann gesammelt und einander gegenübergestellt worden sein und die Widersprüche des Snitems vermehrt haben. Das Wort Snstem wird ja fälschlich auf alle Meinungen besonders der alten Philosophen angewandt. Aus solchen gelegentlichen Antworten möchte ich besonders die kindischen Erklärungen ableiten, mit denen wir über solche Dinge wie Schlaf und Nahrung der Götter allzugenaue Auskunft erhalten. Dazu mag auch gehören, daß die Götter zwar kein Blut in den Adern haben, aber einen blutähnlichen Stoff; daß die Götter ihre Wohnungen in den Intermundien aufgeschlagen haben, um vor einem Busammenbruch der Welten nicht bange sein zu mussen.

Epikuros war auf den Gebieten der Ethik ein Förderer der menschlichen Unabhängigkeit; auf religiösem Gebiete war er ein behaglicher Freigeist, der nicht darauf verzichten wollte, mit schönen farbigen Götter-

gestalten zu spielen, wie ein Rind mit Seifenblasen.

Lucretius

Die erfreuliche Tatsache, daß ein Römer die Philosophie des Epituros ausführlich dargestellt hat und daß dieses Werk vollständig erhalten ist in der Gestalt, die Cicero wahrscheinlich ihm gab, können wir dazu benüten, uns von dem gottlosen Gedankengange dieser Schule ein ganz klares Bild zu machen. Daß dieses Buch die Form eines Gedichtes hat, kann um so weniger stören, als die Herameter (über siebentausend an Bahl) awar um ihrer altertumlichen Schönheit willen und wegen der zahlreichen Bildbeispiele viel bewundert, doch eigentlich nur in einer rhythmengewaltigen Prosa abgefakt sind und ein Gedanke an den anderen nüchtern und verständig angeknüpft wird. Wir werden uns womöglich durch kein Vorurteil beeinflussen lassen, weder durch das Dogma vom klassischen Altertum, das blind ist für die Rindlichkeit und Armseligkeit der antiken Naturphilosophie, noch durch den Born, mit welchem die driftliche Theologie gerade dieses Snstem des Religionshasses durch alle Sahrhunderte bekämpfte. Wir werden aber aus diesem Gedichte beffer als aus irgendeiner Philosophiegeschichte versteben lernen, wie groß der Unterschied ist awischen einer antiken Religion und dem Christentum, awischen der praktischen Gottlosigkeit eines Römers und dem theoretischen,

Lucretius 135

erkenntniskritischen Atheismus der Gegenwart. Unserem Dichter ist es gar nicht darum zu tun, das Dasein von Göttern zu leugnen; er will bie Menschen nur von der Gottesfurcht befreien: so konnte sein Gedicht beute noch die stärkste Wirkung auf den schlichtesten Leser ausüben. wenn ein verwegener Abersether sich die Freiheit nehmen wollte, die uns albern dünkenden naturwissenschaftlichen Vorstellungen zu tilgen oder mit den Vorstellungen der gegenwärtigen Physik und Physiologie zu pertauschen.

"De rerum natura" ist das Gedicht betitelt; sein Verfasser Lucretius ist so berühmt geworden, wie er durch sein Unternehmen zu werden hoffte. Mit seinem vollen Namen biek er Titus Lucretius Carus: geboren wurde er bald nach dem Rabre 100 por Christus, gestorben ist er freiwillig im Rabre 55. Obgleich er also im bellen Lichte einer historischen Zeit lebte und wirkte, ein Beitgenoffe Julius Cafars, wiffen wir fast nichts über seine Persönlichkeit: daß er aus niederem Stande war, daß er sich seine Bildung mahricheinlich trothem in Athen holte, daß er, ein Verehrer auch des Empedokles, sein Leben durch Selbstmord endete. Sein ältester Biograph will wissen, Lucretius sei wahnsinnig gewesen, durch einen Liebestrant vergiftet, und habe seine Verse in lichten Intervallen niederaeschrieben: das wird wohl eine Sage fein.

Ach folge der Übersetung, die Goethes Freund v. Anebel nach lang- Goethe jähriger Arbeit 1821 herausgegeben hat. Von Goethe vielfach gefördert, Goethe wiederum fördernd. Es ist merkwürdig, daß Goethe, der sich von Holbach abgestoßen fühlte, das antite "Système de la nature" doch recht boch stellte; das Dogma vom klassischen Altertum wird ihn wohl bestimmt haben. Sein Plan, ein ganzes Buch über Lucretius, den Menschen und Dichter, den Römer und den Naturphilosophen zu verfassen, kam nicht zur Ausführung. Nach vielen Vorbereitungen und Studien tam nur eine Anzeige für "Runft und Altertum" zustande, in welcher Goethe vorläufig die Übersetzung seines Freundes lobt. "Graziös und anmutig loct sie uns in die tiefsten Geheimnisse hinein, kommentiert ohne Umschreibung und belebt ein uraltes bedenkliches Original." Vorber äußert sich Goethe schon einmal über die Bedenklichkeit des alten Religionsbaffers. "Man foll in vielen Studen nicht denken wie Lucrez: ja. man tann es nicht einmal, und wenn man wollte; aber man sollte erfahren, wie man sechs bis acht Dezennien vor unserer Ara gedacht hat; als Prologus der driftlichen Rirchengeschichte ist dieses Dokument höchst merkwürdig." Was die Bedenken des Greises Goethe erregte, der sich ja eine Unsterblichkeit der Seele für seinen Brivatgebrauch behaglich und bedeutend zurechtgelegt hatte, war des Lucretius Heftigkeit gegen den

Slauben an eine Fortdauer nach dem Tode; doch Goethe nimmt die Sache von der humoristischen Seite; wer immer wieder hören müsse, was er längst beseitigt habe, der fühle ein Missehagen, das sich von Ungeduld zur Wut steigern könne; und Goethe erinnert tadelnd an das verdrießliche Wort Friedrichs des Großen: "Ihr Hunde, wollt Ihr denn ewig leben!" Aber gerade die Besteiung von der Gottessucht stellt er, der römischen Weltstimmung gegenüber, anerkennend dar, die bei den Heiden und bald darauf bei den Christen zwischen Furcht und Hoffnung schwebte. Das sei der Zustand schwacher Gemüter gewesen. "Starke Geister hingegen wie Lucrez, die wohl zu verzichten, aber sich nicht zu ergeben genaturt waren, suchten, indem sie die Hoffnung ablehnten, auch die Furcht los zu werden."

Wir gewinnen immer dabei, wenn wir uns das Verhältnis Goethes au einem anderen weisen Schriftsteller gang flar machen können: und in dieser Lage sind wir für das Lehrgedicht von Lucretius. Die unerschöpfliche Weisheit der "Geschichte der Farbenlehre" (erschienen 1810) bietet eine Stelle, wo Goethes Wesen und der lette Grund einer leisen Abneigung gegen den Römer köstlich ausgesprochen wird. Die Atomistiker sind ihm alle zu verneinend, zu ähnlich den Steptikern; die Geschichte der Farbenlehre wird ihm ein Teil der Geschichte der Philosophie, und da weiß er die Gruppe Demokritos, Epikuros und Lucretius recht zu Aber "die originellen Lehrer empfinden immer noch das würdigen. Unauflösbare der Aufgabe und suchen sich ihr auf eine naive, gelenke Weise zu nähern; die Nachfolger werden schon didaktisch, und weiterhin steigt das Dogmatische bis zum Intoleranten. Auf diese Weise möchten sich Demokrit, Epikur und Lucrez verhalten. Bei dem letteren finden wir die Gesinnung der ersteren, aber schon als Aberzeugungsbekenntnis erstarrt und leidenschaftlich parteiisch überliefert" (Bempel 36, S. 78). Doch war die Wirkung des Römers auf Goethe schon vor seiner Anteilnahme an Anebels Abersehung so groß, unmittelbar oder mittelbar, daß er die Abfassung eines großen Lehrgedichtes beabsichtigte und 1790, als sein wissenschaftlicher Versuch über die "Metamorphose der Pflanzen" keinen Anklang fand, die gleichen Gedanken in poetischer Form ausführte, für Christiane, "welche das Recht hatte, die lieblichen Bilder auf sich zu beziehen." So wurden die wundervollen Distichen wieder ein Gelegenheitsgedicht, trot ihrer Lehrhaftigkeit. Aber wir begehen mit dieser Vorliebe für Goethe vielleicht doch ein Unrecht an dem alten römiichen Dichter: wükten wir von dessen Bersönlichkeit so viel wie von der Goethes, so würden wir auch in dem alten Lebrgedichte noch mehr perfönliche Züge herausfinden.

Lucretius 137

Sie konnen dem aufmerksamen Leser auch so nicht gang entgeben. Perfonlich klingt es, wenn Lucretius mit stolzem Gelbstbewuftsein versichert (I. 925; IV. 1): ungebahnte Gefilde zu betreten, ungekostete Quellen zu suchen und zu schöpfen, neue Blumen zu brechen und neue Aranze für seinen Scheitel zu winden. Persönlich klingt es, wenn er, ganz ähnlich wie Goethe, die Armut seiner Muttersprache (I. 140) beklagt, sein Werk als eine patriotische Tat rühmt und (V. 1040) die Sprache bereits als eine Schöpfung des gesamten Volkes begreift. Noch persönlicher klingt es, wenn er den Philosophen Epikuros, der damals seit mehr als zweihundert Jahren tot war und bereits von den berrschenden Schulen verunglimpft wurde, als seinen eigenen Lehrer und den Wohltäter der Menscheit zu preisen nicht mude wird; man hat sich darüber aufgehalten, daß Lucretius seinen Lehrer im Atheismus an einer dieser Stellen (V. 8) mit verstärkender Wiederholung einen Gott nennt (Deus ille fuit, Deus), wie man sich ja auch törichterweise darüber aufgehalten hat, daß der Gotteslästerer sein Gedicht mit einer Anrufung der Göttin Benus beginnt. Das ist aber gerade das kindlich Große, für das Empfinden des driftelnden Abendlandes durchaus Fremdartige an den antifen Aufklärern, daß fie an die letten Fragen weder erkenntniskritisch noch sprachkritisch berantraten, daß sie die Begriffe oder Worte ihrer Muttersprache ohne Prüfung gebrauchten, wie sie leider auch die angeblich beobachteten Naturerscheinungen unbesehen und leichtgläubig nachredeten. Dem Lucretius war Epituros, bieß Epituros ein Gott, weil er die armen Menichen von der Gottesfurcht erlöst hatte (V. 18 und 52); das macht auf uns den Eindruck einer wikigen Blasphemie, dem Römer war es eine einfache Wahrheit.

Auf diesen leitenden Gedanken, daß nämlich der Mensch ohne Befreiung von der Gottessurcht nicht ruhig leben könne, kommt Lucretius oft zurück. Der Religionshaß des Berses "Solche Berbrechen rät dem Menschen die Religion an" (Tantum religio potuit suadere malorum, I. 102) ist ein geslügeltes Wort geworden; aber die Lehre, daß die Furcht die Gottesvorstellung erst erzeugt habe und das Ansehen der Religion erhalte, ist in anderem Zusammenhange (besonders V. 1160 ff.) noch viel eindringlicher vorgetragen; wenn auch die lapidarste Fassung des Satzes sich nicht bei Lucretius findet, sondern erst mehr als hundert Jahre später bei Statius, dem Neapolitaner: "Primus in orde deos secit timor." Des Lucretius Warnung vor Gottessurcht und Aberglauben ist aber noch leidenschaftlicher. "O unseliges Menschengeschlecht, bergleichen (Donner und Blitz) den Göttern zuzuschreiben, und gar als Zeichen des bitteren Grolles! Welche Geuszer erprestet ihr da euch selber, wie tiese Wunden

schlugt ibr auch uns und bereitetet tränenden Enkeln!" (V. 1193.) Mit ber Angst vor den Himmelserscheinungen fing die Gottesfurcht an: bas Bittern bei einem Erdbeben lehrte die armen Menschen beten.

Der Religionshaß der Neueren richtet sich mit kritischen Waffen gegen das Dasein menschenähnlicher Dämonen und der beiden Obergötter. des guten und des bosen, gegen die Echtheit der Schriften, aus denen der Beweis dieses Daseins hergeholt worden war; der Religionshaß des Lucretius ist kein theoretischer Atheismus — wie gesagt —, sondern höchstens ein praktischer. Argendwelche Dämonen oder Götter mögen ja da sein, nur daß sie nicht die Macht baben, die Naturgesette zu durchbrechen. Es ist eine Aufklärung, die nicht aufs Sanze geht, die den Menschen nur die Angst vor den Überirdischen nehmen will; an einer entscheibenden Stelle (VI. 387 ff.) wird eigentlich doch nur über die Vorstellung gespottet, daß Jupiter mit seinen Bligen just die Verbrecher treffe. Ob er wohl seine Blige auf Einoden schleudere oder auf das Meer, blog um sich zu üben? Warum er niemals aus beiterem Himmel blike? Warum ber Blit sogar in Tempel und Götterstatuen einschlage?

Auch die Unsterblichkeit der Seele wird mehr aus praktischen als aus theoretischen Gründen geleugnet; wieder in der Absicht, die Furcht por Höllenstrafen zu tilgen. Der Geift und die Seele sind körperlich, fie entstehen, machsen, altern und vergeben mit dem Rörper; sie können aber nicht völlig vergehen, weil aller Stoff erhalten wird. Die individuelle Form nur vergeht. Doch ist es albern, den Tod zu fürchten. Der Tod ist nichts und geht uns gar nichts an (III. 842 "nihil igitur mors est, ad nos neque pertinet hilum"); der Beise habe abzuscheiden, wie ein satter Gast von der Mablzeit aufsteht, und ruhig die sichere Ruhe anzunehmen (III. 951, cur non ut plenus vitae, conviva, recedis, aequo animoque capis securam, stulte, quietem?"). Wem das Leben nicht gefällt, der kann es ja jederzeit freiwillig enden. Die Predigt des Todes und des Selbstmords ist bei Lucretius nur darum nicht so eindringlich wie bei anderen Alten, wie besonders bei Seneca, weil der Schüler des Epituros — wenn man schon die modernen Worte gebrauchen will — eber ein Optimist ist als ein Bessimist; wohl wird unsere Welt, eine von den vielen Welten, bereinst in ihrer gegenwärtigen Form aufhören, wie sie schon lange merklich altert; aber porläufig ist ja das Leben gang schön; es bietet viele körperliche und geistige Genusse.

Man hat zwischen Lucretius und den Aufklärern unserer letten Rahrhunderte manche Ahnlichkeiten gesucht und gefunden; die Lehre von der Erhaltung des Stoffs, also die Unmöglichkeit einer Schöpfung wird wirklich oft und träftig ausgesprochen (I. 151 "nullam rem e nihilo

gigni divinitus umquam"); es fallen Worte, die auf eine Zusammensetzung aller Stoffe aus Elementen sehr einfach, auf den Darwinismus mit einiger Rühnheit gedeutet werden können; aber die naturwissenschaftlichen Renntnisse sind bei Lucretius wie überall bei den Alten so ärmlich. daß alle diese Apercus an sich und geschichtlich für uns wertlos find. Ertenntnistritisch fteht Lucretius zu tief, um Zwede in ber Natur auch nur wahrzunehmen; er ist also gar nicht in der Lage, sie zu leugnen.

furcht

Was wir aus Lucretius für eine Geschichte der Gottlosigkeit lernen Damonenkönnen, das ist: noch genauer als bisher zu unterscheiden zwischen der Aufklärung in der heidnischen und in der driftlichen antiken Religionen waren gewissermaßen ein freier Aberglaube; erst die driftliche Rirche brachte ihre abergläubischen Vorstellungen, die sie einen Glauben nannte, weil sie die ihrigen waren, in ein unfreies Spftem. Un der Spike diefes Spftems ftand - nicht nur für den Volksaberglauben - ein Vertreter des guten und ein Vertreter des bosen Pringips, jeder mit theologisch bestimmten Eigenschaften ausgestattet; jest erst wurde es eine Aufgabe der Aufklärung, ihre Angriffe gegen die Wirklichkeit dieser Spiken zu richten. Die Rirche lehrte den Theismus und den Diabolismus; so mußte sich die Auftlärung zugleich zu Atheismus und zu Adiabolismus entwideln. Daber ich auch genötigt bin, in die Geschichte ber Gottlosigkeit die Geschichte des Teufels und seiner Beren einzubeziehen. Bur Zeit des Beidentums war die Religion ein so freier Dämonenglaube, daß Sokrates die moralischen Begriffe in seiner neuen Weise untersuchen tonnte, ohne eigentlich den Dämonenglauben anzutasten, daß Epituros und Lucretius die Unschädlichkeit und Harmlofigkeit der Damonen behaupten konnten, ohne das Dasein von Dämonen oder Göttern zu leugnen. Run ift es eine unwidersprechliche Tatsache, daß der Dämonenglaube mit dem Aufkommen und mit dem Siege des Christentums durchaus nicht aufborte, dak vielmehr die Christen des 3. und 4. Rabrbunderts - und die Christen des folgenden Jahrtausends erst recht — die Dämonenfurcht der Beiben zu einem wesentlichen Bestandteile des neuen Glaubens machten. Von "Freien" wird es oft so dargestellt, als ob der Stifter des Christentums, mag man unter ihm Resus Christus selbst versteben oder den Apostel Baulus, mit der Erlösung durch den Gottessohn die arme Menschbeit von der Dämonenfurcht befreit babe, als ob erst die beschränkte Rirche die Damonologie wieder eingeführt habe. Das ift eine bewußte oder unbewußte Fälschung der Geschichte. Die Dämonen spielen in den Evangelien und auch bei Paulus eine zu große Rolle. Man darf so nicht zwischen einer realen Rirche und einer idealen Christenlehre unterscheiden; immer war das Christentum nur die Gemeinschaft der Christen in einer Rirche.

Die Rirche machte sogar den gefährlichen Schritt, das Dämonen- und Söttergefindel, mit welchem die antike Welt gemütlich austam, in dem Snitem ihrer Theologie unterzubringen und den Glauben an diese Dämonen zu einem ihrer neuen Glaubensartikel zu machen. Und den Unglauben an Dämonen zu einer Gunde. Wobei besonders zu bemerken ift, daß diese beiden Begriffe - Glaube und Gunde - dem beidnischen Alltertum fremd waren, aus dem Audentum stammten, aus der Überzeugung von einer persönlichen Offenbarung des Gottes, daß also die ftrenge Forderung eines Glaubens das ganze Verhältnis zwischen dem Menschen und seiner Religion umgestaltete. Das Christentum perfuhr mit den Damonen der Beiden genau fo, wie die Auden mit den Lokalgöttern ihrer Nachbarn verfahren waren. Die Göten der Beiden waren ja nicht geleugnet worden: die Auden waren nur versichert, daß ihr Rabve noch stärker wäre, noch größeren Zauber üben könnte als die Gögen. Und so machte das Christentum die Damonen nicht zu einem falschen, sondern nur zu einem unwirksameren Glaubensgegenstand. Die gläubigen Menschen wurden zu einem irdischen und himmlischen Staate unter Gottes Herrschaft vereinigt; die ungläubigen Menschen und die Dämonen (auch die Göhen der Reiden) bildeten wieder einen Staat. unter der Herrschaft des Teufels. Und so allmächtig war der Gott, der durch seinen Sohn die Welt erlöst batte, daß die Dämonen, übrigens mit übermenschlicher Rraft und übermenschlichem Wissen ausgerüstet. ohnmächtig wurden, sobald man ihnen das Zeichen oder den Namen des Gottessohns entgegenhielt; wobei nur nicht zu begreifen ist, warum das Reich des ohnmächtigen Teufels für das Reich des allmächtigen Gottes eine Gefahr zu sein nicht aufhörte. Das Christentum hatte veriprochen, die arme Menschheit vom Bosen zu erlosen, von den Dämonen; eben das hatte Lucretius versprochen. Wollen wir nun den Gegensat zwischen diesen beiden Befreiungen so turz wie möglich fassen, so tommen wir am einfachsten zu dem Unterschied zwischen antiter und driftlicher Sottlosigkeit. Lucretius erlöste die Welt aus der Dämonenfurcht durch die Lebre, daß man sich um die elenden Dämonen nicht zu kummern brauchte; die driftliche Rirche dagegen behauptete, die Menschen wären icon von felbst erlöst, wenn sie an die driftliche Theologie glaubten, wenn sie nicht die Sunde des Unglaubens begingen. Die antike Befreiung bestand also im Unglauben; die driftliche Befreiung bestand im Glauben. Als man nachber nicht mehr so recht glauben konnte, an die widervernünftigen Sätze der Theologie nicht mehr glauben konnte, wurde bie Welt aufs neue von einer furchtbaren Böllenangst gepact und war, wenn sie frei werden wollte, genötigt, wieder nach dem alten Mittel

Romer 141

des Unglaubens zu greifen. Jett aber hatte der Dämonenglaube die ungebeuerliche Form eines theologischen Systems angenommen und die Menschheit mußte, wenn sie frei werden wollte, den Rampf gegen die Theologie aufnehmen.

## XII

Die Gottlosigkeit bei den Romern ist nicht so übersichtlich wie die Romer Gottlosigkeit bei den Griechen etwa im 5. Jahrhundert; wir haben in den tausend Jahren der altrömischen Geschichte keine Epoche, die wir vom Standpunkte der Menschheit als eine Blütezeit des römischen Geistes betrachten könnten, wir glauben nicht mehr an die Legende von der Rlassizität des Augusteischen Zeitalters. So erstreckt sich die römische Geschichte von den barbarischen Anfängen bis in die Barbarei des Niedergangs, politisch und welthistorisch bedeutungsvoll und nachwirksam, aber arm an Denken und Dichten. Um Ende dieser tausend Rabre ift bas römische Weltreich driftlich geworden und hat auch bereits die Verfolgung der Reter und Gottesleugner unter seine Gesetze aufgenommen.

Nicht um eine Lücke auszufüllen, nur um auf eine Verbindung binzuweisen, sei vor einem kurzen Überblicke über den Atheismus der Römerzeit zweier Tatsachen gedacht: ber Religionsvorstellungen bei ben Spätgriechen und der religiösen Abhängigkeit der Römer von den Griechen. Mur mit wenigen Worten.

Nach Alexander dem Großen gab es auch in Griechenland keine Dichter und nicht viele Denker mehr, die der Welt etwas zu sagen batten. Daran wird die bessere Renntnis der lange verschollenen Bellenisten taum viel andern. In Wissenschaft und Runft begann der Betrieb, der nach der Stadt Alexanders noch heute Alexandrinismus beißt. Dieser ganze Hellenismus zehrte von seinem eigenen Fette; und das Licht erlosch, als das Öl verbraucht war. Um die Religion stand es nicht anders, was immer man gefällig in die Mysterien und in den Neuplatonismus hineinzulegen versucht hat. Fürsten und Städte lebten in einer Gedankenlosigkeit dabin, von der es schwer ift zu entscheiden, ob sie mehr Aberglaube oder mehr Unglaube war. Unter Alexander dem Großen zuerst wurde religiöse Weitherzigkeit, die mehr als Duldung war, zu einem Mittel der Weltpolitik. Auch die Vergottung des Herrschers kam nicht aus einem Gefühl der mpstischen Einheit, war vielmehr sicherlich eine Anpassung an orientalischen Sprachgebrauch. Und die Vergottung der römischen Raiser, die den Rirchenvätern als eine Gotteslästerung erscheinen mußte, war nur eine Nachahmung bellenistischer Fürstengewohnheiten. Auch wohl die Beflissenheit romischer Raiser, Tempel und Priefter reich zu

Invalion des griechischen Geistes bejchenten, aber nur jo, wie man andere Schmaroker bejchentte; mit dem Vorbehalte, ihnen die Schäke bei guter Gelegenheit wieder abzunehmen.

Es ift bekannt, daß die gebildeten Römer nicht nur in diesen Dingen sich mit einer ihnen sonst fremden Bescheibenheit Schüler ber Griechen Vieles erinnert daran, wie in Deutschland Schrifttum und Runft des 18. Jahrhunderts das Frankreich Ludwig XIV. zum Vorbilde nahm; aber die Abhängigkeit der Römer ging doch noch weit über eine solche bloke Mode hinaus. In Deutschland gab es wenigstens eine religibse Selbständigkeit, so schlimm es auch gerade damals um den Protestantismus stand; die Römer übersetten nicht nur Gedichte und Theaterstude ins Lateinische oder plagiierten sie, sie übersetten auch Götter und Rulte. Bei dieser ungeheuren Rezeption des griechischen Geiftes, die vielleicht besser als mit der Französelei in Deutschland mit der Eroberung Englands durch die Normannen verglichen werden könnte nur daß Rom in Sprache und Sitte von den Besiegten unterjocht wurde -. bei dieser Anvasion der griechischen Rultur darf nicht übersehen werden. daß der römische Philhellenismus wahllos und kritiklos die Philosophen und Rünftler aller griechischen Beiten zu Muftern nahm, zunächst die Männer der elenden Spätzeit und nur nebenbei auch die Groken bes 5. Jahrhunderts bewunderte; das Dogma vom klassischen Altertum berrichte ichon damals und bezog sich eben nur auf die Griechen. Die geistige Unterwerfung unter Griechenland sette ichon sehr früh ein: man paßte sich der griechischen Mythologie an und führte die Gründung Roms auf einen Helden des Trojanischen Kriegs zurück; man plünderte vom 2. Jahrhundert ab griechische Städte, bewies aber der griechischen Eigenart alle mögliche Schonung; und obgleich Griechenfresser, wie bei uns Franzosenfresser, sich der Fremdländerei entgegenstemmten, machte die griechische Mode just nach der Besiegung Griechenlands reißende Hellenistischer Aberglaube und Unglaube machten sich in Rom breit; junge Römer ber guten Gesellschaft reisten um ihrer Bildung willen nach Griechenland. Burchardt (Griechische Rulturgeschichte, IV. S. 571) hat darauf aufmerksam gemacht, daß die römischen Lustspiele gewöhnlich in Athen spielten, so wie wir noch in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts Sittenstücke interessant fanden, deren Sandlung uns nach Paris versette. In allen Dingen der Erkenntnis und des Geschmacks waren und blieben die Römer so unselbständig, so in der Nachahmung von Hellas befangen, wie wir Nachahmer der Franzosen doch nur etwa vom Dreifigjährigen Kriege bis auf Lessing blieben.

Und noch eins möchte ich vorausschicken. Waren schon in den griechischen Kleinstaaten die Atheismusprozesse, für deren Sählung die zehn Römer 143

Finger genügten, Folgen von politischen Strömungen, so war in Rom, bevor das siegreiche Christentum die Verfolgung von Beiden und Rehern zum Grundsahe erhob, religiöse Vuldsamkeit ebenso allgemein wie politische Unduldsamkeit. Der römische Stadtstaat war zu einem Weltreiche von unerhörter Ausdehnung geworden; innerhalb dieses ungeheuren Reiches, das immer schwerer zusammenzuhalten und zu regieren war, bildete sich die Unterdrückung der politischen Freiheit, nur nicht gerade der religiösen, zu einer Erbweisheit der Kaiser aus.

Was ich hier biete, darf sich natürlich nicht rühmen, auf eigenen Forschungen zu beruhen; ich muß schon froh sein, wenn es mir gelingen sollte, die Züge zu einem nicht ganz geläufigen, aber dennoch ähnlichen Bilde zu vereinigen, die ich sichtbar oder versteckt besonders bei Sibbon, Albert Réville, Wissowa, W. Adolf Schmidt und Harnack gefunden zu haben glaube. Um es gleich in einem kurzen Satz zusammenzusassen, der wie immer in solchen Fällen moderne Worte wählen muß und darum nicht durchaus stimmen kann: die weitverbreitete monotheistische Religion der gebildeten Römer der Kaiserzeit erschien ihnen selbst eher wie eine atheistische Philosophie; die Sötter waren völlig nach dem Vilde des Menschen geschaffen worden, so erschien der bildlose Slaube leicht als Gottlosigkeit.

Auf die antike Vorstellung, daß Bildlosigkeit Atheismus sein müsse, werde ich noch zurücktommen. Daß aber sowohl die Römer ihre wachsende Reigung zu einer monotheistischen Welterklärung, als auch die Christen (nachdem sie sich endgültig von den Judenchristen getrennt hatten) ihr neues Evangelium für eine Philosophie nahmen und ausgaben, das war gar nicht so wunderlich, wie es unserer durch so viele theologische Jahrhunderte hindurch gegangenen Zeit scheinen muß. Eine Welterklärung, eine Rosmologie war von den antiken Philosophen von jeher gesucht worden; und da war die eine göttliche Kraft kein schlechteres Erklärungsprinzip als etwa das Feuer oder das Wasser oder die Idee oder die Entelechie; eine unoffenbarte Religion unterscheidet sich nicht gar so sehr von einer Philosophie.

Nun vergesse man nicht, daß auch das Christentum der ersten zwei Jahrhunderte und noch darüber hinaus keines der Dogmen kannte, die ein Opfer des Intellekts verlangen; was den Kindern, was den Erwachsenen gelehrt wurde, das war außer der Heilslehre und der neuen Moral eigentlich nur etwas Historisches: das Leben und Sterben des Heilands. Darum hatten sich ja zuerst so viele Juden den Christianern anschließen können, ohne mit dem Judentum zu brechen, weil auch der Judaismus neben seinen vernünftigen und unvernünftigen Gesehen

nur ein einziges Dogma gekannt hatte, das vom Dasein eines Gottes, und dieses Dogma recht gut ein philosophischer Sat heißen konnte, wenn der eine Gott erst aufgehört hatte, der mächtigere Nationalgott neben anderen Nationalgöttern zu sein. Nun hat schon Harnack ("Mission und Ausbreitung des Christentums", S. 188) darauf hingewiesen, daß die neue Lehre nur im Streite mit den Gegnern eine Philosophie genannt wurde, daß die Gemeinde an ihrer Lehre eine geoffenbarte Gottesweisheit zu besitzen glaubte. Aber auf die ungebildete Masse kommt es bei dieser Frage nicht an. Genug daran, daß die Gelehrten, die den Schristtampf gegen den Polytheismus aufnahmen, eine neue Philosophie zu verteidigen vorgaben. Die Vorstellung muß ties eingebrungen sein, weil noch später die Vilder des Peilands den Typus eines Philosophen oder Rhetors zeigen.

Außer dem unbewußten Jochmut, in ihrem Glauben eine Welterklärung zu besitzen, mögen die christlichen Streiter zwei bewußte Gründe gehabt haben, ihre Religion als eine Philosophie darzustellen. Genau genommen: nur den einen Grund, den Verfolgungen keine Jandhabe zu bieten. Darum beschränkten sie sich darauf, ihre modernste Philosophie den älteren Schulphilosophien gegenüberzustellen, und ließen die römische Staatsreligion womöglich ungeschoren; darum hofften sie, unter solchen Vorspiegelungen die gleiche Duldung vom Staate zu genießen wie andere Philosophenschulen. Jochmütig ist es wiederum und lächerlich dazu, wenn die halbgelehrten Christen jener Tage ihre vermeintliche Philosophie nicht nur für die beste in der Welt erklärten, sondern auch für die älteste; frisch und fröhlich wurde behauptet: was jemals Gutes geschrieben worden wäre, hätten die alten Philosophen (ebenso die Religionsstifter und die Dichter) von irgendwelchen sagenhaften vorchristlichen Christen abgelernt.

Dulbung

Was aber die Duldung durch den römischen Staat betrifft, so lag bei den christlichen Schreibern ein Rechensehler vor. Mochten einzelne Principes Dichter begönnert haben, mochten spätere Raiser sogar selbst als Philosophen auftreten, der römische Staat als solcher war ehrlich amusisch. Er duldete es von Zeit zu Zeit, daß die ebenso amusischen Römer griechische Dichter und Philosophen plagiterten; wenn es aber in die Politik des Staates oder der Raiser nicht paste, dann wurden just die fremden Philosophien härter versolgt als die fremden Religionen. Eine eigentliche Religionsseindschaft war den Römern fremd; wo die Juden, die in manchen Städten des Römerreichs verhältnismäßig zahlreicher waren als etwa heute die Juden in Berlin, gehaßt und verachtet wurden, da geschah das um ihrer Sitten und Gebräuche willen; und die Christianer

Dulbung 145

wurden noch lange, nachdem die Audendristen keine Rolle mehr spielten, für jüdische Sektierer gehalten. Religionen wie philosophische Unschauungen wurden nur aus politischen Gründen verfolgt;\*) Bag und Verachtung des Volkes wurde politisch ausgenütt, wie auch der Saf der wenigstens im 1. Rabrbundert viel mächtigeren Ruden gegen die driftlichen Rivalen. Die Beschuldigung, daß die Auden an der Christenverfolgung unter Nero miticuldig waren, scheint nicht unberechtigt zu sein; bie Christen wurden damals und noch bis zur Zeit des Diocletian um ihres angeblichen Atheismus willen verfolgt, nicht ganz so blutig, wie die Märtyrerlegenden und die driftlichen Geschichtschreiber glauben machen möchten, aber immerbin bart genug; der Vorwurf des Atheismus. der sich zuerst nur auf den Mangel an Götterbildern und Göttertempeln (bei den Auden) bezogen hatte, hatte sich den Christen gegenüber bald nicht mehr aufrecht balten lassen, wenn nicht in einem für uns schwer faßbaren Bedeutungswandel schließlich die Weigerung der Christen, dem Raiserbilde zu opfern, für einen Beweis ihres Atheismus ausgegeben worden wäre.

teit

Unter solchen Umständen kann es nicht überraschen, daß die Frag- Undulbsammente zum Rampfe gegen die Gedanken- und Glaubensfreiheit, die ich aus der römischen Raiserzeit zu bieten habe, durcheinander und ohne Unterschied die Philosophenschulen und die neuen Religionsgemeinschaften betreffen, ja jogar die Literatur und die fummerlichen Unfange einer Journalistik. Man kann sagen: der Despotismus der Raiser, der blutige ebensogut wie der aufgeklärte, verteidigte das einzige Dogma ber Beit, die Göttlichkeit der taiserlichen Macht. Schon vorher konnte das Verbrechen der Majestät begangen werden, das Verbrechen gegen die Hoheit oder Chrwürdigkeit, die in den Zeiten der Republik dem römischen Volle zugesprochen wurde und dann schrittweise auf die Onnastie und auf die späteren Principes überging. Das Schwanken zwischen Milbe und Barte außerte fich schon unter den ersten Cafaren barin, daß zuerst nur die Taten, bald auch die Worte bestraft wurden. Man sieht, da das religiose Bekenntnis aus Worten besteht, daß die Religion erst bei einer harten Auslegung des Gesethes bestraft werden konnte. Cicero warf es dem Julius Cafar icon vor, freilich erft nach deffen Tode, man habe

<sup>\*)</sup> Es ist tendenziös und darum übertrieben, wenn Voltaire eine allgemeine Duldsamteit ber Römer behauptet; er schreibt an d'Allembert (14. April 1764): "Müffen Sie nicht 3br Frantreich aufs tieffte verachten, wenn Sie bie griechische und romifche Geschichte lefen? Burbe in Rom, von Romulus bis Konstantinus, ein einziger Mensch um seiner Dentungsart willen verfolgt? Satte ber Senat jemals die Engellopadie gehindert? Sat es jemals einen so blobfinnigen und zugleich troftlosen Fanatismus gegeben wie ben von 3bren Bedanten?"

Mauthner, Der Utheismus. I. 10

sich unter seiner Eprannei nicht frei äußern dürfen. Bei den Auliern wiederholte sich die Erscheinung, daß der Princeps zuerst liberal das Wort (es handelt sich nur um das politische Wort) freigab, bald aber in der Sorge um seine Macht gegen anonyme, endlich auch gegen ehrliche Angriffe das Majestätsgesetz geltend machte. Ja, schon unter Augustus begann der Born der Machthaber sich gelegentlich gegen die sonst beaönnerten schlüpfrigen Dichter zu wenden, unter dem Vorwande der Sittenverderbnis, wodurch denn die Verfolgung von dem politischen Gebiete auf einen Rreis übertrat, der die Religion berührte.

Rascher als bei Augustus meldete sich die "Reaktion" unter Tiberius und Caligula; Caligula zuerst griff auch die Schulen an, also nach dem Sprachgebrauche jener Reit die Philosophie. Wir haben der Entwicklung nicht nachzugeben und nicht zu untersuchen, ob diese Verfolgungssucht. die schon unter Caligula gegen die antike Bibel, den Homeros, sich zu wenden anschickte, wirklich bei Claudius in Blodfinn, bei Nero in Wahnfinn ausartete; wir haben auch nicht weiter darauf zu achten, wie das primitive Rournal Roms, die acta diurna, unter dieser Rensur sich aus einem wahrscheinlich sehr lesenswerten offiziellen Blatte in ein offiziöses Raseblatt mit Hof- und Schauspielnachrichten, Anekdoten und frommen Anzeigen verwandelte. Man stoke sich nicht an diesen modernen Ausbruden und an dem Worte Zensur. Trotdem der Buchdrud noch nicht erfunden war, gab es im damaligen Rom einen sehr ausgebreiteten Buchhandel: die Auflagen scheinen groß gewesen zu sein und die Autoren brachten ihre Werke durch Vorlefungen gern selbst ins Publikum. Wenn man von geistigem Eigentum absieht, das die klugen Romer nicht kannten, kann man ihr Bücherwesen recht gut mit dem in unserem 18. Jahrhundert In vielen Aukerlichkeiten, aber auch in seinem Einflusse auf die oberen Schichten; W. A. Schmidt, dem ich ("Geschichte der Denkund Glaubensfreiheit") hier folge, weist schon auf die merkwürdige Ericheinung bin, "daß jener große Aufschwung in dem mechanischen Betriebe der schriftlichen Vervielfältigung ebenso dem Christentum, wie die Erfindung der Buchdruckertunst der Reformation voranging" (S. 138). Bald drobte die Schriftstellerei ein Gewerbe zu werden; Martialis, der unsere Hauptquelle für das Schriftstellerwesen jener Zeit ift, spricht einmal vom Worthandel (der Advokaten und der Poeten). Für die Machthaber war es wichtig, daß das Publikum in den Buchhandlungen und in den Bibliotheken zusammentraf und die Zeitereignisse besprach und daß wohl auch die neuesten Schriften als Schulbucher benütt wurden.

Nun blieb es nicht bei einer politischen und bei einer moralischen Benfur; die Julier übernahmen die Oberpriesterwürde, wurden (modern

ausgedrückt) Papstkaiser, wie der russische Bar, und nahmen als solche das Recht in Anspruch, in ihrer Monarchie das Eindringen fremder Religionen und die Ausbreitung von Rekereien zu unterdrücken: der Schuk ber Pfaffen und der althergebrachten Beremonien ichloß fich an. Schon der religios freidenkende Mäcenas gab dem Augustus den ewig macchiavellistischen Rat, dem Volke die Religion zu erhalten, weil Verächter der Gottheit gewöhnlich auch sonst Rebellen seien oder Neuerer; aber daran knüpfte er den noch viel politischeren Rat, auch die Magier nicht zu dulden: ihre Prophezeiungen könnten gefährlich werden. Umständen richtete sich die Schärfe des Gesetes am empfindlichsten gegen die Ruden und gegen die Christianer. Feindseligkeiten gegen die griechische Religion gab es nicht, weil man die römische und die griechische Religion, wie vielfach heute noch, für identisch hielt; warum auch der ägpptische Rult frühzeitig in Rom geduldet wurde, wissen wir nicht, aber es war fo: er wurde zu einer Mode. Der Glaubenseifer der Aulier richtete sich also zumeist (vielleicht ist es aber nur ein Zufall, daß wir dies am besten missen) gegen die Buden, die dem Bolte überall verhaft waren und deren bildloser Monotheismus just als Atheismus oder Götterverachtung erschien; auch waren ja die Casaren aus Oberpriestern schließlich so etwas wie kleine Götter geworden\*) (freilich divi erst nach ihrem Tode, wie die Uhnen bei den Chinesen), und die Auden wie später die Christen weigerten sich, diesen Göttern zu opfern oder ihnen auch nur Bildfäulen zu errichten. So scheint es mir nicht allzu gewagt, die Verfolgung der monotheistischen Ruden (und später der Christen) durch die polntheistischen Brincipes mit den Verfolgungen zu vergleichen, die in den drei Zahrhunderten nach der Reformation die streng monotheistischen

Die gleiche Berkunft hatte es und gebort boch auf ein gang anderes Gebiet, wenn ber tluge Diocletianus die Pracht des perfifchen Hofes und das afiatische Beremoniell (Diadem, Unnahbarteit bes Raifers, abscheuliche Titulaturen) im Abendlande einführte. Es war in ungläubiger Beit eine metaphorifche Bergotterung. Gie ift, ba gemilbert und bort

gesteigert, über anderthalb Rahrtausende bis auf unsere Beit gefommen.

<sup>\*)</sup> Die Bergotterung der Monarchen scheint von Afien ausgegangen ju fein, wo die Erben Alexanders zuerft biefe Bulbigungen forderten, die bann auf die romifchen Stattbalter und endlich als eine neue form ber Schmeichelei auf die Raifer übergingen, mit Altaren, Tempeln, Festen und Opfern. Bereits unter ben Auliern bilbete sich bann bie Mode heraus, den Raifer — aber erst nach seinem Tode und nur, wenn sein Andenken nicht verflucht wurde - unter die Gotter zu verfeten. Eigentlich tat man ba nur im Lichte ber naben Segenwart, was die Mythologie wahrscheinlich einst mit Beroen und Fürsten getan hatte. Die aber ichon die Bergotterung des Romulus den Boltsglauben der Romer taum beeinfluft hatte, so gerieten die Bergotterungen der vielen romischen Raiser bald wieder in Bergeffenheit und hatten teine religiofen Folgen. (Man tann babei meines Erachtens an neuere Beiligsprechungen ber tatholischen Rirche benten, die feit einigen Sabrbunderten teinen allgemein populären Beiligen mehr hervorgebracht haben.)

Deisten von den Machthabern zu erleiden hatten, die sich zu einem dreieinigen Gotte bekannten.

Die Behandlung der Auden (die Christianer mögen im 1. Rahrbundert mitverstanden worden sein) erinnert vielfach an die, die ihnen heutzutage in Rugland zuteil wird. Die Verfolgung ging bald von den gesetlichen Stellen aus, bald von beutegierigen Beamten; bald wurden sie verjagt, bald durften sie sich gegen ein Ropfgeld an bestimmten Stellen Die gräklichsten Schandtaten wurden ihnen angedichtet. Alls die Christen sich deutlich von den Ruden geschieden batten, und selbst als die Harmlosigkeit oder Ungefährlichkeit ihrer Lehren von Wohlmeinenden erkannt wurde, ließ man von der Gewohnheit nicht ab, sie gelegentlich zu foltern oder zu ermorden. Auch mildere Raiser und Statthalter ließen die alten Gesetze nicht völlig in Vergessenbeit geraten; man wollte aus politischen Gründen keine Neuerer dulden, höchstens wurde unter Trajanus der gemeinsten Denunziation Einhalt getan. Eigentlich religiöser Eifer stachelte zu solcher Unduldsamkeit nicht an; die führenden Männer waren durchaus ungläubig, steptisch oder geradezu atheistisch: auch das Volt konnte nicht mehr recht gläubig sein, da die Tempel verödet waren. Ja, in Rom waren nicht einmal die Philosophenschulen fanatisch; Lebrer und Schüler nannten sich zwar gern nach irgendeinem der kanonischen Philosophen, aber eigentlich herrschte zumeist unter dem Namen des Eklektizismus eine rationalistische Vopularphilosophie, wirklich nicht viel anders als etwa in Frankreich unter Ludwig XV. Dem späteren Deismus entsprach ziemlich genau der Euhemerismus, der denn auch schon von Plutarchos beschuldigt wurde, den Atheismus über die Welt gebracht zu haben. Das niedere Volk war — wie immer — abergläubisch und gleichmäßig geneigt, die infamsten Betrügereien gläubig binzunebmen. Unterstütten nun die Machthaber Briefter und Reremonien, so ist es nicht zu hart, diesen Standpunkt Frommelei zu nennen. Es geschah, was in solchen Übergangszeiten immer geschieht; und im Grunde sind alle Beiten Übergangszeiten. Alter Glaube und Aberglaube wurde ruchlos geschütt, neuer Glaube und Aberglaube ebenso ruchlos verfolgt. Hinrichtung Tesu Christi, die Anklagen gegen Apollonius von Tyana, lassen sich auch als Außerungen dieser religionspolitischen Beuchelei auffassen; man erklärte die alten Wahrsagungen für göttlich und bestrafte die neu auftretenden Wahrsager. Ebenso wurden die alten Priesterkollegien, in denen es von frivolen Freigeistern wimmelte, immer wieder in ihren Privilegien bestätigt. Wo uns das Wort von dem Augurenlachen bei Cicero überliefert wird, sagt der Sprecher, selbst ein Oberpriester, geradezu, daß dem Volke die Religion mit allem Rubehör erhalten werden

muffe. daß er aber nicht einmal an das Dasein der Götter glauben könne; in vertrautem Kreise dürfe man das ruhig aussprechen. Noch einmal: wo der Unglaube bestraft wurde, da geschah es gewiß nicht mit dem guten Gewissen des späteren driftlichen Eifers: schon unter Tiberius konnte. vielleicht auch schon ironisch, der Grundsak aufgestellt werden: um Gotteslästerungen mögen sich die Götter kummern (Deorum injurias Diis curae). Trokdem nun die römische Philosophie wahrlich nicht neuerungssüchtig war, richtete sich der Absolutismus der Machthaber bald, wie schon erwähnt, gegen einzelne Philosophen. Es ist nicht richtig, wenn man da bestimmte Philosophenschulen nennt; nicht bestimmte Lehrsäke wurden angeklagt, sondern diejenigen Charaktere unter den Philosophen, die aus dem einen oder anderen Grunde dem Absolutismus gefährlich schienen. Höchstens könnte man sagen, daß es unter den Opfern der Raiser viele Stoiter gab, doch nur darum, weil die stoische Moral von ihren Bekennern einigen Bekenntnismut verlangte. Der Mut war unbequemer als das Bekenntnis. Ein unklarer Skeptiker wie Cicero, ein viel klarerer Skeptiker wie Cotta durften ihre Verachtung des Volksglaubens lange unbehelligt portragen: porsichtige Stepsis, die aulekt ihre Verbeugung por Einem Sotte und Einem Raiser machte, wurde geduldet. Unfreundlicher wurden die Knniter angesehen, aber nur darum, weil ihr Hang zur Unabhängigteit und ihre starte und oft wikige Ausdrucksweise sie leicht zu Angriffen gegen die Machthaber verführte; auch hafte man ihre asketische Lebensweise und die Rapuzinerpredigten, die den genuksüchtigen Hofleuten ein immerwährender Vorwurf waren.

Nicht viel anders als im siècle Louis XV, waren die meisten römischen Schriftsteller der Raiserzeit Epikureer; das Dasein der Götter wurde nicht mehr geradezu in Frage gestellt (wie es noch von Lucretius geschehen war), aber da dogmatisch die Unsterblichkeit der Seele geleugnet wurde, ebenso dogmatisch jeglicher Anteil der Götter an einem Weltregiment, da ferner die Epitureer Feinde des Volksglaubens und insbesondere der Wahrsagerei waren, so batte diese Schule die ärgste Verfolgung von seiten der Reaktion verdient, wie sie ihr denn fünfzehnhundert Jahre später nach dem Wiederaufleben des Epitureismus von den driftlichen Gewalten zuteil wurde. Schon damals galten die Epikureer (sehr mit Unrecht) für Genüklinge: lebensfreudige Menschen ichienen dem Staate nicht gefährlich. Umgekehrt ging es — wie schon erwähnt den Stoitern oft schlecht, trokdem sie, in Griechenland und später in Rom, im Prinzip wenigstens eine personliche Weltregierung lehrten und ein höchstes Wesen anerkannten, freilich die Volksreligion durch rationalistische und steptische Deutungen und durch ihre Aufstellung eines unbeugsamen Fatums doch wieder gefährdeten. Das hätte man ihnen ebenso durchgehen lassen wie den Epitureern ihren Spott über die Religion, wenn die Stoiter nicht moralische Rigoristen gewesen wären, wenigstens in ihren Worten, und nicht in diesem Sinne auf das Staatsleben hätten einwirten wollen. Sie waren politische Vottrinäre, waren stolz auf den Tyrannenmörder Brutus, und wenn sie nicht geradezu die Wiederaustrichtung der alten Republit verlangten, so verlangten sie doch einen Rechtsstaat. Seneca und alle seine stoischen Gesinnungsgenossen waren Männer der Opposition, tritissierten die Regierung und verteidigten fortschrittliche Neuerungen. Bei einer Vergleichung mit der französischen Aufklärungszeit wäre es einer Bemerkung nicht unwert, daß diese von den meisten Raisern bestgehaßte Philosophenschule eine Moral predigte, die der besseren Moral der christlichen Beit ziemlich nahetam, und daß sie gerade darum mit Mißtrauen betrachtet wurde.

Sieht man von der Rugebörigkeit zu einzelnen philosophischen Schulen ab, so darf man wohl sagen, daß die gebildete Oberschicht in der römischen Raiserzeit entweder atheistisch oder doch sehr lau im Glauben war. Schon tauchte der unbistorische Verdacht auf, der dann im 18. Rabrbundert so breit vorgetragen wurde: die Religionen seien von politischen Betrügern erfunden worden. Bielfach gelehrt wurde (wofür ich mich nicht bloß auf Rirchenväter berufen könnte), daß es eine dreifache Quelle der Religion gebe: die Dichtungen mit ihrer volkstümlichen Mythologie, den natürlichen Verftand und das Staatsgesets. Man achte darauf, was nicht erft gesagt zu werden braucht und doch einen entscheidenden Unterschied gegen die driftliche Reit bedingt, daß eine Offenbarung als Religionsquelle gar nicht in die Vorstellung tam; daß also, wer den Boeten, ben Naturphilosophen und den Gesetzen ihre Götter nicht glaubte, sich viel friedlicher als unter Christen zu einem oberflächlich steptischen Agnostisismus bekennen durfte. Und weil es eben keine offenbarten Dogmen von einem allweisen und allgütigen Schöpfer gab, darum war auch der Pessimismus und die Verufung auf die Fortuna als die oberste Weltregiererin (man denke nur an den älteren Plinius), war das Verwerfen alles Wunderglaubens noch teine Reterei in driftlichem Sinne, konnte auch von frömmelnden Raisern lächelnd geduldet werden, insolange diese gebildeten Aufklärer sich um Politik nicht kummerten. Auch in der Neuzeit wurde ja die politische Gefährlichkeit der Aufklärung oft zum Vorwande genommen, um Freigeisterei zu unterdrücken; in der Raiserzeit war es kein Vorwand; in Wirklichkeit galt der Rampf nicht den religiösen, sondern nur den politischen Freidenkern. Den Philosophen und febr bald auch den Dichtern, die wie gewöhnlich die neuesten philosophischen

Sedanten ins Volt trugen, zu einem Epigramm konzentriert oder auch wohl verwässert, je nachdem. Auch bei den Dichtern war Atheismus und Indissertismus, Pessimismus und Zufallslehre, Spott über Himmel und Hölle in bunter Auswahl zu finden.

Die Raiser, ob sie nun personlich ein gutes oder ein schlechtes Beispiel gaben (die Wahrheit über die Charattere der meisten römischen Raiser wird schwerlich je zu erfahren sein, es ist nur eine andere Anthologie als die der römischen Könige), wurden nicht mude, die Sitten durch den Glauben zu verbessern. Sie benahmen sich dabei wunderlich genug: gerade die Satiriter, denen es ernst war mit ihrem Rampfe gegen die geschlechtliche Perversität und gegen die Geldkrankheit der Zeit, waren den Raisern unbequem. Die besten Satiriter rechneten sich zu den Stoitern, waren politische Naturen und richteten ihre Angriffe - offen oder verftedt - gegen ben Cafar, ben Monarchen. Die Satiriter waren alfo verdächtig, wenn sie nicht so feige Schelme waren wie Martialis. Um so woblgelittener waren die eigentlichen Dichter, Epitureer oder Anniker. die dem Hofe schmeichelten und zum Erfat dem Volke bie und da etwas zu lachen gaben. Wollte man sich auf den moralischen Standpunkt stellen, so wäre Horatius tiefer zu stellen als die anderen, weil er die Beräucherung des Hofes und die Verführung des Volkes mit bewukter Überlegenheit geübt zu baben icheint.

Der Hof, in dem sich nun etwa fünshundert Jahre lang die römische Regierung verkörperte, zeigte in dem ganzen ungeheuren Wechsel dieses Beitraums, also von dem republikanischen Formelkram des Augustus bis zu der orientalischen und christelnden Despotie des Verfalls, immer wieder das Bestreben, den Schein einer konservativen Gesinnung aufrechtzuerhalten. In Wirklichteit war die Opposition konservativ, in den Fragen der Sittlichteit, des Glaubens und der Politik. Hof und Opposition gingen bezüglich der Sittlichteit und der alten republikanischen Volksrechte schroff auseinander; bezüglich der Religion behaupteten beide solange, das gleiche Biel zu verfolgen, die die große Revolution, die man den Sieg des Christentums nennt, allen Versuchen einer Konservierung des alten Glaubens ein Ende machte. Wir werden nachher turz erwähnen, wie dieser Sieg des Christentums den letzten Heiden als ein Sieg des Atheismus erschien und wie krampshaft Julianus der Abtrünnige, der richtiger der Getreue heißen sollte, dagegen reagierte.

Wir sind weit vorausgeeilt. Die konservative, der Orthodoxie freundliche Gesinnung der Kaiser unterschied sich schon unter den Juliern dadurch etwa von der Reaktion unserer Zeit, daß z. B. die Offiziösen des 1. Jahrhunderts keinen Anstoß daran nahmen, wenn sie in der einen Zeile das

Brieftertum verteidigten, in der anderen ihre Zweifel am Dasein der Götter aussprachen. So bekannte sich der Hofhistoriograph Velleius Paterculus zu einem Glauben an Wunder, Wahrsagungen und Gebete, ließ es aber offen, ob ein Gott oder der Zufall die Welt geschaffen hätte. So predigt diefer Schulmeister nicht viel später den Götterkult, versteigt sich dabei in seinem Servilismus so weit, die Casaren für die gewissesten Götter au erklaren (weil die Römer sich diese selbst gegeben haben), bat aber kein Bedenken, die Zusammenkunfte des Rönigs Numa mit der Göttin Egeria für einen Betrug des Rönigs auszugeben. In der offiziösen Staatszeitung wurden kirchliche Nachrichten mitgeteilt, an denen die gebildete Oberschicht längst keinen Anteil nahm: in den Staatsbausbalt wurden Summen für äußerliche Rirchenzwecke eingestellt, die die Vertreter des Volkes und der Ritterschaft niemals bewilligt hätten. Un dem Servilismus gegen die Glaubensheuchelei der Cafaren hatten nun die Philosophen fast niemals teil; so kam es, daß deren Verfolgung mehr und mehr zur Regierungsmarime wurde, je mehr diese kaiserlichen Revolutionäre den Schein zu mahren suchten, ihr Despotismus schütte das Alte und müßte darum alle Neuerer austilgen.

Soweit war es schon unter Nero gekommen; Nero, als Prinz ein Schüler der Stoiker, als junger Regent ihr boshafter Genosse, wurde langsam der Todseind seiner Lehrer. Bekannt ist der "Märtyrertod" des geistreichen und immerhin seiner Rolle getreuen Seneca; der Geist der antiken Welt umschwebt dieses nach dem Vorbilde des Sokrates theatralisch eingerichtete und trohdem eindrucksvolle Sterben.\*) Bald darauf wurde einsach jedes Philosophieren in Nom verboten. Immer wieder tamen für die Bekenner der Philosophie mildere Zeiten, immer wieder wurden sie versolgt oder vertrieden; unter Domitianus gab es eine kurze Zeit der äußersten Bedrängnis, unter Nerva setze eine längere Epoche der Duldung ein.

in Tyrannos

Aber auch im 2. Jahrhundert und auch unter philosophischen Kaisern hörte die Bedrängnis der Gedankenfreiheit selten auf, nur daß die An-

<sup>\*)</sup> Die bedenklich es ist, die Moralpredigten der vorchristlichen Zeit in die christliche Sprache zu übersehen, wäre aus der Behandlung deutlich zu machen, die Seneca durch christliche Beurteiler ersuhr; nur daß die ganze Seschichte noch mehr grotest als belehrend ist. Altheistenziecher und Austläter haben den Seneca, der ein Stoiter war, übrigens aber auch andere philosophische Nichtungen gelten ließ, um einiger pantheistischer Nedensarten willen zu einem Altheisten gemacht, allerdings erst im 17. und 18. Jahrhundert; den Enzyllopädisten gar galt Seneca für einen großen Denter. Im 4. Jahrhundert jedoch glaubte man dem Gerede, dieser selbe Seneca wäre ein heimlicher Christ gewesen, wäre vom heiligen Paulus Getauft worden, glaubte sogar an die Echtheit der zwischen Paulus und Seneca gewechselten Briefe. Es gibt eine ganze widerliche Literatur über die Ehristlicheit des Seneca und über seinen Brieswechsel mit dem Apostel Paulus; für den Glauben war nichts du

ariffe sich weniger gegen die philosophischen Lehrmeinungen richteten als gegen die Rhetoren, die nach griechischem Muster in der Beredsamkeit unterrichteten als in einer Runft, die in einem freien Staate jedem Staatsbürger Ehre machte. Man hat zwischen dem Rednerstil etwa eines Cicero und dem Stile des Quintilianus unterscheiden zu mussen geglaubt; ganz richtig, wenn es sich um die Geschichte des Geschmads oder der Sprache In der Kauptsache waren aber diese Abetorenschulen, vom Standpunkte unserer Beit beurteilt, in pabagogischer Beziehung gleich abicheuliche Lehranstalten. Die Gemeinpläte, um die herum der Züngling damals seine Rede aufbauen mußte, waren benn doch noch gefünstelter und dümmer als die oft verspotteten Themen unseres deutschen Aufsakes, der übrigens geradeswegs von jenen abgeschmackten Ubungen berstammt. Da gab es aber unter den weltfremden Redeubungen eine Gruppe, die wenigstens mit der Vergangenheit, mit der romischen Geschichte in enger Beziehung stand und die nach altem Berkommen in den Schulen als letter Rest des Römergeistes aufrechterhalten wurde: die Lobpreisung des Eprannenmordes. In der Geschichte der Gedankenfreiheit ift diese Erscheinung unerhört, daß nämlich au gleicher Beit iedes Scherzwort gegen den just lebenden Casar mit der außersten Gefahr verbunden war und doch in der Schule solche allgemeine Auffätze gebuldet und gepflegt wurden. Die Geltsamkeit der Erscheinung vermindert fich nicht baburch, daß die Themen mit hervorragender Geschmadlosigkeit ausgeklügelt waren. Ich will einige Beispiele geben. Soll ein vom Blike getroffener Enrann nach dem Gefeke über Blikschläge auf der Stelle beerdigt oder soll die Leiche nach dem Gesetze gegen die Enrannen über die Grenze geworfen werden? Ein Tnrann flüchtet in ein Brivathaus; der Verfolger zündet das Haus an und erhält für den Tyrannenmord den Ehrenpreis: wird der Rauseigentumer den Mörder mit Erfolg auf Schadenersak verklagen können? Ein Eprann bat sich selbst getotet; foll für ihn das Ehrenbegräbnis für Tyrannenmörder gefordert werden? Ein Arat reicht dem Inrannen Gift; der Inrann wünscht von einem

bumm. Der heilige Hieronymus selbst zweiselte nicht an der Echtheit dieser plumpen Fälspung, welche die Amreise des heiligen Paulus deweisen sollte. Für eine Zeit, die mit salt indlicher Verlogenheit auch Briese von Jesus Christus und von Maria sälschet, klann einscher Brieswechsel zwischen Paulus und Seneca gar nicht auffallen; wer es für einen bloßen Zusall erklären wollte, daß diese gefälschen Briese nicht in den Kannon gedommen sind, daß Seneca nicht ein christlicher Märtyrer und Beiliger geworden ist, der würde auch von den freisinnigsten proteisantischen Theologen getadelt werden. Ich wollte auch nur hervorheben, daß das Moralpredigen der Stolter dem christlichen Moralpredigen zum Verwechseln ähnlich war und sich bennoch recht gut mit einer tosmischen Anschaung vertrug, die anderthalb Jahrtausende später dei Freidenkern und Orthodoxen den Eindruck von Pantheismus oder Athelsmus machte.

aweiten Arate ein Gegenmittel, erhält aber ein noch stärkeres Gift: welcher von den beiden Arzten verdient den Chrenpreis? Ich mache da wieder auf einen Unterschied zwischen der römischen und der driftlichen Welt aufmerkfam. Als der Tyrannenmord im 16. Jahrhundert wieder ein beliebtes Thema wurde und die sogenannten Monarchomachen in Frankreich, Schottland und Spanien den politischen Mord verteidigten, legten sie zwar den Grund zu den demokratischen Revolutionen in England und in Frankreich; aber ihre Grunde waren firchliche Grunde, ihre Beispiele holten sie vielfach aus der Bibel; im Rom der Raiserzeit war es einfach eine politische Frage.

Da nun aus den Abetorenschulen, in denen ein solcher Geift berrichte. die führenden Männer der Armee und der Verwaltung bervorgingen. war es kein Wunder, daß die öffentliche Meinung ein Gemisch von Tyrannenmordluft und Reigheit wurde. In fritischen Augenbliden pflegte die Mordlust über die Feigheit zu siegen. Darum ließen es sich die Raiser angelegen sein, auch schon die Julier, den Rhetoren das Handwert zu legen; und awischen Rhetoren im besonderen und Philosophen im allgemeinen wurde nicht genau unterschieden. Augustus bereits war gegen den Historiker Labienus vorgegangen: war doch die jüngste Vergangenbeit, die Ermordung Rulius Casars, in objektiver Darstellung gar be-Caligula und Nero duldeten die Deklamationen gegen die Tyrannen nicht, ohne eigentlich ein Gesetz gegen die Gedankenfreiheit vorzuschlagen oder durchzuseten. Erst Bespasianus kam auf den ganz modernen Einfall, den tyrannenmörderischen Schulauffäken oder Deklamationen auf einem Umwege ein Ende zu machen. Den Abetoren, die bis dahin in Elend und darum in Verachtung gelebt hatten, sollte eine Besoldung ausgesett werden. Quintilianus schon war ein solcher ordentlicher Professor ohne subversive Tendenzen. Die bergebrachten Anipielungen auf die große Reit und die großen Männer der römischen Republik hörten zwar niemals ganz auf, aber philosophisch gebildete Raiser konnten ohne jede Furcht die Vorlesungen selbst besuchen und sich, wie sie von jeher die Beschützer des Rultus waren, auch noch zu Beschützern des Unterrichts aufwerfen. Etwa von der Mitte des 2. Jahrhunderts an war der Sieg der Monarchie über die Philosophie, die Schule und die Denkfreiheit entschieden, vielleicht gerade durch die besseren Raiser; hatte man vorher in Schulauffähen über den Tyrannenmord gewetteifert, so wetteiferte man jest in Schmeicheleien, die von Jahrhundert zu Jahrhundert mehr die niedrigsten orientalischen Formen annahmen.

Es gab am Ende keine Philosophen mehr, die zu verfolgen gewesen Christenverfolgungen wären. Die Christenverfolgungen setzten ein. Sie unterschieden sich

burch nichts von den früheren politischen Verfolgungen der Philosophen und Rhetoren: weder durch Konsequenz, noch durch Massenhaftigkeit. Auch ist es für den politischen Sharakter dieser fast immer falsch dargestellten Verfolgungen beachtenswert, daß den Christen gerade in der schlimmsten Zeit ja besonders ihre Weigerung zum Vorwurse gemacht wurde, dem lebendigen Kaiser eine religiöse Verehrung zu bezeugen; in diesem Punkte war nämlich ein gründlicher Wandel eingetreten, und die Kaiser, welche einst erst nach ihrem Tode mit mehr Höslichteit als Andacht unter die Götter versett worden waren, wurden etwa zu der Zeit der Christenverfolgungen nur noch bei Lebzeiten vergottet, so sehr, daß es (wie nach der Ermordung (?) des Maximinianus) nach dem Tode eines Kaisers sofort zu einer schimpstichen Zertrümmerung seiner Götterbilder kam.

Was nun die Antonsequenz der Raiser gegen die Christen betrifft, ben Wechsel zwischen Strenge und Dulbung, so ist wieder an die Berbältnisse der Ruben im beutigen Rugland zu erinnern. Unter den Nachfolgern des Severus besagen die Christen länger als ein Menschenalter Wie schon unter Commodus eine taiserliche volle Religionsfreibeit. Matreffe die Chriften beschütt hatte (Die Matreffen find auch in Frantreich oft fortschrittlich gewesen), so wurde unter Alexander Christus selbst burch weibliche Einflusse zum Range eines der großen Philosophen erboben. Auf Jahre der Begünstigung folgten dann in der Regel Jahre ber Bedrüdung; ja, man tann die romantische Rudtehr jum Beidentum unter Aulianus, die aber teine Christenverfolgung war, auch als eine solche Reaktion gegen die lette und entscheidende Christlichkeit des Constantinus auffassen. Und diese Reaktionen batten ihren Rüchalt bei der römischen Oberschicht, besonders bei den recht gottlosen Philosophen, die über die Ausbreitung der driftlichen Gemeinden oder über ihre staatsgefährliche Organisation oder über ihre ganz fremdartige Moral von Beit zu Zeit in Schrecken gerieten. Selbst die vielberufene Verfolgung unter Diocletianus war nur eine dieser Reaktionen, diesmal eine vom Mitregenten durchgesette Reaktion gegen die vorhergegangene Duldung durch diesen Raiser. Und auch diese Verfolgung war nicht allgemein, war nicht in allen Brovinzen gleich beftig, und eben der Mitregent Galerius. der die Unterdrückung der Christen angeordnet hatte, nahm in einem sehr diplomatischen Editte die Strafbefehle wieder zurud; ja dieses Editt gab den Christen schon so gut wie völlige Religionsfreiheit, so daß Constantinus fast nur durch seine späte Annahme der Taufe in der Begünstigung noch weiter ging: schon nach dem Editte des Galerius durften und sollten die Chriften zu ihrem Gotte für den Raiser und für das Reich beten.

Mit diesem Wechsel zwischen Strenge und Duldung bangt es zusammen, daß die Opfer der Christenverfolgungen bei weitem nicht so zahlreich waren, wie die Rirchenschriftsteller einander nachschrieben. Die zeitgenössischen dristlichen Autoren waren so unkritisch und so leichtgläubig, waren endlich so parteiisch, daß es unhistorisch wäre, ihnen bei jeder Unwahrheit eine bewukte Kälschung porzuwerfen. Sicherlich wurden viele Christen hingerichtet, viele nach den brutalen Sitten der Zeit auch gemartert; aber die Bahl der Opfer und auch die Furchtbarkeit der Todesqualen reicht nicht entfernt an das heran, was taufend Jahre später die driftliche Rirche gegen Andersgläubige zu unternehmen begann. den Erkenntnisgrunden gegen die Wahrheit der Verfolgungsgreuel will ich nur einen erwähnen; es wurden zahllose Wunder berichtet, welche abgehauene Glieder der Märtyrer nachwachsen ließen; wir sind geneigt, es für wahrscheinlicher zu halten, daß solche Glieder gar nicht abgehauen Wir erleben es in Rriegszeiten auch noch in unserer worden waren. kritischeren Zeit, wie jede Partei die Greueltaten des Feindes maklos übertreibt.

Der antichristliche Sibbon ließ es sich angelegen sein, die Anzahl aller Märtyrer in sämtlichen Christenverfolgungen ungefähr zu berechnen, und gelangte zu einer erstaunlich geringen Biffer; bei der Unsicherheit solcher Angaben ist es besser, auch an seine Biffer nicht zu glauben; die Überzeugung aber, daß die von der Kirche angenommene Zahl der Märtyrer viel zu groß, unsimmig groß sei, läßt sich seit Sibbon nicht mehr erschüttern.

Für das Vorgehen der alten driftlichen Geschichtscheibung ist es da bezeichnend, daß sogar die Zahl der Verfolgungen, über die seit dem 5. Jahrhundert wie kanonisch berichtet wird, eine Erfindung war, eine Konstruktion, wenn man lieber will. Nicht nach Saksachen, sondern nach einem beliebten rhetorischen Vergleiche mit den zehn ägyptischen Plagen und mit den zehn Hörnern bei Daniel wurde die runde Zahl von zehn Verfolgungen angenommen.

Raiser und Statthalter gingen gegen die Christen oft mit mehr Verachtung als Strenge vor; es gab viele Verurteilungen zu Gefängnis oder Verbannung, und auch diese Strasen wurden oft bei allgemeinen Amnestien wieder aufgehoben; die seierliche Bestattung christlicher Opfer wurde gelegentlich geduldet; Trajanus schützte die Christen durch einen gesetzlichen Prozeß, durch den jedes "inquisitorische" Versahren verboten wurde. Dieser Prozeß gegen Andersgläubige war bei den Römern recht human, wenn man ihn mit den christlichen Prozessen Rezer und Peren vergleicht. Eine Rückfrage des jüngeren Plinius, des Statthalters von Bithynien, beweist mindestens, daß es zu dieser Beit noch

teine strengen Gesetze gegen die Christen gab, und daß Plinius ruchichtsvoll vorgeben wollte.

Diese bei so rauben Sitten oft überraschende Milde der Behörden ist um so erstaunlicher, als die Raiser sich da zu Zeiten der Wut der öffentlichen Meinung entgegenstemmen mukten (Hadrianus, Antoninus Vius): das Volk benütte nicht nur Unglücksfälle, wie Best und Hungersnot, sondern auch die großen Festspiele, um blutgierig nach dristlichen Opfern au schreien. Die milde Restigkeit der Raiser erscheint um so erstaunlicher. als die sinnlosesten Anklagen gegen die Christen nicht nur vom Böbel ausgingen, sondern es immer mehr Brauch wurde, daß eine driftliche Sette die andere perverser Verbrechen anklagte; Promiskuität des Geschlechtsgenusses und Ermordung von Kindern zum Zwede eines abergläubischen Blutkultus (heute in Rugland gegen die Juden ausgenütt) spielten bei diesen gegenseitigen Bekereien eine bedeutende Rolle. Oberflächliche Richter bätten leicht glauben können, daß bei solchen gegenseitigen Vorwürfen die Wahrheit heraustäme; es ist anzuerkennen, daß fie diesen Fehler selten begingen. Die Rirchenschriftsteller aber setten bei den polntheistischen Raisern und Stattbaltern den Raf poraus, der sie selbst gegen andere Setten ihres eigenen Glaubens beseelte; und so berichteten sie ebenso leichtfertig wie über die Berversitäten der Reger über nie erlebte Greuel der Verfolgung.

Bei dieser turgen Ruckchau über die Glaubenstämpfe der Römer- Vernunft in zeit mag mancher Lefer sich ber beiden Sate erinnert haben, mit denen ber Geschichte eine driftelnde und dann wieder eine antidriftelnde Rulturgeschichtsschreibung diese Dinge ausammenzufassen liebt: daß der antike Bolytheismus einem allgemeinen Unglauben gewichen war und dadurch der leere Raum vorbereitet war für die Aufnahme des jüdisch-christlichen Monotheismus; und daß wir heute wieder in einer solchen Beit leben und das Christentum einer neuen Religion Blak zu machen habe. 3ch glaube vorurteilslos genug zu sein, um beide Sate für falsch oder doch bebenklich erklären zu durfen; beide Sate verraten die Neigung, ben Zweifel an einem alten Glauben als eine rein zerstörende Geistestätigkeit zu verachten und die Forderung eines Neubaus aufzustellen. Sate legen in die geschichtliche Entwicklung eine Vernunft hinein, eine vernünftige Absicht, eine Philosophie der Geschichte, also doch wohl den Willen eines weisen Gottes, eine Vorsebung, die eben von der antiken

Was den griechischen und römischen Atheismus betrifft, so konnte er gar nicht, weil es im Altertum eine Rirchenlehre nicht gab, eine bloße Negation von Dogmen sein; er war nur die Rebrseite, die negative

und jett von der gegenwärtigen Freidenkerei geleugnet worden ist.

Nebenwirtung des langfam erstartten wiffenschaftlichen Dentens. fritiflos, jo findlich Geistes- und Naturwissenschaften damals im Vergleiche mit den unseren waren, so reichten sie dennoch in den Rahrbunderten um den Beginn unferer Zeitrechnung bereits bin, um die Volksreligionen zu überwinden, die veralteten Märchen und Träumereien, mit denen man vor jeder Wissenschaft Ursprung und Ginrichtung der Welt zu erflären gesucht hatte. Ein leerer Raum, der auszufüllen gewesen wäre. war gar nicht vorhanden. In unaufbörlichem Wechsel entstanden, von den Naturphilosophen des 6. Jahrhunderts v. Chr. bis auf den heutigen Tag, immer neue Sypothesen, nicht so sehr den Ursprung der Welt zu verstehen, als die sittlichen Einrichtungen der Welt zu begründen; und wie das zu geschehen pflegt, erbten sich die Worte der letten Appothese in der nächsten Hypothese fort. Auch die im Ausgang des Altertums bei den Gebildeten vielfach verbreitete Meinung, die vielen Götter der Volksreligion seien durch die Vorstellung von einem einzigen Göttlichen zu ersetzen, waren so ein ererbtes Wort, das man für den Ausdruck einer angeborenen Adee hielt. Doch selbst über die Wirklichkeit diefer Adee, wir sagen jest: des Daseins Gottes, konnte frei gestritten werden ohne Bag und ohne Eifer. Der Agnostizismus, dieser muhsam erkampfte lette Standpunkt unserer Aufklärung, war den Römern eigentlich ohne Rampf zur Überzeugung geworden, war ihnen selbstverständlich, seitdem sie eklektische Bildung aus allen philosophischen Schulen naschten. Die Philosophie, welche von den driftlichen Rirchenvätern der ersten Sahrbunderte gelehrt wurde, knüpfte an die Appothese von dem einen Göttlichen an und unterschied sich von der Hypothese etwa der Stoiker zunächst nur dadurch, daß dieses Göttliche seinen Namen von dem leidenden Beros empfing, überhaupt wieder einen Namen empfing und dadurch aus dem philosophischen Denken wieder hinaustrat. Es lag nicht in einer Vernunft der Geschichte, daß diese driftliche Hypothese zu der neuen Weltreligion werden mußte. Die römische Rultur hätte sich gradlinig fortentwickeln können, auch nachdem der Polytheismus durch das bischen Philosophie und Moral verdrängt wurde, das von den Griechen auf die Römer gekommen war. Aur ein Zufall der Weltgeschichte hat das römische Reich vernichtet, hat die Barbaren zu Herren der alten Rulturländer gemacht: und erft die Barbaren haben die driftliche Appothese als eine Erklärung der Welt und der Unterwelt schwärmerisch ergriffen und dann zu dem System einer neuen Weltreligion ausgebaut. Die hohe Kultur der römischen Raiserzeit hatte sich recht gut fast ohne Religion beholfen.

Damit habe ich schon ausgesprochen, warum auch der zweite Sat trügt, der die Ahnlichkeit zwischen der alten und der jegigen Religions-

losigkeit behauptet. Heute leben wir in einer Heuchelei, derengleichen Die Menschbeit niemals gekannt bat. Auf der einen Seite steht eine namenlose Macht, die Kirche, die von einem ganzen Heere mittelbar oder unmittelbar besoldeter Unbanger verteidigt wird; Nichtheuchler sind allein die Gläubigen; die kirchlichen Politiker, zu denen auch die meisten weltlichen Staatsmänner gehören, reben immer von der überirdischen Rirche, um die irdische Rirche aufrechtzuerhalten. Auf der anderen Seite steben vielzuviele Freigeister, die sich als Antichristen aufspielen, jedoch das Erbe aller driftlichen Moralbegriffe angetreten haben und großen Zulauf gewinnen durch ihre wortreichen Versprechungen, einen Religionsersat au schaffen, eine neue Religion aus der Tiefe des Gemütes au erfinden. Man gilt für einen schlechten Menschen, wenn man nicht verspricht, wenigitens den lieben Gott aus dem alten Glauben in den neuen hinüberzuretten. Die Religionsstifter sind zahlreich geworden, in Bezirksvereinen und auf Universitäten; sie lehnen mit mehr ober weniger Capferkeit das Wort Gottes ab, aber sie halten sich mit mehr oder weniger Rlarbeit an das Wort Gott. Gottlosigkeit zu bekennen ist beute nur noch demjenigen gefährlich, der vom Staate verforgt werden will; die Heuchelei ist aber noch die gleiche wie im 18. Jahrhundert, wo das Bekenntnis zum Atheismus zwar nicht mehr den Feuertod, aber doch Gefängnis zur Folge haben konnte. Diese Beuchelei, nämlich das unehrliche Bekenntnis zu tirchlichen Dogmen, war dem gefamten Altertume fremd; wenn da von der Beuchelei einer bestimmten philosophischen Gette geredet werden tann - wie es oft den Stoitern gegenüber geschah -, so handelt es sich um etwas gang anderes: um die Proklamierung eines Tugendideals, das zu erreichen über Menschenkraft geht; die berühmten römischen Stoiter, und die meisten politischen Berfonlichkeiten Roms sind Stoiter gewesen, mochten ihre Rednerei übertreiben bei der Verkundigung ihrer sittlichen Grundsätze, sie mochten in Theatralit verfallen, wenn das Schidial die Anwendung dieser Grundsäke von ihnen verlangte, aber sie wukten doch mit einem gewissen Anstande für ihre Überzeugung zu sterben.

Ach babe für den Zustand der allgemeinen Bildung der griechischen Blütezeit den Theaterschriftsteller Euripides zum Beispiele mablen konnen, weil sich an ihm besser als an den lehrhaften Philosophen die öffentliche Meinung beobachten ließ; noch näher liegt es, für die allgemeine Bildung der Römer, die niemals einen selbständigen Philosophen bervorgebracht baben, den sprachlich gewandtesten und durch seine Sprache nachwirksamsten Popularschriftsteller zum Vertreter zu wählen: den weltberühmt gewordenen Wortkünstler Marcus Tullius Cicero. Er starb, ebenfalls Cicero burch Mord, nur ein Jahr nach der Ermordung Cafars; aber in den

folgenden Rahrhunderten der römischen Raiserzeit hat sich, eben weil es einen philosophischen Geift in Rom nicht gab, an dem Verhältnisse der Vornehmen zu den letten Fragen nicht viel geändert, auch dann eigentlich nicht, als die ersten Rirchenväter schon mit den Schlagworten der alten Philosophenschulen arbeiteten. Von der Rezeption der griechischen Philosophie durch Rom bis zum ersten Aufkommen einer dogmatischen christlichen Theologie, also über fünfhundert Jahre lang, gehörte es in Rom zum guten Tone, sich von griechischen Lehrern in der griechischen Philosophie unterrichten zu lassen, doch auf keines Meisters Worte zu schwören, vielmehr mit scheinbarer Überlegenheit alles zu prüfen und das Beste zu behalten. Von einer Sudelküche sollte man nicht sprechen. denn die verwöhnten Römer saben auf Güte der Zutaten; immerhin lief der Eklektizismus auf ein solches Rüchenrezept hinaus. Und weil die Beschäftigung mit der Philosophie mehr Mode als Berzenssache war. hielten sich die römischen Schriftsteller lieber an die Nachfolger der ausgezeichneten griechischen Philosophen als an diese selbst. So war es nach der Eroberung Griechenlands, so war es unter den Antoninen, so war es ungefähr in der Mitte dieses Zeitraums, als Cicero den kühnen Plan faßte, die ganze griechische Philosophie ins Lateinische zu übersetzen. Die sogenannten Schulen, aus denen die Römer ihre Weisbeit holten, waren die späten Epikureer, die späten Stoiker und die späten Steptiter; die Epitureer mit ihrer Anpreifung eines vernünftigen Lebensgenusses und die Stoiter mit ihrer Verherrlichung eines verstiegenen Tugendbegriffs waren einander spinnefeind, obgleich beide Richtungen mit Verzicht auf tiefere Erkenntniskritik den gefunden Menschenverstand zum Ausgangspunkte nahmen; nur die Skeptiker hatten sich etwas von der alten philosophischen Methode bewahrt, wenn auch ihre Fragen von der Abgründigkeit der modernen Stepsis, der von Sume, weit entfernt waren. Doch nur die Lehrer, die aus der Philosophie eine Profession machten, nannten sich entschieden nach einer dieser Schulen; die gefeiertsten Dichter und Schriftsteller, wie Horatius und Cicero, waren Etlektiker, bei aller Vorliebe für den Skeptizismus.

Wir haben es nur mit der Stellung zu tun, welche diese Schulen zu der Religion hatten; und da herrschte zwischen den ungleichen Schulen, wenn man sich nur von den falschen Abersetzungen einer christelnden Philosophiegeschichte nicht täuschen lassen will, doch eine merkwürdige Abereinstimmung. Ich möchte diese Abereinstimmung durch die dreimalige Anderung eines gegenständlichen Vildes deutlich machen. Alle drei Schulen wollten sich in der Welt wie in einem ungeheuren Gebäude durechtsinden. Die Epitureer leugneten die Götter nicht geradezu, lachten

Cicero 161

aber über die Vorstellung, die Götter waren die Berren des unübersebbaren Balastes; wenn die Götter überhaupt existierten, so sagen sie müßig irgendwo in einem unzugänglichen Festsagle oder in einer verstedten Bodenkammer, in ihrem Austragftubl. Die Stoiker sprachen viel und gern von den Göttern oder icon gang deistisch, um nicht zu sagen pantheistisch, von dem Gotte; der aber trieb sein Wesen irgendwo in dem Gebäude, bei bellem Tageslichte unsichtbar, als ein Geift oder Geipenft, ichredte die Bojewichter, wies den Tugendbolden geheime Schäte und hatte gar keine Ahnlichkeit mit irgendeinem Gotte der Volksreligion. Die Steptiter endlich zerftörten das ganze Gebäude der Welt und ihrer Erkenntnis von Grund aus und beachteten es kaum, ob bei diefer Vernichtungsarbeit neben den Prunkräumen der Wissenschaft und der Moral auch die unscheinbare Götterkapelle zusammenfiel. Reine dieser Schulen tonnte in dem Gebäude eine Rirche erbliden, ein haus Gottes, das anbächtige Unterwerfung oder grimmigen Haß verlangte. Ich glaube nicht au weit au geben, wenn ich eine solche Stellungnahme aur Religion in dem Buche finde, das Cicero "über die Natur der Götter" oder über das Wefen der Gottheit um die Zeit von Cafars Ermordung geschrieben bat.

In einer Geschichte der Philosophie wurde Cicero keinen Plat verdienen, höchstens in einer Geschichte der Geschichte der Philosophie und in einer Geschichte der philosophischen Runftausdrude; er, deffen Eitelkeit beinabe noch größer war als sein Nachruhm, hatte ja zugestanden, daß er von den Griechen abhängig war, arm an eigenen Gedanken, reich nur an ungeprägten Worten. Und als Aufklärer würde Cicero erst recht nicht genannt werden, wenn er erst nach dem Siege des Christentums gelebt batte: er war nicht Charafter genug, um sich zu einer gefährlichen Wahrbeit zu bekennen; wobei ich die Frage gar nicht erörtern will, ob Cicero, feit der Renaissance vielleicht der meift gefeierte romische Schriftsteller, namentlich in Deutschland als tiefer Denker angestaunt, von den Historikern Drumann und Mommsen nicht über Gebühr herabgesett worden ist. Cicero war ein äußerst gebildeter, meinetwegen gelehrter Schönredner, ber das Unglud hatte, eine politische Rolle spielen zu wollen, über Politik Reden halten zu wollen, mabrend Aulius Cafar unerhörte Politik machte; an seiner Schwäche ist Cicero zugrunde gegangen, wie sechzehnhundert Rabre später sein Bewunderer Erasmus.

Serade die Schwäche oder Feigheit Ciceros mussen wir uns aber vor Augen halten, wenn wir seine Stellung zur Atheismusfrage richtig beurteilen wollen. Daß eine so ängstliche Seele so frei über das Dasein der Götter plaudern konnte, ist mir ein neuer Beweis dafür, daß im Altertum selbst in den Beiten, da die politische Freiheit Roms unter-

brudt wurde, religiöse Gedankenfreiheit berrschte. Man stelle sich die Sachlage einmal por und vergleiche sie mit den Möglichkeiten in einem driftlichen Staate: der Herr der Welt ift ermordet worden und noch ift es ungewiß, ob die Regierung den Rebellen oder den Erben Cafars zufallen wird; der Rlug- und Schönredner Cicero ist ängstlich bemüht, sich nicht zu kompromittieren und für eine Weile vom politischen Schauplake zu verschwinden; wie schon früher in einer kritischen Beit flüchtet der politische Dilettant zu seiner anderen Liebhaberei, der philosophischen Schriftstellerei; und in dieser Gefahr veröffentlicht er nicht etwa irgendein harmloses Buch über die Rednerkunst oder über das höchste Gut oder über den Briefstil, sondern just eine Untersuchung über die Frage, ob es einen Gott gibt oder nicht. Er mußte gang sicher sein, er konnte gang sicher sein, daß ihm weder die Partei des Casar noch die Partei des Brutus ein Bekenntnis zum Atheismus übel deuten wurde. Daß jedoch Cicero sich in seiner Schrift "über die Natur der Götter" offen zum Atheismus bekennt, möchte ich noch zeigen und wieder hervorheben, daß dieser Atheismus im Altertum selbstverständlich nicht ein dogmatischer, d. h. antidogmatischer Atheismus war, sondern die völlige antite Gleichgültigkeit gegenüber der Frage nach der Wirklichkeit der sogenannten Götter. Das Buch Ciceros ist nach der beliebten Sitte der Alten als ein Bericht über ein Gespräch abgefaßt, über eine Art von Disputation zwischen einem Epikureer, einem Stoiker und einem Steptiker; ich will mit Verzicht auf die sehr geringe dramatische Bewegung und auf die für uns ganz ungeniegbaren mythologischen Unspielungen die Ansichten der drei Herren hintereinander im Zusammenhange vortragen; ich versichere, daß der Leser nichts dabei verlieren wird als etwa die Freude an icon gebauten lateinischen Berioden. Cicero glaubt übrigens, seine drei Religionsphilosophen als Häupter ihrer Schulen einführen zu muffen, mit liebenswürdiger Allerweltsgefälligkeit.

Der Spikureer behandelt leichten Herzens die ganze Volksreligion als einen Aberglauben. Er weiß von keiner Schöpfung, von keiner Vorsehung. Er erkennt Götter nur an, weil das Wort einmal vorhanden ist und der Sprachgebrauch das Vorurteil des Gottglaubens in uns erzeugt hat. Wenn aber Götter sind, so müssen sie auch körperliche Wesen sein, weil ein körperloses Etwas keine Sinne und keine Empfindungen haben kann, also auch keinen Verstand; wir können uns die Götter nicht anders als menschenähnlich vorstellen. Wollen wir diese Götter jedoch verehren, so müssen sie anders sein als die Menschen, die, von ihren Leibern abhängig, in unruhiger Geschäftigkeit dahinleben. Die Vesonderheit der Götter besteht nun darin, daß sie keinen wirklichen Leib besitzen, kein wirkliches Vlut, daß sie nur Scheinförper sind, nur Schatten; und daß

Cicero 163

sie — im Segensate zu dem Tun der Menschen und zu den Fabeln der Dichter — in seliger Ruhe, unbekümmert um den Weltlauf, untätig, völlig müßig, ihr zweckloses Dasein genießen. Wirklich wie ein alter Bauer im Austragstübel die Arbeit eines neuen Geschlechts betrachtet.

Auch der Stoiker, der aber mit Bathos und mit dem Brusttone ber Überzeugung redet, will auf den Ausdrud "Gott" nicht verzichten, und wenn er die Welt vergotten mußte; daß man eine ganze Menge von Gedankenwesen wie die Concordia oder Victoria zum Range von Göttern erhoben hat, stört ihn durchaus nicht, weil alle diese Allegorien ibn nur auf das Göttliche hinweisen, das als eine Weltseele im Weltall verborgen ist. Soweit klingt die stoische Lebre recht pantheistisch. Aber der immanente Weltgott gefällt sich nicht in dieser unpersönlichen Rolle; er will sich verzeigen, wirklich wie ein Gespenst in einem alten Gemäuer, und nimmt Persönlichkeit an, eine gespenstische Persönlichkeit, die Vorsebung spielt, die bösen Menschen schreckt, die auten durch allerlei Gaben erfreut, trokdem jedoch feierlich die ausnahmslose Notwendiakeit des Naturgeschehens behauptet. Man glaubt oft, einen Aufklärer des 18. Kahrhunderts (etwa den offiziellen, seinen Reitgenossen allein bekannt gewordenen Reimarus) über Teleologie und das Dasein eines menschenfreundlichen Sottes schwagen zu hören. Und bei dieser Gelegenheit wird von Cicero, wenig frei nach Epikuros und Lucretius, der Beweis dafür erbracht, daß die Welt nicht durch einen blinden Zufall entstanden sein könne; so wenig wie ein großes Gedicht durch zufälliges Durcheinanderwerfen der Buch-Ach habe an anderer Stelle (Wörterbuch der Philosophie, II. itaben. S. 577) die Torheit dieses ehrwürdigen Beweises deutlich zu machen gesucht.

Der Vertreter des Steptizismus, in dessen Hause das Gespräch stattfindet, ist in einer eigentümlichen Lage, weil er selbst ein Geistlicher ist, ein Bontifer. Er würde sich büten, öffentlich die Frage zu erörtern, ob es einen Gott gibt; in kleinem Rreise gibt er seine Zweifel zu und seine Aberzeugung, daß dem Volke die Religion erhalten werden musse. Des Cato Wort, ein Pfaffe könne den anderen nicht ohne Lachen ansehen, wird (wie mehr als einmal bei Cicero) angeführt, freilich hier auch auf die Philosophen angewendet. Epikuros selbst sei nur zu feige gewesen, das Dasein der Götter einfach zu leugnen. Gegen die Epikureer meint der Steptiter, das Vorhandensein des Wortes Gott in der Menschensprache beweise nicht das Dasein der Sache, und die Annahme — der Epikureer und der Stoiker -, alle Menschen seien im Gottglauben einig. zur Stüte der Religion machen, beiße einen wichtigen Gegenstand nach dem Urteile der dummen Mehrheit entscheiden. Die Frage gehe ja nach dem Dasein der Götter und nicht nach dem Dasein von Leuten, die an Sötter glauben. Übrigens werden als Segeninstanz die bekanntesten Atheisten des Altertums aufgezählt. Endlich wisse er gar nicht, was er mit einem Sotte ansangen solle, der sich um die Welt und die Menschen nicht kümmert; ein solcher Sott könne ihn gern haben (valeat).

Segen das pantheistische Sespenst des Stoiters richtet der steptische Seistliche eine seinere Fronie. Der Aberglaube der Volksreligion ist ihm nicht so unfaßbar wie der Widerspruch in den Lehren der Stoa. Wer mit allegorischen Künsten den Himmel und die Sestirne als göttliche Wesen verehre, der müsse auch den Regendogen und die Wolken vergotten. Concordia, Victoria usw. seien doch offenbar nur Sedankenwesen. Übrigens habe ihn die Ersahrung gelehrt, daß der Weltlauf nicht sür die Süte eines Schöpfers und nicht für eine göttliche Vorsehung zeuge; gerade durch die Verdachtung, wie schlecht es den edelsten Menschen gehe, werde man zum Unglauben geführt.

Der gelehrte Streit darüber, ob Cicero sich in diesem Buche gang und gar auf die Seite seines Steptiters gestellt habe, scheint mir mußig: in vielen seiner Schriften und auch besonders in der "über die Natur ber Götter" (I, 5) hat sich Cicero zu der Schule der neuen Steptiter bekannt; und in den Schlufworten des Gesprächs scheint er mir dem Stoiker eine diplomatische Höflichkeit zu sagen, während er die Meinung des Steptiters für die wahre erklärt. Wichtiger noch als die ganze Disputation der drei Religionsphilosophen scheint mir die Stimmung zu sein, in welcher ein so ängstlicher Mann wie Cicero das Gespräch erzählt; wir baben gesehen, daß der Gott der Epikureer nur ein Scheingott ist, ein fünftes Rad am Weltwagen, daß der Gott der Stoiker, wenn er sich nicht damit begnügt, eins zu sein mit der Natur, zu einer Gespenstererscheinung wird, die sich mit den übrigen Lehren der Stoiker nicht recht verträgt. Auch Cicero, der Schüler des Steptizismus (der sogenannten neuen Akademie) ist nicht gerade ein theoretischer Gottesleugner; doch was er vorträgt, das ist freier und überlegener, als was seitdem in fast zweitausendjährigem Rampfe gegen das Dogma vom Dasein Gottes vorgebracht worden ist: jeder gebildete Mensch solle darüber denken, wie er mag: die ganze Frage sei zu gering, als daß die Philosophie sich mit ihr zu beschäftigen hätte. Und daß die Volksreligion ein rober Aberglaube sei, darüber sind die streitenden Parteien einig. Solche Gedanken konnte der wahrlich nicht heldenhafte Cicero wenige Jahrzehnte vor Christi Geburt in einem hübsch geschriebenen Buche darlegen, ohne eine Verfolgung befürchten zu mussen.

Die Übersicht über die römische Aufklärung wäre gar zu unvollständig, wollte ich nicht den meist genannten und meist berüchtigten Religionsspötter der Raiserzeit erwähnen, den scheinbar schon ganz modernen,

Lutianos 165

oft mit Voltaire verglichenen Lutianos. Fromme Christen haben sich. als die Beidengötter erst auch als Teufel oder Dämonen ausgespielt batten, an seinen Gassenbübereien ergött; aber auch humanisten bewunderten ihn und meinten beimlich die neuen Gottheiten, wenn sie mit Lukianos über die armen Götter des Olympos lachten.

Unter den Religionsspöttern der römischen Raiserzeit erscheint uns Lutianos keiner so modern wie dieser berüchtigte Lukianos; er war ein Liebling der Humanisten, nicht nur des aanz antichrijtlichen Erasmus, sondern auch des beinahe noch frommen Thomas More; noch Wieland benütte seine Anmerkungen zu der Lukianosübersehung, um allerlei antikatholische oder gar antichristliche Scherze unter der Maste eines Philologen vorzubringen. Aber der Atheismus des Lukianos ist wiederum ein ganz anderer als der der driftlichen Reit; wir vergleichen den alten Satiriker viel beffer etwa mit einem Aufklärer oder Kritiker, der im 18. Rahrhundert den Volksglauben an Gespenster und Sagen unter dem Beifall der Gebildeten verlacht hatte. Das ist ja wieder mit ein Unterschied zwischen der beidnischen und der driftlichen Religion, daß heute die meisten Glaubensartikel von katholischen oder protestantischen Rirchenbehörden ziemlich genau festgelegt sind, besonders genau die Verhältnisse der drei gottlichen Personen zueinander, während damals nicht nur über die Halbgötter, sondern auch über die Genealogie der Rauptgottheiten Streit war und sein durfte wie bei uns etwa nur über die Ausdeutungen des zweiten Teils von Goethes Faust. Lukianos war noch kein Gottesleugner nach antiter Auffassung, wenn er in den Göttergesprächen die unzähligen Metamorphosen verspottete, taum dann, wenn er über die Sittenlosigkeit der Götter lachte. Die Gedichte des alten Homeros galten eben nur für das Wert eines begeisterten Dichters, nicht als vom beiligen Geiste inspiriert. Solange man die Rultgewohnheiten seiner Stadt nicht störte, mochte man ungestraft an ben von Dichtern immer wieder umgestalteten Sagen Rritit üben. Poeten waren die eigentlichen Religionsstifter.

Es ist nicht ohne Bedeutung, daß dieser Lukianos (ungefähr von 120 bis 190) wirkte, in der glücklichsten Zeit des römischen Staates, unter den Antoninen, daß er trok aller Blasphemien unbehelligt blieb und wahrscheinlich gegen Ende seines Lebens ein ansehnliches Staatsamt bekleidete. Da er sich über die verschiedenen Philosophenschulen mit der gleichen Freiheit luftig machte wie über die Märchen und Sagen der Volksreligion. so kann man bei ihm nicht einmal von einer philosophischen Religionskritik reden; er war einfach der Vertreter des gesunden Menschenverstandes und verlangte von seinen Lesern wahrlich nicht die geistige Anstrengung, ohne welche eine Rritik der driftlichen Theologie nicht denkbar ift.

Als eine Brobe von des Lukianos Schriftstellerei wähle ich ein Stud. das nicht tiefer und nicht belustigender sein mag als viele andere, das mir aber den Unterschied zwischen antiker und moderner Freidenkerei besonders deutlich zu machen scheint. Ich möchte dieses Stück (Zeus Toarwoos) um den parodistischen Titel nicht verloren geben zu laffen, mit "Beus ber Ruliffenerschütterer" oder noch einfacher "Beus der Wolkenschieber" überschreiben; will aber übrigens nach der Wielandschen Abersekung zitieren. Beus ift in heller Verzweiflung darüber, daß zwei Philosophen über das Dasein, eigentlich nur über die Weltregierung der Götter disputieren; der Stoiker, der so etwas wie eine Vorsehung behauptet. schwike und schreie mächtig, scheine aber von dem Epitureer besiegt zu werden; in diesem Falle jedoch sei es vorüber mit der Würde, mit der Ehre, besonders mit dem Einkommen der Götter. In dem breiten Vorspiele des Gesprächs, das sich übrigens recht gut für eine Aufführung in sogenannten Rammerspielen einrichten ließe, wird Zeus weiter geärgert durch das Benehmen seiner Mitgötter. Momos, wie Mephisto ein Sohn der Nacht, einer von den gang alten Göttern, findet die Gottlosigkeit der Menschen nur zu begreiflich; Zeus habe niemals daran gedacht, die Guten zu belohnen und die Bofen zu bestrafen; er habe gar keine Ursache, den Gottesleugnern zu zürnen; er müsse froh sein, daß von unverständigen Menschen immer noch geopfert werde. der als Wahrsager den Ausgang der Disputation voraus wissen soll, macht sich lächerlich. Herakles erfährt, daß der Wille aller Götter also auch der seine — unter dem Schicksal oder unter der Naturnotwendigkeit stehe, und erklärt daraufhin, er pfeife unter solchen Umständen auf die göttlichen Ebren und auf den Bratengestank der Opfer. Die Beratung der Götter, wie die Disputation der Philosophen zu beeinflussen sei, schließt mit dem abgründigen Spaße, daß Zeus, da er den stoischen Götterfreund nicht anders zu stärken weiß, ausruft: "Da wir sonst nichts für ibn tun können, wollen wir aus allen Rräften für ihn beten." Lukianos bat unter seinen Schriften sehr viel oberflächliches Zeug geboten; dieser Einfall allein hätte aber seinen Ruhm begründen können.

Nun beginnt, während die Götter zuschauen und zuhören, die allzu turze Disputation, die von dem Spitureer gelassen und sicher, von dem Stoiter mit Schreien und Schimpfen geführt wird. Zeus lobt diese Tattit seines Verteidigers. "Bravo! Nur tüchtig geschimpft, darin liegt deine Stärte. Lässest du dich auf Gründe ein, er würde dich bald stumm wie einen Fisch gemacht haben." Der fromme Stoiter greift auch bald zu dem noch wirksameren Argumente, das Volk zur Steinigung des Sottlosen auszussordern. Zur Sache bringt der Stoiter zuerst vor, die

Lutianos 167

Ordnung in der Natur beweise das Dasein von waltenden Göttern; ber Epikureer erkennt den Schluß nicht an: was da Ordnung heiße, sei vielleicht nur Naturnotwendigkeit. Er beruft sich auf naturalistische oder atheistische Aussprüche des Euripides. Der Stoiter ruft die Orafel zu Beugen für das Dasein und das Vorwissen der Götter an; der Epikureer verhöhnt die Orakel, was ja dem Lukianos sehr geläufig ist. Der Epitureer geht nun zur Offensive über; sein ernsthaftester Grund gegen den Götterglauben ist die Ungerechtigkeit des Weltlaufs, wo doch (in unserer Sprache ausgedrückt) die Duchtigsten im Zwischenbeck fahren muffen, während die Lumpen die erste Rlasse oder gar die Rommandobrude besett halten; sein übermütigfter Grund ift - Beus flappert vor Angit mit den gabnen -, daß auf Kreta allen Reisenden das Grab des Zeus gezeigt werde; und eine kirchliche Sage habe doch den gleichen Wahrheitswert wie die andere. Schließlich tommt der fromme Stoiker mit einer Deduktion, die den Ewigkeitsgedanken aller Religionen enthält, so albern sie uns in der nadten Fassung des stoischen Philosophen erscheinen mag. "Wenn es Altare gibt, so muffen auch Götter porbanden sein: nun gibt es Altare, also gibt es auch Götter." (Genau die gleiche nichtswürdige Schluffolgerung läßt icon Cicero, Nat. Deor. II, 4, einen Stoiter portragen: die Zeichendeuter feien Dolmeticher ber Götter, alfo musse es auch Götter geben.) Vorher bereits bat der Stoiter die Ruchlosigkeit des Epitureers darin zu finden geglaubt, daß er nicht nur bie Gotter leugne, sondern sogar die Sike und Altare der Götter über ben Haufen werfe. Der niedrige und darum ewige Gedanke biefer letten Zuflucht des Gottesfreundes ließe sich so ausdrücken: die Götter sind wirklich, weil der Glaube an die Götter in der Seele des Volkes porbanden ift.

Der Schluß des kleinen Dramas zeigt den alten Griechen in seiner ganzen Freiheit und Keckheit. Der Epikureer hat unbekümmert das Dasein der Sötter geleugnet; aber auf den Vorwurf, daß er die Schlußfolgerung von den Altären auf die Sötter nicht anerkenne, wagt er nicht eigentlich zu antworten; er darf die Sötter angreisen, nicht die Kirche. Nur lachen tut der Epikureer, lachen, als ob er nicht mehr aufhören wollte. Er verspricht sogar lachend, künftighin über solche Dinge nicht mehr zu disputieren. Ich meine, wir können den Mann heute noch lachen hören.

Die Götter aber, denen es nur um ihr kleines Einkommen zu tun ist, sind mit dem Ausgang des Religionsgesprächs gar nicht unzufrieden. Bermes faßt die Moral des Ganzen in den Spruch zusammen: "Eu, als ob dir nichts geschehen sei, so ist dir nichts geschehen." Es macht nichts,

wenn eine Minderheit nicht mehr an die Götter glaubt; der große Haufe und die Hefe des Pöbels, alle barbarischen Völker, die Mehrheit der Menschen also, bleiben auf der Seite der Götter.

Und Lutianos hat mehr als ein halbes Dutend ähnlicher Späße veröffentlicht; man halte dagegen die Angitlichteit, mit welcher die englischen Deisten, die französischen Enzyklopädisten jeder Kritik des Gottesbegriffs auswichen. Sie wagten es, die Alkäre umzustürzen, opferten aber auf den Trümmern dem unbekannten Gotte.

Lutianos, unter allen Religionsfeinden alter und neuer Reit wahrlich nicht der tiefste, sicherlich aber der ungezogenste, war inkonsequent genug, einmal in einem fehr bofen Sate gegen die "Chriftianer" ben damals landläufigen Vorwurf des Atheismus zu erheben. Es geschah das in dem oft, aber lange noch nicht gründlich genug untersuchten Briefe über das grauenhafte Lebensende des Veregrinos Vroteus. Dieser Veregrinos iturate sich freiwillig in einen glübenden Scheiterhaufen, aus religiösem oder aus philosophischem Wahnsinn, einerlei: der Bericht des Lukianos. der vielleicht wirklich Augenzeuge war, ist furchtbar, und der beutige Leser erschrickt über die Lustigkeit, mit der das Entsetliche vorgetragen wird. Das gehört nicht hieber. Wohl aber die Frage, wie Lukianos, der die Christengemeinden von Sprien offenbar recht gut kannte, bazu kam, den Christianer Peregrinos in beschimpfender Absicht einen Atheisten zu nennen. Wir kommen wohl nicht um die Meinung herum, daß Lutianos damit allerdings eine hähliche Gesinnung verriet, dem anderen aus seinem eigenen Unglauben ein Verbrechen machte, daß er aber in ber Hauptsache doch im Rechte zu sein glauben konnte; die Christen um das Jahr 160 konnten und mußten dem freidenkenden Griechen als Gottesleugner erscheinen, weil sie die unzähligen Götterbilder auf Märkten und Straßen nicht verehrten und weil sie vielleicht in dem Helden ihrer eigenen Mysterien noch nicht alle einen Gott erblickten, sondern eber einen weltlichen Befreier. So mag Lukianos mit einem bemerkenswerten Mangel an Logik sich selbst, weil er im Glauben an die alten Götter erzogen war, das Recht zu Götterlästerungen eingeräumt haben, nicht aber der neuen Sette: die sollte nicht spotten dürfen, weil sie nicht dazu gehörte. Wie etwa heute noch recht liberale Brotestantenvereinler selbst eine rücksichtslose Kritik an der Christologie üben, einem Juden oder Mohammedaner jedoch seinen Anteil an dieser wissenschaftlichen Arbeit nicht gern gestatten.

Ein theoretischer Gottesleugner im christlichen Sinne ist auch Lutianos nicht gewesen. Das ausklingende Heidentum war in dieser Beziehung nichts anderes als sechshundert Jahre vorher das Griechentum der Blütezeit: nicht gegen ein abstraktes Dogma richteten sich die Freibenker, sondern nur gegen die Volksreligion, aus welcher sie nach freiem Ermessen, und gewöhnlich ungestraft, irgendeinen Bestandteil für einen Alberglauben erklärten.

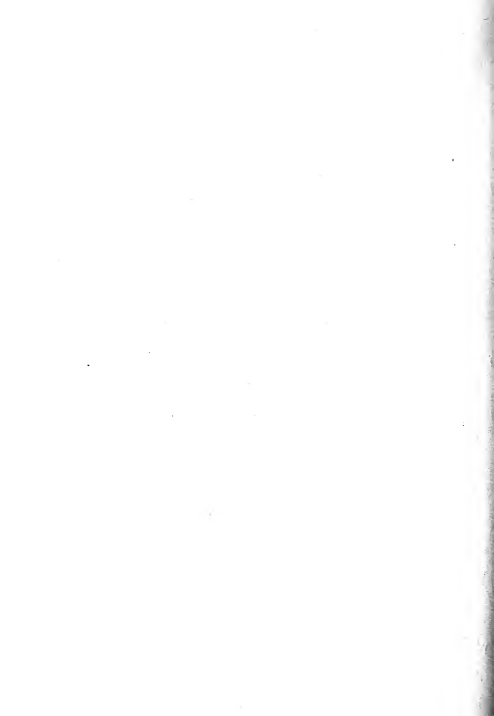
Wie das Verhältnis zwischen Religion und Volitik etwa in der römischen Raiserzeit aufgefaßt wurde - in der Sache abnlich wie bei uns, aber in der Form fo gang anders -, dafür nur ein Beispiel aus dem Geschichtschreiber Dion Cassius, dem unbedeutenden Erzellenzherrn a. D., Dion Cassius ber au Anfang des 3. Jahrhunderts (er ftarb 235) den Plan faßte, für seine griechischen Landsleute eine ausführliche römische Geschichte zu ichreiben. Er bejag teinen Geift und teine Spur von Rritit, aber feine Beziehungen zu einigen Raifern setten ihn boch in den Stand, die Regierungsgrundsätze kennen zu lernen, die er bann Männern aus viel älterer Zeit in den Mund legte. So wenn er (im 52. Buche) ein Gefpräch zwischen Octavianus Augustus, Agrippa und Mäcenas erfindet, das die beliebte Schulfrage behandelt, ob ein Eprann seine Macht in die Bande bes Voltes zurudlegen solle und ohne Gefahr tonne. Octavianus dentt nach seinem Siege über Antonius ernsthaft baran, ins Brivatleben zurudzutreten. Agrippa redet ibm zu. Mäcenas, dessen Name zu einem Worte der Gemeinsprache geworden ist, weil Macenas für die Dichter eine offene Sand hatte und weil die Dichter Verteiler des Rubms und Bildner der Sprache sind, — Mäcenas trägt alle Gründe vor, die den Octavianus zur Aufrichtung einer Monarchie und zur Bewahrung seiner Macht bestimmen können. Für die Raiserpolitik, nicht für die des Augustus, aber für die etwa des Severus, läßt sich mancherlei aus dieser Rede lernen. Mäcenas sett genau auseinander, wie man es einzurichten habe, daß ber Schein einer Republik bestehen bleibe und ber Casar bennoch bas Haupt einer Monarchie sei. Sanz nebenbei, anknüpfend an den Rat, teine göttlichen Ehren zu verlangen, kommt der konservative Politiker auf die Religion zu sprechen. Augustus solle die Götter nach Landesbrauch ehren und Gotteslästerungen nicht dulden. Wer die Landesgötter verachte, ber habe auch vor anderen Einrichtungen keine Ehrfurcht und könne durch Parteibildungen die Monarchie in Gefahr bringen. Doch in gleichem Atem wird Augustus vor den Wahrsagern und den Philosophen gewarnt. Und dann geht es unmittelbar weiter zu dem Rechte und der Pflicht des Augustus, ein startes Beer zu seiner Verfügung zu haben. Rein Wort über irgendeinen Ginfluß der Götter auf den Staat, über irgendeine Beziehung des Augustus zur Religion; der Volksglaube ist zu einem Mittel der Regierung geworden wie die Rusammenstellung des Senats oder wie die reichliche Bezahlung der Goldaten. Dion Cassius

war — wie das ganze Altertum — sehr wortabergläubig, aber gar nicht religiös.

Unstatt noch einmal und zusammenfassend zu wiederholen, was über die Rluft zwischen antiker und jüdisch-dristlicher Weltanschauung zu sagen wäre, also auch über die Unvereinbarkeit von antikem und judisch-driftlichem Atheismus, will ich am Ende dieser Einleitung nur noch diese einzige Bemerkung machen: die antike Weltbeutung stellte sich in Religion. in Philosophie und in Poesie abnungsvoll oder bewußt auf die bildliche Anwendung der Sprachwörter, auf die Einsicht, daß das Wort anders aufgefaßt werden musse als wortwörtlich, auf die Allegorie, wie man das nannte: die jüdisch-christliche Weltdeutung dagegen unterwarf sich den überlieferten Wörtern und glaubte sie immer buchstäblich versteben au muffen. Das beinahe beilige Buch des Homeros ftand am Eingange des Zeitraums, den wir als die antike Welt zusammendenken, und für biesen Homeros waren seine Götter so sehr Allegorien — trot aller lebendigen Schönheit —, daß Wilamowik-Möllendorff behaupten durfte: Homer trage die Schuld, daß der Nationalismus die Götter als Phantasmen der Dichter fassen konnte. Und am Ausgange des Reitraums. weit über tausend Rahre später als Homeros, erleben wir es abermals, daß die Vertreter der antiken Bildung einfach nicht zugeben wollen, ihre Götter seien mehr als Allegorien, seien ernsthaft, pedantisch und buchstäblich Götter. Ach denke an den kleinlichen, aber für unsere Frage febr mertwürdigen Streit, der im verchriftelten Rom im Rabre 382 um die Victoria-Statue entstund, die seit Catos Zeiten im Sikungssaale des Senats ihren Plat hatte. Victoria, die sogenannte Siegesgöttin, hatte natürlich beim Volke ihre genealogischen und kalendermäßigen Legenden, ihre Rapellen und ihre Priefter, ihr Einflufgebiet, wie andere Gottheiten. Als aber der Bischof Ambrosius, der der heilige heift, im Einverständnisse mit der Hofpartei, die Entfernung der Bildfäule durchseten wollte, als der tapfere Symmachus, beinabe schon als ein Vorläufer des rinascimento, die edle Victoria wie ein Wahrzeichen ber Stadt Rom verteidiate, da drebte sich der bikige Rampf (Sommachus mukte nach seiner Niederlage in die Verbannung geben) immer noch um die Frage: sind die religiösen Vorstellungen buchstäblich zu nehmen oder allegorisch. Der Chrift Ambrofius fab in der Göttin Victoria buchftäblich, albern, rudständig eine Göttin, eine Feindin des buchstäblich verstandenen Einen Gottes und verlangte darum ihre buchftäbliche Vernichtung oder Entfernung; der Heide Symmachus erblickte in der Göttin Victoria nur eine Allegorie, ein Symbol der siegreichen Stadt Rom, und schlug so eine Brude von dem antiten zu dem modernen Empfinden.

## Erstes Buch

Teufelsfurcht und Aufflärung im sogenannten Mittelalter



## Erfter Abichnitt

## Belagianische und manichäische Reterei

Ser äußere Kampf um die Befreiung vom Gottglauben begann erst und stonnte erst beginnen, als dieser Glaube in harten Worten festgelegt war, wie ein Reichsgeset, als ein sogenanntes Dogma. Bei den Griechen und Römern waren Leute genug verfolgt worden, die die Religion des Landes oder der Stadt durch Spott oder durch Einführung neuer Rulte itörten; doch keine kirchliche oder weltliche Behörde wollte oder durfte verhindern, daß Naturforschung und Philosophie (bescheidener ausgedrückt: ein bikden Naturbeobachtung und sehr viel Nachdenken) die Götter der Volksreligion kindisch oder unsittlich fand. Gine solche Rritit wandte sich eigentlich nur - schon in sehr früher Zeit, bei Pythagoras, und oft sehr beftig - gegen die Dichter, gegen Homeros und Resiodos, die Götterbildner; erst mit dem Emporkommen der driftlichen Rirchenmacht berief sich die neue Mythologie nicht mehr auf Dichterworte, sondern auf das Wort Gottes, die Deutung der dunkeln Gottesworte nicht mehr auf die Oratel, bei benen es anerkanntermaßen menschlich zuging, sondern auf Eingebungen des heiligen Geistes, der ja eine der drei Personen des neuen Einen Gottes war. Der römische Raiser, ber der driftlichen Rirche eine solche Stellung im Staate einräumte, Constantinus, hat so eine der größten Constantinus Revolutionen der Weltgeschichte in Bewegung gesetzt und den Beweis geliefert, daß Revolutionen nicht immer dem Fortschreiten der menschlichen Rultur dienen. Es ist kein Zufall, daß dieser Raiser, der den Staat zuerst auf eine Ronfession gründete und an einem europäischen Hofe zuerst den Verwandtenmord einführte, sich auch in die Rodifizierung der neuen Konfession einmischte; denn dadurch unterschied sich ja der neue Rirchenglaube von dem alten Volksglauben, daß er auf die Paragraphen eines Ratechismus verpflichtete, die dann, wie andere Paragraphen, in eine sprachliche Form gebracht werden mußten. Wohl ist es aber vielleicht ein Zufall der sogenannten Weltgeschichte, daß dieser selbe Con stantinus, der aus politischen Gründen den neuen Glauben erst duldete, dann begünstigte, wieder aus politischen Gründen seine Residenz nach der neuen Hauptstadt verlegte und so den römischen Bischöfen volle Freibeit verschaffte, ihre lotale Macht zu der Weltmacht des Papstums zu entwideln. Die constantinische Schenkung, durch welche die römischen Bischöfe in den Besitz eines Rirchenstaates gelangten, gründete sich

bekanntlich auf eine Fälschung; in Wahrheit machte Constantinus aber dadurch, daß er den Sitz der Regierung nach dem Bosporus verlegte, den Bischof von Rom zum Herrn von Rom. Die Verlegung der Hauptstadt war die wahre constantinische Schenkung.

Man sagt gewöhnlich, Constantinus habe das Christentum zur Staatsreligion erhoben; Bewunderer wie Schmäher dieses Ereignisses gebrauchen den gleichen Ausdruck, der ungenau und irreführend ist. "Das Christentum" ist ein abstrakter Begriff, der dem Raiser nicht viele Regimenter zugeführt hätte; die Sache wird wohl so gewesen sein, daß Constantinus tontrete Männer, lebendige Menschen, eben die Anhänger des neuen Glaubens, brauchte und darum die im Werden begriffene driftliche Rirche, die Gemeinschaft der Chriften, also keinen gang abstrakten Begriff mehr in seine politischen Berechnungen einbezog. Rätselhaft scheint mir dabei nur — und diese Frage ist bisber meines Wissens niemals gestellt, geschweige denn beantwortet worden —, wie es gekommen sein mag, daß es bereits im ersten Drittel des 4. Jahrhunderts im römischen Beere, ohne allgemeine Wehrpflicht, so viele Anhänger des neuen Glaubens gab, der friedlich war, dessen Reich nicht von dieser Welt war. Viel begreiflicher scheint es mir, daß Julianos ein Menschenalter später die Mithras-Religion zur Staatsreligion machen wollte; Julianos hatte persönliche und staatsmännische Grunde, die neue driftliche Rirche zu haffen und fand die Mithras-Religion unter seinen Soldaten weit verbreitet. Wie dem auch sei: die Machthaber hatten nur das Bedürfnis, sich durch eine Macht zu verstärken; Raiser Constantinus schloß ein Bundnis, nicht mit dem Christentum, sondern mit der neuen dristlichen Kirche. Und weil diese keine Religion war, sondern bald eine Macht, darum konnte ihr der Raiser gar nicht die Rolle einer Staatsreligion überweisen, sondern nur die ganz andere Rolle einer Staatskirche. Es handelt sich mir bei dieser Unterscheidung nicht um einen Wortstreit. Das verhängnisvolle Ereignis bestand eben darin, daß etwas ganz Unerhörtes, eine organisierte Rirche. ein Staat im Staate, mit Rechten ausgestattet wurde; leitete der Raiser seine Berrschaftsansprüche nur mittelbar von Gott ab, das Baupt der Rirche aber seine Ansprüche unmittelbar von Gott, so waren alle furchtbaren Rämpfe der Zukunft schon aus der Anerkennung der christlichen Kirche vorauszusagen. War die Bibel wirklich Gottes Wort, deuteten die Konzilien die Bibel wirklich unter dem Beistande des heiligen Geistes, war der römische Bischof wirklich unfehlbar, so war tein Zweifel möglich: der Raiser hatte dem Bapite zu gehorchen.

Um die Neuheit der Sachlage zu begreifen, muß man sich nur darüber ganz klar werden, daß es im Altertume eine Kirche in diesem Sinne nicht

gegeben hatte. Wenn wir nämlich, wie bergebracht, bei dem Begriffe Altertum zunächst nur an das religiöse Leben der Griechen und Römer denken wollen; bei einigen Völkern Asiens und in Agypten mag es ja schon etwas wie eine Rirche mit einer herrschsüchtigen Priefterschaft gegeben haben, aber solche Einrichtungen hatten keinen geschichtlichen Zusammenhang mit dem, was jest seit dem Siege des Christentums sich herausbildete. Für die neue Staatstirche gab es ein einziges Vorbild wie für die neue Religion selbst: die sogenannte Theokratie bei den Auden. Aus der Vorstellung von einer Theokratie, aus dem Glauben, daß des Gottes ausgesprochener Wille das Geset des Staates sei, konnen alle Erscheinungen des Mittelalters abgeleitet werden; weil der Gott aus unbekannten Grünben nicht mehr perfönlich regiert, haben die Menschen der Statthalterschaft des Gottes blindlings zu gehorchen, der Rirche und ihren Priestern; Ungehorsam gegen die Priester wird so zu einem todeswürdigen Verbrechen der Majestätsbeleidigung, und jeder Zweifel an dem Worte oder gar an dem Dasein des Gottes ist noch ruchloser als Ungehorsam; Rekerei und Gottesleugnung werden von da an von Amts wegen verfolgt, um so blutiger, je größer die Macht geworden ist, die die Staatstirche zu verteidigen bat. Wir haben gesehen, daß auch die Volksreligion ber Griechen konservativ genug an den alten Bräuchen bing; aber einen berrichenden Priefterstand, eine selbständige Staatskirche, ein Wort Gottes hatte es nicht gegeben, bevor Constantinus einen driftlichen Staat im römischen Reiche anerkannte.

Für solche Leistung bat Constantinus von der dankbaren Rirche den Titel eines Beiligen erhalten, und driftliche Schreiber nennen ibn ben Großen; unbefummert darum, daß die Staatsfirche erft unter feinen Nachfolgern zu einer Wirklichkeit wurde und daß er selbst durchaus kein guter Chrift war. Soll er boch, mehrfach ein Mörder, die Taufe erft auf bem Sterbebette erhalten haben. Zeit seines Lebens war er ein Staatsmann gewesen, der sich zu keiner bestimmten Religion bekannte, aber manchem Aberglauben huldigte. Constantinus war noch kein Christ, da ihm (312) das Wunder des Chriftus-Monogramms den Sieg über feinen Gegenkaiser gewinnen half, er war auch noch kein Chrift, da er (325) auf dem Ronzil von Nicaa entscheidend in die Rodifizierung der chriftlichen Mythologie eingriff. Das Zeitalter war noch so heidnisch, die Christen waren, wenigstens was die bessere Gesellschaft betrifft, noch so sehr in der Minderzahl, daß Constantinus nach seinem Tode (337) wie andere Raiser für einen Gott ertlärt wurde. Vor seiner Vergottung, bis an sein Ende, übte er das Amt eines Pontifex maximus aus, d. h. eines Papstes der Beiden, und war vorurteilslos genug, auch in dieser Stellung den alten

Glauben au schädigen. Will man, was immer bedenklich ist, die gesamte Bolitit des Raisers Constantinus auf einen einzigen Grundsatz bringen, so wird man wohl sagen können: er fand das Reich zerrissen zwischen den beiden Richtungen, die man als heidnischen Bolntheismus und als driftlichen Monotheismus zu bezeichnen pflegt; er wollte im Reichsinteresse die Einheit wieder herstellen und hatte den Instinkt, daß die Zukunft ben Christen gehören werde; und badurch, daß er auch zwischen ben driftlichen Setten rücksichtslos und ohne eigene Überzeugung auf Einigung brang, legte er ahnungslos den Grund zu einer einheitlich geleiteten Staatskirche, die denn auch die Obmacht über den Staat beanspruchte.

Die politische Absicht des Raisers, den Einheitsstaat über oder (wie es durch Jahrhunderte schien) unter einer Einheitskirche auszubauen, gelang bekanntlich nicht völlig; der Einheitsbewegung stellte sich immer wieder eine Trennungsbewegung gegenüber, die dann zuerst zum morgenländischen und später zum abendländischen Schisma führte, zwischendurch und bis auf die Gegenwart zu unzähligen Retereien, die verfolgt wurden, und endlich zu Settenbildungen, die geduldet werden mußten. Das Ideal der Kircheneinheit, eine katholische Rirche im buchstäblichen Sinne, war niemals Wirklichkeit. Die Reiden, z. B. die Griechen, konnten noch des Glaubens sein, eine gemeinsame Religion zu besitzen, weil diese Religion ungeschrieben war, undogmatisch; die Christen legten ihrer Religion etwa seit dem Anfang des 4. Jahrhunderts geschriebene Dogmen zugrunde, und sofort begann auch der Streit über die Bedeutung der geschriebenen Sate. Mit einer vorurteilslos geschichtlichen Untersuchung dieser Wortkampfe hat die Disziplin der Dogmengeschichte erst seit wenigen Nahrzehnten Ernst gemacht.

Nicht an die Person des Raisers Constantinus, wohl aber an seine Beit und an die Begründung einer driftlichen Staatstirche ist die Erscheinung anzuknüpfen, die wiederum unmöglich in die beidnische Beit der Griechen und Römer hineingedacht werden kann, die Erscheinung von Schriftstellern, die metaphysische Fragen unter dem Awange von Rirdenväter religiösen Dogmen erörtern: die Erscheinung der sogenannten Rirdenväter. Man muß diese Männer eigentlich zu den Philosophen rechnen - wie sie es selber taten -, indem man den Begriff der Philosophie unziemlich erweitert; manche Rirchenväter, wie Tertullianus, der Afrikaner, haßten und verachteten zwar die griechische Philosophie und bedienten sich der philosophischen Waffen nur, um den Reinden des Christentums antworten zu können, aber insofern alle aufgeworfenen Fragen übernatürlicher Art waren, handelte es sich gewissermaßen doch um Philosophie. Nun ist allerdings christliche oder kirchliche Philosophie ein eben-

solches Unding wie etwa katholische Mathematik; die griechischen Philosophen waren ohne Ausnahme frei gewesen von irgendwelchen Rücksichten auf irgendein Dogma, mochten auch ihre Naturbeobachtungen primitiv sein, ihre Logik sophistisch, ihre Sprache undewußt bildhaft; die Kirchenväter, die besonders seit dem Konzil von Nicäa zahlreich werden, waren entweder die sophistischen Abvokaten des strengen geschriebenen Dogmas oder sie waren doch gezwungen, falls sie nämlich keherische Neigungen hatten, das übernatürliche Dogma zu untersuchen, anstatt der Natur. Es ist also gar nicht so ungehörig, wie Theologen gemeint haben, wenn ältere Darstellungen der antiken Philosophie die griechischen und lateinischen Kirchenväter gar nicht behandelten; in ihren Schriften lebt etwas, was trok der griechischen oder lateinischen Sprache nicht hellenischer, nicht römischer Seist ist.

Der katholische Standpunkt ist wieder einmal der konsequentere, auch in der Patriftit; Väter der Rirche, d. h. Erzeuger der Rirchenlehre, find ibm nur diejenigen Geistlichen der ersten Rabrbunderte, die von der späteren Orthodoxie als gut firchlich anerkannt wurden; die Legende sorgte dafür, daß allen diesen Rirchenvätern ein gottseliges Leben nachgerühmt wurde: die Reibe dieser Rirchenväter wurde dann bis tief ins Mittelalter und bis in die Neuzeit weitergeführt; die nachwirksamsten Kirchenväter wurden zu besonderer Auszeichnung Kirchenlehrer genannt (doctores ecclesiae), zulett Franz von Sales im Rahre 1877; als Heiliger schon 1665 anerkannt. Die Protestanten betrieben die Patristik und die Patrologie (man unterscheidet ja recht pedantisch zwischen diesen beiden Disziplinen) febr eifrig, doch nur aus dogmatischen Grunden; wie die meisten Reger wollten die Protestanten zu einem vermeintlichen Urchristentum zurücktehren und suchten Hilfe irgendwo bei den Rirchenvätern. Es war gar nicht vernünftig, just etwa bei denen des 4. Jahrhunderts stehenzubleiben und nicht auf das dritte oder zweite Rahrhundert oder auf die Bibel selbst zurudzugeben. Dogmengeschichte und Bibelkritik, porurteilslose Bürdigung auch der ketterischen Rirchenschriftsteller der alten Zeit führte dann zur Gelbstzersehung des Protestantismus, zur Unchriftlichkeit; doch die Loslösung vom Gottglauben konnte sich auf die Rirchenväter niemals berufen. Wirklich batten die Vorläufer der Atheisten, die Bekampfer des Teufels- und Gespensterglaubens, vielfach die orthodoren wie die teherischen Rirchenväter als Feinde zu betrachten.

Eine ganz vorurteilslose Dogmengeschichte müßte durch die Kraft Reher ber Tatsachen zu dem wunderlichen Ergebnisse kommen, daß die meisten Kirchenväter, Männer wie Augustinus nicht ausgenommen, Kehre waren, wenn man so ungeschichtlich sein will, ihre Bestrebungen um die Lehr-

fäke und um die Einrichtung der Rirche mit dem theologischen und kirchlichen Spstem einer späteren Orthodoxie zu vergleichen; wir aber haben es, auch wenn wir die Geschichte des Atheismus zu einer Geschichte aller antichristlichen Richtungen erweitern, nicht mit der Rekerei zu tun, die allgemein und fast immer ein Versuch inbrunftiger Christen war, ben nach ihrer Meinung durch die orthodore Rirche gefährdeten Glauben zu retten. Weil aber die Kirche im Rampfe um ihre Macht schlau und rücksichtslos genug war, solche Reker oder Reformatoren für Gottesfeinde und Teufelsgenossen auszugeben, um sie nach dem bestehenden Rechte verfolgen zu können, weil im Laufe der Zeit viele Freidenker es für ratsam bielten, sich zum Scheine an Retzer anzuschließen, vielleicht in der Hoffnung. bei den Rirchenfeinden den Boden für ihre Unchriftlichkeit besser vorbereitet zu finden, darum müssen wir gleich beim Eintritte in die geschichtliche Darstellung die Grenzen zwischen Unglauben und Reterei genauer ziehen, als dies von kirchlich gerichteten Geschichtschreibern geschehen ift und geschehen konnte. Auf die Grenzen zwischen Unglauben und Rekerei kommt es mir an, nicht auf den Unterschied zwischen der Rirche und den Retern. Für diesen zweiten Gesichtspunkt würde es sich empfehlen, die prachtvolle alte "Rirchen- und Rekerhistorie" von Arnold nach dem gegenwärtigen Stande der Wissenschaft neu bearbeitet herauszugeben, zum Erweise des Sakes: alle Reker sind bessere Christen gewesen als irgendwelche Anhänger einer orthodoren Kirche. Meine Absicht ist viel bescheidener; ich will ja gerade die Reker, weil sie die besseren Christen und die leidenschaftlicheren Gottesverehrer waren, aus meinem Berichte ausschließen und nur diejenigen Menschen und Gruppen zu den Aufklärern rechnen, deren Lehren — bewuft oder unbewuft — zum Niedergange des Christenglaubens oder des Gottglaubens beitrugen. Natürlich auch diejenigen nicht vergessen, die eine Rekerei bewukter oder unbewukter heuchelten, nur um ihre Abkehr von der rechtgläubigen Rirche ohne das Gefühl und ohne die Gefahr der Vereinsamung zu bekennen. Man wird die Gründe, die mich hier jum Übergeben, dort jum Bervorheben eines Reters veranlaften, in jedem einzelnen Falle beffer versteben, wenn ich porher an zwei großen Beispielen aus den ersten driftlichen Rahrhunderten die Linie gezeigt habe, an welcher sich die Wege des inbrunftigen Glaubens und der glaubensfeindlichen Dogmenkritik trennen: an den Belagianern und an den Manichäern. Ich will nicht leugnen, daß ich beide Beispiele nach langem Suchen mit einer lehrhaften Nebenabsicht gewählt habe; die Pelagianer führen nach einer unterirdischen Arbeit von Rahrhunderten zu der Reterei der Socinianer, deren Bedeutung für den Geisteskampf des 17. und 18. Sahrhunderts wir noch kennen lernen werden; und die

Reger

Manichäer, die von der römischen Rirche für noch ärger gehalten wurden als irgendwelche Reper, sind mit ihrem Prinzip eines bosen Gegengottes in die Rirche eingedrungen und haben den Teufelswahn schaffen helfen, burch den der Volksglaube und durch deffen Förderung die Rirche des Mittelalters sich so fürchterlich von den Anthenvorstellungen des Altertums unterscheidet. Die Belagianer und die Manichäer waren der Rirche. so wie sie sich zu entwickeln Unstalt machte, sehr gefährlich geworden; die Rirche konnte sich gegenüber den Belagianern zunächst auf keinen allgemeinen Lebrsak berufen und besak über die gar nicht dristlichen Manichäer ursprünglich gar keine Rechte; um sich aber für die Gefahr zu rächen, die ihr drohte, belegte sie die einen wie die anderen widerrechtlich mit dem Rekernamen und liek es an Beschimpfung und Verleumdung nicht fehlen.

So ungefähr ein gelehrtes Schimpfwort ist der Name der Belagianer innerhalb der theologischen Fakultät noch lange geblieben; zu einem Schimpfworte der Volkssprache wurde er nur darum nicht, weil die Rekerei durch neuere Regersetten abgelöst worden war. Wie man die Ratholiken von protestantischer Seite noch zu Anfang des 18. Rahrhunderts als Socinianer verdächtig zu machen suchte, so schleuberten einander Lutheraner und Reformierte die Bezeichnung "Belagianer" ins Gesicht. Nichts ist für einen Theologen unbeweisbar, und so konnte der streng lutherische Prediger Edzard den Reformierten nachweisen, sie wären Velagianer. weil sie (darauf läuft es wahrhaftig hinaus) von den guten Werken mehr hielten als die Lutheraner.

Die Pelagianer werden von den rechtgläubigen Geschichtschreibern Belagianer des Atheismus fast immer den Naturalisten zugerechnet, d. h. nach dem Sprachgebrauche des 18. Rabrhunderts den Rationalisten oder den Deisten, welche in ihrer Naturreligion der Vernunft folgten. Der gelehrte und eigentlich nicht unduldsame Walch führt sie unter den subtileren Naturalisten an und vergleicht sie einmal (Religionsstreitigkeiten außer der lutherischen Rirche V. S. 661) nicht uneben mit den modernen Auden, welche so hochmutig find, blok mit ihren natürlichen Rräften Gutes wirken zu wollen. "Belagianer", seit Ende des 16. Jahrhunderts auch "Semipelagianer", wurde zu einem Schimpfwort, durch welches die katholische, nachher auch die protestantische Kirche diejenigen der Verachtung und der Verfolgung preisgab, die dem menschlichen Willen mehr oder weniger Bedeutung neben der sogenannten göttlichen Gnadenwahl zugestanden. Ich habe eben versprochen, daß ich nur die Geschichte der Befreiung von der Religion geben will, die Geschichte der Aufklärer, nicht aber die Geschichte der Reker, die sich wohl gegen die Rirche emporten, aber dabei

der Überzeugung waren, fast immer mit Recht, auf dem Boden der ursprünglicheren Religion zu stehen, eines freilich willfürlich datierten Urdriftentums. Bei Pelagius liegt die Sache noch anders. Er vertrat dem Augustinismus gegenüber ganz gewiß den alten Glauben und zugleich eine natürlichere Religion; man müßte ihn einen Auftlärer nennen, wenn er seine Gedanken auch nur 100 gabre später vorgetragen hätte, als nämlich die Rirche schon augustinisch geworden war. In der Reit jedoch, da Pelagius verurteilt wurde, genau vor anderthalb Jahrtausenden, war seine Lehre beinahe katholisch oder allgemein, und der Augustinismus. der zufällig zu einer Reherei hätte gemacht werden können, war die Neuerung. Belagius darf bier trokdem nicht unerwähnt bleiben, weil er sehr start nachwirkte und die späteren Belagianer wirklich den Eindruck von Aufklärern machen mußten, wenn sie — wenn ich so sagen darf — einen vernünftigen Gott lehrten, welcher seine Gnade nicht nach Laune oder nach einem unerforschlichen Ratschlusse, sondern nach dem Verdienste der Menichen austeilte. Wir baben es mit einem ähnlichen Treppenwik der Rulturgeschichte zu tun wie bei Arius: beide waren sie fromme Männer nach dem verhältnismäßig einfachen Glauben ihrer Zeit und erregten so gewaltiges Aufsehen nur dadurch, daß sie sich neuen und ganz unbegreiflichen Dogmen widersetten; als dann diese Unbegreiflichkeiten zum festen Bestande der Kirche geworden waren, machten die späten Anhänger von Arius wie von Pelagius den Eindruck von Regern und, wenn sich hinter ihrer Rudtehr zum alten Glauben der Wunsch nach Befreiung vom Supranaturalismus verbarg, von Nationalisten oder Aufklärern. Der Zusammenhang erscheint noch enger, wenn man sich erinnert, daß die Socinianer, als sie die Lehre des Arius wieder aufs Tapet brachten, von den Rechtgläubigen gern Pelagianer genannt wurden.

Pelagius tam also in den Ruf der Retzerei erst, als der glühende Gedankenschwung des Afrikaners Augustinus an ihm einen entschiedenen Gegner fand. Pelagius, dur Zeit des Kampfes wahrscheinlich schon ein Greis, war von Geburt Brite oder Fre; er lebte in Rom und hatte da den Ruf eines besonders frommen, ja asketischen Mannes. Seine Meinung, daß die Erbsünde den freien Willen des Menschen nicht aushebe, daß der Mensch einen natürlichen Hang dur Vollkommenheit habe, konnte um so weniger verlezen, als er sest im Glauben an Christus stand. Selbst eine gewisse Abneigung gegen die Kindertause, die ihm später zum Hauptvorwurfe gemacht wurde, konnte in einer Zeit kein Anstoß sein, in welcher gewöhnlich erst Erwachsene getauft wurden.

Der Streit wurde offenbar durch perfönliche Gegenfätze verschärft, über die wir freilich keine zuverlässigen Nachrichten haben. Der seit seiner

Rindheit ehrgeizige, als Bischof herrschsüchtige Augustinus verfolgte den unbotmäßigen Pelagius mit einem Hasse, der aus dem Gegensate zwischen ber feurigen Inbrunft des Afrikaners und der ruhigen Rüchternheit des Nordländers allein nicht zu erklären ist. Erst als Belagius mit seinen Genossen nach Nordafrika kam und der berühmte Bischof von Rippo vielleicht jest erst erfuhr, wie allgemein verbreitet die vernunftgemäßen Anschauungen des Belagius in Italien waren, mag Augustinus, der sich bereits und mit Recht als den Begründer einer neuen Rirche fühlte, in Pelagius den Hauptfeind erblickt haben. Wir erfahren, daß Augustinus 415 den im Orient überaus angesehenen Hieronymus gegen den Belagius verhette; wir erfahren, daß Pelagius die Autorität des Augustinus ablebnte mit den verächtlichen Worten: Wer ist denn Augustinus für mich? Eine Synode nach der anderen wurde gegen Belagius und seine Anbänger aufgeboten; ohne rechten Erfolg. Da ließ sich Augustinus 416 dazu berbei, den Bischof von Rom, der damals noch nicht anerkanntes Haupt der Rirche und noch nicht unfehlbar mar, um eine Entscheidung anzugehen. Der Bischof von Rom war politisch genug, die Unterwerfung der mächtigen Afrikaner mit einer Entscheidung zu ihren Gunsten zu beantworten. Augustinus begrüßte das zwar nicht wörtlich mit der legendaren Formel "Roma locuta, causa finita", aber boch mit einer ähnlichen Redensart, die ben Primat Roms anzuerkennen schien. Nun gab es aber wenige Monate später einen neuen Bischof von Rom, angeblich judischer Abstammung, der wiederum für Belagius und gegen die Afrikaner Bartei nahm, zunächst weniastens. Die Afrikaner jedoch batten es verstanden, den Raiser für sich zu gewinnen, wie 100 Rabre vorher die Gegner des Arius. Auf einem Ronzil zu Rarthago wurde Belagius 418 zum Reter gemacht und fast gleichzeitig vom Raifer aus Rom verwiesen. Die Gate des Rongils von Rarthago sind eindeutig, soweit sie erklären, Abam sei erst durch die Erbfünde sterblich geworden und schon das Rind muffe der Erbfunde wegen getauft werden; die Begriffe "Gnade" und "Rechtfertigung" waren aber damals noch fo fliegend, daß es ein Fehler ware, mit den Definitionen der Folgezeit an diese Canones heranzutreten, mit denen Augustinus 418 endgültig siegreich blieb. Rom unterwarf sich im Dogma dem Augustinus. Es gebort nicht hierher und foll darum nur turg erwähnt werden, daß die bärtesten Folgerungen aus der Brädestinationslehre des Augustinus erst später und nur von Calvin gezogen wurden; die katholische und die lutherische Rirche behaupteten immer, in Augustinus den größten Rirchenvater zu seben, aber beide hüteten sich, den Gott so unmenschlich darzustellen. Für die Reformierten blieben darum Ratholiken wie Lutheraner im Verdachte des Semipelagianismus.

Die rationalistische Lehre des Pelagius wurde nicht so bald ausgerottet; noch war die Kirche nicht stark und einheitlich genug, um mit Feuer und Schwert gegen Keher vorgehen zu können. Die pelagianischen Bischöfe Italiens wurden verbannt oder fügten sich; doch zu gleicher Beit wurde der Pelagianismus und der Protest gegen den Augustinismus erst in ein System gebracht. Diese rationalere, im Verhältnis zur Prädestinationslehre menschlichere Religion behielt in der englischen und französischen Kirche eine rührige Anhängerschaft und führte in Frankreich zu Beginn des 6. Jahrhunderts zu neuen Streitigkeiten. Se entwickelte sich da ein halber Pelagianismus, der die Aussicht auf die Seligkeit nicht allein von der Gnade abhängig machen wollte. Der Ausdruck "Semipelagianer" scheint aber erst nach dem Tridentinum aufgekommen zu sein.

Manichäer

Wer sich eingehend mit der Religionsgeschichte des Abendlandes beschäftigt hat und sich von Redensarten nicht täuschen läßt — wie daß der Sieg des Christentums im Plane einer göttlichen Vorsehung lag und überflüssigerweise auch noch eine historisch-logische Notwendigkeit war -. der weiß, daß just ungefähr zu der Reit, da der Christenglaube Staatsreligion wurde, eine ganz andere Religion die besten Aussichten hatte, die Volksreligion des Abendlandes zu werden: der Manichäismus. Noch günstiger als für den Mithrasdienst, den der Raiser Julianos gegen das Christentum ausspielte, standen die Sachen zu Anfang des 4. Jahrhunderts für die Lehren des Mani, der nicht ein christlicher Retzer war, sondern ein selbständiger Religionsstifter wie Mohammed; nur daß Mani beim Judentum so gut wie keine Anleihen machte, beim Christentum viel weniger als der Begründer des Islam. Mit seiner Moral der Reuschheit und seiner ebenso billigen Philosophie breitete sich der Manichäismus von Babylonien nach Westen aus und drang über Nordafrika bis nach Spanien und Frankreich vor; als der zwanzigjährige Augustinus (wahrscheinlich im Jahre 373) sich die Hörner abgelaufen hatte, glaubte er in der Bibelkritik der Manichäer eine wissenschaftliche und in ihrer geschlechtlichen Enthaltsamkeit eine sittliche Befriedigung zu finden; er wurde ein einfacher Genosse (auditor) der Manichäer und hielt es neun Jahre in dieser bescheidenen Stellung aus, ohne ein Führer der Partei zu werden, die an die Reuschheit ihrer Oberhäupter strengere Anforderungen stellte, als an die der Genossen. Es ist bekannt, wenn auch vielleicht immer noch nicht genügend anerkannt, daß Augustinus in dem Sinne, in welchem Paulus der eigentliche Stifter des Chriftglaubens war, der Stifter der driftlichen Religion oder doch der driftlichen Theologie geworden ist; man kann es sich recht gut ausmalen, daß der ManiManichäer 183

däismus anstatt des Christentums die Welt erobert batte, wenn der beikblütige Bischof von Hippo nicht abtrunnig geworden wäre, wenn er seine afrikanische Glut und Abetorik sowie seine kirchenfürstliche Berrschfucht für den Manichäismus eingesett hätte. Wäre die Welt manichäisch geworden anstatt driftlich, so wären freilich die Menschen Menschen geblieben und die sogenannte Weltgeschichte hätte unter anderen Schlagworten einen ähnlichen Lauf nehmen können wie den, den sie tatfächlich genommen bat. Der Unterschied wäre um so geringer, als ein Grundgedanke des Manichäismus, der Glaube an ein boses Prinzip, zu einem wesentlichen Bestandteil der driftlichen Volksreligion wurde; nur daß das bose Prinzip im Manichäismus nicht ohne eine gewisse Philosophie auftrat, so seicht und falsch diese Philosophie auch sein mochte, daß dagegen das bose Prinzip im Christentum, von der Rirche geduldet und anerkannt, aber von der Theologie niemals widerspruchslos herausgearbeitet, im Volke zu dem grauenhaften Teufelswahne emporwuchs, der der Religion des Mittelalters ibre Färbung gab. Solange man an die Macht des Teufels glaubte. war das Christentum ein Aweigötterspstem. Die Leugnung des Teufels. der Adiabolismus, war eine Vorstufe des Atheismus. Wir muffen uns also, wollen wir die Geschichte des Abfalls von Gott richtig versteben, die Geschichte der Aufklärung, auch die Geschichte des Teufels zu Bilfe nehmen: und für die Geschichte des Teufels ist die Ausbreitung des Manichäismus im Abendlande von Wichtigkeit. Ich fühle mich aber nicht verpflichtet, auf die oft knifflichen Fragen der Maniforschung einzugeben: genug daran, daß wir uns von der Versönlichkeit und von der Lebre des Mani eine bessere Vorstellung machen können, seitdem die Erschließung morgenländischer Quellen die Unwahrhaftigkeit und Gehäffigkeit der früher allein bekannten driftlichen Quellenschriften sichtbar gemacht bat. Vierre Baple und Gottfried Arnold kannten das entscheidende Buch, den arabischen Fibrist, noch nicht, ahnten aber schon die Wahrheit.

Mani (der Name ist ja auch in anderen Formen überliefert) war Mani seiner Abstammung nach ein Berser, wurde aber in Babylonien geboren, im Jahre 215 oder 216; schon sein Vater scheint in einer religiösen Bewegung eine Rolle gespielt zu haben: Mani wurde in einer Rekerei. vielleicht der der Mandaer, erzogen und soll sehr früh den Trieb zum Religionsstifter gefühlt haben, im zwölften oder im vierundzwanzigsten Lebensjahre. Öffentlich trat er in seinem achtundzwanzigsten Rabre auf, als ein Gesandter des wahren Gottes, als der lette Prophet nach Buddha, Barathustra und Resus, als der von Resus verheikene Varaklet. Fast könnte man meinen, Mani sei nicht sein Eigenname gewesen, sondern

ein Berufsname; wie Gautama der Auddha hieß und Jesus der Christus. Er fand Gunst und Anhängerschaft am Hofe des Persetönigs, muß aber bald wieder in Ungnade gefallen sein. Er wurde im Jahre 276 oder 277 gekreuzigt, nach der schon damals in Scheußlickeiten schwelgenden christlichen Überlieferung überdies noch lebendig geschunden. Als ein Apostel des Teusels.

Der Qualismus, den der Mani in seinem Weltgedichte lehrte, mag zu dieser Bezeichnung Veranlassung gegeben haben; aber sein boses, finsteres Prinzip war viel schöner, viel beidnischer ober menschlicher als der spätere driftliche Teufel. Nicht so gleichwertig und auch nicht ganz so persönlich wie im Varsismus die gute und die bose Gottheit, standen bei Mani das Reich des Lichts und das Reich der Finsternis einander Dichterisch großartiger als etwa bei Besiodos, aber auch aeaenüber. orientalisch wüster, sicherlich symbolisch tiefer als in dem ersten Buche Mosis, entwickelt sich aus der Verbindung von Licht und Finsternis ein seltsames Seschlecht von Söttern und Jalbgöttern: der Urteufel Iblis (diabolos) und der erhabene Urmensch. Erst aus der Vermischung dieser beiden Gestalten entsteht die sichtbare Welt, die wieder eine Verwirrung von Licht und Finsternis ist. Das Menschenleben ist ein Streben nach Erlösung durch das Licht. Für diese Erlösung wurde von späteren Manidäern die Heilsbotschaft von Resu umgedeutet. Auch die biblische Geschichte von den ersten Menschen in ein seltsam sittliches Märchen verwandelt. Das Ende der Welt ist die Befreiung des Lichtes von der Finsternis.

Die Sittenlehre des Mani bringt Vorschriften, die ungefähr auch sonst sittlich heißen. Unter der Bezeichnung dreier Siegel werden unreine Worte und Handlungen, unreine Gedanken und unreine Speisen verboten. Darum heißen die Manichäer die Reinen, die Katharisten, woraus dann im 12. Jahrhundert der Name der Katharer oder Keher entstand. Von dem großen Haufen der Manichäer, von den Genossen oder auchtores, wurde weder eine strenge Askese, noch irgendwelche Heiligkeit verlangt. Aus dem einsachen Kult der Manichäer scheint die Einrichtung der Fasten und Gebete in den Fslam übergegangen zu sein.

Wie später im Koran, so wurde auch in den Schriften des Mani von Jesus mit unbedingter Hochachtung geredet; er wäre ein Vote des Lichtgottes, aber doch mehr ein Schein, als ein wirklicher Mensch. Dagegen waren die jüdischen Propheten und Moses selbst für den Mani Teusel oder Werkzeuge des Teusels.

Will man, was niemals ganz stimmt, die Lehre des Mani in unserer Sprache ausdrücken, so zeigt seine Botschaft eher den Charakter einer Mani 185

Welterklärung, also einer Philosophie im antiken Sinne, als einer Religion. Er lehrt einen Dualismus des Urguten und des Urbofen, aber diefer Dualismus ist nicht der von Geist und Rörper, sondern eigentlich doppelt materialistisch. Über die beiden guälendsten Fragen der Reit dachte der Mani kühner, wenn auch nicht tiefer, als die in Augustinus verkörperte driftliche Theologie: das Verhältnis zwischen der Notwendigkeit des Weltlaufs und der menschlichen Verantwortung erklärte er nicht mit unauflösbar wirren Sagen über Vorherbestimmung und Willensfreiheit, sondern mit einem scheinbar leicht zu beobachtenden Rampfe zwischen dem guten und dem bosen Prinzip; und das bose Prinzip war ihm nicht wie dem Zarathustra und dem driftlichen Volksglauben zugleich ein Geschöpf Gottes und ein fast allmächtiger Gegengott, sondern immerbin mehr ein bilblicher Ausbruck für die lichtfeindliche Finsternis. Die ungebeuerliche Steigerung des Teufelswahns im Abendlande knüpft dennoch an das bose Prinzip des Mani an, doch nicht durch die Schuld der Manidaer, sondern durch die der driftlichen Theologen; als diese in blodem Aberglauben die Heidengötter als Teufel oder Dämonen hingestellt batten, legten sie den Grund zu dem Teufelsaberglauben; als sie aber im 12. Rabrhundert, weniger aus Dummbeit als aus bewußt fälschender Bosheit, die Ratharer ober Reter als Teufelsanbeter und gefährliche Rauberer der Wut des Volkes preisgaben, da begann für ein halbes Rabrtausend die Reit, in welcher das Christentum beinahe mehr noch Teufelsfurcht (Deisidämonie) als Gottesfurcht war. Darum wurde Abeisidamonie oder Befreiung von der Teufelsfurcht wirklich eine notwendige Vorstufe des Atheismus.

So gehört zwar nicht die ursprüngliche Lehre des Mani, wohl aber der Ausrottungsfeldzug gegen die tausend Rabre späteren letten Manichäer in die Geschichte des Teufelswahns. Die Ausbreitung des Manidäismus im Orient kummert uns hier nicht. Nach dem Westen gelangte die neue Religion über Sprien zumeist in das prokonsularische Afrika. Weil die Manichäer im Abendlande driftliche Schlagworte aufgenommen hatten, galten fie bier für eine driftliche Sette und wurden als Chriften verfolgt, dann geduldet und endlich als driftliche Reker neuerdings und unerbittlich verfolgt. Augustinus hat den Manichaer Faustus "widerlegt", den viel niedriger stebenden Manichaer Felix "bekehrt". nichtet wurde der Manichäismus noch lange nicht. Seine Anbänger lebten bis ins 6. Rabrbundert binein unter dem Namen Briscillianer in Spanien und Frankreich und wurden dann wieder im 12. Jahrhundert das Ziel der großen mörderischen Verfolgung, unter dem Namen der Ratharer von Subfrankreich.

## Zweiter Abschnitt Geschichte des Teufels

Teufel

Der driftliche Teufel war in der neuen Wissenschaft, die sich Theologie nannte (a potiori, sie umfaste auch die Satanalogie) nicht so genau. nicht so logisch beschrieben und umschrieben, wie der driftliche Gott; und daher mag es gekommen sein, daß die Leugnung des Teufels mit der Leugnung Gottes doch nicht völlig gleichgestellt wurde und daß der Adiabolismus um mehr als hundert Rahre früher als der Atheismus in der gebildeten Welt des Abendlandes herrschend wurde. Veraleicht man aber den Teufelsbegriff der driftlichen Reit mit den älteren Vorstellungen von Dämonen und anderen schädlichen Geiftern, so zeigt es sich doch, dak das Aufkommen einer sogenannten Theologie, die auf das vermeintliche Wort Gottes ein Snitem metaphnischer Renntnisse aufbaute, auch für den Teufel Glaubensartikel genug geschaffen hatte. Und weil später der Ansturm gegen den Teufelswahn, den Herenwahn usw. notwendig wurde, um der eigentlichen Aufklärung freiere Bahn zu schaffen, so wird es wirksam und belehrend sein, einer turzen Darstellung der mittelalterlichen Aufklärungsarbeit eine Geschichte der Teufelsvorstellung voraus-Besonders darauf hinzuweisen, wie die Scheinwissenschaft der Theologie mit der gleichen Logistik und Sophistik, mit der sie allerlei über das Wesen und die Eigenschaften Gottes ausgemacht zu haben vorgab, auch Wesen und Eigenschaften des Gegengottes erkannte, des leibhaftigen Teufels. Die Teufelsfrate gehört als ein wesentlicher Bestandteil mit zur driftlichen Theologie. Unmenschlichkeit widerspricht nicht der Gottesvorstellung des Mittelalters. Schon Augustinus hatte es abgelehnt, den Glauben an die Ewigkeit der Höllenstrafen aus menschlichem Mitleid anzuzweifeln. Ein französischer General sette tausend Jahre später auf seine Jahne den Spruch: "L'ami de Dieu et l'ennemi de tous les hommes."

Die dogmatische Religion des Christentums ist für alle die Theologen, die seit Arius das Seheimnis von den drei Personen in der Gottheit ablehnen, ein Tritheismus, also trop aller metaphysischen Spekulationen darüber eine Art des Polytheismus; daß alle strengen Monotheisten seit den Arianern bis zu den Socinianern von der Kirche Keher genannt und blutig versolgt wurden, ändert nichts an dieser Feststellung. Was zuerst keherisch war, konnte nachher rechtgläubig werden, und umgekehrt. Christentum und Flam waren zuerst keherische Sekten des Judentums. Die Zusallsgeschichte der Religion entschied über den Begriff der Keherei.

Teufel 187

Anders steht es um das Zweigötterspstem, das ein gutes und ein boses Prinzip der Weltregierung anerkennt, den Gott und den Teufel. Bier hat sich die rechtgläubige Theologie bald so geholfen, daß auch der Teufel ein Geschöpf Gottes ist, bald so, daß der Gott aus einem unerforschlichen Grunde die übermenschliche, aber untergöttliche Macht des Teufels buldet, und hat so wenigstens in diesem Bunkte den Monotheismus bergestellt. Der Glaube der Volksreligion jedoch distinguiert nicht so genau; nach diesem nicht nur in katholischen Ländern allgemein verbreiteten Glauben ist der Gott zwar mächtiger und klüger als der Teufel (der arme Teufel, der dumme Teufel), aber man müßte blind sein, um nicht zu erkennen, daß dieser Dämon göttliche Eigenschaften hat; und von dem Gotte Humes und Mills, der nicht allmächtig und nicht allweise, sondern nur febr machtig und febr weise ift, unterscheidet fich der Satan nur in moralischer Hinsicht: der Gott ist ziemlich wohlwollend, der Teufel ist ganz bose. Bose Götter gibt es in manchen Religionen. Bezüglich des Volksglaubens täten wir gut daran, uns das Verhältnis zwischen dem Gotte und dem Teufel fast genau so vorzustellen wie das Verhältnis, etwa zwischen Beus und einem der weniger mächtigen Untergötter. Der Volksglaube wird — abgesehen von dem dogmatischen Tritheismus burch den Teufel zu einem Zweigöttersnstem, also wieder zu einer Art des Polytheismus.

Doch auch die religiöse Grübelei hat sich der Vorstellung vom Teufel bemächtigt und ist schon in sehr alter Zeit zu einer Phantasie gelangt, die sich nicht beweisen, aber auch nicht widerlegen läßt. In der Zendreligion der Parsen standen sich Ormuzd und Ahriman als zwei gleichberechtigte und gleichstarte Prinzipe oder Götter gegenüber; durch Mani und die Manichäer tam diese Lehre unter den abstrakteren Namen des Guten und des Bösen nach dem Abendlande, wirkte in immer neuen tetzersichen Sekten die in die Neuzeit hinein und wurde von recht steptischen Philosophen der letzten Jahrhunderte ernsthaft erörtert. Pierre Bayle erklärte den Manichäismus für unwiderleglich und hatte um dieser Behauptung willen einen seiner schwersten Kämpse zu bestehen; und noch John Stuart Mill spielte mit der Annahme eines guten und eines bösen Prinzips.

Auch bei diesen modernen Ausdeutungen der Teuselsvorstellung ist manche alte Spekulation nachwirksam: die eigentlich mystische Träumerei, daß der Teusel oder das böse Prinzip in der Materie stecke, während Gott ein reiner Geist sei. Eigentlich die äußerste Konsequenz des Dualismus, den Descartes erst begründet haben soll, der aber im Grunde schon in dem naiven Realismus, der Philosophie des dummen Kerls, und

barum in der Gemeinsprache enthalten ist. Ich möchte nur darauf hinweisen, daß diese mystische Lehre von der Teuselsmäßigteit der Materie sich nicht gar so sehr von dem sogenannten Volksaberglauben, den man gern sauber vom Slauben loslösen möchte, unterscheibet. Wenn die Sesehe der verteuselten Materie als schälliche Kräfte die Schuld daran tragen, daß die Weisheit und die Süte Sottes die Welt nicht vollkommener schaffen konnte, daß es körperliche und seelische Übel gibt, dann sind Weisheit und Süte Sottes gebunden, dann ist seine Macht begrenzt, schrecklich begrenzt; diesen Schluß, ohne just den Teusel immer zu bemühen, haben Hume, Platner und Mill gezogen, diesen Schluß hätte man ehrlicherweise unmittelbar gleich aus der Theodizee von Leibniz ziehen müssen. Und die einfältig Frommen glauben dasselbe, ohne sich durch die großen Worte des Katechismus irremachen zu lassen: daß die Allmacht Gottes durch die Macht des Teusels eingeschränkt werde.

Diese Beziehung des Teufelsglaubens zu den Eigenschaften der Allmacht und auch der Allweisheit geht unmittelbar nur die Theologie an und wirkt nur mittelbar, jett immer feltener, auf die menschlichen Handlungen ein. Aber die eben erwähnte uralte Vorstellung, daß der Gott das gute Prinzip sei und der Teufel das bose, daß also die Allgüte des nicht mehr allmächtigen Gottes durch den bösen und sehr mächtigen Teufel eingeschränkt werde, war von einer Bedeutung, die über alles Theologische weit hinausgeht. Nicht nur die Moral, sondern auch die Afthetik konnten neue Wege erst einschlagen, als der Teufelsglaube so gut wie verschwunden war. Als nämlich dieser Glaube noch in seiner Blüte stand, im Mittelalter, war der Fromme gut, der Gottlose bose. Der Fromme folgte den Geboten Gottes und endete im himmel; der Gottlose folgte dem Teufel und endete in der Hölle. Das Fegefeuer mit seinen nicht ewigen Strafen für die mittleren Sünder war eine spätere Erfindung und eigentlich schon eine Anpassung an eine menschlichere Vorstellung von Gott. Die Begriffe gut und bose waren schon im Mittelalter relativ; da aber die Relation die absoluten Gesetze Gottes betraf. jo blieben diese Begriffe richtige Gegensätze. Erft als mit dem Auslöschen des Teufelsglaubens und mit dem Verblassen des Glaubens überhaupt die Unterwerfung des Menschen unter einen Gottesstaat aufhörte, als das Leben nicht mehr das gemeinsame Ziel im Jenseits besaß, konnte langsam die Zeit des Individualismus und des Militarismus anbrechen; der Militarismus war bei seinen edelsten Vertretern ein Versuch, die natürliche Selbstsucht der Andividuen in den Dienst eines gemeinsamen Nutens zu stellen, schließlich die jenseitigen Ziele des Gottesstaates durch die diesseitigen Riele des sozialen Staates zu ersetzen. Man kebrte zu

Teufel 189

der weltlichen Begriffsbestimmung der Antike zurud und nannte wieder das Rükliche gut, das Schädliche bose: kein Wunder, daß der Gegensak sich milderte und für beide Begriffe Übergänge und Mischungen anerkannt wurden. Ich will nur flüchtig darauf hinweisen, daß auch die Rünste, insbesondere die der Sprache, von dieser erneuten Weltanschauung, von bieser moralischen Renaissance nicht unberührt blieben: man denke nur an das Orama, in welchem bis in die Neuzeit hinein Engel und Teufel die handelnden Versonen waren und jett fast durchaus gebrochene Farben und gemischte Charaktere geschaffen und verlangt werden; in welchen übrigens auch mehr und mehr das künstlerische Recht der Individualität sich durchgesett bat. Es ist ein weiter, aber deutlich sichtbarer Weg vom Aufhören des alten Teufelsglaubens zu diesen Neuerungen.

Eine ansprechende Vermutung Schopenhauers ("Parerga" II, Rap. 15) fagt, daß der Satan der Juden, eben der Abriman der Bendreligion, als der Gott der Schlangen und der anderen Ungeziefer, den platten Optimismus des Judentums verbessert habe, indem er zum Sündenfall reizte und das Elend als eine Strafe über die Menschen brachte; und daß das Chriftentum just durch den Sündenfall, von dem es Erlösung versprach, an das Zudentum anknüpfte. Das Audentum war so diesseitig gerichtet und daneben mitsamt seinem Nationalgotte so sum Polytheismus geneigt, es war endlich so wenig dogmatisch, daß damals die Begrenzung der göttlichen Allmacht durch einen kleinen Satan gar nicht erst auffiel; nur ins Christentum mit seinem dogmatischen Monotheismus und mit seiner Renseitigkeit von Himmel und Hölle brachte der Teufel ein Zweigötterinstem.

Wer völlig unter dem Banne ererbter Sprachvorstellungen in dem Gott und Gotte das höchste Gut erblickt, in dem Teufel die personifizierte Bosheit, wer sich also über die Gleichung von Gott und Teufel entsett, der achte aunächst darauf, daß beide Begriffe Schöpfungen der Volkspoesie sind, Adeale, der Gott das Adeal des Guten, der Teufel in gleicher Weise das Ideal des Bosen. Wie meine Geschichte des Atheismus das langsame Erlöschen des Gottesglaubens darstellt, so könnte parallel das Erlöschen des Teufelsglaubens in einer gelehrten Geschichte des Abiabolismus erzählt werden. Und versucht werden zu erklären, warum die öffentliche Meinung des gebildeten Abendlandes den Teufel um einige hundert Rahre früher preisgab als den Gott. Das gilt natürlich nicht für die Orthodorie, die heute noch an ihrem Teufel festhält, bald verschämt, bald unverschämt.

Die beiden so ungleichen Männer, auf die sich katholische und protestantische Rechtgläubigkeit beruft, haben stramm an den Teufel geglaubt, Martin Luther womöglich noch handgreiflicher als Thomas von Aquino;

Teufel

wollen wir aber das Zweigöttersnstem, das der Teufelsglaube in das Christentum hineingebracht hat, deutlich erkennen, so dürfen wir uns nicht auf die gewundene Dogmatik der katholischen und der protestantijden Theologen einlassen, sondern muffen uns an den Volksglauben halten, wie er zu der Beit des blühenden Teufelsglaubens bestand, und von den Theologen bis vor etwa zweihundert Rahren niemals getadelt worden ift; das Buch von Balthafar Better, das den Teufel zum erftenmal beinahe zu leugnen wagte, erschien 1690, und der Verfasser wurde abgesett und erkommuniziert. Ich will gar nicht darauf eingehen, daß der Volksglaube auch dem Teufel wenigstens eine Großmutter gab, daß die Teufelsliebchen oder Heren trot ihrer Scheuseligkeit in gewisser Weise den Bräuten Gottes oder den Nonnen entsprachen. Ich will an ernsthaftere Gleichungen erinnern. Weder der Gott noch der Teufel hielten es unter der Würde ihrer Majestät, mit den Menschen Verträge au schließen, der Gott einen alten und dann einen neuen Bund mit dem auserwählten Volke und mit allen Gläubigen, der Teufel einen Vakt mit denen, die wiederum an ihn glaubten. (Und das ist sehr merkwürdig, dak der Gott wie der Teufel den Glauben an ihr Dasein verlangten.) Der Wohnsik des Gottes und der Wohnsik des Teufels unterschieden sich voneinander nur darin, daß der Himmel sichtbar war, die Bölle verborgen; als aber die Naturwissenschaft den Himmel für ein menschenähnliches Wesen unbewohnbar gemacht und die alten Sternensphären abgeschafft batte, war die unterirdische Hölle als Wohnsik des Teufels beinahe noch eher vorstellbar als der von Fernrohren abgesuchte Himmel als Wohnsik des Gottes. Die Mehrzahl der Götter in den meisten Religionen ist widerspruchsvoll; die Mehrzahl der Teufel (fast hätte ich gesagt: der christlichen Teufel) entspricht dem Volksglauben ebensogut wie dem Ratechismus. Darauf jedoch möchte ich besonders hinweisen, daß der Staat sich in alter und neuer Reit dem Gotte gegenüber nicht viel anders benommen hat, als dem Teufel gegenüber. Der moderne Staat, der sich seit dem Ausgange des Mittelalters nicht mehr auf göttliches Recht gründete, sondern immer weltlicher auf das Recht der Natur, der Vernunft oder der Gewalt, benütte nur die alten Vorstellungen des Volksglaubens und bütete sich vor einem Bruche mit der Tradition. Hatte der Staat sich einst zum Schwerte der Rirche hergegeben, so gebrauchte er schließlich die Kirche oder den Volksglauben als einen Schleifstein seines eigenen Schwertes. Selbst ungläubig, schützte er lange den Glauben an das Dasein des Gottes und des Teufels; Teufelslästerung schien ihm ebenso strafbar wie Gotteslästerung. Gegenwärtig darf man den Teufel von Staats wegen leugnen, den Gott nur, wenn man auf jede Stellung im Staate verzichten will.

Eigentlich ist aber das Zweigötterspstem, d. h. der Glaube an ein autes und ein boses Brinzip der Weltregierung, aus dem Orient nicht in den abendländischen Volksglauben berübergekommen; hier ist der Teufel dem Gotte nur in tegerischen Spekulationen ebenbürtig. Das Volk kummerte sich nicht um Logik und stellte sich die Sache so vor, als ob der alte Widersacher Gottes augleich ein Geschöpf des allmächtigen Gottes sein könnte. Als ob er auch nur so etwas wie ein Mensch wäre. Das Volk stand darum mit dem Teufel auf du und du und lachte gern über ihn. Die Dichter und Erzähler, im Mittelalter also besonders die Verfasser von Beiligenlegenden, glaubten vielleicht nicht recht an den Teufel, wenn sie berichteten, wie er in unzähligen Fällen gefoppt, gebänselt, geprügelt und um den Lohn seiner Mühen betrogen wurde; im Grunde war das nach dem dogmatischen Berhältnisse zwischen Gott und Teufel gar nicht möglich, weil die Gerechtigkeit des Gottes gebieten mukte, auch dem Teufel Wort und Vertrag zu halten. Die Rechtsbeugung (auch am Ende von Goethes Raust) ist schon ein Spiel mit dem echten Teufelsglauben.

Wir können uns heute, da der Teufel für die Gebildeten nur noch der mythologischen Sprache angehört (etwa so wie die römischen Götter der Sprache der Humanisten), kaum mehr eine Vorstellung davon machen, wie sast allgegenwärtig, sast allmächtig, sast allwissend der Teufel einst war, in der Zeit der Frömmigkeit. Zeden Schaden an Vermögen und Sesundheit hatte der Teufel veranlaßt, jeden Vorteil der liebe Gott; wohl konnte man sich in der Not an Gott wenden, weil das Areuzeszeichen noch wirksamer war als das Teuselszeichen; aber verzweiselte Menschen, denen es schlecht ging nach Gottes Ratschluß, konnten auch den Teufel anrusen, mit seiner Hisse Seld und Ruhm erlangen, und hatten dassür nur mit ihrer jenseitigen Seligkeit zu bezahlen. Wer es also zustande brachte (wie von manchem Condottiere berichtet wird), an Gott und an die Unsterdichteit der Seele ganz und gar nicht zu glauben, dagegen aber zu glauben an den Teufel und seine Zaubergewalt, der machte mit einem Teufelsbündnisse wirklich ein glänzendes Geschäft.

Ich glaube nicht, daß die Kirche in Sorge war, das Christentum könnte sich allgemein in einen solchen atheistischen Teuselsglauben umwandeln; auch hätte sich die Kirche am Ende angepaßt. Wohl aber war die Satanalogie den besseren Theologen immer unbequem, und es gab in alter und neuer Zeit immer einzelne Päpste und Kirchenlehrer, die den schwarzen Sott leichteren Herzens aufgaben, als den weißen Sott. Wie dem auch sei, die Satanalogie wurde bei der Oberschicht der abendländischen Menschheit im Laufe des 17. und 18. Jahrhunderts völlig über-

wunden, während die Theologie noch blühte. Für uns, die wir Teufelsglauben und Teufelsdienst als eine Parallelerscheinung des Sottesglaubens und Sottesdienstes erkannt haben, die wir die Seschichte der Sottlosigkeit zu ersorschen unternommen haben, ist es von großer Wichtigkeit zu ersahren, wie sich die Besteiung vom Teufelswahn und vom Berenwahn in verhältnismäßig kurzer Beit vollzog, binnen dreier Jahrhunderte nämlich, wenn man die Bulle "Summis desiderantes affectibus" (1484) als den Anfang der Berenprozesse annehmen will und den letzten europäischen Berenprozess in das Jahr 1793 sett.

Diabolismus

Selbstverständlich ist der driftliche Teufel, sein Name und seine Macht nicht eine freie Erfindung des Mittelalters; selbstverständlich ist die vergleichende Religionsgeschichte in ihrem Rechte, wenn sie für die Entwicklung der Teufelsvorstellung an eine Art von Qualismus erinnert, der bie sittlichen Gedanken der asiatischen und europäischen Völker beherrschte. welche dann, als sie das Christentum annahmen, ihren alten Glauben mit dem neuen zu vermischen pflegten. Doch in keinem dieser porchristlichen Religionsspsteme kam es zu einem so barbarischen Teufelswahn. wie im Christentum: wir werden nur mit vorurteilsloser Gerechtigkeit eine Unterscheidung versuchen mussen zwischen dem roben Aberglauben. der sich beim Volke herausbildete, und der nicht minder frakenhaften Teufelsporstellung, die durch die katholische, besonders aber die protestantische Theologie unlösbar mit dem Glauben und mit dem Leben der Christenheit verbunden wurde. Man hat gesagt, es sei ein Rufall, daß die herrschende Religion des Abendlandes nicht Baulinismus oder Augustinismus hieß; achtet man genauer auf die Bedeutung des Teufelswahns, so ist es ein Rufall, daß die Religion, deren Ursprung doch die sonnige Bergpredigt gewesen war, nicht den Namen Diabolismus erhielt.

Der Dualismus, auf welchen abstrakten Begriff die weit verbreitete Furcht vor einem Sotte und einem Teusel gewöhnlich zurückgeführt wird, mag wirklich tief in der zwiespältigen oder schwankenden Menschennatur begründet sein. Einen reinen Monotheismus hat es, wenn man von einzelnen spstematischen Denkern absieht, niemals und nirgends gegeben. Sötter sind Wörter, also wie alle Wörter der Sprache durch Metaphern oder Bilder entstanden; als Verursacher von Slück und Unglück wurden gute und böse Dämonen bildhaft gedacht, hüben und drüben, bei Indern, Persern, Babyloniern und Arabern, wie bei Griechen, Römern und Germanen. Es ist gar nicht nötig, zum Erweise dieses allgemein menschlichen Qualismus in den Mythen der einzelnen Völker nach Beispielen zu sorschen. Um die Übertragung dieser Mythen von einem Volke auf das andere ist es eine sehr unsichere Sache. Die Reli-

gionsvergleichung liegt noch in ihrer Wiege, die Ergebnisse sind so unzuverlässig, wie die der ersten Sprachvergleichung waren.

Teufel

Aur der Dualismus in den Dämonenvorstellungen des Alten und Christlicher des Neuen Testaments verlangt Beachtung, weil die mittelalterliche Theologie und Satanalogie in diesen Schriften Gottes Wort sah und so die Einwirtung der Bibel auf den Teufelswahn unzweifelhaft ift, trok allen Brrtumern und bewußten oder halbbewußten Fälschungen, die mitwirkten. Für die Aweigötterei bei den vormosgischen Bebräern spricht schon der rätselhafte Azazel oder Asasel, der doch höchst wahrscheinlich als ein perfönlicher Satan dem perfönlichen Jahre gegenüberstand; also brauchten die Auden ihren Teufel nicht erst aus dem weiteren Osten zu bolen, während der babylonischen Gefangenschaft; leicht möglich wäre es aber, daß damals erst der Aberglaube an freundliche und unfreundliche Dämonen, an Engel und Teufel eine feste Gestalt gewann und daß unter dem Einflusse des offiziellen Monotheismus die Satansfigur sich bildete, die uns im Buche Hiob zum ersten Male entgegentritt: ein Dämon der Finsternis. der ein sehr mächtiger Zauberer ist, aber doch nicht ganz so mächtig wie der Dämon des Lichts. Übrigens braucht nicht erst gesagt zu werden, daß der Monotheismus der mosaischen Lehre nicht ernsthaft zu nehmen sei; Jahre war der einzige Gott, aber die Gojim hatten andere einzige Götter: Rahve war ein auter Geist für die Ruden und ein boser Geist für die Gojim; die Göken der Gojim waren wiederum den Auden feindlich.

Wir erfahren aus dem Alten Testamente nicht, wie es kam; gewiß aber ift, daß der Teufelswahn bei den Ruden zur Zeit Refu Chrifti schon sehr ausgebildet war, wohlgemerkt: der Glaube an die schädlichen Damonen und auch schon der Glaube an den teuflischen Charafter der ganzen irdischen Welt. Unzählige Male ist vom Teufel die Rede, bei den drei ersten Evangelisten und in der Apotalppse, bei Paulus und in der Apostelgeschichte. Er trägt vielerlei Namen, die heute noch der Gemeinsprache angehören, seit nicht viel länger als hundert Jahren erst als tote Symbole. Der Satan ist der Herr der bosen Geister, der Plagegeister, die Rrantheit über die Menschen bringen; man irrt gröblich, wenn man, um die Wunderheilungen dumm-rationalistisch zu erklären, die Rrankbeiten des Neuen Testaments durchaus zu Nervenkrankheiten oder boiterischen Erscheinungen machen will: es gibt auch Besessene, die an Blindbeit, Taubbeit oder Sichtknoten leiden. Man irrt wohl auch, wenn man, damit Jesus Christus nicht abergläubisch scheine im Sinne unserer Aufflärung, wader daherredet, er habe nicht selbst an den Teufel geglaubt und sich nur den Vorstellungen und der Sprache des Voltes angepaßt. Dann bätte er unendliches Unbeil gestiftet, denn seine ersten Jünger und

die späteren Anhänger stütten just auf seine Wunder ihren grobschlächtigen Teufelsglauben.

Gnoftit

Diesen roben Glauben an gute und bose Engel, dazu den Glauben an ein nahes Gottesreich, dem die bosen Engel widerstrebten, entnahmen die sogenannten Kirchenväter der ersten drei Jahrhunderte den Schriften des Neuen Testaments; den besser geschulten unter diesen Lehrern drängte sich aber bald die Frage auf, wie das Dasein so mächtiger Geister mit dem Monotheismus, wie das unleugbare Böse im Weltlaufe mit der Gute des Weltschöpfers in Übereinstimmung zu bringen wäre. Un solchen Aufgaben übte die Gnostik ihre mehr phantastische als philosophische Rraft, und mancher Zug dieses gnostischen Dualismus ist in die gelehrte Satanalogie übergegangen und viel später (bei Milton und Byron) in die dichterische Rettung der überlebensgroßen Satansgestalt. Im Volksglauben war für so gewaltige Verstiegenheiten wenig Plat: daß nicht Gott selbst, sondern ein Untergott die Welt geschaffen habe, der Demiurg; daß der Rudengott wie der Satan auch nur Geschöpfe des höchsten Gottes seien; daß der Teufel ein göttlicher Affe Gottes sei; daß der Demiurg und seine Dämonen dummschlau den Tod Jesu Christi veranlagt und so wider Willen den Plan des höchsten Gottes gefördert haben. Schnell und sicher aber ging eine besondere Meinung des gnostischen Vorstellungstreises in den Volksglauben über: die Reidengötter — deren Nichteristenz sich die Kirchenväter so wenig vorstellen konnten wie die alten Auden die Nichteristenz der Gosimgötter — seien Dämonen, bose Mächte, Lügengeister, Teufel. Nun war im 4. Jahrhundert, als das Christentum fast plöhlich zur Kirche des Staates gemacht wurde, die Masse der Bevölterung noch dem alten Götterdienste zugetan, und man kann sich vorstellen, daß es diesen Menschen gar nicht viel ausmachte, ob sie eine Venus, eine Diana als eine Göttin fürchteten, oder als eine Teufelin. Die Furcht war da, und es kam nicht darauf an, ob man ihre Wirkung Aberglauben nannte oder Religion. Der üblichen Darstellung dieser Dinge liegt eine Täuschung oder Selbsttäuschung zugrunde. Es war nicht so, daß die neue Kirche — aus welchen Absichten immer — unzählige Zaubereien und Bräuche aus den alten Kirchen aufnahm; vielmehr hatte die Masse des Volkes ihr Verhältnis zum Abersinnlichen nur wenig geändert, war ihren abergläubischen Sewohnheiten treu geblieben, mit allen Zaubereien und Bräuchen, war christlich geworden nur im Auffagen des Glaubensbekenntnisses und des Vaterunsers.

Arendus

Eine Theologie, die man schwarz auf weiß besitzt, die man auswendig lernen kann und die darum auf unseren Universitäten die Rechte einer Wissenschaft beausprucht, gab es — wie gesagt — damals noch nicht; Frendus 195

wohl aber gab es schon seit dem 2. Nahrhundert Rirchenlehrer oder Rirchenväter, die sich die unlösbare Aufgabe gestellt hatten, Christologie, Beilslehre und Teufelsglauben zu einem möglichst logischen Sanzen zu vereinigen, gewissermaßen Vernunft in das Widervernünftige zu bringen. Bereits der heilige Arenäus (geft. um 200 als Bischof von Lyon) mühte sich an dieser Vergewaltigung der Vernunft; seine Schriften, die erst burch Erasmus wieder allgemein zugänglich geworden sind, waren zunächst gegen die Snostiker gerichtet und machen auf den beutigen Leser einen wunderlichen Eindruck besonders dadurch, daß Frenäus, der ja von der Trinität und sogar von der Gleichheit des Vaters mit dem Sohne nicht viel wußte, allen gesunden Menschenverstand anstrengen mußte zum Beweise dafür, daß Gottvater mit dem Sohne und nicht etwa ein teuflijder Demiurg die Welt geschaffen habe. Dem Gotte gegenüber zeigte Arenaus eine beinabe sokratische Bescheibenheit des Nichtwissens: ohne Gott konne man Gott nicht erkennen; vom Teufel weiß er mehr und hat der Satanalogie (die ich immer als gleichwertiges Gegenstück zur Theologie verstanden wissen möchte) eine Anregung gegeben, die bis tief in die Reformationszeit nachwirkte. Er trat als erster in der Eigenschaft eines advocatus diaboli auf, eines juristischen Sachwalters, der im Namen des gerechten Gottes den Teufel gegen jede Rechtsbeugung verteidigen wollte. So wie diese Prozekakten des Teufels (kontra Resum Chriftum, kontra die Jungfrau Maria) in ihren letten Bearbeitungen aus dem 16. Jahrhundert vorliegen, erscheinen sie fast parodiftisch und mögen bei den Studenten, die an ihnen vielleicht nur spielend den Prozekgang des römischen Rechts üben sollten, weltliche Beiterkeit ausgelöft haben. Dem heiligen Frenäus jedoch war es bitterer Ernst um den Gedanken, auf den sich der ganze Unfug der Teufelsprozesse aufbaute. Hart und gerecht war der alte Judengott bei Frenäus geblieben; einst werden die Gerechten auferstehen zum tausendjährigen Reiche des Sohnes, banach aber werden die Ungerechten auferstehen, und der strengere Vater wird das Aungste Gericht abhalten. Einem jeden wird da sein Recht werden, auch dem Teufel. Nach der ebenso verehrungswürdigen wie tollen Vorstellung des Arenaus gibt es zwischen dem Gotte und dem Teufel ein Rechtsverhältnis, dessen Gegenstand die Menschheit ist; wie ber Raufmann von Benedig durch seine Schuldverschreibung dem Shylod verfallen ift, so die Menschheit dem Teufel durch die Schuld Adams; nur daß Sbakespeare — mit mehr Christentum als Rechtsgefühl — das klare Recht Shylods beugen läßt, durch Gnade beugen, mahrend ber Rirchenvater Frenaus, ganz unchristlich, ganz judisch oder römisch, den Rampf 11ms Recht auf die Spitze treibt und den Gott das Blut seines eingeborenen

Sohnes als Lösegeld für die sündige Menscheit bezahlen läßt. Es liegt eine gewisse Kröße in der juristischen Konstruktion des ganzen Handels; alles erscheint wie eine juristische Notwendigkeit: die Erlösung als Wehrgeld für die Erbsünde, aber auch die Überwindung der Hölle durch Jesus Christus. Fast noch beachtenswerter als dieser scheindare Rechtsstandpunkt ist die Wendung, die die Sache in der zweiten Hälfte des 4. Jahrhunderts nahm, als seinere Theologen die Entdeckung machten, der Teusel wäre in dem Prozesse gesoppt und betrogen worden, wirklich wie Shylock bei Shakespeare; denn der Teusel habe glauben müssen, im Erlöser der Menschen nur Menschliches verschlungen zu haben, und nicht geahnt, daß er die Angel des Göttlichen mitverschlinge.

Wenn es sich so verhält, daß nämlich die einst vielgelesenen Teuselsprozesse gegen Maria und gegen Fesus Christus auf das gut römische Rechtsgefühl des Bischofs Frenäus von Lyon zurückgehen, dann war es um so leichter, diese Prozesse zu Musterbeispielen zu machen, an denen mehr als tausend Jahre später ein junger Jurist die Formalien jedes Prozesse lernen und üben konnte. Und das war offenbar, wie ich noch einmal behaupte, der Sweck der Schriften, die gegen das Ende des Mittelalters in allen europäischen Sprachen verbreitet waren, mit der ausdrücklichen Tendenz, dem Schüler ernsthafte Renntnisse in lustiger Weise beizubringen. Die Versassen, als welche Juristen von Weltruf galten, waren möglicherweise vom Glauben an ein klares Rechtsverhältnis zwischen Maria und dem Teusel, zwischen Fesus und dem Teusel ausgegangen; die Wirkung konnte nur ein Gelächter sein, zunächst nur über den geprellten Teusel, dann aber über die Rechtsbeugung, die der arme Teusel ersuhr.

Teufelsprozesse

Die zweite der beiden Schriften ist in breitester Aussührung noch einmal deutsch herausgegeben worden, 1656, durch Jacob Aprer, unter einem sehr umständlichen Titel: "Historischer Processus Juris. In welchem sich Lucifer über Jesum, darumb daß er ihm die Höllen zerstöhret, eingenommen, die Sefangene darauß erlöst, und hingegen ihn Lucisern gesangen und gedunden habe, ausst das allerhefftigste beklaget" usw. usw. Sine durchaus parodistische Wirtung lag nicht, wie etwa bei den mythologischen Dialogen des alten Lukianos, in der Absicht des Verfassers, wenn er auch von schalkhaftigem Übermut nicht ganz freizusprechen sein dürste; die parodistische Wirkung ergibt sich aber ganz von selbst, für uns wenigstens, aus dem genannten Zwecke des Buches: den Streit um die tiessten Seheimnisse der christlichen Religion zu einem Übungsbeispiele für Rechtskandidaten zu machen. Die burleske Schilderung der Teufel (Belial schwänzelt in seinem Hochmut einmal, als hätte er Besen

in seinem Hintern und wollte seine Fuktritte wieder auskehren), die groben Schimpfreden zwischen Moses und dem teuflischen Anwalt sind freilich nur dazu bestimmt, die Leser des Buches zu belustigen. Und die entseklichen Anachronismen (ber Brozeß spielt im ersten Rabre nach der Auferstehung Christi und beruft sich dennoch auf Raiser Justinianus, auf Rarl V., auf Rechtsgutachten von Paris und anderen Universitäten, auf Rammergerichtsentscheidungen, auf den hürnen Siegfried, auf Bapfte. auf die Zerstreuung der Auden durch die ganze Welt usw.) mögen damals weniger gestört haben, weil sie dem Stande der naiven Geschichtsforschung entsprachen. Aber so viele Mübe sich der Verfasser auch gibt, den Richter erfter und den Richter zweiter Inftanz, den Ronig Salomon und den ägpptischen Statthalter Joseph, nach tollen Zeugenvernehmungen und nach Austausch endloser Schriftstücke zu einem rechtgläubigen Urteile tommen zu lassen, der Spaß ist doch stärker als der Ernst, und man lacht nicht immer bloß über die dummen Teufel und die ungläubigen Juden. Dazu kommt, wie gesagt, daß der Verfasser recht bäufig seiner Laune nachgibt und eine verstedte Rritit übt: an der Chrlichkeit der Auristen, an der Unnahbarkeit der theologischen Geheimnisse und sogar an der Gerechtigkeit Gottes. In den Zeugenvernehmungen namentlich kommt es au bedenklichen Aussagen, die schon an die Bibelkritik Banles erinnern: Die Erapäter werden Betruger und Schelme genannt, Ronig David ein Schurte. Betrus ein Berrater, Jesus ein natürliches Rind ufm.; allen diesen Aussagen wird von anderen Zeugen widersprochen, doch bleiben bie Beschuldigungen am Ende baften, und vorsichtig drudte sich später ja auch Banle aus. Der Spott über die Räuflichkeit von Richtern und Gerichtsbeamten batte keine Bedeutung für die Religion, wenn nur nicht bem Berrgott selber die gleiche Ungerechtigkeit gegen den Teufel vorgeworfen wurde. Gott habe fich (Seite 280) gegen die Menschen barmherziger gezeigt als seinerzeit gegen die gefallenen Engel. Ich habe diese beiben merkwürdigen Prozegaften ichon an diefer Stelle erwähnen zu muffen geglaubt, weil ihre Entstehung und Verbreitung ins Mittelalter zurückreicht. Der Prozeß "Satan contra Jesum" ist die Arbeit eines Meisters des kanonischen Rechts, des Jacobus von Ancharano (oder von Theramo), der 1417 ftarb. Der Progeß "Satan contra Mariam" gar wird dem berühmten Auristen Bartolus von Sassoferrato zugeschrieben. ber der Blütezeit der Schule von Bologna zugehörte und schon 1356 starb. Der Prozef zwischen dem Teufel und der beiligen Aunafrau. bei welchem Jesus Christus als Richter fungiert, ift übrigens in jeder Beziehung viel forgfältiger gearbeitet und darum in der Wirkung auf heutige Leser noch grotesker als der andere.

Heute erscheinen uns die Bücher über die Rechtshändel zwischen Sott und dem Teusel durchaus als parodistische Spielereien; den Kitchenvätern, die die Begriffe der Erbsünde und der Rechtsertigung am römischen Rechte prüften, war das vielleicht ein blutiger Ernst, ja ihre juristischen Haarspaltereien gewannen Einsluß auf die Kodissierung des christlichen Dogmas, wie sie sich vom Anfang des 4. die gegen Mitte des 5. Jahrhunderts vollzog. Die Gnostit der älteren Kitchenväter war schon der Wortbedeutung nach nichts anderes als eine Religionsphilosophie vor Kodissierung der Dogmen oder Lehrsätz; als diese Dogmen dann — in ewigem Kampse mit den Kehern — sestgestellt waren, verlor die freie Religionsphilosophie oder Gnostit jede Wirtungsmöglichteit; die neuere Religionsphilosophie nuchte entweder die Dogmen bloß umschreiben oder zu einer dogmenseindlichen Ausstlärung werden.

Augustinus

Schon por der Erstarrung der sogenannten Dogmen war, wie wir eben gesehen haben, der Teufelsglaube zu einem großen Teile der Volksreligion geworden dadurch, daß die junge Rirche die alten Beidengötter zu furchtbaren Dämonen gemacht hatte; in das Dogmenspstem tam der Teufel auf gang anderem Wege, und die Hauptschuld dafür trifft ben beiligen Augustinus, wenn man sich nur von seiner schillernden Rhetorik nicht bestechen läft. Sein Rampf gegen seine alten Genossen, die Manichaer, und dann gegen die eigentlich unchriftlichen, weil auf die Güte der Menschennatur und die Zuverlässigkeit des Menschenverstandes vertrauenden Belagianer war mehr, als bisber anerkannt worden ift, eine Begründung des Teufelswahns. Die moderne driftliche Rirche sieht im modernen Vessimismus einen Feind und begünstigt den allezeit zufriedenen Optimismus, d. h. die Aberzeugung, daß der gute und liebe Gott alles aufs beste eingerichtet habe oder zum besten kehren werde; die alte dristliche Rirche, der Augustinismus, war wesentlich pessimistisch und verfluchte die icone Frau Welt. Die Manichäer glaubten in jedem Menschen neben dem lichten auch ein finsteres Prinzip wirksam; Augustinus wurde ein abtrünniger Manichäer, aber eigentlich ging er noch weiter als seine früheren Genoffen, da er lehrte, die Menschen waren erft bole geword en durch die Erbsünde. Nach der Meinung der Pelagianer konnte der freie Wille der Sündhaftigkeit der Menschen entgegenarbeiten; nach der Lehre des Augustinus, die im Calvinismus noch weit mehr als im Katholizismus und im Luthertum folgerichtige und ruchichtslose Orthodoxie ist, wurde der Wille völlig ohnmächtig ohne die Gnade, war der freie Wille zum Guten durch die Erbfünde ausgetilgt worden. Und die Erbfünde, das Um und Auf des schlimmheiligen Augustinus, war ein Werk des Teufels gewesen. So geriet der Teufel, vor dem das Volk sich nach eigenen

Vorstellungen fürchtete, auch in das Dogma hinein, und bald wußten die Geistlichen, die jest zum ersten Male ein Lehramt hatten, allerlei Dogmatisches von dem Teufel zu erzählen: daß er ein Geschöpf Gottes fei, ein gefallener Engel, daß er einen Rörper habe und fo als Ancubus licon bei Augustinus) mabrnehmbar werden könne. Schon ist die aeschlechtliche Phantasie tätig, diesen Teufel als Anreger boser Luste ausjumalen. Schon ist die Kirche gegen das Beidentum, die Teufelsreligion, so unduldsam, daß die Tugenden der Griechen und Römer (von Lactantius und Augustinus) für glanzende Laster erklart werden. Die ersten Teufelslegenden werden schon vor dem 6. Rahrhundert erdichtet. lichen Verfasser wissen um den Teufel Bescheid, um sein äußeres wie um sein inneres Wesen. Er ist nicht so kenntnisreich wie die guten Engel; er bewirkt alles Bose, nicht nach dem Willen Gottes, aber mit "Bulassung" Gottes. Origenes hatte noch gehofft, der Teufel würde sich dereinst bessern und zu Gott zurückehren; jest verkundete die Rirche und verordnete der Raijer (Auftinianus) die Unverbesserlichkeit des Teufels. kanntschaft mit dem Teufel wurde immer genauer: der Bose hatte menschliche Gestalt angenommen und war von schwarzer Farbe. Mit diesem menschlichen Teufel konnten verworfene Leute einen Vertrag schließen. ein sogenanntes Bundnis, durch eine Verschreibung wie durch ein gerichtliches Schriftstück. (Die älteste Faustsage, die vom heiligen Theophilus, stammt zwar erst aus dem 10. Kabrbundert, gründet sich aber auf viel altere Teufelsbundnisse; in dieser Legende verschreibt sich Theophilus dem Teufel aus Born und Weltluft, und der Teufel wird um die Urtunde betrogen, wie Satan beim Erlösungswerke.) Die Neuerung bestand nur in dem rechtlichen Vertragsperbältnisse zwischen dem Teufel und dem Vasallen, der für seine Huldigung belohnt wurde; sonst war es wie einst: auch der Römer batte a. B. von irgendeinem Gotte günstiges Wetter für sich und ungunstiges für seinen Nachbar erflebt; aus dem Gotte war eben ein Teufel geworden, mit dem sich aber, weil er sehr menschenähnlich war, ein Batt schließen ließ.

Im Beitalter Karls des Großen finden wir den mittelalterlichen Teufelswahn schon recht vollkommen ausgebildet. Die Taufe, in der Hauptsache wie in örtlichen Bräuchen, ist zu einer Abschwörung, einer Aushauchung, einer Anspeiung des Teufels geworden; die germanischen Sötter zu christlichen Teufeln, die germanischen Sitten zu höllischen Sewohnheiten; wie früher im römischen Reiche der Teufelswahn durch Herabsetzung der antiten Sötter gestärkt wurde, so jetzt bei den jungen Völkern die Teufelssurcht durch die abergläubische Art, in der die Landestelligionen verfolgt wurden.

Der Teufel als Weltregierer

Für das 10. Rahrhundert mag ohne Einschränkung gelten, was protestantische oder aufklärerische Geschichtschreibung dem gesamten Mittelalter nachgesagt bat; die Finsternis wird kaum mehr durch einen Lichtstrabl erhellt, und der Teufel, immer leibhaftiger vorgestellt, wird beinabe aum alleinigen Weltregierer. Ohne Übertreibung: man erweist dem Teufel dieser wahrhaft barbarischen Zeit zu wenig Ehre, wenn man ihm nur die Rolle eines Gegenspielers, eines gleichmächtigen Gegengottes auspricht; por ihm allein haben die Menschen Kurcht, durch ihn allein wird Zauberei geübt, er tut die meisten Wunder; was irgend Ungewöhnliches geschieht, das heißt aber wunderbar, also teuflisch; der Teufel ist jum herrn der Welt geworden. Wer den Teufel leugnen wollte, wäre ein Atheist.\*) Im ganzen Abendlande gab es damals nicht leicht einen Teufelsleugner, wenn nicht etwa am Hofe der Väpste des sogenannten Hurenregiments; von einem dieser Bäpste wurde allerdings berichtet und ihm in einem Prozesse zum Vorwurfe gemacht, er hätte auf die Gesundheit des Teufels getrunken. Vielleicht mündete die grauenhafte Angit, die man por dem erwarteten Weltende empfand (man fette den Beginn des tausendjährigen Reichs in das Jahr von Christi Geburt), in die nicht mehr zu überbietende Teufelsfurcht; vielleicht hangt es damit zusammen, daß sich im 11. Jahrhundert, weil die Welt nicht untergegangen war, ein Freidenken, überhaupt ein Weltdenken wieder hervorwagte, Bei Einzelnen. Im Volke hört die Epidemie des Teufelswahns porläufig zu wüten nicht auf. Ra, man kann erst das 13. Rahrbundert, obgleich es zugleich wie plöhlich eine mittelalterliche Aufklärung gegen die Rirche in Rampf treten läßt, als den Höhepunkt der driftlichen Teufelsreligion bezeichnen. Wir besitzen just aus den Jahren, in denen Raiser Friedrich II. das Schlagwort von den drei Betrügern in die fromme

<sup>\*)</sup> Etwas von dieser Vorzugsstellung des Teufels hat sich die dur Stunde da und bort erhalten. Es läßt sich nicht bestreiten, daß der Glaube an den bosen Teufel eigentlich noch tieser, wenigstens noch wirksamer im Volke lebt als der Glaube an den guten Sott. Kleists Richter Abam, der lustige schaue Schuft, drückt es so aus:

<sup>&</sup>quot;Man hat viel beißend abgefaßte Schriften, Die, daß ein Gott sei, nicht gestehen wollen Jedoch den Teufel hat, soviel ich weiß, Kein Atheist noch bündig wegbewiesen."

Ein nicht ungebildeter italienischer Arciprete sagte mir einmal: "Oaß Ihre Frauvon Spristus und von der Madonna nichts wissen will, das ist zu begreisen. So sind die
Deutschen! Aber sie glaubt nicht einmal an den Teufell Wie ist das nur möglich!?" Wie
die Vorstellung vom Teusel viel leibhafter ist als die von Sott, so haben auch Theologen
und Dichter die christliche Hölle viel anschaulicher dargestellt, als den christlichen Himmel.
Dante malt die Hölle und das Fegeseuer realistischer als das Paradies, weshalb viele seiner
Leser die Schönheiten der letzten Gesänge gar nicht kennen; der christliche Himmel gilt
mit Necht für langweisig.

Menschheit schleuberte, ein ganz harmloses, ehrlich gläubiges Buch, das ben Zustand der Volksseele in greller Weise beleuchtet, das Buch der Bunder und Gesichte des Monchs Cafarius zu Beisterbach (geb. um 1180, Monch von wahrscheinlich in Köln, gest. um 1240). Das Buch ist eine Wunder- und Teufelschronik, die der Verfasser zumeist nicht aus älteren Schriften, sondern aus Berichten von noch lebenden Reugen zusammengestellt bat: Die Wundersucht des Verfassers ift so groß, daß er den unerhörten Ereignissen gegenüber nicht einmal feierlich wird, daß er manche Geschichte wie einen lustigen Schwant vorträgt. Das "Wundergespräch" des Mönchs von Heisterbach war ein Brivatunternehmen; aber es hat durch seine Verbreitung dazu beigetragen, daß der Teufel der Volksreligion zu einer Gestalt der driftlichen Theologie wurde; es hat besonders dem Herenwahn eine bestimmtere Form gegeben und so die Berenbrände mit vorbereitet. Der Teufel des Mönchs von Heisterbach erscheint bald als ein Tier (als Affe, Rabe, Arote, aber auch als Pferd, Hund, Rage), bald als ein schöner ober auch ungestalter Mensch; er ist nicht ganz körperlich, benn er hat keinen Ruden, gewissermaßen keinen Schatten. Die Unzucht vollführt er je nachdem als Ancubus oder als Succubus. bes Menschen bleibt gemissermaßen frei, der Teufel kann nur zur Gunde anreizen, wie der Schukengel zur Tugend; der Teufel sitt darum im Leibe des Menschen, irgendwo beim Unrat in den Eingeweiden, nicht in der Seele. Nach dem Tode streiten Engel und Teufel um die Seele des Menschen; wenn so eine arme Seele zur Rölle fahren muß, so hat sie Entsekliches auszustehen, das mit ausführlichem Realismus schildert wird.

Diesen allgegenwärtigen Teufelsporstellungen entsprach das Treiben der kleinen Menschen, während gleichzeitig die Großen der Erde, der Raiser und der Papit, ihren Rampf um die Herrschaft führten wie Leute, die sich vor Gott nicht fürchten und nicht einmal vor dem Teufel. den Jahren, da Raiser Friedrich II. als der Antichrist auftrat, wird aus den Niederlanden von der Stiftung einer Sekte der Luziferianer berichtet; es ist, als ob sich die kommenden Herengreuel ankündigen wollten. Um bie gleiche Beit spielt die Geschichte der Stedinger, im Oldenburgischen; Stedinger die Bauern wollten dem Erzbischof von Bremen die von Gott eingesetzten Behnten nicht bezahlen; der Streit dauerte just so lange wie der Dreißigjährige Krieg, und der Sieg in größeren und kleineren Scharmükeln schien gegen den Erzbischof zu entscheiden. Da griff der zu Mitteln des geistlichen Rampfes; auf einmal wurden die Behntverweigerer zu Teufelsanbetern gemacht, und die Teufelsanbetung, die die gesamte Christenheit übte, zu einer Regerei, die ausgerottet werden müßte. Bug um Bug

Reisterbach

wird in einer papstlichen Bulle von 1233 den Stedingern das vorgeworfen. was porber den meisten driftlichen Setten und nachber den Beren den Bals brechen mußte: ekelhafte Liebkosung des Teufels, der in Gestalt einer Rröte oder eines eiskalten, blassen Mannes erscheint, oder auch eines schwarzen Katers; widernatürliche Unzucht; Schändung der Hostie. Als der Stedinger Aufruhr dann (1234) endlich im Blute der Bauern erstickt wurde, war von dem ganzen Teufelskram nicht mehr die Rede und der Sieger begnügte sich mit dem gab und Gut der angeblichen Reger.

Den Ausdrud Luthers "die Welt voll Teufel" versteben wir beffer und buchstäblicher, wenn wir von der Satanalogie des 13. Rahrhunderts ausgehen. Das Einmischen des Teufels in alle Verrichtungen der Menichen ist ein Gegenstück zu der Vielgeschäftigkeit der göttlichen Vorsehung: nur ist die teuflische Vorsehung vorstellbater: es gibt nur einen Gott, aber unendlich viele Teufel. Ein Verehrer des Teufels, der Abt Richalmus, hat für die Allgegenwart der Teufel ein hübsches Bild: wie wenn ein armer Sunder, tief ins Meer eingetaucht, oben und unten von Wasser umgeben wäre, geradeso umströmen die Teufel den Menschen von allen Seiten. Es ist genau wie bei der Vorsehung, die die Saare auf dem Ropfe gezählt hat; der Teufel steckt hinter jedem Husten, hinter jedem ungehörigen Einschlafen, hinter jedem Flohstich, hinter jedem Juden, hinter jedem Bauchgrimmen, hinter jedem Versagen der Eglust. Gegen alle Teufel ist das Zeichen des Kreuzes gut, darum auch gegen den Flobbig und gegen den Rausch.

Die unzähligen Teufel sind alle bereit, die Menschen für ihren Abfall von Gott zu belohnen; der Glaube an die Möglichkeit eines Bündniffes mit dem Teufel wird jest allgemein, und schon wird erzählt, daß die Teufelsurkunde mit Blut geschrieben sein musse. Auch die Berichte über die blasphemischen und ekelhaften Formalien beim Teufelsbundnisse mehren sich, über die Verleugnung Christi und den von jetzt ab immer wiederkehrenden Ruß auf den Hintern des Satans. Schon 1312 wird den Templern, die man aus Neid und Geldgier vernichten wollte, das Geständnis solcher Undinge auf der Folter erpreft; noch vor der eigentlichen Einführung der Berenprozesse.

Bekanntlich wurde das Dasein des Teufelsbundnisses und der Beren, nachdem Volk und Geistlichkeit diesen Wahn ausgebildet hatten und nachdem die Inquisition diesen Wahn schon lange gegen die Reter ausnütte, amtlich und feierlich vom Papste Annocenz VIII. anerkannt durch Bulle "Sum-seine Bulle "Summis desiderantes" vom 5. Dezember 1484. und feierlich, ex cathedra, weil weltliche und geistliche Fürsten der Rechtsbeuaung der Anguisitoren zu widerstreben waaten. So verdichtete sich

mis desiderantes"

just in den letten Jahren der Zeit, die man bisher das Mittelalter nannte, ber Teufelswahn zum Herenwahn, und die drei Jahrhunderte der Berenbrande begannen. Reter und Aufflarer wurden womöglich mitverbrannt; und als die protestantische Rekerei sich wie durch ein Wunder durchsetzte und sofort die alte Rirche im Verfolgen der Heren und der Reter nachahmte, ichien die Auftlärung, deren Bertunder des Feuertodes sicher war, für immer verloren, die Rirchenherrschaft für immer Die Aufklärung, die im 13. Jahrhundert schon antichristlich oder beistisch gewesen war, mußte mühsam und vorsichtig erst den Berenwahn bekämpfen. Ich werde diesen späten Rudschritt der Aufklärung in einem besonderen Abschnitte behandeln und will jett, unbefümmert um den Herenwahnsinn der Kirche und um das untilgbare Verbrechen ber Herenverfolgung, die verhältnismäßig anständige und ehrliche Geschichte des Teufelswahns zu Ende führen. Wie bisher zumeist nach bem Buche von Rostoff, freilich mit einiger Vergleichung zwischen der Satanalogie und der Theologie, also mit einer Vorurteilslosigkeit, die man bei Georg Gustav Rostoff, dem protestantischen Gottesgelehrten (geb. 1814 in Pregburg, geft. 1889 bei Auffee), bem öfterreichischen Profeffor und Beamten, nicht suchen und nicht antreffen wird, fo freifinnig auch seine "Geschichte des Teufels" (1869) die Vorstellungen des Mittelalters bekämpft.

Wer sich nicht durch den in der Sprache mitverstandenen Gefühlswert Gott und täuschen läßt, der hier den Gottesbegriff hell und strahlend umgibt, dort ben Teufelsbegriff rot und schwarz, wie ein Sof den Mond, der wird das Gemeinsame in beiden Vorstellungen nicht verkennen. Es sind zwei Damonen, die nach ihrem Augen für den Menschen als gut und boje auseinandergehalten werden. Nicht einmal der Ausdruck "falscher Gott" für die Götter der griechischen, römischen, germanischen und slawischen Beiden ist richtig; so ein Damon bleibt ein Gott, solange er durch übernatürliche Rräfte nügen ober ichaben tann; und auf dem Glauben an übernatürliche Kräfte beruht die gesamte mittelalterliche Weltanschauung in Satanalogie wie in Theologie. Die Wirtungen der Teufel mögen gefährliche Wunder sein, falsche Wunder gibt es nicht. Nicht einmal die Rirchenlehre macht da einen Unterschied, denn der Glaube an den Teufel und seine übernatürlichen Rräfte gehört ja mit zur Rechtgläubigteit; die Rirche sagt nur, was schon der alte Judengott gesagt hat: auch ber andere Gott, der Gegengott, der Teufel ist ein Zauberer, ist fast so mächtig wie ich, aber du darfst ihn nicht anrufen, weil ich ein eifersüchtiger Sott bin; verbundest du dich mit dem Gegengott, so behandle ich dich als meinen Gegner. Der Begriff eines "falschen Gottes", eines Göten,

entbehrt nicht einer gewissen Komit, wenn man sich erst bessen bewußt wird, daß man da an etwas Ühnliches denkt wie an einen salschen Prinzen, d. h. an einen lebendigen Menschen, der nur das Erbrecht des echten Prinzen nicht auf seiner Seite hat. Die Griechen und Römer waren in ihrem Polytheismus einsach genug, von salschen Göttern nichts zu wissen. Die Juden machten aus den Göttern der Gosim unberechtigte und darum machtlose Prätendenten. Wer den Teusel für den stärkeren Gott hielt, der schloß eben dennoch sein Bündnis mit dem Teusel. Auch der Teusel besaß seinen ordentlichen Dienst und seinen Hauberer Merlin.

Wundersucht des Mittelalters

Der Wunderglaube des driftlichen Mittelalters stand tief unter dem. was im Altertum nur Leichtgläubigkeit war; auch Griechen und Römer nahmen die tollsten Berichte als Tatsachen hin, aber das lag nur an ihrer elenden Naturbeobachtung, denn eigentlich waren Griechen und Römer — abgesehen vom Pöbel — von dem ursächlichen Geschehen in Natur und Menschenleben überzeugt und hätten im Fortschreiten der Naturerkenntnis ihre Leichtgläubigkeit, die kein dogmatischer Wunderglaube war, ohne religiöse Bedenken ablegen können. Im driftlichen Mittelalter dagegen gehörte es zum firchlichen Dogma, daß es überhaupt keine Naturgesetze gebe, daß gegen den Naturlauf der Gott das Gute, der Teufel mit Gottes Zulassung das Bose bringe. Nicht nur Seuchen, Erdbeben, Hungersnöte, sondern auch alltägliche Vorkommnisse standen regellos unter der Willfür des guten oder des bosen Damons. Die Phantasie des Mittelalters war unerschöpflich in der Erfindung wundersüchtiger Heiligenlegenden. Auch die Herven des Altertums bestanden, wenn man den Dichtern glauben wollte, wunderbare Abenteuer; doch niemand brauchte den Dichtern zu glauben. Die Heiligen dagegen, die die Athleten Christi hießen, waren Wundertäter nach der Lehre der Kirche, und wer sich der Beiligenverehrung oder auch nur dem Bilderdienste widersette, war des Todes schuldig, als Reker oder gleich als Teufelsanbeter. Natürlich, denn die Hauptarbeit der Heiligen, die ursprünglich eben nur die Märtyrer gewesen waren, bestand nach der Volksmeinung und nach der Absicht unzähliger Legenden darin, daß sie die bußfertigen Sünder gegen die Bosheit des Teufels in Schutz nahmen. Die allerstärkste Feindschaft bestand zwischen dem Teufel und der heiligen Maria. Es verstand sich von selbst, daß die Mutter des Heilands geliebt und gefeiert wurde; doch bereits seit dem 4. Jahrhundert entwickelte sich — gegen häufigen Widerspruch — ein Rultus, der zuerst die Mutter als Mittlerin zwischen den armen Menschen und Gott verehrte, sie dann als Gottgebärerin einfach Diese Vergottung der jungfräulichen Mutter hielt mit der anbetete.

Maria 205

Angst vor dem Teufel gleichen Schritt; in der Zeit, da Raiser Friedrich Maria das Schlagwort von den drei Betrügern prägte und doch zugleich die Einführung der Anquisition anordnete, da der Teufel nach allgemeiner Meinung das Weltregiment angetreten hatte, suchte die verzweifelte Menge ibre Ruflucht bei der Aungfrau Maria. Sie durfte nicht müde werden, die Macht, aber auch das Recht des Teufels durch ihre Wunder Lesen wir diese Marienlegenden heute nur noch als alte Dichtungen, so unterliegen wir sehr leicht dem Reize dieser allerliebsten, einprägsamen, oft binreikend schwärmerischen Fabeln; auf die Menschen. die alle diese ungerechten Wunder inbrünstig glaubten, muß das Vertrauen auf solche Hilfe entsittlichend gewirkt haben. Eine ganze Menge von Legenden erzählt Geschichten, in denen die Jungfrau Maria, bloß weil sie angerufen worden ist, den ärasten Sündern beistebt. Nicht nur schlimmen Nonnen, die ihr Gelübde gebrochen haben, auch ausgemachten Ein Strafenräuber, ber sein Gewerbe regelmäßig mit Verbrechern. einer Lobpreisung der Jungfrau Maria begann, wird jum Dant dafür, am Galgenstrice hängend, von den weichen Banden Marias gestütt, so daß er nicht sterben kann; und da ber Benker ibn mit dem Schwerte richten will, wird er durch ein Wunder auch dem Schwerte entzogen. Und nicht nur die diesseitige, auch die jenseitige Gerechtigkeit wird durch die gottgleiche Macht Mariens verhöhnt; der Teufel wird geprellt, betrogen, selbst da, wo er nach dem Rechtsgefühl des Mittelalters in seinem guten Rechte ist. Sogar mit Gewalt wird ihm mitunter die Verschreibung entriffen. Das äußerste scheint mir die Legende zu bieten, die ein Bunder an das mechanische Wiederholen des Namens Maria knüpft: ein Star, ber das "Ave-Maria" aufsagen gelernt hat, plappert die Worte unter dem Griffe des Habichts und wird so gerettet. Die Rirche hatte kein Bebenten, ein solches Marienwunder, das an die Gebetmühlen der Lama erinnert, unter ihre Legenden aufzunehmen. Doch auch die ganz alltäglichen Marienwunder enthalten oft einen Bug von Rechtsbeugung, der uns emport und die Theologen der "Rechtfertigung", die Protestanten, noch tiefer empören mußte. Anstatt hundert mehr oder weniger bekannter Beispiele nur eines, das die Umgehung des Rechtsweges durch ein freches Bild darftellt. Ich finde dieses unbezahlbare Beispiel in der Gelbstbiographie bes Stralfunder Bürgermeisters Bartholomaus Sastrow, die 1595 von bem Greise niedergeschrieben, erst 1823/24 pollständig, dann öfter in Auszügen berausgegeben wurde. Der alte Berr berichtet über eine katholische Predigt, die er in Landau, nach Verkündigung des Interims und Vertreibung der evangelischen Prediger, von einem geistlichen jungen Bengel borte: daß die Jungfrau Maria doch anzubeten sei, gegen die

Meinung der Lutherischen. Eine wahrhaftige Seschichte, von der ich nicht sagen kann, auf welche alte Legende sie zurückgeht. Einer, der viele Ave-Maria gesagt hat, stirbt und soll nicht in den Himmel eingelassen werden. Bu seinem Slücke ergeht sich just Maria mit dem Sohne vor der Himmelspforte. Fesus meint, er allein wäre die Tür, der Weg und die Wahrheit. Darauf Maria: "Bist du die Tür, so din ich das Fenster. Nimm (zum Verstorbenen) die Seele beim Kopse und wirf sie durchs Fenster in den Himmel." Der alte Schreiber ruft denn auch entrüstet aus: "Was konnte gottloser und unverschämter sein als solche Vrediat."\*)

Geldgier

Insofern freilich wurde der Teufel zu einer Bezeichnung des falschen Gottes, als Settenhaß, von Priesterherrschsucht geschürt, alle Undersgläubigen leicht zu Teufelsdienern machte, nicht nur bildlich; Luther hatte die Gebräuche der römischen Kirche nur Schlingen des Teufels genannt, die Ratholiken nannten ihn ernsthafter einen Sohn des Teufels. wie einst die Gottesgeißel Attila für einen Sohn des Teufels galt. Als seit Ende des 15. Zahrhunderts der Herenprozest eine feste Einrichtung geworden war und von weltlichen und geiftlichen Fürsten auf Ausrottung der Reter ausgedehnt wurde, abgesehen von dem Nebenzwecke der Gelderpressung, da mögen Gesetzeber, Richter und Henker oft das schlechte Gewissen gehabt haben, daß sie eigentlich Schufte waren; in der Volksreligion jedoch waren die Reger in der Tat Anbeter eines falschen Gottes, des Teufels, und gerade bei den gläubigen Rirchenfürsten, deren es gewiß immer gab und die sich über die Volksreligion nicht erhoben, braucht man ein schlechtes Gewissen nicht jedesmal vorauszuseten. Dazu kam, daß die Kirchenfürsten seit Gregor VII. und Annocenz III. eine ungeheure Macht zu verteidigen hatten und so als Politiker behaupten durften, daß der Zweck die Mittel heiligte. Es ist ja töricht, von dem Kampfe zwischen Staat und Kirche als von einem Rampfe zweier Ideen zu reden; in Wahrheit strebten die neuen Raiser und die neuen Könige wie die neuen Kirchenhäupter nur danach, die ihnen geschichtlich zugefallene Gewalt zu stärken und zu sichern, die religiösen und die politischen Grunde waren nur Wortwaffen neben anderen Waffen. Der erbitterte Streit zwischen den Hobenstaufen und den Päpsten war ein weltlicher Streit um die Macht. Als nach dem Niedergang des Raiseransebens Frankreich

<sup>\*)</sup> Eine solche Marienreligion, die die Jungfrau über den lieben Gott stellt, besteht heute noch oft in katholischen Ländern. Die verwegenste Blasphemie sinde ich in Paalzows "Aschischem Schrischem" (S. 274). Ein Spanier sagt zum Beweise dafür, daß Maria andetungswürdiger sei als alle anderen Personen der Gottheit: "Die Mutter muß doch wohl mehr sein als der Sohn. Quando tenga la Vergin para me, yo caco en Dios." (Wenn ich die Jungfrau zur Kreundin dabe, so scheiße ich was auf Gott.)

ben Staatsgedanken aufnahm, wurde der gleiche Streit mit den gleichen Wortwaffen weitergeführt, nur scheinbar um religiöse Fragen.

Seit dem Zusammenbruch der antiken Kultur und dem Siea des Christentums wurde die Aufklärung besonders dadurch verhindert, daß ber geistliche Stand im Alleinbesite der noch vorhandenen Bildung mar. Bildung biek und war Renntnis der lateinischen Sprache: sinnlos war die beinabe icon tote Sprache Roms zur beiligen Kirchensprache geworden, daneben auch zur Sprache der Auristen und der Staatsmänner. Es gelang zwar den Papften nicht, die Volkssprachen zu vernichten, aber die Entscheidungen in allen Fragen der sogenannten Rirche und des sogenannten Staates war bei den Lateinkundigen, den Geiftlichen, und man weiß, in welcher Weise das kirchliche wie das bürgerliche Recht zugunsten des geistlichen Standes gebeugt wurde. Die Rirche war geldgierig geworden und wurde reicher als irgendein weltlicher Fürst: durch gefälschte und ehrliche Schenkungen, burch Belehnungen und Stiftungen, bann in jähem Abstieg durch Reliquienhandel und Ablafhandel. bare Unsinn gewann Geldwert, auch Reliquien des Teufels fehlten nicht: als Reliquie teuer gekauft wurde ein Stud von dem Loche, in dem das Rreux gestanden batte, murde der Stein, den der Teufel dem Beiland gereicht batte. Bufe, einst ein sittlicher Begriff der Gesinnungsumkehrung, wurde zu einer Geldzahlung. Die schmerzhafte Buße der Geißler war eben die Zahlung der Armen.

Nach dem Volksglauben verlieh die göttliche Vorsehung mehr Fleischeslust Schlachtensiege und Staatsgewalt, die Hilfe des Teufels mehr Gold und andere Schäte, aber es konnte auch umgekehrt kommen, der Gott und der Gegengott waren beide Verwalter weltlicher Güter. Nur eine einzige irdische Annehmlichkeit schien dem Teufel vorbehalten: die Befriedigung des Geschlechtssinnes, die denn auch verächtlich Fleischeslust oder Unzucht hieß. Man hat mit sehr viel Gelehrsamkeit aus Zufallsquellen nachzuweisen gesucht, daß die mittelalterlichen Menschen der Wollust besonders ergeben gewesen wären; es wird wohl eine arge Ubertreibung sein, entstanden durch die lüsterne Phantasie just derjenigen Monche, die sich kasteiten und in ihrer Überreizung überall widernatürlichen Geschlechtsgenuß zu erblicen glaubten. Noch schlimmer als im Altertum und in der Neuzeit wird auch die Perversität des Mittelalters taum gewesen sein. Nur daß im Altertum und in der Neuzeit dem wirklichen Leben nicht eine Lehre gegenüberstand, die jede Geschlechtsluft für Sünde erklärte. Im Binblid auf die reine Gestalt des Beilands macht es freilich einen tollgrotesten Eindruck, wenn in Rom der Bijchof vor der Weihe erst ausdrücklich beschwören mußte, er hätte weder das Ver-

brechen der Väderastie begangen, noch das der Sodomiterei, hätte keine Nonne vergewaltigt und nicht in Bigamie gelebt. Die Menschen waren im Mittelalter nicht reiner und nicht verruchter als vorher und nachber. aber daß die Geiftlichen, die sich für Spender des jenseitigen und auch des diesseitigen Beils ausgaben, entgegen den Lehren des Evangeliums in Genuffuct und Sabgier verfunken waren, das ichien unerträglich. schien nur als eine Wirkung des Teufels begreiflich. Das Mittelalter besak als vermeintliches Wissen nur Theologie, die zur Kälfte Satanalogie geworden war. Allen Fakultäten wurden ihre Aufgaben von der Theologie gestellt: die Philosophie sollte nur die Lehrsätze der Rirche logisch beweisen, auch das Dasein und die Eigenschaften des Teufels; die Rechtswissenschaft sollte Rirchenrecht werben, dessen Sandhabung den Geistlichen austand, und besonders das Strafrecht sollte die Verfolgung der Reger und Teufelsanbeter, die Anwendung der Folter und der grausamsten Strafmittel begründen; sogar die Arzneikunst, die eigene Wege gegangen mar, sollte zu dem Gedanken zurückgeführt werden, die mahren Erreger der Krankheiten wären die Dämonen. Die entseklichen Seuchen des Mittelalters wurden von der Rirche — ich kann awischen beiden Auffassungen keinen wesentlichen Unterschied finden — entweder als Strafen des Gottes oder als grausame, von dem Gotte zugelassene Niederträchtigkeiten des Teufels betrachtet.

Auch die Reger des Mittelalters, weil sie eben keine Aufklärer waren, mochten sich gegen den undristlichen Weltsinn der Rirche auflehnen und gegen das noch unchristlichere Treiben der Geistlichkeit; doch sie dachten gar nicht baran, eine andere Sprache zu reden als die der Theologie und die der Satanalogie. Besonders die Sekte der Manichäer war nicht ausgestorben, lebte unter verschiedenen Namen wieder auf und brachte ein fertiges System von Teufelsreligion über Konstantinopel nach dem Abendlande, einen Dualismus, der den Teufel zu einem Sohne Gottes und zum eigentlichen Regierer ber Erbe machte. Unter der Bezeichnung der Ratharer wurden jett ähnliche Sekten zusammengefaßt; mag nun der Schimpf "Reger" wirklich (wogegen Paul Bedenken äußert) von "Ratharer" herkommen oder nicht: gegen die Reger, die Teufelsanbeter, richtete die Kirche seit Innozenz III. ihre zusammengefaßten Angriffe, belebte die alten Kreuzzüge, führte die neue Inquisition ein, benutte die Wut des Voltes, die eigentlich nur den Heren und Zauberern galt, jo daß erft Inquisition und Herenprozeß überwunden werden mußte, bevor die moderne Aufklärung ihre Arbeit beginnen konnte.

Gottesfreunde Die neueste Geschichtschreibung sagt für Ratharer gern Neu-Manichäer; eine wahrscheinliche Vermutung wird so durch Namengebung zu einem

wissenschaftlichen Ausgangspunkte gemacht, die Vermutung, daß die abendländischen Reker (die Albigenser) in geschichtlichem Ausammenhang stehen mit den alten Manichaern. Mit Sicherheit ist dieser Zusammenbang nachgewiesen für die morgenländischen Setten der Euchiten in Thratien und der Bogomilen in Bulgarien. (Bogomil, flawisch, nicht "Gott, erbarme dich", sondern "Gottlieb", Gottesfreund.) Diesen beiden Setten ist es gemeinsam, daß sie die Satanalogie, die im Abendlande an der Rirche als Volksreligion emporrankte — bis die Ranke zur Stütze wurde —, zuerst in ein phantastisch großes theologisches Snstem brachten. Im 11. und im 12. Jahrhundert. In Lehre und Leben offenbar den ursprünglichen Manichäern verwandt. Bei den Euchiten und Bogomilen wurde namentlich, was ich hervorheben möchte, die Vorstellung von einem Gott-Teufel ausgebildet, von dem Satanael. Nach einem febr alten Berichte gab es da bei beiden Setten, die in Moses ein Wertzeug des Teufels und in der Bibel ein Buch der Unwahrheit erblickten, einen obersten Gott, dessen ältester Sohn Satanael die irdische, dessen jungerer Sohn Christus die himmlische Welt verwaltete: man diente den beiden Gottesföhnen oder auch nur einem, dem bojen oder dem guten. Besonders bei den Bogomilen, denen Elohim der Satanael gewesen zu sein scheint, wird die Menschenschöpfung und die Geburt des Heilands zu einer dichterisch willkürlichen Rosmogonie und Heilsordnung umgedeutet. Christus wird nur jum Scheine ein Mensch. Der scheinbar aus einer Jungfrau Geborene besiegt den Bruder Satanael, der jest den zweiten Namen (El = Gott) verliert und zum Satan wird. Die Bogomilen oder Gottesfreunde sind die Auserwählten, die keine Taufe und kein Abendmahl brauchen, die nicht einmal das Rreuz verebren, geschweige denn die Bilder. Die Bogomilen wurden verfolgt, erhielten sich aber seit der Mitte des 12. Rahrhunderts bis fast zur Zeit der Eroberung der Balkanländer durch die Türken und vielleicht noch länger.

Die Katharer des Abendlandes, die noch viele andere Namen führten (wie Bulgaren, Pateriner), hängen also wahrscheinlich mit den Bogomilen, fast sicher mit den alten Manichäern zusammen, die in Nordafrika, Spanien, Italien und Frankreich nicht völlig ausgetilgt worden waren; von Zeit zu Zeit treten Sektierer auf, die die Sakramente und die Trinitätslehre verwersen und dafür in den Tod gehen. Im Jahre 1167 wird in Frankreich ein Konzil der Katharer veranstaltet; der Sit des Oberhauptes soll nach Bosnien gewiesen haben, wo die Pateriner seit Innozenz III. als eine manichäische Sekte arg bedrängt wurden.

Der Name der Albigenser (von Albi in Südfrankreich, aber doch wohl angelehnt an die Albanesen, die nach Alba in Piemont so hießen)

wurde zum Sesamtnamen für die französischen Rezer, von denen die strengsten ähnlich wie die Bogomilen zwei Prinzipien anerkannten, in Moses ein Werkzeug des bösen Prinzips sahen, auch im Täuser Johannes, die Personen der heiligen Familie für Scheingestalten erklärten; andere Unhänger der Sekte stellten sich in ein leidliches Verhältnis zur Trinität.

Inquisition

Um das Jahr 1200 war diese Reterei in Südstrankreich zu einer Macht angewachsen, zu einer wirklichen Gefahr für die katholische Kirche. Es ist bekannt, wie blutig die Sekte (1208 bis 1229) durch die neue Inquisition und den "welklichen Arm" ausgetilgt wurde.

Es ist selbstverständlich, daß die Rirche da zunächst nur aus politischen Gründen die unbotmäßigen Ratharer und den Grafen von Toulouse unterdrückte. Wäre es ein geistiger Rampf gewesen, so müßte mit nur geringer Übertreibung gesagt werden: daß die Ratharer von der orthodoren Kirche freilich auch in Lehrsätzen und im Gottesdienste abwichen, daß aber der Hauptunterschied doch mehr auf dem Gebiete der Satanalogie als der Theologie lag. Schroff ausgesprochen (schroffer, als es der Zeit zum Bewußtsein kam): die Rirche lehrte grundsählich einen gewissen Monotheismus und fand sich mit der Nebenregierung des Satans unbestimmt ab; die Ratharer lehrten grundfäklich die Doppelregierung des Gottes und des Teufels. Und da ist es nun höchst beachtenswert, daß das vermeintlich rechtgläubige Volk just damals, im ersten Drittel des 13. Jahrhunderts, der äußersten Teufelsfurcht erlag, den Teufel zum fast alleinigen Herrn der Welt machte und so noch über die Lehre der Ratharer binausging. Die Anguisition batte den Satan der Reher mit Hilfe des vollsmäßigen Teufels ausgetrieben; und dieser Teufel blieb von jest ab in der Kirche mächtig. Man kann einfach sagen, daß die Rirche viele Teufelsvorstellungen der Manichaer in ihre eigene Satanalogie aufnahm und den Teufelswahn des Volkes überall begünstigte; ihre Gewalt war zu Beginn des 13. Rahrhunderts stark genug geworden. um die Unbotmäßigkeit der Reger zu unterdrücken; einst hatte man sich damit begnügt, die eigensinnigen Leute, die irgendein Dogma ablehnten. von der Gemeinsamkeit der Gläubigen auszuschließen, was ja ein gutes Recht jeder Genossenschaft ist; jest beriefen sich römische Auristen auf altes spätrömisches Recht, um die Todesstrafe über die Reger zu verhängen. Erst die Gerichtsbarkeit konnte der Kirche Gewalt über Leben und Tod der Menschen verschaffen: das Recht der Untersuchung, der Inquisition, also die Gerichtsbarkeit, erlangte die Rirche zur Zeit ihrer böchsten Macht wenigstens gegen die Rether und gegen die Teufelsdiener. Mit sophistischer Geschicklichkeit wußten es die Theologen dahin zu bringen, daß diese beiden religiösen Verbrechen zusammengedacht wurden, der

Abfall von der Kirche und das Bündnis mit dem Teufel; das Volk, das die Keher nicht haßte und ihre Verfolgung mißbilligte, hatte vor dem Teufel und den Hexen eine wilde Angst und wurde so der Keherausrottung erst günstig gestimmt, als es die Keherei für eine Wirkung des Teufels zu nehmen gelernt hatte; vorher konnten sich welkliche und gesstliche Fürsten, die sich aus Klugheit oder Menschlichkeit der Sinführung der Inquisition entgegenstellten, auf das Volk stügen; nachdem aber erst der Teufel an die Wand gemalt worden war, gewöhnten sich auch die kleinen Leute an die Keherverbrennungen wie an die Hexenverbrennungen, an alle die Ummenschlichkeiten der Inquisition.

Das Grauen, das unsere Zeit in unzähligen geschichtlichen und dichterischen Darstellungen vor der Inquisition bekundet, kann natürlich nur der Einrichtung gelten, nicht dem Begriffe, der ursprünglich fast ebenso unschuldig ist wie der Begriff "sanctum officium" für die Burde und die Aufgabe dieses kirchlichen Gerichtshofs. "Inquisitio" war schon im Lateinischen ein schlichter Fachausdruck für Untersuchung, Vernehmung in einem Prozesse; es gehört in die Zufallsgeschichte der Sprachen, daß 3. 3. in Frankreich die ältere Form "enquête" besonders für Einleitung eines Ranonisationsprozesses, das jüngere "Fremdwort" inquisition für Einleitung eines Regerprozesses verwandt wurde. Von solchen Prozessen auf Leben und Tod weiß die Kirche nichts, solange sie nicht eine Macht zu verteidigen und einzuseten hat; eine gewisse halb unfreiwillige Duldsamkeit wird erst von Augustinus und dann noch härter von Thomas verlassen: dieser verlangt bereits den Tod des Rekers, weil Glaubenstrübung schlimmer sei als Münzfälschung und weil — unser Gefühl sträubt sich umsonst gegen solche Logit — der Umgang mit einem Reter verboten sei, der Umgang aber am sichersten durch seine Verbrennung vermieden werde.

Bur förmlichen Einsetzung einer Serichtsbarkeit über die Retzer, zu einer Inquisition, kam es aber erst unter Innocenz III., als dieser stärkste aller Päpste den Kaiser und die Könige von England und Frankteich unter seinen Willen, den Willen von Sottes Statthalter, gezwungen hatte und gleichzeitig die Retzerei bedenklich anzuschwellen begann. Innocenz III. scheint gläubig gewesen zu sein, kein Deuchler; aber wie er der eigenkliche Begründer des welklichen Kirchenstaates war, so bestimmten ihn auch rein politische Gründe, die langsam verblassend Idee der Kreuzzüge dadurch neu zu beleben, daß er die Kreuzzüge gegen die Ungläubigen zu Retzerkriegen, zu Ausrottungskriegen gegen die Irrgläubigen verwandelte. Eine solche Blutarbeit wurde allen Fürsten durch das vierte Laterankonzil (1215) zur Pflicht gemacht, wo übrigens kaum beraten,

sondern nur der Wille des Papstes angehört und zum Gesetze erhoben wurde: Vertilgung der Albigenser, Verdammung des Amalrich von Bena und des Joachim von Fiore, Orangsalierung der Juden; der Fürst, der sich den Vesehlen des Papstes nicht fügte, sollte selbst verdammt und endlich abgesetzt werden. Rein Wunder, daß die Kirche noch rücksichtsloser gegen Privatpersonen vorging, die auch nur im Verdachte standen, mit Ketzern menschlich verkehrt oder ihrer sich angenommen zu haben.

Die juristische Unterlage des Versahrens gegen die Keher wurde ebenfalls vom vierten Laterankonzile gelegt; dieses Gerichtsversahren, also die inquisitio, stand zunächst den Legaten und den Bischöfen zu, wurde aber schon von den folgenden Päpsten zu einer Angelegenheit der römischen Kurie gemacht. Der Papst ernannte die Inquisitoren, betraute mit diesem Amte die neuen Orden, besonders den der Dominikaner, schuf das Kriegsrecht gegen die Keher, gegen ihre Verteidiger, Belser und Anhänger. Der Inquisition versallen ist jedermann, ob hoch oder nieder, mit alleiniger Ausnahme des Papstes. Der Papst hat ein Netz über die Welt geworfen, dem niemand zu entgehen vermag; nach menschlicher Voraussicht.

Der Kampf um die Durchführung des neuen Gerichtsverfahrens beginnt überall. Sleich unter Innocenz III. in Italien. Selbst dort widersetzen sich einige Kleinstaaten, wie die Republik Venedig, die die höchste Gerichtsbarkeit nicht abtreten wollen. In Frankreich, wo der eigentliche Ketzerkrieg zwanzig Jahre lang tobt, empört sich das Volk gegen die blutigen Schaustellungen; die Inquisitoren sind mitunter ihres Lebens nicht sicher. Die Könige benützen freilich dann und wann das außerordentliche Verfahren, um widerspenstige Große zu vernichten oder Geld zu gewinnen; aber früh schon, hundert Jahre vor der Reformation, gelingt es, die gallikanische Kirche soweit von Rom zu befreien, daß die Inquisition, d. h. der Blutbann des Papstes, auf französsischem Boden aushört.

In Deutschland gab es der Kirche gegenüber teine starke königliche Macht; als Konrad von Marburg, der harte Beichtvater und Peiniger der heiligen Elisabeth von Thüringen, sich zum Werkzeuge der Kurie hergab, vielleicht doch noch mehr blutgierig als Blutwerkzeug, um so etwas wie die Albigenserkriege auch in Deutschland durchzusühren, da wehrten sich die Herren von Abel, das Volk ging mit dem Abel, und Konrad wurde (30. Juli 1233) totgeschlagen, ungerächt; einer seiner Mitinquisitoren wurde in Friedberg von Rechts wegen aufgehängt. Das Recht auf Reherversolgung wurde in Deutschland wieder von den Bischöfen

Inquifition 213

in Anspruch genommen; der Papst bekam die Oberhand erst, als (1484) durch die oft zitierte Bulle "Summis desiderantes" die Grenzen zwischen Reterverfolgung und Herenverfolgung verwischt wurden. Auch in den Niederlanden konnte sich die eigentliche Anquisition, das Verfahren gegen die Fregläubigen, nicht halten; der spätere Versuch Spaniens, die Inquisition als politisches Mittel zu verwenden, beschleunigte den Abfall. In England war die Kirche wie in Frankreich national genug, der römischen Inquisition keine Macht über die Vischöfe zu gewähren.

Nur in Spanien gelangte die Anquisition zu voller Blüte, um nachber dort auerst in den politischen Dienst der Gegenreformation gestellt zu werden. Es ist bekannt, wie teuflisch die berüchtigten Großinquisitoren (Torquemada, Arbuës - von den Verwandten seiner Opfer 1485 ermordet - und auch der weit großzügigere Staatsmann Limenes) gegen Reker und Auden, gegen Marranen und Moristos wüteten; bekannt und doch lange nicht bekannt genug. Für die Unmenschlichkeit der Todesurteile und für die theatralische, zu Volksfesten ausartende Vollstreckung ist in Spanien Rönigtum und Papsttum gleicherweise verantwortlich. Nur in Spanien hatte die Anquisition sich als Machtmittel entwickelt und erhalten, so daß sie, inzwischen durch die Verbindung mit der überall populären Herenverfolgung für uns noch tiefer geschändet, für die damalige Zeit rehabilitiert, als Hauptwaffe gegen die erste siegreiche Reterei, die Reformation, dienen konnte. In dieser neuen Gestalt arbeitete die Anguisition in Spanien, in Italien (jest auch in Venedia), bis zum Ausbruch der Revolution auch in den Niederlanden; erst im 19. Jahrhundert erlosch sie in den katholischen Staaten; die katholische Rirche hat auf ihre Inquisition bis heute nicht verzichtet, hat noch 1867 den Regerbrenner Arbuës heilig zu sprechen gewagt, worauf dann Wilhelm Raulbach durch seinen damals vielbewunderten, allzu tendenziösen Rarton antwortete.

Einige Humanisten (Ochino, Paleario) waren einsichtsvoll genug, die Bedeutung dieser furchtbaren Wasse, die "gegen alle Gebildeten immer gezückt war", zu erkennen, zu begreisen, daß eine Befreiung von Theologie und von Satanalogie nicht möglich war, solange lebendig verbrannt wurde, wer ein Wort gegen das Dasein des Gottes oder des Teusels vorbrachte. Im ganzen wird der Kamps des Humanismus gegen die Inquisition mit äußerster Vorsicht geführt. Die Reformatoren, gegen die sich die Inquisition bald, etwa seit 1542, mit surchtbarem Ersolge wenden sollte, sind als Freiheitskämpser scharf von den Humanisten zu scheiden. Sie waren zu tief verstrückt in Unduldsamkeit gegen andere und in Teuselswahn, um die Ausrottung der Fregläubigen und der Teuselsbiener nicht gutzuheißen.

Luther

Alle Vorliebe für die sittliche Rraft und für die dichterische Sprachfraft Luthers darf uns nicht abhalten, seine schwerste Schuld zu erkennen: daß er den Teufelswahn der letten Jahrhunderte in den Protestantismus mit hinübergenommen, ja eigentlich in dogmatischer Hinsicht womöglich noch gestärkt hat; die Herenbrande wurden in protestantischen Ländern beinabe fanatischer, beinabe mit besserem Gewissen verteidigt als in katholischen. Aut hätte ich nicht eine Schuld nennen sollen, was doch nur eine Folge von Luthers Beschränktheit war. Für ihn war der Teufel einfach das Werkzeug, der Henker im Dienste von Gottes Zorn. Teufel bat es besorgt, wenn ein Mensch ersauft, abstürzt oder an einer Seuche stirbt. Der blödeste Teufelswahn des Böbels wurde von Luther in Lehrsätze gekleidet und kam so in das Augsburger Bekenntnis und in die Ronkordienformel hinein. Der Ratholik war nicht so gang gottverlassen, weil ihn gute Werke oder die Wunder der Heiligen vor der Bosheit des Teufels schützen konnten; der gläubige Protestant war schlimmer daran, weil er sich durch die Erbsünde dem Teufel von Rechts wegen verfallen wähnen mußte. Das "Theatrum Diabolorum" (1569), ein gut lutherisches Sammelwerk von Teufelstraktätchen, war nicht so grauenhaft blutig wie der Herenhammer von 1487, aber auf das Denkvermögen ber Protestanten wirkte es ebenso vergiftend. Der Teufel könne Zeichen und Wunder tun, auch durch Gespenster und durch Berblendung: nur einige besondere Wunder seien dem Gotte vorbehalten. Durch anhaltende Gebete könne der Teufel ausgetrieben werden. (Widerwärtig ist eine solche Teufelaustreibung durch Luther, bei der der leidenschaftliche Mann seinen Gott zuerst "beftig" anfleht und dem armen besessenen Mädchen, das wohl nicht sofort erlöst wurde, einen Fußtritt gibt; selbstverständlich galt der Fußtritt dem Teufel.) Un fleischliche Vermischungen mit dem Teufel glaubt das Theatrum nicht so gröblich wie Luther, hält sie aber doch wohl für möglich. Es soll übrigens nicht verschwiegen werden, daß dieses Bekenntnisbuch mit seinem ganzen nichtswürdigen Teufelskram vielleicht gar noch aufklärerisch wirken wollte und sollte gegenüber bem Pöbelteufel, vor dem Luther zeitlebens zitterte; ware diese Bermutung richtig, daß nämlich die Verfasser des Theatrum das Roß Gottes und des Teufels rationalistisch zu verbessern vermeinten, so wäre über Luther das härteste Urteil gesprochen, so hätten ihn schon seine nächsten Anhänger und Nachfolger im Bunkte des Teufelswahns gern verleugnen Denn darin war die neue Religion ehrlicher, aber auch rudständiger als die alte: daß in Rom zwar jeder Volksaberglaube weislich erhalten und gepflegt wurde, Papfte und Kardinale jedoch weder an Gott noch den Teufel glaubten, daß dagegen die gottseligen Reformatoren

Luther 215

(auch Zwingli und Karlstadt) von einer ganz echten Teufelsangst geplagt wurden.

Man redet und schreibt gewöhnlich so, als wäre der Protestantismus auf dem Wege von Luther zu den orthodoren Bastoren des 17. Rahrhunderts tief hinabgesunken; gewiß, die Persönlichkeiten dulden keinen Vergleich: der Augustinermönch, der mit Inbrunft und Lebensgefahr, aus eigener Rraft, gegen Raiser und Papst einige Lehren der Rirche als unbiblisch verwarf und den Abfall von Rom zum ersten Male seit bem gang anderen griechischen Schisma siegreich durchsette - und die protestantischen Orthodoren, die als kleine Papstlein von ihrer Landesberren Snaden wieder icholastische Buchstabenklauberei zu treiben anfingen. Aber den Buchstabenglauben batte ichon Luther selbst der Reformation in die Wiege gelegt. Un einige Traditionen der römischen Rirche glaubte Luther nicht mehr, aber an der entscheidenden Tradition, der von einem inspirierten Worte Gottes, waate er, dachte er nicht zu rütteln: so durfte die Lebre vom Teufel weiter als inspiriert gelten. "Rund und rein ganz und alles geglaubt oder nichts geglaubt." Und weil nach ber neuen oder erneuerten Theologik gute Werke und ein guter Wille nichts mehr wert sein sollten, sondern nur noch der gute Glaube, für das ewige Heil nämlich, darum wurde es jett so überaus wichtig, daß der Christ alles glaubt, auch und besonders den Teufel. Rett kam der Teufel sogar in das Gebet hinein und in die Form des Gebetes, die Rirchengesang beift. In dem Liede "Gine feste Burg ift unser Gott", gegen dessen Schönheit ich mich so wenig verschließe wie gegen die der Marfeillaise, wird "der alt bose Feind" ausdrücklich "der Fürst dieser Welt" genannt: der Gegengott, mit dem fertig zu werden der gute Gott Mühe und Arbeit genug hat; und eher zweifelt Luther noch in seinem Berzen (wie seine oft widerliche Teufelsangst beweist) an der Überlegenbeit des auten Gottes als am Dasein des Gegengottes.

So war der Teufelswahn, im Mittelalter ein gern geduldeter, oft geförderter Aberglaube, durch die Reformation zu einem Hauptstücke des richtigen Glaubens geworden.

Die katholische wie die protestantische Theologie hielt bis tief ins Abiabolismus 18. Rabrbundert binein an der Vorstellung von einem leibhaftigen Teufel fest, nachdem die Bekampfer der Herenprozesse im 17. Jahrhundert nur die entseklichste Wirkung des Teufelswahns zu tilgen versucht hatten, nicht aber den Teufel selbst; wir werden, wenn uns die Aufklärer beschäftigen werden, die gegen die Herenbrände schrieben, erfahren, daß so tapfere Männer wie Dale. Wener und Better das Dasein des Teufels nicht zu leugnen wagten, daß noch der starke Aufklärer Thomasius nur

den von außen wirkenden persönlichen Teusel ablehnte, nicht den innerlichen, unsichtbaren Teusel im — Gottlosen. Der Teusel war bereits zum Gott-Ersat geworden: wer den Gott leugnete, aus dem sprach der Teusel. Da aber dieser gottlose Teusel kein persönlicher Teusel mehr war, sondern das Böse an sich, so lief die neue Ansicht darauf hinaus: der böse Mensch glaubt weder Gott noch Teusel. Nur noch ein Schritt war zu tun und aus dem bösen Menschen wurde der denkende, der starkgeistige Mensch.

Für die dristliche Theologie ist die zur Stunde der Teuselswahn ebensowenig erledigt wie für die katholische Theologie der Herenwahn; eine heimliche Sorge läßt auch die aufgeklärtesten Theologen befürchten, der Leugnung des Gegengoties, des bösen Gottes, werde die Leugnung des lieben Gottes selbst auf dem Fuße folgen. Ich muß es mir vorbehalten, den Anteil einzelner Aufklärer an dem Streite um des Teusels Bocksbart in späteren Abschnitten darzustellen; hier möchte ich nur vorausschieden, daß die Teuselseugnung gegen Ende des 18. Jahrhunderts genau auf den gleichen kritischen Punkt gelangte wie die Gottesleugnung: noch vor dem persönlichen Gotte wurde der persönliche Teusel abgeschafft, auch der Teusel wurde ungefähr ins Psychologische übersetzt und ins Innere des Menschnerzens verlegt.

Der deutschen Gründlichkeit ging wieder einmal englischer Humor poraus, wenn anders die "Geschichte des Teufels", die bereits 1733 heraustam, wirklich noch humoristisch zu nennen ist. Der Verfasser ist kein anderer als Defoe, der Erfinder des Robinson-Märchens. Er ist auch als Theologe kein Draufgänger, geht freilich in der Vergleichung zwischen Gott und Teufel offen und versteckt weiter als die öffentliche Meinung damals zu begreifen vermochte; vielleicht übte das vorsichtige Buch darum teine rechte Wirkung. Der Teufel sei mit der Geschichte fortgeschritten und entfalte in verschiedenen Zeiten eine verschiedene Tätigkeit: an unserem Glauben habe Gott ungefähr soviel Teil wie der Teufel. Die "Altertumer der Geschichte des Teufels" werden durchgenommen und die derben Teufelsversuchungen des Alten Testaments ohne Andacht porgetragen. Seit dem Erscheinen Resu Christi lasse sich der Teufel seltener sehen, doch es gehe ihm recht gut, weil er sich der Geistlichen bediene. um die einzelnen Kirchen gegeneinander zu beken. Sanz ungereimt sei es, sich den Teufel als eine Person und noch dazu an einem bestimmten Orte, der Hölle, vorzustellen. "Obgleich der Endzweck ist, Schrecken einzujagen, so ist das doch so einfältig, daß ich versichert bin, der Teufel lache darüber und ein vernünftiger Mensch werde auch kaum das Lachen halten tönnen." Wohl gebe es einen Teufel, aber nur symbolisch in allen Tyranneien, Narreteien, Spihbübereien, Betrügereien und Jnquisitionen. "Sonst versuchte der Teufel die Menschen zur Sünde, heutzutage versuchen sie ihn." Dem Teufel werde die Schuld für jeden Mord und jeden Diebstahl aufgebürdet; je unwissender ein Mensch, desto mehr sei er geneigt, der Wirkung des Teufels zuzuschreiben, was irgend merkwürdig oder unbegreissich sei, einerlei ob es sich wirklich zugetragen habe oder nicht.

An dem Kampfe gegen einen Glauben an den persönlichen Teusel beteiligte sich dann mit einer für einen deutschen und protestantischen Theologen unerhörten Freimut der berühmte Semler. Zuerst 1759 in einer "Absertigung der neuen Seister und alten Frrtümer", die er den angeblichen Teuselsersahrungen eines Superintendenten entgegenstellte. Es handelte sich um die Besessenheit einer begeisterten Weidsperson; Semler sand an der Sache gar nichts als die alte gemeine Täuscherei. Aber er benützte die Selegenheit, seine Art der Bibeltritik auf die Teuselsfrage anzuwenden: so wenig wie der Ausdruck "im Himmel" wörtlich zu verstehen sei, ebensowenig die Redensart, der Teusel sei in einem Menschen; die Evangelisten und auch Jesus gebrauchten die Begriffe, die die Juden vom Teusel hatten. Sie redeten zum Volke, d.h. sie richteten sich nach den Begriffen des Volkes.

In den Niederungen der Theologie blieb der Teufelswahn und der Teufelsdienst bestehen, in den Niederungen der katholischen Theologie tam es sogar zu einer Renaissance der Teufelsliteratur. Während Teller (1772) in seinem biblischen Wörterbuche bereits vom Satan wie von einer allegorischen Figur sprach, während Lessing die Herausgabe der Fragmente des Wolfenbüttler Unbekannten vorbereitete, erstand im Beitalter Friedrichs des Großen und Rosephs II. plöhlich ein begeisterter Teufelsgläubiger. Der Schweizer Pfarrer Sagner beilte fich selbst und ungählige andere Spfteriter durch den Teufelsbann. Sagner ftarb zwar (1779) im Besite einer reichlichen Pfründe, denn einzelne deutsche Bischöfe und der Bapit selbst bielten sein Auftreten für verdienstlich; aber der Teufel hatte an Rredit verloren, öfterreichische Bischöfe nahmen gegen Sakner die Partei der Aufklärung; nicht nur wissenschaftlich gebildete Arzte, auch der Eigenbrödler Mesmer wollten die Wunderkuren natürlich erklart wissen. Wieder mischte sich Semler in den Streit, um diesem Diabolismus mit seinem ganzen Ansehen entgegenzutreten, diesmal ohne seine sonst geübte Rucklicht. (Semlers Briefe und Auffake über die Saknerschen Seisterbeschwörungen sind vom Rabre 1776.) wunderlicher rober Eifer beschütt den verfluchten Teufel selbst wider die Chriften... Es ist kein Wunder, daß sehr viel von diesem Teufelsbred auch unter den Protestanten übrig blieben und zur Lehre sogar

mitgerechnet worden. Freilich ist es mein Ernst, ich sordere, es soll in dem Artikel des theologischen Compendii von Engeln und bösen Geistern, also auch in der kasuistischen Theologie alles ausgestrichen werden, was von leiblichen Handlungen und Taten des Teufels bejahet, geglaubet und gelehret worden. Es ist alter heidnischer Irrtum und verfälscht die wahre rechte christliche Religion. Ich will als ein christlicher Theologus solchen ganzen Teufelskram und alten schäbigen Plunder gerade ausstreichen aus dem Berzen und der sogenannten christsläubigen Seele, die übrigens von Gott und Christo Zesu nicht den zehnten Teil soviel und so ernsthaft und so oft denket als von dem theologischen Untier, Teufel, Satan, Beelzebub, und was es noch für heidnische Mützen und Namen geben mag."

Die Teufelsanbeter im katholischen und protestantischen Lager ertlärten sich durchaus nicht für besiegt; und es muß zugegeben werden, daß sowohl die katholische Tradition als das Bibelwort keinen Zweisel an dem Dasein des Teufels übrig ließ. In einer der Streitschriften wittert der fromme Gegner Semlers deutlich die Gesahr, die dem Gotte droht, wenn der Gegengott abgeseth wird, wenn die Freidenker "dem Teufel seine Persönlichkeit nehmen und ihn in ein bloßes moralisches Wesen, in ein Vild oder in eine Allegorie und ebenso die ganze Religion in ledige Moral verwandeln".

Auf diesem Standpunkte, daß nämlich der bose Teufel ebensogut ein Glaubensartikel sei wie der liebe Gott, steht heute noch die gesamte Orthodoxie, die protestantische wie die katholische; ja sogar den kirchlichen Vertretern der Mystik und des Pietismus pakt der Teufel in ihre Krämchen. Nur etwa der protestantische Liberalismus hat soviel unlogisches Schamgefühl, daß er den Gottesbegriff festhalten und den Teufelsbegriff preisgeben will. Diese auf irgendeinem Punkte der Entwicklung stehengebliebenen Freidenker möchten am liebsten im Teufel eine Personifikation des Bosen erblicken, im Gotte eine Personifikation des Guten; nur daß sie unter "Personifikation" beim Teufel ganz verwogen etwas wie eine Redefigur verstehen, der nichts Wirkliches entspricht, daß sie dagegen beim Gotte doch wieder eine leibhaftige Persönlichkeit mitverstehen. Dahin hat aber erst die Entwicklung der letten zweihundert Rahre geführt. Seit Locke etwa ging es bergab mit dem Teufelsglauben in England, in Frankreich und endlich auch in Deutschland. Der englische sogenannte Deismus glaubte zwar nicht den Atheismus, sondern nur die religiöse Duldsamkeit einzuführen; er schaffte aber den dristlichen Gott ab, den Sott der positiven Religionen, den persönlichen Sott und der persönliche Teufel stürzte da nebenher mit von seinem niedrigeren Thrönchen. Die

französische Aufklärung der Voltaire und Diderot folgte und nahm es leichter mit dem Gotte wie mit dem Gegengotte. Abiabolismus wie Atheismus wird nicht geradezu gelehrt, nur dem Leser suggeriert. Enzyklopädie geht über den "diable" mit wenigen Beilen verächtlich hinweg: das klassische Altertum habe den driftlichen Teufel nicht gekannt: der Neger stelle sich den Teufel weiß vor; der schwarze Teufel sei nicht besser begründet als der weiße. Der kleine Artikel verweist noch auf die Artikel "Dämon" und "Prinzip"; aber auch dort wurde man vergeblich ein Wort über Satanalogie suchen.

In Deutschland darf ein gelehrter und nicht fanatischer Theologe. Walch, es noch 1740 wagen (in seinem "Philosophischen Lexikon"), das Dasein der Teufel für gewiß zu erklären nach der Offenbarung, für mahrscheinlich nach der Vernunft; doch fast im gleichen Jahre (1741) darf E. D. Hauber seine "Bibliotheca Magica" berausgeben, in der die Appothese des Thomasius, die Teufel seien zwar vorhanden, aber unwirksam — etwa so wie die Götter des Epituros, durchaus anders als der deistische Gott, der äußerst wirksam, aber vielleicht gar nicht wirklich war — porsichtig weiter führte. Die Bezeichnungen "Dämoniaker" und "Abamonisten" flogen als Schimpfwörter bin und ber; noch war es eine Gefahr. für einen Atheisten zu gelten, noch durfte man nicht etwa mit der Gegenschelte "Gottesanbeter" antworten, aber schon murde der Vorwurf, ein Abamonist zu sein, lachend hingenommen. Der Theologe Johann Salomo Semler (geb. 1725, geft. 1791), der zuerft in Deutschland eine moderne Rirchengeschichte schrieb, der zuerst frei zwischen Theologie und Religion unterschied, der einige Bibelkritik trieb, muß hier zum dritten Male genannt werden; er hielt sich für verpflichtet, den "Wolfenbutteler Fragmenten" (die seit etwa 1745 entstanden waren) mit geheuchelter Rechtgläubigkeit entgegenzutreten, war aber frei genug, dem immer wieder auftauchenden Gerede vom Besessensein tubn zu widersprechen: das Besessensein von bosen Geistern sei nur eine Redensart der alten Ruden gewesen, die neuen Fälle seien gemeine Täuschereien; der Teufel könne weder in die Seele noch in den Leib des Menschen eindringen; überhaupt spreche das Neue Testament vom Teufel, wie die Menschen damals redeten, in den Begriffen, nach dem Munde der gemeinen Leute. Die Lage der Dinge war jett die: die "Dämoniaker" glaubten den Teufel in der driftlichen Lehre nicht entbehren zu können, die "Adamonisten" liegen den Teufel fallen, sie gaben ein Fort preis, um die Hauptfestung, die Gottesvorstellung, desto besser verteidigen zu können.

Wenn wir Vaihinger Glauben schenken dürften, so bätte Rant noch Rant por Ende des 18. Jahrhunderts das lette geleistet, was noch zu leisten

mar: hätte den Gott und den Teufel gleicherweise als Kiktionen bingestellt, als Postulate der praktischen Vernunft, die nur innerhalb dieser Vernunft existierten, als fiktive Postulate, denen wir uns tropdem zu beugen hätten, als ob sie (Gott und der Teufel) der Wirklichkeitswelt als Schöpfer und Gesetgeber angehörten, beziehungsweise als Vernichter und Verneiner. Gegen Ende des Weges, den zu schreiten wir taum begonnen haben, werden wir zu prüfen haben, ob Rant wirklich den Gott, den er unter Preisgabe seiner Vernunftkritit als eine Forderung der praktischen Vernunft einschmuggelte, nicht metaphysisch verstand, sondern nur als eine moralisch nükliche Abee, ob Rant wirklich nur dem banalen Sate, dem Bolte mußte die Religion erhalten werden. den abstraktesten Ausdruck verlieh, ob also Rant wirklich zugleich für die Neuverchriftlichung der Philosophie und zugleich für die radikale Kritik des Gottesbegriffs die Verantwortung trägt. Un dieser Stelle möchte ich nur feststellen, daß Rant allerdings den Teufel, den er freilich seltener bemüht — so wenn er zwischen den viehischen Lastern der Robeit (Völlerei. Wollust) und den teuflischen Lastern der Kultur (Neid, Schadenfreude) unterscheidet —, fast ebenso wie den lieben Gott als einen Grenzbegriff einführt als ein Adeal, über dessen Dasein in der Wirklichkeitswelt er nichts ausfagt. In der "Religion innerhalb der Grenzen der bloken Vernunft", besonders im zweiten Stud (man vergleiche dazu Vaihingers "Philosophie des Alsob", 1911, S. 656 ff.), lobt er an der driftlichen Moral, daß sie das Gute und das Bose nicht wie himmel und Erde, sondern wie himmel und Hölle unterschieden vorstelle, "eine Vorstellung, die zwar bildlich und als solche emporend, nichtsdestoweniger aber ihrem Sinne nach philosophisch richtig ist". Die Frage nach Endlichkeit ober Ewigkeit der Höllenstrafen wird zunächst eine Rinderfrage genannt (S. 81). dann aber deutlich davor gewarnt, solche Sate als Dogmen aufzustellen, wenn sie auch, geglaubt, dem Bösen Abbruch tun können. wie später die Geburt eines vom Hange zum Bosen freien Beilandes aus einer Jungfrau als möglicher Gedanke hingestellt wird, als eine mögliche Idee, als ein Symbol, das wohl wieder nicht Dogma werden sollte. Offenbar versteht Rant überall, wo er von objektiver Realität einer Idee redet, nicht, was alle Welt darunter verstehen würde: ein Dasein in der Wirklichkeitswelt; sondern ein ens rationis, ein Gedankenwesen. So ist der Gott zuerst bei Rant zu einem Hilfsbegriffe geworden, zu einem Worte, doch zu einem äußerst wertvollen Worte der praktischen Philosophie.

Ich habe die Geschichte des Teufels über das Mittelalter hinaus genauer dis zu der Zeit dargestellt, in welcher — etwa nach der fran-

absischen Revolution — Satanalogie und Theologie in gleicher Weise verächtliche Scheinwissenschaften bätten werden müssen, wenn die Regentenweisheit der Gewalthaber den Philosophen und anderen Gelehrten den Atheismus ebenjo gestattet hätte wie den Adiabolismus. ungeheuerliche Erscheinung des Herenwahns wirklich nur ein einzelner Rug des Teufelswahns, ein besonderer Ritus der Teufelsfurcht; der Rampf gegen die Berenprozesse wäre also unmittelbar an den Kampf gegen die gesamte Teufelsreligion anzuknüpfen. Ich will aber vorher den Überblid über die Auftlärung des sogenannten Mittelalters weiter führen, weil die geistige Epidemie des Herenwahns erst gegen Ende des 15. Aahrbunderts beginnt, während der Teufelswahn — wie wir eben gesehen haben — von Anfang an und fast unlöslich mit dem christlichen Glauben verbunden war. Man könnte es so ausdrücken: der Teufelswahn gehörte jum Wesen des Christentums; der Berenwahn, im Volke entstanden, wurde von der Rirche künstlich geschürt und unmenschlich benützt erst dann, als Aufklärung und Rekerei die Rirchenmacht zu untergraben schienen und so gegen Settenbildung, Duldung, Gewissensfreiheit oder Indifferentismus — welche Forderungen man durch die Bezeichnung Atheismus oder Rekerei zu Berbrechen stempelte — jedes Mittel erlaubt schien. Die Sorge um die Macht der Kirche kann die Wahl des Mittels natürlich nur erklären, nicht entschuldigen; daß aber die Macht der Kirche schon im Mittelalter selbst bedroht war, daß eine eigentümliche Freidenkerei die mittelalterliche Theokratie ernstlich gefährdete, das ist viel zu wenig bekannt.

## Dritter Abschnitt Aufklärung bis zum 13. Jahrhundert

Für die Neuzeit, etwa seit der Nenaissance oder doch seit der Neformation, deckt sich die Seschichte der Sottlosigkeit oder des Atheismus vielsach mit der Seschichte der Aufklärung; für das Altertum, weil es eine herrschende Kirche nicht gab, ist die Seschichte des Atheismus eigentlich ein Ausschnitt aus der Seschichte der Philosophie; im Mittelalter, etwa von Karl dem Großen dis auf Raiser Friedrich II. kreuzt und verschlingt sich die Seschichte des Atheismus oft unentwirrbar mit der Kirchengeschichte, mit der Kehergeschichte: es gab Keher, die die allergläubigsten Christen waren und nur darum nicht rechtgläubig; es gab andere Keher, die sich an irgendeine Abweichung im Slauben anzuschließen schienen, nur um in ihrem Abfall vom Slauben nicht allein zu stehen. Im Altertum und in der Reuzeit war das Bekenntnis zur Gottlosigkeit fast immer

mit einiger Sefahr verbunden; im Mittelalter war ein martervoller Tod schon dem Keher gewiß, ein Bekenntnis zur Sottlosigkeit schien undenkbar, war unerhört, obgleich die Fäden, die den modernen Atheismus mit dem antiken verbinden, niemals ganz abgerissen waren.

Aus diesen Gründen begegnet die Geschichtschreibung des Atheismus in diesen drei Zeiträumen, die nicht ganz willfürlich auseinander gehalten werden, verschiedenen Schwierigkeiten. Die Darstellung der dritten Epoche ift nur mühsamer, weil die Quellen mit ungleicher Stärke flieken und weil die wahre Absicht der Aufklärer aus der verhüllenden Ausdrucksweise erst herauszuschälen ist; mindestens die Befreiung von der Rirche und vom Christentum ist bei den führenden Männern am Ende immer festzustellen; und auch der Ubergang von einer deistischen Vernunftreligion zum Atheismus ist eine der Kritik oft lösbare Aufgabe. Darstellung der ersten Epoche war für unsere Sprache dadurch besonders erschwert, daß die Gottheit der griechischen und römischen Philosophie (das gilt wahrscheinlich nicht so für die Gottheiten des antiken Volksglaubens) kein so wohlbekannter, im Ratechismus genau beschriebener. ich möchte sagen: begrifflich festgelegter Gegenstand war, wie der Gott der Rirche. Darum ließen sich die griechischen und römischen Begriffe von Glauben und Gottlosigkeit nicht einfach und ohne Vorbehalt in die neueren Sprachen überseten. So war g. B. in Rom ein atheistischer Pontifer vielleicht nur ein unklarer Ropf, vielleicht nur so unbewußt feige wie heute ein Richter, der ein Gesetz anwendet, das er de lege ferenda abschaffen möchte; wenn es nachher in Rom atheistische Papite gab, so begingen sie die Sünde am Beiligen Geifte.

Mittelalter

Die Darstellung der mittelalterlichen Gottlosigkeit aber bietet außer allen anderen historischen Aufgaben noch psychologische Schwierigkeiten, die nur selten völlig zu überwinden sind. Nicht nur wegen der Lebensgefahr war damals ein Bekenntnis zur Gottlosigkeit beinahe undenkbar, auch aus inneren Gründen der gemeinsamen Seelensituation des Mittelalters; verwaltete doch, als man an die alte Kultur wieder anknüpfte, die Kirche allein das langsam wachsende Reich der Wissenschaft und des Denkens; waren doch ganze Jahrhunderte einer wühlenden Geistesarbeit nötig, um auch nur die Redensart von der doppelten Wahrheit zu erfinden, hinter der der Widerspruch zwissen Wissen und Glauben sich eine Zeitlang verstecken konnte. Durch das Wissen und die Schule konnte die Kirche den Staat beherrschen, aber auch jeden Atemzug des einzelnen, mit weniger Bewußtheit als heute, aber mit besseren Erfolge. Man könnte das Paradoron ausstellen: die Welt, die Frau Welt, also das Gegenteil des Christentums, war nahe daran, christlich zu werden.

Mittelalter 223

Um nun in dieser Zeit nur vom Dogma abzufallen, ein Reger oder ein Reformator zu werden, mußte ein Geiftlicher ichon sein Leben und sein bischen Lebenszeit daran wagen; Vorbedingungen einer solchen Aufgabe waren: gründliches Studium der damaligen Wiffenschaft, also der Theologie, und die Rampflust eines furchtlosen Bergens. Diese Vereinigung von Gelehrsamkeit und Charakter war schon selten. Vollends aber der Abfall vom Christentum oder gar vom Gottglauben war gar nicht zu vollziehen in einer Seele, die von Kindheit an nichts kennen gelernt hatte als eben diesen Glauben und diese Dogmen. Durch ihre Erziehung wurden die Rleriker und ihre abeligen Mitschüler blind gemacht für jeden Aweifel, farbenblind für die undriftliche Welt der Wirklichkeit. Da erforderte im driftlichen Abendlande — bevor die Araber die Vergleichungsmöglichkeit mit einer zweiten Religion und dazu die alten Antworten auf alte Religionsfragen herüberbrachten — die Loslösung von Christus ober gar von Gott eine persönliche Lebensarbeit, die fast über Menschentraft ging; hätte sich doch in dieser driftlichen Umwelt ein Unchrift oder gar ein Gottesleugner nicht nur äußerlich ausgestoßen gefühlt, sondern sich auch innerlich als einen Ausgestokenen, als einen Verirrten, als einen Unmenschen, als ein Ungeheuer fühlen muffen. Es mußten ihm Bweifel an seinem Zweifel kommen, solange es nicht Gemeinden oder Genossen der Gottlosigkeit gab. Biele der stärksten Geister halfen sich nun fo, daß sie an einzelnen Steinen ruttelten, weil sie fich dem ganzen Rirchengebäude gegenüber ohnmächtig fühlten; sie mochten den Trieb fühlen, das Gange zu verneinen, verurteilten sich aber selbst zu der unmahren Rolle von Regern oder Reformatoren, die das Gange stütten, indem sie brüchige Steine zu erseten suchten. Es lag in den Umständen, daß sowohl die Reformatoren als auch die eigentlichen Zweifler sich nur gegen die allgemeine oder katholische Kirche wandten, weil es amtlich in den neuen Rulturländern eine andere driftliche Rirche nicht gab. Um bie Vorstellung lebendiger zu machen, bente man bei den Reformatoren an so übergläubige, tiefchriftliche Männer wie Franzistus von Affisi ober Luther, bei den Zweiflern an die Averroiften der Variser Universität im 12. Rahrhundert. In solchen Fällen ist die Unterscheidung zwischen Glaubensinnigkeit und Glaubenslosigkeit leicht; in sehr vielen anderen Fällen wissen wir von dem Leben und von den Schriften der Reger zu wenia, um mit Sicherheit etwas darüber ausmachen zu können, ob sie im Berzen mehr fromme Reformatoren oder undriftliche, ja gottlose Zweifler waren: denn — was nicht zu vergessen ist — auch eine Mischung beider Stimmungen oder ein Wechsel zwischen beiden war in jenen Zeiten möglich, von deren angeborener und anerzogener Unfreiheit wir uns

nur schwer einen ausreichenben Begriff machen können. In allen diesen ungeklärten Fällen ist es die schwierigste Aufgabe einer psychologischen Kritik, aus den Beitumständen, aus den Wirkungen, aus den böswilligen Berichten der kirchlichen Gegner (mitunter den einzigen Quellen) die eigentliche Gesinnung des Kehers mit einiger Wahrscheinlichkeit zu erraten.

g. Reuter

Ich brauche nicht erst zu sagen, daß mein Leitfaden in diesem Wirrsal zumeift Bermann Reuters Buch gewesen ist "Geschichte der religiösen Aufklärung im Mittelalter". Die beiden Bande sind in dem ichlechten Stil geschrieben, durch welchen die deutsche Gelehrsamkeit einst verrufen war; aber zu einer umfassenden Sachkenntnis kommt ein guter historischer Blid und die überaus reichen Quellennachweise gestatten dem aufmertsamen Lefer fast überall, die Urteile des Verfassers nachzuprüfen. Reuter hat portrefflich unterschieden zwischen den immer noch kirchlichen Versuchen, die driftliche Religion historisch-kritisch oder vernunftgemäß umaugestalten, und der eigentlichen Auftlärung, die entweder eine fast dogmenlose Naturreligion einführen oder die Religion überhaupt abichaffen wollte. Das große Verdienst Reuters bestand barin, daß er die Legende von einem unwidersprochen abergläubischen Mittelalter zerstörte und alle Nachrichten und Forschungen sammelte, die das Vorhandensein einer mittelalterlichen Aufklärung auch vor den Anfängen der Renaissance bewiesen.

Rarl ber Große

Die Darstellung Reuters beginnt mit dem Zeitalter Karls des Großen. Der fühlte sich zwar als einen Erben der römischen Raiser, der als solcher auch Pontifitalgewalt hatte und seinen Untertanen Rirchenbesuch und Auswendiglernen von Paternoster und Credo bei Prügelstrafe befehlen durfte, der driftlichen Rultus ordnen konnte wie ein römischer Raiser ben beibnischen, aber er war in allen weltlichen Dingen weltlich und verachtete manchen firchlichen Aberglauben, der noch heute im Ratholizismus oder im Pietismus blüht. Der Mann, der das Taufen der Gloden, die Sprüche gegen den Hagel und die Losprophezeiungen aus der Bibel untersagte, war ein Aufklärer gegenüber dem heidnischen oder drijklichen Aberglauben seiner Völker. Er wollte nicht so sehr ein treuer Diener der Rirche sein als ihr Herr, der katholischen Rirche, welcher damals bereits die wichtigsten dogmatischen Grundlagen gelegt waren, welche jedoch noch durchaus nicht die reichen und festen Formen angenommen hatte, die heute für uralt und für unveränderlich gelten. Karl war mächtiger als der Papst, gebrauchte aber seine Macht so, wie er es für das beste ber Rirche hielt; wir wurden seine Auffassung bald aufklärerisch, bald rechtgläubig nennen. So hielt er zwischen seinen Schlachten eine Synode au Frankfurt am Main ab (794), auf welcher er zugleich einen orthodoxen und einen vom Standpunkte des späteren Ratholizismus äußerst revolutionaren Beschluß fassen ließ; er ließ zugleich den Adoptianismus und ben Bilderdienst verdammen. Die Adoptianer waren halbe Arianer; gemäß ihrer Lehre war Jesus nur nach seiner göttlichen Natur ein Sohn Sottes, nach seiner menschlichen Natur ein Sohn Josephs, von Gott nur adoptiert; Rarl buldete diese künstliche Konstruktion nicht, deren spanische Erneurer vielleicht nur dem neuen Islam, dem Eroberer von Spanien, entgegengekommen waren. Auf der gleichen Synode wurde aber auch ohne Rücksicht auf die Anschauung des Papstes die Anbetung und der Dienst (adoratio et servitus) der Bilder verboten, der Bilder, die kurz vorher auf einem orientalischen Konzil nicht gerade der göttlichen Ehren würdig, aber einer ähnlichen Verehrung wert erklärt worden In der kräftigsten Sprache, die an den Reformator Luther gemahnt, wandte sich Karl gegen die auftommende Bilderreligion; sie wird als Gökendienst des Böbels der Verachtung preisgegeben. Sat aus der Denkschrift Rarls oder seines Theologen klingt uns geradezu rationalistisch: "Die Anbetung der Bilder ist unvernünftig; das Unvernunftige kann selbst durch ein Wunder nicht vernunftig werden." Wir muffen uns aber huten, unfere Begriffe in den verstaubten Sat bineinzulegen. Das Wunder wird nicht geleugnet.

Unter dem Nachfolger Rarls, dem Bertrümmerer des frankischen Weltreichs, dem Raiser Ludwig, den wir den Frommen, die Franzosen le Débonnaire nennen, hörten solche Strömungen nicht auf, obgleich er mehr und mehr unter den Einfluß der Geiftlichkeit geriet. Der Bischof Claudius von Turin predigte und verlangte einen puritanischen Gottesbienst und war ein rechter Bilderstürmer. In seiner Polemit gegen den äußeren Gottesdienst der Rirche verschmäht er einen für das jezige Gefühl blasphemischen John nicht; wer jedes Rreuz anbete, weil der Beiland baran gehangen habe, der könne auch jeden Esel anbeten, weil der Beiland auf einem Efel in Ferusalem einzog. Bischof Claudius war vor mehr als tausend Rahren so anticatholisch, reformatorisch, gelegentlich beinahe vietistisch, daß ihm in der Rike des Gefechts scheinbar antichristliche Außerungen entschlüpfen konnten; man glaubt in einzelnen Worten schon eine Vorahnung des Deismus zu finden, der ja der exoterischen Volksreligion (bei Toland) eine esoterische Urreligion der Gebildeten gegenüberstellte. In Wahrheit wird Bischof Claudius aber doch ein reinigender Reger gewesen sein.

Ebenfalls unter Ludwig dem Frommen lebte und lehrte Agobard, Agobard Erzbischof von Lyon, der wahrscheinlich ein ebenso guter Christ war wie Bischof Claudius, aber nicht nur in der Bike der Polemik, sondern in

gelehrter Rube Sate bilbete, die - wenn man den Geift der Zeit unbeachtet läkt — selbst an die Phraseologie des 18. Jahrhunderts erinnern können; er ist darum auch der hellste Ropf des 9. Jahrhunderts genannt Man staunt wirklich, wenn man in solcher Vorzeit die Behauptung findet, das Christentum habe die Welt nur noch mehr verfinstert; es herrsche, wenigstens im Frankenreiche (also im christlichen Abendlande), eine so große Dummheit, daß die Chriften blödfinnigere Dinge glauben, als man den Beiden einreden konnte; man lasse sich von den lächerlichsten Ummenmärchen erschrecken. Man verzichte auf den richtigen Gebrauch der Vernunft. Die Geistlichkeit migbrauche den Aberglauben, um dem Volke Geld zu erpressen, wie durch das angebliche Wettermachen. Das Dasein des Teufels wird nicht geradezu geleugnet, aber die Versuchungen des Teufels werden ganz modern auf Autosuggestion zurückgeführt. In einem Falle, wo unglückliche Menschen sich selbst beschuldigten, und das noch ohne Anwendung der Tortur, durch den Teufel zur Verbreitung einer Best angestiftet worden zu sein, erklart Agobard diese Selbstbeschuldigung aus naturwissenschaftlichen Gründen für eine Selbsttäuschung, einerlei ob die der Teufel verschuldet habe oder nicht. Der Glaube an das Gottesurteil im Zweikampf wird wieder als Aberglaube enthüllt: nicht der Gute siege, sondern der Starke. Es wäre also gar nicht unberechtigt, diesen Agobard als den ersten Aufklärer zu nennen, der gegen den Unfug des Gespenster- und Berenglaubens auftrat, ja, der jede supranaturalistische Weltanschauung bekämpfte und so als ein Naturalist erscheint.

Auch in seiner Geschichtsauffassung. Er fühlte sich sicherlich nicht als ein Werkzeug Gottes, da er in den erbitterten Rämpfen um die Aufteilung des Frankenreichs gegen den geistlich geleiteten Kaiser Partei nahm; für ihn war die Politik vom Dogma unabhängig. Aber auch theoretisch leugnete er vorsichtig die Leitung der Völkergeschicke durch die göttliche Vorsehung. Die Vorsehung selbst leugnete er nicht, nicht eine ausgleichende Gerechtigkeit, etwa im Jenseits. Auf der Erde aber gehe es menschlich zu. In einer Beit, welche die frankliche Geschichte als Gesta Dei per Francos bezeichnete, wollte er die Ereignisse durch menschliche Taten allein erklärt wissen; die ganze Weltgeschichte hätte ganz anders verlaufen muffen, wenn Gottes Hand in ihr sichtbar sein sollte. Weil wir Gottes Willen nicht seben, mussen wir uns eben damit begnügen, an ihn zu glauben. Agobards Antoleranz, besonders gegen die Auden, beweist gar nichts gegen seine aufklärerische Gesinnung; noch fast tausend Jahre später hat es Auftlärer gegeben, die nicht driftgläubig waren und bennoch die Toleranz nur innerhalb der driftlichen Konfessionen geübt wissen wollten.

Agobard 227

Von einer Bibelkritik im Sinne des Humanismus oder gar unserer Reit konnte natürlich in seinem unkritischen Rahrhundert noch nicht die Rede sein; aber auch da fehlt es bei Agobard nicht an einem modernen Buge. Die göttliche Inspiration der beiden Testamente leugnet er nicht, behauptet er sogar (vielleicht nur, um sich im Streite zu deden) sehr scharf; aber nur der Sinn sei inspiriert, nicht das Wort; im Gebrauche der Worte habe sich jeder Verfasser zu der Gemeinsprache seiner Zeit berabaelassen. Sein Hauptgegner witterte in solchen Lehren auch schon gefährliche, bibelfritische Tendenzen.

Dieser Gegner, der Abt Fredegis (gest. 834), Schüler des gelehrten Fredegis Allcuin und Ranzler des Raisers Ludwig, erscheint uns leicht als ein scholastischer Wortrealist vor der Scholastik und vor dem Kampfe um den Nominalismus, weil er in seiner Darstellung und Verteidigung der biblischen Schöpfungsgeschichte die dingliche Realität so negativer Begriffe wie Nichts und Finsternis behauptete; Agobard bekämpfte viele Meinungen des Abtes Fredegis und so könnte man geneigt werden, den weltlich und gewissermaßen naturwissenschaftlich denkenden Erzbischof von Lyon für einen verfrühten Nominalisten zu halten. In Wahrheit wissen wir nicht einmal das genau, ob Agobard eher als Fredegis die Vernunft über die Autorität stellte: in Wahrheit wird Fredegis mit seiner verwegenen Sleichung (ungefähr: Nichts = Etwas = Gott) mystisch gerichtet gewesen sein, fast unhistorisch könnte man sogar sagen: pantheistisch; just ihm gegenüber war Agobard Aufklärer in allen menschlichen Dingen, als Theologe nüchtern, dem Nationalismus geneigt, wenn auch immer in der irrationalen Sprache feiner Beit.

Wenn nach dem Tode Ludwigs des Frommen allerlei Streitigkeiten über Gebeimnisse des Glaubens ausbrachen, über das Wunder von Christi Geburt und über das Wunder des Abendmahls, so mochte die Wirkung bei dem weniger wundersuchtigen Teile der Bevölkerung einem auftlärerischen Spotte günstig gewesen sein, weil namentlich die halb schwärmerische, halb geburtshilfliche Phantasie der Nonnen zu jedem Widerspruche heraussorderte und auch der begrifflich dogmatische Streit über das Abendmahl erst recht zum Nachdenken veranlagte; aber diese Streitigteiten wurden doch allgemein im Geiste des wachsenden Zauberglaubens geführt, und auch bei der besonneneren Partei kam es nicht zu einer Verwerfung der Wunder. Auch der unglückliche Monch Gottschalt von Orbans Gottschalt (868 im Gefängnisse gestorben) war sicherlich kein Aufklärer, sondern ein keterischer Reformator; aber seine Lehre und sein Schicksal hatten abermals die Wirkung, daß eine Vertiefung in eine der schwierigsten theologischen Fragen angeregt wurde, in die Frage nach Willensfreiheit

und Vorsehung. Ob er über die Dreieinigkeit wie ein Arjaner dachte. alio vom Standpunkte der abendländischen Rirche undriftlich, vom historischen Standpunkte aus deistisch, das wird kaum mehr auszumachen sein; gewiß ist nur, daß er ungefähr siebenhundert Rabre vor Calvin den Calvinismus lehrte; und der Calvinismus ist, obgleich er die Unfreiheit des menschlichen Willens voraussett, von Aufklärung praktisch noch weiter entfernt als der Katholizismus. Bekanntlich wurde Gottschalt um die Mitte des Rahrhunderts (849) auf Befehl des Erzbischofs von Mainz, des in Latein und Kirchenzucht sehr starten Brabanus Maurus, in Gottes Namen solange gepeitscht, bis er seine Überzeugung wiberrief; zu lebenslänglichem Rerter verurteilt, nahm er seinen Widerruf wieder zurud. In dem trokigen Eintreten für das, was er subjektiv für die Wahrheit hielt und wofür er sich wie Freund und Feind auf Augustinus berief, war er nur antikatholisch; aber die bloke Möglichkeit eines so leidenschaftlichen Subjektivismus rüttelte an den Grundlagen der Kirche und stellte das Heil durch die Kirche in Frage. Und mit der Grübelei über die Prädestination war wieder einmal der Anfang gemacht zu Grübeleien über das Wesen des Menschen (Freiheit) und über das Wesen Gottes (Gute und Gerechtigkeit). Wenn man damals schon den Begriff Optimismus gekannt hätte, so hätte an das Auftreten Gottschalks bereits der aufrührerische Streit über Optimismus und Pessimismus angeknüpft werden können, das ist der Streit über eine göttliche oder natürliche Lentung der Welt.

Man darf sich durch die Erscheinung der starten Geister — damals waren auch Reger starte Geister — nicht darüber täuschen lassen, daß sie Ausnahmen waren, daß der Stand der allgemeinen Bildung im Abendlande immer geringer wurde. Das wurde nicht so eigentlich durch das Christentum selbst verschuldet wie durch die Unwissenheit der Volksmassen und durch die Roheit des niederen Klerus, der mit dem Volke zu tun hatte. Dagegen half es wenig, daß Raiser Rarl der Rable, der unkriegerische, Neigung und Zeit genug hatte zu fördern, was etwa noch an Wiffenschaft vorhanden war. Es wird wohl darauf hinausgelaufen sein, daß die Hofgeiftlichen (andere Gelehrte gab es kaum) miteinander wetteiferten, dem Beschüker ibre Schriften mit kriecherischen Rebensarten zu widmen. Er scheint eine gewisse Freiheit der Disputation zugelassen ober gar gewünscht zu haben, vielleicht um durch seine Sofgeistlichen bevorstehende Beschlüsse der Synoden beeinflussen zu können. wenn Rarl der Rable sich auch nicht schließlich immer den kirchlichen Entscheidungen unterworfen bätte, wären seine Bestrebungen um Bebung der Rultur unfruchtbar geblieben, weil sie bestenfalls den Theologen

zugute kamen, weil irgendeine untheologische Wissenschaft von Amts wegen nicht gepflegt wurde und weil im Volte noch jede Entwicklungsmöglichkeit zu Wissenschaft oder geistiger Freiheit fehlte.

Doch auch die Starkgeisterei selbst der gelehrtesten und freiesten Männer jener frühscholastischen Zeit darf man nicht so verstehen, wie die Begriffe Denkfreiheit und untheologische Philosophie sich seitdem entwidelt haben. Einer der Günftlinge Rarls des Rablen, sein bester und vielleicht liebster Hofgelehrter, Johannes Scotus Erigena (ich weiß, daß Scotus Eriman Eriugena zu schreiben hat, wenn man auf seine Reputation hält) behauptete bereits den Vorrang der Philosophie vor der Theologie; so klingt es, wenn er die wahre Philosophie für die wahre Religion erklärt: aber des Rohannes wahre Philosophie ist, wenn auch die Rirche schon aweibundert Rabre später Rekerei in ihr witterte, wenn wir auch Unläufe zu Mystik und sogar zu Pantheismus nicht verkennen wollen, doch noch nicht Aufklärung etwa im Sinne des 18. Jahrhunderts. Johannes Scotus wußte nur nicht, wie theologisch sein Spstem war; wußte er boch nicht einmal, daß die Grundlage seiner ganzen Weltanschauung, die krause Lehre des Dionnsios Areopagita, nicht ein Werk aus der Apostelzeit, sondern eine Fälschung aus dem 6. Rahrbundert war. Nicht so sehr um seines versteckten Bantheismus willen, deutlich nur um seiner antikatholischen Rehereien willen wurde er von Paris, wohin ihn der Raiser berufen hatte, fortgeärgert, wurde er dann auch in Orford unmöglich, wurde er endlich (um 877) in dem Kloster zu Malmesburn, seiner letten Ruflucht, von seinen eigenen Schülern umgebracht; vennälerhaft mit Federmeffern oder mit Schreibgriffeln erstochen.

Aber nicht einmal ein beständiger, zielbewußter Reger war er; und tolerant erst recht nicht. Gegen den Mönch Gottschalk schrieb er um 850 ein kleines Buch, worin die kirchliche Lehre von der menschlichen Willensfreiheit verteidigt und Gottschalt aller Höllenstrafen würdig erachtet wurde; von der Gegenpartei wurde Johannes dafür auch beschuldigt, seinen Geist mit der Eichelmast weltlicher Wissenschaft genährt zu haben. Die Schrift gegen Gottschalt war bestellte Arbeit gewesen; eine solche Abhängigkeit von Erzbischöfen und Königen ist auch sonst wenigstens für den Stil dieses Mannes bezeichnend. Johannes Erigena unterscheidet zwischen den Wenigen, die zum Wissen gelangen können, und den Vielen, die in ihrer Einfalt beim Glauben bleiben muffen; diefe ariftokratische Gesinnung, die einem Gelbstdenker des 9. Jahrhunderts freilich leichter zu verzeihen ist als einem Voltaire, hat zur Folge, daß Johannes im Ausdrucke zweideutig ist. Selbst in der Frage, ob man der Autorität oder der Vernunft zu folgen habe, rückt er mit seiner wahren Meinung

gena

nicht offen heraus: daß der Vorrang der Philosophie gebühre und nicht der Theologie. Fa, der Vortrag wird beinahe immer so dunkel und bei aller Mnstit so driftelnd, daß man zweifelhaft wird, ob dem Schüler des Dionnsios die Tragweite seiner stärksten aufklärerischen Sätze auch zum klaren Bewußtsein gekommen ist, ob Johannes wirklich, wie Reuter anzunehmen scheint, ein Vorläufer Lessings war. Sicher ist nur, daß er in seinem spstematischen Buche, dem über die Einteilung der Natur, es ängitlich ausspricht, der Weise müsse sich den Einfältigen gegenüber auch auf die Autorität berufen, weil auch die Mündigen zunächst erschrecken. wenn man die Vernunft allein zur Richtschnur nehme. So weiß man am Ende nicht recht, ob Johannes ehrlich oder unehrlich ist, wenn er fein System, das im Aufbau schon ganz scholaftisch doch etwas wie eine Einheit von Gott und Natur zu lehren sucht, überall mit der Bibel und mit den Kirchenvätern (baneben auch mit Blaton) in Übereinstimmung bringen will. Dennoch wird man ohne Zwang an Lessings "Erziehung des Menschengeschlechts" erinnert, wenn Johannes Erigena von der Dreieinigkeit, die auch sonst ganz keherisch gedeutet wird, nur symbolisch redet, wenn er in ebenso fühner Weise (Ev. Joh. 1, 17) die Dreiheit von Geset, Gnade und Wahrheit so deutet, als ob das Geset dem Alten Testamente angehöre, die Gnade dem Neuen, die Wahrheit aber, die bei Johannes wie die Gnade von Jesus kommt, erst der Zukunft des ewigen Lebens; dem dritten Reiche, sagt Ibsen nach Lessing.

Aberall hält sich Scotus Erigena an die Vibel, nirgends will er sich an ihren Wortlaut halten; sogar Sätze des Katechismus, wie die Himmelfahrt Christi, will er bildlich verstanden wissen; eine Art von theologischer Poetit soll die Vibel erklären und zum Verständnisse führen aus einer gewissen tindlichen Unvollkommenheit heraus (ex quadam imperfecta pueritia, wieder wird man an Lessing erinnert). Die austlärerische Gefahr der allegorischen Deutungen bestand nun, wie die Vertreter der Kirche bald erkannten, darin, daß exoterisch gepredigt wurde, Glaube und Wissen müßten einerlei sein, daß dann aber der Glaube dem bildlichen Ausdrucke gleichgestellt wurde, das Wissen der Joee, daß also espeterisch der Slaube ein bloßer Schein wurde gegenüber der Wirklichkeit des Wissens.

Wir erfahren eigentlich nicht, ob das groteste Ende des Johannes durch irgendeinen hochfahrenden Eigensinn herbeigeführt wurde oder ob die jungen Mönche von rechtgläubiger Seite gegen den Ketzer aufgehetzt worden waren; wir wissen also nicht, ob er den ersten Märtyrertod eines christlichen Ausstellarers starb. Die Kirche gab sich früh und spät Mühe, seine Schriften zu vernichten; wir werden aber lernen, daß die

Abeen des Robannes all in ihrer Unklarheit im 13. Jahrhundert wieder auflebten, in der undriftlichften Beit der mittelalterlichen Aufklarung.

Das 10. Rahrhundert wird allgemein und mit Recht für das barbarischste des Mittelalters gehalten. In Frankreich und in Deutschland mochte das Volk sich mit einer äußeren Unterwerfung unter die Kirche abfinden, übrigens zwischen diesseitiger Sinnlichkeit und jenseitigem Aberglauben ichwanten, mochten weltliche und geiftliche Fürsten gelegentlich zu den Wundern des Klerus und des Pöbels den Kopf schütteln, eine selbstbewußte Wissenschaft ichien unterdrückt, die theologische Rritik schien erloschen. In Italien stand es um die Rultur nicht beffer, eigent- Italien lich noch schlimmer, weil alle die unglücklichen Versuche der deutschen Raiser, absolute Herren von Italien zu werden und Rom wieder zum Mittelpunkte eines Weltreichs zu machen, fläglich an dem Widerstande der Bäpfte und des Adels, der Frangosen, der Longobarden und der berandrängenden Araber scheiterten. In dem politischen Chaos konnte die Wissenschaft keine Stätte finden, und in Rom selbst murde von dem 9. Rabrbundert und seinen geringen Resten wissenschaftlichen Geistes als wie von der guten alten Zeit geredet. Das gemütliche Beidentum, das Goethe beinahe tausend Jahre später im Katholizismus Ataliens wahrnahm, hatte in Rom zur Zeit der Ottonen (wir besitzen leider keine beutsche Mehrzahl für den deutschen Namen) seine gröbste Form angenommen. Aber Atalien besaß einen geistigen Schak, ber es doch nicht völlig in die Armut der Barbarenländer Frankreich und Deutschland binabsinken liek: die Ataliener batten nicht aufgehört, eigentlich niemals aufgebort, ibre germanischen Besieger als Barbaren zu betrachten, sich als Lateiner zu fühlen, auf ihre klassische romische Sprache stolz zu sein, die freilich damals im gemeinen Volke nicht mehr lebte. Burdach hat in seinen Studien zur Geschichte Rienzos gezeigt, daß die Anfänge des rinascimento viel weiter zurückreichen und eine viel tiefere Bedeutung baben, als die Rulturgeschichte anzunehmen pflegt; genau genommen sollte man von einem rinascimento, von einer Wiedergeburt des antiken Geistes nur da reden, wo den Atalienern, etwa im 13. Aabrhundert, der Wert des Ausammenhanges mit der antiken Rultur bewuft wurde; unbewuft hatte das Altertum fortgelebt, auch nach dem Niedergang des römischen Weltreichs, ohne Rraft zu neuer Leistung, in dem romantischen Schimmer eines ewigen Glanzes. Der Rurialstil Roms war schlechtes Latein geworden; aber es gab in Rom Rreise, die immer noch in Abetorenschulen gebildet waren, die nichts lieber lasen als die klassischen Schriftsteller des alten Rom, die es im feinen Gespräche für vornehm hielten, mit mythologischen Anspielungen ebenso umberzuwerfen, wie es dann

im 16. Nahrhundert wieder Mode wurde. Dem Heidentum in der Kirche entsprach ein anderes Heibentum der guten Gesellschaft. So war der Boden geschaffen für eine Weltanschauung, in welcher, eben wegen der allgemeinen Unwissenheit, für einen philosophischen Steptizismus, für Freigeisterei oder für Aufklärung kein Plat war, in welcher jedoch die äußerste Frivolität und praktische Gleichgültigkeit den theoretischen Unglauben des Abendlandes langfam vorbereitete. Es ist ja keine Erfindung der feindlichen protestantischen Geschichtschreibung, daß diese Fripolität nirgends frecher auftrat als am päpstlichen Hofe; spricht man doch wie mit einem technischen Ausdruck von einem Hurenregiment, dem erst nach der Mitte des 10. Jahrhunderts Raiser Otto der Große zunächst ein Ende bereitete, den zügellosesten dieser Papste nannte ein Reitgenosse geradezu einen Beiden; was im 17. Jahrhundert praktischer Atheismus hieß, schamlose und unbedenkliche Genussucht, das verkörperte sich damals in einer Reihe von Päpsten, von denen Johann XII. noch nicht einmal der schlimmste war. Dag um diese Beit die weltliche und geistliche Macht der Bäpste ihrem Sipfel austrebte, daß die nachweislich gefälschten Unterlagen dieser Macht gerade damals allmählich ihre Geltung durchsekten, um bald darauf amtlich und formell anerkannt zu werden. das wäre kaum zu verstehen ohne die Vernichtung des wissenschaftlichen Geistes. Mit der gleichen Frivolität, mit der man zugleich der Rirche und seinen Lüsten gehorchte, unterwarf man sich der weltlichen oder der geistlichen Gewalt; man nannte den Papst einen Usurpator und zugleich ganz blasphemisch einen Gott, sich selbst wohl gar einen Floh im Verbältnisse zu der papstlichen Gottheit. Es ware falsch, die Lebensführung dieser lustigen Menschen auf Epikureismus, ihre Unterwerfung unter das Schicksal auf Stoizismus zurückführen zu wollen; diese weltlichen Leute kannten Lebensfreuden, aber keine Weltanschauung.

Bapit Gerbert

Unmittelbar vor dem Ende des 10. Jahrhunderts schien das anders werden zu wollen, als der gelehrteste Mann seiner Zeit Papst wurde, Silvester II., heute noch berühmter unter seinem weltlichen Namen Gerbert; erst turz vorher hatten die Päpste die Sitte angenommen, nach der Erwählung ihren Namen zu ändern. Der Eindruck, den die Erscheinung dieses Mannes nach so vielen Unwürdigen auf die Zeitgenossen machte, ist merkwürdig genug: er galt für einen Schüler der Araber, wie im 13. Jahrhundert alle Austlärer wirklich Schüler der Araber waren; der Nachwelt galt er für einen Zauderer, um seiner naturwissenschaftlichen Kenntnisse willen. Er war aber nicht einmal ein Ausstlärer in dem Sinne, in dem die Bezeichnung nach ihrer Ersindung verstanden wurde. Er stand fest in seinem eksettischen Wissen und zugleich in der Nacht; er fand

tein Arg darin, daß er es vereinigen zu können glaubte, die papstliche Gewalt realpolitisch auszuüben und von derselben Stelle aus die unsicheren Bemühungen zu unterstützen, die allmählich in Philologie und Philosophie zu einer ersten Renaissance führen sollten. Sein Abeal war die eine und ungeteilte Wissenschaft, die Grammatik, Logik, Mathematik. Astronomie und endlich auch Theologie umfassen sollte; Wissen und Philosophie fallen zusammen. Wenn man's so hört, möcht's leidlich scheinen. Aber dieser Gelehrte war daneben Papit; er stellte neben die Philosophie das Dogma. Wo die Sprache verjagt, hat der Glaube — das Wort. Was den Papst Gerbert vor den Scholastikern auszeichnet, die alle die Philosophie zur Magd der Theologie machten, das ist höchstens (und nicht ausdrücklich) ein gewisses Auseinanderhalten von Wissen und Glauben: er berief sich nicht auf übernatürliche Eingebungen, er war kein Mystiker, er war, wie gesagt, ein Realpolitiker; er nahm die übernatürlichen Geheimnisse des Glaubens als ein Gegebenes hin, auf Autorität und Tradition, ohne für diese Dinge viel Nachdenken zu verlangen: um so mehr batte das Denken Zeit, sich mit natürlichen Wissenschaften zu beschäftigen. War so ein geistlicher Lehrer von der Rirchenlehre nicht völlig befriedigt und wagte er trokdem in allen Wissenschaften eine Einheit zu erbliden, dann konnte es geschehen, daß er die strengen Regeln oder auch die Spielereien der Logik wie auf die Natur so auf die theologische Metaphysik anwandte, daß er damit die von Gerbert festgebaltene Trennung zwischen irdischen und göttlichen Gegenständen aufhob und Bahnen einschlug, die zur Auflösung des Gottesbegriffs führen konnten, die unmittelbar zur Auflösung kirchlicher Dogmen wirklich führten. Wenn die Theologie nur eine besondere Wissenschaft im ganzen Wissensgebäude war und wenn in diesem Gangen der Logit die leitende Stelle gebührte, dann war dem religiösen Nominalismus nicht länger auszuweichen; wir werden uns bald mit dieser gründlichsten und gefährlichsten aller Rekereien zu beschäftigen haben, die ja bei ihrer ersten Regung sogleich mit einer logischen Rritit der Dreieinigkeitslehre einsette.

Ob die Perfönlichkeit Gerberts fo ftark nachwirkte, ob das neu- 11. Jahrhunbegründete Beilige Römische Reich Deutscher Nation unter den mächtigen sächsischen und franklichen Raisern die Gesamtkultur so gefördert batte. ob das Abendland schon damals durch vielfache Berührung mit den Arabern aus seinem dogmatischen Schlummer geweckt wurde, ob andere unbekannte oder bis jest unbeachtete Faktoren die Geister entwickelten, wir wissen es nicht; es ist nur eine Tatsache, daß auf das wüste 10. Jahrbundert ein besseres folgte, das zunächst in Italien und dann in Frankreich wieder die Wissenschaften pflegte, mit solchem Eifer und mit solchem

bert

Erfolge, daß von nun an zwar nicht immer die Aufklärung, aber immer der Rampf um die Aufklärung fortschreitet.

Um die Mitte des 11. Jahrhunderts brach der Streit um die Abendmahlslehre aus, zunächst als ein Streit um Begriffe; noch wird der Grundgedanke des Nominalismus nicht ausgesprochen, aber wir tun gut daran, uns die logikalische Kampsweise der Gegner zu merken, weil bald nachher der erste Ansturm des Nominalismus gegen das Oreieinigkeitsdogma wahrscheinlich in ähnlichen Formen begann.

Berengarius

Der Reter in der Abendmahlsfrage war jener Berengarius von Tours (geb. um 1000, gest. 1088), dem Lessing, als er ein unbekanntes Werk des Mannes in der Bibliothek von Wolfenbüttel entdeckt hatte, 1770 eine seiner gelehrtesten Abhandlungen widmete. Berengarius war bereits ein angesehener Schulvorstand, auch von den Bischöfen geschätt. weltlichen Wiffens nicht unverdächtig, als er in einer scheinbar rein dogmatischen Frage als Logiker das Wort ergriff. Die Geschichte des Dogmas von der Transsubstantiation ist nur ein Beispiel für die Dogmengeschichte überhaupt. Durch Rabrbunderte glaubte man ohne genaue Definition, ohne flares Bewußtsein an das Wunder, das sich jedesmal durch die Gegenwart des Leibes und des Blutes Christi in der Hostie vollzog; erst im 9. Jahrhundert kam es dazu, daß Paschasius Ratbertus, ein Abt von Französisch-Corven, diesem Glauben eine strenge Fassung gab durch die Erklärung, der Gottmensch sei wesentlich gegenwärtig, Brot und Wein werde in Leib und Blut verwandelt. Solange man naw glaubte, wurde das Wunder nicht bestritten; jest wollte man das Wunder durch Aufstellung einiger Begriffe erklart haben, und der Streit über die Begriffe begann. Der scholastischen Begriffsspalterei genügte es nicht, die Verwandlung oder Wandlung zu lehren, nach der Fleischwerdung (incarnatio) bei der Geburt eine Brotwerdung (impanatio) beim Abendmable anzunehmen: batte Vaschasius versichert, der Gottmensch sei wesentlich gegenwärtig, so kam es eben auf die Wesenheit, auf die Substanz an. Der Vorgang war, von jett ab haben wir auch das Wort, Transsubstantiation; das Brot verwandelte sich seiner Substanz nach und blieb Brot (echt scholastisch) nur nach seinen Akzidenzien. Es wäre interessant zu wissen, wie der Wortrealismus sich mit dieser unlösbaren Aufgabe abgefunden hätte. Berengarius war noch kein Nominalist, aber er erkannte die logische Unlösbarkeit der Vorstellung einer Substanz ohne Akzidenzien und widersprach der neuen Formulierung des alten Für die Dogmengeschichte und ihre treibenden Mächte ist es nun wichtig, daß die neue Formulierung gerade von den Leuchten der Rirche, wie von Hildebrand, dem späteren großen Bapste Gregor VII.,

nicht gebilligt wurde, daß aber in den zweihundert Jahren seit Paschassius dem wundersüchtigen Volke die mystische Deutung lieb und vertraut geworden war; das Wunder schien durch eine Wandlung der Substanz nur noch wunderbarer.

Die für seine Zeit erstaunliche Leistung des Berengarius bestand nun darin, daß er die neue Dogmenfassung, die sich für alte Cradition ausgab, als Cradition nicht anerkannte, daß er in diesem besonderen Falle ein bischen Dogmengeschichte tried und nachwies: was Paschassus unrichtig und sich selbst widersprechend auf die Bahn gebracht hatte, das sei zunächst vom Kaiser und von der Kirche abgelehnt und erst später von einem sogenannten Konzil gutgeheißen worden; es handle sich um eine neue, von einem abgeschmackten Mönche zuerst vorgetragene Lehre. Seine Keherei bestand einsach darin, daß er die geltend gewordene Neuerung für eine Keherei erklärte.

Berengarius hat seine Überzeugung nicht mit seinem Tode besiegelt, aber Martern aller Arten haben ihm das Leben schwer gemacht; von 1050 bis 1079 wurde er etwa achtmal vor Kirchenversammlungen angetlagt, gab zunächst zweideutige, dann eindeutige Widerruse ab, tehrte zu seiner Überzeugung zurück und gelobte endlich Stillschweigen, auf Wunsch von Gregor VII. Man begreist, daß Gottsried Arnold in seiner Ketzergeschichte über die Versolger des Verengarius überaus hart urteilt: man hätte ihn passieren lassen, wenn er nicht einen Slaubenspunkt angegriffen hätte, der viel Geld einbrachte; Verengarius sei in seinem Vetenntnisse gestorben und hätte nichts danach gestagt, die Herren Geistlichen mochten ihn auf dem Schindanger begraben oder auf dem Gottesacker.

Wie Berengarius sonst über die Kirche und ihren Slauben dachte, das wissen wir nicht. Aber die Vermutung Reuters ist sehr ansprechend, daß er zu der Verwerfung der wörtlich genommenen Transsubstantiation nicht erst aus Gründen der Dogmengeschichte gekommen sei; er war wohl in seinem Kinderglauben erschüttert, war aufgeklärt in den Grenzen der Zeit, zweiselte aus Vernunftgründen an anderen Kirchenlebren und warf sich erst nacher auf die Dogmengeschichte, um so unter dem Scheine der Rechtgläubigkeit die neueste Lehre bekämpfen zu können. Ist dem so, so mußte das Gregor VII. wissen, und dann wäre dessen Eintreten für Berengarius sehr beachtenswert. Aber für das Verhältnis zwischen diesem Keher und der Kurie sind zwei Tatsachen hervorzuheben, die nur darum meist übersehen werden, weil sie zu nahe vor Augen liegen. Die eine banale Wahrheit ist die Selbstverständlichkeit, daß im 11. Jahrhundert die Kirche fast nur mit einem schmückenden Beiwort katholisch

hieß oder allgemein, daß man unter der katholischen Rirche noch nicht wie beute eine bestimmte Konfession neben anderen verstand: da nun diese einzige driftliche Kirche des Abendlandes, die sich die katholische nannte, offenbar auch in den Augen ihrer Lehrer und Leiter noch nicht so unwandelbar war, wie sie jest dargestellt wird, da die Rirchenversammlungen widersprechende Beschlüsse fasten und die Minderheit gelegentlich zur Mehrheit werden konnte, war es niemals ganz ausgemacht, auf welcher Seite schließlich die Rechtgläubigkeit, auf welcher die Rekerei sein werde. Die andere noch banalere Wahrheit ift, daß es bei diesen vermeintlich ganz geistigen Rämpfen um Überirdisches da und dort sehr irdisch und weltlich zuging; bei der römischen Rurie, die eine äußere Macht zu verteidigen und zu steigern hatte, ist das von ernsthaften Sistoritern niemals geleugnet worden; aber auch Berengarius gehörte nicht zu den Träumern, er stand mitten in den politischen Umtrieben, vielleicht wider seinen Willen hineingezogen. Er hatte eine ansehnliche Partei hinter sich in Frankreich, Deutschland und Italien und war für seine Sache auch als Agitator tätig; Boten und Briefe waren noch die Mittel, die nachher durch die Flugschriften der Reformationszeit ersett wurden. Die Forschung kann nicht behaupten, daß Berengarius allein oder in Verbindung mit dem französischen Könige so etwas wie ein Los-von-Rom, eine selbständige gallitanische Rirche angestrebt habe; daß aber die orthodoren Gegner des Berengarius ihn öffentlich als einen Feind von Rom, als einen Verächter der Kindertaufe, ja vielleicht als einen Ungläubigen hinstellen konnten, scheint doch zu beweisen, daß er in vertrauten Rreisen bei der blogen Abendmahlskeherei nicht stehen geblieben war. Wenn ich alle Nachrichten vergleiche, so wird es mir wahrscheinlich, daß Berengarius innerlich zwar nicht bis zur Freigeisterei, aber doch bis zu einem starten Zweifel an der Richtigkeit der firchlichen Satzungen gekommen war, daß er äußerlich sich der Rirche immer wieder dann unterwarf, wenn er an seinem Könige nicht genug Rüchalt zu haben glaubte.

Aus diesen beiden Tatsachen, daß nämlich die Form der katholischen Kirche noch im Flusse war und daß überall Politik in die Slaubenskämpfe hineinzuspielen begann, wird die Ungleichheit des Tones genügend erklärt, den Berengarius gegen Rom einschlug: so oft er mit der Kurie persönlich unzusprieden ist, bedenkt er den Papst mit Schimpsworten, die der Heftigkeit der damaligen Polemik entsprechen. Rom wird ihm zum Sitze der Fallibilität, des Wahnwitzes und der Dummheit. Auch Gregor VII., der ihn am Ende 1079 zum Schweigen gezwungen hatte, wurde nicht geschont. Aber die beiden Tatsachen verraten auch den Grund, warum

die Rurie bald milde, bald bart gegen den Reker verfuhr. Wir brauchen da gar nicht mit Gottfried Arnold anzunehmen, die Barte sei darauf zurückzuführen, daß man durch den Albendmahlstreit die Messegelder zu verlieren fürchtete. Die Erwägung genügt, daß damals, wie fast immer in der Kurie, zwei Nichtungen einander mehr ergänzten als bekämpften: die religiöse, der jeder Reger (auch ein Verfechter des alten Glaubens, wie Berengarius) ein Dorn im Auge sein mußte, und eine politische, die um der Machtvorteile willen mit jeder Regerei Frieden zu schließen bereit war.

"Der Pfaffe Hildebrand", ein Italiener trok seines Namens, all- Gregor VII. mächtig in Rom, lange bevor er als Gregor VII. den papstlichen Stuhl bestieg, war nur Staatsmann; gang abgeseben davon, ob er seine staatsmännische Lebensaufgabe, die Weltherrichaft der katholischen Rirche, als vom himmel ober von der Erde sich aufgegeben ansah. Bevor er sich für die Geschicke der Rirche verantwortlich fühlte und sich darum den Beschlüssen der Synoden unterwarf (um sie nachher nach seinem Willen au lenken), muß er wirklich manche Anschauung des Berengarius geteilt haben; ober sie doch für die verständlichere und für die der Rirche nütlichere gehalten baben. Aber schon 1054, als er in der Eigenschaft eines Rardinallegaten nach Frankreich tam, waren die aufklärerischen Genoffen und Beschützer des Berengarius entsett über die Lauigkeit des Rirchen-Diesem muß gegenüber den Wahrheitsfanatikern zumute gewesen sein wie dem Bismard der Konfliktzeit gegenüber den liberalen Doktrinaren; auch Berengarius sprach von der Wahrheit als von einem wohlbekannten Gebilde der Bernunft; mit frommelndem Cant gab er der Wahrheit eine Wurzel in Gott, aber Gott wurde eigentlich überflussia, weil die Wahrheit ebenso notwendig genannt wurde, wie er. Der Realpolitiker Hildebrand wußte mit einem so dogmatischen, trogdem aber schielenden Rationalismus nichts anzufangen. Er schonte des Zweiflers Berengarius solange als möglich, auch noch als Papst, vielleicht schonte er in ihm nur den französischen König, den er natürlich nicht zum Feinde haben wollte, während er mit dem deutschen Raiser den Rampf auf Leben und Tod führte. Nach dem Tage von Canossa hatte er vielleicht keine solchen Rücksichten mehr zu nehmen, hatte er vielleicht Anlaß, einer römischen Gegenpartei nachzugeben. Genug, auch auf der Synode von 1079 verurteilte er den Keher nicht gleich und nicht aus einer theologischen Überzeugung, sondern gab vor, einem Orakel der heiligen Jungfrau sich gefügt zu baben. Bekanntlich entging auch dieser gewaltigste Papit nicht dem Verdachte, der Rekerei einer Rirchenreformation auguneigen, nur daß seine Gegner nicht wußten, ob man von ihm eine spiri-

tuale oder eine aufklärerische Reformation zu erwarten bätte. Es stimmt traurig, Wirklichkeit und Ideal in diesen beiden Männern gegeneinander steben zu seben; der persönlich freigesinnte Bapst steigerte realistisch die Macht des unfehlbaren und weltbeherrschenden Papittums zu einer unerhörten Böhe; der freigesinnte Berengarius, der Idealist, wäre nicht abgeneigt gewesen, wenigstens in Frankreich eine große Rolle zu spielen, aber er hatte nicht einmal die Kraft, sein Leben für sein Ideal einzusetzen. Er verstummte auf Befehl, um sein Greisenalter in Frieden binbringen ju dürfen; man mußte aber, daß der Einsiedler von St. Come ein Reter geblieben war. Die Anklageschriften gegen ibn borten sobald nicht auf: und Reuter wird wohl recht haben mit der Vermutung, daß der Zweifler Berengarius trok der Schwächen seines Charafters Schule gemacht habe; das junge Geschlecht der nächsten Jahrzehnte mag die rechtgläubigen Bekämpfer des Berengarius fleisig gelesen, aber zumeist die Stellen beachtet haben, an denen der Reter felbst zu Worte kam; wie das auch später antikeherischen Büchern ging, ganz zu schweigen von den Fällen, wo ausführliche Werke gegen den Atheismus angekündigt wurden, um die Gedanken des Atheismus straflos verbreiten zu können; wo Atheismus triumphatus auf dem Titel stand, der schlaue Leser aber las: Atheismus triumphans. Noch Anselm von Canterburn, der berühmte Erfinder des dauerhaftesten Gottesbeweises (außer dem teleologischen), scheint Unbänger des Berengarius im Sinne zu haben, wenn er von einer wachsenden Verachtung gegen den driftlichen Glauben redet. Zum ersten Male, seitdem es Christen auf der Welt gibt, erfahren wir, daß es unter den getauften Christen Ungläubige gebe; zum ersten Male erscheint es darum einem Theologen nötig, eben dem Anselm (1033 bis 1109), das Dasein des driftlichen Gottes scheinbar philosophisch zu beweisen.

Anselm von Canterbury

Die ganze Frage nach der Möglichkeit eines Gottesbeweises und nach dem besten Beweise ist nämlich — darüber sollte nach Kant nicht erst noch gestritten werden müssen — rein theologischer und durchaus nicht philosophischer Art; nur weil die Scholastik meistenteils Theologie mit Philosophischer Lert; nur weil die Scholastik meistenteils Theologie mit Philosophie verwechselte und die allgemeinsten theologischen Fragen heute noch in den Jandbüchern der Prosessoren ernsthaft zur Seschichte der Philosophise gerechnet werden, nur darum nimmt die Scholastik in dieser Seschichte einen so breiten Raum ein. Anselm von Canterbury, auch dieser englische Erzbischof war von Sedurt Italiener, heißt mit Recht der Vater der Scholastik, weil er seinen theologisch berühmten, philosophisch berüchtigten Sottesbeweis zum ersten Male gegen die Zweisel des christlichen Venkens ausstellelte. Es ist an dieser Stelle meine Absieht, zu zeigen, daß Anselms Sottesbeweis einen Wendepunkt in der

Seschichte des Atheismus darstellt: daß Anselm den neuen Sottesbegriff mit allen Eigenschaften des christlichen Katechismus aus den Haarspaltereien der Scholastik zu beweisen suchte, daß er also dabei bereits Leugner oder Anzweisler dieses christlichen Sottes im Auge hatte. Im 11. Jahrhundert noch. Ich brauche nicht ausdrücklich zu sagen, daß weder ihm noch einem Zeitgenossen der Unterschied zwischen dem antiken und dem christlichen Sottesbegriffe klar bewußt wurde.

Wir haben gesehen, daß die antiken Philosophen, soweit sie sich auf einen Beweis für das Dasein Gottes einließen, eigentlich Rinder waren, die sich nicht vorstellen konnten, daß binter einem so schönen Worte nicht auch eine schöne Sache stäte; dazu kam im Altertum eine Menge Gedankenarbeit, die erforderlich war, um den einheitlichen Gottesbegriff aus den vielen Göttern des Volksglaubens herauszuschälen. Eine abnliche, doch nicht die gleiche Nebenarbeit batten seit dem 2. Rahrhundert die sogenannten Rirchenväter, wenn sie aus der Nichteristenz der Vielgötter das Dasein ihres einzigen Gottes beweisen wollten. Noch Augustinus, in welchem sich alle Theologie seiner Vorgänger wie in einem See sammelte, um von da aus als mächtiger Strom weiterzuflicken und sich (vor der Mündung in das Meer der Vergessenheit vielleicht) in mehrere Teile zu teilen —, noch Augustinus konnte sich dieser Nebenaufgabe nicht entziehen: aber er ist als ein Anbänger des bereits siegreichen Christentums auch schon tätig, mit ungeheurem Erfolge, dem einzigen Gotte, dessen Dasein er eifrig beweist, die Züge zu geben, die die Christengemeinde seit dem Apostel Paulus für die wahren hielt. Aus ber Tiefe seines Gemütes — das ist ohne Spott gemeint — stellt er den von ihm bewiesenen Gott als den allmächtigen, allweisen und allgütigen (dies nicht gang folgerichtig) Schöpfer der Welt dar, dazu als den Erlöser ber fündigen Menschheit. Wie immer bei solchen Beweisen oder bei allen logischen Beweisen findet sich im Schlusse vor, was man vorher in die Prämiffen offen oder heimlich, bewußt oder unbewußt eingewickelt hat; man widelt es nachher in der Rontlusion wieder heraus. Logisch, erkenntnistheoretisch ist in diesen Beweisen des Augustinus und seiner ersten Nachfolger noch ein anderer, eigentlich schon mittelalterlich wortrealistischer Schulichniker verborgen. Dieser Schniker, auf die furzeste Form gebracht, besagt: weil es in der griechischen und lateinischen Sprache die Sprachkategorie des Superlativs gibt, darum muß es auch in der Wirklichteit jedesmal etwas geben, was dem Superlativ entspricht. Die frommen Leute bachten nicht daran, daß in dem, was wir ideal nennen, immer ein Superlativ vorgestellt wird ober ein Inbegriff von Superlativen, und daß dieses Ideal just darum einen Gegensatz zu der Wirklichkeit bezeichnet;

sonst müßte ja dem schönsten Weibe, das die Phantasie eines Malers geschaffen hat, irgendwo ein lebendes Modell entsprechen. Die frommen Leute dachten auch kaum daran, daß der Beweis aus dem Superlativ auch ein Beweis für das Dasein des Teusels ist: wenn es eine Stusenleiter der Schlechtigkeit in der realen Welt gibt, so müssen wir auch an ein allschlechtes, an das allerschlechtesste Wesen glauben, und das ist der Teusel.

Man halte gegen diese elende Schlußfolgerung den sogenannten kosmologischen Beweis der alten Philosophen, der trot der kindlichen Unbeholfenheit des letten Schluftettengliedes doch einen guten Sinn hatte: die Welt muß wie jede Erscheinung oder jedes Ding eine Ursache haben, diese Ursache wieder ihre Ursache, und so weiter zurud ins Unendliche (was uns unerträglich ist) oder bis zu der ersten Ursache; diese eigentlich völlig unbefannte erste Ursache wird dann naiv gleichgesett mit dem Gotte der Volksreligion oder der Gemeinsprache, der doch vor aller Philosophie (und vor aller Naturerflärung aus Ursachen) als unmittelbarer Schöpfer der Welt betrachtet worden war. Sochstens in dem Restbalten an einer handgreiflichen ersten Ursache, in dem willfürlichen, nur in Worten vollzogenen Stebenbleiben bei der ersten in einer unendlichen Reihe von Ursachen regt sich schon im Altertum der Schniker des Beweises aus dem Superlativ; nur daß der Begriff des Ersten abstratter ist und darum philosophischer klingt als die Begriffe des Mächtigsten, Weisesten, Gütigsten.

Ontologischer Beweis

Anselm von Canterbury nun hat die Schniker des Altertums und des Augustinus kunstreich vereinigt und hat so erst den scholastischen Beweis für das Dasein des christlichen Gottes geliefert. Die erste Ursache des Aristoteles, auf den sich deshalb auch manche Atheisten beriefen, wurde nur mit einem logischen Sprunge Gott genannt; sie konnte ebensogut die unerklärte erste Bewegung in der unerschaffenen oder ewigen Welt sein. Die gemütlichen Beweise des Augustinus wiederum wandten sich zwar noch gegen die Zweifel an einen Weltschöpfer und feierten mit rhetorischem Zauber die verborgenen Superlative Ewigkeit, Schönheit und Wahrheit in Gott, aber sie arbeiteten diesen Gott des neuen Glaubens erst beraus, sie hatten ihn noch nicht zur Voraussetzung. den für bewiesen gehaltenen Gott eigentlich erst durch die schwärmerische Sprache ihrer Beweise zu dem neuen driftlichen Gotte um, zu dem allervollkommensten Wesen. Und jett, bei Anselm, wird dieses allervollkommenste Wesen zum ersten Male die Voraussetzung des Beweises, des gottverlassenen, des allerelendesten, des ontologischen Beweises. "Gott ist das vollkommenste Wesen, zu den Bedingungen der Vollkommenheit

gehört aber auch die Eristenz; also muß das vollkommenste Wesen oder Sott eristieren." Dieser Beweis gilt nicht für die Götter der Griechen und Römer, denn diese waren wahrlich weit davon entsernt, vollkommene Wesen zu sein; er gilt nicht für die erste Ursache der antiken Welt, denn diese erste Ursache, auch wenn man sie sich persönlich dachte, brauchte keine moralisch guten Eigenschaften zu haben; er galt nur für den neuen Sott, der das allervollkommenste Wesen hieß, weil er die Allmacht, die Allweisheit, die Allgüte usw., weil er alle moralischen, geistigen und dinglichen Superlative in sich vereinigte. Und dieser allgemeine Beweis aus dem abstraktesten Superlativ wurde zum ersten Male geführt, als sich zum ersten Male der Zweisel an dem neuen Sotte regte. Anselm von Canterbury folgte auf Berengarius von Tours.

Nun sind aber alle frommen Versuche, diesen Anselm zu einem widerspruchslosen Denker zu machen, kläglich gescheitert; ber Vater der Scholaftik scheint nicht zu wissen, was er will: bald sett er die Vernunft an die Stelle der Autorität, bald unterwirft er die Bernunft dem ererbten Glauben. Sein Grundsatz lautet: credo, ut intelligam; dahinter verbirgt sich der noch bescheidenere Grundsat; intelligo, ut credam. Er redet wie ein Rationalist, aber er zweifelt zugleich an der zureichenden Rraft der Vernunft; und wiederum ist dieser Zweifel nicht der des ungläubigen Steptiters, sondern der des vernunftfeindlichen Theologen. Ach meine, alle diese Widersprüche Anselms können nicht ausgeglichen. wohl aber psychologisch erklärt werden durch die Wahrnehmung, daß er gar nicht wußte, wie wenig Philosoph und wie sehr Theologe er war. Er bildete sich ein, den Gott einer Vernunftreligion bewiesen zu baben: seine Vorstellung kannte aber bereits nur den Gott des driftlichen Ratechismus. Die Gefahr des ontologischen Beweises, daß nämlich durch seine Widerlegung mit dem Christengotte auch der deistische Gott in Zweifel gestellt wurde, war nur für jene Zeit noch nicht vorhanden; mehr als ein halbes Jahrtausend später wurde jeder Angriff gegen den ontologischen Beweis zu einer Orohung auch gegen die Vernunftreligion; die zeitgenössischen Gegner Anselms aber waren, wenn sie uns auch als Aufklärer erscheinen, nicht viel klarere Röpfe als er; man gewinnt oft den Eindruck, daß sie ihn nur aus Stolz auf ihren besseren Scharffinn. auf ihre "Modernität", widerlegten, wenigstens standen sie ebenso fest wie er in dem ererbten Rirchenglauben; freilich ist nicht immer mit Sicherbeit zu sagen, ob sie diesen Glauben nicht heuchelten.

Wir dürfen ganz allgemein Anselms Gegner als Fortsetzer der Verengariusschen Retereien betrachten; aber ein geschichtlicher Zusammenhang zwischen ihnen und Verengarius wird kaum nachzuweisen sein. Es handelt

Mauthner, Der Atheismus. I. 16

5aunile

sich zumeist um den Nominalisten Roscelinus, von dem wir sehr wenig wissen, und um den Mönch Saunilo, den ersten Arititer des ontologischen Beweises. Zwischen diesen beiden Segnern des Anselmus besteht ein Unterschied nur in der Höhe des Standpunktes, von welchem aus sie tämpsen; Saunilo verläßt nicht den Boden der gewöhnlichen Logist, da er im ontologischen Beweise grobe Schnizer nachweist und nur undewußt mit der Notwendigkeit des Schlusses (aus dem Gedachtwerden auf das Sein) auch überhaupt die notwendige Realität von Ideen anzweiselt; Roscelinus ist der erste radikale Seist, der in der Logist nur eine Formalwissenschaft erblickt, den abstrakten Begriffen der Logist ein ontologisches Dasein abspricht und so als entschener Nominalist nebenbei auch den ontologischen Beweis aus Begriffen widerlegt.

Der Mönch Gaunilo, vor seinem Eintritte ins Rloster Marmoutier vielleicht ein Graf Montignn, beschränkte sich also darauf, die Schlukfolgerung des Unselmus umzustoßen. Unselmus batte, wie später Regel, aus der Vernünftigkeit auf die Wirklichkeit geschlossen: wenn wir den Gottesbegriff versteben, so existiere Gott in unserer Vernunft, musse demnach auch real existieren. (Diese Form des ontologischen Beweises widerspricht der früher gegebenen nicht, nach welcher die Eristenz zum Wesen der Bollkommenheit gehört; da und dort gehört zum Verstehen des Gottesbegriffs das Begreifen eines Superlativs, und der Superlativ wird eben nicht als bloge Sprachkategorie aufgefaßt, sondern als eine Wirklichkeit.) Saunilo zeigt, daß man mit der gleichen Formel (wie ich es drastischer für den Teufel getan babe) das Dasein jeder pollkommenen Sache. 2. B. einer vollkommenen Ansel, beweisen könnte. Anselmus wehrte sich gegen diese Rritik mit scholastischen Fechterkünsten, die einer Widerlegung nicht wert sind; er blieb starrsinnig bei der eigentlich sinnlosen Vorstellung, die aber durch Rahrhunderte für sinnvoll gehalten wurde: habe ich in meinem Ropfe die Adee von einem vollkommenen Wefen, das aukerhalb meines Ropfes nicht eriftiert, habe ich daneben die Adee von einem vollkommenen Wesen, das auch außerhalb meines Kopfes existiert, so hat dieses zweite Wesen ein Plus gegenüber dem ersten, ist also erst das wahrhaft vollkommene Wesen und existiert auch außerhalb meines Ropfes, in der Wirklichkeit. Es ist nicht meine Schuld, wenn da Anselm von Canterburn einen kindisch dummen Beweis zu führen scheint. Man hat aus dem Auftreten des Mönches Gaunilo und noch entschiedener aus einer Ablehnung des ontologischen Beweises durch den heiligen Thomas zu beweisen gesucht, daß nicht die gesamte Scholastik für eine so schlechte Logik verantwortlich gemacht werden könne; aber die rein logischen Gegengrunde des heiligen Thomas sind schwach, weil sie am Wortrealismus festhalten.

Roscelinus 243

Ob Roscelinus mit Recht oder mit Unrecht für den Begründer des Roscelinus umstürzenden Nominalismus gehalten wird, er darf in diesem Zusammenbange nicht fehlen, weil Anselmus in ihm einen gefährlichen Gegner gesehen hat, einen Ungläubigen inmitten der driftlichen Gemeinde. Bekannt ist die Aukerung des Anselmus, die zum Schlagworte für den Nominalismus geworden ist: dieser halte die Universalien (Anselmus sagt universales substantias, was wir nicht durch "Universalbegriffe" überseken dürfen, wenn wir dem Vorwurfe der orthodoren Logiter nicht seine komische Rraft nehmen wollen) blok für flatus vocis; in dem gleichen Sate werden diese modernen Logiter "Reter ber Logit" genannt, was um so beachtenswerter ist, als der Denunziant völlig in seinem Rechte war: nicht erst in ihrem Glauben waren diese Nominalisten Reger, sie waren Reger in ihrer Logik, in ihrem Denken. Weniger bekannt ift der Vorwurf, den Anselmus dem Roscelinus im nächsten Rapitel der gleichen Schrift macht (de fide Trinitatis): er spreche von einer und derselben Pflicht der Beiden, der Juden und der Christen, ihr Geset oder ihren Glauben zu verteidigen. Man braucht da nicht gleich anzunehmen, Roscelinus babe durch solche Worte die vergleichende Religionsgeschichte angebahnt, er habe gar der Vernunft das Amt zugewiesen, unter den gleichberechtigten Religionen die wahre zu erkennen; wenn aber die weitere Beschuldigung, der Nominalist glaube nicht an die Autorität der Bibel, er lehre (im Grunde wieder nominalistisch) auch die Menschwerdung des Vaters und des Heiligen Geistes, wenn an diesen Rekereien im Glauben etwas Wahres ist, dann stand er in der Tat so gut wie außerhalb der Rirche, mag er auch in dem einzig vorhandenen Schriftstude (wie die meisten Reker) seine Rechtgläubigkeit beteuert baben. Richtete sich ber ontologische Beweis nun zum ersten Male gegen eine Leugnung des Gottes überhaupt, des Gottes der Vernunftreligion, galt Roscelinus — um das spätere Wort vorwegzunehmen — für einen Deisten, so haben wir die seltsame Erscheinung vor uns: dak Anselmus durch den binterliftigsten Gottesbeweis den deiftischen Gott zu beweisen vorgab, aber den driftlichen Gott in den Begriff hineinschob; daß Roscelinus den driftlichen Sott bekannte, des Sottes der Vernunftreligion verdächtig war, aber durch ben Grundgedanken des Nominalismus die Ideen in Bewegung fette, die schließlich auch den Gott der Vernunftreligion, dazu die Unsterblichkeit ber Seele und andere universales substantias au flatus vocis machten.

Wir besitzen kein Buch von Roscelinus, wir kennen nicht einmal seinen genauen Namen mit Sicherheit; wir wissen eben nur, daß er auf dem Konzile von Soissons seine Trinitätslehre widerrusen mußte (1092) und daß der berühmte Abälard sein Schüler war.

Rreuzzüge

Wenige Sahre nach den kleinen Rämpfen, die zu dem Widerrufe des Roscelinus führten, kam es zu dem welthistorischen Ereignisse, das unter dem Namen des ersten Rreuzzugs bekannt ist. Es ist oft gesagt worden, daß die Rreuzfahrer in frommer Begeisterung aufbrachen, daß sie aber aus dem Morgenland einen ganz unchristlichen Sinn für feinere Lebensgenüsse und eine gewisse Neigung zu buldsamer, also wieder undriftlicher Religionsvergleichung beimführten. Mit dem Nachfake bat es gewiß seine Richtigkeit; aber auch unter den Motiven, die die Rreuzfahrer und ihre Feldherren binaustrieben, mögen gar manche der weltlichsten Art gewesen sein: Beutelust, Abenteuerdrang, Flucht aus der Enge der Beimat. Wir stehen im Beginn des 12. Jahrhunderts, nicht mehr in dem gang roben, gang asketischen Mittelalter des 10.; noch wagt sich nicht leicht ein Zweifel an den Dogmen der Kirche hervor, doch schon gibt es im Zeitalter der Kreuzzüge eine neue Art von Literatur, von unanständiger Gassenliteratur, die über die Gebräuche der Rirche und über ihre Diener zu lachen beginnt. Die Lieder der Vaganten ertonen auf den Wegen der Rreuxfahrer. Die viel gerühmte Nachsicht der mittelalterlichen Rirche gegen die Bossen, die auf Rosten der Rirche getrieben wurden, war nicht Tolerang, fie war nur ein Zeichen dafür, daß die Überspannung der Weltflucht allgemein — auch bei den Klerikern — Lachlust und Weltlust überhaupt ausgelöst hatte, daß die Autorität von Rom, immer noch mächtig gegen die vereinzelten gelehrten Aweifler in den Rlosterzellen, ohnmächtig zu werden anfing gegen die ungelehrten Lacher, die weder Wiffen noch Charakter genug hatten, ihr Gelächter zu Sätzen des Zweifels zu formulieren. Hinter den ungelehrten Lachern standen eben damals schon (außer den Vaganten, die natürlich ebenfalls entlaufene Rleriker waren, Journalisten, Leuten, die ihren Beruf verfehlt hatten) zahlreiche Geistliche, die aus praktischen ober theoretischen Gründen mit der Überspannung der römischen Ansprüche unzufrieden zu sein anfingen. Ansbesondere konnte der gesunde Menschenverstand des Abendlandes den Glauben an die massenhaften Wunder nicht mehr aufbringen, der ihm jett zugemutet wurde. Die Reliquien, die im Orient und nachdem der Handel mit ihnen sich als ein gutes Geschäft erwiesen hatte — auch in der Heimat entdeckt wurden, waren zahllos und zahllos die Wunder, die man von den Reliquien erzählte. Auch von Leuten, die an eine Religionskritik nicht zu denken wagten, wurde diesem Ubermaß gegenüber Wunderkritik geübt: war aber erst an einer Stelle der schüchterne Versuch gemacht worden, geschichtliche Wahrheit von legendenhaftem Beiwerk zu säubern, so lag es für die Spötter wie für die ernsten Reter nahe, den Grundsat der Kritik auch auf die biblischen Geschichten

Rreuzzüge 245

anzuwenden. Nicht mit so klaren Worten wie später, aber doch schon in ähnlicher Absicht wurde die Religion Christi der driftlichen Religion gegenübergestellt. Wir finden da schon im ersten Orittel des 12. Rahrbunderts einen Märtyrer, dessen Retereien weit über die des Hus hinausgingen. Betrus de Bruns oder Brusius verwarf die Taufe und das Abendmahl, überbot die Bilderstürmer durch sein Verlangen, auch die Rreuze als Reichen der grausamsten Bein zu zerstören, und wollte überhaupt pon einem geordneten Gottesdienste in besonderen Gottesbäusern nichts wissen. Nach einer Gegenschrift von Betrus dem Ehrwürdigen, der übrigens blutige Verfolgung der Verirrten nicht gut bieß, stütten sich die Anbänger des Brusius, die Betrobrusianer oder auch nur Brusianer bießen, bei ihrer Forderung eines gereinigten Christentums schon auf Bibelkritik, wie sich ja von selbst versteht, auf eine sehr robe Bibelkritik, wie sich wieder von selbst versteht. Nach ihrer Lehre beruhte die ganze Rirche immer nur auf Glauben, nicht auf Wissen — genau wie der Reliquiendienst. Arnold meint wieder einmal, die herrschende Rirche habe den Brusius verfolgt, weil er ihren Handel gestört, weil er den Pfaffen an die Müten und Bauche gegriffen habe; in Wahrheit stand solcher Freigeisterei gegenüber das ganze Rirchengebäude auf dem Spiele. Der Abt von Cluny tampfte gegen ibn mit Grunden und mit Lugen. Petrus de Bruys wurde lebendig verbrannt, ging durch das irdische Feuer in das höllische Feuer über, man weiß nicht wann, man weiß nicht, ob als ein Opfer des Pöbels oder unmittelbar ein Opfer der Geistlichkeit. Seine Anhänger, die von Völlinger (vielleicht irrtumlich) neben die Schüler bes noch rätselhafteren Beinrich (von Laufanne?) gestellt wurden. die Henricianer, wurden schwerlich ausgerottet.

Hätte es schon zur Beit der ersten Kreuzzüge eine gebildete Oberschicht gegeben, zahlreich und tapfer genug, solche Gedanken zu Ende zu denken, so hätte schon hundert Jahre vor Kaiser Friedrich II. die antichristliche Auftlärung einsehen müssen, die dann — wie wir bald sehen werden — in der Buchlegende oder in dem Symbole von den drei Betrügern ihren Sipsel erreicht. Schon wurde die gefährliche Frage erörtert, warum unter den prüfenden Augen der Gegenwart keine durch Beugen beglaubigte Wunder mehr geschen; schon wurde (von Abälard) der entschende Gedanke hingeworsen, der Gedanke des Märchens von den drei Ringen, daß jede Religion einen auf ähnliche Tradition gegründeten Glauben habe, daß also jede betrügen oder betrogen werden könne (Petr. Vener. Abael. I. 1. Respondes unamquamque sectam sibi faveri et de talibus vel similibus falli vel fallere posse). Aber die Zeit war für eine breite Wirkung solcher Zweisel, die mehr als Rehereien

waren, noch nicht reif; es kam weder zu einem Ansturm gegen das Christentum noch auch zu einer Rirchenspaltung, die der römischen Macht eine gleiche Macht gegenübergestellt hätte. Zu gewaltig wurde gerade damals durch Hildebrand das Ansehen des Papstes; der antichriftliche, weltliche Sinn der Fürsten und Völker war vom Verstande aus gewedt worden, aber die Phantasie und die Beutelust der Fürsten und Völker lebte noch. von den Rückschlägen nicht belehrt, in den Kreuzzügen und hielt sich darum noch äußerlich an das Schlagwort: Gott will es. Wieder muffen wir scharf zwischen Freigeisterei und Reterei unterscheiden. Die fromme Reterei, die gläubige Sehnsucht nach der wahren Religion Christi, wuchs im Laufe des 12. Jahrhunderts im südlichen Frankreich zu einer beträchtlichen Stärke an, beinabe zu einer Gegenkirche, bevor sie dann zu Anfang des 13. Jahrhunderts mit Feuer und Schwert ausgerottet wurde. Die Freigeisterei jedoch regte sich nur in vereinzelten Röpfen, wurde übrigens mit solder hinterhältigkeit, mit solder Rriecherei por den Machthabern, mit so ängstlicher Stimme ausgesprochen, daß eine einflufreiche Gruppe oder Schule von Freigeistern gar nicht aufkommen konnte.

Uraber

Der Zufall der Rulturgeschichte, die von den Zufällen der Weltgeschichte abhängt, hat die Juden zweimal das abendländische Denken sehr stark beeinflussen lassen. Das eine Mal in ungebeurem Make durch das Christentum, welches aus einer judischen Sekte zur herrschenden und berrichsüchtigen Religion des Abendlandes wurde und den Begriff der Christenheit ausbildete, trotdem auf einem anderen Wege die Lehren Jesu Christi sicherer als die eines anderen Menschen zum Ideale der Menschheit führen konnten: das andere Mal durch die jüdischen Genossen und Schüler der Araber, die dem Abendlande einen bis dahin unbekannten Aristoteles neu schenkten und so die bereits alternde Scholastik verjüngten. Was sonst von den Juden häufig gerühmt worden ist, trifft nicht gang zu; was die große Nachwirkung Spinozas für die Geistesbefreiung geleistet hat, darf wahrlich nicht dem Judentum zugute geschrieben werden; und der Anteil judischer Schriftsteller an der Aufklärungsliteratur ist sehr überschätzt worden. Erst im 19. Jahrhundert sett die Mitarbeit der Auden inmitten der driftlichen Völker neu ein; da bildeten und bilden aber bereits die "affimilierten", die entjudeten Auden einen Bestandteil der vom Dogma losgelösten Christenheit.

Unleugbar und in geschichtlicher Beziehung kaum zu überschäten war das Verdienst der Juden um die Bewahrung des damals überaus nühlichen Nationalismus, den die Juden, frei von dem christlichen Nichendogma, von den Arabern, und die Araber, noch frei von ihrer Nichenreaktion, von ihrem Aristoteles gelernt hatten. Es war eine jüdisch-arabische

Araber 247

Renaissance des Aristoteles vor der ungleich bedeutsameren Renaissance des Platon, die nur etwa hundert Rabre später einsetzte. Die eigentlich sogenannte Renaissancebewegung führte erst auf Umwegen zu der antidriftlichen Aufklärung des 18. Nahrbunderts: die aristotelische Renaissance war sowohl bei dem Araber Averroës als bei dem Juden Maimonides aufklärerisch. Das lag nicht etwa an Vorzügen der jüdischen oder der islamitischen Theologie; sowohl das Zudentum als der Aslam boten dort. wo sie einige Macht besagen, ihrer Geistlichkeit die Handhaben zu harter Berfolgung der Reter; und wo es machtlos war, wurde jogar das Christen-Aber das Judentum nach der Babylonischen Zeit und der Islam von Anfang an durften sich mit einigem Rechte rühmen, den Grundgedanken, der diesen drei Religionen gemeinsam war, den Monotheismus, reiner darzustellen, als das Christentum es seit dem Ronzil von Nizaa getan hatte, konnten sich also rühmen, besser als das Christentum mit der Theologie des Aristoteles übereinzustimmen. zugegeben werden, auch wenn Sprengers Vermutung, Mohammed habe seine Lebre von einer der Setten übernommen, die dem Dogma von der Dreieinigkeit sich nicht gefügt hatten —, wenn diese sehr ansprechende Vermutung nicht richtig sein sollte. Die Ahnung, der Aslam wäre vielleicht eine sittlichere Religion als das Christentum, sprach sich in einer rätselhaften Legende aus. Eine Sarazenin trat dem Rreuzheer entgegen, in der einen Sand ein Gefäß mit Wasser, in der andern eine Pfanne mit Glut. Das Paradies wollte sie verbrennen, das Feuer der Hölle löschen, damit die Christen fortan ohne Rücksicht auf fünftige Belohnung und Strafe das Gute um seiner selbst willen üben könnten. Die Forberung also einer Vernunftmoral im tiefsten Mittelalter. (Harden. "Zukunft", 27. Jahrgang, S. 249.)

Als der Jslam die Nachbarländer von Arabien gewonnen hatte, Sprien und Agppten, berührte er sich ebenso mit der Tradition der spätgriechischen Philosophie wie das Christentum, das in Konstantinopel wie in Rom das Erbe der Griechen antrat. Nun brauchte just die rechtgläubige christliche Kirche den Neuplatonismus gar nicht erst mühsam aufzunehmen, er steckte ja schon in ihrer Glaubenslehre. Der Islam dagegen widerstrebte dem Neuplatonismus aufs äußerste; mit Aristoteles jedoch konnten sich sowohl die frommen als die freidenkenden Araber auseinandersehen. Es gehört nicht hieher, ist aber vielleicht ein gelungener Witz der Rulturgeschichte, daß die späteren christlichen Scholastiker nicht nur die erweiterte Kenntnis von Aristoteles, sondern auch ihre blinde Unterwerfung unter Aristoteles den Arabern verdankt; durch diese Ungläubigen war der griechische Beide zum entscheidenden christlichen Philosophen geworden.

Was man vor der Wiederentdeckung der griechischen Originale im 12. Jahrhundert und noch darüber hinaus unter Aristoteles verstand, das war der Aristoteles des Averroës; und Averroës hatte seine Erläuterungen zu Aristoteles geschrieben, einen monistischen Pantheismus beinahe — wie man jeht sagen würde — hineingelegt und Aufklärung verbreitet ohne griechisch oder auch nur sprisch, die Sprache der Abersehungsbrücken, zu verstehen. Averroës hat, darin ein Schüler von Avicenna, den Aominalismus, also die stärkste Freigeisterei des Mittelalters, wesentlich beeinsluft, ohne die Fragen auch nur zu kennen, um welche sich der Streit zwischen den christlichen Nominalisten und Wortrealisten vor ihm und nach ihm drehte.

2lperroës

Averroës (1126 bis 1198), der lette unter den großen arabischen Arzten und Philosophen, sah in Aristoteles den Sipfel menschlicher Vollendung, in seiner Lehre die Richtschnur menschlicher Vollkommenheit. Er nahm mit dem Griechen ein hochstes Wesen an, deffen Dasein aber nur durch den physiko-theologischen Beweis begriffen werden könne. Die Vorschrift der Religion binde nur die ungelehrte Masse; der Philosoph habe sich aber ber ererbten Religion anzupassen, könne alles allegorisch deuten und so zu reiner Erkenntnis fortschreiten. Eine so vorsichtige Lehre von einer doppelten Wahrheit genügte, um Averroës bei dem Ralifen, dessen Arzt er war, in Ungnade fallen zu lassen. Es war die Zeit, in welcher die Denkfreiheit der Araber und bald auch ihre Berrschaft in Spanien ein Ende nahm. Averroës, in Cordova geboren, starb in Marotto. Sein Ansehen im Abendlande war so groß, daß verschiedene seiner Lehrsäte noch im 13. Jahrhundert zu Paris verdammt wurden, die aufklärerischen Sätze: die Welt sei ewig (also nicht geschaffen), die Seele gebe mit dem Rörper zugrunde, der Wille des Menschen werde durch Notwendigkeit bestimmt.

Maimonides

Auch bei Maimonides (1135 bis 1204) ist wohl zu unterscheiden zwischen seiner rein geschichtlichen Bedeutung für die Seistesentwicklung des Abendlandes oder für die Europäisierung der Zuden und zwischen seiner zeitlosen Bedeutung oder dem Werte, die wir noch heute seinem Jauptwerte zubilligen müssen. Er steht mit seiner Selehrsamkeit und einer gewissen Entschiedenheit viel mächtiger da als fünshundert Jahre später der liebenswürdige Schöngeist Moses Mendelssohn; aber auch Maimonides spielt eine größere Kolle in der Seschichte der Judenheit als in der der Menscheit. Immerhin wirkte er so früh schon (durch lateinische Übersetzungen seiner arabischen Schriften) auf die Selehrtenrepublik des Mittelalters, daß er unter dem latinisierren Namen Moses Maimonides bekannt geworden ist; die Juden nennen ihn hebrässch

Moses ben Maimon oder Moses Maimuni oder gar nach der sprachstündigen Sitte, die jeht wieder mehr und mehr in Europa einzureißen beginnt und die Ansangsbuchstaben eines längeren Namens barbarisch zu einem Unworte zusammenzieht: Nambam (Rabbi Moses ben Maimon).

Fast bedenklicher als der Name seiner Person schwankt der Titel seines berühmtesten, mir übrigens allein zugänglichen Buches, der aus dem arabischen Originale sehr früh ins Bedrässche, aus dem Bedrässchen ins Lateinische und von daher erst in moderne Sprachen übersetzt worden ist, zugleich mit dem Buche selbst; man zitierte es sonst gern unter dem Titel "Führer der Verirrten"; wenn man anstatt dessen genauer sagen will "Leitung der Zweiselnden", so wird niemand etwas dagegen haben.

Die Wertlosigkeit seines Denkens für unsere Erkenntnistheorie verrät sich schon in der Art, wie Maimonides Theologie und Wissenschaft miteinander versöhnen zu können glaubt, wie er vielmehr sogar Wissen und Glauben für identisch hält. Zum Wesen des Glaubens gehöre die Überzeugung von der Richtigkeit dieses Glaubens; und ein Glaube, der durch den Verstand nicht widerlegt werden könne, verdiene Wahrheit genannt zu werden. Es will mir scheinen, als ob auf solcher Grundlage eine klare Unterscheidung zwischen Glaube und Aberglaube nicht möglich seit; dennoch hat Maimonides zur Beseitigung abergläubscher Vorstellungen viel beigetragen, es also redlich verdient, daß er nach seinem Tode auf den jüdischen Inder gesett und beschuldigt wurde, die Bibel an die Griechen (an Aristoteles) verkauft zu haben. Ich ordne einige seiner auftlärerischen Gedanken nach einer Dissertation von Finkelscherer ("Mose Maimunis Stellung zum Aberglauben und zur Anstitt." 1894).

Die drei Quellen der Erkenntnis, die Maimonides zugibt, sprechen nicht eben für Freiheit von jedem Aberglauben; wir sollen glauben: was die Sinne uns vermitteln, was Berstandesbeweise lehren und was die religiöse Überlieferung erzählt. Man braucht diese lehte Erkenntnisquelle nur zu erwähnen, um einzusehen, daß der Bibelkritiker Spinoza, geschweige denn der Philosoph unmöglich ein Schüler des Maimonides genannt werden darf. Immerhin hört Maimonides mit gesundem Menschenverstande jedesmal dann auf, sich auf Moses und die Propheten zu berusen, wenn er einen verbreiteten Aberglauben bekämpfen will. Als ob in der Bibel von Zauberei und Wundern gar nicht die Rede wäre, wird die Verantwortung für diese Dinge den Chaldäern zugeschoben; als ob über den Stillstand der Sonne und solche widernatürliche Ereignisse mehr gar nichts berichtet wäre, wird behauptet, nach der Lehre der Bibel habe Gott zwar die Welt geschaffen und der Natur ihre Geseste gegeben, aber innerhalb der geschaffenen Welt sein die Natur

gesetze unabänderlich. Kühner schon ist der Sat, der Mensch sei nicht der lette Zweck der Schöpfung. Es wäre eine für sein Jahrhundert außerordentliche Leistung gewesen, wenn Maimonides von da aus die naive anthropozentrische Weltanschauung vernichtet hätte; aber nicht einmal in der Bekämpfung anthropomorpher Vorstellungen von Gott geriet er weiter, als daß er die wildesten Phantasien der Rabbiner ablehnte.

Man darf sich von modern klingenden Sätzen dieser alten jüdischen Theologen nicht täuschen lassen, wie 3. V. von dem, die Bibel müsse sich dem menschlichen Ohre anpassen und bediene sich darum der Menschensprache; das soll nicht etwa in unserem Sinne besagen: die Verfasser Verfasser Bibel, mochten sie nun ein höheres Wissen ober nicht, mußten sich für Wissen und Mitteilung auf die Möglichkeiten der Menschensprache einschränken; das sollte vielmehr besagen: Sott besitzt für sich ein übersprachliches Wissen, bindet sich aber für die Mitteilung an die Menschenworte, stellt sich selber in Menschengestalt dar und will in allen diesen Dingen allegorisch verstanden werden.

Nun hatte sich bei den asiatischen Auden, unter dem sogenannten Saonat, der talmudischen Behörde der spät-babylonischen Ruden, eine Literatur entwickelt, die über die Größenverhältnisse Gottes, über seine Gestalt, über seinen Hofstaat abenteuerliche Angaben machte, die zwar nicht von den Gaonim, wohl aber von dem theologischen Pöbel geglaubt wurden. Die bescheidene Leistung des Maimonides bestand nun darin, daß er die tollsten Anthropomorphismen dieser nichtkanonischen Bücher entschieden ablehnte, jedoch die landläufigen Anthropomorphismen der kanonischen Bücher, an deren Echtheit er niemals einen Zweifel aussprach, symbolisch deutete. Sott besitt keine menschlichen Sinne und Organe, wirkt aber, als ob er folche Sinne und Organe hätte: die Attribute Gottes sind seine Wirkungen; Gott ist unkörperlich und gehört - wie ich mich ausbrücken möchte - weder der adjektivischen noch der substantivischen, sondern nur der verbalen Welt an. Mit solchen Gedanken, die sich in seinem philosophischen Werke wie in seinen theologischen Schriften finden, erhebt sich Maimonides freilich über das theosophische Geschwät der zeitgenössischen Rabbiner; aber er verläßt durchaus nicht den eigentlich jüdischen Gedankenkreis und beruft sich bei seiner Lehre, die man darum nicht eine Religion der Vernunft nennen darf, auf die Bibel und auch auf den Talmud. Vernunftgemäßer, beinahe schon rationalistisch benkt Maimonides nur über solche Fragen, die in dem überlieferten Religionsspstem der Juden keine bestimmte Ausbildung erfahren haben. So entnimmt er zwar aus der Bibel den Begriff der Engel, der Mittelwesen zwischen Gott und Menschen, entkleidet sie aber zuerst ihrer Körperlichteit, dann ihrer Persönlichteit überhaupt und scheint geneigt, sie für Personisitationen von Naturkräften zu halten; noch weiter geht sein strammer Monotheismus darin, daß er das Dasein der schädlichen Dämonen geradezu leugnet, also auch das Dasein des bösen Seistes oder des Teussels. Für uns wird der Wert solcher Aufklärerei dadurch beeinträchtigt, daß Maimonides sowohl die Vergeistigung der Engel als die Leugnung der Dämonen beharrlich auf die Vibel zu stühen sucht, die doch voll ist von solchen Seschichten und aus der er jederzeit von den Nabbinern widerlegt werden konnte. Doch mochte just diese Abhängigkeit oder Anhänglichteit seinen Kampf gegen den praktischen Aberglauben der Juden nühlicher machen, auch den Kampf gegen manchen anderen Aberglauben seit.

Bu dem judischen Aberglauben, der dann durch die Rabbala Gemeingut wurde, gehörte die Theurgie oder das Vertrauen auf die wunderwirkende Kraft des Gottesnamens. Man glaubte an eine geheimnisvolle Wirkung jedes Begriffs, wie der Mensch por der Spracktritit auch obne Rabbala an so etwas glaubt; man glaubte an alle drei Erscheinungsformen der Begriffe: den Gedanken, das Wort und das Schriftzeichen. Da nun Gott das Wunder der Weltschöpfung durch das Aussprechen hebräischer Worte bewirkt hat, so mussen hebräische Worte eine besondere Rraft besiken: die bochste Rraft der hebräische Name Gottes, namentlich wenn die vier Buchstaben dieses Namens richtig ausgesprochen werden; aber es gab noch gewaltigere Gottesnamen, einen von zweiundvierzig und gar einen von zweiundsiebzig Buchstaben. Maimonides, der kein anderes Wunder als das der Weltschöpfung augab und - wie wir erfahren haben — keine Eigenschaften Gottes kannte (also eigentlich auch teine Namen), verbreitete sich sehr gelehrt über die Gründe der Geheimhaltung der kurzen und der langen Gottesnamen, behandelte aber schließlich doch alle diese Raubereien als baren Unfinn, den man kaum anbören. geschweige denn glauben dürfe.

Über die jüdischen Schranken hinaus gelangt Maimonides in seiner Absage an die Astrologie, die damals noch nicht so allgemein für eine Wissenschaft gehalten wurde, wie zwei- die dreihundert Jahre später, die aber namentlich in arabischen Gelehrtenkreisen schon ernst genommen wurde. In diesem Punkte hat Maimonides seine Halbheit beinahe überwunden. Der Mensch stehe nach Größe und Wesen in gar keinem Verhältnisse zu den Sternen, die er mit seiner Beit als Intelligenzen aufsakte; die Himmelskörper seien nicht um der Menschen willen da. (Aur daß diese Wahrheit durch Redensarten von der Emanation sphärischer Vollkommenheit und dergleichen wieder abgeschwächt wird und einmal

sogar zugestanden wird, die Pflanzen wenigstens seien um der Menschen willen da.) Auch vertrage sich die Astrologie weder mit der Willensfreiheit des Menschen, noch mit der Gerechtigkeit Gottes. Übrigens habe tein griechischer Weiser an die Astrologie geglaubt. Also sei in allen diesen Nativitäten keine Spur von Verstand anzutressen. Freilich sindet Maimonides einen Hauptgrund für seine Ablehnung der Astrologie darin, daß die Befolgung der Gebote des jüdischen Gottes nichts helse, wenn die Geschicke der Völker und Individuen durch die Sterne vorherbestimmt seien. Die Abneigung des Maimonides gegen die Astrologie war so start, daß er in diesem einen Falle selbst die Autorität des Talmud nicht gelten ließ. Es ist bekannt, daß sein heftiger, im ganzen sehr verständiger Widerstand gegen diese Scheinwissenschaft vergeblich war; gerade in der gottlosen Zeit der Renaissance gelangte die Astrologie zu ührem vollen Glanze.

Nicht ganz so rücksichtslos war Maimonides in seinem Kampfe gegen Zauberei und Wunderkuren. Als Leibarzt Saladins, als einer der gesuchtesten Arzte in Alt-Kairo, steht er ganz auf dem Standpunkte der Naturwissenschaft; Talismane und Amulette verwirft er; fragt aber doch bei diesen und jenen Arzneimitteln, ob sie von der Bibel gebilligt

seien oder nicht.

In späteren Jahrhunderten wurde Maimonides für den bedeutendsten jüdischen Philosophen ausgegeben; die Meinung Mendelssohns und der sogenannten Resormjuden, daß nämlich das Wesentliche an der jüdischen Religion ein reiner Sottesglaube und daß der jüdische Monotheismus die wahre Vernunftreligion sei, geht vielleicht wirklich auf Maimonides zurück; auf ihn auch die nüchterne und rationalistische Verachtung gegen die Formen des Sottesdienstes und gegen jede Art von religiösem Aberglauben. Nationale Veschränktheit und sortgeerbte Vibelverehrung ließen es aber nicht dazu kommen, daß schon damals der Weg zu dem Deismus gesunden worden wäre, der zwar theoretisch den Sottesglauben stützte, praktisch jedoch, durch Untergrabung der Kirchenmacht, den Voden für Vuldung des Atheismus vorbereitete; und so durch Coleranz für Ausbreitung des Atheismus sorbereitete; und so durch Coleranz für Ausbreitung des Atheismus sorbereitete; und so durch Coleranz für Ausbreitung des Atheismus selbst.

Juden

Ich folge wieder getreuer der Darstellung Reuters, wenn ich jett zu der Bedeutung abschweise, die die Juden schon im 12. Jahrhundert durch ihr bloßes Dasein auf die Geistesentwicklung des Abendlandes gewannen. Wir werden immer genauer sehen, daß eine Vergleichung mit den Lehren des Judentums und später des Jslam, was man jett vergleichende Religionsgeschichte nennt, dei der Ausstlärung und dem Abfalle vom Christentum eine immer wichtigere Rolle spielte. Schon in der ersten Hälfte des Jahrhunderts gab der geistreiche, berühmte,

Juden 253

freilich sehr vorsichtige Nominalist Abälard seine nachwirksamste Schrift als das Gespräch zwischen einem Philosophen, einem Juden und einem Christen heraus. Die Juden, von den Kirchenvätern immer nur als verstockte Ungläubige bekämpst, kamen zu Worte, durch ihre Abvokaten, aber auch durch ihre eigenen Schriften.

Während die Kreuzfahrerbanden unterwegs unmenschliche Grausamkeiten gegen die vogelfreien Ruden verübten, erfreuten sich die Ruden in Spanien, Frankreich und Italien einer bis dahin unerhörten Freiheit. Awischen katholischen Geistlichen, den Papst nicht ausgenommen, und jüdischen Theologen entwickelte sich ein persönlicher und geistiger Verkehr: noch war die Anquisition nicht erfunden. Die dristliche Geistlichkeit verteidigte ihre Sache gegen das Alte Testament, aber auch den Juden war es noch unbenommen, ihren verhältnismäßig oder scheinbar vernunftgemäßen Monotheismus gegen die christliche Rirche zu verteidigen, mundlich oder schriftlich. Die freiwillige Bekehrung eines Juden war selten, eine zwangsweise gab es noch nicht. Die katholischen Geistlichen besaken für solche Disputationen nur ihre brüchige Dialektik und oft genug einen schwankenden Glauben; die Juden besagen die immerhin modernere Logik der Araber, einige naturwissenschaftliche Renntnisse, eine größere Auswahl von Büchern und vielleicht wirklich ein festeres Butrauen zu ihrer Sache; da war es tein Wunder, wenn bei den vielen Disputationen, die denn auch am Ende von der Kirche untersagt wurden, just die Christen nicht das lette Wort behielten. Einmal freilich erfahren wir, daß ein deutscher Jude Namens Hermann die Taufe annahm und es bis zu der Würde eines Abtes brachte; aber diese schnurrige Bekehrungsgeschichte, aus der man leicht eine tolle Humoreste machen könnte, konnte weder andere Auden fortreißen, noch fromme Christen andächtig stimmen.

Im freundschaftlichen Verkehr mit Juden scheinen ausgeklärte Christen sich frei darüber geäußert zu haben, daß sie zwar die Kirche besuchten und die hergebrachten Religionsübungen mitmachten, aber eigentlich an die Dogmen und Seheimnisse nicht mehr glaubten; die Juden spotteten über solche Feigheit, sie dünkten sich in ihrem "reinen" Monotheismus über einen solchen Zwiespalt des Sewissens erhaben; immerhin mag da in Spanien, Frankreich und Italien in mancher Stadt eine Gruppe von Christen sich gebildet haben, zu ängstlich für eine Lossagung vom Christentum, aber philisterhaft froh, im Kreise von Andersgläubigen, von angeblichen Vernunftgläubigen, ihren Unglauben nicht verhehlen zu müssen. Die Nachrichten über so tolle Christen sind häufiger, als man in einer Zeit erwarten sollte, welche einen unkirchlich gebildeten Mittelstand noch nicht kannte. Namentlich wird ein Sraf Jean von Soissons

als ein solcher vorzeitiger Freigeist angeführt, der aber mit seinen blasphemischen Rücksichtslosigkeiten das Alte Testament ebensowenig verschonte wie das Neue, der also wahrscheinlich noch nicht als ein verfrühter Deist angesprochen werden kann.

Was die jüdischen Gelehrten, die schon damals Schüler der Araber waren, zu ihrem Vorteile von den Klerikern unterschied, dürfte freilich nicht eine modernere Erkenntnistheorie gewesen sein. Sie begannen von Aristoteles mehr zu wissen als die Christen, hielten sich nicht so sklavisch an seine Logik, aber in der Aberschätzung der Logik überhaupt gaben sie den Scholastikern nichts nach; der Wortrealismus, d. h. der Aberglaube an die Substantialität der abstrakten Begriffe, war auch bei ihnen verbreitet; ein Rude hätte ebensogut wie ein Erzscholastiker sich vorstellen tönnen: die Rauptsache bei der Anfertigung einer Bank sei, daß der Schreiner die Begriffe Bank und Holz habe. Doch die Auden hatten von den Arabern schon gelernt, daß Theologie und Logik nicht die einzigen Wissenschaften seien, daß man seine geistigen Fähigkeiten auch der Naturwissenschaft oder der Medizin zuwenden tonne. Unter arabischem und judischem Einflusse entstanden in Salerno und in Montpellier richtige medizinische Fakultäten, auf denen Erfahrungswissenschaft getrieben wurde, selbstverständlich nicht ohne den scholastischen Apparat eines dialektischen Vortrages, selbstverständlich nicht ohne den toten Ballast öder Wortstreitigkeiten, aber die Aufgabe, die Natur kennen und beherrschen zu lernen, führte immer wieder über die Haarspaltereien des Wortrealismus hinweg zur Wirklichkeitswelt. Der Form nach waren diese unmittelbaren und mittelbaren Araberschüler noch lange reine Scholastiker, schon entstand aber damals, wenn nicht eine materialistische Weltanschauung, so doch eine materialistische Stimmung. Diese metaphysischen Physiter (ich spreche jest von den Christen) dachten kaum daran, sich der Weltmacht der Kirche zu entziehen, etwa gar aus der Kirche auszutreten das ichien wirklich undenkbar -, aber fie konnten ichon Bücher ichreiben, zum ersten Male seit Rahrhunderten, in denen von Theologie nicht die Rede war. Sab es nun ichon Schriften, in denen die Dogmen der Rirche ignoriert wurden, so wird wohl Reuter mit seiner Vermutung im Rechte sein, daß in der mündlichen Unterhaltung die Rirche und nicht nur die Orthodoxie offen angegriffen wurde. Erhalten sind aus jenen Rampftagen fast ausschließlich nur die Schriften der Rirchenfrommen und solcher Reter, die — wie Abälard — künstlich eine Verbindung mit der Rirche aufrechterhielten; die Feinde der Kirche werden bald ironisch Philosophen oder Vernünftler genannt, bald mit ehrlichem Schrecken die Verneinenden. Wir erfahren nicht, wer diese Freigeister waren. Soviel

Albälard 255

ist sicher, daß im 12. Jahrhundert just die Pariser Universität, bald nachher ber Sit der beschränktesten und giftigsten Unduldsamkeit, zum Mittelpunkte der verneinenden Vernünftelei gegen die Religion wurde.

Mebr als einmal ist uns bereits der Name Abalard (die Schreibart Abalard schwankt) begegnet. Bei der Nachwelt ist er in weiteren Kreisen durch sein Schicksal berühmt geblieben, durch sein Liebesverhältnis zu Reloise und durch die Entmannung, mit der die Familie der Geliebten ihn strafte; bei seinen Beitgenossen (er lebte von 1079 bis 1142) galt er für den geistreichsten Philosophen. Er wurde um nebenfächlicher Rekereien willen 1121 zu einer Art von Widerruf gezwungen, 1141 vom Konzil zu Sens verurteilt; aber trokdem wurde er und blieb er bis zum Ende seines Jahrhunderts der erste Schulmeister der katholischen Rirche durch seine Schüler, den logischen Bedanten Betrus Lombardus und den mächtigen Papit Alexander III. Sein leidenschaftliches, freilich dann aus wilder Sinnlichkeit in Askese umgeschlagenes Verhältnis zu Heloise braucht uns nicht zu bekummern; es ware ganz falich, ihn um seiner Liebesgeschichte willen einen Freigeist zu nennen; es wimmelte im Mittelalter von Rlerikern. die in heimlichen Eben oder sonst mit Weibern lebten; und seine Entmannung ist doch wohl eber für die Robeit der Zeit charakteristisch, als für seine Weltanschauung. Noch weniger barf uns der Bericht über sein gottseliges Ende irre machen, der von Beter dem Ehrwürdigen herstammt: der durch erbitterte Rämpfe und durch furchtbare Krankheit, zulett durch einen starken Hautausschlag, an Leib und Seele gebrochene Mann war etwa ein Jahr vor seinem Tode in dem Rloster bei Chalons-sur-Saone untergebracht worden und mußte sich dort wohl allen Anforderungen ber Mönche fügen, wenn er nach einem bewegten Leben in Rube sterben wollte. Aber aus seinen Schriften können wir den Schluß ziehen, daß er in weit ausgedehnterer Weise ein Freigeist war, als die Lehren besagen, um derentwillen er in Sens verurteilt wurde. Dort hatte man ihm eigentlich nur Regerei in der noch offenen Frage der Dreieinigkeit vorgeworfen, den sogenannten Sabellianismus; dort hatte es sich um Baarspaltereien von immer noch flussigen Begriffen gehandelt. Doch der Mann, der eine Sunde nur in der Gesinnung sab, noch dazu nur in der lieblosen Gesinnung, der eine Erlösung durch den Opfertod eines Gottes schaubernd ablehnte und die Erlösung allein aus dem Amor Dei (in der boppelten Bedeutung des Wortes) erklärte, war kein gläubiger Chrift mehr in der Christenheit des Mittelalters. Es ist aber wiederum nicht richtig, wenn man diesen Abälard als den Bernunftapostel binstellt gegenüber einer angeblichen Mystik seines Gegners Bernhard von Clairvaur; Bernhard war nur ein Fanatiker, der sich im aussichtslosen Kampfe gegen

die neuen nominalistischen Zweifler bald hinter die Tradition, bald hinter das mnitische Gefühl des Glaubens zurückzog; Abälard war allerdinas ein starker Dialektiker, der beinahe wie ein antiker Sophist bei jedem Gegenstande des Streites das Ja und das Nein zugleich sab und darum in dogmatischen Fragen aus dem Zweifel kaum herausgelangte; doch die ewig wiederkehrenden, in den Konzilsverhandlungen wie in den Briefen an Schwester Beloise ("einst mir teuer in der Welt, nun erst gang teuer in Christus") geäußerten Beteuerungen seiner Rechtgläubigkeit wären häßliche Lügen gewesen, des stolzen Gelehrten in seiner Vollkraft ganz unwürdig, wenn nicht in seinem Berzen eine tiefe, beinabe schon "pietistische" Hingabe gelebt hätte an seinen Erlöser, wie er ihn verstand. Die Philosophiegeschichte hat durch Zurückführen auf weniger bekannte Vorgänger, durch Betonen seiner rechtgläubigen Sate die Zuge von Abalards Bersönlichkeit verdunkelt: Bernbard von Clairvaux und die anderen Gegner Abalards täuschten sich nicht, da sie ihn als einen Aufflärer verfolgten.

In Abalard dammert schon die Abnung auf, die soviel später bei ben Deisten des 17. und 18. Jahrhunderts zu einer allzu sicheren Gewißbeit wurde, daß die Begründung der Trinitäts-Religion gegenüber dem Monotheismus des Alten Testaments und des Islam, gegenüber der Vernunftreligion der antiken Philosophie zu wünschen übrig ließ; der Wesensunterschied war nur der, daß Abälard durchaus noch ein Chrift sein wollte, mit hundert Fäden noch am Christianismus hing, daß die Deisten dezidierte Nichtchristen waren, aus dem Christianismus hinaus wollten. Noch ein anderer Wesensunterschied ist wichtig, der die Geltung des klassischen Altertums damals bei Abälard und seinen Genossen, später bei den Männern der Renaissance betrifft; im 12. gabrhundert berief man sich wie auch vorher auf griechische und besonders römische Philosophen, gebrauchte schon Redewendungen, ähnlich wie dann die Anhänger der Vernunftreligion, aber im Grunde machte man boch die griechischen und römischen Schriftsteller zu Christen vor Christus, verchristelte also die antike Philosophie; die Renaissance dagegen berief sich auf die gleichen Zeugen, um das Christentum zu paganisieren. Doch auch da ist wiederum zwischen Augustinus etwa und dem 12. Jahrhundert scharf zu unterscheiden. Augustinus hatte die heidnische Philosophie, aus deren Schule er ja hervorgegangen war, bereits arg verchriftelt, aber er hatte die einzig richtige Moral, die christliche, bei den Heiden nicht gefunden; rührte doch von ihm der unduldsame und mehr als überhebliche Sat ber, die Tugenden der Heiden seien glänzende Laster; Abalard jedoch lebrte, wie lange nach ihm erst wieder der uns so viel nähere La Mothe

216 älard 257

le Vaper, daß Sokrates und Platon moralisch ebenso boch ständen, wie die besten Christen.

Darin lag natürlich noch keine unparteissche Religionsvergleichung, aber doch ichon eine den Orthodoren sehr bedenkliche Bergleichung der Wirkungen. Wenn Abalard den vollen Mut und die volle Klarheit seiner Überzeugungen hätte haben können, so hätte er schon selbst den Schluß ziehen muffen, den erst sechshundert Jahre später Tindal zog: das "Christentum fei fo alt wie die Schöpfung". Abalard faßt feine Freigeisterei niemals zu so antichristlichen Behauptungen zusammen; aber er läßt doch seine Meinung durchbliden, daß nach dem Grundsate "an ihren Früchten follt ihr sie erkennen" die moralische Welt durch die "Offenbarung" der uralten Vernunftlehren nichts gewonnen babe. Wenn die alten Philosophen, wie Abalard ausdrücklich sagt, ja sogar den Verteidiger des Christentums sagen läßt, durch ihre Vernunft allein zur Weisheit Gottes gelangen konnten, dann wurde für Abalard wie für Tindal eine Offenbarung überflüssig. Dann war Abalard schon durch seine Bewertung der geschichtlichen Folgen des Christentums ein Rationalist.

Unter ben Schriften Abalards findet sich aber eine, in welcher aus- Vergleichende brudlich das Thema der vergleichenden Religionsgeschichte durchgeführt wird, wenn auch mit den bescheibenen Mitteln seiner Zeit. Es ist das verwogene Gespräch zwischen einem Philosophen, einem Auden und einem Chriften, das erst 1831 gedruckt wurde, aber vorher ichon lange die Literatur beeinfluft hatte. Die Kunstform des Gesprächs ist darin elend; die Unterredner sprechen Abhandlungen, und höchstens der Philosoph, dessen Urteil angerufen worden ist und der selbst driftlicher redet, als für ihn schidlich ift, wirft ab und zu ein Wort dazwischen. Eine dramatische Entwicklung des Gesprächs, eine Charakterisierung der Gegner (wie etwa in dem Religionsdialog Schopenhauers) ist nicht vorhanden; an eine Verurteilung der driftlichen Unsicht waat sich der Verfasser nicht. Aber in der guten Einleitung des Gesprächs bekennen sich alle drei Unterredner zu der Pflicht, die Wahrheit ihres Bekenntnisses aus dem ewigen Sittengesetze zu beweisen, also aus der Vernunft. Auf diesen Boden stellt sich zuerst der Jude, deutet die krausen Satzungen des Alten Testaments als nühlich, als von den Bedingungen der Zeit vorgeschrieben; wir werden an Lessings "Erziehung des Menschengeschlechts" erinnert. Auch der Christ behauptet von Resus nur, daß er das uralte Sittengesek wiedererweckt, übrigens veraltete Volschriften abgetan habe. Logos, der einst die ewig gleiche Sittlichkeit gelehrt batte, die Vernunft also, war — wie Abalard anderswo noch entschiedener sagt — Mensch geworden; er machte uns zugleich zu Christen und zu wahren Philosophen.

Religionsgefchichte

Schüchtern wendet in diesem Gespräche der angerufene Richter gegen die immerhin driftliche Formulierung dieses Rationalismus ein, auch die antite Philosophie habe Tugend und Seligkeit in dem bekannten Begriffe des höchsten Gutes gleichgesett, also das beste des Christentums pormeggenommen; gegen diese entscheidende Reterei lehnt sich der Abvokat des Christentums auf und trägt Predigten vor, die die gewohnte dialektische Schärfe Abalards so sehr vermissen lassen, daß man wirklich an eine bose Absicht glauben konnte, ben Leser gegen den Abvokaten einzunehmen. Wieder wird man an Lessing erinnert, wenn die Schwächen der urchristlichen Theologie aus den padagogischen Zielen eines Volksbuches erklärt werden. Wir vernehmen aus dem Munde des driftlichen Abvokaten sogar Zweifel an einer möglichen Lokalisation des Himmels und der Hölle, die beide figurlich gedeutet werden. Der Christ geht so weit, zuzugesteben, daß er nicht seine eigene Überzeugung vortrage, sondern den allgemeinen Volksglauben. Die Zeit des dritten Reichs, in welchem man das Evangelium als eine vergängliche Außerung einer unentwickelten Vernunft betrachten werde, wird wenigstens von dem Philosophen für die Zukunft vorausgesagt, von dem Christen freilich zunächst heftig bestritten; doch auch der Rude und der Christ haben sich darauf geeinigt, die heidnische, die jüdische und die dristliche Religion als drei gleichberechtigte Setten einem Werturteile zu unterwerfen. Immer noch in der Einleitung des Dialogs stellt sich der Philosoph, eben der Urteilsfinder, die Aufgabe, frei von allen Vorurteilen der Gewohnheit und der Tradition die Wahrheit zu entdecken und über die gebildete Welt zu verbreiten. Jude und Christ stehen begreiflicherweise nicht so frei da wie in Lessings "Nathan"; aber sie führen sich schon in den ersten Zeilen als "Menschen" ein, die einig sind in der Verehrung eines Gottes und nur in den Glaubensfäken verschieden.

Bu einem bewußt abschließenden Urteil des Philosophen kommt es nicht, konnte es nach der ganzen Anlage des Gesprächs kaum kommen, auch wenn es ursprünglich nicht dort abgebrochen worden wäre, wo die Handschrift abbricht; weder der Philosoph noch der Jude konnten nach ihren Einwürsen zum Christentum übertreten, und ein Sieg des Judentums oder des Heidentums war für den Autor erst recht ausgeschlossen. Der Christ erwähnt nur einmal und nur beiläusig, daß man sich zu der neuen Lehre bekennen müsse, wenn sie die bessere sei. Der Christ behält zwar in dem Gespräche oder in dem Gesprächsfragmente das letzte Wort, aber nicht so eigentlich als Christ, sondern weil er mit den beiden anderen in der Forderung übereinstimmt, den Glauben der Vernunft zu unterwersen. Ich habe jedoch schon gesagt, daß Abälard dennoch nicht der

21balarb 259

starre Rationalist war, für den er so oft ausgegeben worden ist; in unserem Gespräche wird (S. 101) geradezu der Wunsch ausgesprochen, geheimnisvolle Bibelftellen allegorisch zu erklären, "mystice".

Es ist auch nicht richtig, was gesagt worden ist, daß Abalard in diesem Gespräche fühner und verneinender gewesen sei, als sonst irgendwo. Allerbings liegt es im Wesen des Dialogs oder des Oramas, auch wenn der Verfasser kein Rünftler ist, daß dieser den einen oder den anderen Unterredner, weil die andere Partei nachher widersprechen darf, einseitigere Behauptungen aufstellen läßt, als er in einer spstematischen Darstellung wagen dürfte: just darum haben bedeutende Denker die religiöse Frage von jeher gern in Dialogform behandelt, haben Masken vorgenommen. Doch Abalard zeigt sich als ein Aufklärer, der über das Christentum binausblickt, der es kritisch mit anderen Religionen und historisch mit dem Urdristentum, auch in weiteren Schriften, vergleicht.

Da ist vor allem die von ihm selbst verfaßte Geschichte seiner Leiden, die er bald nach 1136, auf der Flucht vor seinen eigenen Monchen, im seiner Leiden Bause eines Freundes abfaste. Diese Selbstbiographie mit ihrer ungebemmten Citelkeit und ihrer an Verfolgungswahn grenzenden Heftigkeit ift natürlich junächst ein unschäthbares Dokument für die Sittengeschichte der Reit und für den Charafter des Schreibers; fein Briefwechfel mit Beloise, zu dem die Geschichte seiner Leiden die Einleitung bildet, ware unverständlich, wenn wir nicht eben aus seiner Selbstbiographie begreifen würden, wie ihn schon sein makloser Ehrgeiz, nicht erst seine Entmannung gegen die Geliebte unmenschlich gemacht hatte. Doch auch für seine Freigeisterei ist aus dem Berichte über sein Leben mancher Zug berauszuholen. Daß der leidenschaftliche Monch seine Widersacher, die ohne Ausnahme Geiftliche waren, niemals als von einer frommen Überzeugung getrieben darstellt, sondern immer nur als neidische, weltlich eifersüchtige, boshafte Gesellen, daß er von seinem eigenen wissenschaftlichen Ruhme mit großer Wärme spricht, von seinem Glauben nur in bergebrachten Ausdrücken, das würde freilich nur beweisen, wie irdisch damals wie immer die Motive auch der Frommen meistens waren; daß er bei der Schilderung seiner Liebesgenüsse nach so vielen Jahren noch mit naiver Freude verweilt, daß er sich seiner Liebeslieder (die leider verloren gegangen sind) ohne Spur einer driftlichen Reue erinnert, das sollte nur ein Eiferer für ein Reichen von Freigeisterei balten. Aber sein Bericht über das Ronzil von Soissons, wo er zu einem rechtgläubigen Bekenntnisse und zum eigenhändigen Verbrennen seiner theologischen Schrift gezwungen wurde, verrät seine wahre Gefinnung. In der Hauptfrage, der über die Dreieinigkeit, kam es darauf an, ob die Lehre orthodox wäre,

daß Gottes Allmacht Gott gezeugt hätte; und da wagte Abälard in der Diskussion den blasphemischen With, nach dieser Lehre — gegen die er sich auf Augustinus berief — wäre Gott-Vater sein eigener Sohn. Und er gesteht weiter ganz unbefangen ein, er habe das Athanasische Glaubensbetenntnis, das er von einem Blatte ablesen mußte, unter Seuszern und mit tränenerstickter Stimme gesprochen. Man denkt an den Widerruf Uriel Acostas bei Gutkow; ein Orthodorer hätte zu Tränen keine Veranlassung gehabt.

Eine andere Stelle ist noch verräterischer. Abälard fühlt sich turz vor der Niederschrift der Lebensbeschreibung so unglücklich, sieht so sehr rings umher nur Verfolger, daß er ernstlich daran denkt — man überlege: im Zeitalter der ersten Kreuzzüge —, zu den Heiden zu laufen und bei den Feinden Christichristlich zu leben, "unter welcher Bedingung immer. Zch sagte mir, sie werden um so eher geneigt sein, mich aufzunchmen, als mein Christentum ihnen wegen der Verfolgungen, die ich von Christen erlitten, verdächtig erscheinen mußte; vielleicht würden sie darum auch meinen, sie könnten mich zu ihrer Religion bekehren". Unter den Heiden können nur die Mohammedaner gemeint sein; und der Plan, der dem Mönche Abälard oft — "Gott weiß es" — durch den Kopf ging, konnte kein anderer sein, als der: zu den Mohammedanern zu sliehen und sich dort ("unter welcher Bedingung immer") äußerlich zum Flam zu bekennen. Hundert Fahre vor Kaiser Friedrich II.

"Sic et Non"

Die andere Schrift, die wenn nicht Abälards Unglauben, so doch seine Stepsis zu beweisen scheint, ist das merkwürdige Buch "Sic et Non" ("Ja und Nein"). Man hatte ihm mit zünftlerischen Gründen seine gesamte wissenschaftliche Tätigkeit verbieten wollen; als Mönch dürfe er nicht über untheologisches Wissen lesen oder schreiben, aber auch über Theologie dürfe er nicht lesen und nicht schreiben, weil er in der Theologie nicht schulgerecht ausgebildet sei. Da mag es den Autodidakten, den anerkannten Dialektiker erst recht gereizt haben, den Theologen auch auf ihrem eigensten Gebiete seine Überlegenheit zu zeigen. Er schrieb zum ersten Male ein theologisches Buch, eben "Sic et Non", führte da die Lehrsätze und die knifflichen Fragen der rechtgläubigen Dogmatik recht unordentlich auf und ließ jedesmal mit der Unparteilichkeit eines Steptiters die Gründe dafür und dagegen folgen. Es ist nicht wahr, daß diese Sammlung auf die gleiche Stufe zu stellen sei wie die späteren "Summae", die gang ehrlich Handbücher für rechtgläubige Geiftliche werden sollten. "Sic et Non" stedt voll heimlicher Rritik von Verfälschungen der Bibel und der Rirchenväter, einer Rritit, die nur darum nicht in die Tiefe ging, weil Abälard eben noch nicht die Renntnisse etwa Albālard 261

eines Erasmus besaß; scheint er doch weder Griechisch noch Hebräisch verstanden zu haben, hatte er doch das Quadrivium, den Unterricht in den Realwissenschaften, den zweiten Rurs nach dem Trivium, nicht durchgemacht.

Schon der Titel des Werkes, der nach einer ausdrücklichen Bemerkung des den Handschriften vorausgebenden Vorwortes von Abälard selbst berrührt, unterstreicht die Tatsache, daß die beiligen Rirchenväter selbst über die schwierigsten Sate und Fragen verschiedener Meinung waren; Abalard stellt diese Widersprüche einfach fest und hat sich die Aufgabe einer Vereinigung oder Lösung gar nicht gestellt. Ohne jedes System werden in mehr als bundertfünfzig Baragraphen die zeitgemäßen Streitpunkte der Erkenntnislehre, der Dogmatik und der Rirchendisziplin durcheinander behandelt: ob der Glaube durch die menschliche Vernunft zu stüken sei oder nicht, ob es von dem "Nichtwahrnehmbaren" ein Wissen gebe oder nur einen Glauben, ob Gott eine Substanz sei oder nicht, ob durch den Zufall nichts geschehe, ob Gott alles könne, ob Gott einen freien Willen habe, ob Gott durch torperliche Bilder dargestellt werden tonne, ob alle Ordnungen der bimmlischen Geister Engel seien, ob Abam erlöst worden sei oder nicht, ob Rain nicht verdammt sei, ob man die nächtliche Stunde der Auferstehung des Herrn kenne, ob ein verheirateter Briefter zu verwerfen fei, ob man eine Ronfubine baben durfe, ob ber jungfräuliche Stand porzuschreiben sei, ob die Liebe allein eine Tugend zu nennen sei, ob man lügen dürfe oder nicht.

Es läft sich nicht leugnen, daß die Zugehörigkeit Abalards zu den Auftlärern nicht aus allen seinen Aussprüchen bewiesen werden kann: er war keine Heldennatur und unterwarf sich immer wieder nach den Ausbrüchen seiner Streitlust der übermächtigen Rirche. Er ist darum früher und später oft für die Rechtgläubigkeit in Unspruch genommen worden. Mir scheint aber noch entscheidender als die Tendenz der angeführten Schriften für seine Freigeisterei die Stellung zu sprechen, die er in dem Rampfe zwischen Nominalismus und Wortrealismus einnahm, bem größten Geisteskampfe, der in seinen Anfängen zweihundert Jahre hinter Abalard zurudreicht und heute noch nicht geschlichtet ist, wenn man ibn nicht als durch die Sprackfritik beigelegt ansehen will. (Vgl. mein "Wörterbuch der Philosophie" unter dem Schlagworte "Nominalismus", II, S. 156 ff.) Freilich war Abalard auch in diesen Rampfen tein Seld und machte der Rirche so viele Zugeständnisse, daß Ritter ibn in seiner Philosophiegeschichte (VII, S. 401) beinabe für einen Wortrealisten ausgeben konnte; erst neuerdings hat ihn Windelband (Lehrbuch S. 248 f.), mit Berufung auf Reuter, mit Entschiedenheit den

Nominalisten und damit den Freien zugezählt. Abälard gehörte freilich nicht zu der kleinen Gruppe der Rebellen, die den Widersinn des Wortrealismus erkannt batten, diese ganze Weltanschauung gründlich umstürzten und darum Nominalisten genannt wurden; er stand aber recht nabe zu ihrer Seite und mag gerade durch seine vorsichtige Mäkigung viel dazu beigetragen haben, daß der verdammte Nominalismus unter falschem Namen für die Kirche diskussionsfähig blieb. Was er unter der Bezeichnung Germonismus verstanden baben wollte — wenn es nicht etwa auf den richtigen Schulsak hinauslief, daß eine Sache von einer Sache nicht ausgesagt werden könne -, gestehe ich, nicht gefaßt zu haben, womit ich begreiflicherweise die Schuld nicht meiner Fassungskraft zuschieben will. Was er aber unter dem Konzeptualismus verstand, das scheint mir völlig klar; es war eine scharffinnige Zusammenfassung aller Gesichtspunkte, mit der erwünschten Verbeugung vor der Rirche, mit einer tiefen Einsicht in das Wesentliche. Wir dürfen die Lehre Abälards in der Sprache unserer Beit etwa so ausdrücken: die Universalien oder Sattungen oder Oberbegriffe sind für die Theologie oder bei Gott vor den Dingen, vor der Vielheit; sie sind für die Naturwissenschaft als Naturgesethe in den Dingen, in der Vielheit; sie sind für die Psphologie oder für alle mögliche menschliche Erkenntnis nach den Dingen, nach der Vielheit. Ich brauche nicht erst zu sagen, daß eine so klare Unterscheidung in einem Reitalter nicht möglich war, das unsere Naturwissenschaft und unsere Psychologie noch nicht kannte; ich brauche auch nicht erst zu sagen, daß auch meine Formulierung der Abälardschen Gedanken nur darum so klar scheint, weil sie die Sprache unserer Zeit redet; eine kunftige Darstellung des nominalistischen Streites wird den theologischen Standpunkt ausschalten und die Bildlichkeit der Präpositionen "in" und "nach" aufzeigen muffen. Genug daran: Abälard hatte den ftarren Wortrealismus der Theologie überlassen, die Ammanenz der naturwissenschaftlichen Sattungsbegriffe (den Standpunkt des Aristoteles etwa) geahnt und (nicht als der erste, doch als der berühmteste Wortführer eines vorsichtigen Nominalismus) die psychologische Entstehung der Gattungsbegriffe im Denken behauptet. Damit ist sein Verdienst entschieden, den stärksten Gedanken des Mittelalters mit seinem Ansehen unterstützt und in eine freiere Reit binübergetragen zu haben.

Es ist darum recht glaublich, wessen sich Abälard in seiner Selbstbiographie so aufdringlich rühmt, daß die jungen Leute ihm begeistert zuliesen, so oft er — in Paris oder in einer Einöde — eine neue Schule eröffnete. Prüfung des Slaubens durch die Vernunft war das Schlagwort; rationalistische Kritik, gemildert durch Unterwerfung unter die Abalard 263

Rirche. Die Wissenschaft voraussetzungslos, soweit die Kirche es zuläßt. Wir können uns recht gut vorstellen, wie die Schüler Abälards etwa seine Predigt, daß Gott die volle Wahrheit sei, verständnisvoll als ein Zugeständnis an die Kirche hinnahmen, daß sie den anderen Sat, eine unvernünstige oder übervernünstige Wahrheit sei ein Unding, für des Lehrers wahre Meinung hielten. Der Primat der Vernunst vor dem Glauben wird oft nur zweideutig behauptet, wird oft verklaususliert oder gar zurückgenommen, bleibt aber für die Schüler die große Tendenz des Meisters. Der durch das Denken geprüfte Glaube ist mindestens der bessere Glaube; der Prüfung aber muß der Zweisel vorausgehen. Ein Zweisel an den Inhalten des Glaubens und an seinen Autoritäten.

Die Schüler waren schwerlich im Unrecht, wenn sie den Aufklärer Abalard für den wahren Abalard hielten; wir tun dasselbe, nur daß wir die Rudfälle in die Rirchenfrömmigkeit mitunter für Beuchelei, mitunter aber auch für Unklarheit balten. Wir geben aber an mancher Stelle noch weiter als seine aufgeklärten Schüler; wir glauben aus der Unwandelbarkeit seines Gottes, der nicht eigentlich allmächtig ist, sondern nur nach seiner eigensten Natur wirken kann, schon eine Ablebnung aller Wunder herauszuhören, ja vielleicht gar schon eine Vorahnung von Spinozas unzerreißbarer Rette der Notwendigkeit. Und daß Abälard über die Erlösungslehre ganz modern dachte, fast wie einer vom Protestantenverein, das ist schon kurz erwähnt worden. Es ist begreiflich, daß ein Gegner von ibm fagen konnte, in ibm make sich die menschliche Vernunft alles an und überlasse nichts dem Glauben. Mit vollem Bewuftsein und mit einer gewissen Capferkeit behauptete Abalard freilich nur ein bescheidenes Verdienst der Vernunft: daß man ohne Verständnis eines Glaubenssatzes seinen Inhalt nicht wirklich glauben könne. Doch auch diese schüchterne Form des Rationalismus war neu nach den Jahrhunderten eines blinden Glaubens. Neu. Die römische Kirche war noch nicht so erstarrt, daß sie neue Sedanken blok um ihrer Neubeit willen, um ihrer "Modernität" willen — das Wort wurde häufig gebraucht — verfolgt batte; in den Rabren, als Arnold von Brescia um seiner demokratischen und praktischen Reformen willen, die sich gegen den Reichtum der Rirche richteten, verdammt wurde, fand Abalard noch Unterstützung bei einzelnen Rardinälen. Erst als Arnold bei Abälard eine Zuflucht suchte und fand. als wahrscheinlich eine Verbindung zwischen dem praktischen Reformator und dem theoretischen Aufklärer in Rom denunziert wurde, ließ man bort auch Abälard fallen und verhalf ihm durch Bestätigung des Spruches von Gens zu seinem kleinen Martyrium.

Dak Abälard fein bahnbrechender Denker war, ift oft dargelegt worden; überflüssigerweise, denn er hatte sich selbst unaufhörlich bei seinen Rekereien auf die Rirchenväter berufen: sogar seine Religionsveraleichung, die auf die Neuzeit fortgewirkt hat, konnte bis auf Augustinus zurückgeführt werden. Aber er war bei allen seinen Schwächen. vielleicht gar durch einige seiner Schwächen, wie seine heftige Rechthaberei, doch eine Persönlichkeit, die ihrer Zeit den Stempel aufdruckte. Mochte er in maglosem Selbstbewußtsein nur die anderen Autoritäten neben der seinigen nicht gelten lassen, was er dadurch stürzen half, war dennoch die Autorität an sich. Es war sein Glück, daß die anbrechende neue Beit keinen befferen Mann als ihn zum Rührer batte: man brauchte ibn, und so schlugen alle seine kleinen Menschlichkeiten zu seinen Gunften aus, wenigstens in der Meinung seiner Beitgenossen. Er hatte sich dem Gerichte der Kirche jedesmal weinerlich unterworfen, seine Jünger verehrten ihn bennoch als einen Märtyrer; er hatte dem Nominalismus die Spike gegen den Gottesbegriff abzubrechen gesucht und galt dennoch - und nicht ohne Grund - für einen nominalistischen Meister; er batte in dem Liebeshandel, in welchem wieder Beloise weit heldischer war als er, die Schmach der Entmannung erfahren, aber nur bösartige Gegner, unter ihnen Roscelin, lachten über sein Schicksal, seine Anhänger empfanden das tiefste Mitleid mit dem geschändeten Manne, und es ist schwer zu verkennen, daß dieses unerhörte Unglud, weil die Spaken es von den Dächern sangen, seinen berühmten Namen erst recht allgemein bekannt machte und daß dieser Ruhm wieder zur Verbreitung des von ihm vertretenen Modernismus beitrug. Man mag es nur rubig binnehmen: nicht nur in der Novelle, auch in der Geschichte der Philosophie spielt der gebratene Falke seine Rolle; ein Umstand, der sich dem Gedächtnisse unvergeflich einprägt, tann Ideen fordern helfen, wenn ihre Beit erft getommen ift.

Abälards Schule

Selbst wenn der Ruhm Abälards größer war als seine philosophische Selbständigkeit, die Tatsache dieses Ruhms wirkte weiter in der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts. Bernhard Sploester (dessen Autorschaft freilich nicht sicher steht), der für einen Wortrealisten galt und trothdem für einen Schüler Abälards, war noch heidnischer, noch platonischer als dieser, als ob er der christlichen Kirche gar nicht angehört hätte; nicht tirchenseindlich, aber kirchensremd. Der gleichen Richtung gehörte an Wilhelm von Conches, der sich selbst einen Christen und einen Platoniker nannte, jedoch in Wahrheit ein Akademiker, d. h. ein Steptiker war; er mühte sich vielleicht redlich, sein bischen Naturwissenschaft oder Naturphilosophie mit der biblischen Schöpfungsgeschichte in Einklang zu bringen;

vielleicht aber deutete er die Bibel schon bewuft bildlich, um die Naturlebre der Alten zu retten. Selbstverständlich wurde auch Wilhelm von Conches, als er alt und mude genug war, gezwungen, die Retereien seiner Augend zu widerrufen. Er forderte die Besiker seines Buches "Philosophie der Welt" auf, es zu verdammen und zu vernichten; nicht ein Sat mache den Reter, sondern die Verteidigung des Sates. Einst batte dieser Mann von der bäuerischen Gesinnung der Vernunftgegner geredet und noch leidenschaftlicher als Abalard ausgerufen: im Feuer des Glaubens habe man erst zu brennen, wenn man nicht wissen könne. Für einen Schüler von Bernhard Splvester galt, weil er aus ähnlichen Gründen wie Abalard verurteilt wurde, Gilbert de la Porée, der nach seiner Sprache und nach seiner Stellung (er war Bischof von Poitiers) eber für einen Reker gebalten werden mukte als für einen Auftlärer. Er war icholastisch und dogmatisch bis zur Unerträglichkeit für uns. Was da über die Begriffsschwierigkeiten der Ankarnation Christi vorgebracht wird, geht über unfere Dent- und Vorstellungsmöglichkeit hinaus; aber gerade von den raditaliten Auftlärern wurde fo verstiegene Scholaftit für den Sipfel dialettischer Reinheit erklärt und Gilbert zu einem der ihren gemacht. Von der Scholaftit diefer Theologie machen wir uns einen Begriff, wenn wir erfahren, daß es damals eine Schule gab (die der Nihilianer, nach heutiger Sprachform etwa der Nihilisten), nach deren Lehre Gott bei seiner Menschwerdung in Christus, insofern er Mensch geworden. Nichts geworden wäre.

Die von der Dialektik nicht angekränkelten Rirchenfürsten von Frankreich, Italien und Deutschland bielten es an ber Reit, gegen den Gebrauch einer so bedenklichen Dialektik aufzutreten, den sie einen Migbrauch nannten: erst bundert Jahre später hielt es die Rirche für richtiger und für moderner, einen der stärksten Dialektiker, Thomas von Aquino, in ihren Dienst zu stellen; im 12. Jahrhundert glaubte man noch, den Vernunftgebrauch ohne weiteres einfach verbieten zu müssen. Einer der redlichsten, aber beschränktesten kirchlichen Schriftsteller, Walther von St. Victor, glaubte die gange Schule Abalards, also auch den von Rom anerkannten Petrus Lombardus, grundfählich bekämpfen und verdammen zu dürfen, nicht um der Ergebnisse ihrer Forschung willen, sondern weil sie überhaupt Vernunft in der Theologie anwandte. Die Dialektik wird geradezu mit der Runst der Gaukler verglichen, das Anführen beidnischer Schriftsteller wird verpont; die Bibel sei ein Orakel und habe alle Schlußfiguren der Logit zu erseten. Walther erfand für die Unhänger Abalards ein seltsames neues Schimpswort: er nannte sie die Labyrinthe Frantreichs. Aristoteles und die Dialektik, wenige Rahrzehnte später zu einer neuen Grundlage des Christentums gemacht, galten gegen Ende des 12. Jahrhunderts oft für antichristlich.

Der Streit betraf nicht mehr und nicht weniger als den Wert der Vernunft; hatte Abalard mit gewohnter Vorsicht die Vernunft über den Glauben gestellt, so wurde jest von den Extremen der Vernunft oder der Logit der Mund verboten. Da war es tein Wunder, wenn charafterlose Dialektiker zu Sophisten wurden. Ein solcher war offenbar Simon von Tournan, von dem berichtet wird, daß er (also noch vor Raiser Friedrich II.) das Wort von den drei Betrügern gesprochen babe, daß er, als er einmal mit einem scharffinnigen Beweise ber katholischen Wahrheit im Rolleg lärmenden Erfolg hatte, ausgerufen habe: "Oh, mein Jefulein, wieviel habe ich zur Befestigung deiner Lehre beigetragen! Wollte ich als ihr Gegner auftreten, wurde ich sie mit noch stärkeren Grunden zu widerlegen wissen." Und der wundergläubige Berichterstatter Matthäus Parifiensis fügt hinzu, Simon habe zur Strafe für diese Frechheit die Sprache verloren, habe erft nach Jahren wieder das Vaterunfer und das Credo stammeln gelernt. Die Legende sollte die Freigeister unter den Theologen abschreden, ihre mabre Meinung frei zu äußern. Für uns beweist die Geschichte nur, wie weit steptischer Unglaube damals schon um sich gegriffen hatte; Simon von Tournan war weder ein Reter noch ein Aufklärer, er heuchelte Frommigkeit, war aber in seinem Bergen ungläubig, wie damals schon viele gebildete Laien.

Rreuzzüge

Simon von Cournay

Reuter erklärt biese Erscheinung — vielleicht zu einsach — aus den neuen Forderungen der katholischen Kirche und aus der Wirkung der Kreuzzüge. Die Kirche habe allzusehr sich selbst als den Naturgesetzen überlegen dargestellt, habe das Sittliche verzerrt, indem sie sich selbst die Entscheidung über Ersösung oder Verdammung anmaßte; dagegen habe sich die natürliche Sittlichkeit wie bei Abälard empört. Noch mehr habe der Ausgang der Kreuzzüge das Abendland antikichlich gemacht.

Wirklich hatte sich in der Stimmung betreffs der Rreuzzugsziele seit hundert Jahren ein Umschwung vollzogen vom Jdealismus zum Materialismus, aber nicht nur unter dem Mißersolge der Rreuzsahrten. Ein gemeinsamer Enthusiasmus hatte die Eroberung des heiligen Landes begonnen; hundert Jahre später war Jerusalem endgültig verloren, die irdischen, politischen Absichten der Führer waren aller Welt offenbar geworden, und nach dem erbitterten Kampse zwischen Rom und dem Kaisertum gönnten alle Anhänger der Stauser den Päpsten die wiederholten Niederlagen. Aber noch viel wichtiger als dieser Stimmungswechsel — richtiger vielleicht: für diesen Stimmungswechsel — mag es gewesen sein, daß das dritte Seschlecht der Rreuzsahrer für einen so

liebenswerten Heiden, wie der Sultan Saladin war (1137-1193), aus dem Morgenlande eine gang undriftliche Verehrung beimbrachte. Er besaß ritterlichere, driftlichere Tugenden als viele abendländische Hatten bis dabin nur wenige verwegene Gelehrte daran Feldberren. gedacht, in ihren Bibliotheten die Religionsbücher des Christentums und des Aslam miteinander zu veraleichen, nicht ohne eine beimliche Neigung für den Aslam, so schien jekt das Gottesgericht der Weltgeschichte für den Aslam entschieden zu haben. Oder doch die Entscheidung den stärteren Bataillonen oder der besseren Strategie überlassen zu haben. Nicht gar viel später prägte ein Troubadour das blasphemische Wort: "Gott wacht nicht mehr, er schläft jest." Nicht in Gelehrtenstuben, auf offenem Markte konnte einmal den Mönchen, die immer noch das Kreuz predigten, böhnisch zugerufen werden: Mohammed sei mächtiger als Christus. Der Ruf "Gott will es" war längst nicht mehr zu hören. Der Krieg, hinten weit in der Türkei, wurde ohne Erbitterung geführt, zu Bause ohne Leidenschaftlichkeit, oft mit Schadenfreude beobachtet: die Beimkebrenden batten erfahren, daß die Mohammedaner Menschen waren wie die Christen, daß die weltlichen wie die kirchlichen Fürsten den Krieg nur aus Ländergier ober aus Geis weiterführten. In den Schriften über die letten Rreugige waren die religiösen Interessen nabe daran, von ötonomischen, ja fogar von geographischen verdrängt zu werden. Zwischen den driftlichen und den mohammedanischen Führern tam es vielleicht schon damals, etwa in den Tagen eines Waffenstillstandes, zu förmlichen ober formlosen Religionsgesprächen, in denen die Vorurteile der Christen gegen die "Barbarei" der Ungläubigen mindestens manchen Stoß erlitten; es mochte sich zeigen, daß die arabische Rultur der christlichen ebenbürtig war, daß die Wissenschaft auch auf den Hochschulen von Bagdad, Rairo und Cordova blühte. Man bedenke: Saladins Hochherzigkeit, die Tugend eines Beiden also, wird im Abendlande gefeiert.

Die abendländische Volksmeinung, welche so mit ihrer Sympathie auf seiten der Ungläubigen zu stehen begann, verdichtete seit dem 13. Jahrhundert viele Erzählungen und Serüchte, die auf einen berühmten Orden als den Mittelpunkt des wahren Unglaubens hinwiesen; die Tempelherren, mit deren Prozesse wir uns noch turz zu beschäftigen haben werden, galten für tolle Antichristen; man betrachtete sie, von deren Tapferkeit vorher die abenteuerlichsten Stücke geglaubt worden waren, etwa seit der Beit Kaiser Friedrich II. mit einem Semisch von Bewunderung und Grauen, wie man sonst etwa Zauberer betrachtete, die mit dem Teusel im Bunde standen. Nach der Meinung Reuters hätten die Tempelherren just abergläubisch das Kreuz verleugnet und endlich sogar ange-

spien, das ihnen kein Slück mehr brachte. Wie dem auch sei, im Volke setzte sich die Meinung sest — und darin lag das Neue —: die reichen, vornehmen, ritterlichen Tempelherren wären eine Gesellschaft von Gottesleugnern, Christusperächtern, sittenlosen Lüstlingen. In tieseren Schichten des Volkes mag man zu gleicher Zeit geglaubt haben, die Tempelherren wären Anhänger irgendeines neuen Sötzendienstes, die Oberschicht aber sah Ausstellärer in ihnen.

Allbigenser

Für diese vornehmen Aufklärer nahm das Volk nicht Partei, weder damals noch zur Zeit des gesetzlosen Prozesses; desto entschiedener nahm das Volk Partei — und diese öffentliche, allgemeine Parteinahme ist wieder neu - für die Armen, die es seine Freunde nannte, für die Reger, die in Südfrankreich gegen das Ende des 12. Rahrbunderts durch ibre Rabl und durch das Anseben ihrer Beschützer eine Macht zu werden begannen. Die Neigung des Volkes ist in einer merkwürdigen Wortgeschichte erhalten geblieben; das Wort "Pfaffe" (papa), vielleicht aus der Rinderiprache bergenommen, batte bis dabin ohne üblen Nebensinn jeden Geistlichen bezeichnet; jest wurde es langsam zu einem Schimpfworte. In den oberen Rreisen hatte die gesteigerte Berrschsucht der Rirche bis zur Ablehr vom Rirchenglauben gelockt; das ungebildete Volk beschränkte sich noch darauf, auf die sittenlose Tyrannei der Rirche mit einer Verehrung der sittenreinen Reter zu antworten. Zum ersten Male schien eine Rekerei wieder eine Gefahr geworden zu sein, nicht wie einst für bas Dogma, nein, schlimmer, für die Macht und für den Besitz der Rirchenfürsten. Wer in der Erhaltung der äußeren Rirchenmacht einen lobenswerten Awed fab, der mußte auch das Mittel wollen: die unmenichliche, alle früheren Rekerverfolgungen an bestialischem Blutdurft überbietende Ausrottung der Albigenser, der die dauernde Einrichtung der Inquisition auf dem Fuße folgte. Niemals wird sich die katholische Rirche von den Blutfleden diefer Meheleien reinigen können, niemals von den höhnischen Worten des Bluthundes im geiftlichen Rleide, der seinen zögernden Soldaten zurief: "Schlagt sie nur alle tot; Gott wird die Seinigen icon berauszufinden miffen."

Selbstverständlich hat die Rezerei der Albigenser unmittelbar nichts mit Austlärung zu schaffen; auch diese Resormatoren waren, wie ihre Anhänger aus dem einsachen Volke, tiefgläubige Seelen, die in ihrer Herzensnot das Evangelium richtiger zu verstehen vermeinten, als es von den Pfaffen verkündet wurde; auch sie beriefen sich gegen die verderbte christische Religion auf die reine Religion Christi. Aber ebenso selbstverständlich vollzog sich auch dieser Resormationsversuch nicht ohne Russlehnung gegen die Autorität, nicht ohne eigene Deutung der Bibel,

Albigenfer 269

also nicht ohne eine naive Bibelfritit; und der gesunde Humor des Voltes verteidigte die neue Lehre auch schon durch Verspottung der firchlichen Einrichtungen. Es konnte nicht ausbleiben, daß die mächtigen oder gebildeten Führer der Albigenser in der Negation weiter gingen als das Volt, daß der Born über die neue Einrichtung der Anquisition die Ahnung aufdämmern ließ, die sinnliche Welt ware sittlicher als die vom Übersinnlichen schwakende Rirche, der Gewissenszwang der Rirche wäre ungerecht und unerträglich.

Während aber die römische Rirche gegen die bedrohlich anwachsende Islam Reterei mit Feuer und Schwert wütete, hatte sie auch schon Aufklärung abzuwehren, die neuerdings aus dem arabischen Spanien in die Philosophie, d. b. Theologie des Abendlandes einzudringen begann; wenn die späteren Seichlechter ber Rreugfahrer burch friedliche Berührung mit den Mohammedanern zu einer Art Religionsvergleichung und dadurch zum Abfall von der alleinseligmachenden Rirche gekommen wären, dann hätten wir sogar Rekerei und Aufklärung aus der gleichen Quelle abzuleiten. Redenfalls war die Theologie der wissenschaftlich gebildeten Araber der driftlichen Theologie überlegen, schon seit der Beit der freidenkerischen Mutaziliten, die freilich mit ihrem Freidenken Streitlust und Unduldfamteit verbanden. Auch die Mutaziliten waren, noch bevor die Bezeichnung im Abendlande auftam, Scholastifer gewesen, aber immerbin rationalistische Scholastiker, die vor den driftlichen Theologen immer eine einfachere Dogmatik, einen reineren Monotheismus und ununterbrochene Beziehung zu einer freilich bettelarmen Naturwissenschaft voraus batten. Daß auch sie ihre Renntnis des Aristoteles aus sehr fehlerbaften Übersetungen schöpften, schadete nicht viel; folgten sie bei ihren armseligen Lehren vom Übersinnlichen dem Neuplatonismus, so hatten sie fich boch aus ihrem Aristoteles ben entscheibenben Sat gemerkt, daß die Materie ewig wäre, eine Schöpfung aus dem Nichts nicht möglich. Seit der Zeit Karls des Großen batte dieser Rationalismus der Mutagiliten, von ihren Fürsten bald gefördert bald gehemmt, Fortschritte gemacht; als er in Asien dennoch zum Schweigen gebracht wurde, war bieje ganze islamitische Aufklärung nach Spanien geflüchtet und hatte sich dort, unbekummert um neue Verfolgungen, zu einer fast untbeologischen Philosophie entwickelt, die mit der Hervorhebung einer selbständigen irdischen Welt das abendländische Denken entscheidend beeinflußte. Der Stolz der Europäer mag sich dagegen empören, es bleibt dennoch wahr: die Unkultur des abendländischen Mittelalters berubt auf dem Ansehen der jüdischen Bücher, die Rettung aus dieser Unkultur begann mit der (wieder durch Auden vermittelten) Verbreitung arabischer

Schriften; die Zufallsgeschichte des abendländischen Seistesledens scheint beinahe für den mystischen Slauden an einen auswählenden Judengott und an ein auserwähltes Judenwolf zu sprechen. Nur daß dieser Sott es bequemer gehadt hätte, wenn er das Abendland nicht erst krank gemacht hätte durch jüdische Vorstellungen; er hätte sie dann nicht hombopathisch zu heilen brauchen.

## Vierter Abschnitt Abu Bekr ibn Tophail

Uperroës

Über die Bedeutung der Juden für die Auftlärung des Mittelalters gibt es Streit, hervorgerufen durch Neigung und Abneigung gegen den jüdischen Stamm. Um so unzweiselhafter, wenn auch im einzelnen nicht immer historisch zu versolgen, ist die ungeheure Wirtung, welche Averroës (1126—1198) seit dem 12. Jahrhundert auf das Denten des Abendlandes ausübte; blied doch der römischen Kirche schließlich nichts weiter übrig, als den alten Aristoteles, der durch die Araber zu einer neuen geistigen Weltmacht geworden war, zu rezipieren und durch Verchristlichung unschällich zu machen; wie die Kirche ja auch heidnische Feste und Gebräuche verchristlichte, wenn sie nicht auszurotten waren.

Averroës, in dessen Darstellung ich zumeist dem bekannten Buche von Renan folge, war kein Umstürzler wie die französischen Enzyklopädisten, war nicht einmal ganz ein aristokratischer Aufklärer etwa wie Voltaire; er zieht nirgends die letten Konsequenzen aus seiner Kritik und bekämpft keine der positiven Religionen, die nach seiner Meinung alle gleich mahr sind. Er weiß gang gut, daß diesem Sate sein Korrelat entspricht: alle Religionen sind gleich falsch. Es scheint, daß er sich damit begnügt habe, für sich und seinesgleichen Freiheit der Forschung zu verlangen, dem Böbel aber die positive Religion erhalten wissen wollte; vielleicht leitete ihn da Menschenverachtung doch, wie einen Voltaire ober einen Friedrich den Großen, vielleicht fügte er sich nur der Macht seiner Rirche, vielleicht war es aber seine ehrliche Meinung, daß die dem Volke notwendige Moral vom vorurteilslosen Denken nicht begründet werden könnte. Eine traurige Folge dieser Halbheit mar es, daß just durch Averroës die nichtswürdige Redensart von der doppelten Wahrheit aufkam; ein Sat könne wahr sein für den Philosophen und falsch für den Theologen oder umgekehrt. Hinter dieser Redensart konnte sich - wie bei Averroës selbst - die Unterscheidung zwischen einer esoterischen und einer eroterischen Lehre, zwischen einem bilblichen und einem erakten Ausdrucke verbergen: hinter dieser Redensart konnten die vielen unklaren

Seifter Schut suchen, die unsicher zwischen Philosophie und Theologie bin und ber schwankten; von der Rirche jedoch wurde am Ende die Lüge von der doppelten Wahrheit benütt, um allen Ernstes das Gebiet des Slaubens von dem des Wissens zu trennen. Wenn die Kirche einmal genötigt war, eine neue wissenschaftliche Wahrheit anzuerkennen, so verschanzte sie sich hinter die Lüge von der doppelten Wahrheit und bebauptete buchstäblich: das gebe den Glauben nichts an.

Wer die Gedankenwelt der arabischen Aufklärer des 12. Rahrhunderts kennen lernen will, der hat es bequemer als beim Studium irgendeiner anderen Philosophie; er braucht blog mit einiger Aufmerksamkeit ein sehr merkwürdiges Buch zu lesen, das in Form eines Romans die gesamte Physik und Metaphysik der freisinnigen grabischen Aristoteliker entbält. Ein Robinsonroman aus dem 12. Kahrbundert, der freilich Der Robinsonnur im ersten Drittel der Erzählung so kurzweilig ist wie das berühmte Rinderbuch des Daniel Defoe, denn der alte Araber schreibt nicht für Rinder, läkt seinen Helden sich nicht nur zu einem praktischen Menschen erziehen, sondern auch zu einem wunderlichen Beiligen, der in einer Art Pantheismus, in einer Art Mnstigismus die bochste Stufe der Erkenntnis erreicht: die ekstatische Vereinigung mit dem Alleinen. Darftellung ganz freier Vernunftreligion und bennoch ein Andachtsbuch. Es verdient eine eingebende Würdigung um so mehr, weil es eigentlich poraussetzungsloser ist als noch fünfhundert Rahre später der Deismus des Berbert von Cherburn; tein Christ besaß im 12. Rabrhundert eine solche äußere und innere Freiheit; wohl läßt es der Verfasser an schmudenben Roransprüchen nicht feblen, aber ber Aslam nimmt auch seine Bibel nicht so dogmatisch, wie die Christen die ihrige. Am Ende läßt der Verfasser keinen Zweifel darüber, daß ihn die positive Religion des Böbels nichts mehr angehe.

Der philosophische Dichter dieses Robinsonromans hieß Abu Bekr ibn Tophail (meinetwegen Tufeil), wurde zu Anfang des 12. Jahrhunderts in Guadir geboren und starb wahrscheinlich im Jahre 1185. Mediziner und Mathematiker wie alle diese arabischen Naturphilosophen; daneben auch Dichter, nicht nur durch unferen Roman. Um Hofe der Almohaden. die die maurische Macht in Spanien noch aufrechthielten, wurde er geehrt; er soll dem Rönige Jussuf den jungen Averroës empfohlen baben, als ein Sandbuch über die aristotelische Philosophie verlangt wurde. Averroës und Maimonibes, die beiden berühmtesten Denker unter den Mauren und den Buden, sollen seine Schüler gewesen sein. Erhalten ist von seinen Schriften nichts als der Robinsonroman; wahrscheinlich beziehen sich Nachrichten von anderen Schriften Tophails auf eben dieses

roman

Buch, so die Notiz, Tophail habe eine Schrift verfaßt unter dem Titel "Geheimnisse der morgenländischen Weisheit". In dieser Gestalt muß ber Roman gleich nach seinem Erscheinen Aufsehen erregt haben; Mauren und Juden beeilten sich, Kommentare und Kommentare zu Kommentaren zu schreiben. Dann wurde es still von der einzigartigen Schrift, bis sie der gelehrte Orientalist Edward Pocod wieder entdeckte und sie von seinem gleichnamigen Sohne ins Lateinische überseten ließ. Die Übersettung nebst dem arabischen Urtext erschien 1671 zu Orford unter dem flug gewählten Titel "Philosophus Autodidactus". So war der verschollene Roman Gemeingut der europäischen Welt geworden. Rasch nacheinander kamen drei englische Übersetungen beraus; die lette, 1708 von Simon Odlen, ist dadurch merkwürdig, daß der Übersether in einem Anhang die Unmöglichkeit einer Religion aus bloker Vernunft nachzuweisen sucht, wir aber aus diesem Anhang erfahren, daß die englischen Enthusiasten oder Quäker den Roman des Ibn Tophail mit Begeisterung aufgenommen hatten. Der erste englische Übersetzer war selbst Quater. Rur Odlen freilich ist die Übereinstimmung zwischen dem Araber und den englischen Gekten einfach zu erklären: beider Lehren find Werke des Teufels

Es gibt von dem Romane noch eine holländische Übersetung und zwei deutsche. Die erste deutsche Übersetung ist von Pritius (auf dem Titelblatte stehen nur die Anfangsduchstaben J. S. P.) und erschien 1726; sie ist schon als Sprachdenkmal beachtenswert, obgleich Pritius offenbar aus dem Englischen übertragen hat und zur Vergleichung nur noch etwa die lateinische Übersetung Pococks hinzuzog. Für das Fehlen der wertvollen Einleitung wird der Leser durch fromme Zugaben nur mangelhaft entschädigt. Der Titel dieser deutschen Ausgabe lautet: "Der von sich selbst gelehrte Welt-Weise; das ist eine angenehme und sinnreiche Erzählung der wunderbahren Begebenheiten des Hai Ehn Jockdahn; darinnen vorgestellet wird, wie derselbe durch das Licht der Natur zur Erkenntnüß natürlichen und übernatürlichen Dinge, absonderlich Sottes, der Unsterdichteit der Seele und des andern Lebens gelanget sep; Anfänglich im Arabischen geschrieben von Abu Jaasar Edn Tophail" usw.

Dieser ersten Übersetzung aus der Frühzeit der deutschen Ausstätzung solgt eine viel brauchbarere aus deren Spätzeit. "Der Naturmensch oder Seschichte des Hai Ebn Joktan, ein morgenländischer Noman des Abu Oschafar Ebn Tosail. Aus dem Arabischen übersetzt von Johann Sottsried Sichhorn, Prosessor in Jena. Berlin und Stettin ben Friedrich Nicolai, 1783." Sichhorn war ein Kenner der orientalischen Sprachen und der arabischen Philosophie; man merkt es seiner Übersetzung überall

an, daß der Urtert verglichen ift; seine Arbeit erschien im Verlage der Es ist beachtenswert, daß der Roman jetzt erst in seiner Auftlärung. freigeistigen Tendenz erkannt wurde, während die ersten englischen Abersekungen - wie gesagt - bei ben separatistischen Setten Beifall finden tonnten. Das Buch war so inhaltreich, daß es den Rationalisten wie ben Pietisten etwas bieten tonnte. Ich erwähne gleich, daß auch Leibnig, in Religionssachen mehr Diplomat und Achselträger als Bekenner, an dem Romane seine Freude batte, daß endlich auch der vorsichtige Steptifer Buet den Robinsonroman lobte. Moses Mendelssobn hat das Buch (die englische Abersekung oder vielleicht die erste deutsche) durch Lessing erbalten. Mendelssohns Urteil beweist wieder einmal seine jüdisch-nationale Beschränktheit; es ist ihm angenehm "die Denkungsart und das ganze Snitem unserer hebräischen Weltweisen in diesem Araber wiederzufinden"; aber beffen Begriffe von ber Welt, von ber Scele und feine gange Moral seien bochft elend. Die Schuld trage vielleicht des Arabers Religion. Der Brief Lessings, in welchem er wabricheinlich sein eigenes Urteil über Abn Tophail aussprach, ist leider verloren gegangen.

Eindringliche Beschäftigung mit dem Romane hätte für allerlei Abbandlungen Anregung bieten können. Eine Abhandlung: "Über die Märchenfigur des Sai Ebn Foktan, die offenbar dem morgenländischen Sagenschate icon lange angehörte, von berühmten arabischen Philofopben auch ichon benütt worden war, unter dem gleichen Namen (wörtlich: der Lebende, der Sohn des Erwachten), bevor Tophail ihr die endaultige Form gab." Eine andere Abbandlung: "Über das Verhältnis zwischen dem alten und dem neuen Robinson", wo dann zu sagen ware, daß der so viel plattere Defoe leicht die störenden Unwahrscheinlichkeiten seines Vorbildes vermeiden konnte, weil er auf die großzügige Entwicklung eines unbelehrten Kindes zum vollkommenen Weisen verzichtete und nur die Entwicklung des Naturstandes zu behaglichem Komfort darstellen wollte. Ferner eine Abhandlung: "Über die durchgehende Bcnükung der wirklichen oder der unterlegten Gedanken des Aristoteles"; der Aufstieg des Hai Ebn Zoktan ist nicht mehr und nicht weniger als ein Abrif der arabisch-aristotelischen Philosophie, ist ohne deren Renntnis nicht ganz zu verstehen, sett bei dem vermeintlichen Autodidakten Sai (der, was noch nicht beachtet worden ist, nicht einmal irgendeiner Menschensprache machtig war) ein tiefgebendes Studium der grabisch-griftotelischen Philosophie voraus. Endlich eine Abhandlung: "Über die Geistesfreiheit, die der Boden des gilam vor dem des Christentums gewährte"; ein driftlicher Denker des 12. Jahrhunderts konnte ein solches Buch unmöglich schreiben. Ich aber darf alle diese Fragen nur leicht berühren, darf mich

weder bei den kleinen Abenteuern des Helden noch bei seinem fabelhaften inneren Wachstum aufhalten, wenn ich das für meinen Zweck Wesentliche hervorheben will, die freigeistige Tendenz des Romans.

Mit mehr ironischem als künftlerischem Verstande verlägt Tophail gleich zu Anfang die Welt des Märchens, da er für die Entstehung Hais zwei Möglichkeiten offen lägt: Bai sei entweder, wie in alten Büchern zu lesen und dort sehr genau beschrieben, ohne Eltern von der Erde erzeugt worden oder es habe ihn seine Mutter auf der unbewohnten Ansel ausgesett. Senug daran, ein Reb bat ibn gesäugt und ein unerhörter Wissenstrieb hat ihn von der zartesten Jugend an angetrieben, seine natürliche Umgebung zu begreifen und von Stufe zu Stufe — wirklich, wie an der Hand eines Lehrbuches — zur Erkenntnis aller Naturgesetze und der übersinnlichen Seisteswelt emporzuklimmen. Wollten wir uns gegen die ungeheuerlichen Unwahrscheinlichkeiten verwahren, so müßten wir sagen: nur die Versenkung in die Mystik ist bei dem Wunderkinde ohne Belehrung und ohne Sprache vorstellbar, nicht aber die gang von selbst erworbene Erforschung von Physik, Mathematik, Astronomie, Unatomie, Physiologie und Psychologie. Einerlei. Wir nehmen die Unwahrscheinlichkeiten gern mit in Rauf.

Bai lernt also mit erstaunlicher Schnelligkeit von dem Reb und von ben anderen Tieren für seine nächsten Bedürfnisse zu forgen, auch wohl von der Natur selbst für etwas menschliche Rultur, wie den Gebrauch des Reuers. Der Tod des Rehs weiht ihn in die Geheimnisse des Lebensprinzips und des Verhältnisses zwischen Geist und Rörper ein. treibt er mit fliegender Gile vergleichende Naturwissenschaft oder vielmehr Naturphilosophie. Redes Tier bilde eine Einheit, weil Ein Geist alle Organe lenkt; aber auch alle Tiere einer Gattung haben nur Einen Geift, sind also wieder eine Einheit, ebenso alle Tiere insgesamt, ebenso alle Pflanzen, die ja beseelt sind, und Pflanzen und Tiere zusammen. Endlich bilden auch alle unorganischen Körper mit den organischen zusammen eine Einheit. Die Welt ist Alleinheit. (In der Darstellung wird da von dem aristotelischen Begriff der "Form" ebenso überreichlich Gebrauch gemacht, wie in der gleichzeitigen driftlichen Scholastik; auch von den Beziehungen der Körperlichkeit zur Ausdehnung ist viel scholastisches Gerede.) Schon der Tod des Rehs hat bei Hai eine Verachtung gegen den Leib geweckt; die formgebende Seele scheint ihm allein der Aufmerksamkeit wert. Er war inzwischen viermal sieben Jahre alt geworden und begann (recht scharffinnig) die Begriffe von Raum, Zeit und Unendlichkeit zu untersuchen, auch den Begriff des ersten Bewegers. Wie er das ohne Gebrauch der Sprache möglich machte, das mag dahingestellt

bleiben. Über die Ewigkeit der Welt (man erinnere sich, daß wegen dieser Behauptung Aristoteles selbst für einen Atheisten erklärt wurde) gelangte er zu keiner Gewisheit, nur darüber, daß der Urheber des All-Einen weder in einem Körper, noch außerhalb eines Körpers gedacht werden könnte. Über die Vollkommenheit dieses höchsten Wesens freilich, über seine Weisheit und Güte wurde er sich klar; zu auffallend war die Zwedmäßigkeit aller Geschöpfe und Naturgesetze.

Alls er fünfmal sieben Rabre alt geworden war, begann er sich von der Sinnlichkeit abzuwenden und sich völlig der Erforschung seines eigenen übersinnlichen Wesens zu widmen. Was aus den Wahrnehmungen seiner Sinne stammte, befriedigte ibn nicht mehr: er empfand die Sebnsucht. das Anschauen durch seine überfinnliche Seele allein zu genießen, dessen sich sichtbarlich nicht die Tiere und Pflanzen erfreuten, sondern nur er und etwa noch die himmlischen Gestirne. Er war also wesentlich verichieden pon allen anderen Tieren. Diese Berichiedenbeit mukte einen vernünftigen Zwed haben. (Wieder halt fich Sai ftreng an Aristoteles, an die Lebre von den Elementen und an die Begriffe actu und potentia.) Sein Lebensawed ist Abwendung pon der Sinnenwelt und Versenkung in das Anschauen eines Wesens von notwendiger Eristenz. Diese Verfentung, durch Ubung erworben, läßt das perfönliche Wefen von selbst in Nichts verschwinden. Die Übung erlangt er auf dem Wege einer Aftese, die uns mit ihren wunderlichen Vorschriften und ihrer Tierliebe buddhiftisch anmutet. Die Ubung in der Erzeugung eines ekstatischen Zustandes wird burch Mittel gesteigert, die an die wilden Bewegungen der tanzenden Derwische erinnern. Un Nahrung darf nicht mehr genommen werden, als notig ist, um seinen Leib und damit den Tiergeist in sich zu erhalten. Die Ubung, durch Aftese dem bochsten Wesen in allen Eigenschaften ähnlich zu werden, steigert sich zu einer ordentlichen Technik des mustischen Eingebens in die All-Einbeit. Himmel und Erde verschwinden und das einzige Wesen ewiger Eristenz spricht mit ihm. "Und er verstund seine Worte und hörte seine Rede. Denn daß er keine Sprache verstund und nicht reden konnte, das hinderte ihn nicht, sie zu verstehen. Er war in biefen Zustand tief versenkt und fab, was kein Auge gesehen und kein Ohr geboret und in keines Menschen Berg gekommen ist." Was kein menschliches Berg fassen könne, das sei in Worten doch nicht auszudrücken; man tonne Farben nicht toften, nicht untersuchen, ob ichwarz fuß oder sauer sei; gefährlich sei der Versuch, das mit Worten porzustellen, was sich seiner Natur nach nicht mit Worten fassen lasse.

Für die Sinheit der Welt, die dem Menschenverstande und seiner Sprache als eine Bielheit erscheine, bringt Tophail ein Bild bei, das

an Schönheit das berühmte Bild Platons von der Röhle übertrifft. In ber höchsten Sphäre, über der kein Körper ist, ist nur etwas wie das Bild ber Sonne in einem Spiegel, in der nächsten Sphäre ist wieder ein unkörperliches Wesen zu erblicken, aber jett nur das Spiegelbild des ersten Spiegelbildes; und so weiter in jeder nächsten Sphäre das dritte, vierte, fünfte Spiegelbild des höchsten Wesens, bis man endlich in die Welt des Entstebens und des Untergangs gelangt, die sublunarische Welt. Bier schaut man das all-eine Wesen im soundsovielten Spiegelbilde wieder; es hat hier siebzigtausend Gesichter, an jedem Gesichte siebzigtausend Münder. in jedem Munde siedzigtausend Bungen, die das all-eine Wesen preisen. Auch dieses Wesen ist nicht vielfach, ist einfach, ist wieder ein Bild der Sonne, wie es sich in einem wallenden Wasser zeigt, das in sich das Bild des letten Spiegels bricht. Der Asket (von dem uns erzählt worden ist, daß er von dem Dasein anderer Menschen nichts abnte) kommt so zu der Erkenntnis, daß er und seinesgleichen nur die Wahrheit der All Einheit begreifen, daß andere ähnliche Geschöpfe, schmukigen Spiegeln gleich, zu Unwissenheit und sichtbarlich auch zu Höllengual verurteilt sind. Trok dieses Rückfalls in abergläubische Religionsvorstellungen (die aber ebenfalls dem späteren Buddhismus nicht fremd sind) wird das Bild vom Spiegel prachtvoll weitergeführt. Die Anschauung des all-einen Wesens dauere mit der Dauer der Spiegel; wenn ein Spiegel zugrunde gebe, muffe auch das Bild verschwinden. Man durfe aber nicht vergeffen, dak ein Gleichnis die Sache niemals völlig genau treffe. Für die Sonne sei es aleichgültig, ob alle ihre Spiegel untergeben. Und der scheinbare Untergang sei immer nur eine Veränderung.

Dai brachte es schließlich in der mystischen Technit so weit, daß er sich jederzeit in diesen Zustand der Verzückung versetzen konnte; immer aber wieder verlangte die Notdurft seines sinnlichen Leibes, daß er zu der äußeren Welt der Vielheit zurücktehrte. Dann verschwand zu seinem Rummer die göttliche Welt vor seinen inneren Augen. "Diese sublunarische Welt und jene andere sind wie zwei eifersüchtige Weider; lebst du einer zu Gefallen, so wirst du die andere zum Zorne reizen."

Alls Jai sieben mal sieben Jahre alt geworden war, fand er auf seiner einsamen Insel einen Gefährten, wie Desoes Robinson seinen Freitag; aber auch dieses Abenteuer Jais hat keinen anderen Zweck als den, den Helden der Geschichte zu religiösen Fragen Stellung nehmen zu lassen. Fern von allen Menschen hatte sich der Autodidakt Jai zu einem deistischen Mystiker entwickelt; die Menschen mit ihrer positiven Religion erwecken in ihm den Freigeist. Man könnte es auch so ausdrücken; ohne Menschenumgang und ohne Menschensprache erwirbt Dai

bie Weltanschauung eines deistischen Mystiters; die Menschensprache bringt ihn zur Verwerfung aller positiven Religion.

Der neue Gefährte Sais war Afal: der stammte von einer benachbarten Ansel, auf welcher die Menschen alle einer Sette angehörten. die bestimmte Vorstellungen mit bestimmten Redensarten ausdrückte. Es war da also eine Staatsreligion, zu der auch Asal gehörte. Während aber der mächtige Salaman dort gedankenlos die äußeren Vorschriften Diefer Staatsreligion befolgte und fo zu Anseben tam, forschte Afal nach einem tieferen Sinn und entfernte sich allmählich von seinen Religionsverwandten. Endlich aber genügte ihm diese Absonderung nicht und er ließ sich nach der vermeintlich menschenleeren Insel Bais übersetzen, um als ein beschaulicher Monch dem Nachdenken über seinen Glauben zu leben. Wochen vergingen, bevor die beiden Einsiedler voneinander Runde erhielten; als sie einander dann bennoch begegneten, kam es zwischen Bai, der noch nie einen Mitmenschen gesehen hatte und ja nicht fprechen konnte, und Mfal, ber jeden Verkehr mit einem Mitmenschen vermeiden wollte, zunächst zu ergöhlichen Migverständnissen. Schlieklich beruhigte sich Asal, weil der sprachlose Sai seinem geläuterten Glauben nicht gefährlich werden konnte; ihre Freundschaft begann damit, daß Afal den gai im Gebrauche der Sprache unterrichtete. Nun aber stellte es sich bald beraus, daß die sprachlose Mnstit Rais und die geläuterte. rationalistische Religion Asals die gleiche Weisheit lehrten: Vereinigung mit dem bochften Wesen, daß also die Vernunfterkenntnis (Vernunft ohne Sprache vorgestellt) mit der Offenbarung übereinstimmte. nahmen viel voneinander an: nur dak Hai nicht begreifen konnte, warum die Lebren des Bropheten in finnlichen Bildern bestanden und gar von Belohnungen und Strafen redeten, warum die Religion Afals irdischen Besit, überhaupt Eigentumsbegriffe zuließ. Weil er die Menschen für jo gut hielt, wie er selber war, leuchtete ihm weder das Berbot des Diebstable, noch das Gebot des Almosenspendens ein. Asal hatte keine so gute Meinung von seinen Religionsverwandten gefakt; nach einigem Bogern willigte er aber barein, auf einem von Wind und Wellen verschlagenen Boote mit Sai auf seine Insel zurückzukehren und zuzusehen, wie Sais tiefste Weisheit auf die klügsten Gläubigen seiner Religion wirken wurde. Diese hörten den Naturweisen geduldig an, solange er ihnen seine Naturerklärung vortrug; als er aber die sichtbare Welt verliek und seine lekte Einsicht aussprach, faßten sie Widerwillen und Sak gegen ihn. So ertannte Bai, wie einst Ufal ertannt hatte, daß diese Religionsgenoffen ihren Glauben nur um der Welt willen beibehielten, daß von den Führern bie Religion nur gepflegt wurde, um das Volt im Raume zu balten.

daß demnach das Gefet des Propheten, wenn man erft die Beschaffenheit der Menschen durchschaute, wirklich alles enthielt, was zur Leitung und Befferung der Menge nötig war. Dem Volke mußte also seine Religion erbalten bleiben. Nach dieser schmerzlichen Erkenntnis nahm er por der Heimkehr nach der einsamen Insel Abschied von den klugen Lenkern des aläubigen Voltes und tat das mit Worten einer abgründig traurigen Aronie; denn er wußte jest wie sein Freund Afal, daß die sklavischrebellische Menschenart auf diesem Wege verhältnismäkig glücklich werden könnte. Die ironischen Abschiedsworte aber lauten: "Zweifelhafte Dinge sollten sie glauben und nicht darüber grübeln, hingegen sich vor allen neuen Meinungen hüten und sich daran nicht vergnügen; sie sollten ihren frommen Vorfahren nachahmen, Neuerungen aber flieben. Er empfahl ihnen, wie der Böbel die Gesethe nicht zu übertreten und diese Welt zu lieben - dies schärfte er ihnen aufs dringenoste ein." Die Freunde fanden den Weg zurud, Sai den Zustand der Vereinigung mit dem All-Einen, Afal eine Reinheit der Religion, die nicht weit hinter Hais Erhabenheit zurücklieb. So verehrten sie ihren Gott, bis der Tod beide hinwegnahm.

Tophail ift sich klar bewußt, daß sein Buch der Welt zum ersten Male die geheime Weisheit älterer Denker mitgeteilt habe. Was es biete, sagt er in einer kurzen Nachschrift, sei in keinem Buche zu sinden und in der gemeinen Sprache nicht zu hören. Und er spricht es deutlich aus, daß man noch zwischen den Zeilen zu lesen habe, daß seine wahre Meinung noch schrefter ausgedrückt worden wäre, zum Seheimnis der Seheimnisse vorgedrungen wäre, wenn er die volle Freiheit des Wortes gehabt hätte. "Doch ist das Seheimnis, das wir diesen wenigen Blättern anvertraut haben, nicht ohne einen dünnen Schleier vorgetragen, den der geschwind zerreißen wird, der es fassen kann; der aber für den, der nicht würdig ist weiterzugehen, zu dicht sein wird, um durch ihn hindurchzudringen."

## Runfter Abschnitt Neue Strömungen seit dem 13. Jahrhundert

Die kirchenoffizielle Scholastik hatte eine Zeitlang versucht, sowohl ben alten Aristoteles als seinen Kommentator Averroës für Feinde des Christentums zu erklären. Als aber die Bewegung ihr über den Kopf wuchs, als gar durch die Araber und durch die Juden bisher unbekannte Schriften des Aristoteles dem Bücherschaße der gelehrten Klöster hinzugefügt wurden, als die besten Köpse der Kirche in Aristoteles nicht nur

den größten Logiter aller Zeiten, sondern auch den größten Metaphysiter und Naturforscher zu verehren anfingen, da gab die Kirche nach — wie gesagt — und duldete es, daß der Reide Aristoteles wie ein Vorläufer Befu Chrifti behandelt wurde, daß man sich auf seine Bucher wie auf die Bibel berief. Das Ansehen des Aristoteles begann das der Rirchenväter zu überragen. (Wer uns ein gutes Buch über die wechselreiche Geschichte dieses Ansehens schreiben wollte, wurde sich um die Geistesgeschichte der Menschheit verdient machen.) Um so rücksichtsloser konnte die Rirche den Rommentator verdammen; er wurde als Gotteslästerer und Rirchenfeind abgestempelt. Man tann die Sache so darstellen, als ob zu der gleichen Zeit, da die Rirche in aller Form äußerlich den Sieg über das Raisertum erfochten hatte, auch auf rein geistigem Gebiete die naturwissenschaftliche Scholastik des Averroës durch die theologische Scholastik des heiligen Thomas überwunden worden wäre: doch eine solche Darstellung würde übersehen, daß das Rad der Geschichte nicht rudwärts zu dreben ift, daß es nach dem Triumph der Papfte und des heiligen Thomas dennoch vorbei war mit der Starrheit der triumphierenden Rirche. Der ungeheure Umschwung, der in seiner Vollendung als Renaissance oder als Reformation einem neuen Zeitalter den Namen gibt. bereitete sich schon im 13. Jahrhundert vor, nicht immer unmerklich oder leise. Ach greife por.

Man kann da die Aufmerksamkeit je nach seinem Interesse auf die Nationalötonomischen oder auf die politischen Veränderungen im Abendlande lenken. Wohl war das Amperium des römischen Raisers deutscher Nation, die Weltmonarchie, für immer durch die Bolitik des Bapsttums unmöglich geworden, aber die Papste waren jest durchaus nicht mächtiger, als sie unter der Hoheit der Raiser gewesen waren; im Gegenteil, unabhängig vom Weltreiche der Raiser erstartten die einzelnen Staaten, die durch ihre Neigung, Nationalstaaten zu werden, die einheitliche Rultur durchbrachen, ohne welche der Katholizismus nicht mehr das war, was er zu werden gedroht oder versprochen hatte. Die Nationalstaaten hatten die Sprachen und die Gewohnheiten ihrer Völker zu verteidigen; im starren Mittelalter hatte es Volksmundarten gegeben, aber noch keine Nationalsprachen. Die Nationalstaaten batten aber noch etwas anderes Neues zu verteidigen: den Nationalreichtum ihrer Völker; gerade die Rreuzzüge, als die Führer erst ganz materialistisch geworden waren, batten zu einer ungeahnten Entwicklung des Großbandels geführt und hatten das Aufkommen eines reichen Mittelstandes in den Städten beaunstigt. Mit nur wenig Übertreibung kann man sagen, daß es bis dabin einen wohlhabenden und darum gebildeten Mittelstand in Europa nicht gegeben

**ftaaten** 

batte: Wissenschaft, die übrigens größtenteils aus Theologie bestand. fand sich nur bei den Geistlichen, die im Dienste des Bapites standen. und etwa noch bei den Fürsten, deren Stellung von der Rirche abhängig ichien. Erst die Nationalstaaten lösten sich von dem Zentrum Rom los. und innerhalb der Nationalstaaten begannen sich — zuerst in Italien die Nationalsprachen von der Tyrannei des zentralistischen Latein zu befreien. Und als durch den Reichtum der Handelswelt auch die ökonomische Übermacht Roms aufhörte, stand eines Tages das siegreiche Bapsttum hilfloser da als in den Zeiten der kaiserlichen Gewalt.

Bei den Machthabern der Politit und des Handels läft fich im 13. Rahrhundert das Fortschreiten der Aufklärung nicht dokumentarisch nachweisen, wohl aber bei den Sprachmächtigen der Zeit, bei den Dichtern. Freilich. der weitaus größte Dichter des 13. Jahrhunderts, der unvergleichliche Dante (1265--1321), war nur als Eiferer für Nationalstaat und Nationaliprache ein Fortschrittler, als Denker oder als Philosoph war er christlich und katholisch (wenn auch nicht papstlich) bis auf die Knochen; aber die vielen kleinen Poeten, die das Geheimnis entdeckt hatten, zugleich kunftmäßig und volksmäßig zu singen, schienen mit den Retten der lateinischen Sprache auch die Retten der lateinischen Kirche abgestreift zu baben. Nicht gleich bei ihrem ersten Auftreten. Den verlaufenen Klerikern gegenüber, den Vaganten, die sogleich zwar nicht am Dogma, doch am Leben ber Geiftlichen Rritit übten, waren 2. B. die Troubadours in Sudfrankreich schon weltlich gebildete Berren, vornehm in der Wahl ihrer Stoffe, tunstreiche Sänger der Liebe und der Ehre. Als aber die Albigenserkriege ihre eigene Lebensfreiheit und den kulturfreundlichen Reichtum Troubadours ihrer fürstlichen Beschützer bedrohten, da erhoben diese Troubadours ihre Stimmen gegen die Rirche, für die Freiheit. Sie wagen es nicht, ihre Übereinstimmung mit den Retern auszusprechen, sie sind keine Glaubensbelden; aber sie werfen der Rirche und ihren Dienern Dummbeit und Herrschsucht vor, Luxus und Blutgier. Ein provenzalischer Dichter, Pierre Cardinal, begnügt sich nicht damit, über die Geistlichen zu spotten; er kritisiert Gottes Schöpfung in pessimistischen Betrachtungen. Warum hat Gott die Menschen in das Reich der Niederträchtigkeit und der Sünde hineingesett? Sie verlangten ja gar nicht geschaffen zu werden. Gottes Rechnung war falsch. Er hat nicht das Recht, seine unschuldigen Geschöpfe, die er

> auszuschließen. Alle Menschen haben das Recht auf Gluck und Beiterkeit. Auch in Deutschland, wo die Abhängigkeit von den Troubadours in der Dichtung allgemein ist, regt sich die Auflehnung gegen die Rirche selbst, nicht nur gegen die kirchlichen Migbräuche, gegen Reliquientrug

> schwach gemacht und dem Teufel preisgegeben bat, von der Seligkeit

und gegen die Unsittlichkeit der Pfaffen. Man hat oft behauptet, alle biese Schwänke, die in vielen Sammlungen vorlagen, seien nur ein Beweis für die Naivität des Mittelalters, das besser als unsere Zeit Frömmigkeit mit einem hellen Gelächter über die Kirche vereinigen konnte; in Wahrheit aber lachte man nicht, solange man glaubte. Wer sich über die Wundersucht des Volkes lustig machte und über den geistlichen Wucher mit Wundern, der glaubte an keine Wunder mehr. Und die kunstmäßigen Dichter waren nur weniger derb als die Volksbücher, nicht weniger frei. Unfer Walther fragt einmal, wie lange Gott denn schlafe. Und Walther wie Freidank stellen, ungeachtet aller ihrer Christlichkeit, wieder die drei Religionen gegeneinander. Dem gleichen Gotte dienen Christen, Auden und Beiden. Ob eine von den drei Konfessionen die richtige sei, das wird nicht entschieden. Freidank weiß schon, daß die Mehrzahl der Menschen nicht katholisch ist; also hätte der Teufel das größere Beer, wenn Reter, Juden und Beiden an Gott nicht teil hätten. Auch bei Trimberg und jogar bei Wolfram finden sich ähnliche Anklänge, die wir schon aus Abälards Religionsgespräch kennen. Nur daß, was zu Anfang des 12. Jahrhunderts noch mit logischer Trockenheit vorgetragen wurde, jest bereits einen Unterton hat wie ein Murren gegen Gott. Es musse seinem Vaterbergen unerträglich sein, soviele Rreaturen von der Geligkeit ausschließen zu muffen; ein treuer Beide tonne beffere Dienfte leiften als ein schlechterer Alle diese antikirchlichen, mitunter schon antichristlichen Tenbenzen steben im engsten Rusammenhange mit den pollzogenen wirticaftlichen Veränderungen der Völker und den gegen die Rirche mehr und mehr gleichgültigen politischen Rämpfen der Fürsten; bevor wir aber die Bedeutung des Raisers betrachten, der die Aufflärung des 13. Jahrbunderts auf eine erstaunliche Höhe brachte - noch mehr durch seine gleichbleibende perfönliche Gesinnung als durch seine wechselnde Politik —, mussen und wollen wir in einem weiten Umblid an den fortschrittlichen Sang erinnern, den eben in diesem 13. Jahrhundert das theoretische Denken in der sogenannten Philosophie nahm; und wir werden dabei nicht überseben dürfen, daß gerade ber Babnbrecher der gesamten mobernen Erkenntnis, daß Odam, der Erneuerer des von der Rirche verbammten und totgesagten Nominalismus, der Beginner einer nominalistischen Binchologie oder der Psychologie überhaupt, als politischer Schriftsteller in die staatlichen Rämpfe der Reit tief bineingezogen wurde. Vor unseren Augen hebt jest an die lange Reihe der englischen Denker, die von Roger Bacon bis auf Hume mehr als alle Denker anderer Völker die Gegenwart beeinfluft haben in der Erkenntnislehre, in der Naturwissenschaft und in der Begründung der bürgerlichen Freiheit im Staate.

Dominitaner und Franzistaner

Es wäre kleinlich, den großen Geisteskampf in der damaligen Philosophie, die langsame Befreiung der Philosophie von der Theologie. etwa nur auf die zufällige Eifersucht und Gegnerschaft der Dominikaner und der Franziskaner zurückführen zu wollen; aber der Gegensak der beiden Orden bietet doch gewisse Richtungslinien, weil die Dominikaner in der Rirche die aristofratische, die rudschrittliche Partei bildeten (wie beute noch), die Franziskaner aber, freilich fast immer auch innerhalb der Rirche, die demokratische und fortschrittliche Bartei. Es ist die schwierigste Aufgabe einer Darstellung dieses immer noch mittelalterlichen Streites, die Anfage zum Abfall vom Chriftentum nicht zu verkennen und dennoch in jedem Falle klar festzuhalten, daß auch die Franziskaner sich für treue Söhne der Kirche erklärten und mit einigem Vorbehalt erklären durften; Theologen waren sie alle, sowohl der Dominikaner Thomas, der freilich für seine Theologie (1323) zum Beiligen ernannt wurde und bei seinen Zeitgenossen der Doctor angelicus hieß, als auch die Franziskaner Roger Bacon, der Doctor mirabilis, Duns Scotus. der Doctor subtilis und Ocam, der Doctor invincibilis. daß die Streitigkeiten, oft unsäglich scholastische Streitigkeiten, zwischen den Thomisten und den Scotisten die Universitäten noch lange in zwei Schulen spalteten; bekannt ist, daß Rom es 1879 gewagt hat, als ob Spinoza, hume und Rant nie gelebt hatten, ben neuen Menschen ben alten Thomas von Aquino und damit den noch älteren, verchriftlichten Aristoteles, als den allein maßgebenden Philosophen aufzudrängen, uneingedent deffen, daß die Rirche selbst in ihrer Dogmatik auf den beiligen Thomas nicht geschworen hatte. Wir werden noch in anderem Zusammenhange zu beachten haben, daß aus der geistigen Aristokratie des Dominikanerordens die frömmste aller Rehereien hervorging, die mittelalterliche Mystik, die deutsche Mystik der Edbart, Tauler und Suso, von denen wenigstens die beiden ersten sich bis zu einem gottseligen, aber fast unkirchlichen Pantbeismus erhoben; die großen Leuchten der Rirche aber waren die beiden Dominikaner Albertus Magnus und sein einseitigerer, einflukreicherer Schüler Thomas.

Es ist schon ganz turz erwähnt worden, daß es des Thomas nicht zu unterschätzende Leistung war (die Nicche und eine gefügige Seschichtschreibung nennt es gern seine Aufgabe oder seine Mission), den Beiden Aristoteles zu verchristeln, d. h. den durch die Araber zu der stärtsten modernen Seistesmacht erhobenen Aristoteles so unauflöslich mit christlichtbeologischen Vorstellungen zu verquicken, daß "der Philosophus" (so hieß er besonders) für Jahrhunderte aus dem Doctor ordinis, zu dem ihn die Dominikaner bald nach seinem Tode auserkoren hatten, zum

Doctor mundi wirklich gesteigert schien. Wir denken kühler über den scharssinnigen Mann. Er hat seiner nach Aufklärung ringenden Zeit den Zoll bezahlt, da er mehr als die Scholastiker vor ihm den Menschen in den Mittelpunkt seiner Betrachtungen stellte, da er sogar auf den neu erstandenen ökonomischen und geistigen Mittelstand einige Rücksichten nahm; aber der Kern seiner Lehre war doch die starrste Dogmatik, verschlimmert durch eine Dogmatissierung der Bolksreligion. Nicht ohne einen leisen Humor könnte man sagen: Thomas von Aquino machte ein System der Entwicklung aus der Forma-Lehre des bewußt verchristelten Aristoteles und führte dieses System der Entwicklung für die himmlischen Wesen weiter nach dem von Ansang an gefälschten Dionysios Areopagita; sein Weltbild war also auf eine bewußte und auf eine unbewußte Fälschung aufgebaut.

Noch einmal: dem Dominikaner Thomas standen die Franziskaner nicht als entschiedene Freunde der Auftlärung gegenüber, nicht Roger Bacon, schon gar nicht Duns Scotus, nicht einmal Odam. Aus ben Schriften dieser drei ließen sich unzählige Stellen von gläubigster Rirchlichkeit anführen: Duns Scotus war sogar in einzelnen Punkten noch dogmenfreudiger als der Doctor angelicus. Wenn man den Gegensat zwischen den stärtsten Gedanken der Franzistaner und dem System des Dominitaners (nicht den engen Gegensat zwischen Thomisten und Scotiften) von der höheren Warte der Segenwart aus überblickt, so wird es vielleicht nur auf einen Gegensat der Stimmung, der inneren Neigung binauslaufen. Beide Barteien hielten sich äußerlich an die Lehre von der doppelten Wahrheit; während aber Thomas das natürliche Licht, die Logik also, wunderlicherweise nur dazu benüten wollte, das Licht der Offenbarung noch heller zu machen, und in ganz verzweifelten Fällen eben an der Brauchbarteit des natürlichen Lichts zweifelte, waren die genannten Franziskaner kritisch genug, dem natürlichen Lichte "unbedingt" zu vertrauen, na ja, mehr oder weniger unbedingt, und wenn es in der Aufbellung dogmatischer Schwierigkeiten versagte, das Dogma auf sich beruben zu lassen; ein Aweifel am Dogma wurde nicht geradezu ausgesprochen, entstand aber von selbst in der Seele des Schulers oder Lefers.

Unter den problematischen Naturen des 13. Jahrhunderts ragt Roger Bacon Roger Bacon gewiß durch eine eifrige Wühlarbeit hervor, mit der er sich selbst aus dem mittelalterlichen Wuste von Wortaberglauben, Metaphysit und Formalismus ans Cageslicht emporringen wollte; den Zeitgenossen galt er wie Albertus Magnus, wie jeder Naturbeobachter für einen unheimlichen Zauberer; beutzutage ist es fast Mode geworden

(eine unbewußte Verführung durch die Gleichheit des Namens ist nicht zu verkennen), nicht erst in Francis Vacon, sondern schon in Noger den Vegründer der Erfahrungswissenschaft zu erblicken, also des Materialismus. Man muß freilich ein Auge schließen für allen Aberglauben und für alle Theologie diese Mönchs, um ihm eine solche Schuld oder ein solches Verdienst zusprechen zu können; die Wahrheit wird wohl sein, daß er, wie viele seiner Zeitgenossen, von der Unsruchtbarkeit der scholastischen Methode völlig überzeugt war und dadurch Anstoß erregte, daß eine dunkle Ahnung ihn von einer empirischen Methode wichtige Entdeckungen erwarten ließ, daß er aber zu eng in astrologischen und mönchischen Aberglauben verstrickt war, um in der Entwicklung der Philosophie die Stellung zu verdienen, die man ihm zuweisen möchte. Und auch seine Vewunderer müssen ihrer Sache nicht ganz gewiß sein, da es sonst unbegreislich wäre, daß so viele seiner Schriften die zur Stunde noch ungedruckt geblieben sind.

Es spricht gewiß für irgendeine Unbotmäßigteit Roger Bacons, daß er zweimal auf päpstlichen Befehl ins Gefängnis geworfen wurde, zuerst um 1260 und dann gar für zehn Jahre um 1280; wir wissen aber nicht, warum er verfolgt wurde, ob um der Bestrebungen willen, das sittliche Leben der Mönche und des Klerus zu verbessern, ob wegen seiner Anläuse gegen die scholastische Methode, ob wegen besonderer Jrrlehren. Wir wissen überhaupt wenig von seinem Leben: daß er 1214 in der Graschaft Somerset geboren wurde, in Paris studierte, in Orford sehrte und dort auch (wahrscheinlich 1292) starb. Bei der Bewertung der Stellen, die aus seinen Schristen da und dort angeführt werden, sollte nicht vergessen werden, daß er sein Jauptwerk, das Opus majus, zu seiner Verteidigung schrieb, auf Wunsch eines ihm wohlgesinnten Papstes, daß er also bemüht war, darin seine Rechtgläubigkeit zu beweisen.

Er fordert, als ob er schon ein Leibnizianer und ein Aufklärer wäre, eine gründlichere Beschäftigung mit Philologie, Mathematik und Physik; die Begründung dieser Forderung ist aber gewöhnlich so abstrus, daß der Vergleich mit dem 18. Jahrhundert nicht stichhält. Die Sprachen sollen freilich eifriger als disher getrieben werden, damit man die Bibel spellen freilich auch den Aristoteles und die Araber) besser verstehen lerne. Die Mathematik jedoch sei die vornehmste Wissenschaft schon darum, weil in der Rategorienlehre des Aristoteles die Quantität unmittelbar auf die erste Rategorie folge, auf das esse; auch sei die Mathematik nötig dum Begreisen der Astronomie, d. h. der Astrologie, der Roger Bacon die dur Unvernunsk ergeben war und die er, der angebliche Vater der modernen Empirie, für eine Erfahrungswissenschaft hielt. Dazu sei gleich

bemerkt, daß er, der doch wirklich ein Gegner der Scholastik war, sich auch in rein naturwissenschaftlichen Fragen mit Buchgelehrsamkeit auf Autoritäten beruft, wie ein Scholastiker, und nicht auf Beobachtung der Sachen. Ein bloßes Wortwissen kann aber seine Sache nicht gewesen sein, sonst hätte er nicht Entdeckungen und Erfindungen machen können auf den Sedieten der Optik und der ernsthaften Astronomie; wird ihm doch auch die Herstellung eines dem Schießpulver ähnlichen Stoffes zugeschrieben.

Stärker als es in den abgedruckten Büchern nachweisbar ift, muß allerdings seine Befreiung von der Gebundenheit des Mittelalters gewesen sein; nur daß wir wahrscheinlich zu weit geben, wenn wir seine Überzeugung oder vielmehr seine Abnung mit Schlagworten bezeichnen. die für den Dienst einer bestimmten neuen Weltanschauung geprägt oder für diesen Dienst gedeutet worden sind. Go erscheint uns Roger Bacon gelegentlich fast wie ein. Sensualist, wenn ihm die logischen Beweise nicht genügen, wenn er die sinnliche Erfahrung zur selbstverständlichen Grundlage machen will; so erscheint er uns ein andermal wie ein Materialist, wenn er als ein Schüler des Averroës die "Formen" aus ben Dingen hervorgeben läßt, wenn er der Materie ein "tätiges Vermögen" zuschreibt, sich selbst zu verwandeln; so erscheint er wieder einmal als ein kritisches Genie, wenn er aller Autorität den Krieg erklärt, als Empirift, wenn er für die Naturwissenschaft Beweise durch Experimente fordert und die Experimentalwissenschaft für die Fürstin unter den Wissenschaften erklärt; er spricht sogar wie ein Verkunder der absoluten Notwendiakeit der menschlichen Kandlungen smit einer Verbeugung gegen den lieben Gott), wenn er den Naturlauf durch keine magischen Runfte verändern lassen will: nur daß aber dieser letten Freigeifterei seine Aftrologie widerspricht, so wie sie sonst hundertfach von theologischem Geschwät unterbrochen wird. Doch die Bitterkeit mancher seiner Rlagen (besonders im Opus minus) deutet doch darauf bin, daß er sich seiner Aberlegenheit bewurt war und sich nur widerwillig der dummen Mehrheit fügte, wohl auch der Mehrheit in der Rirche. Der Sak, daß Verstand stets bei Wenigen nur gewesen sei, findet sich schon bei Roger; einen Aberglauben, den die Rirche in ihren Schut nehme, durfe man also nicht betämpfen. Erst in den letten Fragen der prattischen Theologie zeigt sich eine ganz neue und ihm eigentümliche Rühnheit: wenn es erstrebenswert ist, daß das Christentum Weltreligion werde, daß es aus Vernunftgrunden von allen Ungläubigen angenommen werde, dann muffe es vorher von allen übervernünftigen Elementen gereinigt werden. Man achte auf das Verbältnis dieses Gedankengangs zu der Begründung. welche die Vernunftreligion bei den englischen Deisten fand.

war noch so christlich, daß er vielleicht ganz ehrlich in der Rationalisierung des Christentums ein Mittel der Propaganda sah; da er aber in diesem Sinne gelegentlich doch schon lehrte, das Chriftentum wäre so alt wie die Philosophie, das Evangelium hätte die heidnische Spekulation nur bestätigt, in der Hauptsache, in der Moral nämlich, träfen Beiden, Christen und Mohammedaner zusammen, mag er doch den Deisten vorgearbeitet haben, ebenso wie ihm die Religionsvergleichung Abalards vorgearbeitet batte. Über Abälard war er dabei doch weit hinausgekommen, da ihm als Fortschritt der menscheitlichen Rultur doch nicht mehr die Religion allein vorschwebte, auch nicht ein dogmatisch gereinigtes Christentum, sondern schon, soweit ein Mönch einer solchen Weltanschauung fähig war, eine Umformung des menschlichen Denkens durch wissenschaftliche Beobachtung der Natur. Bei Thomas war von den beiden Wahrheiten die der Offenbarung unbedingt die höhere gewesen, die des Keils: bei Roger Bacon ist die Wahrheit der Vernunft nicht gerade die höhere. aber doch die der höher stehenden Minderheit.

Duns Scotus

Der Seschichte der Aufklärung erscheint Duns Scotus dem flacernden Seiste Roger Bacons gegenüber leicht als ein Rückschrittler; aber nur darum, weil sein Denken weniger naturwissenschaftlich gerichtet war, weil seine Schlußfolgerungen, antischolastisch in ihrem Ersolge, doch wieder scholastisch in der Methode waren. Roger, der Ersinder eines unvollkommenen Schießpulvers, ahnte die Möglichkeit einer neuen Waffe gegen die Scholastik, aber er schul diese neue Waffe noch nicht; die Angriffe des Duns Scotus wurden wirksamer, weil er die alten logikalischen Waffen der Scholastik beibehielt, sie aber mit erstaunlicher Vorurteilslosigkeit anwandte. So haben Duns Scotus und sein Schüler Ockam, ohne auf den Formelkram der Scholastik zu verzichten, wirklich den Seist der Scholastik vernichtet. Sie haben sich auf bloße Negation beschränkt, wersen ihnen die ewigen Jasager vor; als ob nicht die Zerstörung von Zwingdurgen von jeher eine verdienstvolle Tat gewesen wäre.

Duns Scotus war, auch wenn er sich in Kritik erschöpfte, obgleich er sich dogmatisch niemals gegen die Kirche auslehnte, eine kraftvollere Persönlichkeit als irgendein Scholastiker. Von seinem Leben weiß man wieder sehr wenig; er wurde in England (wahrscheinlich 1274) geboren, studierte und lehrte zu Oxford, steigerte seinen Ruhm zu Paris, wirkte endlich in Köln, wo er schon 1308 starb. Sein Orden war stolz auf den Doctor subtilis und hat seine gesammelten Werte herausgegeben. Ich sabe schon einmal kurz bemerkt, daß die Scotisten womöglich noch dogmenlustiger waren als die Thomisten; Duns selber bestritt kein einziges Dogma der Kirche, aber durch seine Stepsis gegen die thomistische Zeweisführung

bat er einer undogmatischen Bernunftreligion mächtig porgearbeitet. wer weiß, ob unfreiwillig. Er widerlegte mit logischem Scharffinn nicht das Dasein Gottes, nicht die Unsterblichkeit der Seele, wohl aber die vernünftigen Beweise für diese Dogmen; er zerschnitt baburch bas Tischtuch awischen der Theologie und der Philosophie. Wieder mußte die Lehre von der doppelten Wahrheit als Schild herhalten, binter ihm die Rechte der Vernunft zu bergen. Fast noch kirchlicher als Roger erklärte Duns, die Philosophie oder Logit hätte in Glaubensdinge nicht hineinzureden; aber je deutlicher die Trennung wurde, desto kühner konnten Aufklärer den Sat umkehren und auch für die Philosophie Selbständigkeit verlangen. Für die Partei der Alten besagte die Lehre von der doppelten Wahrheit: um das Licht der Vernunft kummern wir uns nicht; bie Partei der Modernen sagte es noch nicht laut, dachte aber schon: um das Licht der Offenbarung, wenn es dem der Vernunft widerspricht, kümmern wir uns nicht mehr. Auf die Bedeutung, die die Kritik des Duns für das Wiederaufleben des Nominalismus, also für den gewaltigsten Umschwung im abendländischen Denken gewann, werde ich noch zurücktommen muffen.

Die englischen Deisten und die französischen Enzyklopädisten waren Weltleute und schrieben für Weltleute, für die wachsende Bahl der Menschen aus dem wohlhabenden Mittelstande, die in ihrer Ablehnung der Rirche von gelehrten Schriftstellern nur noch bestärkt werden wollten; daber waren ihre Zweideutigkeiten in der Hauptsache nur zum Scheine porbanden; sie wukten, ihre Leser verständen zwischen den Beilen tedere Blasphemien zu finden, als buchstäblich ausgedrückt waren. Die Zweibeutigkeiten des Duns Scotus nennt man Widersprüche, weil sie nicht jo offensichtlich sind; er war ein Kleriker, schrieb nur für Kleriker und mußte sich auf Anfeindungen und Verfolgungen gefaßt machen. als Rleriter war er auch wohl gar nicht imstande, sich aus der Sprache oder dem Denken des Klerus zu lösen. Wer könnte da immer mit Sicherbeit zwischen seiner wahren Neigung und einer halb unbewußten Unpassung unterscheiden. Intolerant gegen die Nichtchristen war er wohl von Herzen; das Gebot "zwinge sie einzutreten", das erst Bayle mit ungebrochener Rraft befämpfte, wollte Duns gegen die Juden angewendet wissen: wenn er aber die Araber, denen er doch viel verdankte, verfluchte Schweine nennt, andere Akatholiken Esel, wenn er gegen Aristoteles mitunter aufbegehrt und einmal ganz modern die Bilolichteit des Zweckbegriffs behauptet, dann aber wieder sich demselben Uristoteles unterwirft, so wird man verführt, eber an eine Unehrlichkeit als an ein Schwanken seines wirklich starken Geistes zu glauben. Un ein

kedes Spiel mit seinen Gegnern denkt man wiederum, da er einmal das doppelfinnige Bekenntnis ablegt: er bekenne sich zum Evangelium nur, weil er sich (wie Erasmus) zur Kirche bekenne; da er den menschlichen Verstand zum Richter über Theologie und Metaphysik macht und bennoch schon weiß, daß dem Verstande nicht der Primat gebühre, daß der Verstand sich — wie wir sagen würden — an der Natur entwickelt habe. "Wie wir sagen würden." Da liegt der Grund, weshalb wir niemals sicher sein können, ob Duns Scotus mit dem Sinne solcher Sake über die Schranken seiner Zeit hinausgelangt sei. Vielleicht bewegte sich auch dieser scharfsinnigste Scholastiker mit seinen Zweifeln nur in einem engen Rreise herum. Vielleicht hatte er sich in gutem Glauben die Aufgabe gestellt, die übervernünftigen Dogmen dialektisch in die Vernunft bineinzubringen, und wenn die Vernunft darüber gesprengt werden mußte: vielleicht zog er selbst noch gar nicht den Schluk: was dem Lichte der Vernunft widerspricht oder was in die Vernunft nicht eingeht, das kann nicht die höhere Wahrheit sein; das Widervernünftige ist unvernünftig. Vielleicht war es sein Schicksal und augleich seine Schuld oder sein Verdienst, wie siebenhundert Sahre später Schuld oder Verdienst von Begel, daß er selbst die doppelte Wahrheit im Sinne der Kirche lebren wollte. daß aber die frei gewordene Zeit die doppelte Wahrheit im Sinne der Aufklärung verstand. Für den guten Glauben des Duns Scotus würde die ungeheure Arbeit sprechen, die ihn das Zurechtkneten der Sprache für seine Nationalisierung der Neligion gekostet haben muß. Wir, die wir unter dem Doama vom klassischen Altertum nur etwa das ciceronianische Latein für lateinisch gelten lassen, finden die Sprache des Duns (und auch die Ocams) barbarisch, tot; in Wahrheit war es der lette Rrampf der lateinischen Lebenskraft, und die lateinische Sprache starb erst, als die Humanisten die neuen Gedanken in klassischen Formen ausbrücken Der Vortrag von Thomas erscheint uns nur darum leichter, geschmackvoller, glatter, weil Thomas eigentlich nichts Neues zu sagen hatte; Duns Scotus und Odam mußten ihre Sprache martern, wenn sie für das Neue gefügig gemacht werden sollte. Sprache und Denten find eins. Im letten Grunde wird es wohl darauf hinauslaufen, daß die tiefsten und scharffinnigsten Scholastiker, eben Scotus und Odam, in der Befreiung nicht weiter gelangen konnten, als ihnen die Rette der Sprache Bewegungsraum ließ; so wäre es kein Zufall, daß wirkliche Befreiung vom Dogma, daß gange Auftlärung erft möglich wurde, als die Forscher in ihren Muttersprachen zu denken wagten.

Eine Legende über den Tod des Duns Scotus könnte symbolisch gedeutet werden. Er soll in einem Anfalle von Spilepsie oder von Schlaf-

Sprache

sucht lebendig begraben worden sein; man habe auf sein Geschrei im Grabe nicht gehört und so sei er in der grauenbaftesten Weise umgekommen: wie ein Geschrei aus dem Grabe tonte der nächsten Folgezeit die spikfindige, dabei schwerfällige Dialektik des Duns Scotus, der nichts Widervernünftiges batte glauben wollen; die sich nach ihm Scotisten nannten. verstanden ihn am wenigsten, aber ein neues Geschlecht verstand ibn. Die sich nach ihm nannten, bießen auch Formalisten und blieben Scholastiker; das neue Geschlecht folgte ihm darin nach, worin er schon ein Naturalist gewesen war. Aur in seiner mittelbaren Wirkung war er ein Aufklärer, unmittelbar wirkte er verwirrend; nicht umsonst nannten ibn manche Gegner, mit einer falschen Etymologie seines Namens (von σκοτος, Finsternis) den Dunkeln.

Der Dunkelheit des Duns muß es auch zugeschrieben werden, daß er in der entscheidenden Frage von der Philosophiegeschichte meines Erachtens falsch klassifiziert worden ist. Der Lehrer Odams, der den Nominalismus zu neuem und dauerndem Leben wedte, wird unter die Wortrealisten eingereiht. Wie der gange stramme Dogmenglaube läft sich freilich auch der firchliche Wortrealismus aus seinen Sätzen und Worten berausziehen; auch er scheint mit dem beiligen Thomas, dem Supranaturalisten, anzunehmen (was doch schon ein gemäßigter Wortrealismus ift): die Universalien oder Gattungsbegriffe seien vor den Dingen als göttliche Formen ober Abeen, in den Dingen als ibre Quidditäten, nach den Dingen als menschliche Begriffe. Aber Duns lebrt boch im Gegensake zu Thomas einen gewissen Andividualismus, nicht in unserem moralischen Sinne, erblickt also im Andividuum die lette oder die gange Realität. Daß er dieses Andividuum mit fürchterlicher Scholastit aus den .. formae" fonstruiert, daß er zu der Quiddität zum Zwede der Individuation noch die Haecceität hinzutreten läßt (zum homo muß noch die Socratität hinzutommen, um das Individuum Sotrates zu bilden), das scheint mir nur sein Ringen mit dem Ausdruck zu beweisen, nicht seine wortrealistische Rückständigteit. Daß er den Primat des Willens por dem Verstande behauptet. ist zwar bei ibm selbst kirchlich ganz unanfectbar, kann aber leicht zu einer Herabsehung der Logik führen. Bu bloker Logik wurde aber auch — wie Duns schon wußte - alle Ontologie, wenn der Nominalismus im Rechte war. Duns pollzog freilich nicht eine Verbindung dieser beiden Gedankengange; er sagte nicht: all unser Wissen ist nur Logit und Logit ist eine minderwertige Tätigkeit unserer Seele; aber Spuren einer solchen Einsicht finden sich häufig bei dem angeblichen Wortrealisten Duns Scotus.

Mit besserer Genauigkeit, als Rant der Vollender und zugleich der Odam Überwinder der Aufklärung genannt worden ift, kann man Odam den

Vollender und Überwinder der Scholastik nennen; schon früh sah man in ihm das Haupt oder doch den Erneuerer des Nominalismus, der damals noch prägnanter Terminismus genannt wurde. \*) Seine Zeit, die eine Neigung zu starren Bezeichnungen hatte, blieb nicht dabei stehen, von ihm als dem Doctor invincibilis zu reden; er hieß auch noch der Doctor singularis, der Inceptor venerabilis. Ocam hat die Scholastik formell— und darum sür uns fast unerträglich — womöglich noch subtiler gesteigert als Duns Scotus, zugleich aber hat er den Subtilitäten durch Stepsis die Spizen abgebrochen und hat so wirklich die Erneuerung des freien Denkens eingeleitet, das dann über ihn hinaus, aber unter seinem Einflusse, in England mächtig wurde. Es führt ein sichtbarer Weg von Ockam über Bacon von Verulam, Hobbes und Locke zu Herbert Spencer.

Odam (gest. 1347) war Franziskaner, zu Orford ein Schüler von Duns Scotus, in kirchlicher Hinsicht nicht einmal ein Reter. Ein Rebell gegen die Rurie nur als Politiker. Darum, weil er für Philipp den Schönen gegen den Papst Partei ergriffen hatte, wurde er nach Avignon geladen und dort gefangen gehalten. Er hatte in einer besonderen Schrift als ein Gesinnungsgenosse der sogenannten Spiritualen (der strengeren Franziskaner) die Autokratie der Päpste bekämpft; sie sollten in weltlichen Dingen dem Raiser und jetzt auch schon den Rönigen der Nationalstaaten unterstellt sein, in geistlichen Dingen der gesamten Rirche. Ocam konnte aus Avignon zu Ludwig von Bayern nach München entfliehen, wo er gegen zwanzig Jahre auch als politischer Dublizist tätig war und wahrscheinlich gestorben ist. Oft angeführt wurde der Sat, den er zum Raiser Ludwig gesagt haben sollte: Tu me defendas gladio et ego te defendam calamo. Einem frommen Berichte, nach welchem Ocham erst 1350 zu Capua gestorben wäre, gottgefällig und in arger Reue wegen seiner politischen Schriften, ist kaum eine Bedeutung beizulegen.

Wenn man sich durch die schrecklich scholastische Form seiner Logik durchgewunden hat und für manche unfruchtbare Anstrengung doch wieder auch durch logische Feinheiten belohnt worden ist, entdeckt man am Ende, an welchem Punkte der berühmte Nominalist die disherige Erkenntnistheorie (auch die des Scotus) entzweischlug. Er redet von den verschiedenen Seelenvermögen nicht viel anders als alle anderen Scholastiker; da plöhlich aber, wo er die Erfassung der sinnlichen Welt durch den Seist behandelt, stellt es sich beraus, was zunächst wie ein

<sup>\*)</sup> Terminus hat eine sehr krause Wortgeschichte. Lehnübersehung von deos tommt es in der Logik zu der Bedeutung: Begriff, begrenzter, befinierter Begriff; der sogenannte Rominalismus war wirklich Terminismus, weil er es nicht mit den Worten der Gemeinsprache, sondern eigentlich mit den Begriffen der Logik zu tun hatte.

Odam 291

Nebenumstand erscheint, daß ihm die Begriffe nicht mehr geheimnisvolle Abbilder der Wirklichkeit find, sondern bloge Zeichen, "unwillfürliche" Reichen: er denkt bei diesen Begriffen offenbar doch noch unklar an voriprachliche Erzeugnisse des Geiftes; aber dann werden ihm die Begriffsworte (ein unbewußtes Entstehen der Sprache war seiner Zeit unvoritellbar) zu willfürlichen Reichen jener geistigen Begriffe, also zu Reichen von Reichen. Was damit gewonnen wurde, das wird erst ganz deutlich. wenn man bei den früheren Scholastikern, und zumeist bei den gefeiertsten, unter der ewigen Verwechslung oder Vermischung von Ontologie und Logik gelitten bat: Aristoteles, der für den Begründer der Logik gilt. batte diese Disziplin noch nicht völlig von einer primitiven Grammatik losgelöst, die dristlichen Scholastiker hatten die Logik mit naturwissenicaftlichen Fragen überlastet, erst Odam machte sie - burch Wieberbelebung des verketzerten Nominalismus — zur reinen Wissenschaft der Begriffe, der termini, jum Terminismus. Die Rategorien, die Pradikabilien, die den driftlichen Ariftotelikern zum Beweise übernatürlicher Wirklichkeiten dienten, wurden bei Odam endlich zu bloken Einteilungsgründen der Begriffe, zu Abstraktionen des Denkens. In der Wirklichkeit seien nur Einzeldinge, die Gemeinbegriffe oder Universalien nur im Denken. Dieser kritische, moderne Realismus - im Gegensate zu dem scholastischen Wortrealismus — wird natürlich nicht in unserer Sprache vorgetragen; Odam hält sich noch für verpflichtet, das Neue in alter Beise zu bemonstrieren und zu deduzieren, es für die wahre Meinung bes Aristoteles auszugeben und die abstrusesten Begriffe der Scholastik zu bemühen. Die Quiddität ist die Verbindung einer materia particularis und einer forma particularis. Trokdem gelangt er auf icholastischen Umwegen zu einer Weltanschauung, die, in unsere Sprache überset, bem Sensualismus und Empirismus febr nabe tame: tein Abergang führt von der Erkenntnis der sinnlichen, allein wirklichen Dinge zu einer Erkenntnis der übersinnlichen Dinge: durch logische Beweise kann das Dasein Gottes nicht einmal wahrscheinlich gemacht werden; aber es ist verdienstlich — Odam gibt den Grund nicht an —, das Unbewiesene bennoch zu glauben. Die Lehre von der doppelten Wahrheit gewinnt ihre entschiedenste, beinahe icon ironische Gestalt: wir haben die Sate der Theologie ohne Grund zu glauben, obgleich sie uns aus Gründen ber Philosophie unwahrscheinlich oder unwahr scheinen. nur selten wissen, ob innere Angst vor den letten Gebeimnissen oder äußere Todesangit den Terministen Odam hinter solche Wortverstede flüchten ließ; wir wissen nicht, ob es ein verzweifeltes Suchen nach dem unbewiesenen Sotte war oder ein wilder John, wenn er einmal, um

die Allmacht Gottes anschaulich zu machen, sagte: Gott hätte ebensogut die Natur eines Esels wie die eines Menschen annehmen können.

Nun ist aber nicht zu übersehen, daß Odam erst recht ganz und gar Scholastiter war, daß er mit eigensinniger Einseitigkeit nur Begriffskritik übte, eben durch seinen Terminismus, daß er sich aber auf eine Kritik der Tradition, auf Bibel- oder Dogmenkritik gar nicht einließ. Als ob es vor ihm nicht schon Ansähe zu einer solchen historischen Kritik gegeben hätte, verbohrte er sich in begriffliche Haarspaltereien wie die anderen Gelehrten der Hochschaft, nur daß er freilich dabei die Begriffe der Theologie zersaserte; die Dogmatik der kirchlichen Autorität war ihm die andere Wahrheit, an die er nicht rührte.

Neuheit des Entwicklungsbegriffs

Eine Fragestellung, die in der Form des Historismus das Kennzeichen des 19. Jahrhunderts wurde, schien dem Mittelalter noch fremder geblieben zu sein als dem Altertum: wie ist die Welt geworden und wie ist unser Wissen von der Welt geworden? Wohlgemerkt: geworden. Sott hatte die Welt geschäffen, Sott hatte den Menschen die Offenbarung geschenkt. Die Schöpfung auf einmal, die Offenbarung auf einmal. An ein allmähliches Werden der Welt dachte eigentlich niemand. An ein Werden der Offenbarung konnte aber eher gedacht werden, weil sorschende Semüter durch die Tatsache der beiden so ungleichen Offenbarungen in Verlegenheit gebracht wurden. Wie war das mit den beiden Testamenten? Wie waren die drei monotheistischen Sekten entstanden?

Es ware ein sträflicher Anachronismus, wollte man den Scholastitern eine Einsicht in den geschichtlichen Zusammenhang zumuten oder so etwas in sie hineinlesen. Wissenschaftliche Geschichte, soweit eine solche überhaupt möglich ist, konnte erst aufkommen, als man nicht mehr beim Herabfallen jedes Haares den Finger Gottes beteiligt sab, als man in jedem Geschehen eine natürliche Verkettung von Ursache und Wirkung poraussette; die ersten Geschichtschreiber in unserem Sinne waren hume und Gibbon, darin Schüler des Aufklärers Voltaire und seines Lehrers Vollends Religionsgeschichte konnte im 13. Rahrbundert selbst als bloke Aufgabe nicht begriffen werden. Was wir bereits früher, bei Abälard, davon vorgefunden haben, ist bloke Religionsvergleichung ohne geschichtliches Verständnis. Aber wir sind in unserer Darstellung schon in der Zeit, in welcher das berüchtigte Wort von den drei Betrügern aufkam, der folgenreiche Arrtum, daß die drei Sekten von drei zielbewußten und mehr oder weniger übelwollenden Menschen erfunden worden wären: es ist also wünschenswert, porber zu erfahren, wie sich die Scholastit bas Verhältnis (nicht eigentlich die Entwicklung) der Religionsbücher vorstellte.

Wilhelm von Auvergne wurde, ware er nicht in unserer Frage ein Wilhelm von Vorläufer Leffings, in diesem Zusammenhange taum eine Erwähnung verdient haben. Er mag seinerzeit ein hervorragender Gelehrter gewesen fein, ein Bahnbrecher war er keineswegs. Er wurde Bischof von Paris in den Rahren des Übergangs, als Aristoteles durch die Araber auch als Metaphysifer und als Naturforscher bekannt wurde und so der Rirche gefährlich zu werden schien; Wilhelm war porsichtig genug, die Araber und den alten Aristoteles nur mit dem beneficium inventarii zu übernehmen, d. b. mit der schuldigen Anerkennung jedes Dogmas. bat ibm, der als einer der vielen Mitläufer zur Hochscholastik hinüberleitet, allerlei moderne Anschauungen nachgerühmt: er habe die menschliche Willensfreiheit gegenüber der Astrologie behauptet; er habe den Wahrheitsbegriff sehr fein oder sehr spikfindig untersucht; er habe gar (weil er an einer merkwürdigen Stelle, die vielleicht nur arabisch-neuplatonisch ist, die Welt als die Gesamtheit aller Abeen, als mundus archetypus, dem Sohne Gottes gleichsette) schon eine Art Pantheismus gelehrt. Aber solche und ähnliche Anklänge an moderne Wortfolgen sind bei den ipateren Scholastikern, die das mächtig angewachsene Gesamtwissen ihrer Beit nach dem Ausdrucke ringend durcheinander arbeiteten, gar nicht so felten. Die Scholaftiter haben weder fo bumm, wie Arnold juft bei Gelegenheit von Wilhelm von Auvergne fagt, "viel Traktate von theologischer Materie nach ihrer elenden Weise geschmieret", noch haben sie so bewußt und flar, wie manche katholische und auch protestantische Philosophieprofessoren meinen, die theologischen Fragen philosophisch beantwortet.

Als Leffing 1780 (ein Jahr nach dem "Nathan", ein Jahr vor Rants Vernunftkritit) seine "Erziehung des Menschengeschlechts" berausgab, schien er wieder einmal den Orthodoren entgegenzukommen, da er mit dieser Schrift ausdrücklich dem Fragmentisten widersprach, der das ganze Alte Testament als geoffenbartes Wort Gottes verworfen: in Wahrheit stand Lessing wieder einmal ein Stockwert höber als Reimarus und erblidte Entwidlung, wo der Auftlärer Reimarus Betrug gewittert batte. Seit hundert gabren ist es bekannt, daß Lessing sein Bild von der Erziehung auf den drei Altersstufen des Menschengeschlechts einem Rirchenvater oder vielleicht auch einem Scholastiker entlehnt batte. Er konnte es unserem Wilhelm von Auvergne entlehnt haben. Der sagt wörtlich. das Volk Afrael habe die Bibel wie ein Elementarbuch oder ein Abcbuch der Sitte empfangen; der Jude, der jett arabische Philosophie studiere, sei kein rechter Rude mehr. Erst auf einer späteren Stufe babe das judische Volt ohne Schaden erfahren durfen, daß die Bucher Moses außer der Offenbarung auch menschliche Gedanken enthalten. Das Neue Testament

Raymundus Lullus

brinae ebenso wie das Alte die Gesetze der Naturreligion, dazu als Romplement das neue Gesetz der Liebe. Von dem dritten Reiche Lessings ist selbstverständlich noch nicht die Rede; Wilhelm war ein zu stramm katholischer Bischof. Er erblickt im Islam einen Rudschritt des Monotheismus und sagt nicht, ob die kunftige Weltreligion das gegenwärtige ober ein weiter entwickeltes Christentum sein werde. Aber schon bald nach Wilhelm findet sich ein Mann, Raymundus Lullus, der durch seine tolltühnen logischen Spielereien berühmter geworden ist als durch seinen Fanatismus für Ausbreitung des Christentums, der trot seiner Bubringlichkeit nicht mehr auf dem "zwinge sie einzutreten" bestand, sondern wenigstens die Juden und Araber aufforderte, ihre Religion zu prüfen und ihre Gründe miteinander zu vergleichen. Das schien gut driftlich. war aber doch wohl schon gefährlich, weil die Aukanwendung auf die Christen nabelag. Wenn, wie doch schon ahnungsweise ausgesprochen worden war, die Grundlage aller positiven Religionen die gleiche beistische Naturreligion ist, dann mußte sich auch der Chrift aufgefordert fühlen, die ausschließende Wahrheit seines Glaubens einer Probe zu unterwerfen. Wirklich sind aus dieser Zeit Nachrichten erhalten, daß auf einen Mohammedaner, der die Taufe annahm, zehn Christen kamen, die zum Aslam übertraten; sogar von solchen Christen wird berichtet, die sich zum Audentum bekehrten.

Die Überraschung über solche Tatsachen wird gemindert, wenn man erfährt, welche Fortschritte die Religionsvergleichung seit Abalard gemacht batte. Ungelehrte und gelehrte Gespräche über diesen Gegenstand scheinen in Varis zur Zeit Wilhelms Mode geworden zu sein. Die Bahl der Indifferentisten war gewachsen. Man lobte am Audentum. daß es irdisches Glück verheiße, am Filam sogar, daß er der Naturreligion am nächsten stehe. Wenn nun nach der astrologischen Wissenschaft die drei Konfessionen nebst allem Zubehör von den Konjunktionen der Blaneten porberbestimmt waren, dann war die eine Religion ebenso notwendig wie die andere, ebenso notwendig wie etwa die klimatischen Beschaffenheiten der verschiedenen Länder. Die Aufgeklärten konnten fragen, ob man sich gegen die ererbte Religion nicht eher auflehnen dürfte als gegen die Bodenbeschaffenheit seiner Beimat; dann hatten aber die Araber auf ihren Glauben das gleiche Recht wie die Christen auf den ihren. Eine solche Anschauung konnte von einem Systematiker wie Thomas als Ratalismus gedeutet werden, bei den Weltleuten war sie eine ganz neue Gleichgültigkeit gegen die ererbte Religion. Der Calvinismus existierte noch nicht, der sich lieblos mit dem grausamen Gotte abfand, welcher nach unerforschlicher Willfür die Mehrzahl der Menschen zu der

ewigen Höllenpein verdammte; die Weltleute hatten die Araber als gleichwertige Menschen kennen gelernt und wollten an deren Verworfenbeit nicht mehr glauben: auch leuchtete es den Weltleuten nicht mehr ein, daß das Auswendiglernen der Dogmen über Beil und Unbeil im Renseits entscheiden tonne. Wilhelm von Auvergne selbst berichtet über eine aufgeklärte Bartei, die über eine prüfende Vergleichung der Reliaionen schon binausaina, die beinabe mit Lessings Worten das Keil in jedem Glauben, in jedem Gefete, in jeder Sette erblicte, insofern der Anbänger nur seine Meinung für gut und gottgefällig halte.

Der philosophisch aufklärende Einfluß der Araber ist schon erwähnt worden, ebenso der moralisch oder menschlich aufklärende Einfluß des Verkehrs, der sich in den späteren Rreuzzügen zwischen Christenbeit und Aslam berausbildete; wie mächtig aber die schon turz erwähnte Pariser Mode des Averroismus schon vor der Mitte des 13. Jahrhunderts auf Aperroliten das Abendland wirkte, wie dieser - ich mochte sagen - arabische Sumanismus der Religionslosigkeit des späteren antiken Humanismus vorarbeitete, das ist noch nicht genügend dargestellt worden. Auch ich muß mich mit einigen Andeutungen begnügen, die ich wieder dem Buche Reuters entnehme.

Um das Rahr 1240 gab es an der theologischen Fakultät von Baris nicht geringe Aufregung, da die Orthodoxen und die Naturalisten (so wurden die Averroiften von einem Papfte genannt) aneinander gerieten, neuerdings, denn seit mehr als zehn Jahren hatten die Rämpfe unter ben Studenten nicht aufgehört. Was die Averroiften damals in Frankreich lehrten, war nicht mehr und nicht weniger als ein in scholastischen Worttram eingehüllter Panpsphismus, der buchstäblich der Rirchenlehre nicht widersprach, der aber mindestens zu Rehereien in der Psychologie führen konnte. Man suchte den Streit an der Universität zunftlerisch jo zu schlichten, daß fortan der Theologe nur noch über theologische Dinge lesen durfte, der Philosoph nur über philosophische Dinge (fünfhundert Jahre später hat der Pietist France ein ähnliches Schweigegebot gegen ben Auftlarer Thomasius durchgesett, France, der in Balle selbst keinen Lehrauftrag für Theologie hatte und dennoch theologische Vorleiungen hielt); die Lehre von der doppelten Wahrheit nahm die groteste Form an, daß die eine Wahrheit bei der einen Zunft war, die andere Wahrheit bei ber anderen Zunft. Auch wenn es nun nicht ausdrücklich bezeugt ware, wurden wir erraten tonnen, daß biese Einrichtung nur der aufklärerischen Neigung unter den Studenten zugute kommen konnte; die jungen Leute hatten wie immer ihre Freude am Neuen, erst recht, wenn es verboten war. Die averroiftischen Philosophen scheinen sich sehr gut

barauf perstanden zu haben, in ihren Rollegien auch Glaubensfragen zu besprechen, vielleicht etwa beispielmäßig oder durch Andeutungen; dazu gab es für die damalige Methode Gebiete genug, die der Theologie und der Philosophie gemeinsam waren. Noch nach Jahrzehnten mußten immer wieder neue Beschlüsse gefakt werden, in denen den Philosophen untersagt wurde, über die Trinität oder die Ankarnation zu reden. Daß die Tendenz der Averroiften wirklich unchristlich war, erseben wir mit Sicherheit aus einem Beschlusse von 1271, der gang naiv verordnet: tein Pariser Professor durfe über eine der Theologie und der Philosophie gemeinsame Frage disputieren, wenn er sie gegen den katholischen Glauben entscheiden wolle. Wie in unseren Tagen gegen die sogenannten Moderniften, so wurde im 13. Jahrhundert gegen die Parifer Averroiften der stärkste Gewissenszwang ausgeübt; sie mußten schwören, auch die jüngsten unter ihnen, sich dem Willen der Kirche zu unterwerfen. Es half nichts. Es half auch nichts, daß der Papst einen Index der verbotenen Lehrsätze aufstellen ließ. Über alle Fakultätskämpfe hinaus, hinaus über die beginnenden Ratbalgereien zwischen Dominikanern und Franziskanern, blieben die Averroisten bei ihrer allerdings unchristlichen Behauptung: die Philosophie sei die einzige Wissenschaft, sie habe alle Fragen ohne Ausnahme nach fachlichen Gründen zu entscheiden und lehre ewige Wahrheiten. Der heilige Thomas denunziert diese Philosophen einmal, daß sie von ihren Widersachern als den Ratholiken geredet, sich selbst also nicht zu den Ratholiken, d. h. Christen, gerechnet hätten. Die Denunziation war übel, aber ihr Anhalt war berechtigt. Ohne Zweifel hatten die Averroisten tatsächlich den Sat aufgestellt oder doch mit unterlaufen lassen, der sich mit der Redensart von der doppelten Wahrheit nicht mehr vertrug, der die theologische Unwahrheit der philosophischen Wahrheit entgegenstellte: quod sermones theologiæ fundati sunt in fabulis, die theologische Sprache sei auf Fabeln gegründet. Und was Averroës selbst bezüglich des Islam nicht gewagt hätte, das wagten jest die französischen Averroiften: sie verallgemeinerten den Sak von den falschen Grundlagen der driftlichen Theologie und entdeckten, daß alle Religionen unwahr wären. Dabei ist besonders zu beachten, daß wir nicht viele einzelne verwegene Denker als Vertreter dieser Aufklärung namhaft machen können, daß wir die keckften Gedanken (die theologische Wiffenschaft verschulde die Unwissenheit, die christliche Religion verhindere das Wissen) nur als die Meinungen der Modephilosophie in den rechtgläubigen Gegenschriften finden; gerade diese Anonymität der Aufklärung läßt auf weite Verbreitung schließen. Wir begegnen da schon (unter scholastischen Verklausulierungen) der ganz modernen Anschauung, daß die Gesichte der

Etstase natürlich, psychologisch zu erklären seien; daß die Bibel nicht minder als der Koran Sagen enthalte; daß eine positive Religion durch keine Burudführung auf eine Naturreligion vernünftig gemacht werden könne.

Um doch einen dieser driftlichen Averroisten, die eher Aufklärer als Reter waren, anzuführen, nenne ich den früher falsch beurteilten, jekt in seiner ganzen Gefährlichteit deutlich ertannten Siger von Brabant. Siger von Er war im 13. Jahrhundert einer der angesehensten Lehrer der Pariser Artistenfakultät, wurde wegen seines Averroismus angeklagt und starb um 1280 in Italien, von seinem Sefretar ermordet, vielleicht nicht aus Seine Hauptlehren, die sich nicht wesentlich von denen der anderen gleichzeitigen Freigeister unterscheiden, waren durchaus undriftlich, waren eigentlich nicht einmal mehr beistisch.

Brabant

Eine erste Ursache oder Gott wird nicht geradezu geleugnet: da aber diese erste Ursache, die reine Antelligenz ist, nichts kennt außer sich selbst und sich darum um die vergänglichen Erdendinge nicht bekümmert, so ist von einer Vorsehung eines persönlichen und lebendigen Gottes nicht mehr die Rede. Der Grundgebanke aller monotheistischen Religionen ist aufgeboben.

Siger lehrt mit den Averroiften schärfer, als es Aristoteles getan batte, die Ewigkeit der Welt und der Arten; es gibt also keine Weltschöpfung und feinen Weltuntergang.

Wie in der Vorstellung, daß Gott nichts außer sich selbst kenne, schon ein gewisser geistiger Pantheismus verborgen ift, so in der Annahme eines einzigen und einheitlichen Antelletts eine Leugnung der indivibuellen Menschenseelen. Eine noch undriftlichere Folgerung aus dieser Einbeit eines universellen Antelletts war aber der Sak: die Weltseele (das Wort wird aber meines Wissens nicht gebraucht) geht nur eine lose Verbindung mit den Einzelmenschen ein, die Einzelseele stirbt mit ihrem Leibe.

Endlich leugnet Siger von Brabant mit den Averroiften die Freiheit des menschlichen Willens; wenn also der Tod der Einzelseele ein Weiterleben im Renseits unmöglich macht, so würden jenseitige Belohnungen und Strafen für notwendig vollzogene Handlungen überdies das sittliche Gefühl' verleten.

## Sedfter Abidnitt Raiser Friedrich II.

Bei einer so gottlosen Weltanschauung ist es fast unerheblich, daß die Averroisten einzelne Glaubensartikel der Kirche vom Standpunkte ihrer Naturphilosophie besonders bestritten: die Schöpfung der Welt

aus dem Nichts, die Schöpfung Adams aus Erde, die Auferstehung von den Toten. Es braucht nicht erst gesagt zu werden, dak gerade bei so robusten Glaubensartikeln die Formel von der doppelten Wahrheit bäufia wiederkehrt, die da grundfählich doch schon kaum mehr galt. Man wollte nicht zuviel Anstoß geben, man wollte das ungebildete Volt in seinem Glauben nicht stören. Aur die vornehme Welt und der reiche Mittelstand, an den diese Modephilosophen vielleicht zumeist dachten, sollten in die Geheimnisse der neuen Philosophie eingeweiht werden, die jett in Wahrheit eine Weltweisheit wurde. Mag auch manche Verteidigung der ungehemmten Geschlechtslust den Averroisten von ihren Feinden unterschoben worden sein, offenbar wollten diese Unchristen weder von Alskese, noch von Reuschheit, noch von den Schranken der Einehe etwas wissen. Man staunt, so rasch nach den Predigten der Weltflucht die Ratschläge eines echten Epikureismus zu vernehmen; die späteren Atheistenriecher, die (bis Banle dem ein Ende machte) an jedem Ungläubigen Unsittlichkeit entdecken zu muffen glaubten, scheinen bei diesen mittelalterlichen Freigeistern Recht zu behalten. Undere Undristlichkeiten, die boch mehr als Rehereien waren, scheinen verbreitet gewesen zu sein: Zweifel an der Unsterblichkeit, Verachtung des Gebets, Vernachlässigung des kirchlichen Begräbnisses; aber alle diese Freigeister sagten sich nicht von der Kirche los; man ging sogar zur Beichte, doch nur in Anpassung an die bestehende Sitte.

Sicherlich haben die politischen Verhältnisse den Trot der Freigeister entschieden geträftigt, in Frankreich früher und nachhaltiger als in dem rückftändigen Deutschland, wo der Rampf mit Rom noch nicht von einem Einheitsstaate geführt wurde. Der französische Rönig fühlte sich mächtig genug, die übernatürlich begründeten Ansprüche der Rurie abzulehnen und die Rechte des Staates auf natürliche Grundlagen zu stellen. Noch wurde von Staats wegen das Dogma unberührt gelassen; aber die Averroisten in Paris durften unbehindert sagen, daß sie die Dogmen, die sich von der Vernunft nicht erweisen ließen, nicht verstünden; dieses ironische Nichtverstehen mag aber von den Rubörern ganz richtig als Ablehnung aufgefaßt worden sein. Wenn so ein Freigeist mit scheinbarem Ernste versicherte, er könnte die geheimnisvollen Dogmen oder die dogmatischen Geheimnisse als Christ für wahr halten, als Philosoph aber für unwahr, so wußten die gebildeten Leute in Paris, was sie davon zu halten hätten: das Evangelium war den Modernen zu einer Fabel geworden.

Ewiges Evangelium

Nun wurde um die Mitte des 13. Jahrhunderts den vergänglichen Evangelien ein ewiges Evangelium entgegengestellt, in Anknüpfung

an ein Zufallswort (14, 6) der Offenbarung Johannis. Diese prophetischen Bücher wirkten damals schon seit mehr als fünfzig Rabren. wurden aber erft 1254 von einem Franziskaner neu herausgegeben. Reuter sieht die Sache so, als ob auch die Rünger des ewigen Evangeliums Aufklärer gewesen wären; er verwirrt da aber doch wohl die Begriffe der reformatorischen Rekerei und der antichristlichen Aufklärung, wenn auch nicht geleugnet werden soll, daß auch die Verkündigung des ewigen Evangeliums zur Erschütterung der Rechtgläubigkeit beigetragen haben muß. Der beilige Franziskus batte diese Wirkung unmittelbar noch nicht gehabt, weil er zwar durch Abschaffung des persönlichen Eigentums (die Wohltäter seines Ordens durften aber nicht arm sein) die soziale Grundlage der Christenheit auf den Ropf stellte, die Bierarchie gründlich reformieren wollte, aber die kirchlichen Dogmen mit unerhörter Inbrunft wie neu erlebte; sein Beitgenosse Joachim von Fiore, der erfte Verkunder des ewigen Evangeliums, mag zuerst auch nur ein in Frömmigkeit glühender Phantast gewesen sein, seine Anhänger aber hörten aus seinen Wabrsagungen nicht ohne Grund kirchenfeindliche Lebren beraus: die Autorität von Rom wurde nicht anerkannt, das Christentum, das sich vorläufig aus dem Neuen Testamente entwickelt hatte, wurde als die Vorstufe des künftigen ewigen Evangeliums angeseben. äußerster Wichtigkeit, daß die Rirchenreform der strengeren unter den Franzistanern sich mit diesem edarrelior alwrior verband. Sie sind ja die Demokraten, die im 14. Jahrhundert die Partei des Rienzo ergreifen werden, die aber icon hundert Rabre vorber sich für die allein berufenen Prediger einer neuen Botschaft halten (nullus simpliciter idoneus est ad instruendum homines de spiritualibus et aeternis nisi illi, qui nudis pedibus incedunt).

Ich stimme der Hypothese Reuters zu, nach der Joachim von Fiore, über welchen freilich sast nichts bekannt ist, die Bücher gegen Ende des 12. Jahrhunderts geschrieben hat, die dann gegen Mitte des 13. als die Prophezeiung des neuen ewigen Evangeliums betrachtet oder gar geradezu als das neue ewige Evangelium verehrt wurden; eigentlich tommt es aber auf die Echtheit dieser Schriften gar nicht an. Genug daran, daß um 1250 ein Religionsbuch verbreitet wurde, das das bestehende Christentum sür eine bloße Schale der Wahrheit erklärte, sür eine vorübergehende Erscheinung, sür einen mißglückten Versuch. Mit mehr Tapserteit als Klugheit wurde ein bestimmtes und sehr nahes Jahr sür den Zusammenbruch der christlichen Kirche angegeben, das Jahr 1260; nachher wird nur noch Joachim von Fiore gelten, man wird nicht mehr über Kehereien klagen, an der Seligteit der Schismatiker und der

Ruden nicht zweifeln und endlich im dritten Reiche (in tertio statu mundi) die Sakramente des Neuen Testaments abschaffen.

Man sieht, die Lehren des ewigen Evangeliums (oder seiner Ausgabe von 1254) waren gefährlich genug für die herrschende Rirche, aber sie waren nicht aufklärerisch. Nicht nur, daß die Prophezeiungen fich zulett auf das abzuschaffende Evangelium beriefen, die Zukunft erst sollte das wahre Christentum bringen. Das ist meinetwegen Rekerei oder gar Rebellion, religiöse Gleichgültigkeit oder Aufklärung ist es nicht.

In Paris freilich wurde von den Gegnern der Franziskaner die Gelegenheit benütt, das ewige Evangelium als undriftlich und als atheiftisch zu verschreien; die Kirchenbehörde ging sehr streng gegen das Buch vor, sehr gelinde gegen den Orden, der es unter seinen Schutz genommen hatte. Einige Abschriften des Buches wurden vertilgt, aber in Frankreich wie in Italien wurde es jest erst recht gelesen. Die Unbanger mogen den Untergang alles Bestehenden, so ungefähr einen Weltuntergang. mit der grauenhaften Erregung erwartet haben, die im Mittelalter mehr als einmal nach eschatologischen Wahrsagungen beobachtet worden war. Es kam in dem Schicksalsjahre zum ersten Male zu den wahnsinnigen Selbstzerfleischungen der Flagellanten, die von Dominikanern aufgepeitscht worden waren, durch die tolle Geißelung Gottes Born zu beschwichtigen; die Joachimiten erblickten in diesem Schrecknis das erste Reichen des Weltendes. Man weiß aber, daß das Rahr 1260 vorüberging, ohne einen Zusammenbruch der Welt oder auch nur des Christen-So wenig aber — um Rleines mit Großem zu vergleichen die Nichterfüllung der messianischen Hoffnungen die Ausbreitung des Christentums gehindert hatte, so wenig störte der Fortbestand der Welt den engen Kreis der Joachimiten in ihrem Glauben an das ewige Evangelium. In einer Geschichte der Demokratie mußte von ihnen noch erzählt werden, aus der Geschichte der Aufklärung verschwinden sie. Noch eine andere Reherei, die im 13. Jahrhundert so ungefähr für

pantheistisch und unmoralisch galt, hatte ihren Anfang in der Zeit des heiligen Franziskus oder noch etwas früher. Der Mann, nach welchem sich diese Leute Amalricaner nannten, war der Pariser Philosophie-Amalrich von professor Amalrich von Bena (Amaury de Bennes), der schon im ersten Jahrzehnt des 13. Jahrhunderts starb. Ohne die kirchliche Sprache, vielleicht auch ohne geradezu den Glauben aufzugeben, lehrte er, jeder Mensch sei ein Glied Gottes oder Christi, und diese Überzeugung verburge die Seligkeit. Auch er wurde gezwungen zu widerrufen, kurz vor seinem Tode; es scheint, daß seine Unhänger, durch die Verfolgung ge-

schreckt, einen Geheimbund stifteten, der in den folgenden Jahrzehnten

Bena

auch ungelehrte Zweifler und sogar Weiber aufnahm, die jest ohne scholastische oder theologische Formulierung nur durch unkatholische oder untirchliche Unfichten verbunden blieben. In zweideutigen Worten, deren Berkunft aus dem ewigen Evangelium nicht ganz sicher steht, wurde die Lehre von den drei im Werte aufsteigenden Weltaltern vorgetragen, dem Weltalter des Vaters, des Sohnes und des Geistes; der Geist wurde nicht immer der beilige Geift genannt: man dachte wohl schon damals eber an etwas ganz Undogmatisches: man wollte weder von den Dogmen noch von den Gnadenmitteln der Rirche etwas wissen. Die Natur könne sich selber beiligen: ber Leib Christi sei im Brote des Altars nicht anders als in jedem anderen Brote oder in irgendeinem anderen Ding: Gott habe aus Ovidius ebenso gesprochen wie aus Augustinus.

Dieser Geheimbund von aufgeklärten Schwärmern (man denke jum Vergleiche an die aufgeklärten Pietisten in Deutschland, wie Dippel einer war) muß sich sehr früh gebildet haben, da er schon bald nach dem Tode Amalrichs ausspioniert wurde; die geiftlichen Mitglieder wurden eingekerkert, einige Laien verbrannt, die Gebeine Amalrichs wurden ausgegraben und auf dem Felde verstreut, aber der Bund der Amalricaner blieb weiter unbehelligt, vielleicht weil die Rurie den französischen Rönig und den Kronprinzen nicht reizen durfte. Die Ausrottung der Albigenser, die den Bestand ber firchlichen Macht bedrobten, mochte der Rurie wichtiger icheinen als die Verfolgung von Schwärmern.

Noch dunkler ist die perwandte Rekerei der Ortlibarier. Man wäre Ortlibarier versucht, diese Sektierer für völlig undristliche Anbänger einer Vernunftreligion zu halten, da sie in Jesus ein sündiges, natürlich erzeugtes Menschenkind saben, das nur die uralte Naturreligion erneuert habe; die Arche Noah sei schon voll von Ortlibariern gewesen. Nicht wörtlich, aber dem Sinne nach lehrten sie bereits, das Christentum wäre so alt wie die Welt; und die Welt hatte überdies keinen Anfang gehabt, ware also nicht geschaffen worden. Sie verwarfen die Einrichtungen der Kirche nicht, deuteten aber Taufe und Abendmahl bildlich oder moralisch, jedesfalls nicht firchlich.

Hatten nun sowohl die Amalricaner als die Ortlibarier ihre Kerkunft von theologischen Spekulationen nicht ganz vergessen, konnte man ihnen trot ihrer Retereien eine reformatorische Absicht oder gar die Sehnsucht nach einem erneuten positiven Christentum zutrauen, so traten seit der Mitte des 13. Jahrhunderts wie plötslich zügellose Banden auf, die ohne jedes Verhältnis zu Theologie oder Rirche so lebten und dachten, wie fromme Prediger beute noch die Aufklärer und Atheisten barftellen. Brüber vom Sie nannten sich selbst die Bruder und Schwestern vom Geiste oder vom freien Geiste

freien Geiste. Sie verzichteten auf Heimat und Beruf und lebten nicht so sehr vom Bettel als eigentlich von Erpressungen, die sie für ihr gutes Recht hielten: denn sie waren Kommunisten und saben darum im Diebstabl nichts Ungehöriges. Außer vielen Handwerkern muß es auch Kleriker oder Vaganten unter ihnen gegeben haben, die schreiben konnten: denn ihre Lehre wurde auch in Flugschriften verbreitet, die offenbar — wir besitzen nur tendenziöse Berichte der Gegner — in der Volkssprache abgefaßt waren, um die verwegensten Unschauungen der vorausgegangenen Reger zum Gemeingute zu machen. Auf die Bibel haben sie sich kaum mehr berufen: die Bibel enthalte viele blok poetische Erfindungen: wenn die heiligen Bücher vernichtet wären, tonnte man beffere und glaubwürdigere machen. Aus den Brüdern und Schwestern spreche der Geift, d. h. die Vernunft. Hie und da klingt ein rober Vantheismus an. Ein überweltlicher Gott existiere nicht. Der Mensch sei Gott. Der gottgleiche Mensch bedürfe keines Mittlers. Die Brüder und Schwestern vom Geiste sind vollkommen und brauchen sich an kirchliche Vorschriften nicht zu Das Losungswort ist: Freiheit. Die driftliche Kirche sei eine Albernheit. Wo der Geist Gottes sei, da sei die Freiheit.

Wenn man die zerstreuten Außerungen der Brüder und Schwestern vom freien Seiste, die aus den Prozekberichten zusammengestellt worden sind, in einem Atem lieft, glaubt man die aufreizende Rede eines Religionsvernichters von 1793 zu vernehmen. Fasten, Beten ift nur schadlich. Das Abendmahl ist von geizigen Pfaffen erfunden worden, Bäpste und Bischöfe sind Betrüger. Bei der Wandlung habe ein Freier steben zu bleiben. Das Blut eines guten Menschen sei ebenso verehrungswürdig wie das Blut Christi. (3ch unterdrucke die gemeinste Beschimpfung.) Jede Tat sei notwendig; sittlich sei, was die Brüder und Schwestern sittlich nennen. Die Freiheit kenne keine Regel, also auch keine Sunde. Der Freie könne nicht sündigen, auch wenn er nach der Meinung der Christen eine Totsunde begebe. Vor dem Geiste gebe es weder Diebstabl noch Hurerei. Jüngstes Gericht, Hölle, Fegefeuer, Auferstehung, lauter Unsinn. Die Lebre von Lobn und Strafe im Zenseits, überdies wie jede Berufung auf Belohnung, unmoralisch. Selig sei, wer sich selbst selig mache, mag er Jude oder Chrift oder Mohammedaner sein. Bier auf Erden sei das Reich Gottes und die ewige Seligkeit. Darin bestehe die wahre Religion.

Der Schauplat, auf welchem diese ersten Libertiner bandenweise ihr Wesen trieben, war der deutsche Rhein. Von Basel dis Köln; unter Karl IV. traten sie auch in Böhmen auf und in Oberitalien. Nicht aufgeklärt ist es, warum die Brüder Begharden hießen, die Schwestern

Beguinen; febr beachtenswert, daß Gottfried Arnold, der doch febr oft ben Nagel auf den Ropf traf, diese Begharden und Beguinen, die mit den gleichnamigen bigotten Frommen einer späteren Zeit nicht zu verwechseln sind, aus dem Rreise der papstfeindlichen Franziskaner bervorgeben läßt, der sogenannten Fraticellen, die sich wirklich ebenfalls auf den Geift beriefen und sündlos zu sein behaupteten.

Wir sind in der Darstellung bereits öfter über den Zeitpunkt hinausgelangt, an welchem die Aufklärung des 13. Jahrhunderts sich in der glänzenden Erscheinung des romantischsten unter allen deutschen Raisern verdichtete, in Friedrich II., dem großen Staufer. Die Legende des Der Staufer bewußten Atheismus wob sich um seine Berson wie Wunderlegenden um frommere Fürsten. Es wird schwer auszumachen sein, inwieweit die Papstfeindlichkeit der radikaleren Franziskaner (durch die Rehereien ber goachimiten, ber Amalricaner und auch ichon burch die Begharden) seine Rirchenfeindschaft beeinflukt hatte oder sein Beispiel erst den Übermut der Brüder vom freien Geiste steigerte. Aur eine Vermutung möchte ich wagen, die meines Wiffens noch nicht aufgestellt worden ist: daß die beute noch dichterisch fortwirkende Legende von der Bergentruckung bes Raisers mit der Prophezeiung Joachims zusammenhängt. Bekanntlich wurde ursprünglich von Friedrich II. erzählt, er harre im Rauberschlafe auf das neue Reich, erst später wurde diese Sage auf seinen Grofvater Friedrich Barbarossa übertragen; mir scheint es sehr nabe zu liegen, ber Glaube sei daraus entstanden, daß das Weltende von den goachimiten an den Tod des Raisers Friedrich II., des Antichrists, geknüpft war, und daß die überzeugten Roachimiten lieber ein Fortleben des Raisers als die Unwahrheit der Prophezeiung anzunehmen geneigt waren. gehört nicht zu dieser Frage, welcher Welt Ende diese Phantasten im Auge batten.

Wie dem auch sei, Raiser Friedrich war nicht ein Romantiker im ästhetischen Sinne der Novalis und Beine, sondern ein echter, realistischer Romantiker des Mittelalters. Noch weniger als sein Namensgenosse, als der König Friedrich II. von Breuken, machte er seine gottlose Überzeugung jedesmal zum Grundsate seiner Regierungsbandlungen; Raiser Friedrich ließ sich sogar zu dem letten der eigentlichen Rreuzzüge herab und zu ftrengen Gesehen gegen die Reger, sobald seine Politik Nachgeben gegen den Bapit zu verlangen ichien. In seinem Bergen blieb er von Rugend auf gleichgültig gegen das Christentum, feindlich gegen bie Rirche; aber seine Tätigkeit drebte sich, fast unabhängig von solchen Gedanken, einzig und allein um die Behauptung seiner Macht im weltlichen Reiche, um die Vermehrung seiner Hausmacht burch die Berrschaft

Friedrich

über Jtalien. Als Politiker war Friedrich seit seinen Jünglingsjahren ein gelehriger, nicht immer den Lehrern überlegener Schüler der römischen Kurie. Wie man ihn dort bald wie einen treuen Sohn der Kirche, bald wie den schlimmsten Keher behandelte, je nachdem die weltliche Macht der Päpste von ihm Nutzen oder Schaden erwartete, so machte auch er sich keine Skrupel daraus, vom Papste bald als von dem Heiligen Vater, bald als von dem Antichrist zu reden. Machiavellismus auf beiden Seiten, bei den Gibellinen wie bei den Guelsen.

Man muß die eigene Gedankenarbeit Friedrichs nicht überschäken: ein Raiser, der Verse macht, Bücher schreibt und mit Philosophen vertehrt, gilt leicht für einen Dichter, einen Gelehrten und einen Denker. Sicher aber ift, daß er in seiner gangen Geistesrichtung entschieden zu den Modernen seiner Zeit geborte, zu den - um die allgemeinste Bezeichnung zu wählen — Averroiften; und wenn schon seit mehr als bundert Jahren das Lesen arabischer Bücher und der oft friedliche Verkehr mit den Mohammedanern die Starrheit des mittelalterlichen Christentums gebrochen hatte, so war jest der Einfluß der Sarazenen auf Raiser Friedrich doch ein noch stärkerer geworden. Der Fürst, der in Sizilien mit mohammedanischen Untertanen auskam, der seinen Rreuzzug, als er ihn endlich doch unternommen hatte, durch einen toleranten Frieden beendete, der im Gultan einen viel ritterlicheren Gegner erkannte als im Papfte, gewann benn doch zum Islam eine reichere Beziehung, als den Pariser Professoren beschieden war. Auch die Kenntnis und die Hochachtung in bezug auf das Denken der Mohammedaner war bei ihm gründlicher, weil er durch seine Sarazenen aus den Quellen schöpfen konnte. Wenn er Verse machte, wenn er über die Falkenjagd schrieb und über Pferde schreiben ließ, so folgte er der Mode oder fürstlichen Neigungen. Aber seine Beschäftigung mit dem arabischen, naturalistischen Aristoteles bestimmte dauernd seine Weltanschauung, die sich zufällig ungefähr mit seiner Lebensaufgabe decte: um nichts Geringeres als die Weltmonarchie kämpften das Raisertum und das Papsttum, und da traf es sich sehr gut, daß der Raiser von der Unhaltbarkeit der kirchlichen Ansprüche auch aus inneren und hiftorischen Gründen überzeugt war. Friedrich II. wußte icon, wie die Auftlärer seit mehr als hundert Jahren, daß die driftliche Religion Roms mit der Religion Christi keine Abnlickeit mehr batte. daß die Statthalterschaft Christi eine menschliche Einrichtung war. Da war es kein Wunder, wenn der Raifer in der Hitze des Streites die Pfaffen Betrüger und faliche Propheten nannte, von den Beiligengeschichten wie von den Erdichtungen der griechischen Mythologie sprach und von der päpstlichen Autorität behauptete, sie wäre auf die menschliche Dumm-

beit begründet. Solche Gottlosigkeiten — Unkirchlichkeit galt für Gottlosigkeit — hinderten ihn nicht, seine eigene königliche Gewalt wie ein politisches Ansterium gelegentlich (nicht immer) auf den Willen des allmächtigen Gottes zurückzuführen. Friedrich fühlte sich ungefähr als den Berrn der Christenheit von Gottes Gnaden, ließ sich auch wohl von seinen Kreaturen den Statthalter Gottes nennen und sein Leben schmeichlerisch mit dem Resu Christi vergleichen. Es fehlte nicht viel und er hätte an seine eigene Unfehlbarkeit geglaubt; die Vergötterung der Raiser brauchte ja bloß aus den Pandelten herübergenommen zu werden. Seine rechtgläubigen Gegner batten nicht gang unrecht, wenn sie spotteten. der leibhaftige Vorläufer des Antichrifts, der Gottesleugner Friedrich. batte sich selbst zu einem Gotte gemacht. Was die Sprache Friedrichs betrifft, steben wir eben noch im vollen Mittelalter; betrachten wir nur die Sache, so können wir die Regierungsweise des Raisers einen aufgeflärten Despotismus nennen, wie die Friedrichs des Großen.

Ohne Zweifel hat Friedrichs vielfacher Umgang mit den Arabern Sinfluk ber auch auf seine Lebensanschauungen eingewirkt; er war in seiner Lebens- Sarazenen führung kaum ein Deutscher mehr, eber ein Italiener in sarazenischem Rostum. Wir baben es wabrlich nicht nötig, über biese Dinge Entseken au beucheln. Araber umgaben seine Berson, Araber waren seine Wachen und Hofbeamten, in arabischer Weise besaß er einen üppigen garem, auch für Tang und Gesang. Wenn es auch übertrieben sein sollte, daß er als Rönig von Sizilien nur selten eine driftliche Rirche besuchte, so ist doch eins gewiß: an seinem Hofe gab es keinen Rangunterschied der Araber aus Asien und Spanien, Auden, römische und griechische Christen wurden gleicherweise ausgezeichnet, wenn sie sich burch künstlerische oder wissenschaftliche Leistungen hervortaten. leicht auch nur durch astrologische Kenntnisse; ein wenig abergläubisch war Friedrich denn doch. In solcher Freiheit führte er in der Fülle seiner Rraft ein recht unchristliches Dasein, so oft ihm der stürmische Weltlauf Beit dafür ließ. Wein (zu einer auserlesenen Tafel), Weib und Gesang erfreuten ihn; in diesen irdischen Dingen war er ein Rünstler. Auf wissenschaftlichem Gebiete mag er ein geistreicher Dilettant gewesen sein; er sammelte Bücherschäte, batte zu eigener Forschung taum Muße genug; um so bedeutsamer war es, daß er nicht mude wurde, seine Hofgelehrten und auch auswärtige arabische Philosophen zu den üblichen Disputationen über die tiefsten philosophischen Fragen anzuregen, die ja häufig nur theologische Fragen waren: Ewigkeit der Welt, Unsterblichkeit der Seele.

Von der halb sarazenischen Lebensweise des Raisers berichten alle Quellen. Dennoch wären wir über seine undristliche Gesinnung kaum

Mauthner, Der Atheismus. I. 20

unterrichtet, wenn nicht (offen seit 1239) der politische Rampf zwischen Raisertum und Papsttum ausgebrochen wäre, eigentlich nur um den Besith Ataliens. Wie das zu geschehen pflegt, suchten die Gegner einander in ihren Staatsschriften mit allen Mitteln bei den Zeitgenossen verächtlich zu machen; anstatt ehrlich das politische Ziel des Streites zu bekennen. nannte einer den anderen den Verderber des Chriftentums, den Antidrift. Es kann nicht oft und icharf genug hervorgehoben werden, daß bei dem Hinüberspielen des Gegensates auf das Geistige die Rurie immer im Vorteil war, gerade weil sie grundsäklich, unpersönlich bekämpft werden mußte; die Persönlichkeit des Papstes kam so gut wie gar nicht in Betracht; nur die Frage nach der Berechtigung der papstlichen Unsprüche wurde aufgeworfen, und diese Ansprüche blieben bestehen, solange die Organisation des Ratholizismus bestehen blieb. Das Raisertum jedoch wurde in der Verson des Raisers getroffen; wenn es dem Papst gelang, bem Volke die moralische Berechtigung seines Bannfluches einzureden, so konnte der Raiser durch den Bann wirklich um Raisermacht und Raisertitel gebracht werden. Reine Verleumdung wurde gescheut, um die Anhänger des Raifers von seiner Verworfenheit zu überzeugen. Bezeichnend für die Politik der Rurie war es, daß sie in den ersten Streitigkeiten mit dem Raiser seiner Retereien noch nicht gedachte, daß sie dann, als 1245 eine Aussöhnung versucht wurde, über seine kirchlichen Vergehungen diplomatisch hinwegging; wenigstens wurde da der berühmt gewordene Vorwurf, Friedrich hätte das Wort von den drei Betrügern gesprochen, nicht wiederholt. Aber 1239 wurde ausdrücklich in einer Enzyklika behauptet: "Dieser König der Pestilenz hat erklärt, die Welt fei von drei Betrügern getäuscht worden, von Refu, Moses und Mohammed; die beiden letten seien wenigstens in Ehren gestorben, der erste aber am Schandpfahl des Kreuzes." Überdies habe der Raiser die Ansicht vertreten, man brauche nichts zu glauben, was nicht der Natur und der Vernunft gemäß wäre.

Das Wort Betrügern

Es braucht nicht erst gesagt zu werden, daß dieser Vorwurf burch von den drei die Entgegnungen des Raisers nicht widerlegt wird; so oft es ihm paßte, bekannte sich Friedrich zur katholischen Kirche. Noch weniger wird der Vorwurf entkräftet durch einen offiziösen Bericht über das gottselige Ende des Raisers oder durch seine Beteiligung an der Feier, die der Beiligsprechung der Elisabeth von Thuringen galt. Auf eine Luge, auf eine Phrase kam es dem Raiser ebensowenig an, wie dem Papste. Er konnte das Wort von den drei Betrügern um so leichter ableugnen, als er es ganz sicher nicht amtlich gesagt hatte: als Berr der driftlichen Weltmonarchie konnte er seinen Nebenbubler in Rom anareisen und so in

viesem einen Punkte zum Keher werden, aber der Volksreligion durfte er nicht wie irgendein Philosophieprosessor mit Freigeisterei entgegentreten. Um so rücksichtsloser mag er sich im mündlichen Verkehr mit seinen Setreuen geäußert haben. Anekdoten sind überliefert, die bereits Volkaireschen Spott über die Vibel und besonders über die Hostie als Kern enthalten. Man kann kaum eine schlimmere Vlasphemie erdenken als den Ausruf vor einem Kornselde: "Wieviele Sötter werden aus diesem Setreide noch entstehen?" Alle diese Anekdoten haben eine große innere Wahrscheinlichkeit für sich, weil die Verichterstatter nicht Ausklärer genug waren, so erschreckliche Seschichten zu ersinden, und weil die Erzählung eines arabischen Zeitgenossen mit ihnen gut übereinstimmt; nach dieser Erzählung sei der Kaiser (der als ein ganz unansehnlicher Mann geschildert wird) ein unchristlicher Naturalist gewesen, habe keine Rücksichtnahme auf seine Religion verlangt und die Christen — offendar im Scherze und im Sinne des Kslam, aber doch — Schweine genannt.

Die Frage nach der historischen Wahrheit des berühmten Wortes scheint mir also viel einfacher zu liegen, als man gewöhnlich annimmt. Die Wahrscheinlichkeit ist nicht größer, aber auch nicht geringer als bei anderen Worten, die von der Tradition hervorragenden Menschen in ben Mund gelegt worden sind. Der urkundliche Beweis durch zwei klaslische Reugen \*) ist fast niemals zu führen; und wenn dem Sprecher die Gesinnung und der Ausdruck wohl zuzutrauen sind, so mag man an der Uberlieferung festhalten, auf die Möglichkeit hin, daß die Legende ben Ausdruck für die Gesinnung erst geprägt bat. Friedrich II. war ein Naturalist, war kein Christ mehr, und seine Abneigung gegen die einzig vorhandene driftliche Ronfession war durch persönliche Erfahrungen zu bem Gefühle des Sasses gesteigert worden. Auch ohne diesen Sag bewegte sich sein Denken in den Vorstellungen der averroistischen Aufflärer, die etwa seit Abälard einen Ausgleich zwischen dem überlieferten Glauben und der für ewig gehaltenen Vernunftreligion suchten. Diese Religion der Vernunft galt allen diesen Freigeistern mehr oder weniger bewußt für die wahre; die Frage war nun, mit welcher der drei einer Vergleichung vorliegenden positiven Religionen der reine Deismus am besten übereinstimmte. In Friedrichs Umgebung lebten Christen, Juden und Araber, die doch gewiß alle ihre ererbte Religion nicht mehr glaubten. Mit mangelhaftem bistorischem Sinne mag jede Bartei in frechen Tischgesprächen die Stifter der beiden anderen Religionen für Betrüger erklärt

<sup>\*)</sup> Daß Friedrich das entsehliche Wort gegenüber dem Landgrafen Heinrich von Bessen wird von Johannes Pistorius berichtet; aber weder bieser noch der Landgraf selbst sind klassische Zeugen.

und sich über ben Stifter ber eigenen zurüchaltend geäußert haben. Nichts lag näher, als alle diese Sate lachend zusammenzufassen in das unparteiische Wort: alle drei sind sie Betrüger gewesen. keinem aus der Hofgesellschaft ist eine solche Freiheit eher zuzutrauen als dem, der nicht zur Rechenschaft gezogen werden konnte, dem Raifer. Und wenn er das Wort einem anonymen Erfinder nur nachgesprochen hätte, ja selbst wenn erst die Legende es zu seinem Worte gemacht hätte. hat es durch diese Legende seine Anonymität eingebüßt und hat unter dem Namen des glänzenden Raisers als Schlagwort eine ungeheure Wirkung gehabt. Das ist ungefähr auch die Meinung von Renan und von Neuter. Es war die radikalite Antwort auf die Frage nach der wahren Religion. Das berüchtigte Wort wurde auch dem Meister Averroës selbst. sodann (bei Matthäus Barisiensis) dem Dialektiker Simon von Tournan zugeschrieben; aber Averroës war für so etwas zu vorsichtig und Simon höchstens ein Sophist, der einen solchen Satz eher zu beweisen als zu glauben fähig war. Daß alle drei Religionsstifter Betrüger waren, das konnte im 13. Jahrhundert nur der Herr der Welt als seine Überzeugung aussprechen: und nur er durfte es.

Matthäus

Ich will nur gestehen, daß ich mir mein Bild von dem genialischen Parifiensis Raifer nicht nach einem neuen Geschichtschreiber des Mittelalters geschaffen habe, sondern nach der großen Chronik des Matthäus Barisiensis, des englischen Mönchs, der als ein Beitgenosse und als ein rechtgläubiger Ratholik berichtete, dem eine Menge Urkunden und Traditionen zur Verfügung standen, dessen Liebling trot alledem der Raiser "Frethericus" war. Es läßt sich ja nicht leugnen, daß Matthäus von den Forderungen einer kritischen Geschichtschreibung keine Ahnung hatte, daß er in wichtigeren und unwichtigeren Dingen die Chronologie verwirrte, daß er übrigens ein leichtgläubiger Monch war und oft seiner Neigung für Räubergeschichten nachgab, für den Hofflatsch über Mord und Totschlag. Trot alledem geht von seiner Darstellung ein Zauber aus wie von — ich weiß, wie hoch ich da greife — Shakespeares Historien; Matthäus hat das Schickfal des Raifers erlebt, und so kann uns durch ihn die Gestalt des Raisers wieder ein Erlebnis werden. Der englische Mönch unterwirft fich der Rirche so fehr, daß er seinem Belden, nachdem er vom Bapfte abgesett worden ist, sogar den Raisertitel versagt, aber immer wieder verrät sich sein Haß gegen die Habsucht und Anmagung des römischen Hofes; er weiß, wieviel Elend der Papst, welcher mehr des Constantinus als des heiligen Petrus Spuren folgte, in der Welt erregt hat. Und da er in der Chronik zum Tode des Raisers gelangt ist, bricht er in den Ruf aus: "Um diese Beit starb Frethericus, der größte unter den irdischen

Fürsten, das Wunder und der Umgestalter der Welt." Was in der bald ungeschickten, bald rednerischen Erzählung des Matthäus stärker heraustommt als in irgendeiner modernen Monographie, das ist die Tragik eines lebenslänglichen Rampfes, in welchem der mächtigfte Fürst als Streiter für das Fürstenrecht unterliegt, vielleicht nur darum, weil er seiner Zeit zu weit voraus ist, weil er sich nur widerwillig auf den gemeinsamen Boden des Christentums zu stellen vermag, weil er in Wahrheit ber bergentructe Raifer ift, der erft nach taufendjährigem Schlafe die Menschen für seine Riele bereitfinden wird. Es gab im 13. Rahrhundert viele Fürsten, die ihn bewunderten; es gab keinen, der ihn verstanden batte. Friedrich II. von Preußen war glüdlicher: man liebte ihn nicht, aber man vertraute sich seiner Führung, die doch nur zu einer matten Aufklärung führte. Ach möchte da auf ein Zufallswörtchen Wert legen. das einmal für den Raiser und einmal für den Rönig Friedrich geprägt worden ift und sonst gewiß niemals wieder in irgendeinem Sprachdokumente portommt. Goethe rühmte sich (im 2. Buche von "Dichtung und Wahrheit"), Frikisch gesinnt gewesen zu sein. "Und so war ich denn auch preukisch oder, um richtiger zu reden, Frikisch gesinnt; denn was ging uns Preußen an! Es war die Perfonlichkeit des großen Rönigs, die auf alle Gemüter wirkte." Goethe hat da seine Knabenstimmung zu Beginn des Siebenjährigen Rriegs im Auge; er denkt rückblidend an das Jahr 1756. Am Rabre 1246 bildet Bapit Annocenz IV. (auf Lateinisch) genau das gleiche Wort, doch nur, um eine Verurteilung auszusprechen. "Der König von England lött wider den Stachel, er ist Frikisch gesinnt" (fretherizat). In einem Abstande von einem halben Jahrtausend wird eine sprachliche Neubildung gewagt, um den gleichen Gedanken auszusprechen. Ammerhin ein weltgeschichtlicher Zufall, der mir einer Bervorhebung wert schien.

Ich will der Chronit des Matthäus Parisiensis hier nur einige Züge entlehnen, die das Vild des Zeitalters bestimmen; das Imperium war im Begriffe, sich von der römischen Kirche (leider nicht auch von der Stadt Rom) zu befreien, als das Papstum, durch starke Persönlichkeiten vertreten, einen Sieg ersocht, der für drei Jahrhunderte nachwirkte. Das 13. Jahrhundert schien dem Abendlande die Sedankensreiheit bringen zu wollen, brachte aber in Wahrheit den Aufstieg des Herenwahnsinns. Der Untergang der Staufer allein kann diese verhängnisvolle Wendung nicht erklären. Wir müssen uns darauf besinnen, welche Macht der Aberglaube damals besaß, dei Släubigen und Ungläubigen. Realisten im modernen Sinne waren sie alle, der Chronist, der Kaiser und der Papst; aber den Einfluß gespenstischer Kräfte rechneten sie alle zu den Realien. Alls 1243 eine Papstwahl nicht zustande kam, sah Matthäus darin eine

Wirtung des Satans. Als Kaiser Friedrich 1235 sich zu Worms mit der englischen Prinzessin vermählt hatte, ließ er die Stunde des Beischlafs von seinen Astrologen bestimmen. Vielleicht war der Papst weniger abergläubisch als der gottlose Kaiser.

Die Päpste beanspruchten das weltliche Imperium; sie waren durch Simonie reicher geworden als alle anderen Fürsten und konnten so das Gold für ihre Politik benühen; nur gerade innerhalb der Kirche waren sie noch nicht absolute Monarchen. Noch waren sie nicht unsehlbar, noch hingen sie von den Kardinälen ab, die ihre Brüder hießen; diese Brüder nahmen sich mancherlei heraus. Als ein Kardinal Colonna einen Wortbruch des Papstes getadelt und der Papst ihm zugerusen hatte: "So werde ich dich ferner nicht für einen Kardinal halten!" — erwiderte der Kirchenfürst: "Und ich dich nicht für den Papst."

Was nun den Raifer betrifft, so lassen alle Berichte des Matthäus keinen Zweifel barüber zu, daß er in seinem Bergen gang gewiß ein Undrift war, vielleicht sogar ein Atheift, daß er aber die Bartei der Gottlosigkeit oder doch Unchriftlichkeit erst ergriff, nachdem er in den Streit gegen die römische und allgemeine Kirche hineingedrängt worden war, bineingedrängt durch den sehr weltlichen Rampf um den Besit Italiens. Wie der Raiser auch eine berzliche Neigung empfand für die Sitten, die Wissenschaft und die Weiber des Filam, aber zu einer politischen Verbindung mit den Mohammedanern erst dann geführt wurde, als ihm gegen seinen Tobfeind, den Papst, jeder Bundesgenosse recht war, ob Heide, ob Mohammedaner. Es ging ums Ganze, um die Frage, ob die Könige Herren in ihren Ländern bleiben oder vom Papstkönig abhängig werden sollten. Die Könige von Frankreich und England begriffen das sehr gut, solange kein augenblicklicher Vorteil sie blendete, und Friedrich spielte so oft als möglich das alte Fürstenrecht gegen das neue Papstrecht aus. In seinem Bergen war Friedrich tolerant, weil er undristlich war: im Rampfe um das Amperium benükte er auch die Tolerang nur als Wortwaffe.

Raifer Friedrich war ein Freigeist, dem alle Dogmen der allgemeinen abendländischen Kirche gefälschtes Menschenwerk waren; er war kein Rezer im kirchlichen Sinne und wollte nicht an die Stelle eines alten Dogmas ein neues sezen. Das darf nicht übersehen werden, wenn man seinen Kampf auf Leben und Tod richtig verstehen will. Und ebenso sezen die Päpste ihr Leben, auch sie in vollem Bewußtsein der Gefahr, nicht für ein Dogma ein, sondern für ihre Macht, die sie die Macht der Kirche nannten. Sie hatten den unberechendaren Vorteil, daß die Kirche eine sesse Einrichtung war und das jeweilige Oberhaupt sofort die Erbe

schaft der Ziele und Ideen des Vorgängers antrat; der Raiser hatte den Nachteil, nur für die Macht seiner Berson und seines Hauses zu kämpfen. Nach dem Banne von 1239 führte er seinen Rrieg gegen den Papft, wie ein weltlicher König gegen den anderen; er wetterte gegen die Mißbräuche Roms, wollte aber niemals den allgemeinen Glauben antasten. Nach der Absehung von 1245 brach er zeitweilig zusammen und war zur Unterwerfung bereit um seines Hauses willen. Das Haus der Staufer stürzte und dieselbe Anquisition, die dreibundert Sabre später ein Werkzeug der Gegenreformation werden sollte, wurde gegen alle Widersacher des Papstes ins Leben gerufen, bald auch gegen die Lokalmacht ber Bischöfe. Batte Raiser Friedrich den Sieg bavongetragen, so ware der Welt die Halbheit der Reformation erspart geblieben, die ganze Reibe ber protestantischen Päpstlein; vielleicht wäre es zu einer Versöhnung zwischen dem Islam und dem Christentum getommen. Dann hatte Raiser Friedrich die Schelte wahrlich und ehrlich verdient: er sei der Antichrist. Wir durfen den Traum traumen, daß dann der driftelnde Jochmut des Abendlandes erloschen wäre und daß die Geschichte des Abendlandes keine Herenprozesse und keine Religionskriege zu verzeichnen gehabt bätte: wir durfen den Traum nicht träumen, daß die Menschbeit nicht andere Formen gefunden batte, ibre Bosbeit und ihren Blutdurst zu befriedigen.

## Siebenter Abichnitt

## Das Buch von den drei Betrügern

Friedrich II. unterlag, aber das Wort von den drei Betrügern starb Die Parabel nicht mit ihm. Sang gewiß ist der gleiche Gedanke ursprünglich gemeint von den brei gewesen in der Barabel von den drei Ringen, die in der Lessingschen Form Gemeingut geworden ift. Lessing scheut por einer Erinnerung an die drei Betrüger nicht zurud, er ist dafür noch Aufklärer genug; aber seine Parabel ist nicht mehr rein negativ. In der ursprünglichsten Fassung, auf welche die Parabel von den drei Ringen zurückzuführen ist, ist von Leffingichem Geifte noch taum eine Spur; nur die Berufung auf den Spender der beiden Edelsteine, den Juwelier Gott, findet sich schon in der alten Quelle, die judisch ift. Die Geschichte wird in die Zeit eines Rönigs von Aragonien verlegt, ungefähr in den Abergang vom 11. zum 12. Rabrhundert. Gerade der Umstand, daß da nur von zwei Edelsteinen die Rede ist (von Christen und Auden) und noch nicht von drei Ringen, scheint mir dafür zu sprechen, daß die schöne Barabel ichon so lange por Boccaccio, ihrem flassischen Erzähler, erfunden wurde.

Ringen

Die Annahme, der Gedanke gehöre dem Zeitalter Kaiser Friedrichs an, also der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts, und es sei in Süditalien entstanden, trifft für das geslügelte Wort sicherlich zu. Nur dort mischten sich die Kulturen der drei monotheistischen Religionen, wenn bei allen von Kultur die Rede sein darf; nur diesem romantischen, wie das Seschöpf eines Poeten aus dem Mittelalter zu uns herüberblickenden Kaiser, nur ihm und seinem startgeistigen Hose war in so früher Zeit die Ablehnung aller monotheistischen Religionen zuzutrauen, vielleicht sich die Ablehnung des Monotheismus selbst, also eine gottlose Weltanschauung, die beinahe fünshundert Jahre vor der Blüte des englischen Deismus über diese Halbheit hinausging.

Die Parabel von den drei Ringen aber entspricht wie durch ein Wunder unseren gerechteren Vorstellungen vom Entstehen der Religionen besser, als die Vetrugshypothese. Der alles verstehende Historismus hat uns sast alle Sünden der Ricchen verzeihen lassen; er hat uns den Haß ausgetrieben, mit welchem die Freidenker alle Religionsstifter für Vetrüger erklärten. Unsere Forscher zweiseln eher an der persönlichen Eristenz von Moses und Christus, als daß sie ihnen eine betrügerische Absicht zuschrieben. Die Parabel von den drei Ringen läßt die Fälschung vom Vater anordnen, und auch von dem nur in guter Absicht.

Der Streit darüber, ob der Vater betrogen worden oder selbst ein Vetrüger gewesen sei, könnte nur von Leuten ausgesochten werden, die die Parabel von den drei Ringen für eine wahre Vegebenheit halten. Womöglich noch törichter wäre der Versuch, den echten Ring aussindig zu machen. Man wird den echten Ring so wenig finden wie das Hemd des Slücklichen. Der einzige Slückliche besaß kein Hemd, und kein Ring eines parabolischen Vaters kann echt sein. Wobei noch zu beachten ist, daß Gottglauben und Optimismus fast immer auf dem gleichen Holze wachsen und darum die beiden Vilder einander ähnlich sind.

Die Verfasser der Religionsurfunden

Es spricht natürlich gegen die historische Beweiskraft der drei Keligionen, spricht aber auch ganz gewiß gegen die Anwendbarkeit des Begriffs "Betrüger", daß keiner der Begründer der drei Keligionen selbst der Verfasser des grundlegenden Buches war. Moses galt freilich dis zum Einsehen einer ernsthaften Bibelkritik allgemein für den Schreiber der nach ihm benannten Fünf Bücher. Seit mehr als zweihundert Jahren ist diese Fabel langsam zerstört worden. Jesus Christus hat auch nach christlicher Lehre die Evangelien nicht selbst niedergeschrieben, hat sogar höchst wahrscheinlich nicht in der Ursprache der Evangelien gelehrt; und auch die von ihm überlieferten Berrnworte sind nicht dieselben und sind nicht gleich in allen Fassungen; ganz abgesehen davon, daß die verschie-

denen driftlichen Kirchen über die Zusammenstellung des Ranons nicmals ganz einig gewesen sind. Der Roran endlich ist sicherlich nicht eine Arbeit des Propheten Mohammed, ist erst unter seinen Nachfolgern gesammelt worden. Merkwürdig ist dabei, daß die Geiftlichkeit aller brei Religionen auf den gleichen Notbehelf verfiel, die mangelhafte Autorität ibres Buches zu stüten: auf die Legende von einer göttlichen Eingebung; am sinnfälliaften ift diefe Sage bei den Mohammedanern entwickelt, die erzählen, der Roran sei von einem Engel vom siebenten Himmel beruntergebracht und dem Propheten stückweise offenbart worden. ist es aber dort nicht erst das Ergebnis einer späten Rorankritik, sondern vielmehr alter Bestand der mohammedanischen Theologie, daß der Koran aus Sätzen, Predigten und Gesichten Mohammeds unter den drei ersten Ralifen gesammelt wurde (unsere Forscher sagen "redigiert" und noch dazu: Schlecht redigiert), daß Baid ibn Thabit, ein Schreiber des Bropheten, zuerst unter Abu Bekr, sodann wieder unter Othman, der eigentliche Redaktor des Religionsbuches wurde. Dazu kommt, was bei Mobammed gang deutlich ist, bei Moses und bei Resus mit großer Wahrscheinlichkeit vermutet wird: daß alle drei mit beiligem Eifer nur die vorgefundene Religion ihres Stammes reinigen oder reformieren wollten. Man follte also niemals die Stifter der drei Religionen Betrüger nennen. sondern höchstens die Abfasser der beiligen Bücher; ich brauche nicht erst binzuzufügen, daß auch diesen gegenüber der Vorwurf ungerecht ober doch unbeweisbar wäre.

Mit der Nachwirkung des legendaren Buches von den drei Betrügern Das Buch werben wir uns noch mehr als einmal zu beschäftigen haben; es wurde zu Ende des 16. und dann zu Anfang des 18. Rabrhunderts gedruckt, nicht entbedt, sondern jedesmal neu erfunden; im 16. Jahrhundert war die Zeitströmung dem neuen Buche mit dem alten Titel nicht gunstig; im 18. Jahrhundert dagegen ging eigentlich der englische Deismus und der frangösische Naturalismus schon über die Frage des Mittelalters hinaus. Die Weltanschauung eines Toland war pantheistisch, die der Enzyklopädisten war materialistisch; man fragte nicht mehr nach der wahren Religion, man zweifelte schon an dem Dasein eines persönlichen Sottes oder des Gottes überhaupt.

Mag das alte Buch von den drei Betrügern eine Legende sein, der Titel dieses eigentlich niemals vorhandenen Buches war dennoch eine Macht. Dieser Titel gewann in früher Zeit die Stärke eines geflügelten Wortes. Niemand seit der Beit von Friedrich II. hatte das zu dem Titel gehörende Buch gelesen; jedermann bielt sich für berechtigt, dieses Buch zu ichreiben.

Das Einzigartige und wirklich Unerhörte an dem Buche von den brei Betrügern ist also die Tatsache, daß der Titel aus dem 13. Rabrhundert wie ein ungeheures Plakat dastand, daß niemand das Buch selbst kannte, daß man aber das Buch zum Verständnisse des Titels gar nicht nötig batte. Eine stokweise wachsende, schlieklich zur Mehrheit anwachsende Gruppe von Menschen brauchte die Abhandlung selbst aar nicht zu lesen, um von der Wahrheit der These überzeugt zu sein: die Stifter ber brei positiven monotheistischen Religionen waren Betrüger, wären ebensolche Betrüger wie zugegebenerweise die heidnischen Briefter. Die Schlagkraft der These, die in dem alten Titel verborgen war, hörte erst auf zu wirken, just bei den Gebildeten wenigstens, als eine bessere Psychologie die Frage nach der Herkunft von Sitten und Religionen — wie gesagt — anders und besser gestellt hatte. Solange man nur zwischen einer wahren Offenbarung Gottes und einem Menschenbetruge die Wahl zu haben glaubte, solange war die These des Titels deutlicher, als die Abhandlung selbst irgend sein konnte. Man hielt sich also an den Sak allein. Diefer Umftand mag es erklären, daß man das Buch, das niemand kannte, nacheinander so ziemlich allen Schriftstellern zuschob, die der Freidenkerei verdächtig waren oder denen man etwas am Zeuge flicken wollte; ich nenne nur den Spanier Servet, den Hugenotten Barnaud, den Angelus Merula\*), dann die ganze Reihe Averroës, Aretino, Pomponatius, Vanini, Macchiavelli, Rabelais, Erasmus, Dolet, Bruno, Campanella, der übel berüchtigte Schönredner Muret, Boggio, Occhino, Boccaccio; sogar Milton wird gelegentlich genannt, und sehr oft wissen die Gelehrten, daß das Schlagwort bis auf den Raiser Friedrich II. oder auf seinen Ranzler Petrus de Vineis zurückgeht. Bei allen diesen Angaben, die meistens Beschuldigungen sein sollen, ist unkritisch die Meinung nur: einem solchen Freigeiste sei die Behauptung des Sates von den drei Betrügern wohl zuzutrauen.

Pas Buch pon 1598

Die Schrift selbst existierte aber, wenn nicht seit dem 13., so doch ganz gewiß seit dem 16. Jahrhundert. Doch nur wenige Menschen haben sie vor der Austlärungszeit zu Gesicht bekommen. Dann wurden nach einem Drucke von 1598, von welchem nur noch drei Exemplare vorhanden sein sollen, öfter neue Ausgaben veranstaltet; die erste war von 1753, die neueste ist der Abdruck, den Weller 1876 veranstaltet hat; in zweiter Auslage; die erste Auslage von 1846 hatte dazu die erste und einzige deutsche Übersetzung gebracht, die nachher wohl aus feigen Gründen der Rücklicht wieder fortgelassen wurde.

<sup>\*)</sup> Ein niederländischer Lutheraner, tein Freigeist; lebte von 1482 (oder 1487) bis 1557; die Jnquisition benützte seine Taubheit, um ihm Widerruf nachzusagen; er sollte verbrannt werden, starb aber unmittelbar vorher.

Eine fachmännische Untersuchung über die Sprache dieser Schrift (die auch De impostura religionum oder so ähnlich betitelt wird) und somit über die wahrscheinliche Zeit ihrer Abfassung wäre sehr wünschenswert. Ach verstebe mich auf solche Dinge wenig und muß mich auf zwei Bemerkungen beschränken. Da ist einmal ein Hinweis auf Agnatius von Lonola, also der scheinbar unumstößliche Nachweis, daß das kleine Buch nicht vor der Mitte des 16. Jahrhunderts entstanden sein könne; im Gegensake dazu ist das barbarische, scholastische Latein nicht zu überseben, das so schlecht just von den bumanistischen Freidenkern nicht geschrieben wurde, sicherlich nicht von den meisten Gelehrten, die der Urbeberschaft verdächtig waren. Namentlich die zweite Hälfte (die ganze Schrift ist nur ein Fragment) bat den lebhaften, mitunter zänkischen Ton der öffentlichen Disputationen, der zwar im 16. Jahrhundert noch nicht verstummt, der aber damals doch nicht mehr Mode war, der auf irgendein früheres Jahrhundert zurückweist. \*) Ich gelange also zu der Vermutung, die keine gelehrte Hypothese sein will: unserer Schrift liegt eine weit ältere zugrunde, die vielleicht mehr als einmal umgearbeitet worden ist. Nach der allgemeinen Einleitung ist es mir höchst wahrscheinlich, daß die Schrift wirklich gegen alle drei Religionsstifter gerichtet war, baß der Berausgeber aber nach einigen Einwürfen gegen Moses abbrach. Es ist aber Zeit, die alte Schrift selbst vorzunehmen.

Der Verfasser beginnt mit der fast sprachkritischen Bemerkung, man solle über Gottes Dasein nicht reden, bevor man nicht wisse, was Gott und was das Sein bedeute; ebenso stehe es um den Begriff der Gottesverehrung. Alle Erkenntnis Gottes sei ein Bekenntnis der eigenen Anwissenheit. Unendlichkeit ebenso wie "Ursache seiner selbst" laufe auf den Gedankengang hinaus: wir kennen keine Ursache Gottes, also gibt es keine. "Warum nicht ebenso: wir begreifen Gott selbst nicht, also gibt es keinen Gott?" Das Wesen, bei welchem der Verstand aushöre zu

<sup>\*)</sup> Nach einer Notiz im Vorworte von Wellers Ausgade wäre das Buch in Natau gebruckt worden, d. h. in Natow (in Nusifich-Polen). Oas wäre nun ein unadweisdarer Wink, den Ursprung der Schrift oder doch des Oruckes auf die Socinianer zurückzusübren. Fis doch das Grundduch der Lehre, die die Sottheit Ehrifti leugnete, in dem Natower Natechismus enthalten, der zuerst 1605 an diesem Orte heraustam. Auch sinde ich dei Arnold (II., Buch 16, Rap. 33, 16) die Bemertung: "Insonderheit haben sich die meisten Antituinitarii an den neuerbauten Ort Natau begeben, allwo sie hernach viele ihrer Schristen brucken lassen. Um nichts zu versäumen, entnehme ich Arnold noch die Nachricht, das ein Joachim Stegmann zu der Zeit der Ausgade des Buches "de tridus Impostoribus", Pfarter in Natow gewesen. Bei der noch niemals hervorgehobenen Bedeutung, welche die Socinianer für die neuere Ausstätung im Abenblande gewannen, wäre eine Krüfung meiner Bermutung sehr erwünscht, daß es nämlich ein Socinianer war, der sich des entscheden Schlagwortes bemächtigte und gegen Ende des 16. Jahrhunderts das legendare Buch des Kaisers Friedrich nach undetannten Vorlagen niederschiede.

benken, werde bald Natur, bald Gott genannt; bald nenne man die Vertettung aller Dinge wiederum Gott, bald verstehe man unter ihm ein besonderes Wesen, das weder gesehen, noch durch den Verstand gefaht werden könne.

Dieser Gott, der also undefinierbar sei, soll nach der Meinung der Priester verehrt werden. Gott existiert, sagen sie, also muß er verehrt werden. In gleicher Weise könnte man schließen: der Großmogul existiert, also muß er verehrt werden. Der werde aber nur aus Furcht seiner sichtbaren Macht und aus Hoffnung auf Belohnungen verehrt; unsichtbare Mächte gelten für noch höher als die sichtbaren. Man rede freilich auch von einer Gottesverehrung aus Liebe, wegen seiner Liebe zu den Menschen. Eine seltsame Liebe, die alle Menschen wegen eines vorher bestimmten Sündenfalls verdammt und dann wieder durch die Martern des einzigen Sohnes losgesauft hat. "Etwas so Unhaltbares hat kein Barbar gelehrt."

Der Beweis für das Dasein Gottes werde aus der Übereinstimmung aller Völker von Leuten geführt, welche entweder nur ihre Volksgenossen kennen oder etwa drei oder vier Bücher über diesen Gegenstand angeschaut haben. In Wahrheit gebe es selbst an dem Hauptsiske des Christentums sehr viele Libertiner, richtiger Atheisten. Man wolle sich nur auf die Männer von gesundem Urteil berusen? Auf den Papst oder die alten Auguren, auf Cicero, Cäsar, die Fürsten und die Priester? Diese haben vielleicht ein Interesse an solchen Lehren; ihr behagliches Leben hängt ja davon ab. Übrigens brauche man ja, auch wenn man einen Schöpfer anerkenne, noch nicht an eine göttliche Vorsehung zu glauben. Der Gott konnte alles so angeordnet haben, daß es von selbst sich zu dem vorgesteckten Ziele entwickelte; dann brauchte er nicht alle Elemente und Teile des Universums fortwährend zu besichtigen, wie ein Arzt den Kranten.

Auch die Anerkennung eines menschlichen Gewissen zeuge nicht für das Dasein Gottes; das natürliche Gewissen und die Begriffe von Gut und Böse wären recht gut aus der Bedürftigkeit des einzelnen und aus der Abhängigkeit von den Mitmenschen zu erklären. (Im folgenden scheint der Verfasser anzudeuten, daß die Tiere nicht weniger Verstand haben als die Menschen, aber ohne Gottesverehrung auskommen und sich von Priestern nicht soppen lassen wie die dummen Bauern und die guten Weiblein. Schon Friedrich II. war tierfreundlich gewesen.)

Die Einleitung beendet die Frage nach dem Dasein Gottes mit einem kühlen: Meinetwegen. "Esto, sit." Und was die Verehrung Gottes betreffe, so seien zweisellos die Bekenner der einen Offenbarung in der Lebensführung nicht glücklicher als die anderen. Man behaupte, Gott habe von den Menschen überdies Erkenntnis seines Wesens verlangt.

Woher aber wisse man das? Nach welcher Offenbarung habe man sich zu richten in diesem Mischmasch von Offenbarungen (quanta revelationum farrago)?

Mit diesem verächtlichen Worte geht der Versasser über, flüchtig und unordentlich wie überall, zu dem Jauptgegenstand seiner Untersuchung, der den Titel De tribus Impostoribus rechtsertigen würde; es ist eine bei aller Schülerhaftigkeit heute noch wirksame Religionsvergleichung, die ganz verwegen und mit einer unerhörten Unbekümmertheit die Prüfung der drei monotheistischen Religionen unternimmt und noch viel offener christusseindlich ist, als etwa im 13. Jahrhundert die Averroisten der Pariser Dochschule oder der Seheimbund der Amalricaner oder die Brüder vom freien Seiste sein durften. Mir scheint nichts dagegen zu sprechen, daß gerade dieser Teil der Schrift überkommenes Sut aus der Beit Kaiser Friedrichs enthalte; wobei ich jest der Beachtung anheimgebe, daß die ganze Untersuchung der Reformation mit keiner Silbe gedenkt.

Wer soll im Streite zwischen so vielen Offenbarungen und anderen angeblich heiligen Büchern (ichon werden die Veden und die alten Schriften der Chinesen berangezogen) den Richter spielen? Den Worten des Moses und der Apostel stebt der Koran gegenüber. "Und du, der du in einem Winkel Europas unterduckt, willst dich um die anderen Religionen nicht tummern?" Es bestehe tein großer Unterschied zwischen den Mitteln und den Taten der drei Religionsstifter. Immer habe so ein Mann den früheren Glauben verbessert, Moses das Beidentum, der zweite das Rudentum, Mobammed das Christentum; es fei abauwarten, wer ben Islam verbeffern werde. "Die Leichtgläubigfeit der Menfchen ift der Täuschung unterworfen; der Migbrauch dieser Leichtgläubigkeit unter dem Scheine eines nühlichen Zwedes heißt mit Recht Betrug." Gebe man also auch zu, daß die Natur des menschlichen Verstandes irgendeinen Gottesglauben und irgendeinen Gottesdienst fordere, so bleibe boch jeder Führer zu einer neuen Religion des Betrugs verdächtig. Die Wahrheitsliebe jedes Religionsstifters musse gepruft werden durch Rritik seiner Worte, durch Rritik seiner Zeugen und der Zeugen seiner Zeugen. Reine Religion durfe sich dieser Prüfung entziehen wollen, denn jede beschuldige jede andere des Betruges; alle mussen verglichen werden, ohne irgendein Vorurteil. Alle für wahr zu halten, sei lächerlich; der sichere Weg sei, keine für wahr zu halten. Um einen so einfachen Sat zu glauben, wie daß zweimal zwei vier sei, brauche man keinen Kongreß der Mathematiker. Die Religionen dagegen seien voneinander verschieden in allem und jedem und beanspruchen überdies, den Weg zur Geligkeit zu zeigen. Wie dürfe man sich da bei der Religion berubigen, in der man

zufällig geboren und erzogen ist. "Mit dem gleichen Rechte könnte ein Neger, der nie aus seinem Lande herausgekommen ist, annehmen, es gebe auf der Welt nur schwarze Menschen." Und alle Religionen muffe man mit der gleichen Sorgsamkeit untersuchen, wolle man zu einem begründeten Urteile gelangen. Freilich die Weiber und die Rinder und die meisten aus dem Pöbel bleiben sowieso ohne jedes Urteil bei der Religion, in welche sie der Zufall der Geburt hineingestellt hat. Die allermeisten Menschen sind gar nicht in der Lage, alle Religionen mit der ihrigen zu vergleichen; und auch die Gelehrten haben gewöhnlich nicht nur nicht die Fähigkeit der Unterscheidung, sondern oft nicht einmal ben guten Willen. Wer soll da die richtige Wahl treffen? Resus bat keine Schrift hinterlassen, Mohammed den Koran; ob die Bibel von Moses herrühre, ist unsicher. Jede dieser Schriften wird von den Unhängern für echt erklärt, von den Gegnern für falich; jeder Stifter wird von den einen für heilig gehalten, von den anderen für einen Windbeutel. Die gleichen Gründe, aus benen Mohammed für einen Betrüger erklärt wird, gelten z. B. auch für Moses. Wir haben teine Ursache, die Rritit, die wir auf den Koran anwenden, gegenüber der Bibel zurückzuhalten.

Und der Verfasser geht sofort daran, die Verbrechen des Moses aufzugählen, also zunächst seinen menschlichen Charakter zu verdächtigen, und sodann die Echtheit der Bücher des Alten Testaments mit der Echtheit des Korans zu vergleichen. Auch viele Einwände, die nachher von den englischen Deisten gegen die Prophezeiungen vorgebracht worden sind, werden schon vorweg genommen. Endlich sehlt auch nicht der Hinweis darauf, daß auch schon die Apostel, also die Nachfolger und Anhänger des Moses, das Geset unerträglich, eine elende Vorschrift, einen toten Buchstaben usw. genannt haben. Mit einem letzten "etc." läßt der Versasser vermuten, daß man gegen die Göttlichkeit des Neuen Testaments ähnliche Bedenken vorbringen könnte. Und wie erschreckt schließt der Versasser sein Fragment nach diesem letzten "etc." mit einem "Tantum" plöblich ab.

Ich bin wie gesagt geneigt, diese Fragment für die Bearbeitung einer älteren, vielleicht viel älteren Schrift zu halten: weil die Ahnlichteit mit den aufklärerischen Sedanken des 13. Jahrhunderts in die Augen springt, weil die offenbare Sympathie mit dem Islam der früheren Zeit besser entspricht als dem Jahrhundert der Türkenkriege, weil endlich gar zu auffallend ist, daß von den theologischen Sedanken der Reformationszeit sich nicht eine Spur vorfindet. Wie dem auch sei, das Buch selbst war fast ohne Wirkung, weil es so gut wie unbekannt blieb; nur das Schlagwort des Titels haftete sort im Sedächtnisse aller Freidenker und

ibrer Feinde. Eins aber muß noch bervorgehoben werden: sowohl das Schlagwort als das Buch sind mehr antichristlich als atheistisch. Der Titel begnügt sich damit, die Stifter der drei monotheistischen Religionen als die drei großen Weltbetrüger hinzustellen und sagt nichts über den Gottesbegriff aus. Das Buch wirft zwar die Frage nach dem Dasein Gottes auf und geht bis zu einer Anzweiflung seiner Existenz, nicht aber bis zu ibrer Leugnung; um so entschiedener wird der gleiche Wert oder die gleiche Wertlosigkeit aller Religionen behauptet.

Campanella hat das Buch von den drei Betrügern gefannt; es hat wahrscheinlich, mittelbar oder unmittelbar, immerhin die ältesten englischen Deisten beeinfluft. Trotdem war es bergebracht, das Vorhandensein des Buches, dessen Titel jedermann kannte, für eine Legende auszugeben.

Auch Banle war der Meinung, daß das Buch niemals existiert habe. Man schreibe es mit Unrecht dem Aretino zu; das habe man getan, um die "Schande" nicht auf die Lutheraner fallen zu lassen. Mersenne habe den Stil Aretinos darin erkennen wollen. Grotius habe den Raifer Friedrich (Barbaroffa, aber berichtet werde es erst von Friedrich II.) für den Verfasser gehalten. "Chansons que tout cela."

Nun gibt es aber freilich noch ein "Buch von den drei Betrügern", Das Buch von aus dem Anfange des 18. Rabrbunderts, in französischer Sprache: es gibt davon sogar eine fast wörtliche deutsche Übersetzung aus dem Jahre über den Verfasser herrscht ein Dunkel, das auch von Paulus, bem gelehrten ersten deutschen Herausgeber von Spinozas Werken, nicht aufgeklart worden ift. Die Schrift ist nach seinen Forschungen zum ersten Male gedruckt worden 1719 zu Amsterdam unter dem Titel: "La Vie et l'Esprit de Mr. Benoit de Spinosa." Der Druder soll querst nur das Leben des Spinoza in den Nouvelles littéraires herausgebracht. dann verleugnet, endlich aber in dem gleichen Jahre, er selbst oder ein anderer, die Vie und den Esprit zusammen ediert haben. In frangosischer Sprache, in einem Buchlein, Rleinoftav, 208 Seiten. Rein Zweifel, daß eine Buldigung für Spinoza beabsichtigt war; ein vorgesetzes Motto lautet:

> ..Si faute d'un Pinceau fidelle Du fameux Spinosa l'on n'a pas peint les traits, La sagesse étant immortelle Ses écrits ne mourront jamais."

Der Herausgeber bedte sich aber durch die Bemerkung, er habe nur so wenige Exemplare abziehen lassen, daß das Werk ebenso selten bleiben werde, als ware es nur in Handschriften zugänglich; und durch

die übliche ironische Versicherung, die gedruckte Ausgabe werde nur in die Rande von Leuten kommen, die geschieft waren, das gange Lebrgebäude des Spinoza umzustoßen. Eine andere Notiz war noch mehr geeignet, den Preis des Büchleins hinaufzuschrauben: der Verleger habe eine Vistole (etwa ein Louisdor) für jedes Eremplar verlangt, sonach einen Teil der kleinen Auflage por seinem Tode verbrennen laffen, fo daß man nachher bis fünfzig Gulden für das Exemplar zahlte. Wie dem auch sei, das kleine begehrte Buch war sehr selten und wurde während des 18. Jahrhunderts handschriftlich verbreitet. Von iener Ausgabe. die die Vie und den Esprit vereinigt, scheint kein gedrucktes Eremplar mehr vorhanden zu sein. Die "Vie" erschien dann 1735 (angeblich zu Hamburg, als Verleger ist dieselbe Oruderfirma Runrath genannt. die 1670 als Herausgeber des theologisch-politischen Traktats figurierte) unter bem Titel: "La Vie de Spinosa, par un de ses Disciples, nouvelle édition non tronquée, augmentée de quelques notes et du catalogue de ses écrits, par un autre de ses disciples etc." Dem mir jur Verfügung stehenden Exemplare des seltenen Buches ist eine merkwürdige Liste gotteslästerlicher Schriften beigefügt, "die zum Feuer verurteilt wurden oder es verdient hatten"; ferner ift ein gedrucktes Blättchen eingeklebt, das zehn Nummern einer Spinozabibliothek enthält. Die vierte dieser Nummern zeigt an: "L'Esprit de Mr. Spinosa, c'est à dire ce que croit la plus saine partie du monde, par M. Lucas, Médécin, à la Haye. Ms. in 4to." Paulus (Einleitung zum zweiten Bande seiner Spinozaausgabe, p. XXXI) scheint verschiedene Abschriften des "Esprit" veralichen au haben und teilt mit, daß sie einander an vielen Stellen nicht ganz gleich wären; oder er hat es seinem gelehrten Freunde Pappelbaum nur nachgesprochen, daß dessen Manustript einem neueren Drucke des "Esprit" nachgeschrieben war, der Zusätze in Voltaires Geiste angefügt hatte.

Ich besitze selbst, als liebe Sabe eines Freundes, eine sabere Abschrift von Vie und Esprit; der Sammler (dessen Unterschrift W. Söthe gelesen werden kann, aber auch anders) klagt in einer Notiz zum "Esprit", er habe sein Buch 1763 aus einer Handschrift im Besitze des Stabsarztes vom Regiment Puttkammer abgeschrieben, als eine große Seltenheit, und habe dasselbe Werk eben jetzt, im Juni 1795, in einer Auktion für 6 Pfennig erstanden; es habe nun den Titel geführt: des trois Imposteurs.

Eine Abschrift des gleichen Traktats besaß Gottsched, wie er in seiner Bayle-Übersetzung (Anmerkung zum Artikel "Aretin") erzählt. Er spricht sehr verächtlich von solcher Freigeisterei. Dankenswerter ist die Angabe, viele Sätze dieser gottlosen Stücke seien enthalten in dem gedruckten Buche "La Religion muhammedane comparée à la Payenne de l'Indostan

par Ali-Ebn-Omar, trad. de l'Arabe, Londres 1737." Sottsched macht noch ein anderes Wertchen namhast, das zu seiner Zeit in Abschriften "unter den Liebhabern verbotener und seltener Wücher" verbreitet war. "De Imposturis Religionum breve Compendium, descriptum ab exemplari MSto, quod in dibliotheca J. Fr. Meyeri, Berolini an. 1716, publice distracta deprehensum et a Principe Eugenio de Sabaudia LXXX Imperialibus redemtum suit." Es beginnt: "Deum esse, eum colendum esse, multi disputant, antequam et quid sit Deus, et quid sit esse et quid sit colere Deum intelligant." Sottsched kannte also auch das älteste vorhandene Buch de tribus Impostoribus, das von 1598.

Auf alle Fälle war es eine starke Zumutung an die Leichtgläubigkeit der Leser, die Arbeit in der französischen und dann in der deutschen Ausgabe für das legendare Buch de tribus Impostoribus auszugeben, das aus dem 13. Jahrhundert stammen sollte; ein flüchtiger Blick mußte klarmachen, daß sie nicht vor Spinoza und den englischen Deisten angefertigt sein konnte. Der Hersteller hatte einfach von seinem Autorrechte Gebrauch gemacht, das berüchtigte Buch aus eigenen Mitteln neu zu schreiben, weil es zwar nütlich schien, aber leider nicht existierte. "L'Esprit de Mr. Spinosa" ist trok einiger beistischer Redensarten burchaus atheistisch; der Verfasser holt etwas weiter aus, erklärt jedoch nach dem Programm des alten Titels und nach dem Vorgange einiger englischer Deisten (nicht Spinozas) Moses, Resus und Mohammed für Erzbetrüger; es muß hier ein Auszug aus der Schrift gegeben werden, obgleich fie eine ftarte Wirkung - wenigstens öffentlich - auf die Zeitgenossen nicht geübt zu haben scheint. Atheistisch sind vor allem die beiden ersten Ravitel von Gott und von den Ursachen, "so die Menschen bewogen haben, sich ein unsichtbares Wesen einzubilden oder das, was man insgemein Gott nennet." Die Unwissenheit sei die einzige Quelle der falschen Vorstellungen, die man von der Gottheit, von der Seele und von den Geistern bat; man habe das Volk an solchen Arrglauben gewöhnt, die Wahrheit zu sagen sei gefährlich, der Name Freigeist sei ein Schimpfwort geworden. natürliche Verstand genüge zu der Einsicht, daß Gott weder die schlechten noch die guten Eigenschaften haben könne, die ihm von den Aposteln und Propheten beigelegt wurden: diese Leute, die ja als Menschen irren und sogar lügen konnten, haben nicht mehr Verstand und Fähigkeit gehabt als andere, haben sich Gott körperlich vorgestellt, und man solle sich auf bergleichen dumme Leute nicht verlassen. Die Furcht der Menschen habe zu der Neigung geführt, unsichtbare Wesen zu erdichten. Aus der Vorstellung von einem menschenähnlichen Gotte habe man die Begriffe von Gut und Bose, von Unordnung und Ordnung (der Einfluß Spinozas

Mauthner, Der Atheismus. I. 21

ist an dieser Stelle unverkennbar), von Lob und Schande, von Schönheit und Häklichkeit gebildet. Die allerdummften Theologen haben die Endursachen zu verstehen geglaubt, so daß sie bewiesen haben, daß Gott und die Natur ebenso unnüte Dinge vornehmen wie die Menschen: aber alle Endursachen seien bloß menschliche Erfindungen, der wahre Gelehrte, der nach den natürlichen Ursachen forsche, werde für einen Reger und gottlosen Bosewicht erklärt. Sehr kühn ist der siebente Baragraph des zweiten Kapitels, wo beinahe schon die hoministische Natur der moralischen, physitalischen und afthetischen Begriffe (auch der Willensfreiheit) behauptet wird. Alle diese abstrakten Begriffe seien nicht einmal im Verstande, sondern nur in der Einbildungstraft. Was Gott sei? Ein unendliches Wesen von ausgedehnter Substanz. Der Aberglaube stelle sich ihn geistig vor, aber zugleich mit der Pracht eines Rönigs und mit Füßen, Banden, Augen und Ohren. (Der Berausgeber fügt den Sat des griechischen Philosophen Kenophanes hinzu: "Wenn der Ochse ober Esel Gott vorstellen und malen könnte, er würde ihn als einen Ochsen ober Esel malen und vorstellen.") Man befrage über Gott die Bibel, obgleich sie ein zusammengestoppeltes Buch sei, von einem unwissenden Bolte herrühre und fast ebenso verwirrt wie der Roran. solches Gespenst werde angebetet; man solle lieber auf das natürliche Gefet hören.

Mit nicht geringerer Kraft setzt das dritte Kapitel ein. Die Religion habe viel Lärmen in der Welt gemacht, der Glaube an ihre falschen Begriffe habe zu einer Verachtung gegen die Natur geführt, zu einer Ehrerbietung nur gegen die eingebildeten Wesen, die man Götter nannte. Nach diesem Eingang kommt aber die durch den alten Buchtitel berüchtigte Varstellung der Religionsstifter; die heute von einer noch ungläubigeren Beit preisgegebene Annahme des Betrugs wird durchgeführt. Jeder ehrgeizige Religionsstifter habe sich auf die Unwissenheit des Volkes verlassen und sich für einen Propheten ausgegeben.

Moses kommt beinahe am schlechtesten weg, wie denn die Schrift, dem jüdischen Titel ihrer gleich zu besprechenden deutschen Ausgabe zum Troze, judenfeindlich ist. Weil sie aussätzig gewesen wären, wurde das überaus leichtgläubige Judenvolk aus Agypten gejagt; da habe sich Moses durch Lügen zum Oberhaupte aufgeworfen, habe von Jehova berichtet, was er in Agypten über Osiris gelernt hatte, habe als ein Vetrüger geherrscht und sein Vetrüger gestorben.

Auch Mohammed habe sich für einen Propheten ausgegeben und durch betrügerische Versprechungen Lumpengesindel um sich versammelt. Nach seinem Beispiel könne jeder Narr ein Gesetzgeber werden, denn burch die süßen Worte so eines dummen Rerls werde das Bolt leicht verführt; er sei der letzte unter den berühmtesten Betrügern gewesen.

Jesus Christus steht in der Mitte zwischen Moses und Mohammed; ich komme auf ihn außer der Reibe, weil auch der Verfasser ihn im Verbältnisse zu den beiden anderen mit einiger Achtung behandelt, aus Überzeugung oder aus Vorsicht. Zwar alle Geheimnisse der Versönlichkeit Resu werden grob als Fabeln abgetan, die ersten Jünger und die späteren Anhänger werden wieder als dumme Leute bezeichnet; aber immerhin wird zugegeben, daß der gute Mann nicht für sich selbst gesorgt habe. Göttlich sei die neue Religion freilich nicht gewesen, auch die Wunder nicht. Schon der Papst Leo X. babe beim Anblick seiner Schätze ausgerufen: "Diese Fabel von Christo hat uns zu so großem Reichtum verholfen." Die Sittenlebre Resu Christi sei zwar sehr schön, aber durchaus aus den griechischen Dichtern und Philosophen abgeschrieben; unter Martern habe sich Epictet 3. 3. standhafter benommen als Jesus. Das sei die Wahrheit, möchten auch die bezahlten Pfaffen reden, was sie wollen. Aur unter den Schwärmern und Erzdummen bestehe der Glaube an die Gottheit Christi. Zesus babe das nicht selbst gelebrt, es sei erst durch den großen Schwäker Baulus aufgebracht worden. \*)

Die drei letten Kapitel bringen billige Weisheit im Geiste eines oberflächlichen Materialismus. Gott sei materialisch, sei weder gerecht noch barmberzig, belohne und bestrafe nicht; er mache von einem Menschen nicht mehr Wesens als von einer Umeise; der vernünftige Mensch glaube weder Himmel noch Hölle, noch Geist, noch Teufel, noch Seele. Selbst Cartesius habe erbarmlich behauptet, die Seele sei nicht materialisch. "Gleich wie die Gesundheit kein Teil desjenigen ist, der sich wohl befindet. obschon sie in ihm ist, also ist auch die Seele kein Teil des Tieres, in dem sie ist, sondern nur eine wechselweise Abereinstimmung aller Teile, daraus es besteht." Die Geister vollends seien nur Gespenster der Einbildung. Nicht nur das Alte, sondern auch das Neue Testament (weil Jesus eben ein Zude war) sei voll von Engeln und Teufeln, aber man erfahre nicht, ob sie materialisch seien oder nicht. Der Teufel musse von Gott geschaffen worden sein. Gott lästere sich also selbst durch den Teufel oder er sei nicht allmächtig; es gebe dann ein gutes und ein boses Prinzip. (Man denkt an Banles Artikel über Spinoza und die Manichäer.)

<sup>\*)</sup> Doch geht der Verfasser in der Blasphemie so weit, gegen die Vibel, die ja davon nichts weiß, zu behaupten, Zesus habe seinen idiotischen Jüngern (imbecilles bei Paulus, das quellengemäßere idiots in meiner Handschrift) eingeredet, der heilige Scist wäre sein Vater und eine Jungfrau seine Mutter. Meine Handschrift und auch die von Paulus, weist noch auf den Schnigis-Khan bin, der nach dem Slauben der Tartaren von den Sonnensitrahlen empfangen und von einer Jungfrau geboren wurde.

Das sechste oder lette Kapitel wendet sich also gegen den Glauben an Seister, an Sespenster, an den Teufel; der beste Beweis, wenn es noch eines solchen bedurft hätte, daß die ganze Schrift atheistisch ist. In den Märlein, die man dem Volke auftische, sei kein Körnchen Salz der Wahrheit. "Man hat schon seit langer Beit den Narren an diesen abgeschmackten Sedanken gefressen, aber es haben sich auch zu allen Beiten aufrichtige Gemüter gefunden, die wider eine so offenbare Ungerechtigkeit geschrieben haben, gleichwie wir das in dieser kleinen Abhandlung eben getan haben. Diesenigen, so die Wahrheit lieben, werden ohne Bweifel einen großen Trost darin sinden; und bloß diesen such au gefallen, ohne mich im geringsten um die zu bekümmern, welche ihre Vorurteile für unsehlbare göttliche Aussprüche halten."\*)

Die deutsche Ubersetzung

Ich habe diese und andere Stellen fast durchaus nach der deutschen Übersetzung mitgeteilt, die, was ich bisher unerwähnt ließ, Paulus zwar schwerlich gekannt hat, aber ungenau nach Heydenreich ("Natur und Sott nach Spinoza") ansührt. Diese deutsche Übersetzung, die von meiner Handschrift nur in wenigen Worten abweicht und vielleicht die ganz genaue Übersetzung einer verwandten Handschrift ist, zeigt freisich im Titel, in der Vorrede und im Anhang den Charakter einer duchhändlerischen Mysitisitation, falls es sich nämlich anders nicht so verhält, daß der Herausgeber ehrlich der Meinung war, die von ihm abgedruckte, belobte und erläuterte Handschrift, die gar nicht früher als zu Anfang des 18. Jahrhunderts entstanden sein konnte, wäre irgendwie doch das legendare Buch von etwa 1230. Der Titel lautet: "Spinoza II. oder Subiroth Sopim. Rom, bei der Witwe Bona Spes. 5770." Dazu in griechischer Sprache das Notto: "Allen gefallen ist sehr schwer."

<sup>\*)</sup> Ach habe noch in eine andere Abschrift, "Traité de Trois Imposteurs" betitelt, Einsicht nehmen tonnen, die damals in Privatbesit mar; fie ist offenbar nach einer alteren Vorlage von jemand angefertigt, der kein Franzose war; die Sprache dieser Vorlage weicht von meiner Handschrift an ungähligen Stellen ab, macht sehr häufig turze logische Ubergange und fucht den Stil zu verbeffern. Dem Schluffe des Rapitels über Mohammed ift am Ende diefer Abschrift eine Variante beigefügt, in welcher bie brei Betrüger noch gröblicher beschimpft werden. Mofes habe fich in einen Abgrund geftürzt, um für unsterblich zu gelten, Mohammed sei von einer jungen Judin vergiftet worden; "Jesus Christ fut honteusement pendu avec deux scelerats et fut ainsi couvert de honte pour recompense de son imposture". Das Befondere diefer Abschrift besteht aber barin, daß ihr Anfertiger offenbar barauf ausgeht, ben Glauben zu erweden, die Abhandlung ftamme wirklich aus dem 13. Jahrhundert. Die Zeitangaben werden überall so gemacht, als ob Raifer Friedrich II. (ober sein Ranzler) tatfächlich ber Verfaffer gemefen mare; babei bat ber Abichreiber nicht überfeben, bag (S. 168) Descartes ausdrücklich genannt wird; er schreibt ganz harmlos bessen Geburtsjahr (1596) an ben Rand. In einer "dissertation préliminaire" wird ohne allauviel Gelehrsamkeit behauptet, dieser Traktat "de tribus famosissimis nationum deceptoribus" (fo mare ber mabre Titel) fei von Beter be Bineis auf Befehl bes Raifers Friedrich abgefakt worden.

Ich habe einzugestehen, daß mich der Untertitel "Subiroth Sopim" lange gesoppt hat, wie andere vor mir gesoppt worden sind; ich ließ mich von dem Spaßvogel täuschen, der die Buchstabensolge so gewählt hatte, daß man es mit hebräischen Worten zu tun zu haben glaubte. Als auch die gelehrtesten Orientalisten "Subiroth" nur ungenau und "Sopim" gar nicht deuten konnten, wurde mir die Sache durch eine hübsche Entbeckung Gustav Landauers aufgeklärt. "Subiroth Sopim" ist nichts anderes als ein Anagramm, fast eine genaue Umkehrung des Wortes "Impostoribus". Das Exemplar der Münchner Staatsbibliothek enthält (mit Verufung auf Weller De trib. Impost. 1876 p. VII) den Vermerk, das Vüchlein sei 1787 in Verlin bei Vieweg erschienen; dazu die ältere Notiz: es sei die überaus seltene Übersetung des Vuches von den drei Vetrügern.

Ach habe die Überzeugung gewonnen, daß der Herausgeber von "Subiroth Sopim" zwar ein ganz gottloser Auftlärer war und ein Mann von mancherlei Renntnis, also durchaus nicht der unwissende Mensch. als den ihn die Vorrede erscheinen läßt, daß er aber wirklich die Übersekung von 1787 nicht selbst angefertigt, sondern eine ältere Übersekung aus dem Anfang des 18. Jahrhunderts vorgefunden hatte, die herauszugeben ihn entweder seine Freidenkerei antrieb oder buchbändlerischer Erwerbsinn; oder beides. Für das etwas höhere Alter der Übersetung spricht zunächst, daß die Schreibart des Buches nicht etwa fünstlich in eine altertumlichere Form gebracht ift, sondern ihre Berstellungszeit nur gelegentlich durch veraltete Worte (2. B. Beisorge) oder einen veralteten Sathau verrät; ich vermute fogar, daß der Berausgeber fich bemüht bat, den Stil der Vorlage seinem eigenen Sprachgebrauche anzupassen. Auch der Titel der irgendwie aufgefundenen Handschrift entspricht genau der Mode vom Anfange des Jahrhunderts: "Das Buch von denen drenen Erzbetrügern, Mose, Mesia und Mahomed, oder vom Gebrauch der Vernunft, oder Subiroth Sopim. Ein überaus rares Manustript in franabsisicher Sprache. Nunmehro aber ins Teutsche übersett, und mit einer historischen Nachricht vermehret. 1745." Ein Schriftsteller von 1787 hatte taum daran gedacht und ware auch nicht imstande gewesen, den Stil seines Großvaters vorzutäuschen. Endlich ist zu beachten, daß der Berausgeber in seinen Erläuterungen oft noch keder ift als sein Text, während dieser, also die Übersekung, wenigstens an einer Stelle die französische Vorlage abschwächt. Die Vorrede ist ein wirres Gemisch von Unsinn und Vernunft, von Vorsicht und Ehrlichkeit. Zuerst wird das Buch für den famosus liber de tribus Impostoribus ausgegeben, dann ganz vernünftig darauf hingewiesen, dak ein Buch, das den Cartesius

nennt und seit Mohammed tausend Jahre verstrichen sein läßt, unmöglich unter Naiser Friedrich II. entstanden sein konnte. Wieder wird behauptet — wie seit hundert Jahren unter fast allen Freidenkern üblich war —, es gebe gar keinen wirklichen Gottesleugner; dann aber stellt sich der Herausgeber als einen entschiedenen Aufklärer vor; er glaube kein Licht auf Stroh zu wersen und ein ganzes Gebäude in Flammen zu sehen, damit andere im Löschen geübt werden. (Was geradezu gegen das heuchlerische oder ironische Avertissement des französischen Originals gerichtet zu sein scheint.)

Am Anbang werden äußerst konfus einige Beiträge zu der Geschichte des Buches de tribus Impostoribus vorgebracht, darunter die Antwort auf eine Differtation von de la Monnaye, die in einer späteren Ausgabe der Menagiana erschienen war und die Eristenz des berüchtigten Buches geleugnet hatte. Diese Antwort ist mit den Buchstaben J. L. R. L. unterzeichnet und von Lenden, den 1. Januar 1716, datiert: immerhin ist sie merkwürdig genug, um eine Wiedergabe ihres wichtigsten Inhaltes au rechtfertigen. Übrigens scheint unser Herausgeber gar nicht au bemerken, daß eben nach diesem Bericht die Übersetzung im Jahre 1706 angefertigt wurde, daß er jedoch angeblich eine Handschrift von 1745 por sich batte: auch nicht zu bemerken, daß in seiner Handschrift die entscheidenden Eingangsworte fehlten, die auf das 13. Jahrhundert hinweisen sollten. Ich kann mich nicht darauf einlassen, zu untersuchen, was an der ganzen hübschen Geschichte sonst Wahrheit ist und was Erfindung; ich weiß nicht einmal, ob es gelungen ist, den Verfasser dieser Antwort herauszubringen. Der mir unbekannte A. L. R. L. erzählt also:

Alls ich 1706 zu Frankfurt am Main war, ging ich nebst einem Juden und einem anderen guten Freund, einem Studenten der Theologie Namens Frecht, zu einem Buchhändler; wir gingen das Bücherverzeichnis durch; unterdessen kam ein deutscher Offizier herein und fragte den Buchhändler auf deutsch, ob er den Kauf abschließen wollte. Frecht stellte in dem Offizier, welcher Tausendorf hieß, eine alte Bekanntschaft sest, und fragte ihn aus. Tausendorf antwortete, er hätte zwei Handschriften und ein sehr altes Buch und wollte alles für die bevorstehende Kampagne zu Gelde machen; der Buchhändler wollte bereits 450 Reichstaler geben, er aber verlangte 500. Der hohe Preis \*) machte Frecht noch neugieriger.

<sup>\*)</sup> Der Preis von fünshundert Neichstalern spräche an sich nicht gegen die Glaubwürdigkeit des Berichts. Die Schrift, deren Vorhandensein von den Gelehrten bestittten wurde, war natürlich das rarsie aller Bücher. Zusällig sinde ich übrigens dei Morhos (I. I. XXV. 18) eine Notiz, nach der ber schwedische Baron Salvius, der Besiher einer großen Bibliothet, dem jüdischen Arzte de Castro den Austrag gab, just den liber de tribus impostoribus um jeden Preis für ihn anzukaufen. Zu den Sammlern, die große Summen

Taufendorf zog sogleich ein Baket aus der Tasche, das mit einer seidenen Schnur zugebunden war, und langte daraus die drei Bücher hervor. Das erste war in italienischer Sprache gedruckt und batte den geschriebenen Titel "Specchio (für: Spaccio) della Bestia trionfante". Der Druck schien nicht alt, ich glaube, Toland hat eine englische Übersetzung drucken lassen, bavon man die Exemplarien so teuer bezahlt hat. Das zweite war ein altes lateinisches Manustript, das sehr unleserliche Buchstaben batte und keinen Titel. Aber oben auf der ersten Seite stand mit ziemlich großen Buchstaben: Ottoni illustrissimo, amico meo charissimo F. i. d. f.; und das Wert felbit fing mit einem Briefe an, deffen erfte Reilen waren: "Was von den drei berüchtigsten Betrügern ganzer Völker auf meinen Befehl derjenige Gelehrte in Ordnung gebracht hat, mit welchem du in meiner Studierstube darüber gesprochen, das habe ich aufseten lassen und schicke dir solches Buch usw."\*) Das dritte Manustript war etwa ein steptisches Buch von oder nach Cicero. Frecht sah alle drei Bücher flüchtig burch, erkannte in dem einen die verloren geglaubte Handschrift von den brei Betrügern und riet dem Offizier, nichts von seiner Forderung ab-

besonders für verbotene Bücher bezahlten, gehörte auch der Prinz Eugen von Savopen; und das Cremplar der französischen Janbschrift der "Trois Imposteurs", das in den Bestig von Karl Rosentranz gelangte, enthielt das ex libris des Prinzen Eugen. Die Tatsache, daß für das kleine Büchlein eine so große Summe verlangt und bewilligt wurde, daß Soland von seiner Übersehung der Bestia trionsante (auch dieses Buch kam in den Verdacht, das von den 3 Betrügern zu sein) einen Riesengewinn erhossen durchte, mußte den Herausgeber sehr interessieren, wenn die deutsche Ausgade wirklich, wie ich besonders aus der Myssissistation auf dem Titel schließe, eine Buchhändlerspekulation war.

<sup>\*)</sup> Ad habe in der Anmertung zu S. 324 eine verbesserte französische Abschrift erwähnt mit ihren Wunderlichkeiten und mit all ihrer ganz unwissenschaftlichen Leichtaläubigteit. Die ftartite Leiftung war aber, bag bort biefe Widmung an ben baprifchen Bergog, von welcher in dem alten Berichte die lateinischen Anfangeworte fteben, in frangofischer Sprache vollständig hergesett wird. "Au très illustre Othon mon très fidel ami Salut. J'ai eu soin de faire copier le traité, qui a été composé touchant les trois fameux imposteurs par ce savant, avec qui vous vous êtes entretenu sur ce sujct dans mon Cabinet, et quoique vous ne l'ayés pas demandé, cependant je Vous envoye au plutôt ce Manuscript, ou la pûreté du Style egale la vérité de la matière. Car je sais, avec quel ardeur vous souhaités de le lire. Aussi suis-je persuadé, que rien ne peut vous faire plus de plaisir, à moins que se ne soit la nouvelle, que j'ai terrassé mes cruels ennemis et que je tiens le pié sur la gorge à l'hydre Romaine, dont la peau n'est pas assez rouge du sang de tant de milliers d'hommes, que ses fureurs ont sacriffié à son abominable orgueil. Soyez persuadé, que je ne negligerai rien pour faire, que vous entendiez un jour, que j'en triomphe ou j'en mourrai dans la peine. Car quelque revers, qui m'arrive, jamais on ne me verra comme mes prédécésseurs aller plier les genoux devant elle. J'espère tout de mon epée et de la fidelité des membres de l'Empire. Vos avis et vos secours n'y contribûeront pas peu, mais rien ne serait plus capable d'avancer mes justes desseins, que d'inspirer à toute l'Allemagne les sentiments du docte auteur de ce livre. Mais où sont ceux, qui seraient capables d'executer un tel projet? Je vous recommande nos interêts communs. Vivez heureux. Je serai toujours votre ami." F(ridericus) I(mperator).

zulassen. Als der Buchhändler nicht nachgab, ging man auf Frechts Stube, wo Tausendorf mit gutem und reichlichem Wein bewirtet wurde. Trunken erzählte er, wie er zu den Büchern gekommen; nach der Einnahme von München durch die Österreicher (1705) wäre er in der Schloßbibliothek von einem Gemach ins andere gegangen, da wäre ihm das mit einer seidenen Schnur umwickelte Pergament aufgefallen, er hätte es für wertvoll gehalten und mitgenommen. Tausendorf trank weiter und gab den Freunden die Erlaubnis, die Schrift De tribus impostoribus von diesem Freitag abend dis Sonntag abend zu behalten, aber nur unter einem schrecklichen Side, daß man es nicht abschreiben wollte. Die jungen Leute hielten es für redlich, diesen Sid so zu deuten, daß sie von der Handschrift eine Übersetung ansertigen dursten; Tausendorf erhielt am Sonntag abend nach einigen weiteren Flaschen des guten Weins die Handschrift wieder, und der Buchhändler zahlte ihm bald darauf die 500 Reichstaler.

Ich wüßte nicht zu sagen, welcher deutsche Aufklärer die Übersetung und die scharfen Anmerkungen verfaßt haben sollte. Der Herausgeber von 1787 geht uns wenig an. Er hat Reimarus und Lessing mit Außen gelesen und unterscheidet sich etwa von Nicolai nicht allzusehr; er ist nüchtern bis zum Unverstand, trifft aber in seinen aufdringlichen Anmerkungen doch manchem Nagel auf den Kopf. Er hat dem Büchlein vier kleine Seiten "Von der Erbsünde" und "Sinige Sedanken über das Sanze" angehängt. Da läßt er sich behaglich in den Semeinpläßen eines atheistischen Deismus gehen.

Erbsünde? "Aur ein Tyrann kann die Schuld der Eltern auch auf die Kinder übergehen lassen und sich noch an diesen rächen." Es stehe in der Bibel? "Folgt denn daraus, daß ich oder du das glauben müssen, was da steht?" Die Bibel sei nicht mehr und nicht weniger als ein anderes Buch, in welchem ebenfalls Wahrheiten und Lügen zu finden seien.

Die Schrift von den drei Betrügern werde vermutlich Aufsehen machen. Man habe den Fragmentisten den zweiten Soliath genannt, man werde den Verfasser des kleinen Buches den dritten Soliath nennen. Noch einmal wird der Wunsch nach einer Befreiung vom Judentume ausgesprochen, noch einmal werden die menschlichen Lehren Jesu gerühmt. Aber es sei parteilich, dem Verfasser eine Kritik Mohammeds zu gestatten, eine Kritik Mosis und Jesu zu verbieten. "Seschrieben auf dem Vorgebirge der guten Jossfnung ("Bona spes" auf dem Titel), am Tage, da sich die Wolken zerteilten und die Sonnenstrahlen ungehindert Leben und Freude geben konnten." (Berufung der Stände in Frankreich?)

Wer aber war der Übersetzer, wenn ich anders darin recht habe, daß die Übersetzung wirklich aus dem Anfang des 18. Fahrhunderts stammt und wirklich dem Berausgeber in einer Abichrift oder Bearbeitung von 1745 vorgelegen hat? Ach erlaube mir keine Vermutung. Wollte man an einen der tapferen, heute vergessenen deutschen Deisten jener Zeiten denken, so tame für 1706 nur etwa Dippel, genannt Christian Democritus, in Betracht, kaum der gelehrte Wachter, der zwar schon 1699 sein "Spinozismus im Rudentum" veröffentlicht hatte; aber doch wohl, damals wenigstens, noch kein verwegener Freigeist war; für 1745 läge es nabe, Edelmann für den Überieker des Buches von den drenen Erabetrügern zu halten. Edelmann spricht in seinem "Abgenöthigten Glaubensbekenntnisse" (1746) über Bibel und Chriftentum oft ähnliche Gedanken aus wie der Verfasser des sogenannten "Esprit de Mr. Spinosa" und war ein guter Renner ber antidrijtlichen Literatur; man darf aber nicht überseben, daß Ebelmann seine eigenen gewagten Schriften mit voller Nennung seines Namens herausgab, also keinen Grund gehabt hätte, seinen Namen bei der Übersetung eines französischen Buches zu unterdrücken.

Gegen das französische Original hat Voltaire, aber wahrscheinlich erst gegen das Ende seines Lebens, eines der Lehrgedichte geschrieben, in denen er für den Deismus eintritt, bald mehr lebrhaft, bald mehr lustig: "Sur le livre des trois imposteurs." Wir wollen uns mit diesen Versen erst dann beschäftigen, wenn die Stellung Voltaires zum Deismus und zum Atheismus an der Reibe ift. Das Gedicht steht übrigens auch als Beigabe zu den Urteilen Voltaires über Holbachs "Système de la Nature", die der angeblich Londoner Ausgabe von 1780 vorgedruckt sind. Eine Note Voltaires besagt: "Ce Livre des Trois Imposteurs est un très mauvais ouvrage, plein d'un Atheisme grossier, sans esprit et sans philosophie."

Will man den Rudichritt von der rationalistischen Aufklärung der Voltaire und Enzyklopädisten zu der romantischen Philosophie Deutschlands in seiner ganzen Weite ausmessen, so vergleiche man einmal Voltaires Betrachtungen über das Buch von den drei Betrügern mit einer kleinen Schrift, die der Hegelianer Rarl Rosenkranz ganze zwei Menschenalter später (1830) über den gleichen Gegenstand berausgegeben bat. stedte damals (Begel lebte noch) bis über beide Ohren in der Hegelei und täuschte sich wohl selbst, da er als alter Herr in seiner Selbstbiographie (1873) behauptete, er hätte in seiner Kritik der berüchtigten Schrift die gesamte Freidenkerei von Feuerbach vorausgenommen. Der Deist Voltaire hatte an dem Livre des trois Imposteurs eigentlich nur die Gottesleugnung zu tadeln und war sonst, wie sattsam bekannt, mit der Ablehnung aller positiven Religionen ganz einverstanden; der Begelianer Rosentranz dagegen steht oder stellt sich völlig auf dem oder auf den

Hegelei

driftlichen Standpunkt, und man muß icon febr genau lefen und einen guten Willen mitbringen, um zu entdeden, daß mit solcher Dialektik nicht geradezu jeder Artikel des Katechismus verteidigt werde. Scholastisch wird an der Lehre von der Schöpfung festgehalten. "Schaffen ist schlechterdings Selbstbestimmung des Seins zum Dasein, nicht Setzen eines Daseins durch ein Sein;" scholastisch wird die Offenbarung als immanente Bestimmung des Geistes, als seine ewige Tätigkeit, als die absolute Tatsache gedeutet. Die Forderung, die Offenbarung durch Zeugen und die Wahrhaftigteit dieser Zeugen wieder durch neue Zeugnisse zu prüfen, wird ein lächerlicher Vorschlag genannt. Der aufgeklärte Begelianer redet zwar einmal wie ein Freigeist von der "Identität der Religion", aber in gleichem Atem auch von dem "Nebel der natürlichen Religion". In der Phraseologie Segels war es eben möglich, die Worte oder Begriffe so zu setzen, daß einerseits die grobe Kinderlehre, andererseits etwas wie ein sublimierter pantheistischer Auszug herauszukommen schien. Offenbarung sei da, aber nicht so sehr als Faktum der göttlichen Willtur. sondern als immanente Bestimmung des Geistes; die Trinität sei nicht erst im Christentume verkündet worden, sondern sei (man kennt die Verkleidung aus Hegel selbst) eins mit der an und für sich seienden und sich absolut wissenden Wahrheit. Mit der Christologie wird die Begriffsentwicklung leicht fertig; "es versteht sich, daß es dem Begriff nicht darauf ankommen kann, ob die Geschichte ihm ein Schauspiel der Verworfenheit oder der Hoheit darbietet." Wir werden im Verlaufe noch erfahren, wie schillernd noch der antichristliche und materialistische Ludwig Feuerbach sich ausdrückte, solange er im Banne ber Begelschen Sprache blieb.

Rosentranz hatte durch seinen Freund Senthe (der später den Segenstand wissenschaftlich bearbeitet hat) das Manustript in die Jand betommen, das beide Schriften über die drei Betrüger enthielt, die lateinische von 1598 und die französische von 1719; nach der Angabe von Rosentranz entstammte dieses Manustript wirklich, wie gesagt, der Bibliothek des Prinzen von Savonen. Eine historische Untersuchung über das Verhältnis zwischen den beiden gleich oder ähnlich betitelten Schriften wird nicht gegeben; Philologie war nicht die starke Seite der echten Begelianer. Rosentranz bekämpft die Begriffe der beiden Versasser von einer abstrakten Höhe aus, in welcher man nicht atmen kann; als ob diese Begriffe in dem älteren lateinischen und in dem jüngeren französischen Vuche die gleiche Bedeutung gehabt hätten, als ob sie für die Zeit von Rosentranz noch lebendig gewesen wären. Wir können darum aus seiner Kritik nichts lernen, nicht einmal den Inhalt und den geschichtlichen Wert der beiden Schriften de Tribus Impostoribus.

Mein Bericht über die Bücher, die nachträglich zu dem überlieserten Titel von Freigeistern geschrieben worden sind, wäre unvollständig, wollte ich nicht wenigstens turz erwähnen, daß derselbe Titel auch parodistisch benütt wurde, um gegen die Freidenkerei zu eisern. Die Oreizahl wurde da immer künstlich zusammengestellt. Am häusigsten genannt wird ein gelehrtes Pamphlet, das Christian Kortholt (1680) herausgab, gegen Herbert, Hobbes und Spinoza, und das er "De tribus impostoribus magnis" benannte. Schon vorher waren ähnliche Traktätlein erschienen: einmal gegen Gassendi und seine Jünger, Neure und Bernier (Verfasser war der Atomistenfresser Morin), einmal gegen drei orientalische Betrüger, unter denen Sabbatai Zevi allgemeiner interessieren könnte. Sanz spielerisch ist endlich die Benützung des legendaren Titels in einer populär wissenschaftlichen Schrift (1731), die von den drei Betrügern oder berüchtigten Volksverführern handelt, nämlich von dem Thee und Coffée, den commoden Tagen und der Hausapotheken.

## Achter Abschnitt Gottlosigkeit geistlicher und weltlicher Herrscher

Eine Darstellung ber Auftlärung im Mittelalter mare irreführend, wollte sie sich auf die Bewegung der Ideen beschränken, die in den Schriften ber Reit zum Ausbrucke kommen. Was Geiftliche, Gelehrte und Dichter über Gott und die Welt niederschrieben, das war in den Jahrhunderten vor Erfindung des Buchdrucks noch weniger als heute der sogenannten öffentlichen Meinung gleichzustellen; es ist oft nur in Bruchstuden auf uns gekommen, war aber immerhin leichter zu sammeln. Viel schwerer ist eine Geschichte der Gottlosigkeit zu geben, namentlich für die drei Jahrhunderte vom Niedergang der papstlichen Theofratie bis zur Reformation, wenn man die Gottlosigkeit der handelnden Menschen, der Gewalthaber auf der einen, und des Volkes auf der anderen Seite ins Auge fassen will. Es wäre eine besondere Aufgabe für einen geschulten Biftoriter, vielleicht nur für eine ganze Gesellschaft solcher Fachleute, aus der politischen Geschichte der neu entstandenen Nationalstaaten, der alten Stadtstaaten und der jungen Städtebunde die Buge berauszuheben, in denen die halbbewußte Gottlosigkeit der Fürsten, die sich jest Könige von Gottes Gnaden nannten, autage tritt und augleich das stofweise wachsende Freiheitsbedürfnis der Völker, die unruhig gegen die leibliche, oft auch schon gegen die geistige Knechtschaft zu rebellieren anfingen. Anstatt Stichproben aus dieser politischen Geschichte zu bieten und so

au beweisen, daß religiöse Schlagworte etwa seit dem Ende der Rreuzzüge entweder verstummten oder ihre ehrliche Kraft verloren hatten, will ich mich damit begnügen, an zwei großen Beispielen zu zeigen, wie ganz und gar weltlich, in der Epoche bald nach dem scheinbar entscheidenden Siege des Papftes über den ketzerischen Raiser Friedrich, selbst solche Rämpfe geführt wurden, die einen ausgesprochen religiösen Charakter zu tragen schienen. Ich denke an den so ganz anders verlaufenden Rampf zwischen dem Papste Bonifazius VIII. und dem französischen Rönige, sodann an den Versuch des Raisers Sigmund, die Rirche zu reformieren und sie mit den Forderungen einer neuen Beit zu versöhnen. In Frankreich endigte die Sache gottlos mit einem vollständigen Siege des Nationalstaates über die Theokratie; in Deutschland gab es keinen Nationalstaat, die Hussitenbewegung schloß mit einem verlogenen Rompromiß und war darum nur ein Vorspiel zu den beiden Revolutionen, die im ersten Orittel des 16. Rahrhunderts die Völker geistig und leiblich zu befreien versprachen und nachher aneinander schmäblich zugrunde gingen; die beiden Revolutionen, die man hergebrachterweise nicht mehr zum Mittelalter rechnet, waren der Bauernkrieg und die Reformation. Ach werde mir aber erlauben, die Bezeichnung Mittelalter weit über die Epoche auszudehnen, die unsere Schulbücher unter dieser Überschrift zusammenzufassen pflegen. Versteht man unter Mittelalter alle die Jahrhunderte, in denen kirchliche Begriffe nachwirkten, in denen der handelnde Mensch in allen Fragen der Politik und der Moral sich auf die Bibel berufen zu müssen glaubte, in denen die einst berrschende christliche Religion im Hasse gegen Andersgläubige und gegen neue dristliche Setten ausklang, so dauerte das Mittelalter sicherlich bis zum Westfälischen Frieden, wohl auch in den Beziehungen der Staaten und in den Beziehungen awischen Fürsten und Völkern bis zur französischen Revolution, so daß erst das 19. Rahrhundert den Übergang zu einer neuen staatsrechtlichen Weltanschauung bildet. Versteht man jedoch unter Mittelalter nur die Rahrhunderte einer unwidersprochenen Theofratie, einer Herrschaft Gottes durch die römische Rirche, dann muß man dieses Mittelalter lange por dem Ende des 15. Rabrhunderts aufhören lassen, etwa schon zweihundert Jahre früher, etwa mit den Rämpfen zwischen dem Papste Bonifazius VIII. und dem Könige Philipp dem Schönen von Frankreich. Eine Vergleichung dieses wieder auf Leben und Tod geführten Streites und dem zwischen dem Raiser Friedrich II. und den römischen Bapsten ware eine dankenswerte Aufgabe. Wenn der deutsche Raiser mit seinem ganzen Sause vernichtet wurde, wenn nur fünfzig Jahre später der französische Rönig siegreich blieb, so lag das gewiß mit daran, daß in Frankreich schon damals

Mittelalter

Mittelalter 333

eine nationale Einheit gegründet war, bei der Regierung wie beim Volke, und daß in Deutschland schon damals jeder kleine Berr sein Anteresse höber stellte, als das des Ganzen. Aber nicht zu überseben ist, daß in biesen fünfzig Jahren der Unglaube erstaunlich schnelle Fortschritte gemacht hatte, daß Päpste und Fürsten vollständig weltlich geworden waren. Noch berrschten in der Sprache die kirchlichen Worte und Begriffe, aber die Politik kummerte sich nicht mehr um die Religion. Noch wurde das Schlagwort "Rreuzzüge" bei jeder Gelegenheit gerufen; aber in Wahrheit griff man zu den Waffen nur aus Geiz oder Ländergier. Münzverfälschungen des französischen Königs spielten bereits eine größere Rolle als die Leugnung von Rirchendogmen. Erft in einem solchen Geschlechte wurde ein Papit wie Bonifazius VIII. möglich, von dem seine Reitgenossen glaubten, er bätte seinen Vorganger vergiftet und ware überhaupt ein Atheist.

Solange Geistliche allein im Besitze eines irgend zugänglichen Wissens waren, konnten natürlich auch Retzer und Aufklärer nur aus dem Rreise ber Geistlichen bervorgeben. Das war, wie wir gesehen haben, auch in den Jahrhunderten der Theofratie geschehen. Neu waren nur die Rarbinale und Papfte, die jest, oft mit außerster Frivolität, die religiösen Grundlagen ihrer Macht verspotteten, das Dasein Gottes oder doch wenigstens die Erlösung durch den Gottessohn, die Rirchenmacht jedoch in keinem Bunkte preisgeben wollten. Der merkwürdigste unter biesen gottlosen Bäpsten war eben dieser Bonifazius, von welchem nachber ein Spruch sagte: er bätte sich eingeschlichen wie ein Ruchs, bätte regiert wie ein Löwe und ware gestorben wie ein Hund.

Er scheint keinen Widerspruch darin gesehen zu haben, daß er an Refus Christus und wahrscheinlich auch an Gott nicht glaubte und dennoch fazius VIII. (in der berühmten Bulle Unam sanctam von 1302) für den Statthalter Christi die Berrichaft über Rönige und Bölter in Anspruch nahm. Mindestens seine Reterei wird auch von gut katholischen Gelehrten zugegeben, nur über den Grad seines Unglaubens wird noch etwa gestritten; ich folge natürlich der Darstellung, die Wend (Hiftorische Zeitschrift, Band 94) von der Perfonlichkeit und dem Prozesse dieses Papites gegeben bat, nur daß bei mir im Zusammenbange mit der Ausbreitung des Averroismus die Erscheinung eines atheistischen Papstes vielleicht begreiflicher sein wird. Bonifazius VIII. war ein ausgezeichneter Renner des Kirchenrechts. Und da er Bapit war, überdies berrichsüchtig und leidenschaftlich von Natur, stellte er seine politische Schlaubeit und seine gediegene Juristerei in den Dienst der Adee, die Gewalt des Papstums tonsequent ins Maglose zu übertreiben. Dag er Anreden wie "Chriftus

23pni-

auf Erden" ober "Gott der Götter" duldete, würde nur geschmacklose Eitelkeit verraten; seine Realpolitik begnügte sich nicht mit so leeren Titeln. Er fühlte sich als den Herrn der Welt, wie nur der stärkste römische Kaiser gewesen war. Wir sehen den Wandel der Zeiten: genau dreihundert Jahre vor ihm hatte sich Sylvester II., bekannter unter dem Namen Gerbert, darauf beschränkt, im Bunde mit dem deutschen Raiser, beinahe als ein Lehnsmann des Kaisers, die Christenheit geistlich zu beherrschen; Bonisazius forderte die Unterwerfung des Kaisers und der Könige, zugleich ein geistlicher und ein weltlicher Nero, ebenso tunstliebend, ebenso jähzornig, ebenso schaft wie dieses legendare Urbild eines römischen Tyrannen.

Alls Papit glaubte er jeden Einfall rücksichtslos äußern zu dürfen. Ein Bürger, ein Geiftlicher, der Zweifel an den Rirchenlehren ausgesprochen hätte, wagte seinen Ropf; ein Raiser oder König wagte seinen Thron; der Papst hatte keinen geistlichen Richter über sich. gehörte brutale Rücksichtslosigkeit und eine gewisse Offenheit zu seiner Natur. Es sind beinahe hübsche Züge in seinem Bilde, diese Losbrüche seiner ungehemmten Kraft: wie er in Audienzen Fürsten mit Schimpfworten überhäuft, wie er einen zudringlichen Geistlichen manu propria tüchtig durchprügelt, wie er kurz entschlossen den Geschlechtsverkehr mit Weibern und Rnaben (auch noch Schlimmeres) für erlaubt erklärt. Da war es kein Wunder, wenn Bonifazius (nach der Aussage eines feindlichen, aber sehr zurückaltenden Reugen) vor Kardinälen und Familiaren, ja sogar vor Fremden keherische oder blasphemische Worte über die driftliche Religion aussprach. Von seinen Reitgenossen werden viele solche Erschrecklichkeiten berichtet, die übrigens vielfach sich mit den Außerungen deden, die wenige Jahrzehnte früher von einem anderen Papfte dem Raifer Friedrich zum Vorwurfe gemacht wurden. In eine Reihenfolge gebracht, die mit Philosophie anfängt und mit Antichristentum endet, besagen die Rekereien des Bonifazius: daß die Welt keinen Anfang gehabt habe, also nicht geschaffen worden sei, auch nicht untergehen werde; daß die Seele mit dem Körper sterbe, daß es also weder ein Renseits noch eine Auferstehung gebe ("auch die Beiligen werden ebensowenig auferstehen wie mein gestern gestorbenes Pferd"); Paradies und Hölle gebe es nur auf Erden ("wenn Gott es mit mir nur hier gutmacht, so tummere ich mich um das Jenseits nicht den Deut"); Christus sei kein Sott gewesen, nur ein weiser Mensch und ein großer Schauspieler; als Papit sei er mächtiger als Christus, denn er könne Königreiche vergeben; die drei Religionen seien menschliche Erfindungen, um die Menschen im Zaume zu halten; die Lehren von der Dreieinigkeit, der jungfraulichen Geburt, der Auferstehung, der Menschwerdung und der Wandlung seien Unwahrheiten.

In allen diesen Zeugenaussagen, die protokolliert auf uns gekommen sind, wird der Vorwurf der direkten Gottesleugnung gegen Vonisazius nicht erhoben; der Ton jedoch, in welchem er als Kardinal und als Papst von seinem Gotte redet, ist oft so spöttisch, daß man Gottglauben kaum voraussehen kann. Einmal soll er gesagt haben: nur Narren oder Träumer glauben, daß aus dem Jenseits irgend jemand wiedergekommen sei.

Der gründliche Streit darüber, auf welchem Wege Bonifazius zu solchen Anschauungen gelangt sei, ist noch nicht zu Ende geführt. Ob er in Paris studiert habe oder dort nur Ranonitus gewesen sei, jedesfalls lebte er, als er noch Benedetto Gaëtani hieß und noch nicht einmal Kardinal war, längere Reit in Paris, wahrscheinlich in den Rabren, als der Averroismus noch Mode war und die heftigen Streitigkeiten zwischen ben Fakultäten verursachte. Dabei darf man nicht überhören, daß seine gottlosen Aukerungen sich weder für papstliche Entscheidungen ausgaben. noch für philosophische Sate, daß sie einfach nur moderne Rebensarten eines Weltmanns waren, freilich eines Weltmanns auf dem papstlichen Throne. Es kann darum ein wenig irreführen, wenn Wend, da er die Frage nach der Berkunft einer solchen Gottlosigkeit beantworten will. eigentlich nur eine Vergleichung mit den Säken Sigers von Brabant vornimmt; es ist nicht immer gut, blog an die letten Ergebnisse der Forschung zu benken; Siger mar nur einer von den vielen Pariser Philosophen, die in der Frühzeit des Bonifazius der averroistischen, also der modernen Richtung zugehörten. Das Außerordentliche war nur, daß ein Rardinal und Papft sich die Freiheit nahm, diese Mode wie ein einfacher Weltmann mitzumachen. Alle Vermutungen darüber, ob Bonifazius als Ranonikus oder als Rardinal mit Siger in persönliche Berührung gekommen war, scheinen mir mußig. Das Groteste dabei aber war, daß hier ein Papst die Lehre von der doppelten Wahrheit eigentlich auf die äußerste Spitze trieb, indem er (natürlich nicht mit so klaren Worten) sagte: ich glaube weder an Gott noch an Christus, als ein moderner Mensch, der ich bin, aber von allen driftlichen Völkern verlange ich den Glauben daran, daß mir als dem Statthalter Christi. als dem Statthalter Gottes die hochste Gewalt auf Erden zusteht. ist, als ob Thomas von Aquino diese Gefahr der doppelten Wahrheit geabnt batte; er batte bavor gewarnt, keterische Schlukfolgerungen aus ber Vernunft ziehen zu lassen, weil der Glaube Falsches enthalten mußte, wenn die Unmöglichkeit auch nur eines einzigen Glaubensartikels durch die Philosophie zu beweisen wäre. (Hundert Jahre nach Bonifaz wurde

auf dem Konstanzer Konzil dem Papste Johann XXIII. von seinen Gegnern vorgeworfen, daß er die Unsterblichkeit der Seele verspottete.)

Noch eins ist nicht zu überhören: daß Bonifazius es in seiner hohen Stellung gar nicht für nötig hielt, wie etwa die keterischen Professoren, gelegentlich seine Rechtgläubigkeit zu versichern; als ein gebildeter Weltmann war er ein Freigeist und überließ den Glauben der Unwissenheit und der Dummbeit. Der leidenschaftliche Mann, der geschlechtlich mindestens wie ein Unchrift lebte, der einmal die unchristliche Hoffnung aussprach, alle seine Feinde möchten vor ihm krepieren, dem nichts als weltliche Macht am Herzen lag, der eine diesseitige Strafe nicht zu fürchten brauchte und eine jenseitige nicht fürchtete, benütte, gewissenlos wie nur ein Renaissancemensch, hohnlachend den Glauben des Böbels als Werkzeug seines Egoismus. Nicht einmal auf seinem Sterbebette scheint er sich bekehrt zu haben; wenigstens wird solchen banalen Behauptungen gegenüber durch zweier Zeugen Mund erklart, der Papft habe noch in seiner letten Stunde oder wenige Tage vor seinem Tode Christus und die Mutter Gottes sehr lebhaft abgelehnt. Rein Wunder, daß an ein Bündnis des Bapites mit dem Teufel geglaubt wurde.

Neuere katholische Selehrte haben sich Mühe genommen, diesen wirklich unwahrscheinlichen Papst gegen die allerschlimmsten Unklagen du verteidigen; sie hätten besser daran getan, die Berechtigung der meisten Beschuldigungen zuzugeben und zu sagen: ein Geistlicher mag als Politiker und als Jurist noch so hervorragend sein, er gehört nicht auf den päpstlichen Stuhl, wenn er nicht gläubig ist oder über seinen Unglauben

nicht schweigen kann.

Darüber, daß Bonifazius VIII. von den Kardinälen gewählt und geduldet wurde, kann sich nur wundern, wer die römischen Zustände an der Wende des 13. und 14. Jahrhunderts nicht kennt. Anderswo mochte nebenbei auch um den Glauben gekänpst werden, in Rom nur um die Macht. Bonisazius hatte einmal verächtlich gesagt: der römische Papst wäre ohnmächtig, wenn die Könige einig wären. In der Cat wurde seine Tyrannei erst gestürzt (eine Anklage gegen ihn, als er noch Kardinal war, blieb ohne Folge), als der französische König durch die politische Lage die Freiheit erhielt, mit weltlicher Macht gegen den weltlichen Papst vorzugehen. Sanz unchristlich, nur mit den Waffen, standen einander gegenüber der allerchristlichste König und der Statthalter Christi. Es gelang dem Könige, den Papst gesangenzunehmen und seinen Tod dadurch wohl zu beschleunigen; die Kirche, d. h. die Oligarchen in Rom, zur Verdammung des gottlosen Papstes zu bringen, das gelang ihm nicht. Weder zu Lebzeiten des Bonisazius, noch sechs Fahre nach dessen

Tode, als der Prozes über deffen Retereien endlich angestrengt wurde. Der Felsen Vetri, der sich als unerschütterlich erwies, war nicht der Glaube, sondern die Organisation der Rirche.

Wend hat keinen Zweifel darüber gelassen, aus welchen Gründen ber Prozek von 1310 und 1311 im Sande verlief, jo dag eine papitliche Geschichtschreibung noch beute behaupten kann, der Prozef habe mit einem non liquet geendet. Der neue Papit hatte ein Standesinteresse daran, daß sein Vorganger, der Mehrer der papstlichen Gewalt, nicht für einen Undristen erklärt werde; und der Rönig hatte seiner Hausmacht wegen ein Interesse daran, den neuen Papit gunstig zu stimmen. Go einigte man sich vorber, nach langem Bin und Ber, über Führung und Ausgang des Brozesses, der darum zu einer verabredeten Komödie wurde. Alles scheint porber ausgemacht worden zu sein: die Bersonen der Zeugen. die Fragestellung und sogar die Aussagen. So mußte herauskommen, was abgemacht worden war: daß der König den Papst Bonifazius in gutem Glauben batte anklagen dürfen, daß aber die bezeugten Worte des Papstes zu dessen Verurteilung nicht hinreichten. Un dieser Komödie nahmen ebenso die königlich gesinnten Kardinäle teil wie die bonifazisch gesinnten. Von beiden Seiten log man wie gedruckt. Frühere Aussagen über die haarsträubenden Retereien und Blasphemien des Papstes, der damals noch Rardinal Gaëtani war, wurden abgeschwächt oder zurück-Bei kritischer Brüfung des ganzen Prozesses bleibt aber für die Nachwelt der Eindruck bestehen: nicht nur in Frankreich, sondern auch am papstlichen Hofe und in gang Atalien wußte man, daß der verstorbene Papst Bonifazius VIII. ein Unchrift, ein Leugner und Verhöhner aller Dogmen gewesen war. Aur zwei Menschenalter vorher war die Welt aus den Fugen gegangen, weil der Raiser der Antichrist bieß; jest lachte man darüber, daß der Papst der Antichrist war und sein Gegner, der Rönig von Frankreich, fast noch schlimmer: ein Unchrift.

Philipp der Schone fand in Frankreich die Vorbedingungen vor, Philipp ber an die Stelle einer Art mittelbarer Theofratie das zu seken, was man — wie gesagt — mit einem modernen Worte einen Nationalstaat nennen tonnte. Die Aufgabe, an der Raiser Friedrich II. scheiterte, brachte Philipp ibrer Lösung nabe: eine Königsmacht in der Berson des Königs zu vereinigen und je nach Bedürfnis den Abel und den Klerus, ja sogar auch icon das Volt seinen Zielen dienstbar zu machen: so glückte ibm endlich ein völliger Sieg über den Papft. Aber er erstritt seinen Sieg als ein Realpolitiker und wußte das Geld anzuwenden, das er sich mit nichtswürdigen Mitteln verschaffte; Münzverfälschungen, Audenverfolgungen und auch der große Schlag gegen den Templerorden waren für ihn einfach

Schöne

Mauthner, Der Atheismus, I. 22

Geldgeschäfte. Da nun auch Bonifazius ein Realpolitiker war, nicht minder herrschsüchtig als der französische König, da beide eigentlich ungläubig waren, drehte sich der Rampf beinahe ehrlich um Geld und Gut. den päpstlichen Bullen wird zwar mit äußerster Anmaßung die Vormacht des Papstes wie ein Dogma behauptet und werden immer wieder kirchliche Fragen in den Vordergrund gestellt, auch der Rönig mit kirchlichen Belohnungen (Beiligsprechung von Ludwig IX.) und Strafen verlockt und bedroht; aber zulett handelt es sich doch immer um bare Bezahlung. Und weil der Rönig reicher war als der Papst, fand er an den französischen Prälaten eine Stüke. Eine deutschkatholische Rirche ist bis zur Stunde nicht Wirklichkeit geworden, eine gallikanische Kirche gab es schon damals, zum Glücke für Frankreich. Nicht nur der nationale Staat, auch die nationale Kirche hatte dringendere Interessen als Glaubensfragen; die Vertreter des Himmels und der Erde belogen einander oder belogen sich selbst, wenn sie religiöse Schlagworte nach wie vor gebrauchten; man jagte immer noch "Rreuzzug" und dachte nur an einen Vorwand, für nähere Aufgaben Geld zu erpressen.

Auch als es endlich zu jenem Prozesse über die Rehereien des — inzwischen verstorbenen - Papstes Bonifazius kam, endeten die Verhandlungen mit der Romödie, in welcher, wie gesagt, beide Varteien logen; als fünfzig Jahre vorher der Papit den Raifer Friedrich als einen Reter in ben Bann getan batte, endete die Sache mit der Tragodie des Hauses der Staufer. Die neunundzwanzig Anklagepunkte, die dem noch lebenden Bonifazius entgegengehalten worden waren, sind ohne Beweise oft auf bloke Gerüchte bin zusammengestellt, sollen die Rechtgläubigkeit des Anklägers, also des Rönigs, in das rechte Licht stellen, bilden aber dennoch ein Dotument des ungläubigen Beitgeistes; Feindschaft gegen den Nationalstaat der Franzosen wird dem Papste, der noch vor wenigen Jahrzehnten für den Rönig der Rönige galt, zu einem ebensolchen Verbrechen gemacht wie 3. B. widernatürliche Unzucht. Ich gebe nur einige Proben, um Wiederholungen zu vermeiden. Bonifazius habe gesagt, er wolle lieber ein Hund oder ein Esel sein, als ein Franzose, also als ein zur ewigen Seligkeit berufener Mensch. Er habe geäußert, er wolle Frankreich demütigen, und wenn die Kirche darüber zugrunde gehen sollte. Auch gesagt: sich mit Bublerinnen ergöten sei ebensowenig eine Sunde, als sich die Sande zu reiben. Er verkehre mit Wahrsagern und halte sich einen Saustcufel. Er treibe gewerbsmäßig Simonie und sei ein Sodomit. Er habe viele Seiftliche in seiner Segenwart ermorden lassen (auch seinen Vorgänger heimlich getötet), das Beichtgeheimnis verletzt und die Fasten nicht gehalten. Er habe geschworen, die Franzosen entweder zu Märtyrern oder zu Abtrünnigen zu machen. Da nun Bonifazius wenige Monate nach dieser tollen Anklage elend gestorben war, begnügte sich König Philipp nicht damit, von dem nächsten Papste absolviert und von dem zweitnächsten sogar für unschuldig erklärt worden zu sein; er verlangte eine nachträgliche Berurteilung des Bonisazius. Und eben dieser Prozes wurde zu unwürdigem Schacher. Hinter den Kulissen eines scheindar rechtlichen Bersahrens einigten sich die Parteien darüber — wie gesagt —, was die Beugen aussagen dursten und wie das Urteil aussallen sollte. Der Sieg des Königs wäre womöglich noch vollständiger gewesen, wenn er sich ihn nicht hätte abkausen lassen; die gleiche Kirchenversammlung rettete die Tradition vom unsehlbaren Papste dadurch, daß sie dem mächtigen Könige die Tempelherren preisgab, zur Beraubung und Abschlachtung.

Das empörende Vorgehen des Königs gegen die Tempelherren Tempelherren würde hier eine eingehende Darstellung verdienen, weil es ein furchtbares Vorbild ist, aus dem Beginne des 14. Nahrhunderts, für die spätere Epidemie der Herenprozesse, bei der ja auch den Opfern Unsittlichkeit und Sottlosigkeit nachgesagt und durch das Mittel der Folter nachgewiesen wurde, um die Gewalthaber zu bereichern. Der unermeklich begüterte und sehr weltlich gewordene Templerorden bildete in Frankreich wirklich einen Staat im Staate, und so konnte Philipp der Schone, dem es aber nur um das Vermögen der Templer zu tun war, so etwas wie ein Interesse seines mübsam geeinigten Rönigreiches porschüken. Für die Nachwelt. Für die Reitgenossen genügten die Anschuldigungen, mit denen von jeher jede driftliche Sette jede andere verfolgt hatte: daß die Templer Jesum Christum verleugneten, das Rruzifix beschimpften und die grauenbafteste Unzucht für erlaubt erklärten. Die armen Ritter wurden bald gräßlich gefoltert, bald durch Versprechungen der Milde geködert; so brachte man sie dahin, daß sie in Frankreich wenigstens unter Bustimmung des Papstes verbrannt werden konnten, während in anderen Ländern, deren Regenten kein Geldinteresse an der Vernichtung des Ordens hatten, die Unschuld der Templer an den Tag kam. Der Brozek hatte 1307 begonnen; 1314 wurde endlich auch der Großmeister, der noch in den Flammen die Unschuld des Ordens beteuerte, lebendig verbrannt. Nicht leicht wird einer Bande von Strafenraubern beim Streite um die Beute eine solche Anfamie nachgewiesen werden können, wie die war, die geistliche und weltliche Fürsten bei der Verteilung der Templerschätze begingen: die Sauptmasse der beweglichen und der unbeweglichen Sabe fiel der Rrone Frankreichs zu. Der Papit, Rlemens V., der sich in diesen schmachvollen Handel eingelassen hatte, starb genau vierzig Tage nach dem Großmeister Jakob von Molan, der König ebenfalls noch in dem gleichen Jahre:

eine Legende bildete sich, nach welcher der Großmeister seinen Mördern ihr Ende vorausgesagt hätte; die Legendenbildung scheint zu beweisen, daß das Volk auf seiten der gottlosen Templer stand.

Daran ist freilich kein Zweifel möglich, daß die Tempelherren ein unchristliches und wohl auch gottloses Privatleben führten, wenn auch die Behauptung erstunken und erlogen war, sie hätten ihre Neigungen

zur Grundlage einer neuen Teufelsreligion gemacht.

Der Sieg des frangosischen Königs über Rom zeigt uns überall, wie es zu Beginn des 14. Jahrhunderts vorbei war mit den Vorstellungen und Begriffen, die man gewöhnlich mit dem Mittelalter verbindet, die aber nur während der Rreuzzüge die Christenheit tatsächlich beherrschten. Die geistlichen Ritterorden waren veraltet und ihren Aweden entfrembet, weil die nationalen Staaten wichtigere Aufgaben zu lösen hatten als die Ausbreitung des Chriftentums und Eroberungen im gelobten Lande des alten Judengottes. Die Päpste mußten nachgeben und auf den Unipruch verzichten, über den weltlichen Königen die Herren der Erde zu Die Herrscher der neuen Nationalstaaten trieben Politik und bemühten die hergebrachten religiösen Redensarten nicht ernsthafter als Gründe der Moral und des Rechts. Ein allgemeiner Machiavellismus, zweihundert Jahre vor Machiavelli, war Staatsrason geworden in Rom wie in Paris. Bei weltlichen und geistlichen Fürsten hatte die Aufklärung gesiegt, deren erster gekrönter Märtyrer Raiser Friedrich II. gewesen war. Die Abkehr von der positiven Religion, die eigentliche Gottlosigkeit, war aber noch lange nur bei den Gewalthabern zu finden; die Religion war für die gelehrten und ungelehrten Bürger, für das Volt, erhalten geblieben und wurde von geistlichen und weltlichen Fürsten nach wie vor in den Dienst der Politik gestellt; die Rriegsherren, die selbst teinen Glauben besagen, führten jett erst recht unaufhörlich Religionstriege, und dieses späte, unehrliche, heuchlerische Mittelalter endete nicht mit der Entdeckung Amerikas oder mit der Reformation.

## Neunter Abschnitt Meister Edhart und Odam

Während also die weltlichen und geistlichen Gewalthaber in einem erstaunlichen Maße unchristlich geworden waren, können wir bei den Denkern der gleichen Beit, und namentlich bei den besten und kühnsten Geistern, ein schweres Ringen feststellen, ein Ringen mit den alten Mächten, das aber weit mehr, als man gewöhnlich weiß, ein Ringen mit der ver-

altenden Sprache war, mit der Sprache der Scholastik. Roch schien die Rirche nicht unmittelbar bedroht wie hundert Jahre später durch die Erfolge des Hussitismus, noch wurde der einzelne gelehrte Reger nicht unweigerlich mit dem Tode bestraft; noch berrschte eine gewisse Freiheit im Gebrauche des scholastischen Kandwerkszeugs; aber um so schwieriger war die Befreiung von der Scholastit selbst, von den Begriffen, die unbedingten Glauben zu verlangen schienen. In das Denken der realpolitischen Bäpste und Könige können wir uns ohne Mühe einfühlen, weil diese bosen oder amoralischen Menschen frei waren wie wir; in das Denken der beiden größten Männer aus der ersten Balfte des 14. Jahrhunderts, eines Meister Edhart und eines Odam, können wir uns nicht einfühlen, wenn wir für den inbrunstigen Mystiker nicht eigene Mystik mitbringen, für den gewaltigen Bapstgegner Ocam nicht inniges franziskanisches Christentum. Das bloke Wissen um Mystik und um dieses Christentum ist ein schlechter Ersak. Mit diesem bescheidenen Vorbehalte möchte ich es versuchen, dem abgründigen Mystiker Edhart und dem beldischen Nominalisten Ocam ihre Stellen in den Rämpfen ihrer Zeit auszusparen, aber auch zu zeigen, daß weder der Mnstifer noch der Papstgegner bewußt in der Richtung der Aufklärung arbeitete. Von der Rirche wurden beide verdammt, aber beide waren bessere Christen als ibre Richter.

Ware Meister Echart so leicht zugänglich, wie er schwer zu erfassen Meister Edift, so ware er gegenwärtig in der Gefahr, ein Modeschriftsteller zu werden. Seine Sprachkraft (von Gustav Landauer oft wunderbar fein in den Sprachgebrauch unserer Tage übertragen) ist so überwältigend, daß wir nicht umbin können, unsere gottlose Mostik in ihn bineinzulesen; aber da fälschen wir ihn; seine Begriffe sind driftlich, sind scholastisch, auch wo er Pantheismus oder gar Atheismus zu lehren scheint. Wir lesen das fleine Stud "vom gorn ber Seele" und glauben die Stimme von Fauft zu vernehmen; es ist aber noch ein Faust an der Rette und er zerrt an der Rette, deren Glieder unzerreikbare icholaftische Wörter find. \*)

\*) Es ware, um absichtlich ein ftartes Wort ju gebrauchen, eine Luge und eine Gemeinheit, ben Meifter Edhart unseren materialistifden Atheiften jugurechnen, weil er in inbrunftiger Gottuberlegenheit fich gelegentlich bis zu einer wortlichen Regation bes Gottesbegriffs verftelgt. Rur muffen wir aber wiederum nicht prube fein und muffen uns nicht scheuen, juzugesteben, bag in jeder folchen Regation eine Rebellion liegt, und ware es auch eine Rebellion aus übergroßer Liebe. Das ist ber Fall bei Meister Edbart, vielleicht nitgends fo gewaltig wie in ben Studen, die uns unter ber Aberichrift "Bom Born ber Geele" überliefert find. Die gurnende Geele muniche, fie mare Gott und es gabe überhaupt teine Rreatur; wohlgemertt, sie wunscht nur bas "lautere Wefen" ju fein, so baß es weder Gott noch Rreatur gabe. Denn alle Dinge find Gott. Gott tann tein Ebenbild von sich erschaffen. Das gebe über Menschensinn. Was einer Benennung juganglich

bart

Meiner blinden Liebe zu Meister Echart habe ich einmal Ausdruck zu geben versucht in dem Stücke "Mpstit", das man in meinem "Wörterbuch der Philosophie" nachlesen mag; ich habe jetzt, zehn Jahre später, nichts zurückzunehmen, habe nur jetzt und hier die Pflicht, eine scharfe Grenze zu ziehen zwischen der ketzerischen Freiheit, mit welcher Echart, der beste aller Christen, das Urwunder aller Religion, die Vereinigung mit dem All-Einen, erlebte und mitzuteilen verstand — eine Grenze zu ziehen zwischen dieser Freiheit und seiner übrigen Unterwerfung unter die Vegriffe der christlichen Scholastik. Und wieder müßte ich verstummen, wollte mir ein noch rücksloserer Steptiker als ich entgegenhalten: vielleicht beruht die Zaubergewalt, die Meister Echarts Sprache auf dich ausübt, nur auf einer akustischen Täuschung, vielleicht scheint dir Meister Echart so start, weil er groß und hilsos stammelt wie ein geniales Kind.

Auf die gelehrten Fragen nach dem Verhältnisse der lateinischen und der deutschen Schriften Echarts brauche ich mich um so weniger einzulassen, als ich den tieffinnigen Mystiker in keiner Weise für die Aufklärung in Anspruch nehmen will. Mehr noch: es kann eine Geschichte der Aufklärung geben, der Gottlosigkeit — sofern es überhaupt eine Geschichtwissenschaft gibt —, weil da wie im Verlaufe eines Rampfes eine Schanze nach der anderen erstürmt worden ist und jeder folgende Soldat den vom Vorgänger eroberten Boden behaupten will; eine solche Geschichte der Mystik kann es nicht geben. Auch in der Aufklärung oder Gottlosigkeit ist viel Stimmung oder Gefühl mit am Werke, aber ein Ziel ist doch vorbanden, die Abtragung eines unschönen und schädlichen Baus. Die Mystik ift nur perfönliche Stimmung, nur individuelles Gefühl, läßt fich nur erleben, nicht mitteilen; darüber täuscht nur die Tatsache hinweg, daß die Schlagworte der sprachgewaltigen Anstiker mitgeteilt, vererbt werden konnten, also scheinbar eine Geschichte hatten; in Suso spüren wir kaum einen Hauch mehr von Meister Echart, wenn die Sätze beider auch noch so ähnlich klingen; und Luther glaubte noch die schwächliche Mystik der "Theologia deutsch" festzuhalten, als er schon über die amtliche Stiftung der neuen Pfaffenreligion einen Rubbandel mit den deutschen Fürsten abgeschlossen hatte. Meister Echart hat Schwärmer und Verehrer hinterlassen, aber keine Schule. Es ist darum weniger ein logischer Schluß

ist, das ist für die zürnende Seele nicht mehr Sott. Was irgend der Darstellung fähig ist, das halte ich nicht für Sott. Es gibt keinen Sott mehr "für mich". Und wie für mich kein Bestimmter und Einzelner mehr da ist, so din ch auch für niemand eine Seele. Die eble Seele geht aus sich heraus, daß sie gar nicht wieder zurücktommt, geht so weit in Sott hinein, daß sie gar nicht wieder heraustommt. Denn Sott ist noch unwandelbarer als das Alchts. Sott ist dem Begreisen aller Kreaturen ein Aichts.

als eine Tautologie, wenn man die Reterei Echarts aus der Eigenheit seines Glaubens erklärt. Ein Reter ist, wer sich der Disziplin seiner Rirche nicht fügt; von der Kirche hängt es ab, ob diese Disziplin sich etwa nur auf den Fahneneid oder gar bis auf die Griffe erstrecken soll, mit denen der lette Uniformknopf zugemacht wird; die Kirche entscheidet darüber, was wichtig genug ift, um für einen Beweis der Rekerei zu gelten. Meister Echart aber war ein Erzketzer, weil er sich mit seiner ganzen Seelenkraft der Entwicklung der Rirche entgegenstemmte. Man braucht nur die Persönlichkeiten des Richters und des Angeklagten miteinander zu vergleichen; um den Gegenstand der Klage braucht man sich gar nicht zu (Meister Echart, um 1260 bei Gotha geboren, 1327 gestorben, wurde zwei Jahre vor seinem Tode von Köln aus in Untersuchung gezogen, vielleicht in Ausammenbang mit der Verfolgung, die damals gegen die Beguinen und Begharden anging; die Verurteilung, durch eine papstliche Bulle, erfolgte erst zwei gabre nach Echarts Tode, zum Teile wenigstens auf Grund seiner lateinischen Schriften.) Gerade der Papst, der so frivol den frommen Meister verdammte und seltsamerweise um die gleiche Reit einen förmlichen Rreuzzug gegen den kaiserlichen Beschützer Octams predigen ließ, der greise und unschöne Johannes XXII., hatte mit all seiner Vielgeschäftigkeit die Rirche durch Veräußerlichung erniedrigt; unter ibm zumeist war an die Stelle eines großen Kampfes um die Weltberrschaft eine kleine und gemeine Machtgier getreten, von der damit verbundenen noch gemeineren Geldgier (Zohannes XXII. hat nach den vielleicht übertreibenden Berichten der Reitgenossen Schäke binterlassen. die bis dahin unerhört waren) gar nicht zu reden; der Erzteter Echart aber wollte die Religion verinnerlichen und mochte an der äußeren Kirche wenig Interesse haben.

Eine einzige Frage, die aber weder philologischer noch biographischer Art ist, sei doch wenigstens turz erwähnt und durch einen einsachen Hinweis beiseite geschoben. Man hat einen Widerspruch darin gesunden, daß Meister Echart in dem, was man seine Philosophie nennen mag, wirklich so etwas wie Pantheismus lehrt, daß er aber sonst, und nicht nur in seinen lateinischen Schriften, ganz fest auf dem Boden des allerorthodoresten Dottors steht, auf dem Boden des heiligen Thomas von Aquino. Der Pantheismus schien sich mit der Mystit besser zu vertragen als das System des doctor Angelicus. Das wahre Verbindungsglied zwischen der pantheissischen Keherei und der thomistischen Rechtgläubigteit ist jedoch anderswo zu suchen, als in der Mystit; wir finden es bald in der Abhängigteit Echarts von der herrschenden Scholastit, von dem Wortrealismus, von der Lehre, daß die obersten Begriffe Wirklichkeiten

seien. Substanzen. Dieser Wortrealismus täuscht nur über seine Ronseguenzen, weil er uns gewöhnlich in engster Verbindung mit dem christlichen Dogmatismus entgegentritt; denken wir das Christentum weg von ihm, so muß just der verstiegenste Wortrealismus zu Vorstellungen führen, über die sich der beilige Thomas hätte entseken müssen. Da ist der abstrakteste Begriff auch der allerrealste, eigentlich der einzig reale, da ist Gott der Inbegriff aller Wirklichkeiten, Gott also mit der Welt identisch. Bei Thomas finden sich nur ganz schwache Unklänge an solche Verwegenheiten; aber auch bei Edhart kommt es nicht zu einem Bruch mit den Vorstellungen der Kirche, weil die Sprache, die zuletzt auch die beimlich zugrunde liegende Sprache seiner deutschen Predigten war, die Sprache der Scholastik blieb, die Schulsprache der christlichen Theologie. Bobl befümmert sich Meister Edhart fast nur um die Seele des Menschen, zu einer Zeit, als es die moderne Wissenschaft der Psychologie noch nicht gab; wohl unterscheidet er sich durch sein Bekenntais zum Nichtwissen von dem Alleswisser Thomas; aber die Fragestellungen der Erkenntniskritik sind ihm noch fremd: nur das Heil der Seele bekummert ihn, das durch die Geburt Gottes in der Seele erworben wird. Man hat die Gottsucherei Echarts — wie die des Dionnsius — eine negative Theologie genannt, weil sie, von Stufe zu Stufe alle Bestimmungen des Endlichen verneinend, zu dem absoluten Dunkel der namenlosen Sottheit emporführt; Echart hat sogar gelegentlich (wieder nicht dogmatisch) zwischen dem wirkenden Gotte und der höheren, wirkungslosen Gottheit unterschieden. Dann aber lebt er doch in der Anschauung und hat sich zu ihr nicht erst hinabgelassen, daß alle geheimnisvollen Begriffe der scholastischen Theologie — die Dreifaltigkeit — wesenhafte Substanzen sind, daß Gott fein Wesen allen Rreaturen eingeflökt babe und daß alle Rreaturen in ihren schaffenden Mittelpunkt zurücksließen wollen. Für dieses "Entwerden" der Seele ist die Einheit von Gott und Kreatur zugleich ein Ziel und eine Bedingung. Die Seele kann ihren Gott nur erkennen, weil sie Teil hat an Gott; das "Fünklein" hat Teil an der Flamme. In der praktischen Theologie gebt Echart so weit, die Werkheiligkeit (Fasten, Wachen) für eine Eingebung des Teufels zu halten; aber dieser Teufel hat Wirklichkeit, ebenso wie alle anderen Begriffe der Religion, nur daß sie etwa in das Geistige oder Gemütliche - je nachdem - umgebogen werden. Die Menschheit Chrifti schwebt vor uns her, damit wir die Gottheit Chrifti ergreifen; Maria ist selig, aber nur, weil sie Resum geistig geboren bat. \*)

<sup>\*)</sup> Die gesamte Echartsorschung hat grundlich umlernen mussen, seitbem der gelehrte Dominitaner Denisse die lateinischen Schriften des Meisters wiederentdeckt und die zahlreichen Fehler in den Monographien über Echart nachgewiesen hat. Richt als ob man

Ođam 345

Wilhelm von Odam, der jungere Zeitgenosse Meister Edharts (er Odam wurde wahrscheinlich um 1280 geboren und dürfte 1349 gestorben sein), könnte ohne Awang als sein Gegenspieler aufgefaßt werden. stand auf der äußersten Rechten des Wortrealismus, Odam (er heißt so nach seinem Geburtsorte) war der Erneuerer des Nominalismus und führte als solcher in den Ehrennamen des inceptor venerabilis. Echart, in seiner Lehre auf das Erleiden des Beils bedacht, im Leben ein allzeit getreuer Diener des Bapstes, war eigentlich weltfremd; Odam eine Rampfnatur, ein Politiker, der den Papft in irdischen Dingen dem Raiser unterordnen wollte, in geistlichen Dingen der Rirche. Es ist vielleicht nicht Geschichte, nur Treppenwik der Geschichte, aber gut erfunden, was zum Rabre 1328 erzählt wird, und was ich in andrem Zusammenhange (S. 290) schon angeführt habe, das Wort Odams an den deutschen Kaiser Ludwig den Bayer: "Du wirst mich mit dem Schwerte verteidigen, ich dich mit der Feder." Der unermüdliche Gegner des rechtgläubigen Wortrealismus, der unversöhnliche Bekämpfer der papstlichen Unsprüche muß auf uns zunächst den Eindruck machen, als wäre er ein Aufklärer gewesen.

nun den Ansichten Denifles unbedingt folgen mußte. Bewahre! Er ift auf ben beiligen Thomas eingeschworen, ist ein orthodorer Scholastitepigone und glaubt ein frommes Intereffe baran zu haben, bag Meifter Edhart tein selbständiger Mann gewesen sei, vielmehr ein mittelmäßiger Schüler ber Scholaftit, ein untlarer Ropf, daß übrigens seine Lehre mit Recht verdammt worben fei. Es tommt ibm barum febr zu Bak, bag feine Borganger in ber Edhartliteratur ben Meifter für einen Bantheiften ertlart haben; er ichimpft awar auf diese Forider grober, als/es fonst heute üblich ist, aber ben "Borwurf" bes Pantheismus lagt er boch gern gegen ben Reger Echart erheben, verftartt ibn fogar, und wirklich mit ungleich größerer Sachtenntnis als die Geschichtscher bes mittelalterlichen Bantbeismus. Er geht überall auf Die lateinischen Schriften gurud (beren Menge viel großer war als Die von Pfeiffer etwas leichtsinnig gesammelten beutschen Bredigten und Fragmente) und führt uns in die Gedankenwelt des Scholastikers Edbart eigentlich zum ersten Male ein. Für die Freude an Edhart genügt es, wenn wir uns in fein Berftandnis bineinzufublen glauben; für die geschichtliche Forschung jedoch tommt es meines Erachtens gar nicht darauf an, ob wir in die veraltete Sprache einen uns verftanblichen Sinn hineinlegen konnen, sondern nur darauf, dag wir feststellen: Edhart bat die Sprache feiner Beit gesprochen. Und diese Feststellung ist ohne Zweifel eine bleibende Leistung Denifles.

Was wir — wirklich selber untlar — unter bem Pantheismus Meister Edharts verstehen, das läuft auf die scholastische, metaphysische Lehre heraus: Gott ist das Sein oder bas Wefen ber Welt. Die alten Berren unterschieden ba freilich noch zwischen Gein und Wefen, ober wie man — im Duntel tappend — ben Unterfchied zwischen esse und essentia überfeten will; wo Begriffe fehlen, ba ftellt ein Wort gur rechten Beit fich ein. Mit ber Schöpfung der Welt, wie das Volt fich das porftellt, mit der Schöpfung aus dem Nichts, ist es nichts; die Schöpfung ist ewig wie Gott. Im Sinne unserer materialistischen Monisten ift Edhart tein Banthelft gewesen und hat nicht gelehrt (wie der Cusaner es ausdrudt), bas Gefcopf fei ber Schöpfer; wohl aber im Sinne ber Scholaftit, ber wortrealiftifchen, die ja auch die "Weißigkeit" (albedo) jur Ursache des "Weißseins" der weißen Gegenftande machte. Die Abstrattion von der Welt wurde gur Urfache der Welt gemacht; und diese Weltursache wurde — darin stedte tiefste Mystik — im einzelnen Christen als Gott

geboren.

ein Undrist, wie Raiser Friedrich II. Für diese Auffassung könnte es auch sprechen, daß die römische Kirche ihn eifrig verfolgte und daß die philosophische Fakultät von Paris Vorlesungen über seine nominalistische Lehre verbot. Und dennoch war Odam ebensowenig ein Aufklärer wie Echart; auch er war nicht imstande, sich mit Hilse seines Nominalismus aus den Banden der Scholastist zu lösen. Merkwürdig ist nur, daß der Dominikaner Echart und der Franziskaner Odam in ihrer Zugehörigkeit zur Scholastist einander so ähnlich sein konnten.

Ocams feindliche Stellungnahme zur römischen Rurie wurde aber auch nicht durch philosophische Aberzeugungen entschieden oder durch seine kirchenpolitische Parteinahme, sondern durch eine Ordensangelegenheit, die freilich aufs engste mit der tiefsten Reform des Christentums zusammenhing, mit der Sehnsucht des Franz von Assis nach der Armut der urchristlichen Rirche. Innerhalb des Franziskanerordens tobte der Rampf eigentlich schon seit seiner Begründung. Zett hatten die Dominikaner und der Papst Johannes XXII. die strengere, driftlichere Richtung verurteilt, und eben darum waren Odam und seine Gesinnungsgenossen ins Gefängnis geworfen, nach ihrer Flucht mit dem Banne belegt worden. Für den Bapst war natürlich der Armutstreit der Franziskaner nur eine unbedeutende Angelegenheit im Verhältnisse zu dem Streite über die Weltherrschaft: ob der Raiser oder der Bapst Herr der Welt sei. Gerade damals hatte das Papsttum seine Ansprüche maklos gesteigert, bis zur Geschmacklosigkeit, wie heute selbst gut katholische Schriftsteller zugeben: der Papft darf ein Verbrecher sein, wenn er nur kein Reter ift; er ift die Quelle aller Rechte, selbst also an keine Rechtsvorschrift gebunden. Beim Papste ist das alte römische Imperium; der deutsche König als Raiser des heiligen römischen Reichs macht ihm das Amperium streitig. darum besteht eine erbitterte Feindschaft zwischen Deutschland und Rom: der Papst nimmt das Recht in Anspruch, den Deutschen ihr Oberhaupt zu geben und sogar die Kurfürsten abzusehen. In diesem niemals ruhenden, damals wieder heftiger entflammten Kriege um die sogenannte Weltherrschaft trat Ocam in die Dienste des deutschen Raisers, getrieben von seiner Adee — die Kirche müßte arm sein —, die eigentlich innerlicher, religiöser war, als zweihundert Jahre später der Ausgangspunkt Luthers, der Ablakbandel. Odam und sein Kreis bekämpften als strenge Franziskaner die Macht und Geldgier des Papstes; so kamen sie dazu, den deutschen Raiser zu unterstützen. Was für uns in den kirchenpolitischen Sätzen Odams modern und aufklärerisch klingt, war im Grunde nur antipäpitlich, nicht antifirchlich. An allen weltlichen Fragen sei der Raiser der oberste Herr. Das wird so scharffinnig bewiesen, daß wir Bibelkritik

Odam 347

und Rechtskritik zu vernehmen glauben; aber vor wirklich religiösen Fragen, vor dem Dogma, macht Odam, der verwegene Nominalist, regelmäßig Halt, und kann darum nicht einmal ein Reher genannt werden, geschweige denn ein Freidenker. In der Predigt der evangelischen Armut geht Odam freilich noch einige Schritte weiter: der Wortlaut der Vibel und die menschliche Vernunft, beide von Gott, seien zusammen unsehlbar, der Papst aber könne irren; das gesamte Christentum sei in Frage gestellt, wenn der Papst unsehlbar wäre; Neuerungen seien nicht grundsählich zu verwersen; ein Franziskaner habe dasselbe Recht der Kritik wie ein Dominitaner. (Nicht eben freundlich ist eine Verufung auf Meister Echart, den Magister Apcardus Theutonicus; der Dominikanerorden war der rechtgläubigere und stellte überall die Glaubensrichter.)

Diese kritische Haltung Odams wird in ihrer Wirkung nicht überschätt, wenn man fagt, daß er eine "moderne" philosophische Partei gegründet habe, die nicht mehr streng scholastisch bachte; die Scholastik herrschte nach wie vor in Paris und auf den neuen Universitäten, wie sie auch nach dem populären Siege der Humanisten die Lehrstühle noch lange besetzt hielt, aber es gab doch seit Ocam eine moderne Faktion, die von der Auglosigkeit der scholastischen Dialektik überzeugt war; noch Luther, der sich selbst ahnungslos für einen Nominalisten hielt, rechnete sich zur Faktion der Odamisten. Aber der Nominalismus oder vielleicht besser Terminismus Odams ist weder antichristlich, wie wahrscheinlich der Nominalismus in seinen Anfängen gewesen war, noch gar atheistisch, wie der Nominalismus in seiner sprachkritischen Gestalt werden mukte: doch er ift schon psychologistisch, und das ift das Neue an der Erscheinung Odams. Man darf sich nur von der Einkleidung seiner Gedanken nicht irremachen lassen; Odam hat die Scholastik totgeschlagen, aber seine einzige Waffe war die Sprache der Scholastik. Es ist oft recht schwer, seine Behauptungen so in unsere Sprache zu übersetzen, daß wir sie als die Lehren des Psychologismus wiedererkennen: alle Begriffe sind nur im menschlichen Geiste zu finden, nicht in der Außenwelt, die Wissenschaft hat es immer nur mit Begriffen zu tun, nicht unmittelbar mit den Sachen. Es mahnt an Sprachkritik, wenn Ockam mit der tollen Logik der Scholastik zu grotesken Barodien der Dogmen gelangt (der heilige Geist ist aus Maria geboren; Gott ist ein Stein, ein Esel; Gott ist der Fuß Christi) und dann die Unvernunft solcher Sätze (und ähnlicher aus der Moral) scharfsinnig nachweist. Nur daß Odam vielleicht belustigen, aber niemals Gotteslästerungen ausstoßen will, daß er sich — wie Luther im ersten Rabre seines Auftretens — unbedingt den Entscheidungen der Rirche unterwirft, mit dem einzigen Vorbehalte, daß die Kirche an die Worte ber Schrift und an ihre logische Auslegung gebunden sei. Vollen Ernst macht er aber mit dem Grundsatz, die Autorität der Schrift stehe über dutorität der Kirche, nur in der Angelegenheit, die ihn ganz erfüllte, in dem Streite über die evangelische Armut; sonst läßt er keinen Zweisel darüber, daß er sich überall der Kirche unterwirft, auch wo — wie wir das auffassen — das Dogma auf kein Vibelwort gestüht werden kann: in den Geheimnissen der Christologie und der Sakramente.

Bei einem weniger tapferen Manne als Ocam könnte man an der Ehrlichkeit dieser Unterwerfung zweifeln, könnte man daran denken, daß der Erneuerer des Nominalismus bereits alle Folgerungen gezogen und in seinem Bergen ein Unchrist gewesen ware; just aber seine Unvorsichtigkeit und Heftigkeit in dem Rampfe, der ihm seine Lebensaufgabe, weil Herzenssache, war, in dem Rampfe um die evangelische Armut, scheint mir dafür zu sprechen, daß es ihm heiliger Ernst war um die Autorität von Gottes Wort; einem Steptiter hatte diese Frage nicht so wichtig sein können. Und in seiner Gegnerschaft gegen den Papst scheint Odam bis zu seinem Tode fest geblieben zu sein. Er folgte dem Raiser Ludwig. als dessen Römerzug einen schlimmen Ausgang nahm, nach München und blieb seiner Überzeugung auch nach dem Tode des Kaisers (1347) treu. In München wurde es immer einsamer um den beldischen Mann. Seine Gesinnungsgenossen unter den Franziskanern starben weg, ein Raiser nach dem Wunsche des Vapstes war gewählt worden, der ganze Franzistanerorden bemühte fich, den alten franken Odam zum Widerrufe zu bewegen. Aber die Nachricht, daß Odam wirklich widerrufen habe und absolviert gestorben sei, ist sehr unwahrscheinlich; viel wahrscheinlicher, daß ihn der Tod von der moralischen Marter erlöste, die man seit Rabren anwandte, um seinen Widerruf durchzuseten.

Die Kirche hat ihre Rache genommen. Die Shre, die so vielen kleinen Geistern der Zeit widersuhr, ist dem stärksten scholastischen Philosophen versagt geblieben: die Kirche hat die Werke Ocams dis heute nicht gesammelt herausgegeben, und die wissenschaftlichen Akademien haben die Lücke nicht ausgefüllt.

Auch darin waren Meister Echart und Wilhelm von Ockam Schicksagenossen; die Bücher beider Männer waren von der Kirche verdammt worden und wurden nur ängstlich von heimlichen Anhängern aufbewahrt und abgeschrieben. Aur darf uns die Ahnlichkeit des Schicksals nicht zu dem Frrtume verleiten, verwandte Seelen in ihnen zu erblicken. Verwandt waren sie nur in der Abkehr von der veräußerlichten, verweltlichten Kirche ihrer Beit, der sie eine oft unkirchliche, innerliche Religiosität entgegenstellten. Aber diese Religiosität war bei Echart und bei Ockam so

verschieden, wie weltfremder und politischer Geist, wie — fast möchte ich es so sassen — weiblicher und männlicher Geist. Staat und Kirche hatten, rund heraus gesagt, tein Christentum mehr; da traten Meister Echart und die sogenannten "Gottesfreunde" auf, ließen den Sohn Gottes in ihrer Liebe wiedergeboren werden (der Meister mit mehr Scholastit, die Gottesfreunde mit mehr mystischer Wundersuch), da traten Wilhelm von Ocam und die anderen Frühresormatoren, die Prediger eines armen Urchristentums, auf und wollten die Kirche aus der Sünde des Reichtums retten.

Nebenbei bemerkt: es ist mehr als ein Bild, wenn ich eben die deut-Frauen ichen Mustiker von einem weiblichen Geiste ihrer besten Prediger hergeleitet babe. Man könnte mit einiger Übertreibung — und ohne jede Bosheit - sprechen: die deutsche Mystit des 14. Jahrhunderts war eine Scholastit für Frauen. Sanz sicher in den deutschen Predigten des Meister Edhart. Gerade Denifle bat (Archiv für Literatur- und Rirchengeschichte 1886, S. 641 f.) gezeigt, wie diese Predigtweise zuerst in den Frauenklöstern aufkam; unter den Nonnen, besonders unter den Dominikanerinnen, waren viele gebildete Frauen aus vornehmen Räusern; deren Beichtväter und Prediger mußten "moderne" Geistliche sein, und Scholastik war damals noch das Modernste. Wenn man die metaphysischen Verstiegenbeiten der Scholastit für Frauen gemütlich zu überseten, zu popularisieren suchte, so entstand aus der Scholastik wie von selber die Mustik. Echart scheint einer der ersten dieser Frauenprediger gewesen zu sein. Wer Sinn bafür bat, mag freundlich des Umstandes gedenken, daß auch die Person Relu Christi bei Frauen begeisterte Gefolgschaft fand, daß die Auferstebung Christi zuerst von einer Frau geglaubt und verkundet wurde. Auch an die Frauen unter den Blutzeugen könnte erinnert werden, die nicht so sehr für ein Dogma in den Tod gingen, als für ihre magdliche Zugehörigteit zu ihrem Beiland.

Wir sehen also bei Echart wie bei Ocam, die aus so entgegengesetten Kreisen herkamen, das gleiche oder doch verwandte, nur sie selbst befreiende Ringen zwischen dem Geiste und der Kirchenlehre; ebenso sehen wir auf der anderen Geite bei den Oberhäuptern des Staates die gleiche Abkehr von religiösen Interessen. Ludwig der Baper und der von Rom den Deutschen aufgenötigte Gegenkaiser Karl waren Polititer, für die die Kirche eine Macht war wie andere Mächte, die großen Prälaten Fürsten wie andere Fürsten. Die deutschen Kaiser waren so profan geworden wie die Könige von Frankreich und England oder wie die schwächeren und stärkeren Tyrannen Italiens. Nicht einmal das ist ganz richtig, daß die deutschen Kaiser auf die legendare Innerlichteit ihres Volkes Rück-

sichten nehmen mußten; die Nachfolger von Karl IV. hatten es nur in den unruhigsten Jahren mit den Stimmungen des Volkes zu tun, übrigens hatten sie sich bloß mit den Standesherren auseinanderzuseken.

## Behnter Abschnitt

## Raiser Sigmund und die Huffitenbewegung

Aberall ging es rückwärts mit der Macht der einen, allgemeinen Rirche; es ist bald Ursache, bald Folge dieser Rückwärtsbewegung, es ist aber jedesfalls symbolisch, daß die eine und allgemeine Rirchensprache, die lateinische, fast überall von den Volkssprachen verdrängt wurde, zuerst in Italien und Frankreich, dann auch in England und in Deutschland. Mit Gott hatte man nur lateinisch reden können; jett gewöhnte man sich's ab, mit Gott zu reden. In Frankreich aber hatte sich eine nationale Rirche und ein nationaler Staat gebildet, die nationale Rirche war ein, oft schwieriges, Werkzeug des Königs geworden, der die Ideen von Staat und Rirche für seinen eigenen Auten migbrauchte, bestenfalls für den Auten seines Hauses. In Deutschland waren alle ähnlichen Versuche an dem Egoismus der Fürsten und Herren gescheitert; man mag es so darstellen, als ob die tiefe Religiosität der Deutschen das verschuldet hätte: in Wahrheit war das deutsche Volk nicht frömmer und nicht abergläubischer als das französische, und nur die ererbte Uneinigkeit, die kleinliche Machtgier der geistlichen und weltlichen Herren, die eigentlich schon Landesberren waren, trug die Schuld daran, daß in Deutschland weder eine nationale Rirche zustande kam, noch ein nationaler Staat. So nahm hundert Rahre nach dem Siege Philipps über Bonifazius der Rampf zwischen Raiser Sigmund und der Kirche wieder einen ganz anderen Verlauf.

Sigmun**d** 

Man könnte ja mit einigem Scheine von Recht sagen, Sigmund habe eine Reformation an Jaupt und Gliedern sich zur Aufgabe gesetzt und habe auf den Konzilien von Konstanz und Basel das Schisma beseitigt, die Unterwerfung des Papstes unter die Kirche wenigstens formell durchgeset; in Wahrheit war Sigmund ebenso ungläubig wie Philipp oder Bonisazius und nahm, ein Lüdrian, ein Pumpgenie, dabei begabt, ehrgeizig und eitel, sich der kirchlichen Angelegenheiten nur an, um im Reiche und in seinen Hausländern seine sehr weltlichen Biele fördern zu können. Ein Unterschied fällt freilich in die Augen: der König von Frankreich war reich gewesen, Sigmund war ein Kaiser mit der leeren Tasche, auf seinen unausspörlichen Vetterlesreisen ein Schrecken für jede Stadt, die er durch seinen Ausenthalt ehrte. In der ewigen Geldklemme, die

burch seine Prachtliebe gesteigert wurde, bezahlte Sigmund alle seine Hoheitsrechte mit Abtretung von Einnahmequellen an die gestslichen und weltlichen Fürsten. Nur so geschah es ja auch, daß er die Mark Brandenburg an den Burggrafen von Nürnberg verpfändete und den Grund legte für die durch genau fünshundert Jahre wachsende Macht der Johenzollern.

Als das Konzil nach Konstanz berufen wurde, betrog der herrschende Papst den Kaiser und der Kaiser betrog den Papst; die Vertreter Frankreichs, die sich auf Geld und Macht stügen konnten, dazu auf eine bessere theologische und juristische Gelehrsamkeit, wusten die Leitung des Konzils in ihre eigenen Hände zu spielen. Und wieder war es kein Zusall, war es symbolisch, daß da zum ersten Male nach Nationen abgestimmt wurde; die französische Nation wuste, was sie wollte, die deutsche nicht.

Sigmund trieb auch auf dem Konzil seinen Jandel mit Ländern und Regalien weiter, wie ein junger Berschwender sich mit den Schäten seiner Ahnen aus täglichen Verlegenheiten hilft. Der Prozeß des Hus war für ihn nur eine unerfreuliche Episode; er achtete gewiß gar nicht darauf, daß er dabei eine abscheuliche Rolle spielte. Aber auch in den großen politischen Fragen, von den kirchlichen ganz zu schweigen, ließ er sich in Konstanz übertölpeln; ihm waren Festgelage und Geldgeschenke immer wichtiger als der Friede zwischen Frankreich und England und der Ruf nach einer Kirchenreformation, der seit Beginn der wicklistischen Bewegung nicht mehr verstummen wollte. Den besten Männern in Deutschland war diese Forderung heiliger Ernst, dem Kaiser nicht.

Auch in den Jahren der Husstiege erwies sich Sigmund oft als ein kluger Diplomat, niemals als ein gläubiger Christ. Er und sein Bruder, der König Wenzel, führten Krieg und schlossen Frieden mit den Jussisten, den Utraquisten, den Taboriten, je nachdem ihre Kurzsichtigkeit einen Vorteil wahrzunehmen glaubte oder nicht. Die Prager Artikel, die hundert Jahre vor Luther schon den Protestantismus verkündeten, wurden bald zugestanden, bald abgelehnt. Sanz zynisch erklärte er einmal, er hätte Lust, auf die deutsche Krone zu verzichten, weil ihm nur seine ungarische Krone eine Versorung (wir würden es heute Sivilliste nennen) böte.

Bei den wildesten Setten der Hussiten gab es religiösen Fanatismus; da glaubte man an die Trommel, die nach dem Tode Zistas seinem letzten Willen gemäß mit seiner Haut überzogen worden wäre, um panischen Schrecken in der verlotterten deutschen Reichsarmee zu verbreiten; bei Sigmund war nur der Wunsch rege, so oder so wieder in den Besitz der böhmischen Krone zu gelangen, durch Sieg oder durch Nachgeben. Und das Ende war, daß das zweite Konzil, das Sigmund als alter Herr erlebte,

das von Basel, das große Fragen lösen sollte, schließlich den Jussiten gegenüber nachgeben mußte, weil die Deutschen zwar unablässig gegen die Jussitengreuel aufgereizt wurden, trohdem aber die Lehre des Juszu begreisen und zu lieben anfingen. So kam es, daß eine Berständigung zwischen Sigmund und den Jussiten erfolgte, ungefähr zu der gleichen Beit, als Sigmund zum Raiser gekrönt werden sollte, kostenlos, bei freier Bewirtung und freiem Quartier. \*) Jeht wollte Sigmund dem Papste in jeder Weise gefällig scheinen; doch er betrog den Papst, das Konzil und die Jussiten; mit diesen, d. h. mit den sehr gemäßigten Herren vom böhmischen Abel, wurden die Prager Kompaktaten geschlossen, die von keiner Seite ehrlich gemeint waren. Der Papst, der Raiser und die Rardinäle trieben so ihre unchristlichen Seschäfte; die Rechnung hatten die armen Sektierer zu zahlen, die indrünstig an die Lehre des Jus glaubten.

Su der Unchristlichkeit Sigmunds gehören auch die Weibergeschichten, besonders die aus seinem Familienleben; denn seine übrigen sleischlichen Gelüste würden ja nicht gegen seine Frömmigkeit sprechen. Aber Sigmund, der seinene Tochter einmal an den türkischen Sultan zu verschachern gedachte, lebte in zweiter She mit einer Frau, die im Ause einer Atheistin stand. Man denke: eine deutsche Kaiserin zu Beginn des 15. Kabrbunderts.

Barbara von Cilli :

Diese Barbara von Cilli (um 1395 geboren, 1451 ohne Reue gestorben, in Melnik; selbst ihr Ankläger Aen. Sylvius rühmt ihre Schönheit) scheint den schlechten Ruf, den sie als Weib besah, redlich verdient zu haben, wenn auch die Häufung der Beschimpfungen dei Schlosser — Kanthippe und Messalina zugleich — wunderlich klingt. In den Kämpfen um die ungarische Krone, die ihm seine erste Frau zugebracht hatte, wurde Sigmund gesangen genommen; entweder Barbaras Vater oder ihre Verwandten leisteten ihm bei dieser Gelegenheit so wichtige Dienste, daß er sich zu der Ehe mit Varbara verpslichtete und noch vor dem Kon-

<sup>\*)</sup> Ohne jede moralisierende Zutat, die nur stören würde, einige Zeisen aus dem Berichte Windedes, Sigmunds vielgewandtem Agenten, über diese Krönung. Der Papst und der König Sigmund saßen in der Peterstirche, jeder unter seinem Tadernatel. "Es nahete einer, der einen Kaiser zu trönen berusen ist, und fragte den Kaiser, od er ein ehesliches Kind, ein frommer Mann und Hert wäre. Da sagte der Kaiser: Za, aber du bist nicht fromm und tugendhaft genug, dem Kaiser seinen Krone aufzusehen, denn du hast einer Frau die Brüste abgeschnitten... Da erschien der, voelcher einem Kaiser die Krone aufzusehen psiegt, und setze dem Kaiser seine Krone aufzusehen psiegt, und setze dem Kaiser seine Krone auf, so daß sie schieß zur rechten Seite hing. Darauf kniete der Kaiser vor dem Japste nieder, und dieser hob den rechten Jug und rückte ihm die Krone grade, wie es recht und herkömmlich ist." Der Kaiser, in seiner Eigenschaft als Diakonus, sang das Schangesium dei der Messe; den Morten "et dado tidi gladium" reichte der Papst nach der Sitte dem Kaiser das Schwert, mit der Spize in die Jand; der Kaiser der Kaisers aber brehte es um und übergad es richtig. Nach dem Jochant küste der Papst den Kaiser auf die rechte Bade und der Kaiser den Papst.

stanzer Konzil sein Wort auch hielt. Muß man dem Klatsche der Zeit Glauben schenken, so bildeten die von Cilli eine saubere Sippschaft: ein Bruder Barbaras wurde von seinem eigenen Schwager beschuldigt. seine Frau ermordet zu haben, nachdem er sie acht Rabre lang mikhandelt Barbara selbst galt für ein schamloses Frauenzimmer; sie gab sich jedem Manne bin, der ihr gefiel, obne auch nur seine Bewerbung abzuwarten. Sie muß es arg getrieben haben; benn ber dienstbeflissene Bewunderer Sigmunds, der schon genannte Agent Eberhard Windede. spricht sehr übel von ihr in der schlechten und offiziösen, aber offenbar wohlmeinenden Chronik, die er von dem Leben des Königs Sigmund hinterlassen hat. Allerdings meint er, Sigmund habe Treue mit Treue vergolten, da er Barbara, deren Schwester ibm die Freiheit verschafft batte. zur gekrönten Königin von Ungarn machte. Doch nachher scheint er die Sitten der Königin preiszugeben. Er meldet ohne Widerspruch, daß sie verdächtigt worden sei, es mit einem der fürstlichen Gläubiger des Rönigs au halten. Sogar das Gerücht, sie habe Sigmunds Tod verschuldet, sie sei ein boses und gang niederträchtiges Weib, notiert er, ohne die Königin zu verteidigen. Es scheint, daß Barbara damals ihre Augen auf den jungen Bruder des Rönigs von Bolen geworfen batte: den wollte sie vielleicht heiraten und mochte auch politische Plane mit ihm haben. Nach Sigmunds Tode wurde sie von seinem Schwiegersohne und Nachfolger politisch unschädlich gemacht: erst gefangengenommen, dann des Landes Ungarn verwiesen und auf einen mäßigen Witwengehalt beschränkt.

Es ist merkwürdig, daß in der Chronik von Windede nur ein einziges Mal von einem Zerwürfnisse zwischen dem Könige und der Königin die Rede ist. Die Königin wurde 1421 "gröblich verleumdet" und darauf überaus hart gehalten; der Zwist dauerte anderthalb Jahre, die geistliche und weltliche Würdenträger, auch Sigmunds Tochter erster She, sich ins Mittel legten und die Versöhnung der gleichwertigen Satten im Vette ersolgte.

Nun ist es schwer zu sagen, ob man Barbara für gottlos ausgab, weil sie ein liederliches Geschlechtsleben führte, ob man ihre Liederlichteit übertrieb, weil sie eine Unchristin war, oder ob sie eben gottlos und wollüstig zugleich war. Der Geschichtschreiber Bonsinius, der noch im gleichen 15. Jahrhunderte Böhmen und Ungarn bereiste und dem man nach der austommenden Humanistensitte den Namen eines ungarischen Livius gab, berichtete von ihr: sie wäre von jeder Religion abgesallen und hätte Gott und Teusel geleugnet; weil nach dem Tode nichts übrigbliebe, brauchte man weder um Gott noch um die Seele Sorge zu tragen. Es gäbe weder über noch unter der Erde irgend etwas, das uns anginge.

Baple hat in seinem Wörterbuche der gottlosen Barbara einen kleinen Artikel gewidmet, mit feiner Nase für die Pikanterien, die aus den Anekdoten über ihr Leben zu holen waren. Als man sie auf das Beispiel der Turtelkauben hinwies, die treu in einer Einehe leben, soll sie geantwortet haben, sie zöge das Beispiel der Haustauben und der Spaken vor, die sich mit jedem Männchen einlassen. Baple benütt die Gelegenheit, sehr rückständig, auch für seine Beit schon rückständig, über wissenschaftliche Bestrebungen der Frauen zu reden; seitdem das Frauenvolk sich aus der Unwissenheit keine Ehre mehr mache, sei dei ihm die Gottlosseit eingerissen, die dei der Kaiserin Barbara noch eine selkene Ausnahme war. Baple aber denkt gar nicht daran, eine Erscheinung wie diese gottloss Fürstin als ein Beichen der Beit darzustellen. Er hastet an der einzelnen Tatsache und trennt ebensowenig das Individuelle von der Zeitströnnung wie (wenigstens im Wörterbuche) die politische Seite der Gottlosigkeit von der theologischen.

Es ist aber eine ganz andere Sache, eine so wilde Zeit wie die der Hussilierentriege einmal unter dem Gesichtspunkte der politischen Geschichte darzustellen, ein andermal unter dem Gesichtspunkte der Loslösung vom Gottesglauben. Die Sektenbildung in Böhmen, viele Streitigkeiten auf den Konzilien von Konstanz und Basel, die Sympathie, welche die Hussilierentrot aller Verhetzung (durch Ausmalung ihrer Greuel) in Deutschland sanden, all diese Dinge waren nur Vorbereitungen zu einer Rettung des Kirchenglaubens, die dann in der eigentlich so genannten Reformation zur Begründung einer neuen Tyrannei wurde; die Weltanschauung aber, die bei den Gewalthabern vorherrschte — Sigmund und Varbarastanden mit ihrer Unchristlichkeit durchaus nicht allein —, sprach dafür, daß die alte Kirche und der alte Glaube nicht mehr zu retten waren. Die Religion war seit zweihundert Jahren zu einem Wertzeuge der Politik geworden bei sast allein, die Politik machten.

Hus

Rein Wunder, daß die ganze Bewegung, die wir nach dem Magister Hus zu benennen pflegen, zwar von theologischen Fragen ausging, aber wesentlich einen nationalen und politischen Charakter erhielt; das wirkte weiter, so sehr, daß die in die Gegenwart hinein nationale und politische Vorurteile zu Worte kamen, wenn ein Urteil über Hus und seine Leute gesprochen werden sollte. Als ich studierte, auf der Prager Universität, stand der Gelehrtenstreit um die Berechtigung des Husseislichen weider einmal auf einem Höhepunkte. Der katholische Prosessor Konstantin Höfler, mein Lehrer übrigens, hatte den hussitschen Geist heftig angegriffen; Franz Palacký, der greise böhmische Landeshistoriograph, der sich der Union der Böhmischen Brüder zurechnete, der mit seinem

"beutschen" Bylinderhute auf der Strafe mit Fingern gezeigt wurde, der der eigentliche Vater des neueren tschechischen Aufschwunges war, hatte in großen und kleinen Schriften die Verteidigung des Huffitismus übernommen. Es tut mir nicht eben leid, sagen zu mussen, daß Böfler durchaus im Unrechte war, wissenschaftlich und moralisch, daß Palach überall den Sieg verdiente, wenn er auch allzu einseitig die Tugenden seines tichechischen Volkes rühmte. Für unseren Standpunkt ist es besonders beachtenswert, daß noch Palach, als ein nationaler Fanatiker, sich um die theologischen Fragen und um die Priorität in diesen Fragen gar nicht kummerte; er hatte Wiclifs Schriften niemals gelesen.

Die engeren und weiteren Ereignisse, zu denen das Leben und der Tod des Magisters Hus einen Anstoß gaben, bildeten zu ihrer Zeit eine Einheit, eine sehr verwickelte Einheit natürlich, sind aber für uns nach Ablauf eines halben Rahrtausends kaum zu begreifen, wenn wir sie nicht in uns geläufigere Teilbewegungen auseinanderspalten. Da ist eine gewaltige nationale Erhebung am Werke, in den Hussitenkriegen, wie wir ihr sonst im driftlichen Abendlande vor dem Beginn des 19. Rahrhunderts nicht wieder begegnen; wir werden nachber auf die Unchristlichkeit, ja versteckte Religionsfeindschaft zurückommen muffen, die in den Bussitenkriegen wie in jeder Aberspannung eines nationalen Ideals verborgen lag. Da ist ferner, ja für die Zeitgenossen als Hauptsache, der Bug einer Regerei, die gar nicht neu war, die erst unter Mitwirkung einer nationalen Leidenschaftlichkeit zu einer neuen Gefahr für die Rirche wurde. Da ist endlich, fast unlöslich mit gläubiger Reterei und nationalem Ehrgeiz verknüpft, ein Zug von Aufklärung, der allein in unseren Zusammenhang zu gehören scheint. Für das Verständnis aller dieser Bewegungen wird es vor allem notwendig sein, kurz auf den Zusammenhang zwischen Bus und seinem Vorgänger Wielif hinzuweisen; in der hinneigung zu nationalen und zu kirchenfeindlichen Absichten, die auch bei Wiclif nicht fehlen, war hus selbständig, in der Regerei selbst war er nur ein Schüler Wiclifs.

Johannes von Wiclif (es gibt auch andere Schreibungen seines Wiclif Namens) war um oder vor 1320 geboren. Er war nicht mehr jung, da er, bis dahin ein Lehrer an der Universität Oxford, eine Pfarre erhielt, die er bis zu seinem Tode (31. Dezember 1384) innehatte. Er war nicht nur als Theologe, sondern auch als Rirchenpolitiker ein Anhänger von Odam. Gegen die römische Kirche scheint Wielif schon 1365 aufgetreten zu sein, als der Papft - mit Frankreich, dem Erbfeinde Englands, eng verbunden — gegen England veraltete Rechte eines Lehnsherrn geltend machte; aber noch 1374, bei Friedensverhandlungen zwischen England

und Frankreich zugezogen, scheint Wiclif nur als Theologe tätig gewesen zu sein, noch nicht als Reformator. Doch unmittelbar darauf begann er. in Flugschriften wie in größeren Werten, die Agitation für eine Rekerei. die auf den ewigen Versuch hinauslief, an Stelle der despotisch herrschenden Kirche ein willkürlich aus den Jahrhunderten herausgegriffenes Urchristentum zu stellen. Die Kirche habe kein Recht auf weltliche Berrschaft und auf weltliche Mittel; das Eintreiben von Annaten und Ablakgeldern sei Simonie. Es wird schwer auszumachen sein, ob Wiclif mit solchen Reformideen, die er von den Kanzeln der Londoner Kirchen aus eifrig und erfolgreich verteidigte, bewußt den politischen Absichten des Berzogs von Lancaster (bekannt aus Shakespeares Richard II.) dienen wollte oder ob der Herzog erst nachträglich die Reformforderungen Wiclifs benütte; genug daran, der Herzog beschütte den Reter, persönlich gegen seinen Bischof und vor dem Bolke durch die Bettelmonche, die bei der von Wielif gewünschten Säkularisation der Kirchengüter nur gewinnen konnten. Der Papst erließ Bullen gegen den Rirchenräuber (1377), die englischen Theologen warfen ihm bereits Blasphemie vor, was doch schon mehr gewesen wäre als Reterei; aber er hatte jett schon einen starken Anhang beim Volke und bald auch am Hofe, und so gewann er den Mut, in der Kirchenreform weiter zu geben als bisber. Er warf seine Folgerungen in englischer Sprache in die Öffentlichkeit und stellte eine neue theologische Definition der Kirche auf: sie sei die Gemeinschaft der zur Seligkeit Vorherbestimmten, also könne der Papst, der vielleicht nicht vorherbestimmt ist, gar nicht Haupt dieser Rirche sein. Wiclif treibt eigene Bibelforschung (nicht Bibelfritik in unserem Sinne) und maßt sich ein Recht an, die Bibel nach seiner eigenen Vernunft zu deuten. So gelangt er Schritt für Schritt dazu, den Primat des Papstes einfach nicht anzuerkennen und den Papft - er schwankt, er meint bald den Papft überhaupt, bald nur den schlechten Papit - für den Antichrift zu erklären. Anzwischen hatte sich doch wohl eine Wandlung vollzogen: eine allgemeine Kirchenreform wurde ihm zur notwendigen Voraussetzung einer Änderung der äukeren Kirchenvolitik. Die Bibel wurde unter seiner Mitwirkung für das Volk in die englische Muttersprache übersekt; Wiclifs Anhänger wurden darum die Bibelmänner genannt; übrigens auch "Lollarden", vielleicht wirklich nach dem Unkraut (lollium), das sie angeblich säten. \*)

<sup>\*)</sup> Wenn die Jertunft des Namens nicht doch richtiger (ober modischer) von einem niederländischen Worte "löllen" = singen, psalmodieren behauptet wird; sedenstalls wird der Name der Sette nur von der Legende auf einen Stifter Loshard zurüsgesührt. Bemertensvert ist, daß die Lollbrüder schon vor Wiclif erwähnt werden, in einer Ehronit von 1309 (Lollardi sive Deum laudantes). Segen Ende des 14. Jahrhunderts erscheinn sie als

Wiclif 357

Während nun Wiclif an seiner neuen Abendmahlslehre arbeitete, brach in England — ich erinnere nicht jedesmal an die Seschichte Luthers — ein Bauernaufstand los, den der Reformator zwar öffentlich mißbilligte, der sogar besonders heftig gegen John von Lancaster gerichtet war, der aber trozdem von den Seistlichen benütt wurde, um den Reformator vor Sericht zu bringen. Wiclif war damals schon frank, körperlich durch einen ersten Schlaganfall gebrochen, aber geistig ungebeugt; es ist nicht wahr, daß er widerrusen habe. Er hörte nicht auf, die zu seinem Tode, mit Flugschriften gegen alle geistliche Orden, auch die Bettelmönche, und gegen den herrschenden Papst, für den er einmal zur Zeit des Schismas eingetreten war. Auf dem Konstanzer Konzil wurde auch Wiclif verdammt, Bücherverbrennung und Sradschändung verordnet; aber erst 1427 gelang es der Kirche, in England die Sradschändung wirklich vorzunehmen. Unter der Regierung eines Urenkels jenes Herzogs von Lancaster, der der Beschützer Wiclifs gewesen war.

Das ganze Lebenswerk Wiclifs war politischer Art; erst in der Hike des Kampses gelangte er dazu, von der Ablehnung römischer Geldsorderungen die zu der Ablehnung von Dogmen zu schreiten; es ist darum immer eine undewußte Fälschung mit dabei, wenn man die Lehre Wiclifs zu einem einheitlichen oder gar aufgeklärten System modernissiert. Wicliswar so wenig ein Austlärer, daß er nicht einmal in der Hauptsrage der damaligen Philosophie und Theologie einen sesten Standpunkt einnahm. In der Kirchenpolitik solgte er dem Nominalisten Ocam und überdot ihn sogar, da er — beinahe schon wie Hobbes — den Staat über die Kirche

Voltspriefter (Poor Priests), die mit der englischen Bibel in der Sand gegen Migbrauche ber geiftlichen wie der weltlichen Behörden predigten. Die Unhänger waren fo zahlreich, daß fie (1395) es wagen konnten, das Barlament um die Ourchführung einer Rirchenreform anzugeben, die immerhin einige fühne Sate enthalten hatte: baf Rom die große Stiefmutter ber englischen Rirche fei, daß das gefälschte Miratel ber Wandlung zu Gögendienft verführe, bas Gelübbe ber Reufcheit widernatürliche Ungucht gur Folge habe, Rrieg, aber auch Runfthandwert zu verwerfen fei. Der Untrag ging nicht durch. Und bald darauf nahm das Parlament das Gesek an, das solche Rekerei mit dem Tode bestrafte. Unter den Standesberrn, die auch in diesen rückläufigen Reiten noch sich zu Wiclif und den Lollarden bekannten, muß ein Sir John Oldcaftle nur darum genannt werden, weil er burch die Gnade Shakefpeares in ber Weltliteratur als John Falftaff weiterlebt. Daran, bag bie Buborer bei Falftaff an Oldcaftle bachten, ift gar fein Zweifel; febr wenig Zweifel baran, daß Shakefpeare wirtlich ben alten Wiclifiten als Modell por fich fab; wie aber ber Dichter bagu getommen fein mochte, aus dem ehrlichen und tapferen Reger feinen bei aller Genialität ausbündigen Schuft zu machen, bas haben die Chatespeareforscher bis zur Stunde nicht berausgebracht, vielleicht weil fie feine Nachgiebigkeit gegen den Beitgeschmad nicht tief genug einschätten. Der wirkliche Gir Robn Olbcaftle wurde ju einem Martyrer feiner Abergeugung; er wurde 1417 als Hochperrater und Reber bingerichtet; er batte fich zu einem Wiberruf nicht bereitgefunden. Eine grundliche Untersuchung von Shatespeares Abbitte (Beinrich IV., 2. Teil, Epilog) und von bem unterschobenen Drama "Oldcaftle" wäre erwunscht.

stellte: in der Dogmatik jedoch hielt er es mit den scholastischen Wortrealisten und verleugnete Ocam ausdrücklich; wenn er die Haarspaltereien der älteren Scholastik nicht mehr ernstnimmt, wenn er 3. 3. eine Disputation über den Satz, ob Gott ein Esel sein könne, nicht mehr für angemessen hält, jo kann das in der zweiten Balfte des 14. Rabrbunderts nicht mehr überraschen; man war doch etwas geschmackvoller geworden als im 12. Rahrhundert. Wiclifs Wortrealismus betrifft zumeist seine Lebren von Gott und Christus; hier kann nicht einmal von Rekerei die Rede sein, soviel Mühe man sich auch gegeben hat, etwas Vantheismus in die perstiegenen Sake bineinzudeuten. Eigentlich kekerisch. d. b. der römischen Rirche entgegen, waren nur seine augustinischen Gedanken über die Gemeinschaft der Auserwählten und seine geguälte, im Grunde unverständliche Abendmahlslehre; ketzerisch war endlich seine Verhöhnung der geistlichen Hierarchie, weil er nur einen einzigen Grad des Priestertums anerkannte und alle höheren Grade als eine Erfindung des Cafaropapismus verwarf.

Wiclif hatte bei seinen Lebzeiten einen großen Anhang, aber zu einer Kirchenreformation erstarkte der Wiclifismus nicht; als die Opnastie des Herzogs von Lancaster zur Regierung gekommen war, als gar der Hussitismus in Böhmen sich demokratisch gebärdete, verbanden sich die englischen Könige Heinrich IV. und Heinrich V. als Realpolitiker mit der Rirche, und das erfte englische Gefet wurde erlassen, das die Reter zum Tode verurteilte, zum Feuertode. Eines aber muß, so parador es klingen mag, immer wieder gefagt werden, was für die Buffitenkriege die gleiche Geltung bat wie für fast alle Reherverfolgungen und Religionsfriege porber und nachber: die Realpolitiker jeder Reit haben die Wortstreitigkeiten der inbrunftig beschränkten Reter niemals ernst genommen. haben den sogenannten Arrglauben wie den richtigen Glauben für ihre dynastischen, nationalen oder persönlichen Ziele benütt, genau so, wie die Realpolitiker neuerer Reit die Schlagworte ehrlicher Fanatiker (Humanismus, Nationalismus, Freiheit usw.) für ähnliche Biele benütt baben.

Böhmen

Auch die Hussischenegung in Böhmen war ursprünglich nichts weiter als eine Übertragung oder Einwanderung des Wiclissmus in das Land der Wenzelstrone; nur daß die besonderen Verhältnisse Böhmens die Sache bald viel stärker als in England zu einem nationalen Kampfe umgestalteten. Prag war damals als die Residenz des deutschen Kaisers zu großer Bedeutung gelangt und wurde gern mit Rom und Konstantinopel oder auch mit Paris verglichen als wäre es ein Mittelpunkt der abendländischen Kultur; aber dieses Prag als Landeshauptstadt, als Zen-

Böbmen 359

trale der Bausmacht der Luxemburger, war wiederum eine Stätte ewiger Unruben, am Rande des deutschen Reichs, noch formlos zwischen die weftlichen und die öftlichen Einfluffe gestellt. Raifer Rarl IV., beffen Regierung von den feindlichen Parteien mit gleicher Unwahrhaftigkeit als das goldene Reitalter Böhmens gepriesen wird, von den habsburgischen Resuiten wie von den tschechischen Rirchenfeinden -, Rarl IV. hatte aus Frankreich, wo er seine Augend verlebt hatte, sein Adeal mitgebracht, eine starte, erbliche Ronigsmacht aufzurichten; gleichgültig gegen ben alten Rader der Deutschen und der Tichechen, war er bemüht, nach dem Muster der französischen Monarchie die Erbfolge zu ordnen, den steifnadigen Abel zu unterwerfen und nebenbei auch die Geistlichkeit von der Rrone abhängig zu machen. Hätte er seine ungewöhnliche Rraft baran gesett, als deutscher Raiser im deutschen Reiche eine Reudalherrschaft au erawingen, wie sie trok aller Widerstände in Frankreich und wieder anders in England Wirklichkeit zu werden begonnen hatte, so hätte er vielleicht den Zerfall Deutschlands verbindert; aber Rarl kummerte sich wie die Habsburger por ihm zumeist um seine Hausmacht und wollte seine absolute Monarchie nur für Böhmen sicherstellen. Das gelang ihm einigermaken für seine Person; das geplante Reichsgrundgeset, die Majestas Carolina, konnte er nicht durchseten. Wichtig wurde es, zum Schaden Deutschlands und zum Augen des tschechischen Nationalismus, daß Rarl, um die Geistlichkeit fester in der Hand zu haben, die kirchliche Loslösung Böhmens vom Mainzer Erzbistum und die Gründung eines besonderen Erzbistums Prag vom Papite erwirkte, der wiederum rein politische Beweggrunde für seine Zustimmung hatte. Ohne innere Gläubigkeit förderte Rarl die römischen Wünsche durch Aukerlichkeiten, wie durch eifriges Sammeln von Reliquien; ohne innere Empfindung für ihre nationalen Ansprüche unterstütte er die fühnen Biele der Dichechen, so wenn er in der goldenen Bulle bestimmte, die Sohne der deutschen Rurfürsten sollten der ticbecbischen Sprache mächtig sein.

Dieses persönliche Regiment versagte unter seinem Nachfolger. Rönig Wenzel besaß weder deutliche Ziele, noch einen festen Willen: die Günftlinge, die unter ihm eine ebenso bedenkliche Rolle spielten wie unter Richard II. von England, hatten wohl die Neigung, das absolute Rönigtum Rarls gegen den hohen Adel und gegen die Geistlichkeit weiter au bilden, aber es blieb bei einzelnen barten Makregeln:\*) der bobe

<sup>\*)</sup> Die Ermordung eines Geistlichen ist hier ermähnenswert, nicht weil fie die kirchen- Johannes von feindliche Tat eines Aufklärers gewesen wäre, sondern weil sie zu einer der wunderlichsten Heiligsprechungen Beranlassung gab. Robannes von Nepomuk, der angebliche Beicktvater ber Königin, deffen Standbilb auf allen Bruden Böhmens steht und an ungähligen

Adel stiftete seinen Herrenbund, der bald mit den Brinzen aus dem Hause Luremburg, bald gegen sie immer nur darauf bedacht war, die ehemalige Aldelsherrschaft gegen das Königtum wieder herzustellen. In allen diesen Wirren verfolgte Wenzels Bruder Sigmund mit allen Mitteln den begreiflichen Plan, Wenzel beiseite zu schieben und das ganze Erbe Rarls anzutreten: absolute Königsmacht in Böhmen und, nachdem er endlich deutscher König geworden war, Ausbeutung dieses Titels, um sich aller weltlichen und kirchlichen Gegensäke Europas für seine kleinen und großen Absichten zu bedienen. Auch die katholische Kirche hatte um diese Reit, besonders seitdem sie in Avignon unter französische Abhängigkeit geraten war und gar seitbem es einen Gegenpapst gab, das Streben nach Weltberrichaft zurückgestellt und lebte mit erbärmlichen politischen Mitteln von der Hand in den Mund. Da war es selbstverständlich, daß von den Raisern wie von den Papsten die ganze Hussitenbewegung, die seit Anfang des 15. Jahrhunderts Böhmen in neue Unruhen versette, nur als kleiner Stein im politischen Brettspiel gewertet wurde, ohne jeden Sinn für

Wasserläufen Deutschlands, der böhmische Nationalheilige, der von allen guten Ratholiten gegen Verleumdung und Wassersnot angerufen wird, hat wahrscheinlich niemals gelebt. Rom mag jest kein ganz gutes Gewiffen in der Sache haben, denn die fünfhundertste Wiedertebr des Codestages ging 1893 ohne Feier vorüber. Die Wahrheit ift, daß ein Generalvikar des Brager Erzbistums, vermutlich ein Deutscher, wegen Bestätigung eines neuen Abtes, die der König nicht gewünscht hatte, in der Moldau ertränkt wurde, unter der steinernen Brude. König Wenzel war etwas jähzornig. Diefer Generalvitar, ber immerhin als ein Martner starb, batte den übeln Ruf, auf Wucher auszuleiben. Er wurde gewöhnlich Dr. Robanet (ber kleine Robannes) genannt, biek aber eigentlich Robann von Bomuk ober von Nepomut, nach einem Städtchen bei Bilfen. Erft etwa zwei Menschenalter fpater tam die Legende auf, der fleine Dr. Johannes mare der Beichtvater der edeln Ronigin gewesen, hatte dem muften König das Beichtgebeimnis nicht verraten und seinen Ungehorsam mit seinem Tobe gebuft. Diefe Legende wurde bann 1621, also unmittelbar nach ber Niederwerfung bes tichechischen Aufstandes, baburch bem Ritus eingefügt, daß bem fagenhaften Beichtvater in ber Beitstirche ein Altar errichtet wurde; auch geschaben bald Bunder. Doch erft 1670 verftand fich ein Jefuit bazu, das Leben Nevomuts, also die eigentliche Legende, so zu gestalten, beutsch gesagt zu fälschen, wie sie jest überall zu lesen ift. Das Domtapitel wies zwar diese Vita als ein mythologisch rhetorisches Machwert jurud, und Rom lehnte felbit die Seligiprechung ab. Aber Bunder folgten auf Bunder, Repomutstatuen wurden errichtet, und endlich fügte sich die Rurie. Johannes von Repomut wurde 1729 beiliggesprochen und war bald, neben bem mehr politischen Nationalheiligen Bengel, der firchliche Nationalheilige Bohmens. Dag die Legende aus dem Born über den jungeren König Wenzel entstanden sei, der die Sussiten und insbesondere die Caboriten (die die Ohrenbeichte verwarfen) auftommen ließ, scheint mir eine gewagte Ronftruktion. Viel ansprechender, doch ebensowenig bewiesen, ift die Vermutung von Abel und Lippert: das tichechische Volt habe seinem Märtyrer Bus überall Standbilber errichtet und beren Berehrung sei nicht zu unterdrücken gewesen; da habe die Rirche dem verbrannten Johannes ben ertränkten untergeschoben, und so sei einfach die geschichtliche Tatsache zu erklären, daß es schon lange por der Beiligsprechung Nepomuestatuen gegeben habe, sogar seit 1708 eine dem Manne geweihte Rirche; so sei vor allem die erstaunliche Popularität dieses Beiligen zu begreifen.

Böbmen 361

die dogmatische Frage; und nicht start genug kann es betont werden, dak bis zu dem Feuertode des Bus von einer besonderen bussitischen Regerei gar nicht die Rede war, sondern immer nur von Recht oder Unrecht des Wiclifismus. Dieser machte in Böhmen Schule, weil der tschedische Abel Abfall vom Papsttum, Ginziehung von Rirchengütern, Errichtung einer tichechischen Nationalkirche, alles nach englischem und auch nach französischem Muster, aus Wiclifs Lebren berzuleiten glaubte, ohne nach der Meinung der Zeit den katholischen oder gar den christlichen Glauben aufzugeben. Das bikchen Rekerei in dogmatischen Fragen ging nur fo nebenher, eine Tonne jum Spielen für die theologischen Balfische. Der meistgenannte Vertreter des Wiclifismus in Böhmen war eben Bus

der Magister Rohannes von Susinec (geb. um 1370), nicht um einer hervor-

ragenden Gelehrsamkeit oder Begabung willen, vielmehr nur weil er als Universitätslehrer und als Prediger der beste Sprecher war, in lateinischer wie in tschechischer Sprache, in Verteidigung der Anschauungen der wielifistischen Hof- und Abelspartei. Bis zum Rahre 1408 blieb Hus im ganzen unbehelligt, weil der Erzbischof je nach der Laune des Königs Wenzel strenger oder milder war und weil die Laune des Königs außer von seiner Unberechenbarkeit und seiner Trunksucht auch von der jeweiligen firchenpolitischen Weltlage abhing. Den Born des Erzbischofs und der Geiftlichkeit erregte Bus erft, als er jest in der Bethlebemskapelle, por ungelehrten Leuten, die Gebrechen der gesamten Bierarchie zu tadeln Gerade im Sommer 1408 aber machten die Rardinale einen ernsten Bersuch, dem Standal der zwei Papste ein Ende zu machen und einem allgemeinen Ronzil die Rirchenreform an Haupt und Gliedern ju übertragen; Wenzel wollte die Gelegenheit benüten, in dem Wirrfal der kirchenpolitischen Diplomatie seine Anerkennung im Reiche und seine Macht in Böhmen wiederzugewinnen. Bei diesem diplomatischen Spiele war es ihm sehr bequem, daß er die mächtig gewordene Partei der Wiclifiten in Böhmen gegen den einen oder den anderen Papft auf seiner Seite hatte; Bus und die gleichgesinnten Genossen wiederum benütten bie Gelegenheit, um fich ju Berren ber Prager Universität ju machen, die man ja nach der Sitte der Zeit zur Entscheidung in Glaubensfragen anrufen konnte, ja mußte. Die Prager Universität, 1348 von Karl gestiftet, hatte nach ihrem Pariser Vorbilde eine Einteilung in vier "Nationen", die ja nicht völlig mit Volkstämmen zusammenfielen; in Paris Auszug ber

entsprachen drei Nationen französischen Provinzen, so daß eine französische Mehrheit immer gesichert blieb; in Prag bildeten die Dichechen (nebst den Studenten aus Ungarn und Siebenbürgen) nur eine "Nation", so daß sie durch Busammenhalt der banrischen (füddeutschen), sächsischen

Deutschen

(norddeutschen) und polnischen (östlichen) Nation leicht überstimmt werden Der damals ichon recht versoffene Rönig Wenzel ichwankte fonnten. einige Wochen bin und ber, von den rechtgläubigen Nationen aufgereixt. und bedrobte sogar einmal die tschechischen Abgesandten, Bus und Bieronymus von Brag, mit dem Scheiterhaufen; dann entschied er sich eines Tages plöklich, vielleicht wirklich unter dem Einflusse französischer Diplomaten, für die Forderungen der Dichechen. Bus und die Wiclifiten triumphierten. Die Mitglieder der rechtgläubigen "Nationen", meistens Deutsche, mußten von Prag abziehen, gegen fünftausend Männer, wenn man zu den Professoren und Studenten auch noch die zugehörigen Diener und Buchbandwerker rechnet, und gründeten bekanntlich die Universität Leipzig. Hus war durch seine Fügsamkeit in der Kirchenpolitik bei Hofe. burch seinen Sieg über die Deutschen beim Volke ein gefeierter Mann; übermütig gemacht, ließ er sich dazu hinreißen, nun in seinen Predigten sich auch dogmatisch zum Wiclifismus zu bekennen, wohlgemerkt nicht zu einer Reherei, sondern zu einem vermeintlichen Urchriftentum, das bei der eben geplanten Kirchenreform Aussicht hatte, als Ratholizismus anerkannt zu werden. Erst von da ab begannen die Anklagen gegen Sus ibm gefährlich zu werden. Von der Rurie tam der Befehl, die Bücher Wiclifs zu verbrennen und den ungehorsamen Bus mit dem Kirchenbanne zu belegen. Aber in Rom gab es nicht mehr die Tradition des festen Willens; die beiden Gegenpäpste waren abgesett worden, doch auch der richtige Papst Robannes XXIII. (nach dem kurzen Episkopat Alexanders V.) fühlte sich zu abhängig vom Raiser, um rucksichtslos gegen den Wiclifiten vorzugeben. Bus wurde wegen einiger Frelehren in den Rirchenbann getan, zur Verantwortung nach Rom vorgefordert, nach seiner Weigerung wurde sein Aufenthaltsort mit dem Anterdikt belegt, doch zu gleicher Reit stieg sein Ansehen durch Angriffe des Hofes und des hohen Abels; als das Reformkonzil im November 1414 zusammentrat — der deutsche König hatte die deutsche Stadt Ronstanz als Versammlungsort durchgesett -, hatte die tschechisch-nationale Partei eine Abermacht im Rathause der Brager Altstadt gewonnen, machte der Wiclifismus Fortschritte bei den Volen, Ungarn und Sübslawen, und Hus war kein Phantast, wenn er die Hoffnung hegte, auf dem Reformkonzil nicht so sehr als ein Angeklagter aufzutreten, sondern vielmehr durch seine Rednergabe die Kirchenversammlung zur Annahme der Wiclifitischen Reformen zu überreden. Auch Rönig Sigmund mochte so etwas für wünschenswert und für wahrscheinlich halten und stellte den Geleitbrief vielleicht ohne Falsch aus; Bus wurde noch zuversichtlicher, da er auf seiner langsamen Reise durch Deutschland überall die freundlichste Aufnahme fand.

Ronzil von Ronstanz

Auf dem Ronzile jedoch handelte es sich den leitenden Kardinälen um gang andere Dinge als um den fleinen Magister aus dem fernen Prag; sie waren Häupter der Reformpartei, waren als Anbänger von Odam Nominalisten und Zweifler und hatten demnach - und weil sie jeden Bapst unter die Macht des Ronzils stellen wollten — eigentlich bie Lehren Wiclifs gutheißen muffen; aber fie verurteilten Wiclif und nachher den Wiclifiten Bus, weil sie selbst nationale Kirchenpolitik trieben und, geführt von dem ehrgeizigen Kardinal Bierre von Ailli, die Übereinstimmung zwischen dem deutschen Rönige und dem Bapite itoren wollten. Dem beutschen Könige wurde die Meinung beigebracht, daß Bus seinem weltlichen Regimente in Böhmen gefährlich wäre und daß eine absolute Monarchie in Böhmen (nach französischem Muster) nur errichtet werden könnte, wenn man in Bus die Wurzel, in den bohmischen Abeligen die Afte des Freiheitsbaumes austilgte; so war es zulett Sigmund, der in ber entscheidenden Sitzung die Verurteilung des Magisters verlangte; die französischen Rardinäle hätten ihn, wenn der Rönig fest geblieben ware, nach einem bedingten Widerrufe laufen laffen. "Sett euer Vertrauen nicht auf die Fürsten," schrieb Bus einmal bitter an die Freunde. Sigmund hat einen unverzeihlichen Treubruch begangen, nicht wegen des Geleitbriefs, der nur die übliche Formalität war und den Anhaber nicht aut gegen ein gesetliches Urteil schüken konnte, sondern weil der Rönig durch sein ganges Verhalten sich zuerft als Beschützer des hus zu ertennen gegeben batte.

Es ist bemerkenswert, daß die neue nationale Adee wie bei den französischen Kardinälen so auch bei der Halsstarrigkeit des Magisters mitwirkte; er borte niemals auf, seine Rechtgläubigkeit zu beteuern, weil er seinem Vaterlande durch den übeln Ruf der Rekerei nicht schaden wollte: und er konnte sich anderseits zu einem Widerrufe, der ihm nahegelegt wurde, nicht entschließen, weil er seinen Anhängern und seiner Gemeinde in Böhmen kein schlimmes Beispiel geben wollte. Die Psychologie des Märtyrertums war bei den Regern der späteren Kirche die gleiche wie bei den alten Blutzeugen; nur daß im Falle des Johannes Hus zum ersten Male eine Rücksicht auf die Nation mitsprach.

Von etwas anderer Art scheint Hieronymus von Prag gewesen zu Bieronymus sein, sein Genosse in Rampf und Tod; der weitgereiste Hieronymus kummerte sich als Kirchenmann weniger um die nationalen Ziele der Böhmen, war aber ein um so leidenschaftlicherer Agitator für die kirchenpolitischen Rehereien Wiclifs. Er kam freiwillig nach Ronstanz, um dem Angeklagten beizustehen, ließ sich zur Flucht überreden, wurde unterwegs gefangen, nach der Hinrichtung des Hus zu einem Widerrufe genötigt, dann aber,

von Brag

als er sich zu einer Verleugnung der inzwischen bedrohlich angewachsenen hussitischen Bewegung nicht verstehen wollte, verurteilt und, 30. Mai 1416, lebendig verbrannt.

Bis zum Tode des Hus gab es in Böhmen, genau genommen, theologisch nur eine wielifitische Partei; erst auf die Nachricht von der Verbaftung des Magisters sette die eigentlich bussitische Bewegung ein, die unmittelbar nach der Hinrichtung zu sogenannten Ausschreitungen führte: unter Billigung des Hofes wurden in Stadt und Land die Bauser der nicht bussitischen Geiftlichen gestürmt und geplündert, und ein abeliger Bund protestierte gegen die Verurteilung, bekannte sich also selbst zum Wiclifismus, zur freien Bredigt des Evangeliums. Nun aber näherte sich König Wenzel einem rechtgläubigen Herrenbunde, und aus dem bewaffneten Gegensate beim Abel mußte ein Bürgerkrieg entsteben. Das Lavieren Wenzels hielt beide Parteien noch einige Rabre zuruck. gab aber den Sussiten Zeit, sich zu organisieren; als aber im Sommer 1419 während eines Prager Aufstandes einige deutsche katholische Ratsberren zu den Fenstern des Rathauses hinausgeworfen wurden ("gut altböhmisch", po staročesku, nannte man dieses Verfahren zweihundert Jahre später, als der berühmte Fenstersturg den Dreißigjährigen Rrieg einleitete) und König Wenzel aus Erregung darüber starb, war unter seinem Nachfolger, dem längst reformfeindlich gewordenen Rönige Sigmund, kein galten mehr. Und zwar bildeten die unmittelbaren Schüler und Anhänger des Johannes Hus, die "Prager", eine gemäßigte Partei, die in der Trennung im Dogma nicht einmal so weit ging, wie hundert Nabre später Luthers Reformation; sie nannten sich, weil sie das Abendmahl in beiderlei Gestalt reichten, auch im Relche, die Kalixtiner oder Ihnen stand bald eine radikale Partei gegenüber, an die man zunächst bei dem Namen der Hussiten benkt, die sich kaum in allen Dingen auf hus berufen durfte, nur daß die Wut des huffitenkrieges doch auf diese Partei, die der Taboriten, zurückgeht und daß die nationale Überspannung eben auch als ein Erbe von Hus berkam.

<sup>\*)</sup> Es gehört nicht hierher, wie die Gegentesormation durchsührte, was Pius II. schon 1462 begonnen hatte: den Vernichtungskrieg gegen den Relch (lateinisch "calix", schockolich "kalich") als das Symbol des Hussitismus; auch die Frage, ob wirklich, wie eben dieser Papst vielleicht erst erzählte, um den Tschechen den Kelch als eine deutsche Ersindung verdächtig zu machen — ob also wirklich ein sonst unbekannter Peter von Oresden das Symbol eingeführt habe, gehört nicht hierher. Raum die Bedeutung, die der Relch dei den Böhmischen Brüdern gewann. Ich kann es mit aber nicht versagen, an die sogenannte Hostenmühle zu erinnern, die sich denn den nicht gar zu sehr von einer Gebetmühle unterscheidet. Relch und Ahre waren von alters her Sinnbilder des Abendmahls. Da wurden denn Hostienmühlen künsterlich hergestellt: die Evangelisten schulten Bibelsprüche in einen Nühltasien, und unten kommt ein kleiner Christus in einem Relche heraus.

Suffiten 365

Das bisber geübte Verfahren der Rirche, Ausrottung der Reker durch Feuer und Schwert eines Religionskrieges, versagte. Dem Rreuzzuge des Papstes setten die Böhmen zum ersten Male nationalen Fanatismus entgegen, konnten zur Offensive gegen das deutsche Reich übergeben und zwangen die Rirche wieder zum ersten Male zu Verhandlungen. Auf dem Konzil von Basel wurde die Reherei als ebenbürtige Macht anerkannt, und die Welt erlebte das Schauspiel, daß die Kirche nachgab. Unter mancherlei Verklausulierungen wurde den Böhmen das Abendmahl in beiderlei Gestalt zugestanden. Aber mit schlauester Benützung der dynastischen Verhältnisse in Deutschland und der Sektengegensähe in Böhmen verstand es die katholische Rirche, ihre Zugeständniffe Bug um Bug wieder zurudzunehmen, fo daß die Gewiffensfreiheit in Böhmen nicht einmal durch eine teilweise Verschmelzung des Utraguismus mit Luthers Reformation zu retten war. Und wieder bundert Rabre nach Luther, im dritten Rabre des Dreißigjährigen Krieges, schien die politische und religiöse Freiheit der Böhmen durch die Schlacht am Beißen Berge für immer vernichtet. Die Gegenreformation ging blutig ans Werk, Böhmen wieder katholisch zu machen und die beschworene Gewissensfreiheit aufzuheben.

Die freiesten Männer unter den böhmischen Wiclifiten, denen es Böhmische weder um Krieg, noch um einen unwahren Kompromiß zu tun war, sondern einzig und allein um ein Leben innerer Wahrhaftigkeit, waren bereits 1433 den verlogenen Prager Rompaktaten nicht beigetreten; sie waren zu gering an Babl, um noch eine politische Rolle spielen zu können: sie stifteten die Union der Böhmischen Brüder, und von da aus wirkten einige aufklärerische Gedanken des Wiclifismus auf die Folgezeit bis zur Gegenwart.

Das Dunkel über die geschichtliche Herkunft dieser Sekte wird wohl niemals völlig gelichtet werden; man hat sie mit den Resten der Taboriten in Verbindung gebracht, dann wieder mit den Waldensern und endlich mit den Regern unter den Franziskanern; sogar an diesem legten Busammenhange mag irgend etwas richtig sein, insofern wenigstens, als die Lebre von der Verwerfung aller schlechten Priester, auch wohl der Gebrauch des Brudernamens auf die Franziskaner zurückzugeben scheint, vielleicht die Ablehnung von Prieftern, die sich im Stande der Todsünde befinden, geradezu auf Odam; daß die Böhmischen Brüder im wesentlichen Wielifiten waren, Wielif aber kein konsequenter Nominalist war wie Odam, scheint mir an sich keinen Widerspruch zu enthalten, weil die tieffinnigen, erkenntniskritischen Gedanken Odams allen diesen Leuten unzugänglich waren, dem kirchenpolitischen Reger Wiclif und seinem

Brüder

Schüler Aus ebensosehr wie den Jussiten und den Taboriten. Die Böhmifchen Brüder stellten, wie vor ihnen die Waldenfer, ein praktisches Lebensideal auf und gerieten nur gegen ihren Willen in dogmatische Streitigkeiten; wieder schwebte ihnen ein willkürlich angenommenes Urchristentum als Biel vor, das gar teine Rirche fein wollte, fondern nur eine Gemeinschaft: bürgerliche Arbeit bei den Genossen, unbedingte Armut bei den Priestern, die nicht gelehrt zu sein brauchten, sondern nur "gut". Mit der späteren Aufklärung, die nacheinander die Rirchenlehre, die Offenbarung, die Bibel und den persönlichen Gott anzweifelte und durch einen farblosen Deismus ersette, hat die Wirksamkeit der Böhmischen Bruder nichts zu schaffen, namentlich das Unsehen der Bibel nahm recht abergläubische Formen an; aber der Rampf der Brüder gegen ihre staatlichen und firchlichen Unterdrücker mündete trokdem in den Strom der Aufklärung, weil es ein Rampf um Religionsfreiheit und Gewissensfreiheit war. So oft die europäische Lage die Gewalthaber in Böhmen zu Verordnungen der Duldung zwang und die Böhmischen Brüder nach roher Unterdrückung sich wieder regen durften - unter Rudolf II. und endlich unter Roseph II.-, zeigte es fich, daß in der heimlich fortbestehenden Brüderschaft neben allerlei Duckmäuserei auch eine Neigung zu Freidenkerei lebendig geblieben war. Nirgends wird ausdrücklich gefagt, daß in der Idealgestalt Jesu Christi nur ein menschliches Vorbild verehrt werde; da aber jede andere kirchliche Tradition fallen gelassen war und auf irgendein Dogma kein Wert gelegt wurde, lief es doch darauf hinaus, daß man wenigstens im 19. Jahrhundert sich noch einen Böhmischen Bruder nennen konnte, auch wenn man in Jesus nur noch den edelsten und weisesten Menschen erblickte. Viel mehr als die Reformation in den übrigen Ländern hat die Brüderschaft in Böhmen dem freien Denken vorgearbeitet; und hat sich trot vieler Berührungspunkte und trok aller Bemühungen Luthers mit der Reformation niemals völlig vereinigt.

Soziale Bewegung Die Jussitenbewegung hatte, wie anders nicht zu erwarten, einen starken wirtschaftlichen Einschlag: der böhmische Abel wollte, wie der französische und der englische, unter dem Vorwande dogmatischer Überzeugungen Kirchengüter an sich reißen und die wilbesten Jussiten hatten kommunistische Neigungen. Zur Aufstellung modern sozialistischer Forderungen kam es aber in Vöhmen kaum; wohl aber schon zur Zeit der Jussitenkriege und unter den ökonomischen und sittlichen Nachwirkungen ihrer Greuel in Deutschland, damals schon, beinahe hundert Jahre vor dem großen Vauernkriege. Noch war das Schlagwort "Sozialismus" nicht erfunden, noch bezeichnete das Schlagwort "Reformation" nicht wie beute ein einzelnes Ereignis; es war also möglich und lag dem

Buffiten 367

Seiste der Zeit sehr nahe, die beiden Freiheitstämpfe, die man führen zu müssen glaubte, unter einer gemeinsamen Bezeichnung zusammenzusassen: den Freiheitstampf gegen die Kirche, die die Heilige Schrift verfälscht hatte zu der Lehre einer geistlichen Monarchie und Tyrannei, zu einem Kirchenrechte auf Ausbeutung der Völker, und den anderen Freiheitstampf gegen die geistlichen und weltlichen Fürsten und Herren, die — unterstützt von dem geistlichen und weltlichen Rechte der Römer — den armen Leuten Wald und Feld, Acker und Hof geraubt hatten und sie zum Lohne für ihre Arbeit hungern ließen.

Reformatio Sigismundi

Man hat sich daran gewöhnt, unter dem Worte "Reformation" die kleine Kirchenänderung zu verstehen, die im ersten Drittel des 16. Jahrhunderts durch Luther und seine Nachsolger zum Absall von Rom führte; Katholiken und Protestanten haben Beweggründe, es womöglich vergessen zu lassen, daß schon vorher, über hundert Jahre lang, allgemein eine Abschaffung der Mißbräuche, eine Kücklehr zu einem willkürlich datierten Urchristentum verlangt wurde, von Geistlichen und Laien, und daß so hundert Jahre vor Luther Reformation zu einem Schlagwort wurde, wie etwa später Aufklärung oder Fortschritt. Aur daß in den Ausdrücken Aufklärung und Fortschritt der Glaube an eine neue und bessere Zukunst mitverstanden war, in dem Wortschalle Reformation jedoch der Glaube an eine bessere Vergangenheit, eben an ein altes und bessere zurücksehrten.

Das mertwürdigfte Dokument einer Weltverbefferung in Staat und Rirche aus der Zeit vor Luthers Reformation ist eine Schrift, die feit dem Sabre ihrer Abfassung (wahrscheinlich 1438) bis zum Ausbruch des Bauerntriegs vielfach abgeschrieben und gedruckt wurde, allgemein für ein Wert des Raifers Sigismund oder eines seiner Vertrauten galt und unter dem Titel der Reformatio Sigismundi ging, bis die bistorische Rritit unserer Beit der Legende ein Ende machte. Zwar hatte icon ein abtrunniger Humanift, der aus Geldgier und Eitelkeit jum Todfeinde Luthers gewordene Cochlaeus, die Autorschaft des Raisers beftritten, aber nur, um der neuen Reformation Luthers keinen Ruchalt in einem offiziellen oder offiziösen Attenstücke zu lassen; doch erft Willy Böhm hat in seiner Ausgabe und Monographie "Friedrich Reisers Reformation des R. Sigmund" (1876) den philologischen Nachweis geführt, daß das Buch unmöglich bei Lebzeiten des Raisers Sigmund geschrieben werden konnte, daß mit großer Wahrscheinlichkeit der 1458 zu Strafburg hingerichtete Prediger Reiser der Verfasser war. Reuere Untersuchungen haben allerdings die Ergebnisse Böhms in Zweifel gezogen und einen anderen Settierer, ben Augsburger Stadtschreiber Valentin Eber, als wahren Autor der Reformatio Sigismundi nachweisen wollen. Ich halte mich jedoch für berechtigt, den Darlegungen von Böhm zu solgen, weil sie für mich überzeugend sind und das Verhältnis der Reformatio zu ihrer Zeit richtig darstellen, auch wenn der Beweis für die Autorschaft Reisers nicht zwingend sein sollte. Es handelt sich um nicht mehr und nicht weniger als um die Tatsache, daß um die Zeit des Konzils von Vasel die kirchenseindliche und — wie man heute sagen würde — sozialdemokratische Agitation in Deutschland weit verbreitet war und die Reformatio im Dienste dieser Bewegung versast wurde, einerlei von wem. In diesem Zusammenhange ist das Leben und Wirken Reisers auch dann beachtenswert, wenn ihm die Autorschaft der Reformatio wieder abgesprochen werden sollte.

Friedrich Reiser

Friedrich Reiser, bald nach dem Jahre 1400 bei Donauwörth geboren als der Sohn eines sektiererischen Raufmanns, gehörte wie sein Vater zu den deutschen Waldensern, die den noch nicht ganz aufgeklärten Spottnamen der "Winkeler" führten. Friedrich Reiser scheint schon in früher Jugend zu einem Wanderprediger dieser Reker bestimmt worden zu sein, machte vielleicht noch eine Lehrzeit in Nürnberg durch und lernte ba den aus England entflohenen Wiclifiten Payne kennen, der in Prag von den Hussiten brüderlich aufgenommen worden war und an einer Verbindung der versprengten deutschen Reter mit den Jussiten arbeitete. Es ist von Bedeutung, daß Panne, übrigens auch als Diplomat für die Bussiten tätig und nicht ganz zuverlässig, schließlich der radikalen Partei zugebörte, den Taboriten. Reiser war also etwa in den Rahren 1420 bis 1430 Raufmann und Wanderprediger und auch ganz gewiß ein Anhänger des Hus, wie viele Deutsche. Johannes Hus war schon auf seiner Fahrt nach Ronstanz in Nürnberg und in Süddeutschland mehr als freundlich aufgenommen worden, zur freudigen Überraschung dieses Deutschenhaffers. Sein Märtyrertod hob sein Ansehen auch in Deutschland. In Regensburg wurden 1420 und 1423 ein Weltgeistlicher und ein anderer Mann wegen hussitischer Gesinnungen hingerichtet. Die Revolution in Böhmen wurde in Deutschland als ein Bauernaufstand gegen die Verelendung des Volkes und gegen den Gewissenszwang mit Teilnahme begrüßt, und die deutschen Adeligen waren gar nicht abgeneigt, sich nach böhmischem Muster der Kirchengüter zu bemächtigen; erst als später die Ritter und Bauern durch die Sussiten die Greuel des Arieges am eigenen Leibe kennen lernten, schlug die Stimmung um, und der deutsche Bauernfrieg, den die Reformatio Sigismundi vorhersagte und wohl auch vorbereiten follte, ein Rampf zugleich gegen Rirche und Staat, wurde um zwei Menschengeschlechter hinausgeschoben.

Friedrich Reiser wurde während einer Reise in Österreich von den Bussiten gefangengenommen, aber offenbar bald als ein Gesinnungsgenosse genosse gut behandelt; er lebte in Tabor, dann in Prag; hier wurde er im Derbste 1430 nach hussitischem Ritus zum Priester geweiht.

Der Verfasser der Reformatio nennt sich selbst (nach alter philologischer Vermutung) Friedrich von Landskron. \*) Friedrich Reiser war wirklich Pfarrer in Landskron geworden, in einem böhmischen Städtden, wo er offenbar unter der deutschen Bevölkerung Suffitismus zu predigen hatte; vorher und nachher muß er die hussitische Sache in Basel vertreten haben. Nicht gang aufgeklärt scheint mir der Umstand, der vielleicht seine spätere Verurteilung entschied. Reiser soll von den Taboriten zu einer Art Bischof geweiht worden sein, sich selbst den Titel eines Bischofs von Gottes Gnaden beigelegt haben, eines Bischofs der Urmen, die die irdische Rirche und die Ronftantinische Schenkung verwarfen, ja sogar den Titel eines Statthalters Resu Christi. Wenn man nicht übersieht, daß die Dokumente über Reisers Lehrmeinungen nur Prozegatten find und daß feine und der Beugen Aussagen unter der Folter abgegeben wurden, so bleibt zwischen seinen Gedanken und denen der Reformatio Abnlichkeit genug bestehen, um an seine Autorschaft zu glauben. Ein wichtiger Unterschied besteht nur darin, daß die Reformatio die Konstantinische Schenkung anerkennt, ja zur ökonomischen Unterlage ber Reform macht, während der bussitische Agent Reiser die Schenkung verächtlich findet; man hat zur Lösung dieses Widerspruchs schon hervorgehoben, daß die Reformatio geschrieben wurde, bevor Reiser förmlich ein Agent der Taboriten war, daß das sogenannte Patrimonium Petri dem Verfasser der Reformatio zur Zeit des Baseler Ronzils noch unangreifbar scheinen mußte, weil eben die Berufung auf das reiche Erbe des römischen Stuhls die übrige Christenheit von allen Rirchensteuern befreien sollte; man hätte auch Wert legen sollen auf den Wortlaut des Geständnisses: der Angeklagte Reiser betrachtete ja die Ronstantinische

<sup>\*)</sup> Die Stelle, gleich auf einer der ersten Seiten der Reformatio, ist allerdings auf Täuschung berechnet. Der Verfasser oder Poet stakt sich da als einen Diener der gemeinen Ehristenheit und Rat des Kaisers Sigmund ein, der das Buch nach hoher Meister Weisung, Sunst und Willen lateinisch gemacht und dernach ins Deutsche übersetzt habe. Es läßt sich aber nicht daran deuteln, daß der Schreiber von sich selbst als einem Friedrich von Lancitonii spricht. Und daß in der Fraktur alter Handschriften das nichtpunktierte i einem er völlig selch war, ein doppeltes nichtpunktiertes i einem kleinen Fraktur-a sehr ähnlich. Daß also, was die Abschreiber "Lancitonii" lasen, ursprünglich sehr gut "Lancctona" gewesen sein konnte. Merkwürdig ist dabei, daß bereits Goldast, der sicherlich von Reiser als einem Priester in Landsetron nichts wuste, das "Lancitonii" ohne Angabe seiner Gründe in "Lancekton" (Langskron) geändert hat. Vielleicht folgte er einer mündlichen Überlieferung.

Mauthner, Der Atheismus I. 24

Schenkung nicht als eine Fälschung,\*) er verachtete sie nur, wie denn zu dieser Papsifabel lange schon der Zug gehörte, daß ein Engel über diese Schenkung sein dreisaches Wehe gerusen hätte. Schon vor Waldes, Wiclif und Hus hatten Walther von der Vogelweide und Dante die Schenkung betlagt, aber nicht angezweiselt; es lag kein Widerspruch darin, den Reichtum des Papsies unchristlich zu sinden und dennoch die einmal vorhandene Sachlage zum Besten der Kirche wenden zu wollen.

Der Verfasser der Reformatio wäre unbedingt selbst ein Fälscher zu nennen, wenn er sein Buch ausdrücklich für eine Schöpfung des Raisers ausgegeben hätte. Das hat er aber nicht getan; und der Traum Sigmunds, der den Raiser als einen bewußten Rirchenreformator hinstellt, ist erst eine Zugabe des Drucks von 1476, der auch einen häufig wiederholten Holzschnitt bringt: Sigmund, in seinem Bette schlafend, wird vom lieben Sotte persönlich zur kirchlichen Revolution aufgerufen. In moralischem Sinne war aber der Verfaffer icon wieder tein Fälfcher, weil Raifer Sigmund in vielen Dingen fo dachte, wie der Verfasser schrieb; nur daß der Raiser ein Realpolitiker war, für seine Macht über Papst und Reichsfürsten und für seine Rasse mehr besorgt, als für irgendein religiöses Bekenntnis oder für irgendeine Besserung der kirchlichen Zustände. Der Schreiber der sogenannten Reformatio Sigismundi war aber, ob er nun in Wahrheit Friedrich Reiser hieß oder nicht, ein kegerischer Priefter und wahrscheinlich (wenn es Reiser selbst war, gang gewiß) ein Sendbote der Hussiten in Deutschland. Ein bezahlter Sendbote, was jedoch keinen Fleden auf seinen Charafter werfen muß. Er war jedenfalls ein überzeugter Anhänger ber Lehre, daß ein Umsturz in Staat und Rirche notwendig geworden sei. Es war eine äußerst erregte Beit, da die weltlichen Fürsten auf dem Konstanzer und dann auf dem Baseler Konzil die allgemeine Sehnsucht nach einer Rirchenreform für ihre egoistischen Bwecke benütten, da das Volk in Stadt und Land von den Fürsten gegen die geistliche Herrschaft aufgerufen und durch unklare Versprechungen gewonnen, sofort auch Abstellung der irdischen Beschwerden verlangte. Aberdies hatten die Hussiten und besonders die Taboriten ein Beispiel gegeben, dem der Verfasser der Reformatio nur nachzufolgen brauchte. Ein System des Liberalismus kann er nicht bieten, dafür ist das 15. Jahrhundert nicht reif und er auch in der damaligen Wissenschaft zu fremd. Was er mit besonderer Schärfe bekämpft, das sind die Auswüchse des mittelalterlichen Sandels und Wandels: das Bunftwefen, den Fürkauf (Lebensmittelwucher) und die kleinen Trusts, die bereits Wucher trieben.

<sup>\*)</sup> Die entschiedende Schrift Vallas (von 1440) wurde in Deutschland erst 1517 durch Jutten allgemein bekannt.

Aber er kennt doch schon den Begriff der Freiheit. "Es ist eine unerhörte Sache, ein Unrecht, über welches man der Christenheit die Augen öffnen muß, daß es Leute gibt, die zu jemand zu sprechen wagen: du bist mein eigen." Er läft die Maste, als rede er im Namen des Raifers, fallen, wenn er im Namen der armen Briefter die Massen zu Kilfe ruft. "Das geistliche Recht ist krank, das Raisertum und alles, was ihm zugehört. stehet zu Unrecht. Man muß es mit Kraft durchbrechen. Großen schlafen, so muffen die Rleinen wachen ... Jest hat der Teufel bie Gewaltigen umftridt, daß fie nichts tun. Aber Gott läßt die Seinen nicht . . . Wenn die Zeit kommt, daß ihr vernehmt eine folche Eröffnung und Verkundung, jo ichlage jedermann zu." Der Verfasser ist weder ein Atheist, noch ein Unchrist, aber so kirchenfeindlich, daß er allen Prälaten ibre Städte und Schlösser nehmen und nur den kleinen Bfarrern ein bescheidenes Auskommen belassen will. Der Bapit habe ja im Batrimonium Petri das Mittel, sich und seine Rardinäle zu erhalten, ohne Ablaß ober irgendeine andere Simonie. Die Aufhebung des Zölibats war damals nicht unkatholisch, angesehene Rardinäle verteidigten die Priesterebe auf dem Konstanzer wie auf dem Baseler Konzil: uns scheint es drollig, wie der Verfasser der Reformatio die Sache einrichten will: der verheiratete Pfarrer soll je eine Woche bei seinem Weibe liegen, dann aber sich durch ein Bad und eine Beichte reinigen, um in der folgenden Woche wieder Messe lesen zu können; es mag ein Versuch gewesen sein. das Volk an Priestereben zu gewöhnen. Selbstverständlich war die Reformatio auch gegen die Erbschleicherei der Rirche, besonders der Rlöster.

Bichtiger als alle Einzelheiten aber ist der Grundsatz einer Trennung von Kirche und Staat, der mit aller Deutlichteit ausgesprochen wird: daß sich das Seistliche vom Weltlichen allwege scheiden müsse. Selbstverständlich wird diese Forderung nicht in den Ausdrücken unserer Zeit aufgestellt. Der Versasserich sogar so etwas wie ein Gottesreich zum Ideal. Doch dieses Gottesreich soll von einem neuen Staate verwaltet werden, in welchem der Papst nichts zu sagen hätte. Die gesistlichen Jäupter scheisser Pharrer werden um so besser behandelt) sollen alle ihre Schlösser und Gerechtsame an das Reich abtreten, das allein Sesehe über Höchsserie und gegen Wucher und Schieberei zu erlassen hätte. Und einmal stellt der Versasser und Scheiderei zu erlassen hätte. Und einmal stellt der Versasser noch Notarius sein." Also: nicht eigentlich Trennung wird verlangt, sondern Unterwerfung von Kirche und Staat unter das neue Recht einer religiösen und sozialen Freiheit.

Der berühmte Abt Trithemius, der an die Echtheit der Reformatio glaubte und nur die Abfassung in die Zeit des Konstanzer Konzils verlegte — wie damals mehrere Neudrucke —, berichtet in seiner Chronik, Kaiser Sigmund habe die Reformatio veröffentlichen lassen, um dem Jussitismus, der sich in ganz Deutschland eingeschlichen hatte, durch seine eigene Staats- und Kirchenverbesserung die Spize abzubrechen. Er sagt von dem eigentlichen Verfasser, dem kaiserlichen Viener Friedrich, er sei eher ein Jussite als ein Christ gewesen. Der Kaiser habe dann den Plan sallen lassen, weil er auf dem Konzil keine Mehrheit fand.

Der Pfeiferhänsle Die Reformatio Sigismundi hat in Deutschland weder einen kirchlichen noch einen staatlichen Umsturz hervorgerusen; der Verfasser war weder Schwärmer noch Orausgänger genug, um das Volk zu sanatisseren; auch erwartete man allgemein just um die Zeit, als das Zuch zuerst durch Abschlässer verbreitet wurde, eine Revolution von oben, durch die Beschlüsse des Vaseler Konzils. Ein wilder Aufruhr in Deutschland, ein Vorspiel zu dem Vauernkriege, mag aber doch wohl mit Friedrich Reiser und mit seiner Würzburger Rehergemeinde (von 1446), mit dem deutschen Jussitismus und zuleht mit der Resormatio Sigismundi innerlich und äußerlich zusammenhängen: die Vauernbewegung, die Hans Vöhm, der Pseiserhänsle, in Niklashausen Anno 1476 erregte. Es ist sehr wahrscheinlich, daß der Pseiser Hans nach der Sitte der Zehren aus Vöhmen geholt hatte.

Im Würzburgischen, nicht weit von Wertheim, wo beinahe breihundert Jahre später eine recht fragwürdige Bibelübersetung einen mehr literarischen Lärm verursachte, trat 1476 der Pfeifer Hans auf, der von der Jungfrau Maria erwedt zu sein behauptete, das Volk zur Freiheit und Gleichheit aufzurufen. "Ach weh, ihr armen Teufel." Reine Bölle, keine Fronden mehr, freie Jagd und freie Fischerei. Reine Päpste, keine Fürsten, keine Bischöfe mehr. Gleichheit und Brüderlichkeit! Es soll noch dahin kommen, daß Fürsten und Berren um Taglohn arbeiten. Und die Geistlichen haben kein Recht auf die Zehnten. Die Geistlichen werden ihre Platte mit der Hand bedecken, um nicht erkannt und kotgeschlagen zu werden. Die Pfaffen sollen nicht bannen und nicht mit dem Fegseuer drohen. Die religiösen Schlagwörter sind nicht die gleichen wie die des Bauernkriegs, weil Hus mit dem Ratholizismus noch nicht gebrochen hatte; es ist aber ganz der gleiche Aufruhr gegen die Pfaffen und gegen die Herren.

Niklashausen war ein Wallfahrtsort. Zum blutigen Austrag kam es, als der Sackpfeifer, von seinen Anhängern das "Hänselin" genannt, die Bewohner des Taubertals aufforderte, am Margaretentage (13. Juli) in Waffen zur Wallfahrt zu kommen. Nun ließ der Bischof von Würz-

burg den neuen Bropheten in der Nacht vorher gefangen setzen. Die bewaffnete Rotte, vielleicht zehntausend Mann stark, zog vor den Frauenberg, um den beiligen Aungling zu befreien, falls er sich nicht selbst durch ein Bunder befreien könnte. Der Bischof versuchte es erst mit Unterhandlungen, dann mit blinden Schüffen, endlich mit einem scharfen Anariff auf die Bauern: sie wurden in die Klucht geschlagen und dem Sadpfeifer wurde der Prozeß gemacht. Wenige Tage nach der Verhaftung wurde dem armen Sanfelin fein "Bad gerüftet", d. b. er wurde lebendig verbrannt. Die Bewegung hörte darum noch lange nicht auf; der Zulauf nach Niklashausen dauerte an, der Märtyrertod des Führers schien zur Bildung einer Gemeinde Veranlassung zu geben, bis der Vischof rücksichtslos einschritt, mit Bann und Interditt, und die Gnadentirche dem Erdboden gleichmachen ließ. Erst über vierzig Rahre später durfte sie wieder aufgebaut werden. Das Andenken an den Sackpfeifer von Niklashausen lebte in Volksliedern fort.

## Elfter Abschnitt Die Hexenreligion

So war es für die Leiter der römischen Kirche, die nicht blind waren, seit den Konzilien von Konstanz und Basel deutlich geworden, daß sich hinter der Forderung einer Reformation der Abfall von der Kirche vordereitete, in wachsender Ausdehnung. Die früheren Kehereien waren trot innerer Zusammenhänge mehr örtlicher Art gewesen; nun hatte aber der Kaiser Sigmund schon in Konstanz Berausgade der Kirchengüter vorgeschlagen, und der Hussitismus war, weit über Böhmen hinaus, zur Forderung der Zeit geworden. In Basel erkannte der Kardinal Julian, daß die Klagen des niederen Volkes und die Beschwerden der hussitischen Ketzer sich zu einer europäischen Revolution zu vereinigen drohten, deren Ausgangspunkt leicht Deutschland werden konnte. Man wußte natürlich nicht, daß die Spannung sich just in der Reformation und im Vauerntriege entladen würde; aber man sah so etwas kommen.

Da mag es für die vorsorglichen Staatsmänner der Kirche nahegelegen haben, der unerhörten Sefahr mit einem unerhörten Mittel zu
begegnen: den volkstümlich gewordenen Herenglauben zu einer Waffe
gegen die volkstümliche Reherei zu benühen. In den ersten Jahrhunderten
des Mittelalters war der Teufelsglaube von selbst mächtig geworden;
jeht erst besann sich die Kirche darauf, eine weit verbreitete Folge dieses
Slaubens, den sie geduldet und gefördert hatte, zugleich zu formulieren
und zu verfolgen: die Hererei.

Rede Darstellung der Geschichte des Herenprozesses muk ein falsches

Glaube an die Seren

Bild geben, wenn der wichtigste Rug auker Acht gelassen wird, auf den doch nicht auf jeder Seite besonders hingewiesen werden kann; wenn nicht trok aller Entrüftung über die Infamie der geistlichen wie der weltlichen Fürsten und Richter, trot allem Mitleid mit den Opfern der Folter die unbestreitbare Tatsache festgehalten wird, daß Bäpste und Reformatoren, Gesekgeber und Richter, ja daß die Opfer selbst an das Dasein von Heren glaubten, gewissermaßen noch leibhaftiger glaubten als an das Dasein von Gott und Teufel. Wir dürfen vor der Formulierung nicht zurückschrecken, daß der Herenprozeß schließlich doch eine logische Folge des Herenglaubens war, und der Herenglaube eine Religion, eine richtige, transzendente, dogmatische Religion; es genügt nicht, daß wir nach Überwindung dieser positiven Religion, um den Religionsbegriff zu retten, von einem Gökendienste reden oder — mit einer Halbheit von einer religiösen Epidemie. Es war eine Religion wie andere Religionen, konnte sich auf Übereinstimmung der Völker, auf übernatürliche Erscheinungen und auf Lehrsätze der Kirche berufen; natürlich auch auf die Beilige Schrift. Darum ist Gewicht darauf zu legen, daß die rechtgläubige Priesterschaft die Herenvorstellung, die länger als zwei Jahrhunderte au ihren Lehren von Gott und Teufel gehörte, bis zur Stunde nicht ausdrücklich fallen gelassen hat; darum mußte die Befreiung vom Berenglauben in einer Geschichte des Atheismus ausführlich behandelt werden.

Noch im 16. Jahrhundert, da doch schon Weper und andere uneigennükige Menschen den Glauben an die Hererei verloren hatten, wäre es nicht als eine Blasphemie herausgekommen, eben diesen Glauben an die Heren und den Teufel sowie den Glauben an Gott als den gleichen Begriff zu betrachten. Heute bin ich mir deutlich der "Blasphemie" bewuft, wenn ich die Gleichheit dieser Glaubensbegriffe hervorhebe. Die Gleichheit oder Ahnlichkeit der Begriffe liegt (wenigstens bei Gott und Teufel) nicht in irgendeinem logischen Schlusse, sondern in ber Sache selbst: einem menschenähnlichen Wesen, das niemals jemand gesehen hat, werden nükliche oder schädliche Anderungen des Naturverlaufs zugemutet; von diesem gedachten menschenähnlichen Wesen werden also Wunderwirkungen erhofft oder befürchtet. Bei den Heren liegt die Sache etwas anders, doch nicht gunstiger. Ihre Personen sind nicht bloß gedacht, unterliegen vielmehr höchst real der Folterqual und der Feuerpein; nur ibre Hereneigenschaft ist gedacht. Man mußte sie also in logischer Besiehung billig nur mit den Prieftern vergleichen, lebendigen Menschen mit erdachten Eigenschaften; verwunderlich ift es nicht, daß die Priefter des Gottes in den Heren Priesterinnen des Teufels saben und von einer

schwarzen Messe redeten; hätte es wirklich (außer Wahnsinnigen, Somnambulen und durch die Folter wahnsinnig Gewordenen usw.) solche Beren gegeben und hätten diese Beren eine Hierarchie gebildet, sie hätten am Ende sich selbst für Priesterinnen des wahren Gottes und die ordinierten Geistlichen für Priester des Teusels ausgegeben. Nur daß es teine Beren gegeben hat, wenn deren auch von tatholischen und protestantischen Behörden seit etwa 1484 bis ins 18. Jahrhundert hinein ungezählte Scharen entsetzlich gemordet worden sind.

Wer nun an der Vergleichung zwischen Gottesglauben und Teufelsglauben, zwischen Briefterherrschaft und Berenmord Unstoß genommen hätte, der könnte sich über die Zusammenhänge belehren lassen durch die einfache Erwägung, daß erst die deistische Bewegung seit Ende des 17. Rahrbunderts dem Glauben augleich an das Briesterrecht und an die Herengefahr ein Ende zu bereiten anfing. Zwar hatte schon hundert Rabre vorher Wener, der Schüler und Freund Agrippas von Nettesheim, zu beweisen gesucht, daß die Bibel das Dasein von Beren nicht lehrte, daß da eine falsche Übersekung vorläge; solche logische oder historische Beweise blieben solange unwirksam, bis die öffentliche Meinung in ihrem Glauben an übernatürliche und widervernünftige Rräfte überhaupt erschüttert war. Ledn\*) ("Geschichte der Auftlärung in Europa") hat schon sehr gut darauf bingewiesen, daß der Aweifel an der Bererei dem Aweifel an den positiven Religionen unmittelbar folgte. Wie die antiken Religionen viel duldsamer waren als die monotheistischen des Orients und gar die des Abendlandes, so batten die Verfolgungen der Magier in Griechenland und der Wahrsager oder Mathematiker in Rom bei weitem keinen solchen Umfang angenommen, wie die Herenfurcht und der Herenmord in den driftlichen Ländern; man konnte in Rom ein vortrefflicher Raiser sein (Marcus Aurelius, der edle Philosoph, und Julianos, der edle Romantiker) und dennoch die Wahrsagerei aus rein politischen Gründen benüten oder bekämpfen. Der Grund liegt auf der Hand. Die antiken Theologen, wie man die griechischen Philosophen nennen darf (weil sie sich doch auch mit der Rosmogonie und den letten Ursachen der Moral beschäftigten), wußten nichts von bosen Geistern; die christlichen Theologen dagegen lehrten das Dasein solcher Dämonen oder Boten des Teufels.

<sup>\*)</sup> Selbstverständlich sind für die Psphologie des Herenwesens die beiden Bücher von J. Hansen ("Bauberwahn" und "Quellen und Urtunden") benützt worden, ferner Soldans "Seschichte der Berenprozesse" (in der Ausgade von 1880) und endlich der "Herenprozesse" (elbst, zumeist in der deutschen Übersetzung von 1906. Soldans Geschichte der Herenprozesse (von 1843) ist von Heinrich Heppe, seinem Schwiegersohne, nach gründlichen Vorarbeiten dem Stande der neuen Forschung angepaßt, aber erst nach Jeppes Tode in der neuen Fassung herausgegeben worden.

schon Tertullianus und Augustinus, und konnten sich dabei auf besonders roh aefälschte Bücher des Alten Testaments und leider auch auf das Neue Testament berufen. \*) Wahrsagerei wurde von den philosophischen Theologen des Altertums vielfach verhöhnt und vom Staate lässig bestraft: bei den christlichen Theologen dagegen gehörte die Hexerei mit zum offiziellen Glauben, wurde als die äußerste Gefahr gefürchtet und darum mit so grauenhafter Wut verfolgt. Unter den driftlichen römischen Raisern galt die Wahrsagerei für einen beidnischen Aberglauben und wurde als solcher in den Bann getan; woher es denn gekommen sein mag, daß die driftliche Geiftlichkeit, sonst nicht eben schüchtern in der Versilberung des Volksglaubens, die Wahrsagerei im ganzen und großen nicht in den Kreis ihrer Geschäfte zog; heutzutage ware nur zu beobachten (ich habe es selbst getan), daß in Italien die niedere Geistlickeit einen schwunghaften Handel mit günstigen Lottonummern treibt. Nun war es den bestialischen Herenmördern gewiß nicht gegenwärtig,

was die Rulturgeschichte längst ausgemacht bat, daß das siegreiche Christentum, als es den heidnischen Aberglauben namentlich auf dem Lande - pagani - nicht auszurotten vermochte, ihn als Dämonenglauben durch seine Verfolgung gewissermaßen anerkannte. Die Götter wurden zu Teufeln, ihre Verehrer zu Teufelsanbetern. Und diese Teufelsanbetung anbetung wurde nicht als ein Blödfinn behandelt, sondern als der Dienst eines schlechteren, eines feindlichen Gottes. Wie die alten Auden die Götter ihrer Nachbarn nicht etwa leugneten, sondern bloß deren Unbeter umbrachten. So könnte man wirklich mit einigem Rechte behaupten, die Berenmordbrenner hatten bei ihrem Tun den alten Rampf gegen bas Heidentum unbewußterweise wieder aufgenommen. Wieder aufgenommen. Denn etwa achthundert Jahre lang, vom völligen Siege des Christentums an bis zu den ersten Anzeichen der Renaissance, also in der gangen Beit der unbedingten Herrschaft des Chriftentums im Abendlande, wurden die Teufelsanbeter nicht spstematisch verfolgt, trothem der Teufelsglaube in üppigster Blüte stand. Wie sicherlich in der antiken Welt nicht so viele Wahrsager und dristliche Bekenner oder Märtyrer ausammen bingerichtet wurden, wie etwa Heren nur im 16. Jahrhundert, so wurden in den acht Jahrhunderten des ungebrochenen Mittelalters kaum so viele Teufelsbündler verurteilt, als in einem einzigen Jahrzehnt des Reitalters der Herenverfolgung. Ja, der spätere Begriff der Here

<sup>\*)</sup> Es ist nicht unwahrscheinlich, daß das englische Wort lullaby etymologisch auf spätrabbinische Legenden zurudgeht; man erklart es aus Lili abi; Lilith war die erste Frau Abams und wurde als Blutfaugerin vorgestellt; daber ihre Beschwörung ein Wiegenlied ober ein Zaubermittel für den Schlaf des Rindes.

kam pereinzelt erst im 12. Rabrbundert auf: und da darf es nicht übersehen werden, daß eben gegen das Ende des 12. Rabrhunderts zum ersten Male von zwei Seiten her an dem Bau der Kirche gerüttelt wurde: von der Philosophie ber durch den Nationalismus der Araber (Averroës) und vom Volte ber durch die Rekerei der Albigenser. Es wurde für die Rirche. die längst verweltlicht war, zu einer Frage des Daseins, keine Waffe im Rriege gegen ihre Feinde zu verschmähen. Wenn es den Teufel nicht gab, so mußte man ihn erfinden; Voltaires Wort über Gott gilt auch für den Teufel. Das Volk verstand weder den Rationalismus der beraufdämmernden Renaissance und die Bedeutung des Nominalismus (Abälard), noch den orthodoren Wortrealismus, der sich später in Thomas kanonisierte, es verstand nicht einmal die antifirchliche Volitif des Raisers Friedrich II., es verstand nur die Bannflüche des Papstes und den Teufel. Das eigentliche Mittelalter war in Staat und Rirche starr geblieben; als sich um das Rahr 1200 herum die Entwicklung regte, begann die weltliche römische Rirche ihren rücksichtslosen Rrieg gegen die Entwicklung. das Jahr 1200 herum wurde zum ersten Male die Inquisition gegen die Macht des Teufels und der Heren aufgeboten; nicht so, daß der Teufel und seine Beren von einem schlauen Briefter erft erfunden werden mußten; das Volk hatte bei seinem aufkeimenden Zweifel noch ein schlechtes Gewissen und glaubte darum leicht an den Teufel und seine Beren. Der Aweifel war noch mit der gröbsten Unwissenheit gepaart. Als im 14. Rahrhundert der schwarze Tod Europa entvölkerte, wuchs durch seine Schrecken augleich der Glaube an die Macht des Teufels und der Kirche. Warum sollte die grobe Unwissenheit, die die Schuld an der Seuche bald den Buden, bald den Schnabelschuben zuschob, nicht auch an die beiden Gewalten denken, die sich in die Weltregierung zu teilen schienen? vierhundert gabre später — nur vierhundert gabre — das Erdbeben von Lissabon ein Entsehen über die Phantasie Europas brachte, da war die Wirtung gang anders: man revidierte seinen Glauben an die allgutige göttliche Vorsehung, wandte sich vom Optimismus und von der Rirche ab und besaß bei besserem Naturwissen im Zweifel ein recht gutes Gewissen.

Diese gewissenhafte und schreckhafte Zweifelssucht, die stoßweise vom Ende des 12. Jahrhunderts ab zur sogenannten Reformation führte, d. h. nur zur Betämpfung der römischen Kirche und einiger ihrer Mikbräuche, konnte dem Heren- und Teufelsglauben nichts anhaben, weil der Zweifel eben mit einer immerwährenden Seelenangst verbunden war. Da war kein Fortschritt, wenn die Parteien einander gegenseitig vorwarsen, mit dem Teufel im Bunde zu stehen. Es ist bekannt, wie

Luther überall den Teufel sah; er war nur konsequent, wenn er gegen die Priesterinnen des Teufels zu wüten befahl. In der Hauptperiode der Herenprozesse, im 16. und im 17. Jahrhundert, machte Land und Konsession keinen Unterschied; in Deutschland und in Frankreich, in Spanien und in Italien, in Flandern und in Schweden, in England, Schottland und Irland wurden die armen Weiblein ins Feuer geworfen, als ob sie fühllose Holzschied gewesen wären. Und vorher unter der Tortur gewöhnlich in einer Weise gemartert, die man doch eigentlich nicht bestialisch oder viehisch nennen sollte; niemals war ein Vieh so bösartig wie die geisstlichen Hexenrichter.

Die armen Weiblein glaubten gewiß nur in den seltensten Fällen von Jause aus daran, daß sie Heren waren; aber sie glaubten wohl alle daran, daß es überhaupt Heren gab, daß Heren mit dem Satan Unzucht trieben, und waren so durch die Mittel der geistlichen Überredung oder Der Tortur leichter davon zu überzeugen, daß sie selbst mindestens unbewußt teuslische Bublichaft getrieben bätten.

Frühchristliche Teufel

Nach dem Glauben des Urchriftentums wurde das Dasein von Geistern ober Dämonen nicht etwa geleugnet, sondern wurde der Mensch nur vor Schädigungen, die Geifter ihm zufügen wollten, durch den ftarkeren Geift des Erlösers geschütt; die ursprüngliche Rirchenlehre lehrte und verlangte ben Glauben an Dämonen, an ganz leibhaftige, wenn auch oft luftartige oder feuerartige Dämonen, die so etwa Nachkommen des Teufels sind. Der Teufel als oberster Gegengott haßt nicht so sehr die Menschen als die Christen, welche gegen seine Bosheit von einem noch stärkeren Dämon in Schutz genommen werden. Auch die späteren Rirchenväter, bis ins 4. und 5. Jahrhundert hinein, treiben die gleiche Dämonologie; und besonders bei Lactantius findet sich ausgeprägt der Gedanke, die Götter der Beiden (Jupiter, Diana, Mercurius) seien Dämonen, die sich für Götter ausgegeben haben. In dieser Nomenklatur steckt natürlich die gleiche Frechheit des Wortes, das die höchsten Wesen der eigenen Religion Götter, die der fremden Religionen Gögen nennt; aber dahinter steckt tief verborgen noch ein geschichtlicher Schniker, der meines Wissens noch niemals bemerkt worden ist; die Götter der Griechen waren so ungefähr oder durchschnittlich um ein Jahrtausend älter als die Gottheit der driftlichen Religion, die Rirchenväter stellten es aber so dar, als ob jett erst die Dämonen, die sich durch das Christentum bedroht fühlten. unter den Götternamen Jupiter, Diana usw. den Kampf gegen die neue Religion aufgenommen hätten. Als ob also die viel ältere griechische Religion nach christlichen Begriffen zu bewerten wäre. In solcher Weise hat dann Augustinus, nach Paulus der Hauptbegründer der chriftlichen

Unzucht 379

Unaucht

Theologie, auch die Satanalogie schaffen helfen und die natürliche Weltanschauung logisch, historisch und moralisch auf den Ropf gestellt, da er das Reich des Teufels dem Reiche Gottes entgegensetzte und zu der Vermessenheit tam, die Tugenden der Beiden für glänzende Laster zu erklären. Man hört es nicht gern, es ist aber dennoch wahr, daß Augustinus, den Ratholiken, Protestanten und auch freiere Literaten um die Wette rühmen, der stärkste Anreger des mittelalterlichen Teufelswahns gewesen ift. Man achte darauf, daß auch schon bier der "wahre" Glaube mit Tugend, ber faliche mit Unsittlichkeit gleichgesett wurde.

Eine Besonderheit des christlichen Herenwahns ist es, daß die aus- Vorwurf der

schweifendste geschlechtliche Phantasie mit religiöser Verfolgungswut Sand in Sand ging, um aus der Rauberei der Heren die schmukigste aller Retereien zu machen. Zwar war früher und später von Christen und Beiden dem Andersgläubigen gern nachgesagt worden, was irgend für unsittlich galt: Mord und Perversität; solche Dinge berichteten die Beiden von den Urchristen, glaubte jede christliche Sette von der anderen; und die herrschende Sekte, die sich die rechtgläubige Rirche nannte, warf allen kleineren Sekten, den sogenannten Rekern, nebenbei auch widernatürliche Unzucht vor. Nebenbei oder doch nur so, daß die Unsittlichkeit als eine Folge des Abfalls vom wahren Glauben erschien. Als dann der Teufel sich mehr und mehr zum Gegengotte ausgebildet hatte, zum Anstifter sowohl des Unglaubens als der Unzucht, da war es vielleicht nicht zunächst die Rirche selbst, sondern die Phantasie von kleinen Geistlichen und religios wie geschlechtlich erregten Laien, die die Vorstellung vom Teufelsbündnisse der Rauberer mit all den sexuellen Zügen ausstattete, mit denen man von jeher Andersgläubige verächtlich zu machen suchte. Unmerklich mag sich die Meinung eingeschlichen haben, die Zauberei der Heren wäre als ein Werk des Teufels auch eine Art von Retzerei. Diesen Volksirrtum konnte die Kirche gar nicht teilen, weil die Heren höchstens Gottes Gebote mißachteten, das Dasein Gottes und seiner Gebote aber nicht anzweifelten; aber die Rirche benütte diesen Volksirrtum, bewußt und verbrecherisch, als sie das ganze Herenwesen unter den Begriff der Rekerei brachte und so die Teufelsfurcht und die Herenfurcht des Pöbels dazu mißbrauchte, die Reherverfolgungen populär zu machen. Die Kirche, die noch turz vorher die Zaubereien der Beren für Einbildungen (allerdings für vom Teufel eingegebene Einbildungen) erklärt hatte, verwertete jett die im Finstern weiter schleichenden Legenden von einer heimlichen Teufelsanbetung und von richtigen und gültigen Teufelsbündnissen. Die Lehre der Manichäer und Ratharer wurde von der rechtgläubigen Rirche — irrtumlich oder verleumderisch — so dar-

gestellt, als ob deren Ritual in einer Absage an den wahren Gott und in einer Parodie des katholischen Gottesdienstes bestünde. Wie dem auch sei, die verruchteste geschlechtliche Phantasie begann sich jekt erst auszutoben in der Schilderung der angeblichen Orgien der Teufels- und Rekerfeste; die fromme Etymologie kam jest auf — die noch im 17. Jahrhundert von dem Zesuiten Gretser aus Markdorf vorgetragen wurde. die aber schon im Templerprozesse eine Rolle spielte —, nach der der Name der Ratharer oder Reker von Rater und Rake (cattus) berfame. weil nämlich (so wußte es Alanus von Anssel) der Satan in Gestalt eines Raters erschien, dem die Reker durch einen Ruk auf den Hintern buldigen mußten; daß solche Geschichten mitunter wenigstens bewußte Verleumdungen der Rirche waren, wird beutlich in dem Falle, wo die Ratholiken die Geistestaufe (consolamentum) und den Friedenstuß der Ratharer in ein Bündnis und eine fleischliche Vereinigung mit dem Teufel umdeuteten. Das Teufelsbündnis insbesondere, der eigentliche Pakt, wurde zu einer juristischen Formalität ausgestaltet, die Unterschreibung der Chirographa mit dem eigenen Blute wurde zum Ritual. Aber auch der geschlechtliche Verkehr zwischen den Regern und dem Satan oder seinen Unterteufeln bildete sich jest zu einem Volksglauben aus und wurde aum wesentlichsten Zuge in dem Bilde von einer Here. Das Neue war nicht im Roitus zwischen Menschen und Dämonen zu suchen; davon hatte die griechische Mythologie und die jüdische Bibel nur zu viel erzählt; und die Namen der Dämonen waren sogar in die lateinische Übersetzung der biblischen Ankuben eingedrungen. Neu war — beutsch gesagt die Schweinerei, die die kirchliche Vorstellung von der Rörperlichkeit und zugleich Geschlechtslosigkeit der Dämonen zur Aufpeitschung der Phantasie in doppelgeschlichtige Wollust umsette. Auch Nachdenklichkeiten über den Vorgang der Zeugung bei so halb körperlichen Wesen lasen die Frommen mit Vergnügen; so etwas galt 3. B. bei Casarius von Beisterbach für Naturwissenschaft; er erzählt erstaunlich viele Fälle von Teufelsunzucht.

Teufelsbuhlschaft

So wenig Bestimmtes wir darüber wissen, irgendwie wird es gewiß mit der Herkunst der Herenreligion aus der perversen Phantasie männlicher Mönche zusammenhängen, daß der Vorwurf der Hererei zuletzt meist am weiblichen Geschlechte hängen blieb. Bestand der Kultus dieser Religion zumeist in der Teufelsbuhlschaft, so war es naheliegend, daß Weiber sich zu dieser Buhlschaft drängten. Der Herenhammer bucht da nur eine schon vollzogene Entwicklung. (Lächerlich und doch sehr bezeichnend ist der tolle Versuch einer etymologischen Erklärung im Herenhammer: zu dieser Sekte neige besonders das Weib, semina, quia habet min orem sid em.)

Die Hauptschuld daran, daß solche Schweinereien als theologische Sate den Berenprozessen zugrunde gelegt werden konnten, trug wieder der heilige Thomas; man sollte nämlich nicht vergessen, daß dieser lekte Doctor ecclesiae (die vier ersten waren Ambrosius, Augustinus, Hieronymus und Gregor der Große gewesen) der summus philosophus der Dominikaner war, der Inquisitoren. Thomas hatte eine Erklärung für alles, aber auch für alles: für die Nachtfahrten der Beren, für die Wollust der Dämonen, für die Reugungskraft des Inkubus. Wer für eine solche Verwilderung des Menschengeistes noch einige Beiterkeit aufzubringen vermag, der kann in zwei dem Namen nach bekannten Büchern bequem nachlesen, was die driftliche Theologie auf der Höhe des Mittelalters ben Lesern, also nicht dem ungelehrten Böbel, zu bieten wagte: in Deutschland das ebenerwähnte Gespräch über Gesichte und Wunder des Mönchs von Beisterbach (gest. um 1240), in England die Chronik des Benediktiners Matthäus Paris (gest. um 1260), der um so merkwürdiger ist, weil er einen nicht mehr zu überbietenden Aberglauben mit einer Art von politischer Freigeisterei verbündet.

Die sogenannte Teufelsbuhlschaft wurde den Rekern schon vor der Blütezeit der Berenprozesse gelegentlich zum Vorwurfe gemacht, so zu Toulouse bereits im Jahre 1275, so den Tempelherren, deren Prozek 1307 begann. Doch erst zur Zeit der Berenverbrennungen waren Rirche und Volk ganz einig in den Vorstellungen von einer fleischlichen Vermischung der Reger und der Teufel. So gründlich hatte sich - etwa im 13. Rabrbundert - die Religion der Erlösung, die Religion Christi in eine neue driftliche Religion verkehrt, daß man das Gegenteil vom Erlösergedanken glaubte; nach der Meinung des Heilands und seiner Aunger follte der Teufel keine Gewalt mehr über die Menschen baben und nicht mehr zu fürchten sein, nach der Lehre der Kirche war der Teufel fürchterlicher geworden als je zuvor. Es ist schwer zu sagen, zu welchen Teilen sich bei den Wortführern der Kirche da mittelalterliche, aus antikem Vöbelaberglauben stammende Dämonenangst und eine berechnete Arreführung des Volkes mischten; gewiß ist nur, daß die Rirche in der wachsenden Sorge um ihren Bestand gegenüber den Reichen von Abfall einen Vernichtungsfrieg gegen die Reger begann und in diefem Rriege jede vergiftete Waffe für erlaubt hielt; teine Waffe aber ichien giftiger und wirtsamer als die neue Lehre, die sich von der Mitte des 14. bis zur Mitte des 15. Jahrhunderts zum Dogma ausbildete: der Teufel hat eine übergroße Gewalt, den Menschen an Leib und Seele zu schaden, der Teufel bat die Reker verführt, die Reker, insbesondere die Beren, die als eine besondere Sette dargestellt werden, sind Teufelsanbeter. Dieses werdende

Dogma wurde von der Inquisition in ein System gebracht. Der ganze Wahnsinn hätte natürlich nicht öffentliche Meinung werden können. wenn nicht im Gegensate zur antiken Welt auch gute Röpfe (wie Albert der Große) und starke Geister (wie Friedrich II.) dem wildesten Aberglauben der Magie und Aftrologie ergeben gewesen wären. Neu war gegenüber der verhältnismäßigen Duldsamkeit des Altertums nun auch das Bestreben des weltlichen Rechts, das Volk vor den Tücken des Teufels zu schützen; der Sachsenspiegel führte die Verbrennung von Leuten ein. die (die Busammenstellung hatte die entsetlichsten Folgen) "ungläubig find und mit Bauber umgehen"; der logische Gedankengang ift nicht zu verkennen: der Ungläubige, der Reger erkennt den Teufel für seinen Gott an und wird dafür mit der Gabe der Bauberei belohnt: Rekerei. Bauberei und Hererei fallen zu einem Begriffe zusammen und muffen von Rechts wegen ausgerottet werden. Der Schwabenspiegel und viele sächsische Stadtrechte übernahmen die Strafandrohung des Sachsenspiegels fast wörtlich.

Ranon Episcopi

Es ist eine Forderung der Gerechtigkeit, anzuerkennen, daß die Rirche gerade in der Zeit ihrer unbestrittenen Herrschaft — nur damals, nicht nachher — manchen Versuch machte, dem eingerissenen Zauberwahn entgegenzutreten; nur darf man da nicht etwa an Aufklärung im modernen Sinne denken. Der berühmt gewordene Kanon Episcopi ist ein solcher Versuch, den allgemein verbreiteten Volksaberglauben nur just so weit zuzulassen, als er sich mit der Kirchenlehre vertrug. Der Glaube an Tierverwandlungen, an Liebestränke, an Wahrsagerei, an übernatürliche Ortsveränderungen und dergleichen mehr war aus dem Altertum in die Vorstellungen der driftlichen Völker herübergenommen worden, in solchem Make, daß für ein natürliches Verhältnis zur Natur, geschweige benn für eine Naturwissenschaft, gar kein Plat war in der Weltanschauung der ersten fünfbundert Rabre etwa nach Augustinus. Der Mensch batte sich daran gewöhnt, sich auf Schritt und Tritt vom Übernatürlichen umgeben und getragen zu feben. Erft den Arabern mar es vorbehalten, der Natur wieder zu ihrem Rechte zu verhelfen. Will man sich ein Bild machen von dem ganzen Fetischismus der ersten Hälfte des Mittelalters, so lese man in einer Geschichte der Beilkunde nach, was damals an kirchlichen und unkirchlichen Heilmitteln angewandt wurde. Agobard von Lyon. der diese dämonische Medizin tadelte, vermochte keine Schule zu gründen; wer als Arat natürliche Mittel anzuwenden gewagt hätte, wäre als ein Undrift betrachtet worden; wie es denn judischen Arzten vorbehalten blieb, etwas von der Überlieferung der antiken Heilkunft in die neue Zeit berüberzuretten. Aun wurde aber der Rirche dieses Dämonen- und

Teufelswahns zu viel. In den Rahrhunderten des Kampfes zwischen der Aupiter- und der Resusreligion batte die Rirche ihre Sache auch dadurch zu fördern geglaubt, daß sie, mehr unlogisch als unehrlich — wie gesagt — die Götter der Griechen und Römer zu Teufeln machte, zu übermenschlich starken Damonen; nach ihrem Siege hatte nun die Rirche ein Interesse daran, diesen Dämonen die übermenschliche Rraft wieder zu nehmen oder doch zu beschneiden. Bis in die Zeit der letten Rarolinger hinein gaben sich barum Synoden und Könige redliche Mühe, das abzuschaffen, was ihrem robusten Glauben als Aberglaube erschien: den Bilderdienst des Morgenlandes, den Überrest der germanischen Volksreligionen, besonders die arg gewordene Teufelsfurcht. Bu diefen modernistischen Unläufen, die aber eher eine Rirchenreform als Aufklärung waren, gehört auch der sogenannte Ranon Episcopi, der frühestens im 7., spätestens gegen Ende des 9. Jahrbunderts entstand. Dem Ranon liegt ein strammer Teufelsglaube zugrunde, aber boch nur fo, daß die gefährlichsten Wahnvorstellungen des Voltes bart getadelt werden. Der Herenwahn wird sogar mit der Ausschliekung aus der Rirchengemeinde bedrobt. Es beikt da (Goldan I., S. 131): "Es gibt verbrecherische Weiber, welche, durch Vorspiegelungen und Verblendungen der Dämonen verführt, glauben und bekennen, daß sie nächtens mit der beibnischen Göttin Diana, mit Berodias, mit einer zahllosen Menge von Frauen auf gewissen Tieren reiten und über die Erde und ihre Länder fliegen." Das sei falsch und ein Blendwerk des Teufels. Was also wieder mehr als ein halbes Rahrtausend später von den ersten Bekampfern des Herenprozesses gewagt wurde. Preisgabe

Berenwahns ohne Preisgabe des Teufels, das ist hier schon in so früher Zeit gewissermaßen ein Programm und bleibt die Lehrmeinung der Kirche während des 10. Jahrhunderts. Und seltsam: just als der Kanon Episcopi allgemein bekannt wurde, um dann auch in das Kirchenrecht aufgenommen zu werden, begann der Umschwung, der endlich dazu führte, daß der Berenwahn beinahe zu einem kirchlichen Dogma wurde, der Zweifel am Dasein der Bererei zu einer keherischen Meinung. Thomas von Aquino war der Mann, der die schwerste Verantwortung für die späteren Berengreuel trug; er stellte den Sah auf: der katholische Glaube will, daß die Dämonen wirklich sind und mit ihren Werken schaben können.

Der Herenglaube selbst wurde gelegentlich gleich bei seinem ersten Ausstenmen bekämpst, doch beileibe nicht von Freigeistern, sondern von weltlich und staatsmännisch gesinnten deutschen Prälaten, die (wie schon Karl der Große) im tollsten Aberglauben der abendländischen Kirche nur das seindliche Beidentum erblickten; diese Männer verglichen wohl nach-

denklich das abendländische Christentum, also den römischen Ratholizismus, mit der griechischen und der orientalischen Rirche, und glaubten dort eine höhere Geistigkeit und Vernünftigkeit wahrzunehmen. Unter den Rarolingern und den Ottonen hatten diese Prälaten noch die Kraft, gegen den Herenwahn als gegen einen Rest der besiegten heidnischen Volksreligion aufzutreten, wohlgemerkt, nicht als gegen eine Ausartung des driftlichen Glaubens. Aur daß ein solcher Protest, wenn er Nachwirkung gehabt hätte, im Sinne der Aufklärung hätte wirken können, ebenso wie — ich wiederhole es — einige Rapitularien Rarls des Großen (gegen das Taufen der Gloden, gegen das Besprechen des Sagels) sicherlich gegen den alten beidnischen Aberglauben gerichtet waren, aber unter Umständen dem neuen Aberglauben gefährlich werden konnten.

Wir besitzen außer dem Kanon Episcopi wenig über hundert Jahre später noch den Erlag eines Bischofs von Worms, der befiehlt, an die Wettermacherei und an die Verwandlung in Werwölfe nicht zu glauben; schwere Kirchenbuke wird denen angedroht, die an ihrer Überzeugung von den Luftfahrten und den kannibalischen Bräuchen der Heren festhalten.

Man hat mit Überschäkung der deutschen Überlegenheit die Appothese verteidigt: der deutsche Geist wäre im Begriffe gewesen, des Herenwahns Herr zu werden, aber der romanische Ratholizismus hätte wie auch sonst das ganze Unheil gestiftet; man vergift dabei, daß eben germanisches Heidentum dem Hexenglauben mit zugrunde lag und daß auch die Reformation, die man für die hochste Leistung des deutschen Geistes ausgibt, sich noch länger als ein Jahrhundert sehr lebhaft an der Berenverbrennung beteiligte.

Seit dem Ende des 14. Jahrhunderts schien in Frankreich, wo die Reherverfolgung besonders grausam am Werke gewesen war, ein Abbau des Anquisitionsprozesses zu beginnen; die Menschlichkeit einzelner Richter hätte nichts gefruchtet, aber die Eifersucht der weltlichen Macht auf die geistliche hatte Erfolg. Von Anfang an hatte die Anquisition die Heren nur wegen ihres Arrglaubens vor das geiftliche Gericht gefordert, während der von ihnen angeblich angerichtete Schaden und auch die ihnen nachgesagte Unzucht nach gemeinem Recht des Staates hatte bestraft werden Am Rabre 1390 überwies nun das Parlament von Paris alle Jungfrau von Hexenprozesse den weltlichen Gerichten. Die Anguisition gab freilich nicht nach, und der berühmte Herenprozes von 1430, just aus der Beit des Ronails von Basel, der der Jungfrau von Orleans, gibt ein gutes Beispiel dafür, wie die Politik - damals, wie immer - in Glaubensfragen hineinspielte, wie es — damals, wie immer — in diesen göttlichen Dingen "menschelte". Ein französischer Bischof, der durch die Gnade

Orleans

der Engländer dafür Erzbischof zu werden hoffte, sette es durch, daß die Retterin Frankreichs als Here lebendig verbrannt wurde; politische Rücksichten haben dann, vierhundertfünfzig Jahre später, zur Geligsprechung, vorläufig noch nicht zur Beiligsprechung der Jeanne d'Arc geführt. Die Pariser Universität hatte der Verurteilung zugestimmt.

Die Bäpste wurden nicht mude, die Vorrechte der Anquisition zu behaupten; aber es gab in Frankreich bei den Kirchenfürsten eine höfische (bei geringeren Theologen eine nationale) Strömung, die der päpstlichen Anquisition entgegenwirkte und oft den Eindruck von Freigeisterei erweckt. Ein Prior Edelin (die Schreibung des Namens ist unsicher) äußerte Zweifel an der Wirklichkeit der Herenfahrten; aber er wurde (1453) zum Widerrufe gezwungen und starb im Gefängnisse. Andere Geistliche nahmen die Zweifel an der Wirklichkeit der Herenfahrten wieder auf und waren nicht abgeneigt, selbst die Seständnisse von Hexen für Einbildungen zu erklären, aber für Eingebungen des Satans; so wurden die armen Weiblein bald als Rauberinnen, bald als Dienerinnen des Teufels weiter verbrannt; der Vorwurf der ketzerischen Vauderie, von der der Religionsfrieg in Frankreich ausgegangen war und der auch gegen Reanne d'Arc erhoben wurde, genügte oft zur Einleitung des Prozesses; "Vauderie", Waldenserei, war das Schimpfwort, mit dem man nach wie vor Geistlichkeit und Volk gegen die Opfer erregte. Ein französischer Geschichtschreiber der Zeit sagt ausdrücklich, man habe das Verbrechen des Abfalls Baudoisie genannt. Die Spanier führten in den Niederlanden die Bezeichnung "vaudois" für alle Zauberer und Heren ein. In Deutschland fehlte es nicht an Stimmen, die das gange Berenwesen für einen verdammenswerten Aberglauben erklärten; da und dort (in Brag, in Italien) wurde kirchlich bestraft, wer an die Wirklichkeit der Zaubereien glaubte. Wo aber bis gegen Ende des 15. Jahrhunderts Menschen der Zauberei und des Teufelsbündnisses beschuldigt wurden, da wurde das Verfahren von der Anquisition im Rahmen eines Rekerprozesses durchgeführt, bis endlich die Herenbulle von Annocenz VIII. den Begriff der Rekerei ausicaltete und den schonungslosesten Religionskrieg unter dem volkstumlicheren Namen der Herenverfolgung zu führen gestattete.

Wollte man die Leiftung dieses Papstes nur politisch bewerten, so Berenbulle mußte man über die Kraft staunen, zu der sich Rom da, so wenige Rabre vor dem großen Schisma, aufraffte; Innocenz VIII. (1484—1492) durfte sich noch in England als Verleiher der Krone, in Deutschland als Gönner aufspielen; er brachte keinen Kreuzzug gegen die Türken mehr zustande, aber doch wieder einen Ausrottungskrieg gegen die Waldenser von Viemont. Wollte man jedoch den moralischen Makstab anwenden, so war

Mauthner, Der Atheismus. I. 25

der römische Rof damals schlimmer als zur berüchtigten Reit der Hurenherrschaft. Schamlos bereicherten sich Papst und Rardinäle durch Simonie und trieben ebenso schamlos Nepotismus. Für die Verwaltung des Rirchenstaates, wo Mörder und Straßenräuber geduldet wurden, ist ein Wort bezeichnend, auch wenn es nur gut erfunden sein sollte; auf die Frage. warum die Verbrecher nicht bestraft wurden, soll der höchste Beamte geantwortet haben: Gott wolle nicht den Tod des Sünders, sondern daß er lebe und zahle. Über das Geschlechtsleben des Papstes spricht ein unübersetbares Epigramm das Urteil: der achte Innocenz habe acht Sohne und acht Töchter gezeugt (Octo Nocens pueros genuit etc.) und beiße darum mit Recht der Vater von Rom. Dafür wurde die heilige Lanze als unschätbare Reliquie mit großem Prunke nach Rom gebracht und ber Berehrung empfohlen. Wir find in der Beit, da der edle Martyrer Gavonarola, kein Freigeist, nur ein politischer Rebell und Reger, eine solche Rirche nicht nur von Simonie und Nepotismus zu reinigen versuchte, Savonarola, der ichon als zwanzigjähriger Jüngling die Verse von dem Busammensturze der Welt gedichtet hatte: "Ich sehe keinen Hoffnungsstrahl, ich sehe keinen, der sich seiner Laster schämte. Der eine leugnet Sott, der andere sagt, Sott schlafe." (Chi Te nega, chi dice che Tu sogni.)

Und dieser achte Innocenz, unchriftlich in Leben und Lehre, hat 1484, im ersten Jahre seines Pontifikats, den Berenwahn zu einem driftlichen Dogma gemacht, einfach durch eine Bulle, während andere Dogmen Rabrzehnte oder auch Rabrhunderte zu ihrer Durchsekung brauchten. Als Volksaberglaube bestand ja der Wahn schon vorher; wie sehr aber Innocenz VIII. die Verantwortung trug für die kirchliche Anerkennung dieses Wahns, das sieht man am besten, wenn man die Entstehung der Bulle ins Auge faßt, einer Verordnung mit Gesetzeskraft, die bis zur Stunde nicht aufgehoben ist, mag auch ein gewisses Schamgefühl einen nur verstümmelten Abdruck im Corpus juris canonici veranlagt haben. Die oberdeutschen Inquisitoren Sprenger und Institoris waren nämlich auf Widerstand gestoßen; angesehene Geistliche und Juristen glaubten sich auf die natürliche Vernunft und auf ältere Kirchensatzung berufen au dürfen, wenn sie lehrten, die Heren eristierten blok in den Röpfen abergläubischer Menschen; in dieser Not wandten sich die Inquisitoren an den Papft, der denn auch sofort und feierlich die Bererei als eine wirklich bestehende Art der Regerei anerkannte. Ausdrücklich wird für Oberdeutschland, Mainz, Köln, Trier, Salzburg und Bremen das Vorkommen von Hexereien, von Schädigungen für Menschen, Vieh und Feldfrüchte bezeugt, auch der fleischliche Verkehr mit Ancubus und Succubus, ausdrudlich werden die geistlichen und weltlichen "Besserwisser" getadelt,

387 Herenbulle

die von einer Bestrafung der Teufelskeher absehen wollen. quisitoren werden aufs neue mit der Herenverfolgung fast in gang Deutschland beauftragt und die Inquisitionsgegner mit den schwersten Rirchenstrafen bedroht. Das Vorhandensein eines Satansreiches in Deutschland und die Notwendigkeit seiner Bekämpfung sollte, so befahl der Bapft, von allen Ranzeln gepredigt werden, d. h. durch Aufhetzung des Volkes sollten die vernünftigen Bischöfe zum Gehorsam gegen Rom gezwungen werden. Die Oberaufficht über die ganze Herensache sollte gegen alles Rirchenrecht der geldgierige und von Rom abhängige Bischof von Straf-Die Schmukereien, mit denen die Einbildungskraft des Berenhammers sich am liebsten beschäftigte, die Berenfahrten und die Unzucht beim Herensabbat, werden zwar in der Bulle nicht besonders erwähnt, aus Vorsicht, weil über diese Dinge auch zwischen frommen Schriftstellern Streit war; sonst aber legte die Bulle die amtliche Grundlage für jede verbrecherische Tollheit des Herenhammers.

Bulle und Herenhammer bleiben demjenigen unverständlich, der nicht den allgemeinen Zauberwahn als einen Grundzug des Mittelalters erkannt hat. Dieser Grundzug gilt ja für die Gläubigen wie für die Ungläubigen; Raiser Friedrich II. und sein ganzer Rreis vertraute auf die Buverlässigkeit der Aftrologie wie heute ein Moderner auf die Unfehlbarkeit von Statistit und Medigin. Man tate vielleicht beffer daran, von Magie zu reden, anstatt von Zauberei. Die Magier des Mittelalters waren Bauberer mit schlechtem Gewissen.

Man vergleiche eines der Hexengeständnisse mit einer der spät- Zauberer griechischen Berengeschichten, etwa mit dem Lukios, der für eine Schöpfung des Lukianos gegolten hat, und man wird das Neue und das Alte im christlichen Herenglauben beutlich auseinanderhalten können. An Heren oder Bauberweiber glaubte auch die alte Welt; ein lustiges Gruseln ging von diesen Vorstellungen aus, wie von nordischen Märchen; lustig waren auch die Berichte über die Liebesabenteuer, um derentwillen die Heren sich durch Salben in allerlei Tiere verwandelten. Auch von widernatürlicher Unzucht war viel die Rede. Nur daß der dristliche Begriff der Sünde dabei fehlte: das schlechte Gewissen. Es kam eben der Teufelsglaube hinzu; bei den Frommen wie bei den Beren selbst die Angst vor dem Teufel. Der Teufel wurde jum Liebhaber der Beren; und weil inzwischen die Rirchenlehre in ein Spftem gebracht worden war, konnte und mußte das Bündnis mit dem Teufel und die Bestrafung solcher Gottlosigkeit dem Syfteme eingefügt werden.

Nicht ganz unbeteiligt an dem Wahnsinn war ein anderes Wortspstem, das des geschriebenen römischen Rechts. Auch da wurde die Rau-

berei zu den Verbrechen gerechnet, und weil die Strafandrohung bestand, mußte es logischerweise auch Zauberer geben.

Was Zauberei eigentlich sei, das weiß die Welt nicht mehr, die nicht mehr wundergläubig ist; denn die Zauberei oder die Magie ist nicht mehr und nicht weniger als die geheimnisvolle Fähigkeit eines Menschen, wunderbare oder unnatürliche Wirkungen hervorzubringen durch Ursachen, die von der Naturwissenschaft als irgendwelche Ursachen nicht anerkannt werden. Ein Unterschied zwischen den Wundern der Bibel und ben Leistungen der Zauberer ist nicht vorhanden, wenn man genauer zusieht: der Zauberer führt die Wirkungen, die aller Erfahrung wibersprechen, mit Bilfe der ihm dienenden Geifter aus; die sogenannten Bunder werden eben von dem oberften Seifte vollbracht, oft erft auf die Bitten von Zauberern, die diesem obersten Geiste dienen und dafür durch solche Wunder belohnt werden. Die zauberische Macht ist da und dort beim Geiste; einen Unterschied kann ich nur darin erblicken, daß beim biblischen Wunder der oberste Geist seine Freiheit zu behalten scheint, bei ber Magie bes Mittelalters die Geister von den Zauberern gezwungen werden können, nur daß beide Vorstellungen ineinander überfließen. So war die Jungfrau von Orleans für die von ihr besiegten Englander ein teuflisches Bauberweib, für die siegreichen Franzosen eine wundertätige Beilige; selbst Jesus Christus war ja nur seinen Jüngern als ein Wundertäter erschienen, den Beiden als einer der vielen Magier.

So ift man, um die Seelensituation in der Bulle und im Berenhammer zu begreifen, gezwungen, sich in die Weltanschauung des 15. Rabrhunderts zurückzuverseten. Mit den Bezeichnungen moderner Pinchologie ist nichts getan. Natürlich kann man den Herenwahn eine Suggestion nennen ober eine geistige Epidemie, aber nur dann, wenn man die Vorurteilslosigkeit besitht, auch den Fanatismus jeder beliebigen Religion als eine Suggestion ober als eine Epidemie aufzufassen. Wollte man das Chriftentum des 15. Jahrhunderts nach dem wichtigften Bestandteil seiner Vorstellungen umtaufen, so mußte man es einfach den Berenglauben titulieren, die Herenreligion. Was man heute Suggestion nennt oder eine Epidemie, das mochte die Folter bei der Berbeiführung von Selbstbezichtigungen sehr wirksam unterstützen. Es ist aber nicht anders: der Berenglaube, heutzutage fast nur noch heimlich bei uns fortspukend, war damals ein Hauptbestandteil des Teufelsglaubens; und der Teufelsglaube war ein Hauptbestandteil der driftlichen Religion, der amtlichen, nicht etwa bloß der Volksreligion. Man sieht: gewänne der von den Kirchen festgehaltene Teufelsglaube wieder seine alte Macht, so wäre

eine Rücklehr zum Hexenglauben und zu den Hexenverbrennungen nur folgerichtig. Worauf ich noch zurücktommen werde.

Das Rirchenrecht über das gesamte Herenwesen ist niedergelegt in Bereneinem richtigen Koder, dem "Herenhammer", der zwar nicht förmlich hammer Gesekestraft erlangte, der aber — wie etwa die Coustumes in Frankreich - ben Prozessen "gewohnheitsrechtlich" zugrunde gelegt wurde. Papst hatte die Mordbrennerei in seiner Bulle von 1484 angeordnet; der Herenhammer erschien 1487; die junge Buchdruckerkunst verbreitete das wahnsinnige Buch bis zum Reichstage von Worms allein in dreizehn Auflagen, und die junge Reformation wetteiferte mit der katholischen Rirche in dem Bestreben, den Lehren des Herenhammers nachzutommen.

Als die Dominikaner Sprenger und Anstitoris den "Hexenhammer" (der Name lautet in der Urschrift mit ebenso einprägsamer Assonanz "Malleus maleficarum") als ein Rechtsbuch herausgaben, standen alle Begriffe des Herenwesens bereits fest; sie konnten sich schon auf recht viele Brozesse, auf die Zeugenaussagen und die Geständnisse der Akten. sie konnten sich auf die Volksmeinung und die Entscheidungen der Kirche berufen. Das "wissenschaftliche" Verdienst der beiden Blutmenschen bestand nur darin, daß sie die Vorstellungen des Böbels und der Rirche in ein Spftem brachten, das vor den Ansprüchen der scholastischen Logik und der Jurisprudenz recht gut bestehen konnte. Ich möchte es dem Leser überlassen, einen Vergleich zu ziehen zwischen der Dogmengeschichte und der Entwicklung des Herenglaubens; in der Satanologie wie in der Theologie ging der amtlichen Rodifizierung eine Zufallsgeschichte voraus, in beren Verlaufe das neue Dogma in immer weitere Rreise drang; einen besonderen Reiz könnte die Vergleichung zwischen Satanologie und Theologie dadurch erhalten, daß man das Eingreifen des Ewigweiblichen in das Geisterwesen genauer als bisber beachtete: wie entgegen der dristlichen Verachtung des Geschlechtslebens die Vergötterung eines Weibes, boch freilich nur der unbeflecten Jungfrau, sich durchsetzte und wie nun wiederum in einer schmachvollen Reaktion der Geschlechtsgenuß nur um so mehr in den Schmutz gezogen wurde, beim Weibe noch viel tiefer als beim Manne, wie das sinnliche, zum Geschlechtsgenusse verführende Weib zum Grundübel gemacht wurde, zum Haupte der Sünde, zum Genossen des Teufels, wie aus dieser Vorstellung heraus allmählich das Verbrechen der Hexerei fast ausschlieklich zu einem Verbrechen der Weiber gemacht wurde. Der Teufel wurde männlich dargestellt, die perverse Einbildungstraft der Mönche war männlicher Art, tein Wunder, daß bei den teuflischen Bublichaften die Weiber die Kauptrolle spielten. In der

päpstlichen Bulle von 1484 war noch unterschiedlos von Männern und Weibern die Rede, die ein Bündnis mit dem Teusel eingingen.

Die beiden Dominikaner, die die Abfassung dieser Bulle erwirkten und in den beiden folgenden Jahren das Gewohnheitsrecht kodifizierten. Anstitoris und Sprenger, verdienen an den Vranger der Kulturgeschichte gestellt zu werden als die Verfasser des infamsten und unbeilvollsten Buches aller Literatur. Sie baben einen Aberglauben, der sich im Volke bald mit der Kirche, bald gegen die Kirche herausgebildet hatte, erst prozekfähig gemacht, indem sie dummschlau die Schädlichkeit der Beren und damit ihre weltlich juristische Verfolgbarkeit in den Vordergrund stellten, ohne die Grenzen zwischen kirchlicher Rekerei und weltlicher Strafbarkeit ganz aufzuheben; sie haben es auch erreicht, daß von da ab beinahe nur Weiber der Unzucht mit dem Teufel beschuldigt wurden. ob Anstitoris oder Sprenger den größeren Anteil an dem Aluchbuche habe, wird wohl niemals völlig geklärt werden; wahrscheinlich hat Institoris, der auch sonst in gleichem Sinne schriftstellerisch tätig war, die Hauptmasse des Stoffes geliefert, wahrscheinlich ist Sprenger mit seinem gangen Ansehen, das er um seiner Frommigkeit willen besag, beim Raifer und bei den Universitäten für die gemeinsame Arbeit eingetreten. Übrigens scheinen die beiden Mitarbeiter einander gehaft zu haben wie Hund und Rake.

Der Titel des Werkes ist nach alten Vorbildern geformt. Wer seit dem heiligen Hieronymus sich um die Verfolgung oder um die Bekämpfung von Rekern verdient gemacht batte, batte den ehrenvollen Beinamen eines Reherhammers (oder eines Judenhammers) erhalten, und von den Versonen war die Bezeichnung auf die Bücher übergegangen; auch "Regergeißel" war beliebt. Bezeichnend ift, daß Institoris und Sprenger, während ihre Vorlage Malleus haereticorum bieß, ibr Buch Malleus maleficarum nannten. In der Anordnung und juristischen Bebandlung des Gegenstandes hielten sie sich an ein hundert Jahre altes Handbuch für Regerrichter. Alle Anzeichen sprechen dafür, daß der Herenhammer in der Zeit von Ende 1485 bis Ende 1486 niedergeschrieben wurde. Ich verweise für die Einzelheiten und für die Belege zu der Lebensgeschichte der Verfasser auf die musterhafte Darstellung von Joseph Bansen (Quellen und Untersuchungen zur Geschichte des Berenwahns, S. 360 ff.).

Sprenger

Von den beiden geistlichen Mordbrennern scheint Fakob Sprenger der unbedeutendere und ehrlichere gewesen zu sein, vielleicht der dümmere, vielleicht doch der klügere. Er war etwa zehn Jahre jünger als Institoris. Im Dominikanerkloster von Köln, dem er als Student, als Professor

Sprenger 391

der Theologie und endlich als Prior angehörte, machte er besonders von sich reden, da er eine Muttergotteserscheinung batte, die ihn zum Begründen einer Brüderschaft und eines Altars für die neu aufgekommene Rosenkranzandacht aufforderte: auch einen besonderen Ablak für das Rosenkranzgebet erlangte er vom Papste. Aus Atalien brachte er einen Finger der heiligen Unna nach dem reliquienreichen Röln. Für solche Verdienste wurde er zum Reherrichter für Mainz, Trier und Roln ernannt, und dürfte sein Amt namentlich gegen die Heren ausgeübt haben. Nach Veröffentlichung des Herenhammers wurde er Provinzialvikar, und muß bei der von Rom befohlenen strengen Reform des Ordens manchen Streit mit den Rlosterleuten gehabt haben. Er starb im Dezember 1495. Für die Theologen der Zeit war er wesentlich nur der Mann der Rosentranzandacht.

Ein ganz anderer, ein rühriger, politischer Kerl war Heinrich In- Institoris stitoris aus Schlettstadt. Er wurde um 1430 geboren und starb, wieder als Bekämpfer von Rekern, diesmal von den Böhmischen Brüdern, 1505 in Mähren. Mehr als einmal hatte er es mit den geistlichen Gerichten zu tun, 1473 wegen einer Majestätsbeleidigung, 1482 gar wegen Unterichlagung von Ablaggeldern, 1488 — offenbar auf Anzeige von Sprenger - wegen anderer Standale: eine Fälschung des Fakultätsgutachtens über den Berenhammer wurde ihm nachgewiesen; aber sein Eifer für den Glauben an das Dasein der Herensette, das damals von den deutschen Theologen noch angezweifelt wurde, und für den Glauben an den Primat des Papstes war so lebhaft, daß dieser bissige domini canis von Rom immer wieder in Gnaden aufgenommen wurde. Schon turz nach seiner Bestrafung wegen Majestätsbeleidigung war er mit besonderen Vollmachten zum Rekerrichter ernannt worden, ungefähr für Oberdeutschland und die Rheinprovinz. Nach der argen Geschichte mit den Ablaggeldern schrieb er ein wildes Buch zugunften des Papsttums, das von einem Vorläufer Luthers angegriffen worden war, erhielt Verzeihung und zum Dant für seine Tätigkeit als Berenrichter einen besonderen "Ablah", der seinem Rloster zu Schlettstadt zugute kam. Zweifellos hat der Widerstand, den menschliche Rirchenfürsten den sich bäufenden Berenverbrennungen entgegensetten (in Annsbruck sogar mit Erfolg), den beiden Dominikanern den Gedanken eingegeben, junächst die Bulle des Papstes zu veranlassen und dann, als auch diese nicht wirkte, den Herenhammer zu schreiben. Die Brivatarbeit erwies sich wirklich als stärker; sie erreichte, was dem päpstlichen Machtworte versagt blieb. Aber eben um das Ansehen des Herenhammers zu stärken, hatte Anstitoris (ohne Mitwirkung von Sprenger, wie es scheint) eine Fälschung begangen, die ja nicht die

einzige Fälschung in der Dogmengeschichte der Theologie und der Sa-Von der Rölner theologischen Fakultät hatte sich nur tanologie war. eine Minderheit für den Herenhammer ausgesprochen: ein Notar fälschte diese Minderheit zu einer Mehrheit um, und so wurde das Gutachten den Ausgaben des Malleus maleficarum beigedruckt. Vielleicht war der Bruch awischen Sprenger und Institoris eine Folge dieses Schelmen-Institoris war in Gefahr, extommuniziert zu werden. Doch er schrieb und predigte zu Augsburg und zu Salzburg fo fanatisch über eine wundertätige blutige Hostie und gegen Rekerei und Hererei ser gebraucht da im lateinischen Text für die Hexen das deutsche Wort die "Unholden"), daß das Verfahren gegen ihn wieder eingestellt wurde. Noch deutlicher als aus dem Herenhammer erhellt aus einer dieser Schriften (von 1496), daß die deutsche Geistlichkeit damals das Dasein von Heren noch leugnete. daß Institoris die Hauptschuld trägt, wenn bald darauf der Volksaberglaube zu einem katholischen und protestantischen Dogma wurde.

Nach dem Tode seines Mitarbeiters, des Provinzialvitars Sprenger, war und blieb Institoris nicht nur beim Papste, sondern auch bei seinem Ordensgeneral wohlgelitten. Er schickte von Benedig aus eine wütende Schrift in die Welt, in welcher er das unmittelbare Gottesanadentum des Raisers leugnete, den Raiser ausdrücklich für einen Diener des Papstes erklärte und jeden, der anderer Meinung war, mit dem Regerichte bedrohte. Ein so tüchtiger Mann schien allein fähig, gegen die "Waldenser von Böhmen" aufzukommen, gegen die Nachkommen der Hussiten, die Böhmischen Brüder, die die Oberherrschaft des römischen Bischofs und den weltlichen Besit der Geistlichkeit nicht dulden wollten. Nach einer alten Notiz trugen ihm seine Bekehrungsversuche in Böhmen nur ein mitleidiges Lachen ein; schon zwanzig Jahre vorher hatte, als Institoris die Herenverfolgungen zu Innsbruck einführen wollte, der wackere Bischof von Briren von ihm gesagt: "Er bedunkt mich propter senium gang kindisch sein worden." Es war kein Grund vorhanden, ihn kindisch zu finden, ihn des Lachens oder des Mitleids wert zu halten; er war der tollwütige Bluthund der Rirche.

Ein solches Urteil möchte ich als ein sachliches verstanden wissen, nicht als ein moralisch wertendes. Ich meine das im vollen Ernste; hatte die dristliche Kirche des Abendlandes, damals noch eine einige katholische, kirche, überhaupt das Recht, die Rezerei zu unterdrücken um des Bestandes der Kirche willen und um des Seelenheils der Ketzer willen, dann war sie im Notrecht des Krieges und durfte auch Bluthunde verwenden, so bald es nötig schien. Und den Charafter von Bluthunden wird kein Verständiger nach Menschenmoral bewerten wollen. Nur soviel darf sest-

Anititoris 393

gehalten werden: die Verfasser des Herenhammers haben nur gebucht, in autem Aberglauben gebucht, was seit einigen Rabrzehnten in südlichen Ländern der Anquisitionsprozek gegen die sogenannten Heren voraunehmen für ein Recht hielt; für die nördlichen Länder aber wurden fie eben durch ihr Buch die Gesetgeber des Berenprozesses, ja die Stifter des Berenglaubens. Sie bekehrten in zäher Lebensarbeit Volk und Geistlichkeit zur Satanologie der Rirche. Nicht einmal die juristische Durcharbeitung des Prozestrechts ist ihnen eigentümlich; die holten sie - wie aesaat — aus einem Sandbuche für Rekerrichter, das dann gegen Mitte des 18. Jahrhunderts der aufklärerische Abbé Morellet schaudernd wiederentdect und den Enantlopädisten in einer französischen Übersetzung vorgelegt bat. \*) Eigentümlich war den Verfassern des Herenhammers vielleicht nur die perverse Einbildungskraft, die die mit dem Teufel getriebene Unzucht in den Vordergrund stellte und so das Verbrechen der Bererei auf die armen Weiblein einschränkte. Nicht einmal wahnsimmig follte man den Anstitoris und den Sprenger deshalb nennen oder schelten; wenigstens nicht, solange man nicht die Erreger anderer geistiger Epidemien ebenfalls unter den Begriff des Wahnsinns faßt. Viel schwerer noch wäre die Frage zu entscheiden, ob die römische Rurie die Epidemie des Berenglaubens mit bewußter Absicht, mit Borbedacht verbreiten ließ, um — wie es nachher oft genug geschah — die vom Volke freundlich bebandelte Rekerei unter dem Vorwande der gefürchteten Hererei bequemer ausrotten zu können. Für diese Frage wäre es nötig, vorher genau zu untersuchen, wer den Ausdrud "Gette" für die Heren, der in den Quellen oft vorkommt, zuerst gebraucht hat.

Über den Inhalt dieses unheilvollen Narrenbuches kann ich mich kurz Berenfassen, weil es in den letten Jahrzehnten oft in vollstümlichen Darstel- hammer lungen behandelt worden ist. Bekanntlich gab es dreierlei Beren: solche, die schaden und belfen komten, solche, die nur schaden, solche, die nur

<sup>\*)</sup> Der Verfasser dieses alten Handbuchs, des "Directorium inquisitorum", war der Generalinquifitor Emericus (1320 bis 1399), naturlich Spanier und Dominitaner, beffen Anweifung jum Regerbrennen später noch oft gebrudt wurde. Morellet stöberte, als er 1758 in Rom war, ein Eremplar bes Buches auf und veröffentlichte einen Auszug unter bem Titel "Manuel des Inquisiteurs" (1762). Er verzichtete barauf, seine Emporung in Anmerkungen auszusprechen: ber Wortlaut sollte genügen, solche Empfindungen wachgurufen. Die Wirtung des Manuel auf die Freidenter war fehr ftart. Friedrich der Große las das Buch und Boltaire antwortete mit einem feiner wildeften Ausbrüche gegen l'Infâme. "Les hommes ne méritent pas de vivre, puisqu'il y a encore du bois et du feu, et qu'on ne s'en sert pas pour brûler ces monstres dans leurs infâmes repaires." Einer Bemertung wert ift es, bag berfelbe Morellet ben berühmten Aufruf zu einem modernen Strafrecht, das Wert von Beccaria, ins Frangofifche überfette, daß der freifinnige Malesherbes ihn dazu veranlagt hatte und daß Malesherbes über den Regerprozef des Eymericus fagte: bas gange beutige Strafrecht ftunde noch auf bem gleichen Boben.

belfen konnten. Verbrannt wurden auch die letten, weil auch sie einen fleischlichen Bund mit dem Teufel geschlossen hatten. Noch bekannter ift es, daß dieser Bund mit dem Teufel das Wesentliche an der ganzen Bererei war, daß die tollste geschlechtliche Phantasie dieses Teufelsbundnis ausgestaltet hatte, daß der Teufel oder die Teufel mit den Getreuen als Männer oder als Weiber Unzucht treiben konnten (als incubi oder als succubi), daß der Bund mit dem Teufel ganz juristisch als ein Vertrag. aber mit ekelhaften und blasphemischen Rulthandlungen abgeschlossen Wir haben ichon gesehen, aus welchen Gründen die Phantafie des Volkes sich fast immer nur mit den armen Weiblein beschäftigte, die mit einem incubus Unzucht trieben, nur selten mit Männern, denen ein Teufel als succubus diente; wozu gleich zu bemerken ist, daß die Weiber der Teufelsbuhlschaft meistens trok aller Teufelsmacht wenig bemittelte oder bettelhafte Menschenkinder waren, daß dagegen den Männern des Teufels bäufig ungemessene Neichtumer nachgesagt wurden. Dieses Verhältnis änderte sich erst später, als verruchte Hexenrichter (überall, aber besonders katholische zum Zwecke der Gegenreformation) Herenprozesse gegen wohlhabende Familien anstrengten, um Geld oder Bekehrung zu erpressen. Der Abgrund von Dummbeit wurde zu einem Abgrund der Schuftigkeit. In der klassischen, fast möchte man sagen: idealen Zeit der Hexenprozesse glaubten aber die Richter an die Macht der Beren, wie die Verfasser des Berenhammers an alle diese Dinge glaubten. Wenn es möglich wäre, beim Lesen des Herenhammers zu lachen, jo könnte man über die Angit lachen, die die Gesetgeber und die Richter por den armen Weiblein verrieten. Zwar hatten die sicherlich "inspirierten" Verfasser des Hexenhammers es wie ein Dogma aufgestellt, daß die mit Herenverfolgung beauftragten Amtspersonen (ebenso die durch wundertätige Engel beschützten oder mit den guten Raubermitteln der Kirche versehenen Leute) gegen den bosen Zauber gefeit seien, aber solche Versicherungen genügten den Richtern nicht; sie suchten sich im Verkehr mit den verdammten Weibern auch noch durch besondere kräftige Mittel zu schützen: die Beren durften fie nicht berühren, mußten von rückwärts in den Gerichtssaal geführt werden, mußten sich rasieren lassen: auch galten Amulette für wirksam, die die Richter um den Hals trugen.

Der gute Glaube der Verfasser des Herenhammers kann kaum in Zweifel gezogen werden. Diese juristischen Henkersknechte waren von dem Rechte ihrer Sache genau so felsenssest, wie nur etwa heute ein Richter von der Serechtigkeit eines Spruchs, der einen Mann wegen einer politischen Außerung oder eine verzweiselnde Mutter, die ihr hungerndes Kind ins Wasser geworfen hat, zu schwerem Kerker verurteilt.

Die Verfasser des Herenhammers besagen die Strupellosigkeit ihres Sie gaben eine Anleitung, wie man die Beren durch bas Berfprechen der Begnadigung zu erwünschten Aussagen bringen und bann sein Wort brechen könne. Wenn die Beren mit geschwollenen oder blauen Gesichtern vor Gericht erschienen, so batte der Teufel sie geplagt; wenn fie Gelbstmord versuchten, so batte fie der Teufel dazu überredet. Der Berenhammer behauptete ernsthaft, die Gunde der Beren mare weit schwerer als die des Teufels; denn die Heren wären von dem Glauben abgefallen, den sie in der Taufe angenommen hatten.

und weltlichen Juristen waren also durchdrungen von der Überzeugung.

die Beren (ebenso wie die Reger und die Atheisten) waren noch icand-

licher und noch strafbarer als die Teufel: wozu noch kam, daß man an die Beren berankonnte, an die Teufel aber nicht; aus diesem nicht mehr menschlichen Sasse ist nun natürlich die unfägliche Grausamkeit im Berfahren gegen die Beren zu erklären. Nicht etwa aus der Barbarei des Beitalters. Die Leute, die heute den Herenprozeft mit der Robeit der mittelalterlichen Sitten bistorisch und oberflächlich entschuldigen, um sich eine Wiederaufnahme dieser Prozesse vielleicht vorzubehalten, sind sich ihrer Unwahrhaftigkeit nicht einmal bewuft. Das Feuer gegen die Beren wütete niemals so heftig wie in den hundert Jahren nach der Blüte der Renaissance, als allerdings Worte und Caten der Herrenmenschen kraftvoll und bart waren, das Adeal der Menschlichkeit aber, der Humanismus, icon allgemein verkundet wurde. Der juriftische Bahnfinn der Folterung bestand awar von alter Zeit ber; aber au seiner gangen Tollbeit ist das Brozekmittel der Tortur erst durch den Herenprozest ausgebildet worden, nicht umgefehrt. Das Gefühl von der unvergleichlichen Strafbarkeit der Beren erzeugte den unvergleichlichen driftlichen Sag, und dieser Sak ertötete bei den ungebildeten wie bei den gebildeten Benkern jede Regung natürlichen Mitleids. Wenn die Opfer in der Folterkammer

wie Ochsen brullten oder die "Schwerenot" friegten, so riffen die Richter ibre Wike darüber. Faft noch grauenhafter als folche Berichte find die scheinbaren Milberungen, zu denen sich die geiftliche Juristerei (und zwar icon seit dem Sandbuche von del Rio) beuchlerisch verstand: "makvoll" (modice) sollte die Angeklagte gefoltert werden, nicht länger als eine Stunde auf einmal, zwischen zwei Folterungen sollte immer ein Tag

die Kirche auch, die sogenannten Herenproben (des Untertauchens, des glübenden Eifens) anwenden zu laffen; erft als der Gerichtsbrauch dazu führte, daß die Angeklagte unter allen Umftänden starb, entweder in

Heuchlerisch oder vorsichtig zögerte

der Rube eingeschoben werden.

Der Berenhammer und die durch seine Schule gegangenen geiftlichen Der Berenprozeß

der Brobe oder nachber auf dem Holzstoß, hatte man nichts mehr gegen diese Ordalien. Ich habe schon erwähnt, daß es als eine besondere Art der Hererei (maleficium taciturnitatis) ausgelegt wurde, wenn die Angeklagte auf der Folterbank nichts aussagte, ob der Grund nun ein unerhörter Grad von Seelenstärke war ober physiologisches Versagen bes Sprachzentrums. Es ist nicht auszudenken, welche Greuel in hunderttausend und aber hunderttausend Herenprozessen verübt wurden. Einer der letten und darum äußerlich wirksamsten Gegner der Berenprozesse. der Resultenpater Spee, war nur allzusehr im Recht, wenn er in seiner Cautio criminalis den Angeklagten den ingrimmigen Rat gab, por der Folter lieber gleich ihre Schuld zu bekennen und den Feuertod zu sterben. anstatt viele Tode. Wer der Hexerei verdächtig war, konnte nicht mehr entrinnen. Die Folter arbeitete zuverlässig. Schauerlicher als alle kirchlichen Beweisgründe dieses braven Jesuiten klingt seine Behauptung au uns berüber: alle Rapuziner und Jesuiten, alle Prälaten und Doktoren, auch der Papst und Spee selber würden sich spätestens nach der dritten oder vierten Folterung der Zauberei schuldig bekennen.

Und immer wieder muß daran erinnert werden, daß das Dasein von Heren genau wie das Dasein Gottes kirchengeseklich geschükt wurde. daß also die Leugnung des Herendaseins eine Rekerei war wie die Leugnung Gottes. Ich werde noch zu erzählen haben, wie schwer es den Rerenleugnern, die eben auch Freidenker waren, gemacht wurde, ihre Meinung auszusprechen. Weger, Thomasius, Balthasar Better, alle wurden dafür

verfolgt, daß sie gegen die Berenverfolgungen auftraten.

Wie gesagt, der Herenhammer bat nur mit robuster juristischer Dummheit kodifiziert, was Rirche (auch Thomas) und Böbel seit Jahrhunderten zum Range einer Religion erhoben batten, was erst drei Rabre vorher vom Papste allgemein ausgesprochen worden war: was sein sollte, war das Reich Gottes und seiner Priester; was auf Erden wirklich war, war das Reich des Teufels und seiner Priesterinnen, der Heren. Teufel Ich habe in anderem Zusammenhange von dieser Religion des Teufels geredet, der (ebenso wie der Gott der driftlichen Volksreligion und der Gott des Dogmas) aus antiken, prientalischen, jüdischen, altgermanischen und allgemein menschlichen Elementen gemischt war. Es ist ein weiter Weg von dem Teufel des Augustinus, dem alten Manichäer, der das bose Prinzip im dualistischen Weltregiment war, bis zu dem albernen und grotesken Teufel, der es in zahllosen Legenden mit der gütigen Schlauheit der Gottesmutter zu tun hatte und immer so kläglich unterlag. In den von schlechten Poeten erfundenen oder nachgeschriebenen Legenden siegte jedesmal das Kreuz und die heilige Jungfrau, konnte der Teufel

Teufel 397

jedesmal ausgelacht werden; das war ihre Moral. In der Volksmeinung war der Teufel mächtiger, mindestens so mächtig wie Sott; der Teufel lauerte auch hinter dem Kreuze, und jeder gläubige Christ zitterte vor ihm. Will man den wirklichen Slauben der abendländischen Christen (etwa von Beginn der Kreuzzüge dis zu deren Abstauen) in nackten Worten ausdrücken, unbekümmert um die Streitigkeiten der Theologen, die freilich um feinere Distinktionen stritten, so kann man sagen: es gibt zwei Sötter, den weißen und den schwarzen Gott, Maria und den Teufel; wenn Maria nicht hilft, durch den Zauber der Priester herbeigerusen, so zwackt uns der Teufel, hier und drüben, durch den Zauber seiner weiblichen Seistlichen, der Heren.

werden; an der Ausgestaltung des Teufelsglaubens und des Priesterrechts beteiligten sich mit einer Gutgläubigkeit, die uns zu Unrecht als Schamlosigkeit erscheint, die Gelehrten des Mittelalters, die scholaftischen Theologen; ich wenigstens kann keinen Wesensunterschied finden zwischen ibren Beweisen für das Dasein des Teufels (und Gottes) und den Beweisen für die Obmacht der Rirche und ihrer Priester. Un der Ausgestaltung jedoch der Marienanbetung und des Herenwesens beteiligten sich zumeist die dichterischen Röpfe der Zeit, die freilich auch gewöhnlich Aleriker waren; Marienkult und Herenfurcht kommen aus der gleichen Quelle, aus der erotischen Mönchsphantasie. Nur um der Hurerei zu entgeben, solle man ein Weib nehmen, hatte Paulus gelehrt; an sich war das Weib des Teufels. Da berührten sich in der Mönchsphantasie die Extreme: dem einen, dem optimistischen Schwärmer, idealisierte sich die einzige reine Jungfrau zum Gotte, dem anderen, dem pessimistischen Feigling, verfinsterte sich jedes Weib, das ihn schreckte, zur Here, zur Buhlschwester und Priesterin des Teufels. Ohne diese heimliche Erotik wäre es sicherlich nicht zu der Erfindung der Hexen gekommen; die scholastische Theologie hatte gar keine Ursache, dem Teufel just weibliche Diener zu geben; die Logik ist nicht sinnlich und hätte den rein juristischen Bund mit dem Teufel (den ja auch Thomas lehrte) wohl gewöhnlich von Männern schließen lassen, als den ordentlichen Rechtssubjekten, ohne alle die Butaten ekelhafter Unzucht; wenn die Logik pervers ist, so ist sie es nicht in geschlechtlicher Sinsicht. Auch die geilen Bettelmonche, deren kräftige Unkeuschheit durch unzählige Schnurren sprichwörtlich wurden, hatten keinen Anreiz, den Teufel und seine Heren für ihr eigenes sündhaftes

Privatleben verantwortlich zu machen; gerade ihre herrschende Todsünde verhinderte es, daß ihre Phantasie in pathologischer Weise erotisch wurde; sie waren erotisch in der Realität, ohne jede Phantasie. Aber die anderen

Eine Durchtreuzung dieser Glaubenslehren muß noch festgestellt Erotit

Mönche, die ihr Gelübde der Reuschheit ernst nahmen, deren unterdrückte Brunft sich vor der Liebesinbrunft der neuen Nationalliteraturen entsette, weil sie durch jedes Liebeslied gesteigert wurde, deren gehemmte Glut (wie die der alten Anachoreten, aber anders) in erotischen Wahnsinn sich verkehrte, diese besseren Mönche waren berufen, sich in die Vorstellungen der allerreinsten Maria und der allerverworfensten Beren bineinzudenken und hineinzuwühlen. Es ist gewiß kein Rufall, daß die zuchtlos gewordenen (von den Spiritualen zu unterscheidenden) Franzistaner die luftigen Monche waren, die lebten und leben ließen, daß die strengen Dominikaner, die blutigen domini canes jeder Inquisition, wie den ganzen Kreuzzug gegen die Heren, so auch die Rodifikation des Herenglaubens und des Herenrechts auf sich nahmen. Es wäre noch günstig für die Dominikaner, wenn man annähme, bei ihnen hätte sich durch die kranke Monchsphantasie die Angst vor Teufel und Beren (und aus dieser Angst die wahnsinnige Abwehr) unbewußt entwickelt. Eine ungeheure Blutschuld aber hätte der Orden auf sich geladen, wenn er — wofür manches doch spricht — im Gegensate zu den demokratischen, oft reformsüchtigen, kegerischen, ja freigeistigen Franziskanern (Roger Bacon, Duns Scotus, Odam), mit klarem Bewußtsein der Alleinherrschaft des Vapstes gedient und in dieser Absicht auch alle die ruchlosen Mittel gewollt hätte: Rampf gegen Raiser und Rönige, Ausrottung der Reter, Verbrennung der Heren. Man darf wohl ein untrennbares Gemisch von Bewußtheit und Unbewußtheit annehmen, von Pfaffheit und Aber-Jedesfalls kann der "Herenhammer" unmöglich absichtsvoll ergrübelt worden sein: diese Dominikaner waren ihrer Sache gläubig gewiß.

Satanologie

In biesem erstaunlichen Buche, an bessen Scheußlichkeit kaum eine Schöpfung irgendeines Beidentums heranreicht, waren also die Werke des Teusels und der Beren sauber und dristlich in ein geschlossenes System gebracht worden, wie sonst nur die Werke Gottes und der Heiligen; die Satanologie wurde ganz ebenso gelehrt und geglaubt wie die Theologie; die Legenden der Heiligen waren nicht besseugt und nicht immer so aufregend zu lesen, wie die Legenden von Heren. Man sollte besser sagen: die Satanologie bildete einen wesentlichen Bestandteil der Theologie. Wer irgend an die Sähe der Theologie glaubte, der glaubte auch an den Teusel und an die Heren, mochte er sonst so Aquino oder so gelehrt wie Gerson von Paris. Selbst der tapfere Revolutionär Bodin, der erste Begründer einer neuen Staatslehre, stärkte noch mit seinem Ansehen den Herenaberglauben. Was heute nur noch zur Religion der ganz Ungebildeten gehört, in Deutschand und

in England nicht ganz so allgemein wie z. B. in Italien, das gehörte im 16. Rahrhundert noch zum Vorstellungstreise der Gebildeten: das Dasein und die Wirkung bofer Geifter, die besonders Wind, Wetter und Rrankbeiten erzeugten, und die durch menschlichen Willen beeinflußt werden konnten. Der Wille des Teufels konnte durch Verträge gelenkt werden wie, wieder nach der noch bestehenden Rirchenlehre, der Wetterwille Gottes durch Bittgänge. Bis auf Bacon von Verulam waren die Grundlehren über den Rausalzusammenhang in der Natur nicht so klar, geschweige denn die naturwissenschaftlichen Renntnisse so verbreitet, daß man leicht an wunderbaren Erscheinungen (Verwandlung der Beren in Tiere, gleichzeitiges Dasein der Beren im Chebette und auf dem Broden) Anstok genommen hätte. Das Wunder ist des Glaubens liebstes Kind, in der Satanologie ebensogut wie in der Theologie.

Wurde erst das Dasein von Heren für mehr als wahrscheinlich gehalten, gehörte es mit zu dem Inventar der Religion, so gehörte die Ausgestaltung dieser Vorstellungen freilich der zufälligen Autorität eingelner Fachschriftsteller, die sich durch eine Verbindung scheinbarer Logit und zügelloser Phantasie auszeichneten; zu diesen Zufälligkeiten mag man es auch rechnen, daß die driftliche Lehre, unbekummert um die Plusschweifungen so vieler hohen und höchsten Geistlichen, den Geschlechtsgenuß mit der Erbfünde in Zusammenhang brachte, den Teufel hineinzog und darum geneigt war, ihre Satanologie zu einer hohen Schule geschlechtlicher Perversität zu machen. Wesentlich war dieser Zug dem ursprünglichen Berenglauben nicht. Wie gewisse wüste Phantasien der Christologie ursprünglich fremd waren.

Die katholischen Bischofe und die niedrige Geiftlichkeit unterwarf Die Bulle sich der Herenbulle von 1484 nicht sofort; menschliche Vernunft und vernünftige Menschlichkeit sträubten sich noch lange gegen den Widersinn, der Dogma werden sollte. Und die Gelehrten schämten sich noch lange, den Herenwahn anzuerkennen. Außer den guriften Alciatus und Ponzinibius ist vor allem Erasmus zu nennen, der, vor Beginn der Reformation noch nicht so ängstlich wie später, in seinem "Lob der Narrheit" die Zauberei und die Zauberrichter verspottete. Einzelne Stimmen, die Menschheit erkennen lassen, ertonen auch noch, da der Wahnsinn schon allgemein geworden ist. In Nördlingen, wo ein armes Weib sechsundfünfzigmal gefoltert worden war, predigte der Superintendent Lut gegen das undriftliche Prozesperfahren, freilich nicht auch gegen den unchriftlichen Herenglauben. Ein Landgraf von Bessen, Philipp der Großmütige, ließ die Folter nicht anwenden und die Todesstrafe nicht vollstreden. Nicht gang so fest und nicht so frei wie sein Ratgeber, der

Humanist Camerarius, aber immerhin ein Gegner der Tortur und der Berenbrände war der Landgraf Wilhelm IV. von Hessen-Rassel. In den Ländern der österreichischen Jausmacht fügten sich die Fürsten der Berenbulle und dem Herenhammer erst, als die Gegenreformation ihr Vernichtungswerk begonnen hatte. In der Schweiz wehrten sich die deutschen Rantone länger als die französischen. In den Niederlanden, wo die Herenprozesse erst seit der politischen Unterdrückung, die dann zum Aufstande führte, häufiger wurden, wurde ein Gutachten der Professoren von Leiden (1594) entscheidend; es beschäftigt sich zwar nicht mit dem Berenwahn selbst, macht sich aber in gang rationalistischer Weise über die Wasserprobe lustig: wenn das Wosser die Beren nicht dulde, warum trage sie die Erde, warum lasse sich die Luft von ihnen einatmen? In der Lombardei emporten sich die Bauern gegen die Berenbrande; und die aristofratische Republik Benedig war der erste Staat, der als solcher die Anquisition überwachte und die lutherische Rekerei ebensowenig verfolgen ließ wie die unschädliche oder doch nicht gotteslästerliche Bauberei. In England, wo schon Richard III. die Inquisition für seine Ziele benütt hatte, wurde der Herenprozeß unter Elisabeth ein politisches Werkzeug; immerhin war die Strafe des Scheiterhaufens nicht üblich, bis der Sohn der Maria Stuart zur Regierung kam und die ganze Raserei jest auch jenseits des In Frankreich, dem Mutterlande des Ausrottungs-Ranals wütete. krieges gegen die Reger, hatte sich die nationale Kirche gegen Rom und auch gegen den Zauberwahn zusammengeschlossen, hatten die Parlamente 3. B. die Revision des Prozesses der Jungfrau von Orleans durchgesett, so daß zum Rummer der Herenfürchtigen und Teufelsfürchtigen, zu denen auch der politische Aufklärer Bodin gehörte, die Brande aufhörten und die Heren, nach der Meinung der Frommen, ihr Wesen ungestraft treiben konnten und maklos überhand nahmen; der Zustand, der in der Carolina festgelegt ist, schien Rechtsbrauch zu werden: daß eine Anklage nicht wegen des Teufelsbundnisses erfolgte, sondern nur wegen nachweisbarer Schädigungen; nachdem aber der Herenhammer erst in Deutschland so gut wie Gesekeskraft erlangt batte, ging das Brennen auch in Frankreich wieder los, etwa seit der Mitte des 16. Jahrhunderts.

Molitoris

Aus der ältesten Literatur über die Herenbulle verdient eine Schrift hervorgehoben zu werden, aus der deutlich hervorgeht, wie sich auch gebildete Juristen den römischen Forderungen anzupassen wußten; ich meine das Buch, das Ulrich Molitoris, der Profurator des Bischoss von Konstanz, 1489 unter dem Titel "de Lamiis et pythonicis mulieribus" herausgab und das 1544 unter dem Titel "Heren-Mensterei... Ein schön Sespräch von den Unholden" usw. in deutscher Übersetung erschienen

Molitoris 401

Es war in vorsichtiger Gesprächsform ein Gutachten für den Erzberzog Sigmund von Tirol, der nach seinen erbitterten Streitigkeiten mit der papitlichen Rurie und mit dem Rardinal von Briren, dem großen Cusaner, jest die Herenverfolgungen begünstigte und darüber mit dem Landtage von Tirol uneins wurde. Das Gespräch, zu welchem der ziemlich freigeistige Molitoris seine Zuflucht nahm, war so eingerichtet, daß ein Schultheiß von Konstanz die abergläubische Volksmeinung vorträgt, der Erzherzog für den gesunden Menschenverstand eintritt und schließlich der Verfasser die allein richtige Lehre der Kirche vorträgt. herzog, dem Molitoris seine besten Gedanken leiht, weiß ganz gut, daß auf das Gerede der Leute nicht viel zu geben sei und erst recht nichts auf Geständnisse, die durch die Folter erprest wurden. Gabe es Beren, sagt der politische Erzberzog, so brauchte man im Rriegsfalle nur eine solche Bere, gut bewacht, an der Grenze aufzustellen und das feindliche Land von ihr verwüsten zu lassen. Selbst die Berufung auf die Bibel läßt der Erzherzog nicht gelten. Das eigentliche Gutachten ist, was die Zaubereien der Heren betrifft, nicht weniger aufgeklärt: im Grunde können weder Teufel noch Heren den Menschen schaben, ganz gewiß nicht ohne Gottes Bulassung: die Herenfahrten und wohl auch die Teufelsbuhlschaften seien Träumereien und Einbildungen. Trok alledem kommt Molitoris zu dem überraschenden Ergebnisse, die bosen Weiber, die nach seiner Überzeugung gar keine Heren sind, seien des Todes schuldig wegen keherischer Bosheit, weil sie von Gott abgefallen sind und ein Bündnis mit dem Teufel geschlossen haben.

Wir erseben daraus und aus ähnlichen Versuchen, sich mit der Tat- Austigmorde sache der Herenverfolgung abzufinden, daß auch wohlmeinende Auristen sich der Anquisition just in dem bedenklichsten Punkte unterworfen hatten; sie wähnten sich dem Pöbel überlegen, weil sie die Tatsache oder die Schädlichkeit der Herenkunfte anzweifelten, weil sie die Berenfahrten und die Teufelsunzucht ins Fabelreich verwiesen, doch sie gaben gerade das zu, worauf es der Anquisition bei ihren Religionsmorden ankam: die Reterei der armen Weiblein, die sich irgendwie dem Teufel ergeben hätten. Der Herenhammer hat freilich die ganze Aurisprudenz grauenhaft verderbt dadurch, daß er die bisher eigentlich ungeseklichen Herenbrände der letten Jahre zur Regel und zum Gesetze der folgenden Jahrhunderte machte; womöglich noch unheilvoller war aber seine Wirkung auf die Religion, weil der Hexenhammer ausdrücklich als einen Lehrsatz aussprach, was die Bulle immerhin nur zu verstehen gegeben hatte: daß jeder gute Chrift an das Dasein der Heren zu glauben hätte. "Es ist die ärgste Regerei, an die Wirkungen der Heren nicht zu glauben." War

biese Definition, in der eine ganz insame Rechtsverdrehung versteckt lag, erst durchgedrungen, bei den Fürsten und den weltlichen Gerichtshösen aus Nachgiedigkeit gegen Rom oder aus ganz gemeinen Beweggründen, beim Volke aus einer zu bestialischer Gewohnheit gewordenen Freude an dem Schauspiel der Herendrände, dann hatte die Inquisition leichtes Spiel, die bequeme Form des Reherprozesses auf die Heren anzuwenden und umgekehrt unter dem Beisall der weltlichen Macht und der öffentlichen Meinung die Reherei mit Stumpf und Stil auszubrennen. War die Bererei eine Art von Reherei, so war auch gegen die Heren das formlose Versahren gestattet, das die kirchlichen Richter gegen die Reher eingesührt hatten: die inquisitio, d. h. die Untersuchung von Amts wegen; man brauchte das umständliche Anklageversahren nicht mehr, nicht einmal die Berufung auf eine beschworene Denunziation, sondern auf das erste beste Gerücht hin durste die Inquisition einschreiten, und die Folter sorgte für den Schuldbeweis.

Die Juristen der Kirche mußten nun wissen, daß sie bei der Vermengung von Keherei und Bererei ein falsches Spiel trieben, daß sie unzählige Austigmorde begingen. Die Beren mochten nach kirchlichem Glauben des Verbrechens der Zauberei und des Verbrechens der Unzucht schuldig sein, der Keherei waren sie nicht einmal verdächtig. Keher waren und sind die Abtrünnigen, die an dem Dasein von Teuseln und Beren zweiseln. An Teusel und Beren zu glauben, das war Dogma, das war eine der wichtigsten Forderungen der Kirche, der römischen wie der protestantischen. Und dieser Umstand würde allein hinreichen, die Zeit des sogenannten Mittelalters viel weiter auszudehnen, als es hergebracht ist: etwa zweihundert Jahre länger anzunehmen, dis zu dem Einsehen der beistischen Ausstlätung, wo Philosophie und Staatsrecht die Forderung der religiösen Toleranz ausstlellten und die Hernbrände langsam aufhörten.

So haben Herenbulle, Herenhammer und Perenprozeß jedes Strafrecht vernichtet und die Religion durch Dogmatisserung des Herenwahns vergistet; nicht genug daran hat die Gewöhnung an die Herenbrände die Weltanschauung des Volkes noch weit mehr verdummt und versinstert als sie jemals in den ersten tausend Jahren des Mittelalters dumm und sinster gewesen war.

Zdeale und niedrige Beweggründe Und doch hatte die Kirche mit ihrer Dogmatisserung des Herenwahns nicht nur das entsehlichste Verbrechen, sondern auch einen Fehler begangen. Sie hatte den Glauben an den Teufel und seine Heren zu eng mit dem Glauben an den Gott und seine Engel verknüpft; so kam es, daß der Gottglaube oder die Religion einen unheilbaren Schaden erlitt, als endlich nach zwei Fahrhunderten zahlloser Herenbrände die Staaten,

niemals die Riche, von tapferen Aufklärern, die nicht immer Freigeister waren, langsam zur Abschaffung der Herenprozesse überrebet wurden.

Nichts dürfte freilich jest, nach Ablauf einer so langen Zwischenzeit, schwerer zu beurteilen sein als die Seelensituation der Gelehrten. Theologen und Auristen, die vor der Weltgeschichte die Verantwortung für das Wüten der Berenbrande tragen; unser heutiges Strafverfahren, in Prozes und Vollstredung, ist wahrlich nicht auf der Böhe des richtigen Rechts, aber mit dem Brozek und der Vollstreckung der Berenzeit läkt es sich denn doch nicht vergleichen. Beim Volke kämen wir zur Not mit den Begriffen des Aberglaubens und der Suggestion aus, die das Umsichgreifen der Ummenschlichkeit erklären könnten; bei Bäpsten und Fürsten mit dem Rampfe um die Macht, der womöglich noch unmenschlicher machte. Aber die Auristen und Theologen besaken doch die ganze Bildung ibrer Beit, die selbst für die Widerstrebenden eine Renaissancezeit war, die einen ein geschriebenes Recht, das mindestens die Rechtsformen einzuhalten befahl, die anderen eine Religion, deren Bücher nichts von Berenverfolgungen wußten. Wir muffen, um eine Erklärung zu finden, die idealen und die gemeinen Beweggründe der Hexenrichter untericheiden; die idealen konnten erst von der wissenschaftlichen Aufklärung unwirksam gemacht werden, die gemeinen noch später von der politischen.

Die idealen Beweggründe lassen sich wohl alle zurückführen auf die Tatjache, daß die Gelehrsamkeit des 15. und 16. Rahrhunderts fast überall noch durchsett war mit ber Scholastik und ber Wundersucht des Mittelalters. Ein mit Recht so berühmter Mann wie der Abt Trithemius (gest. 1516) bat 1508 ein Buch gegen die Rauberei vollendet auf Befehl des Markgrafen von Brandenburg, das nicht nur alle Berengeschichten glaubt, sondern geradezu gegen die Rlasse der Beren aufbett, die ein Bundnis mit dem Teufel geschlossen hatten. Allerdings war Trithemius selbst ber Magie ergeben; aber auch verhältnismähig freie Geister wie Reuchlin. Erasmus und Vico von Mirandola waren, wenn sie Unchriften waren, doch wundersüchtige Unchriften; die Dämonen gehörten eben als wirksame Rrafte in die urfachliche Rette der Naturerscheinungen mit binein. Diefen Vorstellungen erlag selbst ein Varacelsus, den man beute überschäkend und doch wieder mit einigem Rechte für den Erneuerer der Beilkunde hält, ihnen erlag felbst ein Cardanus, der an so vieles andere nicht glaubte. Eine Ausnahmestellung nimmt Agrippa von Nettesheim nur darum ein, weil er zugleich oder durcheinander der schlimmfte Forderer des oktultistischen Aberglaubens war und der entschiedenste Aufklärer in einem Herenprozesse. Noch van Helmont war bei seinen Zeitgenossen ebenso gefeiert als Alchimist wie heute als Chemiter. Die Juristen pollends mukten sich als gute Christen zu dem Herenglauben der Rirche bekennen und trieben in ihrem eigenen Fache einen zu oden Alexandrinismus, um über die quaestio juris binaus zu der quaestio facti zu gelangen: kaum daß einmal der Nechtslehrer Ponzinibius aus Viacenza Aweifel an dem Dasein des Teufelsbundnisses vorzutragen wagte. Awiichen katholischen und protestantischen Gelehrten gab es bezüglich des Herenwahns manchen kleinen Unterschied in der theologischen Konstruktion, gar keinen Unterschied im Aberglauben selbst: nur daß natürlich Luther und Calvin im Ratholizismus ein Werk des Teufels erblicken, der wieder erstarkende Ratholizismus in jeder Reterei, also auch im Protestantismus. Delrio, Stapleton († 1598), sodann die Zesuiten lehrten mit großer Bestimmtheit, daß die Rekerei mit der Zauberei und die Zauberei mit der Bererei emporgewachsen sei. Man kann im allgemeinen sagen, dak die katholischen Herenverfolgungen mehr aus dem schlauen Macchiavellismus. die protestantischen mehr aus der Dummbeit der geistlichen Führer entiprangen.

Denn die Verquickung von Zauberei und Regerei war bereits der Übergang zu dem gemeinsten Beweggrunde der Kerenverbrennungen. Es war nicht anders möglich, als daß die deutschen Rirchenfürsten oft unehrlich waren, wenn sie Beren brennen ließen, nur um die Regerei in ihren Gebieten auszurotten und so die Herrschaft zu behaupten oder wiederzugewinnen; nach dem Augsburger Religionsfrieden konnte ein Protestant nur gezwungen werden, das Land des Bischofs mit Hab und Gut zu verlassen; wollte der Bischof das Vermögen einziehen, so mußte er den Reter ichon als Zauberer verbrennen lassen. In Frankreich lernten die Richter das gleiche Verfahren gegen die Hugenotten üben, d. h. die gesetlich geschütten Reter in der gesetlichen Form des Herenprozesses umzubringen. Ebenso hielt es die Gegenreformation in Polen. etwa in Spanien, wo die Anquisition allmächtig und die Rekerei vogelfrei war, brauchte man die Maske des Herenprozesses nicht und ließ einem ehrlichen Blutdurst gegen Reter ober Andersgläubige die Bügel Wo die Reformation die Macht der Kirche ernstlich bedrobt hatte — und im zentralisierten Frankreich war oder schien die Gefahr eine Reitlang noch größer als in Deutschland —, da wurde jedes Mittel vom Zwecke geheiligt, vom Willen zur Macht. Nicht nur die allmählich lauter werdende Forderung einer Duldung Andersaläubiger wurde durch den Herenprozek umgangen, sondern auch, was unter Umständen noch mehr galt als das Geset, die milde Absicht des Landesherrn. Ein Fall ist typisch: ein Ratsberr Franz I. wurde vom Könige geschützt, als man ihn der Hinneigung zum Protestantismus beschuldigte; da wurde einfach

aus dem Reger ein Teufelsanbeter gemacht, der König mußte verstummen und der Armste wurde mit durchbohrter Zunge lebendig verbrannt.

Nur dem Grade, nicht dem Wesen nach tiefer als die Einleitung von Berenprozessen um der Macht willen, steht die widerwärtigste Erscheinung des ganzen Treibens, daß nämlich Landesherrn und Richter sich an den Herenverbrennungen bereicherten. Das geschah begreiflicherweise sehr oft gegen Geseth und Recht; die Bestechlichkeit der Anquisitoren war nicht geringer als die anderer Beamten. Aber auch nach Gesek und Recht fielen den Landesherrn, den Richtern, den Angebern und den Benkern so beträchtliche Sporteln zu, in weiser Abstufung, daß für sie alle ein Anreiz bestand, die Herenprozesse zu vermehren. Für das Rurfürstentum Trier ist nachgewiesen worden, daß der Eifer der Herenverfolgung sich abschwächte, als die Einnahmen der Verfolger herabgemindert wurden, "wie im Kriege die Rampflust nachläft, wenn die Landsknechte kein Geld bekommen." In Österreich bildete sich die Herenrichterei zu einer juristischen Spezialität aus, von der man leben konnte. Spee erzählt von einem Herenrichter, der in irgendeiner Gegend die Berenangst der Bauern so lange aufstachelte, bis er sich durch ein Geldgeschent bewegen ließ, gegen die Beren einzuschreiten. Auf manchen Rittergütern des protestantischen Deutschland gab es die meisten Hinrichtungen im Verhältnisse zur Volkszahl; man hat es daraus erklärt, daß die Adeligen, denen zugleich die Austig anvertraut war, im Dreißigjährigen Rriege ihre Finanzen durch Herenbrande aufbesserten, wie sie zweihundert Jahre vorher als Raubritter sich an ihren Untertanen erholt hatten. So sprechen nicht etwa erst neuere Auftlärer, so urteilten schon die Zeitgenossen der Herenprozesse. An den Religionsfriegen waren die geistlichen und weltlichen Richter die Rriegsgewinnler, die der Rirche die Reter als Heren oder Zauberer ans Messer - lieferten. Das be-Hagte ichon ber gelehrte Jurist Basius: "Die Gerichtsberren strafen nur, um ihre Einkunfte zu vermehren." Der edle Spee jammert darüber, daß viele nach den Herenhinrichtungen langen als den Brocken, von denen sie fette Suppen essen wollen. Sprichwörtlich beinahe wurde der grimmige Scherz des Ranonitus Loos: der Herenprozeß sei eine neue Alchimie, eine Runft, aus Menschenblut Gold zu machen. Besonders scharf sind die Anklagen, die Agrippa von Nettesbeim, natürlich erst in seinem steptischen Bekenntnisse, gegen die Sabsucht der Inquisitoren erhebt. "Diese blutgierigen Geier (die Inquisitoren) geben über ihre Vorrechte hinaus und drängen sich ungesetzlich in das Gebiet der ordentlichen Richter ein, indem sie sich anmaßen, über Dinge abzuurteilen, die gar nicht ketherisch sind, sondern nur anstößig oder sonst irrtumlich . . . Der Inquisitor darf

eine Leibesstrafe in eine Geldstrafe verwandeln; so kommt es, daß die Inquisition unter jenen Unglücklichen nicht wenige hat, die eine jährliche Steuer zahlen müssen, wenn sie nicht von neuem angeklagt werden wollen." Solche Erpressungen scheinen besonders in Italien üblich gewesen zu sein; auch Cardanus klagte bitter darüber, daß Ankläger und Richter sich durch die Berenprozesse bereicherten und Fabeln erfanden, um den Schein des Rechtes zu wahren.

Es wird Moralisten geben, die den Beweggrund des Hasses oder der Rachsucht noch gemeiner finden werden als den der Habsucht; ich möchte es auf die Umstände ankommen lassen. Übrigens hatte es der Gepetinigte zur Zeit der Hernewersolgungen überaus leicht, sich an seinem Peiniger zu rächen. Wenn ein kleines Kind die Dienstmagd nach einem Banke, wenn der Ehemann seine Frau aus Überdruß, wenn irgendein Mensch einen anderen aus grundloser Vosheit der Zauberei beschuldigte, so folgte auf die Anzeige mit ziemlicher Sicherheit Prozeß und Verurteilung; das Versahren sorgte durch die Folter für den Ersolg. Mitunter führte die Rachsucht zu grotesten Ergebnissen. Da gab es Heren, die unter der letzten Tortur ihren Richter als Genossen der Teuselsseste und ihn selbst so der Folter und dem Holzstoß preisgaben. Da gab es Heren, die in ihrer Verzweislung hochgestellte Personen anzeigten und in seltenen Fällen wirklich eine Riederschlagung der ganzen Untersuchung erwirkten.

Es braucht nicht erst hinzugefügt zu werden, daß die reineren und die ganz unreinen Beweggründe den Herenprozeß nicht hätten so ausbreiten und so lange dauern lassen können, wenn nicht die Einstellung des öffentlichen Geistes auf diesen Greuel vorausgegangen wäre; der Niedergang der Religion hatte zu einer allgemeinen Teuselsfurcht geführt, der Niedergang der Jurisprudenz zu einem Aufhören des Rechtsschutzes; und als die Rirche den Herenprozeß brauchte, um die Retzer zu treffen, da raffinierte sie in ihrem unfehlbaren Machtgelüste das Beweismittel der Folter. Dieses Mittel wirkte so zuwerlässig, die Geständnisse steigerten überdies Herenwahn und Herenangst so maßlos, daß man sich nicht über die lange Dauer der Ungeheuerlichseit wundern darf, sondern nur etwa darüber, daß die Sache überhaupt einmal ein Ende nahm.

Vis dahin sind im Namen Gottes nach Schätungen, denen freilich nicht die statistischen Bählungen unserer Tage zugrunde liegen, Heren in solcher Menge lebendig verbrannt worden, daß wir vor der Nennung der Biffer zurückschadern; es muß sich um mehrere Millionen von Opfern gehandelt haben, deren jedes zuerst teuslische Folterqualen und dann die entsehlichste Todesart erlitt. Im Namen des Christengottes. Und nur langsam standen einzelne tapsere Männer, die nicht immer freie Geister

waren, gegen den methodischen Wahnsinn auf; ein Ende fand die Schmach wirklich erst, als in der Weltanschauung oder im Unterbewußtsein der gebildeten Oberschicht der Christengott durch den Deismus, endlich auch dessen abstrakter Gott durch den Atheismus abgesekt worden war. Erst dann war mit dem Glauben an den Gegengott oder den Teufel auch der Glaube an die Heren unhaltbar geworden.

In unseren Tagen, da das Mitgefühl sich bis zur Wehleidigkeit ge- Folter steigert hat und Nieksche das Mitleid darum schon als Sklavenmoral verhöhnen durfte, wo die Urenkel der Hexenrichter beim Anblick der alten Folterwertzeuge oder bei der Beschreibung ihrer Unwendungen in Ohnmacht zu fallen droben, wo es eine gesetliche Tortur — wenigstens eine körperliche — in keinem Strafgesethuche mehr gibt, ist eine Kritik dieses Beweisverfahrens überflüssig geworden. Nicht überflüssig scheint mir aber ein Binweis darauf, daß die Folter im porchristlichen Altertum gegen freie Menschen nur ausnahmsweise gestattet war (bei sogenannten Majestätsverbrechen), daß sie geseklich nur gegen Stlaven angewandt wurde, also gegen Wesen, die überhaupt als Sachen betrachtet wurden, \*) daß diese Sklavenfolter wahrscheinlich ohne die driftliche Grausamkeit ausgeführt wurde, daß endlich sowohl die ordentliche Verwendung der ganzen Einrichtung wie ihre abgefeimte Bosheit eine Erfindung der Kirche und der kirchlichen Auristen war. Obgleich das Verfahren, von der Religion Christi gar nicht erst zu reden, dem juristischen Gewissen entschieden widersprach; man ergänzte da den sogenannten unvollständigen Beweis einer Schuld durch die Erpressung eines Geständnisses, d. b. man fügte dem Angeklaaten jo lange gesteigerte Höllengualen zu, bis er obne zu wollen und ohne zu denken nachsprach, was man von ihm verlangte, bis er das war eine wichtige Nebenabsicht der Henkersknechte — die ihm in den Mund gelegten Mitschuldigen nannte. Als der Herenhammer den Prozeß gegen die armen Weiblein festlegte, war die Folter freilich schon lange in Gebrauch; aber der Gebrauch war kanonisch geregelt worden im Prozesse gegen die Reger, durch papstliche Bullen aus der Mitte des 13. Jahrhunderts. Ich gebe nur ein Beispiel für die Schamlosigkeit, mit der die Kirche das Zwangsmittel der Folter gegen jeden Einwand der Aurisprudenz festzuhalten wußte. Die geistlichen Richter waren bei Androhung der Irregularität oder der Exfommunikation verpflichtet, mit der Folterung aufzuhören, bevor der arme Günder starb oder ibm eines seiner Glieder zerbrochen wurde; vorher brauchten sie nicht aufzuhören.

<sup>\*)</sup> Hatte jemand zum Zwede ber Feststellung einer Tatsache einen Sklaven fo gefoltert, bag ber Tob erfolgte, fo hatte er bem Beren biefes Stlaven eben nur ben Sachschaden zu erseten.

Aber selbst diese Einschränkung war ihnen noch unbequem. Da verfügte der Papst Urban IV. (1261), derselbe, der nach dem Tode Friedrichs II., zur Beit des Interregnums, die Verelendung des deutschen Reichs spstematisch betrieb, für die Hinrichtung des letzten Hohenstausen sorgte und dafür die allgemeine Feier des Fronleichnamssestes einsetze, daß in solchen Fällen, wo Übereilung des Inquisitors zu weit gegangen war, der eine geistliche Richter den anderen absolvieren konnte, wodurch dann die Strafe der Exkommunikation oder der Irregularität sosort wieder ausgehoben war.

Der Wahnsinn, in der Erpressung durch Höllenqualen ein Beweismittel der Wahrheit zu erblicken, war schon früh von freien Geistern durchschaut worden. Es mag genügen, die Meinung von Montaigne anzuführen, nach der neuen Ausgabe der alten Übersetung von Bode (Gesammelte Schriften, III., S. 65): "Es ist eine gefährliche Erfindung um die Tortur; \*) sie scheint mehr eine Brüfung der Geduld (richtiger übersett: der Beharrlichkeit, patience d'Allemand = deutsche Ausdauer) als der Wahrheit zu sein. Und derjenige, der sie aushalten kann, verbirgt die Wahrheit so gut wie der, welcher solche nicht auszuhalten vermag... Woraus dann entsteht, daß, wenn der Richter einen Menschen hat foltern lassen, damit er nicht unschuldig hingerichtet werde, er solchen nun unschuldig und gefoltert hinrichten läßt. Tausend und tausend haben durch falsche Bekenntnisse auf der Folter ihr Leben verloren . . . Verschiedene Völker, die hierin weit weniger barbarisch sind als die Griechen und Römer, von denen sie Barbaren genannt werden, halten es für scheuklich und grausam, einen Menschen zu martern und seinen Körper zu peinigen, eines Verbrechens wegen, dessen er noch nicht überführt ist. Was kann er für eure Unwissenheit? Seid ihr nicht höchst ungerecht, die ihr, um ihn nicht ohne Ursache zu töten, ihn eine schrecklichere Strafe leiden lasset als den Tod? Um einzusehen, daß dies Wahrheit sei, betrachte man nur, wie oft ein Inquisit lieber, ohne schuldig zu sein, sterben als die Marter der Folter aushalten mag, die schrecklicher ist als die Hinrich-

<sup>\*)</sup> Montaigne gebraucht noch — wie hundert Jahre später Thomas Corneille — den Ausdruck gehennes, der (doch wohl) aus dem hedräsischen gehinnom, dem Höllental, die Bedeutung "Qual" behielt, im Aeufranzösischen als gene immer noch einen gewissen Zwanz bedeutete und erst im deutschen genieren (sich) ganz albern wurde: sich schänischen, sich zieren. Die technische Bezeichnung für das Gerichtsversahren der Folter war in Frantreich entweder torture oder noch gewöhnlicher das unschuldige Wort question, das als "peinliche Frage" auch in die deutsche Rechtsterminologie überging. Es braucht nicht erst gesagt zu werden, daß Inquisition und question den gleichen entsessischen Wisbrauch des harmlosen lateinischen Wortes sür Untersuchung in die Welt geseh haben. Es war dem Christentum und einen Inquisitoren vorbehalten, das Hervorpressen eines Besenntnisse durch Höllenqualen zu einem neuen Beweise zu machen für das Dasein Gottes, des Teussels und der Herren.

Folter 409

tung selbst und oft durch ihr Abermaß der Hinrichtung zuvorkommt und sie vollzieht." Was sich gegen den Außen der Folter irgendwie sagen läßt, das hat la Bruyère nüchtern und kurz zusammengesaßt: "La question est une invention merveilleuse et tout à fait sûre pour perdre un innocent qui a la complexion faible, et sauver un coupable qui est né robuste."

Die Folter verschwand nur langfam aus dem Gerichtsverfahren der Niederlande und Englands; nach einer hübschen Anckdote sagte (1627) der Leutnant Felton, der Mörder Buckinghams, des beim Volke verhaften Günstlings von Rarl I., als ihm vor der Hinrichtung auch noch die Folter angedrobt wurde (Felton sollte seine Mitschuldigen nennen, der Vorsikende des Gerichtshofs war der Bischof Lord): "Herr Bischof, ich weiß nicht, was mir die Folterqualen auspressen werden; es ist aber möglich, daß ich Sie als meinen Hauptschuldigen bezeichne oder irgendein anderes Mitglied des Staatsrats; es wäre also gut, mir überflüssige Martern zu ersparen." In Preußen wurde die Folter sofort nach dem Regierungsantritt Friedrich des Großen abgeschafft, sogar in Rugland durch Ratharina II. 1769. Aur in Frankreich, dem Lande der Encyclopédie und Voltaires, blieb sie bis zur großen Revolution in geseklicher Rraft und in Übung. Der Artikel "Question" der Encyclopédie ist in seinem ersten Teile mit überraschender Zurüchaltung geschrieben, mit historiographischer Rube, ohne jede Entrustung; der zweite, philosophische Teil verlangt freilich die Abschaffung der Folter, aber nur wie etwa die Abschaffung des Quells. Voltaire hat der Sache in seinem Dictionnaire philosophique zwei Artikel gewidmet, unter den Schlagworten "Question" und "Torture". Das erste Stud rühmt die Raiserin von Rugland und verlangt die Aufhebung der Folter, doch mit der seltsamen Einschränkung, die auf römisches Recht zurückgeht: niemand würde etwas dagegen haben, daß Sonst enthält ichon das erste Stud Röniasmörder gefoltert würden. manches aute Wort. "Ich habe immer vermutet, daß die Cortur von Dieben erfunden worden ist, die bei einem Geizhals eingebrochen waren und seine Schätze nicht finden konnten." . . . "Man hat den Zweikampf ein Gottesurteil genannt; man müßte die Folter ebenso ein Gottesurteil nennen"... "Ich wage es fast zu sagen, daß dieser Greuel, in der Beit der Aufklärung und des Friedens begangen, schlimmer ist als die Bluttaten der Bartholomäusnacht, die in die Finsternis des Fanatismus fallen." Der ganze echte Voltaire mit seinem trot alledem entzudenden Grinsen kommt aber erft-im zweiten Stude zum Worte. étrange manière de questionner les hommes." Ein Straßenräuber hat die Folter zuerst in Anwendung gebracht; die Eroberer haben den nüglichen Brauch übernommen gegen Menschen, denen sie eine bose

Absicht zutrauten, z. B. die Absicht, frei zu sein. Auch die göttliche Vorsehung foltert uns mitunter vor dem Tode durch entsekliche Krankheiten: und weil die ersten Machthaber nach der Meinung ihrer Höflinge Chenbilder der Gottheit waren, handelten sie nach Kräften wie die Vorsehung. Mit ungeheurer Fronie wird bemerkt, daß ein so sanftes, mitleidiges und wackeres Volk wie die Juden die Folter gar nicht gekannt habe; das auserwählte Volk hatte dieses Beweismittel gar nicht nötig, es konnte die Wahrheit entweder ausknobeln lassen oder seinen Oberpriester fragen. Und unbarmherzig bekommt Frankreich moralische Rutenstreiche dafür, daß es bei der Einrichtung der Folter beharre. Die übrigen Völker Europas kennen Frankreich nur als das Land der Romane und der Verse, des guten Theaters und der guten Oper und der gefälligen Mädchen: sie wissen nicht, daß es im Grunde keine grausamere Rasse gibt als die französische. Wenn so ein Gerichtsrat, der für sein Geld das Recht erworben hat, seinen Nächsten zu vivisezieren, nach der Sitzung zum Mittagessen nach Sause kommt, fragt ihn die Frau neugierig: "Schat, hast du heute niemand foltern lassen?"

In Deutschland hatte Thomasius schon 1705 eine besondere Schrift gegen die unchristliche Tortur herausgegeben; er gab damit wie mit seiner ganzen Rechtsphilosophie den Ton an für die Vermenschlichung des Strafrechts in Preußen; doch selbst dieser unermüdliche Ausklärer erhoffte eine völlige Abschaffung der Folter erst für eine spätere Zeit. Der Inquisitionsprozeß, der jeden Verdächtigen auf jede unbegründete Anzeige hin zu zersleischen gestattete, schien eine ebenso unausrottbare Einrichtung des christlichen Staates, wie man sich im Altertum ein bürgerliches Leben ohne die Einrichtung der Stlaverei nicht vorstellen konnte; die Aushebung der Stlaverei schien damals eine Utopie zu sein, die Aushebung der Folter schien eine Utopie die ins 18. Jahrhundert hinein.

Bevor ich mich nach der notwendigsten Darstellung der Greuel jett der Geschichte des Kampfs gegen die herrschende Herenreligion zuwende, verdient doch einer der bösartigsten Theologen dieser Religion besondere Erwähnung.

Jakob I., der König von England und Schottland, ebenso dumm wie gelehrt, ebenso eitel wie boshaft, hatte, als er nur erst Schottland regierte, eine Dämonologie herausgegeben, die mit königlicher Entschiedenheit alles noch besser weiß als die Theologen es wissen; ein gewisser Rationalismus im einzelnen macht das Buch noch ekelhafter, als uns der brutal gläubige Herenhammer erscheint. Die Heren fahren körperlich durch die Luft nur durch kleine Entsernungen; blitschnelle Fahrten nach entsernten Orten werden nur im Geiste ausgeführt, weil

die Raschheit der Bewegung das Atmen hindern würde. Die Unzucht mit dem Teufel sei möglich, die Erzeugung von Rindern nicht; vor der Reformation habe es in England mehr Geifter und Gespenster gegeben, jett mehr Beren; das häufigere Vorkommen von Beren in barbarischen Gegenden (Lappland, Finnland, den shetländischen Inseln) komme daber, daß des Teufels Unverschämtheit immer gröber werde, je dider die Unwissenheit sei. Der Teufel sei ein Affe Gottes; so huldigen die Heren ibrem Herrn durch einen Ruß auf den Hintern, wie Moses den Herrn nur von binten sab.

Nun aber genug und übergenug von den Stiftern und Beiligen der Berenreligion; es ist Beit, zu den Befreiern von diesem Bahne überzugeben.

## 3wölfter Abichnitt

## Befreiung von der Hexenreligion

Der schon genannte Agrippa von Nettesheim (1486—1535) hat der Agrippa von Reformationszeit ein Werk geschenkt, das voll ist von Regerei und Auf- Rettesbeim tlärung, über "die Eitelkeit und Unsicherheit der Wissenschaften"; doch er war seinem Charatter nach zu gottlos für einen Reher, zu unehrlich oder zu abergläubisch für einen Aufklärer. Ein Tollkopf auf eigene Fauft, der durch Alchimie, Aftrologie, Scharlatanerie und andere geheime Rünfte nach Geld und Ehre strebte und nur einmal, in bedrängter Lage, sein steptisches Bekenntnisbuch wie einen Aufschrei hervorstieß, ohne darum seine ottultistischen Schriften für immer zu verleugnen. Gine von den problematischen Naturen im Sinne Goethes: keiner Lage gewachsen, in der sie sich befinden, und denen keine genug tut. Ein unzuverlässiger und schon darum unglücklicher Mensch. Es muß ihm aber boch angerechnet werden, daß er den Berenwahn nicht nur in seinem steptischen Buche so leidenschaftlich bekämpfte wie jede andere Meinung der Zeit, sondern daß er sogar in einer amtlichen Stellung, so ungefähr als Synditus von Mek, die Rettung einer Here gegen die Dominikaner durchsekte. Übrigens war er zwei gabre lang der Lehrer und Erzieher von Weger und bat wahrscheinlich diesen tapfersten Gegner des Herenwahns entscheidend beeinfluft. Für das Leben und die Schriften Agrippas darf ich auf meine eigene Einleitung zu seinem Hauptwerke verweisen (Bibliothek der Philosophen, 5. und 8. Band). Bier will ich nur einige Züge hervorheben.

Agrippa war zwar ein Deutscher, aus Köln gebürtig, reibt sich aber nach seiner Lebensführung den schlimmeren italienischen Humanisten an; er war wie sie gelehrt und gewissenlos, gierig und selbstsüchtig. Auch sein

in manchen Stüden gewaltiges Hauptwert "über die Eitelkeit und Unsicherheit der Wissenschaften" ist nicht steptisch im Geiste einer ruhigen Abgeklärtheit, sondern nur ein lettes Wort der Verzweiflung. Agrippa hatte nach der Schlacht von Pavia seine Stellung als Leibarzt der Rönigin-Mutter von Frankreich eingebüßt, er war aus Trok (vielleicht aus Rache) in die Dienste des Connétable von Bourbon getreten, und der Connétable war bei der Belagerung von Rom umgekommen, gegen die Prophezeiung Agrippas. Das war 1527. Agrippa war mit Frau und Kindern dem Hunger preisgegeben. Da vergak er in wildem Hochmut seinen ganzen Lebensplan, Zauberei, Rabbala, Wichtigtuerei mit seinem ärztlichen und geheimen Wissen, da vergaß er alle gewohnte Rücksicht auf Fürsten und Böfe, auf die weltlichen und geistlichen Fakultäten und schleuberte mit grimmigem Lachen seine lette Überzeugung "de incertitudine et vanitate omnium scientiarum atque artium" aus sich heraus. Es war ein geradezu annicher Streich von ihm, eine für uns kaum begreifliche Frechheit, das offultistische und das steptische Werk beinahe zu gleicher Beit zu veröffentlichen und sich nicht darum zu bekümmern, daß das eine vom anderen aufgehoben wurde; eine Geschichte der Gottlosigkeit wird von diesem unerhörten Widerspruche kaum berührt, weil doch auch die magischen Bücher Agrippas, soviel oder sowenig er von ihrem Anhalte in den Aahren der Drucklegung noch ehrlich geglaubt haben mag, eher heidnisch als driftlich waren. Berührt wird unsere Geschichte durch diesen Annismus nur insofern, als wir es da einmal mit einem starten, ja eigentlich faustischen Seiste zu tun haben, den ein Moralist freilich sehr niedrig einschätzen dürfte. Wie der Faust des Volksbuches war Agrippa von Nettesbeim bei allem Titanismus auf der Oberfläche seines Lebens ein Abenteurer und Schwindler; vielleicht hat Goethe, der das Bekenntnisbuch Agrippas als Knabe entsett gelesen hatte, manchen Bug für seinen Faust benütt, der ja nicht der Faust des Volksbuches ist. Und manchen Rug des diabolischen Hof-Büisgen, ein Feind Gottes rats Hüisgen für seinen Mephistopheles. und der Menschen, hatte dem Knaben Goethe das Buch Agrippas empfohlen, ihn zu einem Bessimisten zu machen gesucht und ihn einmal mit dem Worte aufgeschreckt: "Auch in Gott entdeck' ich Fehler."

Agrippas kabbalistischer Aberglaube, der sich — wie gesagt — mit seiner Kirchenfeindschaft recht gut verträgt, stimmt wirklich sehr schlecht du seiner Bekämpfung des Herenwahns; denn wer das Dasein aller anderen Zauberer lehrte, hatte keinen Grund, das Dasein von Heren du leugnen. Erohdem hat Agrippa den Herenprozeß der Inquisitoren mit der äußersten Schärfe angegriffen, auch bereits mit den theologischen Gründen (daß die Taufe ja gegen den Teufel schützen müsse) Weyers;

er hat auch schon auf die Infamie hingewiesen, mit der die Herenrichter und die bischöflichen Gerichtsherren durch die Prozesse Geld erpreßten. (Man vergleiche das 96. Kapitel, II., S. 137 ff. meiner Ausgabe.)

Bu einem deutlichen Atheismus bekennt sich Agrippa übrigens (um das gleich hier zu sagen) an keiner Stelle seines Bekenntnisbuches, ist aber nicht weit davon, ist jedenfalls ein dezidierter Nichtchrift. Von den Einrichtungen des Katholizismus redet er mit äußerster Verachtung: die meisten Bäpste seien Pharifaer und Heuchler gewesen, die Rutte sei eine Erfindung des Teufels, das papstliche Recht aus schändlichem Geize wider Gottes Wort entstanden, die Bettelmonche seien Schmaroger, viele Geiftliche Ruppler; man glaubt oft Luthers Stimme zu vernehmen. den Agrippa viel gerühmt, den er den unbesiegten Reter genannt hat. ohne sich jedoch der Reformation anzuschließen. Vielleicht mit aus Vorsicht, wie Erasmus, vielleicht aber doch, weil er überhaupt außerhalb des Christentums stand. Allerdings bedt er sich in dem Untertitel seines Buches, dann in einem besonderen Rapitel, dem 100., und in seiner Verteidigungsschrift mit dem Vorgeben, er habe das untrügliche Wort Gottes über alle trüglichen Wissenschaften gestellt; allerdings beruft er sich (II., S. 274) auf die scholastische Lehre von der doppelten Wahrheit, mit der sich so viele mittelalterliche Aufklärer behalfen; aber die Fronie, mit welcher Agrippa die Apostel zuerst Esel nennt (II., S. 180) und sich dann mit einer Lobrede auf die Esel zu schützen sucht, ist denn doch zu durchsichtig. als daß man an irgendeine Achtung vor der Bibel glauben könnte. Dazu tommt noch, daß Agrippas blutige Aronie (man beachte besonders die Stelle über Bibel und Papft I., S. 253) seinen Zeitgenossen unmittelbarer verständlich und darum beluftigender sein mußte als uns. Endlich läßt Agrippa (im 56. Rapitel, I., S. 221) trot eines rechtgläubigen Vorbehaltes keinen Zweifel darüber, daß er alle positiven Religionen, auch die driftliche, als auf dem Belieben ihrer Stifter, also doch auf Betrug beruhend ansehe, als Erfindungen, in denen außer der Eitelkeit auch eine nicht geringe Bosheit enthalten sei. Aur eine unklare Naturreligion mag er etwa als den Menschen angeboren anerkennen, mit Berufung auf Aristoteles, den er übrigens oft und ganz undristlich beschimpft, nicht anders als Luther es getan batte.

Seine eigenen menschlichen Schwächen hat Agrippa sicherlich noch besser gekannt als wir, soweit sie nicht Charakterzüge der damaligen Selehrten waren und ihm darum nicht ins Bewußtsein zu kommen brauchten; ein Sündenbekenntnis hat er freilich niemals abgelegt. Um so stolzer aber sich auf geistigem Sediete eines seit Beginn der christlichen Zeit unerhörten Titanismus und Agnostizismus gerühmt. Ein lateinisches

Epigramm, das er hinter das Inhaltsverzeichnis seines Buches wie versteckt hat, schließt mit den faustischen Worten: "Agrippa ist ein Philosoph, ein Dämon, Beros, Gott und alles." Und die Widmung: "Nichts zu wissen, das glücklichste Leben." Nihil seire felicissima vita.

Weyer

Mit ungleich größerem Ernste als der geniale Scharlatan Agrippa von Nettesheim hat sein Schüler Johannes Weper (geb. 1516 in Nordbradant, gest. 1588) den Kamps gegen den Herenwahn in dessen schlimmster Zeit aufgenommen. Ich bleibe bei der Namenssorm Weper, obgleich die lateinischen Ausgaden seines Hauptwerkes regelmäßig die Form "Wierus" zeigen und deutsche Verichterstatter ihn gewöhnlich "Wier" nannten. Binz hat überzeugend nachgewiesen, was übrigens schon Albrecht von Haller wußte, daß der niederländische Arzt sich in seiner Muttersprache etwa Wier schreiben konnte, was aber auf holländisch zweisilbig wie Weier ausgesprochen wurde, daß er und seine Söhne in deutschen Urkunden nie anders als Weper hießen und daß der lateinische Name (Piscinarius) ebenfalls auf "Weiher" hinweist. Entscheidend scheint mit, daß die erste deutsche Ausgade seines Buches von der Zauberei (1567), an deren Berstellung er offendar beteiligt war, den Berrn Johann Weper als Verfasser nennt.

Das Religionsbekenntnis Weyers kann uns gleichgültig sein; nicht aber die offenbare Tatsache, daß es ihm selbst recht gleichgültig war, daß er den Protestantismus hochschätzte, zu einem förmlichen Abertritt aber nicht Veranlassung fand. Er war wie Erasmus indifferent; lebte aber in einer stilleren Zeit, in welcher ihm unter dem Schute seines Berzogs eine entschiedene Stellungnahme erspart blieb. In der lateinischen Urschrift seines Zauberbuches hält er mit dem Lobe protestantischer Männer und Lehren etwas zurück; die deutsche Ausgabe nähert sich der Reformation weiter. Ich kann aber nicht finden, daß die lebhafte Stelle der ersten deutschen Vorrede ein Bekenntnis zum Protestantismus enthalte. Wener redet da nur zu deutschen Protestanten und benützt die Gelegenbeit zu dem erregten Vorwurfe, die Reformation habe den katholischen Berenwahn beibehalten. "Wir find so fehr fromm, wir find evangelisch, wir sind dies und jenes, damit wir uns entschuldigen und rein machen wollen . . . derhalben sucht man anderswo Hilf' und Rettung, hat seine Buflucht zu den Wahrsagern, greift etwan die alten Weiber, macht ein Brandopfer davon, so kann Meister Hans (der Henker) das Ungewitter mit dem Feuer stillen und alles Ungluck abwenden." Leider wüte die Berenverfolgung bei ber reformierten Rirche am meisten. (Ebenso einseitig offen klagt später der tapfere Resuit Spee darüber, daß der Berenaberglaube bei den Ratholiken besonders stark sei.) Beachtenswert ist es,

Wener

daß Wener den lateinischen Urtert mit der Erklärung schließt, er unterwerfe, sich dem billigen Urteile der katholischen Kirche und sei zu einem Widerrufe bereit, daß aber in der deutschen Ausgabe das Wort "katholisch" durch "allgemein driftliche Rirche" wiedergegeben wird. Auch in einer medizinischen Schrift von 1580 redet er (in der Widmung an eine protestantische Gräfin) vom Evangelium als der reinen Lehre und von dem "rechten Brauch", ersett aber in späteren Auflagen die Worte durch "reformierten Brauch". Man kann wohl sagen, daß Weyer schon seit seinem fünfzigsten Lebensjahre innerlich dem protestantischen Glauben zuneigte, den äußeren Abertritt niemals vollzog und in der lateinischen Originalausgabe seines Hauptwerkes gar nicht Bartei nahm, weil er die Wirkung bei den Katholiken nicht abschwächen wollte.

415

Jedenfalls ist er von Janssen ohne jedes Recht für den Ratholizismus in Edelin Anspruch genommen worden. Wollte man einem Ratholiken die Ehre geben. schon früher gegen den Herenwahn aufgetreten zu sein, so hätte man Edelin nennen muffen, den Prior von St. Germain-en-Lane; der (vgl. S. 385) hatte gegen den Zauberglauben gepredigt, hatte dann widerrufen und bekennen muffen, er habe selbst an einem Berensabbat teilgenommen und habe auf Anstiften des Teufels zur Schädigung der Rirche alle Zauberei für Einbildung erklärt; er wurde für seine fußfällige Abbitte zu lebenslänglichem Rerter begnadigt. Aur darf nicht übersehen werden, daß dieser Fall sich 1453 ereignete, also ein Menschenalter vor der amtlichen Bestätigung des Herenwahns durch eine päystliche Bulle, und daß bis zu Anfang des 16. Jahrhunderts sich manche Bischöfe — wie erzählt - ber Mitwirkung bei den Berenprozessen widersetten. Auch die Notiz über Edelin entnehme ich dem Buche von Carl Binz "Doctor Johann Wener, ein rheinischer Arzt, der erste Bekämpfer des Herenwahns" (2. Auflage 1896), dem ich überall folge, wo ich nicht auf die lateinische Urschrift "Joannis Wieri de Praestigiis Daemonum et Incantationibus ac Veneficiis" (Basel 1566) und auf die deutsche Übersetzung von 1586 zurückgreife.

Johann Wener wurde zu Grave an der Maas als Sohn eines wohl- Wener habenden Raufmanns geboren; Brabant gehörte damals politisch zu Deutschland; er selbst nennt einmal die deutsche Sprache, womit er aber das niederländische Niederdeutsch gemeint haben kann, seine Muttersprache. Er war noch nicht siebzehn Jahre alt, als er dem tollen Agrippa von Nettesheim übergeben wurde, um in dessen Hause unterrichtet und erzogen zu werden. Das war 1532 zu Bonn, wo Agrippa, eben aus den Niederlanden vor seinen Schulden und der Ungnade des Raisers entflohen, unter dem Schute des Erzbischofs von Roln, eines heimlichen

Lutheraners, für kurze Zeit ein behagliches Heim gefunden hatte. Agrippa batte damals sein steptisches Bekenntnisbuch von der "Eitelkeit der Wissenschaften" schon herausgegeben und darin seine Meinung über Inquisition und Herenprozeß schneidend genug ausgesprochen. Für seine Zeitgenossen. wohl auch für seinen jungen Schüler Weyer, war er aber zunächst ein berühmter Arzt, der sich mit Magie, Alchimie und allen otkulten Wissenschaften beschäftigte, gewiß auch selbst, von Aberglauben und Zweifel hin und her gerissen, allerlei Zauberwerk trieb. Als Agrippa drei Jahre später starb, zu Grenoble, erzählte man von seinem Ende Geschichten. die wieder an das alte Volksbuch Faust erinnern. Ein schwarzer Hund — der sein "Herr" gewesen sein mußte, weil Agrippa das Tier Monsieur nannte - sei bis zu seiner letten Stunde um ihn gewesen; an seinem Todestage habe Agrippa das Halsband des Hundes, das magische Beichen trug, abgenommen und gerufen: "Hinweg, du verfluchtes Geschöpf. durch das ich mein Beil verloren habe"; der Hund sei in den Wellen des Flusses verschwunden und in derselben Stunde sei Agrippa vom Teufel geholt worden.

Das Anteresse, oder doch mein Anteresse, an diesem Berichte ist so groß, daß ich die ganze Stelle nach der Übersetzung von 1586 bersetzen will. Weper redet von dem Zauberbuche, das man seinem ehrwürdigen alten Tischberrn und Präzeptor (meo olim hospiti et praeceptori honorando) zugeschrieben. "Und dieweil ich einmal auf Cornelium Agrippam kommen bin, so kann ich der lieben Wahrheit zu Gutem nicht verschweigen. was davon zu halten sei, daß etliche namhaftige Leute schreiben, er habe bis an sein lettes Seufzen einen Teufel zum Gefährten und in Hundsgestalt mit sich laufen gehabt, welcher zuletzt auch nach seinem Tod verschwunden sei. Was nun meine Verson hie anlangt, kann ich mich fürwahr nicht genugsam verwundern, was doch diese hohe und ansehnliche Leute für Nöt angangen sei, daß sie solche lahme Boten und ungeschickte Ding haben gedenken, reden und durch den öffentlichen Druck aussprengen dürfen, dessen sie keinen anderen Grund und besseren Beweistum auflegen können, denn das gemeine Geschrei der Leute, welches doch erstunken und erlogen ist. Was aber den schwarzen Hund anlangt, ist es wohl wahr, daß er einen gehabt hat, der ziemlichen groß gewest und einen französischen Namen Monsieur gehabt, welches auf teutsch soviel heißt als ein Herr; habe ihn auch beffer gekannt denn keiner, ja mit meinen Händen zum oftermalen, wann ich etwan mit Agrippa ausgangen bin, an einem hären Strick selbst daber geführet; ist aber nicht, wie die Sage gehet, ein Teufel, sondern ein rechter, wahrhaftiger, natürlicher Hund gewest und zu Wahrzeichen ein Männlein, welchem er auch, allbieweil

Weper 417

ich noch bei ihm zuhaus gewesen, eine Hündin auferzogen, die an Farben und Gestalt des Leibes dem Männlein gar ähnlich gesehen und auf französisch Madamoselle geheißen, welches auf teutsch so viel heißt als eine Frau im Haus. Daß aber das Geschrei von ihm ist auskommen, mag vielleicht die Ursach sein, dieweil er den Hund so lieb batte, auch zuweilen, wie vieler Gebrauch ist, füßete und gemeiniglichen bei sich am Tische an seiner Seite sitzen, und nachdem er anno 1535 sein Weib die Mechlerin zu Bonn verstoßen, bei sich in seinem Bette unterm Leiltuch des Nachtes schlafen hatte, wie er denn auch stets fast den ganzen Tag über in dem Gemach, da Agrippa seine Libraren innen hatte, die traun groß und herrlich war, auf dem Tische zwischen mir und ihm lage, wann wir gegen einander über saßen und studiereten. Es mag auch das Geschrei vielleicht daber seinen Ursprung überkommen haben, dieweil Agrippa, dazumal mein Berr, stets dabeim über seinen Büchern saß, auch oft in acht ganzen Tagen nicht ein Tritt vors Haus heraus täte und doch gemeiniglich alles wußte, was hin und wieder geschahe oder sich zutruge. Dieses haben etliche unverständige groben Leute, auch da ich noch bei ihm gewesen bin. dem Hund als einem Teufel zugeschrieben. Aber in der Wahrheit davon zu reden, so hatte ers nirgend anders woher denn aus den Briefen, die von allen Orten und Enden her durch gelehrte Leute an ihn geschrieben wurden." (S. 98. Weger erwähnt noch, daß er sich zu Paris aufhielt, da Agrippa im gleichen Jahre zu Lyon gefangen gesetht wurde und bald darauf in Grenoble starb. Diese ganze Erinnerung an Agrippa steht noch nicht in der dritten lateinischen Ausgabe von 1566.)

Wener blieb bei Agrippa in Bonn, dann begab er sich nach Frankreich, wo er in Paris und Orleans studierte; den medizinischen Pottorgrad erlangte er 1537 in Orleans. Es scheint eine Fabel zu sein, daß er abenteuerliche Reisen nach Afrika und gegen Kleinasien hin gemacht, und daß er noch in Frankreich einen Band lateinischer Gedichte herausgegeben habe. Seit 1540 lebte er als Arzt in Deutschland, seit 1550 als Leibarat des Herzogs Wilhelm von Jülich-Cleve-Berg. Das kleine Herzogtum machte damals in den Staatskanzleien viel von sich reden, weil das Aussterben des Fürstenhauses erwartet wurde und danach ein kleinerer ober größerer Erbfolgestreit; selbstverständlich waren auch die religiösen Parteien an dem Ausgange dieses Streites beteiligt. Weners Herr, der Berzog Wilhelm III., erlitt 1566, als er zu dem Reichstage nach Augsburg reiste, einen ersten Schlaganfall; er lebte zwar noch bis 1592; blieb aber franklich, war halb gelähmt und vorübergehend geistig gestört. Er war vorher ein ausgesprochener Andifferentist, gegen die Protestanten mindestens sehr duldsam; sein Leibarzt Wener, der sehr viel um ihn war, muß seinen Einfluß zugunsten des Protestantismus oder doch der Religionsfreiheit ausgeübt haben; wahrscheinlich wurde sein Rat auch in politischen Dingen eingeholt. Der spanischen oder kaiserlichen oder katholijchen Vartei war dieser Arzt, wohl schon seit der Herausgabe seines Aufklärerbuches ein Dorn im Auge. Wir wissen, daß der berüchtigte Alba von den Niederlanden aus in Spanien angeberisch vor Leuten aus der Umgebung des Herzogs warnte, um Gottes willen und um der spanischen Herrschaft willen. Sicherlich war nur oder auch Wener gemeint. Eine solde Anzeige war in jenen Tagen nicht ganz ungefährlich. Die spanische Partei scheute kein Mittel, das Herzogtum Jülich-Cleve-Berg dem Ratholizismus zu erhalten. Als unter dem kinderlosen Nachfolger des Herzogs Wilhelm der Anfall des Herzogtums an protestantische Erben unmittelbar zu drohen schien, wurde die Berzogin (höchst wahrscheinlich) von der spanischen Partei ermordet und ein grotester Versuch gemacht, die Impotenz des Herzogs in einer zweiten Ehe durch geistliche Beschwörung zu vertreiben. Das an einem Hofe, dessen Leibarzt Weger gewesen war. Schon in seinen letten Regierungsjahren war Berzog Wilhelm, auf dessen milde und vernünftige Gesinnung Weger bauen zu dürfen geglaubt batte, wieder gang in den Händen der Spanier, und die aufflärerische Lebensarbeit seines Leibarztes schien vergeblich gewesen zu sein.

Das Buch, das Weyer 1561 auf dem Schlosse Hambach bei Jülich zu schreiben begonnen hatte, während der Berzog mit seinem Hofe sich, noch ein gesunder Mann, dem Weidwerk hingad, war 1563 erschienen; in der Widmung an den Perzog wird ehrlich gesagt, daß es sich gegen die gottlosen Albernheiten des Berenhammers richte. Wer das Buch heute ohne vorbereitende geschichtliche Schulung liest, wird einigermaßen enttäuscht sein über die Semeinplätze, die dem Perenwahn entgegengestellt werden; aber das Aussprechen solcher Gemeinplätze war damals eine tapsere Tat. Wer das Teuselsbündnis der Peren leugnete, der wagte selbst den Feuertod.

Das ist aber das Besondere an der Schrift Weners, daß er, ein Kindseiner Zeit, den grauenhaften Unsug der Herenprozesse bekämpsen zu tönnen glaubte, ohne den Teusel zu leugnen. In einer Zuschrift an den unbesiegten Kaiser und an alle weltlichen und geistlichen Fürsten, die dem Buche von der dritten Aussage an beigegeben ist, beschuldigt Wener den Teusel, diesen alten Fuchs und Tausendkünstler, der Christenheit den Schandsleck der Herenprozesse ausgedrückt zu haben.

Im ersten Teile des Buches selbst, der dem Wesen und der Geschichte des Teufels gewidmet ist, gibt er eine ganze theologische Satanologie, und einige Stellen lassen darauf schließen, daß er an das Dasein des Weper 419

Teufels so ehrlich geglaubt habe wie an das Dasein Gottes. Es ist ihm auch gar nicht darum zu tun, den Teufelsglauben zu zerstören; für einen solchen Atheismus oder Adiadolismus war die Zeit noch nicht reif. Er weiß freilich auch ganz gut, daß eine Leugnung des Teufels den Versasser auf den Scheiterhausen bringen und den armen Herenweiblein nichts nüßen würde. Er beschränkt sich also darauf, die Übermacht des guten Gottes über den bösen Teufel aus der Schrift zu beweisen: alle Wunder Gottes, wie die Schöpfung aus dem Nichts oder wirkliche Verwandlungen der Körper, seien für den Teufel unnachahmlich. Der wichtigste Umstand ist: der Teufel sei ein Geist, habe keinen Körper, habe also auch nicht die Glieder und die Säfte, um mit einer Here Unzucht treiben oder Kinder zeugen zu können.

Es ist überhaupt eine eigene Sache um die Frömmigkeit und um das Christentum Weners. In den einleitenden Schriftstücken und im Abschiede vom Leser, wohl auch in einigen Anweisungen über die Behandlung der Besessenen, klingt etwas wie ein Kanzelton durch, ja, Weyer wird in seinem Eifer sogar recht pfäffisch, wenn er ein schreckliches Ende von Angebern, Berenrichtern und selbst von Zuschauern der Hinrichtungen für eine Rache Gottes erklärt oder eine solche Rache gar herbei wünscht. Durchaus nicht fromm ist aber sein Zorn gegen die herengläubige Geistlickeit und sein Hohn gegen allerlei driftlichen Aberglauben. Was er da 3. 3. über die Wirkung der geweihten Gloden vorbringt und daß man die alten Bräuche nicht beobachten muffe, das könnte ihn noch heute in den Ruf eines Religionspötters bringen. Besonders untirchlich und für seine Zeit starkgeistig ist es, daß Wener hie und da eine Tracht Prügel als das wirksamste Beilmittel der Besessenheit empfiehlt. Eine abelige Gutsherrin ließ einem Mädel, das in der Kirche bei einer bestimmten Stelle des Gottesdienstes regelmäßig Krämpfe bekam, den Hintern kräftig mit einer Rute bearbeiten, und das Mittel half. Vorsichtig fügt Weyer hinzu: das gleiche Augenwasser helfe nicht gegen jede Augentrankheit. Vielleicht war es verhängnisvoll für die Wirkung des Buches, daß Weper es als ein Arzt verfaßte, nicht — wie er in der Widmung und dann wieder auf einer der letten Seiten hervorhebt - als ein Jurift ober ein Theologe. Der Urzt habe täglich Veranlassung, sich über den Aberglauben zu ärgern, auch über den Aberglauben der Arzte und Chi-Als Arzt behauptete er, der fleischliche Umgang des Teufels mit den Heren wäre unmöglich; als Arzt untersuchte er die Wirkung von Tollkirsche, Bilsenkraut und anderen Giften auf die Einbildungskraft der armen Weiblein im Wachen und im Schlafe und erklärte so aus der Hexenfalbe viele Erscheinungen, ohne jedoch darüber die Tatsache der psychischen Anstedung zu übersehen. Immer wieder kehrt er zu dem Satz zurück, man dürfe natürliche Dinge nicht aus übernatürlichen Gründen erklären. Wenn die Besesssenen Nadeln, große Nägel und Tuchlappen ausbrechen (was sehr beliebt war), so untersucht er wie ein moderner Sachverständiger den Magen, vergleicht die Ausbehnung der Segenstände mit der der Speiseröhre und kommt zu dem Ergebnisse, daß all das Beug im Munde verstedt war. Die Impotenz der Männer, die man lieber den alten Heren als allzwielen jungen Herlein zuschrieb, behandelt er mit der derben Unbesangenheit eines Mediziners, empfiehlt dagegen mitunter Sebet, niemals Fasten. In Liebestränken vermutet er meistens Sifte. Sein Nat ist jedesmal: schneller einen Arzt zu rusen als einen Beschwörer. Er selbst muß für seine Beit ein sehr tüchtiger und vorurteilsfreier Arzt gewesen sein; er hielt die meisten Schüler des Paracelsus sur Schwindler, aber die neuen, durch die Chemie gewonnenen Arzneien des Meisters benutzte er gern und, wie er versichert, nicht ohne Ersolg.

Weyers Teufelsglaube

Erst der dritte Teil seines Werkes ist eigentlich den Beren aufgespart. die er lamiae nennt. Er erzählt, oft ganz lustig, eine Menge von Herengeschichten, die er nüchtern und naturalistisch bald für Betrügereien, bald für Einbildungen erklärt. Wieder wird der Teufel ganz und gar nicht geleugnet, also im Grunde auch nicht das Vorhandensein von sogenannten Weger befand sich ba in einer wunderlichen Zwangslage, die wir nicht im Geiste unserer Zeit beurteilen oder verurteilen dürfen. Er hatte das Dasein des Teufels ohne jede Einschränkung zugegeben; wir werden schwerlich ergründen können, ob er wirklich an den Teufel glaubte, ob er der Inquisition dieses Zugeständnis machte oder ob er endlich und ich halte das für das Wahrscheinlichste — in einer Frage nachgab, die ihm noch nicht ganz geklärt schien. Der Teufelsbegriff gehörte eben noch zum lebendigen Sprachschatze der Beit. Wer den Teufel leugnete, der wurde bei Ratholiken und Protestanten mit verkehrter Theologik zu den Atheisten gerechnet. Ein wenig anders, aber nicht sehr viel anders, stand es um den Herenwahn. Das Volt glaubte an die Herenbundnisse und an die Untaten der Heren so fest wie an die Wunder der Bibel. Der spanisch-niederländische Resuit Delrio stellte (1593) in einem Handbuche der Zauberei, das den Herenhammer in eine juristischere, gebildetere Form brachte, den Sat auf: wer auch nur den Berensabbat leugne, entgegen der Lehre der unfehlbaren Rirche, der sei schon ein Retzer. Und wir werden noch sehen, wie häufig Weper mit den Schimpfnamen Lutheraner und Atheist bedacht wurde.

Eine besondere Schwierigkeit für ihn war die Tatsache, daß nach der landläufigen Übersetzung in der Vibel über Heren berichtet wurde; Weyer wäre also durch einen Zweisel am Vorhandensein von Heren nicht nur mit den Theologen, sondern anscheinend auch mit den Vibelworten selbst in Widerspruch geraten. Nun war es ihm offenbar nicht um eine Theorie zu tun, um Begriffsstreitigkeiten; er hatte sich praktisch das einzige Ziel geseth, der hundssöttischen Herenbrennerei ein Ende zu machen. In dieser Absicht wagte er es, die Vibelworte umzudeuten, glaubte es aber nicht nötig zu haben, das Dasein der Heren zu leugnen. Mit breiter und schieser Gelehrsamkeit erklärt er, die Hauptstelle, auf welche sich die Berenrichter beriesen (Exodus 22, 18, "Die Zauberinnen sollst du nicht leben lassen"), sei falsch wiedergegeben und beziehe sich im Hebrässchen auf Sistmischerinnen. Aber an den biblischen Geschichten über den Einfluß des Satans deutelte er nicht und gelangte so zu einer Herenvorstellung, die für seine Zwecke zu genügen und doch dem Vibelglauben nicht zu widersprechen schien.

Seine Definition oder Eingrenzung des Berenbegriffs ist für mein Sprachgefühl unübersethar, weil keines der lateinischen Worte im Sinne Wepers einem gegenwärtigen deutschen Worte entspricht. "Maleficio affecti dicuntur, qui variis et insolitis plerumque modis, praeter naturam, Dei assensione, a daemone in suis corporibus exercentur, sive homines sunt sive bestiae" etc. (britter Teil, 1. Rapitel). Der Sinn dieses Wortichwalls, der sich so unvorteilbaft von seiner sonstigen Darstellung unterscheibet, ist dennoch deutlich: es gibt in Wahrheit Hexen oder Weiber. die mit Rustimmung Gottes vom Teufel verführt werden, an ihr Bündnis mit dem Teufel, an eine fleischliche Vermischung, an Zaubermittel und an Baubermacht zu glauben; nur daß alle diese Dinge Einbildungen sind. Die Verführung durch den Teufel stedt ihren Pferdefuß immer wieder hervor; dazwischen aber führt der Arzt, der Anatom und der Psychologe Weper ganz unbefangen aus, wie die Einbildungen der angeblichen Beren körperlich oder seelisch, durch Nervengifte oder durch Melancholie, natürlich zu erklären seien. Man merkt, die Teufelshypothese ist für Weyer nur ein Grund mehr, für eine menschliche Behandlung der Beren einzutreten; sie sind unschuldig daran, wenn der Teufel sich ihrer Seele und ihres Leibes bemächtigt hat. Die ihnen zugeschriebenen Taten und Untaten sind erfunden, wenn auch vom Teufel ihnen eingegeben, weil sie widernatürlich sind. Die Heren können weder Krankheiten verursachen noch Sturm erregen, noch Miswachs erzeugen; sie können nicht ichaben, also durfen sie nach dem geltenden Strafrecht gar nicht bestraft werden.

Diese Vermischung von Auftlärung und Aberglauben macht das Buch Weyers für uns oft unerfreulich; es ist aber durch die Fülle der mitgeteilten Beren-, Geister- und Gespenstergeschichten und durch den oft saugroben Ton, den Weper gegen die Fabrikanten des Herenhammers, gegen die Teufelsbeschwörer und gegen die unwissende Geistlichkeit überhaupt anschlägt, doch so lustig zu lesen, ist ein so beredtes Dokument des Adiabolismus, daß ich der Versuchung nicht widerstehen kann, noch einige Proben, namentlich aus dem dritten Teile, hinzuzusügen.

Die ersten Bücher behandeln, wie gesagt, den Teufelsglauben, und hierin unterscheidet sich Wener etwa von Luther nur so wie der Volksalaube an den alten Herrgott im Himmel von einem halbrationalistischen Glauben an einen rein geistigen Gott. Der Teufel Weners hat keinen Rörper, keine Gliedmaßen und darum wenig Handlungsfreiheit, er spielt aber trokdem eine sehr bedeutende Rolle in der Menschengeschichte: der Arat Weyer, der sonst viele Geschichten von Besessenen fast modern naturwissenschaftlich erklärt, wundert sich gar nicht darüber, daß sein Teufel ohne Gebirn denken und das Denken der Menschen beeinflussen könne. Das Bibelwort, das er freilich oft umdeutet, ist ihm unfehlbar; auch aweifelt er nicht daran, daß die Götter der Beiden Teufel seien und daß deren Macht nach der Geburt Christi aufgehört habe. Weger beruft sich für seine Auffassung durcheinander auf die Bibel und die Kirchenväter, auf antike und neue Profanschriftsteller, aber auch auf ganz gewöhnliche Anekdotensammler. An dem Ernste seines Teufelsglaubens könnte man irrewerden, wenn er gelegentlich über die Geistergeschichten derb genug spottet; dann aber wird das "subtile schnelle Wesen" des Teufels so feierlich zur Erklärung von Zauberkunftstücken benütt, "fo weit die Ordnung der Natur gestattet und zuläßt", daß man den Verfasser unmöglich den Aufklärern zurechnen kann. Manche Dinge seien dem Teufel allerdings verfagt: er könne alfo nichts aus dem Nichts erschaffen, er könne kein Geschöpf verwandeln, er könne die Undurchdringlichkeit der Körper nicht aufheben, er könne nicht auf die Beschwörung einer bösen Vettel in einen Menschenleib hinein und wieder heraus fahren. "Aus diesem allen schleußt sich fräftiglichen und erfolgt, daß bisher dem Teufel und seinem Beer viel Ding, als wären sie wahrhaftig ohn allen Betrug geschehen, so es doch lauter Verblendungen und Verzauberungen, Lügen, Betrug und Teufelswerk gewesen, von unerfahrnen Leuten zugeschrieben worden sind" (S. 77); man achte darauf, daß diese Dinge, die dem Teufel abgesprochen werden, dann wieder Verzauberungen und Teufelswerk heißen; nach Weyers Meinung sind eben alle diese gespenstischen Erscheinungen nur als Verblendungen Werke des Teufels, aber in der Wirklichkeit entspricht ihnen nichts.

Im zweiten Buche werden nach einer schiefgelehrten Abhandlung über die Namen des Teufels zunächst die verschiedenen Arten der Sauberei

aufgezählt, insbesondere zwischen der infamen und der natürlichen Magie unterschieden; die Seschichte von Faust wird nacherzählt (S. 93), dann geht es im munteren Trab von den Zaubergeschichten der Bibel und der Griechen zu den neuesten Bauchrednern und Sautlern, zu den Streichen der Mehrsfassen und Mönche, zu den Schwindeleien der Arzte; immer läuft es darauf hinaus, daß die Zauberer Betrüger sind, aber immer bleibt die Allmacht Sottes und die unergründliche Bosheit des Teusels bestehen. Sinen Reiz eigener Art bilden überall in der deutschen Ausgabe von 1586 die zahlreichen Anittelverse, mit denen lateinische Sprüche und Sedichte ganz unhistorisch übersetzt werden. So wird z. B. "der zornigen Bettel Juno" anstatt des bekannten Verses "Acheronta movedo" der Reim in den Mund gelegt: "So mich die Sötter nicht erhören, will ich wohl zu den Teuseln kehren." Überall wird der antiken Welt der christliche Teuselsgedanke zugeschrieben.

Im dritten Buche endlich (das ganze Werk ist in fünf oder auch in sechs Bücher abgeteilt) kommt Wener auf die Heren oder Unholden. Wieder beginnt er mit einer Abhandlung über die lateinischen und neueren Namen der Hexen. Dann aber wendet er sich mit großer Kraft gegen die Anschauungen des Herenhammers. Das ganze Verhältnis zwischen den Unholden und dem Teufel, wie es von dem Herenhammer dargestellt werde, sei sinnlos und widerspruchsvoll, insbesondere das sogenannte Teufelsbündnis ein untüchtiger und kraftloser Vertrag; der Teufel habe keinen Körper und deshalb sei es erstunken und erlogen, daß er ein Handgelöbnis annehme; eine grobe und unverschämte Lüge ober lautere Phantasen, was von den durch Zaubersprüche ermordeten und nachber ausgegrabenen und gekochten Kindern erzählt werde. Ein Affenspiel der "Hammerschmiede" (mallei fabricatores). Dem Gespött, Kakwerk und den Bauberkünsten des Teufels seien außer den Melancholikern besonders die ungläubigen, zweifelsüchtigen, wunderfikigen, boshaftigen Menschen ausgesett, mehr als alle anderen die leichtgläubigen und schwachen Weiber. Ein Melancholiker habe von selbst eine verrückte und verderbte Amagination; doch auch die gewöhnliche Phantasen des Menschen könne nach den Lehren des Aristoteles so gefälscht werden, daß die Einbildungskraft auf den Stuhlgang und die Zähne einwirke. "Es sind solche Vetteln den Ecstaticis nicht fast unähnlich, welche dermaßen verzuckt aller Empfindlichkeit und Bewegnis beraubt werden, daß sie da nit anders, denn als ob sie steinharttot, liegen. Und bald als wenn sie aus einem tiefen Schlaf erwachet oder vom Tod wieder lebendig worden, wiedrum zu ihnen selbst kommen und wunderbarliche Fabeln und Stemponenen\*)

<sup>\*)</sup> Ursprünglich ein Canzlied; bann: Scherz, "finnloses Zeug".

erzählen" (S. 167); so werden die Heren durch Verblendung des leidigen Teufels dazu gebracht, Handlungen zu glauben und zu bekennen, die auszuüben ihnen unmöglich ist. Der Teufel selbst kann die Menschen durch die Luft führen, nach der Schrift, auf unerklärliche Weise; durch Bauberei aber kann niemand durch die Luft geführt werden, wofür recht metaphysische Gründe beigebracht werden. Ebenso bilden sich die Beren nur ein, durch Rauberei die Rrankheiten verschuldet zu haben, mogen sie sich auch selbst schuldig bekennen. "Es ist den Regermeistern nicht um die Religion zu tun, sondern ums Geld und Gut derer, die sie zum Feuer Solcher Gewalt wider diese arbeitselige Leute ist von einem ehrsamen weisen Rat der Stadt Benedig aufgehebt worden, dieweil er sabe, daß der zuckenden Wölfe Fressigkeit so weit war kommen, daß auch die Unschuldigen von Nutes ja Raubs wegen daraufgingen und man nicht nach denen, so Gott verachteten, sondern viel Guts besagen, stellt und betracht. Hierzwischen ist die Sette der Lutherischen entstanden: als man nun in diesen nicht nur Arme, sondern auch Reiche begreift, haben sie von den vorigen gelassen und sich an diese gesetzt" (S. 177). Auf diese furchtbare Anklage folgen wieder wüste Geschichten zum Beweise dafür, daß die Heren weder ein Wetter machen noch die Feldfrucht verfluchen können; die Acker können nur vom Teufel selbst, wenn es ihm anders von Gott gestattet wird, geschädigt werden oder von Giftbereitern. Dann nimmt der Arzt Weyer wieder das Wort und redet ganz natürlich von den Salben und Kräutern, durch welche die Heren in einen Traumzustand versenkt werden; wir lernen das Rezept zu einer Herensalbe kennen, erfahren märchenhafte Dinge über wundertätige Steine und die Alraunwurzel, aber auch ernsthafte Berichte über die Wirkungen des Opiums, des Haschisch und des Tabaks. Dann kommt Wener auf den Hauptpunkt, auf die angebliche Unzucht der Heren mit den Teufeln, auf die allgemeine Meinung also, "so nicht allein bei dem gemeinen Volk überbandgenommen, sondern auch bei den Weisen und Gelehrten eingewurzelt ist, damit doch einmal die Opinion wieder ausgereutet werde" (S. 197). Diese Vermischung der Weiber mit den bosen Geistern sei eitle Einbildung; ein Geift habe weder Fleisch noch Bein, auch keine Genitalien, leide ebensowenig an Geschlechtsgier wie an Hunger und Durst. Ohne Vereinigung von Männlein und Weiblein könne weder ein Heros oder Halbgott noch ein Mensch noch ein Tier geboren werden. Die Erfindung eines Bischofs (in einer Bredigt von 1565), daß Luther ein Sohn des Teufels sei, wird als eine unverschämte Lüge mit Entrüftung zurückgewiesen. über Bübereien der alten Priester berichtet, die im Namen ihrer Götter Beiber zur Unzucht verführten: "Die Pfaffen haben allezeit für ihre Söhen gefressen und gesoffen... solche fleißige Nachforschung wäre auch noch auf dem heutigen Tage nicht allein sehr nühlich, sondern auch hoch von Nöten" (S. 212). Nücksichtslos gegen etliche Theologen, "so ihnen anders der Name gehöret", besonders gegen die Herenschmiede und sogar gegen den heiligen Thomas wird die Lehre von dem Sperma des Teufels als Unsinn aufgezeigt; die ekelhafte Mönchsphantasie wird mit nicht übler Naturwissenschaft widerlegt; die Seständnisse der Herenschaft siber eigen und verrückte Phantasep" (S. 224).

Wesentlich anders stehe es um die Sistmischer und die Jersteller von Liebestränken, die selbstverständlich nach dem gemeinen Recht bestraft werden sollen; diese Buhltränklein seine zwar eher geeignet, einen Wenschen unsimmig zu machen, als zu Liebe und Holdschaft zu zwingen, seinen aber immerhin Siste. Ausführlich wird das uralte Liebesmittel Hippomanes behandelt, welches Wort von Füglin recht hübsch mit Rokwüte übersett wird.

Das vierte und fünfte Buch bringt fast nur eine Nachlese toller Geistergeschichten: von Nonnen, die vom Teufel geplagt wurden, von allerlei Besessen, von einem Mädchen, dem ein schwarzer Hund ein langes Messer in den Leib zauberte (mit Abbildung des Messers), von hexengläubigen Arzten, von der Unmöglichteit des Nestellnüpsens und anderer Ligaturen, von der Verwandlung der Menschen in Tiere, von der Teuselssiucht der Pfafsen, von Beschwörungen und anderem Misbrauch des Gottesworts, von Imuletten und ähnlichen Mitteln, von den Exorzismen, die dei den "beschorenen Gugelsranzen" im Gebrauch sind, und wieder von Beselssen. In jedem Kapitel ein neuer Versuch, den Hexenwahn zu vernichten, ohne den Teuselswahn anzutasten.

Erst das sechste Buch kehrt wieder auf mancherlei für uns ergöklichen Umwegen zu der ernstesten Absicht Weyers zurück: die Verfolgungen der Hexen abzuschaffen oder doch einzuschränken. Nicht alle Zauberer verdienen die gleiche Strase. Die Zauberbücher seien zu verbrennen und die Todesstrase der Wahrsager sei durch kaiserliche Edikte verordnet. Die Hexen jedoch seien weder den Rehern zuzurechnen noch der Untaten schuldig, die sie unter der Folter bekennen; es sei unchristlich, arme alte Weiber um ihrer Einbildungen willen auch nur in den Turm zu wersen, der billig nicht ein Menschengefängnis, sondern ein Marterbänklein genannt zu werden verdiente; noch unchristlicher sei es, diese armen Vetteln im Prozes einer vorher ungebräuchlichen, ja unerhörten Pein zu überliesern. Man solle doch zwischen Sicherheitsgewahrsam und Strasanstalt unterscheiden. Die beschuldigten Jeren gestehen lieber und erleiden

lieber den Tod, als daß sie die Folter noch einmal durchmachten. Auf das Geständnis der Heren sei darum gar kein Verlag, abgesehen davon. daß die Geständnisse unsinnig und oft widerrufen seien. Die vermeintlich Besessenn seien einfach melancholisch. Ingrimmig werden Beispiele von der Unschuld einiger Heren und der Bosheit der unbarmbergigen Richter gegeben; dagegen wird die Weisheit einiger Fürsten und Herren gerühmt; der Herzog Wilhelm von Cleve und Jülich, der Pfalzgraf bei Rhein Friedrich, der Graf Hermann zu Neuenahr werden genannt. Im Vertrauen auf solche Beschützer geht nun Wener so weit, auch im Falle der Reger, mit denen die Beren über einen Ramm geschoren worden sind, eine mildere Behandlung zu verlangen; man gebe gegen die Reter fophistisch vor; in Glaubensprozessen seien die Mönche zugleich Kläger, Beugen und Richter. Heute werde als Reker verdammt und verbrannt, wer daran zweifle, daß der Papst über das Fegefeuer Gewalt habe. Juriftische Autoritäten werden angeführt zum Beweise, daß das Bekenntnis allein in Strafsachen nicht maßgebend sein dürfe. Überdies wird aus Virgilius, Plinius, Aristoteles und Euripides der Sak verteidigt, daß Weibsleute nicht so hart zu bestrafen seien wie Mannspersonen. Heren (abgesehen von den Giftmischerinnen) seien weder gottlos noch Mörder. Der Richter habe nur die Tat zu strafen, nicht die Absicht; "Gedanken sind vollfrei". Und die fleischliche Vermischung ber Beren mit dem Teufel, das zu wiederholen wird Wener nicht müde, sei eine reine Einbildung.

Das 27. Rapitel zieht in ruhiger und fast juristischer Weise den notwendigen Schluß aus der Darstellung aller sechs Bücher. Die Unholden tönnen das Ding, dessen man sie beschuldigt, auf teinerlei Weise vollbringen, weder durch sich selbst noch durch Zauberei noch durch die Teufel; aber auch die Teufel können durch die Unholden nichts Böses tun. Diese sind gewöhnliche Menschen und vermögen weder durch die Elemente noch anders irgend etwas über die Natur und die natürlichen Ursachen. Wenn die Unholden zu Asche verbrannt sind, so hören ja darum die Wirkungen, die man ihnen zugeschoben hat, nicht auf. Taten, die nicht möglich sind, soll man nicht bestrafen, auch wenn das Unmögliche eingestanden worden ist. "Die Vernunft ist des Gesetzes Rraft, Saft und Leben; alle Gesetze bekommen aus der Vernunft ihre Erklärung und Bedeutung" (S. 469). Wenn dagegen gesagt wird, daß diese alten Weiber, auch wenn sie Menschen und Vieh nicht umbringen können, um ihrer bösen Absicht willen zu bestrafen seien, so verwechste man (das kommt freilich nicht mit der nötigen Rlarheit heraus) den strafbaren Versuch mit dem nicht strafbaren bosen Willen. "Der Unholden Wille ist nichts anders, denn Weyer 427

eine kindische Beredung des Gemüts, eine betriegliche Opinion oder eine schlechte einfältige Destination, so in den leiblichen Geschäften etwas zu tun allein nichts vermag... Also kann der Mensch deren Ding halben, so von Natur zu vollbringen unmöglich und in keines Menschen Gewalt steben, nicht verurteilt werden" (S. 470). Aber auch die Herenrichter, die das alles zugeben und die "arbeitseligen"\*) Weiber dennoch verbrennen lassen, weil sie angeblich Christum verleugnet und ein Bündnis mit dem Teufel geschlossen haben, seien im Unrecht; noch einmal wird, und in recht rabulistischer Weise, die Unmöglichkeit eines richtigen Pakts mit dem Teufel erwiesen. "Derwegen man sich viel mehr über die Unholden, dieweil sie von dem Teufel durch Lift, Gewalt und Furcht betrogen, verführet, unsinnig, ohnmächtig und unverständig gemacht werden, erbarmen, denn sie zur Strafe anbringen soll, dieweil sich's ohnedies mit weiterer Bekümmernis den, so vorhin bekümmert, zu betrüben nicht gebühren will" (S. 475). Werden doch auch Wahnsinnige und Tobsüchtige nicht bestraft; auch der Zustand der sogenannten Beren sei eher ein Leiden als ein Tun. Was sie aber etwa gegen Gott gesündigt haben, das sei Gott anbeimzustellen; die Obrigkeit habe nur die äußerlichen, sichtbaren und bewußten Übeltaten zu bestrafen. Mit Verufung auf den Canon Episcopi (S. 477), auf die Bibel und auf Augustinus wird geraten, die schwachen, alten und törichten Weibspersonen in der Religion zu unterweisen und so zu bessern. Übrigens sei der Wille Gottes unerforschlich und auch der scharffinnigste Mensch könne darüber nichts ausmachen und sich nicht zum Richter aufwerfen. Zum Schlusse setzt sich Wever mit seinen Gegnern unter den Theologen und Juristen auseinander, die ihn anbellen. Die Theologen sollen von ihrem schändlichen lästigen Bauberwerk abstehen nober aber wo nicht, so mögen sie mich ob der Sach mit Recht suchen, sie werden mich so Gott will nicht ohn Antwort finden". Den Juristen erwidert er, daß er mehr Wert auf Gottes Wort lege als auf das Zwölftafelgeset.

Die deutsche Ausgabe von 1586 fügt noch eine Selbstverteidigung Wepers nebst einigen günstigen Urteilen von Zeitgenossen hinzu, druckt sodann die "Pseudomonarchia Daemonum" in deutscher Sprache ab und leitet das wunderliche Stück mit Anittelversen ein, die doch vermuten lassen, daß es sich da dem teufelsgläubigen Weper um eine Parodie gehandelt habe.

Wo aber Weyer geradezu auf sein Siel losgeht und unbekümmert Juristen um Medizin, Philosophie und Cheologie den Juristen ins Gewissen redet, da vernehmen wir laut die Stimme einer neuen Zeit. Die Zurisprudenz

<sup>\*)</sup> mübseligen.

war scholaftisch geworden wie die anderen Fakultäten; aber mit ihren Gütern, um die sich das Eigentumsrecht drehte, und mit den Straftaten des Rriminalrechts, auch der Carolina, stand sie auf dem festen Boden der Menschenerde. Und vollends der Weg des Rechtes, der Prozeß, war im ganzen und großen geordnet worden, bevor es neben dem bürgerlichen ein besonderes theologisches geistliches Recht gab. Wener sah das Entsekliche: daß selbstmörderische Geständnisse und auch Zeugenaussagen durch die Folter erpreßt wurden, daß die Habgier der Richter und mancher Gerichtsberren (der Bischöfe) die Berenprozesse vermehrten, die gegen reiche Lutheraner oft nur verkappte Regerprozesse waren. Weger dringt noch einmal darauf, die bestehenden Gesetze anzuwenden. Nach der Carolina sollen nur diejenigen Zauberer mit aller Strenge bestraft werden, die für Gesundheit oder Vermögen einen Schaden angerichtet haben: darum soll man gegen die harmlosen Weiber und Schwindler, die sich nur einbilden, durch Anwendung von Zaubermitteln Schaden gestiftet zu haben, nicht mit Folter und Feuer wüten. Übrigens seien die Heren nicht den Retzern gleich zu achten. Doch auch die armen Weiblein, über welche der Teufel Macht gewonnen bat, solle man im Glauben stärken und nicht in den Turm werfen. Es braucht nicht erst gesagt zu werden, daß Weper sich auch gegen den Wahnsinn der auf der Folterbank erpresten Geständnisse auflehnte und gegen das hirnverbrannte Beweismittel der Wasserprobe, bei welcher (kurz gesagt) die. Angeklagte für unschuldig galt, wenn sie ertrank, für schuldig, wenn sie, vielleicht mit Bilfe des Henkerknechts, auf dem Wasser schwamm.

Mag man auch bei einzelnen Zauberberichten über den geheuchelten oder eingewurzelten Teufelsglauben Weyers den Kopf schütteln, es klingt aus seinem Buche ein Don menschenfreundlicher Leidenschaft, der uns trok aller Schwächen des Mannes mehr als Liebe zu ihm, der uns Ehrfurcht einflößen muß. Schon die Widmung an den Berzog schreit es hinaus, daß er ans Werk geben mußte, weil niemand sonst sich der Menschheit annehmen wollte. Einmal verweist er die blutdürstigen und entmenschten Hexenrichter auf das Züngste Gericht. "Da wird Gott urteilen zwischen mir und euch. Die zertretene und begrabene Wahrheit wird auferstehen, euch ins Antlitz springen und um Rache schreien für eure Mordtaten." Uns mag es eine größere Tapferkeit dunken, daß Weyer die Inquisition, als daß er die Zauberer herausforderte; für einen Mann aber, der doch irgendwie an den Teufel glaubte, sind die folgenden Zeilen eine prachtvolle Rühnheit. "Die erschrecklichen Zauberfünste kummern mich nicht ein Haar, ob sie mich auch in ein Tier zu verwandeln drohen, mich an den Galgen zu bringen oder mich in einer Rloake

zu erstiken. Ich brauche gegen diese fürchterlichen Sespenster tein Weihwasser; mit solchen Unwesen macht man mir nicht bang. Über das Nesteltnüpsen der Heren, womit sie Krankheiten hervorrusen und die Zeugetraft mitsamt den Zeugegliedern fortnehmen und wiederbringen wollen, lache ich einsach. Mögen die verrückten Beren mir nur ruhig das Schlimmste anwünschen. Die einzige Sesahr, die ich fürchte, ist der wirkliche Schaben, den sie mir durch Sistmischerei zusügen können." Er verachte die Wahrsager, die ihm alles Übel voraussagen, weil er ihnen in ihr Beiligtum geschissen hat. (De Praestigiis, S. 718; Binz hat das grobe Wort wie manche andere Natürlichkeit Wepers nicht zu übersehen gewagt; diese Dinge, die sogar in der Krankengeschichte einer hochgeborenen Sönnerin nicht sehlen, sind aber für den Mann und sein Werk zu bezeichnend, um eine Unterschlagung zu gestatten.)

Weyers Schrift hatte einen außerordentlichen buchhändlerischen Erfolg; binnen zwanzig Jahren, bis 1583 also, erschienen sechs lateinische Ausgaben, bald nach der Erstausgabe gab es auch deutsche und französische Übersehungen. Diesem Buchersolge entsprach jedoch die Wirtung durchaus nicht. Einige Fürsten, unter ihnen Berzog Julius von Braunschweig, wurden zwar für einige Jahre milder gestimmt, aber namentlich in den gesistlichen Fürstentümern wüteten die Herenprozesse weiter, und gegen das Ende des 16. Jahrhunderts brannten die Scheiterhausen überall

in Deutschland, als ob Wener niemals gelebt hätte.

Die Hauptursache der geringen Wirkung wird vielleicht doch darin au suchen sein, daß Wener aus inneren und äußeren Gründen am Teufelswabn festbielt. Alle seine Ausführungen wurden durch den logischen Schniker verdorben, daß er den Glauben an den Gegengott, an den Vater alles Bosen für einen wesentlichen Bestandteil der driftlichen Religion beibehielt und nachber den Teufelskult leugnete, daß er dem Teufelsaberglauben eben nur die Herengeschichten abhandeln wollte. Den Teufel selbst zu leugnen ging über seine fittliche Rraft, vielleicht auch über seine beschräntte Geistesfreiheit. Selbstwerständlich wurde die Wirkung seines Buches auch durch die Gegenwirkung der katholischen und evangelischen Seistlichkeit und der elenden, blutgierigen Auristen gebemmt. (Weners Buch wurde auf den Inder gesett, schon 1570, eben durch Herzog Alba; wohl anerkannte eine papstliche Bulle, allerdings erst 1623, die Teufelsbundnisse, das Nestelknupfen und das Vernichten der Feldfrüchte, also den gesamten Hexenwahn als eine katholische Glaubenssache; aber Papit und Ander hatten doch den Sieg der topernikanischen Lebre nicht lange hindern können.) Auch die theologischen, juristischen und medizinischen Gegenschriften allein hätten die Wirkung Weyers nicht

vernichten können. Die Sache lag schlimmer. Die Epidemie des Herenwahns war noch im Wachsen begriffen, das Volk verlangte nach Herenprozessen, und die Gelehrten billigten sie. Es war ohne jede Bedeutung, daß einige Theologen und Juristen sich dazu herbeiließen, die Dauer der Folter ein wenig herabzuseken und zwischen schwereren und leichteren Fällen der Zauberei zu unterscheiden. Es hatte glücklicherweise auch keine bose Folge für Wener, daß er (wie von Bodin) von seinen beftiasten Gegnern selbst für einen Berenmeister erklärt wurde. Rein Geringerer als König Jakob I. von England schrieb gegen Weyer als gegen einen Spiekgesellen der verruchten Beren. Gefährlicher als alle Aukerungen der Päpste und der Anquisition, gefährlicher als alle anderen Privatarbeiten war das neue Sandbuch des Berenprozesses, das der schon ge-Delrio nannte Resuit Delrio (1593) unter dem Titel Disquisitiones magicae herausgab. Auf dieses Handbuch konnten sich die Auristen mit besserem Gewissen berufen als auf den widerlichen Berenhammer. Die katholische Geschichtschreibung rühmt ja diesen Delrio, weil auch er die Dauer der Folter abgefürzt wissen wollte und z. B. lehrte, Knochen und Muskeln dürften auf der Folterbank nicht gänzlich gebrochen und zerriffen werden, sondern nur magvoll auseinandergezerrt. Für Delrio ift Wener ein Satansknecht, ein gottloser Kerenpatron.

Unter den Protestanten steht diesem spanisch-niederländischen Resuiten mit gleicher Bösartigkeit der Jurist Carpzov zur Seite, dessen Familie Carpzov übrigens ebenfalls aus Spanien stammte; Benedikt Carpzov (1595 bis 1666) war orthodox lutherisch und durfte sich rühmen, zwanzigtausend Todesurteile gefällt zu haben, meift gegen Heren. Mit kalter Glätte verurteilt dieser Aurist die Beren wie ihren Verteidiger Weger. Ratholiken und Brotestanten gingen über Weper zur Tagesordnung über; er war ihnen ein paradorer Neuerer, der zum Atheismus neigte.

Außer dem Buche über die Rauberei besitzen wir von Weyer eine medizinische Schrift, die von den Seschichtschreibern der Medizin (Birsch S. 45) gerühmt wird. Auch einige aufklärerische Arbeiten hat er noch berausgegeben: die schon erwähnte Parodie der Zauberbücher, die uns jest zu fremdartig anmutet, um noch lustig zu wirken; eine Abhandlung über das angebliche Fasten von Schwindlern, in der diese Art des Betruges sehr aut auf Knsterie und diese wieder auf Sensationssucht zurückgeführt wird; endlich eine nur scheinbar philosophische, in Wahrheit damals wie beute sehr zeitgemäße Untersuchung über die Krankheit des Borns, über die Menschenwut.

Ach habe bereits die Angriffe kurz erwähnt, die aus zwei durchaus verschiedenen Lagern gegen Wener gerichtet worden waren, den des Bodin 431

Königs Jakob und den des Erzdemokraten Bodin; auf die Schrift Bodins Bodin will ich näher eingehen, weil sie eine richtige Denunziation war und den niederdeutschen Arzt der Jnquisition zur weiteren Behandlung empfahl, weil sie also deutlich erkennen läßt, warum Wepers tapferes Buch trot des buchhändlerischen Erfolges zunächst unwirksam blied und wie lebensgefährlich damals noch eine Leugnung des Herenwahns war. Die Schrift Bodins erschien als Anhang zu seiner "Démonologie"; ich folge der ersten Ausgabe einer lateinischen Übersetzung (von 1581), wo sie den Titel führt "Opinionum Joannis Wieri Confutatio".

Die Frage wird uns noch beschäftigen, ob Bodin, deffen "Heptaplomeres" sein undristliches, durchaus deistisches, vielleicht schon atheistisches Testament ist, ein Dutend Jahre vorher wirklich noch so gut katholisch war, daß er außer an den Teufel und alle Gespenster auch noch an die Unfehlbarkeit der Bibelworte glaubte; ich habe bei Wener, dem ersten und tühnsten Betämpfer des ganzen Herenprozesses, die ähnliche Frage offen gelassen, ob sein unentwegter Glaube an das Dasein des Teufels und der Heren eine porsichtige Anpassung an den Zeitgeist oder eine Folge des Zeitgeistes war. Es wäre für den geschichtlichen Rückblick keine üble Romödie, wenn die beiden starten Gegner unehrlich gewesen waren, wenn sie beide nicht so recht an die Heren geglaubt hätten, die Bodin weiter verbrannt wissen, die Wener aus den Känden der Kenkersknechte retten wollte. Wie dem auch sei, die Widerlegung Bodins ist der beste Beweis dafür, daß den angeblichen Beren nicht geholfen werden konnte, bevor der Teufelswahn selbst nicht beim Volke und bei den Richtern ausgerottet war. Man mag sich barüber wundern, daß gerade Bodin, der schon vor Grotius ein Naturrecht lehrte, auf die juristischen Bedenken Wepers, auf die gesetliche Unhaltbarkeit des ganzen Herenprozesses gar nicht einging; Tatsache ist, daß Bodin seine Widerlegung als ein Theologe ichrieb und daß Wener dem Theologen sein Spiel erleichtert hatte durch das Zugeständnis, an dem Dasein des Teufels wäre nicht zu zweifeln. Es handelt sich also nur noch darum, ob diese Heren zu bestrafen seien oder nicht; Bodin ist sich bewußt, als ein Mann Gottes mit Recht in Born geraten zu sein bei dem Gedanken, die Herenverbrennungen tönnten aufbören.

Bunächst wird Weyer als ein Schüler, Diener, Haus- und Bettgenosse des Agrippa, des berüchtigten großen Zauberers, der öffentlichen Berachtung preisgegeben; deutlich wird zu verstehen gegeben, daß Weyer selbst nicht besser sie als der Herenmeister Agrippa. Die Hypothese Weyers, die vermeintliche Hererei sei eine vom Teufel erregte Geisteskrankheit der armen Weiber, eine Art Melancholie, wird abgelehnt;

die Behörde habe keine Gewalt über den Teufel, nur über seine Diener; wenn man die Beren nicht verbrenne, so könne man aus dem gleichen Grunde auch Räuber und Mörder ungestraft lassen, die zu ihren Untaten ia ebenfalls vom Teufel angetrieben werden (S. 374). Bodin beruft sich mit erschrecklicher Gelehrsamkeit durcheinander auf die Rlassiker, auf die Bibel, auf den Herenhammer und auf die Akten der Herenprozesse: auch auf den heiligen Thomas und die goldene Legende; die Geständnisse der Heren, auch die auf der Folter erpreften, sind ihm Beweis genug bafür, daß die Beren wirklich durch die Luft fahren und mit dem Teufel entsekliche Bublichaft treiben. Nun behaupte Weper, die Bere habe keine Macht über die Elemente, könne durch ihre Zaubermittel keine unnatürlichen Wirkungen hervorrufen; das Gesetz bestrafe aber nur Handlungen, die einen handgreiflichen Schaden verursacht haben. Einerlei, die Bere wird verbrannt. "Ja, die Zauberer verdienen für ihre Berleugnung Gottes und ihre Teufelsanbetung eine tausendfach härtere Strafe als Vater- und Muttermörder und als Brandstifter" (S. 387). Und wenn der Teufel wirklich selber die Schändlichkeiten begebe, um die die Heren ihn beschwören, so sei das ebenso, wie wenn Gott die Gebete der Frommen erhöre; so sind die Heren doch wenigstens Mitschuldige an den Verbrechen (S. 388). Die Bere und der Teufel arbeiten zusammen wie der Blinde und der Labme in der Fabel. Mit philosophischen und logischen Gründen wird ferner gezeigt, daß der Teufel keinen Zwang auf die Heren ausübe, mindestens, daß das Teufelsbundnis freiwillig vollzogen werde. Endlich müßten (ein unfaßbarer Gedanke) alle alten und neuen Schriftsteller, die Herengeschichten berichteten, und alle alten und neuen Gesekgeber, die die Bauberei bestraften, im Unrechte gewesen sein, wenn die Wahrheit bei Weper wäre. Aur ein Sophist könne die Heren verteidigen; mit solchen juristischen Sophistereien als wie mit einer Best sei aber zuerst Atalien und jett auch Frankreich angesteckt worden (S. 396). Unter den Vorgängern Weyers wird auch der Neapolitaner Johannes Baptista de la Porta genannt, ein Mathematiker und Astro-Ru einem besonderen Vorwurfe wird es dem Weger gemacht, daß er nicht einmal an den Werwolf glaubt und überhaupt an die Macht der Heren, Menschen in Tiere zu verwandeln. Wo doch die Bibel selbst erzähle und Wener nicht leugne, daß Nebutadnezar in einen Ochsen verwandelt worden sei; wer an die Verwandlung der Heren in Werwölfe zweilfe, der zweifle also auch an der Wahrheit der Bibelworte.

In diesem Zusammenhange erwähnt auch Bodin den berühmten Canon Episcopi, der allen Verteidigern des Herenwahnsinns so unbequem war, weil da — wie wir gesehen haben — mindestens ein Hauptzug des Bodin 433

Berenglaubens, die nächtlichen Fahrten der Beren, für eine heidnische Regerei erklärt wurde; eben hatte sich Weger mehr als einmal auf den unbezahlbaren Ranon berufen. Nun gibt fich Bodin die größte Mühe, diesen Ranon so umaudeuten, wie es ibm pakt: es werde da nur gelebrt. daß der Teufel und die Zauberer nicht aus eigener Rraft übernatürliche Erscheinungen bervorrufen können, daß aber der allmächtige Gott dem Teufel und den Zauberern folche Kräfte geben könne. Schlieklich aber (5. 482) wagt es Bodin, den Ranon felbst zu bestreiten: der sei weder von einem allgemeinen noch von einem engeren Konzil beschlossen worden. sondern nur von einer bedeutungslosen Versammlung, sei überdies von allen Theologen (Augustinus, Thomas und den Inquisitoren) widerlegt Was Bodin sonst vorbringt, um die Nachtfahrten der Heren begreiflich und die Verworfenheit Weyers offenbar zu machen, das ist traurige Gelehrsamkeit. Der Mann, der ein Dugend Jahre später in seinem Religionsgespräch sich deutlich auf die Seite der Unchristen stellt, unterwarf sich in der Dämonologie, überzeugt oder heuchlerisch, dem Berenwahnsinn der Kirche, gab sich selbst zum Berenrichter ber. muß gesteben, daß ich dieses psychologische Rätsel doch nicht zu lösen Das Rätsel des Mannes, der in seinem Bulte bald nachber eine der freiesten Schriften der Weltliteratur verwahrte, jest aber sich nicht damit begnügte, das Variser Varlament und seinen Vräsidenten gegen die Beren aufzuheten, der sogar eine neue Form der Denunziation in Frankreich einführen wollte, nach italienischem Muster: ein stummer Denunziationskaften follte in der Kirche aufgestellt werden: durch einen Spalt mochte bann jedermann seine Anzeige hineinwerfen.

Weper machte also der gegen die armen Herlein ärger als die Hundswut rasenden Menschenwut kein Ende; aber er hatte doch nicht umsonst gelebt. Alle die Männer, die nachher bis zum Siege des gesunden Menschenverstandes gegen den Herenprozeß auftraten, konnten sich auf ihn berufen. Schon die dritte Auflage seines Hauptwerks brachte einige zustimmende Gelehrtenbriefe. In Deutschland schrieb der Aurist Gödelmann im Sinne Wepers über die Heren: sie wären als melancholische Geschöpfe nicht zu bestrafen, auch wenn sie unmögliche Dinge bekannt hätten. In England griff Reginald Scot (The discovery of witchcraft. 1584) den Berenprozeg und den "nach Lüge und Papisterei stinkenden" Berenhammer noch derber an, wofür er denn auch von Rönig Rakob ein Saddugaer geschimpft wurde, b. b. ein Leugner der unfterblichen Seele. Wieder in Deutschland schrieb als ein Schüler Weners gegen den Berenwahn Bermann Witefind (1522—1603), der unter dem Namen Lercheimer 1585 ein frisches Buch berausgab: "Chriftlich Bedenden und

Erinnerung von Zauberen". Er war Calvinist und legte seine Professur zu Beibelberg nieder, als man einen Übertritt zum Luthertum von ihm verlanate. Dak er für die Berausgabe des Buches ein Weudonnm wählte. mag mit auf Vorsicht zurückzuführen sein, immerhin wird auch über seiner Grabschrift, die er selbst verfaßte, sein Name nicht genannt. Witekind folgt dem Gedankengange Weyers, auch wo er sich nicht auf ihn beruft. Er ist aber viel freier oder keder in seinen Urteilen über die hergebrachte Gewohnheit und über die öffentliche Meinung; das ganze Strafrecht möchte er vermenschlichen, nicht nur den Herenprozek; den Übertritt zum Luthertum hat er verweigert, als sein Landesherr ihn verlangte, aber er selbst steht unabhängig zwischen Calvin und Luther, will alles prüfen und das Gute behalten. Von seinem Tone nur eine Probe, die ich aus getrennten Sätzen zusammenstelle. (Binz S. 104 und 106.) "Und wenn sie gleich Stecken, Besen und Sabeln schmieren, darauf zum Tanze zu reiten, welches doch nicht ist: damit tun sie niemanden Schaden. Lakt sie tanzen, bis sie müde sind, so man doch leidet, dak alle anderen Leute tanzen, wann es sie gelüstet ... Ja wohl, tanzen! Arme, verschmachtete, arbeitsame, mühselige Weiber gelüstet nicht zu tanzen. Das Holztragen aus dem Wald, das Misttragen in den Weinberg und andere schwere Arbeit vertreibet ihnen die Wollust und Appigkeit, macht sie mude, daß sie des Nachts ruben und schlafen muffen, nicht zu tanzen begehren, auch nicht daheim auf einer ebenen Tenne oder getäfeltem Boden, geschweige denn draußen auf der wässerigen Wiese oder auf dem unebenen Acer im Winde, Regen und Froft. Gute Tage und vollauf macht tanzen." Das ist doch eine viel weltlichere und innigere Sprache als bei Wener.

In den Niederlanden versuchte zulett ein anderer Schüler Wepers zu wirken, unglücklich genug, der ärmste Cornelius Loos.\*) Als er gegen den Herenwahn schrieb, mußte er (1592) in der schimpflichsten Weise widerrusen, — wie unten bemerkt — wenn er dem Scheiterhausen entgehen wollte. In Brüssel sand er als Geistlicher ein Unterkommen, äußerte

<sup>\*)</sup> Cornelius Loos, um 1546 zu Gouda in Holland geboren, brachte es in seiner Waterstadt zu der Würde eines Kanonikus; die Reformation verkried ihn; im geistlichen Kurfürstentum Trier lernte er als Flücktling alle Greuel einer gründlichen Hernenschlaung einenen. Als eistiger Katholik erhob er gegen das Buch Wepers manchen theologischen Einwand, war aber vorurteilslos genug, in seiner Gegenschrift, die in Köln gedruckt werden sollte, auch die Unwissenst; Vosheit und Hablucht der Hernentscher zu brandmarken. Die Handschrift wurde nicht freigegeben, der Verfasser wurde eingekerkert und durch den Generalitär Winsseld, einen ruchlosen Generalitär Winsseld, einen ruchlosen Erneuerer des Hernhammers, durch Geelenqualen zu einem traurigen Widerrusse gezwungen: er widerrusse die aufrührerische Meinung, daß die Ausfahrten der Herne Erbichtungen seien, daß die Geständnisse der Herne die die kiere Tortur erprest worden seien (an dieser Stelle des Widerrusse steht der Sah von der neuen Alchimie); daß es keine Zauberer und Euglesanbeter gebe. Loos mußte noch erklären, er verdiente jede Strase, wenn er ruchfällig würde.

abermals die Keherei des "Weperschen Siftes", wanderte wieder in den Kerker, kam wieder frei, wurde abermals rückfällig und starb elend. Von ihm ist den Richtern und Serichtsherren das Brandmal aufgeprägt worden (ich wiederhole das Wort): ihnen sei der Herenprozeß eine Art Alchimie, um aus Menschenblut Gold und Silber zu machen.

In dem geistlichen Kurfürstentum Trier spielte auch die gräßliche Tragödie von Dietrich Flade, der nicht schriftstellerisch auftrat, aber seine Duldsamkeit mit seinem Leben büßte. Sein Verbrechen scheint darin bestanden zu haben, daß er als Oberrichter ein altes Weib nach sechsmaliger Folter lausen ließ und überhaupt drei Jahre lang das Verfolgen der Heren einstellte. Man ließ endlich neue Heren auf der Folterbank seinen Namen nennen, ließ ihn selbst, als ihm die Flucht nicht gelungen war, bis zum Geständnisse solltern, offenbar auf besonderen Vesehl des Kurfürsten. Er wurde 1589 hingerichtet, aber der Henker hatte den Auftrag, ihn vor der Verbrennung "gnädiglich und christlich zu erwürgen".

Vielleicht wieder ein Schüler, jedenfalls ein Landsmann von Weper, war der reformierte, im Calvinismus ketzerische Pfarrer Johann Grove, der in seinem "Tribunal reformatum" (1622) allgemein für Abschaffung der Folter wirkte, dieses Schandsleds dristlicher Zustiz.

gestellt, die por keiner Rechtsbeugung zurüchscheute, um die Reformation zu schädigen, um die Reherei unter dem Namen der Rauberei zu verfolgen. Die Gerechtigkeit gebietet die Tatsache hervorzuheben, daß just deutsche Aesuiten — des Mordens müde — mit besonderer Leidenschaftlichkeit die Verteidigung der armen Weiblein übernahmen. ift zu nennen Adam Tanner aus Innsbruck (geb. 1572, geft. 1632), der in einem großen theologischen Sandbuche sich gegen die Wirklichkeit der Berenfahrten erklärte; auf die Geständnisse sei nicht viel zu geben, am wenigsten auf die durch die Folter erpreften Geständniffe. solle die Prozesse einschränken und nicht jede Angeklagte für schuldig halten. Ernsthaft drang Tanner auf Einhaltung von Rechtsformen im Prozesse; durch einfache Kirchenbuße werbe dem Teufel mehr Abtrag geschehen als durch tausend Todesurteile. Tanner rührte also mit keinem Worte an den Herenwahn selbst; dennoch entging er nur durch Zufall der Verfolgung, und beinahe wäre seine Leiche ohne ehrliches Begräbnis geblieben, weil in seinem Nachlag ein "Glasteufel" mit Raaren und Krallen gefunden worden war — eine Mücke unter einem Mikroskop. Eine Wirkung hat Tanner ebensowenig ausgeübt wie sein gleichgesimnter Ordensbruder Baul Lanmann (geb. 1575 zu Innsbrud, geft. 1635 zu

Ronstanz); in seiner Moraltheologie behandelt er die Frage, ob man

Die spanischen Priester hatten sich in den Dienst der Gegenreformation Conner

Friedrich von Spee

Anklagen auf Bererei ungeprüft für wahr halten solle oder nicht, und entscheibet sich für das kleinere Übel einer sorgsamen Brüfung. Die Reit für eine gunftige Wirkung war erst gekommen, als der berühmte Besuit Friedrich Spee 1631 — nur wenige Jahre nach den allgemeinen theologischen Werken von Tanner und Laymann — eine besondere Schrift über die Herenprozesse herausgab unter dem Titel "Cautio criminalis". Die Schrift erschien durch die ganze noch übrige Zeit der Herenbrände, also noch durch ein Jahrhundert, in immer neuen Auflagen und wurde auch mehrfach übersett; eine vollständige deutsche Übersetzung, schon früher abgefaßt, erschien im Jahre des Westfälischen Friedens unter dem Titel "Hochnotpeinliche Vorsichtsmaßregel oder Warnungsschrift über die Herenprozesse, gerichtet an alle Behörden Deutschlands, an die Fürsten und ibre Rate, an die Richter und Advotaten, Beichtiger, Redner und an das ganze Volt". Der fast gleichsinnige (nur die Widmung an das Volk fehlt) lateinische Titel der Urschrift batte von dem unbekannten Verfasser nur gesagt, er wäre ein rechtgläubiger Theologe: die Autorschaft Spees wurde erst viel später bekannt. \*) Friedrich Spee, aus einem adeligen Geschlechte, das erst nachher den Grafentitel erhielt, 1591 im Rölnischen geboren, war seit seinem dreißigsten Lebensjahre Mitglied des Zesuitenordens, zunächst als Professor der Philosophie und Moral eifrig in der Gegenreformation tätig, dann um seiner Verdienste willen den Bischöfen von Bamberg und Würzburg zugewiesen, die das Geschäft

<sup>\*)</sup> Die Nachricht, daß Spee der Verfasser der Cautio criminalis gewesen sei, fand sich erst achtzig Rabre später, und zwar in der Theodizee von Leibnig (I. § 97); er hatte es aus ficherfter Quelle, vom Rurfürften von Maing: "Diefer Pater habe fich damals im Frankenlande befunden, als man dafelbit auf die Verbrennung der vermeinten Beren gang unfinnig war; und als er viele jum Scheiterhaufen begleitet, fie insgesamt, aus der Beichte und anderen Untersuchungen, die er deswegen an ihnen getan, für unschuldig erkannt. Dadurch fei er bergestalt gerühret worden, daß ungeachtet ber bamaligen Gefahr, die Wahrheit zu fagen, er fich entschloffen, die angezogene Schrift zu verfertigen, jedoch ohne fich zu nennen; die auch einen großen Rugen geschaffet." (Er foll auch bem Rurfürsten auf die Frage, woher er fo jung ichon graue Saare habe, geantwortet haben: unter ben zweihundert Beren, die er auf den Feuertod vorbereitete, habe er teine einzige schuldig befunden.) Ubrigens ift die ftreng gewahrte Anonymitat Spees ein Beweis dafür, daß die Cautio ohne Billigung des Jesuitenordens gedruckt wurde; sie ware sonst sicherlich nicht zuerst in einer protestantifchen Druderei ericbienen. Leibnig, ber Jesuitenfreund, ber biefen Spee als einen ber allerportrefflichsten Leute seines Orbens rühmt, redet in diesem Ausammenhange nur von ber theologischen Milbe, die auch in dem deutschen Andachtswerte Spees, dem "Gulbenen Tugendbuch", die Undulbsamteit der Pradestinationslehre verwarf. Die Gedichtfammlung "Trug-Nachtigall" ("das Büchlein trug allen Nachtigallen füß und lieblich singet"), die Spee einen Plat in der deutschen Bocfiegeschichte fichert, mag Leibnig gar nicht mehr getannt haben; fie war 1649 zuerst erschienen und zu Anfang des 18. Jahrhunderts schon verschollen; erst Brentano brachte diese geistlichen Lieber wieder zu Shren, die dichterisch hoch über den Bersuchen des immer wieder gepriesenen Opik stehen und einsacher, inniger sind als die oft überspikten gereimten Spigramme bes geiftig freieren Pantheiften Angelus Silefius.

der Gegenreformation auf ihre Weise trieben: im gesetlichen Rahmen der Herenverfolgung sollten die Brotestanten ausgerottet und nebenbei die bischöflichen Finanzen aufgebessert werden. Der madere Briefter starb schon 1635 zu Trier, wo er im Liebesdienste, als Rrankenpfleger verwundeter Frangosen, einer anstedenden Seuche erlag. Es ift klar, daß Spee alles eher war als ein Aufklärer; auch sein Rampf galt nicht dem Berenwahn, sondern nur dem Herenprozeß, eigentlich nur der Herenfurcht des Böbels, dem Leichtsinn und der Habsucht der Fürsten und der Richter, por allem dem Wahnsinn des Folterbeweises. Gewiß, es gebe Bauberer, Heren und Unholde, wenn auch nicht in so großer Zahl, wie der Böbel meine. Namentlich in Deutschland solle es eine Unzahl von Heren geben: das schließe man aber fälschlich aus dem ewigen Rösten. Sengen und Brennen Unschuldiger, die dem Aberglauben oder der Bosbeit zum Opfer fielen. Des Brennens, bis das ganze Land verbrannt und sonst bingerichtet sei, werde kein Ende werden, wenn man nicht den möglichsten Fleiß anwende, den Frrtum zu berichtigen. Gegenwärtig liege die Sache so, daß die Fürsten die Verantwortung den Richtern zuschieben, die Richter den Fürsten. "Ist das nicht, Gott erbarm's, eine lustige Sache? Fürsten und Herren legen alle Sorge von sich ab und hängen dieselbe auf ihre Amtleute und Näte und deren Gewissen; diese tun dergleichen und werfen's auf ihrer Herren Gewissen! Ast das nicht ein schöner Birkel? Welcher aber wird vor Gott verantworten mussen? Denn weil es iener seben will und dieser soll's seben, geschieht's, daß es niemand sieht oder achtet." In der 51. Frage (oder "Zweifel") gibt nun Spee eine Darstellung des ganzen Verfahrens, die auf uns wie eine Satire wirken konnte, die aber um so grauenhafter ift, als sie - freilich mit dem Unterton des Entsetzens — einfach eine sachgemäße Beschreibung ist. Aus Miggunst und Aberglaube, die leider auch bei den katholischen Deutschen eingewurzelt seien, stamme die Neigung, daß aller Schaden nicht von Gott oder der Natur komme, sondern von den Heren, daß also die Behörde einzuschreiten habe, so oft Herr Omnes einen Verdacht äußere. Die Geistlichen gehorchen dem Munsche der Fürsten, die weltlichen Behörden überdies dem Geize, beide den bosen Zungen. Das erste, das beste arme Weiblein, das beschuldigt wird, ist auch verloren. Alles wird zu einem Verdachtsgrund. Hat sie einen bosen Leumund, so wird ihr auch die Hexerei zugetraut; hat sie einen guten, so hat sie sich verstellt. Sie wird ins Loch gesteckt, wo sie sofort die übelste Behandlung zu erwarten hat. Beigt sie nun Furcht, so läßt das auf ein schlechtes Gewissen schließen; zeigt sie keine Kurcht, so hat der Teufel sie mutig gemacht. Ammer haben die Inquisitoren oder Untersuchungsrichter Zagdbunde an der Hand,

die die Beschuldigte zu belasten wissen. Gefoltert wird sie auf alle Fälle. Einen Verteidiger findet sie mit oder ohne ausreichenden Verdacht. nicht, weil es gegen das Ausnahmeverbrechen der Hererei kein ordentliches Verfahren gibt und weil die Angst, selbst verdächtigt zu werden. ieden Anwalt verstummen beikt, jede Feder stumpf werden läkt. Spricht das arme Weiblein selbst für sich, so hat wieder der Teufel sie beredt gemacht. Bekennt sie bei dem ersten, schon entsetlichen Grade der Folter. so beißt es, sie habe gutwillig bekannt; bekennt sie nicht sogleich, so hat der Anguisitor das Recht, so oft und so scharf zu martern, wie er irgend will. Verdreht sie dabei die Augen, so hat sie nach dem Teufel geschielt, ibrem Bublen; fällt sie in Ohnmacht, so hat ihr der Teufel zum Schlafe verholfen; stirbt sie unter der Folter, so hat der Teufel ihr den Hals gebrochen und der Henker begräbt das Alas unter dem Galgen. Übersteht die angebliche Here alle Grade der Folter, ohne zu bekennen, so wirft sie der nachdenkliche Nichter in ein noch schmukigeres Loch, um sie aleichsam einzubeizen, bis sie mürbe wird. Ungestüme Briefter kommen zu ihr, die ihr mit ihren Höllendrohungen noch schrecklicher sind als der Henker selbst. "Das wäre den Anguisitoren eine Schande, daß sie eine Berson. so sie einmal zur Haft gebracht hätten, loslassen sollten." Sie wird verbrannt: von Rechts wegen, wenn sie bekannt hat, durch die Kniffe der Richter, wenn sie nicht bekannt hat. "Du elendes, törichtes Weib! Warum willst du so oft sterben, da du anfangs mit einem Tode hättest bezahlen können? Folge meinem Nat und sage straks zu, du seiest eine Here, und stirb." Und ist nicht einmal wahr; bekennt sie, so wird sie weiter gefoltert, um Mitschuldige anzugeben; sie nennt Leute, deren Namen man ihr in den Mund gelegt hat; diese werden wieder gefoltert, und hier ist kein Ende oder Aufhören. Und wiederum: flieben die Beschuldigten. so machen sie sich verdächtig, flieben sie nicht, so bat der Teufel sie zum Bleiben genötigt. Mitunter gebt es den Herenverfolgern selbst an den Rragen. "Da kommen dann deren viele mit ins Spiel, die anfangs so bart gerufen und getrieben, daß man brennen und brühen sollte, und haben die guten Herren im Anfang sich nicht besinnen können, daß die Reibe auch an sie kommen würde, und die haben denn ihren gerechten Lohn von Gott, weil sie uns mit ihren giftigen Zungen so viel Zauberer gemacht und so viele unschuldige Menschen dem Feuer hingegeben haben."

Die Wirkung der Cautio war sehr tief, aber nicht schnell; man berief sich auf sie, wenn man in Frankreich und in den Niederlanden gegen die Folter schrieb, doch gerade in Deutschland geriet sie wieder in Vergessenheit; Thomasius kannte die Cautio, hielt sie jedoch für eine viel jüngere Schrift. Unter dem unmittelbaren Einslusse Spees hörten die Heren-

brände im Kurfürstentum Mainz auf und erloschen langsam sogar im Bistum Bamberg.

Volle vier Menschenalter nach Weyer, dem indifferentistischen Arzte, zwei Menschenalter nach Spee, dem menschenfreundlichen Ratholiken, veröffentlichte Bekker sein Buch gegen den Herenwahn, das zu günstigerer Reit erschien (nach dem Ende des größten Religionskrieges) und darum stärker wirkte als irgendeine offen adiabolistische Schrift. Better (1634—1698) war in Friesland als Sohn eines reformierten Predigers deutscher Abstammung geboren, wurde selbst ein Geistlicher und gelangte noch in seinen letten Rahren zu einer Anstellung in Amsterdam, obgleich er sich vorher des Cartesianismus und sogar des Socinianismus verdächtig gemacht hatte. Wir haben es hier nur mit seinem Hauptwerk zu tun, das in holländischer Sprache ("De betoverde weereld") 1691 erschien; ich halte mich an die deutsche Übersekung von 1693, gegen neunbundert Quartseiten, die nicht in bestem Deutsch geschrieben ist, aber zuverlässig sein soll. "Die Bezauberte Welt, oder eine grundliche Untersuchung des Allgemeinen Aberglaubens, betreffend die Art und das Vermögen, Gewalt und Wirkung des Satans und der bosen Geister über den Menschen, und was diese durch derselben Rraft und Gemeinschaft tun, so aus natürlicher Vernunft und H. Schrift zu bewehren sich unternommen hat, Balthasar Better, S. Theol. Doct. und Prediger zu Amsterdam" usw.

Das vielgerühmte Buch bietet dem beutigen Leser in den ersten drei Teilen viel ungenießbare Rost; erst der lette Teil mit seinen zahlreichen Geschichten von Besessenen und ihrer vernünftigen, oft allzu vernünftigen Erklärung ist fast luftig zu lesen, so oft der Born über die Dummheit und den Blutdurst der geistlichen Herenrichter nicht wieder traurig stimmt. Die ersten und grundlegenden Teile werden dadurch meist unverdaulich, weil sie gegenüber dem ziemlich vorurteilslosen Wener, mehr als ein Jahrhundert später, einen Ruchchritt bedeuten. hatte das Dasein des Teufels und der Heren nur gerade so weit gelten lassen, wie es in der Zeit der tollsten Berenverfolgung für seine versonliche Sicherheit nötig schien; die Bibel bemühte er nur in seltenen Fällen. Better gebt in einer freien, allegorischen, ja selbst aufklärerischen Auslegung der Bibel oft viel weiter, aber er hält fest an einem schwerfälligen Teufelsglauben und schielt unaufhörlich nach der Bibel; daß er trokdem jeden Einfluß des Teufels auf menschliche Handlungen entschieden leugnet. dadurch dem Herenwahn den Boden nimmt, daß er alle Berichte über Bauberei, Hererei und Besessenheit aus dem Alten und dem Neuen Testamente rationalistisch binausdeutelt, das kann nicht boch genug angeschlagen werden für eine Zeit, in welcher die katholische Segenreformation überall siegreich war und die protestantische Seistlickkeit in öden Kathalgereien verkam. Auch war Bekker wie Weyer ziemlich frei von gemeiner Menschensurcht und noch gemeinerer Teuselsfurcht; nicht ganz so prachtvoll wie Weyer, aber doch mit erstaunlicher Tapferkeit fordert er (II. S. 269) den dummen und ohnmächtigen Teusel heraus; gibt übrigens kurz vorher zu, den ganzen Betrug des Herenwahns erst spät durchschaut und vorher wie andere Prediger gedacht und nur mit Sebet gegen den Teusel gekämpst zu haben.

Der Arzt Weper und der Jesuit Spee hatten beide gegen den Jerenprozeß geschrieben, also wesentlich juristisch; der Theologe Bekker stritt in der Hauptsache mit theologischen Gründen, und auch daher kommt es, daß sein Wert auf seine Zeit mächtig wirkte, unserem untheologischen Seschlechte jedoch veraltet erscheint. Bekker war durch und durch theologisch gerichtet, aber weder rechtgläubig wie Spee noch eigentlich rationalistisch wie die deutschen Aufklärer. Christenglaube und Reherei bilbeten bei ihm ein seltsames Semisch. Auf zwei nur schwer vereindere Sedanken, die für seine Darstellung wichtig sind, möchte ich besonders hinweisen, bevor ich den Inhalt und die Absicht der "Bezauberten Welt" kurz wiedergebe.

Einmal (II. S. 253) spricht er es deutlich aus, daß die Wahrheit des Christentums gar nicht zugleich bestehen könne mit der allgemein verbreiteten Meinung von der Macht oder von einem Reiche des Teufels. "Ein Atheist bedarf keiner anderen Waffen, denn dieser Meinung, das ganze Christentum bis auf den Grund niederzureißen, und welches wir ibm selbst in die Hände geben, wenn wir von dem Teufel reden, wie man davon redet ... Was für Mirakel hat Christus jemals getan zum Beweis, daß er der Messias wäre, die der Teufel nach der gemeinen Meinung nicht alle Tage tut und noch viel mehr?" Der Teufelswahn schenke dem Teufel einen göttlichen Namen, göttliche Eigenschaften, göttliche Wirkungen und eine Art Gottesdienst; durch des Teufels Kraft leiste eine Here größere Werke als Moses und die Propheten, als die Apostel und Christus selbst. Man mache Gott zum Lügner, um die Macht des Teufels zu beweisen. Die Wahrheit des Christentums und die Heilsbotschaft werde durch den Teufelswahn in Frage gestellt. Better versteht es nur etwas anders als in dem Sinne, in welchem seine Wahrsagung eingetroffen ist. Der Atheismus machte wirklich in den letten zwei Rabrhunderten so rasche Fortschritte, weil der Teufelsglaube unablöslich mit der Volksreligion verwachsen war, unter Zustimmung der katholischen und der evangelischen Rirche; aber nicht der Teufelsglaube selbst löfte

bie Freigeister von der Kirche los. Es wurde nur der Zweisel am Dasein des Teusels von Jahrzehnt zu Jahrzehnt ungefährlicher, weil dieser Slaubensartikel in der Bibel und in den Katechismen nicht so seierlich und ausdrücklich ausgesprochen und verlangt wurde, wie der Slaube an Gott, und weil die Kirchen sich, eben des Herenstandals wegen, des Teusels zu schämen ansingen. Weil nun der Teusel und die Hölle doch wieder unentbehrliche Sinrichtungen der göttlichen Weltregierung waren, folgte dem Zweisel am Teusel bald der Zweisel am Gott. Die Geistlichen, die sich mit Jänden und Füßen gegen die Teuselsleugner und gegen die Herenleugner wehrten, waren die schlechteren Menschen, aber die besseren Kirchenpolitiker gewesen.

Der andere Gedanke, durch welchen Better über feine Beit binausweist, kann allerdings wieder als ein Versuch aufgefast werden, seine Bekämpfung des Herenwahns mit dem Bibelglauben in Übereinstimmung zu bringen. Der Theologe fürchtet den Einwand, daß im Neuen Testamente so vielfach von Austreibungen des bosen Geistes die Rede sei, daß also der Beilige Geist den Glauben an Teufel und Besessene selbst gelehrt habe. Und da wird Better in der Zwangslage, entweder auf die Untrüglichkeit des Vibelworts oder auf seine aufklärerische Absicht verzichten au muffen, in einem Sauptpunkte beinahe au einem modernen Bibelkritiker. Was Lessing so eindringlich in seiner "Erziehung des Menschengeschlechts" verkünden sollte, daß Gott dem Menschen nicht alles auf einmal beibringen könne, daß das Neue Testament ein zweites, besseres Elementarbuch sei, für das Knabenalter der Menschheit, aber noch nicht das lette Buch, daß also Gott sich in seiner Offenbarung dem Verständnisse des Volkes anpasse, das findet sich (nicht ganz zum ersten Male) schon bei Better im 28. Hauptstücke des 2. Buches (S. 188 ff.). Der Wortlaut des Neuen Testaments scheine allerdings die allgemeine Meinung zu stützen, als ob wahrhaftig bose Geister von außen in die Menschen gefahren wären und sie innerlich geplagt hatten. Better sei endlich zu einer neuen und beruhigenden Uberzeugung gekommen: daß nämlich Jesus mit seiner Lehre immer nur die Sitten und den Gottesdienst habe verbessern wollen, niemals aber das Naturwissen oder die Sprachbeariffe: jogar die Glaubensvorstellungen zu entwickeln babe er den Aposteln (und wohl auch den Kirchenvätern) überlassen. Er habe sich also gar nicht einmal gegen mancherlei Arrtumer erklärt, die damals bei dem judischen Volt im Schwange waren. So habe er sich über die Geister und ihr Treiben in einer Weise ausgesprochen, die buchstäblich genommen sehr ungereimt lautet; wie wenn er 2. B. den obersten der bosen Geister mit den jüdischen Schriftgelehrten Beelzebub nenne, das ist Fliegengott oder

Dreckgott. "Man siehet denn, dünket mich, daß es die Weise des großen Meisters gewesen ist, die Menschen nicht allein zu der Zeit in solchen Arrtumern zu lassen, sondern sich auch nach der Sprache zu fügen, die zum Teil aus solchem Mikverstand entstunde . . . Man tut keinen neuen Wein in alte Schläuche, auch setzet man keinen Lappen von einem neuen Rleide auf ein altes... Weil der Seligmacher nicht vorhatte, die Wahrheit dieser Dinge zu erklären, so konnte er davon auch nicht anders reden als man redete, so er wollte verstanden sein. Er gab den Rrankheiten solche Namen, als sie unter dem Volke hatten." Go würde er, wenn er beute lebte, Krankheiten wie die fallende Sucht mit ihren eingebürgerten mythologischen Namen nennen; so hätte er damals von den Bewegungen der Sonne nach dem Anscheine gesprochen und nicht nach der astronomischen Wirklichkeit, die wir heute kennen. Bekker nimmt nun (im 29. Hauptstud) die einzelnen Dämonengeschichten durch, die Beilungen der Besessenen und die Austreibung der bosen Geister in Schweine, um recht gewaltsam zu beweisen, daß es bei diesen Wundern verhältnismäßig natürlich zugegangen sei. Ammer habe sich Resus wie ein moderner Arat in die Seele des Rranken oder des Geisteskranken hineingedacht und seine Sprache gesprochen; wie auch wir uns anpassen und einen Menschen, der sich einbildet, keine Eingeweide zu haben, als den Mann ohne Eingeweide behandeln. Redete Jesus schon mit dem gesunden gemeinen Volke die niedrige Sprache, die es bis dahin allein verstand, so ist es kein Wunder, daß er mit Wahnsinnigen nicht so redete wie mit verständigen Menschen.

Weder Spinoza in seinem theologisch-politischen Traktat, noch Bekter in seiner Bezauberten Welt, noch Lessing in seiner Erziehung des Menschengeschlechts gelangte zu dem sprachtritischen Ergebnis, daß die Sprache etwas zwischen den Menschen sei, daß also kein redendes Wesen, und wäre es ein Sott, sich mit den Menschen anders als in ihrer Semeinsprache verständigen könne; aber alle drei, und besonders lebhaft Bekter, wendeten dieses Seset auf den besonderen Fall an, da sie Sottes Sohn mit den Menschen als mit Kindern kindlich reden ließen. Um die Vernünstigkeit der Vibel zu retten, die für Spinoza und Lessing ein Vuch von hohem Werte war, für Vekker unbedingt das Wort Sottes, ein Diktat des Heiligen Seisses.

Wie man bisher gesehen hat, stand Better fest auf dem Boden der Reformation; die hristliche Offenbarung war ihm die Heilswahrheit, und an der Wahrhaftigteit der Bibel zweiselte er nicht; nur daß er die Vernunft, die an sich geringer war als die Offenbarung, dei Streitigkeiten über den Sinn der Offenbarungsworte zur alleinigen Richterin machte. Noch als junger Geistlicher war er in dem Traume des Teufelswahns

befangen gewesen; schreckliche Erfahrungen in Friesland und der Sebrauch der Vernunft wecken ihn aus diesem Traume. Völlig aufgewacht ist er ja niemals, da er auf Engel und Teusel nicht ganz verzichtete; das verbot ihm doch der offenbare Teuselsglaube der Vibel. Damit aber, daß er die übernatürlichen Erscheinungen in einer Zeit, der sie alltäglich waren, als Seltenheiten darstellte, daß er den gefürchteten Teusel als einen ohnmächtigen Sefangenen Sottes schilderte, daß er also seinen von Teuselsangst umhergejagten Mitlebenden in ihrer eigenen Sprache zuredete, arbeitete er für die Vefreiung mehr als mancher entschiedenere Freigeist. Mit seiner ganzen Schrift will er nicht mehr und nicht weniger beweisen, als daß der Teusel ein armer Teusel sei, sehr wenig wisse und sehr wenig vermöge.

Das erste Buch beschäftigt sich in breiter Gelehrsamkeit mit der Berkunft des landläufigen Teufelsglaubens. Alle Reiden der Vergangenbeit und der Gegenwart baben irgendwelche Vorstellungen von bosen Geistern und von Zaubereien gehabt. Aber auch die Ruden glauben nach der Bibel, dem Talmud und neueren Auslegern der Schrift an Einfluffe des Teufels, erst recht nach der Rabbala. Die Juden sind darin also den Beiden in diesen Stücken sehr ähnlich; ich möchte nicht behaupten, daß Betters Zusak "abgesehen von der Blg. Schrift" ironisch gemeint sei. Etwas besser als das Audentum erscheint der Aslam, weil die besseren Auslegungen des Koran nicht unerträglich sind. Aun habe das Christentum in den ersten vier Rahrhunderten bereits einige Teufelslehren der Reiden und der Auden aufgenommen; so habe Lactantius die bosen Geister als aus einem dunnen Stoffe bestehend erklart, und febr frub babe sich auch die pavistische Lehre vom Fegefeuer entwickelt. Ebenso früh habe man gegen die bojen Geifter Beschwörungen angewandt. Die Kauptschuld aber an der gegenwärtigen Teufelsfurcht habe die Sekte der Manichäer. die dem guten Gotte einen bosen Gegengott im Teufel beigesellten, und so dem Teufel wirklich göttliche Ehren erwiesen. Better sagt es nicht ausdrücklich, deutet es aber an, daß alle Ratholiken und Protestanten, die dem Teufel eine so große Macht über die Menschen einräumen, keine rechtgläubigen Christen sind, sondern ebenso arge Reker wie die Manichäer waren. Er schont der protestantischen Teufelsanbeter nicht, führt aber für seinen Zwed zumeist katholische Schriftsteller an. Wir erfahren, daß diese Leute (wie Delrio) all den Volksaberglauben von Geistern und Gespenstern, von Teufelsbundnissen und vom Berensabbat als katholische Lebren vortrugen, unter Billigung ihrer Oberen. Die kirchlichen Mittel gegen Teufel und Gespenster werden aufgezählt und bei dieser Gelegenheit auch über den Herenprozes berichtet, der besonders in Deutschland häufig sei (I. S. 119); außer der Inquisition und der Folter werden die bekannten Herenproben kurz erwähnt, die Probe des heißen und des kalten Wassers und die des glühenden Eisens; weniger bekannt ist und gottsträssich dumm muß eine andere Probe gewesen sein, nach der die verdächtige Person auf der Stadtwage von Oudewater gewogen und nach ihrem Gewichte so ungefähr für schuldig oder unschuldig erklärt wurde. Die Lutheraner seien in betreff des Teufelsglaubens von den Papisten nicht sehr verschieden; sie lehren zwar nicht ein Fegeseuer und sollten darum nicht so leicht die Erscheinung abgeschiedener Seelen annehmen; aber sie tun es doch und übertreiben unmäßig die Macht des Teufels und zweiseln nicht an der Tatsache der Teufelsbündnisse. Leider sei auch unter den Resormierten dieser Glaube sehr verbreitet.

Dieser Teufelswahn der gesamten Christenheit stamme aber nicht aus der Bibel, sondern aus Erziehung und Sewöhnung; das Sesicht des Verstandes richte sich nach der Brille, die man dem Kinde aufgesetzt habe. Auch in der Philosophie und in der Theologie solge man meistens der angelernten Meinung. "Man log vor Alters und lüget in fernen Landen

eben so wohl als heutiges Tages und nahe bei" (S. 133).

Mit dem zweiten Buche geht Bekker daran, nach der Vernunft und nach der Bibel, in Wahrheit mehr theologisch als philosophisch, das Wesen des Geistes zu untersuchen. Er unterscheidet ganz naiv zwischen Geist und Leib und wendet sich bei dieser Gelegenheit heftig gegen die "Raserei" des Spinoza. Vorsichtiger behauptet er, daß die Vorstellungen von dem Seelenleben nach dem Tode, von Engeln und von anderen Geistern zum Teile falsch, zum Teile ungewiß seien, so weit man diese Vorstellungen nur auf die Vernunft gründe und nicht auch auf die Beilige Schrift. Die Lebre von den Engeln wird nach den wichtigften Stellen des Alten Teftaments ein wenig eingeschränkt, doch nicht angezweifelt; die Engel seien von Gott gut geschaffen worden, wie alle Dinge, zu bofen Geistern konnten sie also nur durch Abfall werden. Die Macht der guten Engel sei gering, die Macht der bosen Geister sei nicht größer. Mit schnurriger Gelehrsamkeit gewinnt Bekker aus der Bibel die Überzeugung, daß es viele bose ober abgefallene Geister gebe, aber nur einen Oberteufel, den Diabolos, das ist Lästerer, oder Satan, das ist Widersacher. Bekkers Hauptaugenmerk ist nun darauf gerichtet, die Ohnmacht der Engel aus der Bibel nachzuweisen, weil er so am schnellsten auf die Ohnmacht des Teufels weiterschließen kann. Mit halber Frömmigkeit und halber Vernünftelei deutet er an den biblischen Teufelsgeschichten solange herum, bis ein annehmbarer kleiner dummer Teufel herauskommt und das Schreckgespenst verschwindet. Die Logik Bekkers bei dieser Denkarbeit ist sehr einfach und

sehr kindlich: was in der Vibel gegen die vernünftige Wahrheit oder gegen Sottes Ehre verstößt, was ungereimt ist, das sei nicht wörtlich zu nehmen; der Teusel, als ein Seschöpf Sottes, kann nicht mit Sott selbst verglichen werden, sondern nur mit anderen Seschöpfen, also höchstens mit den guten Engeln. Er hat weder Sewalt über die Naturgesehe noch irgendeine Renntnis geheimer Sedanken oder künstiger Ereignisse. Er ist listig und döswillig, doch er ist unsrei, ein Sesangener Sottes. Velker fühlt sich nicht verpslichtet, die biblischen Seschöchten von der Versührung Evas, von der Peinigung Hods, von der Versuchung Zesu Christi, aus allen mit ihnen verbundenen Widersprüchen und Mikverständnissen zu lösen; es genügt ihm, den gefürchteten Teusel als einen entlassenen Diener Sottes dargestellt zu haben, der sich an der früheren Herrschaft durch Teatsch und durch gemeine Streiche zu rächen sucht.

Rrankheiten kann der Teufel nicht erzeugen; was in der Bibel auf den Einfluß von Dämonen zurückgeführt werde, sei nur eine besondere Art von natürlichen Krankheiten gewesen, die aber auch Jesus — und in diesem Zusammenhange spricht Bekter, wie von einer neuen Entdedung, von der schon erwähnten Anpassung des Heilands an die Volkssprache — Beseisenheit oder so ähnlich nannte; so meinte er es auch, wenn er von der Austreibung von Teufeln redete. Endlich verstehe die Bibel unter einem Teufel oft auch nur einen bösen Menschen.

Nach diesen allgemeinen und vorbereitenden Rapiteln geht Bekker erst daran, an dem eigentlichen Teufelsglauben seiner Reit zu rütteln. Der Teufel habe nicht einmal die Macht zu spuken, d. b. den Menschen im Schlafe ober im Wachen zu erscheinen; wie man benn auch von Erscheinungen der Engel schon lange nichts gehört babe. Noch weniger babe er die Macht, in der Gestalt abgeschiedener Seelen zu erscheinen. Better wolle darum nicht alle Spukerei leugnen; vielleicht gebe es Menichen, die die besondere Sabe haben, Sespenster zu sehen; ihm sei es genug, seine Leser davon überzeugt zu haben, daß der Teufel keine gottähnliche Berrschaft auf der Erde ausübe. Er lasse sich durch den Einwurf nicht irremachen: auch Gott und die Engel wären ohne möglichen Einfluß auf eines Menschen Leib, wenn der Teufel so ohnmächtig nur wegen seiner Geistigkeit wäre. Gerade Gottes Allmacht hebe jede Macht und Rraft des Teufels auf. Gott könne es gar nicht zulassen, daß eines seiner Geschöpfe wie ein Schöpfer werde und Wunder gegen die Naturgesetze Darum streite die Teufelsfurcht des Volkes wie gegen die Vernunft, so auch gegen den Bibelglauben eines Christen.

Das dritte Buch wendet sich nun erst gegen den verbreiteten Glauben, daß der Mensch mit dem Teufel Umgang haben könne, also gegen den

eigentlichen Hexenglauben. Modern beruft sich Bekker auf Descartes und auf die Unvereinbarkeit von Geist und Leib; doch selbst eine lose Verbindung des Teufels mit einer Menschenseele habe er selbst niemals sich vorstellen können und auch niemals erfahren. Auf der einen Se te könne der Teufel sich nicht mit den Menschen verbinden, auf der anderen Seite sei es doch Unsinn anzunehmen, daß ein Mensch Berlangen nach dem Teufel habe; ein alter Bösewicht stelle sich nicht selbst dem Gerichte oder dem Scharfrichter. Übrigens sei jedes solche Bündnis eine Torheit, weil der Teufel nicht zugleich Büttel und Richter sein durfe, weil die Einhaltung des Vertrages (der Ablauf, also der Tod an einem bestimmten Tage eines bestimmten Rahres) gar nicht vom Teufel, sondern von Gott abhänge. Das Teufelsbündnis sei eine Erdichtung, also auch. was über die Heren erzählt werde. Wahrsager habe es freilich gegeben und auch Zauberer, weil die Bibel von ihnen zu erzählen wisse: Rauberei und Wahrsagerei belege die Bibel mit den schwersten Strafen; aber fie bringe den Teufel mit diesen Lastern nirgends in Verbindung und erwähne nirgends die Möglichkeit eines Teufelsbündnisses. Was da berichtet werde über das Entziffern einer Schrift in eines Königs Sehirn, das sei wie jede andere Rauberei im Sinne der Bibel nur als Abgötterei strafbar. Und gar von sogenannten Hexenfahrten, für welche die hexengläubige Theologie freilich die gelehrte Bezeichnung strigiportium erfunden habe. geschehe in der Bibel keine Erwähnung.

Wieder, wie bei der Bekämpfung des Geisterglaubens, legt Bekter in dem Buche gegen die Teufelsbündnisse das Hauptgewicht darauf, daß ein Christ solche Lehren nicht annehmen dürse. Das sei Gotteslästerung. Nichts erregt Bekter so sehr, wie der Herenwahn reformierter Prediger, die auf der Kanzel das Vorkommen von Teufelsbündnissen behaupten und von denen einer sich nicht entblödet hatte, die Handschrift eines solchen Bündnisses, die der Teufel — ich weiß nicht warum — wieder hatte herausgeden müssen, öffentlich vorzuzeigen. "Wo bleibt der alte Bund und insbesondere der neue Bund Gottes, wenn der Teufel noch täglich und überall große Mengen von Menschen hat, die ihn andeten, die ihm zu Dienste stehen, die bei ihm manches Mal zum Abendmahl gehen, die in seinem Namen getauft sind, die seine Merkzeichen tragen? Was Kraft und Gewalt hat Christus ihm genommen, wenn er mit mehrer Kraft in dem Volk seines Bundes wirkt als Christus tut in seinem teuer erkauften Volk?" (III. S. 102).

War es schon schwer, die Bekämpfung des Teufelswahns auf die Bibel zu stügen, so wurde es für Bekker eine noch schwerere und doch notwendigere Aufgabe, die Ohnmacht des Teufels mit den Glaubens-

artikeln und den Rultformeln seiner Rirche auszusöhnen. Er behilft sich damit, daß er die Glaubensartitel und die Rultformeln sophistisch deutet und schließlich die teufelsgläubigen Prediger eines Rückfalls in den Papismus verdächtigt. Rein Zweifel für uns, daß er den Rechtgläubigen als ein Reker erscheinen mußte, so oft er darauf bestand: die Leute dürften nicht mit Fabeln und Scheusalen erschreckt werden, der Teufel ware nicht Gott (III. G. 179). Better ift bei aller Capferkeit porsichtig genug, bei aller Freigeisterei gläubig und auch abergläubig genug, um sich aus dieser Gefahr berauszuwinden; bald redet er von der Zauberei seiner Beit als von Quachalberei, Gautelei und Betrug, erklärt Vorhersagungen mancher Art aus dem natürlichen Verstande, bald gibt er ganz unaufklärerisch das Borkommen von Abnungen und Sompathiekuren zu. Er ift nicht überzeugt davon, daß sein Wert dem Teufelswahn sofort ein Ende machen werde; doch eine gute Wirfung auf die Arzte, auf die Richter, vor allem auf die Fürsten und Obrigkeiten verspricht er sich. "Ein Christ wird von Jugend auf besser unterrichtet, wenn man dem Rinde nicht mehr von dem Teufel oder von Gespenstern oder Beren vorschwätet" (III. S. 193). Die letten Worte deuten darauf bin, daß Bekker, der offen nur die Teufelsbündnisse und die Beren leugnete, des Teufelsbaseins selbst nicht so sicher war, wie er unter dem Zwange der Bibelworte immer wieder sagte. Dieses ganze dritte Buch, das krumm oder gerade die Bibelworte dazu benütt, die theologische Lehre von den Teufelsbundnissen zu zerstören, ist so eingerichtet, als ob der Verfasser den Teufel selbst zwar verkleinere, aber nicht leugne; im 17. Rapitel, wo das eigentliche Wesen des Bosen untersucht wird, ist freilich der Gedankengang von einer versteckten Teufelsleugnung nicht mehr weit entfernt. Doch erst im vierten Buche läßt sich Better freier geben; auch da rührt er allerdings nicht an das chriftliche Dogma vom Teufel; aber er hat es jett nicht mehr mit dem Diktat des Beiligen Geistes zu tun, sondern immer wieder mit albernen Teufelsgeschichten menschlicher Skribenten, er lacht so unbefangen über all den frommen Unsinn, daß als Wirkung die Vorstellung übrigbleiben mußte: wenn alle die erzählten Einflusse des Teufels auf Befessene, auf Beren und auch auf Fromme Erfindungen sind, Betrügereien ober Gelbstbetrügereien, so mag am Ende auch ber Teufel eine Erfindung fein. Der Bibel jum Trot. Die Wirkung, wie gesagt, diefes vierten Buches mußte so adiabolisch sein, wenn sich auch Bekker selbst vielleicht nicht zu solcher Rlarheit durchgerungen hatte.

Als Beitrag für die Kulturgeschichte ist dieser vierte Abschnitt der "Bezauberten Welt" unschäftbar; Bester erzählt viele Fälle, die er selbst beobachtet hat oder die er längst verschollenen herengläubigen Flug-

schriften entnimmt. Die Kritik, die er an dem krausen Beren-Einmaleins übt, ist von ungleichem Werte. Wo er, nüchtern und beschränkt, wie etwa hundert Jahre später Nicolai, die Gespenstergeschichten auf einen Betrug zurückführt, da wird er uns bei aller Verdienstlichkeit des Unternehmens oft lästig durch eine zudringliche Aufklärerei. Wir werden uns erinnern, daß nach der Mitte des 16. Jahrhunderts das legendare Buch von den drei Betrügern wieder zu spuken begann, daß - allgemein gesagt — aus dem 13. Jahrhundert die Hypothese einer zwischen Atheismus und Deismus schwankenden Freigeisterei hervorgeholt wurde, nach welcher die Stifter der drei großen monotheistischen Religionen Betrüger gewesen wären. Die erwähnte Art von Bekkers Kritik steht auf gleichem Boden, entgegen den Anschauungen unserer Geschichtswissenschaft, die ein allmähliches Werden auch der Religionen lehrt und den Begriff der Volkspsychologie gefunden hat. Better wendet einfach die Betrügerhnpothese auf den Teufel an; die Leute, die die Macht des Teufels erfahren zu haben behaupten, sind gemeine Gaukler und Betrüger. 3ch möchte nicht misverstanden werden. Better war und blieb durchaus Theologe; er war kein Atheist und nicht einmal ein deistischer Freigeist; ein Protestant, der in Christentum und Reformation fest stand auf dem Worte Gottes und sich die redlichste Mübe gab, seine Überzeugung und das Wort Gottes in Abereinstimmung zu bringen; nur daß seine Aberzeugung, der Teufel hätte keine Macht, dem gewordenen Christentum, auch dem protestantischen, schnurstrads widersprach und schrittweise zur Leugnung des Teufels, zur vorurteilslosen Bibelkritik, zur Leugnung Gottes führen konnte und auch führte. Abiabolismus und Atheismus sind einander anders nahe, als der vielgläubige Better ahnte.

Ich habe schon gesagt, daß Better in den ersten drei Büchern seines Werkes, wo er die Theorie des Teufelsglaubens untersucht, durch Rücksichen auf die Buchstaben der Bibelworte zu Halbheiten genötigt war, daß er erst im vierten Buche, wo er es mit frommen, aber profanen Schreibern von Teufelsgeschichten zu tun hat, frei so redete, als ob der Teufel gar nicht existierte. Mit Scham erzählt er (S. 49), daß er selbst gelegentlich für die Heilung eines Beseisenn Sebete gesprochen habe. Erst langsam gelangt er zu der Sewisheit, daß der Teufel kein Wesen für sich sei, sondern im menschlichen Fleische stede. Er wird geneigt, die Behörden und Richter (in Holland, wo die Anklagen wegen Zauberei so gut wie aufgehört hatten) für nühlicher zu halten als die Seistlichen; er weiß jeht, daß auf Zeugenaussagen nicht viel zu geben sei, am allerwenigsten auf die Aussagen von schriftstellerischen Zeugen, die vor hundert Jahren gelebt haben und auf die sich die Theologie zumeist berufe. Er weiß, daß die tatho-

lische Rirche mit ihren Lehren vom Teufel und von Geistererscheinungen nur folgerichtiger sei als die protestantische, daß also die Teufelsfurcht und die Wundersucht der reformierten Geistlichen nur noch tadelnswerter fei. Hätte Better die vorzügliche Kritik, die er an einzelnen Kabeln und Sagen übt (die Rinder von Hameln, die Zaubermittel gegen Rugel, Bieb und Stich), auf die biblischen Erzählungen selbst angewendet, so wäre sein Werk, mit oder ohne unmittelbaren Erfolg, zu einer endgültigen Bernichtung des bosen Gottes geworden. Sätte er so scharffinnig, wie er die Untauglichkeit der Wünschelrute zur Auffindung von Mördern und Dieben bewies, und fo tubn, wie er die Anpassung der Herrenworte an die Volksmeinung und Volkssprache behauptete, auch die Unmöglichkeit erkennen konnen, durch die Bibelworte zu einer richtigen Naturerkenntnis zu gelangen, so würde ihm eher als den englischen und französischen Deisten der Ruhm gebühren, das ganze Gebäude der Theologie gestürzt zu haben. Doch auch in seiner Beschränktheit hat er etwas Großes geleistet: er hat, nicht als der erste und nicht als der gründlichste Gegner des Berenhammers, aber weithin vernehmbar, den Sat verteidigt, daß die Welt nicht verzaubert sei, daß weder die Angeklagte noch der Zeuge noch der Nichter eigentlich wisse, worin die Zauberei bestehe; er hat die ganze Schmach des Herenprozesses aufgedeckt, die Infamie der Peinbank, sowohl der körperhaften Beinbank, auf welcher der menschliche Leib grauenhaft gepreft wurde, "so platt als ein Pfannkuchen", als auch der Peinbant des Gemüts. Er hat, ohne die Hilfsmittel der modernen Psychologie, allein seinem gesunden Menschenverstande vertrauend, eine Menge Zaubergeschichten aus Dänemark, Schweben, Deutschland und England untersucht und ist zu dem Ergebnis gelangt, daß die evangelische Geiftlichkeit nicht um ein Saar besser sei als die papistische. In den drei lekten Hauptstücken des vierten Buches (S. 292 bis zum Ende) kommt er zu dem Schlusse: daß alle diese Berichte über Spukerei, Wahrsagerei und Bauberei altvettelische Fabeln seien und daß die Behörde solchem Aberglauben zu widerstehen habe. Er will den Teufel und die Zauberei nicht durchaus leugnen; aber Betrug oder Bosheit stede gewöhnlich hinter Bei einer ungewöhnlichen Erscheinung gleich an ben folden Dingen. Teufel als Urheber zu denken, sei ungereimt. "Gesett, ich sehe eine neue und nette Art von Schuhen, bergleichen ich niemals in eines Schusters Werkstatt noch an Jemandes Füßen gesehen. Mag ich baraus schließen, daß tein Schuh-Anecht noch -Meister, sondern wohl ein Bader oder Müller bieselben gemacht habe?" Des Teufels Werk ober vielmehr den Glauben daran babe man nicht vonnöten. Wo kein Richter mehr wegen Bauberei verurteile, da höre die Anschuldigung wegen Zauberei von selber

auf. "Man siehet nun klärlich, daß ganz keine Zauberei sein würde, so man nicht glaubete, daß sie sei... So es Atheisten sind, die solche Teufelsbinge leugnen, so sind es die Heiden und nächst ihnen die Papisten am wenigsten; am meisten dagegen, die zum Reinsten reformiert sind und am wenigsten von der Zauberei wissen... So kann man Gott und Christum näher kennen, wenn man weniger von dem Teusel meinet zu wissen, außer dem, was uns die Schrift davon lehret" (S. 299). Der Teusel habe auf dem Predigtstuhl oder in den Büchern der Gelehrten nichts zu tun, als nur die Zeit und den Ort zu füllen; darüber hinaus seien jedoch die Folgen entsetsich. "So die Obrigkeiten und die Richter mit so großem Ernst diesenigen straften, welche andere wegen Hererei beschuldigen, und die Ankläger nur halb soviel peinigten, die Beschuldigung zu beweisen, als die anderen zu bekennen, ich din wohl versichert, daß sie nicht viel Holz darum verbrennen sollten" (S. 302).

Betters Wert, das in Holland rasch nacheinander neu aufgelegt werden mußte und überdies bald ins Deutsche, Französische, Italienische und Spanische übersett wurde, erregte eine um so größere Bewegung, als es sich, ohne Gott und Gotteswort anzutasten, gerade an die rechtgläubigen Theologen zu wenden schien. Die Wücher und Traktätlein, die gegen Better heraustamen, bilden eine ganze Vibliothet; kein Vorwurf wurde ihm erspart, von dem des Cartesianismus dis zu dem des Altheismus. Heute wird er den Wohltätern der Menscheit zugerechnet. Bei seinen Lebzeiten wurde er von einer Synode seines geistlichen Amtes entsett (1692), wurde er an monchen Orten von der Teilnahme am kirchlichen Abendmahl, also nach damaliger Vorstellung von der bürgerlichen Gemeinschaft, ausgeschlossen.

Dreizehnter Abschnitt Auslöschen der Hexenbrande

Schuld aller Cheologie Als es mehr als hundert Jahre nach Spee namentlich bei den Juristen zu einer Ehrensache geworden war, den Herenprozest und die Folter zu verwersen, wurde auf katholischer Seite das Vorgehen dieses wackeren Jesuiten zu einem Verdienste ihres Ordens gemacht oder gar zu einem Verdienste der römischen Kirche; in Wahrheit ließ diese von ihrem Herenwahne nicht ab und fügte sich nur widerwillig der öffentlichen Meinung.

Ebenso falsch ist es, wenn man auf protestantischer Seite die Schmach der Herenversolgungen durch eine Berufung auf einzelne protestantische Aufklärer tilgen wollte. Der edle Weper hatte sast umsonst gelebt, der Tübinger Theologe Thummius war, obgleich er (1621) die Strafen

herabseken wollte, durchaus im Herenwahn befangen, und auch der Prediger Grevius, der (1622) mit großer Kraft gegen die Folter schrieb, die unverträglich wäre mit dem Naturrecht und mit der christlichen Liebe, überzeugte nicht, und war theologisch vielleicht noch unfreier als der Besuit Spee. Grevius, im Clevischen geboren, war Arminianer, ein Schüler von Vorstius, hatte diese Gesinnung in langer und schwerer Kerterhaft zu büßen; er hatte ein sehr menschliches Interesse daran, die Tortur, die ihm selbst drohte, zu bekämpfen. Sein Verdienst ist darum nicht niedriger einzuschätzen; doch sein Buch wurde erst dann allgemein anerkannt, als das Strafrecht sich durch andere Männer, die nicht zunächst eifrige Theologen waren, von der Folter befreit hatte.

Man darf behaupten, daß die Theologie aus sich heraus unfähig war, den Herenwahn zu überwinden: weil der Herenwahn eben zur Theologie gehörte; aber auch die Jurisprudenz war dazu unfähig, solange der Geist des Mittelalters auf den Universitäten herrschte und alle Wissenschaften nur als Mägde der Theologie etwas galten. Ratholische und protestantische Auristen wetteiferten miteinander in dem Beftreben, das Wirkliche, den Herenprozeft, als vernünftig zu erweisen; der berüchtigte Carpzov war gar nicht schlimmer als die anderen; unselbständig, gläubig als Lutheraner wie als Rechtsgelehrter, war er stolz darauf, in Theorie und Braris die Scheiterhaufen geschürt zu haben. Erst das, was man besonders in England und Frankreich Philosophie zu nennen pflegte, eine Befreiung des gesamten Denkens und der Naturvorstellungen von den theologischen Fesseln, konnte die Herenbrände dadurch auslöschen, dak der Herenwahn verschwand. Es ist nicht anders: der Glaube an Gott litt fehr darunter, daß der Glaube an den Teufel schwand; und erst mit dem Glauben an den Teufel und seine Heren konnte die entseklichste Form des Religionskrieges aufhören, die Herenverfolgung. Es verdient eine Bervorhebung, daß die aufgeklärten Defpoten früher zur Besinnung kamen als die allzeit gefügigen Juristen; es verdient auch hervorgehoben zu werden, daß das erste Gebiet in Deutschland, das die völlige Abschaffung der Hexenprozesse erlebte, dasjenige war, das seit dem Westfälischen Frieden unter schwedischer Herrschaft stand: 1649 wurde in Bommern die Hereninguisition aufgehoben. Zögernd folgte Mecklenburg, Brandenburg (unter dem Großen Kurfürsten), sodann Frankreich und England. Holland war lange vorausgegangen. Die Fürsten oder ihre Ratgeber hatten die Schriften von Galilei und Gassendi, Bacon und Hobbes, Spinoza und Leibniz gelesen, fingen an, an den Dogmen und an Gottes Wort zu zweifeln, an den Wundern und an Teufelswerken, und konnten die Mordbrennerei nicht länger mit gutem

Gewissen dulden. Die Fürsten und ihre Ratgeber wurden jest in der Bekämpfung des Herenprozesses gründlicher und schärfer als die dazu berufenen Juriften je gewesen waren. Unter dem Schute von Fürsten oder Ministern erhoben jett endlich auch Schriftsteller ihre Stimme gegen die Unterlage beider Formen des Glaubens, des Glaubens und des Aberglaubens, gegen den Zauberglauben. Wer heute das Buch des gelehrten Naudé liest: "Apologie pour tous les grands hommes qui ont été accusés de magie" (1669), der ist geneigt, es für eine geschwätige Ausstellung von Schulwissen zu halten; es war für die Zeit von Mazarin weit mehr: man erfuhr, daß weder die berühmten Zauberer des Altertums noch die faustischen Naturen der neueren Zeit (Paracelsus, Agrippa von Nettesbeim, Roger Bacon usw.) über geheime Kräfte verfügt hätten, daß es immer natürlich zugegangen wäre, daß es also wahrscheinlich auch in der Gegenwart natürlich zugehe, ohne das Eingreifen himmlischer oder teuflischer Mächte.

Der Naturalismus lag in der Luft. Die Gefahr für jede Art von Glauben schien in den Schriften von Gassendi und Robbes zu liegen: wenn die Welt aus dem Spiel der Atome erklärt werden konnte, wenn die Kirche sich dem Staate zu unterwerfen hatte, dann war die Erde alles und der Himmel nichts. Noch bevor der kleine Bibliothekar Naudé die Zaubergeschichten aus dem Leben berühmter Männer strich, noch bevor der gewaltige Spinoza mit Bibel- und Erkenntniskritik den ganzen Glanvile Wunderbegriff aufhob, stand schon (1666) in England ein merkwürdiger Mann auf, nicht gang rechtgläubig, eigentlich ein Steptiter, ein moderner Seift, aber gottgläubig, der die Sefahr witterte und sich veranlaßt fah, das Dasein von Heren zu beweisen, wirklich logisch und wissenschaftlich zu beweisen, nur um das bedrobte Dasein Gottes zu retten. Dieser Mann. Joseph Glanvile (geb. 1636, gest. 1680), sah wahrhaftig tiefer als alle. Er kam von Montaigne und Charron ber und nur über seinen Skeptizismus führte der Weg, der entweder in der letten Erkenntniskritik endigen konnte, der von Hume, oder im Adealismus Berkelens. Glanvile war in seiner Art ein Freidenker; es war ihm aber versagt, den freien Ausblick eines Berkelen oder eines Hume zu gewinnen, weil ihm der Gottesbegriff über jeden Zweifel erhaben blieb. So geriet dieser kühne Denker auf den tollen Abweg, um Gottes willen den Herenwahn in Rauf zu nehmen: zur Gottesleugnung gehörte auch die Leugnung der Geister und ihrer Erscheinungen; den Glauben an die Geister bewahrte man aber am sichersten, wenn man sich im Glauben an die Hexen und andere Zaubereien nicht beirren ließ. So konnte und mußte der Skeptiker Glanvile, während der Senfualismus und Nationalismus schon im Anmarsche war, zu einem

Beugen für die Wahrheit der wüstesten Spukgeschichten werden. Sein gespenstischer Trommler wirkte noch auf die romantische Dichtung nach; in seinem Jahrhundert fand er ernsthafte Bewunderer in gottseligen, eigentlich unchristlichen Philosophen, dem halben Pantheisten Henry More und dem Platoniker Cudworth. Auch Schopenhauer ließ sich zur Verwertung von Spukgeschichten herab, aber erst im Alter, als ihm jede Unterstützung seines Systems willkommen war; der Fall Glanviles lag ganz anders: der Herenwahn war noch lebendig und durfte von einem Skeptiker oder Mystiker gegen den wissenschaftlichen Wahn benützt werden, wie etwa heute der Spiritismus gegen den Materialismus benützt wird.

Auf einen Schlag wurde der Berenprozes auch in Brandenburg-Breuken nicht abgeschafft. Der Vater Friedrichs des Groken verordnete 1714, bald nach seiner Thronbesteigung, eine vernünftigere Einrichtung der Sache und daß ihm Anklagen auf Hererei zu perfönlicher Begutachtung vorgelegt werden sollten. Noch 1721 ereignete es sich, dak eine Frau in Nauen durchaus eine Here sein mukte, weil Butter, die sie verkauft hatte, sich über Nacht in Ruhdred verwandelt hätte; der Rönig schrieb unter das freisprechende Erkenntnis: "Soll aboliert sein." Aber noch 1728 wurde in Berlin ein Mädchen nach den Regeln des Herenhammers der Hexerei beschuldigt, doch nur zu lebenslänglichem Spinnbause verurteilt, weil sie - sie war melancholisch, übrigens der Hurerei ergeben — sich den Teufelsbund vielleicht nur eingebildet hätte. Doch noch zu Ende des 18. Jahrhunderts, nach der Regierung Friedrichs des Großen, tam es wohl vor, daß ein oftelbischer Guts- und Gerichtsherr etwa die Anwendung des alten Herenprozesses gegen einen seiner Untertanen verlangte. — Ebenso langsam ging es mit der Abschaffung des Berenprozesses im katholischen Österreich, nur daß sich hier die Gewalthaber dem Fortschritte widersetten; immerhin war das Gewissen der Richter nicht mehr fest genug, um die Verbrennung bei lebendigem Leibe ertragen zu können; vielfach wurde trot eines Foltergeständnisses auf Enthauptung oder Awangsarbeit erkannt. Erst Maria Theresia begann (feit 1740) mit der Abtragung des Berenprozesses. In ihren neuen Strafgesetzen (1766) wurde zwar wiederum der Herenwahn selbst in Rraft gelassen, aber doch zugegeben, daß unter ihrer eigenen Regierung noch keine wirkliche Rauberei entdect worden sei und daß gegen Dummbeit, Betrug oder Wahnwit der peinliche Prozeß nicht geführt werden dürfe. Nur nach untrüglichen Rennzeichen folle ein Teufelsbundnis angenommen, dann noch die Bestrafung der Raiserin vorbehalten werden. Damit hatte Maria Theresia, von ihrem berühmten Arzte van Swieten beraten, zugleich den kirchlichen Standpunkt gewahrt und den Herenprozeß so gut wie

abaeichafft. Ammerhin war es kein Anachronismus, daß noch in der aweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts in Tirol ein italienischer Freigeist auftrat, der — ungefähr auf dem Standpunkte Weyers — allerlei Magie zugab und nur an der eigentlichen Hexerei zweifelte; er hiek Girolamo Tartarotti (geb. 1702, geft. 1761) und hatte manchen Streit mit Berenpredigern auszufechten. - In München, in der Akademie der Wiffenschaften, mußte noch 1766 der Theatinermönch Sterzinger eine Rede über die "nichts wirkende und nichts tätige" Hererei mit dem Ausake schließen, daß ein Bund mit dem Teufel doch mit dem Tode zu büßen sei. Trot dieser vorsichtigen Schluftwendung erregte die Rede bei den Frommen allgemeine Entruftung, und Sterzinger wurde als Feind der katholischen Rirche beftig angegriffen. Noch 1768 erschien über den Streitfall die wikige Schrift "Zweifel eines Bayers über die wirkende Raubertunft und Hexerei". In Rempten (damals noch ein Stift) gab es noch 1775 einen richtigen Herenprozek gegen eine arme Verson, die das Verbrechen begangen hatte, nicht katholisch bleiben zu wollen, in Bapern. Sie wurde nicht mehr körperlich gefoltert, doch die tollsten Geständnisse wurden der gebrechlichen Frau moralisch erprest, durch Prügel und Hunger; sie wurde wegen Beleidigung der göttlichen Majestät zum Tode durch das Schwert verurteilt. — In der katholischen Schweiz fanden bis in die Mitte des 18. Jahrhunderts Herenhinrichtungen durch Feuer und Schwert statt; in Neuschâtel noch 1743, also unter der Regierung Friedrichs des Großen; die letzte Here der Schweiz wurde 1785 zu Glarus durch das Schwert hingerichtet, eine arme Dienstmagd, nach einem infamen Prozesse.

Sehr forgfältig muß man sich büten, die schon recht früh und wieder nach der Reformation einsetzenden Proteste gegen die Herenmorde für das zufällige Auftreten moderner Anschauungen zu halten; nichts wäre unbistorischer. Wenn Agrippa und Weper die Heren in Schutz nahmen, so waren beide weit entfernt, durch Ablehnung jedes Wunderglaubens au Märtprern au werden. In Deutschland und in Italien hatte sich einfach schon früh da und dort ein natürliches Mitleid mit den Opfern geregt, wahrscheinlich jedesmal in Verbindung mit Aufruhr gegen einzelne geistliche Wüteriche. Ja, es konnte vorkommen (Köln, just 1487), daß wohlmeinende Geiftliche das Dasein der Beren in Zweifel zogen, nur um die verzweifelte Kerenangst des Volkes zu mäßigen. Ach glaube bemerkt zu haben, daß unter den ersten Warnern vor dem Herenwahnsinn viele Arzte waren; Agrippa und Weger trieben das ärztliche Gewerbe. Sie dachten wissenschaftlich. Wir würden da besonders von Suggestion oder Hypnotismus reden. Und für einen so leisen Zweifel wird Wener schon von einem Manne wie eben Bodin als Gotteslästerer beschimpft.

Nur wenige Jahre nach Bodins, der selbst Herenrichter war, für den Menschengeist beschämender Schrift, erschienen die skeptischen Essans von Montaigne (1580). Hier begegnen wir zum ersten Male einem mobernen Geiste, ja sogar einem so gang und gar modernen, daß er dem Dogma von übernatürlichen Erscheinungen nicht einmal ein rationalistisches Dogma gegenüberstellt. Nach seiner Gewohnheit entscheidet er sich gar nicht. Er erklärt bloß alle Beugenaussagen über die Teufelsbündnisse der Heren für relativ unglaubwürdig gegenüber der Unwahrscheinlichkeit der ganzen Erscheinung. Mit dieser Erklärung, das Unwahrscheinliche glaube er für seine Person nicht, will er den Knoten zerhauen, anstatt seine Käden gelehrt aufzudröseln. "Après tout, c'est mettre ses conjectures à bien hault prix, que d'en faire cuire un homme tout vif" (III, 11). Man weiß, wie stark Montaigne auf die besseren Köpfe seiner Beit wirkte, wenn auch nicht unmittelbar auf das Volk. Un der Wende des 17. Rahrhunderts gab Charron sein Buch "De la Sagesse" heraus, worin mit größerer Zuversicht und geringerer Überlegenheit als bei Montaigne ein Zweifel an dem Dasein der Beren ausgesprochen wurde.

Der starke wie der schwache Steptiker, beide waren Ratholiten, wenn Ratholiten auch natürlich nicht recht kirchenfromme Ratholiken; folche Skeptiker und Protefehlten in der ersten Zeit des Protestantismus gerade darum, weil die Reformation eine Halbheit geblieben war und ihre Geistlichkeit eigentlich noch unduldsamer und beschränkter war als die katholische: man vermeinte auf den Antipapismus eine neue Unfehlbarkeit begründen zu dürfen und war um ein gutes Teil dümmer und unkultivierter als der Gegner: Rom batte sich den Luxus gönnen dürfen, ohne eigenen Glauben den Pöbel durch den Glauben zu beherrschen, die protestantischen Päpstlein waren demokratisch in dem Sinne, daß sie ehrlich alles selber glaubten, was sie lehrten. So konnte es kommen, daß die Hexenverfolgungen in protestantischen Ländern womöglich noch verruchter wüteten als in katholischen, daß neuerdings ein sehr gelehrter Sophist des Ratholizismus den Protestantismus für den Herenwahn verantwortlich machen durfte. Es war ganffen, deffen Einseitigkeit freilich manche Unwahrheiten der protestantischen Geschichtschreibung richtiggestellt, aber gerade im Falle des Herenglaubens die Wahrheit einfach umgekehrt hat. Der Herenwahn war im katholischen Volke durch Jahrhunderte geduldet worden und wurde durch eine päpstliche Bulle sanktioniert, bevor die Reformation begann oder gar eine Macht wurde. Luther und Calvin allerdings waren jum Glauben an die Beren und zur Strenge gegen fie febr geneigt, der erste durch seinen plumpen Teufelsglauben, der zweite durch seine alt-

Stanten

testamentarische Verbohrtheit; und ihre Jünger waren noch schlimmer. weil sie zwar in dogmatischen Fragen die Vernunft einige Rritik üben ließen, im übrigen aber nur bestrebt waren, in der neuen Rirche die alte Rirchengewalt wieder aufzurichten. Daß ihnen dieses nicht gelang, daß die fürstliche Landeshoheit ihnen über den Ropf wuchs, daß an Stelle der Theologen schließlich die Zuristen die einflufreichsten (und bestbezahlten) Staatsdiener wurden, das hat erst, und spät genug, in protestantischen Ländern zu dem heute noch immer nicht ganz siegreichen Ansturm gegen allen Aberglauben geführt. Es ist also nicht ganz richtig, wenn der hollandische Kirchenhistoriker Rauwenhoff sagt: "Die Wahrheit fordert zu bekennen, daß der Protestantismus in dieser Hinsicht nicht im geringsten hinter dem Katholizismus zurücksteht, ja daß der Aberglaube dort noch mehr einen dogmatischen Charakter getragen hat, wodurch er noch schwerer drückte." Was den gebildeten Protestanten die Röte ins Gesicht treibt, ist gerade die Schamlosigkeit der Orthodoxie, die den protestantischen Grundgedanken verleugnen muß, wenn sie das Volk zu dem Wortlaute eines Bekenntnisses zwingen will. Wer die unerhörte Konsequenz im Dogmengebäude der katholischen Kirche bewundert, mag geneigt sein, auch den Berenglauben als einen Quaderstein dieses Gebäudes hinzunehmen; die protestantische Kirche, die ihre Gläubigen mit gutem Gewissen nicht einmal auf die Buchstaben des sogenannten apostolischen Glaubensbekenntnisses festlegen dürfte, war nicht nur dumm, war inkonsequent bis zum Gelbstmord, als sie sich zum Wertzeuge der Volksverdummung gebrauchen ließ.

Während also der Zweifel sich langsam in den Köpfen kühner Schriftsteller (in Frankreich und England, besonders in Holland) festsetze, aber doch noch etwas über hundert Jahre brauchte, um offener Spott gegen den Herenwahn zu werden, gingen die Justizmorde an den Heren weiter. Man kann sagen, daß die Serichte (in Frankreich die Parlamente, also die höchsten Gerichtshöse) rückständiger waren als die Staatsmänner. Mazarin war zwar noch so hösslich, einen Bischof (1642) zu einer Masseninstung zu beglückwünschen, aber schon Colbert begann (1672) die Herenversolgungen auf dem Verordnungswege einzuschränken. Dabei ist es genau genommen die zur Stunde geblieben, aber in neueren Strasgesehen wird die Hererei unter den Verbrechen endlich doch nicht mehr ausgesübrt.\*)

<sup>\*)</sup> Die Halsgerichtsordnung von Karl V. (1533), die doch eine Arbeit guter Zuristen und für ihre Zeit ein Fortschritt in der Gerechtigteit war, behandelt in besonderen Paragraphen sowohl den Prozeß gegen die Heren (Zauberei) als deren Strafe. Natürlich wird der Feuertod angebroht, aber nur in solchen Fällen, wo ein erweisdarer Schaden zugefügt worden ist (in der Praxis genügte freilich ein geringer Schaden); die bloße Zauberei ohne erweislichen Schaden, also das eigentliche Verbrechen gegen die Neligion, wurde nicht so hart bestraft, die Sühne vielmehr dem Erwessen des Nichters anheimgestellt.

Die Rirche aber, insonderheit die katholische Rirche, ging von ihrer Lehre, zu der doch auch der Herenglaube gehörte, durchaus nicht ab und bequemte sich höchstens zu einem vorsichtigen Stillschweigen. Aufs Gewissen befragt, müßten orthodore Geistliche beider Konfessionen heute noch erklären, wie es Sir Thomas Browne (übrigens selbst des Atheismus verdächtig) in seiner Religio Medici (1642) tat: daß die Leugner des Herenwesens nicht nur Ungläubige, sondern auch Atheisten wären. Und hätten sicherlich nicht übel Lust, wenn sie die neue öffentliche Meinung nicht scheuten, von den Regenten die Wiedereinführung der Hexenprozesse zu erschleichen mit dem gleichen "Beweisgrunde", den der anglikanische Bischof Zewel vor der Königin Elisabeth anwandte: er bitte zu Gott, die Bauberer möchten ihre Kraft niemals auf höhere Kreise anwenden als auf die der Untertanen. Übrigens war in England die Herenverfolgung nie ärger als zur Zeit der Republik. Auch dort fing man über die Herengeschichten erst zu lachen an, als die Philosophie des ungläubigen Hobbes mit ihrem Naturalismus und ihrer Staatsomnipotenz die Religion zu einer Angelegenheit zweiten Ranges gemacht hatte. Das Lachen aber hätte mit dem Glauben an anderen Supranaturalismus auch den Herenglauben schneller beseitigt, wenn nicht eben auch in England (man war sich der Herkunft dieser Gedankenrichtung von Montaigne und Charron bewuft) ein überaus logischer Steptizismus aufgekommen wäre, der sich gleicherweise gegen den Aberglauben und den Unglauben richtete und allzusehr geneigt war, das Dasein von Heren für möglich zu halten. Der Sauptvertreter dieser bedenklichen Logik war der schon genannte Prediger Glanvile, der in seiner Unabhängigkeit vom Reitgeiste (er starb 1680) scholastischer war, als er abnte.

Man hat mit Recht darauf hingewiesen, daß zwar der Slaube an den Teufel und an die bösen Seister sich vornehmlich auf das Neue Testament berusen durste, daß aber die Unmenschlichkeit, mit der ein bloßes Erwürgen der Beren schon für eine gotteslästerliche Milde erklärt wurde und die furchtbare Marter des Feuertodes für allein gottgefällig, dem Alten Testamente entsprach, daß darum kaum irgendwo schauerlicher gewütet wurde als von den Puritanern. Diese Bemerkung trisst jedoch nicht die Hauptsache: daß nämlich, wie die christliche Religion sich nun einmal entwickelt hatte, der Teuselsglaube und der Herenglaube mit zu ihr gehörte, daß der Herenmord erst mit der unbeschränkten Herrschaft der positiven Religionen nachließ.

Dem Jarlemer Arzt Anton van Dale wird zu viel Ehre erwiesen, wenn man ihn unter den Auslöschern der Herenbrände in erster Linie anführt. Seine grundgelehrten Abhandlungen über die Orakel der Heiden und über den Gökendienst beschäftigen sich so ausschlieklich mit der vordriftlichen Beit, daß nur selten die Leichtgläubigkeit eines driftlichen Schriftstellers kritisiert wird. Sein Verdienst um die Aufklärung bestand zumeist darin, daß die späteren englischen Deisten die kritischen Waffen. die er gegen die Wahrsagerei und gegen den Aberglauben der Griechen und Nömer geübt und erprobt batte, bald gegen die sibyllinischen Bücher der Christen richten konnten. Er wird von den Deisten oft genannt, noch öfter wird er von ihnen ausgeschrieben. Noch in den beiden Abbandlungen ..de Oraculis Ethnicorum" (1683) ist schon ber beigegebene, durch Häufung unentwirrbare Rupferstich ein Zeichen, daß es dem Verfasser um eine Verherrlichung des Christentums und seiner wahren Geheimnisse, um einen Sieg dieser Geheimnisse über die Betrügereien der Gökendiener zu tun war. Aur läßt er sich auf manche, mehr äußerliche Bibelkritik ein, zweifelt an der Anspiration der siebzig Dolmetscher, weist eine berühmte Prophezeiung auf den Heiland (aus den Zeiten des Augustus) mit gelehrten Gründen zurud, will die Orakel als Erfindungen gewinnsüchtiger Priester und nicht als Werke des Teufels erklärt wissen.

Wohl aber hat er sich mit voller Schärfe gegen den Herenwahn ausgesprochen, aber erst 1696, in seinen "Dissertationes de Origine ac Progressu Idolatriae et Superstitionum etc."; und da unzweideutig nur in der Widmung an den sehr berühmten und gelehrten Arzt und Literaturkenner Theodor Jansson. Sier spricht er wie ein Reger von dem Glauben an Zauberer und Heren, besonders aber von dem Glauben an das Teufelsbündnis. Delrio wird getadelt. Es sei sehr zu beklagen, daß bose und abergläubige Menschen Tausende von unschuldigen Leuten, die Zauberer genannt wurden, ohne je ein solches Verbrechen begangen zu haben, mit List und Grausamkeit um Gut und Leben brachten. Leider habe auch die Reformation diesen Unfug der Mönche nicht abgeschafft. Als die Hauptablicht seines Buches nennt van Dale nach diesem Ausfalle: den Urtert der Bibel über alle Übersetungen zu stellen, die Deutung der Bibelworte auf Dämonen und Teufel zu verhindern, den Verderb der Schrifterklärung durch Fälschungen überhaupt hintanzuhalten, die Teufelsgeschichten, die sich durch das Studium der alten Schriftsteller in die driftliche Lehre eingeschlichen haben, wieder auszumerzen. (Bei dieser Gelegenheit wendet sich van Dale gegen die geschmacklose Gewohnheit humanistischer Dichter, den alten Juden die Namen der griechischen Gottheiten in den Mund zu legen und so Christus mit Belial zu mengen.) Er leugne nicht das Dasein böser Dämonen; er wisse nur nicht, wie weit ihre Macht gebe. Er scheine damit von dem allgemeinen Glauben abzuirren, berufe sich aber auf den weisen Gassendi.

Schlechtes Gewissen

Die Herenbrande erloschen erst dann, langsam genug, als es bei den mordlustigen Fakultäten wie beim behaglich zuschauenden Volk zu Ende ging mit dem guten Gewijsen, als die Weltanschauung sich gewandelt batte. Beachtenswert ist es, wie sich das schlechte Gewissen auch bei denienigen Auristen zu regen begann, die aus äußeren oder inneren Gründen den ganzen Herenwahn nicht anzuzweifeln wagten: sie stellten sich auf ben Standpunkt des geschriebenen Gesetzes, etwa der Carolina, erklärten wenigstens den Herensabbat und die Teufelsunzucht für Träumereien oder Selbsttäuschungen: die Strafe des Reuertodes sollte nur für erwiesene Schädigungen vollzogen werden. So der Frankfurter Jurist Fichard (1564), so der Medlenburger Godelmann (1584), der rationalistisch awiichen möglichen Beberungen von Menschen und Vieh und unmöglichen Dingen (Luftfahrt, Teufelsbundnis) unterschied; er berief sich auf den Canon Episcopi und glaubte nicht einmal an Wetterheren; so der Heidelberger Lerchheimer (1585); es gab zu Ende des 16. Jahrhunderts sogar schon einzelne Regerrichter, die nach der Carolina urteilten und Berenfahrten, Teufelsbuhlschaften und dergleichen nicht mehr als Tatsachen Ra, der schlimmste Erneuerer des Berenhammers, der für den späteren Herenprozeß auch in Deutschland eine Autorität wurde. der spanische Jesuit Delrio (geb. 1551, gest. 1608), der sein ganges Leben in den Niederlanden verbrachte und als Rekerverfolger noch mehr Menschenleben auf dem Gewissen hatte als sein Bruder im Blutrate des Herzogs Allba, selbst dieser Mann hielt es für klug, in einigen Bunkten dem Reitgeiste nachaugeben, so dak er kurasichtigen Augen ein billiger Richter scheinen konnte; er tadelte die Wasserprobe und die Nadelprobe und empfahl mit glatten Worten das bekannte "Maßbalten" in der Folter. Auf Delrio aber konnten sich seitdem dennoch die Resuiten berufen, die "spanischen Priester", die namentlich von den Bischöfen und den geistlichen Rurfürsten zu Hilfe gerufen worden waren, um die deutsche Rekerei als Hererei auszubrennen und die Verteidiger so oder so zum Schweigen au bringen. Man mag bei Goldan-Beppe (II., G. 32 ff.) nachlesen, wie in den geistlichen Fürstentümern Deutschlands Geldgier und Rekerfurcht zusammenwirkten, so daß sogar Ferdinand II. einschreiten mußte.

In dem Jahrhundert, das seit Erlaß der Herenbulle verflossen war, hatte nun die geistliche Übung für Strafrecht und Strafprozeß es erreicht, daß das Volt wie die Gewalthaber sich troß des Sinspruchs auftlärender Menschen an die Herenbrände als eine Selbstverständlichteit gewöhnten. Selbst die tapferen Männer, die mit langsamem Erfolge den Wahnsinn zu heilen suchen, mußten um ihrer Sicherheit willen oder unter einer Zwangsvorstellung das Dasein von Heren und manchen anderen Aber-

glauben anerkennen. Erst als die Wahnsinnsepidemie wie andere Seuchen nachgelassen hatte, kam es wieder vor, daß der Pöbel — wie in den ersten Jahrzehnten der Berenbrände — an den Henkern Lynchjustiz übte, wie es dem "Generalherensinder" Matthias Hopkins in England geschab.

Grandier

Auch in Frankreich brannten die Scheiterhaufen, selbst wenn ein Andifferentist wie Heinrich IV. oder ein Staatsmann wie Richelieu regierte. Es scheint besonders bezeichnend für Frankreich, daß dort ein Pfarrer. Urbain Grandier zu Loudun, wegen Bererei verurteilt werden konnte, weil er viele Frauen und Mädchen, auch wohl im Beichtstuhl, verführt hatte; die beleidigten Chemanner und Väter machten ihm den Prozek. und besessene Nonnen, mit denen er niemals etwas zu tun gehabt batte, sagten gegen den schönen, geistreichen, wohl auch wählerischen Briefter aus, was immer man von ihnen verlangte; Grandier ließ sich durch keine Folter zu einem Geständnisse oder zur Angabe seiner Zaubergenossen Er sollte por dem Flammentode, wie das häufig gestattet wurde, zur Abkurzung der Qualen mit einem Stricke erwürgt werben; die Geistlichen setzten es aber durch, daß er lebendig verbrannt wurde (1634). Er muß ein ehrlicher Mann gewesen sein; er hatte ein Buch gegen den Bölibat geschrieben und seine fleischlichen Vergehungen nicht aeleuanet.\*)

Bis zur französischen Revolution wurde verbrannt. In der Schweiz wurde die letzte Here 1785 umgebracht, in Posen erst 1793. Der Zusammenhang zwischen Seufelsglauben und Gottesglauben äußerte sich auch darin, daß der Herenprozeß in sehr vielen Fällen gegen Retzer in Anwendung kam, nach der Sprache der Zeit also gegen Atheisten; daß also im Namen Gottes zum Seufel geschickt wurde, wer weder an Gott noch an Seusel glaubte. Doch muß noch einmal hervorgehoben werden, daß die Ausdehnung der Herenprozesse auf Retzer und Atheisten, womöglich auf vereinzelt lebende Protestanten (die erwähnte Here zu Rempten, die von 1775, lebte in gemischter Sehe und war heimlich zum protestantischen Glauben ihres Mannes übergetreten), erst dann ersolgte, als es mit dem schlichten Berenglauben vorüber war, als Herenverbrennungen wie etwa Vertauf von Landeskindern an fremde Heere Geld einbrachte. Den Bischsen von Mainz, Bamberg und Würzburg wurde nachgerechnet, daß sie im 17. Jahrhundert um ihres Vermögensvorteils willen Treib-

<sup>\*)</sup> Eine beutliche Parteinahme für den armen Grandier sindet sich, wo man sie taum suchen würde: in einem der hübschen, teden Aufsätze des verschollenen, erst durch Rosiands Theaterstüt wieder aufgewedten Eyrano de Bergerac. Der Aufsat ist betitelt "Contre les sorciers"; ein gespenstisches Gegenstüt (der Held ist Agrippa von Nettesheim) war vorausgegangen. Wir werden dem schwertslässische Eyrano wieder begegnen, als einem Atheisten aus dem Freundeskreise Gassendis.

jagden auf Beren veranstalteten. Die Reit der unverschämtesten und bereits unehrlichen Berenverfolgungen war der Dreifigjährige Rrieg; die Glaubensmorde blühten in der Zeit des allgemeinen Religionstrieges.

Will man den Anteil der Ratholiken und der Protestanten an dem Verbrecherwahnsinn der Hexenverbrennungen durchaus gegeneinander abwägen, so kommt Rom moralisch schlechter weg, Wittenberg intellektuell: der Ratholizismus borte mit dem Morden nicht auf, da am papstlichen Hofe icon ein frivoler Aweifel an der Hererei und an den anderen Dogmen herrschte; im Protestantismus mordete man nur so lange frisch und fromm weiter, als man vom Dasein der Bererei überzeugt war. Darum eben ist die Rritik des Herenwahns erst im protestantischen Deutschland geübt worden, ganz gründlich erst im 19. Rahrhundert, während die katholische Rirche grundsählich bis heute auf Teufel und Heren nicht verzichtet hat. Beachtenswert ist es, daß auch auf diesem Gebiete innerhalb des Protestantismus die Bergensfrömmigkeit der Pietisten, nur weil sie dem starren Dogmenglauben entgegentrat, wider Willen der Aufflärung vorarbeitete; in Dreußen war es Friedrich Wilhelm I., der unter vietistischen Einflüssen den Berenprozessen dadurch prattisch ein Ende machte, daß er sie den Batrimonialaerichten entzoa.

Wir sind durch eine optimistische Geschichtschreibung daran gewöhnt Wiedertebr worden, so zu leben, als ob diese grauenhaften Reuermorde, denen im Laufe der Rahrhunderte nicht Hunderttausende, sondern wahrscheinlich Millionen jum Opfer fielen, Gespenster aus finsterer Vergangenheit wären, die ebensowenig wiedertehren können wie etwa die volkermorderischen Seuchen der Best oder des Aussakes. Wir sollten uns nicht so sicher fühlen. Wir wissen wenig über die Bedingungen, unter denen Best oder Aussat wieder über die Welt kommen kann, wir wissen leider nicht genug von den Mächten, die ein Wiederaufleben der Berenverfolgungen beimlich wünschen. Die Logik des Fanatismus ist die alte geblieben und der Herenglaube, wenn er nicht mit Stumpf und Stiel ausgerottet ist, kann logisch neuerdings zu Massenmorden führen. Wie die Logit des Kriegshasses. Und der Herenglaube ist nicht mit Stumpf und Stiel ausgerottet; dafür forgt die unbelehrbare Tradition der romifchen Rirche und die verdammenswerte Halsstarrigkeit der protestantischen Orthodorie. Solange die Rirchen an dem Teufelsglauben festhalten, solange bleibt die Bahn frei für den wildesten Berenglauben und für die Wiedereinführung der Herenverfolgungen.

Nippold bat zur Zeit des Kulturkampfes einen Warnungsruf ausgestoßen unter dem Titel "Die gegenwärtige Wiederbelebung des Berenglaubens" (1875); die Schrift ift von der damaligen Zeitströmung

der Berenbränbe

ungunftig beeinflußt, verrät zuviel Jesuitenfurcht, vermischt Berenglauben vielfach mit dem neugeweckten Glauben an Wunder und ekstatische Zustände, ist der katholischen Gefahr gegenüber mehr auf der Aut als gegenüber der protestantischen, bleibt aber dennoch beherzigenswert durch den gelungenen Nachweis, daß ein Spftem in der Wiederbelebung des Herenglaubens liege, mag nun ein bewußtes Snitem, wie Nippold meint, porhanden sein oder nicht. Schon 1843 hatte Soldan, der Geschichtschreiber der Herenprozesse, eine ähnliche Warnung ausgestoßen. wahrlich, in der Nachgiebigkeit der Staatsregierungen gegen die Rirchen haben die letten siedzig Jahre keine dauernde Besserung gebracht. Noch der blinde König Georg von Jannover versuchte seinem Volke einen Ratechismus aufzuzwingen, welcher Teufelsbündnisse, also die Grundlagen aller Herenprozesse zu glauben befahl; dieser Teufelskatechismus hatte zwar in hannover keinen Bestand, wurde aber nachher in einigen amerikanischen Kirchen eingeführt. So klipp und klar wird das häufige Vorkommen von Teufelsbundnissen augenblicklich und offiziell weder von der römischen noch von der protestantischen Orthodoxie gelehrt; man schämt sich vor der öffentlichen Meinung; man versteckt den Teufelsund Herenglauben binter einer vorsichtigen Metaphysik; man tadelt wohl gar unter vier Augen den plumpen Teufels- und Herenglauben des Volkes und geht vielleicht so weit, den leibhaftigen persönlichen Teufel mit Pferdehuf und Bockshörnern zu leugnen; man hütet sich aber, dem Teufels- und Herenglauben der zurückgebliebensten Volksteile das bestimmte Nein der Kirche entgegenzusethen. Wie könnte man auch? Der Teufel gehört so oder so zum Ratechismus der christlichen Rirchen: und wenn es einen handlungsfähigen Teufel gibt, so sind auch Verträge mit ihm möglich.

Auch außert sich die Scheu vor der öffentlichen Meinung eigentlich nur in den europäischen Kulturstaaten, deren Bevölkerung wenigstens mittelbar durch die Ausklärung und durch die große Revolution hindurchgegangen ist. In unzwilissierten Ländern wird wieder verbrannt, ohne daß die Kirche Sinspruch erhübe; es ist einsach nicht wahr, daß die letzten vereinzelten Derenverbrennungen gegen das Ende des 18. Jahrhunderts stattgesunden haben. In Meriko ist 1860 eine Dere verbrannt worden, 1874 eine Dere mit ihrem Sohne; auch sonst wurden dort Mädchen und Kinder wegen Zauberei kirchengesetzlich ermordet. In Suropa sind solche Fälle nicht gut möglich, solange die Serichte sich an das geltende Strafrecht zu halten haben; es kommen da aber Prozesse vor, die sich gegen Privatleute richten, die auf eigene Faust Derenversolgungen veranstaltet haben. Zu Tarbes in Frankreich wurde 1850 ein Ehepaar verurteilt

(übrigens zu einer geringeren Strafe als etwa ein Wilddieb), welches eine angebliche Bere zu Tode gemartert batte: in Aachen beschuldigte man eine arme Person der Verherung einer Ruh. Solche und ähnliche Vorkommnisse würden an sich nur das Fortbestehen des Herenglaubens beim Volke beweisen, in Frankreich wie in Deutschland: dak die Verbrecher in Tarbes sich auf die Meinung eines Briefters berufen konnten, daß die verherte Ruh von Lachen durch kirchliche Prozeduren geheilt wurde, könnte unerheblich scheinen, wenn die obersten Kirchenbehörden, trok ihrer Scheu vor der öffentlichen Meinung, nicht immer wieder das Dasein des Teufels und die Möglichkeit lehrten, er könne von einzelnen Menschen Besitz ergreifen. Doch noch weit schlimmer als um die immerhin vorsichtige offizielle Lehre steht es um die meist verbreiteten Handbücher, die offiziös empfohlen werden. Was den jungen Studenten der Theologie vorgetragen wird, was gar die geweibten römischen Briefter in ihrem Brevier täglich aus dem Leben der Heiligen zu lesen haben, das bereitet fromme Seelen darauf vor, mindestens an Brügeleien mit Damonen und überhaupt an dämonische Einflüsse als an ganz gewöhnliche Erscheinungen zu glauben. Ein so vielfach approbiertes Lehrbuch wie die theologische Moral des Resuitenpaters Gury, seit 1858 auch in Deutschland eingeführt. enthält nicht nur selbstverständlich ein Rapitel über die Austreibung des Teufels (benn die römische Rirche will auf die Anwendung ihrer erorzistischen Gewalt nicht verzichten), sondern geradezu die mittelalterlichen Vorstellungen über Rauberei und Hererei: es verlanat besonders den Glauben an die beiden Formen der Liebeshererei und der Gifthererei. Doch nichts wäre ungerechter, als die Resuiten allein für diese Richtung verantwortlich zu machen. Der Franziskaner Andreas Gagner (nicht zu verwechseln mit dem Teufelsbanner J. J. Sagner, der hundert Jahre vorher — wie erzählt — sein Unwesen trieb, bis er von Raiser Roseph zur Ruhe verwiesen wurde) hat noch 1869 mit Gutheikung seines Ordensgenerals ein Buch veröffentlicht, das sich fast ausschließlich mit der kirchlichen Behandlung von Besessenen beschäftigt. Und der Weg vom priesterlichen Exorzismus bis zu der Folterung der Hexenprozesse ist nicht so weit, wie gutartige Ratholiken vielleicht meinen; da und dort handelt es sich darum, unbekummert um den Leib, die Seele vor dem Teufel au retten.

Sagner warnt nur davor, die Rlagen der Besessen, besonders die Der Weiber, allzu leichtgläubig für wahr zu halten; er warnt aber noch dringender vor der Rezerei, an der exorzistischen Gewalt der Rirche zu zweiseln. Er entnimmt der Psychiatrie einige Ausdrücke, redet ganz modern von physischen und moralischen Ursachen der Krankheiten, hält

aber daneben an dämonischen "Infestationen" fest. Er urteilt milder über die mehr oder weniger unschuldigen Opfer des Teufels und unterscheidet sie von den eigentlich Besessenen, die sich (genau wie im Hexenhammer) dem Teufel verschrieben haben und mit einem Inkubus oder einem Guk-Wie im Berenhammer werden auch geschlechtliche tubus verkehren. Abnormitäten dem Dämon zugeschrieben, namentlich perverse Phantasien bezüglich Christus und der Jungfrau. An die Art, wie im 17. Jahrhundert von deutschen Bischöfen Rekerausrottung unter dem Vorwande von herenverfolgung getrieben wurde, erinnern die Vorschriften, unter welchen Umständen eine Verson der kleinen oder der aroken Besessenheit verdächtig wäre; verdächtig ist zum Beispiel, wer vor geweihten Speisen Abschen hat, wer vor Reliquien Furcht verrät, wer die Heiligen lästert. wer den Geiftlichen nicht anzuschauen vermag. Die Austreibung selbst erfolgt nach dem uralten Ritual, und es wäre falsch, wollte ich einzelne Vorschriften (wie das Versteden eines Zettels mit der aufgeschriebenen Beschwörungsformel oder die Angst vor der Rache des ausgefahrenen Teufels) als besonders abergläubisch bezeichnen. War die Beschwörung wirksam, d.h. hatte der Kranke Schmerzen, so konnte diese Folter erst recht burch viele Stunden ausgedehnt werden. Wenn die Besessene mahrend der Beschwörung den Priefter zu beschimpfen begann, so sollte fie für eine Betrügerin gehalten werden; denn ein Dämon wage so etwas nicht leicht.

Bur Kennzeichnung des heutigen Standpunkts der katholischen Kirche kann die Vemerkung genügen, daß die fürchterliche Vulle von 1484 niemals zurückgenommen oder widerrufen worden ist. Noch das Vaticanum hat jeden Angriff gegen Teufels- und Herenglauben als eine Keherei in den Vann getan. Entgegen der Volksmeinung, die — wenigstens in Deutschland — vom ganzen Herenwahn als von einem Aberglauben redet, auch in den Kreisen guter Katholiken. Nom benützt die Wundersucht seiner romanischen Gläubigen, um den Herenwahn grundsählich fortbesteben zu lassen.

Die zielbewußte Wiederbelebung des Wunderglaubens, namentlich in Frankreich und in Deutschland, darf schwerlich unmittelbar mit den Bestrebungen in Verbindung gebracht werden, die Herenversolgungen wieder einführen möchten. Doch ein Zusammenhang besteht; in einer bestimmten politischen Lage ist die Jungfrau von Orleans als eine Bere verbrannt worden, in einer ähnlichen politischen Lage wird sie wie eine Heilige verehrt, mit der offiziösen Villigung der Kirche.

Nur der Staat hat gegenwärtig den Berenwahn in seinen Strafgesetzen überall beseitigt. Die protestantische Kirche ist verschämter als die katholische, abgesehen davon, daß ihre freisinnigen Richtungen sogar

auf den Teufel selbst verzichtet haben; doch ein so angesehener Gelehrter wie August Vilmar gab noch 1856 eine "Theologie der Tatsachen" beraus, in der nicht nur der symbolische, sondern auch der leibhaftige Teufel als eine Tatfache der Erfahrung vorgetragen wurde. in Vilmars Dogmatik (1874, nach seinem Tode herausgegeben) ist zu lesen, daß es einen Teufel gibt, daß er ein organisiertes Reich auf Erden hat, daß man einen Besessenen sofort von einem Wahnsinnigen unterscheiden kann, daß Menschen, die sich dem Teufel ergeben haben, auf die Natur jum Schaben ihrer Mitmenschen einwirken können. Was Vilmar über die Geschichte des Herenwesens vorbringt, könnte als ein Arrtum freundlich hingenommen werden, um so eher, als er sich auf Arrtumer eines gatob Grimm und geringerer Forscher stüken durfte: daß wirklich einmal so etwas wie eine Herengunft bestand, eine Genossenschaft von Menschen, die dem alten deutschen Heidentum anhingen und die alten Brauche und Runfte übten. Goethe hatte diese ungeschichtliche Vorstellung schon in seiner "Ersten Walpurgisnacht" poetisch und humoristisch geabelt, lange vor Grimm. Go lieke fich Vilmars Verteidigung der Berenprozesse vom driftlichen Standpunkt aus entschuldigen; er sab in dem Rampfe gegen die Berenzunft den noch nicht geendeten Streit zwischen Anerkennung und Verleugnung Christi, in dem Mordbrennen eine berechtigte Abwehr der Abfallstrantheit. Aber er ließ keinen Zweifel darüber, daß er nicht nur die Ausrottung der Rekerei gebilligt, sondern daß er auch die Rauberkünste der Heren, eben ihre Einwirkung auf die Natur, für real hielt. So gelangte er in der zweiten Hälfte des 19. Nahrhunderts dazu, die Herenbulle mit allerlei Fälschungen und unbewußten Verdrehungen als eine gute Tat anzupreisen. Erst wenn die evangelische Rirche, die aber bei ihm der katholischen verteufelt ähnlich sieht, in allen Volkstreisen siegreich geworden ist, sollen Reger- und Berenbrande aufboren. Das durfte seine schlecht verstedte Anschauung sein. Es scheint mir nicht ganz unerheblich, es scheint mir bezeichnend für das Verhältnis awischen Staatsgewalt und Augendunterricht, daß wir als Schüler eines tatholischen Comnasiums in Osterreich, soweit wir von deutscher Literaturgeschichte überhaupt etwas erfuhren, auf das bekannte Lehrbuch dieses Protestanten verwiesen wurden, der sich durch seine Gottes- und Berenfurcht empfohlen hatte.

Sanz allein stand Vilmar mit der Wiedererwedung des Herenwahns im protestantischen Deuischland denn doch nicht. Carl Haas erblickt (1865) in der Pererei wie in der Rezerei parallele Verstöße gegen die gottgeordneten Schranken der menschlichen Natur und der höheren Autorität. "Es gab und wird stets Zauberkreise geben, welchen der Mensch nicht

Mauthner, Der Atheismus. I. 30

ungestraft nahen darf, Geister, deren man sich bemächtigen möchte und beren Herr man nicht werden kann."

Daß auch die neue Geisterseherei, der Spiritismus, an das wirkliche Dasein von Jeren glauben machen will, versteht sich von selbst. Maximilian Perty nennt es Magie oder, mit einem ungehörigen Sprachgebrauch, Mystik, wenn er viele von den angeblichen Erscheinungen des Herenwesens auf geheime Geisterkräfte zurückführt und dazum einem Teil der Herenprozesse Verechtigung zuspricht.

Das Abwarten der katholischen Kirche, die den Herenwahn nicht von sich abgeschüttelt hat, die Unvorsichtigkeiten einzelner orthodorer Protestanten, die ehrlichen Verdummungsversuche der Spiritisten, und endlich die von Zeit zu Zeit immer wieder irgendwo aufflackernden Feuer des alten Aberglaubens (nicht nur in Mexiko, in Ungarn und in Rußland) lassen es mir nicht überflüssig erscheinen, zum Schlusse dieses Abschnittes noch einmal auf den Zusammenhang zwischen Gottesfurcht und Teufelsfurcht als auf den Urgrund des ganzen Hexenwahns hinzuweisen. Man hat die unabweisbare Tatfache, daß überall in der Chriftenheit der gleiche Glaube an die Macht und die Schädlichkeit der Beren herrschte und zu den gleichen grauenhaften Abwehrmaßregeln führte, mit bedenklichem Historismus aus einzelnen Bufallserscheinungen erklären wollen, die gerade die Einheitlichkeit des Herenwahns hätten stören muffen: aus orientalischem, aus germanischem, aus slawischem Aberglauben; man hat in der ganzen Christenheit auf das Christentum Rücksicht genommen und rücksichtsvoll die Augen geschlossen vor der einfachen Wahrheit: daß der Herenwahn in der Rirche entstanden und gewachsen ist wie andere Dogmen; daß die Rirche den fertigen Berenwahn dann erst durch die Folter in die Christen hinein und aus den Christen heraus preste, ihn einheitlich, also katholisch zur Ausrottung der Regerei zu benüten suchte, und daß die protestantische Kirche hierin wie auch sonst eine gelehrige Schülerin ber römischen war. Das Dogma vom Dasein der Heren hat der Protestantismus von der älteren Rirche unbesehen mit herübergenommen. Nun scheint es mir aber von äußerster Wichtigkeit zu sein, daß die Aufklärung, die gottgläubig nur den robusten Gottesbegriff der positiven Religionen bekämpfte, und die Aufklärung, die das arme Volk von der positiven Herenangst erlösen sollte, die gleichen Wege gingen und bei ähnlichen Ergebnissen anlangten. Wortabergläubisch klammerte sich der Nationalismus an die Bezeichnung Deus und glaubte in seinem abstrakten Deismus die allzu menschlichen Vorstellungen von dem höchsten Wesen frei überwunden zu haben. Man wußte es bisher nur nicht, es war aber der gleiche Rationalismus, der gleiche Wortaberglaube, wenn ältere und neuere Aufklärer von dem Herenbegriff nicht loskommen konnten und irgend etwas Sachliches binter dem Worte suchten: Beidentum, Giftmischerei, Unzucht. Es schien den treuberzigen Rationalisten ganz unausbenkbar, daß hinter so alltäglichen Sprachwörtern wie Bere, Teufel (um por dem Gegenteufel auch meinerseits Halt zu machen) nichts, aber auch gar nichts steden sollte. Daß die gleichen Folterqualen, von gleichgefinnten Anquisitoren angewandt, den armen Weiblein das Bekenntnis zu den sinnlosen Redensarten des gleichen Dogmas erpressen mußten. Cardanus war so ein rationalistischer Aufklärer gewesen und hatte (wie nach ihm viele andere), wenn nicht die Teufelsbundnisse und die Luftfahrten, so doch den eigenen Glauben der Heren an solche Raubereien für bare Wirklichkeiten gehalten. Man wird mich hoffentlich richtig versteben, wenn ich diese Gedankenberen mit dem Gedankengotte des Deismus in eine Reibe stelle.

Ich bin der Darstellung weit vorausgeeilt, beinahe um ein halbes Inquisition Rabrtausend, bis zur Gegenwart, um den Rampf gegen die Herenreligion, der sich uns als ein Teil des Rampfes gegen die Religion überhaupt- erwiesen hat, im Rusammenhang vortragen zu können. Nicht ebenso ausführlich darf ich das Werkzeug behandeln, dessen sich die katholische Rirche bei ihrer Verteidigung der Gottes-, Teufels- und Hexenreligion bediente, ber Anquisition: schweigend vorübergeben darf ich aber nicht an dieser Einrichtung, weil der Atheismus letten Endes diejenige Geistesrichtung ift, zu deren Bekampfung die Anquisition durch Jahrhunderte im Abendlande brannte und mordete; wohl wagte sich ein Zweifel am Dasein Gottes zur Blütezeit der Anquisition taum schüchtern hervor, aber mas das heilige Gericht der Rirche als "Regerei" mit unmenschlicher Grausamkeit zu unterdrücken suchte, war doch sehr häufig nur der Anfang der Gesamtbewegung, die sich vom Zwange des rechtgläubigen Christentums befreien wollte und stufenweise zum Deismus, zur Aufklärung, zum Atheismus führte.

Wieder muß die Tatsache festgehalten werden, daß das geiftliche Rekergericht, die Inquisitio hereticae pravitatis, von der Rirche erst dann eingeführt wurde, als dem Bestande der allgewaltigen mittelalterlichen Rirchenmacht durch das Anwachsen einer ketzerischen Gegenmacht Gefahr drobte. Vorber batte zwar etwa Augustinus und mancher römische Raiser die eine oder die andere keterische Sekte mit Gewalt oder Todesdrohung zu bekehren versucht, für die Bekehrung auch schon den Zufallssatz des Neuen Testaments "compelle intrare" (ben erst Baple zurudgewiesen hat) in ruchlose Anwendung zu bringen; der heilige Thomas noch hatte eine noch härtere Verfolgung der Reter mit der grauenhaften Logik begründet:

man solle ja einen hartnäckigen Reter meiben, und man meibe ibn am besten, wenn man ihn hinrichte; aber zu einer vollen Ausbildung des Sanctum officium, wie die Juquisition auch hieß, kam es doch erst unter dem politischen und blutigen Papste Innocenz III. (1198—1216). ebenso gelehrter wie praktischer Herr übrigens, der mit außerordentlicher Tatkraft die unmittelbare Herrschaft des römischen Bischofs über den Rirchenstaat, die mittelbare über Italien, Frankreich, Deutschland, Spanien, sogar über das entfernte England zielbewußt durchsekte; der sich mit dem Titel eines Statthalters Petri nicht mehr begnügte und sich Statthalter Christi und Gottes nannte. Er konnte sich rühmen, das Entsetzen der Religionskriege über die Welt gebracht zu haben; vor ihm hatte die Christenheit zwar auch schon Kreuzzüge unternommen, aber nur gegen die vermeintlichen Barbaren, gegen die vermeintlichen Ungläubigen, d. h. Nichtdriften, die das sogenannte Heilige Land im Besike hatten; Annocenz III., dem ein richtiger Kreuzzug gegen die Türken nicht mehr gelang, hatte als der erste die Vermessenbeit, das Kreuz gegen Christen zu predigen. den Religionskrieg zu einem Bürgerkrieg zu machen, Fürsten und Völker zur Ausrottung von andersgläubigen Christen aufzufordern. Das Dogma an sich, auch das strengste, verlangte nicht die Ausrottung der Menschen, die das Dogma anzweifelten oder leugneten; Althanasius noch verwarf jeden Zwang. Erst als das Papsttum in seinen stärksten Trägern den Traum einer Weltmonarchie für sein Rom zu träumen begann und zu verwirklichen glaubte, schuf es das Necht auf Führung von Religionskriegen und bildete die Inquisition zu einem juristischen Werkzeug dieser Verwirklichung aus. Bu einem Werkzeuge in den Händen des Papites.

Dieses Ziel konnte nur erreicht werden durch einen Bruch mit dem Herkommen, das die weltliche Gerichtsbarkeit den Fürsten, die geistliche den Bischösen überlassen hatte. Es war verhältnismäßig leicht, die außerordentlichen Machtbesugnisse der Anquisitoren über die Gewalt der nur schwächlich widerstrebenden Bischöse zu stellen; das war nur ein Zug mehr in der Entwicklung der Papsteirche zur absoluten Monarchie. Der weltliche Staat sträubte sich länger, fügte sich aber am Ende in die schmachvolle Rolle, das Henkeramt des "Rehersieders" zu übernehmen, während die Nirche die Verantwortung für das Nichteramt trug. In Italien selbst, dem Lande der päpstlichen Residenz, blieben die Päpste zurüchaltend, weil sie Nücksichen nehmen mußten auf die wechselnde Volksstimmung und auf die Parteien der Republiken und Fürstentümer. In Frankreich, wo die Inquisition im 13. Jahrhundert die blutigste Arbeit leisten durfte, unterlag später Rom einer national-französischen Rirche und noch später

für immer — troh gelegentlicher Rückschläge — dem Geiste der Auftlärung. In Deutschland, wo Volk und Geistlichkeit sich gegen die ersten Inquisitoren empörten und einen Konrad von Marburg ermordeten (1233), siegte das Papsttum schließlich durch Einführung des Berenhammers, weil alle Gewalthaber und, im Wettbewerb mit ihnen, leider auch die Kaiser ihre Rechnung zu sinden glaubten in einem Vündnisse mit Kom, d. h. in der Unterwerfung unter Kom. England stimmte den Ketzerverbrennungen zu, bestand jedoch auf der Oberhoheit des Staates über die Inquisition. In Spanien, wohin die Ketzerei aus Südsfrankreich und die Unchristlichteit der Araber und Juden aus Afrika eingedrungen war, glaubte das erstarkende Königtum allen Grund zu haben, das kirchliche Werkzeug der Inquisition zu benützen; und es wird schwer auszumachen sein, ob nicht just in Spanien, wo die geistlichen Ketzergerichte länger und blutiger wüteten als anderswo, die Könige bennoch die Herren der Inquisitoren waren.

Der Traum einer papstlichen Universalmonarchie wurde nicht Wirklichkeit; wohl wurden in Frankreich, Spanien, Italien und England unzählige Reker gebrannt, wohl wurde der Religionstrieg gegen die Hussiten schließlich beinahe ganz siegreich durchgeführt, aber dann erlitt Rom seine erste Niederlage gegen die mit Luther verbündete weltliche Macht. Rom wurde genötigt, sich mit der Tatsache einer siegreichen Recherei abzufinden. Von da ab, etwa seit dem Kardinal Caraffa und dem Tridentinum, hört die Inquisition auf, die ehrliche oder doch gutgläubig geführte Waffe des einheitlichen Glaubens zu sein; sie wird zum politischen Wertzeug der Gegenreformation, sie bilft Bolen, Ungarn, Süddeutschland und Frankreich zurückerobern, aber sie kann ernsthaft nicht mehr daran denken, die Reherei im driftlichen Abendlande auszurotten. Der Dreihigjährige Rrieg, der lette große Religionskrieg, endet, nachdem Europa bis zum Weißbluten erschöpft ist, mit einer Anerkennung des Protestantismus. Die Aufklärung wird über den Protestantismus hinaus zu einem Schlagworte auch der Fürsten, und dann macht die große französische Revolution dem absoluten Fürstenrecht und der Inquisition zugleich ein Ende. der Praxis: dreimal wurde die Inquisition in Rom abgeschafft, 1809 durch die Invasion der Franzosen, 1848 durch die kleine Revolution, 1870 durch die Aufhebung des Kirchenstaates. In der Theorie hält Rom, das nichts vergessen und nichts gelernt hat, an der Einrichtung der Anguisition fest und gewiß auch an ihrer Aufgabe, durch Verbrennung aller Reter und Beren, aller Zauberer und Freigeister, aller Indifferenten und aller Atheisten, also durch Ausrottung der Kulturmenschheit, die Katholizität oder Allgemeinheit der Kirche wiederherzustellen.

## Vierzehnter Abschnitt Der Cusaner

Ich habe also — wie gesagt — in dem begreiflichen Wunsche, das weite Sebiet der Herenreligion im Zusammenhange darzustellen, den Rampf gegen Herenbulle und Herenhammer und gegen den entsetlichen Migbrauch der Berenprozesse bis zum Erlöschen dieser Religion weiter verfolgt, also bis in die Gegenwart herein. Es bleibt mir nun nichts anderes übrig, als aus dem 20. Jahrhundert wieder ins 15. zurückzukehren und den Rampf gegen andere religiöse Dogmen dort wieder aufzunehmen. wo wir ihn etwa zu der Zeit des Baster Konzils um des Herenwahns willen verlassen haben.

Nicolaus

Wir haben gesehen, daß damals eine kirchliche Revolution, die man von Rues Refokmation nannte, überall in der Luft lag, nicht nur in Deutschland, wo freilich die Erfolge der Hussiten zur Nachahmung reizten. Ich will zunächst an der Gestalt eines bervorragenden Rirchenfürsten zu zeigen versuchen, wie ein Mann, der seine Zeitgenossen an Wissen und Geift übertraf, dennoch die Rirche zu stützen suchte, eben weil er ein Theologe war. Ich will also die Rolle betrachten, die der Cusaner in der Bewegung der Aufklärung spielte. Ich will sodann, und viel kurzer, als ich es selbst früher für nötig gehalten hätte, die unbeilvolle Wirkung andeuten, die nach allen diesen Strömungen die Reformation selbst, als sie plöklich eine Tatsache und sogar eine Macht wurde, auf die Geschichte der Geistesbefreiung übte. Vom einseitigen Standpunkte meiner Aufgabe aus war die sogenannte Reformation eine Verirrung der Bewegung, die auf Befreiung abzielte. Wir werden Deutschland für länger als ein Jahrhundert seiner Reformation überlassen mussen und zusehen, wie im romanischen Europa inzwischen die Renaissance, fast immer unbeschwert von der Reformation, den Befreiungsweg weiter ging, den sie seit dem 13. Jahrbundert eingeschlagen batte.

Der Cufaner und Hegel

Un der Grenze zwischen dem sog. Mittelalter und der Neuzeit steht dieser Nicolaus von Rues, gewöhnlich der Cusaner genannt, der uns besonders zum Bewußtsein bringen sollte, daß die Geschichte der Philosophie mit der Geschichte der Aufklärung nicht zusammenfällt. In der Philosophiegeschichte ist der Cusaner immer noch nicht nach Verdienst gewürdigt; man wird ibm einmal als dem Vollender und Überwinder der Scholastik eine ähnliche Stelle anweisen müssen wie dem kaum noch geistreicheren Hegel als dem Vollender und Überwinder des Rationalismus; von beiden Denkern aus, die im ewigen Ringen mit der Sprache nicht zu dem ehrlichen Worte ihres letten Bekenntnisses gelangten, teilten sich die Wege,

rechts zu einer sophistischen Neubegründung des Christentums, links zu einem dogmatischen Atheismus. Beide bildeten sich ein, sich auf die eraften Wissenschaften ihrer Zeit zu stüten, der Cusaner mehr auf die Mathematik, Hegel mehr auf die Naturphilosophie; beide wirkten anregend auf die Wissenschaft, brachten es aber da zu keiner dauernden Leistung, weil sie, in der Philosophie wortabergläubisch, ihren erstaunlichen Scharfsinn in den Dienst fruchtloser Versuche stellten, das Wissen ihrer Zeit mit der driftlichen Dogmatik in Abereinstimmung zu bringen. Die Abnlichkeit zwischen den Methoden Begels und des Cusaners wurde überraschen, wenn man den Grundgedanken des alten Kardinals, die coincidentia oppositorum, in der Terminologie Hegels darstellen wollte, als ben Dreischritt von Thesis, Antithesis und Synthesis; man würde dann den sellsamen Gott Begels vielleicht als den Gott des Cusaners wiedererkennen, als den objektiven Geift. Auch im Charakter mogen die beiden außerordentlichen Männer einander ähnlich gewesen sein; die Reitumstände brachten es aber mit sich, daß Begel für seine Unterwerfung unter das driftliche Dogma nur als der summus philosophus Preußens und Deutschlands anerkannt wurde, während der Cusaner es für seine aktive Förderung der papstlichen Macht zu der Würde eines Kardinals brachte und wahrscheinlich, wenn er nur wenige Wochen länger gelebt batte, selber gar Papst geworden ware.

Man würde wohl ein Unrecht begehen, wenn man den Cusaner (geb. 1401 zu Rues an der Mofel, geft. 1464 zu Todi bei Berugia) wegen ber weltlichen Erfolge in seiner geistlichen Laufbahn einen Streber ober einen Neuchler nennen wollte; er wird wohl mit leidlich gutem Gewissen ber värlitlichen Partei gedient haben, wird zwischen dem Chrgeiz des Gelebrten und dem Ebraeize des Rirchenfürsten geschwankt baben und erst gegen das Ende seines Lebens — auch da als ein Freund des regierenden Papftes nicht gang unbefangen - flarer und fester als in feinen Baster Lehrjahren zu der Überzeugung gekommen sein: die Kirche bedarf einer Reform an Haupt und Gliedern, der Glaube bedarf einer Vertiefung durch das "Wissen vom Nichtwissen" (docta ignorantia), worin seine Mystik bestand. Sein berühmtes Buch "de docta ignorantia" hatte er freilich ichon 1440 berausgegeben: aber erst in seinen letten Lebensjahren erhob fich seine Lebre zu der Einsicht, daß (wie ich es glaube ausdrücken zu dürfen) das höchste geistige Glück in einer immer beutelosen Jagd nach der Weisbeit bestehe. Für den Lebenslauf des Cusaners ist die Vorbemertung nicht überflüssig, daß er ein Zeitgenosse derjenigen Papste war, die einen religiösen Verfall des Vapsttums bezeichneten und den tiefsten sittlichen Verfall vorbereiteten. Geldgier war an die Stelle der Machtgier

getreten; innerhalb der katholischen Kitche schrien die eingerissenen Misbräuche nach einer Reform und die besten Bischöfe forderten Unterordnung des Papstes unter das Konzil; der Cusaner verteidigte die kurz vor seinem Tode den päpstlichen Absolutismus.

Er war der Sohn eines ziemlich begüterten Fischers und Winzers, fühlte sehr früh seine Anlage zu höheren Dingen und brannte seinem Vater durch, um studieren zu können. In den Niederlanden, in der Schule der "Brüder vom gemeinsamen Leben", wo auch der Schwärmer Thomas a Rempis und der Zweifler Erasmus die Grundlagen ihrer Bilbung empfangen hatten oder empfangen sollten, erhielt er seine erste Ausbildung. In Italien studierte er das kanonische Recht und nahm später, als ihm das Prozekführen verleidet worden war, die geistlichen Weiben. Bur Teilnahme an dem Reformkonzil von Basel (1431—1443) berufen, schien er zuerst einen Rompromiß zwischen Raisermacht und Papstmacht gutzuheißen, in seinem ersten Buche "de concordantia catholica", stellte sich aber später entschieden auf seiten der Minderheit, die dem herrschenden Papfte ergeben war und, nachdem Frankreich seine Sonderrechte durchgesett hatte, wenigstens in Deutschland die mittelalterliche Obmacht des Papstes aufrechterhalten wollte. Persönliche Beziehungen zu dem Legaten mögen den Ausschlag gegeben haben. Das Konzil wurde nach Italien verlegt, amtlich, während die rebellische Mehrheit in Basel verblieb und dort einen Gegenpapst aufstellte. Von Italien aus ging der Cusaner mit einer Gesandtschaft nach Konstantinopel, um wegen einer Vereinigung der abendländischen und der morgenländischen Rirche zu verhandeln; die Mühe war ergebnislos, aber der Cusaner brachte aus dem Orient den Gedanken mit, den er für eine Erleuchtung und für eine Lösung aller theologischen Rätsel hielt. Gott ist die Einheit der Gegenfäte, ift unendlich groß und zugleich im unendlich Kleinen. Der Cusaner kehrte nach Deutschland zurud, in das Rloster der Eiffel, dessen Probst er geworden war, und verfaßte dort sein Buch vom abgründigen Wissen des Nichtwissens.

Auf deutschen Reichstagen stritt er, als ein Dauerredner, doch auch als Diplomat, gegen die Mehrheit des Konzils, für die absolute Macht des alten Papstes. Es gelang ihm, die undeutschen Kurfürsten zu sich hinüberzuziehen. Während er aber so politische Erfolge errang, die ihm selbst und einer Partei nüglich waren, welche mit durch solche Erfolge zu der orthodoren Partei wurde, verfolgte er als Denker und Schriftsteller weiter einen Weg, der nicht minder ketzerisch war als der des Meisters Echart. Der war nicht von der Mathematik ausgegangen, hatte aber doch schon die Unerkennbarkeit des unendlich großen Gottes gelehrt und

die teilweise Erkennbarkeit des Gottes im ganz Kleinen. Rein Lehrer von Baris könne begreifen, was Gott in einer Mücke sei. "Ach werfe mich in das Nichts der blogen Gottheit; da sinke ich ewig vom Nicht zum Icht, daß ich mit dem Nicht zum Icht werde." Da haben wir schon den gottseligen Pantheismus, den der Cusaner jett immer träumerischer vertrat, als ob er nicht in der Wirklichkeitswelt ein Agent der orthodoren Papstkirche gewesen wäre. Ich habe nicht zu untersuchen, unter welchen Einflüssen der Cusaner zu seinem Pantheismus gelangte, denn diese katholische Mystik steht nur in fernem Zusammenhange mit der Geschichte der Gottlosigkeit; ob der Cusaner seine Mystik dem Meister Echart allein verdankte, ob er (wie wahrscheinlich ist) die eben geschriebene natürliche Theologie des Raymund von Sabunde\*) gelesen hatte, ob er endlich die Spekulationen über das Größte und Rleinste dem Engländer Bradwardinus (oder wie dieser sich sonst geschrieben haben mag) verdankte, das kommt für mich nicht in Betracht. Genug daran, der bereits zum Rardinalat bestimmte oder heimlich ernannte Mann, der bei Gelegenheit seiner Agentenreisen ungeheure Ablaßgelder gesammelt hatte, war in den Schriften dieser Zeit ein ausgesprochener Gegner der offiziellen Theologie, die nicht nur das Dasein Gottes, sondern auch die Wahrheit der katholischen Dogmen aus der Vernunft zu beweisen hatte. Der Cusaner aber weiß nur von einem unbekannten Gotte, dem man sich allein etwa durch Erkenntnis seiner kleinsten Geschöpfe langsam zu nähern vermag.

Ein anderer Widerspruch zwischen dem Agenten des Papstes und dem freien Schriftsteller. Die Türkengesahr ist für das Abendland drohender geworden als je; Konstantinopel ist von den Türken erobert. Da predigt der Cusaner auf dem Reichstage von Regensburg im Sinne eines Panchristianismus den Türkenkrieg; zu gleicher Zeit schreibt er aber ein Buch "de pace sive concordantia sidei", ein Religionsgespräch, worin zwar nicht wie in früheren und späteren Religionsgesprächen das Christentum versteckt oder offen preisgegeben wird, worin die Fabel von den drei Ringen nicht anklingt, worin aber doch nicht mehr und nicht weniger gepriesen wird als eine Einigung aller Konsessionen der Erde; Christen aller Bekenntnisse, Juden, Türken, Perser, Indier und Tar-

<sup>\*)</sup> Der "liber naturae" wurde 1436 vollendet; er ist seitdem von Protestanten und Mystitern sür einen Vorfauser ihrer Lehren erklätt worden, mit Unrecht. Wie dürsen und durch den Umstand nicht irreführen lassen, daß ein so überlegener Geist wie Montaigne das Buch (für seinen Vater) ins Französische überseste und dem Verfasser ein langes Kapitel in seinen Essay widmete. A. v. Sabunde war nur unklarer, aber durchaus nicht seiter als andre kirchliche Schriftsteller der Zeit. Ühnsich steht es um den weniger oft genannten Bradwardinus: die Vernunst wird freundlich behandelt, solange sie sich nicht über den Glauben erzeben will.

taren kommen zu Worte und einigen sich mit Jesus, Vetrus und Paulus auf den eigentlich schon deistischen Sat, daß es einen Gott gebe und es auf die Form des Gottesdienstes nicht ankomme; zu den verschiedenen Völkern habe Gott verschiedene Propheten gesandt. Lasse man nur den Juden ihre Beschneidung, den Beiden ihre Götterbilder und so jedem Volke seine Gewohnheiten, so könne man sich über die Anbetung des einen Gottes friedlich vertragen. Der Cufaner ist Ratholik und Rardinal genug, um in seine Schrift Versuche einzuschmuggeln, die Geheimnisse der Dreieinigkeit und der Menschwerdung auch bei Türken und Reiden zu entdecken; doch das Wesentliche des merkwürdigen Buches ist der Aufschrei: wir kommen ohne gegenseitige Duldung und Achtung aus der Religionsfeindschaft und den Religionskriegen nicht beraus. Der Cusaner hatte von den Jussitenkriegen, der Eroberung von Konstantinopel und dem Versagen einer Versöhnung zwischen der abendländischen und der morgenländischen Rirche mehr gelernt als Papit und Raifer.

Inzwischen ist er Bischof von Briren geworden und beginnt da, weil er sich als ein Kardinal und bald als ein Freund des neuen Bapstes mehr dünkt als ein einfacher Bischof, einen Rampf mit seinem Landesberrn, einen Rampf um die Vormacht der Kirche. Unbekümmert darum. daß er aus seinem Bistum vertrieben wurde, nimmt er seine geschäftige Wirksamkeit und seine schriftstellerische Tätigkeit wieder auf. Ich wurde bei einem mühevollen Studium der Schriften aus seinen letzten zehn Jahren den Eindruck nicht los, daß er in seiner Philosophie immer spielerischer wurde, während er als Kirchenfürst immer tapferer eine große Reform der Kirche, an Haupt und Gliedern, forderte und so für die Gedanken des Basser Ronzils eintrat, die er zwanzig Jahre vorher verraten batte. Ganz spielerisch ist sicherlich das von ihm erfundene Rugelspiel trok aller abgründigen mathematischen Allegorien, spielerisch scheint mir aber auch der "Dialogus de possest", \*) der für die Sprachkritik nicht ernsthafter wird, wenn wir den Gedankengang in der Sprache Regels auszudrücken suchen: Gott ist das Wirkliche an sich und das Mögliche an sich, faßbar also erst in der Synthese von Wirklickeit und Möglickeit. (An seinen letten Schriften hat der Cusaner den Dreischritt des Denkens noch weiter entwickelt: es gibt eine Weisheit an sich, die uns unerkennbare Weisheit der Möglichkeit, es gibt eine Weisheit der Wirklichkeit, die aber nur ein Abglanz der Wirklichkeit ist; es gibt aber auch einen Abglanz des Abglanzes, die dritte Stufe der Weisheit, die Lehre vom Wirklich-

<sup>\*)</sup> Das barbarische Wort ist eine Zusammensehung von "posse" und "esse"; es ist unübersehbar; wir tommen dem Sinne am nächsten, wenn wir uns ein Substantiv benten, in welchem die Begriffe der Möglichteit und der Wirklichteit vereinigt sind.

werdenkönnen. Auf dieser Stufe hat der Cusaner sein tiesstes Wort geprägt, das überraschend an das Tat-twam-asi der Inder erinnert: Gott ist das Non-aliud. Du oder ich sind Gott.) Spieserisch scheint mir auch, mit seinem großen Gedanken von der friedlichen Vereinigung aller Vetenntnisse der Erde verglichen, sein breites Vuch von der Siedung des Korans ("de cribratione Alchorani"); es konnte die Türken nicht überzeugen und die Christen kaum fördern, wenn da die christichen Wahrheiten mit mehr Sophistik als historischem Sinn aus dem Koran bewiesen wurden.

Der Cusaner starb, ohne in sein Bistum zurücklehren zu können; er war sogar vom Berzoge Sigismund von Österreich einige Zeit gefangen gehalten worden. Der Herzog hatte es nicht geduldet, daß der Cusaner, in seiner Studierstube ein pantheistischer Mystiker, also ein Retzer, als Kardinal ein Verkünder von Reformideen, als der einfache Bischof von Brixen kirchliche Realpolitik trieb und womöglich das ganze Land Tirol seiner geistlichen Herrschaft unterwerfen wollte.

Wenn ich den Cusaner trotz seines Schwankens zwischen einem unerkennbaren Gotte und einem robusten Rirchenglauben in dieser Geschichte der Aufklärung nicht übergeben zu dürfen glaubte, so möchte ich mich vorerst darauf berufen, daß sein verwegenster Schüler, Bruno, ihn einen göttlichen Mann genannt hat; wir können genau verfolgen, wie die mathematischen Träumereien des Cusaners durch die neue Astronomie des Ropernitus abgelöst wurden und damit auch der katholische Pantheismus durch den unchriftlichen Pantheismus Brunos, wie dann die neue Psychologie Lodes hinzutrat und Toland über dem unchristlichen Pantheismus Brunos zulett seinen atheistischen Pantheismus aufbaute. Aber auch eine eigentliche Schule bat der Cusaner als sein Erbe hinterlassen; Faber Stapulensis (Jaques le Fèvre d'Etaples), der die Werke des Cusaners zuerst berausgab, wirkte als sein Schüler weiter und hatte in Bovillus (Charles Bouillé) wieder einen Schüler, der die Unerkennbarkeit Gottes lehrte. Von Faber Stapulensis führen dann andere Fäden zu Agrippa von Nettesheim, dem Scharlatan in der Mystik, der der Welt dann das Rätsel seines großen Lachens und seiner wilden Stepsis aufgab.

Der Cusaner hatte seine erste Ausbildung — wie erwähnt — zu Deventer erhalten, in dem Mutterhause der Brüder des gemeinsamen Lebens. Es wäre immerhin von Bedeutung, wenn eine Nachwirkung dieser Jugendeindrücke dei dem Kardinal nachzuweisen wäre; ich glaube aber nicht, daß man da über einige allgemeine Züge hinausgehen darf, die überdies zugleich Züge des ausgehenden Mittelalters waren. Die

Begründer der Brüderschaft und der "modernen Frömmigkeit" waren Gegner ber Scholaftit und ber Monche und waren einer ernften firchlichen Freiheit und einer beschaulichen Mystik zugetan. Sie saben schon in der zweiten Hälfte des 14. Rahrhunderts so flar die Mikbräuche der römischen Kirche, erkannten den Gegensak zwischen der gewordenen driftlichen Lehre und der ursprünglichen Lehre Resu Chrifti, sehnten sich darum nach einer Art von Urchristentum und beriefen sich unmittelbar auf die Beilige Schrift, die sie bereits in den Volkssprachen lasen und lefen lieken. Die Brüder waren aber nicht tampflustig und stellten darum den alten Dogmen keine neuen gegenüber; es wird schon dabei bleiben mussen, was Ritschl bemerkt bat, daß die Brüder des gemeinsamen Lebens Vorgänger der Pietisten waren. Ihre überaus zahlreichen Niederlassungen (in den Niederlanden und in Deutschland) bildeten ein bewußtes Gegenstück gegen die Mönchsorden, doch auch da enthielten sich die Brüder jedes Angriffs; sie begnügten sich damit, den üppigen und müßigen Monchen ibren eigenen Wandel entgegenzustellen: vita clerici evangelium populi: in ihrer Gemeinschaft herrschte Armut und Geborsam, aber in Freiwilligteit; auf torperliche Sauberteit und geiftigen Schmuck wurde groker Wert gelegt. Dem Humanismus gestatteten sie Zutritt. Als von ganz anderer Seite die Rirche endlich reformiert wurde, da waren viele von den Brüdern stark genug, sich der Bewegung nicht anzuschließen; sie meinten wohl, sie besähen schon von ihrem Gründer Geert Groote ber die innere Frömmigkeit beffer und reiner, als Luther fie ihnen brachte; und diese Meinung wird nicht ganz unberechtigt gewesen sein.

Den Grundgebanken dieser "modernen Frömmigkeit" ist der Cusaner sein Leben lang treu geblieben; während er als Politiker den Ansprüchen des Papsttums diente und so persönlich zu genügendem Ansehen gelangte, um vielleicht die Kirche selbst regieren zu können, verlor er die Reform von Geistlichkeit und Mönchsorden niemals aus den Augen. Diese Tätigkeit tritt nur darum in den Hintergrund, weil der Cusaner sich nicht so eng beschränkte wie seine Lehrer zu Deventer, weil er als Kirchenfürst in die großen weltlichen Kämpse der Zeit hineingezogen wurde und als Denker den Versuch machte, die gesamte Lehre von Gott und dem Menschen und die Erkenntnisphilosophie dazu umzusormen. In diesem großen Rahmen ist Raum genug für manche Reherei, für Freigeisterei nur dann, wenn man den Cusaner mit dem Maßstabe derzenigen Scholastik messen will, die der Ausdruck des orthodoren Ratholizismus geworden und geblieben ist. Besonders wenn man ihn mit Thomas von Aquino vergleicht.

Will man also den gottseligen Pantheismus oder besser Panentheismus weitherzig ein Zeichen freien Denkens nennen, so war der Kardinal

Nicolaus von Cusa ein wenig Freidenker. Sein Wissen vom Nichtwissen war keine verneinende Skepsis: aber gegenüber der Sicherheit, mit welcher Thomas alle Eigenschaften Gottes und der Engel zu kennen vorgab, war es doch ein bescheidenes Bekenntnis: es gibt kein Erkennen, wenn nicht das Erkennende und das Erkannte in Eins zusammenfließt. Eber könne ein Blinder nach dem Hörensagen den Sonnenglanz beschreiben als ein Sebender: fo blind seien die scholastischen Theologen. In der Auffassung Gottes flieke Erkennendes und Erkanntes nur durch die Liebe ausammen. Thomas war wortabergläubisch bis zum äußersten; der Cusaner wußte schon, daß die Einheit, in welcher Erkennendes und Erkanntes zusammenfließen müssen, namenlos ist, abnte schon, daß die Einheit keine Zahl ist, sondern nur Ursprung und Endziel der Zahlen. Er war kein Nominalist im Sinne Odams: ibm find die Allgemeinbegriffe keine bloken Gedankendinge, denn auch Gott ist ein Allgemeinbegriff; aber für uns Menschen ist Gott nicht durch Sprache erkennbar. Daber des Cusaners oft tiefsinnige, oft verstiegene Versuche, sich der Erkenntnis Gottes durch mathematische Symbole zu nähern. Die bewußte Symbolik, zu der er aus dem Nichtwissen seine Auflucht sucht, unterscheidet ihn wieder von der Hegelei: ber Dreischritt des Rönnens (das Wirkenkönnen, das Werdenkönnen, das Gewordenseinkönnen) tritt nicht mit dem Anspruche auf, die Welträtsel ju lofen; die Deutung der Preieinigkeitslehre ift nicht wie bei Begel ein Rückschritt in die Kirche hinein, sondern eher ein Fortschritt aus der Kirche heraus; Denken und Wirklichkeit und dazu der Akt dieses Zusammendenkens werden in Eins verbunden, aber nicht im Ropfe des Philosophen, sondern höchstens im Sensorium Gottes. Von Regel wie von Thomas unterscheidet sich der Cusaner endlich dadurch, daß er eine helle Freude hat an dem farbigen Abglanze der überirdischen Welt, an dem schönen und geschmeidigen Menschenleibe, an der schönen sinnlichen Gottesnatur, die er an Werkeltagen fast wie ein Physiker ansieht.

Erinnern wir uns nun noch einmal daran, daß der Cusaner die Einführung in die glühende germanische Mystit den Brüdern des gemeinsamen Lebens zu danken hatte, daß die Gründung dieser Brüderschaft wahrscheinlich bereits von dem Lehrer des Geert Groote geplant war, dem Doctor ecstaticus Ruysbroet, daß Johannes Ruysbroet sedhart war, dem Bünger, vielleicht ein persönlicher Schüler des Meisters Echart war, so ist die Rette geschlossen, die den Cusaner mit dem indrünstigsten Reher des Mittelalters verbindet. Ich werde mich hüten, aus dieser Catsache weitgehende Schlüsse zu ziehen, werde auch der Versuchung widerstehen, aus den Schriften des Cusaners Stellen herauszureißen und zu sammeln, die ihn allzu deutlich zu einem Genossen der mystischen Reherei machen

würden; denn am Ende wollte er felbst auf seine Zeit nicht als ein Reter wirken. Aur darf nicht verschwiegen werden, daß dieser papable Rirchenfürst Gedanken wälzte, die hundert Rahre später in freieren Röpfen den Weg zu einer gottlosen Mystik bahnten. Zwar die leidenschaftliche Sehnsucht nach einer Vereinigung mit dem Alleinen, nach einer Vergottung des Menschen, ist noch wie bei Echart und bei Rupsbroek, gottselige Frömmigteit; Goethe läßt sie den Pater ecstaticus heiß genug ausströmen: "Ewiger Wonnebrand, glübendes Liebeband, siedender Schmerz der Bruft, schäumende Gottesluft." Aber daß Gott nicht die Weltseele sei wie eine Menichenseele im Andividuum, daß das Wesen der Sand in der Menschenseele wirklicher sei als in der Hand, das leitet schon zu einem Panpsychismus hinüber, der kaum mehr einen persönlichen Gott kennt. Daß die Vergottung des Menschen für den Sohn Gottes fast nur noch Liebe übrigläßt, das leitet zum Socinianismus hinüber, wenn auch das Geheimnis der Oreieinigkeit mit immer neuen Deutungen scheinbar orthodox festgehalten wird. Und wenn gar der Cusaner (besonders "de docta ignorantia" Rap. III) die Ewigkeit des Sohnes dadurch aufhebt, daß er das Verhältnis zwischen Vater und Sohn "überzeitlich" nennt, so rüttelt er an einem Dogma aller driftlichen Rirchen.

## Fünfzehnter Abschnitt Die Reformation. Luther und Erasmus

Datierung des Mittelalters

Noch einmal: anders würde ich den Cusaner gesehen haben vom Standpunkte der Philosophiegeschichte, anders vom Standpunkte einer Geschichte der Mystik, wieder anders in einer Geschichte der Wissenschaften. Und wiederum: nur in seiner Studierstube war der Cusaner seiner Zeit voraus, bald fühn, bald ängstlich, als Rirchenpolitiker jedoch, als handelnder Mensch also, bätte er selbst für das 15. Rahrhundert noch rückständig genannt werden sollen. Man muß überall zwischen der idealen und der realen Macht der mittelalterlichen Rirche unterscheiden. ideale Macht stütte sich auf Gedanken oder Worte, die seit der Mitte des 3. Jahrhunderts für wesentliche Eigenschaften der Dogmen ausgegeben und schließlich in allen papstlichen Bullen wie Axiome wiederholt wurden; danach hieß die christliche Rirche, bereits seit dem Ende des 1. Jahrhunderts die katholische zubenannt: einzig, heilig, allgemein, ausschließlich und apostolisch; wer diese Eigenschaften der Rirche, die langsam die römische Rirche geworden war, nicht anerkannte, wurde ein Reker, konnte, wenn er für seine Überzeugung starb, nicht ein Märtyrer werden. Mit solchen idealistischen Schlagworten wurde die Macht der Rirche in ein System gebracht, in ein Recht der Rirche umgewandelt, nachträglich, für den Wortstreit in allen Rämpfen zwischen den Fürsten und den Bäpsten. Als der Wortstreit, besonders seit dem 13. Jahrhundert, lauter und freier geführt wurde, ließen sich's die Aufklärer angelegen sein, die Einheit, die Beiligkeit, die Allgemeinheit, die Ausschließlichkeit und endlich auch die Apostolizität, d.h. die Ursprünglichkeit oder Echtbeit der römischen Rirchenlehre, zu bestreiten. Sie mußten in diesem geistigen Rampfe zunächst unterliegen, weil der aus dem Altertum gerettete Wissensrest allein beim Rlerus war, eben nur die wenigen Aufklärer ausgenommen, und weil die Laien eine träge, des Lesens und Schreibens unkundige Masse bildeten. Sie mußten aber auch darum unterliegen, weil diese Wortwaffen nur offiziell, nur zum schönen Scheine gebraucht wurden, weil die reale Macht der Kirche auf Menschen und Dingen berubte, auf dem knechtischen Gehorsam der Laien und auf dem Reichtum der Geistlichen. Rede Form des Aberglaubens und jede Fälschung von Urkunden wurde von der Kirche skruppellos angewandt, um den Gehorsam von Fürsten und Völkern zu erzwingen, um den Reichtum der Geistlichen zu vermehren. Schon aus diesem Grunde geht es nicht an, mit der sogenannten Reformation die Zeit des Mittelalters abschließen zu lassen; denn die Reformatoren befreiten ja Fürsten und Völker nicht von der Anechtschaft, von der Unterwerfung unter kirchliche Sätze; es lag nur an äußeren Verhältnissen, daß die Reformatoren die Fürsten ju Berren ihrer Rirchen zu machen schienen, als Papst-Fürsten, als die gottgewollten Obrigkeiten, wobei den Geistlichen die Deutung von Gottes Wort vorbehalten blieb, daß die protestantische Geistlickeit in einer weniger opferbereiten Zeit sich mit irdischen Gütern zufrieden gab, die den Reichtumern der römischen Kirche gegenüber als Armut erscheinen mußte. Einzigkeit, Beiligkeit, Allgemeingültigkeit, Ausschließlichkeit und Echtheit der von ihnen gegründeten Kirchen lehrten auch die Reformatoren, erst Das Mittelalter borte nicht früher auf, recht ihre kleinen Nachfolger. als bis alle diese Unterlagen der Unduldsamkeit langsam vernichtet wurden, ungefähr um die Mitte des 17. Jahrhunderts. Eigentlich mit dem Westfälischen Frieden. Die reale Macht der römischen Rirche wurde durch die Reformation in Europa eingeschränkt, in einigen Staaten vernichtet; aber die geistige Macht kirchlicher Autorität wurde nicht angetastet; ja, durch den Rampf zwischen Reformation und Gegenreformation wurde die theologische Streitlust noch mehr aufgepeitscht und lieferte die Theorie zu den großen Religionskriegen, die erst jett an die Stelle der mittelalterlichen Kreuzzüge und der Retzerverfolgungen traten und das Mittelalter nur noch blutiger und barbarischer fortsetten Erst der Westfälische Friede sehte also diesen Buständen ein Biel (vgl. S. 332).

Es wäre an der Zeit, auch aus unseren Schulen die Einteilung der Weltgeschichte zu verbannen, wo das Mittelalter ungefähr um das Jahr Protestantische Geschichtschreiber lassen die sogenannte 1500 aufhört. Neuzeit mit der Reformation beginnen, und katholische Schriftsteller haben diese Geschichtsklitterung übernommen, wenn sie auch die Entdedung Amerikas, die Erfindung des Buchdrucks und die Einführung der Schießwaffen als die Ereignisse betrachten, die Epoche gemacht haben. Ich will diese drei Ereignisse in ihren Wirkungen wahrlich nicht unterschätzen; aber diese Wirkungen brauchten Jahrhunderte zu der Entwicklung, die wir mit falscher Optik in die zweite Hälfte des 15. Jahrhunderts verlegen, selbst die Kulturtat der Erfindung beweglicher Lettern diente vorerst nur kirchlichen, sodann humanistischen Zwecken, diente höchstens der streitenden und später der toten Reformation, bis die Bölker außer dem Lesen auch noch das Denken gelernt hatten und jetzt erst der mechanische Buchdruck allerdings die Ausbreitung des freien Denkens in einer Weise beschleunigte, die vorher nicht möglich gewesen wäre. Aur gegen die Absicht der Reformatoren hat die Reformation langsam zu der Selbstzersetzung des Kirchenglaubens geführt; Luther, Calvin, Zwingli hatten die Rirche und den mittelalterlichen Geist retten wollen. der Beit, diese gesamte theologische Bewegung als eine mittelalterliche Erscheinung zu begreifen. Die neue Reit beginnt wirklich erft um die Mitte des 17. Rabrhunderts.

Selbstverständlich ware es wieder Willfür, für den Gebrauch von Schulkindern bestimmt, wenn man nun etwa das Jahr 1648 für den Beginn der neuen Zeit auswählen wollte. Selbstverständlich geben die Anfänge der Geistesbefreiung auf die Renaissance und noch weiter zurück. Doch um die Zeit des Westfälischen Friedens drängen sich so viele Tatsachen der politischen und der wissenschaftlichen Geschichte zusammen, daß die abendländische Welt doch mit überraschender Schnelligkeit eine neue Richtung einzuschlagen scheint. Einige Daten mögen die Bedeutung der Jahrzehnte um 1650 beweisen. Die neue Naturwissenschaft oder Physik im weiteren Sinne knüpft an die Lebensarbeit von Galilei an, und der stirbt 1642; das Barometer wird 1644 erfunden, die Pendeluhr 1655, und beide Werkzeuge finden Anwendungen, die über Wetterporhersage und praktische Zeitmessung weit hinausgeben. Das Fernrohr war 1634 erfunden worden und die weltstürzende Hypothese von der Gravitation war im Geiste Newtons schon 1666 fertig, wenn er auch noch viele Jahre für die rechnerische Begründung nötig hatte. Die neuere

Medizin und Physiologie beginnt mit William Barven, der seine Lebre vom Blutkreislauf 1628 veröffentlichte, 1649 verteidigte und seine Schrift, die durch den Satz "omne animal ex ovo" den antiken und mittelalterlichen Fabeln ein Ende machte, 1651 herausgab. Um die gleiche Beit erstand die moderne Anatomie durch die Anwendung des Mitrostops: und Sydenham gab wieder einmal das Beispiel einer nichtmetaphysischen Medizin. Die Mathematik, die Grundlage aller exakten Wiffenschaften, erfand sich ihre modernen Methoden und Raltule erft im 17. Rahrbundert, dem saeculum mathematicum. Descartes gab seine analytische Geometrie, das Organon aller höheren Mathematik, 1637 beraus: Anfinitesimalrechnung und Wahrscheinlichkeitsrechnung folgten. Die Philosophie desselben Descartes (der Discours ist ebenfalls von 1637), die vom absoluten Zweifel wenigstens ausgegangen war, wenn auch nicht bei ihm stebenzubleiben wagte, und das neue Vernunftrecht von Bugo Grotius wirkten auf Hobbes, der 1651 seinen Leviathan in englischer Sprache herausgab und in diesem Buche zum ersten Male die Theorie des modernen, untirchlichen Staates aufstellte. Ihm folgte Spinoza 1670 mit seinem theologisch-politischen Traktat, der die Bibelkritik begründete und die Tolerang forderte.

Noch ein Umstand würde dafür sprechen, in unseren Darstellungen das Mittelalter später enden zu lassen, als es nach dem Berkommen geschieht; nichts ist bezeichnender für das driftliche Mittelalter als der Teufelswahn und der Berenwahn, wir haben aber gefeben, daß die infamfte Schmach der Christenheit, eben die Herenprozesse, erst gegen Ende des 17. Rahrbunderts aufzuhören begann, daß die papftliche Bulle, die die Herenprozesse amtlich einführte, just in das Rabrzehnt fällt, mit welchem man gewöhnlich das Mittelalter abschließt. Noch näher: die Herenbulle ist 1484 berausgekommen, ein Jahr vorher war Martin Luther geboren worden.

Luthers Bedeutung für die Weltgeschichte, d. h. für die Bolter- Luther geschichte des Abendlandes, Luthers Bedeutung für die deutsche Kultur und die deutsche Sprache wird in keiner Weise berabgemindert, wenn entschieden gegen die geschichtliche Fälschung Protest erhoben wird, als hatte er den Grund zur Geistesfreiheit gelegt und zur Gewissensfreiheit. Die von ihm mit allen Mitteln eines Volitikers errichtete neue Kirche unterschied sich von der katholischen Rirche des Mittelalters nur in sehr wenigen Glaubensfähen und in einigen Vorschriften des Rultus \*); für

Mauthner, Der Atheismus. I. 31

<sup>\*)</sup> Dafür, daß Luthers Abfall von Rom nicht auf den Rern der Sache ging, nur einen luftigen Beleg anstatt einer theologischen Abhandlung. Bum Lutherjubilaum von 1883 tonnte ein tatholischer Geistlicher (er unterschreibt fich G. M. Gd., fein Wohnort Munchen) fich ben Spag machen, einen "Römisch-tatholischen Ratechismus von Dr. Martin Luther, weiland Professor in Wittenberg" berauszugeben. Das Buchlein (in Burzburg bei F. R.

die eigene Reterei verlangte er Duldung und hat da das gewaltige Verdienst, jum ersten Male eine Regerei durchgesett zu haben; gegen die Retereien in der neuen Kirche aber wurde er mit den Jahren und mit dem wachsenden Erfolge immer unduldsamer, und seiner Rirche fehlte es nur mitunter an der Macht, niemals an dem Willen, die Andersgläubigen mit Feuer und Schwert zu verfolgen. Seit 1525 war Luther wahrlich kein Freiheitstämpfer mehr. Wahr ift allein, daß sein Rampf gegen die unfehlbare Autorität der römischen Rirche langsam und gegen seine Absicht eine Rritik der alten Theologie stärkte, so daß innerhalb der protestantischen Welt, aber außerhalb der lutherischen Rirche, durch Bibeltritit und Begriffstritit eine Bewegung entstand, in deren Folge endlich Männer möglich waren, die sich noch Protestanten nannten, doch im Sinne Luthers taum mehr Chriften waren. Wenn nun biefe Berren vom liberalen Protestantenverein sich von ihrer Vietät gegen den starten Reformator verleiten laffen, Geiftesfreiheit und Gewiffensfreiheit, die wirklich in der protestantischen Welt weit mehr als in der kalholischen gefördert worden find, dem Luther felbst in die Gesinnung zu legen, so treiben sie — oft in gutem Glauben — das gleiche Fälscherhandwerk wie einst die Rirchenväter und die Evangelisten selbst, die im Alten Teftament überall Verkündigungen der Lehre Zesu nachweisen wollten.

Richtig ift, daß Luther in den Zeiten des heftigsten Rampfes mit seiner unerhörten Sprachkraft gegen die Verfolgung der Reker und gegen jeden Gewissenszwang auftrat; das mußte er, wenn er das Recht auf seine eigene Regerei behaupten wollte. Da sprach er zu den Fürsten: "Es wäre ja viel erträglicher, obgleich ihre Untertanen irrten, daß sie fie schlechtweg irren ließen, denn daß sie sie zur Lüge und anders zu fagen bringen, denn sie im Bergen haben." Da fand er die dulbsamen Worte: "Reherei ist ein geistlich Ding, das kann man mit keinem Gisen hauen, mit keinem Feuer verbrennen, mit keinem Baffer ertränken. Es ist allein das Gotteswort da, das tut's." Richtig ist auch natürlich, daß Luther, selbst von seinem Gewissen getrieben, mit Lebensgefahr gegen die papstliche Macht aufzutreten und die Bibel nach seiner persönlichen Überzeugung zu deuten, in beschränktem Umkreise für das Recht des Gewissens, ber Überzeugung, der Persönlichkeit seine ganze Rraft eingesett. hat prachtvolle Worte geprägt über die führende Stellung des Gewissens im Glauben. Es sei das stärkste und zugleich empfindlichste Vermögen

Bucher erschienen) enthält alle Lehren der katholischen Kirche, auch die über Beichte, Fegfeuer, Heiligen- und Marienverehrung, mit eigenen Worten Luthers, die freilich frühen und späten Schriften entnommen und oft aus dem Zusammenhange gerissen sich. Immerhin wirft die Möglichkeit einer solchen Zusammenstellung ein Licht auf den Geist von Luthers Befreiungstat.

Luther 483

der Menschenseele, es befreie von allen Menschengeseken. "Es ist nichts Bärtlicheres im Himmel und auf Erden und das weniger Schimpfs leiden kann denn das Gewissen. Man spricht, es sei ein zärtlich Ding um ein Auge; aber das Gewissen ist noch viel zärtlicher." Wenn man's so lieft, möcht's leidlich scheinen. Der Atheist und Anarchist Knutsen, der ohne jede Nachwirkung die Sekte der "Gewissener" zu stiften suchte, hatte sich auf solche Sate Luthers berufen können. Und Eduard v. Hartmann hat mit Recht die "Selbstzersekung des Christentums" auf die Notwendiakeit zurückgeführt, die den frommen Luther zwang, seine eigene gewissenhafte Deutung der Bibelworte an die Stelle der römischen Tradition au seken.

Aber eben hier, in der Unterwerfung unter das Gotteswort, hörte die Gewissensfreiheit Luthers auf. Er hatte einmal gesagt: "Wenn man die Gewissen mit äußerlichen Gesetzen anfängt zu binden, so geht bald der Claube und das driftliche Wesen unter." Und er abnte gar nicht, daß nur ein äußerliches Gesetz, die Tradition nämlich, ihn zwang, die Bibel als Gottes Wort anzuerkennen. Er glaubte freilich, das freiwillig zu glauben und den Glauben an das Dasein eines Gottesworts von Gott selbst ins Berg gelegt erhalten zu haben; er wußte nicht, daß dieser vermeintlich angeborene Glaube ihm nur anerzogen war. Und klammert sich im Eifer seiner Streitigkeiten an den Buchstaben wie nur je ein Bavist.

Wenn nun schon der Theologe Luther eine sehr enge Gewissens- Freiheit freiheit lehrt und als anerkannter Führer keinen Widerspruch anders gerichteter Gewissen duldet, so steht es noch viel schlimmer um den Politiker Luther. Der hat mit dem Begriffe der Freiheit, auch der Gewissensfreiheit, ein bedenkliches Spiel getrieben. Wie er die von Gott gesetzte Obrigkeit in ihren herrischen Gelüsten unterstütte, so verlangte er von den Untertanen jeden Verzicht auf die Freiheit, so oft es die öffentliche Ordnung wünschenswert erscheinen ließ. Dieser Verzicht auf die Gewissensfreiheit sollte nach Luthers Worten nur die Angelegenheiten betreffen, bei denen der Leib des Menschen in Frage kommt; aber unmerklich gewann so die Obrigkeit auch über Seelenangelegenheiten Gewalt, und aus Luthers Lehre entstand der gewissenmörderische Grundsat; cujus regio illius religio. Luther nahm sich heraus, den Leuten, deren Gewissen anders urteilte als das seine, ein Gewissen überhaupt abzusprechen; und wer tein Gewissen habe, der verdiene auch teine Gewissensfreiheit. Un dieser Nichtswürdigkeit erkennt man den Luther, der jede Schandtat gegen die Schwarmgeister und gegen die unglücklichen Bauern guthieß. Wer die Freiheit Christi nicht so verstand wie er selbst, der gehörte zum mutwilligen Böbel und zum halsstarrigen Volke. "Darum gehöret auch

ein ander Meifter für sie, nämlich ber Benter und Stodmeifter, der sie lehre: wenn sie nicht wollen Gutes tun in Gottes Namen, dak sie es tun in eines anderen Namen und keinen Dank, sondern höllisch Reuer und alle Plage zu Lohn haben." Die Feindschaft Luthers gegen jede Art von Volksbefreiung tritt in seinem Verhalten gegen die Bauern nur besonders grell in die Erscheinung; gerade weil er ein Staatsmann war, ein ganz vorzüglicher Realpolitiker, und weil er zugleich eine tiefe Reigung zu geistlicher Herrschsucht hatte, wurde die ganze Bewegung seiner Reformation zu einem unehrlichen Spiel, bei welchem die Politik immer den Ausschlag gab. Wenn auch nur die Zeitstimmung, von den Forderungen der Raditalen zu schweigen, sich hätte durchsetzen können, so wäre das gesamte Deutschland wie ein Mann von der römischen Herrschaft abgefallen und die westlichen Rönigreiche hätten sich der neuen Rirche angeschlossen; die papstliche Diplomatie verstand es aber meisterlich, die Machtgier der Großen in höchster Not für ihre Zwecke zu benüten und nicht nur das Abendland, sondern auch Deutschland zu spalten. Auf dem ungeheuren Schachbrett, auf welchem Raiser Rarl feine Buge jog, war Luther wirklich nur ein Bauer; der Raiser hatte seine Anteressen auf der ganzen Welt zu verteidigen, hatte mit den Gegenzügen des Papftes und des Königs Franz zu rechnen und ließ schon 1521 ganz deutlich nach Rom seinen Grundsak melden, daß eine Band die andere wasche: er wolle dem Papite in firchlichen Fragen gefällig fein, wenn der Papit ihm sonst gefällig wäre. Die Kriege mit Franz I. hatten mit der Religion nicht das mindeste zu schaffen; sie waren eine Fortsetzung der alten dynastischen Streitigkeiten zwischen Burgund und Frankreich. Gewiß war dem Spanier Rarl der deuische Mönch Luther ein höchst widerwärtiger Störenfried, aber in der Bolitik wäre ibm ber Teufel selbst als Verbundeter willkommen gewesen.

Nicht anders waren die deutschen Kurfürsten als Politiker frei von kirchlichen Rücksichten; hatten sie doch nur wenige Jahrzehnte früher ernsthaft daran gedacht, den böhmischen Utraquisten Georg von Podiebrad zum deutschen Könige zu wählen. Und als erst Luther nach zweijährigem Bögern, im Handeln so tapfer wie Melanchthon im Denken, zum Abfall von Rom entschlossen war, da sahen die deutschen Fürsten überail nur eine günstige Gelegenheit, auf Grund der neuen Kirche eine Landeshoheit zu errichten. Und Luther ging mit den Fürsten; so entwickelte sich der Protestantismus, der immerhin groß begonnen hatte, zu einem Geschäfte der Territorialherren.

Welche Rolle gar das Seschäft im engeren Sinne, das bare Seld, in der Reformationsbewegung spielte, das wäre einer besonderen Unter-

Gelb

suchung wert, die ganz groteske Rusammenhänge bieten würde. Um die banerischen Theologen gegen das Evangelium ungünstig zu stimmen, bewilligte ihnen der Papst, daß in jedem Domkapitel mindestens eine der reichen Domberrnpfründen einem Brofessor der Theologie aufallen sollte: und wir wissen von manchem Mitläufer (wie Johann Haner)\*), der durch Aussicht auf bessere Versorgung verführt wurde, der Reformation wieder untreu zu werden. Es stand um die geistlichen Rämpfer oft nicht anders als um die Landsknechte: kein Kreuzer, kein Schweizer; wird doch sogar von dem gewaltigen Kriegsmann Bescara berichtet, er habe just am Tage von Pavia gerufen: "Gott gebe mir hundert Jahre Krieg und nicht Einen Schlachttag; aber heute ist tein Ausweg." Luther selbst ift für seine Berson frei von so schmutigem Sandel, aber nicht die Bewegung. Der Born gegen den ganzen Ablagunfug richtete sich ja dagegen, daß vom Auslande Geld gemacht wurde; als die Beute einmal dem Rurfürsten von Mainz zugute kommen sollte, hatte sein weltlicher Bruder, der Rurfürst von Brandenburg, gar nichts gegen den Ablakkram. Das tollste Stück ist die Beteiligung des Bankhauses Fugger an der Finanzierung des Ablasses. Die Fugger hatten dem geistlichen Kurfürsten von Mainz eine große Summe vorgestreckt, die ihnen mit 50 Brozent der einlaufenden Ablakgelder Bug um Bug immer sofort zurückgezahlt werden sollte; Agenten des Bankhauses wurden also den Ablakkrämern beigegeben und hatten das Recht, allabendlich die Hälfte der Lösung einzustreichen; es ist sehr wahrscheinlich, daß die Fugger, um das Unterpfand ihres Darlebens besorat, die Bulle des Vapstes gegen Luther, die freilich erst Öl ins Feuer gok, in Rom durchgesett hatten, wie denn die Fugger auch die Raiserwahl Rarls wohl begünstigt und die Rosten der Disputation Dr. Eds bezahlt haben mögen. Bereits vorher, in den Händeln von Reuchlin, scheint das Geld oft die Entscheidung herbeigeführt zu haben; die Briefe der Dunkelmänner sind voll von Unspielungen auf die Bestechungen, die die Dominikaner in Rom verübten; natürlich wird von der anderen Seite der Partei Reuchlins derselbe Vorwurf gemacht. Es wäre eben eine grobe Ungerechtigkeit, nur die Papisten am Golde hängen zu laffen. Nicht nur die Fürsten und die Nitter, auch die Prediger des Evangeliums hatten menschliche Bedürfnisse und brauchten Geld: Franz von Sicingen und der Bauernführer Florian Gener waren wahrlich echte Ritter und verfolgten hohe Ziele, aber auch sie schauten das Geld nicht zu genau auf seine Berkunft an; und die Bekenner des Evangeliums, die Fanatiker ausgenommen, waren nicht beffer, nicht schlimmer als die Ritter. Die

<sup>\*)</sup> Einer der Humanisten, die — dem Glaubenseifer Luthers innerlich fremd, Mitläuser nur aus Ehrgeiz oder Geldgier — für das Renegatentum prädestiniert waren.

sogenannte Reformation war ein Krieg, mindestens ein Parteikamps, und war ohne Geld nicht zu führen. Die Bauern hatten es schwer genug zu büßen, daß sie ihren Krieg begonnen hatten, ohne sich vorher mit allen Kriegsmitteln zu versehen.

Bauerntrieg

Während die Reformation gegenüber dem Indifferentismus der Rirchenfürsten eine Erneuerung ober Stärkung des Gott- und Rirchenglaubens bedeutete, während sogar der Ratholizismus, durch die Erfolge der Reformation zur Besinnung gebracht, ernster und tiefer zu werden versuchte, war mit dem deutschen Bauernaufstand weit eher ein Rampf um geistige Befreiung verbunden. Oder hatte doch verbunden werden können, wenn der Aufstand nicht so schnell und so blutig niedergeschlagen worden wäre. Die katholische Geschichtschreibung lügt, da sie den Bauernfrieg zu einer unmittelbaren Folge der Reformation macht: die lutherische Geschichtschreibung lügt noch schändlicher, da sie gar keinen Rusammenhang zwischen der neuen evangelischen Freiheit und den Forderungen der Bauern zugestehen will. In Wahrheit waren die deutschen Bauern durch die römisch-rechtliche Ausgestaltung des Lehnswesens und durch die Ohnmacht der Raiser langsam zu Leibeigenen geworden. In dieser verzweifelten Lage griffen sie nach jeder Abee und nach jeder Macht. die sich ihnen darzubieten schien: hussitischer Rommunismus, evangelische Freiheit, Demokratie der oberdeutschen Städte, nationale Ritterbunde, alles war willkommen, wenn es nur Befreiung der Bauernschaft von ibren Blutsaugern versprach. Hätte ein mächtiger deutscher Fürst die Bewegung, etwa im Geiste Sictingens, großzügig und ehrlich gelenkt, jo hätte es ichon damals zu einem nationalen Staate kommen konnen, in welchem die armen Stadtbürger und die elenden Bauern ihre Rechnuna aefunden bätten. Der wilde Rommunismus Münzers brauchte nicht gefürchtet zu werden: "der Schlachttag über das gemästete Vieh, die ihre Herzen geweidet haben mit allem Wollust in des gemeinen Mannes Armut." Die deutschen Handwerker und Bauern waren weder gang so biblisch noch gang so blutgierig. An ihren zwölf Artikeln waren sie vernünftig und verlangten fast bescheiden, was man heute einen Rechtstaat nennt. Der sogenannte Heilbronner Entwurf geht offenbar auf die Reformatio Sigismundi zurud, die man ja für das Programm eines deutschen Raisers hielt, also für keine Utopie. Hätten die Bauern gesiegt oder hätte ein deutscher Staatsmann die Abeligen unterworfen und eine Verständigung auf Grund der zwölf Artikel erreicht, dann hätte es am Ende zu einer deutschen Verfassung kommen können, die sich meinetwegen im Geifte der Beit auf die Bibel grundete, aber in Wahrheit die Lebensmöglichkeit eines freien Bauernstandes und eines freien Bürgerstandes unter einem mächrigen Königtum schuf. Als Luther den "mordischen und raubischen Bauern" in den Rücken siel, beging er eine ruchlose Ungerechtigkeit; er tat so, als teilte er seine Diede unparteiisch zwischen Berren und Bauern aus, als müßten nur zunächst die Bauern auf Gelbsthisse verzichten; in Wirklichkeit gab es im deutschen Reiche keine Staatsgewalt, der zu gehorchen gewesen wäre; gegen die Gelbsthisse der adeligen Schinder und Schafter gab es keinen anderen Rat als den Ausstand.

Und wieder: hätte Luther sich 1525 an die Spike der Bauern gestellt, hätte er in seinem theologischen Berzen einige politische Voraussicht und den Mut zu einem solchen Entschlusse sinden können, dann hätte das Abendland schon damals eine große Revolution erlebt, eine bessere Revolution als die von 1789; und auch das, was nach Luthers Meinung allein nottat, die sogenannte Reformation, wäre nicht zu turz gekommen, denn die leibliche Übermacht der Bauern, verbunden mit dem geistlichen Unsehen Luthers, wäre so groß gewesen, daß die gesamte Organisation der römischen Kirche überall und für immer zertrümmert worden wäre. Durch seine doppelt seige Absage an die Bauern hat Luther sein eigenes Kind zu einem Krüppel werden lassen; er glaubte klug zu handeln und war dumm, da er sich und die neue Kirche den Landesfürsten unterwarf.

Eine Vergleichung zwischen dem Bauernkrieg und der großen französischen Revolution kann nur demjenigen zu kuhn erscheinen, der an den Worten klebt und nur das wahrnimmt, was die Gemeinsprache des Mittelalters von der Gemeinsprache der Aufklärungszeit unterscheidet. Sieht und hört man aber genauer bin, so erblickt und vernimmt man bereits 1525 jogar die Schlagworte von 1789; die Fahne mit dem Bundschub bätte recht gut schon die Umschrift tragen können, auf gut deutsch: Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit. Es ift nur ein Nebenumstand, daß die Prediger des Bauernkriegs sich bei diesen Forderungen unmittelbar auf die Bibel beriefen, die Prediger des Konvents auf Rousseau, den Naturrechtler; denn die Bauernprediger, die so fanatisch nach Brüderlichkeit aller Menschen, nach Gleichbeit von Recht und Besik, nach evangelischer Freiheit schrien, hatten sich eben auch nur, wie die Naturrechtler, aus der Bibel eine Naturreligion, eine Vernunftreligion zurechtgelegt. Das ist ja die Tragik und Komik zugleich in Luthers Stellungnahme zu der Bauernbewegung: er glaubte, die Bauern hatten seinen theologitalischen Abfall von Rom mikverstanden oder mikbraucht, bätten Reformation mit Revolution verwechselt. Ist ja gar nicht wahr. Seit Wiclif und Hus, um nicht weiter zurückzugreifen, war es vorbei mit der Autorität der Theologen, in Deutschland als dem Lande ohne nationales Regiment mit jeder Autorität. Die Bauern beriefen sich eigentlich nur auf ihre

eigene Vernunft, ihre eigene Logit und bemühten die Beilige Schrift nur, weil fie die bekannteste von allen Schriften war; bochftens daß die geiftlichen Bauernführer (wie Münzer) blutdürstiger redeten als die anderen, weil sie von dem Texte des barbarischen Alten Testaments ausgingen. Das eben war einem Luther unerträglich, daß die Bauern sich um Zenseits und Seelenheil gar nicht kummerten, daß sie breit und fest auf der Erde standen und nur die Befreiung von jeder weltlichen und kirchlichen Autorität annahmen, selbstverständlich nicht ohne die hergebrachten biblischen Redensarten. Die Bauern waren Antipapisten, aber Schon in den Sturmzeichen, die dem Bauernnicht Brotestanten. kriege im Breisgau vorausgegangen waren, langte der Bundschub nach einem Ideale der Gerechtigkeit, die freilich göttliche Gerechtigkeit genannt Wie in aller Welt hätte man sie anders benennen können und Die zwölf Artikel waren ganz diesseitig gerichtet: freie Ragb. sollen? freie Fischerei, freie Holzung; Abstellung der Bedrückungen durch das fremde römische Recht, Aufbebung der Leibeigenschaft, bescheidene Abschüttelung der Behnten; fast wie eingeschmuggelt in diese Forderungen der Bauernemanzipation der antitirchliche Wunsch, die Prediger selbst wählen zu dürfen. Doch selbst dieser Bug, der an geistliche Reform erinnerte, war diesseitiger als es schien: den Pfarrern sollte ein mäßiges Einkommen zufallen, die gehäuften Pfründen, das Eigentum der Rirchenfürsten und die ungeheuren Rlostergüter sollten säkularisiert werden zugunften des Reichs, zur Steuerentlastung der Bauern. Rein Wunder, dak (wie 1789) die Gier der Rapitalisten erwachte, als sie erst von Einziehung der Kirchengüter reden hörten; es klingt nach 1789 und auch noch viel moderner, wenn ein so ruhiger Satiriker wie Mutianus behauptet, die Bauern seien zu der ganzen Bewegung von den Städten aufgereizt worden durch jüdische Emissäre.

Aur sehr wenige von den Bauernführern hatten so große politische Biele: Errichtung eines starken demokratischen Kaisertums (mit Berufung auf das Neue Testament), Einheit des deutschen Keiche in Boll und Münze, einheitliche nationale Rechtsprechung. All das war ja lange vor Luther in der sogenannten Reformatio Sigismundi vorgebildet und dann, unmittelbar vor Ausbruch des Bauernkriegs, in der "Notdurft deutscher Nation" neuerdings aufgestellt worden. Ein Traum, der jetzt durch zwei hervorragende Menschen Wirklichteit werden zu wollen schen, durch Wengand von Miltenberg und durch Wendel Hipler; Idealismus genug steckte in diesem Traume: durch die Kraft des Volkes das Imperium deutscher Nation wieder aufzurichten, das an dem christlichen Imperium der Päpste und an der Zchucht der deutschen Fürsten zugrunde gegangen

war, das auch jett, seitdem Raiser und Bäpste sich gegen die Fürsten vereinigten, von oben ber unrettbar schien; aber firchlich war dieser demokratische Traum nicht.

Für die Unfirchlichkeit der Führer nur zwei Beispiele. Thomas Untirdlichteit Münzer war doch gewiß theologischer und frömmer als die eigentlichen Bauernführer, mar ein religiöser Schwärmer; aber auch er war so ausschließlich politisch gerichtet, auf Anwendung von Gewalt bedacht, daß er nur mit Verachtung von dem "gedichteten Evangelium" Luthers iprach, von der gedichteten Gute des "bonigsugen Christus", daß er Befreiung von den Fürsten zur Voraussetzung der Reformation machte und — worüber gar nicht zu lachen ist — freie Jagd und freie Fischerei. selbst freie Holzung, aus der natürlichen Freiheit der Rreatur erklärte. Und auch dieser Schwärmer hatte sein Seelenheil nicht vor Augen, da er nach dem Gemetel von Frankenbausen gefangen, gefoltert und zur Binrichtung abgeführt wurde; er hatte nur ein Gelächter zur Antwort und besann sich in seiner letten Stunde auf keinen Artikel des Glaubens. Zwei Jahre vorher war Franz von Sidingen, der von einem aristokratischen Imperium deutscher Nation geträumt hatte, der gleichen höheren Macht unterlegen wie die Bauern: den Ranonen. Auf den Tod verwundet lag er in seinem Burggewölbe. Da wies er jeden geistlichen Beistand zurud und antwortete seinem Raplan, der ihm die lette Beichte abnehmen wollte: "Ich habe Gott in meinem Bergen gebeichtet."

Nicht aus der Diesseitigkeit der Bauernbewegung möchte ich die Grausamkeit erklärt wissen, mit der die Rebellen überall da vorgingen. wo man sich ihnen widersette; denn diese Grausamkeit wurde denn doch maßlos überboten durch den adeligen und legitimistischen Rührer des fürstlichen Beeres, den siegreichen Bauernjörg, der nicht wie ein Chrift, aber auch nicht fühllos wie eine Bombe unter den armen Teufeln wütete; eine platende Bombe zerschmettert Menschenleiber nur aus mechanischer Notwendigteit; der Bauernjörg und seine Profosen zerriffen den Bauern die Glieder, Arme und Beine, Ohren, Nasen und Zungen, mit Lust an den Schmerzen, aus Bosheit und Rachsucht, in der Absicht und in der Hoffnung, durch ein solches Strafgericht die Wiederkehr einer solchen Revolution unmöglich zu machen. Rom und Luther dankten Gott für die Niederwerfung der Bauern.

Bevor ich nach der breiten Darstellung des Kampfes gegen die dristliche Berenreligion und nach der gebotenen furzen Erwähnung der sogenannten Reformation zu der eigentlichen Geschichte der Geistesbefreiung zurudkehre, mochte ich aber doch, als Gegenbild zu Luther, den Mann in seiner wahren Gestalt zeigen, der vor dem Auftreten Luthers der

Erasmus

gefeiertste Gelehrte seiner Zeit war, für den verwegensten Aufklärer galt. dann aber mit der kleinen Reformation nichts zu schaffen haben wollte. sicherlich zurückgehalten von der Bänglichkeit seiner armen Seele, aber doch auch wieder zurückgehalten von einer geistigen Überlegenheit, die denen um Luther unverständlich und unbegreiflich war; dessen Andenken nachber bei Ratholiken und Protestanten geschändet worden ist, als ob es schmählich wäre, im Kriege zwischen zwei Lügenparteien abseits zu stehen und seine eigene selbstgewählte Arbeit zu leisten. Ich meine natürlich den Humanisten Erasmus von Rotterdam und leugne nicht, daß mir dieser Bücherschreiber, als ich ihn erst in seiner ganzen Wirksamkeit kennengelernt hatte, lieber geworden ist als irgendein Draufgänger des Reformationszeitalters. Er war tragischer als mancher Held; und er hatte ein so feines Lächeln über die Dummheit der Gegner, die ihn von rechts und von links umschrien. Und weil ich nun einmal den geschichtlichen Rusammenbang — scheinbar wenigstens — durchbrochen babe. mag auch turz der stärkste Vorläufer des Erasmus hier seine Stelle finden. der Humanist Laurentius Valla, der innerhalb der Theologie alle Kräfte der italienischen Renaissance vereinigt hat, gegen die Theologie. Ein glorreicher Rämpfer für die freie historische Forschung, von Päpsten und Rönigen verwöhnt, dem Lebensgenusse freudig ergeben, dafür von dem boshaften Poggio maßlos beschimpft; in allen seinen wissenschaftlichen Arbeiten von hohem Ernste, eigentlich ein Bahnbrecher.

Laurentius Valla

Nachwirksamer als alle anderen italienischen Humanisten wurde Laurentius Valla dadurch, daß er mit seiner ganzen Leistung einem Erasmus ein Vorbild war. Valla (geb. 1405, gest. 1457) war ein geweihter Priester, hatte aber an den Universitäten die Stellung eines Lehrers der Eloquenz. Seine humanistischen Schriften unterscheiden sich nicht wesentlich von denen geringerer Zeitgenossen; er spottete über das schlechte Latein der Auristen, machte sich des Epikureismus verdächtig und versicherte, wenn er angegriffen wurde, seine Rechtgläubigkeit oft mit ironischen Redewendungen. Aber er ging weiter und wandte eine sehr gründliche Philologie auf geschichtliche Sätze an, die der Rirche oft wichtiger waren als Slaubenssätze: er bezweifelte die Echtheit eines angesehenen Briefwechsels Christi, bezweifelte, daß der Dionysius Areopagita, der Mystiker, ein Beitgenosse der Apostel war, bezweifelte den alten Ursprung des apostolischen Glaubensbekenntnisses, ja wies in der Vulgata zahlreiche Übersekungsfehler nach. Seinen Nachruhm verdankt Valla aber der Rühnheit, mit der er (um 1440) die Ronstantinische Schenkung, also die Grundlage der weltlichen Macht des Papstes, für eine Fälschung erklärte. Diese Schrift, die aber erst viel später, 1517, von Hutten neu heraus-

gegeben, politische Früchte trug, war gar nicht eine nüchterne bistorische Untersuchung, wie man solche Fragen jest etwa behandelt, sondern gleich ein Sturmlauf gegen die Verweltlichung der Kirche. Durch diese kritische Tat wurde Balla nicht bloß ein Borläufer Luthers, wie Bellarmin ibn nannte, sondern — was mehr sagen will — ein Vorläufer aller Befreier von historischem und biblischem Autoritätsglauben. Go wurde für die Aufklärung noch viel wichtiger als seine "declamatio" gegen die Ronstantinische Schenkung die Bibelkritik, die er ohne Larm und Aufsehen durch eine Vergleichung der Vulgata mit dem griechischen Texte des Neuen Testaments übte; dieses tapfere Wert ist gar erst fünfzig Jahre ipater zum ersten Male herausgegeben worden, von Erasmus.

Gegenüber diesen beiden kritischen Leistungen treten für uns die zahlreichen Werke zurud, durch die er bei Lebzeiten den Ruf eines Beiden, eines Epitureers, eines Undristen erlangte. Denkt man bei dem vieldeutigen Worte Renaissance junachit an das Streben, Geistesfreiheit gegen jede kirchliche Autorität durchzuseten, dann mar Balla der bedeutendste unter allen Renaissancemenschen, "der beste Wal", wie ihn Luther einmal in seinen Tischreben mit einem gräßlichen und doch guten Ralauer nannte. Leute, die an die göttliche Vorsehung glauben, mögen awei Umstände au deuten suchen, die das Lebenswert Vallas in erstaunlicher Weise förderten: daß er, der rudfichtslose Kritiker, der Liebling von Papften war, allerdings von humanistischen Papften, und daß die Buchdrudertunft just erfunden zu sein schien, um wenigstens die humanistiichen Schriften Vallas bald nach seinem Tode in immer neuen Auflagen zu verbreiten.

Valla wäre kein richtiger Humanist gewesen, wenn er nicht seinem Jahzorn und seiner Grobbeit in der Polemit hatte die Bugel schießen lassen; die Art, wie er und Poggio einander beschimpften (Worte wie Falscher, Dieb, Säufer, Paberast usw. fliegen nur so ber und bin), ist als ein Bug ber Beit intereffant, für uns aber nicht wichtig; rechtgläubige und tekerische Sumanisten waren gleich grob, in bestem Latein. dieser rudsichtslose Rritiker der Rirchentradition schmiedete die Waffen, die dann Crasmus für alle Folgezeit schärfte und bereitstellte.

In eine Geschichte der Geistesbefreiung gehört Erasmus von Rotter- Grasmus dam (geb. 1467, gest. 1536) freilich nicht als ein Bekenner, denn niemand von seinen Zeitgenossen erfuhr jemals, woran dieser Humanist eigentlich glaubte; er kann uns aber als großes Beispiel dafür dienen, daß selbst in der Reformationszeit unter der theologischen Oberfläche eine Freidenkerei bestand, die nicht wagen durfte, ihre Überzeugung auszusprechen. Gewiß war einige Vorsicht oder Keigheit ein ausgeprägter Charakterzug seiner

Persönlichkeit; daß er aber feige sein mußte, wenn er nicht zugrunde

geben wollte, das muß man ihm doch zugute halten.

Nur widerwillig war er ein Rlostergeistlicher geworden. Als ein natürliches Rind, übrigens von seinen Vormundern, die ihn dem Aloster zutrieben, um sein Erbe betrogen, hatte er nur geringe Aussicht emporzukommen; um so weniger, weil die Rlostergenossen nicht zu ihm pakten und er nicht zu ihnen. Er hafte die Robeit und Unwissenheit der Monche. Er war zum Büchermenschen geboren; seine ganze Sehnsucht ging nach Erwerb der Bildung, die man heute noch unter dem Schlagworte des Humanismus zusammenfaßt: Renntnis der heidnischen Schriftsteller und eine schöne Gewandtheit im Gebrauche der klassischen Sprache der Römer. Unter seinen Mönchen war diese Bildung nicht zu gewinnen. Mit der Schlauheit, die er in seinem ganzen Leben bewies, verschaffte er sich als neunzehnjähriger Züngling die Erlaubnis, zu Paris Theologie studieren Seinen Unterhalt verdiente er durch Unterricht. zu dürfen. Jahre später wurde es ihm möglich gemacht, nach England zu geben, wo sein Freund Colet entscheidenden Einfluß auf ihn gewann; in Paris schwor man noch damals und lange nachher auf die Scholastiker; durch Colet lernte Erasmus diese Awittertheologen verachten: ihr angebranntes Sehirn, ihre verschrobenen Röpfe, ihre barbarische Sprache und das Spinngewebe ihres Systems. Er warf sich mit Eifer auf das Studium der Griechen, obgleich damals von den Thomisten sowohl wie von den Scotisten die Renntnis der griechischen Sprache beinahe als Reterei angesehen wurde. Man sollte das Neue Testament allein in der lateinischen Bulgata lesen und das griechische Original gar nicht versteben können. Erasmus aber, ber sich von seinen geringen Ersparnissen lieber ein griechisches Buch als einen neuen Anzug kaufte, glaubte bald an das Dogma vom flassischen Altertum, und seine ersten eigenen Schriften verrieten ichon seine Neigung. Er übersette Stude aus dem Lukianos. Aber wie bis zu seinem Ende, so war er in seinen literarischen Anfängen von reichen Gönnern abhängig, nach der Sitte der Zeit und nach seinem Charakter. Für einige Gulden verfaßte er Grabschriften, in denen er z. B. einen ihm widerwärtigen Bischof pries; ohne Würde widmete er seine fleinen Bücher Regenten, Standespersonen und angesehenen Gelehrten; diese Leute waren für die erwiesene Ehre nicht undankbar, Erasmus erhielt von allen Seiten Unterstützungen, sein Ansehen wuchs.

Wichtiger als seine ersten vielgelesenen populären Schriften war seine Ausgabe des Laurentius Valla; Valla hatte fast zuerst an der Vulgata Kritik geübt und eine bessere Übersetzung des Neuen Testaments gefordert. Erasmus verteidigte diese Neuerung, nur aus philologischen, Erasmus 493

nicht offen aus theologischen Gründen, und gab damit den Anstoß zu der Textkritik, die von nun an nicht mehr aufhörte und kaum zwanzig Jahre später Luthers Bibelübersehung möglich machte.

Erasmus reiste dann, jeht bereits ein geseierter Humanist, nach Italien (1506), später wieder nach England; überall erhielt er große Versprechungen, von Julius II. und von Heinrich VIII., die nachher nicht erfüllt wurden. Ein englischer Erzbischof verschaffte ihm endlich eine gute Pfründe, den Ansang zu des Erasmus Wohlhabenheit. Er hätte sogar in Italien oder in England noch reicher bezahlte Stellungen bekleiden können, aber er wollte nirgends die Landessprache erlernen; er lebte durch viele Jahre in Frankreich, in England, in Italien und in Deutschland und sprach weder französsisch noch englisch, noch italienisch, noch deutsch. Es kam ihm gar nicht in den Sinn, noch auf eine andere Sprache als die klassischen irgendwelchen Wert zu legen.

In England schlöß er sich wieder an Colet an, war mit ihm als Pädagoge tätig und bekämpfte auch hier die scholastische Methode; wir erfahren mit einiger Überraschung, daß Erasmus schon zu Beginn des 16. Jahrhunderts einige Grundsätze der soviel späteren Kinderfreunde lehrte: daß man den Kindern die Grundlagen spielend beibringen und sie z. B. Lecterbissen in Form von Buchstaben verspeisen lassen sollte.

Einen ungewöhnlichen Erfolg batte Erasmus (1511), noch während seines zweiten Aufenthaltes in England, mit der eigentlich harmloseren Satire "Lob der Narrheit". Bunächst fand man an hohen Stellen nichts bagegen einzuwenden, daß da die Mönche ein bischen durchgehechelt wurden: an den fürstlichen Söfen lachte man über die feinen Bosbeiten und der neue Papit, Leo X., lachte ebenfalls. Als vier Rahre später ein Theologe in Löwen den guten Erasmus wegen seines Spottes und wegen seiner Neuerungen zu ermahnen für schicklich hielt, verlief der Streit noch gang gemütlich; noch hatte Luther die Gegenfäte nicht durch sein Auftreten verbittert. Erasmus konnte in einem der öffentlichen Briefe, die damals oft die Dienste der heutigen Zeitungen leisteten, lachend fragen, ob denn wirklich alle Geistlichen dadurch beleidigt würden, daß man sich über einige Dummköpfe unter ihnen lustig mache. Aber er schlägt auch ichon ernstere Tone in diesem Briefe an: über den Schaden, den die einfältige Lehre Christi durch die Scholastik, durch menschliche Träumereien und durch weltliche Vorschriften erlitten habe. Er plane eine Neuausgabe des heiligen hieronymus,\*) des alten Bibelüberseters;

<sup>\*)</sup> In dem späteren Streite mit Luther wird es beinahe symbolisch, daß Erasmus sich immer auf Hieronymus beruft, den gründlichen Kenner der Schrift und ihrer Sprachen, Luther auf Augustinus, den begeisterten Dogmatiter. Luther hatte von den Vibelkritifern,

die Bulgata musse von Philologen mit den Urschriften verglichen, und das Original musse kritisch geprüft werden. Der Theologe von Löwen erklärte sich für besiegt.

Da ihm die Versprechungen nicht gehalten wurden, suchte er ein Unterkommen außerhalb Englands; nicht eigentlich mehr aus Not, sondern weil seine Ansprüche an Wohlleben und an geselligen Verkehr sich gesteigert hatten. Man stellte ihm eine Versorgung in dem Rloster in Aussicht, in das er einst eingetreten war; einer seiner Freunde war dort Prior geworden. Erasmus lehnte in einem keden Briefe ab, "es wäre denn eine Stelle in einem Nonnentloster gemeint". Ernsthaft fügte er hinzu: die geistlichen Orden haben zum Versall der wahren Lehre Christinicht wenig mitgewirkt; man sinde auch bei den besten nicht den Geist Christi, sondern eine jüdische Zeremonialreligion.

Endlich glückte es, daß Erasmus (1516) vom Ranzler Karls, des späteren Raisers, zum Hofrat ernannt wurde; er erhielt Titel und Sehalt ohne weitere Pflichten und durfte als freier Schriftsteller leben, zuerst in Brüssel, dann in Löwen. Auch von seiner Ernennung zum Bischof war die Rede, wie nachher, als man ihn gegen Luther werden wollte, von einem Kardinalshute; doch scheint es mit nicht ausgemacht, ob Erasmus in solchen Fällen sich selber täuschte oder getäuscht wurde.

In dem gleichen Jahre 1516 erschien die von Erasmus besorgte erste Ausgabe des Neuen Testaments mit seiner selbständigen lateinischen Übersetzung. Die Ausgabe ist nach den Forderungen der neueren Philologie kein Meisterwerk; aber sie bildete die Unterlage für Luthers deutsche Übersetzung und arbeitete besonders in den Anmerkungen der Resormation vor. Es sinden sich da Stellen, in denen gegen den Aberglauben, gegen die Habsucht der Priester und gegen die Heuchelei der Mönche kaum weniger scharf geeisert wird, als bald darauf in den Schriften Luthers; ganz rücksichtslos ist der Spott über den Bölibat, der die Che verbietet

bie ihm vorausgingen, sehr viel gelernt, nur nicht ben Hauptgebanken, daß die Bibel anzusehen sel, wie andere Bücher auch. Luther besaß eben den Glauben, und was für einen Erasmus besaß den Glauben nicht. Wie vorurteilslos Erasmus solchen Fragen gegenübertund, das kam freilich in religiösen Dingen kaum heraus, weil er dogmatischen Streitigkeiten vor und nach aus dem Wege ging; er überragte aber die deutschen und auch die italienischen Humanissen überall. Er war sogar, wozu in jenen Tagen Tapferkeit gehörte, nicht einmal auf das alleinseligmachende Dogma vom ciecronianischen Latein eingeschworen; daß er nicht nur andere Lateiner gelten ließ, daß er sogar gelegentlich mittelalterliches Latein — etwa mit dem entschuldigenden Busaße "wie man zu sagen pflegt" — einssoch, trug ihm von seiten der italienischen Ciecronianer Angrisse und Beschinpfungen ein. Ich habe schon einmal gesagt, daß das Latein im Gebrauche der Mönche gewissermaßen noch lebendig war und erst durch die Humanisten zu einer toten Sprache wurde; Erasmus war vielleicht der letzte Gelehrte, der so schwiede, als ob das Latein seine Muttersprache gewesen wäre.

und die Purerei gestattet, über gewisse Reliquien, wie die Milch der Maria, die Vorhaut Christi, den Kamm der Anna, die Stiefel Josephs. Auch begann Erasmus 1517 Paraphrasen über das Neue Testament herausdugeben, die bald in die Volkssprachen übersett wurden, von Leo Jud in die deutsche; Luther spottete über diese Arbeit (er nannte sie mir einem Wortwige Paraphroneses), hatte wieder vom Standpunkte des Slaubens nicht unrecht; aber Erasmus verbreitete unter den jungen Seistlichen seiner Zeit doch durch diese populären Homilien etwas guten Seschmack und viel Nationalismus.

Als um diese Beit Luther zum ersten Male auftrat, zunächst gegen die Migbräuche in der katholischen Rirche, abnte man weder in Rom noch an den Röfen die ganze Tragweite dieser Bewegung. stand auf dem Sipfel seines Ruhms, so sehr, daß erzählt wurde, er hätte Luthern bei beffen erften Schriften geholfen. Gerade damals kam es der Stellung des Erasmus zugute, daß er von überallher verlockende Anerbietungen bekam, so nach Baris von Franz I., so nach der Universität Angolftadt. Er wurde weiter in literarische Streitigkeiten verwickelt, jogar mit dem berühmten und gleichaltrigen frangofischen humanisten Bubé oder Budaus: das war aber nur ein Gelehrtenzank, in welchem von Reformation oder Evangelium noch nicht die Rede war. Hinneigung au Luther wurde ihm meines Wissens aum ersten Male von dem Löwener Rarmeliter Nikolaus Egmond vorgeworfen; es kam nach heftigen Ungriffen von der Ranzel zu einer persönlichen Aussprache vor dem Rektor der Universität; wir besitzen darüber einen sehr dramatischen und sehr luftigen Bericht von Erasmus selbst, der ganz abnungslos sich zu seiner Unaufrichtigkeit bekennt. In dem wütenden Zwiegespräch habe er gesagt, er halte es nicht mit Luthern, wenigstens nicht in dem Sinne, in dem Egmond verstanden wurde und verstanden werden wollte. "Tobe meinetwegen gegen Luthern, bis du berstest; nur mich lag ungehudelt; du magft dich an Luthern vergreifen, aber nicht an mir." Er habe niemals für Luthern geschrieben und schreibe jest nicht gegen ihn, aus Angstlichteit, aus Unfähigkeit, wegen anderer Geschäfte, aber auch darum nicht, weil es grausam wäre, einen schon besiegten Mann noch als Feind zu behandeln. Egmond schrie: "So schreibe eben dies, wir seien über Luthern Meister geworden." Aber auch das lebnte Erasmus ab: den Sieg sollen austrompeten, die ihn erfochten haben; und ob es geschehen sei, wisse er noch nicht. Der Papst stellte sich endlich auf die Seite des Erasmus.

Wo wir aus jenen ersten Jahren der Reformation andere Briefe mit denen des Erasmus vergleichen können, erscheint seine Kampsweise in noch zweideutigerem Lichte; die rein gelehrte Gegnerschaft des ver-

dienstvollen Kabre d'Estaples suchte er durch Drohungen zum Schweigen zu bringen; gegen den berüchtigten Eck verteidigt er zwar mit bei ihm seltenem Mute seine geringe Meinung von Augustinus und seine Behauptung, die Apostel hätten kein gutes Griechisch gesprochen, versicherte aber seine Rechtgläubigkeit, so daß Ed ihn auffordern durfte, sich mit ihm gegen Luthern zu verbinden. In einem philologischen Streite mit dem Engländer Lee verteidigte sich Erasmus unehrlich, da er über die ernsthaftesten Einwürfe mit Stillschweigen hinwegging; und als das Buch Lees eine kirchliche Zensur des Erasmus in Spanien herbeizuführen drohte, dem Stammlande des Raisers und dem Hauptsike der Inquisition. da ließ Erasmus kein Mittel des Stolzes und der Demut unbenütt, um einer drohenden Verfolgung zuvorzukommen. Die Mönchsorden waren gegen ihn, Franziskaner und Dominikaner vereinigt; aber er hatte auf seiner Seite nicht nur den spanischen Freigeist Vives, sondern auch die kaiserliche Regierung und einige Bischöfe; so durfte er es wagen, in einer Schutschrift gegen die spanischen Monche, in der er freilich seine Rechtgläubigkeit wieder beteuerte, von der Inquisition einige Toleranz zu verlangen. Dieser Theologenzank dauerte noch viele Jahre und endete eigentlich erst, als sein Hauptgegner starb (1530), der Spanier Stunica. der den Erasmus sogar gegen das Verbot der Päyste als einen Lutheraner denunziert hatte, ja als den eigentlichen Hauptführer in der ganzen antirömischen Bewegung. Erasmus schwebte in nicht geringer Gefahr, weil man aus seinen älteren Schriften nicht nur lutherische Sätze (gegen den Brimat des Bapites, Heiligendienst und dergleichen), sondern auch Leugnung der Gottheit Christi und des Beiligen Seistes, ferner Retereien über die Bibel und die Sakramente nachzuweisen suchte; es ist immerhin anzuerkennen, daß Erasmus zwar seine Retzereien in dogmatischen Dingen bestritt, aber den Primat des Papstes nicht ohne weiteres zugab; mit glatten Worten versicherte er seine Unterwerfung unter jeden guten. aber auch unter jeden schlechten Papst. Gegen einen anderen Spanier wagte er sich noch weiter vor, natürlich sehr behutsam in den Ausdrücken. Es gebe doch Stellen in der Bibel, welche sich gegen die Sottheit Christi deuten ließen; aus Rücksicht auf das Volk dürfe man seine Gedanken nicht offen aussprechen.

Berguin

Ein helles Licht auf die Internationalität aller dieser Kämpfe und auf die Berechtigung der Sorge des Erasmus wirft das Schickfal eines seiner Freunde, des charaktervollen Louis de Berquin. Der eigentlich heimatlose Erasmus hätte leicht als Hofrat des Kaisers vor die spanische Inquisition gezogen werden können; und nur ein Zufall seines Lebensganges war es gewesen, daß er dem Ruse des französischen Königs nicht

Berquin 497

gefolgt war. In Frankreich starb nun Verquin (1529) den Feuertod als erstes Opfer der Reformation. Es war ein Jauptverbrechen Verquins, daß er Schriften von Erasmus und Luther ins Französische übersetzt hatte; es war ein zweites Verbrechen, daß er, im Vertrauen auf die Gunst des Königs Franz, auf die Zustimmung von dessen Schwester, Margarete von Navarra, und auf das Ansehen des gelehrten Budé, seinen Prozeß mit Hartnäckigkeit und Trotz führte. Als die jahrelangen Verhandlungen, gerade weil Luther sich in Deutschland durchzusehen schien, eine für Verquin üble Wendung nahmen, sagte sich Erasmus mit gewohnter Angstlichteit von seiner Sache los, riet aber doch noch zu einer Flucht nach Deutschland.

Beda, ein Doktor der Sorbonne, hatte die Verfolgung und furchtbare Hinrichtung Verquins mit Leidenschaft auf sich genommen und gegen den Willen des Königs erreicht; man kann sich vorstellen, wie ein Erasmus erschrecken mußte, als dieser Beda sich (seit 1524) auch gegen ihn wandte; in einem einleitenden Briefe verlangte er von ihm nicht mehr und nicht weniger, als daß er alle Regereien widerriefe, die in seinen älteren Schriften zu finden waren. Die erste Antwort des Erasmus ist nicht ohne Selbstbewußtsein; er unterwirft sich allen Dogmen, die von Konzilien gutgeheißen worden waren, unterwirft sich aber nicht allen Spikfindigkeiten der Scholastiker. An den Schulen gebe es so zu wie beim Brett- und Rartenspiel: "bat man da die Spielgesetse nicht ausgemacht, so ist es um das Spiel geschehen". Mit ergreifender Bitterfeit, vielleicht mit einer leisen Orohung, gesteht er oft zu, furchtsam gewesen zu sein und nicht freimütig genug; die Niederträchtigkeit der Mönche fordere einen ganz anderen Mann, als er sei; und er rührt an die Tragik seines Lebens, daß man nämlich eben die Schriften, die man jetzt angreife, unbefangen bewunderte, solange die lutherische Bewegung nicht begonnen batte. Beda scheint nun eine gerichtliche Verfolgung des Erasmus betrieben zu haben: dieser wehrte sich (1525—1527) bald feige, bald hikig. je nachdem er sich auf den Schutz des französischen Königs verlassen zu können glaubte oder nicht. Endlich (im Dezember 1527) wurde er von der Sorbonne als ein Reger verdammt und ihm nicht weniger als einunddreißig heterodore Sate vorgeworfen; insbesondere wurde von der Sorbonne ausführlich behauptet und begründet, daß die Lehre der Toleranz keterisch wäre, daß die Rirche ebenso ein Recht hätte, zur Vernichtung notorischer Reker aufzufordern wie zum Kriege gegen die Türken. Es ist nun sehr beachtenswert, daß Erasmus, der freilich zu seinem Glücke nicht in Frankreich lebte, zwar der Obrigkeit gegenüber bei jeder Gelegenheit feierlich von seiner Rechtgläubigkeit sprach, aber mit einer

inneren Tapferkeit, die er seiner Charakterschwäche gewiß mühsam abringen mußte, in seinen nächsten Schriften fortfuhr, die Lehrweise der Scholaftiter, also die berrichende Lehrweise der Rirche, zu verspotten und Duldung für jede Meinung in Religionssachen zu verlangen. porlutherischen Schriften widerrief er nicht und tilgte auch die Rekereien nicht, wie er in einer besonders schwachen Stunde dem Beda einmal zugesagt hatte. Um so gieriger forschten seine Feinde in diesen alten Büchern, um den Erasmus zu einem Arianer, einem Unchriften, einem Atheisten stempeln zu können; stand doch in den Rolloquien das verwegene Wort: "Sancte Socrates, ora pro nobis." Seine Feinde wurden immer zahlreicher; in Frankreich, in Flandern und in Italien; überall wurde er für einen Lutheraner erklärt, für einen vorsichtigen und darum um so gefährlicheren Lutheraner; dabei wurde er von den deutschen Lutheranern erst kalt und dann schlecht behandelt. Mit tiefem Rummer sah er sich von beiden Seiten gedrängt, sich offen und unzweideutig zu einer der beiden Parteien zu bekennen. Erasmus schwankte. In seinem Bergen war er doch wirklich ein Unchrift, mindestens ein Andifferentist. Als Politiker, als Ratgeber von Bapst und Raiser, vertrat er eine Richtung, die in jenen Tagen Aussicht auf Erfolg zu haben schien: eine Reformation ohne Luther, eine Reform der katholischen Rirche durch die Rirche selbst. Er wurde nicht mude, in eindringlichen Briefen dies als die einzige Lösung der Schwierigkeiten zu empfehlen. Er leugnete in diesen Briefen gar nicht, daß er viele Forderungen Luthers guthieße; wo er sich sicher glaubte, winkte er sogar mit dem Zaunpfahl: er könnte gezwungen werden, mit bem ganzen Ansehen seines Namens zu den Lutheranern überzugeben. Un einen neugewonnenen Freund schreibt er ungefähr: "Für das Chriftentum wird es gleich schädlich sein, ob die eine oder die andere Partei siegt. Die Evangelischen befördern Selbstsucht und Anarchie, die Ratholischen sind abergläubischer und heuchlerischer als je zuvor."

Ich habe die Entwicklung des Erasmus, ohne mich genau an die Zeitfolge zu halten, die etwa zu dem Streite fortgeführt, der ihn zum Unheil für die Seltung seines guten Namens endgültig von Luther trennte. Ich habe nachzutragen, daß er sich in den Niederlanden längst nicht mehr sicher fühlte und seit 1521 in Basel lebte. Aluge Überlegung mag ihn zu dieser Wahl bestimmt haben; er durste glauben, in dieser Stadt, die seit kurzem der Sidgenossenssenst zugehörte und wo eben erst die Macht des Bischofs gebrochen wurde, einer größeren Freiheit zu genießen als unter der Herrschaft seines kaiserlichen Herrn; dazu kam, daß Buchdruck und Buchhandel in Basel bereits mit diesen Sewerben in Venedig und Amsterdam wetteisern konnte. In der Vorstellung des

Auslandes lebte Erasmus seit 1521 in Deutschland; wie er denn überhaupt bei Franzosen und Engländern von jeher für einen Deutschen gegolten hatte. Niederländer oder Niederdeutscher, das wurde nicht so genau geschieden. Er selbst dachte nicht viel anders über seine Nationalität; er schämte sich ein wenig seiner nordischen Aussprache des Latein und wollte darum in Italien teine öffentlichen Vorlesungen halten. Und auch seine Feinde warfen ihm mitunter Eigenheiten der deutschen Gelehrten vor: Weitläussigkeiten und Wiederholungen. Es ist schon erwähnt, daß er übrigens keine moderne Sprache reden oder schreiben lernte, weder italienisch noch französisch noch deutsch; und die holländische Muttersprache hielt er unter der Würde der Feder.

Sein wahres Gesicht in den Jahren der religiösen Kämpse ist auch darum schwer zu erkennen, weil fast alle wichtigen Briese in der toten Gesehrtensprache geschrieben sind, die zwar dei Erasmus — wie gesagt — lebendiger erscheint als sonst bei einem Humanisten, aber doch durch ihre durchschnittlich anderthalb Jahrtausend alten Ausdrücke die neue und werdende Weltanschauung nur etwa umschreibt, nicht ausspricht. Die tote Sprache war von selbst zweideutig, auch wenn Erasmus nicht heucheln wollte. Trotz dieser Schwierigkeit kann kein Zweisel darüber bleiben, daß der gelehrteste und scharssinussiste Humanist der Zeit die Resormation vordereitet hatte und in seiner inneren Freiheit noch weit über die Freiheit Luthers hinausging.

Erasmus war also in seiner gesamten kritischen Richtung mindestens ein Gestinnungsgenosse ber Reformatoren; in der Bibelkritik ein Schüler von Valla, ein besserer Graecist als dieser und ein gründlicherer Renner des Hieronymus, dazu von Augend auf ein leidenschaftlicher Gegner der Monche und der Scholaftiker. Es war das Schickfal des Erasmus, baß ein Mann ganz anderen Schlages — wie Erasmus selbst wußte —, daß Luther, ber Tatenmenich, der von der driftlichen Mystik berkam, ibn nötigte, in einer Sache Farbe zu bekennen, die gang und gar nicht Sache des Erasmus war: in der Frage des Evangeliums. Erasmus hatte das Neue Testament kritisch herausgegeben; Luther glaubte an die Worte einer Schrift, die für Erasmus eine Schrift war wie andere alte Schriften. Nach seiner Herzensmeinung wahrscheinlich weniger wert war als etwa Ciceros "Officien" und "Tusculanen", die er ebenfalls herausgab. Erasmus war kein Chrift, mochte er auch zum katholischen Geistlichen geweiht worden sein und mochte er auch in den Rahren der Religionskämpfe immer häufiger und immer beflissener seine Unterwerfung unter die Rirche nicht seine Abereinstimmung mit der Rirche — bekennen. Weil er eigentlich ungläubig war, besaß er kein Verständnis für die Ziele Luthers; den

Reformation

neuen Glaubensartikeln stand er ebenso skeptisch gegenüber wie den alten. und meinte auch wohl, für die bürgerliche Ruhe und den ungehemmten Fortschritt der Wissenschaften wäre ein Festhalten an religiösen alten Arrtumern weniger gefährlich, als das wilde Eintreten für neue Arrtümer. Hätte Erasmus mit der Überlegenheit seiner Stepsis dem Rampfe der beiden Parteien zuschauen und lachend wie in seiner Jugend spotten können, wir wurden in ihm den freiesten Geist aus der Reformationszeit zu verehren haben. So gut aber wurde es ihm nicht. Seine Könner gehörten zur herrschenden Partei, einige seiner humanistischen Freunde zu den Rebellen; zu seinen Gönnern gehörte der Raiser, der Rönig von England, Bapfte und Rardinale, ju feinen Freunden Melanchthon und Oekolampadius. Von beiden Seiten wurde an ihm gezerrt. Er war der berühmteste Gelehrte seiner Zeit, bei Beginn der Reformation schon auf der Böhe seines Unsehens; die Ratholischen und die Evangelischen legten außerordentlichen Wert darauf, diesen Mann den ihrigen nennen zu dürfen. Wenn er hatte ehrlich sein können und dürfen, so hatte er beiden Parteien antworten muffen: "Der Gegenstand eueres Streites ist mir gang und gar gleichgültig. Ich habe lange vor Luther über ben Aberglauben der Mönche und über die frechen Ansprüche Roms gespottet, in meiner Weise; aber ich verstehe die Dogmen Luthers ebensowenig wie die Dogmen Roms. Ich bleibe in der katholischen Kirche, mit dem Vorbehalte, ebenso ungläubig und gottlos zu sein wie meine lieben Rardinale und Papste. Ein Luftspiel von Terentius ist mir lieber als alle Evangelien."

Erasmus und Luther

Er gab eine solche Erklärung nicht ab. Schlimmer noch; obgleich seine kritischen Neigungen ihn zu den Reformatoren führten und obgleich seine beste Natur ihn berechtigte ober verpflichtete, sich am Rampfe nicht zu beteiligen, ließ er sich langsam und widerstrebend auf die katholische Seite hinüberziehen. Sehr menschliche Rücksichten wirkten da zusammen; er glaubte nicht an den Sieg der Reformation gegen die ungeheure Macht des Papstes und des Raisers; er fürchtete für die Wissenschaften oder den Humanismus, er fürchtete aber auch für die Humanisten, vor allem für sich selbst, er wollte seine reichen Einnahmen nicht verlieren, noch weniger sein Leben; endlich war Erasmus maklos eitel und mochte es schon schwer ertragen, daß die neue Bewegung sich immer weniger mit Poesie und Rhetorik beschäftigte, daß die um Luther einen Erasmus verächtlich zu behandeln anfingen. Trot alledem hätte Erasmus vielleicht bis zu seinem Tode geschwiegen oder hätte sich gar in seiner vorsichtigen Weise doch ehrlicher für das Evangelium erklärt, wenn Hutten ihn nicht durch eine Schmäbschrift aufs äußerste gereizt und ihn nicht bald darauf Luther selbst, der sich lange bezähmt hatte, herausgefordert hätte; gegen Hutten war das Auftreten des Erasmus unwürdig, menschlich und schriftstellerisch; im Streite mit Luther, der uns hier zunächst angeht, erscheint Erasmus als der stärkere Theologe und als der stärkere Philofoph. Das ist merkwürdig genug, weil Luther doch mit Spinoza und Schopenhauer die Unfreiheit des menschlichen Willens zu lehren scheint, Erasmus ganz herkömmlich die Willensfreiheit. Wir wollen aber, bevor dieser Streit zwischen Luther und Erasmus besonders untersucht wird. an der Hand der Schriften und der Briefe (die damals so gut wie öffentliche Schriften waren) aufzeigen, wie Erasmus allmählich in das gegnerische Lager binübergezogen und binübergetrieben wurde.

Erasmus hatte den Reformatoren des Glaubens mächtig vorgearbeitet, aber die Theologie lag nicht auf seinem Wege; als ein richtiger Humanist war er von der Philologie ausgegangen, als Humanist hatte er Bibel und Rirchenväter studiert wie andere Bucher des Altertums, hatte die größten Scholastiker, obgleich sie driftliche Beilige waren, um ihrer Sprache und um ihrer Logik willen verhöhnt, sogar den heiligen Augustinus mikachtet und wieder als Humanist Satiren gegen die Mönche geschrieben, die freilich in Theorie und Praxis einem Seneca nicht ähnlich waren. Sein Ziel war: auch in den nordischen Ländern ein neues Geschlecht durch Verbreitung der römischen und griechischen Alassiker heranzubilden und so langsam (paulatim) die bestehende elende Religion und Literatur (irreligiosa religio et illiteratae litterae) abzuschaffen. Als nun Luther sein Werk begann und sehr bald von der Bekämpfung der offenkundigen Mißbräuche dazu geführt wurde, auch den Primat des Papstes zu bestreiten, stand Erasmus als wohlwollender Buschauer bei Seite. Briefen lobt er den vortrefflichen Mann; es wäre unverantwortlich, wenn man ihm nicht helfen wollte; jedermann rede mit Achtung von seinem Charafter. Aber schon 1518 ist er in der Hauptfrage so vorsichtig, wie er immer geblieben ist; er sei kein Freund von Tumulten, Luther sei nicht sanftmutig genug, die religiöse Bewegung sei den schönen Wissenschaften schädlich. Neben dieser ehrlichen Gorge eines ängstlichen Stubengelehrten findet sich schon damals auch die unehrliche Ausrede, die ebenfalls noch durch Rahre den Kardinälen gegenüber wiederholt wird, Erasmus habe noch keine Zeit gehabt, sich eingehend mit den Schriften Luthers zu beschäftigen. Luther selbst bewundert die Gelehrsamkeit des Erasmus, mistraut aber schon 1516 seiner Frömmigkeit; es ist ihm auch verdächtig, daß er den Augustinus nicht schätt. In einem Briefe von 1517 kommt gar icon der Rernpunkt des späteren Streites zum Vorschein; ein guter Grieche und Bebräer brauche noch kein wahrer Chrift zu sein; Hieronymus

mit allen seinen fünf Sprachen komme dem Augustinus mit seiner einzigen Sprache nicht gleich; bei Erasmus gelte das Menschliche mehr als das Göttliche; über die Gebrechen der Rirche musse man seufzen und nicht lachen; dem freien Willen des Menschen solle man nichts zuschreiben. es gebe nichts außer der Snade. Aber Luther ift noch (1518) klug genug, seine Verstimmung gegen Erasmus nicht öffentlich auszusprechen, weil er den gemeinsamen Feinden der Reformation und des Humanismus nicht in die Kände arbeiten will. Und 1519 schreibt Luther an Erasmus einen Brief so voll von schablonenhaften Lobsprüchen, daß tein Humanist sich der Floskeln zu schämen gehabt hätte. Erasmus antwortet sofort dem geliebten Bruder in Chrifto: zur Mäßigung mahnend, ein berühmter alter Herr dem jungen Draufgänger. Er habe unter den Unruhen dabeim (in Löwen) viel zu leiden, man halte ihn für einen Anhänger Luthers und glaube, er habe ihm bei seinen Schriften geholfen. Man gewinne mehr durch Nachsicht als durch Site, musse sein Berg vor Born, Bag und Eitelkeit bewahren. Das sei aber keine Ermahnung, sondern nur eine Bestärkung in Luthers driftlichen Gesinnungen. In ähnlicher Weise. anerkennend und mäßigend, hatte Erasmus kurz vorher an Berzog Friedrich von Sachsen geschrieben, den Beschützer Luthers; mit gut gespielter Unparteilickeit wird der Herzog doch ermuntert, den Reformator den Reherrichtern nicht preiszugeben. Der Brief an Luther ärgerte die Evangelischen, noch mehr aber die Ratholischen. Erasmus rechtfertigte sich ganz wacker in einem Briefe an den Erzbischof von Mainz (November 1519): die Lutherschen Schriften seien ibm unangenehm, aber man musse bem Manne gewogen sein, wenn er unschuldig ift, und ihn ohne Gewalt zurechtweisen, wenn er irrt; man habe an Luther manche Stelle ketzerisch gefunden, die sich ebenso bei den Heiligen Augustinus und Bernhard finde: die Rirche sei durch Menschensatungen und scholastische Dogmen belastet; die Bettelorden wollen aus Gewinn- und Herrschsucht den Verstand unterdruden, ihr Gewäsch über den Ablaß sei selbst Idioten unerträglich. Luther habe den mutigen Entschluß gefaßt, sich solcher Schamlosigkeit zu widersethen, um Ehre oder Geld sei es ihm nicht zu tun gewesen. Darin sei Luther nur zu loben, über die Glaubensartikel wolle Erasmus jett nicht reden (wendet sich aber scharf gegen den Primat des Papstes). Man könne Luthern Unvorsichtigkeit vorwerfen, aber nicht Mangel an Religion. Man sei jett zu schnell mit dem Vorwurfe der Reterei. "Was ihnen nicht gefällt und was sie nicht verstehen, ist Reterei. Griechisch zu lesen und sich gut auszudrücken, ist Rezerei." Erasmus hatte diesen tapferen Brief dem Genoffen Butten zur Bestellung übergeben; Butten ließ den Brief drucken, bevor er ihn dem Erzbischof übermittelte. Es entstand ein großes Seschrei. Erasmus gab nicht sofort nach; ein vornehmer Seist lasse sich belehren, aber nicht zwingen. "Aur der Tyrannen Sache ist es, Zwang auszuüben, nur der Esel Sache ist es, sich zwingen zu lassen (cogere tantum tyrannorum est; cogi tantum asinorum)."

Auch noch da Luther durch die päpstliche Bulle sörmlich in Bann getan war, hörte Erasmus nicht auf, bei hohen Herren für den Frieden zu reden, was damals soviel hieß, als Luthers Sache verteidigen. Bor dem Reichstage hatte er zu Köln (1520) eine Unterredung mit dem sächsischen Kurfürsten (Spalatin war Volmetsch, Erasmus sprach nicht deutsch und Friedrich nicht lateinisch); damals fiel das Wort: das Verbrechen Luthers sei gewesen, dem Papste an die Tiara und den Mönchen an den Bauch zu greisen. Auch dem jungen Kaiser, der seine Wahl dem sächsischen Kurfürsten besonders verdankte, wurde Toleranz empfohlen. Es komme gar nicht darauf an, rät Erasmus um die gleiche Beit in einem Briese an Peutinger, was Luther verdiene, sondern darauf, was der öffentlichen Ruhe nütze; der Haß gegen Rom sei tief eingewurzelt.

Sanz unaufrichtig ist Erasmus in einem Briefe an Leo X.; wieder erklärt er, er habe die Schriften Luthers kaum gelesen und habe beren Drudlegung widerraten; tein Wunder, daß Rom ihn von diefer Beit ab lebhaft anging, mit Drohungen und Versprechungen, sich öffentlich gegen Luther zu erklären und gegen ihn zu schreiben. Dazu verstand sich Erasmus noch lange nicht; aber auf dem Reichstage zu Worms (1521) rejate sich Reich und Rirche der Reformation so feindlich, daß er noch porsichtiger wurde als bisher und es sogar ablehnte, den Reichstag, zu dem er als kaiserlicher Rat eingeladen war, zu besuchen. Er hatte die Witterung gehabt, es stunde schlecht um die Sache Luthers. Er fing zu bereuen an, was er bisber immerbin zugunsten der Evangelischen geäußert hatte. Er lehnt es nicht mehr entschieden ab, gegen die Reformation aufzutreten. Der ganze Erasmus: es sei ihm nicht gegeben, um der Religion willen Leib und Leben zu wagen; er habe die Schreibart Luthers oft getadelt und der evangelischen Sache dadurch mehr geschadet, als die heftigften Berfolgungen; aus Born barüber habe tein Freund Luthers ihm mehr geschrieben oder ihn grüßen lassen. Noch schämt er sich aber, seine bekannten Gesinnungen zu verleugnen, schämt sich besonders vor den Humanisten, die treu zu Luther hielten, vor Melanchthon, Butten und Birkbeimer.

Inzwischen war Leo X. gestorben, und der neue Papst, Hadrian VI., beantwortete die schmeichlerische Begrüßung des Erasmus mit einer erneuten Aufforderung, seine Feder der römischen Sache zur Verfügung

du stellen. Erasmus lehnt es ab, selbst nach Rom zu tommen; er sei nicht jung und nicht gesund genug; er wäre besser babei gesahren (anders ist die Stelle nicht zu verstehen), wenn er zu den Lutheranern übergegangen wäre, allgemein sei die Anhänglichkeit an Luther und die Feindschaft gegen Rom; der Heilige Vater täte gut daran, Toleranz zu üben, manche Mißbräuche abzuschaffen und einige Sewissensfreiheit zu gewähren. Hadrian starb bald, ohne eine Segenäußerung; und in dem gleichen Jahre (1523), da jeht Elemens VII. Papst wurde, brach der entscheidende Streit zwischen Erasmus und Hutten aus. Von da ab war Erasmus für die evangelische Sache verloren.

Erasmus und Hutten

Es ist traurig, über diesen Streit berichten zu mussen. Butten war nicht ohne Fehl, aber Erasmus vergaß sich noch weit mehr. Es war in ganz Deutschland bekannt, daß Hutten jedes Schutes beraubt, von Raifer und Papft gehaßt, von Not und Sphilis entfraftet, seinem Ende nabe war, da er den alten Freund und Gönner Erasmus in Basel aufsuchen wollte. Der große Erasmus war für den Armsten nicht zu sprechen; ohne Scheu gestand er gegen Melanchthon, daß die Armut und die Rrankheit des miles gloriosus ihn schreckte, daß er mit dem ehemaligen Freunde auch alle anderen Evangelischen von Basel in sein Haus bekommen hätte; aber heuchlerisch versichert er in diesem Briefe, Hutten sei nicht zu ihm gekommen, er habe den alten Freund nicht fortgeschickt; er schließe von seinem Verkehr übrigens weder Luthers Freunde noch Feinde aus. Sanz nichtswürdig benimmt sich Erasmus, da er erfährt, Hutten wolle eine Schrift gegen ihn berausgeben; er sucht ihn von dieser Absicht durch gelehrte Schmeicheleien und Scherze abzubringen, aber auch durch Drohungen. Hutten kehrt sich nicht daran und läßt seine "Herausforderung" erscheinen. Auch in dem persönlichen Gezänke dieser Schrift ist viel Recht auf Huttens Seite; leider auch da noch, wo er zu ergründen sucht, warum Erasmus, einst der Feind der Römlinge, jett mit ihnen gemeine Sache mache. Sein unersättlicher Ehrgeiz und Neid lasse niemand neben sich aufkommen; er sei vom Papste bestochen oder durch Versprechungen geblendet; er sei ein Reigling und halte die evangelische Sache für gefährdet.

Hutten hatte inzwischen, aus Basel und dann aus Mühlhausen vertrieben, in Zürich bei Zwingli eine Zuflucht gefunden; man weiß, daß er auf der Insel Ufnau im Hochsommer 1523 elend starb. Noch vorher hatte Erasmus in der infamsten Weise den Rat von Zürich und Zwingli selbst gegen den Sterbenden aufzuhezen gesucht; als er aber in der gleichen Absicht seine Antwort "Schwamm des Erasmus gegen Huttens Ansprizungen" dem mächtigen Zwingli widmete, wußte er vielleicht wirt-

lich noch nicht, daß sein Gegner schon tot war. Auch hier trennt er sich noch nicht bestimmt von Luthers Partei; er unterscheidet zwischen der edeln Denkart Luthers und dem Stegreifritter Hutten, der sich das Recht anmaße, seinen bei Wein, Spiel und Dirnen leer gewordenen Beutel durch irgendwelche Händel wieder zu füllen. Auch Hutten habe offenbar keine Luft, ein Märtyrer für Luthers Dogmen zu werden, er brauchte ja sonst nur nach Rom oder nach den Niederlanden zu reisen, anstatt sich zu verbergen. Luthers Lehre sei noch nicht die Wahrheit und Luthers Sprache dem Evangelium nicht förderlich. Zum Beschlusse der "Spongia" prediat er wieder den Bischöfen wie den Evangelischen nur Frieden, um der schönen Wissenschaften und um der Religion willen. Die Strafe des Feuertodes und ein erzwungener Widerruf habe geringen Auken. "Wenn wir darüber zanken, ob der Glaube allein, ohne Werke, selig machen könne, so geben die Früchte des Glaubens und der Lohn der guten Werke darüber verloren." Huttens Freunde nahmen den Rampf gegen Erasmus auf; vielleicht ist es symbolisch, daß die ganze Erbschaft Buttens, außer Schulden und einigen Briefen, nur in einer Schreibfeder bestand. Luther war mit Huttens Libell nicht zufrieden gewesen, noch unzufriedener war er mit der Antwort des Erasmus; der babe nun allen Rredit verloren; er sei gang fern vom Christentum, was Luther bis dahin nur geargwohnt habe.

In den literarischen Kämpsen, die dem verhängnisvollen Streite mit Hutten solgten, mußte sich Erasmus harte Dinge sagen lassen; er zweisle gewiß sogar an den heiligen Schriften, er lache über das Heiligste, er lasse sich wie ein Hund durch ein Stück Brot locken. Melanchthon, der ja selbst ohne Luther ein Leisetreter gewesen wäre, und Luther gaben sich Mühe, eine Verbindung mit Erasmus aufrechtzuhalten. Erasmus, durch die Veschimpfungen der Huttenfreunde aufs äußerste gereizt, von der Mönchspartei immer wieder verfolgt, von Fürsten und Vischöfen aus neue gelockt, entschlöß sich endlich, sein Schweigen zu brechen; er kündigte diese Abssicht in einem zweideutigen Briefe Luthern an. Luther durfe gar nicht böse werden, wenn er aus Lernbegierde mit ihm disputiere. "Würde doch vielleicht Erasmus, wenn er gegen dich schreibt, dem Evangelium einen größeren Dienst erweisen, als gewisse Dummtöpfe, die dich verteidigen."

Das Selbstbewußtsein des Erasmus war nicht unberechtigt. Es war ein meisterlicher Schachzug, daß er die religiösen Dogmen ganz beiseite ließ und sich streng auf eine philosophische Frage beschränkte, auf die der Willensfreiheit; so brauchte er seinen Überzeugungen nichts zu vergeben und trat dennoch als Gegner Luthers auf. Schon 1521 hatte

Es Willensfrei-

er eine Schrift entworfen, mehr über als gegen Luther, ein Sespräch, in welchem ein Lutheraner und ein Ratholik zu Worte kamen und ein Unparteilscher der gegenseitigen Duldung das Wort redete. Dieses Sespräch, das schon wegen seiner Form die letzte Meinung des Verfassers nicht verriet, war nicht erschienen. Jetzt glaubte Erasmus noch klüger zu handeln, da er mit seiner Person gegen Luther auftrat, aber nur gegen eine Meinung, die unmittelbar mit der Resormation nichts zu tun zu haben schien. Man weiß nicht, ob man lachen oder über die Heuchelei sich entrüsten soll, wenn man erfährt, Erasmus habe schon vor Abfassung jenes Sesprächs ausdrücklich die Erlaubnis des Papstes nachgesucht und durch ein Breve auch erhalten, zum Zwecke der Widerlegung die Schriften Luthers lesen zu dürfen.

Schon das Wort "Diatribe" in der Überschrift kündigt nach dem Sprachgebrauche der Humanisten eine bloß philosophische Untersuchung an. Wenn die Darlegung uns nun fast durchaus enttäuscht, weil Erasmus sich unaufhörlich auf die Bibel und auf Kirchenväter beruft, weil er zum Rern der Frage gar nicht vordringt, so dürfen wir nicht vergessen, daß er sich eben nur die eine Aufgabe gestellt hatte, irgendwie als Gegner Luthers aufzutreten und als Rampfgegenstand nur darum — wie gesagt — die menschliche Willensfreiheit gewählt hatte, weil er in dieser Frage ganz ehrlich anderer Meinung war als Luther und den gesunden Menschenverstand auf seiner Seite wußte. So sehr aber war die Zeit theologisch gerichtet, so sehr bildete die Bibel den Mittelpunkt aller Gegenfake, daß auch Erasmus seine Aufgabe dahin einschränkte, die Falschbeit von Luthers Lehrsatz (von der Unfreiheit des Willens) aus der Bibel und den Kirchenvätern zu beweisen. Nicht als Philosoph, sondern als Kirchenhistoriker wollte er Luther widerlegen. Halten wir uns heute an den Wortlaut der Sate, so wie wir etwa seit Spinoza und Schopenhauer den Begriff des notwendigen Naturgeschehens (das ein notwendiges Hanbeln mitumfaßt) versteben, so können wir leicht in den groben Arrtum verfallen, Erasmus für den rückständigen Geift zu halten, Luther für den Vertreter eines ganz modernen, beute noch der vulgären Weltanschauung fremden Gedankens; denn die besten Röpfe seit Spinoza lehren allerdings, der gefunde Menschenverstand glaube an eine Illusion, wenn er an die Willensfreiheit glaube; und unter uns sind es just die Materialisten, die — mit sehr dürftigen Gründen — den rein erkenntniskritischen Gedanken Spinozas und seiner Nachfolger zu einer unbedeutenden Moral-Von solchen Vorstellungen war Luther selbsttritit verdünnt haben. verständlich himmelweit entfernt. Nicht Freiheit, sondern die äußerste Unfreiheit erzeugte in Luthers Herzen das Bedürfnis, jede menschliche

Willensfreiheit zu leugnen; nicht immer die großen Gedanken, wie Vauvenargues meinte, wohl aber alle starten Gedanten tommen aus dem Berzen: Luther bewies leidenschaftlich die Knechtschaft des menschlichen Willens. weil er diese Anechtschaft brauchte. Er war aus der Anstit hergekommen; mystisch war sein felsenfestes Vertrauen, durch die Gnade Gottes zur Seligkeit berufen zu sein: sein Glaube, daß die Gnade einzig und allein die ewige Seligkeit gewähre, daß an dem Willen des Menschen nichts liege, aber auch gar nichts, daß gute Werke keine Bedeutung haben, daß am lekten Ende aller Enden sogar der Glaube an die Gnade wieder nur ein Werk der Gnade sei, diese inbrunstige Überzeugung war Anstizismus. Und man batte ohne Anwendung sophistischer Rünste selbst an Bantheismus erinnern durfen, wie ihn später Baple migverstand, da doch nach einer solchen Lehre Gott allein in jedem Menschen alles Gute und alles Bose wollte oder tat. Nun war aber Luther nach Temperament und Charafter wahrlich kein Mnstiker; die feinen Stimmungen der "Theologia deutsch" verwandelten sich in seinem harten Ropfe zu hanebüchener Wirklichkeit, ordneten sich dort neben die hanebuchenen Wirklichkeiten des Papismus, die zu bekämpfen sein Lebenswerk wurde, verknöcherten sich zu neuen Dogmen. Der Luther, der die Allweisheit und die Allmacht Gottes so handgreiflich und grobtlotig zu tennen glaubte, wie den schweren Tisch und den schweren Stuhl in seiner Stube, der erkannte so deutlich wie die Undurchdringlichteit seines Eichentisches die Unmöglichteit: daß im Menichen neben dem allweisen und allmächtigen göttlichen Willen noch ein freier Menschenwille Plat haben tonne. Go ein gelehrter Bumanist, so ein sonst von Gott mit reichen Gaben ausgestatteter Erasmus mochte sich auf das Alte und das Neue Testament und auf den Hieronymus dazu soviel berufen wie er wollte, er blieb, wenn er die Unfreiheit des Willens nicht anerkannte, ein Skeptiker, ein Lukianist, am Ende gar boch ein Atbeift.

Mir handelt es sich hier nur darum, ob Luther mit solchen Vorwürfen (die er übrigens in seiner langen Antwort mit erstaunlicher Zurüchaltung vortrug) im Rechte war oder nicht. Luther gibt in aller Gelindigteit zu verstehen, Erasmus halte die ganze christliche Lehre für unnötig und eines Streites unwert; habe einige rechtgläubige Sätze nur einfließen lassen, um von den Päpsten und von den "Dyrannen" nicht für einen Unchristen gehalten zu werden. "Der Deilige Geist ist tein Stepticus." Hinter seinem allerliebsten Freunde und Bruder Erasmus verberge sich ein Lutianus oder Epiturus. Erasmus wehrte sich gegen so gefährliche Anschuldigungen in Briesen und in seiner Replit mit wachsender Erbitterung; wir können aber nach vierhundert Jahren

in aller Gemütsrube feststellen, das Erasmus trok aller Bibelzitate auch in der Diatribe ganz gewiß nicht als ein rechtgläubiger Ratholik redet. kaum als ein Christ. Von den Streitigkeiten über die Dreieinigkeit, über die unbeflecte Empfängnis, kurz über die Seheimnisse des Christentums spricht er (äußerst vorsichtig) wieder als von Dingen, über die man dem Volke seine wahre Meinung nicht sagen dürfe; pantheistische Lukubrationen (Gott sei in einer Mistkäferhöhle oder wer weiß sonstwo ebenso wie im Himmel) seien für die gemeinen Leute nicht geeignet. Ebenso brauchte man die Lehre von Wiclif und Luther, daß es keinen freien Willen gebe, nicht zu erörtern. Der gemeine Mann könne auf die Vorstellung nicht verzichten, daß er einen freien Willen besitze; diese Vorstellung entspreche aber auch der Rirchenlehre. Zu nicht geringem Schrecken der Papisten wie der Evangelischen beruft sich Erasmus nicht nur auf die rechtgläubigen alten Skribenten, sondern auch auf den Reter Belagius, den Leugner einer Erbsünde, läßt sich auf freie Deutung der Bibelworte ein und greift gar zu bildlichen Erklärungen. Wie ein roter Faden zieht sich durch die Diatribe der mehr moralische als theologische Gedanke, die Werke eines Menschen wären ihm nicht zuzurechnen, wenn er keinen freien Willen Er sieht die Schwierigkeit, die menschliche Willensfreiheit mit der allwissenden Vorsehung Gottes zu vereinigen, beruft sich auf eine schon recht freigeistige Außerung von Laurentius Valla: auch eine Sonnenfinsternis erfolge nicht, weil sie vorher gewußt wurde; sie wurde vielmehr vorhergesagt, weil sie erfolgen mußte. Man sollte nach solchen Erklärungen erwarten. Erasmus wollte sich entschieden zum Glauben an die Willensfreiheit bekennen. Er tut es nicht, und man kann schwer sagen, ob ihn Vorsicht zurüchält ober eine bessere Einsicht. Er führt, wie schon Luther sich ausdrückte, einen Eiertanz aus. Die Gnade wirke in uns nicht durch den Willen, sondern an dem Willen. Und schlieklich läßt er sich die halbschürige Meinung gefallen, die dem freien Willen etwas, der Gnade aber das allermeiste zuschreibt. So zeigt Erasmus in der ganzen Diatribe keinen Bekennermut; eigentlich ist sie aber auch gar keine Bekenntnisschrift. Erasmus scheint dem Streite, in den er sich doch hineingemischt hat, so fremd gegenüberzustehen, als ob ihn die Sache gar nichts anginge. Ein humaner Mensch, der eigentlich selbst gar kein Christ ift, scheint an der Lehre von der absoluten Gnadenwahl Anstoß zu nehmen und den Reformatoren an den wertvollsten Stellen der Diatribe zurufen zu wollen: "Treibt es nicht zu weit! Macht den Christengott nicht zu einem ungerechten und grausamen Wesen!" Und dem heidnischen Humanisten, der Erasmus im Grunde doch war, entschlüpft einmal der unchristliche Ausdruck Fatum.

Beide Männer, der beste Unchrift und der beste Christ der Zeit, hatten sich vorgenommen, einander zu schonen. Luthers Antwortbuch jedoch (das der evangelischen Kirche durch seine dogmatische Härte heute noch unbequem ist) trennte Erasmus und Luther für immer. Erasmus wollte nicht sehen, daß Luther wirklich sänftiglich mit ihm verfahren war; er behauptete (gegen den Kardinal Wolsen und gegen Luther selbst), Luther hätte noch gegen keinen Menschen so feindselig und so boshaft geschrieben, wie gegen ihn; aber die Beschuldigungen des Atheismus, des Epikureismus, des Steptizismus und der Lästerung seien für ihn nicht gar so kränkend, weil sein Gewissen ihn freispreche. Öffentlich antwortete Erasmus in einer überaus zornigen neuen Diatribe "Hyperaspistes", die er in äußerster Gile binnen gehn Tagen hinwarf und die im Februar 1528 erschien; eine Nachlese dieser Replit folgte im nächsten Rabr. Wie zweihundert Rahre darauf der ungelehrtere Toland es zu tun pflegte, so wählte Erasmus diesmal einen möglichst unverständlichen Titel; das griechische Wort bedeutet soviel wie Beschirmer oder Verteidiger; in der im gleichen Rabre berausgekommenen Übersekung von Emser wird Apperaspistes burch "Schirm- und Schuthuchlein" wiedergegeben. Erasmus wendet sich gegen Luther äußerst gereizt und durchaus persönlich; ich will all den vermoderten Schimpf nicht nachschreiben. Die Beschuldigung des Atheismus lehnt er mit allen rhetorischen Künsten ab. "Wer hat je ein gotteslästerliches Wort aus meinem Munde gehört." Doch abermals lautet sein Haupteinwurf gegen die ganze Art Luthers: religiöse Fragen mogen in den Schulen abgehandelt werden, gehören aber nicht vor das Volk. Es ist der Standpunkt der Volksverachtung, durch den sich nachber auch noch die Freigeister Bolingbroke und Voltaire, ja auch Friedrich der Große von den demokratischen Führern der Neuzeit untericheiden.

Luther rebete von da ab über Erasmus mit einer Verachtung, hinter ber sich untilgbarer Haß verbarg. Am kaiserlichen Jose war man mit der Diatribe zustieden. Der Kirche blied Erasmus verdächtig. Er klagt bitter darüber; aber mit jener inneren Tapferkeit, die ich an dem ängstlichen Manne schon rühmen mußte, blied er dabei, den undankbaren vermittelnden Weg zwischen beiden Parteien zu suchen und anzuraten; auch als er in den Kämpsen der Stadt Basel um sein sachverständiges Urteil gebeten wurde. Troß dieser Abgeklärtheit, die wir besser als seine Zeitgenossen würdigen sollten, litt er schwer darunter, daß die evangelischen Humanisten auch den brieflichen Verkehr mit ihm abbrachen; das erschien einem damaligen Gelehrten als eine capitis diminutio. In neuen Streitigkeiten wurde er zänkisch und boshaft; es sehlte nicht

an heftigen Ausfällen gegen die Evangelischen, die — er zeigte da eine scharfe Voraussicht — mit Gefängnis und Holzstoß ebenso verfolgungssüchtig würden, wie die Papisten waren; er nannte die Mönche immer noch sette Schmeißsliegen, aber die neuen Prediger nannte er dürre Hungerschlucker.

Als die Reformation in Basel unter allerlei Stürmen siegte, begann sich Erasmus dort unbehaglich zu fühlen. Der Weltbürger blickte, so alt und krank er war, nach einem neuen Zusluchtsorte aus; an Berusungen sehlte es nicht: nach Frankreich, nach England, nach Polen und nach Brabant, wo er eigentlich zu Jause war. Er hielt sich nirgends für sicher, am wenigsten in England, wo Heinrich VIII. besonders unzwerlässischien; freilich die widerrechtliche Hinrichtung des Thomas Morus, des Verfassers der Utopia, eines alten Freundes von Erasmus, erfolgte erst ein Jahr vor dessen Tode.

Erasmus hatte Basel mit gewohnter Schlauheit zum Wohnorte gewählt, nicht gang so pedantisch rechnend, wie Schopenhauer sich dreihundert Jahre später für Frankfurt entschied, aber doch erst nach sorgfältiger Prüfung aller Vorteile und Nachteile. Die freiheitliche Gesinnung der dortigen Gelehrten und Buchdrucker (man konnte damals noch Buchdrucker und Gelehrter zugleich sein, auch Korrektor und Professor zugleich) war ihm sehr angenehm; daß aber eine Entscheidung fiel, daß die Reformation in Basel siegte, das paste ihm denn doch wieder nicht, weil sein Ruf am papstlichen und am taiserlichen Sofe darunter leiden konnte. Er übersiedelte jett (1529) beinahe heimlich nach dem schönen Freiburg im Breisgau, wurde aber auch da noch einmal in die religiösen Rämpfe hineingezogen. Un dem Reichstage von Augsburg nahm er zwar nicht teil, aber in Briefen und Flugschriften trat er noch wärmer als bisher für Frieden und Duldung ein. Da man es bei Erasmus schwerlich herausfordernde Tapferkeit nennen darf, könnte man es seiner wachsenden Rechthaberei zuschreiben, daß er in seinen Briefen gegen Ratholiten die Evangelischen, gegen Evangelische die Ratholiten in Schut nahm. Einer seiner neuen Gegner warf ihm auch vor, er hätte sich zum Generalzensor der Welt aufgeworfen; aber Erasmus hatte die ehrliche Aberzeugung, eine berechtigte vielleicht, daß der Menschheit viele "Tragödien" erspart worden wären, wenn man auf seinen Rat gehört hätte.

Noch einmal kam es zu einem heftigen Zanke zwischen ihm und Luther. Luther sagte unter anderem, Erasmus denke bei den Alten nur an Demokritos und Spikuros und verstehe unter dem Worte "Gott" nur die vier Buchstaben S O T T. Erasmus antwortete gröblich: in

Luthers Schriften bleibe wenig übrig, wenn man die Übertreibungen, Berleumdungen, Beschimpfungen und Beteuerungen, wenn man weiter die Anleihen bei Hus und Wiclif abziehe. Das Zerwürsnis zwischen Luther und Erasmus konnte aber nicht mehr tieser gehen, als es schon war; höchstens daß Luther den ihm zum Mitstreiter wie geschaffenen Mann von da ab etwa in seinen Tischreden rücssichtslos beschimpste, daß er das Schlagwort ausgab, das Evangelium müßte gerettet werden, auch wenn darüber der Humanismus in Trümmer gehen sollte, und daß er den friedlichen Erasmus für einen Feind aller Religionen erklärte. Maßlos und unanständig konnte der Mann Gottes in seinem Zorn werden, den wir leichter begreisen als verzeihen können: "Wer den Erasmus zerdrückt, der würget eine Wanze, und diese stinkt tot noch mehr als lebendig."

In seiner Weise blieb auch Erasmus sich selber getreu, bis zum Tode; bis zum Tode hörte er nicht auf, die Sache der Denkfreiheit durch seine kritischen und humanistischen Schriften zu fördern, zugleich aber die Sunft der römischen Rirche durch ein Nachgeben in kleineren und größeren Fragen festzuhalten: dies lekte gelang ihm in solchem Make, daß noch turg por seinem Tode der Plan wieder erörtert wurde, ihn durch die Verleihung der Kardinalswürde ganz für Rom zu gewinnen. das Ende war schon nabe. Erasmus hatte sich auch in Freiburg nicht behaglich gefühlt und neigte dazu, sich in einer unmittelbaren Stadt des Raisers niederzulassen, in Besancon, das damals mit Burgund ja gerade kaiserlich war. Er reiste vorher (Sommer 1535) nach Basel, um da geschäftliche Angelegenheiten zu ordnen. Bevor diese Geschäfte noch geendet waren, erfrankte er; sein Zustand verschlimmerte sich und er starb in der Nacht zum 12. Juli 1536. Nach den Berichten: als ein Philosoph und redlicher Christ, doch ohne Sakrament und ohne Beichte. Die Studenten trugen ihn zu Grabe.

Seitdem ist das Andenken seiner Persönlichkeit durch vier Jahrhunderte strittig gewesen. Als Philologe wurde er von beiden Parteien gleicherweise gepriesen; als Theologe wurde er gleicherweise von beiden Parteien (wenigstens von den heftigen Führern beider Parteien) für einen Peuchler, für einen epitureischen Indisserentisten erklärt. Dieser Indisserentismus, der uns heute so selbstwerständlich ist, erschien den Zänkern der Resormationszeit als ein Verbrechen. In Wahrheit stand außerhalb des Zankes, war ein Dissident, wer wie Erasmus die Slaubensartikel auf einige wenige Punkte zusammenzog (Berbert von Cherbury tat hundert Jahre später nichts anderes und wird darum für den ersten Unreger des unchristlichen Deismus gehalten), wer sich den Entschei-

dungen der kirchlichen Autorität so äußerlich unterwarf, daß er (als man ihm Sweifel an der Eucharistie vorwarf) ärgerlich ironisch schreiben konnte, er könnte ebensogut ein Arianer oder ein Pelagianer sein, wenn diese Lehrmeinungen gebilligt worden wären. Erasmus war Dissident in einer Zeit, die für so etwas noch keinen Sinn hatte.

Ach habe keinen hählichen Zug in seinem Bilde beschönigt und darf darum desto freier sagen: wer in Erasmus nur einen Feigling erblickt, tut dem außerordentlichen Manne bitteres Unrecht. Besaß Erasmus in keiner Weise den Mut des aktiven Widerstandes, den wir an Luther gern bewundern, so besaß er dafür — und das wird leicht übersehen den Mut des passiven Widerstandes; und daß ihm die einseitige Beschränktheit feblte, ohne die ein Draufgänger wie Luther nicht vorzustellen ist, das sollten moderne Menschen nicht an ihm tadeln. Gar nicht, daß er über alles zu lachen imstande war, auch über die sogenannten Geheimnisse des Claubens, sogar über die ganze evangelische Bewegung. Er war lieber ein lachender Zuschauer als ein ernsthaft handelnder Mittämpfer. Er war so frei, daß er über die wichtigsten Gegenstände des Männerstreites seine überlegenen Wike reißen konnte. Man pflegte Luthers Abfall von Rom eine Tragödie zu nennen; als nun einer nach dem anderen von den geiftlichen Reformatoren eine Frau nahm, schrieb Erasmus lustig, die Bewegung hieße besser eine Romödie, weil die Sache immer mit einer Hochzeit endige. Ein erlesener With des Erasmus scheint es mir zu sein, daß er einmal (1524) ein Büchlein herausgab, das die Jungfernschaft und das Märtyrertum in eine Vergleichung zog und zu dem Ergebnisse kam: die Erhaltung der Jungfrauschaft sei auch ein Märtyrertum. Sein Lachen verstummte nicht einmal vor dem Kardinalat. Als man ihm kurz vor seinem Tode davon sprach, er würde noch Kardinal werden, sagte er : das wäre, wie wenn man einer Rate einen Reifrod anzöge.

Luther hatte also mit allen seinen Behauptungen über Erasmus sast ganz recht: er wäre ein Feind Christi, er verlachte alle Personen der Trinität, er spottete über die ganze Religion, er schriebe seine Bücher ebenso für Türken wie für Christen; nur die Werturteile Luthers über Erasmus sollten wir uns nicht aneignen. Für Luther war Indisserentismus schon Gottlosigkeit; wie in unsrem entseklichen Weltkriege eben ein schlechter Mensch schien, wem jeder Ausgang des Krieges fast gleich schmerzlich war. Die Bezeichnung "Indisserentist" war in der Resormationszeit und noch lange nachher ein Vorwurf. Pierre Baple hat in seinem Artikel Acosta (Anmerkung H.) besonders scharssinnig hervorgehoben, daß alle eisernden Religionsparteien dem Grundsabe huldigen: lieber eine falsche

Sanz unberechtigt war es freilich nicht, wenn die Eiferer jeden Indifferentisten wie einen gottlosen Menschen behandelten. Wir haben es noch mit einer Zeit zu tun, in welcher Duldung einer anderen als der eigenen Religion für einen Verrat an Gott galt; und Duldung oder Toleranz schien nur aus Indifferentismus erklärlich, solange religiöse Streitpunkte so im Vordergrunde waren wie im 16., im 17. und zum Teil noch im 18. Jahrhundert. Sewiß ist, daß allgemeine Toleranz zumeist von konfessionslosen Deisten und von Atheisten gefordert wurde, daß bei Locke z. B. sein Eintreten für die Duldung an der zur Schau getragenen Rechtgläubigkeit zweiseln läßt. Frommer Glaube war nur in seltenen Fällen duldsam, Zugehörigkeit zu einer religiösen Partei niemals.

Erasmus war wirklich ein Indifferentist in diesem erschrecklichen Sinne der Eiserer. Die Quelle seines Indisserentismus war der Zweisel. Sewiß, auch ein Luther kannte den Zweisel, als eine Versuchung des Teusels, als eine entsetzliche Qual, als eine Unterbrechung seines Seelenfriedens; für einen Erasmus war der Zweisel mehr als eine Sewohnheit, war ein regelmäßiger und maßgebender Seelenzustand, der gewiß niemals oder selten von Versuchungen des Slaubens unterdiochen wurde. Wie denn auch Luther das "Wort Sottes" buchstäblich glaubte, Erasmus es als ein Literaturerzeugnis kannte und kritisierte.

Alles in allem war Erasmus von Rotterdam ein erstaunlich freier Mensch für sich selbst, doch nur in geringem Maße ein Befreier für andere. Wenn es ein Cadel ist, daß er dem Martyrium des Feuertodes nicht so bereit entgegenging wie Luther, so ist dieser Cadel berechtigt; wir wollen aber doch nicht vergessen, daß die Gesahr, der sich Luther mit einer großen

Wahrscheinlichkeit aussetzte, den passiwen Mut des Erasmus ebenfalls bedrohte, freilich mit einer geringeren Wahrscheinlichkeit. Bruno und Vanini, die viele Jahre nach Erasmus den Feuertod starben, haben sich über die driftlichen Geheimnisse kaum sehr viel freier ausgesprochen, als Erasmus es namentlich vor dem Auftreten Luthers getan hatte. Vielleicht war er nur in der Wahl seines Aufenthaltsortes vorsichtiger gewesen als diese beiden Opfer der Denkfreiheit. Vielleicht war er auch unaufrichtiger als namentlich Bruno. Wer sich rein fühlt von Menschenklugheit, der erhebe den ersten Stein gegen ihn. Das beste Urteil über ihn prägten schon die Dunkelmännerbriese: "Erasmus est homo pro se."

Erasmus und der Arianismus

Ach habe schon die Frage gestreift, ob Erasmus mit Recht den Arianern oder Socinianern zugerechnet werden durfe. Er felbst hat (wie gesagt) seine eigene Unterwerfung unter die Kirche offenbar verhöhnen wollen, da er seine Rechtgläubigkeit geflissentlich beteuerte: er wäre auch ein Arianer oder ein Pelagianer, wenn die Rirche die Lehre des Arius oder des Delagius gutheißen wollte. Er wußte ja besser als damals andere, wie es um die Dogmengeschichte stand und wie menschlich, politisch und zufällig es bei der Niederlage des Arianismus zugegangen war: daß der Standpunkt der Rirche lange zweifelhaft war, daß der Arianismus eber eine gleich mächtige und gleich berechtigte Partei war als eine Rekerei, daß die Arianer gelehrter und begabter waren als ihre Besieger. Gerade um diesen Punkt handelte es sich aber bei dem Verdachte, der bald von den Ratholiken, bald von den Reformatoren gegen Erasmus ausgesprochen wurde: der Arianismus sei nach seiner Meinung keine Regerei, sondern eine wohlbegründete Lehre, die nur infolge geschichtlicher Tatsachen nicht rechtgläubige Rirchenlehre wurde. Die Arianer, so drückte sich Erasmus vorsichtig aus, seien eher Schismatiker als Reger gewesen. In die Enge getrieben, fügte er sich jedoch und gab alles zu, was man von ihm verlangte; doch einmal faßte er sich zu guter Stunde ein Herz und verriet in einem grimmigen Scherze seine wahre Gesinnung. Zawohl, er raume ein, daß die Arianer jugleich Schismatiker und Reter waren; das batte auch in seinen früheren Außerungen gelegen. "Das ist ebenso, als wenn ich gesagt hätte, Beda (sein gefährlichster Feind in Paris) sei noch mehr dumm als boshaft; dadurch würde ich doch seine Boshaftigkeit nicht leugnen, sondern nur behaupten, in Beda sei noch mehr Dummheit als Bosheit."

Die Bedeutung dieser Stelle geht weit darüber hinaus, daß sie eine gute Probe der Gelehrtenpolemik der Zeit ist. Der Vorwurf des Arianismus besagte nicht mehr und nicht weniger, als daß der Beschuldigte die

Sottheit Christi leugne und die allen dristlichen Sekten gemeinsame Lehre der Orcieinigkeit; wer die Sottheit Christi leugnete und die Erbsünde dazu (wie wieder dem Erasmus nachgesagt wurde), der war wirklich kein Christ mehr. Und über einen solchen Vorwurf konnte Erasmus noch seine Witze machen. Kein Wunder, daß Faust. Sociaus selber und seine nächsten Schüler sich auf Erasmus beriefen. Er, der dem großen Luther so oft als ein kleiner Bücherwurm entgegengestellt worden ist, hatte den größeren Abfall vollzogen, nicht den halben von Rom, sondern den ganzen vom Christusglauben. Der im Leben so furchtsame Erasmus war tapfer genug, um ohne die Tröstungen der einen oder der anderen Kirche in den Tod zu gehen. Er starb sine crux, sine lux, sine Deus, wie die Mönche in einem Latein berichteten, über das Erasmus sich gewiß im Grabe herumdrehte.

Dem Andenken des Erasmus erging es ähnlich wie seinem Denkmal in Rotterdam; das wurde abwechselnd als ein Heiligenbild verehrt und dann wieder beiseite geschafft. Sein Andenken wurde oft geschmäht. Er war kein heldischer Mann; aber seine Nachwirkung war stärker als die vieler Helden, die so lachend das Schwert führten, wie er die Feder. Erasmus, Reformator vor Luther, hatte es nicht gewagt, sich nach Beginn des Kampses für Luther du erklären; aber er hatte den ganz anderen Vorwurf des Arianismus mit ebensolcher Schwäche ertragen; und wir werden noch ersahren, welche Bedeutung für die Geistesbefreiung der Welt, für den Absall vom Christentum der Arianismus hatte: wie die Leugnung der Sottheit Christi, als Socinianismus der Sipsel der religiösen Renaissance, querst flüchtig umherirrte, dann sich in den Niederlanden verbreitete, in England als Deismus, in Frankreich als Lehre der Enzyklopädisten siegte und endlich 1789 (vorübergehend) zur Abschaffung des Christentums führte.

## Sedzehnter Abschnitt

## Die Dunkelmännerbriefe

Für die amtliche Gelehrtenwelt, die sich ja auch eine deutsche Universität ohne theologische Fakultät gar nicht vorstellen kann und mag, ist die sogenannte Resormation ein Markstein der Kulturgeschichte und einem solchen Ereignisse gegenüber das lustige Büchlein "Epistolae obscurorum virorum" nur eine Kuriosität. Schon Luther redet von dem Verfasser als von einem Hanswurst. In Wahrheit war aber Luther wie von Rom so auch von dem Humanismus des neuen Italien abgefallen,

in Wahrheit stedt hinter den Sassenbübereien der Dunkelmännerbriese\*) mehr geistige Freiheit als in allen theologischen Streitigkeiten der Reformatoren.

An den Anlaß des ganzen Streites braucht ja nur erinnert zu werden. Die Dominikaner von Röln, die Inquisitoren, hatten von dem getauften Auden Pfefferkorn eine Denunziation gegen die hebräischen Bücher ausarbeiten lassen; nach der allgemeinen Meinung, um von den Ruden Geld au erpressen. Reuchlin, als berühmter Humanist und Fachmann für iudische Literatur, wurde zu einer Außerung aufgefordert; natürlich gab er antichristliche Schriften der Juden preis, verteidigte aber alle religiösen und wissenschaftlichen Audenbücher, übrigens auch die kabbalistischen, die er hochschäkte. Sein Gutachten kam widerrechtlich zur Renntnis der Dominitaner und wurde von Pfefferkorn — oder wer sonst das Pamphlet geschrieben hat - 1511 durch den für Reuchlin schwer kränkenden "Sandspiegel" beantwortet. Reuchlin erwiderte sofort durch einen "Augenspiegel", und die Ratbalgerei ging weiter. Reuchlin, vorübergehend eingeschüchtert durch die Orobungen des mächtigen Dominikanerordens. erfuhr bald, daß die Regerrichter von Röln fast allein standen, daß beinabe alle Humanisten Deutschlands gegen den Orden und seinen Meister Hogstraaten erbittert wurde und daß auch sonst viele einflufreiche Männer auf seiten des humanismus standen: Professoren, Domherren, Franziskanermönche und vor allem der Raiser. So wehrte sich denn Reuchlin ziemlich tapfer gegen Hogstraaten wie gegen die Pariser Sorbonne; er legte eine Berufung an den Papst ein, der — es war Leo X. — den Humanisten ebenfalls gunstig gesinnt war. Aber Hogstraaten arbeitete in Rom mit allen Mitteln der Intrige und der Bestechung; und als das Auftreten Luthers die Rurie gegen Deutschland aufgereizt hatte, hätte der Handel für Reuchlin übel ablaufen können, wenn sich der Ritter nicht des Gelehrten angenommen hätte. Franz von Sidingen, der Anwalt mit dem Schwerte, erließ eine "Erforderung" an die Dominikaner; Jogstraaten gab nach (1520), bezahlte sogar alle Rosten und ließ die Sache endlich auch in Nom beilegen.

Aber schon unmittelbar nach dem Erscheinen von Pfefferkorns Pamphlet war dem guten Reuchlin ein ganz anderer Beschützer erstanden oder vielmehr ein geheimnisvoller Bund von Beschützern, an dessen Spitze

<sup>\*) 3</sup>ch gebrauche die Lehnübersehung "Ountelmannerbriefe", obgleich sie ben Titel fälscht durch einen Nebensinn, der freilich erst aus der Wirtung der Briefe hervorging; wie wenn man nachher von Obsturanten sprach. Eigentlich ahmte der Titel nur die "Bpistolae clarorum virorum" nach, durch die turz vorher ber Beweis geliefert werden sollte, daß Reuchlin berühnte Anhänger habe. Das Gegenstid sammelte erfundene Briefe von Reuchlins Feinden und mußte auf deutsch heißen "Briefe und eruhmter Manner".

wahrscheinlich der andere deutsche Ritter stand, der Freund Sickingens, der trotz seiner Syphilis prachtvolle Ulrich von Hutten. Im Jahre 1516 erschienen die ersten Dunkelmännerbriese, denen 1517, im Geburtsjahre der Resormation, ein zweites, beinahe noch wuchtigeres Bändchen solgte. Busäte, oft ganz lustige, oft nur zotige Briese, späterer Ausgaben gehören nicht hierher; auch nicht die zahme oder langweilige Retourkutsche, durch die die Dominikaner unter dem Titel "Lamentationes obscurorum virorum" den geistigen Ramps auszunehmen wagten.

Der Form nach sind die Dunkelmännerbriefe nicht mehr und nicht weniger als eine literarische Parodie auf das elende Mönchslatein der rechtgläubigen Geistlichen: die Barodie ist so köstlich gelungen, namentlich in den eingestreuten "rhythmikalischen" Gedichten, daß auch noch der heutige Leser, nach vierhundert Jahren, oft in ein helles Gelächter ausbricht, auch wenn er selbst kein ciceronianisches Latein zu schreiben vermöchte; ohne ein bischen Latein sind die Briefe freilich nicht zu genießen, denn solche sprachliche Spake sind unübersetbar. Der Sache nach gebt die Bedeutung der Briefe viel weiter. Schon die Parodie selbst wendet sich nicht allein gegen die Außerlichkeiten der Scholastik, sondern auch gegen ihre Seele. Das macht just ben künstlerischen Wert des Buches aus, daß die Briefschreiber leibhaftig als humoristische Gestalten vor uns erscheinen, so daß D. J. Strauß die Dunkelmanner kühnlich mit dem unfterblichen Don Quichote vergleichen durfte. Alle diese Geiftlichen, individuell gut unterschieden, treten nacheinander vor uns auf in ihrer viehischen Unwissenheit, Unflätigkeit, Dummheit und Blutgier; man hat die Boten einiger Briefe tadeln zu muffen geglaubt, zu Unrecht, sie gehoren zum Bilde: diese viehischen Geistlichen schichten den Scheiterbaufen für Reuchlins Schriften und womöglich auch für ben Leib bes armen Reuchlin, sie verfolgen mit töblichem Rasse die Humanisten, die Poeten, die Modernen, sie sind die Pfuscher, die an der sterbenden Scholaftit Wiederbelebungsversuche anstellen, von Geiz und von Neid getrieben. Wir lesen heute just über diese Außerungen der Mordlust leicht hinweg, als über Beiträge zu ber Rulturgeschichte einer vergangenen Beit; wir vergessen leicht, daß damals den Reuchlin, Hutten und Erasmus, nicht minder einem Luther, wirklich und nabe ber Scheiterhaufen drohte, ben Fürsten, die sie zu beschützen magten, das Richtschwert. es denn ein Meifterftud der Freidenter, daß fie unter den Briefichreibern auch einen leibhaften Henker zu Worte kommen ließen, den angeblichen Ontel des Adressaten Ortuinus, der seinen Neffen als Rollegen begrüßt: er sei ebenso berühmt wie sein Neffe, habe ebenso großen Bulauf, zunde ebenso ein mächtiges Feuer an. Nicht weniger schneibend ist die Satire,

wenn von den Dominikanern und Inquisitoren ganz harmlos gesagt wird, daß ihnen Macht und Sut des Ordens mehr am Berzen liege als das Recht des Papstes. Auch das ist ein Grundzug der Briese: wollte der Papst nicht für die Mönche entscheiden, also nicht gegen Reuchlin, so wären sie entschlossen, lieder die Böhmen und die Türken gegen die Ratholiten zu hehen, als einen solchen Papst zu dulden. Es steckte damals mehr als ein Körnchen Wahrheit hinter dieser Orohung einer Mönchsrache.

Bevor wir uns noch der Frage zuwenden, wer denn eigentlich die Dunkelmännerbriefe verfaßt habe, muß doch gefagt werden, daß es für die Kirche ein erschreckendes Zeichen der Zeit sein mußte, wenn junge Leute — die Briefe vorläufig als studentischen Bierulk gefakt — unter dem Aubel der gebildeten Welt mit dem Heiligen so ihren Spott treiben durften. Da gewinnt auch die parodistische Form eine neue Bedeutung. Das große Gelächter galt zunächst dem schlechten Latein der Dominikaner von Röln; man lachte über die subtile Doktorfrage, ob so ein angehender Scholastiker "magister nostrandus" ober "noster magistrandus" zu nennen sei, lachte noch lauter über die sublime Behauptung: Rulius Cafar tonne seine Bücher unmöglich selbst geschrieben baben, benn er habe als lebenslänglich im Heere tätiger Mann nicht Zeit gehabt, Latein Zwei flassische Bennälerwike. Aber das große Gelächter blieb eben nicht dabei stehen. Die "Poeten" lachten auch über den Aristoteles der Theologie und über die Theologie des Aristoteles, lachten über Mönche und Ablaß, über die Apostel und über den ungenähten Rock von Trier.

Über die Autorschaft an den Briefen hat auch die gründlichste Forschung nichts Sicheres ausgemacht. Es wird jetzt allgemein angenommen, daß der erste Teil der Briefe ganz oder zum größten Teile von dem Humanisten Crotus Rubeanus (sein deutscher Name war Johann Jäger) herrühre, einem Freunde Huttens, der in jüngeren Jahren ein Draufgänger war, noch 1521 demonstrativ für Luther eintrat, nachber aber abtrunnig wurde. Er geriet so sehr in Vergessenheit, daß man das Jahr seines Todes nicht kennt; geboren wurde er um 1480 in Thüringen. Es wird weiter allgemein angenommen und ist mehr als wahrscheinlich, daß die meisten Briefe des zweiten Teils mit ihren bitteren und sachfundigen Ausfällen gegen Italien, mit ihrer da und dort großzügigen Satire nur von Hutten geschrieben sein können; auch manche äußerliche Gründe sprechen dafür, wie auch der Umstand, daß ein ernsthaftes lateinisches Gedicht über den Triumph Reuchlins für eine Arbeit Huttens gelten darf. Man hat mit philologischen Beweisen noch diesen oder jenen deutschen humanisten zu einem Mitarbeiter an den unklassisch-klassischen Hutten 519

Briefen gemacht. Ein Streit darüber ist wertlos. Nur das möchte ich mit Bestimmtheit behaupten, daß der ehrende Berdacht auf Erasmus von Rotterdam nicht hätte fallen sollen; nach meinem Sprachgefühl war der Bersasser jedes der Dunkelmännerbriese ein Deutscher, lag dem burlesken Latein deutsches Denken zugrunde, und Erasmus sprach nicht deutsch; abgesehen davon, daß er es unter seiner Würde gesunden hätte, auch nur zum Spaß so arg schlechtes Mönchslatein zu schreiben.

Dafür nun, daß Butten erst an dem zweiten Teil der Dunkelmännerbriefe beteiligt gewesen sei, als alleiniger Verfasser oder als Kauptmitarbeiter, spricht gerade der Umstand, auf den schon oft hingewiesen worden ist: Hutten lebte von 1515 bis 1517 in Italien, sab dort das Treiben der Geistlichkeit aus der Nähe und konnte so den Angriffen eine Lokalfarbe geben, die der ersten Briefsammlung gefehlt hatte. Das aber war das Um und Auf von Huttens Teilnahme am Reformationskampfe, daß es ihm um politische und geistige Befreiung von Rom zu tun war. um das große Biel einer deutschen Freiheit, wo Luther zuerst nur Abstellung von Migbräuchen, dann langsam ein wenig theologische Sauberkeit gefordert hatte. Dieser Unterschied in den Rielen, bei ähnlicher Tapferkeit des Vorgebens, mag es auch erklären, daß Butten in den ersten Streitigkeiten Luthers nur ein Mönchsgezänk sah, das die Humanisten nichts anging, worüber er fast wie Erasmus ein wenig ironisch spottete; daß er die Partei Luthers erst ergriff, als dieser in der Disputation von Leipzig sich dazu hatte hinreißen lassen, den Primat des Bapites zu leugnen. Hutten und Luther wuchsen aneinander. lernte von Hutten, den Born der Deutschen über die römischen Erpressungen in seine staatsmännische Berechnung einzustellen und beim driftlichen Adel deutscher Nation um Bundesgenossen zu werben für die alte bussitische, von ihm glübend erfaßte kirchliche Reformidee. auch Hutten lernte von Luther: daß es gut wäre, sich in dem großen nationalen Befreiungskampfe nicht nur an die Humanisten zu wenden, in fein geschliffenen lateinischen Epigrammen, Reden und Dialogen, sondern an das ganze Volk, in volkstümlichen deutschen Flugschriften. hängt der kleine Schönheitsfehler zusammen, daß Hutten von Luther auch gelernt batte, jett lieber Sprüche aus der Bibel anzuführen als Verse aus römischen Dichtern; die Bibelsprüche pagten zwar auf die Forderungen des Tages wie die Fauft aufs Auge, aber sie waren dem Volke nun einmal geläufiger oder beweiskräftiger als Verse von Virgilius oder Horatius. Seitdem Hutten — vielleicht wieder wie im Falle Reuchlins durch seinen Freund Crotus beeinflußt — auf Luthers Bebeutung aufmerksam gemacht worden war, schienen Hutten und Luther Rampfgenossen für die deutsche Freiheit zu sein, nur daß Luther immer Theologe blieb, wenn er Deutschland nannte, und daß Autten immer ein deutscher Patriot war, wenn er sich um Glaubenssachen kummerte. Nirgends vielleicht, so oft Hutten auch patriotisch dreinschlug, kommt dieser nationale Zug so hinreißend heraus wie in dem Göttergespräche "Die Unschauenden", das seinesgleichen kaum in den politischen Streitschriften und Streitgedichten Kleists hat; da wie dort eine zürnende Stimme aus Deutschlands tiefster Erniedrigung. Man mag in Buttens eigener Abersehung des Dialogs nachlesen, mit wie gewaltigem Übermut Hutten sogar die deutsche Trunksucht als eine Anpassung verteidigt, das Raubrittertum als einen mannhaften Frevel, wie dann der päpstliche Legat den von oben anschauenden Sonnengott bei Androhung des Banns jum Gehorsam zwingen will, mehr Wärme für seinen Aufenthalt im kalten Deutschland verlangt, schließlich aber auch mit Nebel und schlechtem Wetter zufrieden ist, weil das Seuchen zur Folge habe, also Todesfälle unter den Prälaten und größere Geldeinnahme für Rom —, wie endlich der Sohn des Sonnengotts den Fluch Deutschlands über die verruchten Römer ausspricht.

Dieser deutschnationale Grundzug in fast allen, namentlich den späteren und letten Schriften Huttens, ein Zug, der bei Luther entweder eigentlich fehlt oder doch hinter theologischen Fragen und Bestrebungen zurücktritt, dieser nationale Furor des deutschen Ritters macht ihn noch mehr als sein gelehrter Humanismus zu einem Mitarbeiter an dem Werke des Rinascimento, erhebt Hutten sowohl über den humanistischen Universalismus des Erasmus wie über den reformatorischen Universalismus Luthers. Im ersten Viertel des 16. Jahrhunderts war nationale Begeisterung, in Deutschland wenigstens, die Gesinnung von Rebellen; es gibt zu denken, daß D. F. Strauß, als er 1871, nach dem Frankfurter Frieden, sein schönes Buch über Hutten neu herausgab, in der Leistung Bismarcks eine Erfüllung der Sehnsucht Huttens erblicken durfte und Huttens Worte wiederholte: "Es ist eine Freude zu leben!" Ich kann für alles, was das Leben und die Schriften Huttens angeht, getrost auf das Buch von Strauß verweisen, das bei aller Vorliebe für den Ritter und Helden nur selten etwas beschönigt und in allem Geschichtlichen durchaus zuverlässig ist. Nur einen Umstand, den auch Strauß nicht ganz verschweigt (S. 526), möchte ich etwas heller beleuchten, zur Steuer der Wahrheit, weil er im Rampfe der damaligen Freidenker gegen die damaligen Dunkelmänner eine unerfreuliche Rolle spielt; den Umstand, daß Hutten, zuletzt wenigstens, da er krank und völlig mittellos, von allen Hunden gehetzt, von Ort au Ort flüchtete, au einer literarischen Erpressung gegen Erasmus hinunterSutten 521

stieg oder doch zu einer solchen Erpressung ein Auge zudrückte. Die Sache wird nicht besser gemacht, wenn man darauf hinweist, daß die Raubritter vom Schwerte wie die Raubritter von der Feder Erpressungen übten: Franz von Sidingen, bis zum Tode Huttens guter Freund, war trot seiner großen Ziele und trot mancher uneigennütiger Fehde auch ein Raubritter, und die Berufung auf ihn verdoppelt nur die Schwierigkeit, unser Empfinden mit dem jener Tage zu versöhnen. Das aber icheint mir wesentlich, daß die Moral der beutigen Schriftsteller eine ganz andere ist als die der Humanisten war, meinetwegen nur in Außerlichkeiten, wenn ich es wagen darf, solche Dinge amoralisch zu betrachten. Durch alle Schriften der Humanisten hindurch geht eine niedrige Sucht der personlichen Lüge und Verleumdung, die uns verlett, weil wir uns an eine allgemeine Beuchelei gewöhnt haben. Die Sache ist heilig gewesen, die Person vogelfrei. Niemals ist in musterhaftem Latein so pobelhaft geschimpft worden wie im Zeitalter des Humanismus. Auch über die leidige Geldfrage dachte man ganz anders als beute: es galt beinahe als eine Schande, für ein Buch vom Verleger Geld zu empfangen, es galt beinahe als eine Ehre, von weltlichen oder geiftlichen Fürsten Geld oder Geldeswert zu bekommen für die Widmung eines Buches oder für eine Andichtung. Genau genommen ist nun — in unserem beutigen Empfinden - nur ein Gradunterschied, nicht ein Artunterschied dazwischen, ob einer von literarischen Widmungen oder von literarischen Erpressungen lebt: eine gewisse Schamlosiakeit liegt beiden Erwerbszweigen zugrunde. Nicht nur in diesem Sinne waren die meisten humanisten schamlos; und der Ritter Ulrich von Hutten war wahrlich nicht schüchterner als seine bürgerlichen Genoffen, das hatte er schon in früher Jugend in seiner Rebbe aegen die beiden Löke in Greifswald bewiesen (1510). Als er 1523, nur ein Vierteliahr vor seinem jammervollen Tode, von Spehilis und Schulden zum Außersten getrieben, übrigens gegen Erasmus aus perfonlichen wie aus sachlichen Gründen mit Recht aufgebracht, seine berüchtigte "Ausforderung" \*) veröffentlichte, war er der alte Butten geblieben. Er rächte sich für die inhumane Rrantung des Humanisten Erasmus, ber dem Flüchtling Hutten, dem alten und befreundeten Rollegen, den Butritt in sein Jaus, dem Bettler eine Wegzehrung verweigert hatte; er nahm teinen Unstand, die schmutige Basche bieses privaten Sandels por dem gelehrten Publikum Europas zu waschen; er war offenbar nicht abgeneigt, die verweigerte Wegzehrung durch die Ankundigung einer

<sup>\*)</sup> Ich weiß nicht, warum diese "Expostulatio" immer wieder mit "Alageschrift" oder so ähnlich übersetzt wird; es war in Wort und Sache ein Jehdebries, wie auch Sidingen solche vorauszuschichten psiegte, bevor er eine Stadt übersiel.

Preßsehde zu erpressen. Aber er war doch auch darin der alte Hutten, daß er den Angriff über seine Privatrache hinaus zu einem Prozesse erhob, den er dem ängstlichen Erasmus dasur machte, daß dieser im Kampse gegen die Kirche untreu zu werden drohte. Meine Entrüstung gegen die Ungerechtigkeiten und Unslätereien der "Aussorderung" kann mich darin nicht irremachen, daß Hutten in diesem Prozesse doch wieder der Anwalt des Rechts war, der Vertreter der Ehrlichkeit und der Tapserseit. Meine Vorliede für Erasmus, der mir in seinem Verhältnisse zu Luther immer als der überlegene, als der vor der Geschichte größere erscheint, kann mich nicht abhalten zuzugeden: die Antwort des Erasmus auf Huttens "Aussforderung" wäre auch dann niederträchtig gewesen, wenn sie nicht in den ersten Tagen nach Huttens Tode erschienen wäre.

Schon die Zeitgenossen stellen sich auf die Seite Huttens; wollen wir ihm ganz gerecht werden, müssen wir das Häsliche und Rleine in den Beschimpfungen der "Aussorderung" psychologisch, das Große geschichtlich begreisen lernen. Der Zorn Huttens war langsam angewachsen und durch die persönliche Kränkung zum Aufflammen gedracht worden; da kam es nicht mehr darauf an, ob er dem Gegner außer Ehrgeiz auch noch Neid vorwarf (gegen Luther und Reuchlin), außer Geldgier auch noch gemeine Bestechlichteit, außer Vorsicht auch noch insame Feigheit; daß er ihm durch Mitteilung von Privatzesprächen Verlegenheiten bereitete. Es war ja doch Anerkennung: wenn er rühmte, des Erasmus alte Schriften würden nach wie vor für die gute Sache kämpsen, wenn er die Erkausung der Feder des Erasmus für den wichtigsten Ersolg der Römlinge hielt, wenn er sich auf das schlechte, geschändete Gewissen des Erasmus berufen zu dürfen glaubte, wenn er seine Überzeugung ausssprach, Erasmus dächte über Rom genau so wie er selbst.

Und das tommt deutlich heraus: Jutten weiß, daß Erasmus sein Sesinnungsgenosse ist. Aur daß Erasmus ebenso ängstlich ist wie Jutten tapfer. Es sollte nicht übersehen werden, daß Jutten in dieser Aussorderung es entschieden ablehnt, einer Partei zuzugehören, ein . . . aner zu sein, ein Lutheraner; nur um der gemeinsamen Sache willen, um der Freiheit, um der deutschen Freiheit willen, will er die Lächerlichteit auf sich nehmen, ein Lutheraner zu heißen. Das ist es: er stand wie Erasmus hoch über dem theologischen Sezänte der sogenannten Reformation. Wie die stärtsten italienischen Humanisten, die wahren Männer des Rinascimento, so war auch Jutten mit ganzem Berzen nur beim Kampse um die nationale Freiheit. Man darf wohl sagen, daß das Zusammengehen mit Luther nur eine Episode in Huttens Leben gewesen wäre, auch wenn er länger gelebt hätte. Was war ihm die ganze Reformation? Erst als Luther mit durch

Hutten (besonders auch durch den Neudruck von Vallas Schrift über die Unechtbeit der konstantinischen Schenkung) zum Bruche mit Rom getrieben worden war, hörte der Streit um den Ablak für Hutten auf ein Mönchsgezänk zu sein, dem man lachend als Unparteiischer zusah. Zett erst, 1519, von Sickingen beraten, begreift er das theologische Vorgeben, seitdem es sich entschieden gegen Rom richtet, als eine deutsche Angelegenbeit; jest erst stellt er seine Feder in den Dienst der von Luther vertretenen Sache: er gibt die Bannbulle des Papstes mit boshaften Unmerkungen beraus, er schreibt das Gespräch "Vadiscus" gegen Roms Anmaßungen. Und nicht nur mit seiner Feder, auch mit seinem Schwerte möchte Hutten der Sache nüten: möchte die päpstlichen Legaten niederwerfen, wie fremde Raufleute, und hätte es vielleicht getan, wenn Sichingen nicht abgeraten batte. In dem Entscheidungsjahre, da des jungen Raisers Unterwerfung unter Rom ruchbar wird, halt Hutten es für seine Pflicht, sich Luther aur Verfügung au stellen. Er bietet sich an, am 4. Juni 1520: "Un mir bast du einen Anhänger für jeden möglichen Fall. Darum wage es, mir kunftig alle beine Plane anzuvertrauen. Verfechten wir die gemeine Freiheit! Befreien wir das unterdrückte Baterland!" hier lag das Migverständnis. Dem Dr. Luther lag an Freiheit und Vaterland ebensowenig wie dem Ritter an der Reformation. Dem gesamten Rreise Luthers war Hutten unheimlich; man war in Wittenberg zu klug, um nicht zu fürchten. Buttens Rückichtslosigkeit könnte der Sache bei den Fürsten schaden, auf die man jede Hoffnung zu setzen anfing. Der Luther, der sich bald darauf so undristlich gegen die evangelischen Bauern wandte, konnte es schon 1521 nur mit Schrecken vernehmen, daß eine Verschwörung ber Ritter zu seinen Gunften vorbanden war und daß die Verschwörer den Bundschuh aufriefen; Butten hält diesen Schritt zwar selbst für gewagt, aber die Rebellion lag auf seinem Wege, nicht auf dem Wege Luthers. Als nach Sickingens Tode die Aussicht auf eine nationale Erhebung geschwunden war, blieb Hutten der Sache Luthers treu, sah aber die Persönlichkeit kalter an; in dem (nachgelassenen) prachtigen Gesprache "Arminius" ist von Luther nicht mehr die Rede; und finden sich auch keine Bibelsprüche mehr. Der deutsche Humanist hatte sich wiedergefunden.

Worauf es mir aber mehr ankommt, als auf das Verhältnis von Hutten hier zu Erasmus, dort zu Luther, das ist die, wenn man so will, lustige Tatsache, daß die nationale Vegeisterung, die gerade Hutten zum Todseinde Roms, des päpstlichen natürlich, machte, zu dem deutschen Ritter aus Italien gekommen war. Man darf mir nicht einwenden, daß die meisten deutschen Humanisten, wie eben auch Erasmus, vaterlandsliebe Vesellen waren, daß in Hutten nur zufällig tapfere Vaterlandsliebe

und Humanismus zusammentrasen. Nein, das echte Rinascimento in Rom war seit Dante und Rienzo von dem Gefühle der Baterlandsliebe gar nicht zu trennen. Zwar andere deutsche Humanisten waren über die Alpen gegangen und hatten dort nicht Patriotismus gelernt; aber er war dort zu lernen. Es ist bekannt und selbstwerständlich, daß Italien die Heimat des Rinascimento war; das gerade machte die Bewegung so unwiderstehlich, daß zeder Römer die Erneuerung von Kunst und Wissenschaft als eine Rücklehr zu der eigenen großen Vergangenheit betrachten durste. Damit war aber sast immer die Sehnsucht nach einer Erneuerung der alten Römermacht verbunden, also ein Nationalgefühl, das in den neuen Nationalstaaten England und Frankreich nicht so lebhaft war und in dem von seinen Fürsten auseinandergerissenn Deutschland völlig fehlte.

Es ift also schon darum eine Fälschung, gewöhnlich keine bewußte, wenn die protestantische Geschichtschreibung den unchristlichen Humanismus und die ganz theologische Reformation immer wieder zusammenkoppelt, als hätte der Abfall von Rom ein wesentliches Verdienst um die Geistesbefreiung des Abendlandes; erst Nahrhunderte später, als die Selbstzersetzung des Protestantismus zum lauten oder leisen Abfall von Wittenberg geführt hatte, mundete der Strom des nichtkatholischen Deutschland in die humanistische Bewegung ein, dann freilich unter lebhafter Beteiligung von abtrünnigen Pastorensöhnen. In der Beimat des Rinascimento jedoch, in Italien, ging der Weg gradlinig über den Indifferentismus, der ja nur ein negativer, firchlicher Ausbruck für die Auferstehung der Antike war, zur Unchriftlichkeit, zur Leugnung entscheidender Dogmen, zum Socinianismus, d. h. zur Leugnung der driftlichen Dreieinigkeit, dann in Holland, England und Frankreich zur religiösen Dulbung, zum Deismus, zum Atheismus; Deutschland hinkte lange nach, auch in der eigentlichen Aufklärungszeit, bis endlich einzelne Schüler von Kant und Begel eine gründliche Religionskritik noch tapferer vollzogen, als die Engländer und Franzosen des 18. Jahrhunderts es wagen konnten.

Nein, von oben gesehen standen schon 1521 Jutten und Erasmus gemeinsam gegen Luther, die Freien gegen den Reformator; nur Zufälligkeiten und Niedrigkeiten machten sie einander seind. Will man von dem Gegensate zwischen den Jumanisten und Luther, von der Freidenkerei Juttens und seiner Genossen ein klares Bild gewinnen, so muß man — so wenig ehrenvoll das für ihre Offenheit spricht — sich weniger an ihre Schriften halten oder an ihre Briefe, die ja gewöhnlich auch nur halböffentliche Schriften waren, sondern an ihre mündlichen Unterhaltungen, soweit diese heute noch zu erschließen sind. Von Erasmus ist es bekannt, daß er sich beim Becher Wein freier gehen ließ als jemals mit der Feder. Auch die Briefe

Mutianus 525

der Dunkelmänner lassen sich am besten als Bierulk, als Bierzeitung auffassen, oder als eine Amprovisation, die einem Gespräche zwischen studentischen Rechern ähnlicher ist als einem Buche. Noch besser läkt uns die wahre Gesinnung des deutschen Humanistenkreises die Weltanschauung des Mannes erkennen, der (sechzehn Jahre älter als Hutten) der geistige Führer der jungen "Poeten" von Erfurt war, selbst keine Schriften hinterlassen bat, aber in vertrauten Briefen aus seinem Andifferentismus, ja seiner Gottlosigkeit, kein Behl machte. Ich bente an Konrad Mutianus Mutianus Rufus,\*) der freilich nicht in Erfurt selbst lebte, sondern vom nahen Gotha aus die kede Bande der Erfurter jungen Poeten durch seine allverehrte Persönlichkeit zusammenfaßte; er muß eine bescheibene Patriarchenrolle inne gehabt haben, etwa wie 250 Jahre später Wieland in Weimar.

Ein Held war er gang gewiß nicht; er liebe ein ruhiges Leben zu führen, hat ihm ichon hutten in einem lateinischen Zugendgedichte vorgeworfen. Mutianus (geb. um 1472, geft. 1526), aus einer Beamtenfamilie, hatte den üblichen Studien obgelegen (in Deventer und in Erfurt), hatte dann in Bologna Jura studiert, sich in Italien mit Kardinälen gut zu stellen gewußt, dann aber in Deutschland nach turzem, ihm lästigen Rangleidienst in Gotha eine Domherrnstelle erlangt, die ihm gestattete, wie ein Privatmann seinen geistigen Neigungen zu leben. Aur widerstrebend unterzog er sich der Amtspflicht des Messelsens; die anderen Domberren waren ihm für den Umgang zu ungebildet; um so froher war er über den Bertehr mit den jungen Gelehrten und den Studenten der Universität Erfurt: es ist durch Briefe und durch Huttens eben erwähntes Gedicht bezeugt, daß er auf Hutten, auf Crotus Rubeanus (den ersten Mitarbeiter an den Dunkelmännerbriefen) und auf Cobanus Bessus einen starten Einfluß ausübte. Der Ton, der in diesem Areise herrschte, war der freieste, so mag sonst nur in den Salons römischer Rardinale über beilige Dinge gespottet worden sein wie in den sinnig ausgestatteten Räumen des Domherrn von Gotha. Da durfte Rubeanus die Messe eine Komödie nennen, die Reliquien, die Friedrich der Weise so leidenschaftlich sammelte (er brachte fast 20 000 Nummern zusammen), Knochen vom Rabenstein, den Horagesang ein Hundegeheul. Die Späke des Hausherrn waren nicht viel artiger, so wenn er die beilige Magdalena die magna lena nannte. Wir erkennen den Aneipenhumor aus den Dunkelmännerbriefen wieder.

Aber Mutianus griff nicht nur die Besonderheiten der katholischen Rirche an, die damals von der öffentlichen Meinung verurteilt wurden.

<sup>\*)</sup> Er hieß eigentlich Konrad Mebt ober Met; ber beutsche Rame erhielt einfach eine lateinische Endung; ben Bunamen Rufus (ein britter Rame galt für flaffisch) betam er vielleicht um roter Saare willen.

sondern auch die ehrwürdigen Geheimnisse des Christentums selbst; wirklich schon wie die verwegensten unter den englischen Deisten. Die Religion Christi habe nicht erst mit seiner Menschwerdung angefangen, sie sei so alt wie die Welt, so alt wie seine Geburt aus dem Vater; Jesus Christus, das Wort, die Weisheit Gottes, sei bereits bei den Griechen, den Römern, den alten Deutschen gewesen. Die Bibel enthalte Fabeln und Gleichnisse wie die Geschichten des Apulejus und des Asopos. Er ist geneiat, selbst den Opfertod Jesu für ein Phantasma, für eine Allegorie zu erklären; er wolle nur nicht seine letten Gedanken aussprechen. Einmal aber geht der in Italien geschulte Humanist, der Freund des Vico di Mirandola, doch so weit aus sich heraus, daß er an einen der Erfurter Voeten schreibt. es gebe nur einen Gott, der verschiedene Namen führe: Rupiter, Sol, Apollo, Moses, Christus, Luna, Ceres, Proserpina, Tellus, Maria, das seien seine Mysterien, über die man Schweigen beobachten müsse. Solche Briefstellen muß man im Auge behalten, wenn man des Mutianus gelegentlichen Spott über katholische Dinge als das geringschätzen will, was er ihm war: als eine Nebensache. Wie z. B.: Rock, Bart und Vorhaut Christi verehre er nicht; nur den lebendigen Gott, der weder Rock noch Bart trug und keine Vorhaut auf der Erde zurückließ. Was haben solche Scherze im Beitgeschmack zu sagen gegen Zweifel an dem Renseits: er jagte einmal geradezu: "Die Theologen lehren uns die Hoffnung auf ein jenseitiges Leben und betrügen uns damie; währendwir auf den Himmel warten, den sie uns versprechen, eignen sie sich die irdischen Güter an."

Wären uns durch ein Wunder oder durch einen Zufall Berichte überliefert über die mündlichen Unterhaltungen zwischen Mutianus und seinen Freunden, so besäßen wir wahrscheinlich das schönste und hellste Bild des deutschen Humanistengeistes aus der Zeit unmittelbar vor der Reformation. So muffen wir uns eben an die Briefe halten, die bei aller Freiheit doch das Bild etwas trüben. Mutianus und seine Freunde waren im Gegensate zu Luther eigentlich keine Christen mehr und keine handelnden Menschen. Aber die Beibehaltung der Religion für das Volk schien dem Ranonikus so selbstverständlich, die geistige Freiheit so sehr nur eine Angelegenheit der Gelehrten, daß er dem Helden der Reformation, einem Luther, unfreundlich gegenüberstand und eine Anderung der unerträglichen Rirchenverhältnisse nicht wünschte oder nicht für möglich hielt. Er urteilte viel schärfer und radikaler, selbst als ein Erasmus, über alles Theologische, dachte aber gar nicht daran, die Ronsequenzen seiner Meinung zu ziehen; wie später die Enzyklopädisten sich entsett hätten, wenn sie die große Revolution als Folge ihrer Wirksamkeit hätten voraussehen können und wie der überlebende Morellet sich wirklich

Mutianus 527

entsetzt hat. Die Unterströmung der geistigen Befreiung war antichristlich; was sichtbar wurde und die Geschichte beeinflußte, die Resormation, war Obersläche.

Mutianus hatte aus Italien wie Luther eine genaue Kenntnis der römischen Zustände mitgebracht, doch das löste bei ihm keinen beiligen Born aus, sondern nur überlegene Verachtung. Von den widerwärtigen Rugaben des Humanismus (Bettelei, Zanksucht, Neid und Geldgier) war er frei; die großen Züge des Humanismus kamen bei ihm rein beraus. Ein Schüler Platons, wie man das damals verstand, war er ohne positive Ronfession, machte den Adel eines Menschen nicht von seinem Bekenntnisse abhängig und ließ vor allem die Bibel nicht als Gottes Wort gelten. Aus dieser Gesinnung gelangte er zu der Aberzeugung, daß es auf den Namen der Gottheit nicht ankomme, daß man Fabeln mit in Rauf nehmen muffe, wie man fie auch in der Bibel finde, daß der wahre Chriftus "Seele und Seist ist, mit den Sänden nicht erfaßt, mit den Augen nicht geseben werden kann". Über solche Retereien nicht hinaus geben Kritiken der kirchlichen Einrichtungen, kleine Bosheiten, die auf uns leicht den Eindruck von Blasphemien machen, die aber der gute Kanonikus vielleicht barmloser verstand. So wenn er über Jonas im Walfischbauche lacht. so wenn er die Toren verhöhnt, die Hostien verschlingen und das Gesetz der Liebe nicht kennen; so wenn er den Mönchen, die sich auf Gebetsbeilungen berufen, den alten Scherz des Diagoras entgegenhält: man sehe in den Tempeln die Votivtafeln der Geretteten, aber natürlich keine Votivtafel eines Ersoffenen.

Mutianus erreichte es dadurch, sich vor Anseindungen zu schüßen, daß er mit seinen Anschauungen nicht hervortrat. Nur in dem Kampse Reuchlins, wo es sich um eine gemeinsame Angelegenheit des Humanismus und noch nicht um die Kirche zu handeln schien, nahm er erstaunlich heftig Partei. "Eher soll die Beuschrecke einen Elesanten gebären, bevor ich von Reuchlin absalle." Und gegen die Bücherverbrenner von Köln flucht er in äußerster Leidenschaftlichkeit alle Plagen des Himmels und der Erde herab.

Als dann wenige Jahre später seine Freunde sich an Luther anschlossen, hielt Mutianus allein sich zurück und starb vereinsamt.

Also, wie gesagt: Mutianus war kein Held, kein Bekenner. Schon die Freiheiten, die sich seine jungen Poeten (aus den Dunkelmänmerbriesen weiß man, daß "Poet" bei den Magistri nostri, den Cheologen, wie ein Schimpswort gebraucht wurde) öffentlich herausnahmen, waren ihm bedenklich. Als Reuchlin seine Verteidigung gegen Psesserrer herausgab, tadelte Mutianus die Kücksichslosigkeit; man dürse nicht be-

baupten, die Rirche habe jemals Schriftstellen falsch ausgelegt; die Religion der Menge dürfe nicht erschüttert werden, weil sonst alles in das alte Chaos zurücksinken würde und niemand das Seinige auf die Länge behaupten könnte.

Des Mutianus trübe Abnungen sollten sich bald erfüllen. Der sogenannte Pfaffensturm (1521) störte nicht nur seine Rube, sondern wohl auch seine Einnahmen; und im Bauernkriege scheint er verarmt zu sein. Er wendet sich, nicht aus politischen Gründen wie Luther, nein, einfach als Geschädigter gegen die Bauern und bettelt beim Rurfürsten Friedrich. der selbst nicht aus und nicht ein wußte und schon im Sterben lag, um Gnadenbrot und etwas Geld für Zukost. Verbittert, leider auch in seiner religiösen Freidenkerei erschüttert, starb Mutianus am 30. März 1526. Er hatte ohne jede unmittelbare Wirkung gelebt. In Deutschland war der Boden für geistige Befreiung nicht vorbereitet; die Rirche batte ja über ben kaiferlichen Freigeift Friedrich II. gefiegt. In Italien, unter den Augen der Päpste, keimte die Saat der Freiheit, zwei Rahrhunderte früher als in Deutschland.

## Siebzehnter Abschnitt

## Rinascimento

Als die Begründer des Humanismus in Italien werden regelmäßig die drei ehrwürdigen großen Dichter genannt: Dante, Betrarca, Boccaccio; nicht mit Unrecht, wenn man die Entdeckung des Nationalgefühls und die Erschaffung einer neuen Sprache für alle die neuen Ideale in den Vordergrund stellt, mit mehr oder weniger Unrecht, wenn man die Aberwindung des Christentums durch Wiedergeburt der antiken Kultur ins Auge faßt. Gang offenbar liegt die Vordatierung der antikirchlichen Dante Renaissance bei Dante (geb. 1265, gest. 1321). Der Politiker Dante freilich war ein wilder Feind seines Papstes und ein Verteidiger der kaiferlichen Rechte; aber er war darum in keiner Beise ein Gegner des Papsttums. In seinem unvergleichlichen Gedichte steben Berse leidenschaftlichen Hasses gegen Bonifazius VIII. und Clemens V. und wiederum Verse leidenschaftlicher Liebe zum Kaiser Heinrich VII.; dennoch war in dem Gedichte, der Commedia, die man bald huldigend die divina nannte, das scheinbar Unmögliche Ereignis geworden: eine dichterische Darstellung der orthodoren Theologie des heiligen Thomas. Das politische Buch über die "Monarchie" wahrscheinlich dur Begrüßung des Raisers verfaßt (1311), lehrt uns die Staatstheorie Dantes kennen, mit viel mittelalterlicher Phantastit, ohne jede poetische Einkleidung. Die konstantinische

Dante 529

Schentung, deren Unechtheit Dante noch nicht kannte, sei ein Unglud für die Rirche gewesen; dem Papste gebühre keine weltliche Macht. Die Weltmonarchie und damit die But des Weltfriedens stebe dem Raiser zu, der sein Amt nicht vom Papste habe, sondern unmittelbar von Gott, mittelbar vom römischen Volke. Die bekannte Gleichung (Papst und Raiser wie Sonne und Mond) treffe nicht zu; der Mond habe Eigenlicht. Autorität besitze der Papit nur in geistlichen Dingen. Doch alle diese Auflehnungen gegen die Verweltlichung der Kirche machen Dante nicht zu einem Reker: so haben vor ihm nicht nur in Deutschland Walther und Freidank gedacht, sondern auch aute Ratholiken in romanischen Ländern. Und wer die Inbrunst nicht fühlt, mit der Dante in seinem eigentlichen Lebenswerke den Himmel, die Beiligen und die Geheimnisse der katholischen Rirche liebend umfaßt, dem ist nicht zu belfen. Ja, auch die Geheimnisse oder Dogmen. Das ist das Erstaunlichste an Dante, daß sein Dichten an der Gestaltung der abstrusen scholaftischen Theologie nicht zuschanden wurde. Die geistige Hauptarbeit aber des bumanistischen Ringscimento bestand gerade in der Bekämpfung der Scholastik durch den gesunden Menschenverstand der alten Römer und Griechen.

Denkt man also bei dem weiten Begriffe Rinascimento nur an den Sieg, den die Wiederbelebung des Platon und des echten Aristoteles über die scholastische Theologie des Mittelalters davontrug, so ist es ohne Zweifel eine Vordatierung, den einzigen und unvergleichlichen Dichter ber Scholastif der Renaissance zuzurechnen. Die ganze Bewegung sett sich aber aus mancherlei Teilbewegungen zusammen; das Rinascimento war für die Menschen, die darin lebten, weit weniger ein Kapitel der Philosophiegeschichte als ein jubelndes Erfassen neuer Adeale, als ein ungestümes Vorwärtsdrängen zu neuen Zielen, die durch den neu verstandenen Begriff der Nationalität zusammengefaßt werden. Um wenigsten bewuft waren gerade die Ziele, die wir heute als die Kunstform der Renaissance kennen und oft in schöngeistiger Beschränktheit fast allein unter Renaissance versteben; deutlich bewußt nur die Biele, die auf sprachlichem und politischem Gebiete sich zu mehr als einer neuen Weltanschauung, sich zu einer neuen Welt zusammenfügten. Bu einem neuen Leben, zu einer vita nuova. Eine neue Weltanschauung wäre nur ein neues Denken gewesen. Das Rinascimento als politische Bewegung schuf die Nationalitätsidee, das nationale Ideal und brach dadurch mit dem weltlichen wie mit dem kirchlichen Universalismus der vorausgegangenen Sahrbunderte; nicht sofort und nicht deutlich war das nationale Ideal ein ausgesprochener Indifferentismus gegen den Glauben, aber der leidenschaftliche Rult der Nationalität drängte den Gotteskult zurud. Man konnte doch auf die Länge nicht zwei Göttern dienen. In diesem Sinne ist Dante wirklich der wahre Urheber des Rinascimento.

Eine unerschöpfliche Fundgrube für die Erkenntnis des damaligen Reitgeistes ist der zweite Band der erstaunlich gelehrten Forschungen, die Ronrad Burdach unter dem Titel "Vom Mittelalter zur Reformation" berauszugeben begonnen bat. Burdach vergleicht einmal seinen Weg mit Serpentinen, die auf die aussichtsreiche Höhe eines Berges führen; Burdach läßt sich von seiner wissenschaftlichen Neugier und von seinem verwegenen Scharffinn oft verführen, seine Serpentinen wiederum zu verlassen und Abstecher ins Dicticht zu machen, und die Mühe wird fast immer belohnt; unsere Vorstellung von der Frührenaissance wird an hundert Stellen wesentlich geklärt und bereichert. Wir lernen den berühmten Tribun Cola di Rienzo als den Mann kennen, in welchem sich das Rinascimento Dantes verkörperte. Die Wiederbelebung des flassischen Altertums wird zu einer Nebenerscheinung, einer Wiederbelebung (einer Wiedergeburt der Welt), einer Auferstehung des Phonix aus dem Brande; auch das Rinascimento ist eine Neuformung der Menschheit, eine reformatio, wobei noch besonders zu beachten wäre, daß in reformatio der scholastische Begriff der Form stedt, der viel mehr bedeutete als blok die äußere Gestalt. Es besteht ein Zusammenhang zwischen der Wiedergeburt des Menschen, die seine innere Neugestaltung ift, und dem Bruche mit der Scholastit; gleich in seinen ersten Unfängen zersprengt das Rinascimento die Welt in nationale Individuen und die Hochrenaissance gar geht bis zum persönlichen Andividualismus, entdect bei diesem Streben die neue Wissenschaft vom Menschen, die Psychologie; die Scholastik hatte sich weder in Sprache noch in Politik um das Dasein von Völkern gekummert, hatte als Denkgeschäft nur Logik und Metaphysik bearbeitet und über der vermeintlichen Wissenschaft von Gott die mögliche Wissenschaft vom Menschen vernachlässigt. Unter dem Gesichtspunkte des nationalen Adeals nehmen auch die Rämpfe zwischen Raisermacht und Papstmacht etwa seit Dante einen anderen Charafter an; man hatte natürlich immer um die Weltherrschaft gekämpft, aber zumeist mit theologischen Gründen, jest wird der alte Streit zu einer nationalen, eigentlich zu einer römischen Angelegenheit. Die römische Demokratie ahnte bereits die Unechtheit der konstantinischen Schenkung ober erkannte doch die Schädlichkeit für die Stadt Rom; und ganz Europa sprach es bald den römischen Batrioten nach: die Weltherrschaft gebühre dem römischen Volke, das seine Rechte nach freier Wahl dem Raiser oder dem Papfte übertragen könne. Die stolzen Römer waren sich dabei gar nicht bewußt, daß sie mit so nationaldemokratischen Anschauungen den

Rienzo 531

Boden des Katholizismus bereits preisgegeben batten oder doch die papstliche Forderung: der Bischof von Rom sei nicht nur als absoluter Weltherricher und Rönig der Rönige zu verehren, sondern als Statthalter Gottes ober geradezu als Gott. Burdach hat (S. 263 f.) febr gut auf das Ahetorische, absichtlich Hochmütige des Ausdrucks hingewiesen; daß man aber die Blasphemie der Bezeichnung zu fühlen begann, war ben Ansprüchen ber Papste eben boch gefährlich. Der Streit um die Frage, ob die Frührenaissance schon unreligiös gewesen sei oder nicht, ist ein Streit um das Selbstbewußtsein der Zeit; Dante war noch tief religiös gewesen, obgleich sein Nationalismus die universale Religion in den Hintergrund zu schieben begann; aber die führenden Männer des 14. Jahrhunderts stellten sich nicht mehr einzelnen Päpsten feindlich gegenüber, sondern den Anmakungen des Papsttums selbst, und bereiteten so eine Stimmung por, die endlich in Gleichgültigkeit ober Verachtung überging.

Zwischen den beiden Dichtern, dem unvergleichlichen Gestalter des Rienzo Ungestaltbaren, dem nicht zu überschätzenden Dante, und dem in Italien fast ebenso gepriesenen, doch wohl überschätten Troubadourschüler Betrarca, steht als Bahnbrecher des Ringscimento der Staatskerl Cola di Rienzo, von Dante stark beeinfluft, mit Betrarca innig befreundet. Man denkt bei Rienzo zunächst an den Volkstribun, also den Demokraten, den Republikaner; aber so, wie wir das heute verstehen, war Rienzos Politik nicht festgelegt; die res publica war ihm höchstes Geset, nicht die Zufallsform ber Republik. Wohl berauschte er sich — sein ganzes Leben war ein Rausch mit allen hoben Genüssen und kleinen Folgen des Rausches an der Aussicht, die altromische Republik wiederherzustellen, dem Volke ber Stadt Rom die Weltherrichaft wiederzugeben, aber er bachte dabei an so etwas wie eine beschränkte weltliche Monarchie des Raisers neben einer beschränkten geistlichen Monarchie des Papstes; er vermeinte, Kaiser und Papit feinen Bielen dienstbar zu machen und mertte es nicht, trunten von seinen eigenen Reben, wenn Raiser und Bapit mit ihm spielten und ihn kaltblütig gegen die römischen Aristokraten benütten.

Bei Rienzo war die politische Richtung schon so einseitig ausgeprägt, daß er, wenigstens in den Sprachbildern, als ein Undrift erscheinen konnte; wie denn der Papst ihm einmal vorwarf, er habe die Gewohnheiten der driftlichen Religion (von der Religion selbst ift nicht die Rede) abgeworfen. Diefen Eindrud des Undriften machte der Wiedererweder der beidnischen Römergröße überall, auch in Deutschland; und es wirkte nach, daß Rienzo, ba er als berühmter Gefangener in Böhmen weiter seine rednerischen Rünste übte, wie ein Rönigssohn aus dem Märchen bewundert wurde,

wie ein Prinz, dessen Braut — nach einer geläusigen Vorstellung — die Stadt Nom war. Daß Rienzo für den Bastard eines deutschen Raisers galt, gehört mit zu seiner Märchengeschichte. In den Prunkreden Rienzos finden sich unaufhörlich Anklänge an die Sprache der altrömischen Dichter: nichts mahnt daran, daß er durch die Schule der Scholastik hindurchgegangen wäre: er kann schon darum gar nicht daran denken, sie zu bekämpfen. Wahrscheinlich war seine Schulbildung nicht tief genug, um ihn als Freund oder Feind der Scholastik auftreten zu lassen; gewiß aber galt sein Interesse nicht scholastischen Fragen, sondern den Forderungen des Lebens. Er war ausschließlich Politiker und machte sich gar nichts aus logischer Ronsequenz. Er war so sehr Demokrat und Plebejer, daß er Raiser und Bapit, Rurfürsten und Rardinäle vor den Richterstuhl des römischen Volkes lud, doch sein Lieblingsschriftsteller war Julius Casar. An Avignon wurde ganz mit Necht die doppelte Anklage gegen ibn erhoben, die Stadt Rom der Herrschaft des Papstes wie des Raisers entzogen zu haben; er wurde in diesem Prozesse (1352) auch nur freigesprochen, weil seine Verteidiger ihn für einen Poeten ausgaben und die Ausübung der Poeterei in der Zeit des Rinascimento nach Dante ein heiliger Beruf war. Und die Meinung war überdies richtig. Rienzo war ein Dichter. der anstatt der Sprache das Völkerschicksal meistern wollte, wie in unseren Tagen die Dichter Kurt Eisner und Gustav Landauer. Und wie für ben Verfasser des "Aufruf zum Sozialismus" das System von Marx das Gegenteil von Wissenschaft ist, ein Schwindel oder eine Eselei, so war für Nienzo die ganze Scholaftik ein Geschwät, das den handelnden Menschen nichts anging, an dessen Wiederlegung weder der Politiker noch der Dichter seine Rraft vergeuden dürfte. Das sagt er nirgends mit so bestimmten Worten, es steht jedoch zwischen den Beilen seiner Briefe.

**Betrarca** 

Auch Petrarca (geb. 1304, gest. 1374) nahm diese Arbeit eigentlich noch nicht auf sich; in seinen zahlreichen lateinischen und in den italienischen Schriften, die seinen Dichterruhm ausmachen, steht selten ein Wort, das man als Reherei gegen die katholische Schulmeinung oder gar gegen die katholische Lehre auslegen könnte; der wahrlich nicht weltsremde Petrarca, der wenigstens die niederen Weihen empfangen hatte, um mit der Tonsur das Anrecht auf eine recht stattliche Zahl von Pfründen zu erwerben, hat sich mit der Kirche niemals überworfen, so heftig er auch Päpste angriff. Humanistisch (im Sinne der Italiener) war sein römischer Patriotismus; nur daß er sich für den Tribun Cola di Rienzo begeisterte, für die römische Demokratie, wie Dante für den deutschen Kaiser. Sanz humanistisch, doch nicht polemisch, nur hösslich ablehnend war sein Verhältnis zur Religion und Theologie, so nämlich, daß er seine Moralphilosophie

Petrarea 533

fast ausschließlich auf die Lehren der römischen Stoiter gründete, nicht auf die Vibel. Er war sich auch volltommen bewußt, den Tugendbegriff der Heiden vorzutragen; er fügte sich in das katholische Kostüm seiner Zeit, aber der theologische Katholizismus war ihm fremd; wenn er sich — nach seinen eigenen Worten — aus seiner Segenwart hinaussehnte und darum das Studium der antiken Welt zu seiner liedsten Beschäftigung machte, so darf man wohl sagen: es war die katholische Segenwart, die er vergessen wollte. Er tat als Schriftseller nichts für die geistige Vefreiung seines Volkes; doch sich selbst hatte er so völlig besreit, daß ihm Sünde und Erlösung, an denen das Mittelalter sich zermarterte, nichts mehr bedeuteten. Er predigte den Indifferentismus nicht, aber er lebte ihn vorbildlich.

Man wird bei Betrarca oft an den idealen Egoismus, an die friedliche Freiheit, an die entsagende und betrachtende Gestaltungslust Goethes erinnert; selbst etwas Weltschmerz und etwas Naturfreude, sonst unerhört im 14. Jahrhundert, ist schon nachzuweisen, und recht modern ist seine Ablehnung von Aftrologie und Alchimie. Noch näher scheint mir aber eine Vergleichung mit Erasmus zu liegen: auch Vetrarca ist kindlich eitel auf seinen Ruhm und auf seinen Umgang mit Königen; auch Betrarca ist ein solcher Virtuose der Form, daß es ihm in seinen Briefen auf eine fleine Umbiegung der Wahrheit nicht ankommt, auch Betrarca ist kein Bekenner: aber er war zu seinem Glück in eine Zeit gestellt, die keinen Bekennermut verlangte, und so blieb ihm das Schicksal des Erasmus erspart: durch Neutralität bei Ruchchrittlern wie bei Fortschrittlern anaustoken. Ach möchte die Veraleichung nicht au Tode reiten wie einen Wik: seine äußere Weltstellung gegenüber den Gewaltbabern, sein freier Briefwechsel mit den Rönigen des Nordens (nur Voltaire besaft wieder ein so internationales Ansehen), sein Verhältnis zu dem damaligen Reformator. dem er am Ende doch treulos wurde, alles erinnert an Erasmus. Ach will nur einen einzigen Zug hervorheben, weil er auch den Rennern, und just diesen, eine Überraschung bieten wird. Erasmus verachtete die Nationalsprachen; der gelehrteste der Humanisten war so ehrgeizig, daß er die Unsterblichkeit seines Schriftstellerruhms keiner der neuen Volkssprachen anvertrauen wollte, sondern nur dem flassischen Latein der alten Römer. Wie ein Gegenstück zu einer solchen Verbohrtheit scheint Vetrarca dazustehen, dessen Weltruhm — heute wenigstens — ausschließlich auf den italienischen Versen gegründet ist, die er seiner ewigen, darum doch etwas langweiligen Laura gewidmet hat. Aber Petrarca — wie sein jüngerer Freund Boccaccio — dachte sich die Sache seines Nachruhms etwas anders: die Gemeinsprache benütte er für die Wirkung des Tages, auf

die Nachwelt hoffte er nur durch seine lateinischen Schriften zu gelangen. Ebenso verkehrt - vom Standpunkte der Gegenwart aus - urteilt er über Dante: der sei erhaben durch seine Gedanken gewesen, platt durch die Sprache; der Gemeinsprache sei Dante einzig ergeben gewesen. Detrarca nur in seiner Jugend. Es geht da ein Riß durch das sprachliche Empfinden der früheren und der späteren Renaissancemenschen: es ist ihre entscheidende Tat, daß sie durch die Schöpfung von Nationalstaaten und Nationalsprachen den Ratholizismus oder den Universalismus der Einen Rirche für alle Zeit vernichtet haben, und dabei lassen sie sich von einer üblen Konsequenzmacherei verleiten, das alte Latein, das ja auch die Weltsprache, die künstlich am Leben erhaltene, der Kirche war, böher zu schätzen als ihre Muttersprache. Es steht darum wie um die Stellung deutscher Humanisten zum römischen Recht: die Nationalitätsidee lehrte sie das deutsche Gewohnheitsrecht höber schäken als die scholastischen Rabulistereien der Zuristen, doch das Dogma vom klassischen Altertum flökte ihnen doch wieder Ehrfurcht ein vor dem kaiserlichen Rechte, vor den lateinisch geschriebenen Rechtsbüchern der römischen Raiser.

Petrarca wollte also ein latinisierender Humanist sein, ein Gelehrter, und war ein italienischer Dichter; dieser Zwiespalt seiner Seele wiederholt sich nun in seinem Verhältnisse zur Philosophie und wir haben kein Recht, solche Rätsel des 14. Rahrbunderts mit Worten des 20. aufzulösen. Detrarca war ein lyrischer Dichter, und so war ihm die logische und metaphysische Schulmeisterei der Scholastik tief zuwider, nach Form und Inhalt; aber er wollte ein Gelehrter sein, nichts als Gelehrter, und da gehörte so ein bischen Scholastik unweigerlich mit dazu. Wie er benn auch ganz gewiß durch den scholastischen Unterricht hindurchgegangen ist. Doch es ist nicht viel haften geblieben, schon darum nicht, weil die sogenannte Philosophie Petrarcas niemals auf Logik ober Metaphysik gerichtet war, sondern so ungefähr auf Moral. Er half sich so, daß er seine Gedanken aus Cicero und Seneca holte und in die Sprache neuplatonischer Rirchenväter einkleidete. Die Gebeimnisse der Religion, die Übervernünftigkeiten, um welche eben wieder Wortrealisten und Nominalisten mit den Röpfen gegeneinander stießen, interessierten ihn nicht; für die Liebe Gottes und für eine Art moralischer Psychologie genügten Seneca und Augustinus, an Sonntagen der arg verchristelte Platon. "Ich liebe nicht die Setten, sondern die Wahrheit." Gleichgültigkeit gegen alle Dogmatik ist ihm Lebensbedürfnis; er ist ein steptischer Etlektiker, ohne sich Gedanken darüber zu machen, daß er dann nicht ganz rechtgläubig sein kann. Meines Wissens hat er nur ein einziges Mal, als ganz alter Herr, zu den Schulstreitigkeiten seiner Zeit Stellung genommen, in der merkwürdigen

Petrarca 535

Schrift "Über seine eigene Unwissenheit und die der Anderen". Da spottet er über das blödsinnige Geschrei der Scholastit und über ihre dialektischen Spitssindigkeiten; sieht man aber genauer zu, so wendet er sich da freilich gegen Aristoteles und die Aristoteliker, aber doch mehr gegen die Spracksorm und gegen den Autoritätsglauben dieser Schule als gegen bestimmte Sätze. Dem Dichter Petrarca wie dem Verehrer Ciceros war vor allem der logikalische Stil der Scholastiker unerträglich. Schon früher hatte er gelegentlich seinen Absche vor dieser Unsprm ausgesprochen. Kein gebildeter Schriftsteller werde so scholastiker. In einem Buche müsse logische Kraft heimlich steden, nicht durch Spllogismen zur Schau getragen werden.

Petrarca steht der Zeit nach zwischen Dante und Boccaccio, ist aber in seinen Gedichten wie in seinen Briefen weit mehr veraltet als seine beiden Ruhmesgenoffen; ja, ich stehe nicht an mit dem Geständnisse, daß mir wenigstens ein bäufiges Lesen seiner Schriften fast unerträglich ist: seine weltberühmten Sonette können durch die wirkliche Schönheit der Sprache nicht entschädigen für die Rleinlichkeit des Stoffs, für die Unwahrheit des Gefühls, für die Armut, die sich in endlosen Wiederholungen verrät; seine lateinischen Briefe gar wirken oft komisch durch die Aufdringlichkeit, mit welcher ein erbarmliches Schulwissen überall an Stelle der einzelnen Satsachen tritt: keine Assoziation wird uns geschenkt, kein Sak darf eines antiken Namens entbebren. Dennoch ist Vetrarca in mancher Beziehung moderner als Dante und Boccaccio; er ist bei aller Eitelkeit der Lebensführung ein Menschenverächter, ein Bessimist; sein Bessimismus verhilft ibm mitunter zu erstaunlicher Menschenkenntnis, und Religion ist ihm nicht viel mehr als ein Rleid, das er der Mode gemäß trägt. Er war ein Geiftlicher; doch man könnte unschwer sein Leben beschreiben, ohne auch nur zu erwähnen, daß er ein Christ war. Dieser Undriftlickeit widerspricht es wahrlich nicht, daß Betrarca von Jugend auf und bis in sein spätes Alter es mit Männern der Rirche zu tun hatte, daß er zulett die äußeren Bräuche der Rirche eifrig mitmachte, daß er von Papften jum Umte eines Staatsschreibers ausersehen wurde. Just in seinem Briefwechsel mit dem päpstlichen Rose von Avignon kommt eine große und oft tapfere Leidenschaft Betrarcas zutage, doch diese Leidenschaft gilt niemals der Rirche, immer nur der Stadt Rom; er betractet es als seine politische Lebensaufgabe, den Papst aus Avignon wieder nach Rom zurückzubringen; so gut wie niemals beruft er sich dabei auf einen Vorteil der Rirche; \*) es ist ihm einfach eine Forderung des

<sup>\*)</sup> Man muß mit des Petrarca Betriebsamteit die fast gleichzeitige Rompropaganda der heiligen Catarina von Siena vergleichen, um Petrarcas Weltlichteit ganz würdigen zu können; Catarina stürmte noch wilder auf die Päpste von Avignon ein, auch sie ist

Rinascimento: Rom soll zu seiner alten Größe auferstehen, soll die Berrichaft der Barbaren abschütteln, einerlei, ob das durch den Bapft oder durch den Raifer geschehen kann. Der lästige, bis zur Abgeschmadtheit gezierte Schönredner Petrarca ist nicht wiederzuerkennen, wenn er in seinen mit Recht berühmten Briefen den Kaiser Karl oder einen Bapst zur Befreiung Ataliens aufruft; und es duldet keinen Aweifel, daß es ibm nur um Atalien zu tun ist und um die beilige Stadt Rom, nicht um irgendein Necht des Raisers oder des Papstes. Ich habe gesagt, man könnte das Leben Petrarcas erzählen, ohne seines geistlichen Amtes oder seines Christentums Erwähnung zu tun; so könnte man über das geschlechtliche Leben Petrarcas berichten, ohne seine Laura, den einzigen Gegenstand seiner Liebesgedichte, auch nur zu nennen; so könnte man seine Begeisterung für Rom darstellen, ohne daß seine Bugebörigkeit zur römischen Rirche irgendeine Rolle spielte. Die Stadt Rom ist sein Tollpunkt. Rom soll wieder die Welt regieren. Bu diesem Endzwecke würde er den römischen Raiser aus dem barbarischen Böhmerlande mit in Rauf nehmen oder auch den römischen Papst mit seinen geldgierigen und lasterhaften Rardinälen; am liebsten freilich wäre ihm für diesen Endzweck der römische Volkstribun, der fast heidnische Freund Rienzo. Ein Vischof aus dem Hause der Colonna hat den Nagel auf den Roof getroffen, da er dem Vetrarca scherzhaft schrieb: er sei ein Romödiant, er heuchle eine besondere Liebe für den heiligen Augustinus, in Wahrheit sei es ihm nur um die großen Dichter und Philosophen des alten Rom zu tun. Der Glaube an die Unübertrefflichkeit Italiens (auch im Klima, in den Nahrungsmitteln) ist eigentlich sein einziger Glaube.

Das Verhältnis Petrarcas zu den Päpsten seiner Zeit, zu Nienzo und zu Karl IV. ist einzig und allein durch seinen Patriotismus bestimmt, in teiner Weise durch irgendwelche Religiosität. Als Johannes XXII. ein neues und gar nicht unwernünstiges Dogma einführen wollte (daß nämlich die simnliche Anschauung Gottes den Verstorbenen erst nach Wiedergewinnung ihres Leibes, also nach dem Jüngsten Tage möglich sein werde), als eine förmliche Empörung der Kardinäle darüber entstand, fügte sich Petrarca kopfschittelnd der antipäpstlichen Entscheidung der Kurie, die — wie Petrarca recht gut wissen konnte — in dem neuen Dogma eine Gesahr für das Ablaßgeschäft witterte. Als (1334) die Wahl des Konklave auf Benedikt XII. siel und der neue Papst bescheiden aus-

staatsmännisch, auch sie ist oft respektlos, aber sie tritt bewußt als "Jeilige" auf, im Auftrage ihres Jesus Christus. Freilich, in der Unterseele wird auch sie vom Ainascimento start beeinflußt gewesen sein; und moderne Menschen waren beide, die astetische Catarina und der arg verwelklichte Petrarca.

rief: "Jhr habt einen Esel gewählt!", kümmerte sich Petrarca gar nicht um die geistigen oder sittlichen Qualitäten des Mannes, sondern nur um die Tatsache, daß auch dieser Papst nicht nach Italien zurücklehren wollte. Als Elemens VI. den päpstlichen Stuhl bestieg, fragte Petrarca wieder nicht danach, ob der Statthalter Gottes ein Verschwender und Weidertnecht war, sondern nur danach, ob Avignon oder Rom der Sitz der lasterhaften Kurie sein werde. Völlig unchristlich ist sein Enthusiasmus für Cola di Rienzo. In den Staatsbriesen, durch die Petrarca den lustigen Elemens VI. zur Rücklehr nach Rom bereden wollte, stieg er so weit hinunter, auch auf die Beiltümer hinzuweisen, den Stad Aarons, die Wiege und die Vorhaut Christi, Milch aus der Brust der heiligen Jungsrau usw., Beiltümer, über deren Unechtheit der päpstliche Hof lachte, der historisch gebildete Petrarca seufzte. Dem Volkstribun gegenüber verschmähte er solche Rhetorik.

Bei der Geschichte Rienzos sollte man den Umstand niemals überseben, daß Rienzo seine große Laufbahn als ein Beamter des Papstes begann, als apostolischer Notarius. Bei Gelegenheit einer Gesandtschaft ber Römer an den Papft, zu Avignon, hatten einander Betrarca und Rienzo kennen gelernt. Rienzo, ein phantastischer Ropf, hatte seine Einbildungsfraft eingestellt auf beidnische Schlagworte und Symbole; er verlegte sein theatralisches Auftreten auf dristliche Festtage, was er aber dann vorbrachte, waren antike Begriffe (wie "Volkswohlfahrt") und antike Bilder; er beteuerte seinen Gehorsam gegen den Bischof von Rom, während er ichon versprach, die Einkunfte des Bischofs für die Volkswohlfahrt au verwenden. Und unter der Wohlfahrt wurde bereits die Wiederherstellung der republikanischen Staatsform mitverstanden; und die italienischen Einkunfte, die durch das Aubeljahr bedeutend gesteigert worden waren, sollten nicht ins Ausland gehen, nach Avignon; wir vernehmen da dieselben Tone, die nachher bei Hutten und Luther gegen die Ausfuhr des deutschen Geldes nach Rom laut wurden. Trokdem bestätigte die Rurie den Rienzo, als er sich unter dem Namen eines Tribuns zum Herrn von Rom gemacht hatte und die römischen Barone demütigte; man rechnete wohl darauf, durch Rienzo die Macht des Adels zu brechen und nachher mit der Demokratie so oder so fertig zu werden. Ohne eine solche Hinterhältigkeit war Petrarca von dem raschen Siege Rienzos einfach begeistert; in seinen Briefen, die die Stelle von Flugschriften oder Beitungsartikeln vertraten, vergleicht er den Tribun, den dritten Befreier Roms, mit den beiden Brutus, ja auch schon mit dem Kaiser Augustus; wobei zu beachten ift, daß zu den gestürzten römischen Baronen auch die Colonna gehörten, die alten Beschützer und Freunde Petrarcas. Wenn Rienzo die glänzend begonnene Laufbahn einhält, wird Petrarca den Ruhm des Rienzo gar noch als Dichter singen. An der schwülstigen Antwort Rienzos ist besonders merkwürdig, daß sie vom ersten Jahre der Republik datiert ist, also die christliche Beitrechnung abschafft, wie das 1792 wieder für einige Jahre geschah; auch der Abelstitel wurde gewissermaßen ausgehoben, immer mit kluger Schonung — was Petrarca ausdrücklich lobt — der Gewohnheitsrechte des Papstes. Rienzo handle wie Brutus und spreche wie Cicero.

In Avignon bilbeten sich zwei Parteien; die Italiener, die die Minderheit am päpstlichen Hose bilbeten, waren für Rienzo, die zahlreichen Franzosen gegen ihn. Als er aber im Rausche seiner Macht eine Torheit nach der anderen beging, die deutschen Segenkaiser vor sein Sericht sorberte, das Wahlrecht des römischen Kaisers den Kurfürsten absprach, dem römischen Volke zusprach, als er durch die Prachtliebe seiner Umgebung und durch närrische Beremonien in Rom lächerlich zu werden ansing, da vereinigte sich die französsische Partei von Avignon mit den römischen Varonen, die aufs äußerste gereizt, aber nicht vernichtet worden waren, zum Sturze des Tribuns. Petrarca erwies sich als der bessere Staatsmann, doch seine Warnungen kamen zu spät. Das Volk, kindisch wie immer, siel von Rienzo ab. Er mußte sliehen.

Es ist bekannt, wie er vogelfrei zuerst in Neapel, dann bei den Franziskanern Zuslucht fand, wie er vergebliche Anstrengungen machte, durch einen deutschen Kondottiere — dessen Wahlspruch: "Gottes Feind" — die Gewalt über Rom wiederzugewinnen suchte, wie er abermals einen Ausstalt in Rom anzettelte, darauf in Bann getan wurde und sich in der Verzweissung dem Kaiser zu Prag als Gesangener ergab; wie er vom Kaiser an den Papst ausgeliesert wurde, nach Avignon, wo ihm der Prozeß gemacht werden sollte. Petrarca sagte sich von Rienzo los, ehrlich, nicht wegen seiner Absichten, sondern weil er die Revolution nicht stark zu Ende geführt habe. Es ist weiter bekannt, wie ein neuer Papst den Tribun abermals gegen die römischen Barone auszuspielen suchte und wie Rienzo bei diesem Unternehmen jämmerlich und schmählich umkam.

Petrarca, der Mann des politischen Ainascimento, setzte seine Hoffnungen bald nach dem Fehlschlage des ersten Tribunats mit unveränderter Leidenschaftlichkeit auf den Kaiser; wieder glaubte er, mit der Rednerei seiner Briefe Weltgeschichte machen zu können. In einem verstiegenen Sendschreiben (vom 24. Februar 1350) beschwört er den Kaiser, nach Italien zu kommen. "Italien ist dein wahres Vaterland," Rom erwarte seinen Gemahl. Der Dichter war inzwischen von Avignon nach Padua gekommen; es hängt offenbar mit seinem Notrus an den Kaiser zusammen,

daß er sich jest in seinen Privatbriefen schrankenlos über die Zustände am papstlichen Hofe geben läkt, wo man den Beiland für Geld verkaufe: er wußte sehr gut, daß das Aubiläum von 1350 ein Ablagbörsengeschäft größten Stils war, daß die römischen Hausbesitzer und Händler sich an den Pilgern schamlos bereicherten, daß die Rurie selbst sich so weit vergaß, sich den Ablaß, der an die Pilgerfahrt geknüpft war, geradezu gegen Bezahlung der wahrscheinlichen Reisekosten abkaufen zu lassen; er war aber schwach genug, dennoch die vorgeschriebenen Rirchenbesuche in Rom auszuführen, um den Zubiläumsablaß zu gewinnen; es ist nicht unmöglich. daß eine wilde Satire — der Satan belobt darin seinen Statthalter, den Papft, und die Sandlungen der Rardinale —, die um diefe Beit in Avignon Aufsehen machte, den Petrarca zum Verfasser hatte. Der war also, wie man damals immer noch sagte, Chibelline geworden: nicht der Papit, sondern der Raiser sollte die italienischen Staaten zu einer Weltmonarchie vereinigen. Es braucht nicht erst gesagt zu werden, daß die Rechnung falich war. Rarl IV. beantwortete die Briefe Petrarcas febr herablaffend, machte ihm Versprechungen und sogar Geschenke, dachte aber nicht einen Augenblid daran, Betrarcas italienische Politit zu der seinigen zu machen. Wohl kam er in seinen persönlichen Angelegenheiten (im Herbste 1354) über die Alpen, vom Dichter im Plakatstil begrüßt, der dafür vom Raiser mit sehr schmeichelhaften Redensarten abgespeist wurde; aber Karl begnügte fich damit, fich in Rom unter entwürdigenden Bedingungen fronen au lassen und aus Atalien so große Summen ausammenzuholen, als irgend möglich war. Er kehrte zum großen Schmerze von Petrarca ohne jede politische Tat nach Deutschland zurud. "Portanto seco molto oro, ma molta vergogna", sagt Muratori von ihm; und der Kaiser Maximilian I .: er würde das Reich verkauft haben, wenn er einen Räufer gefunden hätte.

Noch einmal kam es zu einer Annäherung zwischen dem Kaiser und Petrarca; der Dichter nahm eine Einladung nach Prag an; doch es gab da fast nur einen Austausch von Sitelkeiten; auch die Ernennung Petrarcas zu einem deutschen Pfalzgrasen (so ungefähr Jostrichter) und zum Staatsschreiber war nicht viel mehr als eine Sitelkeit. In dem großen Werke Konrad Burdachs "Vom Mittelalter zur Resormation" mag man nachlesen oder ersorschen, welche Bedeutung die Beziehungen des italienischen Dichters zu den geistlichen und weltlichen Würdenträgern der Prager Kanzlei für den deutschen Dumanismus, für die deutsche Bildung, mittelbar für die Ausbildung der neuen deutschen Sprache gehabt haben mögen.

Mir war es bei dieser ganzen Darstellung von Petrarcas öffentlichem Wirken darum zu tun, die Berechtigung meiner Behauptung zu erweisen, daß die hristliche Religion im Dasein dieses Dichters gar keine

Rolle spielte. Aber auch in seinem Privatleben, besonders in seinem immer unbefriedigten Ebrgeize nach literarischem Ruhme, war er undristlicher, als es ven Anschein hat. Daß der Gegenstand seiner Liebesgedichte eine verheiratete Frau war, konnte freilich jo früh nach dem Beitalter der Troubadours nicht auffallen und daß diese Mode eher arabisch als christlich war, ahnte er eher als daß er es wußte; auch daß der Held seines großen lateinischen Epos ein römischer Beide war, das gehörte eben zu der Weltanschauung des Rinascimento. Aber auch der Höhepunkt seines Daseins, seine Dichterkrönung, zeigt keinen driftlichen Zug. Von Vetrarca stammt die resignierte Rlage: povera e nuda vai, filosofia; er war dabei Humanist genug, um auch den niederen Lohn für seine Verse nicht zu verschmähen. Um das gleich hinzuzufügen: Petrarca sehnte sich oft banach, zu seinen kleineren und größeren Pfründen auch noch angesehene und glänzende Stellungen zu erlangen, am papstlichen oder am kaiferlichen Sofe oder bei einem der italienischen Potentaten; aber er war immer zu stolz und zu freiheitliebend, um die Wege zu gehen, die allein zu solchen Stellungen führten. Aur seine üble Citelkeit war noch stärker als sein schöner Stolz und die Aussicht, feierlich vor dem ganzen Volke mit einem Lorbeerkranze zum Dichter gekrönt, d. h. für den größten Dichter der Beit erklärt zu werden, seine Unsterblichkeit gewissermaßen verbrieft zu bekommen, lockte ihn mehr als irgendeine Aussicht auf sein Seelenheil. Dag er dabei den Lorbeer und seine ewige Geliebte in Verbindung brachte, gehörte freilich nur zu den anderen unausstehlichen Spielereien, die er mit den Worten Laura und lauro trieb. die Dichterkrönung selbst war eine Komödie, in welcher die Religion wie in seinem ganzen Leben nicht mehr als eine Rostumfrage war. Varis und Rom, die beiden Hauptstädte der damaligen Welt, bewarben sich um die Ehre, ihn krönen zu dürfen; er entschied sich für Rom, nur weil man den Gebrauch einer solchen Krönung für eine alte heidnische Sitte hielt. Er unterzog sich einer Dichterprüfung durch den schöngeistigen Rönig von Neapel, und diese Prüfung kummerte sich wahrlich nicht um den Glauben des Kandidaten. Beim Schalle der Trompeten, unter patriotischen Reden wurde ihm zu Rom der Kranz aufgesett, auf dem Kapitol; die einzige driftliche Gefte war, daß Petrarca den Lorbeerkranz nachher in der Peterskirche aufhing, doch wohl wieder mehr aus Eitelkeit als aus Frömmigkeit. Er hatte es immer nur mit dem heidnischen Rom zu tun; der Papst, der nach Petrarcas höhnischem Worte den Himmel mit dem Finger öffnet und die Gestirne mit der Mütze regiert, hatte Rom verlassen und zählte für den patriotischen Dichter nicht mehr mit. Auf die Außerlichkeit seiner Beziehungen zur Kirche scheint es mir ein grelles Licht zu

Petrarca 541

werfen, daß er einmal ganz unbefangen niederschreibt, er genieße (zu Mailand) in einer benachbarten Kirche "die unschuldigen Vergnügungen ber Religion". Solche leise blasphemische Außerungen sinden sich in den Vriesen mehr als einmal, auch da, wo er das Lob Gottes zu singen behauptet. Er versorgt eine seiner Pfründen, doch seinen Seist will er sich von keinem Amte irgendwie belästigen lassen.

Da Petrarca kein Bekenner war und ihn theologische Fragen eigentlich gar nicht interessierten, sind für seine Entfremdung vom katholischen Glauben auch in seinen wissenschaftlichen Schriften nur wenige Belege zu finden. Ach bin nur verpflichtet, zwei Bücher beranzuziehen, eines aus seiner besten Beit, eines aus seinem boben Alter. Das erste ist eine Reihe von Gesprächen mit dem heiligen Augustinus, eine Art philosophischer Dichtung, in der Petrarca sich über sich selbst offener ausspricht als sonst: über seine Sitelkeit, über seinen Ehrgeiz, über seine Unkeuschheit (Augustinus lacht sehr hübsch darüber, daß Petrarca zu beten pflege: "Gott, mache mich keusch, aber nicht zu bald"), über seinen Bessimismus. seinen Weltschmerz oder wie man das lateinische Wort acedia überseken will. Erst das dritte Gespräch macht den Versuch, nicht ohne banale Redensarten, auf die Grundzüge in Vetrarcas Leben einzugeben, auf sein Liebesverlangen und auf seinen Ehrgeiz. Von der sentimentalen Liebe will der Beilige den Dichter mit realistischen Gründen befreien, fast wie Carlos ben Clavigo; Laura sei nach ihren zahlreichen Rrantheiten und Mutterweben (so nach den besten Kandschriften) gar nicht mehr begehrenswert: auch dürfe man den Schöpfer nicht über dem Geschöpfe vernachlässigen. Petrarca solle sich je nachdem durch Sättigung, durch Scham oder durch Überlegung von dieser albernen Liebe befreien.

Ernstlicher wird der Dichter wegen seines sündhaften Sprgeizes vermahnt. Über die Spre urteilt der Heilige saft genau wie Falstaff: ein von vielen ausgestoßener Lufthauch. Wofür das ganze Treiben? Zuerst mit allen Kräften den Ruhm zu suchen, um ihn schließlich verachten zu lernen. Doch der Heilige scheint zuleht einzugestehen, daß Petrarca unverbesserlich sei. "Du liebst deine Bücher mehr als deine Seele."

Aus dem anderen Buche lernen wir einen anderen Petrarca kennen, einen müden Mann von 63 Jahren, der seinen Frieden mit der Kirche gemacht hat und gern das Christentum gegen einen Beiden verteidigen möchte. Er lebte damals in Venedig. Ein Kreis von jungen Averroisten, die mit Aristoteles nichts von einer Weltschöpfung, einer Vorsehung, einem Benseits wußten, die über Moses spotteten und die Stister des Christentums verachteten, hatte sich ihm angeschlossen; bald aber von seiner Pedanterie und seinen Phrasen gelangweilt, scheinen sie so etwas wie einen

Bierulk gegen den Meister veröffentlicht zu haben: in der beliebten Form eines Brozesses wurde der Nachweis geführt, daß Betrarca zwar ein guter Mensch wäre, aber ein geschmackloser Poet und ein elender Philosoph. Petrarca nahm die Sache tragisch und wendete alle die schon damals verstaubte Gelehrsamkeit, über welche die jungen Venezianer spotteten, dur Widerlegung des Averroes auf. Eigentlich nur zur Widerlegung des esoterischen Averroes, von welchem die radikaliten Freidenker versicherten, er hatte das Judentum eine Religion für Rinder genannt, den Islam eine Religion für Schweine und das Christentum noch ärger beschimpft als die ungereimteste unter allen Setten. Petrarca betämpfte die anstößigen Lehren der Averroiften; er gebärdete sich, als ob er ein gläubiger Chrift wäre; aber man hört einen Unterton, der mir zu beweisen scheint, daß Petrarca, immer Politiker, eber an dem rucksichtslosen Ausiprechen folder Gedanken Unftog nahm als an den Gedanken felbit. Was die italienischen Averroiften dieser Zeit lehrten, war nicht mehr und nicht weniger als die Einheit aller Menschenseelen in einer umfassenden Weltseele; man könnte es einen pantheistischen oder atheistischen Monopsychismus nennen; was Petrarca gegen diese Vorwegnahme des Spinozismus einzuwenden hatte, das war im Grunde nicht driftlicher als der Angriff, den mehr als 300 Jahre später Banle gegen Spinoza selbst richtete. Betrarca batte, wie gesagt, seinen Frieden mit der Rirche gemacht, auch lag es von jeher nicht in seinem Charafter, auch nicht in der Richtung seines Geistes, gegen die Sitte zu rebellieren; wie er als junger Mann lieber die Pein zu enger Stiefel ertrug, als daß er gegen die Mode gefündigt bätte, so trug er als alter Herr immer ergebener die Bürden seines geistlichen Standes. Tapfer, oft überraschend tapfer, war er nur, wenn es sich um die große Passion seines Herzens handelte, um die Stadt Rom. Seine lette Aberzeugung über die beiden Schwerter, das des Reiches und das der Kirche, hat er nur einmal deutlich ausgesprochen, in einem intimen Briefe an einen Rardinal; politisch erbittert darüber, daß das kirchliche Schwert bei den barbarischen Franzosen sei, das weltliche Schwert bei den barbarischen Deutschen, wünscht er und prophezeit er ein baldiges Ende des Reichs und der Rirche; ohne über das Ende zu klagen. Beibe Schwerter seien stumpf geworden, das eine wie das andere Licht werde erlöschen. "So ist das Schicksal aller menschlichen Dinge, daß fie nicht dauern können." Man hat den Sat meines Wiffens noch niemals hervorgehoben: die Rirche ein menschlich Ding.

Petrarca war aber so wenig ein Denker ober gar ein Freidenker, daß man diese Büge von Indisserntismus kaum als Feindschaft gegen die Kirche auslegen dürfte; er wollte mit der Kirche nur nichts au schaffen

haben. Und der Dichter, der uns oft wie ein moderner Geist erscheint, stedte wiederum so tief im Mittelalter, daß er sich seines einzigen übriggebliebenen Ruhmestitels, seiner Meisterschaft im Gebrauche der italienischen Volkssprache, geradezu schämte. Wie bereits erwähnt. Auf den Ruhm Dantes war er einfach neidisch; und sah auf den so viel größeren Dichter wirklich hinunter, mit der Begründung, Dante hatte sein Leben lang italienische Verse gemacht, während er selbst diesem Spiele nur einen Teil seines Genies gewidmet bätte. Noch komischer ist für uns ein Zug aus seinen Beziehungen zu Boccaccio. Mit diesem war er befreundet, vierundzwanzig Rahre lang; aber den einzigen und unverwelklichen Ruhmestitel des Genossen, den Decamerone, lernt er nicht kennen. Bis er einmal, kurz vor seinem Tode, das Buch in die Hände bekommt. Und als Reichen seiner Anerkennung übersett Betrarca die lette Novelle, die rührende Geschichte von Griseldis, ins Lateinische.

Eine noch gründlichere Rritik an der Sprache der Scholastik, wenn Boccaccio auch immer noch die stille Kritik des besseren Beispiels, übte durch die Modernität seines Stils der dritte Mitschöpfer der italienischen Nationalsprache, Giovanni Boccaccio (geb. 1313, gest. 1375). Seine Wirkung war um so viel stärker, als der Decamerone lustiger zu lesen war, und von Indifferentismus kann bei Boccaccio kaum mehr die Rede sein; er ist schon ein richtiger Unchrist. Er wukte es nur nicht und seine Reitgenossen wukten es noch weniger: sie fabelten sogar, er wäre von Betrarca (bei ber Begegnung von 1359) zur Frömmigkeit bekehrt und zur Annahme ber Priefterweihe überredet worden.

Die Schlüpfrigkeit so vieler Avvellchen des Decamerone würde natürlich nichts gegen die Rechtaläubigkeit Boccaccios beweisen: Neigung zu Roten und andächtige Kirchlichkeit schließen einander nicht aus, weder zur Zeit des Rinascimento, noch früher oder später. Aristophanes war ja auch ein frommer Mann. Doch es gibt unter den Geschichten des Decamerone eine ganze Gruppe, deren antifirchliche Tendenz zu offenbar ist, um übersehen werden zu können. Berühmt geworden sind besonders die zweite und die dritte Novelle des ersten Tages, die zweite ist antikatholisch, die dritte antichristlich. Die antichristliche verdient noch mehr Aufmerksamfeit als die antipäpstliche.

Wikig genug ist auch diese, ein sehr einprägsames Epigramm. Es wird — wie so oft im Decamerone — mit leise ironischer Gläubigkeit vorgetragen. Der jüdische Raufmann Abraham wird von einem driftlichen Raufmanne bedrängt, zum Christentum überzutreten. Der Schauplat ist Paris. Der Jude entschließt sich endlich nach Rom zu reisen und sich dort persönlich umzusehen. Der christliche Raufmann ist darüber verzweifelt; alle seine Mühe muß verloren sein, wenn der Jude das Treiben des Papstes und der Kardinäle kennen lernt. Da hilft aber nichts, der Jude geht nach Rom und beobachtet dort mit eigenen Augen: wie die Seistlichen vom größten die Jum kleinsten in menschlichen oder unnatürlichen Lastern dahinleben, wie die Huren und Lustknaben die Kirche beherrschen, wie an dem geizigen Pose alle Peilkümer seil sind. Der Jude kehrt nach Paris zurück und überrascht den christlichen Kausmann durch den Entschluß, sich tausen zu lassen. "Die obersten Geistlichen der christlichen Kirche geben sich alle erdenkliche Mühe, die christlichen Kercheichten; dennoch macht sie unausschich Eroberungen und Fortschritte; das wäre bei dem Lasterleben des römischen Joses unerklärlich ohne einen besonderen Beistand des heiligen Seistes." Und so wurde der seltsam bekehrte Jude Abraham nach seinem Bunsche in der Kirche von Notre-Dame getaust.

Parabel von den drei Ringen

Auch diese ernste Schnurre, wie so viele Stude des Decamerone, bat Boccaccio selber entlehnt, aus dem alten Dante-Kommentar des Benvenuto da Amola. Über die Entlehnungsgeschichte der anderen Novelle, der antichristlichen oder fast schon atheistischen, gibt es gar eine ganze Literatur, weil diese Novelle, die sogenannte Parabel von den drei Ringen nach rückwärts auf das berühmte Schlagwort von den drei Betrügern weist, nach vorwärts die unmittelbare Quelle geworden ist für die entscheidende Szene in Lessings "Nathan". Der Zusammenhang mit der Blasphemie von den drei Betrügern (eine Blasphemie freilich nur für die driftliche Anschauung, in der der Religionsstifter zugleich Gott ist) wird freilich wieder in Frage gestellt, wenn die Geschichte von den drei Ringen wirklich, wie die Forscher ausgemacht haben, um mehr als hundert Rabre älter ist als die Papstbulle, in welcher das verwegene Wort dem Raiser Friedrich vorgeworfen wurde. Jedenfalls unterschied sich die ältere Fassung, in die die Seschichte von spanischen Juden gebracht worden war, von der späteren daburch, daß nur von zwei Ringen die Rede ift, bem Christentum nämlich und dem Judentum. Hätte Leffing den geistreichen Schwank gekannt, wie er spät im Schebet Jehuda überliefert ist, er hätte sich schwerlich dessen dramatische Einkleidung entgeben lassen. Der Jude Ephraim wird vom Rönige Pedro von Arragonien gestellt, sich entweder für das Alte oder für das Neue Testament zu entscheiden. Er erbittet Bedenkzeit und kommt dann wie verstört vor den Rönig; eben komme er aus einem schlimmen Sandel: ein Juwelier habe seinen beiden Söhnen vor einer weiten Reise je einen kostbaren Ring geschenkt; nun seien die Brüder heute bei ihm gewesen, um sein fachmännisches Urteil über den Wert der Ringe und ihrer Steine einzuholen; er habe sich darauf

nicht eingelassen und geraten, die Rücklehr des Baters, des Juweliers, adzuwarten; dafür sei er beschimpft und verprügelt worden. Der König versteht nicht gleich und will die Brüder bestrafen. Da tritt der weise Ephraim mit der Moral der Parabel hervor: der König solle sich die Antwort auf seine Frage vom großen Juwelier im Himmel holen lassen. So entkommt Ephraim der Schlinge, die ihm gelegt worden ist: er braucht sich nicht zu entscheiden.

Die schlaue Erfindung des Juden wurde in der Folgezeit oft nacherzählt, bald in ausgesprochen dristelnder Tendenz; ein dritter Ring, der des Fslam, der merkwürdigerweise just in der spanischen Fassung sehlt, wurde hinzugesügt, und für viele Nacherzähler verstand es sich von selbst, daß der Ring der Christen der alleinige wahre Ring sei. Von Mund zu Mund gelangte wohl die hübsche und lehrreiche Seschichte nach Italien, wo sie zuerst von dem Dichter der Cento novelle antiche, dann von einem Freunde Vantes schon recht frei bearbeitet wurde, die sie im Decamerone des Voccaccio ihre klassische Sestalt gewann, so daß Lessing, wie wir einmal sehen werden, sie sast unverändert 400 Jahre später in sein ganz lichtes Toleranzdrama berübernehmen konnte.

Man achte darauf, daß im Decamerone das Stuck von den drei Ringen unmittelbar auf das antipäpstliche Stück folgt, das wir eben kennen gelernt haben, ausdrücklich als ein Pendant. Der weise Jude heißt bei Boccaccio Melchisedet; aber der Gegenspieler ist schon Sultan Saladin. Der ist durch Krieg und Verschwendung in Geldnot geraten; da erinnert er sich, zu Alexandria, des geizigen Wucherers Melchisedet und nimmt sich vor, sich den Mann durch List gefügig zu machen: er stellt die Frage nach der besten unter den drei Religionen. Der Wucherer ist aber nicht nur geizig und reich, sondern auch weise; er erkennt sofort, daß er keiner der drei Religionen den Vorzug geben dürfe, wenn ihm nicht aus seinen Worten ein Strick gedreht werden sollte. In seiner Angst fällt ihm ein, sich mit einem Geschichtchen auszureden, das er mit außerordentlicher Stilfeinheit selbst als eine fremde Erfindung einführt. "Se io non erro, io mi ricordo aver molte volte udito dire che" ujw. Ein reicher großer Herr besaß in seiner Schatkammer unter anderen Rleinodien einen sehr schönen und tostbaren Ring, den er zum Beichen des Erbgangs in seinem Hause bestimmte. Jedesmal sollte der Besitzer dieses Ringes ber Erbe sein, von allen Brüdern zumeist geehrt. So ging dieser Ring von Sand zu Band, bis er endlich an einen Mann gelangte, der drei gleich schöne, tapfere und gehorsame Söhne besaß und sie denn auch alle drei gleichermaßen liebte. Als dieser Mann nun dem Tode nahe war und alle drei Söhne sich um den Erbring bewarben, den er jedem einzeln versprochen hatte (ich weiß, daß Lessings Übersetzung schöner ist), ließ er von einem Meister zwei falsche Ringe ansertigen, die der Vater selbst kaum von dem echten unterscheiden konnte. Nach dem Tode des Vaters gerieten die Söhne in Streit darüber, welchem von ihnen die Ehren des Erbrings gebührten. Und da die Ringe nicht zu unterscheiden waren, blieb die Fage in Schwebe und ist es die heute geblieben.

Wir bemerken heute, daß es in der Fassung des Voccaccio wirklich einen echten Ring gibt, im Segensatze zu der Erzählung im Schebet Jehuda und zu dem Höhepunkte der Lessingschen Erzählung, daß also der Jude des Voccaccio nicht die Möglichkeit einer Offenbarung leugnet, sondern nur die Möglichkeit eines Kriteriums der wahren Offenbarung. So abstrakt denkt aber Melchisedek nicht. Er sagt nur zu Saladin: "So steht es auch um die drei Sesetze, die Sottvater den drei Völkern gegeben hat und über die ich hier urteilen soll. Jedes Volk glaubt sein Erde und seines der Religion zu haben und deren Sebote zu besolgen. Ob aber eines der Völker das Erde wirklich hat (ma chi se l'abbia), auch darüber ist die Frage in Schwebe."

Wir werden, wenn uns unser Weg von dem klassischen Dichter des Mittelalters zu dem klassischen Gedichte des Deismus geführt hat, die große, schöne und freie Art kennen lernen, in welcher Lessing die Erzählung von den drei Ringen ausklingen läßt. Bei Voccaccio endet die Novelle wie ein Kindermärchen oder auch wie eine Kalendergeschichte: der Sultan sieht sein Unrecht ein und gesteht, er habe dem Juden eine Falle stellen wollen, um von ihm Geld zu erpressen; dieser leiht die nötigen Summen nun freiwillig und erhält sie nachher wieder zurück; der Sultan behandelt ihn fortan als seinen Freund.

In Boccaccio ist die Wandlung des mittelalterlichen Selehrten zu einem Seistesarbeiter der neuen Zeit restlos vollzogen. Lebenslust, die von der christlichen Kirche verpönte Lebenslust, meldet ihr Recht an; vor der Pest, die sonst nur Orgien schwärmerischer Andacht ausgelöst hatte, flüchten die Erzähler des Decamerone in eine Siedelung der Freude. Wie diese Genossen in ihrer heiteren Villa stehen und gehen und sich in Sesprächen gesellen, das tritt uns leibhaft entgegen, wie mit den Augen eines liedevoll verschönernden Renaissancemalers gesehen. Die Sprache des Buches endlich ist nicht mehr die der Schule oder der Scholastist, sondern die des Lebens. Noch eins: auch Voccaccio hält Vorlesungen an der Universität, aber er liest nicht über die Summa des heiligen Thomas, er liest über die Commedia des Dante.

Der Renaiffancemensc

Burdach wendet sich mit Recht ("Über den Ursprung des Humanismus") gegen das Schlagwort vom Renaissancemenschen, dem ästhetischen Immoralisten; er legt besonders Wert darauf, daß das Wort Humanismus zweierlei bedeutet habe: die Wiederbelebung der Antike und das Streben nach einem Menschenibeal. Das "Märchen vom heidnischen Grundzug der Renaissance" dürfte aber doch für das Ende des 15. und für die erste Hälfte des 16. Jahrhunderts viel Wahrheit enthalten; man muß nur an der richtigen Stelle einen Trennungsstrich machen zwischen der humanissischen und der reformatorischen Bewegung; das war ja der tiesste Grund des Zerwürfnisses zwischen Erasmus und Luther, daß die Reformatoren (die ja auch die älteste Kirche wiederbeleben wollten) mit heiligem Ernst ans Werk gingen, daß die Humanisten der Religion gegenüber frivol waren.

Mit vielen Beispielen hat Burdach gezeigt, wie die Renaissance einen homo spiritualis, einen neuen Adam als den Idealmenschen hinstellte. Wir werden, wenn erst sein breit angelegtes Werk "Vom Mittelalter zur Reformation" abgeschlossen vorliegt, unsere Anschauung von der Renaissance an hundert Stellen und in ganz anderer Weise zu verbessern haben, als etwa der Herausgeber der neueren Auflagen des berühmten Buches von Jacob Burchardt gebessert hat. (Ich benütze im folgenden "Die Rultur der Renaissance in Italien" in der 7. Auflage von 1899.) Nicht nur zwei Bedeutungen hat der Begriff Renaissance in den beiden Rabrbunderten, die man unter diesem Namen ausammenaufassen pfleat. und in den nächsten Jahrhunderten der Nachwirkung angenommen. Die Wiederbelebung der antiken Runst war und blieb die sinnfälligste und schönste Außerung der ungeheuren Bewegung; sie führte zum Dogma von der ausschließlichen Rlassizität des Altertums, um welches unter den Schulmännern der Rampf bis zur Stunde nicht aufgehört hat. Die Biederbelebung des antiken Lebensideals, seine zuerst unbewufte, dann allzu bewußte Steigerung zu einem verwegenen Individualismus hat aber die Menschen des 15. und 16. Jahrhunderts weit mehr verändert, als Bautunft, Malerei und Bildhauerei es zu tun vermochten. Und den ästhetischen wie den praktischen Strömungen der Renaissance lag doch nur eine Wiederbelebung des antiken Denkens zugrunde, die Aufnahme und Verarbeitung, die Nachahmung und Belebung der antiken Philosophen und Dichter, beren Renntnis niemals aans verschwunden war, die aber erft jett aus den Schulstuben der Scholastiker in den neu erworbenen Besitz einer gang neuen Schicht von Gebildeten gelangten. Was uns an dieser tiefsten Wiederbelebung des antiken Denkens zunächst angeht, die Unchristlichkeit, das wurde gewöhnlich gar nicht ausgesprochen, weil die führenden Geister nicht eigentlich Kampfnaturen waren und weil Bäpfte und Rardinale die mächtigften Förderer des ganzen humaniftischen

Treibens waren. Man lebte in einer Lüge, ohne es zu wissen. Solange Atalien religiös gerichtet war, gab es auch dort Reker und Reformatoren: das Atalien der Renaissance war nicht mehr religiös gerichtet, überließ die Reformation der Kirche den rückständigen Barbaren des Nordens, \*) überließ die Rechtgläubigkeit dem Pöbel und erfreute sich eines grenzenlosen Libertinismus in allen Fragen des Glaubens und der Sitte. Vor-Aretino läufig sei nur an Pietro Aretino (1492—1557) erinnert, mit welchem verglichen Beinrich Beine, an Talent etwa ebenbürtig, ein Waisenknabe an Botenhaftigkeit, Schamlosigkeit und Erpresserei war, der mit der päpstlichen Kurie auf bestem Fuße lebte, gelegentlich Psalmenübersetzungen und fromme Traktätchen lieferte und ernsthaft daran denken konnte. Rardinal zu werden; den Orden des heiligen Petrus hatte der gassenbübische Schurke wirklich erhalten. Von diesem Manne, dem ersten und erfolgreichsten Revolverjournalisten, rührt ganz gewiß die kede Gotteslästerung ber, die in einer langen Reihe von Epigrammen und Grabschriften auf Aretino verewigt worden ist. Ich will dieses Epitaphium in der knappen italienischen Form anführen:

> "Qui giace l'Aretino, Poeta Tosco, Che d'ognun disse mal, che di Dio, Scusandosi col dir: io non lo conosco,"

Natürlich lag dem frechen Spötter der Gedanke fern, sich damit zum Agnostizismus zu bekennen und etwa sagen zu wollen: ich weiß von Gott gar nichts, also auch nichts Böses: wer heute das Wort des Aretino als Motto gebrauchen wollte, mußte es erst agnostizistisch umdeuten. Natürlich war die Meinung nur ungefähr: ich habe nicht das Vergnügen, Gott zu kennen, kann also von ihm keine einzige Skandalgeschichte erzählen. Dahinter steckt aber doch eine Gottlosigkeit, die damals nur in dem realpolitischen Italien möglich war und nie und nirgends überboten

<sup>\*)</sup> Die stärkste deutsche Antwort auf den Vorwurf der Barbarei finde ich in dem meisterlichen Totengespräche "Der (vom Simmel) ausgeschlossene Rulius". Der triegerische Bapft Aulius II. ist gestorben und Petrus verweigert ihm den Eintritt in den Kimmel. Aulius redet mit äußerster Verachtung von den französischen und deutschen Barbaren; muß aber zugeben, sie seien Menschen, Christen und sogar an Reichtum und Bildung so hervorragend, daß fie ben Reid ber Italiener erweckt haben. Warum man fie bennoch Barbaren nenne? Darauf erwidert der als sehr verständig geschilderte Schukengel des Papstes: "Die Italiener sind zwar aus dem Dreck der barbarischsten Bolter wie in eine Senkgrube zusammengefloffen, haben aber aus der Sprache der Beiden die Tollheit angenommen, alle außerhalb Italiens geborenen Leute Barbaren zu nennen; und diefer Beiname gilt bei ihnen für schimpflicher als der eines Mörders oder Gotteslästerers." Dieses Totengespräch galt lange für eine Arbeit Buttens; bafür würde sprechen, daß in einem seiner Meisterwerte, bem Göttergespräche "Die Anschauenden", der gleiche Gedanke vorkommt: die Deutschen feien bas kultiviertefte Bolt, Die Romer Die araften Barbaren.

Aretino 549

worden ist; Aretino, der sich vom deutschen Kaiser und vom französischen Könige bald für einen Wit, bald für sein blokes Schweigen bezahlen ließ, der die kleinen Fürsten seines Landes bald anbettelte, bald bedrohte, der gewerbsmäßige Erpresser schrieb nicht über Gott, weil er Gott nicht für zahlungsfähig hielt, weil er von Gott weder Lohn noch Strase zu erwarten hatte.

Aretino war nur nach Talent und Gemeinheit ein Ausnahmsmensch; Humanismus mit geringerer Begabung und ohne Anfamie waren die Ataliener der Renaissancezeit obne Religion und obne Moral. Machiavelli, der dieses Urteil einmal ausspricht, zögert nicht, dem Vorbilde die Schuld zu geben. das von den Geistlichen gegeben werde. Den übelsten Ruf hatten die Humanisten, also die eigentlichen Vertreter der Renaissance des Denkens: mag man auch eingedenk bleiben, daß Italien damals die hohe Lästerschule Europas war, daß die Humanisten selbst einander aus Neid und aus Ruhmsucht mit ausgeklügelten Bosheiten zu verfolgen pflegten, so bleibt doch der Sat in Araft: die Humanisten waren nach kirchlichen Vorstellungen gottlose, nach bürgerlichen Vorstellungen sittenlose Menschen. Die geistlichen und die weltlichen Fürsten aber buldigten erst recht dem Grundsate von Rabelais und Goethe: erlaubt ift, was gefällt. Die Che, deren sich doch sowohl die Rirche als die Sitte anzunehmen hatte, verlor ihre Bedeutung fo fehr, daß in den ersten Familien zwischen Bastarden und ehelichen Rindern kaum mehr ein Unterschied gemacht wurde. Das Fürstenrecht wurde längst nicht mehr auf Gottes Gnade gestützt, sondern nur noch auf die Macht; und wenn es einem Kondottiere gelang, zu Macht zu gelangen, so wohnte er im Recht. Über die Rondottieri werden von den Beitgenossen Büge genug erzählt, die ihre übermütige Gottlosigkeit beweisen; sie hatten ihre Sach' auf sich gestellt, nicht auf Gott, kaum auf den Teufel. Auf die weitere Gottlosigkeit der Bürger, die so einen Rondottiere gegen ihre Feinde brauchten, aber als den künftigen Tyrannen ihrer Stadt fürchteten, wirft die köstliche Anekdote ein Licht, die auch nur in dem damaligen Italien für wahr gehalten werden konnte. Ein tapferer Rondottiere hatte die Stadt gerettet und man beratschlagte darüber, in wie unerhörter Weise sein unerhörtes Verdienst belohnt werden könnte. Ein weiser Ratsherr drang mit einem überraschenden Vorschlage durch. "Wir wollen ihn umbringen und nachher zu ihm beten als dem Schukheiligen unserer Stadt."

Man sollte niemals vergessen, daß die Renaissance, im übrigen Europa ein neuer Stil, in Italien selbst eine nationale Bewegung war, ein Sichbesinnen auf die Macht und die Größe der Vorsahren, auf die alten Sitten, auf die alte Haupt- und Heldensprache der Römer. Uns erscheint heute

die Wiederbelebung der griechischen Welt eine der Grundlagen der Renaissance; in Italien selbst gab es hervorragende Neurömer, die von griechischen Studien nichts wissen wollten. Die Ruinen Roms wurden zu Heiligtumern. Die lateinische Sprache, im übrigen Europa nur die gemeinsame Gelehrtensprache, sollte in Italien wieder die gemeinsame Schriftsprache des Volkes werden; Betrarca, Boccaccio und auch Boggio erhofften ihren Ruhm bei der Nachwelt — wie gesagt — von ihren lateinischen Schriften; es lag an ganz anderen Umständen, vielleicht zumeist an dem Emportommen des bürgerlichen Individualismus und an der tiefen Wirkung von Dantes Lebenswerk, daß diese Hoffnung sich nicht verwirklichte, daß eine italienische Gemeinsprache gegen alle Mundarten sich durchsette und fast im Widerspruche gegen den lateinischen Humanismus zur Freude der Welt eine italienische Literatur entstand. Aur diese nationale Literatur ist lebendig geblieben. Bur Renaissancezeit aber wurde alles, was irgend mit dem Staate oder der Rirche, mit Philosophie oder Naturwissenschaft. mit Politik oder Geschichte zu tun hatte, in lateinischer Sprache niedergeschrieben; daß Dante seine Commedia nicht, wie er zuerst geplant, in lateinischen Hexametern gedichtet hatte, wurde von ernsthaften Leuten bedauert. Man taufte die Kinder auf die Namen berühmter Römer. Wären die angesehensten Humanisten nicht Bedanten gewesen, bätten sie das Wesen der Sprache nicht verkannt, hätten sie — was bei ihrer vollkommenen Beherrschung des Latein möglich gewesen ware — die Schriftsprache der römischen Rlassiker weiter entwickelt und dem Begriffsgehalte des 15. Jahrhunderts angepaßt, so hätte vielleicht eine neulateinische, den Schulmeistern barbarisch klingende Schriftsprache den Sieg über die lingua volgare davontragen können. Ich habe es schon einmal gesagt: das barbarische Mönchslatein des Mittelalters war noch eine lebendige Sprache; erst das klassische Latein der Humanisten, die über Gott und die Welt schrieben und doch kein Wort gebrauchten, das sich nicht aus Cicero oder Terentius belegen ließ, erst dieses reine Latein wurde zu einer toten Sprache.

Doch bezog sich die Frage, in welcher Sprace der Ruhm der Väter erneut werden sollte, nur auf die Form; der Inhalt des patriotischen Denkens war jedenfalls die klarere oder unklarere Vorstellung, das Lebensideal der alten Römer müßte von den Enkeln hochgehalten werden. Solange es der Zeit nicht zum Vewußtsein kam, daß eine Verbindung von Christentum und Humanismus eine Unwahrheit war, brauchten die weltlichen und geistlichen Fürsten, die Städte und Vereine bei der Förderung der Humanisten kein schlechtes Sewissen zu haben. Man schien sich gar nicht über einen Seisteszustand zu wundern, der für die antike Mythologie

schwärmte und doch an die alten Götter nicht glaubte, der sich im Denken ausschließlich mit den antiken Philosophen beschäftigte und dennoch der Gewohnheit der Rirchensakungen treu blieb. Die Humanisten batten einen sehr schlechten Ruf, wie gesagt; sie galten für eitel, eigensinnig, bestechlich, unordentlich, unzüchtig, ketzerisch, wohl auch für atheistisch; mag man auch viel in Abaug bringen, was die leidige Gelehrtensitte der Reit den Lästermäulern zu sagen gestattete, so ist doch nicht daran zu zweifeln, daß die meisten humanisten nicht nur über die Rirche sehr frei dachten, sondern auch über äußere Sitte und innere Anständigkeit. Das schadete ihrem Ansehen nicht, solange die Rirche sich in ihrem Bestande nicht bebrobt fühlte. In Deutschland hatte inzwischen Luther, nur als Philologe und Antipapist etwa ein Schüler ber Renaissance, sonst ihr Widerpart, nach bescheibenen keherischen Anfängen Ernst gemacht mit der Forderung einer Reform an Haupt und Gliedern, und nach wenigen Jahren war die Reformation eine Macht geworden. Jett nahm die katholische Rirche ibre ganze Rraft zur Abwehr zusammen und vergaß in den politischen Rämpfen, die zu ihrem Siege im Tridentinum führten, auch die kleinen Gegner im eigenen Lande nicht, die Humanisten; aller Schimpf und aller Rlatich wurde gegen sie verwertet, und als die Gegenreformation mit ibren Bemübungen um die Wiedergewinnung von Frankreich, Suddeutschland, Österreich und Volen einsetzte, war der Humanismus in Italien so gut wie zu Boden geworfen. Nicht die künstlerische Renaissance, die ungefährlich schien und beren Weiterentwicklung man duldete. Was aber zwei Jahrhunderte in der italienischen Christenheit an den Vorstellungen vom Staate und vom Andividuum, von Sitte und Religion gerstört hatten, das blieb zerstört; im 13. Jahrhundert waren nur einzelne Gruppen von der allgemeinen Kirche und ihrem Oberhaupte abgefallen; jest wurde ein ganzes Volk gewaltsam unter die Berrichaft ber Geiftlichkeit zurudgezwungen, aber die Berachtung ber Geiftlichkeit, ein Erbe der Renaissance, blieb, um eine Gelegenheit zum Losbruch abzuwarten. Einige Büge nur mögen belegen, wie start diese Verachtung ber Geiftlichkeit zur Blütezeit ber Rengissance mar.

Einzelne Kondottieri machten aus ihrer Feindschaft gegen Sott gar tein Hehl; einer hatte den Wahlspruch: Feind Sottes und des Mitleids; ein anderer ließ Mönche von einem Turm hinunterwerfen, nur weil er sich über ihr Psalmodieren ärgerte. Unzählige Stellen in Novellen und Schwänken lassen darauf schließen, daß die Mönche dem Volke ebenso verhaßt waren wie den Schreibern, nicht nur die Vettelmönche. Die Inquisition durfte in Italien nicht so unbehindert wüten wie in Spanien, die geistliche Verenversolgung nicht so gräßlich wie in Frankreich, Eng-

land und Deutschland. In Italien, dem klaffischen Lande des Humanismus. hatte die Bibelkritik ihren Ausgang genommen und die Aufdeckung kirchenhistorischer Fälschungen; aber auch die Verspottung gefälschter Reliquien begann im Mutterlande des Katholizismus.

Die humanistischen Führer waren Steptifer und Indifferentisten; sie verachteten die Kirche, so wie sie wirklich geworden war, und ließen es dahingestellt, was alles aus einer auten Kirche hätte werden können. Savonarola, ein Eiferer, ein Reter, bekämpfte zugleich die Rirche, wie sie geworden war und den heidnischen Humanismus. Das Volk dachte nicht wissenschaftlich, nicht logisch; es folgte ebenso gern dem verstiegenen Savonarola wie den frivolen Humanisten, wenn es nur über die Geistlichkeit lachen durfte. Der feine Boccaccio benütt ja die schon damals alte Fabel von den drei Ringen zur Empfehlung eines positiven, toleranten Deismus; das Volk hält sich an das ebenso alte Schlagwort von den drei Betrügern.

Aufklärung liegt weniger in der Absicht als im Wesen der Renaissance.

Im 18. Jahrhundert steigerte sich der bewußte Baß gegen jede positive Religion bis zur Unduldsamkeit gegen das Christentum, bis (bei Parny) zur gotteslästerlichsten Parodie; im 15. Jahrhundert galt der Haß höchstens den Mönchen und was uns heute bei Pulci als Parodie erscheint, war Pulci eigentlich nur unbefangene Heiterkeit. Luigi Pulci (1432—1484), als Politiker ein Diener und nur als Dichter ein Freund von Lorenzo de' Medici, ist besonders in seinem "Morgante maggiore" charafteristisch für die Renaissance und für Florenz. Weder er noch später Ariosto baben den Plan, das Rittertum oder gar das Christentum zu parodieren; ganz fern sind sie der einsamen Größe eines Cervantes, der den Ritter von der traurigen Gestalt mit allen Mitteln des gröbsten Humors verspottete und dabei wie unabsichtlich die Seele des Rittertums mit edelstem Humor verherrlichte. Bei Pulci ist die Achtung vor der mittelalterlichen, christlichen Sitte noch fo groß, daß er den egoiftischen Abermenschen der Renaissance in der Gestalt des ungeschlachten Riesen Margutte darftellt, der ihm aber trok Laster und Gottlosigkeit als ein Ehrenmann gerät. Die Parodien der Anrufungen von Gott, Christus und Maria, die Parodien der schnellen Bekehrungen und Taufen wirken unmittelbar nur als ein luftiges Gelächter über fromme Dichter, die mit so billigen Motiven arbeiteten; aber nur ein vollkommener Indifferentist konnte die Komik so stark empfinden und so unbefangen gestalten. Übrigens ist Bulci auch künstlerisch betrachtet noch ein ganzer Dichter, wenn man ihn mit den inzwischen überflüssig gewordenen und darum roben Parodisten der Folgezeit vergleicht, einem Scarron und einem Blumauer.

Die begriffliche, folgerichtige Entwicklung des Humanismus zur Sottlosigkeit vollzog sich langsam erst außerhalb Italiens durch franablische und deutsche Gelehrte, auch wohl durch ausgewanderte Ataliener: in Italien selbst war die Verbindung mit den Rirchenfürsten zu eng. waren die weltlichen Fürsten zu häufig politisch an Rom gebunden, als daß die Rücksichten auf die Kirche nicht gewahrt worden wären. Man brachte es fertig, sich in allen Bunkten zum Ratholizismus zu bekennen und dabei im vertrauten Rreise auf die Philosophie des beinahe legendar gewordenen Epikuros zu schwören: der Weltlauf gehe ohne Vorsehung Epikureismus weiter, die Welt sei durch Bufall entstanden, von einer Unsterblichkeit der Seele könne die Rede nicht sein. Dieser Spikureismus der Humanisten kann um so weniger überraschen, als damals sehr viele Papste und Rardinale praktische Epikureer (im übelsten Sinne des Wortes) waren. Diese Reihe von unchristlichen Päpsten, die über den Literaten Pius II., über den Soldaten Julius II., über das Scheusal Alexander VI. zu dem viel zu boch gepriesenen Leo X. führt —, diese Reihe beidnischer Bäpste war wirklich nur als Folgeerscheinung des Ringscimento möglich. Solchen Bäpften war es nicht nur denkbar, sondern ausführbar, der gesamten Christenheit mit den alten Rabeln das kleine wie das große Geld zu erpressen und die gehäuften Schäke in den Dienst der fünstlerischen Renaissance zu stellen, so weit sie nicht vorher von Nepoten und Kurtisanen verschlungen wurden. Die nationalen Richtungen des Ringscimento benütte man politisch, mit den wissenschaftlichen Bestrebungen fand man sich ab, der künstlerischen Renaissance glaubte man sich mit Feuereifer bingeben zu burfen, und merkte nicht ober wollte nicht merken, daß diese Runft, der mittelalterlichen gegenüber, beidnische Sinnlichkeit war, weltlicher Luxus, teinesfalls Chriftentum, weder die driftliche Religion noch die Religion Resu Christi. Auch die klügsten Bäpste saben den Abgrund nicht, dem ihre verweltlichte Rirche zustrebte, überhörten die Reformrufe, die schon längft Abschaffung des Luxus in der Kirche verlangt hatten. Seit ihrem Siege über das deutsche Raisertum fühlten sich die Päpste als die Herren der Welt und hofften darauf, allmählich, trot aller kleinen Kriege, mit allen Nationalkönigen Ronkordate schließen zu können, d. h. Abkommen über die Teilung der Beute. Glaubensheuchelei gab es am römischen Hofe nur in offiziellen Rundgebungen, im Leben und Handeln herrschte unbeschränkter Libertinismus. Erst seit dem Tridentinum, erst seitdem die Rirche die drohende Gefahr erkannt hatte, kam es zu dem ungeschriebenen Dogma: der Statthalter Chrifti darf fein Unchrift sein. Es ist das unleugbare Verdienst der Tesuiten, diese Vorsicht bei den Papstwahlen durchgesett zu haben. Standale wurden nach Möglichkeit verhütet.

Renaissance

Enea Silvio

Der standalöseste unter allen Päpsten der guten alten Zeit war nach meinem Gefühl nicht Bonifazius VIII., nicht Alexander VI., sondern just der erste der Renaissancepäpste, Pius II., der Humanist, der Literat auf dem Stuhle Petri. Als Schriftsteller vielseitig begabt, als Mensch ein angenehmer Schwerenöter, in moralischen Dingen schlimm, nach seiner religiösen Überzeugung ein Unchrist. Ein Bild des Mannes wäre um so leichter zu zeichnen, als Pius II. ein Bielschreiber war und — wie gesagt — Peuchelei noch nicht zu den Lastern des römischen Joses gehörte; man glaubte noch, sich gehen lassen zu dürsen. Ich muß mich mit dem Perausgreisen einiger Züge begnügen.

Enea Silvio de Piccolomini (geb. 1405, gest. 1464) nahm, als er wahrhaftig und unter dem Aubel des Volkes 1458 zum Papite gewählt wurde, den Namen Bius wahrscheinlich darum an, weil dem Humanisten der pius Aeneas des Virgilius ein pornehmerer Namenspatron schien als irgendein driftlicher Heiliger; Virgilius war immer noch der Dichter, Aneas (pius bedeutete gar nicht Frömmigkeit, am wenigsten christliche Frömmigkeit) der römische Nationalheld. Als Bapit Bius II. führte dieser Enea den Ursprung seiner Familie auf Romulus zurück; so etwas war damals Modesache. Enea Silvio sollte als armer Abeliger entweder Jura studieren oder Geistlicher werden; er wurde Humanist, d. h. Literat, und brachte es bereits in jungen Jahren zu der Stellung eines Sekretärs bei einem der Rardinäle am Baster Ronzil. Obne Anbänglichkeit an einen Brotherrn, ohne feste Parteinahme in den Fragen des Konzils — es bandelte sich bekanntlich um nicht mehr und um nicht weniger als um die entscheidende Frage, ob die oberste Rirchengewalt beim Papste oder beim Konzil wäre — wechselte der zu allem fähige Sekretär Partei und Parteiüberzeugung vielleicht noch bäufiger als seinen Bettschat (wir wissen nur von zwei unehelichen Kindern, die ihm in diesen Jahren von zwei Müttern geboren wurden); in den kirchlichen Fragen unterstützte er, auch mit der Feder, alle paar Monate eine andere Partei.

Als Sesandter des Baster Konzils kam er 1442 an den Reichstag von Franksurt a. M. und sand bald Selegenheit, sich dem Kaiser Friedrich III. zu nähern, mit schwülstigen und stark erotischen Sedichten, für die ihn der deutsche Kaiser, der in Deutschland ebenso fremd war wie in Italien, zum Dichter krönte. Besser als Enea Silvio, Petrarca nämlich und Hutten, haben diese Komödie nicht verschmäht. Ich brauche nicht erst zu versichern, daß ich dem siebenunddreißigjährigen Manne weder aus der Lüsternheit seiner damaligen und seiner späteren Verse einen Vorwurf machen will, noch aus der Frivolität des Seschlechtslebens, das er jeht in Wien und Wiener-Neustadt am Hose des Kaisers führte; er war nämlich in den

Dienst des Raisers getreten und stieg da rasch empor. Nicht einmal aus seiner liederlichen Komödie "Chrisis" oder aus seiner Geschlechtsbeichte an seinen alten Vater will ich ihm einen Strick dreben; zotige Possen wurden von den besten Männern zur Freude der kultiviertesten Kardinäle geschrieben (man denke nur an Machiavellis "Mandragola") und zwischen Vätern und Söhnen war schamvolle Zurüchaltung über den Zeugungsvorgang nicht mehr oder noch nicht üblich. Auch daß Enea Silvio bereits Subdiakon war, macht mir natürlich nichts aus; nur die kübne Behauptung des nur katholischen Geschichtschreibers Janssen muß doch entichieden abgelehnt werden, als wäre bei Enea Silvio damals durch die Snade Gottes der Geift der Askese zum Durchbruch gekommen. Weil er gelegentlich auch fromme Redensarten macht. An dem gleichen Briefe. auf den sich Janssen bezieht, gesteht Enea, zynisch wie immer, er habe sich nur an Venus den Magen überladen, er könne Wollust weder empfinden noch gewähren, seine erzwungene Reuschheit habe kein moralisches Verdienst.

Er gab den Weibern den Abschied, weil seine Lüsternheit nicht größer war als seine Kraft, und lebte von nun an, kaum über vierzig Jahre alt, den Lastern der Greise: dem Geldgeiz und dem Ehrgeiz. In den kirchlichen Kämpsen betrog er die beiden Gegenpäpste und seinen Kaiser dazu. Er half die kirchlichen Freiheiten vernichten, die das Basler Konzil errungen hatte, und wurde für seine immer zweideutige Haltung vom Kaiser zum Reichsfürsten ernannt, vom siegreichen Papste zum Bischof und endlich (1456) zum Kardinal. Zwei Jahre später schon wurde er zum Papste gewählt, auf Betreiben des späteren Alexanders VI.

Es fehlt im Vilbe dieses Enea Silvio de Piccolomini nicht an Zügen, die noch heute seine schriftstellernden Kollegen mit einigem Jumor menschlich schöne Züge nennen könnten. So äußerte er einen lebhaften Lokalpatriotismus für die Stadt Siena, in deren Weichbilde er gedoren war; es war nicht der berüchtigte Nepotismus (der ihm übrigens auch nicht fremd war), wenn er auch entserntere Verwandte, ja jeden Sienesen begünstigte; vielleicht ist es wahr, daß er die Heiligsprechung der Catarina (1461) nur darum vollzog, weil sie aus Siena gebürtig war und der Papst seiner Beimat eine so vorzügliche Heilige gönnte. So scheint ein humanistischer Idealismus mitgesprochen zu haben, da er als Setretär, als Viscop, als Kardinal und endlich als Papst über zehn Jahre lang einen Kreuzzug gegen die Türken betrieb, die (1453) Konstantinopel erobert hatten und die Kultur des Abendlandes ernstlich bedrochten: den christlichen Glauben und die griechsischen Jandschriften. Der Gegensch zwischen dem Geiste der einstigen, der frommen Kreuzzüge und dem

Geiste dieser neuen Türkenhete ließe sich vortrefflich an dem Vorgeben des Bapites Bius II. aufzeigen. Auch in den echten Rreuzzügen hatten Gelbfragen und andere selbstfüchtige Beweggrunde eine Rolle gespielt, bei den Fürsten und bei den Rreugfahrern, jest aber handelte es sich nur um Geld und wieder nur um Geld, das mit äußerster Schlaubeit von Geiftlichen und Laien, auch von Auden erpreft werden follte. Die Schwieriakeiten ichienen erst behoben, als eine Urt von Börsenspekulation die Mittel zu gewähren versprach: die Aufdedung reicher Alaungruben. Bius II, ware aber nicht ein begabter Literat gewesen, wenn er nicht vorber, als die Sache schief zu geben schien, auf den tollen Einfall getommen ware, eine Schrift zur Bekehrung des Gultans abzufassen. Warum sollte Mohammed II. nicht katholisch werden, da er doch, wie man erzählte, auch an den Islam nicht glaubte? Auf den sinnlosen Literateneinfall folgte ein verzweifelter Versuch, die alten Reliquienwunder wieder aufzufrischen; der Ropf des angeblich in Patras gekreuzigten Apostels Andreas — der war als ein Bruder von Petrus so ungefähr ein Onkel der Römer — wurde "entdeckt" und mit großem Pompe nach Rom gebracht. Dann kam die Sache mit den Alaungruben und der halb gelähmte Bapit ließ sich nicht länger abhalten, den Kreuzzug zu beginnen und sich persönlich an die Spitze zu stellen. Er starb in Ancona, bevor die Flotte auslaufen konnte. Die italienischen Humanisten hatten nicht wenig über den ganzen Kreuzzug und über die Reliquie des Apostels Andreas gespottet; Filelfo, ein schmutiger Humanist, der ein Lehrer des Papstes gewesen war und nachber in seinen Erwartungen getäuscht wurde, schrieb Bamphlete gegen Pius II., in denen auch die Motive des Kreuzzuges abscheulich verzerrt wurden. Hierin wurde dem humanistischen Papste ein Unrecht zugefügt; er war ein Unchrift, doch hinter dem Abenteuer einer Rreuzfahrt gegen die Türken stedte, wenn nicht alte Frömmigkeit, so doch eine gewisse neue Romantik und ehrliche Sorge vor der Türkengefahr.

Daß diese wirklich brohende Gesahr nicht allgemein gewürdigt wurde, wenigstens nicht so als Schmach empfunden wie dreihundert Jahre früher der Verlust der heiligen Stätten Palästinas an die Sarazenen, das ist ein weiterer Unterschied zwischen der Renaissance und dem frommen Mittelalter. In Deutschland wenigstens antwortete den Geldsorderungen des Papstes eine Stimmung, die kaum anders klingt als fünfzig Jahre später in den wildesten antipäpstlichen Dialogen Huttens. Der Mann, der zwar ohne dichterische Begadung, aber mit gleicher Vaterlandsliede wie Hutten gegen Pius II. auftrat, verdient an dieser Stelle um so mehr ein kleines Denkmal, als auch die protestantische Geschichtschreibung ihm nicht gerecht worden ist; man wollte es nicht gesten lassen, daß er ein

untirdlicher Luther war, ein besserer Deutscher als Luther. Sein Name, Gregor von Heimburg (geb. bald nach 1400, gest. 1472), ist beim deutschen Volke verschollen; nur Fachgelehrte wissen von ihm.

Heimburg

Er war Jurift und Humanist, auf dem Baster Ronzil in enger per- Gregor von fönlicher Beziehung zu Enea Silvio, dann, als Syndikus und Vertreter der Stadt Nürnberg, der geistige Führer der Reichspartei, die unter anderen Rirchenreformen auch Abschaffung der Gelderpressungen verlangte. Zwischen ihm und Pius II. entwickelte sich der kirchenpolitische Gegensat zu einem perfönlichen Saffe. Aur daraus läßt fich die Szene erklären, die sich 1459 zu Mantua abspielte. Pius II. hatte dorthin anstatt eines Ronails, das er zu scheuen Ursache batte, einen weltlichen Fürstentag einberufen; über die Steuern zum Rreuzzuge sollte verhandelt werden. Gregor von Heimburg, der so stattlich, deutsch und heldisch aussah, wie gefällige Maler den kleinen und kränklichen Ritter Ulrich von Hutten gern darstellen, richtete eine Rede gegen den Papst, die ebenso scharf war wie vorher seine Schrift. Der beutsche Jurist, der als Vertreter eines österreichischen Erzberzogs erschienen war, lehnte nicht nur jede Verpflichtung Deutschlands zur Beeresfolge ab, sondern machte sich auch über den Papst-Humanisten lustig, der die amourose Gattung der Literatur über die Alpen gebracht hätte. Und er war so unhöflich, in Gegenwart des Beiligen Vaters nicht einmal sein Barett abzunehmen; die ironische Entschuldigung des martialischen Mannes, er wollte sich keinen Schnupfen bolen, machte die Sache nur noch schlimmer.

Gregor von Beimburg, wahrscheinlich aus frankischem Abel, schrieb schlechtes Latein und schlechtes Deutsch, aber er verstand sich auf deutsche Biebe. Auf dem Bafler Rongil fampfte Beimburg (oder wie er fich sonst schrieb) für die Beschränkung des papstlichen Absolutismus neben einigen guten Deutschen; für den Abfall von den Beschlüssen des Ronzils wurde der Cusaner mit dem Rardinalat belohnt, Enea Silvio wurde Papft. Beimburg blieb seiner Überzeugung treu. Er veröffentlichte (gegen 1443) anonym eine sehr grobe Schrift gegen die Alleinherrschaft des Bapftes. In keinem Lande Europas erlaube fich der Bapft so viel gegen den weltlichen Fürsten wie in Deutschland; die Theologen, die den Papft über den Raifer stellten, seien bestochen. "Die große Bure hat ihre Liebhaber trunten gemacht." Die Renegaten mochten sich getroffen fühlen, die beiben berühmteften Schriftsteller der Zeit, der Rardinal von Cusa und Enea Silvio, der ja bald darauf zum Papfte gewählt wurde; fie waren überall die Gegner des armen Juristen, der die Interessen deutscher Fürsten vertrat, aber sie waren außerdem seine Todfeinde um seiner romfeindlichen Gesinnung willen. Auf die logischen Grunde Beimburgs

antwortete Vius II. mit einem Bannstrable und der Cusaner, jekt der Bischof von Brixen und von maklos politischem Ehrgeize erfüllt, stand in den Streitigkeiten mit seinem Landesberrn wieder dem tapferen Beimburg gegenüber. Den hatte der Herzog von Tirol zu seinem Sachwalter erwählt. Heimburg gab eine neue Schrift gegen den papstlichen Primat beraus, appellierte vom unfehlbaren Papste an ein gegenwärtiges ober fünftiges Ronzil, nannte Pius II. einen Reter und versetzte auch dem Cusaner einige Jagdhiebe. In dieser Polemik entschlüpften dem deutschen Auristen nicht nur bochst undristliche, sondern geradezu gottlose Sate. Der Papft und der Rardinal hatten den Aufruf zu einem neuen Türkenfrieg wie eine Geldspekulation behandelt; da rief der staatsmännische Beimburg dazwischen: seine Hoffnung so allein auf Gott zu setzen, beiße soviel wie die Sache ohne Vernunft dem Zufall überlassen. Heimburg schrieb auch eine Verteidigung des Herzogs von Tirol, die sehr feine Gedanken über den Glaubensbegriff enthält. Es scheint, daß der Cusaner, den eine falsche Einstellung unseres Blickes immer nur als einen Philosophen sieht, den Plan faste, den gefährlichen deutschen Widersacher widerrechtlich gefangensetzen und als einen Retter (wegen der Treue zu den Beschlüssen des Baster Ronzils) verbrennen zu lassen. Heimburg ließ sich nicht schrecken; frei und politisch wie Hutten predigte er weiter einen Rulturkampf: die Selbstberrlichkeit des deutschen Reichs. Immer heftiger wurden die perfönlichen Ausfälle gegen den Kardinal; einmal wird er ein Esel genannt, über seinen Familiennamen (Rrebs) wird wohlfeil gespottet und der Anhalt seiner philosophischen Bücher als magische Geisterseherei verhöhnt. Aber mit großen Herren ist nicht gut Rirschen essen. Rurz vor dem fast gleichzeitigen Tode des Kardinals und des Papstes schloß der Herzog von Tirol seinen Frieden mit Rom; Heimburg wurde von Vergleich und Absolution ausgeschlossen, vielleicht nur vom Herzoge vergessen, wahrscheinlich ein Opfer des Hasses seiner sterbenden Feinde. Der alternde Mann flüchtete zu Georg von Podiebrad, dem Könige von Böhmen, der den Plan hegte und hegen durfte, die Kronen Böhmens und Ungarns, des deutschen Reichs und Ronstantinopels auf seinem Haupte zu vereinigen, für sein Haus. Heimburg hätte gern diesem neuen Herrn gedient, der als Utraquist ein Feind Roms war und ihm Gelegenheit gegeben hätte, in großen Verhältnissen zu wirken: den freien Ideen des Hussitismus zum Siege zu verhelfen. Die Ungeduld des Königs und seines ältesten Sohnes führten zu einer Niederlage. Noch einmal raffte sich Heimburg zu einer wilden Denkschrift gegen den Papst auf und gegen den "schelmigen" Raiser Friedrich III. Der neue Papst, Paul II. (Goethe faßte einmal den Plan, im "Ewigen Juden" diesen schönen und eiteln

Bius II. 559

Statthalter Christi dem Heiland als Kontrastfigur gegenüberzustellen), triumphierte über Goorg von Bodiebrad, die "Oblater" über die "Relcher"; und als der König von Böhmen (1471) starb, stand der greise Heimburg wieder auf dem Markte und niemand wollte ihn mehr dingen. Er wurde auch aus Böhmen verwiesen; um seiner armen Familie willen beguemte sich der mude Rämpfer zu einigen rechtgläubigen Redensarten, die wie ein Widerruf klangen und ihn turz vor seinem Tode vom Rirchenbanne löften. Hätte er nur fünfzig Rabre später gelebt, unter würdigeren Fürsten. dann hätte er vielleicht das Andenken hinterlassen können, das ihm versagt geblieben ist: in seinem geliebten Deutschland als ein Retter und Geistesbefreier gewirkt zu haben. Er war ein Charakter, und so unterlag er dem charakterlosen Enea Silvio.

Und dieser Pius II., der auf seinem Wege zum päpstlichen Stuhle Bius II. so vielen Herren gedient hatte, eigentlich immer im Geiste seiner Zeit ein Redner und Schreiber der Kirchenreform war, die auf den Konzilien von Konstanz und Basel zur Unterwerfung der Päpste unter die allgemeine Kirche zu führen schien, dieser Pius II. hatte den Mut, durch die Bulle "Execrabilis" (1460) jedes Streben nach einer Reform, jede Berufung auf ein Konzil mit dem Banne zu belegen. Aur daß ein papstlicher Bannspruch seine Wirkung verloren hatte. Erst das Tridentinum befestigte wieder die römische Macht in den katholisch gebliebenen Ländern. Pius sette seinen Willen nirgends durch, nicht in Frankreich, nicht in Böhmen, nicht in Tirol, nur daß er etwa in dem immer uneinigen Deutschland einen Sieg über den Erzbischof von Mainz davontrug und daß er mitschuldig daran war, wenn den böhmischen Utraquisten das Wort gebrochen wurde, das ihnen freie Religionsübung verhieß. Der Widerspruch zwischen den Gesinnungen des Humanisten Enea Silvio und der Politik des Papstes Pius II. führte zu einem Ereignisse, das den Anbangern des Bapfttums erft recht als ein Standal erscheinen mußte; umsonst hatte Bius II. als Papst die Schriften des Enea Silvio preisgegeben, umsonst hatte er seine Bücher aus der Zeit des Basler Ronzils ausdrüdlich widerrufen, seine reformfreundlichen Reden und Abhandlungen kamen dennoch auf das Verzeichnis der verbotenen Bücher. Ein Papft auf dem Inder, das war doch nur zur Beit der Renaissance möalich.

Aber Vius II. war auch als Papit nicht gänzlich von seinem Humanismus abgefallen. Dahin gehört vielleicht nicht sein ehrliches Wort: aus guten Gründen sei den Geistlichen die She verboten worden, aus besseren Gründen müsse sie ihnen wieder gestattet werden. Dahin gehört aber seine verklaufulierte Außerung, das Christentum verdanke seine Weltstellung nur seiner Moral, also nicht den Glaubenslehren. Wir werden diesem keherischen Gedanken bei dem berüchtigten Atheisten Campanella und so ungefähr auch bei dem protestantischen Modernisten Schleiermacher wieder begegnen.

In der Umwelt solcher Päpste gelangten die Humanisten nicht zu der inneren Freiheit, sich selbst und ihren Lesern Rechenschaft zu geden über die logische Untersuchung der letzen Fragen, aber sie hatten vor dem Einsehen der Gegenresormation mitunter (nicht immer) genug äußere Freiheit, um an den Grundlagen des Glaubens zerstörende Aritik zu üben; Valla konnte die Verfasser des Alten und des Neuen Testaments sast wie weltliche Historiker behandeln; ein Arzt in Vologna wurde verhaftet stam aber mit einer Verwarnung davon), als er die wunderdare Gedurt Jesu und die Wandlung leugnete, ja sogar das Ende des Christentums voraussagte; Philosophen und Kondottieri beriefen sich auf das Fatum oder auf die Fortuna, als ob sie von einer göttlichen Vorsehung nie etwas gehört hätten. Die Vermischung von christlichen und heidnischen Begriffen der Mythologie mag man als eine nur sprachliche Mode ansehen; was dahinter stecke, war dennoch echte Renaissance: man gewöhnte sich daran, spielerisch von Göttern zu reden, an die man nicht glaubte.

Alftrologie

Von der Aufklärung des 18. Jahrhunderts unterschied sich der Libertinismus der Renaissance übrigens auch dadurch, daß die Wissenschaft vollständig mit einem Aberglauben durchsett war, den man als antik verehrte, der aber zumeist von den Arabern herübergenommen war: mit dem Glauben an eine — so könnte man sagen — Sternenvorsehung. Päpste und Kondottieri ließen die Sterne nach der günstigen Stunde für wichtige Unternehmungen befragen (nur Bius II. teilte diesen oktultistischen Aberalauben nicht), auch Stadtgemeinden hielten sich besondere Astrologen, und selbstverständlich blieben die Universitäten nicht zurück; es gab ohne Widerspruch Professuren der Astrologie, wie es heute ohne Widerspruch Professuren der Theologie gibt. Die Beherrschung dieses Hereneinmaleins gehörte mit zu der gelehrten Bildung. Die besten Röpfe begnügten sich dem Unfug gegenüber mit der Behauptung, der Mensch habe dennoch einen freien Willen und könne sich mehr oder weniger gegen die Sternenvorsehung auflehnen; Pico della Mirandola hatte ganz recht, wenn er in einem gründlichen Buche verlangte, man müßte zwischen dem Sternenglauben und dem driftlichen Glauben, zwischen den Planetengöttern und dem dreieinigen driftlichen Gotte wählen. Bei anderen Formen des Aberglaubens, bei dem Glauben an Wunderzeichen und Wahrsagerei, ist es schwer zu entscheiden, ob die Humanisten alte Vorstellungen des Volkes teilten oder ob sie nur literarisch die Vor-

stellungen aus antiken Büchern übernahmen. Über Zauberei und Hexerei machte man sich in Italien sehr früh lustig, ohne aber so grundsätlich wie später im Norden Zauberwahn und Berenwahn zu bekämpfen; die dringende Veranlassung fehlte, weil der bestiglische Wahnsinn der Herenverfolgung in Italien (aus politischen Gründen) nicht so schamlos auftrat wie in Frankreich und in Deutschland. Wie schon erwähnt.

Will man das Verhältnis der Renaissance zur Kirche kurz zusammenfassen, so kann man sagen: diese köstlichen, in der Runst meisterlichen, im Denken oberflächlichen Italiener bachten (um ein Wort Ariostos mit Burchardt auf fie anzuwenden) nicht über das Dach hinaus. Alle waren sie vom Glauben abgefallen, aber einen förmlichen Abfall zu vollziehen, hielten sie nicht für nötig. In Benedig, in Florenz, am Ende auch gelegentlich in Rom konnte man als Handelsherr, als Dichter und sogar als Staatsmann ungestört leben, ohne ein guter Chrift zu sein, in einer Art von Privatreligion, solange man nur tein öffentliches Argernis erregte. Die Uniterblichteit Unsterblichkeit der Seele, eine Lehre doch, mit welcher die Macht der Rirche stehen oder fallen mußte, wurde zu einer sehr umstrittenen Frage; zu Anfang des 16. Jahrhunderts wurde die Unsterblichkeit vom Papste ex cathedra verteidigt, bald darauf von Pomponazzi philosophisch widerlegt. Wenn es aber ein grobsinnliches Weiterleben nach dem Tode nicht gab, wenn ein Schattendasein (wie bei Homeros) an die Stelle der Hölle und des Fegefeuers trat, wenn die Seele gar nach dem Tode zu einer Allseele heimkehrte, dann war es vorüber mit allen jenseitigen Belohnungen und Strafen, mit allem, was drum und dran hing, mit Erlösung und mit Auferstehung. Und auf diesem Boden standen die Renaissancemenschen; nur wenige leugneten die Dogmen des Glaubensbekenntnisses, febr viele aber lachten über die Unfterblichkeit der Seele. So tam es, daß sie den allerchriftlichsten Begriff, den der Sunde, nicht mehr auf sich wirken ließen, daß sie die Reue (um das Wort Nietsches zu bemühen) für unanständig bielten. In Deutschland führte der Born über geistliche Ausbeutung zu der Rekerei der Reformation, in England entwickelte sich hundert Sabre später die Kritik zum Deismus oder zu einer unchriftlichen Vernunftreligion; in Italien fiel man weder von der römischen Kirche ab, noch vom Christentum, aber schon im 15. Jahrhundert herrschte da bei der Oberschicht eine Weltanschauung, die eigentlich gründlicher aufräumte als Reformation und Deismus. Gottesleugnung in Worten oder gar Materialismus war es nicht, wohl aber (wie bei Lorenzo de' Medici) ein platonischer Naturalismus, der mit den hergebrachten Redensarten eines antiken Theismus ichlecht genug verchriftelt wurde. Wer im irdischen Leben nur noch das Walten unabwendbarer Naturgesette sab, wer dazu

Mauthner, Der Atheismus. I. 36

an eine Fortdauer seiner individuellen Seele nicht glaubte, der hatte kein Anteresse mehr an Sott, weder diesseits noch jenseits.

Ich werde erst im nächsten Bande eine zusammenfassende Darstellung der Wirkung zu geben versuchen, welche die Renaissance, als sie europäisch geworden war, mittelbar auf die Religion übte, unmittelbar auf die Lehren von Staat und Natur; wir werden da sehen, wie der christliche Sott, der nahezu ein Jahrtausend hindurch die Welt regiert und die Haare auf dem Ropse jedes Menschen gezählt hatte, sast über Nacht obdachlos wurde durch die neue Astronomie, dazu arbeitslos durch die zur Anerkennung gelangten Naturgesetze. Sinstweisen soll uns noch die Bewegung des italienischen Rinascimento beschäftigen, die unmittelbar an den Dogmen der Kirche rüttelte und schon früh zur Leugnung der beiden Hauptlehren führte: der Unsterblichkeit der Seele und der Oreisaltigkeit des einen Sottes. Es ist aber nötig, vorher noch auf einige Strömungen hinzuweisen, die im Rinascimento mündeten, das wir bisher zu einseitig als eine Außerung des neu erwachten nationalen Seistes betrachtet haben.

Rüdgang ber Theologie

Da ist zunächst ein Rückgang der Theologie und der theologischen Fakultät zu beobachten, ein sehr langsamer Rückgang freilich, denn abgeschafft ist diese Fakultät an den Universitäten heute noch nicht; es ist wahrlich, als ob der moderne Staat immer noch Professoren der Aftrologie besolden wollte. Der Rückgang begann damit, daß die Juristen und die Arzte über die widervernünftige Logik der Rirche zu lachen anfingen. Man hat den alten Griechen Mangel an Kritit, Mangel an Verifizierung der behaupteten Tatsachen vorgeworfen; mit Recht; aber die antike Rritiklosigkeit war doch noch gesunder Menschenverstand, wenn man sie mit dem Gedankengange vergleicht, der zur Zeit der Scholastik über Recht und Unrecht des Angeklagten, über Tod und Leben des Rranken zu entscheiden sich anmaßte. Das Beweisverfahren, das noch zur Zeit der Herenprozesse angewandt wurde, ist ja nicht eine grauenhafte Satire, sondern geschichtliche Wahrheit: die Here wird ins Wasser geworfen; ihre Unschuld gilt für erwiesen, wenn sie ersäuft, ihre Schuld, wenn sie oben schwimmt. So war es überall, in Fragen des Rechts wie in Fragen der Beilkunde. Die Begriffe der Ursache und der Folge, der psychologischen wie der physiologischen Rausalität waren nicht vorhanden, mußten von Juristen und Arzten neu entheckt werden. Aus den Schriften, die Römer und Griechen hinterlassen hatten. Es half nichts, daß die Kirche die bisherige Wundersucht gegen die Neuerer verteidigte; die Fürsten hielten es aus Machtgier mit den Juristen (ungefähr seit Philipp dem Schonen von Frankreich), aus unchriftlicher Todesangst mit den naturalistischen Arzten, und wenn diese Juden gewesen wären; es ist bekannt, daß in jenen Jahrhunderten judische Gelehrte, die die Medizin neben anderen Wiffenschaften betrieben und darum vom Volke wie von der Sorbonne (1306) als Atheisten gehaft wurden, sehr häufig die Leibärzte weltlicher und geistlicher Fürsten waren.

Der Umstand, daß auch Juristen und Arzte sich zulett nicht auf zeitgenössische Schriften beriefen, sondern auf Austinianus und Sippokrates, erinnert uns wieder daran, daß das Rinascimento in seinen Anfängen eine Flucht war aus der Barbarei der Gegenwart in die antike Rultur. In eine Bücherkultur, weil es eine Bewegung in der Gelehrtenwelt war. Gerade im Buchwesen vollzog sich aber zur Blütezeit der Renaissance eine Revolution von außerordentlicher Bedeutung: durch Buchbrud die Erfindung des Buchdrucks, die wahrscheinlich eine deutsche Erfindung war. Man könnte dieses Ereignis sehr hübsch mit der anderen Erfindung der Zeit zusammenstellen: der der Schukwaffen. Könnte sogar Jahreszahlen nennen. Bei der Eroberung von Konstantinopel hatte das grobe Geschütz der Türken als eine neue Waffe die Entscheidung herbeigeführt, und einer der allerersten Drucke (1454) ift eine Vermahnung an die Christen, den siegreichen Türken Widerstand zu leisten. Ohne Zweifel hat auch das unleugbare Übergewicht der Schukwaffen über Schwerter und Lanzen bazu beigetragen, die Chriftenheit von ihrer Wundersucht zu befreien; es ware gar zu merkwürdig gewesen, wenn ber alte Gott ber Schlachten aus höherem Ratschluß immer auf Seite berjenigen Partei gewesen ware, die das gröbste Geschütz besaß. Man könnte ebenso hübsch das gemeine Metall erwähnen, bas bier jum Gießen von Rugeln, bort jum Gießen von Lettern benutt wurde. Die Erfindung des Buchdrucks hat aber benn doch stärker und rascher auf die geistige Befreiung eingewirkt als die Benützung des Schiefpulvers zur Herstellung von Kanonen. (Als eine "Runft" wurde der Buchdruck ebenso bewertet wie die "Artillerie".)

Nur sollte man beim Staunen über die Wirkungen des Buchdrucks nicht eine scheinbare Rleinigkeit vergessen: daß nämlich allerdings die ungeheure Vermehrung der Bücher (von 1470 bis 1500 mögen wohl zehntausend Bücher und Flugschriften erschienen sein, die meisten in Italien, fast ber ganze Reft in Frankreich und in Deutschland) der Verbreitung der Aufklärung diente oder der Ausdehnung einer Revolution, wie die Reformation eine war, daß aber eine Wechselwirkung nicht zu übersehen ift, daß das Bedürfnis nach Aufklärung ober Revolution, das Bedürfnis nach Abschriften die Erfindung des Buchdrucks erst gezeitigt hatte. Die Buchdruder, die ihre eigenen Verleger waren, erfanden sich eine kostspielige Maschine für den Ersat von Buchabschriften, als die Nachfrage nach Büchern groß genug war. Man kann also beide Behauptungen mit

gleichem Rechte aufstellen: der Buchdruck hat die Geistesbefreiung beschleunigt und die Geistesbefreiung hat sich den Buchdruck geschaffen. Die Zahl der Bücher wuchs, weil die Nachfrage größer und größer wurde; aber auch die Zahl der Leser wuchs, weil die Bücher häusiger und billiger waren, ohne übrigens darum schlechter zu werden.

Mit diesem Umstande nun, mit der Wechselwirkung von Bedürfnis und Befriedigung des Lesehungers, hängt zusammen der Wettstreit zwischen Ranzel und Presse, der unmittelbar nach Erfindung der Buchdruckerkunst mit den ersten religiösen Flugschriften begann und heute noch nicht mit dem entscheidenden Siege der einen oder der anderen Mitteilungsform beendet worden ift. Heute noch führt z. B. die katholische Rirche ihre mehr modernen Rriege, die politischen, in der Presse, ihren althergebrachten Glaubenstrieg auf der Ranzel. Man wird die Rückftändigkeit dieses Waffengebrauchs besser versteben lernen, wenn ich an verwandte Rudftandigkeiten auf gang anderen Gebieten erinnert habe. Da haben wir auf unseren alten Universitäten ordentliche Professoren, die davon und dafür leben, daß sie ihren Studenten Rompendien vorlesen, die mit geringerem Aufwande von Zeit und Geld aus gedruckten Büchern zu holen wären; ein halbes Jahrtausend hat nicht genügt, dem Buchdruck jum Siege zu verhelfen über die mittelmäßigen Professoren, die weder durch das Feuer ihrer Beredsamkeit, noch durch den Zauber ihrer Bersönlichkeit das Buch zu überbieten vermögen. Da haben wir die Parlamente, in denen die Redner — es ist sprichwörtlich geworden — zum Fenster binaus reden, d. h. mit ihren Gedanken oder Phrasen keine Wirkung auf ihre Rollegen hoffen, sondern einzig und allein auf ihre Parteigenoffen im Lande. Ein alter Aberglaube wirkt nach: der gesprochenen Rede des Professors, des Abgeordneten wird eine höhere Weihe beigelegt als einem Beitungsauffate desselben Professors, desselben Abgeordneten. In den ersten Jahrzehnten des Buchdrucks schien die Entwicklung einen schnelleren Schritt nehmen zu wollen: der gedruckten Vermahnung des Flugblatts wurde keine geringere Weihe beigelegt als der gesprochenen Vermahnung des Ranzelpredigers. Der Wortaberglaube haftete auch noch am gedruckten Worte: der Oruder war ein Zauberer; wer lesen konnte, war ein Zauberlehrling. Nicht erst die Beißsporne der Reformation, schon die Bücherhändler auf den Messen verkundeten die Forderung der neuen Beit: das Also jedermann sein eigener Pfarrer, und Buch ersete die Predigt. Seelenführer.

Diese Züge vermischen sich, kreuzen sich oft wunderlich mit der Nationalitätsides des Rinascimento. Eine Kreuzung war es, eigentlich ein merklicher Widerspruch, daß die Begeisterung für den Ausschwung einer

muttersprachlichen Literatur sich vermengen konnte mit einer Begeisterung für das tote Latein. Selbst in Italien, wo die Wiederbelebung der alten Heldensprache in der ursprünglichen Reinheit den gelehrten Humanisten als das Wesen des Rinascimento erschien, fehlte dieser Widerspruch nicht, da Dichter wie Petrarca und Boccaccio sich ja ihrer Hauptwerke, der italienischen Dichtungen, ein wenig schämten oder mit diesem Schamgefühl doch kokettieren zu müssen glaubten. Dazu kam in Italien noch, daß der flassische, wie ein Wunder von Geschmack und Weisheit angestaunte Cicero die griechische Sprache geliebt und in griechischen Dichtern und Philosophen seine unerreichbaren Vorbilder erblickt hatte. Das Studium des Griechischen (und dann des Bebräischen) wurde erst den späteren Humanisten zu einer unentbehrlichen Waffe gegen die Autorität der Kirche, zu dem besten Werkzeuge einer neuen Disziplin: der Bibelkritik. Erst außerhalb Italiens kam es zu der vollkommenen Ausbildung dieser neuen Philologie. In Italien selbst gehörte die Wiederentdeckung der griechischen Sprache, so seltsam es klingen mag, zum nationalen Programm der Humanisten, gewann daneben sehr bald freilich eine außerordentliche Bedeutung in in Italien dem Streite der philosophischen Schulen, der sogenannten Platoniker, die undriftliche Neuplatoniker waren, und der sogenannten Aristoteliker, bie immer noch driftelnde Scholastiker waren, hatte aber ursprünglich nicht den Einfluß auf das Wiedererwachen des heidnischen Geistes, den man der Anvasion der griechischen Gelehrten gewöhnlich nachrühmt. Es wurde viel zu weit führen, ginge auch über meine Rraft, wollte ich allen diesen Zusammenbängen nachgeben; nur auf den Umstand möchte ich hinweisen, daß der römische Hof, als er sich für das alte Griechenland zu interessieren vorgab, durchaus nicht humanistische Ziele verfolgte oder gar freidenkerische und beidnische, sondern gang einfach gemeine kirchenpolitische Biele.

Griechen

Bekanntlich begann der Zustrom griechischer Gelehrter nach Italien, wo die alte Fühlung mit griechischer Urweisheit nicht überall völlig erstorben war, schon vor der Eroberung Ronstantinopels durch die Türken. Wohl aber war die Angst vor den Türken die treibende Rraft dieser Gelehrtenwanderung. Der oftrömische Raiser fürchtete die Gefahr schon viele Rabre por der Eroberung seiner Hauptstadt und war bereit, die Hilfe des Abendlandes gegen die Türken mit einem Religionswechsel zu erkaufen; er für seine Berson, konfessionslos wie ein rechter Monarch, hatte das mit dem römischen Papste verabredet, während sein Volk lieber unter einem Sultan griechisch bleiben als römisch werden wollte. Für den Bapst aber wäre es natürlich ein scheinbarer Triumph gewesen, eine Tat von "welthistorischer" Bedeutung, wenn es ihm gelungen wäre,

die äußerste Not des oströmischen Reiches zu einer Union zu benützen, zur Beendigung des alten Schismas in der Christenbeit. Eben drobte auf dem Basler Ronzil ein neues Schisma. Der Papst, seit sechs Jahren in erbittertem Rampfe mit diesem Konzil, verlegte, kaum daß Raiser Sigismund gestorben war und diese lette Rücksicht fiel (1437), das Ronzil nach Ferrara, auf italienischen Boden. Die Rumpftonzilien von Basel und Ferrara taten einander gegenseitig in Bann oder betrachteten einander als nicht vorhanden, aber schon im ersten Frühjahr 1438 erschien in Ferrara eine gewaltige griechische Gefandtschaft, den griechischen Raiser an ihrer Spitze, um über die Union beider Rirchen zu verhandeln. Es brehte sich um eine Machtfrage von wirklich großer Bedeutung, ob nämlich der römische Bapst auch noch der Herrscher über die morgenländische Christenheit werden sollte; geführt aber wurde der Streit wieder, wie in dem Dogmenkampfe des 4. Jahrhunderts, um Formeln, um Wörter, zumeist um weniger als ein Wort. Auf dem Konzil von Nicaa war ein "i" der Hauptgegenstand des Streites gewesen, auf dem Ronzil von Ferrara war es die Vartikel ..und".

Dieses Ronzil hatte mit seinem Geschäft keinen Erfolg, da es weder zu einer dauernden Vereinigung der beiden Kirchen noch zu einem Kreuzzuge gegen die Türken führte; es gewann aber bennoch für die Rulturgeschichte des Abendlandes eine ungeahnte Wichtigkeit durch die Tatsache, daß zum zweiten Male ein besiegtes Griechenland zum Sieger wurde über die Herren der Welt oder doch zu ihrem Lehrer. Die Griechen aus dem Gefolge des oftromischen Raisers, die über die Union zwischen der öftlichen und der westlichen Kirche verhandeln sollten, brachten den sogenannten Platonismus nach Italien, der sich dort rasch mit dem Rinascimento vereinigte und so eine neue Form der Reterei wurde.

Der erste Anreger dieser Bewegung scheint Georgios Gemistos Plethon Plethon (geb. zu Konstantinopel um 1355, gest. im Peloponnes 1450) gewesen zu sein; er hieß eigentlich nur Georgios, bekam den Beinamen Gemistos um der Fülle seiner Gelehrsamkeit willen und änderte endlich diesen Beinamen spielerisch, um an Platon zu erinnern, in Plethon. Er lebte lange am Hofe von Cosmo von Medici, der unter seinem Einflusse die platonische Akademie begründete; ein unklares Gemisch von platonischen und neuplatonischen Gedanken verbreitete sich von da aus über Europa: das Entscheidende war, daß die chriftliche Scholastik, die bis dahin auf Aristoteles geschworen hatte, von nun an mit Berufung auf den Heiden Platon bekämpft werden konnte. Auch Platon wurde arg verchristelt; es war aber doch ein ander Ding, ob christliche Theologie in der Terminologie des Arijtoteles orthodox vorgetragen wurde oder ob iekt Bletbon 567

Platon dadurch schulfähig gemacht wurde, daß man einige driftliche Glaubenslehren in ihn hineinlas, daneben jedoch den alten Zeus wieder jum oberften Gotte erhob und die Unfterblichkeit der Seele in einer gang unchriftlichen Fassung vortrug. Plethon erklärte die scholastischen Theologen, welche eine individuelle Unsterblichkeit lehrten, für Sophisten und wurde dafür auch bald als Reger abgestempelt. In der Folgezeit entwidelte sich dieser Platonismus freilich wieder zu einem Adealismus, der (bei Cudworth und Henry More) der deistischen, nahezu materialistischen Aufklärung scharf entgegentrat; aber die ersten Schüler des Plethon waren selbst Unchristen und Aufklärer. Plethon soll auf dem Unionskonzil vorausgesagt haben, die Welt werde bald ungefähr zu dem Glauben der Heiden zurücklehren. Dieser altneue Glaube, der vielleicht mehr als die Quellen uns erraten lassen, eine Annäherung an den Islam bebeutete, wäre eine philosophische Rosmologie geworden und sette nicht mehr und nicht weniger voraus als das Ende des Christentums: Plethon sab im Geiste die Vernichtung der östlichen Rirche durch die Türken, die Vernichtung der westlichen Kirche durch den Ansturm des Rinascimento. Und er flagte nirgends über dieses Erlöschen des alten Glaubens. Wohl äußerte der Grieche auf dem Boden der italienischen Barbaren (für den Griechen waren die Römer wiederum Barbaren) Hak und Verachtung gegen die römische Kirche; doch sein philosophischer Rampf galt dem Christentum überhaupt, der driftlichen Dogmatik wie der driftlichen Moral; er hatte dieses Antichristentum bereits in der Jugend eingesogen, am Hofe des Sultans Murad I. unter dem Einflusse eines freidenkerischen Auden. Das wäre nun freilich, wenn Plethon das Zeug zu einem Religionsstifter gehabt batte, eine wirkliche Revolution geworden, nicht eine bescheidene Reformation.

Noch weniger das Zeug zu einem Religionsstifter oder Rebellen batte sein jüngerer Genosse Bessarion (geb. 1395 zu Trapezunt, gest. Bessarion 1472); auch er kam mit der großen Gesandtschaft zu dem Unionskonzil von Ferrara-Florenz, doch er lernte bald seinen Vorteil wahrnehmen, sprach und schrieb für die römischen Ansprüche und wurde mit dem Rardinalsbute belohnt; im Konklave von 1455 wäre er beinabe Papst geworden. Als Politiker wollte er zugleich der römischen Rurie und seinem armen Vaterlande dienen; auch in dem Streite zwischen Aristotelikern und Platonikern enthielt er sich jeder Maglosigkeit, widmete sich aber tapfer der Verherrlichung Platons. Seine Wirkung war um so größer, als er in Italien wohnen blieb, auch die lateinische Sprache vollkommen beherrschte und mit seinen Reichtumern die griechischen Flüchtlinge unterstütte. Für die Ausbreitung griechischer Schriften im Abendlande

hat er mehr getan als irgendein anderer; und was er, unklar und unbestimmt genug, von seiner Kardinalswürde ganz gewiß gehemmt, über Aristoteles und Platon vortrug, das leitete schließlich doch zu einer Weltanschauung hinüber, die dem mittelalterlichen Christentum gefährlich wurde. Man konnte es noch nicht so ausdrücken, aber man erkannte doch ichon, daß die gesamte, auf Aristoteles beruhende christliche Theologie nicht eigentlich Religion war, sondern unvollkommene Gedankenarbeit. ein öber Rationalismus: daß man mit alleiniger Hilfe der Logik niemals zur Erkenntnis der göttlichen Wahrheit gelangen konnte. Einerlei, ob Bessarion wirklich eine religiösere Natur war oder ob er als Rirchenfürst. vielleicht gar als der kommende Papst der endlich vereinigten beiden Rirchen mehr Religiosität heucheln zu mussen glaubte als die anderen Platoniker, in seinen Schriften wurde ein neuer Ton vernehmbar, die Religion wurde zu einem Gefühle der Sehnsucht, die ihre Befriedigung nirgends besser zu finden glaubte als bei Platon. Und wieder wurde es eine Reterei, als da die Theosophie der Platoniker die Theologie der Aristoteliker zu überwinden schien. Der griechische Platonismus war ein fremder Bug in dem lateinischen Rinascimento; diese Griechen brachten aus dem Often einen wirren Neuplatonismus mit berüber, übersekten wahllos platonische und neuplatonische Schriften, steckten das Abendland mit geheimnisvollen Lehren einer falschen Mystik an und ebneten manchem orientalischen Aberglauben den Weg; aber unchristlich war der Platonismus des italienischen Quatrocento dennoch. Wir können die Sprache dieser Undriftlichkeit nicht mehr recht verstehen, nicht in der Weise, wie wir die konfessionslosen Deisten Englands oder die boshaften Enzyklopädisten Frankreichs verstehen; es ist für uns eine künstliche Sprache und sie war auch niemals lebendig; aber unchriftlich war diese ganze Theosophie, trot ihrer Unterwerfung unter die Rirche.

Wer ein Mühlrad in seinem Ropfe nicht scheut, der mache es mir nach und lese einmal die, ich möchte sagen, amtliche "Theologie Platons", die 1482, nur ein Jahr vor Luthers Geburt, herausgekommen ift. Der Ver-Ficino fasser war Marsiglio Ficino (geb. 1433, gest. 1499). Sein Vater war Leibarzt des Cosmo von Medici, der den Sohn ausbilden ließ und ihn zum Lehrer an seiner platonischen Akademie machte. Er wurde 1473 Priester, gewiß nur, weil er eine Pfründe nötig batte. Er mußte seiner geistlichen Stellung manches Opfer bringen: er verbrannte einen Rommentar, den er zu dem Gedichte des Gottesleugners Lucretius geschrieben hatte, erklärte sich (im Gegensate zu Plethon) für wundergläubig und verteidigte das Dasein Gottes gegen alle Zweifler. Und dennoch ist seine "Theologie Platons" ein undriftliches Buch, freilich auch kein atheistisches. Es gibt da ein

höchstes Wesen, das man ja auch Gott nennen kann; von dem höchsten Wesen geht ein göttlicher Strahl aus, der das All durchdringt; dieser Strabl ist vorhanden schon im Steine, doch im Steine lebt er noch nicht; er lebt erst in der Pflanze, aber da glanzt er noch nicht; er glanzt im Tiere, aber da wird der Strahl noch nicht zurückgeworfen, wird noch nicht wiedergespiegelt, kehrt noch nicht zu seiner Quelle zurück; erst im Menschen ist der göttliche Strahl ganz und gar: da existiert er, lebt, glänzt er und wird reflektiert. Das ist die Weltseele, die eine und dieselbe ist im bochsten Befen, in den Sternensphären und in allen Geschöpfen. Ficino beweift die Unkörperlichkeit dieser Seele, aber driftliche Unsterblichkeitslehre ift das nicht.

Wir haben schon in der Einleitung erfahren, welche Bedeutung der Unsterblichteit Glaube an eine unsterbliche Seele für den Gottglauben habe; das Chriftentum des Volkes steht und fällt mit dem Glauben an ein Leben nach dem Tode. Feuerbach hatte in diesem Punkte recht: "Gott und Unsterblichkeit sind identisch. Beide entspringen aus dem Wunsch." Besser: aus einer ewig unbefriedigten Sehnsucht. Die sprachkritische Untersuchung der Frage ist dem Volke unverständlich: daß da von einem substantivischen Etwas, das niemand kennt oder begreift, der Seele nämlich, eine Eigenschaft ausgesagt wird, die wieder niemand fassen kann, die Unsterblichkeit. Das Volk glaubt, was es will, das heißt nicht: es glaubt nach seinem Belieben, was ibm pakt; es heißt vielmehr: das Volk hält für existierend, für wirklich, was es gern befäße. Das Bolk selbst hat die Unsterblichkeit der Seele geschaffen, wie es Gott geschaffen hat. Die Rirche hat sich dann dieser Vorstellung bemächtigt und durch die Idee der Vergeltung (Gottes "Gerechtigkeit") die Sehnsucht nach perfönlicher Fortdauer zu dem gefährlichen System einer postumen Rechtspflege umgestaltet, wobei dann die Unsterblichkeit zu einer blogen Vorbedingung einer jenseitigen Gerechtigkeit wurde, einer Zuteilung von Belohnung und Strafe.

Weil die Unsterblichkeit eine Sache der Sehnsucht war, kummerte sich die römische Kirche eigentlich sehr lange nicht um diese Lehre. Sie galt für eine natürliche Wahrheit, nicht für eine offenbarte; sie brauchte nach mittelalterlich-katholischer Anschauung weder eine Offenbarung noch einen Beweis. So paradox es klingen mag: erst das Rinascimento, das ben Aweifel an der Unfterblichkeit aus alten Schriften wieder aufbrachte, ließ die Rirche erkennen, daß sie da ein Dogma festzulegen versäumt hätte, und erst Luther mit seiner leidenschaftlichen Sehnsucht nach dem lohnenden Sotte und dem strafenden Teufel hob den Unsterblichkeitsglauben über die nüchternen Definitionen der katholischen Kirche hinaus. Und da scheint es mir bezeichnend für die Zeit des Rinascimento, daß gerade damals — zum ersten Male — die Leugnung der Unsterblichkeit verdammt wurde, just von dem humanistischen Papste Leo X. (auf dem Laterankonzil), dem Unchristen, der, nicht viel mehr als dreizehn Jahre alt, zum Kardinal ernannt wurde — erst drei Jahre später sollte der Knade die Abzeichen anlegen dürsen —, der dann, als er Papst geworden war, seine Erwählung mit dem recht gut bezeugten Worte quittierte: "Gott hat uns das Amt geschenkt. Treiben wir's lustig." Oder so ähnlich. Ein Medici, der dem Glauben an eine Fortdauer nach dem Tode und an die Gerechtigkeit des Weltlaufs zum Kange eines Dogmas verhilft. Ebensogut hätte Machiavelli, wenn er Papst geworden wäre — warum nicht ebensogut wie Enea Silvio de' Piccolomini? — den Glauben an einen Sieg des Rechts zum Dogma machen können.

Da ist es nun um so merkwürdiger, daß die Unsterblichteit der Seele von den Renaissancemenschen bereits geleugnet wurde — so entschieden, daß die Kirche sich der Lehre annehmen zu müssen glaubte —, daß dieser Slaube aber von den eigentlichen Auftlärern einer späteren Beit, den Socinianern, den Deisten, ja sogar von einigen neueren Freigeistern wieder sestgehalten wurde. Die Unitarier, die auf Priestley, verteidigten die Fortdauer nach dem Tode; Perbert von Cherbury nahm das Dogma

in seine fünf Artikel auf.

Dieser auffallende Rückschritt wird wohl daraus zu erklären sein, daß die Aufklärer, die Socinianer so gut wie die englischen Deisten, von der Moral herkamen und darum das Bedürfnis hatten, an die Stelle einer positiven Religion, die sie ernstlich abschaffen wollten, irgendeine positive Moralbegründung zu setzen, daß dagegen die handelnden Menschen des Rinascimento amoralisch waren, ernstlich und ehrlich eine Wiederbelebung des antiken Beibentums anstrebten und sich den Teusel darum betümmerten, ob bei dem Zusammenbruche der christlichen Kirche auch noch die christliche Sitte einigen Schaden litt.

Es kam aber noch etwas dazu, um die geistigen Rebellen des 15. und des 16. Jahrhunderts freier zu machen als ihre Nachfolger des 17. und des 18. Ich brauche es kaum noch einmal und ausdrücklich zu sagen. Die Wiederbeleber des Beidentums nannten sich nicht umsonst "Humanisten"; sie entdeckten den Menschen wieder und machten den Menschen wieder zum Herrn der Erde, auf welcher tausend Jahre lang der Gott geherrscht hatte. Es war doch nur ein Zufall, eine Mode, das Neueste vom Neuesten, wenn die Unchristlichkeit oder Gottlosigkeit dieser Humanisten an den auserstandenen Platon (den Platon der Neuplatoniker) anknüpfte; der Dualismus von Geele und Leib — eigentlich ein für uns nicht übersetbarer Trialismus von Geist, Geele und Leib — wurde ja doch beiseite

geschoben und ein unklar pankheistischer Monismus an die Stelle der alten Theologie gesett. Von der geistigen Knechtschaft des Mittelalters war nur die Gewohnheit des Autoritätsglaubens übriggeblieben. Man schwor auf die überlieferten Worte des Platon und des Aristoteles, immer noch untritisch, wie nachber die Reformatoren, mit mehr oder weniger Bibeltritik, auf Gottes Wort schworen. Aber die Abkehr von der orthodoren Lebre war beiden Parteien (und den Unterparteien der Aristoteliker) aemeinsam. Das äuserte sich — drollig genug für uns Spätlinge besonders darin, daß die Aristoteliker den Platonikern ihren Pantheismus vorwarfen - man bildete für Gott die gang barbarische Bezeichnung "Unomnia" —, die Platoniker den Aristotelikern einen noch unchristlicheren Naturalismus. Die Frage nach dem Dasein Gottes wurde freilich vorsichtig umaanaen, von beiden Barteien. Atheismus blieb immer ein unbewiesener Vorwurf. Aber die individuelle Unsterblichkeit der menschlichen Seele leugneten Platoniker wie Aristoteliker fast unumwunden, namentlich aber die entgegengesetten Gekten der Aristoteliker, die "alten" und die "modernen" (sie nannten sich jedoch anders). Auch über andere driftliche Glaubenssätze hatte man erstaunlich freie Ansichten, legte aber überall Wert darauf, die eigene Sekte als rechtgläubig, die wissenschaftlichen Gegner als teherisch binguftellen. In Theorie und Praxis schien der Glaube an die Unsterblichkeit der Seele auslöschen zu wollen: man tat aber fo, als wußte man nicht, daß dann ein äußeres Bekenntnis jum Christentum keinen rechten Sinn mehr batte. Man stritt, auch mehr "zur Beluftigung des Verstandes und des Wikes" als zum eigenen Seelenheil. Da gab es einen unsicheren Rantonisten, Agostino Nifo (geb. 1473, geft. um 1545), der sich zuerst den modernen, nachher den alten Aristotelikern zuzählte und sich von dem Unchristen Leo X. bestimmen ließ, ein Buch gegen den Unsterblichkeitsleugner Pomponazzi zu schreiben. So gottlos aber war die Zeit schon, daß Pomponazzi vom Kardinal Bembo und von dem bumaniftischen Bapfte selber beschütt wurde, als er sich gegen den "rechtgläubigen" Nifo verteidigte. Das geschah in dem Rabre 1521, da Luther in Worms seine theologischen Rändel ausfocht. Man wird versteben, daß ich mich mit Pomponazzi eingehender zu beschäftigen babe.

Pietro Pomponazzi (Petrus — er führte wegen seiner kleinen Gestalt Pomponazzi ben Necknamen Veretto — Pomponatius, geb. 1462, gest. 1525) nahm unter den humanisten eine abgesonderte Stellung ein, wenn man sich nur von den Rubrikenmachern der offiziösen Philosophiegeschichten nicht täuschen lassen will. Er berief sich noch nicht auf Platon, verwarf die Araber und hielt sich in der Form und in der abstrusen Logit an den

heiligen Thomas. Da er aber ganz entschieden die Sterblickkeit der menschlichen Secle für die wahre Lehre des Aristoteles erklärte, dürfte wohl die Beschuldigung des Atheismus nicht unbegründet sein; denn innerhalb der driftlichen Weltanschauung ist der Glaube an Gott ohne den Glauben an die Unsterblichkeit der Seele — wie gesagt — so unnüt wie ein zerbrochener Rrug. Bu seinem Schutze benütte Pomponazzi die wohlseile Unterscheidung einer zweifachen Wahrheit und unterwarf sich für die Theologie der firchlichen Vorstellung von der Unsterblichkeit. Eigentlich ist er, wenn man von seiner spikfindigen Darstellung absieht, ein ganz moderner Geist, nicht nur durch seinen Spott über Pfaffen und Mönche, sondern auch durch den Ernst, mit dem er die Unbeweisbarkeit der Unsterblichkeit der Seele behauptet. Es war sein Glück, daß gerade damals der römische Hof selber gottlos war; er wäre sonst kaum mit dem Leben davongekommen. Man hat ihm die folgende Grabschrift gemacht: "Hier liege ich begraben. Warum? Weiß nicht. Ist mir auch einerlei, ob du es weißt oder nicht. Schön, wenn's dir gut geht. Mir ging's gut, als ich lebte. Vielleicht geht's mir jest gut. Ob ja ober nein, kann ich nicht sagen." Rohannes Wener, der Schüler und der Freund Agrippas von Nettesheim, bezeugt, von einem Arzte gehört zu haben, Pomponatius, der Lehrer des Arztes, wäre ein Atheist gewesen; Wener hofft aber, Pomponazzi habe sich vor seinem letten Hauche noch durch Gottes Erbarmen bekehrt; welche Hoffnung vielerlei Glauben voraussett. Bayle nahm nicht nur den Humanisten in Schut, sondern sogar den alten Aristoteles, als ob dieser ein Christ gewesen wäre und eine Verteidigung gegen die Anquisition nötig gehabt hätte. Wichtig ist dabei nur, daß Bayle recht deutlich selbst die Unsterblichkeit der Seele ablehnt; bewiesen wäre die Unsterblichkeit oder Geistigkeit der menschlichen Seele erst durch Descartes worden sund Bayle war kein Kartesianer), folglich hätte Pomponazzi mit vollem Rechte zu seiner Zeit behaupten können, keine Philosophie bewiese die Unsterblichkeit. Bayle gibt den Kartesianern den (offenbar ironischen) Rat, nach den Einwürfen Gassendis die Unbeweisbarkeit zuzugeben und sich auch bei dieser Frage einfach an das Dogma zu halten.

Sehr drollig polemissiert Gottsched gegen den Zweisler Baple und tritt gegen ihn und gegen den Spötter Voltaire für den Unsterblichkeitsglauben ein. Er selbst will wizig werden und den Leuten es nicht mißgönnen, wenn sie in diesem Stücke mit Rindern und Pferden von einer Rlasse sein wollen. Sein Argument ist aber kein anderes als das: dem Volke müsse auch der Glaube an die Unsterblichkeit der Seele und an ein künftiges Leben erhalten bleiben; wo dieser Slaube nicht mehr herrsche, da sei auch die Regierungsform in Gesahr. "Ich wenigstens möchte über

ein solches Volk nicht herrschen und würde mich keinen Augenblick meines Lebens sicher halten."

So albern uns Gottsched und so verwandt, also geistreich, uns Bayle beute erscheint, der große Steptiter und sein kleiner Übersetzer begeben den gleichen historischen Fehler: den Sprachunterschied zwischen der Humanistenzeit und der ihrigen zu übersehen. Die Worte oder Begriffe, um welche Pomponatius oder Pietro Pomponazzi zeitlebens mit seinen Widersachern kämpfte, waren noch die Worte oder Begriffe irgendeines Aristoteles, des echten, des arabischen oder des scholastischen; das Gezänke um die richtige Auslegung der krausen Sate war nicht viel besser als das Gezänke, das bald darauf im Luthertum um die Auslegung des Bibeltextes entstand. Die Abhängigkeit von einem Autoritätsglauben, die die theologischen Streitigkeiten uns so ungenießbar macht, erschwert auch ober verkummert die Freude an den Humanisten, die von einer unbewußt fälschenden Geschichtschreibung allzusehr modernisiert worden sind. Auch von Racob Burkhardt, der freilich dieses Mittel nötig batte, um die Bedeutung des Renaissancedenkens erkennen zu lassen. Diese Aristoteliker der Renaissance, die man nur sehr oberflächlich und irreführend in Averroiften und Alexandriften geschieden hat, wollten freilich nicht auf Metaphysisches hinaus wie die katholischen Scholastiker vorher und die lutherischen Streithähne nachber; sie wollten sich mit der ganzen Weltlust ihres Geschlechtes auf das Physische beschränken, wollten die schemenhafte Philosophie des Mittelalters ehrlich in eine Naturphilosophie umwandeln; und daß sie in der Sache (den Namen gab es noch nicht) zu einer Art von Pantheismus gelangten, würde sie unserem Verständnisse nur näher bringen können, weil wir alle durch die Schule des bewußten Pantheismus gelaufen sind. Aber es war nur wenig Heuchelei dabei, es war ein notwendiges Verhängnis, daß diese Philosophen, die immer noch mächtigen Scholastiker, die Averroisten, die Alexandristen (zu denen Vomponazzi gerechnet wird) und auch die Platoniker oder vielmehr Neuplatoniker nach den driftlichen Dogmen schielten und zugleich nach irgendeinem Aristotelestexte stierten, während sie die Gesetze der Natur, besonders die Gesetze der Menschennatur zu erforschen vermeinten oder vorgaben. Sie empörten sich mitunter gegen den driftlichen Glauben, aber sie konnten diese Empörung nur in driftlicher Sprache ausdrücken. Es ist noch nicht ein ironisches Spielen mit der driftlichen Sprache, wie etwas mehr als zweihundert Sahre später bei den Enzyklopädisten, es ist das mühsame Ringen um Selbstbefreiung. Auch Pomponazzi klebt noch beim Leugnen der Unsterblichkeit, besonders aber beim Zweifel an der Willensfreiheit, wie ein Vogel an der Leimrute an den Worten des verchriftelten Aristoteles, und zappelt sich ab, da er von ihnen loskommen will; erst in seinem letzten Buche, das er 1520 schrieb, das aber erst 1556 (in Basel) erschien, scheint er einigermaßen befreit. Daß er da die Abhängigkeit von anderen Beitneigungen in oft unerträglicher Weise verrät, namentlich von der Beittrankheit Astrologie, kann nicht überraschen, ja, man könnte sagen, er hätte dadurch (wie auch sonst) seine Selbständigkeit gegenüber Aristoteles bewiesen, den er doch einmal mit einem Elefanten im Verhältnis zu einem Floh (beim Floh dachte er an sich selbständigkeit perglichen hatte; denn der astrologische Aberglaube ging eher auf die Stoiker und die Neuplatoniker zurück als auf den sehr sublunaren Aristoteles.

Das undristliche Buch, das ein Schweizer Arzt 35 Jahre nach der Entstehung herausgegeben hat, erhielt einen endlosen lateinischen Titel, der in der zweiten Ausgabe von 1567 abermals verändert wurde. Wir wissen nicht, welchen Titel Pomponazzi selbst gewählt hatte. Die Eingangsworte besagen: "Des Mantuaners Petrus Pomponatius, eines seiner Zeit sehr großen und berühmten Philosophen, Werk über die Ursachen natürlicher Wirkungen oder über Raubereien."

Ich halte mich, um den Inhalt dieses Buches kurz anzugeben, an den Auszug, welchen Brucker (Kurtze Fragen, VI, S. 175 ff.) zum Erweise seines Urteils geliesert hat, daß Pomponazzi zu denjenigen zu zählen sei, "welche, wo nicht selbst Atheisten im Berzen, doch Feinde der christlichen Religion sind und den geraden Weg zur atheistischen Ruchlosigkeit führen; und würde ihn vielleicht niemand verteidiget haben, wann obgedachtes ärgerliches und höchst anstößiges Buch seinen Verteidigern wäre zu Sesichte gekommen." (Baple hat dieses Hauptwerk nicht gekannt; auch Windelband erwähnt es nicht in seinem Lehrbuch.)

Schon die Art, in welcher Pomponazzi den Verstand und den Willen des Menschen, ja auch wunderbare Saben, von denen viel die Rede ist, unmittelbar dem Einstusse Seterne zuschreibt, ist unchristlich; man tried Astrologie freilich auch am päpstlichen Jose, war sich dabei jedoch einer heidnischen Rezerei gar wohl bewußt. Noch viel unchristlicher, wenn auch vielleicht nicht so satrilegisch gemeint, wie es heute klingt, war sein Versuch, wunderbare Heilungen und überhaupt die Krast des Sebetes psychologisch zu erklären, durch eine heftige Erregung der Einbildungstraft; Pomponazzi denkt offenbar nicht an Selbsttäuschung oder gar an Vetrug, sondern an eine wirkliche Steigerung der Seelenkraft durch ein heftiges Verlangen in der Ekstase; es klingt aber freilich nicht undedenklich, wenn er meint, durch einen so leidenschaftlichen Slauben könne ein Hundeknochen ebenso viele Kräfte gewinnen wie ein Heiligenknochen. Man versteht solche und ähnliche Außerungen über die Wirkung des Se-

betes (a. B. daß es die Engel ober Intelligenzien bewegen tonne, nicht aber ben unveränderlichen Gott) beffer, wenn man fich von der Einklassifizierung des Pomponazzi unter die Aristoteliker nicht täuschen läkt. wenn man erkannt hat, daß seiner Unchristlichkeit wie der des ganzen Humanismus der heidnische Neuplatonismus zugrunde lag. ist nun Pomponazzi völlig unchristlich, ja antichristlich, daß auch er einen wesentlichen Unterschied zwischen den einzelnen positiven Religionen nicht mehr anerkennt. Mag man es aber als einen Fortschritt oder als einen Rückschritt empfinden, sein (allerdings schwankender) Standpunkt ist nicht mehr der der Nationalisten des 13. Nahrhunderts. Damals hatte man, nach der wissenschaftlichen und persönlichen Berührung mit dem Bilam, die Stifter des Chriftentums und des Aflam miteinander verglichen und war auf die unpsychologische und unbistorische Theorie von ben drei Betrügern gekommen. Jest verglich Pomponazzi den Chriftengott mit Aupiter (er verstand kein Griechisch), erblickte in den Lehrern der monotheistischen Religionen und des Heidentums gleichberechtigte Gesetzgeber, ebenbürtige Söhne Gottes, die bei ihrem Auftreten durch die Sterne oder durch ihre Elftase Wunder wirken konnten. Nachher, d. h. nachdem die Söhne Gottes ihre Aufgabe erfüllt hatten, hörten die Wunder und Zeichen auf, auch die Wunder des Kreuzes. "Deswegen ist auch im driftlichen Glauben jett alles kalt, und es gibt keine Wunder mehr als erdachte und erlogene; denn sein Ende scheint nabe." Wohl salviert sich Pomponazzi bald darauf mit der alten List von der doppelten Wahrheit; er rede so nur philosophice, aristotelice, unterwerfe sich übrigens der Rirche; ba er aber gelegentlich die Philosophen als irdische Götter dem gläubigen Pöbel entgegenstellt, da er ausdrücklich davor warnt, das freie Denken öffentlich oder gar vor dummen Geistlichen zu äußern, bei Gefahr des Rerters, der Verbannung oder des Feuertodes, so wird ein Zweifel an seiner wahren Gesinnung kaum möglich sein. Will man die Bedeutung des Mannes erkennen, so stelle man ihn einmal den deutschen Beitgenossen gegenüber. Luther, der sein großes Wirken nur ein Sahr nach des Bomponazzi Schrift gegen die Unsterblichkeit begann, der ebenfalls von der Myftit, also mittelbar von Platon bertam, beschräntte sich auf eine Befreiung von einigen Migbräuchen der römischen Rirche, versteifte sich mehr und mehr auf eine neue Orthodoxie und wurde immer unduldsamer; seiner Beschräntung und seiner Capferkeit verdankte er seinen Erfolg. Erasmus war mehr humanist als Luther, ein besserer Bibelfrititer und ein feinerer Ropf; doch ohne jede Wirkung, weil er feige war. Pomponazzi, im Herzen Italiens (Badua, Bologna) als Lehrer tätig, konnte an eine Tat wie die Reform gar nicht denken; ein sicherer Tod wäre auf

ben ersten Schritt gefolgt; gerade weil er aber auf seine Segenwart nicht wirken konnte und wollte, wahrte er sich die innere Freiheit und wurde so ber stärkste Vertreter des eigentlichen Humanismus: das Christentum war ihm zu einem Segenstande der Seschichte geworden, zu einem Ereignisse, dem man die Nativität stellen, aber auch das Ende voraussagen konnte. Er drang nicht in die Tiefe wie der Cusaner; wir erblicken aber in ihm, vor Bruno und Vanini, einen aus der Neihe der Italiener, die sich aus dem Natholizismus zu einer Höhe hinausgearbeitet hatten, zu welcher man im Protestantismus noch sehr lange nicht einnal auszublicken wagte.

So dürfen wir den Leugner der Unsterblichkeitslehre heute betrachten. Seinen Landsleuten war er ein unruhiger Gelehrter neben vielen anderen. Das kleine Männchen schien nicht gefährlich und wurde in Rom von den frivolen Kardinälen und Päpsten beschützt. Man sah die Gefahr nicht, obgleich die Reformation bereits ihre Thesen anschlug. Zu den gelehrtesten Humanisten gehörte Pomponazzi nicht; er schried tein musterhaftes Latein und siel ost in die Formen der Scholastik zurück. Zum Atheismus bekannte er sich niemals. Fasse ich aber jeht zusammen, was schon oben derührt worden ist, so komme ich doch zu dem Schlusse, daß seine Lehre wenigstens dem Christengotte die Eigenschaften absprach, ohne welche er nicht vorstellbar ist; denn Pomponazzi leugnete mit der Unsterblichkeit der Seele ein jenseitiges Leben, leugnete die Vorsehung und leugnete mit einem gewissen Pessimismus die Güte Gottes.

Seine Leugnung der Unsterblichkeit (die Schrift, von 1516, wurde in Venedig verbrannt) machte am meisten Lärm, weil er da, auf den Meister Aristoteles gestützt, am offensten hervortrat. Die Seele sei ebensowenig geschaffen wie die Welt, und müsse darum zugrunde gehen; sie sei zwar als die Vewegerin mit dem Leibe enger verbunden als etwa der Ochse mit dem Wagen, aber sie bedürfe des Leibes als eines Objektes und sterbe mit ihm. Wie der Wille, der ebensalls unkörperlich sei, aber einen Körper brauche. Hier ist Pomponazzi ganz eindeutig, nimmt als Philosoph tein Wort zurück und beugt sich dem Vogma der Kirche offenbar nur zum Scheine.

Hinterhältiger ist er in der Frage der Willensfreiheit, die aufs engste mit der Frage der göttlichen Vorsehung verknüpft ist. Er klagt, er leide wie Prometheus unter seinem Zweisel. Aber eigentlich weiß er doch, daß die Willensfreiheit neben der Ursächlichteit des Aristoteles nicht bestehen könne; und noch weniger neben der strengen Prädestinationslehre, die er verwirst, als ob er im voraus den Calvinismus angreisen wollte. Nicht mit gewollter, sicherlich aber mit dewußter Ungeschicklichkeit macht er einen Versuch, die beiden Vorstellungen, an die er nicht glaubt, Vor-

sehung nämlich und Willensfreiheit, ungefähr und obenhin miteinander zu versöhnen. Gott hätte eine bessere Welt schaffen können, aber nur, wenn er gewollt hätte. Schließlich erkennt Pomponazzi die Autorität der Heiligen Schrift an, fügt aber gleich trohig und lebhaft hinzu, für die Ohren der Philosophen wäre solches Gerede heller Unsinn (deliramenta).

Eine bessere Welt wäre also möglich gewesen. Über die Sophismen von Leibnizens Theodizee hätte Pomponazzi gelacht. Auch vom Menschen hat er keine hohe Meinung; der Mensch ist schwach, elend und dumm. So wie die Welt ist, sind die Menschen fast immer schlecht, einen guten wird man alle tausend Jahre einmal sinden. Die menschliche Weisheit ist klein, also möge man sich in Gottes Namen von der Kirche leiten lassen. Die Meinung ist diese: die Philosophie widerspricht der Kirchenlehre durchaus, man kann also ein Philosoph nur als Skeptiker sein; weil aber die Skepsis dem handelnden Menschen eher schädlich als nützlich ist, so kut man im praktischen Leben gut daran, sich an die Vorschriften der Kirche zu halten

Man sieht, Pomponazzi war durchaus ungläubig. Die Religionen schätzt er nicht als Kündigerinnen der Wahrheit; sie seien wie Ürzte und Ammen, die Kranken und Kindern zu einem guten Zwecke Fabeln erzählen. Ein ungedildeter Mensch könne wie ein Ssel nur durch Belohnungen und Schläge zum Tragen seiner Last vermocht werden. Die Seheimlehre der Denker sei nicht für das Volk; auch Platon, auch Aristoteles habe als Politiker anders gesprochen als zu seinen Vertrauten. Aristoteles wußte sehr gut, daß die Menschensele nicht unsterdlich sei, der menschliche Wille nicht frei, daß die Welt geworden und nicht geschaffen sei.

## Achtzehnter Abschnitt Die Reformation in Italien

Wir werden uns also im folgenden Buche mit den schöpferischen Wirtungen des Rinascimento, mit der Wiederentdedung der Natur und mit der Wiederentdedung der Natur und mit der Wiederentdedung des Menschen, mit dem Übergreisen der humanistischen Bewegung auf die "barbarischen" Völker zu beschäftigen haben, auf Frankreich und England. Hier, wo wir so lange dei den kleinen theologischen Befreiungen stehen bleiben mußten, müssen wir es uns noch einmal klar machen, daß auch die sogenannte Resormation selbst in Italien einen anderen, einen tieseren Bug hatte als nachher (und vorher) in Deutschland, in der Schweiz und in Frankreich. Man war nicht mehr fromm in Italien. Dazu kam, daß in Italien ein Beweggrund fortsiel, der den Kampf Luthers

Mauthner, Der Atheismus, I. 37

gegen die "Migbräuche" der römischen Rirche zu einer Lebensfrage und dadurch volkstümlich machte: die Sorge um die Verelendung des Landes durch die Aussaugung. Die ungeheuren Summen, die in Deutschland durch den Ablakbandel, die Annaten, die Balliumgelder usw. erprekt wurden und außer Landes gingen, wurden in Italien ausgegeben, gewiß nicht für die Armen Italiens, sondern für Nepoten und die Prachtbauten der Päpste, aber am Ende kamen sie doch den Italienern zugute. Um Abstellung dieser "Migbräuche" konnte es also den Italienern nicht zu tun sein. Bu diesem niedrigen Motive, eine Reformation der Rirche nicht zu wünschen, kam nun ein ganz ideales Interesse an dem Bapsttum. wie es einmal geworden war: das Rinajcimento hatte den römischen Patriotismus, der niemals völlig erloschen war, zu neuem Leben erweckt, und viele Italiener saben im Papste, wie er geworden war - weltlich. lasterhaft, macht- und geldgierig - doch den Vertreter der alten römischen Berrlichkeit. Go entwickelte fich bei dem aufgeklarten Mittelftande, und in viel stärkerem Mage bei den gelehrten Führern der humanistischen Bewegung, eine Gefinnung, die äußerste Stepfis gegen die Glaubenslehren mit einer lachenden Duldung der priesterlichen Liederlichkeit verband. Gregor von Beimburg, Hutten und Luther ergrimmten über das Treiben der römischen Geistlichen, die Italiener lachten darüber: dieses Gelächter. das wir schon aus den Novellen des Boccaccio und endlich viel feiner und boshafter von den Figuren der Mandragola des Machiavelli vernehmen, ist freier und schöner als der Born der Deutschen. Mit Gelächter stiftet man aber keine neue Religion. Und wie die gebildeten Stände mit dem Zustande der Rirche eigentlich ganz zufrieden waren, solange sie in ihrem Unglauben und in ihren Geschäften unbehelligt blieben, so hatte das wie überall abergläubische Volk erst recht keine Ursache, eine Reform der Rirche, ihres Hauptes und ihrer Glieder, herbeizusehnen.

Savonarola

Ein entsehliches Beispiel der Stimmung des Volkes (nicht allein des Pöbels) bietet der Ausgang des Schwärmers Girolamo Savonarola (geb. 1452, gest. 1498). Er hatte die Gottlosigkeit seiner Zeitgenossen gut erkannt, die nur darüber uneinig waren, ob Gott schlafe oder gar nicht existiere (chi Te nega, chi dice che Tu sogni); er war kein praktischer, d.h. schlauer Politiker wie Luther, aber eine noch leidenschaftlichere Natur. Der Verweltlichung der Kirche wollte er ein Ende machen, überdies auch der Tyrannei des Hauses der Medici, das mit seinen Luxusbedürsnissen der Volk wie die Kirche tieser und tieser sinken ließ. Savonarola hatte mit seinen prachtvollen, sast ungelehrten Predigten einen unerhörten Ersolg; ganz Florenz huldigte ihm wie einem Heiligen und Retter, und Rücksührung der Kirche zur apostolischen Einsalt und Einsachheit schien

bevorzustehen. Aber das Volk verließ seinen Beiligen und Retter, als die römische Rurie es mit gewohnter Geschicklichkeit aufgewiegelt hatte: Savonarola zögerte, mit seiner Berson die Feuerprobe zu bestehen, d. b. sein Recht durch ein Ordal zu erweisen. Das Volk wollte auf ein so erlesenes Schauspiel nicht verzichten; es gab ihn preis, ließ ihn vom päpstlichen Legaten in grauenbafter Weise foltern und dann mit zwei Genossen an den Galgen hängen. (Erst nachher wurde seine Leiche verbrannt und seine Asche in den Arno gestreut.) Die öffentliche Hinrichtung war dem Volke ein Erfat für die entgangene öffentliche Feuerprobe.

Ein stilleres Beispiel für die Stimmung der gelehrten Humanisten Guicciardini gibt ein Wort des Hiftorikers und Politikers Guicciardini. Er fagt in seinen Ricordi (erst 1857 herausgegeben): "Ich glaube kaum, daß irgendwer größeres Mikfallen haben kann als ich an dem Ehrgeiz, der Habsucht und dem unsittlichen Leben der Briester; an sich schon ist jeder dieser Fehler zu hassen, aber noch weniger dürfen sie vorkommen bei denen, die sich anstellen, als hätten sie unmittelbare Beziehungen zu Gott. Doch meine amtliche Stellung zu mehreren Päpsten und mein Interesse läßt mich an deren Größe bängen; sonst bätte ich Luther mehr als mich selbst geliebt

und wäre glücklich gewesen, wäre diese Bande von Schelmen gezwungen

worden, sich entweder zu bessern oder ihrem Umte zu entsagen."

Die Seelensituation bei den Italienern war eben die, daß das Volk an den Aukerlichkeiten der Religion nur noch fanatischer bing als anderswo. daß dagegen die gelehrte Oberschicht mit den Glaubenssätzen und den Gebeimnissen ber Rirche fertig zu werden anfing, gang fertig, und für Abschaffung einiger "Migbräuche" teine zwingenden Geldgrunde, für Rekerei nicht Religion genug, für Rückfehr zu einem Urchristentum keine Neigung batte. Die Geistigen waren bereit, vergnügt zuzuschauen, wenn Leo X. ein luftiges Papstwesen einrichtete. Im Unglauben waren die Rirchenfürsten und die humanisten einig. Wir wüßten das noch viel sicherer, als wir es aus den Romödien erfahren, die am papstlichen Hofe gespielt wurden, wenn wir über vier Rahrhunderte hinweg die Gespräche zwischen Rardinalen, Runftlern und "Boeten" belauschen konnten. Gobineau hat solche Gespräche (in seinem historisch guten, künstlerisch ungenügenden Renaissancebuche) recht lesbar bergestellt.

Naturgemäß ertönten die Rufe nach einer Wiederherstellung des ursprünglichen Christentums, nach einer Erneuerung oder Umbildung der Rirche — um den technischen Ausdruck Reformation hier zu vermeiden früher in Italien selbst als in Deutschland oder anderswo; in der Nähe Roms fab man die Verweltlichung des Geistigen deutlicher. Daß es in Italien bennoch vor und nach der lutherischen Bewegung niemals zu einem

Erfolge der Richenverbesserung kam, das lag sicherlich an vielen äußeren Umständen, wie an der lokalen Macht des Papsttums, das lag aber ebenso gewiß auch daran: wer in Italien erst von der Kirche abgesallen war, der neigte eher zu völligem Unglauben als zu indrünstiger Rezerei. Weltliche und kirchliche Fürsten waren den Gelehrten im Unglauben vorangegangen.

Die eigentliche Reformation hatte in Italien nur eine kurze und traurige Geschichte. Zebe Regung eines Widerspruchs gegen Rom war zur Zeit des Cridentinischen Ronzils so gut wie niedergeschlagen. Auch vorher schon konnte man die italienischen Protestanten beinahe zählen. Dennoch hat diese Bewegung, die kirchlich nicht einmal zum Entstehen einer neuen Sekte führte, eine Bedeutung für die Geschichte der Sottlosigkeit, eine doppelte Bedeutung: die italienischen Resormatoren bildeten einen der Übergänge zu der verworrenen und oft abergläubischen, aber dennoch starkgeistigen Aufklärung der italienischen Spätrenaissance (Campanella, Cardano, Bruno), sie bildeten aber auch die Grundlage des Socinianismus, dessen und Atheismus wir bald kennen sernen werden.

Italienische Flüchtlinge

Bunächst müssen wir uns mit den Männern (und Frauen) beschäftigen, die aus Italien um der Slaubensfreiheit willen in die Fremde entflohen. Erst eine päpstliche Bulle von 1596 versuchte es, die Auswanderung italienischer Reher unmöglich zu machen, unter dem Vorwande, treu gebliedene Katholiken vor den Sesahren des Auslandes zu schützen. Ein Italiener, welchen Standes immer, sollte in einer Segend nicht wohnen dürsen, wo es keine katholische Kirche gab und keine Selegenheit, die katholische Messe zu hören; bei Androhung der Inquisition; auch Kausseute werden ausdrücklich vor einem Aussenthalte im keherischen Auslande gewarnt.

Dieser Buzug keherischer Emigranten hatte sich seit den Ersolgen der Resormation begreislicherweise zumeist nach der nahen Schweiz gerichtet, wo neben den katholisch gebliebenen Urkantonen und einigen gemischten Landschaften just die reichsten Städte protestantisch geworden waren: Bern, Bürich, Basel, Schaffhausen, Neuschätel und Sens. Hier sanden viele Italiener eine Buslucht und dursten besondere Kirchen gründen. Straßburg wurde, seitdem es (1529) von der römischen Kirchen abgefallen war, wie eine der Städte der Schweiz betrachtet. Im Tessin und in Graubünden fühlten sich die italienischen Flüchtlinge ganz wie zu Hause, weil sie eine verwandte Sprache und ein südliches Klima vorsanden. Von der Schweiz aus schickten italienische Keher (Juristen, Arzte und Theologen) Schriften in die Welt hinaus, die bei Luther, Zwingli

581 Genf

und Calvin nicht steben blieben und unter dem Namen einer gegenseitigen Toleranz doch schon den Andifferentismus lehrten, von welchem die Reformatoren wahrlich weit entfernt waren. Besondere Erwähnung verdient ein der "göttlichen" Rönigin von England, der höchst unduldsamen Elisabeth, gewidmetes Buch "Listen des Teufels in Sachen der Religion" (1565, "Stratagemmi di Satana in fatto di religione"), das seinem Verfasser, dem Juristen Aconzio aus Trient, einen großen Ruf Aconzio verschaffte und vielfach übersett wurde.

Eine besondere Anziehungstraft auf die italienischen Flüchtlinge übte Genf aus, vielleicht darum, weil dort zugleich mit der angeblichen reli- Genf giösen Freiheit (in Wahrheit siegte ein verfolgungssüchtiger Calvinismus) die politische Freiheit erkämpft worden war; mit Hilfe von Bern war (1535) der Angriff des Herzogs von Savonen zurückgeschlagen worden, der den Rrieg für den katholischen Bischof zu führen vorgab. Die Reformierten waren unter der Führung Calvins womöglich noch härter gegen die Ratholiten als die römischen Päpste gegen die Reter; die furchtbare Hinrichtung Servets war kein Ausnahmefall; wer nur verbotene Schriften las, ja, wer nur als Arbeiter seinen Brotherrn zum Teufel wünschte, wurde unmenschlich bestraft. Go ift es kein Wunder, daß die Italiener, die sich von der vermeintlichen evangelischen Freiheit hatten nach Genf loden lassen, dort vom Regen in die Traufe gekommen zu sein glaubten und so schnell wie möglich weiter flüchteten. Gregorio Leti, der im 17. Jahrhundert eine Seschichte Genfs geschrieben hat, macht über diese Zustände eine sehr beachtenswerte Bemerkung: wie die Ratholiten von Rom, so würden die Protestanten von Genf angewidert; es wäre vorbei mit der Religion und die Hälfte der Menschen wäre atheistisch. Er hatte nicht unrecht, wenn er da an die italienischen Emigranten dachte.

Die Runde von Luthers Auftreten kam nach Italien durch deutsche Raufleute, über Venedig. Gottes Wort nimmt menschliche Wege. So gelangte die Einwirkung der deutschen Reformation bald auch nach Spanien. durch den Berkehr, den die Perfonalunion zwischen Deutschland und Spanien zur Folge hatte; ich bringe also keine Unordnung in meine Darstellung, wenn ich unter den romanischen Lutheranern gleich an erster Stelle die spanischen Brüder Valdés stelle. Die Reformation in Spanien hatte zu wenige Vertreter, um einen besonderen Abschnitt zu fordern.

Die Zwillingsbrüder Auan und Alfonso de Valdes (geb. zu Ende des 15. Jahrhunderts, Juan geft. 1541, Alfonso 1532), die zufällig fast und Alfonso den gleichen Namen tragen wie der Stifter der unglücklichen Waldenser, waren Spanier, aber unter dem Raiser Rarl V. auch in Deutschland und

Buan Valdés zumeist in Italien tätia. Alfonso bat als einer der ersten die Kraft Luthers begriffen; nach der Einnahme von Rom (1527) hat er als kaiserlicher Offiziosus gegen den Papst und seinen Rirchenstaat geschrieben, sich über manche Reliquien lustig gemacht und den Raiser geradezu aufgefordert, die von Jesus Christus gegründete Kirche zu restaurieren. Bald darauf aab Ruan eine noch schärfere Streitschrift beraus, ein Gespräch zwischen Merkur und Charon. Die herrschende Kirche wird geradezu verhöhnt: Merkur würde sich für beschimpft halten, wenn so verkommene Leute wie die gegenwärtigen Christianer sich nach ihm Merkurianer nennen wollten; gewaltsame Bekehrungen werden getadelt. Trokdem blieb Alfonso ein Vertrauensmann des Kaisers, war in seiner Umgebung bei der Krönung zu Bologna, wie einst bei der Krönung zu Aachen, und scheint als diplomatischer Vermittler benütt worden zu sein. In dieser Eigenschaft mußte er sich gelegentlich gegen Luther erklären; seine wahre, unkirchliche, vielleicht frivole Gesinnung äußerte sich darin, daß er ein leidenschaftlicher Verehrer des Erasmus war. Er starb sehr jung in Wien. Gerade um die Beit, als Alfonso starb, kam Juan nach Italien und trat, wohl wieder als Vertrauensmann des Raisers, in die Dienste des Papstes.

Die Verfolgung der italienischen Protestanten begann nach der Aussöhnung zwischen Raiser und Bapit, doch nicht gleich mit voller Wucht. Noch durfte Auan und seine schöne Freundin Giulia Gonzaga die ketterischen Predigten des Ochino anhören, noch durfte Juan das Neue Testament ins Spanische übersetzen, noch durfte er — das Ronzil, von dem man ja eine Reform erwartete, stand bevor — das Evangelium für die einzige Autorität aller Chriften erklären. Die anderen lutherisch ober vielmehr erasmisch gesinnten Italiener schlossen sich an Juan de Valdés an: Vermiglio aus Florenz, der Dichter Flaminio aus Imola, der papstliche Protonotar Carnefecchi und vor allen der berühmte Prediger Ochino aus Siena. Juan de Valdés starb gerade zur rechten Beit, um die Gewaltakte der römischen Anquisition und dann den Beginn des Tridentinischen Konzils nicht mehr zu erleben. Seine Freunde mußten aus Italien fliehen, einzelne starben den Märtyrertod. Besonders heftig war die Verfolgung in Neapel, wo zahlreiche Lehrer hingerichtet wurden und ein Abeliger sich unter Todesdrohungen zum Widerruf versteben mußte. Carnesecchi (1508—1566) wurde in Rom enthauptet. Giulia Gonzaga (1513—1566), die mit allen diesen italienischen Brotestanten und mit Vittoria Colonna übereinstimmte, wurde vielleicht durch ihren Tod noch sicherer als durch ihre bobe Stellung vor dem Scheiterhaufen bewahrt; wenigstens soll Pius V. gerufen haben, er hätte sie lebendig verbrennen lassen, wenn er ibren Briefwechsel mit Carnesecchi rechtzeitig kennen gelernt batte.

Gelehrter als die Brüder Valdés war ihr Gesinnungsgenosse Pietro Vermiglio Martire Vermiglio (geb. 1500, gest. 1562) aus Florenz, der noch in jungen Jahren Augustinerprior in Neapel wurde. Er hatte das Alte und das Neue Testament in den Ursprachen studiert. Nachdem er sich 1542, unter dem Einflusse Ochinos zum Evangelium, zuerst einfach und würdig, bekannt batte, entzog er sich der Verfolgung durch die Flucht. Er lehrte einige Jahre in Strafburg, dann, auf Einladung Cranmers, in Oxford: im anglikanischen Glaubensbekenntnisse wirkt er heute noch nach. Als er in England durch die blutige Maria, in Strafburg durch die Engherzigkeit der dortigen Protestanten unmöglich geworden war, zog er sich nach Bürich zurück und hoffte dort in Verbindung mit Ochino eine ungestörte Lehrtätigkeit ausüben zu können. Es gab aber auch da Zank und Streit genug. Er aber war rubebedürftig geworden: nach England wagte er auch unter Elisabeth nicht zurückzukehren. Noch stellte er sich eine große Aufgabe des Friedens: in Frankreich eine Versöhnung zwischen Ratholiken und Hugenotten herzustellen. Offiziell durch sogenannte Religionsgespräche, beimlich durch Einwirtung auf Ratharina von Medici und auf den König von Navarra. Es gelang nicht. Man gewinnt den Eindruck, daß weder Ratharina noch Vermiglio ehrlich bei ihren Verbandlungen sich von Glaubensfragen bestimmen ließen. Er starb an einer Seuche.

Nicht so entschieden auf seiten des Evangeliums stand Vietro Paolo Vergerio Vergerio (1497—1564). Die Ratholiten perfolaten ihn mit ihrem Rasse bis über den Tod hinaus, kein Wunder, daß sie es einem Bischof, einem papstlichen Auntius nicht verzeihen konnten, mit Preisgabe seiner Stellung abtrünnig geworden zu sein. Die Protestanten, denen seine politische Dielgeschäftigkeit unbequem wurde, rügten boshaft seine Eitelkeit und seine Nachsucht, als ob die deutschen Reformatoren nicht auch Menschen gewesen wären.

Es hatte nicht ausbleiben können, daß auch Mitglieder der Rurie selbst sich von den Adeen der Reformation angezogen fühlten; wir wissen ja, dak der Ruf nach einer Reform der Rirche, an Haupt und Gliedern, lange por Luther ein beliebtes Schlagwort war, überall, natürlich erst recht bei den besten Männern des römischen Hofes. Gelbstverständlich verstummte bier der Ruf, nachdem aus einer Reform die Reformation und Luther zu einem Führer gegen die Hierarchie geworden war. Ein Rirchenfürst, der sich jett noch oder gar zur Zeit des Tridentinums für Luther erklärte, konnte nur noch für einen Todfeind der katholischen Kirche gelten. Dies war eben der Fall bei dem Bischof von Capodistria, dem vielgenannten Vietro Vaolo Vergerio (die Familie hieß eigentlich Verzerio,

der Name - von verza, Rohl - klang offenbar nicht vornehm genug), der jedenfalls nicht zu den ehrlichen Freunden des Evangeliums gehörte. Wir hören von ihm zum ersten Male in Verbindung mit dem Baron von Schenk, der für den noch altgläubigen Rurfürsten Friedrich den Weisen in Atalien Reliquien sammelte. Vergerio sollte überredet werden, in irgendeinem Hofdienst nach Deutschland zu kommen. Die Sache zerschlug sich; aber ein Dutend Jahre später fuhr Vergerio dennoch über die Alpen, ein Bischof, ein Vertrauensmann des Papstes, als Auntius beim Rönige Ferdinand, mit dem Auftrage, jeden Kampf gegen die mächtig gewordene Reformation zu unterstützen. Das war im Jahre 1533. Auf einer Reise nach Berlin hatte der Auntius eine Unterredung mit Luther selbst, über welche wir allerlei Berichte besitzen. Einmal wird die Begegnung so erzählt, als ob Luther ein altrömischer Rhetor gewesen wäre, feierlich und dumm; ein andermal fagt Luther unmittelbar vor dem Gespräch zu seinem Barbier: "Rasiere mich gut, damit der Auntius mich für jünger hält als ich bin und mir noch eine lange Rampfzeit zutraut." Am lesenswertesten ist ein Brief, in welchem Vergerio selbst (am 12. November 1535) nach Rom Bericht erstattet. Die Wiedergabe des Gesprächs ist offenbar wahrheitsgetreu; uns interessiert aber hier nur der Ton, in welchem der spätere Reger seinen Abscheu vor dem "Ungeheuer" Luther tundgibt. Rein Rlatsch, keine Legendenbildung wird verschmäht, um in Rom gegen den elenden Bruder Martin zu beken, den vom Teufel befeffenen Trunkenbold.

Wieder fünf Jahre später erscheint Vergerio auf dem Religionsgespräch von Worms, abermals im Dienste des Papstes. Doch lauter regt sich der Verdacht gegen seine Rechtgläubigkeit; man weiß, daß er mit deutschen und frangosischen Erztetern Verbindungen angeknüpft hat, mit Melanchthon und mit der Rönigin von Navarra; daß er die Freundschaft des berüchtigten Aretino sucht, würde ihm weniger schaden, benn das haben auch Raiser und Päpste getan. Doch seit 1545 droht ihm ein Prozeß. Hat er seiner Bosheit die Zügel schießen lassen, weil er seinen Ehrgeiz auf dem Tridentinum nicht befriedigen konnte? Oder wurde der Bischof von Capodistria von der Teilnahme am Ronzil ausgeschlossen, weil er damals schon nicht strenggläubig war? Sicher ift, daß er sich über die Legenden vom heiligen Georg und vom heiligen Chriftophorus lustig gemacht hatte, über die Fioretti des Franzistus und über das Wunderbuch Mariens. Er verkehrte sehr viel mit dem schlimmen Keher Spiera und begann Ansichten zu äußern, die sowohl in Rom als in Wittenberg Blasphemien waren. Er nannte sich einmal einen Gottesfeind. Es sei fürchterlich, in die Hände des "barmherzigen" Gottes zu fallen. Vergerio

war jedoch kein Eigener, kein Führer; er brauchte immer eine Bewegung, ber er sich anschloß, wenn er sie für zukunftsreich hielt.

Vergerio war ein Abtrünniger, an dem auch seine neuen Genossen teine Freude hatten; er machte sich über die römische "Joolatrie" lustig, über die Messe und über den Madonnentultus, aber so, daß eben auch die Protestanten an seinen Spöttereien Anstoß nahmen; er nannte wohl das Papsttum eine Ersindung des Teusels, die Bischöse "ein Stück Fleisch mit einer Mitra obenauf", aber man gewann den Eindruck, daß er weder an Gott noch den Teusel glaubte. Er scheint eine Vorstellung davon gehabt zu haben, daß die Italiener in Religionsfragen weiter waren als die gutgläubigen Ocutschen, die immer noch in ihren theologischen Streitigkeiten steckten. Er war nicht bibelgläubig wie diese Deutschen.

Vergerio, in Capodistria geboren, ursprünglich Jurist, war nach dem frühen Tode seiner Frau in den geistlichen Stand getreten und hätte mit seinen Erfolgen aufrieden sein können, wenn er nur ehrgeizig gewesen wäre. Wegen seiner Gesinnung soll ihm die Teilnahme am Tridentinum verwehrt worden sein. Eine vorurteilslose Betrachtung darf nicht abgern anzuerkennen, daß sein Born darüber mitsprach, als er es bald darauf zum offenen Bruche mit Rom kommen ließ; was nicht ausschließt, daß sein Erlebnis am Rrantenlager Spieras ibn innerlich gang befreite; in seiner Lebensgeschichte Spieras begnügt er sich nicht mehr mit der Forderung einer Abschaffung der Mißbräuche, sondern wendet sich bereits dogmatisch gegen das Papfttum. Zweimal wurde er angeklagt, in Benedig; da er jedoch vor das Forum der Kurie in Rom gebracht werden sollte und feinen Tod vor Augen fab, floh er aus Italien und fette feine Bolemik gegen den Papft überall fort, wo sein unstetes Flüchtlingsleben ihn hinführte: in der Schweiz (seit 1549) besonders in Poschiavo, dann in Tübingen (seit 1553), endlich in Polen (seit 1556). Er stand in Berbindung mit Raiser Maximilian II. und mit Elisabeth von England, hätte seine Bandden gern in alle Intrigen gestedt, mit benen protestantische und protestantenfreundliche Fürsten ihre kläglichen Biele verfolgten, erwarb sich aber jedenfalls Verdienste um die Ausbreitung des Evangeliums im Often; er förderte das Zustandekommen einer südslawischen Bibelübersetung und war einer von den Italienern, die dem Protestantismus in Polen beinahe zum Siege verhalfen; mit unermüdlicher Streitlust schrieb er bort gegen den päpstlichen Auntius Lipomano und gegen den noch gefährlicheren Hosius, den Bischof von Ermland. Der Bischof Vergerio soll, 59 Rahre alt, noch an eine zweite Beirat gedacht haben; es ist nicht bekannt, ob sie zustande kam. Er starb 1565 in Tubingen.

Spiera

Francesco Spiera (geb. 1502, gest. 1548), von dem soeben mehrsach die Rede war als von einem Freien und dem dieser Vergerio ein biographisches Denkmal gesetzt hat, war kein Geistlicher; ein einsacher Rechtsanwalt in Cittadella (bei Venedig), der den erpresten Widerruf nicht ertragen konnte und darüber zugrunde ging. Er hatte, schwach um seiner Familie willen, im Sommer 1548 öffentlich, in Venedig und in Cittadella, die Resormation verleugnet; dann war Scham und Reue über ihn gekommen, in surchtbarer Weise. Er starb wenige Wochen nach seinem Widerruf, in Wahnsinn, durch Selbstmord, man weiß es nicht. Calvin, hart und unduldsam wie immer, warf dem Unglücklichen Flüche ins Grab nach.

**Valeario** 

Ru den italienischen Opfern der Gegenreformation gehörte auch Antonio Paleario (geb. um 1500 bei Nom, gest. 1570), dessen Name übrigens ein Beispiel dafür ist, daß die Latinisierung nicht erst in Deutschland zu einer lächerlichen Mode wurde; er hieß eigentlich della Paglia. Er geborte zu dem Rreise der Humanisten, die von der Eitelkeit des Papstes Leo X. gefördert wurden, solange die Kirche den Zusammenbang zwischen Humanismus und Reformation nicht begriff. In jüngeren Rabren schrieb er ein ziemlich orthodores Lehrgedicht über die Unsterblichkeit der Seele; es wurde 1536 gedruckt und dem Bischof Vergerio gewidmet. Unmittelbar nach Einführung der Anquisition in Rom wurde gegen ihn (1542) ein Reherprozest angestrengt, wegen einer Schrift über das zureichende Leiden Christi, trok des Schukes, den ihm der Rardinal Sadoleto gewähren wollte. In seiner Verteidigungsrede verleugnete er sein Bekenntnis zu Erasmus und den deutschen Reformatoren nicht und fand in ihnen manche Übereinstimmung mit anerkannten Rirchenvätern; er fürchte den Benkertod nicht, ein guter Chrift könne in solcher Zeit nicht in seinem Bette sterben. In die Zeit vor diesem Brozesse fällt noch seine Anklageschrift gegen das Papsttum, sowohl gegen die Herrschsucht der Geistlichkeit als gegen einzelne Dogmen; doch war diese verwegene "Anflage der römischen Bischöfe und ihrer Unbänger" vorläufig ungedruckt und der Anquisition unbekannt geblieben. Paleario wurde freigesprochen und erhielt eine Professur in Lucca (1546). Im Jahre 1559 wurde er abermals angeklagt, jest in Mailand, und abermals freigesprochen. Erft unter Pius V. ging die Inquisition rücksichtslos vor; Paleario wurde 1567 zum dritten Male angeklagt (einer der Vorwürfe ging dabin, daß er die Bestattung der Toten in den Rirchen getadelt hatte), trot Alter und Rrankheit nach Rom überführt und mit seelischen Martern zu einer Abschwörung gezwungen, insbesondere jogar zu der Anerkennung des Sates, daß ein Papst auch im Stande der Todsunde der unbedingte Berr der Rirche sei. Diesen erpreften Widerruf scheint er nachber tapfer zurückgenommen zu haben und als ein rückfälliger Retzer mit einer Freudigkeit, die an das Ende des Sokrates erinnert, in den Tod gegangen zu sein.

Als ein rechtgläubiger Protestant erscheint in seinen Schriften und Curione in seinen abenteuerlichen Erlebnissen Telio Secundo Curione, 1503 bei Turin geboren, 1570 in Basel gestorben. Die Schriften Luthers, Zwinglis, Melanchthons, aber auch die Spöttereien des Erasmus befreiten ihn; er soll in einem Rloster die Bibel an die Stelle einer Reliquie gelegt baben. Eine ähnliche Recheit brachte ihn in die Gefangenschaft der Inquisition von Turin; die Flucht gelang, romanhaft genug. In einer Rirche gab er begreiflichen Unftog, da er den Prediger, der Luther in bergebrachter Beise beschimpfte, mit den Worten unterbrach: "Ihr lügt!" Er wurde eingekerkert und mußte irgendeine furchtbare Strafe erwarten. Diese abenteuerliche Flucht hat Curione selbst mit einigem Humor und mit noch mehr Fronie gegen die angebliche göttliche Hilfe bei dieser Flucht erzählt: wie er den Kerkermeister betrog, wie er sich junachst das eine Bein von den Retten befreien ließ, dann aber für die neue Fesselung eine ausgestopfte Hose bereit hielt, endlich nach einem Gelübde, durch welches er Gottes Vorsehung foppte, über die Mauer des Gefängnishofes entkam. "Go war die Zauberei beschaffen, durch welche ich mich rettete, wenn nicht etwa Christus mich gerettet hat." Er entfam nach Benedig, sodann an ben Sof der Berzogin Renata, endlich nach der Schweiz. Er hielt sich dann in Venedig, dem Beltlin und Laufanne auf, gab eigene Basquille gegen das Bapfttum und Abersekungen Huttenscher Gespräche beraus: irgendeine schwere sittliche Verfehlung wurde ihm nachgefagt, - wie fast allen italienischen Bumanisten. Er batte rege Beziehungen zu dem mächtigen Calvin; aber es kann nicht zweifelhaft sein, daß Curione eigentlich — mit dem Verstande oder mit bem Bergen - auf seiten ber freieren Geister ftand, wie er denn vielfach beschuldigt wurde, den Indifferentisten, den Antitrinitariern oder gar den Täufern zuzuneigen. Er war — ohne seinen Namen zu nennen — an einem Proteste beteiligt, ber die Todesstrafe gegen die Reger verwarf, und an einer Schrift gegen die Hinrichtung Gervets.

Sein Flüchtlingsleben brachte ihn (nach 1530) auch nach Viemont. Dort schloß er Freundschaft mit Fulvio Pellegrini, genannt Moretto oder Morato, dem Vater der merkwürdigen Frau, die unter dem Namen Morata immer gerühmt wird, wenn von den italienischen Protestanten die Rede ift.

Die Tochter dieses Humanisten Pellegrini, Olimpia Morata (geb. Olimpia 1526, gest. 1555), erregte schon in ihrem 16. Jahre ein lokales Aufsehen,

Morata

da sie — am Hofe von Ferrara, wo ihr Vater Prinzenerzieher war eine lateinische Arbeit vorlas. Sie wurde dafür so ungefähr ein Hoffräulein oder eine Spielgefährtin der Prinzessin Anna von Este. Nach dem Tode ibres Vaters fiel sie in Unanade, man weiß nicht recht warum.\*) Huch sie fand eine Zuflucht in Deutschland, aber sie kam natürlich nicht wie andere italienische Lutheraner und Calvinisten über die Alpen, um in der protestantischen Bewegung eine Pfründe zu erlangen, sondern als Sattin eines deutschen Arztes, Grüntbler aus Schweinfurt, der in Atalien studiert und Olimpia 1550 geheiratet hatte. Nach kurzem Aufenthalte in Augsburg ließ das junge Paar sich in der Heimat des Mannes nieder.

Grünthler ging seinem Berufe nach, Olimpia widmete sich - in Briefen und Übersetzungen — einem idealen, weltfremden Humanismus; feuerte aber ihre Landsleute an, die Schriften Luthers zur Verbreitung

der "Wahrheit" ins Italienische zu übersetzen.

Da brachen die Stürme über sie herein, die durch die hinterhältige Politik des Raisers Deutschland schon lange bedrohten. Albrecht von Brandenburg warf sich auf eigene Faust in die Stadt Schweinfurt, um von da aus die Bistümer Bamberg und Würzburg zu erobern. Schweinfurt wird von den Bischöfen belagert (1553); sie ziehen nach Monaten, in denen Pest und Hungersnot ihnen vorarbeiten, in die Stadt ein, ihre Soldaten morden und plündern. Von allem entblökt, wird die Familie Grünthler gefangen, endlich freigelassen und gerettet. Ein Graf von Erbach nimmt sie freundlich auf und geleitet sie nach Heidelberg, wo Dr. Grünthler eine Professur erhält.

Alber während der Entbebrungen der Belagerung hatte Olimpia Morata sich eine tödliche Krankheit zugezogen; es wird wohl eine Form

der Tuberkulose gewesen sein.

Die Stadt Schweinfurt hat ihre berühmte Mitbürgerin durch eine pathetisch-leere Inschrift geehrt, die sie an dem Hause des Arztes Grünthler anbringen ließ. Der Ruhm der Morata war schwerlich verdient; er galt zunächst ihrem Geschlechte: ein Weib, noch dazu eine Italienerin, die für die Reformation gewirkt und gelitten hatte. Eine Geschichte der Geistesbefreiung hätte sie nicht zu erwähnen brauchen.

Wir kehren zu den Männern zurück. Unter denen ist eine noch modernere Natur als selbst Paleario, einer, der gewiß noch mehr Freigeist als Ochino Reformator war: Bernardino Ochino aus Siena (1487—1565). Er war natürlich so wenig wie ein Dukend andere Freigeister des 16. Jahrhunderts der Verfasser des legendaren Buches von den drei Betrügern;

<sup>\*)</sup> Wahrscheinlich gehörte ihre Austreibung mit zu den vielen Magregeln, die vom Berzoge von Ferrara gegen seine Frau, die protestantische Renée de France, verübt wurden.

Ochino

aber es ist bezeichnend, daß Thomas Brown ihn in seiner Religio medici ausdrücklich als den Autor der entsehlichen Schrift bezeichnet: weil er ja auch das verpestete Buch gegen die Einehe geschrieben habe. Für uns gewinnt Ochino besonders dadurch an Wichtigkeit, daß er die ofsenbare Verbindung zwischen der italienischen Resormation und dem freiern Socinianismus herstellt.

Er muß eine glühende Seele besesssen, da er den Frieden zunächst in immer härterer Astese suchte; man konnte glauben, er würde die Bahnen des Schwärmers Savonarola gehen. Auch er hatte als Prediger ungeheuren Bulauf; seine Sprache, seine Erscheinung und sein Ruf machten ihn zu einem Liebling des Volkes und darum zu einem angesehenen Manne in seinem Orden; seit 1539 war er Generalvikar der Kapuziner.

Ochino neigte schon lange zu einer unbestimmten Regerei, zu der ibn die Mystiker und Luther, dann die Personlichkeit des Juan de Valdés verführt hatten; aber zum Bruche mit der katholischen Kirche kam es erst 1542, als Ochino einmal gegen die Anquisition prediate, die eben erst in Italien durch eine besondere Bulle als furchtbare Waffe der Gegenreformation neu organisiert worden war. Er wurde angeklagt und wußte, daß man ihn so oder so zum Schweigen bringen würde, daß er entweder das Evangelium verleugnen oder sterben müßte. So entschloß er sich zur Flucht. Wir finden ihn 1547 in Augsburg wieder, wo Longla ihn mit Rlugheit, Karl V. mit Gewalt nach Rom zurückführen wollte; der Rat von Augsburg ließ ihn entweichen. Er kam auf dem Umwege über die Schweiz nach England, wo er gegen das Papsttum predigte und schrieb. Auch von hier entfloh er vor der katholischen Reaktion unter der blutigen Maria, wieder nach der Schweiz. Rube fand er nicht. Er war langsam zum Reter geworden, auch an den Dogmen des protestantischen Evangeliums. Man warf ihm vor, er hätte in den "Labyrinthen" (1561, das Buch ift der Rönigin Elisabeth von England gewidmet) die Willensfreiheit geleugnet, in den "Dialogen" (1563) gar die Polygamie verteidigt; vielleicht war er nur frivoler, vielleicht war er nicht unehrlicher als Luther, der in beiden Fragen nicht ein und nicht aus wußte, der sich über die Willensfreiheit von Erasmus belehren laffen mußte, und der dem von der Natur sehr polygamisch veranlagten Landgrafen von Hessen gegen die eigene Aberzeugung schmählich nachgab. Ochino hatte sich sehr langsam vom inbrunftigen Anstiker über die Reformation hinweg zu einem Freigeist entwidelt, der sich nicht einmal mit dem anspruchsloseren Dogmatismus der beginnenden Reformation abzufinden vermochte; der verknöcherte Formelfram des 17. Rabrhunderts wäre ihm wie den anderen italienischen Bekennern des Evangeliums mehr zuwider gewesen als der Katholizismus,

dem sie abgesagt hatten. Von seinem Gesinnungsgenossen Valentino Gentile wird bald die Rede sein.

Offenbar stand Ochino erst als alter Mann der Richtung der Socinianer nabe, vielleicht aus eigener Rraft, vielleicht unter dem Einflusse von Castellio; damit mag es zusammenhängen, daß er sich nach Polen wandte, als er (hauptfächlich wegen der angeblichen Begünstigung der Polygamie) mit großer Härte aus der Schweiz ausgewiesen und auch in Nürnberg nicht aufgenommen wurde. Von Polen wurde der siebenundsiebzigjährige Greis weiter gehett und starb etwa ein Jahr später in Mähren, im Sause eines italienischen Regers, der dort in der Täufer-

gemeinschaft eine Zuflucht gefunden hatte.

Bevor ich nun von Ochino zu den entschiedenen Antitrinitariern Italiens übergehe, muß ich noch zweier merkwürdiger Erscheinungen gedenken, einer Herzogin und eines Mysteriendichters, um zu zeigen, unter wie seltsamen Umständen die Anhänger des Evangeliums in Italien lebten. Rablreich waren sie dort wie überall in den drei ersten Rahrzehnten nach dem Auftreten Luthers. Sie besaßen jedoch nicht den starren Bibel- und Chriftusglauben wie Luther und seine Leute; ihre Fürsten hatten nicht wie in Deutschland die Aussicht, ihre kleinen Feudalherrschaften mit Bilfe der Reformation in kleine Monarchien umzuwandeln. Man erinnere sich, mit wie beschränkter Rirchlichkeit, mit wie starrem Bibelglauben diese deutschen Fürsten da das Luthertum, dort den Calvinismus annahmen — wenn sie auch ihre weltlichen Vorteile dabei nicht vergaßen — und halte dagegen, wie frei eine italienische Fürstin mit der Reformation umsprang. Ich denke an die Herzogin Renata von Ferrara (geb. 1510, gest. on Ferrara 1575). Eine Frau von vielen Gaben, die vielleicht eine Rolle in der Weltgeschichte gespielt hätte, wenn sie überdies auch noch schön gewesen wäre. Unter einem anderen Erbrecht als dem des salischen Gesetzes hätte Renata (Renée de France) als Tochter von Ludwig XII. Königin von Frankreich werden können; auch hatte sie daran denken können, die Frau von Karl V., von Heinrich dem VIII. oder von dem Brandenburger goachim zu werden: der Konnetabel von Bourbon, der ewige Prätendent, warb um sie; endlich wurde sie von der frangösischen Bolitik mit Ercole II. von Este verheiratet, dem späteren Herzoge von Ferrara. Man weiß, wenn auch nur aus Goethes Tasso, welche Bedeutung der Hof von Ferrara für die italienischen Poeten hatte; so war es schon zur Zeit der Renata. Es gehört mit zu dem Bilde dieser ehrgeizigen Herzogin, daß sie noch bei der Verschwörung des Fiesco in Genua ihre Hand im Spiele hatte.

Renata war ganz und gar Französin, und schon darum eine Feindin der römischen Päpste, Julius' II. und Leos X. Sie legte es darauf an,

Renata

Rom zu ärgern, wie es am Hofe der Rönigin von Navarra geärgert wurde: burch Fleischessen am Freitag und durch eine unkatholische Messe. Reformatoren und Freigeister fanden bei ihr Zuflucht: Calvin so gut wie Marot: bie protestantische Dichterin Olimpia Morata machte sie zur Erzieherin ihrer altesten Tochter. Die Papste arbeiteten mit allen Mitteln ber Intrige gegen die reformierten oder freidenkerischen Schüklinge Renatas. boch gegen sie selbst waren sie machtlos, so lange der französische Hof sie nicht fallen ließ. Da wurde der Berzog gegen sie aufgebett. Wir besitzen einen Brief von ihm (vom Jahre 1554, also nach mehr als fünfundzwanzigjähriger Che) an den König Beigrich II. von Frankreich; der Brief ift offenbar von Rom diktiert: bei dem Unglud des Hauses Cite, beim königlichen Blute von Frankreich und bei der Chre Gottes wird der Rönig beschworen, Renata preiszugeben; deutlich wied mit der Anquisition gebroht. Die Berzogin mußte sich fügen und sich zum Scheine (nicht ohne einen schlauen Vorbehalt) zur tatholischen Rirche betennen. Aber sie hörte nicht auf, zum Schutze ber Hugenotten tätig zu sein, und geriet barüber in tötliche Feindschaft gegen den Berzog von Guise, ihren Schwiegerfohn; als dieser ermordet wurde, wird sie über das Verbrechen wohl nicht anders gedacht haben als Calvin, der oft um die Befreiung von diesem Manne zu Gott gebetet hatte, scheinheilig; Renata wird nicht gebetet haben, doch mindestens ihre guten Wünsche waren bei den Mördern. Goethes Alfonso von Este war der Sohn dieser Renata.

Francesco Negri aus Bassano muß ein sehr abenteuerliches Vor- Negri leben gehabt haben, bevor er fich in ber Schweiz als Lehrer und freier Schriftsteller niederließ; aus unglücklicher Liebe wurde er Monch, wieder aus unglücklicher Liebe ein Mörder. Er schloß sich an Zwingli an und trat auf dem Reichstag von Augsburg für völlige Religionsfreiheit ein. Auch er endete als Socinianer. Er schrieb zugunsten des Retzers Spiera. Am bekanntesten wurde er seinen Zeitgenossen durch eine höchst seltsame Dichtung, die er als eine Tragodie bezeichnete und die den nicht eben dramatischen Titel führt "Der freie Wille". Man hat das wunderliche Werk (bas zum ersten Male 1546 erschien) anderen italienischen Freidenkern zuschreiben wollen; ich folge aber — auch in der Inhaltsangabe dem Hiftorifer Cantu, der an der Autorschaft des Negri nicht zweifeln läßt.

Außerlich wird die Form eines Theaterftudes festgehalten; im Stile ber Reit durften ja die bandelnden Bersonen Allegorien sein. Wir werden oft — aber auch bei anderen Streitschriften dieser Emigrantenliteratur an die Gespräche unseres Hutten erinnert. Die Tendenz verrät sich in dem Endziele ber Handlung: der Rönig "Willensfreiheit" foll vom Erzengel Rafael und der rechtfertigenden Gnade umgebracht und der Papst

(Paul III. ist gemeint) für den Antichrist erklärt werden. Die Zustände am papstlichen Hofe und auf dem Konzile von Trient werden so gröblich geschildert, daß man den Hanswurft einer protestantischen Schmähschrift zu lesen glaubt. Der Papst hat den Freien Willen zum Könige gekrönt. zum Herrscher über die guten Werke, und sich selbst alle Einkunfte aus diesem Reiche vorbehalten. Man weiß, welche Bedeutung der Streit um die Unnühlichkeit der guten Werke und um den freien Willen für die damalige Theologie hatte: wie logisch und unmenschlich Calvin die Freiheit des Willens aus theologischen Gründen leugnete und wie sich Erasmus und Luther erst über diese Frage öffentlich zerzankten, beide im Unrecht.

Der Freie Wille, der der Rönig ift, und der menschliche Verstand, sein Minister, sind gut katholisch und widersetzen sich den Neuerungen der Reformation. Die Apostel Betrus und Baulus treten auf und vereinigen sich mit dem Spötter Vasquino in der Verurteilung der römischen Rirche. Alles vollzieht sich in Reden und Gegenreden, ohne Spur von einer Handlung. Auch die Ratastrophe erfolgt unvorbereitet. Der Erzengel Rafael und die rechtfertigende Gnade vollziehen das Todesurteil an dem Freien Willen, und auch der Papit als der Antichrist wird mit dem Messer des Geistes, der das Wort Gottes ist, umgebracht. Vorher schon waren in Deutschland allegorische Theaterstücke gegen die alte Kirche erschienen, protestantische Mysterien; an der Tragödie vom Freien Willen ist es fast nur bemerkenswert, daß ein Italiener sie verfaßt hat. In Italien spielt man mit den Dogmen der driftlichen Religion, spielt mit ihnen sogar in dichterischer Form, weil man dort im Grunde nicht lutherisch, nicht calvinistisch ist, wenn man sich auch so nennt, sondern unchristlich. Weil man in Jesus Christus keinen Gott mehr verehrt.

## Neunzehnter Abschnitt Der Socinianismus

Die Unterscheidung zwischen Regern und Aufklärern läßt sich in Definitionen durchführen, nicht in einer Geschichte der Gottlosigkeit. Es ist immer nur eine Frage des Erfolges, ob die Anhänger eines bestimmten Arianer Dogmas nachher Rechtgläubige oder Rether genannt werden. Die Arianer waren so lange Altgläubige, Rechtgläubige, bis die Trinitarier siegten. In den arianischen Germanenstaaten wiederum wurden die römischen Trinitarier folange als eine Regersette betrachtet, wohl auch verfolgt, bis die gotischen und franklichen Fürsten alle ein Abkommen mit Rom

getroffen batten. Man muß die Geschichte nur nicht gläubig lesen, obgleich sie wie ein Legendenbuch geschrieben ist. Und wieder tausend Jahre später fühlten sich die neuen Antitrinitarier als die Rechtgläubigen. als die Bewahrer des Urchristentums, während sie von Ratholiken und Protestanten als Reker, ja als Undriften verschrien wurden. Wer sich an das Lehrgebäude hält, das durch Faustus Socinus ausgegrbeitet wurde, mit viel Verstand und wenig Leidenschaft, um die Antitrinitarier in Volen zu einer geschlossenen Kirche zu organisieren, der wird ein wenig Aufklärung, viel Toleranz und gar keine Gottlosigkeit an den Antitrinitariern finden, die erst von da ab Socinianer bießen; wer aber im Auge behält, wie der linke Flügel der Socinianer mit der Dreieinigkeit auch die Anbetung Christi verwarf, wie die unruhigen Geister aus den weitlichen Ländern bei den Socinianern Schutz suchten und fanden, wie die politischen Umsturzideen der Wiedertäufer sich an die Taufsitten der Socinianer knüpften, wie endlich in Holland die socinianischen Rlüchtlinge von allen radikalen Parteien als Brüder aufgenommen wurden, wie vielleicht auch in Deutschland der Rationalismus durch Verbreitung socinianischer Schriften vorbereitet wurde, der wird nicht an der Tatsache zweifeln, daß Deismus und Aufklärung durch die socinianische Bewegung entscheidend beeinflußt worden sind. Wegen dieser geschichtlichen Rusammenbange ist bier die Sekte der Socinianer eingebender zu bebandeln als irgendeine andere der vielen driftlichen Sekten.

Die Schwierigkeiten einer verständlichen Darstellung beginnen schon Namen beim Namen der Sekte. Sie bestand schon seit einigen Jahrzehnten, als ber Sekte sie durch die Lebensarbeit des Faustus Socinus einen Katechismus erhielt und nach diesem Socinus benannt wurde; zunächst von den Gegnern; viele Antitrinitarier lehnten es ab, ihre religiöse Überzeugung nach einem Menschen zu benennen. Bei den Gegnern jedoch behielt der Name "Socinianer" einen üblen Rlang. In abnlicher Weise, wie schon bei ben Römern die Bezeichnung "Epikureer" einen schimpflichen Nebensinn bekam und durch anderthalb Jahrtausende behielt, wie bei den alten Christen bestimmte Reternamen, die nur das Bekenntnis zu einer angeblich irrigen Lebre aussprachen, von den Orthodoren mit einer verächtlichen Nebenbedeutung verbunden wurden, so ging es seit dem 17. Jahrhundert besonders mit dem Namen "Socinianer". \*) Eine Geschichte der Schimpf-

<sup>\*)</sup> Unitarier nannten fie fich gern felbit; nach ber heutigen Mobe hatten fie bafur Moniften gefagt, wie fie benn auch gegen die Bezeichnung Monarchianer nichts einzuwenden hatten. Auch nicht gegen die Spignamen Collegianten und Prophetanten. In Bolen biefen fie auch Afritaner (wegen Berufung auf afritanische Synoben?) ober Ebioniten, in Holland Alogi und auch Mennoniten, was fie um fo entschledener ab-

Mauthner, Der Atheismus. I. 38

wörter müßte noch geschrieben werden; sie wäre ein arger Beitrag zur Seschichte der menschlichen Dummheit und Bosheit. Und noch hat die Lautsolge "Socinianer" den böswilligen Sinn nicht ganz verloren. Vor einigen Jahren sprach ich mit einem katholischen Seistlichen über die religiöse Weltanschauung Vismarcks. Als ich die Meinung, er wäre ein Altheist gewesen, zurückwies, bekam ich die heftige Antwort: "So war er ein Socinianer." Dann stellte sich heraus, daß der Pfarrer so gut wie nichts von den Socinianern wußte und mit dem Worte unklar die Vorstellung von einem Materialisten oder Naturalisten verknüpfte.

Der zweifelhafte Ruhm, den Haß gegen die Socinianer zumeist verbreitet zu haben, gebührt einmal nicht Rom, sondern den protestantischen Sekten. Diese Erscheinung hat ihre guten inneren Gründe. Den Ratholiken konnte eine durch halb Europa umbergehetzte evangelische Sette ganz willtommen sein, die den kirchlichen Protestantismus durch Unbotmäßigkeit und durch das Pochen auf die Vernunft kompromittierte. Aur in den halbasiatischen Ländern, in Ungarn, Siebenbürgen und Polen, erlangten die Socinianer eine Macht, die auch dem Ratholizismus gefährlich zu werden schien; und dort sammelten denn auch die Jesuiten der Gegenreformation ihre ganze Rraft und nahmen den Rampf gegen die Calvinisten, die Lutherischen und die Socinianer mit gleichem Erfolge auf. In den westlicheren Ländern waren die Ratholiken entweder selbst verfolgt (wie in Holland und England) oder der Protestantismus erschien ibnen als der schlimmere Feind. Aur in Deutschland, wo die Reformation eine starre Form angenommen hatte, fürchtete man von der Gette, die die Gottheit Chrifti leugnete, neue Anderungen und neue Unruhen. Den protestantischen Papstlein schien sie die schwerste Gefahr. Die ersten Reformatoren hatten ja die Kirche nur reinigen wollen; sie übertrafen die römische Kirche weit an Innigkeit des Glaubens und an Vertrauen auf die Bibel. Ihrem germanischen Ernste war schon die äußerliche Rirchlichkeit Roms nicht genug. Der Socianismus kam aber aus Italien her und stand in Verbindung mit dem beidnischen Platonismus der Renaissance.

wiesen, als Menno Simonis ein Wiedertäuser gewesen war und sie selbst zwar nur Erwachsene zu tausen pslegten, mit Eintauchung des ganzen Leides, aber einmal getauste Klinder nicht zum zweiten Male tausten. Trosdem blied ihnen auch in Polen der Name Wiedertäuser oder Aovobaptizantes (polnisch nowo-chrzczenczy) nicht erspart. Selbstwerständlich wurden sie auch unter der Aubrit der Arianer ausgeschtet. Man begegnet aber auch dem Spitznamen Photinianer. Photinos (gest. 376) war ein wunderlicher Heiliger aus der Zeit des arianischen Kirchenstreites, mit den strengen Arianern nicht in allen Punkten einverstanden und darum von Athanasius in Gnaden ausgenommen. Wer Käheres über diesen Mann zu erfahren wünscht, mag das 4. Buch im 1. Teile der "Kirchen- und Keherhistorie" von Arnold nachlesen, die sich mit Recht auf dem Titel "unparteilsch" nennt.

Wer aber war der erste Wiederbeleber des alten Arianismus? Der

nur zufällig den Namen Socinianismus erhielt.

Arianismus

Wo ein Reformator zugleich ein tüchtiger Organisator war ober durch Aufleben bes zufällige Umstände zur Gründung einer dauernden Rirche geführt wurde, da scheint es einfach, die neue Lebre auf seine Berfonlichkeit zurudzuführen: man braucht nur offiziös die Augen zu schließen für die Widersprüche in feiner Perfonlichteit und für die fremden Ginfluffe auf feine Lebre. Wo aber die Bewegung sich zu teinem dauernden Bilde gestaltete, wie bei den Antitrinitariern, da erkennt man die Rompliziertheit, die man bei Luther und Calvin zu übersehen liebt. Die Redensart von der doppelten Babrheit hatte der Theologie jedes Vorrecht vor der Philosophie eingeräumt, batte aber nicht verhindert, daß schon sehr früh ein gewisser Rationalismus sich gegen die Widervernünftigkeit oder Übervernünftigkeit einiger Dogmen emporte. Als nun durch das siegreiche Fortschreiten ber Reformation ein Beispiel gegeben war für die Möglichkeit, sich dem Dogma gegenüberzustellen, traten sofort vereinzelte Antitrinitarier in Suddeutschland und der Schweiz bervor; ohne jeden Erfolg; im Jahre 1529 wurde einer von ihnen in Konftanz, einer in Basel enthauptet. Immerbin schienen die Schriften dieser Männer den zielbewukten Reformatoren so gefährlich, daß man in der diplomatischen Augsburgischen Ronfession es für nötig hielt, das Geheimnis der Trinität gegen die alten und ausdrücklich gegen die neuen Arianer festzulegen. "Samosatenser" sagten die Verfasser der Augsburgischen Konfession und meinten die Arianer; auf den Namen kommt es nicht an, seit zwölsbundert Rabren batte ja bie Auflehnung gegen das übervernünftige Dogma von der Dreieinigkeit niemals ganz aufgehört, und diese monotheistischen oder unitarischen Reter waren bald jo, bald jo beschimpft worden, nannten sich bald selbst Arianer ober wiesen bald die Bezeichnung Atianer gurud. Ich babe es nicht nötig, die ganze Geschichte des Arianismus\*) auszuschreiben, um bas Wiederauftauchen diefer Regerei im 16. Jahrhundert zu erklären. Wieder: es ist ein ganz ander Ding, ob Arius im 4. Jahrhundert als altgläubiger Mann die Neuerung des Athanasius zurückwies, oder ob zwölfbundert Jahre später ein Freidenker die Oreieinigkeit, die inzwischen — es muß wiederholt werden - eine der wichtigften Lehren der orthodoren Rirche geworden war, leugnete. Arius war nur konservativ gewesen.

<sup>\*)</sup> Que der dreibandigen "Histoire de l'Arianisme" des Jesuiten Louis Maimboura (geb. 1610, gest. 1686) ist immerbin viel gu lernen, wenn ber Verfasser auch leichtglaubig und bagerfullt ift wie nur ein alter Rirchenvater. Maimbourg wurde spater verdammt, weil er für die gallitanische Rirche gegen Rom Partei nahm. In der "Geschichte des Arianismus" ist er papstlicher als ber Papst und predigt überall Ausrottung durch Feuer und Schwert.

bie neuen Arianer waren Rebellen, Rebellen gegen die alte römische Satzung, aber auch gegen die neuen protestantischen Kirchenordnungen. Man darf sich also auch nicht darüber wundern, daß dieser raditale Ausstand gegen das Dogma in den romanischen Ländern auftrat, während die Reformation, die eben keine Revolution sein wollte, an dem alten Dogmenbestande blutwenig änderte. Die Reformation, besonders in Deutschland, behauptete ja, an der bisherigen Kirche sessthalten und nur Mißbräuche besser zu wollen, die deutsche Reformation war von Hause aus mehr praktisch und sittlich als theologisch; die einsamen Denker in Spanien und Italien, die kein freiheitsuchendes Volk um sich und keine ländergierigen Fürsten hinter sich hatten, gingen weiter, weil sie ohne politische Absichten Logik und Philologie allein gegen das Dogma ausspielten.

Das Staunen über das scheinbar plökliche Emporkommen des romanischen Arianismus hat dazu verführt, die Bewegung auf Erasmus zurückführen zu wollen, der ja einmal geäußert hatte: "Ich hätte es mit den Arianern gehalten, wenn es nur auch die Kirche getan hätte." Das war Gleichgültigkeit gegen alle theologischen Stänkereien. Er konnte höchstens ein Anreger sein, weil er doch selbst ein Schüler des italienischen Humanismus war, der allen Formen der anfänglich fo wirren Bewegung erft den Boden bereitete, der Reformation wie dem Arianismus. Richtig ist nur, daß dieser abseits stebende Mann, der ein Lukianist und sogar ein Atheist hieß, allein durch seine menschliche Schwäche verhindert wurde, sich gegen Nom zu erklären; ob für Luther oder für Arius, das mochte ihm wieder eine neue theologische Stänkerei scheinen. Selbstverständlich stand er innerlich im Streite um die Dreieinigkeit auf der Seite der Logik und Philologie: sein Cicero hätte niemals an die Oreieinigkeit geglaubt. Dieser sein Andifferentismus war so bekannt, daß ein katholischer Gegner ben Scherz machen konnte, ihn Ariasmus anstatt Erasmus zu nennen; mit ähnlichem Wike fagte ein Socinianer Satanasius für Athanasius.

In Italien waren die Gelehrten und mit ihnen der gebildete Mittelstand, und die Fürsten erst recht, innerlich durch die Renaissance vom religiösen Glauben frei geworden; sie hatten die Kirche satt und fanden nur nicht den Mut, auch äußerlich mit ihr zu brechen. Als nun die Nachricht über die Alpen kam, Deutschland und die Schweiz hätten den Kampf gegen Rom mit Erfolg aufgenommen, war das für die italienischen Humanisten ein Signal, ihrer bisherigen Beuchelei ein Ende zu machen. Das taten sie aber in ganz anderer Weise als die glaubensinnigen deutschen Protestanten. Einerseits gingen sie unmittelbar an die Kritik der Dogmen, die den Protestanten beilig blieben, und verwarfen zunächst

Servet 597

die Dreieinigkeit, das Gottmenschentum und die Genugtuung; anderseits beschränkten sie sich darauf, solche Verwegenheiten in geheimen Gesellschaften vorzutragen, besonders in Norditalien. Die römische Regierung ging bald sehr streng gegen alle diese protestantischen oder arianischen Konventikel vor, und so flüchteten zahlreiche Italiener, die irgendwie vom Ratholizismus abgefallen waren, nach Genf. Hier finden wir etwa um 1550 schon die beiden Ataliener, die nachber zur Ausbreitung des Arianismus im Osten Europas beitrugen: Lelio Sozzini, Biandrata; auch Ochino und Gentile gehören ja zu der italienischen Rolonie von Genf.

Man ersieht schon aus der Vergleichung der Jahreszahlen, daß der durch seinen Märtyrertod berühmteste Arianer der Reformationszeit. Michael Servet, nicht eigentlich als der erste romanische Antitrinitarier anzusehen ist: sein gräßliches Ende mag sogge lähmend auf die ohnehin

geringe Tatkraft der Italiener eingewirkt baben.

Ach darf der Erscheinung Servets hier keinen weiteren Raum geben, Servet weil dieser Mann sicherlich kein Gottesleugner, höchstens im Sinne auch der reformierten Kirche ein Unchrift war. Michael Servet war ein Spanier, wahrscheinlich 1511 geboren. Seine persönlichen Beziehungen zu Luther scheinen eine Legende zu sein. Sehr früh schon wurde es bekannt, daß dieser Spanier, der sich damals in Basel und Strafburg aufhielt, in seiner ersten Schrift (1531) sich arianisch über die Gottheit Christi geäußert hätte. Gervet ging nach Frankreich, wurde dort Doktor der Medizin, trieb aber weiter Bibelkritik und gab 1553 sein Hauptwerk beraus, an dem er, halsstarria und den Warnungen Calvins unzugänglich, viele Rabre gegrbeitet hatte. "Christianismi Restitutio", also wieder einmal ein Versuch, auf ein Urchriftentum zurudzugeben. Von diesem Werke, das mit dem Verfasser augleich verbrannt wurde, sollen heute nur noch drei Exemplare vorhanden sein. Er nennt darin die rechtgläubige Trinitätslehre unbiblisch, tritheistisch, atheistisch. Gervet hatte sich nicht zu dem Buche bekannt; aber es war ein öffentliches Gebeimnis und Calvin, der ihn schon vorher mit dem Tode bedroht hatte, wurde sein Todfeind. Er denunzierte ihn der französischen Anguisition, die den Spanier zum Feuertode verurteilte, aber (vielleicht um Calvin zu ärgern) entwischen ließ. Servet wollte über die Schweiz nach Atalien flüchten und war so unvorsichtig, den Weg über Genf zu nehmen. Hier betrieb Calvin seine Verhaftung und dann, nicht ohne infame Heuchelei, seine Verurteilung. Servet stürzte sich nicht freiwillig ins Martyrium; in Nebenpunkten (Kindertaufe) erbot er sich zu einem Widerruf, in der Trinitätsfrage half er sich mit scholastischen Unterscheidungen. In Genf gab es eine ftarte Partei der "Libertiner", die den Reter gegen Calvin schüten wollte. Aber die Theologen von vier Schweizer

Städten sprachen sich für die Todesstrase aus, und der Rat von Genf gab nach. Jetzt schien Servet schwach zu werden und flehte Calvin um Erbarmen an. Als aber Calvin unerbittlich blieb, ging Servet ohne Widerruf in den grauenvollen Feuertod, am 27. Ottober 1553. Am 27. Ottober 1903, 350 Jahre nach der Verbrennung, wurde an der Richtstätte ein Sühnedenkmal errichtet, dessen groteske Inschrift das fromme Kunststüd zustande bringt, den Mörder des tapseren Helden, dem das monument expiatoire geweiht ist, in Worten der tiessten Ehrfurcht und Vankbarkeit zu preisen und zu entschuldigen.

Die populäre Geschichtschreibung ist in Deutschland so protestantisch gerichtet, daß wir viel mehr über die Opfer der katholischen Anquisition ersahren als über die Opfer der resormatorischen Versolgungssucht. Der Spanier Servet, nebenbei ein hervorragender Physiologe, wurde lebendig verbrannt, unter höllischen Qualen; Calvin war dabei der Bluthund Gottes, Melanchthon, Vucerus ("man sollte dem Servet die Eingeweide aus dem Leibe reißen") und andere Verkünder des deutschen Evangeliums bellten ihren Veisall. Es ist eine Schmach und ein Fammer.

Die Reherei des Servet war eben, daß er bezüglich der Dreieinigkeit (er hat sie einen Cerberus genannt) auf das Neue Testament zurückging, die ganze theologische Terminologie verwarf und die drei gleichen und doch unterschiedenen Götter leugnete. "Es hat noch niemand jemals sagen und lehren können, wie man diese drei, deren jegliches ein Gott sit, doch nur der Zahl nach als Einen Gott verstehen möge." Sehr merkwürdig ist (spielt aber meines Wissens in seinem Prozesse keine Rolle), daß er das Wort Gott ein nomen appellativum genannt hat; es war für ihn vielleicht ein sprachlich sehr guter Ausweg, um Fesus Christus troß seines arianischen Bekenntnisses zur Not göttlich nennen zu dürfen, "wie Kaiser Augustus für Vergilius ein Gott war".

Ich muß da eine Bemerkung einfügen, die für alle Arianer gilt, auch für die Socinianer, und die mir für das Verhältnis dieser Lehren dum Deismus und dum Atheismus von entscheidender Bedeutung du sein scheint. In den scholastischen Streitigkeiten freisich, die über tausend Jahre lang die dogmatissierte Trinitätslehre behandelten, wurden immer nur die gleichen Begriffe gespalten und wiedergespalten, ohne daß einer der Vottoren der Kirche an dem unverstandenen Dogma selbst zu zweiseln wagte. Theologie gab sich für Wissenschaft aus. Sobald aber in der Renaissance der Menschenverstand der Antike sich zu regen wagte, bekam der alte Arianismus einen anderen Sinn. Die christliche Kirche hatte sich nun einmal so sehr mit der Trinitätslehre identifiziert, daß die Religion, die nur eine der drei Personen als Sott anerkannte, kein

Christentum mehr war. Es war also ganz natürlich, wenn die Arianer des 16. Jahrhunderts außer der Trinität auch noch die Klerisei, ja auch die Sakramente angriffen. Sie waren in allen diesen Fragen wirklich den späteren Deisten sehr ähnlich, die sich denn auch auf das Verdammungswort des Servet beriefen: es sei eine Sotteslästerung oder Sottlosigkeit, drei Götter zu statuieren.

Nun wurde der Vorwurf des Atheismus gegen die Arianer (und die Socinianer und die Deisten) allerdings ohne viel Federlesens, ohne Aberlegung und ohne Begründung erhoben, als der einfachste Versuch. den theologischen Gegner dem Benker zu überliefern. Als ein Schimpfwort, das tödlich wirken konnte und vielleicht sollte. Genau genommen konnten aber die orthodoren Theologen, wenn sie nur auf dem Boden des gemeinen Volksglaubens standen, den Vorwurf mit gutem Gewissen machen. Für das chriftliche Volk war in seinem religiösen Alltag Jesus Christus nicht nur eine Berson der Gottheit, er war der Gott, der Erlöser der Menschheit, der Richter des Jüngsten Tages. Wer deistisch nur den Gottvater anerkannte, die Gottheit des Sohnes aber leugnete, der war in den Augen des Volkes in Wahrheit ein Gottloser. Wie beutzutage einem guten Ratholiken schon gottlos scheinen muß, wer sich weigert, die Jungfrau Maria zu verehren, die Muttergottes, die doch nicht zur Trinität gehört, und bennoch im Herzen recht inniger spanischer oder italienischer Ratholiken zum Gotte geworden ist.\*) Man sieht hoffentlich, daß ich gar sehr geneigt bin, für die Mörder des Gervet Milderungsgründe zu suchen; die Pinchologie des Bluthundes ist am Ende auch Pinchologie.

Es ist nicht unwahrscheinlich, daß just die Ausbreitung arianischer Gemeinden in der Schweiz die Sorge Calvins die zur Wut auspeitschte; Ausrottung solcher Ketzer war für Katholiten wie für Protestanten eine natürliche Forderung, weil es doch nur einem Altheisten einfallen konnte, Toleranz oder Sewissensteit zu verlangen. Man kann sich aber ausmalen, wie die Schilderung der grauenhaften Hinrichtung Servets auf die italienischen Arianer wirken mochte, von denen keiner ein Martyrium

<sup>\*)</sup> Es wäre nicht unmöglich, daß sich daraus noch ein Dogma von der Gottheit Mariä usw. entwickelte; dann hießen wieder Keger, die an diese Lehre nicht glaubten. Heute schon ist man nicht ganz gottlos, wenn man zwar Gott leugnet, aber der Madonna vertraut. Sehr hübsch wird das dargestellt in einer kleinen Geschichte Multatulis, die "Seetrankeit". Ein seetranker Mann ohne Religion wird von einem Barfüßermönch zum Beten ermahnt. "Mon pere, je ne saurals prier... Je suis athée." Worauf der Barfüßer: "Bien, dien, j'en connais! Mais la Vierge, Monsieur, la Vierge?" Die Allegorie, die dei Multatuli oft wundervoll und mitunter auch schlecht hinter der Poesse verborgen liegt, ist in dieser Geschichte taum angedeutet; kleine Madonnensigürchen aus Inn oder Blei wirten gegen die Schmerzen des Zweisels ungesähr so wie das Wundermittel des Dr. Colineau gegen die Seetrantbeit.

Lälius Socinus auf sich zu nehmen wünschte. Lelio Sozzini (ber sich dann in dem barbarischen Westen und Osten Europas Lälius Socinus nannte, unter dieser Namensform bekannt wurde, weshalb ich weiterbin für ihn und seinen Neffen bei der Form Socinus bleiben will) war beim Tode Servets 28 Jahre alt. Er hatte wahrscheinlich schon in Italien arianischen Ronventikeln angehört, hatte dann in der Schweiz, in Deutschland und in den österreichischen Erblanden Beziehungen zu mancherlei evangelischen Setten angeknüpft, in Böhmen auch zu den polnischen Reformatoren, und war durch die papstliche Anquisition um sein Vermögen gebracht worden. Der Tod Servets, der ein Erlöschen der arianischen Bewegung überall in der Schweiz zur Folge hatte, schreckte auch den Lälius Socinus so sehr, daß er es nicht mehr wagte, für die arianische Reformation öffentlich aufzutreten; und sein Name wäre heute vergessen, wäre gang gewiß nicht der Name einer Sekte, wenn ein Neffe die Aufgabe des Onkels nicht unter günstigeren Umständen auf sich genommen bätte, ohne die Rraft oder Leidenschaft des Genies, aber mit dem Eigensinn und der Eitelkeit eines organisatorischen Talents. Der Ontel, der mit den bedeutendsten Theologen der beiden neuen Kirchen, mit Bullinger und Melanchthon, ebenso freundschaftlich verkehrte wie in Böhmen und später (1558) in Volen mit den Böhmischen Brüdern, begnügte sich damit, die Berren durch bescheibene Darlegung seiner Zweifel zu ärgern, übrigens aber seine Schriften und Notizen, oder was es war, vor der Welt zu verschließen. Es ist noch beute eine offene Frage, ob Faustus Socinus in der Hinterlassenschaft seines Onlels blok die Anregungen zum Socinianismus gefunden habe oder bereits das ganze Spstem.

Faustus Socinus

Faustus Socinus war nur vierzehn Jahre jünger als sein Ontel; er wurde 1539 zu Siena geboren. Während Lälius, ursprünglich Zurist, ungefähr das theologische und philosophische Wissen der Zeit beherrschte, hatte Faustus, früh verwaist, nichts Rechtes gelernt. Sein Ontel scheint ihn von Zugend auf zu einem Reher erzogen zu haben und ihn, wenn das nicht eine nachträgliche Prophezeiung war, zum Vollender des Wertes bestimmt zu haben: der Menscheit die arianische Reformation zu bringen. Der Ontel war der einzige Lehrer des Refsen, vielleicht noch mehr als Lehrer. Vielleicht bestand die ganze Lebensarbeit des Faustus Socinus nur darin, daß er die nachgelassenen Schriften des Lälius herausgab oder ordnete. Nachdem das Vermögen der Familie in Italien tonfisziert worden war, hatte der Ontel in Zürich, der Nefse in Lyon eine Zuslucht gefunden. Als nun drei Jahre später (1562) der Ontel starb, brachte der Nefse den schriftlichen Nachlaß in Sicherheit, gab aber zunächst nur eine Ertlärung vom ersten Kapitel des Evangeliums Johannis heraus, ohne

Nennung des Verfassers; es ist nicht ganz sicher, ob Faustus da nur mündliche und schriftliche Anregungen des Ontels benütt oder deffen fertige Arbeit veröffentlicht habe. Gegen 1570 folgte eine Schrift über die Autorität der Bibel; die Tendenz war driftlich, die Methode ichon rationalistisch. Aber noch fühlte sich Faustus nicht als Religionsstifter. Er lebte von 1562 bis 1574 am Hofe des Großberzogs von Florenz. nach seinem eigenen Geständnisse als ein müßiger Hofmann. Erst nach dieser Beit scheint er den Plan gefaßt oder sich reif gefühlt zu haben, das geistige Erbe seines Onkels zu verwalten. Von Basel aus veröffentlichte er (1577 und 1578) zwei reformatorische Bücher, das eine in großem Stile gegen die rechtgläubige Rechtfertigungslehre, das andere gegen die Annahme, die Menschen wären als unsterbliche Wesen geschaffen worden und der Tod wäre erft als Folge des Sündenfalls in die Welt gefommen.

Faustus, durch den Namen seines Onkels schon allen Antitrinitariern empfohlen, scheint durch diese Arbeiten rasch bekannt geworden zu sein: benn er wurde 1578 von Biandrata nach Siebenburgen eingeladen, um dort für den zahmeren Arianismus gegen die radikalen und wirklich schon antichristlichen Nonadoranten (die die Anbetung Jesu Christi für einen Götzendienst erklärten) zu disputieren. Der Erfolg blieb aus und auch der Verkehr mit dem italienischen Landsmanne Biandrata muß für den vornehmen Faustus Socinus unerfreulich gewesen sein; Faustus ging 1579 nach dem benachbarten Bolen, wo die Bedingungen günstiger schienen, die ihm angeblich vom Onkel gestellte Aufgabe zu lösen: eine arianische Reformation zu organisieren.

Ach übergehe für jett einige italienische Eigenbrötler, die außer den genannten das Heil ihrer Seele oder auch nur das Heil ihres Leibes diesseits der Alpen suchten; ich darf aber nicht — der Zeit etwas vorgreifend - den wunderlichen und noch über hundert Rahre später vielgenannten Bucci übergeben, nebenbei, der den protestantischen Theologen Deutsch- Pucci lands, ich weiß nicht warum, immer wieder als der nichtswürdigste unter den italienischen Freigeistern erschien.

Bald unter den Atheisten, bald unter den Naturalisten, d. h. unter den Bekennern einer Naturreligion, wird dieser Francesco Pucci angeführt, der 1592 ein Buch berausgab, welches allen Menschen, auch ohne Taufe und ohne Christenglauben, die Seligkeit zusprach, und der um 1600 starb. Wahrscheinlich in Prag, wo er "auf den persönlichen Rat eines Engels" in den Schof der katholischen Rirche gurudgekehrt war; die Nachricht, er sei in Salzburg verhaftet und dann in Rom verbrannt worden, scheint wirklich falsch au sein.

Es fällt schwer, aus den Schriften dieses Schwarmgeistes die Gedanken herauszulösen, die ihn trotdem zu einem Deisten, zu einem Vorläufer des Herbert von Cherbury machen. Der wichtigste Umstand scheint mir der zu sein, daß Bucci zwar kein Socinianer war, von den polnischen Socinianern abgelehnt und von Faustus Socinus selbst heftig bekämpft wurde, daß er aber mit seinem sogenannten Naturalismus dennoch auf bem Boden der Socinianer stand. Pucci war ein unklarer und unruhiger Ropf. Als Italiener — es bleibe dahingestellt, ob er, der in Lyon das Gewerbe eines Raufmanns trieb, wirklich aus einem alten Abelsbause war \*) - war er selbstverständlich katholisch; in Lyon schloß er sich den Reformierten an, scheint aber bald, von neuen Zweifeln gequält, den Unschluß an Faustus Socinus gesucht zu haben; mit Disputationen, nicht als unterwürfiger Jünger. Auch von einem Zusammengeben mit ben niederländischen Wiedertäufern wird berichtet. Häufig verfolgt, von katholischen, reformierten, lutherischen und unitarischen Schriftstellern um die Wette beschimpft (Galgenvogel, Monstrum, Teufelsknecht), trieb er sich in der Schweiz, England, Holland und Polen umber, bis er - wir wiffen nichts über sein Alter — in Prag die Rube des Grabes fand.

Der Born aller dieser Setten spricht für den Mann, der jedenfalls ein Eigenbrötler war, ein Enthusiast, wie man damals viele Leute nannte, die Gottsucher auf eigene Faust waren. Was jedoch den Haß aller dieser Dogmatiker gegen Pucci erregte, ist darum schwer auszumachen, weil die Streitigkeiten in einer Sprache geführt wurden, die nicht mehr unsere Sprache ift. Ach habe schon bei einer anderen Gelegenheit bemerkt, daß der starre Bibelglaube des 16. Jahrhunderts uns hindert, uns ganz in die Seele der damaligen Theologen hineinzuversetzen; und Pucci war überdies kein richtiger Theologe, er war ein Dilettant, der wie die Quäker und die Pietisten das Wort Gottes aus der Tiefe des Gemüts erklären wollte, ohne die landesüblichen Mittel der logischen und philologischen Gelahrtheit. Wieder stand es um diese Wortstreitigkeiten wie um die Scholastik, soweit diese auf Aristoteles eingeschworen war; in beiden Fällen fehlte eine ernsthafte Kritik. Auch die subjektivistische Bibelkritik mußte unterliegen, solange nicht eine Antwort gesucht wurde auf die beiden Fragen: Welches ist der wirkliche Sinn des Bibelworts? Ist die Bibel wirklich Gottes Wort? Galt die Bibel für Gottes Wort und galt die Meinung einer geschlossenen Kirche für objektiv und rechtgläubig, so waren die Lutheraner und die Reformierten, ja sogar die Socinianer im Vorteil gegen einen Einzelnen wie Pucci, wie die römische Kirche

<sup>\*)</sup> Der tribentinische Inder behauptet, er habe sich zu Unrecht ben Namen der Pucci, unter benen es sogar Kardinäle gab, beigelegt.

Bucci 603

mit ihrer älteren Tradition im Vorteil war gegen alle Reger. konnte ein gallikanischer Eiferer spottend behaupten, die Sekte des Puccianismus bätte nur drei Tage gedauert: in Wabrbeit könnte von einer solchen Sette kaum die Rede sein. Bucci wurde aber bis ins 18. Aahrbundert binein viel genannt und immer wieder beschimpft, weil er mit Leidenichaft die duldsamen Grundgedanken des Deismus vorweggenommen batte: der Glaube an einen Gott-Schöpfer ware allen Menichen gemein und natürlich und zur Seligkeit binreichend; es gabe keine Erbfunde und des Menschen freier Wille könnte ohne besondere Gnade die Sunde meiden und das Beil erlangen. Die Socinianer ichlossen den eigensinnigen Mann aus, weil er ein Dogma des Faustus Socinus, daß nämlich die Menschen sterblich erschaffen worden wären, nicht anerkennen wollte; in diesem Bunkte erscheinen uns die Socinianer freilich moderner als Bucci, ber die moralischen Folgen der Erbsunde leugnete und wunderlich genug die physiologischen zugab. Die Wut der Ratholiten und Protestanten jedoch richtete sich gegen seine Toleranz; sie nannten es Gotteslästerung, daß er lehrte (Arnold II. S. 315): "Die einfältige Unwissenheit und Unglaube und der Mangel der Taufe, wo keine Bosheit dabei ift, schadet niemandem. Alle, welche Gott wahrhaftig trauen und anbangen, werden burch einen göttlichen Trieb erleuchtet und stimmen mit den wahren Chriften ein, wenn sie nur friedlich und gütig gegen jedermann sind und andere nicht anfeinden und verfolgen." Wir werden noch seben, wieviel schwerfälliger Lamothe le Vaper die Heilsmöglichkeit der Nichtchriften begründete, wieviel tiefer und wirksamer Herbert die Naturreligion der Deiften aufstellte.

Ich habe schon erwähnt, daß sowohl Lälius Socinus als einige deutsche Nachfolger seines Neffen ihre Zeit durch die Aritit in Erstaunen setzen, die sie an den Worten der Vibel übten. Das darf uns den Unterschied zwischen den Socinianern und den eigentlichen Arititern der Vibel nicht übersehen lassen. Die Socinianer, wie vor ihnen die Reformatoren und in alter Zeit die Arianer, hatten sich nur von der orthodoren Deutung der Vibelstellen befreit, nicht vom Vibelglauben; sie glichen alle den alten Philologen, die start waren in einer ganz unabhängigen Erklärung ihres Homeros, die Eristenz des Homeros jedoch als eine Tatsache hinnahmen. Die Socinianer leugneten den heiligen Geist als eine göttliche Person, zweiselten aber nicht so recht daran, daß die Vibel von einem heiligen Geiste inspiriert wäre. Erst Spinoza und die englischen Deisten erweiterten die Aritit auf die Vibelworte selbst, verloren die Ehrsucht zuerst vor dem Alten, dann vor dem Neuen Testamente und brachen so eine neue Vahn. Wir dürfen aber nicht vergessen, daß dei den Socinianern schon

Bibelkritit der Socinlaner vorgebildet war, was uns nachher wie ein Neues entgegenkommt; daß sowohl in den populären wie in den gelehrten Glaubenssähen der Socinianer sich die nackte Vernunftreligion bereits ankundigte.

Nach dem Natowschen Natechismus, der vor allem antipapistisch ist und es mit den protestantischen Nirchen nicht ganz verderben möchte, gibt es keine sichtbare, keine zuverlässig wahre Nirche. Man müsse das Wort Sottes mit Hilfe der gesunden Vernunft deuten. Die Lehre von der Erbsünde stehe nicht in der Vibel und sei offenbar gottlos, weil sie Sott zu einem ungerechten und grausamen Wesen mache. Der Mensch sei von Natur gut. Auch die Vogmen von der Gnade und von der Prädestination werden als widervernünftig verworsen. Die Tause sei von Jesus Christus nicht eingesetzt und für den Christen darum nicht notwendig. Die Abendmahlseier sei eine bloße Erinnerung und kein Mysterium. Die She nur ein bürgerlicher Vertrag.

Die Vorstellungen von der Hölle seien vielleicht ein böser Traum, die von der Auferstehung ganz unmöglich. Gegen die Auferstehung wird unter anderem ins Feld geführt, daß nicht nur die Menschenfresser menschliche Körper als Nahrung in sich aufnehmen; auch sonst wandere ein Menschentörper im Kreislause der Natur durch die Verwesung und Verwandlung des Stoffs in Pflanzen von einem Menschen in den anderen, und so wäre es am Jüngsten Tage undurchführbar, jeden Stoff einem einzelnen Vesister oder gar dem ursprünglichen Vesister zuzuweisen.

Der Forn der protestantischen Sekten richtete sich aber bekanntlich zumeist dagegen, daß die Socinianer, die darum allgemein die Unitarier oder die Antitrinitarier hießen, das Mysterium der Dreieinigkeit verwarsen. Schlimm genug, daß sie sich für die Unverständlichkeit dieses Dogmas auf ein lange nicht genug bekanntes Wort des heiligen Augustinus berusen konnten: "Dictum est tamen tres personae, non ut aliquid diceretur, sed ne taceretur (de trin. V. 9)."

Auch das Dogma von der Inkarnation behaupteten sie nicht zu verstehen, weder den Sinn noch den Auten der Inkarnation. Gott brauchte ja nur die Menschen als Beilige zu schaffen oder sie im Notfalle durch seinen Willen zu besserr; dann hatte er es nicht nötig, sie durch das Blut seines sleischgewordenen Sohnes zu erlösen.

Es war natürlich, daß die Socinianer bei so rationalistischen Anschauungen auch über den Staat und die Moral keherisch dachten. Sie lehrten: es gäbe nur eine einzige gute Moral, nämlich die für die menschliche Gesellschaft nühliche; das Wort des Gesehes wäre das wahre Wort Gottes; eine Religion, die die einzig wahre zu sein behauptet, wäre unduldsam, also für keine Regierung annehmbar; die Regierungen dürsten sich um

theologische Streitigkeiten nicht kummern und müßten volle Freiheit gewähren, über Religion, Politik und Moral nach Sutdünken zu schreiben; es gäbe keine ausschließlich gute Religion, gottgefällig wären nur die guten Bürger, gottlos nur die Störer des Gesellschaftsvertrages; kein guter Christ dürste Soldat werden oder als Beamter Gewalt gebrauchen.

Die Gelehrten, die das Werk des Faustus Socinus fortführten, ein Crell, ein Völkel, haben schon viel von dem ausgesprochen, was dann durch die englischen Deisten Gemeingut des Abendlandes wurde; besonders Bibelkritik trieben sie schon mit erstaunlicher Gründlichkeit, wiesen sogar schon auf die Jebraismen im Neuen Testamente hin. Entscheidend ist, daß sie das Dasein eines einzigen, notwendigen, ewigen und unendlichen Gottes anerkannten, nicht aber, daß diese Idee uns natürlich und angeboren wäre. Auch von der Persönlichkeit Gottes und von der Vorsehung können wir uns keinen Begriff machen. "Der Immaterialismus ist ein indirekter Atheismus; man macht aus Gott ein geistiges Wesen, um aus ihm ein Nichts zu machen; denn ein Geist ist ein reines Vernunstwesen." Endlich machen die Socinianer, als rechte Unitarier, keinen Unterschied zwischen dem Menschen und anderen Tieren.

Alle diese Rehereien wurden nach christlicher Sitte durch Bibelstellen bewiesen. Da ist aber doch zu unterscheiden zwischen den deutschen Theologen der Socintaner einerseits und den englischen Deissen sowie vielleicht dem Lälius Socinus selbst anderseits. Lälius war bereits so unchristlich, daß er behauptete, man hätte auf die Sakramente zu großen Wert gelegt. Die englischen Deisten emanzipierten sich zwar nur langsam zuerst vom Alten und dann vom Neuen Testamente, aber sie betrieben doch die Vibelkritik von Ansang an mit einiger Freiheit. Unders die Theologen der Socinianer, sie wären ja sonst keine Theologen gewesen. Die Unterlage ihrer Vibelkritik war ein strammer Vibelglaube. Es mag ihre Sache bleiben, wie sie den Gegensak von Kritik und Glauben vereinigten.

Abrigens wird auch von den Socinianern, wie erstaunlicherweise von so vielen anderen Rehersetten, berichtet, daß sie weniger durch ihre Lehren, als durch ihr unsträssliches Leben so viele Anhänger gewannen. Die Gemeindemitglieder waren auch dei Andersgläubigen um ihrer Tugenden willen so wohlgelitten wie etwa die wackeren Leute der Brüdergemeinden; ihre Geistlichen hielten sich frei von der Simonie, von der die orthodoxen Amtsgenossen überall besleckt waren. Aur ausnahmsweise wurden sie als Menschen beschimpst: sie hätten den Teufel angebetet, "sie wären in Nobis-Krug\*) dahingewandert".

<sup>\*)</sup> Der Sinn ist beutlich: sie wären zur Hölle gefahren. Ich zitiere die Stelle, die im Deutschen Wörterbuch sehlt, nach Arnold (II. S. 535), der seinerseits das "Wächter-Hörnlein

Versteht man unter dem Socinianismus nur die driftliche Sette. die eine Zeitlang in Polen und dann in Ungarn und Siebenbürgen ihre Rirchen und ihre Geiftlichkeit befaß, dann darf man und muß man von dem eigentlich theologischen Lehrbegriffe einer bestimmten Religion sprechen. ber sich aus dem Rakowschen Ratechismus, aus den Schriften des Faustus und der anderen socinianischen Theologen ebenso einfach zusammenstellen läßt, wie der lutherische Glaube aus dem Ratechismus und den Schriften der Lutheraner. Es darf aber nicht übersehen werden, daß man später unter Socinianismus die Geistesrichtung verstand, die sich durch die Leugnung der Gottheit Chrifti dem unchriftlichen Deismus immer mehr näherte. Gerade die mehr negativen Theologen unter den Socinianern, wie nachher die mehr negativen Geister unter den Arminianern — die auch sofort als Socinianer verkekert und verfolgt wurden — stellen erst den gedanklichen und geschichtlichen Übergang zu Spinoza und zu den englischen Deisten her. Wie aber just in dem Jahrhundert der Reformation die Sottheit Chrifti geleugnet werden konnte, von bikigen Reformatoren, nicht von Atheisten, das kann man nicht verstehen, wenn man sich nicht vorher von der Lehre der — ich möchte sagen — rechtgläubigen Socinianer einen Begriff gemacht hat; wobei schwer zu entscheiden sein wird, wie weit die offiziösen Prediger des Socinianismus ehrlich ihre künstlichen Glaubensartitel glaubten und wie weit sie sich eines Abfalls von der gemeinsamen driftlichen Rirche bewußt waren. In einigen Dingen waren die Socinianer alle Fortsetzer der Reformatoren: sie waren geneigt, das Alte Testament fallen zu lassen, auch im Neuen Testament Frrtumer zuzugeben, die Bernunft und die Moral über den Wortlaut der Bibel zu stellen und so eine halbe Vernunftreligion zu begründen; aber sie gingen ja nicht so weit, an der Göttlichkeit der Heiligen Schrift zu zweifeln. Das Dasein Gottes erkannten sie selbstverständlich an, wenn sie auch die philosophischen Gottesbeweise nicht gelten ließen, einige Eigenschaften Gottes (Allwissenheit des möglichen Zukunftigen) einschränkten und aus der Vernunft und der Schrift zu beweisen suchten, die Dreieinigkeit ließe sich mit dem einen göttlichen Wesen nicht verbinden. Sie leugneten die Schöpfung aus dem Nichts und griffen die Lehre von der Erbfunde an: eine Gunde durch Erbgang wäre ohne Schuld, also feine Sünde. Wunderlich aus vernünftelnden und gläubigen Teilen gemischt war ihre Vorstellung von Christus. Er sei wesentlich ein Mensch gewesen, aber sein Werk sei doch weit über menschliche Erfahrung hinausgegangen. Christi Lehre habe das

wider die Rosencreuger" von Christianus Silbertus de Spaignart p. 90 anführt, "andere heftige expressiones hievon zu geschweigen". Die Etymologie des Wortes Nobis-Krug ist immer noch ungewiß; die alte Herleitung von abyssus scheint mir mehr als gewagt.

gelehrt, was wir seit Nietssche den Übermenschen nennen. Er war also boch wieder kein bloger Mensch und auf übernatürlichem Wege erzeugt. Die Radikalen, die Chriftum nicht anbeten und nicht anrufen wollten, wurden vom rechtgläubigen Ratechismus ber Socinianer für Undriften erflart. Bezüglich der firchlichen Gemeinschaft waren auch die rechtgläubigen Socinianer den Einrichtungen der Ratholiken und der Proteftanten feindlich. Taufe und Abendmahl waren ihnen als bloke Beichen und Erinnerungen nicht wichtig. Der Opfertod fei keine Bedingung einer Verzeihung der Gunden. Dem Staate wurden alle Rechte über die Rirche eingeräumt, nur nicht das Recht der Rekerverfolgung. Die Auferstehung des Fleisches im buchstäblichen Sinne wurde preisgegeben. aber an der Unfterblichkeit der Seele und den Bollenftrafen wurde oon einigen Socinianern festgehalten, natürlich auch am Teufelswahn.

Ein fo turger Auszug aus der Lehre der Socinianer wurde vollauf Ratediomus genügen, wenn es fich um eine gewöhnliche Regerfette handeln wurde; aber der Socinianismus war eben mehr und weniger als eine solche Sette. Weniger, weil die Unbänger, obgleich sie einige Jahrzehnte lang in Polen und Siebenbürgen anerkannt waren, Rirchen, Schulen und Drudereien einrichten durften, doch nicht wie die Ratholiken. Lutheraner und Calvinisten auf Glaubensartikel eingeschworen waren; die Bücher der Polnischen Brüder waren eigentlich doch nur Privatarbeiten, und selbst der Ratechismus von Ratow, nach welchem in den Schulen unterrichtet wurde, war - wie gesagt - teine verpflichtende Formel, die bei ihnen verbreitete Bibelübersetzung galt nicht für unfehlbar wie die Bulgata bei den Ratholiten und, wenn man das Wort "unfehlbar" nicht zu genau nimmt, auch Luthers Übersetzung bei den Protestanten. Der Socinianismus war aber auch mehr als eine keterische Sekte, weil er - mit mehr ober weniger Rühnheit und Bewußtsein bei den verschiedenen Schriftstellern — die Vernunft zur Richterin über die Glaubensfätze machte. Der fromme Walch, der wieder einmal den Satan für die Erklärung der socinianischen Bewegung bemüht, hat so unrecht nicht, wenn er ("Religionsstreitigkeiten außer der lutherischen Rirche" IV. S. 342) die Socinianer den Rationalisten zuzählt, wenn er ihnen vorwirft, daß sie keinen Unterschied machen zwischen dem, was der Vernunft unbegreiflich, und dem, was ihr zuwider ist; freilich wirkt es auf uns nur humoristisch, wenn Walch da zornig ausruft: "Ein schändlicher Migbrauch ber Bernunft zeigt überhaupt keinen subtilen Verstand an"; wahr ist aber, daß die subjektive Bibeldeutung der Socinianer bäufig an den Punkt kommt, wo die keherische Erklärung des Schriftworts in rationalistische Bibelkritik übergebt. Aus diesem Grunde muß ich auf einige Lehren der rechtgläubigen Socinianer noch

etwas näher eingehen, obzwar mich ihre eigentlichen Rehereien nicht beschäftigen.

An der göttlichen Herkunft der Bibel wird gewissermaßen amtlich festgehalten. Da aber außer ben kanonischen Büchern auch andere gepriesen werden und Fälschungen in den kanonischen und in den apokenphischen Schriften nicht geleugnet werden, wird einer Bibelfritit Tur und Tor geöffnet. Die Vernunft könne bei der Deutung um so mehr zur Richtschnur genommen werden, als die Bibel ein allgemein verständliches Buch sei und man zu ihrem Verständnisse einer besonderen Erleuchtung nicht bedürfe. Was nun die Socinianer aus der Bibel über die Eigenschaften Gottes erschließen, von seiner Ewigkeit, seiner Allwissenheit, seiner Allgegenwart, seiner Güte und Gerechtigkeit, das ist größtenteils so theologisch oder scholastisch ausgedrückt, daß von da ab kein gerader Weg zu führen scheint zu der Vernunftreligion der englischen Deisten und der französischen Enzyklopädisten; aber einige Socinianer geben wiederum in einer entscheidenden Frage noch weiter als die aufklärerischen Verkünder einer Naturreligion — ich könnte nicht sagen, ob es aus Überlegenheit oder aus Beschränktheit geschieht —, indem sie die Bibel als alleinige Quelle jeder Gotteserkenntnis betrachten und jeden natürlichen Weg zu Gott leugnen. So waren Gedankengänge angeregt, die, wenn erft die Bibelkritik die göttliche Herkunft der beiden Testamente unwahrscheinlich gemacht hatte, anstatt zum Deismus zum Atheismus führen konnten.

Der wichtigste Unterschied der Socinianer von den damals anertannten dristlichen Setten bestand aber natürlich doch in ihrer Abwendung von der Dreieinigkeitslehre, worin sie bekanntlich die Nachsolger der zahlreichen arianischen Reher waren. In dieser Beziehung muß der Gesichtspunkt eingenommen werden, den man meines Wissens noch niemals bei Behandlung dieser Dinge herausgesunden hat, gerade seiner Einsachheit

wegen. Ich glaube es nicht oft genug sagen zu können.

Es war eben eine ganz andere Sache, jeht nach mehr als tausenbjähriger Geltung das Dogma des Athanasius, das zum heiligsten Geheimnis aller christlichen Ricchen geworden war, bekämpsen und stürzen zu wollen. Das war noch mehr als das Schlagwort der meisten Reher, Rücktehr zum Urchristentum, das war, wenn man will, ein Rückschritt zu dem einen alten Judengott, über dessen Eigenschaften man so wenig Sicheres wußte, das war also, trot aller angeführten Bibelstellen und trot einer start christelnden Ausdrucksweise, die Verkündigung einer — wenn ich so sagen darf — deistischen Offenbarungsreligion. Die Schwärmereien der Neuplatoniter hatten einst die Oreieinigkeit in die christliche Theologie und in die Sähe des Ratechismus hineingebracht; jeht waren es neue

Platoniker, zu denen mit den beiden Socinus fast alle italienischen Antitrinitarier zählten, die die Dreieinigkeit wieder beseitigen wollten. Dazu gehörte eine offensive Kraft und ein Aufklärungseifer, während bei Arius nur von Defensive, von einem Widerstande gegen eine Entwicklung die Rede sein konnte. Gegen eine Entwicklung, die nur ein Begelianer notwendia nennen dürfte.

Die Socinianer leugneten also ohne viel Federlesens die drei Versonen in der Gottheit; gestützt auf die Bibel und auf die Logik erklärten sie den Vater allein für den Monarchen von Himmel und Erde. In diesem Bunkte waren sie alle mehr ober weniger einverstanden. Sie leugneten demnach auch die Gottheit Christi, lehrten aber, er wäre zwar ein bloker Mensch gewesen, doch vom Reiligen Geiste empfangen, von der Rungfrau Maria geboren und vom Vater an Sohnes Statt angenommen worden. Nur dürfe man in ihm nicht zwei Naturen annehmen, eine Sache könne nicht zugleich Feuer und Wasser sein. Damit fiel freilich das Verdienst und der Keilsgrund Christi fort. Über das Wesen des Keiligen Geistes. von dem dieser bloke Mensch empfangen sein sollte, waren sie sehr verichiedener und sehr unklarer Ansicht. Eine göttliche Person war ihnen der Beilige Geist keinesfalls; nur so ungefähr eine Rraft (in ihrem Ratechismus heikt er .. virtus") oder bestenfalls eine wesentliche Eigenschaft Gottes.

Noch freier äußert sich die Bibelkritik der Socinianer, wo sie die Erbfunde Erbfünde und damit die Grundlage der driftlichen Sittenlehre behandeln; da ist der Vorwurf der Orthodoxen nicht unberechtigt, sie seien Naturalisten gewesen. Einen Stand der Unschuld babe es niemals gegeben; daß der Mensch nach dem Ebenbilde Gottes geschaffen sei, das bedeute weder Beiligkeit noch ursprüngliche Unsterblichkeit, sondern nur die Berrschaft des Menschen über die anderen Geschöpfe. Von Anfang an sei der Mensch sterblich geschaffen worden; der Sundenfall habe also den Tod nicht erst in die Welt gebracht. Noch weniger habe der Sündenfall ben Nachkommen schaden können. Der Mensch sei durch keine Erbsunde verderbt worden; er habe den freien Willen im Naturstande gehabt und burch die sogenannte Erbsünde nicht verloren. Offenbar könne also der Mensch durch seine eigene Naturkraft selig werden und brauche dazu nicht bie Beilsordnung Christi, welche schon dadurch aufgehoben schien, daß Christus als ein bloger Mensch gar nicht erst Mensch werden konnte. Viel schwieriger war es den Socinianern, sich mit der Auferstehung auseinanderzusetzen, die ja in den Evangelien ausführlich berichtet wird; sie halfen sich da mit scholaftischen oder auch mit allegorischen Deutungen. Den Gesetzgeber Resus Christus erkannten sie aber an und waren geneigt, ihm, obgleich er kein Gott wäre und nicht als Gott für uns gelitten hätte,

so etwas wie göttliche Verehrung zu erweisen; im Gegensatze zu den Nonadoranten oder Davidisten. Ein neues Geset habe Christus verkündet, nicht aus eigener Kraft die Welt erlöst; die Lehre von der Genugtuung sei ungereimt, denn der Unschuldige dürse nicht für den Schuldigen leiden; die Lehre von der Genugtuung sei sogar unmoralisch, in sittlicher Beziehung schäldich. Übrigens wird auch das königliche Amt Christi nur zögernd anerkannt, nur insoweit das Neue Testament ausdrücklich davon spricht; für einige Zeit werde Christus das Neich regieren, dann aber werde ihm die Herrschaft von Gott wieder abgenommen werden.

Es ist natürlich, daß die Leugner der Gottheit Christi von den Gnadenmitteln der Riche wenig hielten. Durch die Tause allein können weder Kinder noch Erwachsene wiedergeboren werden; einige nannten die Tause einen Göhendienst, andere möchten sie als einen hübschen Gebrauch beibehalten wissen, wenigstens für Erwachsene. Eine Taussormel in Siedenbürgen lautete: "Ich tause dich im Namen des Vaters als des Größeren, im Namen des Sohnes als des Kleineren und des Heiligen Geistes als des Kleinsten." Faustus Socinus suchte ängstlich in dieser Sache zwischen den Parteien zu vermitteln; er gestattete die Wiedertause, unterzog sich ihr aber selbst nicht. Über den bloßen Erinnerungswert des Abendmahls waren die Socinianer einig; es war ihnen kein Sakrament.

Einig waren sie auch in ihrer Meinung von der Unsterblichkeit der Seele; aber diese Meinung war ein unerträgliches Gemisch von naturalistischen und höllischen Vorstellungen. Der leibliche Tod sei zunächst eine völlige Vernichtung, es gebe aber eine Auserstehung, nicht der Leiber, wohl aber der Seelen, die für den Himmel oder für die Hölle bestimmt wären. Die Streitigkeiten begannen erst da, wo die Stusen der Seligteit und die Ewigkeit der Strasen in Frage kamen.

Es braucht nicht erst gesagt zu werden, daß die Bekenner eines solchen unchristlichen Christentums von den katholischen wie von den protestantischen Orthodoxen für äußerst lasterhaft erklärt wurden; es braucht nicht erst gesagt zu werden, daß die Socinianer Menschen waren wie ihre Gegner, und je nach ihrem individuellen Charakter häßliche oder schöne Menschendüge zeigten. Im ganzen waren die Führer der Sekte immer und überall, wo der Socinianismus zu einiger Macht gelangte, schlau und nachgiedig gegen die Fürsten, eigensinnig gegen Neuerer, doch nicht so unterwürsig nach oden und nicht so versolgungssüchtig nach unten wie etwa Luther und die späteren lutherischen Theologen. Und als es mit dem Ansehen der Socinianer in den östlichen Ländern vordei war, als die Armsten in westlichen Staaten eine Zuslucht fanden, galten sie, namentlich in Polland, für Muster eines sittlichen Lebenswandels.

Größe, geistige oder sittliche Größe, besaß die Sette nicht. Nicht einmal die hinreikende Rraft eines neuen Gedankens. Man darf es getroft aussprechen, daß die beiden Socinus, der Onkel wie der Neffe, so wie die Theologen des Ratechismus von Ratow in dogmatischer Besiehung nur ältere Gedanken wiederholten; und fie hatten einen großen Bulauf und konnten eine Gemeinde gründen, halb Rirche, halb Schule, weil sie gelitloser waren als Servet und ihren Anhängern nicht ein Eingehen auf den idealen Pantheismus des unglücklichen Spaniers zumuteten: und weil sie in geschraubten Saten den Zusammenhang fogar mit der Orthodoxie Roms, anderswo mit der Reformation herstellten. Wer die Sate Servets zu Ende zu denken wagte, wer den Stifter der driftlichen Religion als einen blogen Menschen nicht mehr angebetet wissen wollte. der verdarb es wieder mit dem Volke sowohl als mit den Gewalthabern, und mußte zugrunde geben.

Dem Volke, besonders dem geiftig so zurudgebliebenen Landvolke von Polen, mußten nicht nur die Nonadoranten, sondern auch die gemakiaten Socinianer, weil sie bie Gottheit Christi leugneten, als radikale Unchristen erscheinen, und der Abscheu der Bevölkerung vor einer solchen Rekerei wurde denn auch von der Gegenreformation weidlich ausgenükt. Wenn wir aber die Theologie auch der späteren Socinianer mit der Philosophie vergleichen, die sich gleichzeitig in Frankreich und in den Niederlanden zu regen begann, so wird uns die Halbheit deutlich, die nicht nur bei Faustus Socinus, sondern auch bei dem gründlicheren Wissowatius das Aussprechen des letten Wortes hinderte. Ich will mich hier darauf beschränken, diese Sachlage an der Lehre zu erweisen, die von der Glaubwürdigkeit ber Bibel und von dem Berhältniffe zwischen Bernunft und Offenbarung porgetragen wurde.

Die römische Kirche hatte ungefähr die Kirche auf die Bibel und Bibel wiederum die Bibel auf die Rirche gestellt; die protestantischen Setten wollten diesen Schniker gegen alle Logik vermeiden und behalfen sich mehr oder weniger mit der myftischen Vorstellung, daß die Göttlichkeit ber Bibel durch ihre innere Rraft bewiesen werde, die Echtheit der Schrift burch die Wahrheit des Anhalts. Eigentlich war bei diesem Gedankengange die Göttlichkeit der Bibel immer schon vorausgesett. Und diese Voraussetzung werden auch die Socinianer nicht los, so viele Mühe sie sich auch geben, den Birtelschluß in der Beweisführung zu vertuschen. Die Socinianer geben freilich viel weiter als die Protestanten, da sie sich, auf eine Gewisheit verzichtend, mit einer Wahrscheinlichkeit des Satzes begnügen, die Bibel sei göttlichen Ursprungs; sie ziehen den Schluß aus ber moralischen Vortrefflichkeit der driftlichen Religion und haben schon

eine Abnung davon, daß ein Werturteil über die Vortrefflichkeit auf dem Vorbandensein einer Natur- oder Vernunftreligion beruben muffe. Sie machen aber nicht den entscheibenden Schritt, sich auf diese Natur- oder Vernunftreligion zu beschränken. Sie haften noch an dem tautologischen Sate: die Bibel ist göttlich, weil sie göttlich ist.

Durch eine solche Unterwerfung unter die Bibel wird auch ihre ewige Berufung auf die Vernunft zu einer Halbheit. Sehr hübsch hat Wissowatius selbst das Verhältnis der Vernunft zur Bibel in einem Bilde dargestellt: die Beilige Schrift sei darin anderen Gesethüchern ähnlich, daß sie nicht selbst richte oder urteile, sondern der Vernunft das Urteil nach Makaabe des Gesekes überlasse. Die Schwierigkeit, welche unglaubliche Dinge der Vernunft bieten, wird nach dem Muster der Spätscholastik durch die beliebte Unterscheidung überwunden: nicht alles, was über die Vernunft sei, sei auch gegen die Vernunft. Manches, was man nicht begreifen kann, kann bennoch wirklich sein. Mit vorwissenschaftlicher Un-Wunder befangenheit wird diese alte Distinktion auf den Begriff des Wunders angewandt. Etwa so: was gegen die Erfahrungssätze der Natur behauptet wird, was gegen die Gewohnheit der Natur geschehen sein soll, wie a. B. der Stillstand der Sonne oder die jungfräuliche Geburt, das mag immer noch alaubhaft sein: was aber den logischen Geseken widerspricht, wie 2. 3. die Adentität von Eins und Orei, das hat für unglaubhaft zu gelten. Hier scheint mir der Reim zu liegen, aus welchem sich der naturalistische Atheismus entwickeln konnte, eigentlich wider Willen der Socinianer. Machte erst die Naturwissenschaft solche Fortschritte — und das begann damals —, daß die Naturgesetze ebenso unverbrüchlich erschienen, wie einst nur die logischen Gesetze, so lag es nabe, etwa den Stillstand der Sonne oder die jungfräuliche Geburt für ebenso unglaubhaft zu erklären wie die Einheit in der Dreiheit. Rein echter Socinianer hat sich dazu verstiegen, sich durch Leugnung aller Wunder völlig von jeder vositiven Religion zu lösen. Wissowatius, bereits in der neuen Philosophie beimisch. war kühn genug, in seiner "Bernunftreligion" die Unterwerfung der Vernunft unter den Glauben abzulehnen, weil sonst jedes Dogma jedes Bekenntnisses den gleichen Anspruch auf Anerkennung hatte; aber auch Wissowatius wollte ein dristlicher Theologe beißen. Tropdem bleibt der Socinianismus gedanklich und geschichtlich eine Vorfrucht des Deismus und somit des Atheismus. Es ist kein Rufall, daß Spinoza in seinem theologisch-politischen Traktate manche Tendenz des Socinianismus aufnimmt und nur mit unvergleichlich schärferem Schnitt das Ziel der Philosophie vom Riele der Religion trennt. Und wieder ist es kein Zufall, daß im 19. Jahrhundert ein Mann, der sich wieder einen Unitarier nennt,

der Amerikaner Theodor Parker, in einer Untersuchung über religiöse Fragen ("A discourse of matters pertaining to Religion" 1846) has Abeal einer absoluten Religion aufstellt, die bei allen Verbeugungen por Resus Christus wirklich tein Christentum mehr ist. Man musse aufboren mit den Anterpretationskünsten, die widervernünftige Dinge verteidigen wollen: man muffe jede Autorität der Bibel aufheben; darin bestehe der Fortschritt der neuen Unitarier gegenüber den alten Socinianern. "Unser Christentum ist leeres Geschwäh: es ist nicht im Bergen, nicht in der Rand. nicht im Ropf, sondern lediglich auf der Zunge." Aur die religiös gerichtete Stimmung unterscheibet einen solchen neuen Unitarier von den Feinden des Christentums.

## 3wangigfter Abichnitt

## Die Socinianer in Bolen

Die Neigung war vorhanden, wenn auch nur selten der Mut, jede Offenbarung zu leugnen, und sich so ungefähr auf eine eklektische Religiosität zu beschränken, auf einen fast abstrakten Gottglauben; die Eigenschaften des alten Judengottes wurden zögernd verworfen, doch seine Einzigkeit wurde festgehalten, demonstrativ gegen die Dreieinigkeitslehre. Eine besondere Erklärung verlangt jedoch der Umstand, daß dieser beidnische Aufstand gegen ein allgemein angenommenes driftliches Dogma just in dem fernen Polen Ausbreitung fand und nur dort — wenigstens für ungefähr hundert Jahre — zur Gründung einer antitrinitarischen Rirche führte. Diese Erklärung darf natürlich nicht aus philosophischen Deduktionen, darf nur aus wirklichen Verhältnissen herausgeholt werden. Nun ist aber bei diesem Zug nach dem Osten doch wichtig, daß die Freidenker schon seit Jahrhunderten — wie wir gesehen haben — den Islam als den Ausdruck eines reinen Monotheismus, also des Deismus, zu betrachten sich gewöhnt hatten. In der Geschichte von den drei Ringen, in der sich die mittelalterliche Unchristlichkeit am schönsten spiegelt, spielt der Aslam nicht die schlechteste Figur. Sein Ring sieht dem echten Ringe am ähnlichsten. Ich mochte beinahe zu sagen wagen: der Islam war beimlich die Abealreligion aufgeklärter Christen. Und diese Vorstellung ware nicht gang falsch.

Wenn der Aslam nicht in Assen entstanden wäre und sich nicht (ab- Islam gesehen von den Eroberungen) ausschließlich unter außereuropäischen Völkern verbreitet hätte, so würde man meinen Gedanken gar nicht paradox finden: daß der Allam nichts weiter ist als eine driftliche Sette und zwar diejenige, welche die größte Rahl der Anhänger besitzt. Die Ahnlichkeit

zwischen dem Jslam und allen den christlichen Setten (von den Arianern bis zu manchen Gruppen des Protestantenvereins), die nur die Sottestindschaft Jesu leugnen, wird ganz deutlich, wenn die Außerungen des Roran über den Propheten Jesus Christus vorurteilslos verglichen werden. Die Vorstellung freilich, daß Sott einen Sohn gezeugt habe, wird mit äußerster Kraft der Sprache abgelehnt; aber sonst wird Jesus als ein Sesandter Sottes, als der Seist, als das "Wort von Sott" anerkannt und seine wunderdare Erscheinung gewissermaßen noch über die von Mohammed gestellt; denn auch der Koran läßt den christlichen Propheten von einer undessechen Jungfrau geboren werden.

Die driftlichen Rirchen, die katholische, die griechische und die protestantischen, haben diese Vorstellung, daß nämlich der Islam eine driftliche Sekte sei, niemals begreifen wollen oder haben sich mit aller Macht dagegen gesträubt: für die driftlichen Völker aller dieser Ronfessionen sind sogar die Mohammedaner, weil da der Religionshaß durch tiefe Rassenvorurteile verstärtt worden ist, ganz besonders "die Ungläubigen", wie wiederum alle Abendländer für diese ungläubige Hunde sind, "Giaurs," was ursprünglich nur "Leugner" bedeutete. Immer wurden die Retzer des eigenen Glaubens wütender verfolgt als die Bekenner gang fremder Religionen: zu den sogenannten Gökendienern wurden Missionare geschickt, gegen die Mohammedaner wurde (und vor dem Weltkriege noch in Rußland) der Kreuzfrieg gepredigt. Bei dieser Verdammung der Mohammedaner als der ganz besonders Ungläubigen wird halb unbewußt ein Kniff angewandt: diese Leute beten einen ganz anderen Gott an, der den schrecklichen Namen Allah trägt. Als ob man den Haß der deutschen Soldaten gegen die Franzosen durch die Mitteilung reizen wollte, dieses Volk glaube an einen Gott namens Dieu. Nein, Allah ist und bleibt schon der alte Judengott, ist auch etymologisch nur eine Anderung des ursprünglichen hebräischen Gottesnamens El. Wie dem auch sei, der antitrinitarische Glaube in Westeuropa hatte keinen Vorteil davon, daß er sich auf eine Wesensähnlichkeit mit dem Islam berufen konnte; ber Sultan war weit und verhaft. Sanz anders lag die Sache im Often, wo der Sultan die Großmacht war, mächtiger als der Raiser, oft machtiger als die einheimischen Könige. In Polen, in Ungarn und in Siebenbürgen war es schon von Bedeutung, wenn der Gultan sich sagen ließ, die Antitrinitarier wären eine Sekte, die ungefähr den Glauben der Mohammedaner teilten, wenn also dem Gultan die Antitrinitarier willkommenere Nachbarn waren als die großen driftlichen Kirchengemeinschaften, die sich rechtgläubig nannten; als im 17. Jahrhundert der König von Dänemark und der Kurfürst von Brandenburg die polnischen Soci-

nianer vor den Verfolgungen der Gegenreformation schützen wollten. richteten sie nichts aus; im 16. Jahrhundert war den Regern die Gunft des Sultans in Polen, Ungarn und Siebenbürgen sehr nüklich gewesen.

Dazu kam, namentlich in Polen, eine ausgesprochene Neuerungssucht der herrschenden Rlasse, des Abels; die Schlachta, ihren Rönigen gegenüber sehr frei, liebte die deutschen Nachbarn nicht, war aber sonst allen Rühnheiten sehr zugänglich, die aus dem Westen tamen. Die buffitische Bewegung schon batte bis nach Bolen gewirtt, und nicht erst seit dem Passauer Vertrag (1552) tonnten stofweise große Raufen der Bobmischen Brüder in Polen einwandern; nach der Schlacht am Weißen Berge tam neuer Buzug. Schon zu Luthers Lebzeiten waren die Bobmischen Brüder in Polen so start geworden, daß Luther, der fie anfangs betämpft hatte, seinen Frieden mit ihnen zu schließen für klug hielt. Lutheraner gab es bekanntlich in Oftpreußen sehr bald nach dem Auftreten Luthers: mit dem Einseken der Gegenreformation begann auch die Einwanderung verfolgter Lutheraner nach Polen selbst. Die polnischen Röniae. unbekummert um nationale und religiose Vorurteile, waren frob, gewerbfleißige und ruhige Leute in ihr Land zu bekommen. Einige Abelige ichlossen sich den Böhmischen Brüdern oder den Lutheranern an: mit viel größerem Eifer aber nahmen die meiften Abeligen die romanische Form der Reformation auf, den Calvinismus. Besonders in Rleinpolen (um Rratau), aber auch in Grofpolen (Bosen) und in Litauen gewann ber Calvinismus so an Ausbehnung, daß die protestantischen Bolen. wenn sie sich jemals ehrlich geeinigt hatten, ihr Vaterland zu einem ausgesprochen protestantischen Reiche hätten umbilden können. Und wenn — was freilich nicht vergessen werden darf — hinter dem Abel ein gebildetes Volt gestanden hätte; daran fehlte es; als die Gegenreformation den polnischen Abel in erstaunlich turger Beit zur römischen Rirche gurudgeführt hatte, war das polnische Volk sehr leicht gegen alle Protestanten und besonders gegen die Socinianer zu fanatisieren.

Der Mann, der den Arianismus in Siebenbürgen zu Ansehen brachte Biandrata und, da sein Fürst Rönig von Polen wurde, dem östlichen Socinianismus einen Boden bereitete, war Blandrata. Georg Blandrata, oder Biandrata, ein Ataliener, wurde um 1515 geboren. Er war Argt. Der Anquisition verdächtig geworden, flüchtete er junächst nach Bolen, dann nach Genf, wo er mit Calvin in Streit geriet. Calvin scheint ihm, wie anderen italienischen Antitrinitariern, Fallen gestellt zu haben. Blandrata begab sich wieder nach Bolen, 1558, wo die Gewissensfreiheit auch für die Antitrinitarier galt. Auch aus Polen vertrieb ihn Calvin. Er ging nach Siebenbürgen, wo er aus seiner wahren Aberzeugung kein Hehl mehr machte,

daß er nämlich die Gottheit Christi leugnete. Er starb nach 1585. Es beikt. daß sein eigener Neffe ihn umgebracht habe. Wahrscheinlich hat sich Blandrata in seinen letten Lebensjahren von jeder Gemeinschaft mit irgendeiner Sekte gelöst, auch den Socinianern nicht mehr Gefolgschaft geleistet und sich einer steptischen Freidenkerei auf eigene Faust hingegeben. Er war mit seinen Genossen Alciatus und Gentilis offenbar mitverantwortlich für die Bewegung, die in Polen noch vor der Begründung der socinianischen Sekte zu einem Abfall von der rechtgläubigen Dreieinigkeit führte. Doch diese Arianer mußten vorsichtig auftreten und sich dreben und wenden, um nicht in ihren Worten gegen das Apostolikum zu verstoßen. Auf einer Synode von 1561 legte Blandrata ein Bekenntnis ab, das sich fast gar nicht von dem der Reformierten unterschied. Erst in Siebenbürgen, wo er den Fürsten Johann Sigismund gang für sich gewann, lehrte er eine himmlische Monarchie, leugnete er die Gottheit Christi und des Beiligen Geistes. Sein Schüler Davidis erft, den er nach Siebenburgen gebracht und zum Hofprediger gemacht hatte, ging dann so weit, die Anbetung Christi nicht bulden zu wollen. Faustus Socinus, der dem Blandrata viel verdankte, hat ihm vorgeworfen, er sei geldgierig gewesen und habe am Ende seines Lebens die Socinianer verachtet und im Stiche gelassen. Andessen wirft der Angriff ein schlimmes Licht auf den Angreifer selbst. denn Faustus Socinus spielt auf das Gerücht, Blandrata sei von seinem ungeduldigen Erben erwürgt worden, boshaft an und fügt binzu, fo geschehe es immer nach dem gerechten Ratschlusse Gottes. Man sieht, auch die Antitrinitarier in Polen bekämpften einander nicht nur mit dogmatischen, sondern auch mit sehr materiellen Waffen.

Davidis

Franz Davidis (geb. um 1510, gest. 1579) war ein eingeborener Siebenbürger, wahrscheinlich sächsischer, nicht ungarischer Abstammung, der Sohn eines armen Handwerkers. Noch 1552 wurde er zu den Ratholiken gerechnet. Dann schloß er sich den siegereichen Lutheranern an und bald wieder, als der Calvinismus durch hösische Einflüsse an Boden gewann, den Reformierten. Ein Segner wirst ihm vor, er sei überaus neuerungssüchtig und ehrgeizig gewesen, habe seine Freude gehabt an theatralischen Disputationen und wolle immer ohne Nebenbuhler und ohne Vorgesetzen an der Spitze einer Bewegung stehen. Blandrata, der seit 1563 in Siedenbürgen eine entscheidende Rolle spielte, als Leibarzt und Vertrauensmann des jungen Fürsten Johann Sigismund, suchte vergebens eine Union zwischen Lutheranern und Reformierten herzustellen. Davidis widersetze sich, nur noch Reformierter, nur noch Ungar. Doch bereits hatte sich in ihm eine neue Wandlung vollzogen. Aus Italien und der Schweiz, unmittelbarer aus Ungarn und Polen, waren arianische Sedanten

Dapidis 617

an den Hof, an den Adel und somit auch an die Theologen von Siebenburgen gelangt durch antitrinitarische Agitation, durch die Polemik mit dem Ataliener Stancarus \*) und durch die Nachwirkung Servets. Davidis stellte sich wieder, öffentlich seit 1566, auf die äußerste Linke: die Dreieinigkeitslehre stehe nicht im Evangelium, sei eine Erfindung der späteren Beit, mit Hilfe von Begriffen aus heidnischen Philosophen, sei erst einige Rahrhunderte nach Christi Geburt durch eine Verordnung des Raisers burchgesett worden. Vorläufig noch im Bunde mit Blandrata, brachte Davidis den Arianismus zur Anerkennung oder doch zur Gleichberechtigung mit den anderen protestantischen Bekenntnissen. Er gewann besonders die Magnaren für sich, in Siebenbürgen wie in Ungarn selbst: die Glaubenslebre war aber, abgesehen von der Dreieinigkeit, vom Calvinismus nicht sehr verschieden; Davidis durfte auf der Bohe seiner Erfolge hoffen, eine reformierte ungarische Staatskirche stiften zu können, die das Dogma von der Dreieinigkeit leugnete. Da trat der Umschwung ein. Beim Thronwechsel batten die Arianier gegen Stephan Bathorn Partei ergriffen: Stephan siegte, unterstütt von den Resuiten, die auch in Siebenbürgen die Gegenreformation betrieben, und mit der Bevorzugung der jungen Sekte war es vorbei. Ihre Duldung hörte nicht auf, weil Stephan Bathorn, der sich um die polnische Königskrone bewarb, dort nicht als ein Gegner der Gewissensfreibeit erscheinen wollte; aber die Stellung von Davidis war erschüttert. Blandrata und andere Genossen fielen ab, vom Hofe gewonnen, und Davidis selbst verlor seine moralische Macht durch einen Scheidungsprozeß, in welchem er mit einiger Verachtung behandelt wurde. Davidis blieb hartnäckig und wollte jett — vielleicht nur aus Trot, vielleicht unter dem Einflusse Servets — das Außerste wagen und die Anbetung Chrifti abschaffen. In diesem Streite war es, daß Faustus Socinus von Blandrata gegen Davidis zu Hilfe gerufen wurde: Rauftus blieb in der Sache sich selbst getreu, da er die Nichtanbetung

<sup>\*)</sup> Stancarus (geb. um 1500, geft. 1574) hatte mit den Humanisten nur das gemein, Stancarus bağ er ausbundig ju ichimpfen wußte; auch auf die reformierte Partei, der er eigentlich angehörte. Er war ein Renner ber orientalischen Sprachen, barin also mobern, in seiner Methode aber ein Scholastiter; Betrus Lombardus ichien ihm mehr wert als hundert Luther, zweihundert Melanchthon, breihundert Bullinger und fünfhundert Calvin. Baple tonnte gang ernsthaft die Frage aufwerfen, ob Stancarus ein Reger gewesen mare. In Dabrheit war er bas enfant terrible bes Calvinismus, weil er in feinen Schimpfereien die fubtile Frage nach bem Berhaltniffe bes Mittlers zu bem Gottvater auf die Spike trieb, fo daß bas Wort Trinitat ichlieglich nur ein besonderer Name für die einzige, einfache und unteilbare Sottheit murbe. Auch der theologische Begriff der Person verlor bei ihm die Bedeutung, die er für die Rechtgläubigen hatte. Man tonnte aus den scholaftischen Gubtilitäten des Stancarus wiederum je nach der eigenen Nelgung etwas Pantheismus oder etwas Arianismus herausspinnen. Er ftammte aus Mantua.

Christi als undristlich, als einen Judaismus — erst fast zweihundert Jahre später sagte man Deismus — verwarf; aber er scheint gegen Davidis auch Spionendienste geleistet zu haben und an der letzten Verfolgung beteiligt gewesen zu sein. Als Davidis in einer Predigt (29. März 1579) die Andetung Christi mit der Andetung der Gottesmutter und der Heiligen auf die gleiche Stuse des Göhendienstes stellte, dann auch die übernatürliche Geburt Christi leugnete (diese und ähnliche Thesen aber ertlärte Davidis für Fälschungen seiner Worte), wurde er verhaftet und als Gotteslästerer zu lebenslänglichem Kerker verurteilt. Er war schon während des Prozesses ein gebrochener Mann und starb ein halbes Jahr nach seiner Verurteilung. Es gibt noch heute in Siedenbürgen Unitarier, die den Davidis als den Stifter ihrer Sekte verehren.

Gentilis

Zuerst nach Genf, dann für einige Jahre nach Polen, endlich wieder nach der Schweiz weist das Leben eines unglücklichen Italieners, der wie Servet ein Märtyrer arianischer Überzeugung wurde. Gentilis (Giovanni Valentino Gentile) aus Cosenza in Ralabrien ist vielleicht als Blutzeuge des freien Denkens noch merkwürdiger als Gervet; nur weil Calvin seinen Tod nicht so unmittelbar auf dem Gewissen hatte wie dreizehn Jahre vorher den Tod des Spaniers, nur darum machte das blutige Ende des Gentilis geringeres Aufseben; nur so konnte es auch kommen, daß die Alten des Prozesses in Vergessenheit gerieten und für verloren gelten konnten; erst vor vierzig Rahren wurden sie wieder entdeckt und berausgegeben. Wir wissen nicht, wann Gentilis geboren wurde. Er gehörte zu den konservativen Italienern, die in den ersten Jahrzehnten der Reformation in Italien selbst eine bescheidene Kirchenbesserung anstrebten. Bekanntlich waren eine Zeitlang sogar römische Rirchenfürsten dieser Bewegung nicht abgeneigt; als dann aber mit dem Tridentinum die Gegenreformation einsetzte, zuerst in Italien selbst, wurde diesen evangelischen Italienern der heimatliche Boden zu heiß und sie flüchteten dorthin, wo die nächste Freistatt zu locken schien, nach Genf. Hier tritt Gentilis etwa 1556 auf, als ein Mitglied der italienischen Gemeinde, als ein Freund von Blandrata, Alciati und Gribaldo. Er hat über die Trinität keterische Ansichten, wahrscheinlich bat er sie von Servet übernommen. Der Prediger der italienischen Gemeinde denunziert ihn; Gentilis wird gezwungen, ein rechtgläubiges Bekenntnis zu unterschreiben, wird aber als ein Rückfälliger verhaftet. Er versteht sich zu soviel Nachgiebigkeit, daß es für diesmal (1558) bei der Verurteilung zu einer öffentlichen Abbitte sein Bewenden hat; bei Todesstrafe aber soll er die Stadt nicht verlassen dürfen. Gentilis entflieht dennoch, die nach Lyon und Grenoble, und wagt es sogar, ein Buch berauszugeben, worin er - und das ist Gentilis 619

bezeichnend für Gentilis — die Terminologie von Calvins Trinitätslehre angreift; hier sei von dem Streite nur erwähnt, daß Gentilis mit subtiler Sophistik die Ewigkeit auch des Sohnes anerkennt, daß aber doch nur Gottvater Gelbstwesenheit (adrovoca) besitt. Die damalige Bedeutung Polens für die evangelische Bewegung ist daraus zu ersehen, daß Gentilis die erste seiner Schriften dem Könige Sigismund widmete, wie schon Calvin selbst dem Rönige in gleicher Weise geschmeichelt batte.

Aber Gentilis geht selbst nach Polen. Das Unglück wollte es. daß bald nach der Ankunft des Gentilis die Antitrinitarier aus der Verbindung mit den übrigen evangelischen Setten ausscheiden mukten: und als insbesondere die Anabaptisten und Tritheisten des Landes verwiesen wurden. schien der Schutz derer vom polnischen Abel nicht mehr hinreichend. Gentilis kehrt 1566 nach der Schweiz zurück, vielleicht weil Calvin schon tot war. Gentilis will in Ger, das zur Landeshoheit von Bern gehörte. wirken und die Gegner in einem Religionsgespräche überzeugen. Er wird abermals verhaftet und nach kurzem Prozeß zum Tode durch das Schwert verurteilt. Er war nicht eigentlich ein Aufklärer, eher ein dogmatischer Antitrinitarier: aber gegenüber der Schulmeisterei des Faustus Socinus batten seine Schriften doch einen start kritischen und aufregenden Charatter. Ihm wurde nachgesagt, er hatte von der Dreieinigkeitslehre im Anfang als von einem Tritheismus, später als von einer menschlichen Erdichtung geredet; und seine Rlage über die Ungehörigkeit all der scholastischen Ausdrücke, von denen alle Definitionen des Trinitätsdogmas wimmelten, drangen doch tiefer in das Wesen des ganzen Streites, als die Lehrbücher des Faustus Socinus.

Der italienischen Gemeinde in Genf gehörte wenigstens geistig auch Gribaldo Matteo Gribaldo an, ein Zurist aus Badua, den das tragische Schicksal des Gottsuchers Francesco Spiera aus der Beimat hatte flüchten lassen. Innerlich jum Protestantismus bekehrt, hatte Spiera aus Angst vor ber Anquifition öffentlich widerrufen. Diese Sunde gegen den Beiligen Geift ließ ihm teine Rube mehr. "Es ift schredlich, in die Bande des lebendigen Gottes zu fallen." Spiera starb wenige Monate nach der Beilegung seines Prozesses, nach der Volksmeinung durch Selbstmord, nach der Meinung der Geiftlichen im Wahnfinn, jedenfalls als ein Opfer der Verfolgungen. Für Calvin waren die Gewissensqualen des armen Spiera nur ein Anlag, zum Fanatismus aufzurufen; die italienischen Protestanten, die diese Qualen mit angesehen hatten und darüber in ergreifender Beise berichtet haben, suchten ihr Beil erst recht außerhalb Italiens; unter ihnen auch Gribaldo; unter ihnen auch Vergerio, auf dessen Fürsprache Gribaldo einen Ruf nach Tübingen erhielt. Aber Gribaldo hatte sich aus einem Calvinisten

zu einem halben Arianer weiterentwickelt. Er ging nach Senf, vielleicht um durch Unterredungen mit Calvin selbst Ruhe zu finden. Calvin wies ihn zurück. Er wurde in Bern verhaftet, um seiner Recherei willen oder weil er dem Sentile eine Zuslucht gewährt hatte. Er gab Zusicherungen seiner Rechtgläubigkeit und erlangte so seine Freiheit wieder. Da er sich jedoch in Bern nicht mehr sicher fühlte, entsloh er nach Savopen. Dier starb er (1565) an der Pest und konnte nicht mehr zum Tode verurteilt werden.

Allciati

Ein anderer Genosse des Gentile war der Piemontese Alciati, der den Freund einmal aus dem Gefängnis befreite und mit ihm nach Polen ging. Dort wandte er sich nach Danzig. Nicht ohne Spaßhaftigkeit ist die Geschichte, wie er der Mißhandlung durch polnische Studenten entging. In der Zeit, da die Zesuiten in Rleinpolen den Pöbel und die Studenten gegen die Antitrinitarier hetzen, soll Alciati in Lebensgesahr geraten sein; da rief er: er sei kein Arianer, sondern ein Marianer, d. h. er glaube daran, daß Jesus Christus der Sohn der Maria sei. Der Haufe begnügte sich mit diesem Seständnisse.

Simon Simonius

Ausführlicher muß ich oder will ich doch einen anderen italienischen Arianer behandeln, weil mir die Auffindung seiner Schriften febr viel Mühe gemacht hat und weil diese Mühe sich am Ende doch lohnte und diefer Mann, Simon Simonius aus Lucca, ebenfo merkwürdig wie unbetannt ift. Auch ihn verfolgten die protestantischen Bapitlein in Deutschland mit einem besonderen Hasse, als ob sie geahnt hätten, daß der halben Rirchenreform Deutschlands von nirgendwo solche Gefahr drohte wie von den echten Nachfolgern des gottlosen italienischen Rinascimento. Bu den echten und heldischen Nachfolgern gehörte Simon Simonius freilich nicht; aber das Bild der Italiener, die von der katholischen Kirche abgefallen waren, doch - humanistisch und philosophisch weiter als die Deutschen und Franzosen — bei den Dogmen der Lutheraner oder Reformierten kein Genüge fanden, die Dogmenkritik und Bibelkritik trieben und so das begannen, was etwa hundertfünfzig Rahre später als Aufklärung den Gesamtgeist umgestaltete -, das Bild wäre unvollständig, wollte ich nicht an Simon das Musterbeispiel geben der anderen Italiener, die ohne inneren Anteil an religiösen Fragen in der arianischen Bewegung ihr Fortkommen suchten. Auch unter den Humanisten batte es, wie man weiß, solche Mitläufer gegeben, schäbige Gesellen, die um einer Brotstelle willen beschworen, was die Mode des Tages gerade forderte. Ich glaube nicht zu bart zu sein, wenn ich den Arzt Simon Simonius aus Lucca zu diesen Leuten rechne. Es war nicht bequem, über diesen Krakeeler auch nur so weit ins Klare zu kommen, wie ich jetzt

au sein hoffe. In einer Professoreneingabe gegen den Atheismus, die Thomasius in seinem eigenen Rechenschaftsbericht ("Juristische Händel" III, S. 74 ff.) abgedruckt hat, fand ich den Namen des Simonius zum ersten Male, dazu gotteslästerliche Anführungen aus einem Buche "Simonis Religio", das ebenso entsethlich sein sollte wie die Schrift de tribus impostoribus. Eine der zitierten Stellen bot wirklich das Aukerste an Atheismus. Es war sehr leicht festzustellen, daß sich einige Notizen über diesen verschollenen Simonius gleich in bequem zugänglichen Büchern fanden: Baple hat ihm in seinem Wörterbuche einen kleinen Artikel gewidmet, Bruder in seinen "Rurgen Fragen" (VI, S. 394 ff.) einen eigenen Paragraphen. Doch beide unendlich gelehrte Schriftsteller schienen die Schriften des Mannes nicht selbst in Händen gehabt, "Simonis Religio" nicht selbst gelesen zu haben; sie zogen ihre Schlusse, oft überraschend scharffinnig, aus fremden Berichten oder gar aus Angaben damaliger Handbücher. Bayle kennt keine einzige Schrift des Simon Simonius, vermutet aber schon richtig, daß "Simonis Religio" nicht von ihm berrühre, sondern eine Streitschrift gegen ihn sei. Auf die Annahme gestütt, gewisse Briefe Bezas (etwa von 1568) seien an Simonius gerichtet, kann Banle als Meinung des Beza mitteilen: Simonius sei überaus frech gewesen, benn er babe über die Menschwerdung Christi Gedanken vorzubringen versprochen, die nicht einmal der heilige Paulus widerlegen könnte; Simonius sei noch viel schlimmer gewesen als die socinianischen Reger, denn er habe gesagt, die arianische Lehre über die Trinität unterscheide sich von der rechtgläubigen nur so, daß die Reter noch abgeschmackter seien als die Orthodoren. Simonius war um 1568 Professor in Beibelberg: wenn also Banle die Briefstellen richtig deutet, so haben wir da einen sehr merkwürdigen Beweis dafür, daß man in der Pfalz damals nicht nur allerlei zwinglianische Verwegenheiten vortragen, sondern eine durchaus gottlose Gesinnung — etwa unter vier Augen — äußern durfte.

Brucker weiß dazu noch, daß Simonius bereits in Genf durch Calvin und Beza verfolgt worden sei. Leipzig habe er verlassen müssen, weil er in etlichen wichtigen Artikeln nicht mit der Kirche übereinstimmte. Brucker weiß bereits bestimmt, daß der italienische Arzt Simonius, der zu Prag katholisch wurde, wohl um kaiserlicher Leibarzt zu werden, der nachher als Leibarzt des Königs von Polen so viel von sich reden machte, identisch sei mit dem berüchtigten Atheismi II, S. 43, und Inselix Literator XV, S. 354) und auf August Baper (Memoriae historico-criticae librorum rariorum, S. 254). Noch wird bei Brucker Thomasius zitiert, und zwar die "Historie der Weisheit und Torheit", II, S. 63 (nach Vogelii "Annales

Lipsienses"), nach der Simonius als Professor der aristotelischen Philosophie nicht in die Fakultät sei ausgenommen worden; man habe ihn für einen Altheisten gehalten, der weder Gott noch Teusel geglaubt; er sei wegen seines üblen Lebenswandels vom Kurfürsten August entlassen worden, dann aber Leibarzt zuerst des Kaisers und später des Königs von Polen gewesen. Thomasius verachtet dieses gemeine Geschrei; Simonius habe Mißgunst erregt, weil er beim Kurfürsten in großen Gnaden gestanden habe, ein geschickter und gelehrter Mann gewesen sei, weil er die Fehler der philosophischen Fakultät von Leipzig gar zu genau angemerkt und den Professoren, "die das Praejudicium auctoritatis gar zu sehr verteidigt, kräftiglich widerstanden, wovon er (Chomasius) Beweis in Händen habe". Und Christian Thomasius konnte recht gut wissen, was an der Leipziger Hochschule hundert Jahre vor ihm sich ereignet hatte; freilich war er sicherlich geneigt, die Vorgänger seiner persönlichen Feinde ins Unrecht zu sehen.

Das Bamphlet selbst, das weder Banle noch Bruder gekannt haben, ist in Krakau 1588 erschienen und gehört zu den seltenen Büchern. Der Titel lautet: "Simonis Simonii Lucensis, primum Romani, tum Calviniani, deinde Lutherani, denuo Romani, semper autem Athei summa Religio. Authore D. M. S. P." Das Glaubensbekenntnis (symbolum) des Simon besage (S. 11): "Ach glaube an dreierlei, an den Himmel und die Erde. An den Himmel, den Vater und Schöpfer aller Dinge, an die Erde, die Allmutter und die Allernährerin, und an des Himmels Form — die jedoch nur Wärme ist und eine Eigenschaft —, die alles fühlt und alles versteht. Dies offen zu sagen, hindert mich Pontius Pilatus." In ganz Europa sei Simon von Lucca bekannt als zügellos und schändlich, der Verleumdung, der Luge und der Unflätigkeit ergeben. Er fei tein Bhilosoph, kein Chrift, des Menschennamens unwürdig. Er behaupte, kein großer Denker habe jemals Gott verehrt. Er wird beschuldigt (S. 4), nicht nur katholisch, reformiert und lutherisch, sondern auch arianisch gewesen zu sein: in Böhmen sei er wieder katholisch geworden, aber immer und überall ein Mezentianer (Virgilius erzählt von einem Gottesverächter Mezentius) gewesen. "Wie hast du, geistlicher Romödiant, das Lachen verhalten können, da du heuchlerisch und verlogen zu Prag in der großen Versammlung himmel und Erde zu Beugen deiner Bekehrung anriefst?" Das Symbolum wird (mit Berufung auf S. 47 und 51 libri Vilnensis) in seinen Anfangsworten noch einmal und anders mitgeteilt: "Wir verehren den Himmel anstatt des Schöpfers, die Erde aber als die Mutter aller stofflichen Dinge. Nicht die Vernunft bewegt die Welt, sondern die belebende Wärme ift des himmels Form und bewirkende Urfache."

Der Verfasser des Pamphlets will zwei Schriften des Simon besitzen, in benen alle Priester possenhaft verspottet werden.

Der kleinen Flugschrift sind noch einige Blätter beigedruckt, "Probitas Mariti Simonis Simonii", ein wütender Ausfall gegen die Unsittlichkeit der neuen Lehre: die Abschaffung der Sehe sei einer Vermehrung der Volkzahl günstig, mit mehr Bequemlichkeit und mehr Vergnügen der Männer. In einem sehr volkreichen Staate würde die Masse herrschen. "Siehst du denn nicht, Wahnsimmiger, daß die Sehe auch dann nicht vernichtet würde, wenn du in deinem Stalle viele Hühner, in deinem Jause viele Beischläferinnen hättest, außer du wolltest, ein neuer Viogenes, die Sache auf offener Straße abmachen." Am gröbsten wird die Sottlosigkeit des Simon in einem Sate dargestellt (S. 19), der offenbar nicht den Schriften des Simon entnommen, sondern vom Gegner geprägt ist: "Ede, bibe, lude, jam Deus figmentum est."

Ein handschriftlicher Vermerk in dem Exemplare der Königlichen Vibliothek von Berlin weist darauf hin, daß Simon seinen Prager Widerruf in einem Briefe an Selneder zurückgenommen habe.

Aus den Schriften des Simon führt der Verfasser des Pamphlets noch das Wort an, die Religion gehe die Menschheit überhaupt nichts an; nicht einmal das Sefühl der Ehrfurcht gegen Eltern, Lehrer, Fürsten, Verwandte, Freunde und Vaterland wolle dieser Altheist bestehen lassen.

Obgleich nun das Pamphlet sonst nur aus Grobheit und öder Rhetorik besteht, mußte die Spur dieses Simon Simonius doch versolgt werden; ein Socinianer, der sich offen zum Atheismus bekannte, war ein seltener Vogel. Ich will möglichst turz berichten, was eine zunächst abstoßende, zuletzt turzweilige Veschäftigung mit den Schriften des Mannes mich gelehrt hat.

Noch von Genf aus, 1567, ließ Simon Simonius eine polemische "Interpretatio" ausgehen gegen den Tübinger Prosessions, der als ein betannter Arzt und Theologe, dabei als ein strammer Aristoteliter, sich in die scholastischen Streitigkeiten des jungen Protestantismus eingemischt hatte. Der Streit dreht sich um das Abendmahl, zumeist um die Allgegenwart des Leibes Christi. In seiner Klopssechterei erscheint Simon oft rechthaberisch, niemals freidenterisch oder gar blasphemisch. Der Jargon der Schule mag uns noch so parodistisch anmuten, er ist ernsthaft gemeint, auch bei der Untersuchung der Frage, wie die eine Person der Trinität neben der anderen, wie der Sohn zur Rechten des Vaters sitzen könne. Als eine unübersetzbare Probe dieses Sprachmisbrauchs mag gelten, daß man vom Menschen die sessio aussagen könne, doch nicht das sedere. Im Februar 1571 veröfsentlicht Simon

als kleines Flugblatt eine Erklärung darüber, weshalb er seine Replik auf eine Antwort des Tübingers (die Replik liege seit zwei Jahren bereit) immer noch nicht herausgegeben habe. Wir erfahren, daß Simon, als die Antwort des Tübingers erschien, in Frankreich unter den Gefahren des Bürgerkrieges lebte ("Du kennst die Geschichte", ruft er dem Adressaten des Flugblattes zu), daß er dann nach Genf zurücklehrte und dort an der Pest erkrankte, daß er hierauf nach Heidelberg und endlich nach Leipzig berufen wurde. Bu diesen aufälligen Störungen sei noch die menschliche Bosbeit gekommen, um die Orudlegung der Replik zu verhindern. Überall sei der Druck von den Freunden des Tübingers verboten worden. Ein beigefügter offener Brief fordert den Professor Schegkius heraus, seinen Widerstand gegen die Drucklegung aufzugeben. Nach den mitgeteilten Rapitelüberschriften behandelte diese Replik die gleichen Fragen wie die "Interpretatio" von 1567, gewiß ebenso abstrus und scholastisch. Von einer Neigung zu Blasphemien kann wiederum keine Rede sein.

Als Leipziger Professor der Medizin und der Philosophie gab Simon ein Büchlein "Über den wahren Abel" beraus, das viel gelesen worden sein muß, da es noch 1616 und dann wieder 1662 (beide Male in Jena) nachgedruckt wurde. Eine Deklamation im Geschmacke der Reit: kein Sat, der nicht mit Stellen aus Ariftoteles bewiesen wurde. Der Verfasser hält es schon für eine Rühnheit, wenn er es vor seinen adeligen Studenten ausspricht, daß der mahre Abel durch körperliche oder sittliche Schwächen der Entel wieder verloren geben könne, daß der Abel nur ein accidens sei. Das Sanze ist der Schülerauffat eines Professors, so rhetorisch und so gedankenarm, daß der Urheber weder der politischen noch der religiösen Freidenkerei verdächtigt werden kann.

Da stiek ich bei weiteren Nachforschungen endlich auf eine anonnme Schrift, die offenbar der vom Pamphlet denunzierte liber Vilnensis war: "Commentariola Medica et Physica ad aliquot scripta cujusdam Camillomarcelli Squarcialupi etc. Vilnae 1584". Beigebunden war eine womöglich noch bösere Schmäbschrift gegen den italienischen Arzt Squarcialupo, die den Titel führte: "Simonius Supplex". Da hatte ich endlich die Schriften, aus denen der Atheismus des Simon Simonius bewiesen Atheismus werden konnte. Auf der Oberfläche lag der Atheismus freilich nicht. Simon war 1584 schon seit acht Jahren Leibarzt des Rönigs von Polen, lebte in Rrakau, wo der Socinianismus keine Empfehlung mehr war, und war por Rabren in den Schok der römischen Kirche zurückgekehrt. So fehlt es nicht an allerlei Unterwürfigkeiten: Stephan Bathorn ift der stärtste, beste, weiseste und natürlich auch freigebigste König, die Je-

suiten — die die Gegenreformation in Polen leiten — besitzen die reine

Simons

Lehre und das reichste Wissen. Die beiden Bücher haben aber eigentlich teinen anderen Zwed als den, den Landsmann und Rollegen Squarcialuvo als einen elenden und unwissenden Quacfalber hinzustellen. Man kann nicht sagen, daß das Vorgehen des Simon just edel zu nennen sei; auch die Armut wird dem Kollegen vorgeworfen: daß er zu Basel aus Not Rorrettor einer Buchdruderei geworden fei. Eine gewisse bummelhafte Frische kann dieser Urt von Polemik nicht abgesprochen werden. Wie da mit Ausdruden wie "Gel", "zweibeiniger Gel" herumgeworfen wird, das läßt deutlich erkennen, daß man im 16. Jahrhundert noch, unbehindert von der toten Sprache, drucken ließ, was die Kollegenschaft heute nur noch zwischen vier Wänden zu sagen wagt. Ginen erfrischenden Eindruck macht es auch, wenn Simon Simonius bekennt, bei deutschen Aneipereien nicht der schlechteste Säufer gewesen zu sein. Theologische Fragen werden in dieser Schmäbschrift nur ganz zufällig berührt. Da findet sich aber (auf Blatt 47) ein verstecktes schulmeisterliches Wortspiel gegen Calvin. das zu denken gibt: nach der Prädestinationslehre CALidi VINI seien auch die Laster und alle anderen Scheußlichkeiten von Gott. Das ist nicht mehr katholischer Eifer gegen den Genfer Reformator, das ist schon Frivolität, die sich über Ratholizismus, Protestantismus und Socinianismus hinwegsett. Und da (auf Blatt 42) eine Definition des Wunders, die ganz und gar nicht rechtgläubig klingt: ein Wunder ist für uns, worüber wir uns wundern. Und nun richtig (auf Blatt 47 ff., nicht die Seiten sind numeriert, sondern die Blätter) die Stelle, welche der Verfasser des Pamphlets "Simonis Religio" im Auge gehabt hat: der Himmel ist der Schöpfer oder der Vater, die Erde die Allmutter, die Wärme die erste Bewegerin. (Dabei hat der Denunziant den rechtgläubigen oder vorsichtigen Zusak Simons weggelassen, daß himmel und Erde von einem ersten, ewigen, allmächtigen und allwissenden Wesen in Weisheit und Vorsehung geordnet seien.) Vanini ist noch ein Menschenalter später um ähnlicher Sate willen lebendig verbrannt worden, in dem Rulturlande Frankreich, nicht in dem barbarischen Bolen. Ich wollte mich mit meiner kleinen Entdeckung begnügen, froh darüber, herausgebracht zu haben, was dem Spürsinne von Bayle und Bruder entgangen war.

Schon wollte ich also auf das weitere Studium der simonianischen gantenbe Ratbalgereien verzichten, als mir ein Bundel von Streitschriften in die Bande tam, an benen zunächst auffallen mußte, daß die ausführlichste von ihnen, die mit aller Erbitterung gegen Simon Simonius gerichtet war, auf dem Titelblatte den gleichen Druder, den gleichen Drudort und die gleiche Jahreszahl trug wie das Pamphlet "Simonis Religio". Solche Rleinigkeiten sind in dem Rampfe der Socinianer noch beachtens-

Arzte

Mauthner, Der Atheismus. I. 40

werter als in der späteren Freidenkerbewegung der Niederlande. Die Streitschriften betrafen alle die Frage, ob der Leibarzt Simon Simonius in der letzten Krankheit des Polenkönigs Stephan Bathory die ärztliche Kunst richtig angewandt habe oder nicht.

Für die Geschichte der Medizin sind diese Streitschriften, die von Simonius felbst, die von seinen Freunden und die von seinen Feinden, von höchstem Belang. Ich weiß nicht, ob sie für solche Zwecke schon benütt worden sind; ich habe mich an die Urschriften gehalten, die zu lesen diesmal sehr vergnüglich war. Eine Ratbalgerei zwischen den beiden (italienischen) Leibärzten des Rönigs. Wie in einer groben Posse beschuldigen sie einander, den König entweder durch Kunstfehler oder gar absichtlich ermordet zu haben. Beschimpfungen wie Esel und Hund fliegen nur so hinüber und herüber. Die Nebenfragen sind für uns nicht weniger possenhaft. Ob Bucella (der andere Leibarzt) ein richtiger Arzt gewesen sei oder nur ein Wundarzt, ein Leichenschlächter, ein Anatom? Ob es für einen richtigen Arzt anständig sei, beim Aufschneiden der Leiche (zum Zwecke der Ronservierung) zugegen zu sein? Ob dem Rönige die Limonade des einen Arztes oder der Wein des anderen Arztes verhängnisvoll geworden sei? Ob der Rönig zu viel Theriak bekommen habe? Zum Beulen ist es, daß über jeden Stublgang des Rönigs berichtet wird, daß aber die beiden Leibärzte am Rrankenbette hauptfächlich darüber streiten, ob der König (ich zitiere genau, ich treibe keinen Scherz) an Afthma oder an Epilepsie leide. Man einigt sich ungefähr auf asthmatische Synkope, und der Kranke stirbt. (Ich bilde mir natürlich nicht ein, die Frage nach mehr als dreihundert Jahren aus den gegenseitigen Anklagen entscheiden zu wollen; das dürfte auch einem Fachmanne schwer werden; nur möchte ich, weil ich doch das oft barbarische Latein von vier Flugschriften durchgeackert habe, andere Arbeiter darauf hinweisen, daß bei der Leichenöffnung sonst alle inneren Organe gesund aussahen und nur in der Galle zwei größere Steine gefunden wurden, einer so groß wie eine Haselnuß. der andere wie eine Erbse.)

Der Ton fast aller dieser Schriften ist so unflätig, daß keine Anschuldigung überraschen kann. Dem Bucella werden gegen dreißig Morde, durch Runstfehler begangen, vorgeworsen; aber andeutungsweise noch schlimmere Dinge: er sei, als er von Blandrata nach Siebenbürgen berusen wurde, ein Flüchtling gewesen, doch er sei nicht nur wegen Retzerei (Anabaptismus) verfolgt worden, sondern wegen noch viel häßlicherer Verbrechen, die man sich zu nennen scheue. Unzucht wird von der anderen Partei auch dem Simonius vorgeworsen und selbstverständlich auch Runstseller, in Leipzig und in Polen begangen, die uns hier nicht be-

ichäftigen. Aber gegen den Simonius richtet sich, in der sehr grundlichen Denkschrift eines Ungenannten (der seinen offenbar nicht unberühmten Namen aus Angst vor dem streitlustigen und unverschämten Simonius verschwiegen wissen will) eine ganze Reihe der bofesten Unklagen, die scheinbar bei einer Gruppe des Hofes, bei der ungarischen, für berechtigt gehalten wurden. Er habe seine zweite Frau vergiftet, er habe eine Tochter um ihr Beiratsaut bestohlen; einem solchen Manne wäre freilich augutrauen gewesen, daß er sich (von welcher Partei?) zur Ermordung des Rönigs bestechen ließ. Solche Dinge werden in diesen Pamphleten kaum mit noch größerer Heftigkeit vorgetragen als die Beschuldigung schlechter Latinität. Da ist es nun, ich wiederhole, sehr merkwürdig, daß von dem angeblichen Atheismus des Simonius nicht viel Wesens gemacht wird. Ich kann in sämtlichen Pamphleten nur zwei Stellen entdeden, die sich auf die Gottlosigkeit des Simonius beziehen. Der "Refutatio", die Bucella (1588) herausgab, sind einige schlechte Verse "ad Simonium maledicum" vorangestellt, in denen es heißt, er verschone weder die Götter noch irgend welche Menschen. Und des Simonius Verteidiger, wieder ein italienischer Urat, antwortet auf der vorletten Seite seines Baneanritus auf das obenhin hingeworfene Wort des anonymen Anklägers, Simonius sei ein Mann ohne jede Religion, nämlich ohne Gewissen und obne Gottesfurcht, in beinabe duldsamer Weise: auch Bucella sei aus einem Ratholiten ein Anabaptist, dann ein Arianer und endlich ein Judenfreund geworden und habe dem Rönige gesagt, das himmelreich sei für alle da: Simonius sei freilich von seinem ersten Glauben abgefallen. nachber aber wieder zurückgekehrt; übrigens sei er eben ein Mensch gewesen, ein Mensch geblieben und werde immer ein Mensch sein.

Für diese Burüchaltung in Streitschriften, die nach der Gelehrtensitte der Beit sonst rückichslos in Beschimpfung des Gegners waren, habe ich vorläusig nur eine einzige Erklärung: Simonius und Bucella waren beide Socinianer geworden oder Arianer, aus Aberzeugung oder aus Nachgiedigkeit gegen die in Polen herrschende Strömung, und mußten in diesem Punkte Nücksichten nehmen, wenn der Pseil nicht auf den Schühen zurücksiegen sollte. Simonius und Bucella waren beide alte Berren, die nicht gut noch anderswo unterzukommen hoffen dursten und darum ihre Stellung in Polen nicht gefährden wollten. Ich vermute also, daß Bucella, der der Todseind des Simonius geworden war, seinen Nebenduhler teils offen angriff, als einen gefährlichen Arzt, teils durch offiziöse Federn angreifen ließ, daß ihm aber dieser ganze Austausch von Vorwürfen nicht zu genügen schien, um den Simonius ganz zu vernichten, daß also Bucella von einem Manne, der die Maske eines Religions-

verteidigers vornahm, auch noch das Pamphlet "Simonis Religio" schreiben ließ. Den Socinianismus durfte er dem Feinde nicht vorwerfen, weil er selbst sich zu derselben Sekte bekannte und weil der polnische Abel. namentlich zur Zeit des Anterregnums, die Religionsfreiheit beschützte. Simon Simonius mußte zu einem Atheisten gestempelt werden. Go entstand das Pamphlet "Simonis Religio", das angebliche Bekenntnis zu einem fraffen Atheismus wanderte von einer geschichtlichen Darftellung in die andere, ohne Überprüfung.

Gelange ich demnach zu dem Schlusse, daß der Name des Simon Simonius Lucensis aus der Lifte der bewußten und entschiedenen Atheisten Au streichen sei, so ist meine Untersuchung doch auch nicht ohne ein positives Ergebnis für die Geschichte der Aufklärung geblieben. Wir haben gesehen, wie zahlreiche italienische Protestanten aus ihrer Beimat floben, in Genf sich freudig zu dem bekannten, was ihnen als Reform vorschwebte, wie sie, als echte Schüler der Humanisten, bald über den harten und starren Glauben Calvins hinausgingen, ernsthafte Bibelkritik trieben und so unmerklich zur Bestreitung der Dreieinigkeitslehre gelangten; verfolgt und von Land zu Land gejagt, fanden sie endlich bei dem neuerungsfüchtigen Abel Polens, in Siebenbürgen und Ungarn Unterstützung genug, um an die Stiftung einer eigenen Kirche denken zu können. Als nun Die Regerei der Antitrinitarier dort im Often keine Gefahr mehr ichien, sondern ein neues Mittel, die Gunst der Großen zu gewinnen, fand sich ein neues Geschlecht italienischer Arzte, entarteter Humanisten, die die neue Mode mitmachten und in völligem Indifferentismus sich derjenigen Sette anschlossen, die sich vom Ratholizismus am weitesten zu entfernen schien. So mögen Simon Simonius, Bucella und noch andere italienische Arzte dazu gekommen sein, ein wenig abenteuerlich, ein wenig marktschreierisch, ihr irdisches Beil bei den Socinianern zu versuchen: sie soffen mit den Deutschen, sie trieben Bibelkritik mit den Bolen und gingen mit ihren religionsfeindlichen Außerungen immer gerade fo weit, wie es die Gefete und Gewohnheiten ihrer neuen Beimat gestatteten. Charakterlose Menschen, die niemals der Geistesbefreiung dienten, die aber trokdem durch ihren praktischen Atheismus da und dort zur Lockerung der Religionsbegriffe beitrugen. Ich fürchte beinahe, daß der Italiener Lismanin, der Beichtvater der Königin Bona, der den Calvinismus und dann die Lehre der Untitrinitarier in Polen eifrig verbreiten half, zu den Geschäftsfreibenkern gehörte.

Deutsche in Polen

Der Weg der meisten italienischen Arianer hatte über Genf und Socinianer Deutschland geführt; und im Lande Luthers selbst fehlte es nicht an kleinen Herden der arianischen Reherei. Aus Deutschland war natürlich

querst das Luthertum nach Bolen gelangt; doch auch an der sozusagen wissenschaftlichen Ausgestaltung des Socinianismus beteiligten sich deutsche Theologen, nicht ohne eine gewisse Pedanterie. Die Beziehungen gehen bin und her; die Deutschen werden von polnischen Socinianern für die raditale Lehre gewonnen, wirken dann in Bolen, um endlich den "undriftlichen" Widerspruch gegen die Trinität nach Deutschland und die Niederlande zurückzutragen. So der heftige Valentin Schmalz (1572 bis 1622) aus Gotha, so Robannes Völkel (gest. 1618) aus Grimma, der ein Mitarbeiter von Faustus Socinus wurde, und zulett ein kleines socinianisches Bäpftlein; so Christoph Oftorodt (gest. 1611) aus Goslar, der im Charakter vielfach an Calvin erinnerte, eigensinnig und herrschsüchtig war und sich ohne Vorurteil bald mit den Gegnern der Socinianer, bald mit ben Socinianern selbst berumschlug. Noch wichtiger für die Ausbreitung der radikalen und eben ichon antichristlichen Lehren des Socinus waren die Deutschen, die das System des Socinianismus noch zur Zeit seines Niedergangs weiter bildeten. Unter ihnen ist als Theologe und als Agitator in erster Linie zu nennen Johannes Crell (1590-1631) aus Franten, ber die antitrinitarische Bewegung der deutschen Universität Altorf mitmachte, 1612 nach Volen entfloh und dort in Rakow, der geistigen Hauptstadt des Socinianismus, bis zu seinem Tode an leitender Stelle stand. Noch ein Enkel Crells, Samuel Crell, schrieb lange nachber (um 1700) gegen die Gottheit Chrifti, doch stand er bereits unter dem Einflusse der englischen Deiften.

Wieder in Altorf war Martin Ruarus (1589—1657) aus Holstein Ruarus für den Socinianismus gewonnen worden; er knüpfte Beziehungen mit Polen an, wurde in Ratow der Nachfolger Crells, machte dann als Mentor junger polnischer Herren (unter ihnen Wissowatius) Reisen nach Deutschland, Holland, England, Frankreich und Italien und wurde um feiner humanistischen und moralischen Schriften willen mit Schonung behandelt, als noch zu seinen Lebzeiten der Vertilgungstampf gegen die Socinianer begann. Endlich verdient unter ben deutschen Socinianern noch eine besondere Erwähnung der österreichische Freiherr Johann Ludwig von Bollzogen (1599-1661); er war ein reicher, vielseitig gebildeter Mann, dem eine glänzende Laufbahn offen stand, wenn er vom Calvinismus jur romifchen Rirche übergetreten mare; er ging aber nach Polen und wurde dort ein getreuer Socinianer. Ober vielleicht war er schon ein moderner Geist, ein entschiedener Zweifler; wenigstens hat er an der Philosophie des Descartes, die einen bescheibenen Zweifel nur zum Sprungbrett in den Dualismus benützte, eine heute noch lesenswerte Kritik geübt. Man glaubt die Psychologie Lodes zu vernehmen, wenn

man liest: nicht die Sinne werden getäuscht, sondern der Verstand. Man brauche darum aber dem Verstande nicht immer zu mißtrauen, wie man sich ja auch auf sein Sedächtnis verläßt, obgleich es nicht immer treu ist. Wir suchen solche Sedanken vergebens in der eigentlich theologischen Literatur der Socinianer.

Wir haben eben schon die Universität Altorf als einen deutschen Berd des Socinianismus kennen gelernt; auch dort konnte die unchristliche Lehre nur beimlich gedeihen, denn wer sich in Deutschland offen au Gocinus bekannte, wurde gejagt und verfolgt, von Lutheranern und Reformierten mit der gleichen Gehässigteit wie von den Ratholiken. Der Naturwissenschaftler Ernst Soner (geb. 1572, gest. schon 1612) aus Nürnberg war in Leyden durch Oftorodt und Woidowsti, die als Reisebegleiter junger Bolen nach den Niederlanden gekommen waren, für den Socinianismus gewonnen worden; vielleicht verheimlichte er seine Gesinnung sehr geschickt, vielleicht wurde seine Regerei auch geduldet, weil der Zulauf aus Polen, Siebenbürgen und Ungarn der Universität Vorteil brachte. Erst nach seinem Tode erschienen die Schriften, die ihn als einen Socinianer oder als einen Freigeist erkennen ließen; richtete sich doch eine seiner Abhandlungen gegen den Gedanken, die Ewigkeit der Köllenstrafen mit ber sogenannten Gerechtigkeit Gottes zu vereinigen. Erst nach seinem Tode ging also die Behörde gegen die Socinianer oder — wie man fagte — Arppto-Socinianer von Altorf vor. Auch gegen Neuser.

Neuser

Ein abenteuerliches, in mehr als einer Beziehung lehrreiches Beispiel von der Art, wie in den ersten Jahrzehnten nach dem Siege des Protestantismus in Deutschland Unduldsamkeit herrschte, bietet der unglückliche Aldam Neuser, der aus einem Lutheraner nacheinander in ziemlich logischer Folge ein Calvinist, ein Socinianer, ein Türke und ein Atheist wurde und vielleicht rubig in seinem pfarrherrlichen Bette zu Beidelberg gestorben wäre, hätte er nicht das Unglück gehabt, unter einem wirklich tief religiösen, theologisch interessierten Landesherrn zu leben, unter Friedrich dem Frommen von der Kurpfalz (1515—1576). Friedrich war einer von den seltenen Fürsten, die sich in die kirchlichen Rämpfe aus Aberzeugung bineinmischten: er war Calvinist und führte ben Calvinismus, zunächst ohne Barte, in ber Rurpfalz ein, kaum daß er sie (1559) ererbt hatte. Als die Ratholiken und die Lutheraner auf des Kaisers Wunsch gegen ihn vorgingen und seine Onnastie wie sein Leben auf dem Spiele standen, gab er nicht nach; einer der Reichsfürsten, der Markgraf von Baden, sagte ehrlich: "Der ist frommer als wir alle." Bu den Neuerungen Friedrichs gehörte auch die Einführung einer Rirchenzucht, wie sie durch Calvin in der Schweiz durchgesett worden war. Gegen diese den Papismus noch übertreffende Kirchenzucht empörten Neufer 631

sich alle freieren Röpfe und Herzen unter den protestantischen Theologen ber Pfalz, außer den Lutheranern begreiflicherweise auch die beimlichen Antitrinitarier oder Socinianer. Bu diesen gehörten nach der bekannten Darstellung auch zwei Pfarrer: Abam Neuser von Beidelberg und Johann Silvanus von Ladenburg. Beide gingen in ihrem antitrinitarischen Silvanus Monotheismus so weit, wieder einmal den Assam über das Christentum zu stellen, und zwar praktisch, nicht nur so theoretisch wie ihre vielen Vorganger seit der Beit der Rreuzzüge; sie knüpften Verbindungen an mit den Socinianern in Siebenbürgen und (nicht gang so unfinnigerweise, wie das dem heutigen Deutschen erscheint) mit dem Sultan selbst. Ein folder Brief wurde aufgefangen. Der Rurfürst war tein Büterich, war nicht einmal blutgierig wie sein Meister Calvin; da es sich aber nicht nur um Regerei, sondern auch um ein politisches Verbrechen handelte, ließ er den Pfarrer Silvanus, den man gefaßt hatte, nach langem Bögern (Dezember 1572) enthaupten. Neuser entkam nach der Türkei. Es wäre eine lohnende Aufgabe, die wahre Geschichte seines Glaubenswechsels auszuforschen; Schriften von ihm sind so gut wie nicht vorhanden, weil - wie erzählt wurde - die Socinianer von Siebenburgen seine gandschriften für bundert Gulden ankauften, aber nicht drucken ließen. Bu den Gerüchten, auf die wir angewiesen sind, gehört es auch, daß Neuser an den furchtbarften Folgen von Lues (dem Atheisten wurde natürlich Trunkfucht und Unzucht nachgesagt) gestorben sei, zu Konstantinopel, im Jahre 1576.

Daß die deutsche Wissenschaft sich um den merkwürdigen Mann nicht viel bekummerte, ist um so erstaunlicher, als kein Rleinerer als Lessing ibn zum Gegenstande einer seiner Rettungen gemacht hatte, unmittelbar bevor er durch die "Fragmente eines Ungenannten" seinen großen Feldzug gegen die Orthodoxie aufnahm, also schon im Geiste dieses Feldzuges. Aber die deutsche Wissenschaft liebt es nicht immer, den Spuren Lessings zu folgen; sie hat es nicht gern mit Altheisten zu tun.

Lessings Untersuchung würde wohl verdienen, allgemeiner bekannt zu sein; sie gibt eine gute Probe dessen, was unser großer Rritiker in bistorifder Rleinarbeit zu leiften vermochte. "Wieviel Schlechtes muß in dem historischen Fache geschrieben werden, ebe sich etwas Gutes schreiben läßt!" Und sie zeigt den Rämpfer für Gewissensfreiheit von seiner besten Seite. Daß Leffing, ber eben zu einem mächtigen Schlage ausholte, ber Veröffentlichung der antichristlichen Fragmente des Reimarus, an die Möglichteit dachte, nicht eben verbrannt oder geföpft, aber doch verfolgt und beschimpft zu werden wie die Freidenker des 16. Jahrhunderts, das ift gewiß. Es klingt fehr perfonlich, wenn er die "Wüterei gegen Frrende"

in ihrer ganzen Entsetlichkeit darstellt, die Unmenschlichkeit der Theologen mit dem echt Lessingschen Spigramme zeichnet: "Aur erst den Kopf ab; mit der Besserung wird es sich schon sinden, so Sott will 1", dann aber unmittelbar sortsährt: "Welch ein Slück, daß die Zeiten vorbei sind, in welchen solche Sesinnungen Religion und Frömmigkeit hießen! Daß sie wenigstens unter dem Himmel vorbei sind, unter welchem wir leben! Aber welch ein demütigender Sedanke, wenn es möglich wäre, daß sie auch unter diesem Himmel einmal wiederkommen könnten!" Man achte auf das Wort; Lessing nennt es einen demütigenden Sedanken, nicht einen erschreckenden.

Unter den Lebensumständen Neusers, die Lessing in seiner Rettung richtigzustellen sucht, sind einige uns heute gleichgültig; ob Neuser einmal oder zweimal im Gefängnisse saß, od er beim Übertritt zum Fslam auch die Beschneidung an sich vornehmen ließ, od er endlich an der Pest, an der Ruhr oder an den Folgen der Lues stard, regt uns nicht mehr auf. Auch die Frage, wie weit er mit seinem sicherlich niedergeschriedenen, aber nicht abgeschickten Briese an den Sultan Landesverrat beging, draucht nicht ernsthaft erörtert zu werden; Neuser hatte offendar den Einfall gehabt, dem Sultan die Eroberung des deutschen Neichs zum Zwecke der Ausbreitung eines reinen Deismus nahezulegen; den Zeitgenossen mochte ein solches Vorgehen eines kleinen Predigers aus der Pfalz nicht so närrisch erschen wie uns, dasur werden sie in dem Briese eher ein Verbrechen gegen die Neligion als gegen die Nation erblickt haben.

Der Brief an den Sultan berührt sich aber mit dem Punkte, den ich besonders hervorheben möchte. Bu welchem Glauben bekannte sich Neuser? Leibniz, der eifrige Politiker und gute Patriot, der mehr als hundert Jahre später einen Plan ausarbeitete, Ludwig XIV. zu einem Angriffe auf das türkische Agypten zu überreden und so die westliche Gefahr von Deutschland abzulenken, hielt den Einfall Neusers für recht gefährlich; er schrieb 1706 an la Croze: zum Glücke für die Christenheit hatten die Türken den Rat Neusers nicht befolgt, sich mit den antitrinitarischen Christen ins Einvernehmen zu setzen. Leibniz, der gründliche Renner der Welt- und Religionsgeschichte, meinte also, die Antitrinitarier, Unitarier, Socinianer (ober wie man diese Partei sonst nennen will) hätten damals eine bedrohliche Macht gewonnen. War nun Neuser wirklich ein Socinianer? Und war er deshalb geneigt, den reinen Monotheismus des Koran anzunehmen? In dem Schreiben an einen Freund, das Leffing zuerft veröffentlicht hat, erzählt Neuser die Geschichte seines Übertritts mit einer Deutlichkeit, die jedem Menschenkenner genügen müßte. Er war auf der Flucht; in Heidelberg drohte ihm der Tod; in Temeswar wurde

Neuser 633

er dem Pascha vorgeführt, der ihn hart anließ und auf Neusers Bericht. er ware in Deutschland verfolgt worden, weil er nicht an den dreieinigen. sondern wie die Türken an den Einen Gott glaubte, unter Drohungen fagte: "Wenn dem also ist, daß du allein an den einigen Gott glaubst. ber Himmel und Erden erschaffen hat, als wie wir, und bift darum von den Deinen für einen Türken gehalten worden, so beweif' itt folches mit dem Werk; werd' zu einem Türken, so sollst du nachmals zu drucken Macht haben, wider deine Feinde, alles, was dir gefällt." Neuser wurde ein Renegat, wie man das nannte, weil er sein Leben liebte und weil er. mit vielen Freidenkern seit dem 13. Jahrhundert, im Islam die Religion des unverfälschten Deismus sah. Es ist höchst wahrscheinlich, daß Neuser — ich lasse unentschieden, ob von Sause aus oder erst unter den Türken ben Roran und die Bibel für gleichwertige Bücher erklärte; es ist gewiß. daß er lehrte, man hätte Zesus Christus ebensowenig anzubeten wie den Mohammed, weil beide nur Religionsstifter, nicht Götter wären; es ist bekannt, daß eine Gruppe von polnischen Socinianern mit Neuser in dieser völlig unchriftlichen, ja eigentlich schon gang beistischen Gesinnung übereinstimmten, die Nonadoranten. Aber schon Lessing hat mit Recht darauf hingewiesen, daß Faustus Socinus, der eigentliche Organisator der socinianischen Sette, bis zum Tode Neusers sich nicht durchgesetzt hatte; daß also Neuser nicht ein Socinianer im Sinne des etwas späteren, von Faustus geordneten dogmatischen Bekenntnisses war. Ohne Zweifel aber stand er mit den viel radikaleren Socinianern in Verbindung, die wirklich keine Christen mehr waren. Wir dürfen ihn, wie den Laelius Socinus selbst. als einen konfessionslosen Nachfolger des Märtyrers Servet betrachten.

Und da ist ein besonderer Zug bemerkenswert. Man sagte und sagt noch heute von Servet, daß er den Areislauf des Blutes zuerst entdeckt oder vermutet habe; dei Serlach, der taiserlicher Gesandtschaftsprediger in Konstantinopel war und mit Neuser viel verkehrte, sindet sich eine Notiz, nach der Neuser an einer Erfindung arbeitete oder von einer Erfindung träumte, die so etwas wie ein Dampswagen werden sollte. Lessing selbst schließt seine "Rettung" mit diesem Hinweis. Man habe so viel über Servet geschrieben und nicht genug über Neuser. "Oder muß man schlechterdings ein Ausländer sein, um unsere Ausmerksamkeit zu verdienen?"

Ich werde noch einmal Gelegenheit haben, mich in der Geschichte des Socinianismus auf Lessing zu berusen. Das Interesse, das gerade Lessing an diesen raditalen und unchristlichen Resormatoren nahm, kann uns nicht wundern; in seinem unverweltten Toleranzdrama "Nathan" spielt der Muselmann, der Sultan, keine so menschlich ergreisende Rolle wie

der freie Aude und der freie Chrift, aber er ist beiden überlegen und muß beibe zurechtweisen, da er einen Rest von Dünkel in ihnen mahrnimmt. Für Lessing ist der geläuterte Islam der wahre Deismus. Er rechnet es auch dem unglücklichen Neuser boch an, daß er sich in Siebenburgen für die völlig unchriftliche Partei der Nonadoranten entschied. Die Stelle (Ausgabe von Bempel XV., S. 58) batte in jeder Darftellung von Leffinas Glauben vorangestellt werden muffen. "Der Streit betraf diejenigen Glaubenslehren, in welchen der fühne, aber seinen Grundsätzen getreue Unitarier so viel weiter geht als der eigentlich sogenannte Socinianer, der weder kalt noch warm ist, und der, man weiß nicht warum, gern den Namen einer Religion beibehalten möchte, deren innerstes Leben er vernichtet." Es könne nicht laut und nicht oft genug wiederholt werden, daß Faustus Socinus selbst an Davidis zum Verfolger geworden sei. "So gewiß ist es, daß Sektierer, wenn sie auch noch so wenig glauben, gegen die, welche auch dieses Wenige nicht glauben wollen, bei Gelegenbeit ebenso intolerant zu sein geneigt sind, als der abergläubischste Orthodore nur immer gegen fie fein kann." Ubrigens führt Leffing (G. 69) aus einem Briefe Samuel Crells einen Sat an, nach welchem Neuser sich selbst die Erfindung des Aonadorantismus zuschrieb: und Lessing lobt die Folgerichtigkeit, mit der da Christo, der nicht mehr als Gott anerkannt wurde, auch Anbetung und Anrufung abgesprochen wurde. "Was hätte ihn denn zuruchalten sollen, jenen zweiten Schritt zu tun, den alle gesunde Vernunft zu tun befiehlt, sobald man den ersten getan bat? Er ist nicht Gott, er ist nicht anzubeten, sind der Vernunft identische Säke."

Bumeist handelte es sich aber für Lessing, als er zum Auftatt für die Herausgabe der Fragmente die Rettung Neusers wagte, wieder nur um eine Toleranzpredigt. Er wollte (S. 61) einem unglücklichen Manne bei der Nachwelt Gehör verschaffen, "den man aus der Christenheit hinaus versolgt" hatte. Darum wendet er sich auch einmal scharf gegen den Kurfürsten Friedrich den Frommen, der auf dem calvinischen Grundsate stand: "daß alles mit dem Tode zu strafen, was das Gesetz Mosis mit dem Tode zu strafen besiehlt" (S. 64).

Polen

Man muß festhalten, daß die Leugnung der Gottheit Christi nur eine Konsequenz der Resormation war, so sehr sich auch die deutsche und die schweizerische Theologie gegen diese Konsequenz empörte; wenigstens fühlten sich die Antitrinitarier oder Unitarier, die ja nicht mehr weit vom Deismus und von der Ablehnung der Bibelautorität entsernt waren, als der linke Flügel der protestantischen Bewegung. In Polen, wo die Schlachta mächtiger geblieben war als der Abel in irgendeinem der west-

Polen 635

lichen Reiche, waren viele von den Bürgern lutherisch gefinnt, die meisten Abeligen jedoch calvinistisch. Nun knüpfte die antitrinitarische Bewegung nicht an die deutsche, sondern an die romanische Reformation an; wir haben das daraus begriffen, daß die spanischen, französischen und italienischen Anhänger der Reformation die deutschen an logischer und naturwissenschaftlicher Schulung übertrafen, sich auch von ihrem Temperamente leichter fortreißen ließen. In Deutschland erstarrte die Bewegung sehr bald zu einem neuen Dogmenbau, just weil es zu einer herrschenden Rirche fam: die romanische Reformation war nicht so glücklich oder so unglücklich. wenn man von der blutigen Theokratie in Genf absieht; in Spanien und in Italien wurde das Evangelium mit Feuer und Schwert ausgerottet, gleich zu Beginn der Gegenreformation, und in Frankreich batten die Hugenotten mit wechselndem Erfolge um ihr Leben zu tämpfen. Besonders die italienischen Reformierten, die dem Feuer oder dem Schwerte enttommen waren, schlossen sich höchstens in Genf einer Gemeinde an, waren sonst einsame Flüchtlinge, überall geheht, in so trauriger Lage, daß es ihnen auf etwas mehr oder weniger Reterei nicht ankommen konnte. Die Welt war im Mittelalter ganz international gewesen durch die einbeitliche Rirche: die Gelehrtenwelt war im 16. Rahrhundert durch die gemeinsame lateinische Sprache immer noch internationaler, als sie es heute trok Handel und Sozialdemokratie ist. So konnten die italienischen Flüchtlinge, Idealisten wie Abenteurer, auch nach Polen gelangen und waren nicht wenig froh, dort bei der Schlachta eine freundliche Aufnabme zu finden. Zweifel an der Dreieinigkeitslehre sollen schon 1546, noch unter dem Könige Sigismund I., laut geworden sein. Doch unter Sigismund II. (1548-1572), der ja die Religionsfreiheit beschütte, vermehrte sich die Bahl der Antitrinitarier so febr, daß sie zum ersten Male seit dem Siege des athanasischen Glaubensbekenntnisses zu einer Macht, zu einer eigenen Rirche anzuwachsen schienen.\*) Als die Lutheraner, die Reformierten und die Böhmischen Brüder den Religionsfrieden von Sendomir (1570) schlossen, nach langen törichten Rämpfen, verstanden sie sich bazu nicht aus gegenseitiger Liebe, sondern aus Angst vor ihren gemeinsamen Feinden; für solche Feinde galten ihnen in erster Linie die Ratholiken, die ja auch schon in Bolen von den Resuiten zur Gegenreformation getrieben wurden, galten ihnen aber auch diejenigen Nichtkatholiken, die sich

<sup>\*)</sup> Die mehrhundertjährige Geschichte des Arianismus nach der sogenannten Wölferwanderung ist sehr beachtenswert, weil sie lehrt, wie Politit und Dogma selhst bei den germanischen Stämmen einander in die Hande arbeiteten; aber sie durfte bier dennoch übergangen werden, weil damals noch von einer Geistesbefreiung durch die "Reherei" teine Rode sein tonnte. Die Schreiber beider Parteien wissen zwischen Seschichte und Legende noch nicht zu unterscheiden.

entweder durch die Leugnung der Oreieinigkeit oder durch Wiedertäuferei pon den anerkannten evangelischen Sekten unterschieden. Dieses Umsichgreifen der radikalen Richtung war in Volen eben möglich gewesen, weil weber der König noch Rom noch eine der neuen Kirchen stärker war als das Hausrecht der Schlachta; und weil es ein Volk, das eine der Kirchen gegen die Schlachta hätte ausspielen können, nicht eigentlich gab; die Leute waren Leibeigene, die ihrem Gutsbesiker zu gehorchen hatten. Im Volke herrschten asiatische Zustände. Die Abeligen aber hatten sich ibre Bildung so gut wie die Deutschen von Adel auf Reisen und an westlichen Universitäten erworben, waren der Religion gegenüber frivol oder radikal und pochten auf das neue Neichsgesetz, das ihnen — seit 1556 völlige Freiheit des Hausgottesdienstes gewährte, eine Freiheit, die noch in keinem der westlichen Länder zu finden war. Und die politische Weltlage, deren Angelpunkt damals die Gegenreformation war, half die polnische Königsmacht vollends vernichten; die Gegenreformation suchte sich zwar, von den kurzsichtigen Lutheranern und Reformierten unterstütt, die polnischen Antitrinitarier zum ersten Opfer aus; weil aber über all diesen schlauen Machenschaften der Besuiten der polnische Abel immer unabhängiger wurde, dauerte es doch ungefähr hundert Rahre, bevor die letten Socinianer aus Polen vertrieben werden konnten.

Gegenreformation

Eine vorurteilslose Geschichte der gesamteuropäischen Gegenreformation ist noch nicht geschrieben. Als politische Leistung, wenn man von der sittlichen Bewertung absieht, ist einfach bewunderungswürdig, was der neue Zesuitenorden für den neuen tridentinischen Ratholizismus getan hat. Niemals in der Weltgeschichte ist die Einkreifung eines Gegners mit ähnlicher Staatskunst ausgeführt worden. In welches Land man auch blickt, überall scheint gerade dort die Gegenreformation ihre bochste Rraft zu entfalten. Die aufständischen Niederlande werden durch die Ermordung des Oraniers in äußerste Gefahr gebracht, England wird von Spanien bedrängt, in Deutschland und den österreichischen Ländern der Protestantiemus zurückgeworfen; und im Osten sieht es so aus, als ob die Entscheidung über das Baltische Meer, um welches nach der Ohnmacht der deutschen Sansa Danemark und Schweden, Polen und Rugland fämpfen, bei den gesuiten liege. Polen ist ihr Hauptquartier. Bei jeder Königswahl verstehen sie es mit erstaunlicher Geschicklichkeit, ihren Randidaten durchzuseken. Nach dem Tode des letten Zagellonen, der ihnen schon recht gefügig war, gelingt den Jesuiten das Unwahrscheinliche, daß die freisinnigen Abeligen Polens sich auf Anjou einigen, trot seines Unteils an der Bartholomäusnacht. Der Prinz findet in Polen weder Geld noch Vergnügen noch Befriedigung seiner Berrichsucht; er

flieht bald nach Frankreich zurück. Um den erledigten Thron bewerben sich ein österreichischer Erzherzog und Iwan der Schreckliche (noch der falsche Demetrius ift nachber ein Geschöpf der Besuiten), der über Polen und Litauen hinweg einen Weg zum Meere sucht, ein Unmensch, aber ein Staatsmann, der sich für seine Biele auch dem Bapfte verkaufen wurde; die Schlachta wünscht zum Könige einen aus dem alten Piastenstamme. Die Jesuiten lenken die Wahl auf Stephan Bathory, den Fürsten von Siebenbürgen, einen Calvinisten, weil der ihnen bindende Versprechungen gemacht hat. Nach dessen Tode (1586) das gleiche Spiel. Die Resulten haben den Mut, gegen einen österreichischen Erzherzog einen Wasa durchzusetzen, Sigismund III., den Jesuitenkönig, der denn auch das auf ihn gesetzte Vertrauen rechtfertigt: er beschwört freiwilliger als der Pring von Anjou die Religionsfreiheit in Polen, weiß aber mit den 'etzten Resten seiner königlichen Vorrechte die Schlachta zum Katholizismus zurückauführen, durch Bestechungen und durch andere Gnaden. Aur eins miklingt den Zesuiten: der Wasa ist zugleich König von Polen und von Schweden und soll die Gegenreformation auch nach Schweden tragen. Dort gibt es aber einen freien Bauernstand, dem die Reformation Herzenssache ift, der den Papisten absetzt und sich, gegen den Willen des Abels, einen anderen Wasa zum Bauernkönige wählt, Karl IX. Der plant schon um das Jahr 1600 einen Weltbund mit den anderen protestantischen Reichen gegen den Weltbund der Gegenreformation, gegen Habsburg (in Spanien und Deutschland) und Polen. Man sagt, er habe seine Sand segnend auf den Ropf seines Göbnchens gelegt mit den Worten: "Der wird's machen." Das Söhnchen hieß Gustav Adolf.

In diesen fünfzig Jahren nun, mahrend welcher die Gegenreformation Ende des in Polen große Politik trieb und darum auf die Vorrechte des Adels fluge Rudficht üben mußte, ging die unitarische Bewegung in Polen nicht wesentlich zurud. Nicht als ob die Unitarier eine geschlossene Kirche gebildet hätten, wie die Lutheraner oder die Reformierten auf Grund ibrer symbolischen Bücher; nein, alle Klassen des Arianismus, die Walch (Religionsstreitigkeiten außer der lutherischen Kirche, IV, S. 5—212) mit so pedantischer Gründlichkeit aufgestellt hat, sind nebeneinander zu finden, oft im Streite miteinander, von den scholastischen Arianern an, die sich über theologische Subtilitäten den Ropf zerbrechen, bis zu den Unchriften, die eine Vernunftreligion lehren und weder von der Bibel noch von der Sottheit Christi etwas wissen wollen. Solche Verhältnisse fand der ungeistige Organisator Faustus Socinus por, als er 1579 aus Siebenbürgen nach Polen kam, angeblich auf der Flucht vor der Pest: einen König — Stephan Bathorn —, der den Jesuiten doch kein ganz bequemes

Faustus Socinus Werkzeug war, religiös indifferent und darum desto mehr geneigt, die Religionsfreiheit der Großgrundbesiter zu achten; eine Schlachta, deren Mitalieder so ungefähr Reformierte waren, sich aber, wenn sie sich überhaupt um Religion viel kummerten, gern keterische Brivatmeinungen bildeten; eine große Zahl von Antitrinitariern, die miteinander im Streite lagen. Faustus glaubte hier endlich seine Lebensaufgabe entdeckt zu haben: die getrennten Antitrinitarier zu einer gemeinsamen Kirche zu vereinigen und sie so in Verbindung mit einigen Abeligen zu einer politischen Macht zu erheben. Weder warm noch kalt, nach Leffings Wort, verfolgte er dieses Ziel mit Ausdauer. Er heiratete die Tochter eines Gutsherrn und gewann so die Freundschaft vornehmer Familien. Auf dogmatische Spikfindigkeiten ließ er sich klüglich nicht ein. Wollten ihn doch seine Glaubensgenoffen in Rrakau, die Volnischen Brüder, zuerst gar nicht in ihre Gemeinschaft zulassen, weil er über die Wiedertaufe — trot seiner Migbilligung der Rindertaufe -, über die Präexistenz Jesu Chrifti, über das Tausendjährige Reich und noch über einige Nebenpunkte anders dachte als sie. Er war ein Organisator, aber nicht aus Leidenschaft wie etwa Luther und Calvin, sondern eher aus dem Bedürfniffe, eine führende Rolle gu spielen. Zu einem Märtyrer hatte er nicht das Zeug; unter dem Jesuitenkönige wurde er zwar von den Rrakauer Studenten, die gegen die neuen Socinianer aufgebett worden waren, jämmerlich verprügelt und seiner geringen Rabe beraubt, aber er kam mit dem Leben davon und konnte auf einem Dorfe in der Nähe von Krakau, unter dem Schuke eines Adeligen, bis zu seinem Tode (1604) fast friedlich hausen.

Rakow

Faustus Socinus hat der Sekte nicht nur seinen Namen gegeben; er erreichte es auch, daß viele kleine Gemeinden mit eigenen Kirchen und eigenen Schulen gegründet wurden. Den Mittelpunkt des ganzen Treibens dilbete die Stadt Rakau oder Rakow, die ein calvinistischer Gutsbesitzer, dessen Sohn dann Socinianer wurde, gestistet und nach dem Familiennamen seiner Frau benannt hatte; in Rakau, das für einige Jahrzehnte seierlich das Sarmatische Althen hieß, besaßen die Socinianer sogar etwas wie eine Jochschule und eine eigene Oruckerei. \*) Die Herrlichkeit währte

<sup>\*)</sup> Das Buchtruckergewerbe ehrt seine eigene Bebeutung dadurch, daß es nicht müde wird, Bücher über die Geschichte des Buchdrucks herauszugeben. Auch über die Buchdruckerien von Polen und Litauen ist einmal eine besondere Schrift erschienen, zu Danzig, im Jahre 1740. "De Typographiis earumque initiis et incrementis in Regno Poloniae et Magno Ducatu Lithuaniae." In des Sandius Bidliotheca Antitrinitariorum sindet sich sogar ein ganzes Kapitel über die Buchdruckereien der Unitarier. Wir ersahren, daß viele Städte von Polen und Litauen im 16. Jahrhundert Druckereien beschapen, daß die Besitzer Deutsche, Polen oder Juden waren; so wird von Brest-Litouss besonders demerth, es is wunderbar, daß eine so berühmte Judenschuse eine eigene Druckerei habe. Aach Ratow übersiedelte, als es erst das Sarmatische Athen und der Jauptort der Socinianer geworden

Ratow 639

bis 1638; nachdem schon andere Semeinden, unter den oder jenen Vorwänden, aufgelöst worden waren, gab der rohe Unsug Rakauscher Studenten einen willkommenen Anlaß, die Druckerei zu zerstören, die Kirche den Socinianern zu nehmen und die Prosessoren sortzujagen; die jungen Burschen, offendar Nonadoranten, hatten ein hölzernes Kruzisir mit Steinen beworsen oder umgebrochen. In einer anderen Semeinde, in Schmiegel, zeugt heute noch ein Teich in der Mitte des Kirchhofs, der einst den Wiedertäusern gedient hatte, von der großen Zeit der Duldung in Polen.

Abriggeblieben ist von der Wirksamkeit des Faustus Socinus eigentlich nichts als die Sammlung der lateinischen Schriften, die sein Enkel Wissowatius im ersten und zweiten Bande der "Bibliotheca Fratrum Polonorum quos Unitarios vocant" zu Frenopolis (natürlich Amsterdam) von 1656 an herausgegeben hat: nicht nur exegetische, sondern auch polemische Abhandlungen, und diese richten sich oft genug auch gegen Undersaläubige unter den Unitariern. Schon bier muß bemerkt werden, daß die Socinianer zu Faustus Socinus nicht so standen, wie etwa die Lutheraner zu Luther, die Reformierten zu Calvin; war ihnen Jesus Christus kein Gott, so war ihnen der Taufpate ihrer Sekte kein Halbgott; seine Schriften galten niemals für "inspiriert". Die Socinianer besagen nicht eigentlich symbolische Bücher und unterschieden sich schon dadurch von allen anderen positiven Religionen; wohl erschien 1605, also bald nach dem Tode des Faustus, der sogenannte Rakauische Ratechismus (in polnischer Sprache, eine beutsche Übersetzung folgte 1608, eine lateinische 1609), aber dieser galt doch nur für eine Privatarbeit; Faustus selbst hatte das Werk begonnen, deutsche und polnische Socinianer hatten es abgeichlossen, doch niemals wurde ein Geistlicher oder ein Laie durch einen Eid verpflichtet, an dem Buchstaben dieses Ratechismus festzuhalten. Die

war, ein Druder aus Kratau, Alexius Robecti; dieser hatte in Pinczow, einer anderen Schule der Socinianer, studiert und war ein heimsicher Anhänger des Faustus Socinus. Er gab mehrere von dessen Schriften heraus, ohne den Drudort zu nennen; auch andere unitarische und anabaptisische Schriften. Rach der Edierung eines Auches über die "Brüder von Siedenbürgen" wurde er verhaftet (1585), doch vom Könige Stephan Bathory wieder freigelassen; er fühlte sich in Kratau nicht mehr sicher und rettete seine Offizin nach Ratow. Sie wurde nachber von seinem Schwiegersohne Sternacti als Mitgist übernommen. Dessen war der Besigher, als die Druderei 1638 zerstört wurde. Es braucht taum besonders erwähnt zu werden, daß alle diese Buchdruder in Polen und Litauen Geschäftsleute waren und unter Umständen allen Parteien dienten. Doch ist es ganz lustig zu lesen, daß die Protestanten in Wilna teine eigene Oruderei besahen und sich bennoch zu helsen wußten. Man fälsche die Sesangbücher, indem man tatholischen Sammlungen evangelische Stüde einfligte. Auch die Socinianer waren in solchen Künsten geschickt; sie übersehten Luthers Kirchenlieder ins Polnische und ließen einsach die Stellen fort, die sich auf die Sottheit Shristi bezogen.

socinianische Sette, damals schon im Niedergang begriffen, gewann nicht mehr die kirchliche Macht zu so unprotestantischem Tun.

Budney

Ach habe noch einige Polen zu nennen, die vor, neben und nach Faustus Socinus die Gottheit Christi leugneten, bald "rechtgläubig" auf dem Boden der neuen Gekte, bald felbst Reger unter diesen Regern. Viel genannt zu seiner Zeit, später völlig vergessen, war Simon Budny oder Budnen, der vielleicht noch früher als Davidis oder Neuser konsequent genug war, die Anbetung oder Anrufung Jesu Christi, weil er als Gott nicht anerkannt wurde, für einen Gökendienst zu erklären. Er wurde 1582, nicht ohne Beteiligung von Faustus, seines geistlichen Amtes entsett und zu einem teilweisen Widerruf gezwungen. Budny hatte die polnische Bibelübersetung der Reformierten — die sogenannte Brefter, 1563 auf Rosten des Fürsten Nikolaus Radziwill gedruckte Bibel getadelt, weil sie sich nicht an die Urschriften bielte, und bereits 1572 seine eigene Übersetzung erscheinen lassen und dieses Werk zwei Rabre später mit neuen Verbesserungen herausgegeben. Es liegt im Wesen jeder Bibelübersetung, als der Übersetung eines von Gott selbst den Menschen au ibrem Seelenbeil verliebenen Buches, der Widerspruch: daß der Aberseker irgendeine Autorität anerkennt und dennoch mindestens philologische Bibelkritik treiben muß. Das hatte schon der heilige Bieronymus eingesehen. Jede Bibelübersetung stütt sich auf Bibelkritik und rechtfertigt so die Bibelkritik. Budny ging so weit, daß er socinianische Lehrbegriffe durch die Wahl der polnischen Worte zu begründen suchte, so wenn er 1. B. nicht Taufe fagte, sondern Untertauchung.

Gonefius

Ach habe einen anderen Bolen, den streitlustigen Vetrus Conesius (Coniadzfi) nicht zuerst genannt, obgleich er als einer der ersten die antitrinitarische Bewegung nach Polen brachte und sicherlich als erster um seiner Rekerei willen dort verfolgt wurde; aber er steht doch ein wenig außerhalb des socinianischen Rreises sowohl mit seinen theologischen als mit seinen staatsbürgerlichen Ansichten, und ich nenne ihn erst hier, um durch ibn und seinen Gegner Gregor Pauli Beispiele von der Uneinigkeit zu geben, die auch in der unitarischen Sekte herrschte. Gonesius (geb. um 1525) war aus seinem entlegenen Städtchen vom Bischof selbst auf Reisen geschickt worden, damit er ein Rüstzeug des Katholizismus werde. Er studierte aber in Wittenberg und Genf und scheint in der Schweiz durch den Umgang mit italienischen Antitrinitariern abtrünnig geworden zu sein. Seine antitrinitarische Lehre, um berentwillen er bereits 1556 auf einer Synode hart angelassen wurde, war viel spikfindiger und eigentlich scholastischer als die der späteren Socinianer; auch hatte er die Meinung der Mährischen Wiedertäufer angenommen, der wahre Christ dürfe das

Gonefius 641

Sowert nicht führen und kein obrigkeitliches Amt bekleiden. Er soll sich mit einem hölzernen Schwerte umgürtet haben; vielleicht geht darauf die Legende zurud, die ich irgendwo gelesen habe: die socinianischen Abeligen in Bolen seien mit bolzernen Schwertern bewaffnet gewesen. Gonefius perwarf das nitäische und das athanasianische Symbol, anerkannte nur das apostolische; er trug über die Bräeristenz Jesu Christi und über andere Dogmen Dinge vor, die - wie gesagt - scholastisch waren, so sehr sie sich auch gegen die alte Scholastik zu wenden schienen, und die im Grunde rationalistische Tätigkeit der Socinianer ging über ihn hinweg.

Der siegreiche Gegner des Gonesius war der eben genannte Gregor Pauli Bauli (gest. zu Vinczow 1591), den man mit besserem Rechte als den Conesius den Stifter der socinianischen Sette vor Faustus Socinus beißen könnte. Pauli, Prediger zu Rrakau, nachher zu Pinczow, mußte bei den beliebten Disputationen die Haarspaltereien der Theologen mitmachen, aber er verstand es doch, wirksamer als nachher Faustus, durch wenige robust verstandesmäßige Sätze die verschiedenen Gruppen der Antitrinitarier fo fest zu verbinden, daß sie auf der berühmten Synode von Betritau den anderen Brotestanten als eine geschlossene Bartei entgegentreten konnten. Es war von außerordentlicher Wichtigkeit - zum Unbeil, sagen die Reformierten —, daß die auseinanderlaufenden Meinungen der Reker von Bauli in eine bestimmte Form gebracht wurden und so ein neuer Tag in Betrikau, Reichstag und Synode, 1565 Anlaß hatte, die antitrinitarischen Reter als eine einige Partei aus der reformierten Rirche auszuschließen. Auf dieser Synode war es, daß Gregor Pauli in einem Religionsgespräche (es wurde vierzehn Tage lang geschwatt) auch das apostolische Symbol verwarf, die Trinitätslehre für eine Gottesläfterung erklärte und der antitrinitarischen Bewegung die Richtung gab, Die pierzia Rabre später im Rafauischen Ratechismus ein neues Glaubensbuch schaffen wollte.

Unter den polnischen Socinianern einer späteren Beit ragt Jonas Schlichting von Butowiec (Bauchwik?) mehr durch seine Capferteit als durch religiöse oder geistige Tiefe hervor. Er lebte (1592-1661) in der Beit, in welcher die Bewegung für Polen unterdrückt wurde. Schon als Student hatte er, in Altorf, Schwierigkeiten; als Prediger versuchte er später die Einigkeit zwischen den Socinianern vergebens wieder berzustellen; ein von ihm verfaktes Glaubensbekenntnis (1642) gab Beranlassung zu neuen rechtgläubigen Ausbrüchen gegen bie Sette; er legte bas Bekenntnis 1646 bem Reichstage vor, wurde aber jett selbst verfolgt und das Buch wurde vom Benter verbrannt. Schlichting lebte noch einige Sabre in Rratau unter ichwedischem Schuke und starb in der Mart.

Mauthner, Der Atheismus, I. 41

Weit über die Streitfragen der religiösen Sekte binaus weist die

Wirksamkeit des polnischen Ritters Samuel Brappkowski: in einem langen Leben (1592—1670) kämpfte er als Geschichtschreiber und Staatsmann für das neue Ideal der Gewissensfreiheit. Er hatte in Altorf und in den Niederlanden studiert, wurde königlicher Rat in Volen, dann, als seine Stellung nach der Unterdrückung der Socinianer unbaltbar geworden war, ein Beamter des Großen Kurfürsten; als solcher sicherte er seinen Glaubensgenossen, die aber mit seinem Rredo nicht aufrieden waren. eine Auflucht in Preußen. Er soll eine Geschichte der Unitarier in Polen geschrieben haben, die verloren gegangen ist. Endlich ist besonders noch Wissowatius einmal zu nennen Andreas Wissowatius (Wissowaty), ein polnischer Nitter. von mütterlicher Seite ein Enkel des Faustus Socinus (1608—1678). In seinen Schicksalen spiegelt sich das Los des Socinianismus in Wolen und die Bedeutung der ganzen Bewegung für den Westen. Er war ein Schüler von Johannes Crell und knüpfte schon in jungen Jahren, auf vielfachen Reisen, Beziehungen zu den Theologen der Niederlande und zu den Philosophen Frankreichs an. In der Ukraine und in Kleinpolen versah er geistliche Amter, und auch er fand, als das Landvolk gegen die Socinianer aufgehett worden war, Schut bei ben Schweben. Dann kam es 1658 dazu, daß seine Sekte aus dem Lande vertrieben wurde; er widerstand den Verführungsfünsten der Ratholiken und versuchte in törichtem Eifer, die Resuiten, die die Vernichtung des Arianismus durchführten, durch Disputationen umstimmen zu wollen. Er wirkte zunächst in Schlesien und Ungarn weiter, dann in der Pfalz, wo er ben Vertriebenen in Mannheim Unterkunft verschaffte. Als auch hier die Schwierigkeiten immer größer wurden, wanderte er mit ihnen nach den Niederlanden aus. Unter seinen vielen Schriften ist besonders eine über die Vernunftreligion (1685) hervorzuheben. Die Hauptschriften des Socinianismus sind von ihm besorgt. Im Auslande verkehrte er mit Hugo Grotius, Gassendi und Mersenne. Wir werden Gesinnungsgenossen des Wissowatius im engsten Kreise Spinoza's wiederfinden.

Wieder sind wir in der alücklichen Lage, uns beim Urteile über Wissowatius auf Lessing berufen zu können, der auch da seine günstige Meinung über den Antitrinitarier, eigentlich schon den Deisten, aussprach, nach seiner Weise an Nebensachen anknupfend, in der Hauptsache jedoch mit Stärke und Entschiedenheit, wenn man nur zwischen den ironischen Zeilen Lessings lekte Meinung berausbören will.

Als er 1773 die kleine Abhandlung "Des Andreas Wissowatius Einwürfe wider die Dreieinigkeit" veröffentlichte, batte er zunächst die philologische Absicht, einen unbekannten Brief von Leibniz herauszugeben,

und dazu die kritische, wieder einmal nach dem Muster von Banle, Frrtumer seiner Vorgänger zu verbessern. Und ganz im Geiste Banles fügte er im Vorübergehen kühne neue Einsichten hinzu.

Von Mannheim aus hatte Wissowatius an den Staatsmann Joh. Chr. von Bonneburg, dessen Privatsekretar Leibniz eine Zeitlang war, 1665 einen theologischen Brief geschrieben, in dem die Lehre von der Dreieinigkeit mit logischen Gründen bekämpft wurde. Leibniz selbst antwortete um das Jahr 1669. Man kann nicht sagen, daß der scharffinnige Philosoph den "nicht unberühmten Arianer" widerlegt habe. Lessing weiß wohl, warum er die für unseren Geschmad allzu schulgemäßen Schlüsse des Wissowatius das Stärkste nennt, was die Socinianer jemals auf die Bahn gebracht haben, "dieses Stärkste in seiner unüberwindlichsten Form"; ich stebe nicht an, die Antwort von Leibniz eines Denkers (nur nicht gerade dieses Denkers) unwürdig zu finden; sie ist für Leibnizens logikalische Spielereien beachtenswerter, als für den Streit selbst. Die immer wiederkehrende Ronflusion des Wissowatius, der Sohn Gottes sei nicht Gott, ist wirklich nicht widerlegt. Aber Lessing benütt seinen kleinen Beitrag zulett zu einer Rettung Leibnizens, die aufmerksam gelesen zu werden verdient. Lessing rettet zu eifrig; Leibniz verdiente den Vorwurf der Heuchelei, mindestens den der Unaufrichtigkeit oder Zweideutigkeit; aber der Standpunkt, den Lessing seinem Philosophen leibt, ist bemerkenswert, weil er Leffings eigener Standpunkt war, bevor er sich — noch freier oder vielleicht weniger frei - vertraulich zu Spinoza bekannte.

Doch auch die Rettung des Leibniz ist nicht unberechtigt, insoweit der Antirationalist Lessing ihn mehr γυμναστικως als δογματικως urteilen läßt. Leibniz habe nicht im geringsten die Absicht gehabt, die Lehre der Oreieinigkeit mit neuen, ihm eigenen philosophischen Gründen zu unterstützen; er habe bloß zeigen wollen, daß ein solches Seheimnis gegen alle Anfälle der Sophisterei bestehen könne, solange man sich damit in den Schranken eines Seheimnisses halte. "Einer übernatürlich geoffendarten Wahrheit, die wir nicht verstehen sollen, gereicht diese Unverständlichkeit selbst zu dem undurchdringlichsten Schilde... Die Segner sind es, welchen das Schwerste bei so einem Streite obliegt, nicht die Verteidiger." Man vernimmt doch den gleichen Lessing, der zum Entsehen seiner aufgeklärten Freunde die Sache der Orthodoxen gegen die Halben zu vertreten wagte?

Weniger glücklich ist Lessing, wenn er Leibniz gegen den Vorwurf der "Allgefallenheit" in Schutz nimmt, gegen den Vorwurf, er sei der kriechendste, eigennützigste Demagoge gewesen, der dem Pöbel in dem Reiche der Wahrheit bloß geschmeichelt, um ihn zu tyrannisieren. Nach

Leffing war Leibniz (die Stelle ift sehr vorsichtig abgefaßt) ein überzeugter Deift und jog trotdem die gemeine Lehre der Oreieinigkeit dem socinianischen Arianismus vor, der ein gottähnliches Geschöpf Gottes annahm. Sicher ift, daß Leibniz gelegentlich die Socinianer heftig beschuldigte. daß sie unchristlicher wären als selbst die Mohammedaner, weil diese würdige Vorstellungen von Gottes Größe hätten, die Socinianer jedoch Sott zu einem beschränkten Wesen machten, nicht nur die Trinität, sondern auch die Vorsehung und die Unsterblichkeit der Seele leugneten. (Übrigens hätte Lessing auch aus dieser von ihm zitierten Stelle ersehen können. daß Leibniz, wenn man ihn schon einen Deisten nennen will, auf der Vorstufe des Deismus, auf der Stufe Berberts, stehengeblieben war; die Vollender des Deismus ließen, wie wir erfahren werden, die Artikel von der Vorsehung und von der Unsterblickeit bald fallen.) Noch einmal: Lessina leiht dem Philosophen seinen eigenen überlegenen Standpunkt, den Leibniz so viele Jahre vorher noch nicht einnehmen konnte, gewiß nicht einzunehmen gewagt hätte. Lessing war es, dem die radikalen Socinianer (die Jesum Christum gar nicht mehr anbeten wollten) die besseren und vernünftigeren waren, wie in seiner Rettung Neusers. Das wird am deutlichsten im 10. und 11. Paragraphen, wo Lessing mit großer Aronie, für die man freilich nicht taub und blind sein darf, auf den Einwurf antwortet, Leibniz habe von der ganzen Sache überhaupt nichts geglaubt. Was wolle man denn mit dem Worte "glauben" sagen? Erst seit Leibniz habe eine rationalistische Theologie damit angefangen, alle Säke der geoffenbarten Religion aus natürlichen Gründen zu beweisen. Man müsse Leibnizen seine altväterische Meinung verzeihen, die lieber bei dem Kinderglauben festhielt, als daß sie sich zur Erklärbarkeit des Unerklärbaren bequemte. Ich brauche wohl nicht erst zu versichern, daß Leibniz selbst diesen gottgefälligen Rationalismus wirklich eher verschuldet als bekämpft hatte; nur für Lessing ist die Unterscheidung zwischen den erklärbaren und den unerklärbaren Sätzen der Religion bezeichnend. Lessing ist es, der lieber die Orthodoxie ertragen will mit ihrem alten Märchenglanze, als die neuen kalten Versuche, den Ratechismus auf die Vernunft zu stellen. Das Bekenntnis zum Agnostizismus wird nicht ausdrücklich ausgesprochen. ist aber mitzuverstehen; dieses Bekenntnis ist nach Lessing der deutschen Philosophie, der von Kant, Schelling und Hegel, wieder verloren gegangen.

Die Bescheidung beim Nichtwissen, wie man den Agnostizismus ganz verständlich übersetzen könnte, findet sich so einsach bei den englischen Deisten nicht; sie standen zu lebhaft im Rampse, um das letzte Biel klar sehen und bezeichnen zu können. Aber es führt ein gerader Weg von

ben englischen Deisten zu den Männern, welche sich vom Nichtwissenkönnen zum Nichtwissenwollen erhoben und sich so zum ersten Male entschieden von aller Theologie befreiten. Dieser Weg führte über die Bibelfritit.

Uusgang der Socinianer

Ich habe noch über den Ausgang der alten Socinianer zu berichten. Außere Umftande führten jum Rudgang ber gesamten antitrinitarischen Bewegung, wie außere Umftande, in Berbindung mit den guten und schlechten Eigenschaften seiner Persönlichkeit, das jammervolle Ende von Davidis herbeigeführt hatten. Der Nachfolger seines fürstlichen Beschützers. Stephan Bathory, hatte politische Grunde, sich mit den Ratholiten in Siebenbürgen, Ungarn und Bolen gut zu stellen, insbesondere mit den Jesuiten, und die Unitarier, von denen die meisten sich für seinen Rivalen erklärt hatten, gurudzudrängen. Und als Stephan Bathory erft Rönig von Polen geworden war und damit ein mitbewegendes Glied der großen europäischen Politik, die damals der politische Rampf für und gegen die Reformation war, entschieden staatsmännische Ruchichten über die nebensächliche Frage, ob die Socinianer im Lande zu dulden wären oder nicht. Die Gegenreformation war ja tlug genug, die schwächsten Buntte der feindlichen Stellung zuerst anzugreifen. Um Bolen wieder katholisch zu machen, wurden nacheinander die raditalften Protestanten geächtet, bann die zahmeren und endlich alle Protestanten. Die ersten Opfer waren die Nonadoranten, dann erst, und viel vorsichtiger, richtete sich der Vernichtungswille gegen die Socinianer überhaupt. Und jedesmal war die noch geduldete Gruppe fo dumm und fo schlecht, die Berfolgung der weiter links stebenden Partei zu unterstützen: die Socinianer gaben die Nonadoranten preis, die Reformierten und die Lutheraner freuten fich beim Untergang der Socinianer. Während des Dreifigjährigen Rriegs wurde mehr als einmal der Böbel gegen die "Dissidenten" gehett, während zu gleicher Beit die Schlachta unter Preisgabe der letten königlichen Rechte in die römische Rirche gurudgetauft wurde. Ein Lichtblid für die Socinianer schien es, als die Schweden sich nach dem Westfälischen Frieden in Rleinpolen festsetzten; aber sie zogen 1658 wieder ab und von da an war es mit der Duldung der Socinianer vorbei; die Vernichtung des Evangeliums in Polen folgte erst im 18. Jahrhundert. Die Socinianer wurden brutal aus dem Lande gejagt, durch einen Beschluß des Reichstags (1658), unbekümmert um ein Veto. Ihre Güter mußten sie schleunigst verkaufen ober verschleudern; nur wenn sie zur römischen Rirche übertraten, durften sie bleiben. Umsonst versuchten Brandenburg und Schweden sich der Verfolgten anzunehmen.

Die Vertreibung der Socinianer brachte sie und ihre Lehre in Länder, die jest für das freiere Denken besser vorbereitet waren als vor hundert

Rahren. Zwar die Niederlassungen in Altorf, in der Abeinpfalz und in der Mark hatten keine Dauer und keine unmittelbare Wirkung; es wird noch manche Arbeit zu leisten sein, um die geschichtliche Berbindung zwischen den flüchtenden Socinianern und den starken deutschen Aufklärern (Lau, Stosch, Ebelmann, Reimarus) sichtbar zu machen. Um so bedeutungsvoller war die Auswanderung der Socinianer nach den Niederlanden. Gleich zu Beginn der antitrinitarischen Bewegung gab es Beziehungen zwischen der Leugnung der Dreieinigkeit und der Verwerfung der Rindertaufe. Jest fanden viele Socinianer bei den Remonstranten, den Taufgesinnten, den Rollegianten Genossen; die vielerlei Richtungen hatten eine Neigung, sich zusammenzuschließen und in dem freiheitlichen Holland gemeinsam den Rampf um die Gewissensfreiheit aufzunehmen. Völlige Religionsfreiheit erlangten die Socinianer auch hier nicht, wo noch 1569 ein Antitrinitarier verbrannt worden war und wo die Synoden, verfolgungseifrig wie überall, noch bis in die Zeit Spinozas Denunziationen gegen die neue Lebre einreichten. Die Generalstaaten jedoch waren tolerant: sie erließen zwar die eine oder die andere Verordnung gegen die Antitrinitarier, lieken die Verordnungen aber nicht ausführen.

Es gehört eher in eine Seschichte der Sektenbildungen als in die der Aufklärung, daß es noch heute im nahen Osten und im sernen Westen socialische Semeinden gibt. In Siedenbürgen erlosch die Reherei niemals völlig, troh der katholischen Propaganda der Habsburger und der Magyaren; nur daß die siedenbürgischen Unitarier ihr Deutschum einbühten. Seit der aufgeklärten Regierung Josephs II. wurden ihre Semeinden wieder geduldet, sogar die Nonadoranten, die sich jeht Sabbatarier nannten und meines Wissens noch nicht völlig ausgestorben sind; im Jahre 1879 wurde die dreihundertjährige Wiederkehr des Sodestages von Davidis öffentlich geseiert, unter Beteiligung von englischen und amerikanischen Unitariern.

In England, wo im 16. und 17. Jahrhundert Antitrinitarier verbrannt wurden, wo auch Cromwell seine Toleranzideen nicht durchführen tonnte, durfte der Socinianismus seit der glorreichen Revolution von 1689 Fuß fassen; er kam aus Holland hinüber, mußte aber noch hundert Jahre lang heucheln oder Versteckens spielen, die er seit 1774 geduldet, seit 1813 gesehlich gestattet war. Von England kam diese Sekte, unter dem Namen der Unitarier, nach Amerika, seit 1815 (aber unter Priestley schon früher), und konnte sich dort in vollkommener Freiheit mächtig ausbreiten. Erst seit der Mitte des 19. Jahrhunderts fängt diese Semisch von Freidenkerei und Vigotterie an, auf die alte Welt wieder zurückzuwirken.

## Einundzwanzigster Abschnitt Sprichwörter und Sagen

Wir haben bisher fast nur die eigentliche Literatur befragt, die Außerungen politischer, wissenschaftlicher oder religiöser Neuerer, um die Wege der Geistesbefreiung kennen zu lernen. Es ist Zeit, dem Volke auss Maul zu sehen und von ihm selbst zu ersahren, aus seinen Sprichwörtern und Lesebüchern, wie es etwa zurzeit der Nesormation über Sott und die Welt dachte. Wir halten uns an die Sprichwörter und an die Sagenhelden, weil sehr viele Sprichwörter nur abgekürzte Fabeln sind, die neueren Sagen oft lehrhafte Fabeln, und weil bei der Schöpfung dieser Sprichwörter und Sagen das Volk so oder so mitgearbeitet hat.

Die Bewegung, die man am besten bei ihrem einheimischen Namen neumen soilte, il rinascimento, war ungleich in verschiedenen Zeiten, in verschiedenen Ländern, bei verschiedenen Ständen. Machiavellismus an den Hösen, Indissertismus in den Studierstuden, zunehmende Weltlickeit in den Sprichwörtern des Volkes. Wir lernen das undewußte Ziel der ganzen Bewegung sehr gut durch die Sprichwörter kennen, die etwa um die Lutherzeit für gute alte Weisheit galten. Und die, wohlgemerkt, Gemeingut waren; für jedes deutsche Sprichwort könnte ich leicht ein italienisches oder französsisches bieten, sehr oft auch einen lateinischen Urtert. Die Sammlerarbeit der letzten hundert Jahre hat an der Internationalität der Sprichwörter keinen Zweisel gelassen.

So wenig das Volk als Gesamtheit die Volkspoesie geschaffen hat, so wenig ist die Volksweisheit der sogenannten Sprichwörter von einer Gesamtheit hervorgebracht; da und dort haben die Vielen nur die Auswahl getroffen und durch ewige Wiederholung, weil sie Vielen waren, die Vedeutung solcher Oichtungen und Worte verstärkt. Die Verbreitung hat den Ruhm vermehrt, was besonders von den internationalen Sprichwörtern gilt, die in Übersetzungen durch Raum und Zeit wanderten.

Selbstverständlich glaubt die weitaus größte Bahl der Sprichwörter an Gott, seine Weisheit und Güte; dieser Glaube ist oft auch dann nicht zu verkennen, wenn er sich drastlisch und fast blasphemisch äußert. Trozdem ist die Bahl der freigeistigen Sprichwörter überraschend groß, wenn man erwägt, wie klein die Bahl der freien Menschen unter den Jerdenmenschen ist. Man achte darauf, daß ich die folgenden Beispiele aus ungefähr dreitausend Belegen ausgezogen babe. \*)

Sprichwörter

<sup>\*)</sup> Seltsam scheint es zuerst, daß Beinrich Bebels alte Sammlung beutscher Sprichwörter (von 1508) bem Geschichtschreiber ber Aufklärung so wenig Ausbeute liefert; benn ber Jumanist Bebel war seinen Zeitgenossen und auch ber Nachwelt vor allem

Der Frömmigkeit ist der Optimismus wesentlich, wenigstens der christlichen Frömmigkeit, weil da auch noch im schlimmsten irdischen Elend die Zwersicht auf das Jenseits den Zweisel an der Allgüte Gottes nicht aufkommen läßt; ich din darum berechtigt, alle pessimistischen Außerungen, alle Verspottungen der Theodizee zu den freidenkerischen Sprichwörtern zu rechnen. Daß ich "freidenkerisch" sagen muß und nicht "atheistisch" sagen darf, brauche ich nicht erst zu begründen; die christliche Volkssprache kennt Wort und Vegriff "Alheismus" nicht; nur wenige Redensarten gehen die hart an Gottlosigkeit heran.

Pessimismus

Spott gegen die landläufige Theodizee finde ich in vielen Sprich-wörtern:

"Als Gott den Adam schuf, meinte der Floh, er habe es getan um seinetwillen."

"Beschert Gott ein Glück, so finden sich allzeit zwei Unglück dabei."
"Der liebe Gott erhält uns alle, aber doch manchen verteuselt knapp."
"Dem einen gibt Gott Butter, dem anderen Scheike."

"Der liebe Gott hat Menschen gemacht, aber sie sind auch danach." "Gott gibt Nüsse dem, der keine Räbne bat."

Der Spott gegen kirchliche Einrichtungen und Personen ist oft harmlose Derbheit, oft auch nur die Verhöhnung einer bestimmten Konfession, besonders des Papismus; aber die Blasphemie lauert hinter dem Scherze.

"Da haben wir Gottes Wort schwarz auf weiß, sagte der Bauer, da sah er den Priester auf dem Schimmel."

"Man muß Gott für alles danken, und wenn's Ohrfeigen sind." "So kommt Gottes Wort in Schwung, sagte der Teufel, und schmiß die Bibel über den Raun."

"Benn Sott tausendmal will, daß wir Anödel kriegen sollen, und die Mutter will nit, so bekommen wir doch keine, sagte der Sohn zum Vater, der ihm mit Sottes Hisse Anödel versprochen."

"Wer Gott und dem Raiser dient, der hat's kleinen Gewinn."

Gebet

Noch deutlicher wird die Sottlosigkeit des Sprichworts, wenn es nicht mehr die Diener und Einrichtungen der Kirche verspottet, sondern das Sebet selbst; denn beim Volke hätte eine Religion ohne das Sebetwunder keinen Halt.

bekannt durch seine pfassenseindlichen Schwänke und Zoten, aus denen sich leicht ein anderer "Alosterspiegel" hätte zusammenstellen lassen. Die Selksamkeit verschwindet, wenn man bedenkt, daß Bebel mit seinen "Proverdia Germanica" nur ein Schulduch berausgeben wollte, aus dem man die "richtige" Lateinsorm bekannter Bolksweisheiten lernen konnte. Luch die Sprichwörtersammlung des Erasmus war kaum zu brauchen: zu humanistisch.

"Durch Gebet und Mühe erhält man Ochsen und Kühe." (Man wende nicht ein, daß auch die Kirche ora et labora lehre; da ist die Kirche selbst nicht mehr wundergläubig und ermahnt, wie Lord Palmerston die Presbyterianer, gegen die Cholera lieber die Ninnsteine zu säubern, als zu beten.)

"Gebet ohne Arbeit ist eine Sade ohne Stil."

"Rurg Gebet und lange Bratwurft."

Ja, der Glaube selbst entgeht der Verhöhnung durch die "Volks- Glaube weisheit" nicht.

"An Glauben ein Kind, an Vernunft ein Rind, macht für Erd' und himmel blind."

"Die alten Glauben und die alten Zäune fallen ein."

"Der beste Glaube (freilich zunächst Rredit) ist bar Geld."

"Der gewisseste Glaube ist, eine Ruh scheißt mehr als ein Zeislein" (Zeisig).

"Glaube und Geldbeutel sind die nächsten Blutsverwandten" (wohl zunächst auch auf Aredit bezogen).

"Wer's glaubt, wird selig; wer's nicht glaubt, wird auch nicht verbammt."

"Will's einer nicht glauben, so paternoster er es."

Tendenzloser Spott, der oft nur eine Parodie sein will, ist nicht immer bose gemeint, aber immer ein Zeichen unfrommer Gesinnung.

"Der liebe Gott verlägt teinen treuen Bier- und Branntweintrinter."

"Was Gott tut, das ist wohlgetan, sagte der besoffene Bauer, da hatte er sein Weib mit der Holzart erschlagen."

"Wer nut den lieben Gott läßt walten, sang der Schulze, denn er läßt alles bubich beim alten."

"Wer nur den lieben Gott läßt walten, und hat nir, und auf ihn hoffet allezeit, und kriegt nir, den wird er wunderbar erhalten, und wird nir."

Die pfaffenfeindlichen Sprichwörter protestantischer Gegenden er- Antischeinen nur dem Ratholiten gottlos, sind aber, genau besehen, wirklich papismus oft gotteslästerlich.

"Gott hat dabei nichts getan, wie bei der Papstwahl."

"Gott ift überall, außer in Rom, wo er feinen Statthalter hat."

"Sott Lob und Dant für das schone Obst, sagte ber Bauer, als er einen Mönch an seinem Baume hängen sab."

"Was Sott dem Mönch am Kopf versagt, das gibt er ihm am Bauch." "Was weder Sott und den Menschen Aut ist, das gehört ins Kloster." "Benn Gott nicht schwimmen könnt', so wäre er längst ertränkt in der Pfaffen Bein und Bier."

"Allso hat Gott die Welt geliebt und der Pfaff seine Röchin."

"Wir lassen andere gottselig sein, sagen die Rardinäle."

"Wie die Gögen sind, so sind auch die Diener."

Den eigentlich antitatholischen Sprichwörtern wären manche geflügelte Worte von Luther und seinen Zeitgenossen beizuzählen, die Simrock mit Liebe gesammelt hat. Zum Beispiel: "Wer Mönch und Pfaffen schlagen will, schlage sie nur gar zu Tode."

"Unter allen Chriften sind die Italiener, und unter diesen die zu

Rom die schlechtesten."

"Wer ein guter Christ sein will, der soll nicht nach Rom gehen."

Rationalismus

Viele antipapistische Sprichwörter gehen weiter; ich wenigstens glaube aus solchen weltlichen Sprichwörtern oft den diesseitigen Nationalismus der ersten starten Protestanten herauszuhören. Oft tommt schon die rationalistische Vorstellung, die eigentlich scharf dem Gottesbegriffe widerspricht, zu Worte: daß Gott es mit den stärksten Vataillonen halte.

"Alles mit Gott und mit Verstand" (kroatisch).

"Gott behüt uns vor dem, der nur Ein Buch gelesen hat."

"Gott hat das Meer geschaffen, aber der Hollander das Ufer."

"Gott hilft dem Rühnen (dem Stärksten, dem Reichen)."

"Gott ist hoch und der König weit" (häufig bei slawischen Völkern).

"Gott regiert im Himmel und das Geld auf Erden."

"In Sottes Namen und mit einem Stück Brot in der Tasche ist gut wandern" (so ähnlich noch oft).

"Lieber Gott, schenke mir einen Jungen, betete der fromme Mann und kniete neben dem Bette seiner Frau."

"Was Gott und die Natur uns geben, das ist uns immer gut und eben" (oft: "Gott und die Natur").

"Wer Gott vertraut und scheift ins Kraut, dem wachsen große Häupte."

"Der liebe Gott wird es bezahlen und die Großmutter wird es abspinnen."

"Man muß die Götter anbeten, unter denen man lebt."

"Gottseligkeit ist zu allen Dingen nütz, sagte der Landbot', da er sich die Hände erfroren hatte; aber Pelzhandschuh sind wärmer" (ebenso: "sagte der Schneider, aber einen Mantel kann man doch nicht daraus machen").

"Sankt Antonius soll unser Heiliger sein, wenn er uns mästet unsere Schwein'."

Eine besondere Gruppe dieser Sprichwörter, die nicht an Gottes Gerechtigkeit glaubt, beschuldigt ihn wie einen bestochenen Richter, daß er die Reichen bevorzuge.

"Gottes Herrenhof steht offen, aber nur der Edelmann hat Butritt"

(russisch).

"Gott beschert dem Armen alle Jahr ein Kind und dem Reichen ein Rind."

"Gott gibt Sonnenschein für des Armen Brot und für des Reichen Wein."

"Gott halt es mit den Reichen."

"Gott hilft den Reichen, die Armen können betteln geben."

"Gott hilft benen, die sich selber helfen." (Antwort Friedrichs des Großen auf eine fromme Bemerkung, daß Gott bei der Schlacht von Borndorf geholfen habe: "Ohne mich und Sendlit würde es übel um uns stehen.")

"Die Götter halten's mit der Menge."

"Gottes Junker und Orohnen effen gut, tun nichts und haben frei wohnen."

"Das Unglück trifft nur den Armen."

Die Einsicht in die Realitäten des Weltlaufs bekundet schon einen Slüd Zweisel an der göttlichen Vorsehung. Noch mehr der Pessimismus, der ja mit christlicher Frömmigkeit unvereindar ist. In den Sprichwörtern über das Slüd ist von Sott überhaupt fast niemals die Rede; desto häufiger äußert sich ein gewisser antiker Pessimismus, wie denn der Wandercharakter dieser Volksweisheit sich darin verrät, daß das "Slüd" sehr oft als die antike Fortuna auf einer Rugel oder einem Rade erscheint, die endlich das Rad selbst zum toten Symbole des Slüdes wird. Für das alles nur wenige Beispiele; man achte aber auf ihren Widerspruch gegen kirchliche Lehren.

"Am Glück ift alles gelegen."

"Das Glück dient dem Rühnen."

"Das Glück fürchtet der Fromme, das Gesetz der Dumme." (?)

"Das Glück ift den Frommen feind."

"Das Glud ist der einfältigen und bosen Leut' Patron."

"Das Glud ift der Weisheit Feind."

"Das Glud dreht sich geschwinder herum als ein Mühlrad."

"Das Glück ift rund, dem einen läuft es in den Arfch, dem andern in den Mund."

"Das Glud läßt fich melten von Buren, Buben und Schälten."

"Ein Lot Glud ift beffer als ein Pfund Verstand" (oft ähnlich).

"Glück allein tut's."

"Glück geht über Tugend."

"Glud und Unglud find zwei Eimer am Galgenbrunnen."

"Das Glück sieget mit."

"Es liegt alles am Glück und an der Zeit."

"Baft du Glud, fo trägt dir Birnen der Felber (Weidenbaum) und der Ochs gebiert dir Rälber" (sehr oft ähnlich).

"Jeder ist seines Glückes (Unglückes) Schmied" (aus dem Lateinischen in die meiften Sprachen gewandert).

"Man muß das Glud am Schopf nehmen" (antike mythologische Vorstellung).

"Schlecht Glück, schlechter Glaube" (wird auch auf den Kredit bezogen). "Wer Glud und guten Wind bat, der kann im Rorbe über den Rhein fabren."

"Er hat mehr Glücks als Frommheit (als With, als Recht)."

"Um glücklich zu sein, muß man ein Narr sein."

Endlich der ewige Ruf des Pessimismus:

"Glüdlich ist nur in der Welt, wer in der Wiege stirbt."

"Wer Unglud bat, dem bricht der Finger in der Nase (im Birsebrei, in der Westentasche, im After usw.)."

Sehr häufig ist undristlicher Egoismus. "Eines Andern Unglück ist nur ein Traum."

Dahin gehört auch der Zweifel an der Allmacht Gottes, der sich Wunder oft nur mit deutlicher Fronie so äußert, daß irgendein Wunder als unmöglich bingestellt wird.

"Bei Gott und bei besoffenen Zimmergesellen ist kein Ding unmöglich."

"Bei Gott ist alles möglich, sagte der Bauer, da brachte er den Wallach zum Benast."

"Bei Gott ist kein Ding unmöglich, sagte der Bauer, da brachte er den Ochsen zum Schulmeister."

"Wenn Gott will, so kalbt auch ein Ochse."

Eine ganz andere Art von Zweifel an der Allmacht Gottes ist der bekanntlich sehr weit verbreitete Glaube an ein zweites Prinzip, mit welchem Gott die Berrschaft über die Welt teilen muß. Wären die driftlichen Theologen ehrlich und logisch, sie müßten diesen Volksglauben atheistisch nennen. Der Glaube an den Teufel war mindestens ebenso start wie der an Gott.

"Wo der liebe Gott eine Kirche hat, da hat der Teufel eine Kapelle" (mit vielen Varianten: "ein Hurenhaus, ein Wirtshaus").

Teufel

"Betet zu Gott, aber erzürnet den Teufel nicht."

"Wenn Gott den Teufel totschlägt, brauchen wir nicht mehr zu beten."

"Wenn Gott nicht hilft, so muß der Teufel helfen."

"Wer sich nicht vor Gott fürchtet, muß sich vor dem Teufel fürchten."

Die Theologen haben sich wohl gehütet, solcher Teufelsanbetung ernsthaft entgegenzutreten. Immer und bis zur heutigen Stunde haben sie genug damit zu tun gehabt, die Freigeisterei auch im Volke zu betämpfen und jede freigeistige Gesinnung als ein Wert des Teufels bin-Diese freie Denkart äußert sich in der ungelehrten Sprache des Voltes anders als in gelehrten Büchern, obgleich gerade die Frei-Freidenter denker bäufig einen populären Con anschlugen. Einen direkt atheistischen Sat habe ich nur einmal in den Sprichwörtern gefunden; aber viele Sate, die fich von einer positiven Religion lossagen und mehr oder weniger deiftisch klingen.

"Gott schläft nicht, daß du ihn muffest aufweden mit Geschrei."

"Gott straft die Laster, nicht die Religion."

"Gottes Name ist vieler Schaltheit Dedel."

"Wie Gott vor Zeiten nicht an die Auden gebunden gewesen, also ist er auch jett nicht an die Christenheit gebunden."

"Gottseligkeit ift tein Gewerbe."

"Wenn der Goke tot ift, wirft man ihn mit Dred."

"Wenn man einem alten Göken einen neuen Rod anzieht, so scheint er gar neu."

Mancher Zweifel wird an der Wahrhaftigteit derer ausgesprochen, die sich Christen nennen.

"Christen an der Könige Höf, sind Wildbret."

"Chriften find bunn gefät."

"Christen sind nicht Weideschaf, sondern Schlachtschaf."

"Es ist sicher ein Christ bier gewesen" (weil gestoblen und gemordet worden ist; in Westindien nach der Eroberung durch die Spanier aufgetommen).

Sehr merkwürdig ist der folgende Sak, von dem ich nicht sagen kann, ob er einem gottlosen Pantheisten oder einem gottüberlegenen Mpstiker entnommen ist: sprachkritisch mußte man bemerken, daß "Gott" in diesem Säkchen das zweitemal ein höheres Wesen bedeutet als das erstemal.

"Wir muffen Gott mit Gott überwinden."

Der einzige gang atheistische Spruch, den ich bei Wander verzeichnet gefunden habe, ist das folgende stolze Wort: "Besser gottlos, denn ehrlos." Wander beruft sich auf Simrod. Es wäre einer Untersuchung wert: ob

es sich um ein echtes Sprichwort handelt oder ob der Sammler da ein tapferes Wort eingeschmuggelt hat, weil es ihm gesiel.

Merkwürdig sind einige sprichwörtliche Redensarten, in denen beinahe parallel von Gott oder dem Teufel so abgesehen wird, als ob der eine oder der andere gar nicht existierte. Wo man scheinbar unter Gott oder dem Teufel "Niemand" verstehen sollte. "Gott weiß wer" heißt ebensoviel wie "Niemand" weiß. \*) Noch häufiger steht der Teufel für Niemand. "Der Teufel mag die Geiß jum Bod führen, wenn fie nicht will." Es lieken sich viele Beispiele geben. Doch liegt die Sache offenbar nicht so, daß solche Redensarten gleich bei ihrem Entstehen einen atheistischen beziehungsweise adiabolischen Sinn gehabt hätten. Das ist ganz klar bei den Versicherungen "Gott weiß, der Teufel weiß". Ursprünglich war gemeint: "Ich weiß es nicht, kein Mensch weiß es, nur Gott (der Teufel) weiß es." Als der Zweifel an solche übermenschliche Wesen aufkam, konnte die Redensart noch die Bedeutung behalten: "Ich weiß es nicht, vielleicht weiß es ein anderes, ein höheres Wesen." Erst im Munde eines Ungläubigen tritt Gott (der Teufel) in solchen Wortfolgen für "Niemand" ein. Der Atheismus oder Adiabolismus liegt nicht in dem Sprichworte selbst, sondern in der Gesinnung dessen, der es anwendet; so kann die gleiche Redensart vom Frommen fromm, vom Gottlosen gottlos verstanden werden. Sie geborte ja sonst nicht der Sprache an.

Sagenhelden

Nicht so international, ursprünglich auch nicht so antichristlich wie die keden Sprichwörter sind die Fabeln, die sich in der Renaissancezeit da und dort um bestimmte Sagenhelden bildeten. Diese weltlichen Sagen hatten sogar zuerst eine große Ühnlichkeit mit den Heiligenlegenden; sie sollten durch abschreckende Exempel zur Frömmigkeit erziehen, nur daß die Helden eben doch nicht Heilige waren, sondern arme Sünder, und es darum späteren Bearbeitungen sehr leicht gemacht wurde, die Wollust zu malen und den Teusel fortzulassen. Und irgendwie verrät sich schon in der ersten Fassung dieser Legenden die neue Weltsreude des Rinascimento, bald in der behaglichen Ausmalung der Wollust, bald in Ausfällen gegen die Seistlichkeit, bald im Zweisel an der Gerechtigkeit des Weltlaufs.

Auch die Sagenhelben haben ihren Bedeutungswandel wie andere Worte. Der Bedeutungswandel der bekanntesten Sagenhelden wäre kein geringer Beitrag zur Geschichte der religiösen Entwicklung. Ich muß mich auf die Zeichnung einiger Linien beschränken.

<sup>\*)</sup> Die Besonderheit des Ausdrucks (in vielen Sprachen ähnlich) hat Hutten zu einigen Scherzen seines lateinischen Sedichtes "Der Niemand" Beranlassung gegeben.

Von den vier Sagenträgern, die in Dichtung und Wissenschaft am häufigsten behandelt worden sind, haben Abasver und Don Auan uriprünglich der Festigung im driftlichen Glauben dienen muffen, Tannbäuser und Faust ursprünglich auch der Betämpfung des Bapstums; es braucht nicht erst gesagt zu werden, daß die Unterlage bei allen vier Sagen ein sehr robuster Gottesglaube, bei dreien dazu ein ebenso robuster Teufels- oder Dämonenglaube war.

Um einfachsten liegt die Sache bei Don Juan, dem Spanier, der Don Juan noch gar nicht von des Gedankens Blässe angekränkelt ist und einfach für sein lustenreiches Gundenleben vom Teufel geholt wird, einerlei ob der ältere Don Juan Tenorio (14. Jahrhundert) oder ein späterer das Urbild der Sage war; die Geschichte wurde fich von zahlreichen anderen Teufelslegenden taum unterscheiden, wenn nicht der einprägsame Bug von dem steinernen Safte binzugekommen wäre. Diefer Bug war so unausrottbar, daß fogar der jedem Sprachgebrauche widersprechende Titel "Das steinerne Gastmabl" (Festin de pierre) von einem Dramatiker zum anderen, von einer Literatur zur anderen überging. Aber das älteste Drama eines unbekannten Dichters, das den Stoff behandelte, foll schon "El ateista fulminado" geheißen haben, und noch 1669 schrieb Dumesnil eine Tragifomodie "L'athée foudrové"; aus dem Atheisten wurde dann bald ein Libertiner oder kurz ein Wüstling. Daponte's guter Text zu Mozarts berrlichem Werke ist betitelt "Il dissoluto punito ossia Don Giovanni".

Das Einprägfame an der Gestalt des Ahasver ist der ihm (von Jesus) Ahasver auferlegte Rluch, ewig oder bis zur Wiederkunft des Beilands zu leben. Die Sage wird icon im 13. Jahrhundert erzählt; der ewige Jude führt in verschiedenen Ländern verschiedene Namen. Bum Volksbuche wird die Wundergeschichte erst in der Reformationszeit, da der Schuster, der den muden Beiland von seiner Schwelle fortgetrieben hat, leibhaftig und als vernehmbarer Beuge auftritt und sich (1542) einem späteren Bischof Die Erflätungen, durch welche neuere jum Gespräch gegenüberstellt. Forscher die Sage vom ewigen Juden mit der vom wilden Jäger, also mit Wotan, in Zusammenbang bringen wollen, sind ansprechend aber ohne Beweistraft und wirken jedesfalls bei ber Fortbildung der Sage nicht mehr mit. Für mich ist es unzweifelhaft, daß das leibhaftige Erscheinen des ewigen Juden (1564 zuerst mitgeteilt und seit 1602 zu einem Volksbuche ausgearbeitet) vor allem dazu benütt wurde, in der Beit der beginnenden Bibelkritik einen unumstöglichen historischen Beweis für die Wahrheit der neutestamentlichen Erzählungen in Händen zu haben; nebenbei ging die Tendenz, die Juden durch einen Glaubensgenoffen davon zu überzeugen, daß Jesus Christus der Messias war. Das Christentum stand auf felsenfester Grundlage, wenn der Zeuge eines Wunders jederzeit herbeigeschafft werden konnte.

Lannhäuser

Die Sage vom Nitter Tannhäuser knüpft höchst wahrscheinlich an den erotischen Minnesänger Tanhuser (14. Jahrhundert) an. Die Lieblosigkeit des Papstes trägt die Schuld daran, daß Tannhäuser in den Venusberg (das unvergeßliche Moment) zurüdkehrt und dem Dämon verfällt.

Fauft

Der unvergleichliche und darum so einprägsame Bug der Faustsage (der Mann lebte in der ersten Hälfte des 16. Rahrhunderts, das Volksbuch "vom weit beschreiten Zauberer und Schwarzkunftler" existiert seit 1587) ist der Umstand, daß er sich dem Teufel mit seinem Blute verschrieb und daß der Wortlaut dieser Verschreibung bekanntgegeben wurde. Das Leben des Doctor Faustus ist ebenso säuisch (nach dem Sprachgebrauche der Zeit: epikurisch) wie das des Don Augn: auch wird er ganz ebenso vom Teufel geholt. Deutsch ist das Unchristentum an Faust, daß nämlich in den Vertrag mit dem Teufel auch die beiden Artikel aufgenommen werden, Faust wolle allen driftgläubigen Menschen feind sein und den dristlichen Glauben verleugnen. Neu ist und protestantisch gehäffiger als in der Tannhäufersage die Wendung gegen den Papft, der mehrfach verhöhnt wird. "Doctor Rauftus fab (am papitlichen Hofe) darinnen alle seinesgleichen, als Abermut, Stolz, Hochmut, Vermessenheit, Fressen, Saufen, Hurerei, Chebruch und alles gottlose Wesen des Papstes und seines Geschmeiß, also daß er hernach weiters sagte: Ich meint', ich wäre ein Schwein oder Sau des Teufels, aber er muß mich noch länger aufziehen." Protestantisch ist auch und erinnert an die edle Ritterlichkeit, mit der Don Juan bei Daponte den Lohn seiner Taten auf sich nimmt (a torto di viltade tacciato mai sarò), wie Raust einem zu Buße mahnenden Mönche antwortet: "Meh' bin, Meh' ber, meine Bufag' bindet mich zu hart." Das Volksbuch von Faust ist also eine frommelnd erbauliche Geschichte, die in einer Zeit, wo der Unglaube sich schon rührt, zum Festhalten am protestantischen Christentum eine eremplarische Belebrung gibt.

Es ist nun bekannt, wie diese Helden frommer Sagen seit dem Ausgange des 18. Jahrhunderts zu tikanischen Gestalken geworden sind, denen neue Dichter unchristliche, antichristliche, pantheistliche und atheistliche Gedanken in den Mund legken. Goethes Faust macht im ersten Teile Ernst mit der Verleugnung des christlichen Glaubens; daran wird im zweiken Teile durch das künstlerische Spielen mit katholischen Formen nichts geändert. Faust wird nicht vom Teufel geholt.

Wie mit dem "Faust" hat sich Goethe länger als ein halbes Jahrhundert mit der Sage vom ewigen Ruden getragen. Nur der "erste Feten"

eines Fragments kam zustande. Die Absicht ist durchaus gegen die christliche Kirche gerichtet; Jesus Christus kommt wieder und erblickt betrübt das Beidentum, das sich unter seinem Namen breitmacht. Für den weiteren Plan war einmal eine Begegnung zwischen Abasver und Spinoza in Aussicht genommen; die Fortdauer des ewigen Juden dot Gelegenheit zu einem tendenziösen Abrisse der Weltgeschichte. So gottlose, immer etwas zu prosaisch geratene Abasverdichtungen der Weltgeschichte schrieben Quinet (1833), Julius Mosen (1838) und S. Heller (1866). Der "Abasver in Rom" von Hamerling ahmt nur etwa Goethes Faust und Byrons Don Juan in den Posen eines Abermenschen nach.

Wohl von Goethe abhängig, in liebevollem Wettstreite mit Goethe (Prometheus, Faust) dichtete Lord Byron seinen Don Juan (1824, bei Byrons Tode unvollendet); man hat sich gewöhnt, den Grundzug diese Dichters Weltschmerz zu nennen, mit einem unverständlichen Worte; es ist Pessimismus, also äußerster Unglaube, verbunden mit der Sehnsucht, darüber hinauszukommen. Unmittelbar unter dem Einschusse Byrons, tühn und schön, aber wenig originell, hat Lenau wie den Faust, so auch den Don Juan als einen herrlichen Austrührer gegen Gott darzustellen gesucht. Auch Lenaus "Don Juan" war unvollendet, als der Dichter (1844) dem geistigen Tode verfiel.

Am längsten widerstand die Sagengestalt des Tannhäuser einem Bedeutungswandel. Noch Richard Wagners Oper (1845) dristell romantisch und läßt sogar die Antlage gegen die Härte des Papstes sast völlig fallen; Beinrich Beine wiederum, der unchristlich genug war, hatte sich seine töstliche Wiederbelebung der Sage durch gassenbübische Zutaten verdorben.\*) Erst 1869 gab Eduard Grisebach seinen "Neuen Tannhäuser"

<sup>\*)</sup> Es ist mehr als wahrscheinlich, daß Richard Wagner ebenso wie den "Fliegenden Bollander" auch den "Sannhaufer" nicht ohne Die Anregung des fpater fo gehaften Beine gefunden hatte; natürlich meine ich nicht das gang moderne Gedicht, sondern Beines Einführung und Ertlarung bes alten Tannhauferliebes im britten Bande bes "Salon". Der Mube, bie beiden Faffungen ju vergleichen, bat uns der übermutige Germanift Beine überhoben, ba er am Schluffe ber frangofifden Originalausgabe bie Bergleichung felbft recht fein gezogen hat: ber alte Poet fei bidattisch, es komme ihm auf den Gegensat ber göttlichen Milbe und der priefterlichen garte an. Wirklich hat der moderne Poet aus Benus eine Parifer "Rameliengöttin" gemacht und aus dem drohenden Höllenfeuer die inwendige Liebesbrunst bes Ritters; nur barum tann ber Papst Urban ben Zauber nicht brechen. 3ch will mich aber auf Beines Umwandlung ber Sagengestalt und bes Sagengehalts nicht weiter berufen, weil für die Bauptfache, für die religiöse Weltanschauung, Beine nicht in Betracht tommt. Bei Voltaire tann man ernftlich barüber ftreiten, ob er ein ehrlicher Deift ober im Bergen ein fteptischer Atheist gewesen sei; Beine war in biesen Dingen immer ein Birtuofe, ber awischen Blasphemien und einem romantischen Gottglauben nur spielerisch schwantte und das Rleid des Christentums nach der Mode trug, ohne jemals auch nur fo driftlich zu empfinden wie die andern Romantiter.

beraus, wo es ganz und gar nicht mehr driftelte. Aber auch nicht mehr antichristelte. Die Göttin der Liebe wird so unbefangen gefeiert, als ob die Abtötung des Fleisches und der Hinblick auf ein Renseits gar nicht mehr darein zu reden hatten. Aur daß das hubsche tede Buchlein ebensogut "ber neue Don Juan" hätte beißen können. Die Zeit war allgemein so undristlich geworden, daß der Dichter, noch mehr Bibliophile als Dichter, keine Nötigung mehr empfinden mochte, dem von Dämonen besessenen Sagenhelden eine trokige Haltung gegen Gott zu leiben. Unser Geschlecht hat keinen Beruf mehr, aus den alten verdammten Teufelsgesellen stroblende Himmelsstürmer zu machen. Unser Geschlecht hat den Rampf der Reformationszeit zu Ende gekämpft und fühlt keinen Haß mehr gegen den Gottesbegriff. Die vier Sagenbrüder Faust und Don Juan, Abasver und Tannhäuser, ursprünglich von einer frommen Phantasie gestaltet, dann bald in Kirchenfeinde verwandelt (auch von Soethe), könnten endlich in der Rube reiner Dichtung ihre Erlösung finden.





Der Atheismus und seine Geschichte im Abendlande. Author Mauthner, Fritz

University of Toronto Library

DO NOT **REMOVE** THE CARD FROM THIS POCKET

Acme Library Card Pocket Under Pat. "Ref. Index File"

