

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





<del>-</del>---• . -. • . 

|   | • |   |   |   |   |  |
|---|---|---|---|---|---|--|
|   |   |   | • |   |   |  |
|   |   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |   |  |
|   |   | · |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   | • |  |
|   |   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   | - |  |
| • |   |   | • |   |   |  |
|   |   |   |   | • |   |  |
|   |   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |   |   |  |

| · |   |   |   |   |   |
|---|---|---|---|---|---|
|   | · |   |   |   | , |
|   |   |   |   |   |   |
| • |   |   | • |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   | · |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   | · |   |
|   |   |   |   |   | · |
|   |   | • |   |   |   |
|   |   |   | • |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |

· 

à l'Muske et lavante Acadé--mie d'oxford-hommage del'auteur Minoide My nou.

. 

### DIAGRAMME

DE

# LA CRÉATION DU MONDE

## DE PLATON,

DÉCOUVERT ET EXPLIQUÉ EN GREC ANCIEN ET EN FRANÇAIS
APRÈS 2,250 ANS,

#### PAR C. MINOIDE MYNAS.

Καίτοι τόγ' ἄινιγμ' οὐχὶ τοῦ π'εόντος ἦν Ανδρὸς διειπεῖν, ἀλλὰ μαντείας ἔδει. (Sophocle, Œdipe roi.)

Première Livraison. — Prix, 6 fr. 50 c.

### A PARIS,

Chez (l'Auteur, rue des Fossés Saint-Jacques, 13; FRANCK, rue Richelieu, 69; Paul MAGGANA, Galerie de l'Odéon.

. 1848

2g1 h. 2.

#### Ouvrages de M. Mynas.

SUPPLIQUE AUX PUISSANCES DE L'EUROPE relative à la révolution grecque; en grec ancien et en français.

ORTHOPHONIE, ou Traité de l'Accentuation et de la Quantité syllabique, avec quelques considérations sur la ponetuation, sur les chapitres et sur les paragraphes; en français.

Calliope, ou Traité sur la véritable prononciation de la langue grecque; en français.

THÉORIR DE LA LANGUE ET DE LA GRAMMAIRE GRECQUES; en grec ancien et en français.

GRAMMAIRE GRECQUE, contenant les dialectes et la différence avec le grec vulgaire; en français.

Télémaque, traduit en grec ancien.

CANABIS, chant pindarique, en vers anciens, avec la traduction française en regard.

Différents Opuscules sur les Affaires de la Grèce; en français et en grec.

LA GRÈCE CONSTITUÉE ET LES AFFAIRES D'ORIENT; en français.

LA RESTORIQUE D'ARISTOTE, traduite en français, avec des notes.

ÉPITRE DE S. PAUL AUX ROMAIRS, traduite du grec en français.

LA DIALECTIQUE DE GALIEN, découverte par M. Mynas.

On souscrit pour son grand Dictionnaire Prançais-Garc, avec le mot latin, chez les principaux libraires des capitales de l'Europe.

Paris, imprimerie de Poussieloue, rue du Croissant, 12.





#### AVERTISSEMENT.

J'ai entrepris la publication de cet ouvrage à mes frais. La solution du Théorème de Platon émise dans le huitième livre de sa République m'est plus précieuse que la découverte de Babrias, qui fait aujourd'hui la base des études grecques, et des autres ouvrages inédits, résultat de mes missions pendant six ans en Orient.

Leur découverte était inespérée, il est vrai; mais elle est due en partie au hasard, aux circonstances, et à mon rapport avec l'Église grecque, qui m'avait fortement recommandé auprès des archevêques, évêques, supérieurs de couvents ct à tous les chrétiens de son domaine, afin de seconder efficacement mes recherches: la fin de la préface de la Dialectique de Galien que j'ai découverte et publiée en 1845, en donne la preuve.

La découverte du Diagramme universel de Platon est un travail de ma tête : après mille essais de calculs, abandounés et repris, faits et refaits, ce nœud gordien, qui avait embarrassé les savants anciens et modernes, vient d'être non tranché, mais sciemment délié.

L'explication que ce travail, après deux mille ans d'efforts, donne du système de Pythagore et de Platon sur la création universelle ne laisse enfin rien à désirer.

Ce n'est pas par une étude particulière de la géométrie ancienne, comme le dit M. Cousin (Œuvres complètes de Platon, tome x, p. 325), que je suis venu à bout de résoudre le nœud embarrassé. Certes Platon lui-même avait dit que les connaissances géométriques étaient indispensables pour son auditoire et pour ses lecteurs:

Μηδείς αγεωμέτρητος εισίτω.

Mais la science qui domine dans ce Théorème de Platon

est l'harmonie de l'ancienne musique grecque; l'arithmétique y est aussi pour quelque chose, et la science dialectique qui nous donne la clef de la filiation régulière des idées s'y trouve sine qua non.

Je désirais faire paraître plus tôt ce travail pour satisfaire la curiosité des savants, dont quelques-uns présageaient un résultat nul dans mes efforts. Le savant Humboldt, dans l'idée d'y trouver expliqué le système de Pythagore et de Platon sur la création du monde, m'avait engagé à accélérer cette publication; mais les circonstances énoncées pages 30 et 31 m'ont mis dans l'impossibilité de le faire, et surtout après les événements de février.

Cependant la moitié de l'ouvrage, dix feuilles, avait été déjà tirée, ainsi que les tables B, F, C, Z, IA, IE, IC lithographiées, qui présentent le nombre en lettres grecques, comme Platon lui-même l'avait fait pour le Diagramme universel, qui sera aussi rendu en chiffres vulgaires pour le texte français.

En attendant j'ai cru, dans l'intention de faciliter la publication des dix autres feuilles et des treize autres tables, devoir mettre en vente la première livraison de l'ouvrage tiré à cinq cents exemplaires.

La première partie (page 1 à 117) contient l'explication du Diagramme de Timée; la seconde (page 118 à 160) donne en partie l'explication du Diagramme de la génération humaine, que Platon fit disparaître à dessein.

Paris, le 27 juillet 1848.

M. MYNAS.

OYA AN O HAATON AYTOE, EL ZON AKMHN ETYLXANEN, OYK AN EZHAELZE.

PLATON LUI-MÊME, S'IL EXISTAIT ENCORE, NE SAURAIT LE DÉMENTIR.

#### ΤΗΣ ΚΑΘΟΛΟΥ ΓΕΝΕΣΙΟΥΡΓΙΑΣ

#### ΔΙΑΓΡΑΜΜΑ

### ΠΛΑΤΩΝΟΣ

AHOKAAYOOEN META 600 ETH

#### ΥΠΟ Κ. ΜΙΝΩΪΔΟΥ ΜΗΝΑ.

Κατά την πρώτην επιστημενικήν και φιλολογικήν ἀποστολήν εντεταλμένην μοι ύπό του γαλατικού κυβερνήματος, έκπεριελθών την ελλάδα, κατήχθην τῷ ᾳ π με ετει κατά πόλιν τὴν βύζαντος. Γενομένω δέ μοι ἐκεὶ και γνωσθέντι, ἐπῆλθόν τινες τῶν λεγίων λύσιν ἀιτησόμενοι τοῦ ἐν τῷ ἡ πολιτειῶν Πλατωνικοῦ θεωρήματος περὶ τῶν ἀνθρωπίνων γενέσεων ὑπονοήσας δὲ τοὺς ἄνδρας πειρωμένους μου, καὶ πράγματα τοῖς ἐμοῖς γνωρίμοις παρέχοντας, ἀντεπειράθην αὐτῶν, ἐεθωκώς τι φαινόμενον λύσεως. Καὶ τοῦ καιροῦ κατεπείγοντος, εἰχόμην ἐφ' οῖς ἀπεστάλμην περιηγήσεως.

Κατά δε την δευτέραν μοι αποστολήν τῷ αμ δ, ενέτυχον Αντιγράφο των Τιμαίου τοῦ Λοκροῦ παρά τινι ίερει κατά την μικράν Ασίαν είχε δε παραλ-

#### DIAGRAMME

#### DE LA CRÉATION GÉNÉRALE

## DE PLATON,

DÉCOUVERT APRÈS 2250 ANS

PAR C. MINOIDE MYNAS.

Pendant la première mission scientifique et littéraire dont j'ai été chargé par le gouvernement, ayant parcouru la Grèca, je me suis rendu en 1840 à Constantinople, où, arrivé et connu, quelques personnes érudites s'adressèrent à moi pour me demander la solution du théorème émis par Platon dans le huitième livre de sa République. Ayant cru entrevoir leur intention d'éprouver mes connaissances en ce qu'elles insistaient auprès de mes amis, je leur fis remettre une apparence de solution pour éprouver à mon tour leur savoir, et je me suis livré aux recherches imposécapar ma mission.

Pendant la deuxième, qui eut lieu en 1844, étant dans l'Asie-Mineure, j'ai trouvé chez un prêtre un manuscrit de Timée de Locre, dont le texte avait quel-

λαγάς τινας τοῦ κειμένου, καὶ τὸ κοσμογονικὸν Διάγραμμα κατά τι παραλλάττον τῶν ἐν ταῖς παλαιαῖς ἐκ δόσεσι φερομένων τῶν τοῦ Πλάτωνος Διαλόγων, ὧν ὁ ἐπιγραφόμενος Τίμαιος ἐρμηνεία ἐστὶν ἐπηυξημένη καὶ κατεσκευασμένη τοῦ λοκροῦ Τιμαίου, καὶ τοι ὑπό τινων νεωτέρων ψευδεπιγραφομένου Λέγουσι γὰρ·οὐκ ὀρθως δ' οἶμαι μὴ εἶναι τοῦ Τιμαίου, τῷ τὸν Αριστέλη μηθεμίαν πεποιεῖσθαι μνήμην τοῦ Λοκροῦ, τὰ τοῦ Πλατωνικοῦ Τιμαίου διαιτήσαντα τοῦ τε Κικέρωνος, καὶ πολλῶν ἄλλων μαρτυρούντων τοῖς τοῦ λοκροῦ Τιμαίου, καὶ μάλιστα τοῦ Φιλολάου, πάνυ προγενεστέρου καὶ αὐτοῦ Αριστοτέλους φησὶ γὰρ ὁ Πρόκλος περὶ τῶν ἐν τῷ Διαγράμμτι τοῦ Λοκροῦ Τιμαίου ὄρων συζητῆσαι τὸν Φιλόλαον ἀλλ' ἐν ἄλλοις περὶ τούτου.

Επεβαλόμην γοῦν Γαλατιστί ματαφράσαι τὸν Λοκρὸν διά τε τὴν παραλλαγὴν τοῦ Διαγράμματος, μικράν μέν τοῦ Πλατωνικοῦ, ὅμως δ' ὑπάρχουσαν, καὶ διά τὸ ἐς δεῦρο ἀσαφὲς τοῦ ὑπολογισμοῦ τῶν τε ὅρων, καὶ τοῦ κεφαλάιου αὐτῶν ιὰ δ χ ζ ζ. Ο γάρ φησιν ὁ Πλύυταρχος (1) τὴν Πλατωνικὴν Τετρακτὺν ποικιλωτέραν εἶναι τῷ διαιρέσει, καὶ τελειοτέραν τῆς ά. ϐ. γ'. δ' Πυθαγορείου, ἄτε γιγνομένην ἐκ τῶν δ'. η'. ιβ'. ις', οῦ τι μέγα ξυμβάλλεται πρὸς τὸ ζητούμενον, πρὸς τῷ καὶ ἄτοπα λέγειν τὸν Πλούταρχον ἐν συνθέτοις ἀριθμοῖς προελέσθαι τὸν Πλάτωνα τὴν τετρακτύν. Ο μέντοι Πλάτων ἐν τῷ ψυχογονία τὴν ἐξάδα πρώτην μοῖραν τίθησι, διπλασίαν

<sup>(2)</sup> Εν τω περί της έν Τιμάιο ψυχογονίας.



ques variantes, et accompagné de la table des nombres, presque la même que celle publiée avec les Dialogues de Platon, dont le Timée est une développement confectionné du traité de Locre. Je sais que des savants modernes trouvent l'ouvrage de Locre fait après coup, en ce que, disent-ils, Aristote, en critiquant le Timée de Platon, ne dit rien de celui de Locre. Cependant Cicéron et d'autres anciens érudits en ont parlé, et surtout Philolaus, bien plus ancien qu'Aristote. Proclus nous dit que Philolaus avait examiné le nombre des termes que la table de Locre doit avoir. J'en parlerai ailleurs.

En attendant j'ai entrepris une traduction en français de Locre, suggérée par la petite différence que j'ai trouvée entre la table de Locre et celle de Platon, et surtout par l'obscurité des nombres de cette table inexplicable jusqu'à présent, ainsi que de la somme 114,695. Quant à ce que Plutarque dit (1) que le quatrain de Platon est disposé d'une manière plus complète dans les nombres 1. 4. 8. 27 ou 4. 8. 12. 16 que celle de Pythagore dans 1. 2. 3. 4, cela ne fait pas grand'chose pour la question; et Platon n'aurait pas préféré les chiffres composés aux simples, quoiqu'il prenne dans Timée le 6 pour unité et pour première portion, le 12 pour double et le 18 pour triple, jusqu'à 162 = 6 × 27? Cependant le chiffre 6 ne suffisait pas

Le Aaimæ procreat. e Timæo.

Τές δ΄ βέρθης, σύτ' αύτίδαν δαύγδουν έχούσας, έτα τέρνατο, περιστιζομένου δις μέρια τών μπάδαν, δυσδακρέτου τές μαθέστας δουμάνει, αύτό το πράγμα τον πολλακλαπασμόν ύπερήμευσεν, ώς περ έν άρμυνική μεταθολή του Διαγράμματου δίου ξυνακτικουμένου τῷ πρώτα τῶν ἀράμμου. Διύπερ λαθύντες τὸν  $\mathbf{I}^2 = \mathbf{\xi} \, \mathbf{d}^2$ , καὶ πολλακλασιάσαντις ἐπὶ τὰν  $\mathbf{g}^2$ , ύπάθεντο μανάδα τὸν τπο του Κράντορος πρώτου ἐυσηγισκμένου, ῷ κατηκελούδησε καὶ δυδορος.

Αλλ' οίχ ὁ Κράντωρ, ὡ παλέ Πλόνταρχε, ἀλλ' ὁ Πλάτων κύτὸς τον τη δ ἀντί μονάδος ὑπάθετο πατωτέρω δὲ δειχθήσεται ὁ δὲ Πρόπλος ἐν τοῖς εἰς Τίμαων ὑ πομνήμασα ἐκδεθομένοις τε ἢδη κάντῷ ἐμῷ ἀρχάνο ἀνττγράφω, φησί τὸν Σεδῆρον διπλασιάσαντα τὸν τη δ, τὸν ψξη λαβεῖν ὡς μονάδα. Τὸν μὲν οῦν ἔξ ἀρθμὸν ὑπέθεντο, ἄτε δὴ παραγόμενον ἐκ ταὐτότητος τοῦ γ καὶ ἐτερότητος τοῦ δ΄, καὶ ὡς ἀμέσως περιέχοντα τὸν ἐ, ὁν γάμον οἱ παλαιοὶ ἐκάλουν, καθὰ δὴ καὶ τὸν ἔξ, ἀπονέιμαντες τῷ γ΄ μὲν τὴν ἀρρενότητα, τῷ δὲ Ϭ τὴν θηλύτητα, ἐξ' ὧν καὶ ξυνεστήματον.

Αλλά τί ποτε ἐπιβαλλόμενος τὸ ἐν τῆ Πολιτεία Πλατωνικόν θεώρημα, παρεξέβην εἰπὼν περὶ τοῦ ἐν pour la disposition de la table, qui réclamait les épitrites et les sesquioctaves. Aussi les anciens, Crantor, Cléarque et Théodore, les Soléens, qui ont résolu la question de Timée et non pas celle de la République de Platon, n'ont pas pu y parvenir par l'unité de 6, comme dit Plutarque:

Ainsi le chiffre 8 ne pouvait pas de lui-même fournir un sesqueciave, et ses unités fractionnées rendaient le calcul difficile; et c'est la question elle-même qui avait dicté de prendre le multiple de 6 et pour étendre avec lui toutes les autres cordes de chiffres. Aussi ayant pris le 82 — 64 multiplié par 6, avaient-ils supposé le 384 pour unité. Ce fut Crantor le premier qui avait conçu cette idée, adoptée après par Endere.

Vous vous trempez, è Plutarque! Ce fut Platan luimème qui prit le 884 pour unité, l'ayant emprantée à Locre. Nous le prouverons par la suite. Proclus, fdans ses Commentaires sur Timée déjà publiés, ainsi que dans mon manuscrit, ajoute que Sévère avait pris pour unité le 768, double de 384. Là on avait supposé le 6 pour unité comme produit de 3 × 2, en exprimant par 3 l'immatérialité ou l'indivisibilité, et par 2 la divisibilité ou mutabilité, et parcequ'il contient immédiatement le 5 – 3 + 2, dont le 3 était regardé comme le mâle et le 2 comme la femelle. Aussi donnait-on le nom de mariage au 6 et au 5.

La question que l'on m'avait faite étant relative au passage de la République, pourquoi, dirait-on, parler de la table de Timée? C'est que la solution des deux théorèmes dépend de cette même table; car le calcul

Τιμάιο Διαγράμματος, ότι έκ τούτου ή λύσις κακείνου ήρτηται ά γάρ έν τῷ Τιμαϊκῷ Διαγράμματι ἐς πλάτος ὑπελογίσατο, ταῦτ' ἐν τῷ πολιτέια ξυνοπτικῶς ἔξέθετο καὶ οὐδὲν θαυμαστὸν, εἰ ἐξ ὧν Αρχῶν ὁ Πλάτων τὸν Κόσμον ἔπλασεν, ἐκ τούτων αὐτῶν καὶ τὸν ἄνθρωπον ὁς γε καὶ αὐτὸς μικρὸς ἐςι Κόσμος, καὶ συγκείμενος ἐκ τῶν αὐτῶν στοιχείων. ἄμφω γὰρ ζῷα κατά Πλάτωνα, ὁ τε Κόσμος καὶ ὁ ἄνθρωπος, καὶ ἄμφω νοερᾶς οὐσίας μετειληφότα. Εἰδὲ ἄμφω ταὐτὰ, καὶ ἐκ τῶν αὐτῶν ἄρα.

Δηλούσι δὲ πρὸς τούτοις καὶ οἱ ἀριθμοὶ ὅντες οἱ αὐτοὶ τν τε τῷ Τιμάιῳ κάν τῷ Πολιτέια φησὶ γὰρ μίαν μοῖραν, κειτα Διπλασίαν, εἶτα τριπλασίαν, αὐθις τετραπλασίαν, μετὰ δὲ πέμπτην, ἔκτην, ἐβδόμην ἀλλὰ κάν τῷ πολιτέια ἀι τρεῖς ἀποστάσεις, καὶ οἱ τέσσαρες ὅροι, ποιούσι τοὺς αὐτοὺς ἀριθμούς. Καὶ γὰρ ὁ πυθμήν δ΄ καὶ πρῶτος ἐπίτριτος, πεμπάδι συζυγείς, δίδωσι τὸν θ΄. Ος γε τρὶς ληφθείς, παρέχει τὸν κζ. Ο δὲ ἀριθμὸς ἡ, ὁ ἐν Τιμάιῳ ἡηθείς, κάνταῦθα ἔςαι ἐν ταῖς δυσὶ κατωτέρω ἀριιονίαις φαινόμενος. Επιτρίτου γὰρ μνησθὲις, συνηπήκουσε καὶ τὸν ἐπόγδοον πρὸς τὸ τῆς ἀρμονίας τέλειον. Επεὶ γοῦν ἐν Τιμάιῳ ἐισήγαγεν ἀνενδεῶς τοὺς ἀριθμοὺς, ἐνταῦθα ἐν συνόψει ἐξέθετο. Εξ οῦ δ' ᾶν τις κατίδοι τὸν Τίμαιον προγεγραμμένον ὅντα τῶν πολιτειῶν.

Οὐ δεῖ δὲ θαυμάζειν διαπεπλεγμένον ον τὸ θεώρημα, εἰ καὶ τοῖς πάλαι δύσληπτον ἔθοξεν, ὡς καὶ Κικέρων φησὶ πρὸς τὸν Αττικὸν ὁ δὲ Πλούταρχος κατά πάρ:δον

développé dans Timée se trouve en abrègé dans la République; et il ne faut pas s'étonner si Platon, en créant le monde par les quatre éléments, fait composer l'homme, regardé comme un petit monde, par les mêmes éléments. L'homme est aussi bien animal, d'après Platon, que le monde. Tous les deux sont doués d'intelligence; s'ils se ressemblent, ils doivent être créés des mêmes éléments.

Les chiffres d'ailleurs se trouvent les mêmes dans les deux dialogues. Dans Timée Platon dit :

Une portion, après la double, ensuite la triple, la quadruple encore, après quoi la quintuple, la sixième, l'octuple et la septième, vingiceptuble.

Les sept nombres donc dans Timée doivent être aussi dans la République, où nous avons trois distances et quatre termes. Puisque le 1, premier carré et premier épitrite, ajouté au 5, fait le 9, qui trois fois pris nous donne le 27. Quant au nombre 8, non mentionné dans la République, il doit y être nécessairement pour compléter les deux harmonies, comme on le verra plus bas, avec le sesquioctave; et le terme d'épitrite le fait sous-entendre. Mais, comme dans Timée, Platon avait déterminé les termes, dans la République il nous en a donné la somme : ce qui prouve que les livres de la République ont été écrits après Timée.

La thèse de la question étant compliquée, il n'est pas étonnant que les anciens ne l'aient pas saisie, d'après ce que Cicéron dit à son ami Atticus. Plutarτούτου μέμυσται ἐν τῷ περί ψυχυγονίας τοῦ Τομάσου λέγου,

Εν δε τη πολετεία, δυ δυοι γάμου παλούσει, ο Σουμάτας άρχομους λέγειν, έςι δέ, φεσί, θέω μέν γενουτώ περίοδες, το άρθμος περιλαμβάνει τέλειος, σύα άλλο παλών Ατίου γενουτόν, η τόν πόσμον.

Και έρμηνεύων μώνου, ότι θείου γευνητόν ο πόσμος ές ι κατά Πλάτωνα · ό δε Πυθαγοραιός Ναιόμαχος λέγων περί των έτερημήκων και τετραγώνων αρθηκών, και της σχετικής αὐτῶν πρὸς άλλήλους διαφοράς, χωρούντων τῶν μέν κατά διπλάσιον ώς οι άρθμοι 6 . 8 . 4 . 15, ώς οἱ ἀριθμοὶ οἱ ἐν τῷ Β΄, καὶ ὅτι ď . √ . eζ . λ6. έν έχάστω τούτων τῶν στίχων, τρίς παράλληλοι, ἡ τέσσαρες, ἡ ὀσοιούν 🐒 🛫 🥱 . Θ΄ . ×ζ΄, ληφθέντες, αναλογίαν γεωμετρικήν y' . 6' . z\cup, \pi \cup,  $\dot{\alpha}$ ποδώσουσαν, οίεν  $\dot{\alpha}$ :  $\dot{6}$  =  $\dot{6}$ :  $\dot{\delta}$ , 0' . z [' . x a'.  $\alpha: \chi = \gamma: 0$ , où toù Entimeros ύψετο . Όμως ο, επαλαλώ».

Επικερότατου δ' άν εξε έκταξε γενομένους, διαμακοθέναι πορακολουθέματος, χρησιμεύουτος έμεν άς αλατοκικόν τι θεώρηκα τοῦτο δ' έςὶ τὸ τοὺς συκιχεῖς τετραγώνους άριθμούς, ένα μόνον ξγοντας μέσον όρον, τοὺς δὲ κυδικοὺς δύο.

Προσθείς δε τούτοις, ότι

Τετράγωνος, τετραγώνω πολλαπλασιασθείς, τετράγωνον δώσει. Επουγε έτερομένης τετράγωνον, ή κύδον πολλαπλασιάσας, οὐδί ποτε πίδον, ή τετράγωνον περέξει, que n'en parle qu'en passant dans ses Observations sur Timée.

Dans la République, dit-il, où est la question qu'on appelle Mariage, Socrate commence par nous dire que la révolution de la progéniture divine est comprise dans un nombre parfait. C'est l'univers qu'il appelle progéniture divine.

Où Plutarque ne fait que de nous expliquer un mot, Nicomaque le pythagoricien, en parlant des nombres oblongs et carrés, explique seulement

Il ajoute après qu'en prenant trois ou quatre termes correspondants de ces deux séries, on y trouve toujours la proportion géométrique; par exemple: 1:2 — 2:4 et 1:3 — 3:9. Il n'a pas touché la question. En revenant plus bas sur la même question, il avance ceci:

Arrivés dans cet endroit, il scrait bien à propes de nous rappeler d'une conséquence importante au sujet d'un théorème de Platon : c'est que les carrés qui, dans une proportion, se suivent, né peuvent avoir qu'un terme moyen, tandis que les nombres cubiques en out deux.

Après avoir avancé à la suite qu'en multipliant un carré par un carré ou un cube par un cube, on trouve

Ταῦτ' ἐιπών, φημί, καταβάλλει την ὑπόθεσιν, λέγων

Ταῦτα δὲ τῆς δικέιας σαφηνέιας λήψεται ἐν τῆ Πλατωνικῆ συναναγνώσει, κατὰ τὸν τοῦ λεγομένου Γάμου τόπον ἐν τῆ πολιτέια, ἀπὸ προσώπου τῶν Μουσῶν παρεισαγομένου.

Καὶ οὖτως ἀφῆκε τὸ θεώρημα ἄλυτον Τοῦθ' ὅπερ καὶ Πλοὑταρχος περὶ τοῦ ἐν Τιμάιω Διαγράμματος πεπόιηκε, λέγων παραλιπεῖν τοῖς βουλομένοις γυμνάσου.

Τοῦ δὲ ἠτυχηκέναι τοὺς πάλαι τῆς λύσεως, Κλέαρχόν φημι καί Κράντορα, και Θεόδωρον, Ευδωρόν τε καί Αδραστον, καθά δή και Πορφύριον, και Πλόυταρχον. καί αὐτὸν δήπου τὸν Πρόκλον, τὸν εἰς Πλάτωνα πολλά ξυγγράψαντα, και μάλιστα είς του αύτου Τίμαιου, ώς περ δη και τον Νικόμαχον, αιτία ην δοκεί μοι η διαίρεσις του ζητήματος, ιδίως τὸ ἐν Τιμαίω, και χωρίς τὸ έν τη Πολιτέια θεωρήσαντας, και το μη καλώς έπιστήσαι τῷ ἐν Τιμάιω Διαγράμματι, τοῦ τῆς Πολιτέιας ή τῷ χρόνω και τῆ ἀμελεία τῶν ἀντιγραφέων ἀπολωλότος ' ή, δ και μάλιστα πείθει με, τοῦ Πλάτωνος αὐτοῦ, τὸν ὑπολογισμόν μόνον δηλώσαντος, τὸ δὲ Διάγραμμα μη έκδεδωκότος. Φιλότιμον γάρ ην τοῖς πάλαι των αινιγμάτων το χρημα, ως δηλον έκ της Σφιγγός του Οιδίποδος, έξ ων τε Αριστοτέλης φησίν έν τη έπτορική περί αινιγμάτων, και έκ του σκοτεινού έπικληθέντος. Ηρακλείτου τε και Χρυσίππου, και έκ τῆς Αλεξάνδρας του Λοκόφρονος. Φέρεται δέ τι τοιούτον, καί pour produit un carré ou un cube, il finit par ces mots:

Tout cela sera éclairci dans la lecture que nous ferons de l'endroit de la République de Platon; je veux dire le passage qu'on appelle *Martage*, et que les Muses mettent en question,

Question que Nicomaque n'a pu résoudre. C'est ce que Plutarque fit à peu près, en donnant aux autres l'exercice pour former la table de Timée.

Si les anciens, tels que Cléarque, Crantor, Théodore, Eudôre, Adraste, Nicomaque, Porphyre, Plutarque, Proclus lui-même, qui avait tant écrit sur Platon et notamment sur Timée, ne sont pas parvenu à résoudre cette question, la cause en était, ce nous semble, de l'avoir séparée de celle de Timée, et de ne pas avoir bien examiné la table ou diagramme de calculs qui se trouve dans Timée. Celui de la génération humaine paraît avoir disparu avec le temps, ou par la négligence des copistes, ou plutôt, ce qui nous paraît certain, Platon n'avait pas voulu le divulguer, s'étant contenté d'en indiquer seulement le nombre. On sait que les anciens se piquaient d'énigmes; nous en trouvons assez de preuves dans le Sphynx d'OEdipe, dans la rhétorique d'Aristote, où il parse des énigmes, dans l'obscurité des écrits d'Héraclite, dans ceux de Chrysippe, et dans l'Alexandra de Lycophron; nous en trouvons même dans les Juges de la τη του Σαμψων Βίδλω, απορησάντων των τότε, τί έν ειη το

Τί δρωτον έξηλθεν από βιδρώσκοντος, και από ίσχυρου γλυκύ. (1)

Ε΄ λέγειν τους Σιδυλλίνους και Απόλλωνος χαναμούς, τὰ Πυθαγόρου ἀποφθέγματα, καὶ τὴν Ἰωάννου Αποκάλυψιν Τεκινήσιον δ' έτι και ὁ Διπλασιασμός τοῦ κύθου τοῦ ἐν τῷ Διαλόγφ τῷ Μένωνι καὶ τὸ πράθλημα γαρ τρύτο πολλοίς των πάλαι γενέσθαι επόρημα, Αρχύες το τώ Ταραντίνω, και Μενέχμω, και Ευθέξω το Κυιδίω, και άλλοις, ἐπιλυομνέοις αὐτὸ, τοῖς μὲν μηχανικῶς, τοῖς δὲ αποθεικτικώς τη μεσεμβολή μεταξύ δύο γραμμών, δύο άλλων μέσων ανάλογον, ή τοι 6 : δ = ή : ις. Φέρεται δέ λύσις τοῦ χυβικοῦ διπλασιασμοῦ ταῖς δύο μέσαις ανάλογον καρά τοῖς μαθηματικοῖς καί αὐτοῦ Πλάτωνος, ός γε εν το Μένωνι ου διά τούτων δηλός έσιν έπιλυσάμενος τὸ ἀπόρημα ' όπερ οὐ παντάπασιν ἀπέσικε τοῦ ἐν τη ή πολιτειών θεωρήματος το αμφοίν γάρ κυδικόν έξε το ζητούμενου ' Αλλ' έκείνο μέν ήμεν δεύτερος άθλος κείσεται ο δε Πλάτων ου σαφώς μέν, υπεδήλωσε δε άκροθιγώς τα της λύσεως τοσούτον οι παλαιοί έχαιρον αχλύι περιδάλλειν και αύτα δήπου τα πόριμα, πολλώ δη μαλλον τα άπορα, πρακαλούμενοι τούς φιλοπόνους των

<sup>(1)</sup> Εν τινι Γαλατική μεταφράτει κακῶς ήρμήνευται τῷ, ἐκ τοῦ βιβρώσκοντος ἐξήλθε κρέας. Εν ταῦθα γὰρ τὸ βρωτὸν τκὐτὸν ἐςι τῷ γλυκύ Τὸ Τὸ βιβρώσκον, τὸ ςόμα ἐςὶ τοῦ λόννος. Οἱ γὰρ ἔθα λέγεω. ε ἔκ τοῦ ζόματος τοῦ δυνατοῦ ἔχὰλθε τι βρωτὸν γλυκύ, > Αλλά διαυρείν εἰς δύο τὸ ζότημα, εὐ ἀσαφίστερον γένοιτο.

Bible, ch. xiv, où Samson propose à ses trente convives le problème :

De comedente exivit cibus, et de forti dulcedo. (1)

Sans parler des oracles, des sybilles, d'Apollon, des sentences de Pythagore et de l'Apocalypse de S. Jean, on peut y ajouter la duplication cubique émise dans Memmen de Platon; problème qui avait embarrassé les savants de la haute antiquité. Architas le Tarantin, Ménechme, Eudoxe et autres encore, ont cherché à le résoudre, les uns par des instruments, les autres en donnant des démonstrations, par l'intercalation entre deux lignes des deux autres moyennes dans le rapport : 2 : 4 : 8 : 16. Les anciens mathématiciens rapportent que Platon lui-même en avait donné une solution de cette façon; cependant celle annoncée dans Memnon est bien différente. Ce problème et celui de la génération humaine ont un rapprochement, en ce que dans l'un comme dans l'autre, la question est cubique. Nous toucherons dans un autre moment la duplication cubique. Il y a un peu d'obscurité dans la solution donnée par Platon. Tant il est vrai que l'on aimait anciennement à couvrir d'une sorte de nuage tout ce qui était facile à comprendre. Et comment ne l'aurait-on pas fait à l'égard des questions difficiles pour piquer et exercer les esprits dans leurs recherches?

<sup>(</sup>i) Dans une traduction en français en a mal rendu ce problème: « De celui qui dévorait est procédée la viande; » ici cièus et dulcedo sont la même chose, et comedente c'est la bouche de lien. Samson n'a pas voulu dire: « De la bouche d'un être fort est sorti un met doux. » Il a divisé la question en deux pour rendre la pensée plus obscure.

νόων εἰς τὴν αὐτῆς διασχέδασα. Διὸ καὶ Πλάτων μιι δοκεῖ ἐκών ἀχλυῶθες εἴασε τὸ θεώρημα. Βὶ γὰο τι παρεδήλιυ, οὐκ ἀν εἴχον πράγματα οἱ μετ' αὐτον σοφιστεύσαντες, συντηρηθέντος τοῦ ὑπολογισμοῦ ταὐτά τῷ τοῦ ψυχογονικοῦ Διαγράμματος.

Δοχούσι δε μοι παραλογισθήναι οι τη λύσει επιθέμενοι εκ της ερμηνείας του Πλάτωνος, λέγω δη

Τὰν προμάκα καὶ ἰσομέκα άρμονίαν.

Εξέλαδον γαρ ταύτην σειράν είναι δρων χωρούντων, των μέν κατά λόγον διπλάσιον, των δε κατά το τριπλάστου. Οίον

α'. 6'. θ'. η'. ις'. λ6'. ξθ'. ρ'χη'. συς'. αι6', α'. υ'. θ'. χζ'. πα'. σμη'. ψχθ'. βρπζ'. ς'φξα.

Τὴν μέν προβάινουσαν κατά τὸ διπλάσιον καὶ δη Ισομήκη, την δὲ κατὰ τὸ τριπλάσιον, καὶ προμήκη Τῶν τε λόγων, ὅντων τῆς μὲν τοῦ ϐ, τῆς δὲ τοῦ γ, ἀποτελεύντων τὸ ε΄, καὶ ἐκάςου ϐ΄ ἐνὸς δεομένου πρὸς τὸ ἰσωθῆναι τῷ γ΄. Τῶν τε πρώτων ὅρων, λέγω τῶν α΄, ἀρρήτων ὅντων, ἄτε μονάδων ἐκατέρου τε τοῦ λόγου διαμέτρου ὅντος τῆς εἰκέιας σειρᾶς. Οπερ κάμὲ ἐξ ἀρχῆς ἔθραττε καὶ προήγαγον τοὺς ὅρους ἐκατέρας σειρᾶς ἄχρι τῶν ν΄ πολλαπλασιάσας τε τοὺς ὅρους, καὶ συνάψας τὸ κεφάλαιον, καὶ πάλιν διελόν τῷ κζ, ἔι που ἔυροιμι τὰς ἐκατοντάδας τῶν κύθων ἀλλὰ κάκεῖναι ἄφαντοι, καὶ ὁ ἀγὼν ἤν μοι μάταιος. Τοῦτό φημι τοὺς πάλαι παρελογίσατο, καὶ τοῦτο

C'est ce qui nous porte à croire que Platon a fait disparaître à dessein le diagramme qui se rapportait à la question de sa République; s'il l'avait conservé, il n'aurait pas été perdu, puisque celui de son Timée existe.

Les anciens qui ont tenté la solution de ce problème étaient encore induits en erreur par les mots de Platon:

L'harmonie à longueur égale et à celle plus prolongée.

On y voyait deux progressions géométriques, l'une en rapport double, qui leur paraissait être celle à lon-gueur égale, et l'autre en rapport triple, la plus pro-longée; par exemple:

```
1:2:4:8:16:32:64:128:256:512....
1:3:9:27:81:243:729:2,187:6,561:1,9683....
```

Le rapport de la première est 2, et 3 celui de la seconde. La somme en est le 5, et le 2 a besoin de 1 pour égaler le 3, et il est le diamètre ou la mesure de la première série, tandis que le 3 l'est de la seconde. D'un autre côté les premiers termes des deux progressions étant des unités et indivisibles présentent l'expression de Platon, deux incommensurables. Voila ce qui avait trompé les anciens. Nous avons tenté nous-même cette sorte de solution, en poussant les termes des deux progressions jusqu'à 50, et l'énormité des chiffres nous a empêché d'aller plus loin. Nous avons multiplié les termes de l'une avec ceux de l'autre; nous les avons additionnés et divisés par 27, afin de trouver les cent cubes qui n'ont jamais reparu, et nos efforts n'ont abouti à rien. Et cependant Nicomaque, que nous avons cité plus

τάνωτέρω έβούλετο λέγειν και ὁ Νικόμαχος. Αλλ<sup>ο</sup> οὐ πρός ἔπος ἐισί τὰ λεγόμενα.

Τὸ δέ θεώρημα οἱ μετὰ τὸν Πλάτωνα Γάμον ἀκάλεσαν, διά τε τὸν ε΄ καὶ ς ἀριθμόυς. Ο γὰρ ς΄ χώραν μονάδος ἐπέχει ἐν τῷ θεωρήματι, ὡς ἀυτίκα ἐψόμεθα, καὶ ὡς παραγόμενον ἐν μιᾶς πλευρᾶς τοῦ δ΄ καὶ ἑτέρας τοῦ δ΄ πρώτων τετραγώνων ἐν ἀριθμεῖς. Καὶ γὰρ  $6 \times \gamma' = \varsigma'$ , καὶ  $6 + \gamma' = \epsilon'$ . Καὶ διὰ τὸ φάναι τὸν Πλάτωνα τοὺς

#### Δμαθείς φύλακας συνοκείζειν υύμφας νυμφίοις παρά κευρόν.

Οίμαι δ' έγω άρχηθεν μάλιστα μετενεχθηναι την ἐπίκλησιν εἰς τὸ θεώρημα ἐκ τοῦ πρὸς δύσιν ἀφορῶντος τόπου, ὅς ἡν μόριον τοῦ ζωδιακοῦ κύκλου, ὁ καὶ γάμον, οἱ πάλαι τῶν ἀστρολόγων ἐκάλουν. Φησὶ γάρ ὁ ἐξηγητης τῆς Πτολεμαϊκῆς τετραδίβλου. (1)

Μέλιστα δέ, όταν παρή Αφροδίτα έν τῷ δύνοντι τόπῳ. Πλείονα γὰρ ἔχει λόγον τὸ δύνον πρὸς τὰ γώνιμα, ὅνπου απὰ Γαμικὸν τόπου εἰώθαστι οἱ παλαιὰι προσαγορεύειυ ὅταν ἡ Αφροδίτη τούτοις παροῦσα τοῖς τόποις συνή τῷ Κρόνῳ.

#### Καὶ κατωτέρω.

Τέσσαρες δέ εἰσιν οἱ τόποι, ἐξὧν ὁ περὶ τέχνων θεωρεῖται. ὁ ι' καὶ ὁ ια', καὶ τὰ τούτων διάμετρα, τουτέστι τὸ ὑπόγειον, καὶ ὁ ἐ τόπος. Τὸν δὲ πέμπτον τόπον οἱ Διγύπτιοι, ἀφωρισμένως τοῖς τέκνοις παρείχον. (2)

- (1) SEA. 139.
- (2) Σελ. 158.

haut, entendait dans l'expression de Platon l'opération que nous avons tentée.

Les érudits venus après Platon appelaient sous plus d'un rapport mariage le théorème de la République par la combinaison de 2 et 3 dans le 6, qui contient immédiatement le 5, parceque le 6 a été d'abord pris pour unité dans la question, et que ce chiffre, selon les pythagoriciens, a été formé des deux côtés des carrés primitifs h et 9, c'est à dire de 2 et de 3, qui aliquote de 6, indique les trois dimensions des corps; et surtout, je pense, parceque Platon dit à la suite de ce théorème que

Des législateurs ignorants permettront des mariages hors de propos.

Le 6 ne serait pas une raison de cet appellatif, parcequ'il est aussi la base des termes de la psychogonie. Cependant la puissance attachée à ces chiffres tient à l'astrologie de la haute antiquité chez les anciens Égyptiens, qui faisaient leurs observations sur les parties occidentales de l'horoscope, qui était une portion du zodiaque. Nous lisons dans les Commentaires de Claude Ptolémée (liv. IV, de Judiciis, chap. de Liberis):

In occasu potissimum, qui plures rationes habet cum procreatione, ut quem veteres conjugii soleant appellare locum. Cum ergo Venus in his locis fuerit cum Saturno. (1)

Et plus bas:

Quatuor autem loca sunt, e quibus de liberis judicatur, lecus decimus, undecimus et horum oppositi. Hoc est diametrus et quintus locus, quem quidem Ægyptii seorsim liberis attribuebant. (2)

<sup>(1)</sup> Pag. 139.

<sup>(2)</sup> Pag. 156.

Οιμαι δέ μή έπι Πλάτωνος γενέσθαι την έπαληση. Ου γάρ άν αυτόν ώδι όνεματοθετήσαι τῷ θεωρήματι, ὡς ἐν τοῖς έξης δηλωθήσεται. Αλλ' ου διά τοῦτο και ἀμύητος ην τῆς Λιγυπτίων ἀστρολογίας, και ταύτην δὲ κατά γε τὰ ἄλλα ἐγκαταμίξας τῷ θεωρήματι. Ου δὲ γὰρ τῆς ἀστρολογίας ἦν ἀναρμόνια, ἐκάστου τῶν πλανητῶν κεχορηγημένου τὸ οἰκεῖον μελώδημα. Οθεν και τῷ πέμπτω εἰρημένω τόπω συνάδει τὸ, πεντάδι Διαμέτρων.

Αλλ' έπανετέου μικρόυ είς του Λοκρόυ Τίμαιου, δί δυ είς τά του Πλάτωνος κατέστην της λύσεως. Επιστήσας γάρ, ώς έτην ανωτέρω, τη αυτού είς το Γαλατικόν μεταφράσει, εὐκ ὀρθώς ἔχουσαν ἐν ἄπασι κατενόησα, καίτοι πεπυχασμένην ούκ αμούσοις τε καί πολλαίς σημειώσεσι. τό, τε κεφάλαιον των του Διαγράμματος δρων έντων λ ς, ός ην ς άποτελούν τάς ια μυριάδας και δχ ζ έ άριθμον, ον ουδείς πω εσδεύρο ήρμήνευσεν, όπουγε πάλεν εν τῷ Πλατωνικῷ Τιμαίω, τὸ κεφάλαιον τούτο οὐ παρεισήνεκται, ό λόγος δε μόνον δηλούται, ον πρός αλλήλους εί δροι έξουσιν, ών ώς σμή: σνς. Οῦ διαφορά έςιν διή κεφάλαιον των  $\delta + \theta$ , όν περ άρθμον λετμμα οι άρμονικοί Πυθαγόρειοι εκάλεσαν. Οδε δ΄ και θ΄ πρώτοι των αριθμών έισι τετράγωνοι, ων έκάστου ή πλευρά 6+γ ἐποίει τὸν ς΄ ανωτέρω ελέγομεν. Τούτου δε τετράγωνον τα λς καί άμα προμήχης ἀριθμός, καὶ γὰρ  $\mathbf{d}' \times \mathbf{\theta}' = \lambda \mathbf{c}'$ , όπου γε πάλιν  $\theta' + \theta' = \iota \gamma'$  τὸ ἄθροισμα, ὅπερ ἦν τὸ καλούμενον  $\Lambda \varepsilon \tilde{\iota} \mu \mu \alpha$ .

Οτω δὲ τρόπω τὸ λεῖμμα οἱ Πυθαγόρειοι εὖρον λαβόντες τὸν τπδ' ἀντί τοῦ ς' ἡ τῆς μονά**δος. Ἐ**ςι δὲ Mais je pense que ce ne fut pas du temps de Platon que le théorème a été nommé mariage; nous en parlerons plus bas. Cependant ce n'est pas une preuve que Platon ne fût pas initié dans l'astrologie des Egyptiens, et qu'il n'eût joint sa théorie à celle de la Table diatonique. D'ailleurs l'astrologie elle-même était calquée sur l'harmonie, et chaque planète avait sa gamme. Aussi l'expression de Platon, Diamètre quinaire, coïncide-t-elle avec celle de l'astrologie.

Revenons au Timée de Locre, qui a en partie contribué à nous engager à cette solution. Par la raison que j'ai émise plus haut, et parceque je n'ai pas trouvé correcte en tout la traduction de Timée de Locre, quoique remplie de notes bien importantes, j'en ai fait une à ma manière. La table ou le diagramme est le même dans Locre et dans Timée de Platon. Proclus prétend qu'il y avait de la différence, sans la spécifier. Cependant dans Locre la somme du nombre des 36 termes qui forment le carré du 6 est de 11 myriades et 4695; tandis que dans Timée de Platon la somme n'est pas déterminée : c'est le rapport qui est expliqué, étant comme 243: 256, dont la différence est 13, nommée limme, manque, parcequ'il lui manque quelque chose pour être demi-ton. Mais le 13 est 4 + 9, deux carrés primitifs, et dont chaque côté 2 x 3 faisait plus haut le 6, dont le carré est 36 et à la fois nombre oblong =  $1 \times 9$ .

Comment les pythagoriens ont-ils trouvé le limme? En prenant le 384 à la place de 6 et des unités. Puisque ό τπδ' = ξδ' × ς', ό δὲ ξδ' ἐπόγδοον ἔχει τὸν η' ὡς πρός τὰ ο  $6' = n' × \theta'$  καὶ ὅτι ἐν τῆ διὰπασῶν ἀρμονὶα ὁ λόγος ἐςὶ διπλάσιος, ἐν δὲ τῆ διὰ ε΄ ἡμιόλιος, κὰν τῆ διὰ δ' ἐπίτριτος, ὅ τε τόνος ἐπόγδοον, ἐν τοῖς εἰς τὸ τοῦ Τιμάιου Διὰγραμμα εἴρηται, ἀλλά τι καὶ κατωτέρω λελέξεται φημὶ δ' ἐνταῦθα, ὅτι λαβεῖν τὸν λόγον σμγ': σνς' · αὐτή ἡ ἀρμονία ἡνάγκασε τοὺς πάλαι, ὑπολογιζομένη τὰς χορδιάιας τομὰς, κατὰ διπλάσιον, καὶ ἡμιόλιον, κ · τ · λ · ληφθέντος γὰρ ὡς θόγγου (1) ὀξέος τοῦ <math>σνς', γινόμενον ἐκ τῶν ξδ' × δ', ἐπίτριτον ἔξει τὸν ξδ' = γ' = ρ 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0 1 < 0

Ο δε αριθμός σις κύδος εςί τους, δυ ανωτέριε γάμου εκαλουν οι παλαιοί, και δυ τα πρώτα μετά το σάντι μονάδος, καθά ειρηται, εις ψυχής ειδοπότησιν έν το τῷ Τιμαίω, καν τῆ η των πολιτειών, καθά φησιν έν τοῖς θεολογουμένοις και ὁ Ανατόλιος

Τῆς οὖν τοῦ ς' ἀριθμοῦ φύσεως, διατεινούσης πως, εἰς ψυχῆς συγγένειαν, συλληπτικά ἀν καὶ τὰ ὑπὸ τοῦ Πλάτωνος λεγόμενα εἰς τοῦτον τὸν Τρόπον εἰρεθείη. Τὸ γὰρ σύγκριμα ἀρ' οὖ ἡ τῆς ψυχογονίας διανομή καὶ τῶν μέχοις ἐπτὰ καὶ ἐικοσαπλασίω» μοιρῶν ἀπόστασις, ἐξαδικὸν καὶ κατ' κὐτὸν ὑπάρχει.

Ούτός φημι ο σις καί πάνυ τοῖς πάλαι ἀπεσεμνύνθη Πυθαγορείοις, τιθεμένοις την παλιγγενεσίαν γίγνεσθαι ἐν σις ἔτεσιν. Απὸ γὰρ Ἐφόρδου τοῦ ὑπὸ Μενελάου θανόντος

<sup>(1)</sup> ο μέν φθόγγος άπλοῦς, ώς σημεῖον πρός γραμμήν · όδὲ τόνος σύνθετος Πτολεμ. άρμ. βιβ. β' κεφ. Ζ'.

le 384 est égal à  $64 \times 6$ , le 64 a le 8 pour sesquioctave par rapport à  $72 = 8 \times 9$ , tandis que le  $64 = 8 \times 8$ ; et comment l'harmonie diapason a le rapport double, celle par 5 hémiole, celle par 4 épitrite, et le ton par sesquioctave, on le verra dans le diagramme de Timée. Je dirai seulement ici que la nature de l'harmonie elle-même avait forcé les anciens de prendre pour base le rapport 243 : 256, par la division de la corde en deux, en hémiole, en épitrite et en sesquioctave. Or en prenant pour un son aigu quelconque le 256 produit de  $64 \times 4$ , on aura pour épitrite le  $64 \times 3 = 192$ , qui sera un son grave (1). Il faut donc que l'intervalle soit rempli par les tons. Or le ton de 192 est son sesquioctave  $\frac{192}{8} = 24$ , qui, multiplié par 9 ou ajouté à 192 + 24, sera égal à 216.

Le nombre de 216 est le cube de 6, nommé plus haut mariage, que Platon avait d'abord pris pour unité pour la formation de l'âme dans son Timée et dans la République, en poussant la progression jusqu'à 27 par 6 intervalles. Anatolius, dans l'Arithmetica théologoumena, le dit clairement:

La nature du nombre 6 peut en quelque sorte avoir de l'alliance avec l'âme, et se trouver en conformité avec ce que Platon dit, dans la Psychogonie, de la distribution des portions poussées jusqu'à 27, elle indique que le 6 dans les intervalles de ce nombre est en rapport avec l'âme.

Les pythagoriciens faisaient un grand cas de ce nombre 216; ils supposaient que les métempsycoses avaient lieu en 216 ans. Depuis Euphorbe, tué par

<sup>(1)</sup> J'ai rendu 9θόγγος parson. Le 9θόγγος est parrapport au ton comme le point par rapport à la ligne. (Prol., Harm., lib. 11, c. 7.)

έν Τρόια μέχρι γεννήσεως Πυθαγόρου, δύο περίοδοι διπλθον σις έτων, ήτοι υλέ ετη, και δεδιωκέναι πέ συγχρόνως τῷ φυσικῷ Ξενοφάνει, και Ανακρέοντι, και Πολυκράτει οῦ τὴν τυραννίδα φεύγων ἀπῆρεν εἰς Αῖγυπτον ἡν έλὼν ὁ Καμβύσης, εἰς Βαδυλωνίαν τὸν Πυθαγόραν αἰχμάλωτον ἀπήγαγεν. Αλλὰ ταῦτα μὲν ἰστορικώτερον κατά Νικόμαχον ὁ δέγε Πλάτων τὴν παλιγγενεσίαν ἐν α ἔτεσι τίθεται, οῦ μὴν δὲ ἐν σις τοῦς ψυχικοῦ κύδου.

Τοῦ μέντοιγε σις τόνος ἢν ὁ κζ. Κατι γὰρ κζ × η = σις ἐἐν οῦν δευτέρω τόνω ἐπιταθῆ, ἔςαι σις + κζ = σμγ. Ος καὶ ἐπόγδοός ἐστι τοῦ σις = κζ ×  $\theta$  = σμγ, διαφέροντι τῷ ιγ τοῦ σνζ =  $\tilde{\eta}^2$  × δ. Τὸν δὲ ιγ πρῶτον λεῖμμα ἐν ἀριθμοῖς ὲλάμβανον οἱ Πυθαγόρειοι.

Εὐφυέστατον δὲ τὸ τοὺς Πυθαγορέιους καὶ Πλατωνικοὺς τῷ δημιουργία ἐφαρμόζειν τοὺς ἀριθμούς. Οὺχ ὅτι τὰ ὅντα ἐισἰν ἀριθμοὶ. Κατ' ἐικόνα γὰρ τῶν ἀριθμῶν συνίστασθαι τὸν Κόσμον φησὶν ὁ Πυθαγορικὸς Φιλόλαος. Αλλ' ὅτι ὁ ὑπολογισμὸς αὐτῶν, ἐφαρμοζόμενος τοῖς πράγμασι περιάπτει τινὰ σαφήνειαν. Τοῦθ' ὅπερ καὶ οἰνεώτεροι σοφοὶ πεποιήκασιν. οὐδὲν δὲ σαφέστερον τῷ ἀνθρωπίνῳ νοὶ τοῦ ποσοῦ τοῦ κατὰ πλῆθος καὶ ἔκτασιν αὐτὸς γὰρ ὁ ἀνθρώπινος νοῦς ὑπάρχει τῶν ἀριθμῶν δημιουργὸς μονάδες γὰρ ἀπανταχοῦ ἐν τῷ φύσει, καὶ οὐ δύο, ἡ τρία, κ. τ. λ. ἐπ' ἄπειρον. Διόπερ καὶ οἱ τῶν μαθηματικῶν ὀρισμοὶ ἀληθέστατοι ὁ γὰρ ὁ νοῦς δημιουργὸς, τούτου τὸν ἀποχρῶντα λόγον αὐτὸς γιγνώσκει. Οἱ δὲ ἐκάστου τῶν ὄντων ὑπ' αὐτοῦ γιγνόμενοι, ὀνοματώ

Ménélas dans la guerre de Troie, jusqu'à la naissance de Pythagore s'étaient révolus deux fois les 216 ans. Pythagore vécu quatre-vingt-deux ans ; il était contemporain de Xénophane, d'Anacréon et de Polycrate, dont, fuyant la tyrannie, il s'était sauvé en Egypte. Et Cambyse l'ayant prise, emmena Pythagore esclave à Babylone. Cependant Platon mettait les périodes de palingénésie en 1,000, et non pas en 216, qui est le cube de l'âme. J'ai intercalé cette notion historique en passant. Je reviens au nombre 216, dont le ton ou le sesquioctave est 27; car 27 × 8 = 216. Or 243 = 216 + 27, sesquioctave de 216, comme = à 27 × 8, dont la différence d'avec le 256 = 8<sup>-2</sup> × h est 13, le premier limme que les pythagoriens trouvaient aux nombres.

Ce fut vraiment un système ingénieux de Pythagore et de Platon que l'application des nombres de la géométrie et de l'harmonie à la création de l'univers. Certainement les nombres ne sont que des mots abstraits:

Le nombre est une image des êtres, disait Philolaus le pythagorien, d'après laquelle le monde est composé.

Mais appliqués sur les êtres, sous un certain rapport de vérité, pour faire avancer notre esprit d'inconnu à inconnu, d'après ce qu'Aristote disait. Aussi les savants modernes, Newton, Descartes, et autres astronomes et physiciens, à l'exemple de ceux de l'antiquité, ont appliqué les mathématiques sur toutes les sciences et sur tous les arts. Rien n'est plus clair pour l'esprit humain que les quantités géométriques et arithmétiques. Le créateur du nombre est l'esprit humain; dans la nature il n'y a que des unités, pas deux,

δεις είσιν άπαντες μόνος γάρ ο δημιουργός των δυτων, την φύσιν αὐτων, και την οὐσίαν γιγνώσκει, ήμεῖς δὲ οἱ ἄνθρωπόι σχετικῶς πρός την δύναμιν τοῦ ἀνθρωπίνου νοὸς, ταῦτα γιγώσκομεν, οὐχὶ δὲ κατά τὸν κομπώδη ἐρισμὸν τοῦ Πλάτωνος, ἤ ὅντα ἐστὶ μέγιστον ὅμως τοῦ ἀνθρωπίνου νοὸς πλεονέκτημα τῶν ἀριθμῶν ἡ ἐπίνοια, δὶ ὧν τῶν πραγμάτων ἡ σχέσις ὡς πρὸς ἡμᾶς ἀληθυθεται.

Αλλ' εν τοῖς αριθμοῖς, ενα παρῶ τὴν ἔκτασιν, οἱ μεν α. 6. γ. δ. θεωροῦνται πρωτένοντες, οἱ δὲ λοιπὸι ἄχρι τῆς δεκάδος, ἐκ τούτων ἀπογεννῶνται καὶ ἐπ' ἄπειρον. Διὸ καὶ τὴν τετρακτὺν τούτων,

ໂεράν και παγάν άεννάου φύσιος,

Οἱ περὶ Πυθαγόραν ἔλεγον. Πρόσισι δὲ τὸ πληθος ἡ κατὰ Πρόσθεσιν ὡς ὁ ε καὶ ζ, ἡ κατὰ Πολλαπλασιασμόν, ὡς οἱ ς΄. ἡ . θ΄. ὧν ὁμὲν ς΄, παραλληλόγραμμον, ὁ δὲ ἡ καὶ θ΄, ὁ μὲν κύθος τοῦ θ΄, ὁ δὲ τοῦ γ΄ τετράγωνος. Εκ δὲ τοῦτων ὁ γ΄ καὶ δ΄, καὶ ὁ ἐξ αὐτῶν συντιθέμενος ζ΄, πάνυ ἐκ παλαιτάτου ἀπεσεμνύνθησαν. Φάινεται γὰρ ὁ ζ΄ καὶ παρὰ τοῖς πάλαι Αἰγυπτίοις τιμηθεὶς, καθ' ὁ καὶ ὁ Μωϋσῆς τὴν ἐβδόμην κατέπαυσε τὸν δημιουργόν, τὸ πᾶν δημιουργόνοντα πολλὸι δὲ λόγοι φέρονται τῆς τοῦ ζ΄ σεμνύνσεως, ὁίτε ἐπτὰ πλάνητες, καὶ τὰ ἐπτὰ φωνήσντα, καὶ πλεῖστα εὐρήσει τὶς περὶ τοῦ ἐβδόμου ἀριθμοῦ, καὶ παρ' ἱπποκράτει, καὶ τοῖς λοιποῖς τῶν ἱατρῶν, καὶ ἄλλοις, καὶ μάλιστα τοῖς ἐκκλησιαστικοῖς. Ο δὲ Πυθαγορικὸς Πρῶρος ἐν τῷ περὶ ἐβδομάδος, ἡ φησι Νικόμαχος, διαδεδαιοῦται

trois, etc.; à l'infini. Aussi les définitions mathématiques sont-elles claires. L'esprit connaît le pourquoi de tout ce qu'il crée; mais en définissant les êtres de l'univers, il fait des définitions de mots: c'est leur créateur qui connaît leur nature et leur essence. L'homme ne les connaît que d'après la capacité de son esprit, malgré Platon, qui disait avec présomption que

La philosophie est la science des êtres tels qu'ils sont.

Cependant c'est un grand privilège de l'esprit humain que celui de l'invention des quantités numériques et étendues, par lesquelles les rapports se présentent véridiques à notre esprit.

Parmi les nombres, il ne s'agit pas ici de l'étendue géométrique, les 1.2.3. A sont primitifs. Les autres, jusqu'à la dizaine et de là à l'infini, naissent de ces quatre. Aussi les pythagoriens nommaient-ils le quatrain

Sacrè et source de la nature immense.

La progression des nombres se fait par addition, comme pour les 3.5.7, ou par multiplication, comme les 6.8.9, dont le 6 est oblong, le 8 cube de 2, et le 9 carré de 3. Cependant les 3.4 et 7 qui en sont le composé étaient en vénération, pour ainsi dire, du temps de la haute antiquité. Les anciens Egyptiens honoraient surtout le 7. Moïse nous en donne la preuve daus la création du monde en 7 jours. On croît que chez les Egyptiens les 7 planètes en étaient la base, auxquelles ils attribuaient encore les 7 voyelles, ainsi que les 7 primitives divisions de la corde musicale. Hipporrate et les autres médecins ont assez parlé du nombre 7, et les pères de l'Eglise aussi. Le pythagorien Proros

τοὺς Πυθαγορικοὺς τὰ ἐπτὰ μη ἐπτὰ, ἀλλά σεπτὰ προσαγορεύειν. (1)

Την δὲ τετρακτὺν νομίζω τοὺς περὶ Πυθαγόραν ἐξυμνηκέναι, οὺ δὶ αὐτοὺς ἀπλῶς τοὺς ἀριθμοὺς, ὅσον διὰ τὰ τέτταρα στοιχεῖα, ἐξ ὧν τὰ πάντα ξυγκέκραται ξυνιστάμενα. Πρὸς ὁ μάλλον τείνει τὸ παγὰν ἀεννάου φύσιος. ὅτι δὲ τέτταρά τινα κάν τῆ ἀνθρωπὶνη γενέσει θεωροῦνται, δηλοῦσιν οἱ παλαιοὶ, εἰσροὴ ἐν τῆ μήτρα τοῦ σπέρματος τοῦ ἄρρενος ἐν προέσεσιν ἐπτὰ, διατύπωσις, κίνησις τοῦ ἐμβρύου καὶ ἡ ἐς τὰ ἔξω πρόοδος καθ' ὁ καὶ ἱπποκράτης ἐν τῷ περὶ ἐπταμήνου, θεωρεῖν χρὴ, φησὶ, τριάσι τε καὶ τετράσι.

Ο δέ γε Πλατωνικός Δαμάσκιος καὶ πάνο τὸν τριαδικὸν ἀριθμόν ἐξύμνησε, τὰς Χαλδαϊκὰς τριάδας συνείρων περὶ τὸ τέλος τοῦ αὐτοῦ περὶ ἀρχῶν τοῦ Κόσμου συν τάγματος. Πολλοὶ δὲ καὶ τῶν πάλαι σοφῶν καὶ τὸν Κόσμον ἐκ τριῶν δημιουργοῦσι. Νοῦς γὰρ, καὶ ῦλη, φασὶ, καὶ εἶδος, τὰ πάντα. Αλλὰ καὶ πᾶσα οὐσία ἀιέξοδον ἔχουσα, τρεῖς ὁρους διοδεύει ἀρχὴν, ἀκμὴν, καὶ τελευτὴν. Τρεῖς δὲ διαστάσεις καὶ ἐν τοῖς σώμασι θεωροῦνται μῆκος, 6άθος, καὶ πλάτος. Τινὰ μέντοι τῶν τριαδικῶν ἰδιοτήτων εἰρήσεται ἐν τῷ τῆς ἡ πολιτειῶν θεωρήματι, προσφυῆ ἐκείνω τυγχάνοντα. Αλλὰ περανοῦμεν ἤδη, ὅπως εἰς τὴν ἐκέινου λύσιν κατέστημεν.

Διανοουμένω δέ μοι καὶ μελλοντι τὸν Λοκρὸν μεταφρασθέντα ἐκδώσειν Τίμαιον, τὰ κατ' ἐμὲ εἰς τὸ ἀντίξουν ἀντιπαριέστη. Εφ' αἰς γὰρ ἦν ἔυελπις, εἴτε ἀνακαλύψεσι Βαβρίουτε καὶ ἄλλων, ὅσα περ ἐν ταῖς Γαλατικαῖς τε

<sup>(1)</sup> Εντεύθεν το παρά ρωμάιοις σέπτεμ.

d'après l'assertion de Nicomaque dans son ouvrage sur la semaine, dit que les pythagoriens, au lieu de  $i\pi\tau\dot{\alpha}$ , sept, disaient  $\sigma\epsilon\pi\tau\dot{\alpha}$ , vénérables. (1)

Les pythagoriens avaient célébré le quatrain moins pour le nombre lui-même, que pour les quatre éléments dont l'univers a été créé : l'expression source de la nature immense explique cela. Les anciens ajoutaient en outre qu'on observait aussi un quatrain pour la naissance humaine : l'injection du sperme effectuée par sept jets, formation, mouvement et naissance d'embryon. Hippocrate, dans le Traité Septimestri, prescrit l'observation des trinaires et des quatrains.

Damascius le platonicien, vers la fin de son ouvrage sur les principes de l'univers, parle avec admiration des trinités des Chaldéens. Un grand nombre de philosophes ne voyaient dans l'univers que trois choses: esprit, matière et forme, et tout être passager dans le monde a trois termes: commencement, vigueur et fin, ainsi que les corps ne peuvent avoir que trois dimensions. Nous dirons quelque choses encore sur les trinaires plus bas, dans le théorème de la République, auquel leur rapport est plus frappant. Nous allons finir ici les motifs qui nous ont porté à la solution du théorème de la République.

Pendant que je m'occupais de faire imprimer Timée de Locre avec ma traduction, des circonstances se sont présentées contraires à mon attente. La découverte de Babrias et autres auteurs déjà annoncés dans les jour-

<sup>(</sup>i) De là le septem en latin et dans les autres langues qui en sont formées.

και άλλαις έςημεςίσι τευς κεκίσικται, είτε ιδέκις Διαλεισικές τε και έργουκες της Δημοσθένους αγώσταυ κατά την Ειρώπην, ναίχι άγνώσταιν, περί δυ έν τε τω Προκινόν της Δοιστοτέλους έπτιρασης έκδοσους, έν τε τη Ποσθεωρία της του Γαλινού Διαλευτικής, τω αωθιό έκθετήσης, έλεξα, και κάλει λέγω, αγνώσταιν, रक्षेत्र हंत्र हेत्वरमें, छेद्र हं दियोतीयांड्य हंग्येचीकाया होन्ह तेवन ειδανώσεσι του δείν λέγεσθαι Ελληνικόν το μυμαϊκόν καλεύμενεν νεμικόν σύνταγμα, αλτάι μοι την άντιπάθειάν τινων ανεξρίπισαν, Και έσως το πράγμα εξτι άσαξς μάλλον δε και εικότος επέκεινα \* το γάρ φίλαυτον έμφυτον \* Και έξ ων άντις έδοξεν είλη, ρέναι δεξαρίου τι πλεονέντημα, εν μάρα τίθεται μειονεκτήματος, ει έτερος τις αύτου παρείη ειδώς, άπεο έχεινες ούα έγνωσεν. Εν τούτοις δε όντι και περιστάσεσι ταλαντευομένω, και αδυνάτως έχοντι άποτίσαι τά όρειλάμενα έκ της διττής μιι άποστολής, των τε πρισόντων μιι ήθη κατά ταύτην δεθαπανημένων, καί τον δικαιωμάτων άλεγισθέντων, εννοιά τις ου τερπνοχύρος επήρχετο, τη πείρα διδασχομένω, ώς ό δυνάμενος, το αδικείν εν μοίρα τίθεται δικαιώματος, και άρετης μάλιστα. ήτε καλουμένη Δικαιοσύνη κατά τὸ ἀνθιώπινου, την ἀδικίαν βάσιν ἔχουσα μάλιστα δ' ετάραττε μνήμη με ύποτρέχουσα Θεοδώρου τε Γαζή, καί Γεωργίου τοῦ τραπεζουντίου, και Δασκάρεων, και άλλων, δυσπραγασάντων κατά την δύσαν, και τοι γε πρός φωτισμόν της δύσεως ές δύναμιν ήγωνισμένων (1). Φύσει γάρ ο

(1) Αύται γρῶν αἰ περιστάσεις ἐμποδών μοι ἐγένοντο καὶ τὸν Βαβρίαν ἐιδοῦναι ἐπιδιορθωθέντα τε, καὶ γαλλιστὶ μεταγρασθέντα

naux de l'Europe, les idées que j'avais émises dans la préface de la Rhétorique d'Aristote publiée en 1837, dans les prolégomènes de la Dialectique de Galien publiée en 1844, et dans d'autres traités sur la dialectique. et la rhétorique, sciences inconnues des modernes, oui inconnues, je le répète quand même je serais mis en prison comme Galilée: les idées nouvelles sur l'histoire du droit romain, injustement appelé ainsi, car il est l'ouvrage des Grecs; ces idées, dis-je, jointes à mes découvertes, ont éveillé quelques susceptibilités contre moi, et la chose n'est pas extraordinaire, elle est bien naturelle : on craint de voir diminuer la gloriole que l'on s'est acquise, quand un autre présente des idées nouvelles et inconnues. Ballotté par ces adversités (1), et ne pouvant m'acquitter des dettes contractées par ces missions, après avoir dépensé mon petit avoir, et même frustré de mes droits reconnus, je me trouvais en proie à de tristes idées, instruit par expérience que l'injustice est un droit, et même une vertu peur le plus fort, la justice humaine étant basée sur l'injustice; je réfléchissais sur le triste sort de Théodere Gazès, de Georges de Trébizonde, de Lascaris et des autres savants d'Orient, toujours mal vus en Occident malgré leurs efforts pour l'éclairer. Il est naturel pour l'homme obligé d'en vouloir à son bienfaiteur, en se regardant comme humilié devant lui pour le bien qu'il a reçu. Me trouvant dans cet état, je vois un Hellène étudiant en médecine venir me porter deux

<sup>(1)</sup> Ce sont ces adversités qui ont empéché l'édition de Babrins, corrigée et accompagnée de soixante-deux fables découyertes

εὖ παθὰν ἀπεχθῶς ἔχει πρὸς τὸν εὖ δράσαντα, οἰόμενος μειονεκτῆσαι, ἐφ' οἶς ὡφέληται. ἐν τούτοις δὴ δντι καὶ τὴν ψυχὴν κυμαινομένω, ἐπῆλθέ τις τὰ τοῦ Ασκληπιοῦ μανθανόντων, φέρων μοι Ελληνικὰς ἐφημερίδας, ἐχούσας διττήν τινα φαινομένην λύσιν τοῦ ἐν τῆ η΄ πολιτειῶν Πλατωνικοῦ Ξεωρήματος. Εφ' ἤ καὶ στεφανηφορίαι εὖ πλοκοι τῶν λυσάντων ἐνεγεγράφατο, ἐξ' ἀνθέων ἀωτευθέντων οἶμαι, ἐν κήποις Αδώνιδος.

Επί τούτοις εὖν ἀπρίξ εἰχόμην τοῦ θεωρήματος, εἶπως έκ τῶν λυπόυντων μεταστήσαιμι τὴν διάνοιαν. Ε̈οικεν ἄρα φιλοσοφία καὶ ἐν συμφοραῖς παραμύθιον · ἄμα δὲ καὶ φίλοις χαριζόμενος, πολλάκις τὴν λύσιν αἰτησαμένοις με, καὶ παρόντι λέγουσι, καὶ ἀπόντι γράφουσι.

Τήν μὲν δὰ τοῦ βυζαντίου ἰατροῦ Θεοδώρου, ὡς πάντα μαλλον, ἡ ἀπερ αἱ Πλάτωνος Μοῦσαι φθεγγομένην παρίημι. οὐδὲ γὰρ τὸ φιλοσοφεῖν, τὸ δὲ πρακτικὸν τῆς ἱατρικῆς ἐπαγγελλίμενος λέγεται. Τὰν δὲ τοῦ Καίρου ἐνόμιζον λέγειν τι. ὡς γὰρ ἡ φήμη ἔυχεταί τις εἶναι, τά τε θεῖα, φασὶ, καὶ ἀνθρώπινα ἐμοὶ δὲ ἄδήλον, οἶος νόος Απρίδαο οὐ δὲ γὰρ τῷ τὰνδρὸς ἐκδεδομένῷ τέως ἐνέτυχον, ἵνα καὶ πεῖραν αὐτοῦ τῶν γνώσεων λάβοιμι τό μέντοι νόμισμα χίβδηλον ὧφθη μοι.

Ην δ' έγω φέρων λύσιν προτίθημι, εὐκ ἄν ὀκνήσαιμι λέγειν, μηθέ τὸν Πλάτωνα αὐτὸν, εἰ ζῶν ἐτύγχανεν, ἐξελέγξαι ᾶν με, μὴ τῆς αὐτεῦ ἐννώας στοχάσασθαι,

μετά καὶ τῶν ξο ἄλλων αὐτοῦ μυθιάμβων ἐξευρημένων μετέπειτα χάρις μέντοι ὀφείλεται τῷ Γραμματεῖ τῆς Δαύρας ἀγαθῷ Μελ-<sup>6</sup> χισεδίκ.

journaux grecs qui contenaient deux solutions de la question de la République de Platon, et des couronnes décernées aux érudits parvenus d'une manière inespérées à la solution. Malheureusement les fleurs de ces couronnes avaient été cueillies dans les jardins d'Adonis; ce qui m'a déterminé à reprendre de nouveau la question pour bannir mes idées noires par l'occupation de ce théorème. Et la philosophie paraît consolatrice dans les adversités.

Dans la solution présentée par le docteur Théodore, de Constantinople, j'ai vu toute autre chose que la pensée des Muses de Platon; d'ailleurs médecin praticien, il n'a pas la prétention d'être philosophe. J'espérais cependant trouver quelque chose dans celle de Caïris d'Andros; il passe pour un homme qui a la science rerum divinarum et humanarum. Pour moi, n'ayant rien vu publié de sa part, je ne puis pas juger de l'étendue de ses connaissances; mais dans ce cas je me suis trompé dans mon espoir.

Quant à la solution que je vais soumettre au monde savant de l'Europe, je dirai sans balancer, malgré l'expression présomptueuse, que si Platon lui-même venait au monde il ne saurait la démentir. Cependant je m'attends à un grand nombre d'objections; mais je répéterai ce que j'ai déjà avancé dans les prolégomènes de la Dialectique de Galien: C'est aux vrais savants à faire des objections justes, comme aux insensés de s'opposer à la vérité.

depuis (grâce à M. Melchisédec, le secrétaire du couvent Laura), et le tout accompagné d'une traduction française.

καί κατά σκοποῦ βαλείν. Των δε κάθ' ήμας, είτις ελέγχειν με βούλεται, ούτι μετατρέπομαι, ού δ' αλεγίζω · ειρηται γάρ εν τη προθεωρία της Γαληνείου διαλεκτικής, το ορθώς αντιλέγειν τοῖς σοφοῖς ταλαντέυεται το γάρ ελέγχειν τά ανεξέλεγτα και ανοήτου παντάπασιν · οὐ γαρ έκ τῶν ἐνόντων ηλύσις, βέδηκε δε έφ' οίς Πλάτων τε ειρηκε, και οι μετ' αύτου φιλοσοφήσαντες καί εύδει Βαυμάζειν, ειγε Κικέρων χαί Πλούταρχος, Σεδήρος τε, καί Πορφύριος, Πρόκλος τε δ διάδοχος, δυ τὰ μάλιστα Μαρίνος ένεκωμίασεν - άλλοι τε των παλαιών, και των νεωτέρων ούχ ήκιστα ό σοφός έλληνιστής Σλαιρμάκερος φρούδα μοχθήσας δωδεκάτες, ού της έννοίας του χωρίου έξίκοντο. διανεία τε γάρ καί λέζει το Βεώρημα ήν πολύπλοκον ότι δε και ή αληθής των δυτων φιλοσοφία Πυθαγόρου τε και Πλάτωνος έκ της λύσεως τουδε του θεωρήματος σαφεστέρα γεννήσεται, αὐτό τὸ Διάγραμμα διερμηνευθέν ἐν μέρει τε καὶ καθόλου δώσει τὸν ἔλεγχον ' διό τι καί τισι τῶν ἀκαδημαίκῶν έφην πρό ήμερῶν, εὶ ὁ Κικέρων ἔζη, ίδων την ήμετέραν λύσιν, ούκ αν είπε πρός του φίλου αύτου Αττικόυ ἀσάφεια Πλάτωνος, άλλὰ σαφήνεια Πλάτωνος. Τά μέν ούν έμα τοιανδε την λύσιν επαγγέλλεται. κύτο δε το πράγμα δηλώσει το αναντίρρητον.

Επεί δε, εἰπόντες εφθημεν την λύσιν του Θεωρήματος εκ τοῦ εν Τιμάιω ηρτήσθαι Διαγράμματος, εδοξεν αὐτό πρώτον σαφηνίσασι, καὶ λύσασι τὰ εν Τιμάιω, μετελθείν την λύσιν τοῦ εν τῆ πολιτεία. Κατασκευάσωμεν οὖν αὐτό, ἀρξάμενοι ἐκ τῶν πρώτων ὅρων, οὖς οἱ πυθαγόρειοι καὶ ὁ Πλάτων ὑπέθεντο, πρώτην μοῖράν τε την μονάδα La solution n'est pas de mon chef, elle est basée sur ce que Platon dit, et sur tout ce que les savants venus après lui ont conjecturé; et je ne suis pas étonné que Cicéron et autres savants anciens. Plutarque. Sévère, Porphyre, et Proclus, surnommé Successeur, que Marinus a si bien célébré, et les modernes encore, notamment l'érudit helléniste Schleirmarcher, qui a fait pendant douze années les plus grands efforts de tête, n'aient pas compris ce fameux passage; la diction et le sens sont en effet bien compliqués. Nous croyons cependant, d'après notre solution, avoir mis au jour le vrai système philosophique de Pythagore et de Platon, et l'explication du Diagramme en donnera la preuve, aussi me suis-je permis de dire à quelques membres de l'Académie que si Cicéron vivait encore il n'aurait pas dit à son ami Atticus: Numero Platonis obscurius. Telle est ma promesse présomptueuse, et le fait nous en donnera la preuve.

Comme cette solution dépend du Diagramme de Timée, d'après les preuves que nous avons données plus haut, j'ai cru devoir éclaircir la question de Timée, et l'entreprendre après celle de la République; et nous allons commencer à former ce Diagramme avec les premiers termes supposés par Platon, en prenant d'abord l'unité, et en la faisant monter graduellement jusqu'au nombre 384. Notre Diagramme n'aura pas pour les 36 termes la forme de  $\wedge$ , comme l'avait faite Adraste et Eudore, d'après l'assertion de Plutarque. Les termes se suivront en lignes, comme l'a fait, diton, Porphyre. Sévérus et Proclus en avaient fait au-

ποιούμενοι, καὶ αύξοντες αὐτην βαθμηδὸν ἔσγ' ἐπὶ τὸν τπό ' ἡ μέντοι κατασκευή εὐ γεννήσεται ἡμῖν λαβδοειδῶς, ἤ φασι Πλούταρχος καὶ Πρόκλος τὸν Α΄δραστον πεποιηκέναι καὶ Εὐδωρ:ν. Αλλὰ στιχοιδὸν, ὡς φασι διαγράψαι τὸν Πορφύριον · καὶ ὁ Σεβῆρος δὲ καὶ Πρόκλος φαίνονται στιχοιδὸν τοὺ; ὅρου; διαγραψάμενοι. Οῦτω δη καὶ ἡμεῖς ποιήσωμεν · καίτοι ἐν τῷ ἐμῷ Τιμάιου τοῦ Λοκροῦ ἀντιγράφω ἐν κύκλοις λ ς΄ οἱ ὅροι ἐνεγεγράφατο. Αλλ' οἱ ἀριθμοὶ ἐν πολλοῖς, ἀμαθία τῶν ἀντιγραφέων ἡμάρτηνται. Τὰ μέντοι λείμματα ψήθημεν δεῖν ἐν τῷ τέλει ἐκάστης σειρᾶς ἐντάξαι, ἔνα ὁ λόγος τοῦ σ μ γ : σ ν ς΄, ὁ αὐτὸς ὡν ἐκάστου ἐπογδόου πρὸς τὸ ἐαυτοῦ λεῖμμα, σαφέστερος φαίνοιτο. Ϊδωμεν δὲ πρῶτον τὰ ἐν Τιμάιω ἡπτὰ τοῦ Πλάτωνος.

tant, d'après ce que l'on voit dans les Commentaires de ce dernier, et nous allons les suivre. Cependant, dans mon manuscrit de Timée de Locre, les termes au nombre de 36, qui sont le carré de 6, comme nous l'avons dit, sont à la marge dans 36 cercles; mais les chiffres ou lettres numériques sont inexacts dans plusieurs de ces cercles. Toutefois nous avons cru convenable de mettre les *limmes* à la fin de chaque série pour faire ressortir davantage le rapport de 243: 256, qui doit se trouver entre chaque limme et son sesquioctave. Jetons d'abord un coup d'œil sur le texte de Timée de Platon.

#### H EN TIMAIO

#### ΨΥΧΟΓΟΝΙΑ ΤΟΥ ΠΛΑΤΩΝΟΣ.

# Τὸ μέν οὖν ἡητὸν ἔχει ώδε.

Τῆς ἀμερίστου καὶ ἀεὶ κατὰ ταὐτὰ ἐχούσης οὐσίας, καὶ τῆς αὖ περὶ τὰ σώματα γιγνομένης μεριστῆς, τρίτου ἐξ ἀμφοῖν ἐν μέσφ συνεκεράσατο οὐσίας εἰδος τῆς τε ταὐτοῦ φύσεως αὖ πέρι καὶ τῆς θατέρου, κατὰ ταὐτὰ ξυνέστησεν ἐν μέσφ τοῦ τε ἀμεροῦς αὐτῶν, καὶ τοῦ κατὰ τὰ σώματα μεριστοῦ. Καὶ τρία λαδών αὐτὰ ὅντα συνεκεράσατο εἰς μίαν πάντα ἰδίαν, τὴν θατίρου φύσιν δύσμκτον οὖσαν εἰς ταὐτὰ ξυναρμόττων βία μηνὺς δὲ μετὰ τῆς οὐσίας, καὶ ἐκ τριῶν ποικσάμενος ἐν, ἔμπαλιν ὅλον τοῦτο μοίρας ὅσας προσῆκε διένειμεν ἐκάστην δὲ ἔκ τε τῆς ταὐτοῦ καὶ θατέρου, καὶ τῆς οὐσίας μεμιγμένην. Ἡρχετο δὲ διαιρεῖν ὧδε:

| Μίαν άφείλετο πρώτον άπό παντός μοϊραν               | $(\alpha')$ |
|------------------------------------------------------|-------------|
| Μετά θε ταύτην άφήρει διπλασίαν ταύτης               | (6')        |
| Τρίτην, δ' ήμιολίαν μεν τῆς 6', τριπλασίαν δε τῆς α' |             |
| Τετάρτην δε τῆς δευτέρας διπλῆν                      |             |
| Πέμπτην δε τριπλήν τής τρίτης                        |             |
| Τήν δ' έντην τῆς πρώτης ὀκταπλασίαν                  |             |
| Ε΄ Ε             | $(\zeta)$   |

Μετὰ δὶ ταῦτα ζυνεπλήρωσε τά τε Διπλάσια καὶ τριπλάσια Διαστήματα, μοίρας ἔτι ἐκεῖθεν ἀποτέμνων, καὶ τιθεὶς εἰς τὸ μεταξύ τούτων. ဩστε ἐν ἐκάστῳ Διαστήματι δύο εῖναι μεσότιτας, τὴν μὲν

## LA PSYCHOGONIE DE PLATON

DANS TIMÉE.

# Voici mot à mot le passage de Platon.

De la substance indivisible et immuable, et de celle de la matière devenue divisible dans les corps formés, Dieu a fait au milieu d'elles, par un mélange, une troisième espèce de substance, qu'il établit entre elles comme un terme moyen entre la divisibilité de l'une et l'indivisibilité de l'autre; ayant pris ensuite ces trois substances il en forma une. Mais il fallait de la force pour contraindre la divisibilité à s'unir avec l'indivisibilité, pour faire de ces trois substances un tout, qu'il divisa ensuite en portions autant qu'il fallait. Chaque portion devait être un mélange de deux substances et de leur composé. Dieu commença à faire la division ainsi:

| Il tira d'abord de tout ce trinaire une première portion.  | (a') |
|------------------------------------------------------------|------|
| Après laquelle il en tira une double                       | (E)  |
| La troisième était une et demie de la seconde et triple de |      |
| la première                                                | (y') |
| La quatrième double de la deuxième                         | (ð'  |
| La cinquième triple de la troisième                        | (é)  |
| La sixième octuple de la première                          | (s') |
| Et la septième vingt-septuble de la première               | (ど)  |

Après quoi il remplit les intervalles de doubles et de triples en tirant toujours des portions de tout trinaires pour les metire dans leur milieu, et pour que ces intervalles aient deux termes milieux, ταὐτῷ μέρει τῶν ἄχρων αὐτῶν ὑπερέχουσαν καὶ ὑπερεχομένην, την δ' ἔσῳ μὲν κατ' ἀριθμὸν ὑπερέχουσαν, ῖσον δὲ ὑπερεχομένην, ἡμιολίων δὲ διαστάσεων, καὶ ἐπιτρίτων, καὶ ἐπογδύων γενομένων, ἐκ τούτων τῶν δεσμῶν ἐν ταῖς πρόσθεν διαστάσεσι, τῷ τοῦ ἐπογδόου Διαστήματι τὰ ἐπίτριτα πάντα ξυνεπληροῦτο (Ι) λείπων αὐτῶν ἑκάστῳ μόριον. Τῆς τοῦ μορίου ταύτης Διαστάσεως ληθείσης ἀριθμοῦ πρὸς ἀριθμὸν ἐχούσης ἔξ καὶ πεντήκοντα καὶ διακοσίων, πρὸς τρία καὶ τετταράκοντα καὶ διακόσια καὶ δὴ τὸ μιχθὲν ἐς οῦ ταῦτα, οῦτως πόλη πῶν ἀπηναιώκει. (2)

Η μέν οὖν ρῆσις αὖτη ὡς δῆλον, δημιουργός ἐςι καὶ τοῦ Διαγράμματος Ζ΄ ξὺν αὐτῆ τῆ ψυχῆ τοῦ Κόσμου. Ο ἀὲ νοῦς οὐτοσί · « Τὴν ἀσώματόν φασι καὶ ἀεὶ ὡσαὐ- « τως ἔχουσαν (ῆτοι τὴν ζωτικὴν) · καὶ τὴν σωματικὴν, « ῆτοι μεταβλητὴν οὐσίαν, ἀναμίξας ὁ θεὸς, τρίτον τι « εἶδος οὐσίας συνήρμοσεν, ὡς μέσον τι ἀνάλογον πρὸς « ἐκατέραν αὐτῶν. » Εκ τούτων ἀὲ σαφὲς, ὅτι κατὰ Πλάτωνα, ῆτε ἄϋλος ζωτικὴ οὐσία, καὶ ἡ ὑλικὴ, αἰωνίως μὲν ὑφιστάτην, τῆς ở ὑλης ἀτάκτως ἀγομένης καὶ φερομένης, τῷ τῆς ἀρμονίας λόγω εἰς τάξιν ὁ θεὸς ἐκ τῆς ἀκοσμίας ἐκόσμησε, καθὰ τῷ Πλάτωνι μαρτυρεῖ καὶ Πλόταρχος. ὡς περ ở ἀνωτέρω τὸν ὑλικὸν Κόσμον ὁ Πλάτων ἐκ πυρὸς καὶ γῆς, καὶ ἀναλογίας γεωμετρικῆς εἰς ἐν μιγνὺς ἔπλασεν, εἰς ἐν τὰ τρία ἐνώσας, οὐτω κάνταῦθα ἐκ τῆς Ζωτικῆς, καὶ ὑλικῆς οὐσίας, καὶ ἀρμονίας γεωμε-

<sup>(1)</sup> Συνυπακούεται τοῖς ἐπιτρίτοις τὰ ἡμιόλια, συμπληρούμενα καὶ ταῦτα τοῖς ἐπογδόοις.

<sup>(2)</sup> Παρήπται έν τοῦ αἰών, αἰόω, αἰώσω, αἴωκα, αἰώκει καὶ έν συνθέσει εναιόω. Εξ οὖ ἡναίωκα ἔξωθεν τῆς αὐξήσεως γενομένης, καὶ μετὰ τῆς ἀπὸ ἀπηνάιωκα.

l'un qui surpasse une extrémité et qui est surpassé par l'autre en portion égale, l'autre qui surpasse une extrémité et qui est surpassé par l'autre en nombre égal. Dans ces trois distances, formées par les deux termes intercallés, il plaça des hémioles et des épitrites. Ayant formé ensuite des sesquioctaves, il les mit comme des entre-liens dans les derniers intervalles, pour remplir ainsi les distances de tous les épitrites (1) par l'intervalle de sesquioctave, en laissant un manque à chaque épitrite. Le terme de ce manque, comparé avec le terme qui le précède, est en rapport comme les nombres 243: 256; c'est par ce lien tiré du mélange trinaire que l'univers s'éternisa.

Telle est l'expression littérale de Platon, qui a formé l'âme dans la construction du Diagramme. La pensée en est celle-ci : « Par le mélange de la substance ima matérielle et de la substance matérielle, Dieu créa « une troisième espèce de substance pour en faire un « terme moyen entre elles en proportion géométri-« que. » D'après cela il est clair que Platon suppose la matière existante de toute éternité, mais qu'elle était en désordre; Dieu l'a mise en ordre par le moyen de la proportion harmonique. Plutarque entend ainsi la pensée de Platon. Il est à remarquer que Platon, plus haut, vient de créer le monde matériel par le mélange du feu, de la terre et de l'harmonie géométrique. Il en fait autant ici en faisant créer l'âme du monde de la substance immatérielle et de la matière par le moyen de l'harmonie arithmétique, en réunissant en

<sup>(1)</sup> Si Platon n'avait pas laissé sous-entendre les hémioles, ce serait une omission des copistes. Il fallait dire de tous les épitrites et de tous les hémioles, comme on le voit dans le Diagramme Z.

τρατίς τε και αριθμητικής, την του Κόσμου ψυχήν συν- ήρμοσε.

Η μέντοι αυλος αυτη ουσία, την ζωτικήν λέγω, έτέρα tis esti napa the the Sections. H ye die nuplus estie η αὐτοζωή, και ή πρώτη ταὐτότης. Η δε δευτέρα ταὐτότης, κατά μέθεξιν έκείνης παρυφίσταται, την ζωτικήν φημε εύσίαν, ην και αγαθοποιόν ό Πλάτων έν τοις νόμοις καλεί, και αντίπαλου έχειν φησί την κακοκοποιού, την ύλην, την και έτερότητα, καί μητέρα, και τιθήνην, καθά και την ζωτικήν προσαγορεύει ταὐτότητα διά τὸ ἀναλλοίωτον τὸ γαρ ζην αεί εν ταυτότητι, είς τί γαρ αν και μεταδάλλοι μη διαιρούμενον, και μηδοτιούν έτερον είδος έπιδεχόμενον; εί μή είς το μή ζην, όπερ ές ν αντίφασις αδύνατον γάρ τὸ ὸν είναι μὴ ὸν ' ἤτε μεταδολή κατ' είδος, οὺ κατ' ουσίαν γίγνεται ' ή γαρ ύλη ουχί καθό ύλη μεταβάλλει, άλλα καθό διαιρετή, και επιδεκτική παντοίων σχημάτων. Εοικε δε ο Πλάτων απεικονίζειν τη του Κόσμου του ανθρώπινον ψυχήν, καθό το λογικόν τη ταυτότητι, το δε άλογου και παθητικόυ τη έτερότητι παρεικάζει. Διό και βίας εθέησε πρός την της ζωής και της ύλης άρμονίαν καὶ συνάφειαν, ώς περ ἀμέλει καὶ πρὸς τὴν τοῦ λογεκοῦ και αλόγου. Το γάρ αλογον δυσπειθές και δυσήνιον, Βυμοειδές τε ον και επιθυμητικόν αντιστοιχείν δε την ανθρώπινον τη έγκοσμίω ψυχή, τριμερεί και αυτή ευση, καί τὸ μὲν λογκὸν, ἦτοι ὁ νοῦς, ὁ καὶ καθ' ἀρμονίαν διεξάγει τὰ ὄντα, τῆ ταὐτότητι περιάπτεται, οὐ τῆς ἀλόγου ψυχής έςι μόριον, έν μεταιχμίω ούσης ταὐτότητος καί έτερότητος, το δε Βυμιρειδές έν τῷ ἐπιθυμητικῷ καὶ παντάune substance formée les deux substances et l'harmonie.

Cependant la substance mélangée avec la matière est ici celle que les nouveaux platoniciens appelaient substance vitale; elle n'est pas celle de la divinité, qui est la vie elle-même et premier être immuable : la substance secondaire, où la vitalité ne peut pas exister sans participer à la première; et c'est la vitalité qui est toujours en prise avec la matière que Platon, dans ses livres des lois, appelle malfaisante, et la vitalité bienveillante, immuable et inaltérable. Et en esset la vie est immuable; en quoi changera-t-elle, n'étant ni divisible ni susceptible d'aucune autre forme? Tandis que la faculté de vivre est son essence. la lui faire manquer, ce serait une contradiction; car tout ce qui existe doit nécessairement exister, et le changement est spécial et non pas substantiel. La matière est changeante; elle l'est non pas comme substance, mais comme divisible, et susceptible de formes différentes. Platon paralt ici faire un rapprochement de l'âme universelle et de l'âme humaine, divisée en partie raisonnable ou rationnelle, qui est invariable, et en partie irraisonnable ou irrationnelle, qui est variable et passible. Aussi Dieu faisait-il des efforts pour réunir ensemble ces deux substances opposées, ainsi que la raison avec la partie irraisonnable, pour les mettre en harmonie, la partie irraisonnable étant obstinée et désobéissante : elle est le siège de la colère et des désirs. L'âme universelle, par cette combinaison, correspond à celle de l'homme, divisée en trois : en partie raisonnable, qui est l'esprit et le gouverneur, ayant l'invariabilité, tout

πασιν έτερότητος · ανιέμενα ἄμφω και ἐπιτεινόμενα, κα ἐν μεταδολἢ τυγχάνοντα · ὡς περ δή και τὰ κάτω τῆς Σελήνης φαίνεται ἐν μεταλλαγἦ ὄντα.

To de étre

Εκ της ταύτου και Βατέρου φύσεως, έκ τε της οὐσίας,

Ου καλώς συνήκεν ο Πρόκλος ένταῦθα τὸ ἔκ τε τῆς οὐσίας, λέγων

Ανάγκη πρώτου υπαρξίυ τι λαβείν, καὶ είτα διαμονήν καὶ μεταβολήν,

καί γάρ το έκ τινος γιγνόμενον αξί έν μεταβολή γίγνεται, μεταβάλλον έχ του δε εἰς τόδε τὶ ' δηλον δὲ ὅτι ἡ ταὐτότης καί ή έτερότης ύπηρχέτην, κατά Πλάτωνα, καί μετεδαλέτην εἰς τὸ δίκρατον οὖτω φάναι κράμα° δ πάλιν εἰδοποιηθέν, έγεγόνει τρίκρατον. Τὸ γοῦν τρίκραμα τοῦτο λαβών ο Βεός, επόιει είς ψυχήν την διανομήν . ως πάλιν την πυθαγόρειον τετρακτύν αναφαίνεσθαι έν τη της ψυχης διεξόδω. Τη γάρ τα πρώτα άπρατα ώς αια έγεγόνει δε το πρώτον κράμα κατά λόγον διπλάσιον πρός έκάτερον ώς 6: α, όπερ ήν το διά πασων. Το δε είδοποιηθεν είχεν ώς γ: α ' η ν δε το ημιόλιον και διά ε ' ή δε διανομή του πράματος εὶς ψυχήν, ἐν λόγῳ ἦν ἐπιτρίτω, ἡ διὰ δ΄, ώς είναι α:6:γ:δ την τετρακτύν, την καθολικώς θεωρουμένην άρμονίαν. Το γούν ούσίας εν ταύθα δίς επαναληφθέν, τὸ μὲν πρῶτον ἐμφαίνει τὸ δεύτερον τρίκραμα, λέγω τό, μιγνύς μετά της ούσίας, ήτις ήν ή μορφωθείσα, τρίτη δε κατά τάξιν ' ήν γάρ ή πρώτη το τρίτον

à fait différente de l'âme irraisonnable, qui est comme un terme moyen entre l'âme raisonnable et la matière; tandis que les désirs accompagnés de la colère sont entièrement variables et changeants, susceptibles de tension et de relâchement. Ce qui arrive aussi à la partie de l'âme universelle qui occupe la région depuis la lune jusqu'à la terre.

### Quant à ce qui suit:

De la nature invariable, de la variable, et de la substance,

Proclus n'a pas bien compris le mot substance. Il dit que

Il est nécessaire d'abord qu'un être prenne une existence, ensuite de la durée et du changement.

Il est dans l'erreur; car dans tout ce qui se fait d'un objet il y a du changement en ce que l'objet devient autre de ce qu'il était auparavant. Il est donc clair que la nature invariable et la changeante existaient d'abord avant d'être combinées et changées dans le mélange binaire pour ainsi dire, qui, ayant reçu la forme, est devenu trinaire, que Dieu sit ensuite changer en âme par la division des portions qu'il en avait tirées; de sorte que le quatrain de Pythagore reparaît exactement dans la formation de l'âme. Et voici comment: nous venons de voir que les deux premières substances étaient sans harmonie. Le premier mélange était en raison double ou 1:3 diapason par rapport à chacune d'elles; le second mélange devait être en rapport d'hémiole ou par cinq; la distribution du deuxième mélange doit être épitrite ou par quatre. Or 1:2:3:4 font exacσύμμικτον είδος οὐσίας. Τοῦτο οὖν λέγει ἐνταῖδα οὐσίαν τὸ δίκραμα, μορφωθέν, καὶ οὐ τὴν ὅπαρξιν' καίτο ι ἐν τῷ κράματι ἦν καὶ ἡ ὅπαρξις, καὶ περιττὸν ἦν λέγειν περὶ ὑπάρξεως τοῦ ὑπάρχοντος.

Ορα δὲ, ὡς ἄριστα συνάδει ταῦτα τοῦ Πλάτωνος τοῖς παρά Σέξτω τῷ ἐμπειρικῷ ἐκείνοις τοῦ Ορφέως.

Νοῦν μὲν ἐνὶ ψυχῆ, ψυχὴν ở ἐνὶ σώματι ἀργῷ Ημέας ἐγκατέθηκε, πατὴρ ἀνδρῶν τε Θεῶν τε.

Εςιν άρα κατ' Ορφέα

Νούς πρός ψυχλη, ως περ ψυχή πρός σώμα.

Οὐδέν οὖν δ Πλάτων ἢ τοῦτο φησίν, ἀντιδιαστέλλων τὸν νοῦν τῆς ζωτικῆς οὐσίας, ἤτις ἐςὶ κυρίως ἡ ψυχὴ, ἐτυμολογουμένη παρὰ τὸ ψύχω, δ περ ἐςὶ τὸ ζωογονῶ.

Επιλήψιμα μέντοι ταυτα του Πλάτωνος τοις πάλαι ἐδοξε, και ἀντιδαίνοντα, οΙς ἔφη ἐν Φαίδωνι, τὴν ψυχὴν ἀγέννητον ἀποφαινόμενος, ἐνταῦθα δέ, γεννητὴν. Συνηγορεῖν δ' αὐτῷ ἔσικε κατὰ Πλούταρχον τὸ φάναι '

Τὰν ψυχάν, οὐχ ὡς νῶν ἐπιχαροῦμεν ὑστέραν λέγειν, ὁ δὲ Θεὸς καὶ γενέσει καὶ ἀρετῆ, προτέραν τοῦ σώματος συνεστάσατο, ὡς δισπότιν καὶ ἄρξουσαν.

Τὰ μέντοι τῆς συνηγορίας σίκινα το γάρ συνιστάναι ὑπὸ Θεοῦ προτέραν τοῦ σώματος, συνεισάγει τὸ γεννηθῆναι μὲν, προτέραν δὲ. Αλλὰ καὶ τὸ συγκεῖσθαι αὐτὴν ἐκ τῆς ἐτερότητος, ἤτις ἐςἰν ἡ ῦλη, πῶς τῷ συγκειμένῳ tement le quatrain de Pythagore, qui nous présente en somme l'harmonie. Le terme donc substance, deux fois répété dans la phrase mélangé avec la substance, ainsi que dans la précédente, indique les deux mélanges, et le dernier présente la quatrième substance, le premier étant la troisième espèce de substance. Il ne s'agit donc pas ici d'existence, mais du mélange que Platon, comme de raison, appelle substance. Certainement les mélanges n'étaient pas sans existence; et il était inutile de parler de l'existence de ce qui existe.

Remarquez la conformité de ce que Platon dit ici avec ce qu'Orphée avance dans Sextus Empiricus:

Le Père des mortels et des immortels nous a introduit l'esprit dans l'âme, et l'âme dans le corps inerte.

Est-ce autre chose que ce que Platon dit de l'âme? Car, d'après Orphée,

L'esprit est pour l'âme ce que l'âme est pour le corps.

En séparant ainsi la substance vitale, qui est proprement l'âme d'après l'étymologie du mot  $\psi \dot{\chi} \omega$ , vivifier.

Les anciens avaient trouvé ici de quoi reprendre Platon, qui, dans Phédon, soutient que l'âme est incréée, et ici dans Timée créée. Plutarque trouve la défense de Platon dans ses propres paroles;

Il ne faut pas regarder l'âme, ainsi que nous allons le dire, comme postérieure au corps; au contraire Dieu la fit et par naissance et par vertu bien antérieure au corps qu'elle doit gouverper comme mattresse.

Faible défense! La faire avant le corps n'implique pas son incréation. En outre faire composer un être de deux substances, l'une invariable et l'autre chanπαρέπεται τὸ ἀγέννητον, και τὸ ἄφθαρτον διαιρετῷ ὅντι; ὁ δὲ Αλκίνους, λύων τὸ ἀντιπίπτον, ἡ προϋπάρχουσα ὕλη ἀνείδεος οὖσα,

Οὖτε σῶμα φησὶν ἀν εῖη, οὖτε ἀσώματον, δυνάμει δὲ σῶμα. Αλλὰ πῶς ἀν τὸ δυνάμει ὑποσταίη, μὴ ὅντος τοῦ δεκτικοῦ; τὸ γὰρ δυνάμει ἐν ὑποκειμένω εἶναι λέγεται\* εἰ δὲ ὑποκείμενον ἡ ῦλη, πῶς ἀσώματον;

Ως περ φησί του χαλχου ύπαχούομευ δυνάμει άνδριάντα, διότι άνδριάς ἔσται, τὸ είδος διξάμενος.

Εσικεν ὁ Αλκίνους μη ὁρθῶς κατασκευάζειν τὸ προκείμενον τῆ τοῦ χαλκοῦ παραθέσει σῶμα γὰρ ὑπῆρχε και πρίν λαβεῖν τὸ εἶδος τοῦ ἀνδριάντος. Ε̈δει μέντοι πρότερον ἀποδεῖξαι τὸ δυνατὸν ὑφεστάναι ῦλην ἀνείδεον ' δηλον γὰρ ὡς ὁ Αλκίνους, οὐδὲν ᾶλλο, ἡ τοῦτο λέγει'

Ο λίθος ούτος ούκ έστιν ανδριάς, αρα ού δε σώμα.

Αλλά κάν δώσωμεν αὐτῷ τὸ ὑπάρχειν ῦλην ἀνείδεον, πῶς ἔπειτα ἐμψυχωθεῖσα εἰδοπεπόιηται; ἡ πῶς ὁ χαλκὸς εἰδοποιούμενος ἐν τῷ ἀνδριάντι οὐκ ἐνεψύχωται; Καίτοι ὁ Πλάτων ἐν τῷ πλάσει τῆς σφαίρας τοῦ ὑλικοῦ κόσμου, μόνην τὴν ῦλην εἰδοποίησε. Καὶ τὴν ζωτικὴν ἄρα οὐσίαν ἀνάγκη προϋφιστάναι ἀνείδεον, καὶ ἐμψυχωθεῖσαν εἰδοποιηθῆναι. Μάλλον δὲ δυνάμει τότε ψυχὴν ὑπάρχουσαν ἐν τῷ δευτέρα ἡν ἔταμεν ταὐτότητα. Καὶ πάλιν ἐντεῦθεν τῷ ψυχῷ τὸ γεννητὸν κᾶν τε ἐγκοσμίω, κᾶντε ἀνθρωπίνη ἐνεισάξομεν.

Αλλά το διαιτάν τα έν Τιμαίω του Πλάτωνος, πολυ-

geante, qui est la matière, comment ce compesé, étant divisible à cause de la portion matérielle, serait-il indestructible. Alcinus, cherchant à rectifier cette contradiction, s'explique ainsi:

La matière préexistante étant informe ne pouvait être ni corporelle ni incorporelle, elle était in posse corps.

Mais ce que nous disons in posse n'est qu'une attribution d'un objet existant et corporel; si donc la matière est l'objet, elle ne saurait être immatérielle. Mais il dit:

Le cuivre est in posse statue.

Comme si être statue in posse et être corps in posse était la même chose. Car Alcinus ne dit que ceci :

Ce bloc de marbre n'est pas statue, donc il n'est pas corps.

Cet argument d'Alcinus est faux, basé qu'il est sur l'airain; étant corps avant d'être statue il devait préalablement démontrer la possibilité de l'existence de la
matière informe. Si nous lui passons cette possibilité,
il s'ensuit que la matière a reçu sa forme quand elle
a été combinée en se réunissant avec la substance ou
l'âme vitale. Donc la statue formée d'airain devait devenir animée; mais Platon vient de créer les globes de
l'univers sans y mêler la vitalité. Alcinus est encore
forcé d'admettre que l'âme vitale était informe avant
d'être mêlée à la matière, ou plutôt c'était une vitalité
in posse dans la substance secondaire; et il serait toujours obligé par sa thèse d'admettre la création de
l'âme.

Si nous voulons rectifier tout ce que Platon dit dans

τάρου, δείται πραγματείας ' απλῶς δὲ φημι τῶν, ότι τὸ καλῶς ἐνόποτον τὰ τοῦ Πλάτωνος, σῦτι Πλούταρχος οὖτι Αλαίνους. Ο γὰρ Πλάτων ψυχήν καλεί, καὶ την ζωτικήν δύναμιν καὶ την λογικήν, ἡ δὲ ζωή καὶ μέχρι φυτῶν, καὶ αὐτοῦ τοῦ κορικόρου διώκα, ἄπερ καὶ ἔμψυχα διά τοῦτο λέγεται. Μαρτυρεί δὲ καὶ αὐτὸς ὁ Πλάτων λέγων '

Αογισμού δε μετέχουσα καὶ άρμονίας ψυχή, αρίστη γενομένη των γενικθέντων.

Οράς, ότι αντιδιείλε τον λογισμόν της ψυχης και γάρ και τα λοιπά των ζώων ουκ αναρμόνια, ου μέν δ' έν αυτοίς ελλογος άρμονία, ώς ή εν τῷ ἀνθρώπῳ εἰδ' αλογευεται και ἄνθρωπος, επικρατούσης μερίδος της χέιρονος, και Πλάτων άν φαίη τότ' αυτον εξανθρωπίζεσθαι.

Συγκέχυται δὲ τὰ τῆς ἀλόγου ψυχῆς τῷ λογικῷ μάλιστα κατὰ τοὺς χοόνους Κικέρωνος ἀι τῆς τῶν ἡωμαίων
λιστα κατὰ τοὺς χοόνους Κικέρωνος ἀι τῆς τῶν ἡωμαίων
δλιο, μώνο τῷ ζώιρ ἀποδίδοται, και σὸχὶ τοῖς φυτοῖς τό
δὲ αθίπα πάλιυ, ὁ δηλοῖ τὴν ψυχὴν, μόνο τῷ ἀνθρώπος,
τὑχὶ τὸς τοῖς ἄλλοις τῶν ζώων. Ο τῷ δὴ Πλάτων
ταὐτότη τα λέγει τὴν ζωτικὴν, οὺχὶ τὴν λογικὴν ψυχὴν.
Η γὰρ ζωὴ ἀεὶ ταὐτόν τὶ ἐςιν, ὡς ἀνωτέρω δέδεικται τὴν ζωτικὴν δύναμιν ἔφη ἀγέννητον, ὡς πρὸ τοῦ συντιθῆναι
τὴν ζωτικὴν δύναμιν ἔφη ἀγέννητον, ὡς πρὸ τοῦ συντιθῆναι
δώρημα, δηλοῖ τὸ λογισμοῦ μετέχουσα ψυχὰ,
ὁς ὑπάρχουσαν ψυχὴν καὶ λογισμοῦ ἀμέτοχον εἰ δὲ τὸ
ζωτικὸν αὐτῆς ἀγέννητον οὕτω δοίκνυται, πόσφ μάλλον τὸ

son Timée, il nous faudra composer un traité de plusieurs volumes. Nous disons ici en peu de mots que ni Plutarque ni Alcinus n'ont bien saisi la pensée de Platon, qui par âme entend et l'âme raisonnable et l'âme vitale. La vie s'étend jusqu'au plus petit végétal: aussi l'appelle-t-on animé,  $\xi\mu\psi\nu\chi\sigma\nu$ ; le philosophe nous en donne la preuve lui-même en disant:

L'âme qui participe à la raison et à l'harmonie est la plus excellente créature.

Il fait par là une distinction de l'âme raisonnable. Les animaux qui participent à la vitalité ne sont pas tout à fait dépourvus d'harmonie, mais elle est inférieure à celle de l'homme, qui, dans le cas su il déraisonne par la prépondérance de la partie irraisonnable, n'est pas, d'après Platon, dans son état normal.

On avait confondu l'âme raisonnable avec l'âme irraisonnable du temps même de Cicéron, à cause de la langue latine, d'après laquelle l'animal, qui correspond au terme grec impuzer, adjectifs de tous les animaux et de tous les végétaux, est attribué à la senie espèce animale et non pas à celle des végétaux, tandis que le terme anima, qui désigne l'âme, n'est attribué qu'à l'homme. La substance invariable, d'après Platon, c'est la substance vitale, ce n'est pas l'âme raisonable. Et nous avons démontré plus haut que la vie est absolument invariable, tandis que la matière, par sa divisibilité, est variable; et comme la vitalité existait avant sa jonction avec la matière, Platon avait raison de dire qu'elle est incréée. Quant à l'âme raisonable ou l'esprit, Platon vient de nous dire que

λογιστικόν το έγγύτερον ον της αυτοτάυτοτητος φαίη άν Πλάτων εςι γάρ ψυχή πρός νοῦν ώς νοῦς πρός Θεόν . ως περ γάρ τὸ ἐκ ταὐτότητος καὶ ἐτερότητος σύγκραμα μεσότης ύπηρχεν αμφοίν, εύτω λογισμού μετασχούσα ή ταυτότης, μεσότης έςαι της απλώς ταὐτότητος καί της αύτοτ αυτότητος. Καί πάλιν ή έτερότης πρός τό κράμα ως περ νους πρός Θεόν. Εάν ούν άντι έτερότητος, χράματος, ταὺτότητος, νοὸς, και Θεού λάδω μεν τὰ ε γράμματα Ε ' Κ ' Τ ' Ν ' Θ ' έξομεν ' E: K = K: T nai K: T = T: N nai d' loou  $\mathbf{E}: \mathbf{T} = \mathbf{T}: \mathbf{N}$ , xai  $\mathbf{T}: \mathbf{N} = \mathbf{N}: \mathbf{\Theta}$  · xai πάλιν δί Ισου Ε: Κ = Ν:θ. Οράς ούν, δτι ή έτερότης πρός τό αράμα, ως περ ό νους πρός τον Θεόν; Και μήτοι γε ή πεμπάς αύτη ανωτέρα της πυθαγορείου φανήσεται, συλληπτικώς έχουσα έν τη τριάδι και άψυχα, και λογικά; Καί μήτοι γε τούτου ένεκα τας δύο μεσότητας ο Πλάτων έλαδε, τήν τε άρμονικήν, και την άριθμητικήν; Δύο γάρ ήσαν καί τὰ κράματα. Αλλ' ἐχώμεθα τῆς πλατωνικῆς

μρξατο δε διαιρείν ωδε.... (Ο ρατούς Δριθ. πίν. Α. σχ. Δ.)

Τί οὖν διακελεύεται ποιεῖν ἔπειτα; ἀναπληροῦν τὰ διπλάσια καὶ τριπλάσια διαστήματα. Εςι δὲ, κατὰ τὸν Αριστόξενον, καὶ ἄλλ:υς ἀρμονικοὺς Διάστημα,

. Το ύπο σύω φθόγγων περεεχόμενου, όξυτέρου καλ βαρυτέρου.

Ο εςι κατά τάσιν άνισον. Ανάγκη εὖν άναπληρωσαι τὰ ἀπό τοῦ α΄ μέχρι των κζ΄ εξ διαστήματα δυοίν δροιν,

c'est un présent divin; et l'âme qui a participé à la raison implique nécessairement l'existence de celle qui n'y a point participé. Nous venons de démontrer que la substance vitale ou la vitalité était incréée. Par une raison plus forte, l'esprit doit l'être aussi, parcequ'il est plus près du premier esprit ou de la divinité; car la vitalité est pour l'esprit ce que l'esprit est pour la divinité; et nous venons de voir que le mélange était un terme moyen entre la vitalité et la matière. Or la matière est pour le mélange ce que l'esprit est par rapport à Dieu. Et si nous désignons par E la matière, par K le mélange, par T la vitalité, par N l'esprit et par la divinité, nous aurons les cinq lettres E·K·  $T \cdot N \cdot \Theta$ , et par conséquent E : K = K : T, et K : T= T : N, et par égal E : K = T : N, et  $T : N = N : \Theta$ . et par égal encore E: K = N:O. La matière est donc par rapport au mélange ce qu'est l'esprit par rapport à Dieu. Le nombre 5 ne l'emporte-t-il pas sur le quatrain de Pythagore en ce qu'il contient dans la trinité les êtres inanimés, animés et raisonnables? Et Platon ne s'est-il pas fondu sur cette analogie par rapport aux deux termes moyens, l'un harmonique et l'autre arithmétique? car il vient de faire deux mélanges. Mais revenons au texte de Platon.

H commence la division ainsi: Il tira d'abord une portion....
Voir les termes ou nombres qu'il désigne dans la table A, f. A.

Il nous dit après de remplir les intervalles de doubles et de triples, etc. L'intervalle en harmonie d'après Aristoxène et les autres harmonistes est la distance entre un son aigu et un son grave, ou dont la tonation η μεσοτήτοιν, της μεν αρθμητικώς, της δε αρμονικώς είναλογον, το γάρ

Ταύτῷ μέρει τῶν ἄκρων ὑπερέχουσαν καὶ ὑπερεχομένων την άρμονικήν δηλοξ μεσότητα.

Εςι δε άρμονική αναλογία, ότε όμειζων όρος πρός τον ελάχιστον ές ιν, ώς ή μείζων διαφορά πρός την έλαχίσην οῖον,  $\gamma$ : δ':  $\varsigma$ ' ἔς αι οὖν  $\varsigma$ ':  $\gamma$ '=6: α' και πάλιν 6':  $\gamma$ ':  $\varsigma$ '.  $\tilde{\epsilon}$ ς αι γὰρ  $\varsigma': \tilde{\delta}' = \gamma: \alpha$ . Εςι δ' ἐν μέν τῷ πρώτος ὑποδείγματι ο λόγος διπλάσιος, εν δε τῷ δεντέρφ τριπλάσιφς. Εύρίσκεται δε ό μέσος, εν μεν Διπλασίω λόγω λαμβανομένου του πρώσερς του μείζονος, και του τριτημορίου του ελάττονος. Εν θε τριπλασίω τούναντίου, του τριτημορίου του μείζουος, και μμίσους του έλάττουος οίου μεταξύ rev  $\varsigma'$  uni  $\gamma'$ , esca  $\delta$  metros  $\varsigma'/\delta' + \gamma'/\gamma' = \gamma' + \alpha' = \delta'$ . Meratu de rou s' nai 6', esat  $s/y+6'/6'-6'+\alpha-y'$ . Τῷ αὐτῷ γάρ αὐτοῦ μέρει ὁ μείζων ὑπερέχει τοῦ μέσου, καί ὁ ελάττων ὑπερέχεται ὁ γὰρ ς ὑπερέχει τοῦ δ΄ τῷ έαυτου τριτημορίω τῷ 6', ἀλλά καὶ ὁ γ΄ ὑπερέχεται ὑπό τοῦ θ΄ τῷ ἐνὶ αὐτοῦ τριτημορίω. Εν δὲ τῷ δευτέρω ὑποδείγματι ός ὑπερέχει τοῦ γ τῷ ἐαυτοῦ ἡμίσει, καθάπερ και ο δ΄ ήπερέχεται τω έαυτου ήμισει ήπο του γ'. Διο και ή Πλάτων έρη τῷ αὐτῷ μέρει. Εςι γάρ ή ὑπεροχή η έκατέρων ημισυ, η αμφοτέρων, τρίτου ταύτα μέν περί της άρμονεκής μεσότητος.

To de.

Τάν φ' έτη μέν κατ άριθμόν ύπερίχουσαν, έτη δε ύπερεχομένεν.

est inégale. Il faut donc remplir les six intervalles en commençant de 1 jusqu'à 27, par intervallation de deux termes, l'un en proportion arithmétique et l'autre en proportion harmonique; car la phrase

L'une qui surpasse une extrémité et qui est surpassée par l'autre en partie égale,

Indique le terme moyen harmonique.

On appelle proportion harmonique, lorsque entre trois nombres le grand est pour le petit ce que la grande différence est pour la petite; par exemple: 3:4:6 ou 6:3=2:1; de même 2:3:6 ou 6:2= 3; 4. Dans la première le rapport est double, et dans la seconde triple. On trouve le terme moyen quand le rapport est double, en prenant la moitié du grand terme et le tiers du petit. Dans le rapport triple, au contraire, on prend le tiers du grand et la moitié du petit; par exemple: 6 et 3, on a  $\frac{4}{2} + \frac{3}{2} = 4$ 1 = 4, le terme moyen entre le 6 et le 2; ainsi  $\frac{6}{3} + \frac{2}{2}$ = 2 + 1 = 3. On voit donc que le grand terme surpasse le moyen en même portion que le petit, car le 6 surpasse le 4 de  $\frac{6}{3}$  = 2, et le 3 est surpassé par le 4 de 3 - 1. C'est ce que Platon dit : en portion égale; car la différence est pour les deux extrémités en 8 ou 2 pour l'une et pour l'autre.

La phrase suivante :

Qui surpasse et qui est surpassé en nombre égal,

την αριθμητικήν δηλοί μεσότητα ευρίσκεται δε όμέσος εν ταύτη του ήμίσεος των άκρων λαμβανομένου, κάν τε συνημμένη, κάν τε διεζευγμένη ή αναλογία ύπαρχη. Οίον

α': 6': γ' ὁ μέσος <math>6' = α' | 6' + γ' | 6' = δ' | 6' = 6'. Καὶ πάλιν

 $\alpha' : \gamma' : \epsilon' \delta \mu \epsilon \sigma \sigma \sigma' \gamma' = \epsilon' / \epsilon' + \epsilon' / \epsilon' - \tau' / \epsilon' - \gamma'.$ Opolog de xai

 $\alpha': \epsilon': \theta'$   $\delta \mu \epsilon \sigma \sigma \varsigma \epsilon' = \alpha' | \epsilon' + \theta' | \epsilon' = \epsilon' | \epsilon' = \epsilon'.$ 

Ιδίωμα δε αὐτῆς τὸ τῶν ἄκρων ἄθροισμα διπλάσιον είναι τοῦ μέσου, ἢ τῶν μέσων καὶ τὸ ἐκ τῶν ἄκρων σὐν τῷ ἐκ τῶν διαφορῶν τὰ δύο γιγνόμενα όμοῦ ληφθέντα, ἐσοῦσθαι τῷ ἐκ τοῦ μέσου. Οἰον ·

 $\alpha' \times \gamma' + \alpha' \times \alpha' = 6' \times 6'$ ,  $x\alpha i \alpha' \times \epsilon' + (6' \times 6') = \gamma' \times \gamma'$  $\circ \mu \circ i \omega \circ \alpha' \times 6' + (\delta' \times \delta') = \epsilon' \times \epsilon' = x \epsilon'$ .

Τούτων ούτω τεθεωρημένων, ανάγκη, ώς εφαμεν καταπυκνώσαι τα εξ διαστήματα τοῖς όροις αριθμητικώς και άρμονικώς ανάλογον εχευσι. Δυσχερούς δὲ τῆς πραξεως διά τοὺς κλασματώδεις μέσους συμβαινούσης, ἐπηύξηται ή Σειρά Α κατά τὸ έξαπλούν εἰς τὸ Β.

Πρίν δε παρεντιθέναι τοὺς όρους προτεθεωρείσθω τάδε •

Ο 6': α΄ ἐςὶ Διπλάσιος και Διὰ πασῶν.

Ο γ : 6 ημιόλιος και διά πέντε.

 $\dot{\mathbf{O}}$   $\dot{\mathbf{O}}$  :  $\dot{\mathbf{v}}$  èmit pitos xal did teas ápov.

Ο θ΄: γ΄ τριπλάσιος Διὰ πασῶν και Διὰ πέντε.

Ο ή: 6΄ τετραπλάσιος δίς διὰ πασῶν.

 $\vec{O}$   $\theta'$  : n' τονιαιον,  $\hat{n}$  έπόγδοος.

désigne la proportion arithmétique. On en trouve le terme moyen en prenant la moitié de chacun des termes extrêmes, peu importe si l'analogie est contiguë ou distincte. Par exemple:

1:2:3 le terme moyen 
$$2 = \frac{1}{2} + \frac{3}{2} = \frac{4}{2} = 2$$

1:3:5 le terme moyen 
$$3 = \frac{1}{2} + \frac{5}{2} = \frac{6}{2} = 3$$

1:5:9 le terme moyen 
$$5 = \frac{1}{2} + \frac{9}{2} = \frac{10}{2} = 5$$
.

La particularité de la proportion arithmétique est de nous donner la somme des termes extrêmes double de celle du moyen; et le produit des deux extrêmes joint à celui de deux ou trois différences égale au carré du moyen ou au produit du moyen. Par exemple:  $1 \times 3 + 1 \times 1 = 2 \times 2$ , et  $1 \times 5 + (2 \times 2) = 3 \times 3$ , et  $1 \times 9 + (1 \times 1) = 9 + 16 = 5 \times 5$ , etc.

Ces observations ainsi établies, il faut, comme nous l'avons dit, remplir les 6 intervalles de la formule A avec les termes moyens arithmétiques et harmoniques; mais ces termes se trouvent en fractions, ce qui rend le calcul difficile. On a donc multiplié avec 6 la formule A pour en former celle de B, tab. A.

Avant d'intercaler les termes moyens, il faut remarquer que

Le 2: 1 est double et diapason;

Le 3: 2 est hémiole et par cinq;

Le 4: 3 est épitrite et par quatre;

Le 9: 3 est triple, diapason et par cinq;

Le 8: 2 est quadruple et bisdiapason;

Le 9:8 est tonique ou sesquioctave.

Τούτων οὖτω τεθεωρημένων, καὶ τῶν ἀριθμητικῶν καὶ ἀρμονικῶν ὄρων εὐρεθέντων, καθάπερ ἀνωτέρω εἴρηται, ήσειρά Β μεταβαλεῖ εἰς τὸ Γ.

Εσικε δε και ὁ Πλάτων, ούτω το πρώτον μεθεδευσεμενος, ὡς φέρεται ἐν τοῖς ἀριθμητικοῖς Θεολογουμένοις σελ. μ΄. φησι γάρ

Η γούν πρώτη παρά Πλάτωνι μοίρα έξας, διπλασία δε αὐτῆς ή δωθεκάς, τριπλασία δε ή δετωκαιδεκάς, μέχρι τῆς ρξ 6' έπτα-καμεκοσαπλασίας.

Γλαφυρόν  $\mathbf{d}^*$  έν τούτω το τούς μέσους αριθμητικούς καὶ αρμονικούς αὐτομάτους προκύπτειν έν ταῖς έφεξῆς σειραῖς καὶ ἐναλλάξ, ἐπόγδοά τε καὶ ἐπίτριτα γίγνεσθαι. Αφαιρεθέντων δὲ τῶν ὁμοίων δρων ἐκ τοῦ  $\mathbf{\Gamma}$ , προκύψει τὸ ἐφεξῆς  $\mathbf{\Delta}$ , ἐν ῷ τὰ ἐπίτριτα καὶ ἐπόγδοα, αὐτόματα προϊόντα φανήσεται, ἄνευ τῆς ἡμετέρας ἐργασίας. Δῆλον δὲ τὸν ἐν διπλασίω λόγω ἀριθμητικὸν, ἐν τριπλασίω ἀρμονικὸν γίγνεσθαι.

Αλλ' εύπω τὸ ὑπὸ του Πλάτωνος ἐπιταχθέν γέγους '
μεταξύ γάρ τῶν ἐπιτρίτων καὶ τῶν ἡμιολίων, και τῶν 
Διπλασίων, καὶ ἐτέρων ἐπογθών ἀενσέμεθα ' καὶ ζητητέον 
τούτους ' ἐπεὶ μέντοι τοῦ Π α΄ καὶ ΡΗ΄ ἀδύνατον ἐστι 
λαδεῖν ἐπόγδον, ἐδένσε πάλιν ἐπιτεῖναι τὸ Δ. Τριπλασιάσαντες οὖν τὸν τοῦ η΄ τετράγωνον ξό΄ × γ΄, ἔλαδον τὸν 
ρ ζ 6΄, πρώτην μοῖραν, ἔχοντα ἐπίτριτεν τὸν τνς =ξό΄ × ό΄, 
καὶ ἐπόγδοον, ὡς ἔπεται ἐν τῷ Ε. Ομως δὲ πάλιν καὶ 
ἡ Σειρά αὖεκ εἰς κλαμματικὸν κατώντα ἐπόγδοον. Καὶ 
γὰρ ὁ τκο΄ | η΄ = πι μ + κ΄ | ε΄ δθεν ὰ Κρίντωρ, ἡ φητι Πλούταρχος, καὶ μετὶ πέκὸν ὰ Κλέωρος, ἔλαδεν πρώτην μεῖρον

En intercalant donc les termes harmoniques et arithmétiques d'après les règles établies plus haut, on changera la formule B, en celle de  $\Gamma$ , tab. A.

Il paraît que Platon lui-même avait pris le 6 pour unité, d'après ce qu'on lit dans l'Arithmetica theologumena, pag. 40: « Platon a institué le 6 pour « première portion, dont le double est le 12, triple « le 18 jusqu'au 102, qui est le vingtseptuple. » Il est curieux de voir dans cette formule les termes arithmétiques d'une série devenir harmoniques dans la suivante, et êtra en même temps épitrite et sesquioctave; car les anciens avaient démontré clairement le théorème suivant:

Dans deux progressions, l'une en rapport double et l'autre en rapport triple, le terme harmonique de la première devient arithmétique de la seconde, et vice versa.

En esfaçant les séries qui ont les mêmes termes répétés, on aura la formule  $\Delta$ , tab. A, où les épitrites et les sesquioctaves se trouveront rangés tout seuls sans notre travail.

Cependant avec tout cela on n'est pas encore arrivé à ce que Platon a prescrit; car entre les épitrites, les hémioles et les doubles il faut qu'il se trouve deux ou trois sasquioctaves.

Toutefois, arrivé aux termes 81 et 108, on voit qu'ils ne donnent pas des sesquioctaves en ce qu'ils ne sont pas divisibles par 8. Il faut donc multiplier de nouveau la valeur du nombre de la formule  $\Delta$ . On a donc triplé le  $8^{-2} = 64 \times 3 = 192$ , et on a pris le 192 pour première portion, son épitrite étant  $256 = 64 \times 4$ , et les sesquioctaves qui suivent dans la formule E, tab. B.

τόν  $\eta \times \varsigma = \tau \pi \delta'$ . Καί τοι πρίν Κράντορος, και Πλάττωνος αὐτοῦ, οι Πυθαγόρειοι τὸν  $\tau \pi \delta'$  πρώτην μεῖραν ὑπέθεντο κεῖται γὰρ αὕτη ἐν Τιμαίῳ τῷ Λοκρῷ. Πολλαπλασιασθείσης εὖν ἐπὶ ξδ' τῆς Σειρᾶς  $\Delta$ , προκύψει ἡ ἑξῆς  $\varsigma'$ . πἰν. Β΄.

Καταπυκνούντες ούν αυτήν τοις επογδόρις, μεσοβολούντες αύτά μεταξύ των Επιτρίτων, ήμιολίων τε, καί Διπλασίων, και Τριπλασίων, κ. τ. λ., άχρι των λς όρων, προτεθειμένων και των δύο όρων, οίπερ εισί βάσις, ώς ειπείν της Πλάτωνος αναλογίας, εύρησομεν το Διάγραμμα Ζ. Τοιουτόν ές ι το Βρυλλουμενον Διάγραμμα, όπερ αρξαμενον από του Α μέχρι του Ζ, διωργανωται υφ' ήμων έπι το σαφέστερον, ώς οίον τε \* εφιλοτιμήθημεν γαρ και τους παράγοντάς των έπογδόων έκάστων παρεμβαλείν, δηλώσαί τε τά τε ήμιόλια, και Διπλάσια, και Τριπλάσια, καὶ ἐπίτριτα, ἀλλὰ καὶ τὰς Διαφοράς τῶν λειμμάτων πρὸς τούς πρό αὐτῶν ἐπογδόους συνάψαντες παρενεγράψαμεν. ίνα του Διαγράμματος άπασα ή διέξοδος σαφεστάτη γένοιτο. Τὰ μὲν οὖν τοῦ Διαγράμματος ώδε εχει ερχομαι θέ τα νύν και το λειμμα θηλώσων, ώς άνωτέρω υπέσχημαι, ο τι, έςὶ, κατά γε τούς άρμονακούς, καὶ μάλιστα τούς πυθαγορείους. Φασί γάρ.

Εάν ἀπό Επιτρίτου Διαστήματος δύο άφαιρεθώσιν ἐπόγδοα, οἱ τὸ λοιπόν Διάστημα περιέχοντες δροι, λόγον ἔχουσι πρὸς ἀλλήλους, ο̂ν τὰ συς' πρὸς τὰ σμγ'.

Δήλου δὲ, καθά φησι Πτολεμαΐος ἐν τῷ β΄. Αρμ. κεφ. ά.

Néanmoins cette formule ainsi augmentée nous arrête dans le terme 32h, qui n'a pas de sesquioctave en chiffres rond; car  $\frac{32h}{8} = h0$   $\frac{1}{2}$ . Aussi Crantor le premier, d'après le rapport de Plutarque, avait pris le sextuple de  $8^{-2} = 6h \times 6 = 386$ , au lieu de  $6h \times 3$ . Et cependant longtemps avant Crantor et Platon luimème, les pythagoriens avaient pris le 38h pour unité, comme on le voit dans le Timée de Locre. A l'exemple de Crantor, plus tard Eudore en fit autant, ayant pris le 38h pour unité, pour transformer la formule E en celle de  $\varsigma$ , qui dérive aussi, par la multiplication, de la formule  $\Delta$  avec 6h.

En intercalant donc les sesquioctaves entre les épitrites, les hémioles et les doubles, on retrouve Z, table III, le Diagramme de Platon formulé en 36 termes, comme on le voit, à la tête duquel j'ai cru devoir placer les termes de comparaison indiqués par Platon.

Tel est le fameux Diagramme que l'on a formé en partant de la formule A jusqu'au Z. Pour le rendre plus clair et faire ressortir la marche que j'ai suivie afin de le reformer, j'ai désigné les facteurs des sesquioctaves, les hémioles, les doubles, les triples et les épitrites, ainsi que les différences de chaque sesquioctave par rapport à son limme. Je vais maintenant expliquer, comme je l'avais promis plus haut, ce que les harmonistes, et surtout les pythagoriens, entendaient par limme. La définition qu'ils lui ont donnée est celle-ci:

Si dans un intervalle d'épitrite on en fait extraire deux sesquioctaves pour les y placer, les termes qui désignent le reste de cet intervalle doivent se trouver dans la proportion de 256 : 243. Απερ δε και Πρόκλος επανελαβεν, ότι ο επόγδοος λόγος έκ δύω τόνων ξυνέστηκεν, ο δ' επίτριτος έκ δύω έπογδών και λείμματος ' ο δε ήμιολιος έκ τριῶν επογδών και λείμματος, όπου τὸ Διπλάσιον ή Διαπασῶν έξ ἀμφοῖν έςι σύστημα.

Τους δὲ δὴ όρους συς: σμγ ὁ Πλάτων παρά τῶν πυθαγορείων παρεδέξατο πρὸς όρου συγκρίσεως τῆς λειμματικῆς ἀναλογίας, ἐν οἶς φησι:

Τής του μορίου ταθτης διαστάσεως ληφθείσης, άριθμου πρός άριθμών έχούσης τους όρους έξ και πεντήκοντα και Διακοσίων πρός τρία και τετταράκοντα, και Διακόσια.

Το γάρ προ αυτού λείπων έκάστω μοριον αυτό το λεϊμμά ες: και τοι και τά τονιαΐα, διπλάσιά τε, και τετραπλάσια διαστήματα ενι λείπεται των όρων, καθάπερ και αυτά τὰ ἐπίτριτα, και ἡμιόλια δηλον μέντοι έκ τε των του Ζ Διαγράμματος, και έξ ων δείκνυται υπό των άρμονικών, έντος των έπογδώων και του έπιτρίτου το πρώπον παρεμπίπτειν λείμμα. Ο δε Πτολεμαίος έν τῷ α των άρμονικών κεφ. ι΄ ευτω δαίκνυσιν

Ο δε λόγος, απαξ τοῦ τόνου δειχθέντος ἐπογδόου ' καὶ τοῦ διὰ τεσσάρων ἐπετρίτου, δηλον αὐτόθεν ποιεῖ τὸ την ὑπεροχὴν ἡ ὑπερείχει τὸ διὰ τεσσάρων τοῦ Διτένου, καλουμένην δε λεῖμ μια, ελάττονα ἔναι ήμετονίου ' ληφθέντος γαρ ἀριθμοῦ τοῦ πρώτου δυακτοῦ δεξαι τὸ προκείμενον, ὁς ἔστω μονάδων φολς', οὖ ἐπόγδος μὲν γίνεται ὁ αψκή, τούτου δ' ἔτι ἐπόγδοος ὁ φλιδυ διακτικοῦ αφλιδυ διακτικοῦ ἀρλον ὅτι πρὸς τὸν ἀρλον ὅτι διακτικοῦ τοῦ τῶν <math>φολς', ὁ τῶν βμν' πρὸς τὸν ὁ τῶν βμν' Τὸ ἄρα λεῖμμα ἐν λόγω ἐστὶ τῷ τῶν βμν' πρὸς τὸν τῶν βμν' διακτικοῦ τῶν βμν' πρὸς τὸν τῶν δρακτικοῦ διακτικοῦ δρακτικοῦ δετακτικοῦ διακτικοῦ δ

Il est évident, d'après ce que Ptolémée dit, lib. u, cap. 1, ceque Proclus a répété, que le rapport sesquioctave se compose de deux tons : l'épitrite de deux sesquioctaves et d'un limme, l'hémiole de trois sesquioctaves et d'un limme, et que ces trois rapports sont compris dans le diapason.

Quant aux termes de comparaison, Platon les avait reçus des pythagoriens pour baser là-dessus le rapport des *limmes*, car il dit:

Il faut prendre cette distance d'après le rapport que le nombre six et cinquante et deux conts a avec celui de trois et quarante et deux cents.

Car l'expression en faisant manquer à chacun une portion désigne le limme. Néanmoins les intervalles toniques, ainsi que les doubles, les triples, les épitrites et les hémioles différent d'une portion entre etx. Il est cependant clair, d'après l'assertion des harmonistes, et d'après ce qu'on voit dans le diagramme Z, que le limme doit se trouver entre le sesquioctave et l'épitrite. Ptolémée, dans son livre d'Harmonies, chap. x, le prouve ainsi qu'il suit:

Verum enim vero ratio tonum esse sesquioctavum, et Blatessaron, sesquitertium, manifestum inde facit excessum quo Diatessaron superat Ditonum, limma dictum, hemitonio minorem
esse. Sumpto enim numero, qui hoc ostendere pessit minimo,
1536 sesquioctavus hujus est 1728; hujusque itidem sesquioctavus 1944, quem itaque ad 1536 habere liquet rationem
Ditoni. Est nutem hujusdem numeri 1536 sesquitertius 2048; est
ergo limma in ratione 2048 ad 1944. At vero si numeri 1944
sumamus sesquioctavum, habebimus 2187; est que ratio 2187

μέν ὑπερέχει ἢ τῷ πεντέκαιδεκάτῳ αὐτῶν μέρει, ἐλάττονι δἱ ἢ τῷ τεσσαρεσκαιδεκάτῳ. Τὰ δὲ , 6μ η ' τῶν α ¾μ δ' μείζονι μὲν ὑπερέχει ἢ τῷ ἐννεακαιδεκάτω αὐτῶν μέρει , ἐλάττονι δὶ ἢ τῷ ὀκτωκαιδεκάτω, Τὸ ἔλαττον ἄρα τοῦ τρίτου τόνου τμῆμα ἐντὸς ἀπείληπται τοῦ διὰ τεσσάρων πρὸς τῷ Διτόνῳ ' ὧστε τὸ μὲν τοῦ λείμματος μίγεθος, ἔλαττον ἡμιτονίου συνάγεσθαι, τὸ δὲ διὰ τεσσάρων ἔλαττον δύω καὶ ἡμίσεος τόνων.

Ταῦτα μὲν ὁ Πτολεμαῖος • σὺ θέ μοι δρα, ὅτι οῦς παρατίθεται όρους οι αύτοι γε τυγχάνουσι τοιν εν τώ Διατονικῷ Διαγράμματι, δί ων βούλεται δεικνύειν, τοῦ λείμματος τὸ μέγεθος, ελαττον ήμιτονίου συνάγεσθαι καὶ είναι ώς τα  $6\mu\eta'$ : α  $3\mu\theta'$  λάδωμεν οὖν τὸ  $\epsilon$ ροή $\epsilon =$ ρμε + 6/ιε και δώμεν το πηλίκον, τοῦ κλάσματος παροραθέντος, τῷ 6μη΄ ἔφη γάρ τὸν Ερπζ΄: 6μη΄ > 6μη : αλμό τῷ ιέ, και ἐλλάτονα τῷ ιδ΄ ἔσται ἄρα 6μη + ρμε = 6ρίγ > 6ρση, τῷ ιε. Αλλ' αντίτοδιε δωμεν το ιδ, πτοι ρμε - ιε - ρλ, ο άρα  $6\mu\eta + \rho\lambda = 6\rho \circ \eta'$  έλάττων, ἔσται τῷ  $\theta$ . Φησί πρὸς τούτεις, ως ο  $6\mu\eta$ :  $\alpha \gg \mu\delta > \tau \tilde{\omega} 6\mu\eta/\iota \dot{\theta} = \rho \dot{\zeta} + \iota \dot{r}/\iota \dot{\theta}$ . Τοῦ δη κλάσματος παροραθέντος,  $\dot{o}$  α  $\partial \mu \dot{d} + \rho \zeta = 6 \nu \alpha$ >6 $\mu$ n. Eau de douer  $\rho$ n —  $\iota\theta = \pi$ n, έσται α  $\delta$ μδ  $+\pi\eta'=6\lambda6'<6\mu\eta'$ . Το Λείμα ουν έλαττον ήμιτονίου δείχνυται.

Ετεροι δε απλούστερον τοῦτο δειχνύουσιν ωδε, οὐδείς γάρ φασιν ἐπιμόριος ἀριθμός, οἶος ὁ ἐπίτριτος, ὁ ἡμιόλιος, ὁ ἐπιτέταρτος, ὁ ἐπίπεμπτος, ὁ ἐπόγδοος, κ. τ. λ. εἰς ἴσους ἐριτοὺς λόγους τέμνεται. Τὸ γοῦν ἡμιτόνιον ἐν ἀριθμοῖς οὐκ ἔστι λαβεῖν ελαβον οὖν τὸν ἐφεπτακαιδέκατον, καὶ τὸν ἐφεκκαιδέκατον ὁ μέντοι ιζ μείζων μὲν

ad 2048, major quam 2048 ad 1944, nam numerus 2187 superat numerum 2048, plusquam hujus parte decima quinta, minus vero quam decima quarta: numerus autem 2048, numerum 1944 plusquam hujus parte decima nova, minus vero quam parte decima octava....

Telle est l'assertion de Ptolémée.

Cependant il est à remarquer que les termes qu'il présente pour prouver que le limme est moins que le demi-ton sont dans la proportion de 2048: 1944 = 256: 243. Il les a tirés du Diagramme diatonique de Platon. Toutefois prenons la quinzième partie de 2178, savoir  $\frac{1}{15} = 145 + \frac{2}{15}$ , et en négligeant la fraction, ajoutons cette quinzième à 2048; car on vient de démontrer que le rapport de 2187 : 2048 > 2048 : 1944 est plus grand que le quinzième, et moins grand que le quatorzième. Or 2048-145=2193>2178; au lieu du quinzième donnons-lui le quatorzième, savoir 145 - 15 = 130. Or 2048 + 130 = 2178 est inférieur de 9. Ptolémée ajoute encore que 2048 : 1944 est plus grand de  $\frac{2048}{19} = 107 + \frac{15}{19}$ . Laissons la fraction; donc 1944 + 107 = 2051 > 2048. Donnons-lui le dix-huitième, savoir 107 - 19 = 88. Or 1944 + 88= 2032 < 2048. Donc la valeur de limme est moins grande que celle de demi-ton.

Une autre preuve plus simple est celle-ci: un nombre

έστι τοῦ λείμματος, ελάττων δὲ τοῦ ἀκριδῶς ἡμιτονίου \* ἔςω γὰρ ὁ ις΄, καὶ τούτου ἐπόγδοος ὁ ιή, ὁ μεταζὺ ιζ΄ εἰς ἀνίσους τέμνει τὸν ἐπόγδοον λόγους \* ἐν γὰρ ἀρωμητικῆ ἀναλογία οἱ προηγούμενοι λόγοι μείζους τῶν ἐπομένων.

Τὸ ἄρα λεῖμμα οὐκ ἔςιν ἴσον τῷ ιζ, ἀλλ' ἔλαττον ὁ γάρ ιζ τὸ πρὸ αὐτοῦ μόριον τοῦ ἐπογδόου, τὸ πρὸς τά ις μείζον έχει, ή το μεθ' έαυτο το πρός τα ιη ' άρα το ήμιτόνιον ούκ ές ιν ακριβώς ήμιου του τόνου, ή του έπογδόου, άλλ' έλαττον ήμίσεος. Αλλά μήν εν τῷ λόγῳ σμγ: σνς εδείχνυτο το λειμμα έλλαττον του ιζ, δπερ καθ' έτερον τῶν μερῶν ἢν ἔλαττον ἡμιτονίου : πολλῷ ởἡ μαλλον τὸ λεϊμμα ελαττου ές αι ήμιτονίου. Επεί δ' έν μελωδία διάστημά έςι το μεταξύ δύο φθόγγων ανίσων, το τε διά πέντε μεῖζόν ἐςι τοῦ διὰ δ΄ καθ' ἔνα τόνον, καὶ ὁ τόνος ην επόγδουν μεταξύ του η καί θ΄, αριθμού όλοσχερούς μη εμπίπτοντος, cί άρμονικοί διπλασιάσαντες τὸν  $\hat{\eta}$  καὶ  $\hat{\theta}$ , εσχου του ις του ιη επόγδοου, ών μεταξύ παρενέκιπτεν ό ιζ, πρός μέν τον ις μείζονα λόγον έχων, πρός δέ τόν ιη ελάττονα \* τουτο τὸ ελαττον διάστημα οίτε πυθαγόρειοι καί Πλάτων λειμμα εκάλεσαν, ώς δέδεικται, άτε δη ήμιτονίου λειπόμενον. Αλλά το έλαττον διάστημα τοῦτόνου τμηθέντος συνεισάγει καί το μείζον οπερ οι μέν παλαιοί. Αποτομήν εκάλουν, οί δε μετ' αυτούς Δίεσιν. Φησί δε καὶ Πρόκλος · « Αποτομή ἐςι τὸ ἔχον τὸν μείζονα λόγου, ώς εἰώθασιν ci μουσικοί προσουρμάζειν.» Εν δέ

superpartiel, tels que l'épitrite, l'hémiole, le sesquiquatuor, le sesquioctave, etc., n'est jamais divisible en proportion égale; par conséquent on ne peut pas évaluer en chiffre le demi-ton entre 8 et 9; on a donc pris entre 16 et 18 le nombre 17, qui divise leur intervalle en deux portions inégales. Dans une progression arithmétique le rapport des termes précédents est plus grand que celui des termes suivants: par exemple 1:2:3:4; le rapport de 1:2 étant 1/2 set plus grand que celui de 3 : A qui est 3/4 : or 16 > 17 < 18. Donc le limme est <17, c'est à dire moins true le demi-ton; il est dans la proportion de 243 : 256. C'est ainsi que l'on a démontré que le limme était moins grand que le demi-ton. En effet dans la mélodie l'intervalle se trouve entre deux tons; et comme l'hémiole l'emporte d'un ton sur l'épitrite, et que le premier ton ou sesquioctave est 17, puisqu'il n'y a pas de nombre en chiffre rond entre 8 et 9, en les multipliant par 2 l'on a eu 16 et 18, entre lesquels se trouve 17, qui divise leur distance en deux parties inégales; et c'est la petite que les pythagoriens et Platon appelaient limme ou manque, parcequ'il lui manque quelque chose pour être demi-ton. Cependant la petite partie d'un intervalle implique la grande, que les anciens nommaient apotome, et leurs successeurs dièse. On la définissait ainsi, d'après Proclus: l'apotome est la grande portion de l'intervalle d'un ton divisé en deux; il en est question dans la note qui suit le Diaτη Αλδινή πρώτη εκδόσει του Πλάτωνος, εν ή και τὸ του Τιμάιου Διάγραμμα παρεντέθειται, υπόκειται τὰ ἐξής •

Α'ποτομή έςιν ή ύπεροχή τοῦ τόνου, ήτοι ἐπογδόου, παρὰ τὸ λεῖμμα, ή τις συμβάινει τριῶν τόνων ἐφεξῆς ληφθέντων ἐπεὶ δὲ τὸ λεῖμμα μετὰ τοὺς δύο τόνους, ή ὑπεροχή τοῦ τρίτου τόνου παρὰ τὸ λεῖμμα, ή ἀποτομή ἐςε, δις ἐν τούτφ δλφ τῷ Διαγράμματι συμβάενουσα, καὶ πάντας τοὺς δρους λς ποιοῦσα. Τὸ μέν Διάγραμμα ἰκανῶς ἔχει καὶ ἄνευ τῶν ἀποτομῶν ἐν τοῖς λό ὁροις ὁδ' ἐπίτριτος λόγος συμπληροῦται διὰ δ' ὁρωυ, ῆγουν διὰ δύω τόνων, ῆτοι ἐπογδόων, καὶ λείμματος ὁ ἡμιόλιος διὰ ε', τριῶν τόνων καὶ λείμματος ὁ ὁπλάσιος διὰ ή, πέντε τόνων καὶ δύο λειμμάτων ὁ τριπλάσιος διὰ ι ε΄, ὀκτώ τόνων καὶ τριῶν λειμμάτων ὁτετραπλάσιος διὰ ι ε΄, ἐμὲν τόνων, δ' δὲ λειμμάτων τὸ λεῖμμα, ἡμιτονίου ἔλαττον ἡδὲ δέσεις, μείζων ἡμιτονίου.

Ο δέ φησιν, ζτι Δίς εν τούτω τῷ Διαγράμματι συμβαίνουσα, εὐκ ἐρθῶς ἔχει τὸ γὰρ λεῖμμα μόριόν ἐςι τῆς ἀποτομῆς, καὶ τεθέν, πάντως συνεισάγει τὴν ἀποτομὴν, ἀλλὰ παραλιμπάνεται, καθὰ καὶ τόνοι, ὡς δῆλον εν ταῖς τετραφωνίαις καὶ ἐκταφωνίαις, ἀπὸ βαρείας εἰς ἐξεῖαν τάσιν ἀμέσως ἀνιόντων τῶν ἀσματουργῶν, καὶ ἀνάπαλιν ὁ δῆλον καὶ αὐτοῖς τὴν καλουμένην μόνην παραλλαγὴν καταμαθοῦσι ταὐτὰ δὲ καὶ ὁ Πρόκλος τῷ σημειώματι κατωτέρω παραφθέγγεται. Λέγω δε παραλλαγὴν τὸ ἡυθμικὸν μέτρον, ὁ προδιδάσκονται πρὸ τοῦ μέλους οἱ ἀρχάριοι τὸ γὰρ μουσικόν μέγα Διάγραμμα, ὅ τινὲς μὲν καλοῦσι, δυσχέρειάν τινα φέρει καὶ αὐτοῖς τοῖς ἐγκρατῶς μουσικῆς ἔχευσι. Φαίνονται δέ μοι τὰ Διαγράμματα ταῦτα λιὰ τὴν τῶν φθόγγων χάλασιν καὶ συντονίαν κληθέντα

gramme de Timée, dans l'édition Abdine de Platon, où on lit:

L'apotome est le surplus du limme pour le complément d'un ton, et qui se présente après trois tons consecutifs, comme le limme après deux. Le surplus du troisième ton que laisse le limme c'est l'apotome, qui se trouve deux fois dans le Diagramme, et fait 36, le nombre des termes. Cependant pour le Diagramme les 34 sont bien suffisants. L'épitrite consiste en deux tons et un limme; l'hémiole en trois tons et un limme; le double en cinq tons et deux limmes; le triple en huit tons et trois limmes; le quadruple en dix tons et quatre limmes. Le limme est moins que le demi-ton; l'apotome est plus que le demi-ton.

Proclus n'a fait que de répéter, sans l'approfondir, la même chose au sujet des apotomes; mais l'auteur de cette note est dans l'erreur quand il avance que l'apotome s'est deux fois présenté dans ce Diagramme; nous venons de voir que le limme implique toujours l'apotome; mais on le néglige; c'est ce qu'on fait aussi pour les tons dans ce qu'on appelle tétraphonie, et octophonie, en remontant ou en descendant immédiatement du ton aigu au ton grave, et de celui-ci à l'aigu sans que la voix s'arrête sur les tons intermédiaires; ce qui est connu de ceux mêmes qui commencent à apprendre la mesure rhythmique, qui est la clef de la mélodie et présentée dans le Diagramme que l'on appelle ordinairement variation. Je ne parle pas ici du long Diagramme musical, nommé par quelques-uns la grande variation et par d'autres variation du grand-livre. Ce Diagramme offre des difficultés à ceux même qui possèdent l'art musical. Ces Dia-

παραλλαγαί, καθά δη και τά ρυθμικά τῶν μουσικῶν σημείων μέτρα της φωνητικής ανόδου και καθόδου. Αλλά κρή κύτος ότροχός, το διπλείν πυθαγερικόν τετραχερθον τών όκτω ήχων, όπερ ές ν είσαγωγή είς το μέλος, οὐθέν, η παραλλαγή ὑπάρχει • φέρεται δὲ ἡ λέξις κὰν τῆ ἀρμομική του Πτολεμαίου Βιβ. β. κεφ. γ, έπι της αψτής évuoige dada nai ó terzos, we nat ada nedda natera καλά, παρημέληται, τα μέν δια την πολλην άγνοιαν, ό δέ διά την ἀσοφίαν των μουσικών, γρμιζόντων ἀπονωτέραν την έν τη αγτισαχθείση κλίμακι μάθησιν, δέαν και τούτο ποιήσαι κάκεινο μη άφιέναι έδει δέ μάλιστα καί το πολύφωνα παλαιά μουσικά σημεῖα εἰς τὰ ψιλόν καί άποστρόφους κτλ αναλύεσθαι δι έγγράφων κανόνων: συμβήσεται γαρ άλλως τουθ' όπερ και τη μη πάνυ παλαιά μουσική, ής τὰ ἐν ταῖς μοναῖς τοῦ Αθωνος τὰ τοῦ ι ἔς γ' ἐπί τοῦ ιζ΄ ἀιῶνος ἀντίγραφα δύαληπτά εἰσι καί αύτοις των μουσικών τοις έπηβολωτάτοις. Τόν μέν εψη πατρικίαχου Γερμανόυ επήνεσα παλκάνις, δτι τὸ ἐψ રહે પ્રદેશના રહેલ લેમુનલ રાગલીન હાંગરહ પ્રકારી પ્રકારી મામલા મામલે માના e Noysten geeyediche duegeifen, quainma 🦫 effiol gaar και ο νον κατριαρχεύων, ει επιτάξει τοις μουσικωτάτιις Κωνσταντινιυπόλεώς τε καί Αθωνος την σύνταξιν τών αναλυτικών κανόνων της μουσικής, ην ή Εκκλησία παραλαβούσα διέσωσεν εν τοῖς ἄσμασι, καθά περ τὴν έλληνικήν γλώσσαν έν τοῖς πρακτικ:ῖς ἄπασι, τὴν καταργουμένημ έν τη καλουμένη έλευθέρα έλλάδι βιβλιοκαπαλίας γνώμα, άτοπου γάρ έπιστήμαν οίβσαν τάν सः में के के प्रतिकार के विषय के विषय के विषय के विषय के के विषय के के विषय के विषय के विषय के विषय के विषय के

grammes paraissent avoir été qualifiés du nom de variations, à cause des différentes intentions et relachements des cordes, ainsi que la mesure rhythmique à cause de l'élévation et de l'abaissement graduels de la voix; le double tétracorde pythagorique des huit tons qui sert d'introduction à la mélodie n'est qu'une variation, terme employé dans le même sens par Ptolémée, liv. 11, c. 3. Malheureusement ce tétracorde vient d'éprouver le même sort que les autres belles connaissances des anciens; les musiciens grecs, qui, quoique Hellènes, ne sont ni hellénistes ni philosophes. ont cru devoir le remplacer par l'échelle qu'ils appellent diatonique, pour simplifier, disent-ils, l'étude de la musique. Ils auraient dû, tout en admettant cette échelle, ne pas abandonner le tétracorde octophone; il fallait en outre, dans l'analyse qu'ils font des signes polyphones en apostrophes, termes, etc., en établir des règles; autrement il arrivera pour ces signes ce que la musique du Bas-Empire a éprouvé : tous les manuscrits de musique qui se trouvent dans les couvents du mont Athos, depuis, le dixième jusqu'au dix-septième siècle, sont presque indéchiffrables pour les musiciens de notre époque. J'ai fait des compliments réitérés à S. S. le patriarche Germain d'avoir fait de son palais, dans l'île de la Trinité, nouvellement une école de théologie. Je serais aussi panégyriste du patriarche actuel s'il imposait le devoir aux habiles musiciens d'établir des règles sur la nouvelle analyse de la musique grecque, que l'Eglise a sauvée, l'ayant adoptée dans ses chants, comme la langue ancienne dans tous ses actes, malgré l'indifférence que la Grèce

δε καί τοὺς μουσικοὺς φροντίζειν τῶν διασωθέντων παλαιῶν τε καὶ βυζαντινῶν τῆς ἐπιστήμης ταὑτης βιβλίων, ἄλλων τε καὶ ὧν τεμαχίων ὁ ἐν παρισίω σοφὸς μαθηματικὸς Βικέντιος, ψήφω τῆς Ακαδημίας ἐκ διαφόρων ἀνεκδότων ἀντιγράφων ἐκδίδωσιν. Αλλὰ ταῦτα μὲν παρεκβατικώτερον.

Εὶ δὲ δεί και περί τοῦ ὑπολογισμοῦ τῆς ἀποτομῆς λέγειν τι, Ιστέον. ὅτι μεταξὺ τοῦ ις καὶ ιη παρενέπιπτεν ο ιζ, είς άνισα τον τόνον τέμνων, ών το μέν λειμμα έλαττον, το δ' άποτομή ετύγχανε μείζον ' δέδεικται δέ ὁ λόγος τοῦ λείμματος είναι ὁ ιγ ἐλλείπων τῷ δ΄ τοῦ ιζ΄ ἡμιτονίου \* ὁ λόγος ἄρα τῆς ἀποτομῆς ἔςαι  $\delta x = \iota \xi' + \delta'$ . To de boulouive ent tou tou Z  $\Delta \iota \alpha$ γράμματος λαβείν όρων την υπεροχήν της αποτομής, λογιστέον ούτω ' ὁ ΙΘ όρος διαφέρει του ΙΗ τῷ ρλθ΄ . δ δὲ ΙΗ δηλών τὸν λόγον τοῦ λείμματος, διαφέρει τοῦ ΙΖ τῷ ρδ' ἡ ὑπεροχὴ ἄρα ἐςὶ λέ, καθ' ἡν τὸ λεῖμμα ύπερέχεται τη αποτομή, και ην οι παλαιοί εκάλουν Κόμμα • φησί δ' ὁ Πρόκλος εύρεθηναι αὐτό ἐν ἡητοῖς αριθμοῖς τοῖς νη αυμά: νό δοπή · και ταῦτα μέν περί της διαφοράς της αποτομής πρός τό λείμμα ' έςι δ' del ή αποτομή πρός αὐτό, ώς  $\Psi:\Omega$ , ανάπαλιν μέντοι  $^{*}$ έν γάρ τοῖς λείμμασιν ώς αὐτίκα ὀψόμεθα, ἀεί ἐςιν ώς  $\Psi : Q \cdot \dot{e} v \tau \alpha \bar{v} \theta \alpha \dot{e} Q : \Psi = I \Theta : K = \Lambda \Lambda : \Lambda B$ ώς δήλον έκ των έν τω Ζ Διαγράμματι αποτομών \* άς περιττάς είναι εν αυτώ και πάνυ ο Πρόκλος

libre montre pour cette belle langue par esprit de commerce en librairie. La musique est une science, l'enseigner sans règles philosophiques c'est absurde. Les musiciens doivent aussi en étudier les traités anciens et byzantins, ainsi que les fragments extraits des manuscrits inédits que le savant mathématicien, M. A. J. H. Vincent, publie par décicion de l'Académie. Je reviens à notre apotome.

Pour faire connaître la manière de calculer les apotomes, je dirai simplement qu'outre 16 et 18 se trouve 17, qui divise le ton en deux parties inégales, dont la petite est le limme et la grande l'apotome. Nous venons de voir que le rapport du limme était 13, auquel manquent 4 pour égaler 17, pris pour demiton; donc le rapport de l'apotome sera 17 + h = 21. Si l'on veut faire ce calcul sur les apotomes du Diagramme Z, on voit que le terme I O diffère de I H de 139, tandis que le IH par rapport au limme a la différence de 104: le surplus en est 35. Ce surplus, qui rend l'apotome plus grand que le limme, était appelé par les anciens coupure, κόμμα. Ploclus nous dit que les anciens ont trouvé le rapport de cette coupure en chiffres ronds moins grands que 531, 441: 524, 258. Telle est la différence du limme relative à son apotome. Il est à remarquer que le rapport de l'apotome relativement aux tons est inverse : dans les limmes il est, comme nous le verrons après,  $\Psi: \Omega = \Gamma: \Delta$ , tandis que celui de l'apotome est  $Q: \Psi - I\theta : K = \Lambda A : \Lambda B$ . Comme on le voit dans le Diagramme Z. Proclus cependant s'épuise en efforts

διτσχυρίζεται, λέγων ούτωσιν έν τοῖς εἰς τὸν Πλάτωνος Τίμαιον

Ταύνα δ' ήν τα βηθέντα και έκτούτων εύτάκτως ληρθέντων, άνεφάνησαν όροι λ δ' μόνοι, πάν το Διάγραμμα περιέγοντης. Επιιδά δε Τίμαιος ο πυθαγόρειος εξ και λ' φησεν είναι τους του Διαγράμματος έρους, και ταυτα άκρους λαμδάνων οθς και ο Πλάτων, τον τπο τον α και τ' και ξ' και ή, μηθέν διάφωνον είναι θέλοντες, εύρομεν όπως και οι λοιποί δύο όροι παρεμβέθληνται. Βουλόμενοι γοῦν μη μόνον ἔχειν ἐν τῷ Διαγράμματι τὸν τοῦ λείμματος λόγον, άλλά καὶ τόν τῆς ἀποτομῆς, ὑρεώρασαν αὐτήν ὅἰς ἔντε τοῖς πυθμενικοίς έροις, καὶ ἐν τοῖς τούτων τρικλασίοις μόνοις, καὶ προσθέντες μαθ' έκάτερου ένα δρου, εἰσήγαγου καὶ τομίτας εἰς τὸ Διάγραμμα! Πλάτων δε άποτομος ούκ εμνημόνευσεν οθεν ήμεζε άρχούμενοι τῷ λείμματι, μόνοις ήρχεσθημεν όροις τοῖς λ θ. Καὶ πῶς γάρ ἔμελλε την αποτομήν προσπαιείσθαι, διατονικόν το γένος λαδών, εν ώ ό ἐπόγδοος οὐ τέμνεται, τῆς ἀποτομῆς γινομένης ὁπόταν ὁ ἐπόγδοος τμηθή; το γάρ μετά το λείμμα του επογόδου μέρος ές ν ή άποτμή. Οὖτ' οὖν μνημονεύσαντος Πλάτωνος τῆς ἀποτομῆς, οὖτε δυναμένης åμπίπτει» έν τῷ ἀικτοκιώ, γελοίον ἦν ἡμᾶς ζητοίν παρεμβάλλειν Spoul gryshe tha was quescoluis thether, simpret his hab youse και επίτριτοι και λείμματα, είσι και έν άλλοις γένεσιν, επόγδοα ρε έν τούτω μόνω των τριών γενών.

Αλλ' ἐν τούτοις ἡμᾶς προκαλεῖται ὁ Πρόκλος εἰς λόγους καὶ ἄκοντας, καὶ ἐλέγχεται ἐξ ὧν φησι, τὰ μὲν ἄλλα οὐκ ἄσοφος, Θεωρίας δὲ μουσικῆς ἄπειρος τὸ γὰρ λέγειν μὰ ἔντω, καὶ ἀκροθιγῶς ἀρμονίας ἀψαμένω δόξειεν εἰ γὰρ τὰ ἡμιόλια, καὶ ἐπίτριτα ἡν ἄτονα, καὶ μὴ τὰ μὲν ἐκ τριῶν τόνων, τὰ δ' ἐκ δυρῖν καὶ λείμματος, εἶχεν ἄντι λέγειν καὶ τοῦτο ὁ Πρόκλος ἀφθογχει, καὶ ἐναριόνιον ματακόν σύντοψεν καὶ μαλακόν ὑπάρχει, καὶ ἐναριόνιον

peur prouver que les apatomes sont tout à fait inutiles dans le Diagramme, dans les Commentaires sur Timée il s'explique ainsi:

Telle est l'expression met à mot de Platen; en suivant l'ordre indiqué, en voit reparattre les 34 termes contenus dans le Diagramme. Mais comme Timée le pythagorien dit que le Diagramme doit en avoir 56, les termes extrêmes 384, 10 et 368 étant les mêmes, dans la vue de consilier ous deux thèses nous ayons frouvé comment il s'y prit pour ajouter les 2 termes aux 34. Non contents du rapport du limme, les pythagoriens avaient voulu ajouter à leur Diagramme et à celui de leur apotome; ils s'élaient aperçu que l'un se trouvait dans les termes des nombres carrés et dans coux qui indiquent dans le Diagramme le rapport triple, ils les ont intercalés l'un dans le premier rapport et l'autre dans le second. Cependant pas la moindre question des apotemas dans l'expression de Platon. Nous regardans, nous, les 54 termes comme blen suffisants. Et comment Platon aurait-il pu admettre l'apotome dans le genre diatonique, dans lequel le ton reste indivisible; tandis que l'apotome peut avoir lieu lorsque le ton est divisé; car en sait que l'applome est la partie qui reste après la sonstraction du limme. Or comme Platon n'en dit rien, et que l'apotome est inadmissible dans le genre diatonique, il est ridicule de chercher à faire intercaler les termes des appiomes.

Proclus, par ce qu'il vient d'avancer, nous fait parler malgré nous; tout savant pour le reste, il paraît ignorer les règles de la théorie harmonique.

Les rapports des hémioles, des épitrites et des limmes se trouvent aussi dans le genre harmonique et dans le genre chromalique; tandis que les sasquicataves n'entrant que dans le genre distonique.

Quicanque aura la moindre netion de l'harmonie grecque sentire alaement la contradiction de Proclus. En

σύντονον και μαλακόν ό γάρ δίς επόγδοος λόγος πρός τὸν ἐπιτέταρτον, ἡγούμενος ὑπάρχει κατὰ Πτολεμαΐον, τοῦ έναρμονίου γένους, πῶς οὐ γελοῖον λέγειν ἐν μόνῳ τῷ διατονικῷ τόνους ὑπάρχειν; ἔιη γὰρ ἀν εἴπερ καὶ τὸ ήρῷον μέτρον ἀσύλλαδον, καίπερ ἐκ δακτύλων συγκείμενον. Αλλά, φησί, ληφθείσης της άποτομης, άτμητον μενεί τὸ επόγδοον άρ' ούν τὸ τμηθήναι τὸ επόγδοον συνίστησι τὸ διατονικὸν γένος, ἡ ἡ χρῆσις τῆς παραλείψεως τοῦ μείζονος του επογδόου τμήματος; Αλλ' ου δ' εν μόνοις τοίς πυθμενικοίς και τριπλασίοις όροις τα της αποτομής χώραν ἔχει, αλλά και ἐν μείζοσι. Καίτοι εὶ μὲν ὁ Πλάτων άρμονιῶν ἐδούλετο ἐνταῦθα μόνον τὸ διατονικὸν μουσουργείν, καί μη ψυχογονείν, εδόκει τι λέγειν ο Πρόκλος, καί τοι αὐτὸς έαυτῶ ἀντιπεριπίπτων • εἰδ' ὁ Πλάτων εδούλετότι προσείναι του χρωματικού και του έναρμονίου τη συλλήψει τών ἀποτομών εἰς ἔμφασιν ἀπάσης τῆς ἀρμονίας, πώς ἔπειτα αἱ ἀποτομαἱ ἀλεγίζονται συμπληροῦσαι τὸν τέλειον αριθμόν λς; ή τί παθών ὁ Πλάτων, τὸ τέλειον Διάγραμμα του πυθαγορείου Τιμαίου (1) απελές παρεισήγαγεν;

Εὶ μὲν γὰρ προῦχειτο αὐτῷ δηλῶσαι μόνον τὸν λόγον τῆς τοσμογονικῆς κατασκευῆς, ῆρκει αὐτῷ ὁ λόγος τοῦ  $\Psi: \Omega$ , καὶ περιττοὶ ὑπῆρχον οἱ ἄλλοι λ ς ὅροι, μηδὲν πλέον τι δηλοῦντες τοῦ  $\Psi: \Omega$  · ἐβούλετο δὲ, καὶ τὰ τῆς Θέσεως ἀπήτει τὴν ἀρμονίαν τελείαν τὴν ἐγκόσμιον. Επεὶ δ' ἡ τελειότης ἐν τοῖς οὖσι Θεωρεῖται ἡ κατὰ τὸ ποσὸν ἡ κατὰ

<sup>(</sup>I) Πυθαγόρειου ὁ Πρόκλος καλεῖ του Τίμαιου, ὡς παρασθογμένου εἰς τὰ Νυθαγόρου ἄσυτα, καὶ οὐχ ἔνα τῶν ঐύραθεν πυθαγορικών.

effet si les hémioles, qui consistent en trois tons et un limme et les épitrites en deux tons et en limmes, étaient dépourvus de tons, l'assertion de Proclus, quoique contradictoire, aurait été de quelque valeur: mais comme les deux autres genres se divisent en chromatique tonique et en harmonique tonique et molle; car d'après Ptolémée le rapport qui existe entre le bisesquioctave et le sesquiquartus est la base du genre harmonique. N'est-il pas ridicule de dire que les sesquioctaves n'entrent que dans le genre diatonique? ce serait la même chose que si Proclus disait que les vers épiques sont composés de dactiles sans syllabes. Mais, dit-il, en ajoutant les apotomes aux limmes on complétera le ton. Est-ce que le genre diatonique consiste dans l'indivisibilité du ton, ou dans l'usage de prendre la petite portion du ton divisé et d'en abandonner la grande? L'apotome peut se trouver dans des termes au dessus des fondamentaux et triples. D'ailleurs si Platon voulait nous faire de la musique diatonique dans son Timée et non la création de l'univers, on aurait pu passer à Proclus cette contradiction. Cependant si le but de Platon était d'ajouter à son Diagramme une portion de deux autres genres par l'admission des apotomes pour complément de l'harmonie, comment peut-on rejeter les apotomes qui rendent le 36 nombre parfait? et par quelle raison Platon aurait-il pu nous donner imparfait le Diagramme de Timée le pythagorien (1)? Si le but de Platon était

<sup>(1)</sup> Par le mot pythagorien Proclus veut faire voir que Timée était un des élèves internes de Pythagore. Le mot pythagoricien indique les externes.

re neces, it d'approvie edition the necetate, parepée, éte o destrict has a tention herojetros, andwest the merbenta. iva to Coor o Kormos, to teleur Eyn rad' anara' kai τούτου γε χάριν και τούς δύο δρους τούς μέσους ανάλογου εισήγαγεν είς το Διάγραμμα. Και δήλου πάλιν έντεύθεν μήτε του Κράντορα, μήτε του Εύδωρου, μήτε του Αδραστον, μήτε τον Κλέαρχον, μήτε τον Θεόδωρον, μήτε Πλούταρχου, Πορφύριου, μή δ εύτου του Προκλου καταυοήσαι όρθῶς τὸν Πλάτωνος Τίμαιον, εἰσάγοντας λό δρους ἀντί των λς τελείου αριθμόυ, ψ μαλίστα συνάδει εξισευμένη und it redeutates the diagopous, over he i i y . Hu thelle депричес, тф Динурациин вытодениция. Ву персонуя to en the noditeion Demonpart at anotopal rat avayκαιόταται ούσαι φανήσονται· ου γάρ αν τούτων ανευ συσταίη άριθμός ο έκει ζητούμενος. Αλλά κάνταῦθα αναγκαιόταται πρός την έντελή των έν Τιμαίω λεγομένων εννοιαν. Και δήλος έκ τούτων ο Προκλος μηδέν συνιείς των εν τη η πολιτειών, άλλ' ουθέ τα έν Τιμαίο δρθώς.

Οθεν και τὰς ἀποτομάς τοῖς ὅροις συνάπτομεν, ποιούντες τὸν ἀριθμὸν λς ΄ ἄθει γὰρ πανταχών τὸ τέλειον τῷ τελείᾳς ζώφ περιάψαι. Φησί γὰρ κατωτέρω ὁ Πλάτων · « Ϊνα δλον ὅτι μάλιστα ζῶνν τέλειον ἐκ τελέων μερών εἴη. » ἱἶσπερ οῦν τέλειον ἐκ τελέων σωμάτων τῶ ἀρμονίαν ἐκτοίῦ ἐποίησεν, οὐτως ἔθει και τὴν ψυχὴν αὐτοῦ καθ ἀρμονίαν τελείαν συνίστασθαι · ἐιρήσεται δ' ἐν τοῖς ἔξῆς, ὅτι τὸ τοῦ παντὸς σῶμα ὁ Πλάτων πλάττει ἐκ τξ τριγώνων · ἐχρῆν οὖν καὶ τὴν ψυχὴν αὐτοῦ τὰν τελέιαν εἰρμονίαν ἔχειν δηλουμένὴν τῷ λς , καθὰ καὶ τὸ παραλληλόγραμμον Η πίν. Β,

de nous indiquer par ce Diagramme le simple rapport de l'harmonie universelle, le Diagramme serait inutile: le rapport de  $\Psi: \Omega$  suffisait, et les 34 termes se trouveraient superflus. Mais son but était l'harmonie parfaite, et la thèse la réclamait. La perfection de tout être consiste dans le rapport de qualité ou dans celui de quantité, qui étant l'harmonie, le nombre parfait 36 nous donne la quantité, afin que l'animal, le monde, soit parfait sous ce double rapport. Pourquoi donc Platon avait-il intercalé les deux termes, l'harmonique et l'arithmétique, si ce n'est par cette raison? Il en résulte donc que ni Crantor, ni Eudore, ni Adraste, ni Cléarque, ni Théodore, ni Porphyre, ni Nicomaque, ni Proclus, n'ont pu saisir la pensée du Timée de Platon, en nous donnant 34 termes au lieu de 36, nombre parfait qui correspond aussi aux derniers facteurs des différences que nous avons trouvées établies dans le Diagramme.

Les apotomes sont indispensables non seulement ici pour combler le nombre que la perfection du monde réclame, mais aussi pour la question sur la génération humaine que Proclus n'a point comprise, comme nous le verrons. Ainsi nous donnons au Diagramme son nombre de 36, car Platon devait nécessairement donner un nombre parfait, comme il le dit lui-même, « afin que cet animal soit parfait sous tous les rapports « dans toutes ses parties. » Comme il venait de créer la partie matérielle « du corps parfait, » il devait aussi indiquer l'harmonie parfaite de son âme. Nous dirons plus bas que Platon a créé le corps de l'univers de 360 triangles, nombre dont la différence consiste dans

κατωτέρω δείκνυσιν δι κατεσκευάσαμεν, καθά ύπαγορεύει Πλούταρχος έν τοῖς εἰς τὸν Τίμαιον ὁγοῦν Πλάτων ἔληξε τοῦ Διαγράμματος ἐν τῷ λε λείμματι, αριθμῷ, δν οἱ πυθαγόρειοι ἀρμονίαν ἐκάλουν προσθείς δὲ καὶ τόνον, ἐπλήρωσε τὸν λς, τέλειον τετράγωνον ἐκ τελείου ἀριθμοῦ τοῦ ς, ἐξεικονίσας τοῦ Κόσμου τὴν τελειότητα. Τίνα οὖν λόγον ἔχει ὁ λδ΄ ἀριμὸς, εἴτε πρὸς ἀρμονίαν, εἴτε πρὸς τὴν τοῦ Κόσμου δημιουργίαν, ὡ γαθὲ Πρόκλε; ἡ τὶ μεῖζον ἀπέδειξεν ὁ Σεδῆρος διπλασιάσας τὴν δύναμιν τῶν ὁρων, ὡς ἐν τῷ Ξ φάινεται, τοὺς αὐτοὺς λδ΄ ὁρους φυλάξας; τὸ γὰρ μάτην ὁ Πλάτων τοὺς λς ὅρους παρεδέξατο, οὐδη ἄλλον τινά τῶν ἀριθμῶν.

Αλλά και βουλομένοις αναλογίσασθαι τους ορους του Διαγράμματος, φανήσονται αἱ ἀποτομαὶ ἀναγκαιόταται της του τριπλασίου λόγου συμπληρώσεως ή και έκ περιουσίας έξελέγξεται ο Πρόκλος μη κατανοήσας τον Τίμαιον και ίνα σαφέστερος δ έλεγχος γένοιτο, συνέστη καί το τριγωνικόν ήμιν Θ Διάγραμμα, και το ύπ' αὐτῷ τετράγωνον πίν Ζ. Εςι γάρ ή πρώτη μείρα τὸ Α, τὸ δὲ τριπλάσιον αὐτής τὸ ΙΒ, ὅπερ ἔχει τὴν χώραν τοῦ γ, ώς δήλου τούτου δε τριπλάσιον το ΚΓ, αντιστοιχούν τῷ  $\theta$  ός ην  $\gamma^{-2}$  τοῦ  $\theta$ η  $K\Gamma$  τριπλάσιον τὸ  $\Lambda$ ς, ὁ τελευταίος των όρων αλλά και οι λοιποι όροι οι του έντές τριγώνου, έχουσι τα τριπλάσια έν τῷ μέσῳ, καὶ τούτων πάλιν έκαστοις αντιστοιχεί τα τριπλάσια τα έν τῷ τρίτῳ έκτὸς τριγώνω: ἀνελών οὐν ὁ Πρόκλος τὰς ἀποτομάς, τὸν ΙΘ καὶ τὸν ΛΑ, συνανείλε καὶ τὸν τριπλασιασμὸν τοῦ Ζ δρου, οὖ τριπλάσιος ὁ ΙΘ, οὖ πάλιν ὁ ΛΑ, ἔςι les dizaines, tandis que les chiffres sont les mêmes, 36, qui désignent l'harmonie parfaite, comme on le voit dans le Diagramme H, table B, où nous avons formé le parallélogramme d'après ce que dit Plutarque dans son Traité sur Timée. Platon avait fait ce Diagramme avec le terme λε, 35, que les pythagoriens appelaient harmonie, et il ajouta un ton pour arriver au nombre λε, 36, carré parfait de 6, nombre parfait, pour nous donner une image de la perfection universelle. Et quel rapport le nombre 34 a-t-il avec l'harmonie ou avec la création? Qu'a fait Sévérus en augmentant la valeur des 34 termes, comme on le voit dans le Diagramme Ξ, table IB: ce n'était pas en vain que Platon admit les 36 termes; il n'a pas adopté non plus sans raison le nombre des autres termes.

Si l'on veut en outre examiner le Diagramme Z, on y voit en effet que les apotomes sont indispensables pour le triple rapport, ce qui prouvera que Proclus n'a point compris le sens de Timée. Dans la vue de rendre cette preuve plus claire, nous avons formé le Diagramme triangulaire  $\Theta$ , table Z, ainsi que le carré. On y voit que l'unité ou la première portion établie par Platon est A, dont le triple est IB, qui tient la place de  $\gamma$ , 3. Le triple en est  $K\Gamma$ , qui correspond au  $\theta'$  ou  $9=\overline{3}^2$ , tandis que le triple de  $K\Gamma$  est  $\lambda \varsigma$ , le dernier terme, ainsi que les triples dans les deux triangles externes des autres termes placés dans le triangle interne; en ôtant donc les apotomes  $I\Theta$  et  $\Lambda \Lambda$  Proclus laissa tout seul le terme Z, dont le triple est

δε ό μέν ΙΘ επόγδοος τοῦ ΙΖ, ὁ δε ΛΑ τοῦ ΚΘ. Εν δέ τῷ τετραγώνω ήμεν ΙΘΚΔ σειρά τριπλασία τῆς ZIB, not KEA the ITIH, not AAAs the IOKA. άρθεισῶν οὖν τῶν ἀποτομῶν, ἀτελή τὰ τριπλάσια. Το δὲ δή θαυμαστόν τοῦ Πρόκλου, ὅτι προδάς ἐν τῆ κατασκευῆ του Διαγράμματος μέχρι του ΙΕ όρου επάγει · « πάλιν « πρός του αφλς επόγδοος ο αψχη, και πρός τοῦτου « ἐπόγδοος ὁ αδμδ', και πρὸς τοῦτον ὁ 6ρπζ', και πρὸς « τοῦτον ἔχει τὸν τοῦ λείμματος λόγον ὁ 6τδ. » Καί διτσχυρισάμενος τους δρους είναι λθ', ελαθε ποιών αυτους λέ ο γάρ βρπζ΄ αυτή πάντως ές ν ή αποτομή. τί οὖν ἀντιγραφέων τοῦτ' ἐροῦμεν ἀμάρτημα, ἡ Πρόκλου παρανόημα; Αλλά τὰ μέν πρὸς Πρόκλον τὸν καὶ διάθοχον έπικληθέντα εν Α'θήναις του Πλάτωνος, άλις έχει έν τῷ παρόντι ήμεις δε τους Λς δρους εν τω Ζ Διαγράμματι παρελάβομεν, δείξαντες τὸ ἀβύνατον μὴ τοσούτους είναι τούς τοῦ Πλάτωνος \* σαφέστερον δ' ἐν τοῖς ἐξῆς δειχθήσεται τό λεγόμενον.

Τοιούτω δ' δντι τῷ Διαγράμματι, δηλον παντί τῷ ἐπιστήσαντι ὡς ἔχει κατασκευῆς καὶ γενέσεως, καὶ βουλομένω τῷ διοργανῶσαι ῥάδιον προϋθυμήθην γὰρ ἐκάστω τῶν Λς ὅρων προσγράψαι τοὺς παράγοντας τῶν τ' ἐπογδόων, καὶ τῶν λειμμάτων, ἡμιολίωντε καὶ διπλασίων, ἀρμονικῶν τε καὶ ἀριθμητικῶν μεσοτήτων, ὡς λαξόντα τοὺς ἐν τῷ Α πίν. Α ὅρους ἀναπτύξαι τὸ Ζ Διάγραμμα, οῦ κύριοι ὑπάρχουσιν οἱ λς', ὅροι. ἐπέγραψα δὲ καὶ τοὺς προανέχοντας δὐο ὅρους Ψ, Ω, ὡς βάσιν συγκρίσεως

**10**, qui à son tour a pour triple  $\Lambda\Lambda$ , qui est le sesquioctave de KO, sesquioctave de IZ. Il en est de même du carré, où le double et le triple rapports sont indiqués. La série IOKT est le triple de celle de ZIB, la KEA triple de la ITIH, comme la AAA; est triple de la IOK A. Si l'on ôte les apotomes, le rapport des triples reste imparfait. Ce qui est singulier, c'est que Proclus dans la confection du Diagramme, arrivé jusqu'au terme IE, ajoute: «1536 « a pour sesquioctave 1728, dont le sesquioctave est u 1944, qui à son tour a pour sesquioctave 2187, « qui est le premier apotome auquel se rattache le a rapport du limme, qui est 2304. » Et tandis qu'il soutient que les termes du Diagramme sont 34, il nous en donne 35. Serait-ce une faute de copiste ou l'œuvre de Proclus? Telle est notre réplique pour le successeur de Platon à l'académie d'Athènes. Et nous rétablissons les 36 termes que Platon avait nécessairement adoptés, ce qui deviendra plus clair dans ce que nous avanceront plus bas.

En fixant son attention sur le Diagramme, tel que nous l'avons formé, on peut aisément le formuler. Nous nous sommes empressés d'ajouter les facteurs de chaque sesquioctave et de chaque limme; nous avons aussi marqué les hémioles, les doubles, les termes moyens harmoniques et arithmétiques, de sorte que les termes 1.2.3.4.8.9.27 étant donnés, on puisse développer le Diagramme Z en 36 termes. Nous avons mis en tête les deux autres termes Y, Q comme un point de comparaison des rapports du der-

τοῦ λόγου τῶν λειμμάτων πρὸς τὰ αὐτῶν ἐπόγδοα, καθάπὲρ ὁ Πλάτων ὑπέθετο : ἔςι γὰρ

 $\Psi: \Omega = \Gamma: \Delta = Z: H = IA: I\Delta = IZ: IH \cdots \Lambda \Delta: \Lambda E$ 

καί τὰ ἐκ τῶν ἄκρων ἴσα τοῖς ἐκ τῶν μέσων.

 $\Psi \cdot \Delta = \Pi \cdot \Gamma, \ \Psi \cdot H = \Omega \cdot Z, \ \varkappa \tau \lambda.$ 

Τοῦτο δ' ἐςἰν, ὡς ἀνωτέρω εἴρηται, δ φησι Πλάτων «Τῆς τοῦ μορίου ταὐτης διαστάσεως ληφθείσης ἀριθμοῦ «πρός ἀριθμὸν ἐχόυσης ὡς σνς: σμδ.» Δῆλον γὰρ δτι διάστασιν λέγει τὴν διαφοράν τοῦ λείμματος πρὸς τὸ ἐπόγδοον καί τοι καὶ τὰ ἐπόγδοα πρὸς ἄλληλα ἔχουσιν ἀνάλογον, ἐιρήσεται δ' ἐν τοῖς ἑξῆς, ἀλλ' οὐχ ὡς τὰ λείμματα πρὸς τὰ ἐαυτῶν ἐπόγδοα.

Ο δε Σεδηρος, ή φησι Πρόκλος, πρώτην μοιραν ελαδε τὸν ψξή διπλοῦν τοῦ τπό, ὡς ἐν τῷ Ε φαίνεται Διαγράμματι, ὅπερ ἡμεῖς εὐθετήσαμεν, ἴνα μὴ τὰ τῶν πάλαι ἀμεληθέντα ἐξίτηλα γένηται ἡ δὲ τούτου κατασκευὰ, προκατασκευασθέντος πάλαι τοῦ Ζ, καὶ πάνυ ῥαδία συνέδαινε γὰρ αὐτῷ λαδεῖν πρώτην μοῖραν τὸν ἐν τῷ Ζ Διαγράμματι τὸν Η ὅρον, καὶ τοὺς ἐφεξῆς ἄχρι τοῦ ΚΗ, καὶ διπλασιάσαι τοὺς ἐπομένους ἄχρι τοῦ ΛΔ, ὅς ἐςι βψλς, διπλάσιος τοῦ ἀτξή τὰ δὲ λείμματα ΚΒ, Κς, Λ, ΛΔ, αὐτόματα ἐκ τοῦ διπλασιασμοῦ προῦκυψαν ἡμιολίων λόγον ἔχοντα, δς οὐδὲν διαφέρει τοῦ ἐν τῷ Ζ Διαγράμματι δῆλον γὰρ, ὅτι, « Ἰσότης πολλαπλασιασ « θεῖσα ἡ διαιρεθεῖσα διὰ τοῦ αὐτοῦ ἀριθμοῦ, τὸν αὐτὸν « φυλάττει λόγον. »

nier sesquioctave avec son limme, d'après la condition établie par Platon; car ce rapport est partout le même, savoir

 $\Psi:Q=\Gamma:\Delta=Z:H=IA':I\Delta=IZ:\Lambda H...\Lambda\Delta:\Lambda E,$ 

où le produit des termes extrêmes est égal à celui des moyens:

$$\Psi \times \Delta = \Omega \times \Gamma$$
,  $\Psi \times H = \Omega \times Z$ , etc.

Nous avons dit plus haut que l'expression de Platon: « La distance de cette portion comparée avec chaque « nombre se trouve comme 243: 256. » La distance est ici la différence de chaque sesquioctave d'avec son limme. Platon n'entend pas par là le rapport des limmes entre eux; certes ils ont leur rapport, comme nous le verrons dans le huitième livre de la République, mais il n'est pas le même que celui des limmes.

Sévérus, d'après Proclus, au lieu de 38h a pris pour unité le 768, comme on le voit dans le Diagramme  $\Xi$ , que nous avons restauré pour ne point laisser périr les travaux des anciens. La formation de ce Diagramme une fois connue, celui de Z est très facile. Sévérus n'a fait que prendre pour unité le terme H du Diagramme Z au lieu de A, et d'ajouter les autres successivement jusqu'au terme KH; il a redoublé les suivants jusqu'à 20,736, le double de 10,368. Les limmes KB·K·· A· A A, se trouvent dans le rapport hémiole à cause du redoublement des termes; tandis que leur rapport est calqué sur celui du Diagramme Z. Il est d'ailleurs évident qu'une équation multipliée ou divisée par le même nombre conserve toujours son rapport.

Συνηγορεί δε ο Πρόκλος τῷ σεβηρέιω Διαγράμματι, την άρμονίαν λέγουν καν τούτω φυλάττεσθαι άχρι των τετράκις διὰ πασῶν \* φησί γὰρ « ὁ Η διπλάσιος τοῦ Α καί « ὁ ΙΕ τοῦ Η, καὶ ΙΑ διπλέσιος τοῦ ΙΔ, καὶ ὁ ΚΒ « τοῦ ΙΕ (δπερ έςι τὸ τρὶς διὰ πασῶν)· τὰ γάρ τρία « ημιόλια ποιεί εν διά πασων και τόνου και τό διά έ.» Ϊνα δε και έκ περιουσίας ούτως έχειν δείξη, επάγη: « Κάν έθελήσωμεν έπ' αὐτῶν τῶν μοναδικῶν δρων λαμα βάνειν τὰ διαστήματα ταῦτα, Βεασόμεθα μέχρι τοῦ ζ « και κ την πρόοδον γιγνομένην. » Και τίθησεν έφεξης αριθμούς α΄ 6΄ δ΄ ή ις κδικζ. Ενθα εν τῷ ις ές ι τὸ τετράκις διά πασων εν δε τῷ κδ ήμιολίω τοῦ ις, τὸ διὰ έ, κὰν τῷ κζ ἐπογδόω τοῦ κδ ὁ τόνος. Καί ταύτα μέν ο Πρόκλος, μη συνοήσας έν οίς παρατίθησιν αριθμείς, μόνεν του των λειμμάτων λόγου, κατά το διπλάσιου και ήμιολιου, και επόγθοου υπολοχίζεται, παραλιπών του επίτριτου, και ταύτα του Πλάτωνος ειπόντος « ήμιολίων διαστάσεων και έπιτρίτων. »

Τὸ δὲ δη μέγιστον, ότι τὸ σεδήρειν Διάγραμμα ληγον. ἐν τῷ λείμματι, ἀποκλείει δλως τοῦ τριπλασίου λόγου τὸ τέλειον τεθέντος γὰρ τοῦ ψξή πρώτου όρου ἀντί μονάδος, ὁ μὲν ΙΒ ἔςαι τριπλάσιος τοῦ Α, ὁ δὲ ΚΓ τοῦ ΙΒ, ἔςαι οῦν ὁ λόγος ά: γ': θ' πῶς οὖν παραλείπεται ὁ κύδος τοῦ γ', δν κύδον ὁ Φιλόλαος καὶ οἱ πυθαγόρειοι ἐκάλουν ἀρμονίαν, καὶ οὖ ἄνευ ἀσύστατον τὸ Διάγραμμα; Αλλά, φησὶν ὁ Σεδήρος. « ὁ Πλάτων ἐις τὸ λεῖιμα πάντα τὸν « περὶ διαιρέσεως τῆς ψυχῆς λόγον συνεπεράνατο. » καὶ ἔδει γε οὖτω ποιεῖν, προεκθέμενον τὸν διαιρετικὸν

Proclus soutient le Diagramme de Séverus, « On y « trouve, dit-il, l'harmonie complète jusqu'à quatre a diapasons, puisque le H est le double de A, le IE le  $\alpha$  double de H, le IH le double de I $\Delta$ , et le KB le « double de IE; » ce qui fait les trois diapasons. « Les trois hémioles, ajoute-t-il, nous donnent un dia-« pason, la quinte et le ton. » Et pour démontrer cela plus clairement, il poursuit : « Si nous voulons indi-« quer ces intervalles par des chiffres plus simples. « nous voyons que la progression qui va jusqu'à 27 « nous donne les quatre diapasons. » Il pose ensuite les chiffres 1.2.4.8.16, 24, 27. Le 16 nous indique le rapport des quatre diapasons; le 2h, hémiole de 16, la quinte, et le 27, sesquioctave de 24, le ton. Mais Proclus, en se fondant sur les rapports doubles et hémioles, a tout à fait omis l'épitrite, et cependant Platon le dit formellement : intervalles d'hémioles et d'épitrites.

Le plus grand inconvénient du Diagramme de Sévérus, c'est qu'en se terminant en limme il exclue le comble du rapport triple. Car en prenant le 768 pour unité en a lB pour triple de A, et le KF pour triple de lB; et le rapport est 1:3:9. Pourquoi dons omettre le cube de 3? cube que Philolaus et les autres pythagoriens appelaient harmonie, à cause de ses trois dimensions. Et quel Diagramme fera-t-on sans le 27? Sévérus nous dit: «Il faut finir le Diagramme par le «limme, parceque Platon finit le rapport de la division « de l'âme par le limme. » Mais c'est ainsi qu'il devait faire: établir d'avance la division du nombre et poser ensuite le terme qui indique le rapport. Il eût été

αριθμόν, επιτιθέναι του όρου της παραθέσεως έσχατου' καί νη Δία γε αποπώτατος αν ην ο Πλάτων, ει πρώτον έλεγε τὸν πρός αλλήλους λόγον τῶν αριθμῶν, μη προθείς αὐτούς πρότερου και αποκλείειν έδει γε τούτου χάριν τον τριπλάσιον λόγον, τὸ οὐσιωθέστατον τοῦ θεωρήματος; Ως περ ούν ο Πρόκλος ήτύχησε της εννοίας του Πλάτωνος, παραλιπών τάς αποτομάς, ὧν ο μέν βρπζ, φανήσεται ών αναγκαιότατος, τὸν ΛΑ αὐτὸς ὁ λογισμός προήγαγεν έν τῷ τοῦ Σευήρου Διαγράμματι ' ὁ γάρ ΛΓ ὅρος ἐν αὐτῷ αθχπη, ες ν ο τριπλάσιος του ΛΑ του Ζ Διαγράμματος ούτω και ο Σεβήρος του βατήρα παρακέκρουκευ. Οθεν τὸ τούτου Διάγραμμα, καὶ ἄπαντα τὰ ἐν Λ Δ ὁροις συνιστάμενα, απαντά έισιν αδόκιμα πρός την έννοιαν τοῦ Πλάτωνος, άτε αποκρούοντα τὰς αποτομάς καὶ τοῦ τριπλασίου λόγου προπίπτοντα κάν γάρ τριπλασιάσωσι, καί τετραπλασιάσωσι τους ορους άπαντας, λήγοντες είς τὸ λεῖμμα, οὐδέ ποτε τοῦ τριπλασίου λόγου ἐξίξονται. Διὸ ανθεκτέου τοῦ Ζ Διαγραμματος, ευρεθέντος μεν ύτὸ των πυθαγορείων, δοκιμασθέντος δέ γε τῷ Πλάτωνι οί γε έν Ας όρρις τα είδη της άρμονίας ξυμπεριέλαβον είς παράδειγμα τῆς έγκοσμίου ψυχογονίας, και διαιωνισμόν τοῦ Κόσμου, συντηρουμένου καθ' όλα τα είδη των αναλογιών, βεδηχυιών εύτω φάναι τῷ στερεμνίω συνδέσμω της γεωμετρικής \* ἄνευ γάρ τής μίξεως ταύτης, ούτω συναρμολογουμένης, ούκ αν το παν απηναιώκει, φησίν ο Πλάτων.

Ουτων δὲ τῶν λειμμάτων δένα μετὰ τοῦ  $\Omega$ , ἐὰν αὐτὸ ἀντὶ μονάδις Ξῶμεν, ἔξομεν αὐτὰ ἀπλούστερα ἐν τοῖς ά  $\cdot$  6  $\cdot$  γ  $\cdot$  δ  $\cdot$  ς  $\cdot$  η  $\cdot$  ιδ  $\cdot$  ιη  $\cdot$  κδ  $\cdot$  λς , δς ην  $\varsigma^2$ ,

absurde d'indiquer le rapport et ensuite le nombre; mais tout en admettant l'assertion de Sévérus, serait-ce une raison d'exclure du Diagramme le triple rapport, le plus essentiel pour la question? Proclus, n'ayant pas saisi la pensée de Platon, avait exclu les deux apotomes, dont le  $I\Theta = 2187$  est le plus essentiel, comme nous le verrons plus bas; tandis que le AA devient inévitable par la force de calcul dans le Diagramme de Sévérus : car dans le terme  $\Lambda\Gamma$ , le nombre 19683 est le triple de  $\Lambda\Lambda$  de notre Diagramme Z. Donc Sévérus est aussi en défaut que Proclus. Ainsi son Diagramme, et tous ceux qui consistent en 34 termes (et il y en avait plusieurs, d'après Proclus), ne servent à rien pour la pensée de Platon, parceque les apotomes une fois rejetés, le triple rapport se trouve incomplet; quand même on triplerait ou quadruplerait la valeur des termes, on n'obtiendrait jamais le triple rapport. Il faut donc s'en tenir au Diagramme Z inventé par les pythagoriens et adopté par Platon. Ces savants ont voulu comprendre dans les 36 termes toute l'harmonie, pour nous donner une image de l'âme universelle et de l'éternité du monde, confectionnée d'après toutes les espèces d'analogie basée sur celle de la géométrie qui les lie solidement; car sans ce mélange ainsi combiné Platon nous dirait que l'univers n'aurait pas existé éternellement.

Les limmes étant 10 avec celui de  $\Omega$ , si nous supposons  $\Omega$  pour 1 nous aurons les limmes en termes plus simples: 1.2.3.4.6.8.12.18.24.36,

καὶ άμα = δ . θ · ἐν οἰς δὴ καὶ ὁ διὰ πασῶν κατὰ τὰ διπλάσια, καὶ ὁ δἰς διὰ πασῶν κατὰ τὰ τετραπλάσια, καὶ ὁ τρὶς διὰ πασῶν καὶ διὰ πέντε κατὰ τὰ τριπλάσια, καὶ ὁ διὰ ε΄ κατὰ τὰ ἡμιόλια, καὶ ὁ διὰ δ΄ κατὰ τὰ ἐπίτριτα, ἐν οἰς τὰ ἐπόγδοὰ ἐισι καθ ὑπόνοιαν ἀδύνατον γὰρ συστῆναι ἄνευ ἐπογδόων λεῖμμα, ὧν ἐςι μόριον περὶ οῦ ὁ Πλάτων φησὶ · λείπων αὐτῶν ἐκάστω μόριον, όπερ ἦν τὸ λεῖμμα · ὡς οὐδὲ ἀρμονίαν ἄνευ τόνων καὶ ἀπηχημάτων · ἐι γὰρ τὸ διὰ ε΄ τοῦ διὰ δ΄ μείζον κατὰ τόνον, ἡ κατ ἐπόγδοον, ἄνευ ἐπογδόου ἡ ἀρμονία ἀνάρνοιτος · καὶ τούτου γε χάρτι ὁ Πλάτων ἐν τῆ ἀνθρωπογονία παρεισήγαγε τὸν θ΄ συνθείς ἐκ τοῦ δ΄ καὶ ε΄, ῖνα προσήγορα γένοιτο.

Ηδέ ξυνοχή των όλων λόγων των έν Λς όροις Διαμέσος τοῦ ΙΗ καὶ ἐπίτριτος τοῦ Ις ἀλλ' ὁ αὐτὸς Κ
μέσος ἐςὶ τοῦ ΚΓ καὶ αὐτοῦ τοῦ ΙΕ ὑπερέχει γὰρ
καὶ ὑπερέχεται τῷ ψξη ὑμέσος δὲ πρὸς τοῦτοις καὶ τοῦ
ΒΔ καὶ τοῦ ΙΒ, ὁς ἐςιν ἡμιόλιος τοῦ Η, τοῦ ἡμιολίου
ὄντος τοῦ Δ, ὸς ἦν ἐπίτριτος τοῦ Α ὑπερέχεται αὐτῷ τῷ
ΚΔ καὶ ΙΒ ὑπερέχει γὰρ καὶ ὑπερέχεται αὐτῷ τῷ
ΙΒ = 6 ρνδ ὑ ὁ δὲ ΚΓ, οῦ μέσος ἦν ὁ Κ, ἐπίτριτος
ἔςιν αὐτοῦ τοῦ Κ καὶ ἡμιόλιος τοῦ ΙΗ ἀλλ' ἡμιόλιος
τοῦ Κ ὁ ΚΔ, τούτου δὲ ἡμιόλιος πάλιν ὁ ΚΗ ὁς δη
μέσος ἐςὶ τοῦ ΚΔ καὶ ΛΒ ὑπερέχει γὰρ καὶ ὑπερέχεται
τῷ Ις = αψκη ὁ δὲ ΛΒ ἐπίτριτὸς ἐςι τοῦ ΚΗ, καὶ

dont 36 est le carré de 6, qui, étant carré, est en même temps parallélogramme formé des deux premiers carrés  $4 \times 9$ . On trouye dans cette série les rapports doubles, triples, quadruples, diapasons, bisdiapasons, hémioles et épitrites.; les sesquioctaves sont toujours sous-entendus, sans lesquels le limme ne peut pas exister. Platon, par ces mots en laissant une portion à chacun, entend le limme; l'harmonie même ne peut pas exister sans les sesquioctaves ou les tons: si le rapport hémiole a la dissérence d'un ton d'avec l'épitrite; sans les tons pas d'intervalles, pas d'harmonie. Aussi Platon, dans le huitième livre de la République, a-t-il composé le 9 de quatre, épitrite et premier carré, pour rendre l'harmonie complète par l'intercallation des sesquioctaves qui ne peuvent exister sans le 8; il devait nécessairement comprendre tous les termes de l'harmonie pour représenter celle de l'ame de l'univers.

L'enchaînement général des rapports du Diagramme Z ou de celui de  $\Theta$  en 36 termes se trouve de la manière suivante : le K est en rapport hémiole avec IE ou sesquioctave avec IH, et en épitrite avec Iç. Mais le même K est terme moyen arithmétique par rapport à K  $\Delta$  et à IE avec la différence de 768 pour l'un et pour l'autre. Il est encore terme moyen pour le K  $\Delta$  et le IB, qui est en rapport hémiole avec H, qui à son tour est en rapport hémiole avec  $\Delta$  et en rapport épitrite avec A. Ainsi donc K, comme terme moyen de K  $\Delta$  et de IB, est dans le rapport de 1,152 avec l'un et avec l'autre; tandis que K  $\Gamma$ , qui avait pour terme moyen le K, est en rapport épitrite avec

πμιόλιος τοῦ Κ Δ · καὶ μέσος αὐτοῦ τοῦ Κ Δ καὶ τοῦ Λς · τῷ γὰρ ΚΗ = ερπδ΄ ὑπερέχει καὶ ὑπερέχεται · ἤν δὲ ὁ Κ Δ πρὸς τόν Α ἐννεαπλάσιος καὶ τρὶς διὰ πασῶν διὰ τοῦ ΙΒ · ὁ δὲ ΛΒ διπλάσιος ὧν τοῦ Κ Δ συμπληροῖ τὸ τετράκις διὰ πασῶν · ὁδὲ ΛΓ ἡμιόλιος ὧν τοῦ ΚΗ συμπληροῖ πρὸς τὸν ΛΕ ἡμιόλιον ὅντα τοῦ Λ τὸ διὰ ε, καὶ ὁ Λς τὸν τόνον · ὁ δὴ καὶ λαβοῦσι τὸν Η διπλάσιον τοῦ Λ καὶ τὸν Λ ὁκταπλάσιον τοῦ Η, φανήσεται ὁ λόγος τοῦ Λ πρὸς τὸν Α ἐκκαιδεκαπλάσιος · ὁς ἤν τετράκις διὰ πασῶν λόγος · εἴρηται γὰρ ἀνωτέρω ὁ ἡ · 6΄ δὶς διὰ πασῶν · καὶ ὧδε μὲν ἔχει τὰ τῆς ἀρμονίας τοῦ Διαγράμματος · ἔδει δήπου τὸν Πλάτωνα ἄπαντας τοὺς ἀρμονικοὺς λόγους ἐνάρμοσιν.

Αλλ' εν τώσε τοῦ λόγου γενομένοις προκύπτει τι ἀπόρημα ἔτερον διὰ τὶ ὁ Πλάτων τὸ Ζ Διάγραμμα ἐν τῷ τετράκις διὰ πασῶν καὶ ἡμολίω καὶ τόνο ἔςπσε, λέγω τὸ τῆς Κοσμογονίας δῆλον γὰρ ὅτι τοὺς ἐπτὰ ἀριθμοὺς ἀνάλογον πρὸς τοὺς ἐπτὰ πλάνητας ἔλαβεν ἐν τούτοις δὲ τοῖς ἐπτὰ ἀριθμοῖς ἐμβοληθέντες οὶ ἀρμονικοὶ ἄπαντες ἀριθμοὶ, δεδώκασιν ἡμῖν τὸ τετράκις διὰ πασῶν, ἀνάγκη οῦν καὶ τὰ ἀπὸ τοῦ Κρόνου μέχρι Σελήνης διαστήματα τὸ τετράκις διὰ πασῶν κατὰ ταὐτὰ παριστάνειν εἰδὲ μὴ μάτην καὶ οὶ ἐπτὰ ὅροι, καὶ ὁ ὑπολογισμὸς ὅλος τῆς ἀρμονίας φανήσεται ἀλλὰ καὶ αὐτὸς ὁ Πυθαγόρας καὶ Πλάτων ἄσοφοι ἀντὶ σοφῶν ἐλεγχθήσονται, ἄνευ ἀποχρῶντος λόγου τὴν ἀρμονίαν τῆ Κοσμογονία ἐναρμόσαν-

le même K, et en hémiole avec IH. Mais le K est en rapport hémiole avec le KA, qui l'est aussi avec le KH, terme arithmétique entre le K A et le A B, en ce que la différence qui le sépare de l'un et de l'autre est le  $I_{\varsigma} = 1,728$ , tandis que le AB est en rapport épitrite avec KH, et en hémiole avec le K \( \Delta \); il est en même temps terme moyen entre le K \Delta et le A \size : la différence qui le sépare de l'un et de l'autre est égale, c'est le KH-5,184. Le K $\Delta$  étant le novemplex de A, puisque le IB en est le triple, nous donne trois fois le diapason; le AB, qui est le double de KΔ, complète le quatre diapason; le AT étant en rapport hémiole avec KH jusqu'à AE, qui est aussi en rapport hémiole avec  $\Lambda$ , nous donne la quinte, et le  $\Lambda_5$ , le ton. Le quatre diapason reparaît aussi, si l'on prend le H qui est le double de A, et le A octuple de H. Le A est donc en rapport de 16 avec A, ce qui fait quatre diapasons: car nous avons vu plus haut que 8:2 était bisdiapason.

Mais ici se présente une autre question que celle-ci: Pourquoi Platon a-t-il fini son Diagramme Z par l'harmonie de quatre diapasons, d'hémiole et d'un ton? Je borne ici ce Diagramme dans la Psychogonie. Il est certain qu'il a pris les sept termes fondamentaux relatifs aux sept planètes. En intercalant entre ces termes les chiffres voulus, nous venons de trouver les quatre diapasons; il faut donc que ces quatre diapasons se trouvent dans les intervalles qui séparent Saturne d'avec la Lune. Autrement la thèse de sept termes et le reste du calcul seraient un non-sens; et même Pythagore et Platon passeraient pour des ignorants en

res. Liyo de thy apportant hy exartos alarns acceptace κυκλικώς φερόμενος ώς οι πυθαγόρειοι έλεγον και ην δ μέν Αριστοτέλης έν τῷ ϐ΄ περί οὐρανοῦ ἀδύνατον οὖσαν απέδειξεν, οι δε πυθαγορικοί και άπαντες άρμονικοί παρεδέξαντο δηλον δε εξ ων Πτολεμαΐος εν τῷ γ τῶν ἀρμονικῶν φησι καὶ Αχιλλεύς ὁ ὑπομνηματίσας τὸν Αρατον • δεκούσε δέ μοι οι νεώτεροι ου μόνον περί τα των πλανητών όνόματα διενεχθήναι, αλλά και περί την Βέσεν αψτών και άρμονίαν ο οί γάρ πάλαι τον ήλευν τέταρτος από Κρόνου μετά τον Δία και Αρην ετίθεντο οι δε νεώτεροι οι μετά Πύθαγόραν exton. These of once the Beliefe ton undantion appliedes τε και ανακριδείας των νεωτέρων και παλαιών ιθύντορες, ούτε του ποιού της άρμονίας έξεταςαί, του δέ κατά ψυχο γονίαν συστήματος του Πυθαγόρουτε και Πλάτωνος έρμηνευταί, τὸ τετράκις διὰ πασῶν ούτως ὑπολογιζομεθα, τιθέμενοι τον μεν Κρόνον ύπάτην, τον δ' ήλιον νήτην, του Διὸς παραμέσης, τοῦ δ' Αρεως τόπον μέσης ἐπέχεντος, έχομεν τὸ ἄπαξ διὰ πασῶν ὑπάτην δὲ πάλιν ποιούντες του Δία και υήτην την Αφροδίτην, παραμέσην τε τον Αρην, και μέσην τον Ηλιον, έξομεν το δίς διά πασών. κατά ταύτά δε άπό του Αρεως μέχρι του έρμου, παραμέσην του Ηλιον και μέσην την Αφροδίτην τιθέντες, έξομεν τό τρίς δια πασών τελευταίον δε από Ηλίου μέχρι Σελήνης παραμέση ές αι ή Αφροδίτη, και μέση δ Ερμής πρός συμπλήρωσιν του τετράκις διά πασών, ώς εν τῷ ΙΔ πίνακι τὰ σχήματα δεικνύουσιν, ἄπερ πρὸς σαφήνειαν τοῦ πράγματος αὐτοί διεγράψαμεν επεί δε τὰ ἀπὸ Σελήνης μέχρι της γης ανώμαλα οι περί Πυθαγόραν υπέθεντο,

appliquant l'harmonie à la création universelle sans aucune raison valable: je veux dire de l'harmonie qui résulte de la circonvolution de ces planètes. Il est vrai qu'Aristote, comme on le voit dans le onzième livre sur le Ciel, ne l'admet pas; mais les pythagoriens et les harmonistes le soutenaient : Ptolémée, dans son livre, nous en donne la preuve, ainsi qu'Achille, dans ses Commentaires sur Aratus. Toutefois les successeurs de Pythagore et de Platon ne paraissent être d'accord ni sur le genre d'harmonie, ni sur la place que chaque planète occupe. Le Soleil, d'après les anciens, était le quatrième après Saturne, Jupiter et Mars; plus tard on lui assigna la sixième place. Pour nous, sans chercher à rectifier l'inexactitude des seconds ou à justifier les premiers, sans nous arrêter sur le genre d'harmonie de chaque planète, interprètes fidèles de la psychogonie de Pythagore et de Platon, nous calculons les quatre diapasons ainsi qu'il suit : en assignant à Saturne la corde suprême, à Jupiter la pénultième, à Mars la moyenne et au Soleil l'ultième, nous avons un diapason; ensuite en donnant la suprême à Jupiter, la pénultième à Mars, la moyenne au Soleil et l'ultième à Vénus, nous trouvons le bisdiapason; puis en appliquant la suprême à Mars, la pénultième au Soleil, la moyenne au Soleil et l'ultième à Mercure, nous avons les trois diapasons; et enfin en agissant de même depuis le Soleil jusqu'à la Lune nous obtenons les quatre diapasons. Comme les pythagoriens trouvaient de l'anomalie dans l'espace qui sépare la lune d'avec la terre, il lui ont assigné l'hémiole et un ton : il faut encore un ton et un limme

ούκ εύλογου ήν σαραδέξασθαι τὸ ἄπαξ ἔτι διὰ πασῶν εἰς συμπλήρωσιν τῆς ἀρμονικῆς πεντάδος ἀπένειμαν οὖν τῷ διαστήματι τούτω τὸ ἡμιόλιον καὶ τόνον, δέοντι τόνου ἔτι ἐνὸς καὶ λείμματος εἰς τὸ γενέσθαι τὰ πέντε διὰ πασῶν Οἶμαι δὲ τοὺς ἐπὶ Πυθαγόρου Αἰγυπτίους τοιάν δὲ τινα τὴν τάξιν ἀπονέμειν τοῖς πλάνησι, μαρτυροῦντος καὶ τοῦ Αχιλλέως τέτταρτον γάρ φησι τὸν Ηλιον είναι κατ' Αἰγυπτίους ἀλλ' ὅπως καὶ ἄν ἔχωσι τάξεως οι πλάνητες, ἐπτὰ ὅντες, οὺχ ἤτον τὰ τετράκις διὰ πασῶν ἐνευρίσκεται, ἀνίσωντε ὅντων τῶν ἀπ' ἀλλήλων αὐτῶν ἀποστημάτων τε καὶ περιοδικῶν χρόνων κατὰ γάρ τοὺς ἐπτὰ ὅρους ὁ α τοῦ Κρόνου ἔςαι καὶ ὁ κζ τῆς Σελήνης.

Οπως δὲ ὁ Ερατοσθένης, καὶ Υψικλής, Θράσυλλός τε καὶ ὁ ἀφροδισιεὺς Αδραστος τὴν ἐναρυόνιον κίνησιν τῶν πλανητῶν ὑπελογίσαντο, ἡμῖν ἄδηλον, τῶν ξυγγραμμάτων ἐκείνων ἀπολωλότων τῶν δὲ γε φθόγγων ἐκάστω αὐτῶν, κατὰ τοὺς μετὰ Πλάτωνα μουσικοὺς ὁ τοῦ Αράτον ὑπομνηματιστής Αχιλλεὺς ὑπεδήλωσε τὴν ποιότητα ὅτι δὲ τετράκις διὰ δ΄, ὡς λέγω λογισθήσεται, δηλοῦσι καὶ οἱ πάλαι Λίγυπτίων ἐν τῆ ἐπικλήσει τοῦ ἐκάστης ἡμέρας πλανήτου, καθ' ᾶ φησιν Ἰωάννης ὁ πεδιάσιμος ὁ κεκλημένος παρὰ τοῖς βυζαντινοῖς τῶν φιλοσόφων ὑπατος ἀπερ δὴ ἐν χειρογράφοις εὐρὼν κατὰ τὴν ἐμὴν δευτέραν περιοδείαν ἀντέγραψα, τοσοῦτον ᾶξια λόγου νομίτας, ὅσον οὐδείς ἐς δεῦρο διεσάρησεν ὅπως τὰς ἐδδομαδικὰς ἡμέρας ἐκάστω τῶν ἐπτὰ πλανήτων οἱ πάλαι καθιέρωσαν ¨ ἔχει δ' ἐπὶ λέξεως τὰ τοῦ Πεδιασίμου ωδε ¨

« Τὸ εἰς τοὺς ἀστέρας τοὺς ἐπτὰ πλάνητας ώνομασμένους

pour compléter les cinq diapasons. D'après les figures que nous avons décrites table I $\Delta$ , 1 $\Lambda$ , je pense que les Egyptiens du temps de Pythagore, en donnant la quatrième place au Soleil, d'après  $\Lambda$ chille le commentateur d'Aratus, nous font ainsi trouver le rapport harmonique. Néanmoins, quel que soit l'ordre des planètes ainsi que leur distance, et le temps de leur circonvolution, étant sept (la première  $\alpha$ , Saturne, et la dernière  $\kappa \zeta$ , la Lune), elles nous donnent toujours les quatre diapasons.

Nous ignorons la manière dont Eratosthène, Hepsiclès, Thrasylle et Adraste l'aphrodisien avaient calculé le mouvement harmonique des planètes, leurs ouvrages étant perdus pour nous. Le genre de son que les musiciens venus après Platon ont assigné à chaque planète est indiqué par Achille dans ses Commentaires sur Aratus. Mais je suis convaincu de la solidité de la méthode que je viens d'exposer, en me fondant sur le calcul que les Egyptiens faisaient dans la nomenclature des sept jours rapportés aux sept planètes, d'après le document de Jean Pédiacimus, que les écrivains byzantins appelaient le philosophe suprême, document précieux et unique relativement à cette nomenclature non expliquée jusqu'à présent. J'ai pris copie de cette pièce importante sur un manuscrit d'une des bibliothèques que j'ai visitées en Orient. Pédiacimus s'explique ainsi:

« L'invention de consacrer les jours aux étoiles

« τὰς ἡμέρας ἀνακεῖσθαι, κατέστη μέν ὑπ³ Αίγυπτίων, α πάρεστι δε και επί πάντας άνθρώπους, ου πάλαι ποτέ « ως λόγω είπει» αρξάμενον οι γούν αρχαίοι έλληνες, « οὐδαμῆ αὐτό, ἔσον γ' ἐμὲ εἰδέναι ἐπίσταντο αλλ° » ἐπειδή και πάνυ νῦν τοῖς τε ἄλλοις ἄπασι και αὐτοῖς « τεῖς ρωμαίοις ἐπιχωριάζει και ἤδη σφίσι πάτριον « καὶ τοῦτο τρόπον τινά ἐςι, βραχύ τι περὶ αὐτοῦ δια-« λεχθήναι βούλομαι, πῶς τε καὶ τίνα τρόπον πέπρακ-« ται ούτως. ήχουσα δε δύο λόγους άλλως μεν ού χαλεπούς « γνωσθηναι, θεωρίας δέ τινος έχρμένους • εί γάρ τις την « άρμονίαν την διά τετσάρων καλουμένην, ήπερ ποι α καί τὸ κύρος τῆς μουσικῆς συνέχειν πεπίστευται, καί « ἐπὶ τοὺς ἀστέρας τούτους. ὑφ' ὧν ὁ πᾶς τοῦ οὐρανοῦ α κόσμος διείληπται, καθ' ην τάξιν έκαστος αὐτών περι-- α πορεψεται επαγάγοι, και αρξάμενος από της έξω περι-« φοράς της τῷ Κρόνῳ διδομένης, ἔπειτα διαλιπών δύο ι τάς εχομένας, τον της τετάρτης δεσπότην δνομάσειε. « καί μετ' αὐτὸν δύο αὖθις ἐτέρας ὑπερβάς, ἐπὶ τὴν ΄ « ε΄ 6 δόμην αφίκοιτο , και τῷ αὐτῷ τούτῷ τρόπῷ αὐτός α επιών, και τους εφόρους σφων θεούς ανακυκλών, επιλέγοι α ταϊς ήμεραις, εύρήσει πάσας αὐτὰς μουσικῶς πως τῆ ιι του ουρανού διακοσμήσει προσηκούσας είς μέν δή η ούτος λέγεται λόγος. Επερος δε τας ώρας της ήμέρας και α νυατός της από της α αρξάμενος αριθμείν, και εκείνην α μέν τῷ Κρόνῳ διδούς, την δ' ἔπειτα τῷ Διὶ, την τρίτην « Αρει, την τετάρτην Ηλίω, την ε Αφροδίτη, την ε Ιλρυή, « καὶ τὴν ζ Σελήνη, κατά τὴν τάξιν τῶν κύκλων, καθ α ην Αιγύπτιοι αυτοί νουίζουσι και τουτο και αυθις

« qu'on appelle planètes est égyptienne ; son usage est « aujourd'hui commun, il n'y a pas longtemps pour a ainsi dire qu'il a commencé. Les anciens Grecs n'en » avaient pas la moindre notion, à ce que je sache. « Comme l'usage en est reçu, et que les Romains le « regardent comme l'héritage de leurs pères, je vais « dire en abrégé comment on en fait le calcul : je « connais deux manières, qui, sans être difficiles à « comprendre, demandent un peu d'attention. Si l'on applique l'harmonie appelée par quatre, et qui « comme on le pense constitue toute la musique, sur ces « étoiles qui roulent dans les régions célestes, d'après « l'ordre de chacune, en commençant d'abord par le « cercle externe attribué à Saturne, pour arriver au « quatrième, en sautant les deux intermédiaires, et a pour donner son nom au second jour; si l'on com-« mence ensuite par ce quatrième pour arriver au sep-« tième cercle, et pour donner le nom de son dieu au \* troisième jour; si l'on en fait autant pour les autres e cercles, toujours en sautant les deux intermédiaires. « on trouvera le jour qui appartient à chaque planète. « Voilà le premier procédé. D'après le deuxième, il « faut compter les heures du jour et de la nuit, et en « commençant par la première, l'attribuer à Saturne, « la seconde à Jupiter, la troisième à Mars, la quaa trième au Soleil, la cinquième à Vénus, la sixième « à Mercure et la septième à la Lune, d'après l'ordre « des cercles établi par les Egyptiens, qu'il faut suivre a ainsi jusqu'à la vingt-quatrième heure au dessous « de Mars. Pour faire ensuite le même tour, il faut « commencer par le Soleil qui, étant dans la même.

α ποιήσας, πάσας αυτω τάς κδ΄ ώρας περιελθών, ευρήσεις α την πρώτην της έπιούσης ήμέρας ώραν ές του Ηλιον α αφικνουμένην και τούτο και έπ' έκείνων των δ΄ και « κ ώρῶν κατά τὸν αὐτόν τοῖς πρόσθεν λόγον πράξας, τῆ « Σελήνη την πρώτην της τρίτης ημέρας ώραν αναθήσεις. « Κάν ούτω και διά των λοιπών πορεύη, τον προσήα κοντα έαυτη Βεὸν έκαστη ήμέρα λήψεται. Ταύτα μέν « ούτω παραδέδοται. » (Ορα πίν. ΙΕ, Ις, σχ. Α, Β.) Ταῦτα δή τα τοῦ Πεδιασίμου το μέν οὖν Αθηνάιους καί τους άλλους έλληνας και Μακεδόνας μηνομετρούντας τας ήμέρας μη έδοςμαδίζειν, τάχα μέν τινος λόγου έχεται\* τὸ δὲ καὶ τοὺς τῆς μεγάλης ἐλλάδος κληθείσης Ιταλίας ελληνας ήγνοηκέναι, της πυθαγορείου φιλοσοφίας πάλαι ἐπιχωριασάσης, ἀπίθανον καὶ γάρ αύτη ἐπὶ Πλάτωνος έν μέρει μετηνέχθη είς την έλλάδα, και είς τον έφεξης χρόνον, τῶν πυθαγορείων διωκομένων ὑπὸ τῶν ῥωμαίων, ολ και πολλά τουν έκείνων παρέλαθον και οίμαι τόν Πεδιάσιμον ανεπίστητον γενέσθαι τῶν Πυθαγόρου καὶ Πλάτωνος, και ταύτα του πυθαγορείου Πρώρου περί έβδομάδος ξυγγράψαντος · ὄ, τε ὑπολογισμὸς τῆς ἀναθέσεως των ήμερων τοῖς πλάνητι, τῆ ἀρμονία βεθηκώς, παρά πόδας εἰσάγει τῶν πυθαγορείων και Πλάτωνες Διάγραμμα. Αλλά και τους Αιγυπτίους οίμαι όψε της αστρουρμίας εισαχθείσης τὰς έβδομαδικάς ἡμέρας καθιερώσαι τοῖς πλάνησιν, οὺς καὶ οἱ πάλαι Αραθες ἐθρήσκευον κατά φυλάς έκαστοι, καθάπερ οι Πέρσαι του Ηλιου. Δ:κούσι δέ καί οι Αραβες παραδέζασθα: την τούτων λατρείαν παρά τῶν

Βαδυλωνίων φησί γάρ ὁ Νικόμαχος τοὺς δοκιμωτάτους

« série au dessus de Saturne, indique la première heure « du second jour; ainsi en faisant le troisième, le qua-« trième, le cinquième, le sixième et le septième tours « on commence par la première heure de chaque jour « correspondant à sa planète. Tels sont les deux pro-« cédés transmis par la tradition. » (Voir tabl. 15, 16, fig. A, B.)

Quant aux Athéniens, aux autres Grecs et aux Macédoniens qui comptaient les jours par mois, l'assertion de Pédiasimus paraît probable; mais il n'est pas vrai que les habitants de l'Italie, appelée la Grande-Grèce, ignorassent la philosophie que Pythagore y avait introduite, et transportée en partie en Grèce du temps de Platon, et ainsi de suite, lorsque les Romains persécutaient les pythagoriens, après avoir tiré une bonne partie de leur doctrine. Pédiasimus semble donc n'avoir pas été bien initié dans leur philosophie, malgré les écrits que Prorus avait laissé sur la semaine. Le calcul d'ailleurs d'après lequel les jours sont consacrés aux planètes est basé sur l'harmonie que fait ressortir le Diagramme. Les Egyptiens, ce nous semble, avaient adopté ce système d'après les connaissances astronomiques cultivées chez eux. Les Arabes, dont chaque tribu adorait un de ces astres comme les Perses le soleil, avaient été instruits par les Babyloniens. Nicomaque dit qu'Ostane et Zoroastre appelaient les sphères planétaires αγέλα; et αγέλους, et, par addition du second γ, ἀγγέλους, anges, d'après leurs livres sacrés, les divinités qui conduisaient ces sept globes. Il ne dit pas cependant si c'étaient eux ou les Egyptiens qui, les premiers, leur avaient consacré les sept αὐτῶν καθά δή και τὸν Οστάνην και Ζωρράστρην τάς αστρικάς σφαίρας αγέλας καλείν και αγέλους, κα πατά παρέμπτωσιν του γ άγγέλους, και τους καθ' έκαστην τούτων των αγέλων εξάρχοντας αστέρας καί δείμονας, όμοίως αγγέλους και αρχαγγέλους προσαγορεύεσθαι, έπτα έντας τον αριθμόν. Αδηλον μέν τοι εί καί τας έβδομαδικάς ήμερας αυτοίς απένειμαν, ή τους Λιγυπτίους πρώτους συστήσασθαι την καθιέρωσιν εν τοίς ύστέροις καιροῖς. Δαναού γάρ μεταστήσαντος εἰς πελοπόννησον, τῶν τε ἡμερών αἱ ἐπικλήσεις ἀν μετηνέχθησαν, πάνυ εύχρηστούντος έν τῷ κοινωνικῷ βίφ τοῦ πράγματος. Φαίνεται δέ και ό Μωϋσής αὐτός μή έγνωκώς την επίκλησιν, ίεραν την έδθιμάδα έγνηκως, την ζ άγίαν εξρηκε, καθάπερ σεπτήν οι πυθαγόρειοι, καθ' ήν περ δή και τούς Βαθυλωνίους, αποί Νικόμαχος μηθέ Βρησκεύεσθαι την έβθομην μηθέ της κύτων Ιερατικής σοφίας μετέχειν αποκλείεσθαι θέ και των μνημάτων, έντος του χρόνου τούτου. Φαίνονται μέντοι οι κατά την μεγάλην έλλαδα Ελληνές και πρίν Πυθαγόρου μη άγνεούντες την της έβδομης ημέρας άγιςείαν φησί γάρ ὁ Αθήναι:ς κεφ. κδ' Βιδ. ιδ', τον ύπηρέτην του τῶν Κροτωνιατῶν πρυτάνεως περσικήν ἔχοντα περιέρχεσθαι ταϊς έδδόμαις τους βωμούς εκ των όρφικών εξμαι μεμαθηκότες εί και ο χρόνος ούτες συμπίπτει τη του Πυθαγόρου είς Ιταλίαν αφίζει, ός ου δεκεί νεωτερίσαι τι דשׁש דרף בל שלפנסט.

Αλλά χάρις τῷ Πεδ ασίμω, ὅτι ἐξ' ὧν ἔρη περί ἡμερῶν, βεβαιοί ἡμίν τὸ τετράκ:ς διὰ πασῶν τοῦ Διαγράμματος, τῆς ἀρμονίας οῦτως ἐναρμοζομένης ταίς τῶν πλανητῶν jours dans les temps postérieurs. Par l'émigration de Danaus en Péloponnèse les Grecs auraient été instruits de cette nomenclature, si utile dans le commerce social. On ne voit rien dans les livres de Moïse qui puisse faire conjecturer qu'il ait connu cette dénomination. Mais il n'ignorait pas qu'on vénérait le nombre 7, qu'il appelle saint, et les pythagoriens vénérable. Les Babyloniens, au rapport de Nicomaque, pendant ce jour ne se livraient à aucun exercice, ni étude, pas même à des cérémonies religieuses. Les Grecs qui habitaient l'Italie, déjà instruits par les livres d'Orphée, offraient en ce jour des sacrifices. Athénée, livre xu, dit que le commis du gouverneur des Crotoniates, affublé du manteau persan, faisait le tour des autels le septième jour, qui était consacré pour les sacrifices. Cette époque et l'arrivée de Pythagore en Italie coïncident presque mais il n'a pas touché les susceptibilités religieuses.

Gependant nous rendons grâce à Pédiasimus d'avoir confirmé, par ce qu'il vient de dire relativement aux jours, les quatre diapasons rapportés au Diagramme; l'harmonie remplit ainsi tous les intervalles entre les planètes, sans y laisser aucun point vide; car en disant par quatre il n'entend pas l'épitrite, qu'on ne peut pas appliquer ici, mais le diapason composé des quatre cordes, ultima, suprema, media et penultima, sur lequel repose toute la musique.

Malgré l'explication claire de notre Diagramme, il se présente encore une autre question: Pourquoi Platon, s'étant servi du même Diagramme que Timée de Locre, ne dit-il rien au sujet du nombre 114,695, la somme des 36 termes, tandis que Locre le pose comme διαστάσεσιν, ώς μηδοτιούν αναρμόνιον λείπεσθαι τό γάρ διά δ' είπων, ου λέγει τον επίτριτον, ανάρμοστον όντα τῷ λόγω, ἀλλά τὴν διὰ πασῶν, ἐκ δύο ἄκρων καὶ μέσης καὶ παραμέσης ξυγκειμένην, καὶ τὴν μουσικήν ἄπασαν συνέχουσαν.

Τὸ μέν τοι Διάγραμμα καίτοι σαφῶς έρμηνευθέν καί έτερον ήμιν παρεισάγει ἀπόρημα διὰ τὶ ταὐτοῦ όντος 👣 τε τῷ Λοκρῷ κάντῷ Πλάτωνι, οὖτος μὲν οὺ τέθεικε τὸ τῶν Λς ὄρων κεφάλαιον τὸ ια θχίε, ὅπερ ὁ Λοκρὸς ώς αναγκαιότατον ἐπέθηκε; καὶ τί δηλοῖ; ἐμφαίνει μὲν ούν αυτό την ημιδιάμετρον του Κρονίου κύκλου \* έςαι δ' η διάμετρος κθθτίζ, ής το τριπλάσιον ξη ηρό ή κυκλική περιφέρεια • παρεκτείνετο γάρ ᾶπασα ή άρμονία ἀπὸ τῆς γῆς ἔς γ' ἐπὶ τὸν Κρόνον, ἀπὸ τοῦ κξ΄ ὡς τὸ ά ὁθὲ κξ΄ êsiv  $\tilde{\epsilon} + \tilde{\epsilon}' \cdot \tau$ οῦτο ở οὐχ ἀξυντελές ἡμῖν ἔςαι πρὸς τὰς πεμπαδικάς διαμέτρους του έν τη η πολιτειών Βεωρήματος • ότι δε το κεφάλαιον τουτό εςιν ή ήμιδιάμετρος που Κρονίου κύκλου, δήλον έκ τοῦ ὑπολογισμοῦ τοῦ ζωδιακοῦ κύκλου κατά τοὺς τότε ἀστρενόμους • φαίνεται γάρ ὁ Λς έρες ων ατξή, αναπλήρωμα υπάρχων της ήμιηιαμέτρου κόθτζ και προστιθείς, δίδωσι κήθονή την διάμετρον του ζωδιακού, ής το τριπλάσιον ο άθσδ΄ έςι περίπου ή αὐτοῦ περίμετρος ὑποτίθεται γὰρ Αρίσταρχος ὁ σάμιος την του Ηλίου διάμετρον είναι ψχ μόριον του ζωδιακου, μεγίστου κύκλου ληφθέντος, ον Αρχιμήδης ύποτίθεται χιλιογώνιον εξιν άρα κατ' Αρχιμήθην ο ζωθιακός κύκλος ἔσες τῷ ψχ × α= c6, διαφέρων τοῦ κατά τὸν Τίμαιον τῷ ψχς ουθεί θε Βαυμάζειν περί της διαφωνίας του ποσου

indispensable? Et que signifie-t-il? Nul doute qu'il indique le rayon du cercle de Saturne; donc le diamètre est 229,390, dont le triple nous donne la circonférence 688,170; car nous venons d'établir que l'harmonie a été tirée du centre de la terre à Saturne, de même que l'unité jusqu'au 27, qui est  $\overline{5}^2 + 2$ . Le chiffre 5 entrera pour quelque chose dans la solution du théorème de la République qui réclame des diamètres quinaires; mais qui nous prouve que ce nombre est le rayon du cercle saturnal? c'est le calcul que les anciens astronomes faisaient relativement à celui du zodiaque. Il paraît en effet que le nombre 10,368 du terme As du Diagramme est le supplément de 229,390, qui complète le nombre 239,758 du diamètre du zodiaque, dont le triple, 717,822, donne la circonférence. Aristarque de Samos supposait le diamètre du soleil la 720mº partie du cercle zodiacal pris pour le grand cercle du globe universel. Archimède, se fondant sur la thèse d'Aristarque, donne à ce grand cercle mille angles. Or, d'après Archimède, les côtés de ces angles forment presque la circonférence, et 720 × 1000 nous la donne dans le nombre 720,000. La différence d'avec celle de Timée est de 726, et on ne doit pas s'étonner de l'inégalité que ces nombres présentent. Savons-nous si cette circonférence, d'après les pythagoriens, n'était pas de mille côtés moins une? Archimède, dans son Arénarius, avoue lui-même que le cercle qu'il suppose est plus grand que celui d'Aristarque. La divergence d'opinions chez les anciens apparaît encore sur d'autres points : la circonférence de la terre, selon les uns. était de quarante mille stades, d'après les autres de

τούδε ' δράν δε το όλον' οὐ γάρ ζομεν, είγε οἱ πυθαγόρειοι χιλίας παρά ά πλευράς τῷ ζωδιακῷ ἀπένεμον ' καὶ Αρχιμήθης θέ φησι μείζουα λαμβάνειν του κύκλου, η κατά του Αρίσταρχου καίτοι οὐ μόνου ἐυ τούτφ, ἀλλά καὶ ἐυ άλλοις έρωμεν τούς πάλαι διαφωνούντας εί μέν γάρ τήν περίμετρου της γης μ σταδίων υπελοχίζουτο, οί δέ λ, όδέ Αρχιμήθης λύ, δπευγε & Βρατοσθένης κει Αλλά μή τοιγο ή διαφορά αύτη ὑπαρχει άναπλήρωμα πρὸς την ζωδιακήν **δάμετρον; ήν δε καί** πως τοις πυθαγορείοις χρειώδες το είξ λετμμα καταλήγειν μέχρι του ζωθιακού διά τους άρμογικούς λόγους και λειμματικούς του Διαγράμματος, παρεκτείνασι την άρμονίαν; οὐδε γάρ ταύτην αὐτῷ ἀπένειμαν, ώς οί ματά τούτους μουσικοί, οίγε τὸν τῆς χρωματικῆς διεζευγμένον φθόγγον αὐτῷ περιῆψαν · δηλοῖ δὲ καὶ Τίμαιος 6 Λοχρός λέγων · « Τά μέν της ταύτω φύσεος έξωθεν ब बेंगुरा मर्बर्गत रंग क्रमेरगढ़ रवे रंगरनेद संग' बंगबरनोबंद रंगरे वैंगवान α του καθ' άπου κίνουν.... κράτος έχείσας έν Κόσμώ भ अर्थहों १९७४ करें के रहें के के के के के के के के अध्यान का के के के अध्यान t λόγως, είς έπτα χύκλως συντέτακται' » και δήλον την άρμονίαν μη το ζωδιακό τους πυθαγορείους μουσικώς άπονέμειν.

Οτι μέν εὖν τὸ τὰ καὶ ἢχ ζε τοῦ Λοκροῦ τὴν ἡμιδιάμετρον τοῦ Κρονίου κύκλου παραθηλοῖ, αὐτάρκως ἐκ τῶν εἰρημένων δείκνυται, καθὰ καὶ τὸ ἐν αὐτἢ τετράκις διὰ πασῶν, τιθεμένης δίκην σημείου τῆς γηΐνης σφαίρος, κᾶν τε ἐστώσης, κῶν τε εἰλουμένης περὶ τὸν διὰ παντὸς πόλον, κῶν τε τὴν τῶν πλανήτων δέσιν ἐναλλάξωμεν, ἡ τὸν ἄλου κέντρον τοῦ παντὸς ὑποθώμεν καὶ τὴν γὴν περὶ trente mille; Archimède nous la représente de trentequatre mille, et plus tard Ératosthène de vingt-cinq mille. Les pythagoriens étaient d'ailleurs bien conséquents, ayant formé leur Diagramme avec des sesquioctaves et des limmes qui indiquent les sons incomplets, de nous donner le diamètre incomplet. Mais ne pourrait-on pas dire que le nombre 726 est un complement pour le diamètre du zodiaque? Les pythagoriens n'appliquaient pas l'harmonis sur le rodiaque, comme l'ont fait les astronomes venus après eux, qui lui attribuaient l'harmonie chromatique disjonctive. Timée de Locre le dit clairement : « La partie externe, a qui est de la nature identique, retient les corps célestes « soumis à elle, les conduit invariablement de l'orient " vers le couchant; elle a la puissance prédominante, « tandis que le mouvement de la nature variable et a opposée est divisé d'après les rapports harmoniques a en sept cereles. a Ce qui prouve que les pythagoriens ne reconnaissaient pas l'harmonie zodiacale.

il est donc démontré, d'après ce que nous venons de dire, que le nombre 114,695 indique le rayon du cercle de Saturne, et que son harmonie consiste dans le quatre diapason, peu importe qu'on place la terre au centre de l'univers dans un état d'immobilité, ou roulant autour de son centre qui est celui de l'univers; qu'on fasse changer de place aux planètes, ou qu'on mette le soleil au centre de l'univers en faisant parcourir à la terre le cercle annuel, comme Philolaus et Aristarque. Ce dernier considérait le cercle annuel de la terre comme un point par rapport au grand cercle universel, d'après l'assertien d'Archimède. Galilée,

αυτόν φέρεσθαι κατά του Φιλόλαου και Αρίσταρχου, 35 δη τον περί του Ηλιον της γης κύκλον σημείου τόπου έπέχειν φησί πρὸς τὸν τῆς μεγίστης τοῦ παντὸς σφαίρας, κατὰ τὰ Αρχιμήθους εν τῷ ψαμμίτη εἰρημένα, οἶς κατηκολούθησαν των νεωτέρων αστρονόμων Γαλιλαίος, Κέπλερος, καί Κοπέρνικος, καί οἱ μετ' αὐτοὺς ἐς δεῦρο φιλοσοφήσαντες. Καί ου δεί Βαυμάζειν, εί Τίμαιος πυθαγόρειος ών την γην έςωσαν, είτε περί του του παντός πόλου είλουμένην ὑπέθετο \* εἰχός γε τινάς αὐτῶν ἀντιδοξεῖν τοῖς ᾶλλοις, τά μέντοι της των πλανητών άρμονίας όμόδοξοι άλλήλοις φαίνονται, κατά γε τὸν ὑπομνηματιστήν τοῦ Αράτου Αχιλλέα, λέγοντα · « Ηρξαντο δε του λόγου τούτου οι πυθαγόρειοι · « πάντα γὰρ ἀρμονία και τάξει λέγουσι κινείσθαι, καθὰ « και ιατροί τούς σφυγμούς · και ύγιαίνειν μέν δταν εύ-« τακτώσι, νοσείν δε, ότε ατάκτως κινούνται.» Αλλά καί περί της ειλήσεως αὐτῶν λέγει · « Οἱ δὲ πυθαγόρειοι οὐ-« μόνον τους πλάνητας ιδίαν χίνησιν έχειν, αλλά και τους « ἀπλανεῖς · ούτω μέντοι χινείσθαι, ώς τρύπανον περιδι-« νεύμενον περί τον αὐτον τόπον. » Οπερ δή και Αριστοτέλης έν τῷ 6 περί οὐρανοῦ φησιν · « Ενιοι δε καί κει-« μένην ἐπὶ τοῦ κέντρου φασίν αὐτὴν είλεῖσθαι περί-τὸν « διά παντός τεταγμένον πύλον, ως περ έν Τιμαίω γέ-« γραπται. » Οπερ κατωτέρω έφερμηνεύων πως λέγει: « Οἱ δὲ ἐπὶ τὸ μέσον Βέντες, είλεῖσθαι καὶ κινεῖσθαί φασι « περί τὸν μέσον πόλον » τὸ γάρ μέσον και κέντρον ταὺτόν δηλούν και αὐτὸς και άλλοι τῶν σοφῶν μαρτυρούσιν. αλλά και ὁ άξων τῷ πόλῳ συνωνυμεῖ · φησί δὲ ὁ Αχιλλεύς · α Γεωμέτραι δε τον άξονα ύποτίθενται γραμμήν τινα

Képler, Copernic et les autres astronomes modernes n'ont fait que suivre la doctrine de ces pythagoriens. Il n'est pas étonnant que Timée, étant pythagorien, ait donné à la terre sans changer de place le mouvement de rotation autour de son centre, qui est aussi le centre de l'univers; il pouvait se trouver des pythagoriens avec des opinions contraires : cependant sur l'harmonie des planètes ils paraissent d'accord, d'après Achille, le commentateur d'Aratus, qui dit : « Le sys-« tème harmonique reconnaît pour auteurs les pytha-« goriens; tout le mouvement des êtres, d'après eux, u s'opère avec de l'harmonie, comme le pouls, selon les « médecins, qui disent qu'on se porte bien quand il est « régulier, et malade quand il est en désordre.» Achille parle aussi du mouvement des astres, en disant : « Les « pythagoriens donnaient un mouvement particulier « non seulement aux planètes, mais aussi aux étoiles « flxes : et ce mouvement ressemble à celui d'une vrille « qui tourne sur le même point. » Aristote en parle aussi dans le livre II, sur le Ciel: « Il y en a, dit-il, « qui placent la terre sur le centre de l'univers et qui « la font tourner autour du milieu du grand axe qui « le traverse, comme le fait Platon dans Timée. » Et il ajoute un peu plus bas : « Ceux qui placent la terre « au milieu, disent qe'elle se meut et tourne autour « du milieu du pôle. » Les termes milieu et centre, d'après le même Aristote et tous les savants de l'antiquité, expriment la même chose, ainsi qu'axe et pôle. Le même Achille ajoute ce qui suit : « Les géomètres « supposent que l'axe est une ligne mince qui en par-« tant du centre arctique traverse le centre du globe,

« λεπτήν διήκουσαν από του αρκτικού κύκλου διά του της « σφαίρας μέχρι του ανταρκτικού, τα δε πέρατα αὐτοῦ « πρός τοῖς κέντροις τοῦτε ἀρκτικοῦ καὶ ἀνταρκτικοῦ κα-« λοῦσι πόλους. » Πόλος ἄρα λέγεται καὶ τὸ κέντρον τῆς γῆς, κατεχούσης τοῦ παυτὸς τὸ μεσαίτατου, διὸ καί μέσου πόλου Αριστοτέλης εξηγικέν, άτε και μέσου τοῦ ἄξουος.

Ore de a Mareny mapakine the hundraperper, by dankar τά τῶν δρων κεφάλαιον τοῦ Διαγράμματος, μαρτυρεί τά εν Τιμαίφ, ουδέν περί τούτου διαλαμβάνοντα, καί τοι καί αθτός άμουσον, εθτω φάναι, παρήκε τον ζωδιακόν το πλεξστον κοινωνή ταντα της ταύτο τητος, έξ' έναντίων ξυγκειμένης της άρμονίας \* είχε θέ τι και άντιπίπτον άφυκτον ή της ψυχογονίας Βέσις πως γάρ άρμονικού γεγονότος του κράματες, έξ ού ή ψυχή μεμέρισται, το περιλαδόν κύκλφ τόν Κόσμον αύτης μέρες ξικινέν αναρμόνιου, της ήμιδιαmethon enachonion reashablende? Lo Le Rogina on gr Lagin tárntoc kai étepétnice, oùdéva láyok elze tún taútátuta είναι ανάρμοστιν, κάν του νούν τῷ τῆς ταὐτότητος κύκλῳ τω εξωτάτω επιστήσωμεν, ως τη ανθρωπίνη ψυχή ου γάρ δην δ νοδς έν τῷ κράμματι, ὡς ἐν τοῖς ἔμπροσθεν δέδεικται ετέρωθεν δε και διαφωνία τις υπήρχε παρά τοῖς πυθαγορείοις ἀποστάσεων πέρι και μεγεθών, και περιοφικών χρόνων, και αριθμού πλαγητών, και έκκστον άπλανή άστέρε, άλλου Ηλιου είναι και πλάμπτας έχειν. καντεύθεν πολλούς κόσμενς είναι εν το παντί, απείρο ävel, nata ye Avağiyanın, nai Hoandatov. Anyanası te nai toùs oppinoùs ' ô dù moddh mapolke duaképeian mpèc

« et abouti au cercle antarctique; les deux extrémités « qui occupent le centre des cercles arctique et antarc-« tique s'appellent pôles. » Donc le milieu de cette ligne qui occupent le centre du cercle terrestre, et par conséquent le centre du grand cercle de l'univers, s'appelle pôle, d'après Aristote.

Nous avons avancé plus haut que le philosophe d'Athènes n'a rien dit au sujet du rayon indiqué par la somme des termes du Diagramme; on n'en voit rien en effet dans son Timée; il n'a pas attribué non plus l'harmonie au zodiaque, tout étant composé de la nature identique et de la nature variable combinées harmoniquement. Sa thèse sur la psychogonie implique une sorte de contradiction: les portions extraites du mélange trinaire dans la création de l'âme du monde ont été calquées sur l'harmonie. Comment donc se fait-il que la partie de l'âme qui enveloppe le grand cercle soit restée sans harmonie dont le rayon paraît avoir participé? Le mélange étant combiné des deux essences opposées l'une à l'autre, il n'y avait pas de raison de refuser l'harmonie au cercle zodiacal et de lui accorder l'identité toute pure, quand même on qualifierait le cercle externe d'esprit, comme on l'a fait pour l'âme humaine; et nous avons yu plus haut que l'esprit n'était pas compris dans le mélange. D'un autre côté, les pythagoriens n'étaient d'accord ni sur les distances, ni sur les grandeurs, si sur le temps de leur révolution, ni sur le nombre des planètes; il y en avait qui voyaient dans les étoiles des soleils accompagnés de nombreuses planètes : de là la pluralité des mondes, d'après Anaximène, Héraclite, Démocrite et διορισμόν της ημιδιαμέτρου διό και ταύτην ο Πλάτων παρέλιπε.

Εξ ων αν τις κατίδοι τοὺς μετά Πλάτωνα τὴν ἐν τοῖς Λ ς ὅροις ἀρμονίαν τοῦ Διαγράμματος μέχρι τῆς ἐνάστρου σφαίρας ὑπερυψώσαντες, οὺ κατὰ Πυθαγόραν καὶ Πλάτωνα μουσικῶς, ἀλλ' ἀπλῶς ὑπελογίσαντο τὸν ἀρμονικὸν λόγον τῶν ἀριθμῶν \* τοῦ γὰρ Ερατοσθένους εἰπόντος \*

> Σύν όκτὼ ση σφάιρησιν Ούρανὸς κυλίνθεται ό κυκλόων νεάτην περιγαίην,

ο Ανατόλιος λαβών τοὺς ἀριθμοὺς ή · θ · ις · ιή · κδ · λ6 · λς, ἀποδίδωσι τὸν η τῆ γῆ, τὸν θ τῆ Σελήνη ἐπόγδουν τοῦ ή, τὸν ιθ΄ τῷ Ερμη ἡμιόλιον τοῦ ή, τὸν ις τη Αφροσδίτη διπλάσιον τοῦ ή, τὸν ιή τῷ Ηλίῳ διπλάσιον τοῦ  $\theta'$  καὶ ἐπόγδοον τοῦ ι $\varsigma'$ , τὸν κά διπλασιεπίτριτον τοῦ  $\theta'$ τῷ  $\hat{A}$ ρει, τὸν κ $\hat{\sigma}$  τῷ  $\Delta$ ιῖ  $\hat{\sigma}$ ιπλά $\hat{\sigma}$ ιον τοῦ ι $\hat{\sigma}$  καὶ ἡμιόλιον τοῦ ή, τὸν λ6 τῷ Κρόνω τετραπλάσιον τοῦ ή, τὸν λς τῷ ἀπλανεῖ κύκλῳ τετραπλάσιον τοῦ θ΄ καὶ ἐπόγδοον τοῦ λ6' Εκείνο μέν τοι ἐπιστάσεως ἄξιον, ὅτι τῶν ἀριθμῶν τούτων ἐπ' ἀλλήλους πολλαπλασιαζομένων, οἶον  $\lambda \epsilon' \cdot \lambda \delta' = \alpha \rho \nu \delta'$ , xai  $\kappa \delta' \cdot \kappa \delta' = \psi \xi \eta'$ ,  $\kappa \tau \lambda$ . xai  $\tau \tilde{\omega} \nu$ διαφορών των γινομένων λαμβανομένων, εύρεθήσεται αρν6'--- ψξή=τπδ' ή πρώτη διαφορά, τῆς ἀποστάσεως οίμαι δηλωτική του ενάστρου κύκλου από του Κρόνου. άλλα μήν ο τπό ήν ή πρώτη μοϊρα του Διαγράμυατος, καί της ψυχικής ώς είπειν ήμιδιαμέτρου ου μάτην άρα ό Λοκρός Τίμαιος παρέλαβε τόν τπό ' ὁ δὲ λς', ος ἐδήλου τον τέλειον αριθμον των δρων του Διαγράμματος και αποδιles sectateurs d'Orphée; ce qui donnait un grand embarras et rendait impossible la précision du rayon. Aussi Platon s'était-il abstenu d'en parler.

D'après ce que nous avons dit, il en résulte que les savants venus après Pythagore et Platon ont fait monter l'harmonie indiquée par le Diagramme de 36 termes jusqu'au cercle zodiacal dans un simple rapport de nombre. Les vers suivants d'Érastothène,

Le ciel avec les huit globes roule autour de la terre, qui forme le neuvième.

avaient fourni à Anatolius l'occasion de prendre les nombres 8, 9, 12, 16, 18, 21, 24, 32, 36, et d'attribuer le 8 à la terre; le 9, sesquioctave de 8, à la lune; le 12, hémiole de 8, à Mercure; le 16, double de 8, à Vénus; le 18, double de 9 et sesquioctave de 16, au soleil; le 21, double épitrite de 9, à Mars; le 24. double de 12 et hémiole de 8, à Jupiter; le 32, quadruple de 8, à Saturne; et le 36, quatruple de 9 et sesquioctave de 32, au cercle zodiacal. Il est à remarquer cependant que si l'on multiplie ces nombres successivement l'un avec l'autre pour prendre les différences de leurs produits, comme 36.32 = 1152, et 32.24 = 768, etc., on trouvera 1152 - 768 = 384, la première différence de la distance du cercle étoilé d'avec celui de Saturne; mais le nombre 384 figure le premier dans le Diagramme, comme première portion du rayon de l'âme; ce qui prouve que Timée avait quelque raison de prendre le chiffre 36, qui complétait les termes du Diagramme, et attribué, d'après les nombres établis ci-dessus, soit par Anatoδόμενος ἐν τοῖς τεθεῖσιν ἀριθμοῖς εἴτε ὑπ' Ανατόλιου, εἴτε καὶ ὑπ' αὐτοῦ Ε΄ ρατοσθένους τῷ ἐνάς ρω κύκλω, εὑρίσκεταὶ διαφορὰ τοῦ ρή =  $16' \cdot 6'$  καὶ τοῦ  $6 = 6' \cdot n' \cdot ὁπου παλιν ὁ ιπ', ἡ ὁ Ηλιος μέσος ἀριθμητικός ἐςι τοῦ ἐνάς ρου καὶ τῆς Σελήνης, καθὰ καὶ ἡ Αφροδίτη τοῦ Κρόνου καὶ τῆς γῆς <math>\cdot$  ὰ δὴ πάντα δείκνυσι τὸ ἐν τῷ Λεκρῶ κεφάλαιον τῶν λς ὅρων εἴναι τοῦ μεγίς του κύκλου τεῦ παντὸς ἡμιαδιάμετρον,

Ούτως εὐν γλαφυρῶς τεῖς πυθαγορείοις καὶ Πλάτωνε έφαρμόσασι τη ψυχογονία την έν αριθμοῖς δηλουμένην άρμενίαν, πολλοί τινες έπανέστησαν, ου μέν τοι ορθώς, παρά δίκαν δε μάλλεν φαίη αν Πίνδαρος οίτε γάρ έξ ἀριθμών την ψυχήν δημιουργούσι του Κόσμου, ούτε άρμονίαν ταύτην βούλονται \* των μέν πυθαγορικών τινας, άμυήτους της άληθοῦς τοῦ διδασκάλου φιλοσοφίας, τοιόν δέ τι ονειρώξασθαι, οὐδεν Βαυμαςον, ώς και Αρισοτέλει δοκεί, ού μην δε τούς σοφούς εκείνους ανδρας οι γε κατανοήσαντες τὸν ἄνθρωπον, ἄνωθεν καὶ ἐξ ἀρχῆς λεγόμενον ξυγκεῖσθαι έκ ψυχῆς και σώματος, κάκτούτου λαβόντες άρχην, και άς έρας και πλάνητας, και αὐτὸν τὸν κόσμον ζώα Βεία υπέθεντο, είτε παρ' έαυτων, είτε παρ' Αιγυπτίων, ή Χαλδαίων, ή και Ινδών παραλαδόντες : έώρων γάρ τὸ ζην εν κινήσει εν είπετο άρα και ζώον είναι το αύτομάτως κινούμενον. Επειτα κατενόησαν έν τη ανθρωπίνη ψυχη παμμιγές πληθος παθών έναντίων, και διαθέσεων, καί τάς ψυχάς τῶν Βείων ἐκείνων ζώων τε καί Κόσμου όμοίας ὑπέθεντο, εἴγε τὰ κάτω τῆς Σελήνης παθαίνεται\* Συνηγόρει δ' αὐτοῖς καὶ ή τῶν δ' ςοιχείων ἐναντίων μέν,

lius, soit par Érastothène lui-même, au cercle étoilé, est la différence de 108 – 12.9 d'avec 72 = 9.8; tandis que le nombre 18, ou bien le soleil, se trouve terme arithmétique entre le cercle étoilé et celui de la lune, comme Vénus l'est entre Saturne et la terre. Tout cela prouve que le demi-diamètre du grand cercle est indique par le nombre 114,694, la somme des 36 termes présentée dans Timée de Locre.

Les pythagoriens, ainsi que Platon, ayant appliqué à la création des êtres l'harmonie calquée sur le nombre, ont rencontré, malgré cette idée ingénieuse, beaucoup d'adversaires. Cependant, præter jus. comme le dit Pindare. N'ayant pas bien compris le Timée de Platon, on avançait que ces savants avaient créé le monde de nombre et d'harmonie. C'est une erreur; il n'est point étonnant que des disciples externes, sans être bien initiés dans la philosophie de Pythagore, aient rêvé un semblable système, comme le dit Aristote; mais on ne peut pas dire cela de ces illustres savants qui, d'après l'idée que leur avait fournie l'animal appelé homme, regardé dès la plus haute antiquité comme un être composé d'âme et de corps, prenaient aussi pour des animaux divins les planètes, les étoiles et l'univers, soit de leur chef, soit d'après les traditions égyptiennes, chaldéennes ou indiennes. Ils voyaient en outre que la vie consiste dans le mouvement; par conséquent l'être qui se meut de lui-même devait être un animal. Ayant ensuite considéré l'âme humaine pleine de passions et de dispositions opposées, ils en attribuaient aussi à celles des planètes et même à celle de l'univers. Puisque la ré-

το δε παν συνιςώντων αντίδασις. Είς εννοιαν δε και της μουσικής κατας άντες, έξ ανίσων οθόγγων ξυγκειμένης, καθ' ὑπεροχὴν καὶ ἔλλειψιν, ώς περ καὶ τὰ τῶν ςοιχείων, τοτὲ μὲν πλεονάζοντα, τοτὲ δ' ελλείποντα έν τοῖς ποικιλομόρφοις σώμασι και αὐτὸ δὲ τὸ τριμερὲς τῆς ψυχῆς ποιχιλόμενον \* όπου τε πάλιν άριςη σύγχρασις και διάθεσις ςοιχέιων τε και φθόγγων, και τὸ ἐξ αὐτῶν γιγνόμενον άρις ου αλλά τα ύτα ξυγκραθήναι ανάλογον εναντία όντα εδείτο μέσου τινός " άριςον δε το της άρμονίας μέσον εδοξε. και άρμονία άριςη, ή επιδεχομένη πάντας τους συμφώνους λόγους την δ' έφοδον δι αριθμών ποιούμενοι, εύρον την άρμονίαν ταύτην έν τοῖς πυθμέσι και πρώτοις κύβοις τοῦ ၆ καὶ γ΄, ἤτοι τοῦ η καὶ κζ΄, ὧν τὸ ἄθροισμά ἐςιν ό λέ, ὄν και ιδίως άρμονίαν έκάλουν οι πυθαγόρειοι. Ισού ή θεωρία της αύτων ψυχογονίας και Πλάτωνος, έναρμοσάντων εν τῷ Ζ Διαγραμματι πρὸς παράδειγμα, καί των δρων έρμηνευσάτων την πρός αλλήλους σχέσιν ως περ αμέλει και οι νεώτεροι των απρονόμων, Νεύτωνα λέγω, Κοπέρνικον και άλλους, διά των ιδιοτήτων των Κωνικών τομών, κύκλου, παραδολής, ελλείψεως, τά τών εὐρανίων σωμάτων φαινόμενα έρμηνεύουσιν. Εί δε ταῦτα ὑπόθεσις εύφυης, πῶς ἀφυῶς ἡ ἀρμονία τῆ ψυχογονία ἐφήρμοςαι; Αλλά μετέλθωμεν τὸ ἐν τῆ ή πολιτειῶν Βεώρημα, λαβόντες τὸν μῖτον τῆς Αριάδνης αὐτό τὸ Διάγραμμα.

gion depuis la lune jusqu'à la terre leur paraissait passive par les changements qui s'y opèrent : les quatre éléments qui, tout étant opposés l'un à l'autre, composent l'univers, donnaient de l'appui à cette hypothèse. Ayant réfléchi sur la musique établie dans l'inégalité des sons, comparée à celle des éléments, dont les uns l'emportent sur les autres dans les variations des différents corps, ils trouvaient la même variété dans l'âme divisée en trois portions. En outre où la disposition des sons et le tempérament des éléments étaient parfaits, ils en trouvaient le résultat parfait. Mais la combinaison de tous ces atomes opposés ne pouvait s'opérer sans un moyen quelconque: ils ont donc pris de préférence celui de l'harmonie; et l'harmonie parfaite était celle qui comprenait tous les rapports de la symphonie. En y appliquant le nombre ils en trouvaient la base dans les cubes primitifs 8 et 27, dont les racines étaient 2 et 3, et la somme 35, aussi l'ont-ils appelé harmonie. Voilà la théorie sur la psychogonie des pythagoriens et de Platon, théorie calquée sur le Diagramme Z, qui nous en offre l'échantillon dans les rapports de ses termes. Les astronomes modernes pour nous expliquer les phénomènes des corps célestes y ont appliqué les sections coniques, le cercle, la parabole, l'hyperbole et l'ellipse. Si cette hypothèse est ingénieuse, pourquoi celle sur la psychogonie ne le serait-elle pas aussi? Examinons maintenant le théorème de la République, en prenant pour guide le même Diagramme comme le fil d'Ariane.

#### AYELE

### ΤΟΥ ΠΕΡΙ ΑΝΘΡΩΠΟΓΟΝΙΑΣ ΕΝ ΤΗ

H HOAITELON HAATONIKOY

### ΘΕΩΡΗΜΑΤΟΣ.

Το μέν δή ρητον του Πλάτωνος έχει ώδε .

#### SOLUTION

# DU THÉORÈME DE PLATON

SUR

## LA GÉNÉRATION HUMAINE.

# L'expression littérale de Platon est à peu près celle-ci:

La création du monde, progéniture divine, est comprise dans un nombre parsait; pour celle de l'homme il en est autrement: dans le début de son accroissement elle passe, sous l'influence des astres dominants et dominés, par les trois dimensions qui, combinées avec les quatre éléments en affinité et en opposition plus ou moins grandes, mettent en proportion et en harmonie toutes les parties de l'être naissant. En effet, le premier épitrite quaternaire, joint au quinaire et triplé, présente deux harmonies. l'une, en rapport double parfaitement égale, va jusqu'à cent et tant; l'autre en rapport triple, combinée proportionnellement avec la première. Chaque (cent) terme de cette harmonie a pour diamètres (facteurs) des chiffres ronds du quinaire, les uns moins grands que les autres d'une unité. Parmi ces termes, qui donnent cent cubes trinaires, il y en a deux incommensurables. Tout ce nombre étant en proportion géométrique, indique le rapport des générations bonnes et mauvaises.

Οδε νούς της περικοπης του διαλόγου πρός ην ανάγεται τὸ κατά σύγκρισιν τόδε παράδειγμά έςιν, ώς οἱ γιγνόμενοι φύλακες, ή ἄρχοντες πόλεως, αμαθείς ὄντες, οὐ καλῶς νομοθετήσουσι τὰ περί γάμου και παιδοποιίας \* ἔδει γάρ αὐτοὺς εἰδέναι ἐκ τῆς ἀςρονεμίας τε καὶ φυσικῆς τὸ περί την επίρροιαν πλανητών τε και άσερων, άφ' ών αι ψυχαί κατέρχονται, ότε μεν ό δείνα ή ό δείνα κυριεύει, ή συζυγεί, τίνες δ' αι μεταβολαι, πλεονεξίαι τε και μειονεξίαι των ςοιχείων, κάν τίσι καιροῖς ταῦτα γίγνεται · οὐ γάρ τὰ ἐν Κόσμω άτομα, γενέσει και φθορά υποκείμενα, έτυχε τελειότητος, καθά περ ὁ Κόσμος, τέλειος ὧν αὐτός τε καὶ τὰ ἐν αὐτῷ οὐράνια σώματα, ὧν παραγωγὴ ὑπὸ τελείω αριθμῷ ὑπάγεται • ὅπουγε αἱ περίοδοι τῶν ἀνθρωπίνων γενέσεων περεμπίπτουσαι έκάςη μοίρα καί σημείω τῶν κατά τάς περιόδους οὐρανίων κύκλων, ἀοριςαίνουσι μέν κατ' άριθμόν, άρρις αίνουσι δε και κατά των ς ειχείων τό σύγκραμα και κατά μετοχήν των ζωτικών δυνάμεων, εί καὶ τὰ τῆς συγκράσεως καθ' ἀρμονίαν γίγνεται, καθ' ἡν τὰ ἐναντία προσήγορα καθίς αται καὶ ἀνάλογα ὁρίζεται γάρ αύτη " πολυμιγέων ενωτις και διχοφρονεόντων συμφρόνησις. » Θταν δ' οι προς άται της πόλεως, άγνοῦσιν ὑπ' ἀμαθίας, ὡς ἐπιρρέει τὰ ἄςρα τη γενέσει καὶ διαπλάσει τῶν ἀνθρωπίνων σωμάτων, και τίνος κυριεύοντος ή σύλληψις γέγονε, τὸ εὖ ήχειρον λαβοῦσα ' ἀγνοῶσι δέ τὰς πρός αλλήλους σχέσεις τῶν ἄςρων, έξ ὧν αἱ ψυχαὶ κατιεύσαι είσκρίνονται είς τὰ σώματα, τήν τε συμπάθειαν καί αντιπάθειαν, πλεοναςμόν τε καί ελλειψιν των τεσσάρων σοιχείων, έξ ών τα σώματα κέκραται, καί τη ήλικία

La pensée de ce passage, qui indique un exemple ou rapprochement, veut dire que les gardiens ou gouverneurs d'une ville, s'ils sont ignorants, donneront de mauvaises lois sur le mariage producteur des générations. Ils doivent savoir l'astronomie et la physique: la première leur fera connaître l'influence des corps célestes, d'où descendent les âmes; dans quel moment les uns dominent sur les autres, ou qu'ils sont en conjonction; quels sont les changements, la majorité et la minorité des éléments, et dans quel temps ils ont lieu. Car dans ce monde les individus, sujets à la naissance et à la destruction, n'ont pas cette perfection que l'univers, ce grand animal, a reçue, qui est sous tous les rapports parfait, comme tous les corps célestes qu'il renferme; la création en est calquée sur un nombre parfait; tandis que les naissances humaines, correspondant à chaque degré et à chaque signe des cercles célestes, sont indéfinies par rapport au nombre et à la combinaison des éléments, ainsi qu'à la participation des forces vitales, sans cesser cependant d'avoir leurs éléments en harmonie, qui donne de la proportion aux sons dissemblants et opposés; car l'harmonie, d'après sa définition, est l'union de la variété et l'accord de ce qui est en désaccord. Lors donc que ces préposés des villes, sans connaître l'influence des astres sur la formation et la naissanée des corps'humains, ni leur domination au moment de la conception, qui par là devient bonne ou mauvaise; ni le rapport des astres entre eux, d'où les âmes descendent pour s'introduire dans les corps; ni la sympathie, l'antipathie et la quantité plus ou moins grande de tel ou tel éléξυμμεταλλάττει, τ΄ και καλὸν περί γάμου νομοθετήσουσι; και πῶς ἐντεῦθεν εὐπαιδίας εὐμοιρήσουσι» αι Αθῆναε; δέον σοφούς ὅντας προλαμβάνειν τὰ ἐναντία συμπτώματα, καὶ ἐπανορθοῦν τὰ τῆς φύσεως, ἐσθοῦς τοῦ σκοποῦ ἀποτυγχανούσης εἰδοῦς ἔπειτα καὶ φυλάργυροι εἶεν καὶ φιλοχρήματοι, καὶ νόμων ἀρπακτήρων ὑποφήτορες, πῶς ἀν πόλεις ἀςαφιάςοι διαμείνειαν;

Αύτη γε δήπου ή γνώμη του Πλάτωνος, δε γε πανταχού των διαλόγων της αμαθίας κατεπανίταται, κακών αίτίαν αποφαινόμενος, και τούτων απαλλαγήν, όταν συνέλθη φιλοσοφία τῷ δύνασθαι, λέγων την άληθη φιλοσοφίαν, ού την ψευδοσοφίαν, ην γε και πανουργίαν καλεί που, έν οίς λέγει την έπιςήμην δικαιοσύνης χωριζομένην καί της άλλης άρετης, πανευργίαν φαίνεσθαι, ού σοφίαν. Τίθ είναδιούς εν τῷ παρόντι έώρα τό τ' ανθρώπινον αίμα διεφθορός ασελγεία, και την καθ' ήμας νεολαίαν ούχ οΐαν τε ούσαν γενναϊόντι φρόνημα λαβείν, αλλ' ήδοναίς έγκαλινδουμένην, και το δουλεύειν τοις πάθεσιν έλευθερίαν είναι μανθάνουσαν, τίνι ἄν δικάιως ἐπέπληξεν, αὐτή, ἡ τοῖς φύλαξι τών πόλεων; δτιμεν ούν αυτη ές ν ή γνώμη του Πλάτωνος δήλου, δτι δε οι σοφοί φύλακες δύνανται προλαμβάνειν τά έναντία τῶν ἀποτελεσμάτων μαρτυρεί και Πτολεμαίος, γράφων πρός Σύρον έν τῷ παρ' ἐμοὶ ἀνεκδότω ἀντιγράφω, επιγραφομένω, τίς ο των βιβλίων καρπός, τάδε: κ Δύναται ο επισήμων πελλάς αποτρέψασθαι ένεργείας α των αξέξων, ότε ές ν ειδήμων της φύσεως αύτων, καί υ προκαριστενιάσει έσιτεν πρό της συμπτώσεως των

ment : leur tempérament, à chaque degré d'âge : ces préposés, dis-je, seront-ils en état de faire de bonnes lois sur le mariage et de doter Athènes d'une belle génération? Ils doivent savoir prévenir les accidents et redresser l'œuvre de la nature, qui par fois n'atteint pas le but qu'elle se propose. Supposez-les encore avares et idolâtres de l'argent, leurs lois ne seront-elles pas basées sur l'injustice? Dans ce cas-là les troubles des villes sont inévitables.

Telle est sans doute la pensée de Platon, qui d'ailleurs dans ses Dialogues crie à l'ignorance, cause de tous les malheurs du monde; et pour l'en délivrer, il en appelle à la philosophie, qui doit être la compagne des potentats: mais c'est de la vraie philosophie dont il veut parler, et non de cette fausse philosophie qu'il désigne sous le nom d'astuce, lorsqu'il dit : Otez aux sciences la justice et les autres vertus, et vous y trouverez l'astuce. Hélas! si Platon venait au monde à l'époque où nous vivons, en voyant le sang humain corrempu, la jeunesse sans retenue, les grands sentiments étouffés, la liberté enchaînée dans l'esclavage des passions, à qui devrait-il adresser des reproches : à la jeunesse ou à ses guides? Quoi qu'il en soit, la pensée de Platon est telle que nous venons de le dire; nous avons ajouté que les magistrats scientifiques pouvaient prévenir les accidents, comme l'enseigne Ptolémée dans son traité inédit, que j'ai sous les yeux, intitulé Le fruit des livres astrologiques, lorsqu'il dit à Syros: Quiconque connatt la puissance des astres peut détourner un grand nombre d'effets funeștes par les moyens qu'il doit employer avant la coinci« ένεργειών. » Τούτων ούν έρμηνευθέντων τήθε, έπιτησωμεν έκάτη λέξει έν μέρει τοῦ Πλάτωνος.

Οτι δέ Βείον γεννητόν τον Κόσμον φησίν, έφθην ανωτέρω τε παραχών τὸν Πλούταρχον μάρτυρα, καὶ αὐτὸς ὁ Πλάτων πολλαχοῦ ἐν Τιμάιω ἀποφάινεται, καὶ ούθενος λόγου προσθείται το λεγόμενον. Αλλά τίς άν είη « ὁ τέλειος ἀριθμὸς ὁ τὴν περίοδον τοῦ Βείου γεννητοῦ « περιλαμβάνων; » Δέθεικται ήμιν ανωτέρω αυτόν είναι τον λς ειθέτις ου πείθεται, έξετάσωμεν εκείνους οίς οί πάλαι ἀπεδίδουν το τέλειον εκ τούτου γάρ φανήσεται ή παρ' ήμων λύσις και της εν Τιμάιω ψυχογονίας άναντίρρητος ὑπάρχουσα: Τίς οὖν ἐςιν ὁ τέλειος οὖτος περιοδικός ἀριθμός; ἄρ' οὖν τὴν κατ' ἐνιαυτοὺς περιφοράν τῶν ουρανίων σωμάτων λέγει, καθ' ήν ἀπό ζωδίου εἰς ζώδιον αποχαθίζανται, ή χαθ' ήν από σημείου είς σημείου; ό γάρ τέλειος περιοδικός χρόνος τε και αριθμός έκ των δλων περιόδων των έπτα πλανητών σύγκειται ή δ' έκας η των πλανητών σχετικώς πρός έαυτην τελεία φησί δο πλατωνικός Αλκίνους \* « Εκ δε πάντων τῶν περιόδων ὁ τέλειος α άριθμός και χρόνος συμπερανείται, όπόταν ἐπὶ τὸ « αὐτὸ σημεῖον πάντες οἱ πλάνητες ἐλθόντες , ταύτην τὴν « τάξιν λάβωσιν, ώςε εύθείας νοηθείσης από τῆς απλανούς « σφαίρας ἐπὶ τὴν γῆν νευόυσης κατὰ κάθετον, τὰ κέντρα « αὐτῶν ἐπὶ ταύτης Βεωρεῖσθαι. » Εςι δ' ή περίοδος αύτη του Κρόνου, ή του μεγάλου ένιαυτου άλλά γε του Κρόνου ές αι ή των λε μυριάδων και χλέ ετών, άριθμοῦ διαιρουμένου μόνω τῷ έ καὶ τῷ ζρκζ • εἰδὲ μὴ, ἔςαι

dence de leurs actions. Après cette explication générale, nous allons donner celle de chaque phrase de Platon.

Nous n'avons pas besoin d'insister sur les mots génération divine; Plutarque nous a dit, plus haut, que Platon désignait par là le monde, ce qui est souvent aussi répété dans Timée. Mais quelle est la période qu'embrasse le nombre parfait? Nous avons démontré plus haut que c'était le nombre 36. Si l'on en doute. examinons ceux que les anciens qualifiaient de cette dénomination, pour trouver celui désigné par Platon; cela prouvera si nous avons bien ou mal expliqué la psychogonie de Timée. Devons-nous entendre par temps et période parfaite la circonvolution des corps célestes qui, partant d'un signe du zodiaque et faisant leurs tours annuels, reviennent au même signe; ou le temps qui s'écoule, quand ils partent d'un point et reviennent au même? Donc le temps parfait ainsi que le nombre qui le désigne doivent être dans la dernière thèse la somme de toutes les révolutions des planètes: ce qui n'empêche pas que celle de chaque planète soit parfaite. Alcinus le platonicien s'exprime ainsi à ce sujet : Le nombre et le temps seront parfaits, quand ils embrasseront toutes les circonvolutions; ce qui aura lieu lorsque toutes les planètes viendront se trouver dans une telle position qu'une ligne perpendiculaire partant d'un point du grand cercle traverse le centre de chaque planète pour arriver à la terre. Donc ce nombre doit être ou la période de Saturne, appelée la grande année de 35 myriades et de 635 ans, savoir 350,635, nombre qui n'a d'autre facteur que 5, et ή των α ατιδ = λδ × βμα σύν ται των άλλων πλανντῶν, κατὰ τὸν προειρημένον Αχιλλέα άλλὰ ταύτην την περίοδον μήπω περιδεδινημένην πεπεράνθαι, αὐτός ό Αλκίνους δηλοί εἰπών συμπερανείται. Κανταίθα πάλιν com her ton he adulton ton the exphoning in hubiast day: nat tot in the hoxogonia o hit at to tenere της ψυχικής εθήλου γεννήσεως, ένταθθα δε  $\delta$  λε  $+ \chi$ λέ του τέλειου περιδικόυ χρόνου του Κρόνου όμως δε ίνα τέλειος ή, έθει είναι λέ μυριάθας Ο του Αλχίνου θέ άριθμός ούλ έφαρμόζει τη διατονική άρμονία, ούτε τῷ Διαγράμνατι \* δείχνυται άρα έτέρα ούσα ή γεννητική περίοδος τής χρονικής, ασυμβάτου ούσης πρός εκείνην ού γάρ ήν χρόνος οπσίν ο Πλάτων πρίν της γενέσεως και κινήσεως τής παγκοσμίου σφαίρας, κεκίνηται δέ τής ψυχής είσελθούσης άχρενες άρα ή της ψυχής γένεσις όπου γε ό αριθμές, είκου του πραγμάτων ύφίς ατο και χάρου και τούτου γε του λέγου την ψυχήν έν Φαιδωνι αγέννητον είρηκε τὰ γὰρ γεννώμενα μετά τὴν του χρόνου καί Κόσμου γένεσεν γεννάσθαι ήρξαντο. Αλλά μή τοι γε προσθέντες βρπή τῷ ιᾶ δχζέ καὶ τριπλασιάσαντες τὸν ιάς ωο ή, εφαντάσθησαν τὸν λεχλή + ά είναι τὸν περιοδικόν τέλειον χρόνου, της προσθήκης γενομένης παρεκτανθείση τη ήμιδιαμέτρω άχρι της άψίδος του έξωτάτου χύχλου; όμως δέ πάλιν οι τουτόν έσεν ή ήμπθιάμοτρος τη περιμέτρω του μεγίσου κύκλου, πρός τῷ καὶ ἀδύνατον την ημιθιάμετρον της περιμέτρου είναι ύποτριπλάσιον, και χρόνου δεάσεσθαι πρός δημιουργίαν της ψυχής υποτριπλασίου του τής περιφερίας ου γάρ δυνατόν αυτής δη-

700,127; ou bien d'après Achille, déjà citée, la somme de toutes les révolutions des planètes, qui est de 641,312 ans, nombre égal à 32×20041. Mais cette dernière période n'est pas encore finie; car Alcinus vient de nous dire, quand ils embrasseront. Il est à remarquer que le nombre 35, indiquant l'harmonie, comme nous l'avons vu dans la Psychogonie, exprime ici des myriades de grande année. Or le nombre 35+1, comme parfait, désignait, là, la création, ici les 35 myriades +635, qui désigneront le temps parfait de la circonvolution de Saturne; mais il aurait fallu que ce fût 36 myriades. Ce n'est donc pas ici le chiffre de Platon, et moins encore celui de la période d'Alcinus, qui n'a aucun rapport avec l'harmonie ni avec le Diagramme. Or la période de naissance est toute autre chose que celle du temps: il n'existait pas, dit Platon, avant la création du monde, ni avant son mouvement circulaire imprimé par son âme; tandis que le nombre pris comme image des êtres devait préexister. Aussi Platon avait-il raison de dire, dans Phédon, que l'âme était incréée : toute créature, toute naissance commence après celle du monde. Cependant n'avait-on pas ajouté 2183 à 114,695, triplé la somme 116,878. et imaginé le nombre 350,633 + 1 pour période du temps parfait, dans l'idée d'allonger le rayon du cercle saturnal et d'en faire celui du grand cercle? Mais le rayon et la circonférence qui forme la période ne peuvent s'accorder : la circonférence est plus que le triple du rayon; ce qui suppose en outre un temps à ce nombre du rayon pour la création de l'âme; car il n'est pas possible que la circonférence désigne la quantité du

λούσης χρόνου, την ημιδιάμετρου μη δηλούν, την γεννώσαυ την περιφέρειαν ουν έςιν άρα ο τέλειος περιοδικός χρόνος, περί ου φησιν ένταυθα ο Πλάτων.

Αλλά μήτοιγε άντι τούτου παραληπτέων την δεκάδα, κατά Πυθαγόραν ούσαν τέλειου αριθμέν; φησί γάρ ό Πρώρος, εὖ ἐν τοῖς πρόσθεν ἐπεμνήσθην· « Τοῦ δέ σε-« βάσμιον είναι τον ζ άριθμον, αιτία ήδε· ή του κοσμο-« ποιού θεού πρόνοια τά όντα πάντα απειργάσατο, γεα νέσεως μέν άρχην και ρίζαν ἀπό τοῦ πρωτογόνου ένὸς « ποιησαμένη · τὸ δὲ χυριώτατον ὅργανον, καὶ τῆς ἀπερ-« γασίας ἀπειληφός, τὴν ἐδθομάδα νομιςέον τῷ κοσμοα ποιφ Βεφ υπάρξαι, συμπληρώσεως δε τελείωσιν καί « κατάκλεισιν εν αὐτῆ τῆ δεκάδι. » Κάντεῦθεν καὶ τὴν τετρακτύν πηγήν ἀεννάου ελεγον φύσιος, καθά δηλεί καὶ Νικόμαχος λέγων α Αένναον γάρ φύσιν την δεκάδα « ήνίττοντο, την οίονεί αίθιον και αιώνιον των δλων « φύσιν καὶ εἰδῶν ὑπάρχουσαν, καθ' ἡν συνεπληρώθη, « και πέρας τὸ ἀρμόζον και περικαλές ατον εσχε τὰ ἐν « Κόσμω.» Αλλά μην η δεκάς έκ των πρώτων τεσσάρων κατά την τετρακτύν σοιχείων, άρα και ό Κόσμος.

Τίς εὖν ὁ τέλεις ἀριθμὸς παρὰ Πλάτωνι ὁ δέκα ἐςἰν, ἢ ὁ τεῦ περιοδικοῦ χρόνου, ἢ δν ἀπεδείξαμεν λς΄; ἀνάγκη γὰρ τὸν τέλειον κόσμον ἔχειν καὶ τελείαν περίοδον ἀπέοικε γὰρ τῷ παντὶ ἀπεῖναί τι οὐ γὰρ ἀν εἴη τὸ πᾶν ὁ Κόσμος καὶ ὀρθῶς ἀρα ὁ Αριςοτέλης τὸ πᾶν καὶ τέλειον μηδὲν διαφέρειν ἔλεγε κατὰ τὴν ἰδέαν. Αλλὰ πῶς ὁ ί ἀριθμὸς ἐφαρμοσθήσεται τῷ Διαγράμματι καὶ τῆ ἐν αὐτῷ ἀρμονία; εὶ δὲ καὶ εὖτος καὶ ὁ τεῦ περιοδικοῦ χρόνου

temps, sans qu'il le soit aussi par le rayon créateur de la circonférence. Or la période de naissance n'est ni dans la révolution de Saturne ni dans celle indiquée par Alcinus.

Peut-être trouvera-t-on ce nombre parfait dans la dizaine de Pythagore. Prôrus, mentionné plus haut, en parle ainsi : « La providence du Créateur commença « par l'unité, base de toute naissance, pour créer tous « les êtres; mais il faut croire que pour achever son « œuvre il lui fallait sept distances, et la dizaine « pour la perfectionner complétement. C'est de là que a les pythagoriens regardaient le nombre 4 comme « source de la nature inépuisable, d'après Nicomaque, « qui dit : Ils entendaient par source inépuisable la « nature éternelle de toutes les espèces d'êtres, expri-« mée dans la dizaine, où tous les êtres du monde ont « été achevés en recevant la forme la plus belle. » Or la dizaine avait pour base le nombre 4, qui désignait les éléments, qui, à leur tour, sont la base de l'univers.

Quel est donc le nombre parfait de Platon: est-ce le nombre 10, celui de la circonvolution des planètes, ou le nombre 36, désigné plus haut? car il est essentiel que l'univers, étant parfait, ait aussi sa révolution parfaite. Serait-il possible qu'il lui manquât quelque chose? alors il ne serait plus une création totale. Aristote avait raison de dire que total et parfait expriment la même chose. Mais le nombre 10 s'appliquet-il sur le Diagramme et sur l'harmonie qu'il présente? Si donc ni ce nombre ni celui de la révolution planétaire

πρός ψυχικήν άρμονίαν άξύμβατος, λείπεται ό λς τετράγωνος του ς, καθά διαρρήδην φησί και Νικόμαχες. « Τη δε ψυχη το παράπαν ουδείς εφαρμόζειν δύναται « μαλλον έξάδος αριθμός. » Φέρει δὲ καὶ Αριςαῖον τὸν πυθαγορικόν μάρτυρα, λέγων « Οτι δε έκτος εξάδος « ἀδύνατον εύρειν έτερον ἀριθμόν των της ψυχικής άρ-« μονίας λόγων πάντων ἐπιδεκτικὸν, καὶ Αριςαῖος ὁ πυθα-« γορικός δείκνυσιν. » Ομως δε καί δ ί έςι τέλειος, εφαρμοζόμενος τη ύλικη δημιουργία και οίμαι ο Πλάτων ενα μαλλον συγκαλύψοι το θεώρημα περίοδον έφη επί του Βέιου γεννητού, γένεσιν δ' έπι των ανθρώπων, θέον τουναντίου. την μέν γάρ των ψυχων περίοδον μεμαθήκαμεν έκ της μετεμψυχώσεως, έπι δέ τη γενέσει τη ποσμική ψυχή ασύμφωνες ή περίοδος, εί μή τις λέγοι περίοδον τό της κοσμουργίας διάς ημα, εί δυνατόν έννοείν άχρονον διάςτημα. καθ' ο τὰ πάντα μετέθαινεν ἐκ τῆς άμορφίας είς μόρφωσιν καί γάρ πάσα μεταβολή περίοδό; τίς ἐςι τοῦ μεταβάλλοντος οίον, ὁ σίτος, ΐνα γένηται άρτος μεταδάλλει εἰς άλευρον, εἰς φύραμα, διέρχεται διά πυρός, καί μεταβάινει είς άρτου καί την διοργάνωσην δέ της ψυχης, καθά δη και το κυρφορούμενον άπο συλλήψεως μέχρι τῆς ἐκτέξεως περιοδεύει μορφούμενον καὶ τὸν διοργανισμόν δε της ψυχής εύτως άν τις καλέσειε διά τό πρώτον και δεύτερον κράμα, διά τε την έκ τούτων, είς γένεσιν αὐτῆς διανομήν, και την ἀπὸ τοῦ κέντρου τῆς γης ώς από ανθρωπίνης καρδίας τινός, παρέκτασιν έως του έξωτάτου μέρους του παντός, οίον κεφαλής, και την περί αὐτὸ περιαγωγὴν ' ὅμως δὲ πάλιν κάκ τούτου συσne sont applicables, le nombre \$6 est sûrement celui de Platon: Nicomaque le dit formellement, en se fondant sur le témoignage d'Aristée le pythagorien, qui parle ainsi: «Il est impossible de trouver un autre « nombre applicable, sous tous les rapports, à l'har-« monie de l'âme. » Toutefois le nombre 10 est, rapporté à la créature matérielle, parfait. Platon, dans la vue d'obscurcir son théorème, qualifie la création de l'âme du monde du nom de période, et celle de l'homme de celui de naissance; il fallait tout le contraire. La métempsycose nous a fournis l'idée de période, qui ne s'accorde pas avec la création de l'âme universelle; à moins d'entendre par période l'espace qui s'est écoulé pendant la création, s'il était possible dans ce cas de séparer l'espace de l'idée du temps qui n'existait pas, lorsque tous les êtres informes prenaient leur forme convenable. En effet toute permutation qu'un objet éprouve est une période : le blé pour devenir pain se change en farine, en pâte, qui passe par le fen et se transforme en pain; il en est de même de l'organisation de l'âme, ainsi que du fœtus, qui parcourt une période depuis la conception jusqu'à la naissance. Il en a été de même de l'âme universelle: elle passa d'abord par les deux mélanges, ensuite par les portions dont elle a été formée, par son étendue depuis le centre ou le cœur de la terre jusqu'à la tête ou la circonférence du grand cercle qu'elle a formé autour de l'univers. Malgré tout cela, Platon semble avoir voulu faire une énigme de son théorème, quoique du reste il soit assez clair dans la comparaison des deux créations. Car la génération κιάσας τὸ ζήτημα ὁ Πλάτων φανήσεται, καίτοι τάγε ἄλλα σοφώτερος αὐτὸς έαυτοῦ: τὸ γὰρ Βεῖον γεννητὸν ὅπλοῦν τὸν ἔμψυχον κόσμον κάλλισα συμβάινει τῷ ἀνθρωπείῳ ἐμψύχω σώματι, καθά περ ἦδη προείρηται.

Του δή τελείου αριθμού ούτως όρισθέντος της του παντός περιόδου, ή και γενέσεως, θεωρητέον, είτι σαφές δύνάμεθα λαβείν περί των κατ' άνθρώπους άμεινόνων καί χειρόνων γενέσεων, ή και περιόδων. Αι γούν περιοδικαί τῶν ψυχῶν παλιγγενεσίαι, κατά μέν Πλάτωνα, φασί, ἐν χιλιοςῷ ἔτει, κατὰ δέ τοὺς πυθαγορείους έν σις έπανακάμπτουσιν είκασι δε οι την χιλιετίαν παραδεξάμενοι πρός ψυχικήν παλιγγενεσίαν ούτω γάρ Κρόνιος ὁ πυθαγορικός εκάλεσε την μετενσωμάτωτιν, φησίν ο Νεμέσιος. έχ τοῦ θεκαθικοῦ κύβου λαβεῖν τοὺνθόσιμον \* οἱ γάρ μόνον εί πυθαγορικεί, άλλά καί οί πλατωνικοί φυσικωτάτην την θεκάθα και τελεςικωτάτην των όντων έπρέσθευον, περί ής φησίν ο Νικόμαχος και Ποτώνην ύιον της Πλάτωνος αθελφής γεγραφέναι βιβλίδιον · οι δε πυθαγόρειοι κατά τόν σις χρόνον μετενσωματούσθαι τας ψυχάς εδόξαζον τῷ είναι χύδον έχ τετραγώνου τεῦ ς αριθμοῦ καὶ ψυχογον:χου νομιζομένου και ζωογονιχού εξοηται δ' άνωτέρω καί τον Πυθαγόραν μετά σις έτη αναβιώναι τεχμαιρόμενοι οίμαι ἀπὸ τῶν σί ἡμερῶν τῆς διεξαγωγῆς τῶνέπταμήνων έμιθρύων, προσυπολογιζομένων και τῶν ς , ἐν αἶς ἀφροῦται καί διαφύσεις λαμβάνει τὸ σπέρμα, και τὸν ὑγρὸν ὑμένα προσπεριθάλλεσθαι φαίνεται, καθά φησιν ὁ Νικόμαχος. Είσηγητής δε της μετεμψυχώσεως δόξης φέρεται Φερεκύθης ὁ Σύριας.

divine, qui signifie ici le monde animé, s'accorde parfaitement avec le corps humain animé, comme nous l'avons déjà dit.

Le nombre parfait de la période ou naissance du monde étant ainsi déterminé, examinons s'il est possible d'éclaireir la période des âmes humaines et les bonnes et les mauvaises générations. Les périodes de la métempsycose, à ce qu'on rapporte d'après Platon, était de mille ans; d'après les pythagoriens les âmes revenaient en deux cent seize ans. Il paraît que ceux qui ont admis en deux cent seize la paingénésie (nom que Cronius, le pythagorien, avait donné à la métempsycose, d'après le rapport de Némésius) se sont fondé sur le cube de la dizaine. Les pythagoriens n'étaient pas les seuls à vénérer ce nombre, les platoniciens pensaient aussi que tout se perfectionne dans la dizaine. Potônes, le fils de la sœur de Platon, au rapport de Nicomaque, avait traité ex professo la puissance de la dizaine. Les pythagoriens mettaient en 216 ans l'incarnation des âmes, parceque ce nombre est le cube de 6, dont le carré est 36, nombre générateur de l'âme, et animateur pour ainsi dire des êtres. Nous avons vu plus haut qu'ils croyaient la renaissance de Pythagore en 216 ans; ils conjecturaient cela des 210 jours des fœtus qui venaient an monde à sept mois; ils ajoutaient les six jours de la conception, pendant lesquels le sperme informe formait au septième jour une écume avec quelques ramifications, et enveloppé d'une espèce de membrane, comme Nicomaque nous le dit. C'est Phérécyde de Syra qui passe pour être l'inventeur de la métempsycose.

Οίδα δέ και τον έκ Κυρήνης Συνέσιον έν τῷ Αιγυπτιακῷ λέγοντα κατά τινας περιόθους καταπέμπεσθαι Θεόθεν άγαθάς ψυχάς πρός σωτηρίαν της άνθρωπότητος • οησί δε τη διττή των ψυχών οὐσία αναγκαίαν είναι τὴν ἀντίθεσιν, ἡν αὶ χαμόθεν έχουσι πρὸς τὰς ἄνωθεν, ἐκ τῆς πλατωνικῆς ψυχογονίας ἀφορμήν ευράμενος • Διμερούς δὲ τῆς παγκοσμίου ψυχῆς ούσης, καί του μέν αγαθού ἀπὸ τῆς άψίδος του σεληνάιου κύκλου έςγ' έπὶ τὸν ἀνώτατον περίκοσμον κύκλον διήκοντος, του δὲ κακού ἀπὸ σελήνης μέχρι γῆς, ανάγκη κατά τινα καιρόν κατιέναι απόρφοιάν τινα τῆς dyaθής μερίδος συγκερασομένης τῆ κακῆ, βιαίας μέν τῆς συγκράσεως, γιγνομένης δε Βεσμώ Αδραςείας άναγκαίαν δὲ ταύτην τὴν κάθοδον γίγνεσθαι κατά καιροὺς, τῷ τὰς πρότερον κατελθούσας συμβαίνειν τὰς πλείςας κατακρατεισθαι τη μερίδι τη χείρονι ομως δε ο χρόνος της καθόδου ἀόριςος, πρὸς τῷ καὶ ἀξύμφωνα τὰ Συνεσίου πρὸς τὰ Πυθαγόρου καὶ Πλάτωνος ἔν τισιν ὁ γὰρ Πυθαγόρας, δήλον δ' έκ του Λοκρού, την ταψτότητα τω έξωτάτω κύκλω, την δ' έτερότητα τοῖς πλανητικοῖς· ὁ δέ Πλάτων έν τῆ κοσμουργία τὸ κράμα πεποίηκεν ἄπαξ.

Φέρεται δέ τις καί δόξα ποιητική παλάιφατος άςρολογούσα, καθ' ήν ό ψυχοφόρος άςήρ, όσον έγγύτερος τοῦ ἀνωτάτου κύκλου, τοσούτον αἱ ἐκ τούτων κατιούσαι ψυχαὶ ἀμείνους, ἄτε πλεῖον ἐλλαμφθεῖσαι ὑπὸ τοῦ ἡγεμονικοῦ τῆς παγκοσμίου ψυχῆς καθὸ δή καὶ διαφορὰ ἀόριςος ἀτομική τοῖς ἀνθρώποις ἐμφαίνεται κατά τε μορφήν καὶ διάνοιαν μηδὲ γὰρ εῖναι λόγον ἀποχρῶντα τῆς ὁμοιότητος,

Synésius de Cyrène, dans son Discours de la Providence, dit qu'après certaines périodes de bonnes âmes descendent d'en haut pour le salut de l'humanité; il trouve indispensable l'opposition des âmes d'en bas avec celles d'en haut, par suite de la différence de leur essence. C'est une idée calquée sur celle de la psychogonie. L'âme est un mélange de la vitalité et de son opposé, qui est la partie passive; la bonne portion occupe les régions depuis le grand cercle jusqu'à celui de la lune, tandis que la portion passive est le partage des régions depuis la lune jusqu'à la terre; il est, dit-il, nécessaire, qu'une portion de bonne âme découle d'en haut pour tempérer celle d'en bas. Le mélange est très difficile, mais l'arrêt d'Adrastie qui l'ordonne est sans appel. Ce mélange s'opère nécessairement après un temps révolu, à cause de la détérioration des bonnes âmes descendues et domptées par les âmes passives. » Il est à regretter que Synésius ne fixe pas le temps de cette période, et qu'il soit en désaccord avec Pythagore, et sur quelques points avec Platon lui-même. Pythagore, d'après ce qui est dit dans Locre, attribue l'identité au grand cercle, dont le mouvement est identique, et la diversité aux cercles des planètes, dont il regardait le mouvement comme opposé; tandis que le mélange de Platon a été fait du temps de la création.

On trouve dans les anciens poètes une opinion fort antique basée sur l'astrologie, d'après laquelle plus l'étoile est rapprochée du grand cercle, plus les âmes qui en descendent sont meilleures, étant plus éclairées par l'esprit de l'âme universelle; ce qui constitue une

έξ έναντίων και άνομοίων του παντός ξυγκεκραμίνου. κάντεῦθεν εὐειδεῖς, ών αι ψυχαι έξ Αφροδίτης κατέρχουται καὶ εὐκ ἀπεικότως ὁ Πάρις πρὸς Εκτορά φησι μή προφέρειν τα έρατα της Αγροδίτης δώρα πολεμικοί δέ, ών έκ του Αρεως έμπορικοί τε και λόγιοι, ών έξ Ερμού \* βασιλικοί δε και φιλισοφικοί, ών έκ Διός \* καθά καί Ομηρος διο γενείς και δίους ώνύμασε τους πάλαι ηρωας \* εύχ ὅτι ξυγγενεῖς εἶεν τῷ Διὶ, ἀλλ' ὅτι ἐκ Διὸς του πλανήτου αι ψυχαι αυτών κατήρχοντο αίδε λειπαί των ψυχών κάθοδει αόριςοι, αορίςων των αςέρων όντων έξ ων κατέρχονται, αλλά και αι κράσεις των έκριθεν ψυχῶν πρὸς τὰς ἐμπαθεῖς ἀορισαίνουσιν ἀνάγκη μέντει τάς ανθρωπίνας ψυχάς μετέχειν έχατέρας της μερίδος ούκ έςι γάρ έπι γής είναι φησιν ό Συνέσιος « μήτινα καί μοτραν ψυχής άλεγον έχοντα.» Καί κατωτέρω δέ περί των μεγαλουργών λέγων, ώς έν καιροίς τακτοίς τούτων ή κάθοδος, τῷ δταν αορίς ω τὸν χρόνον ὡρίσατο, διοπετεῖς μέντοι βούλεται τὰς βασιλικάς ψυχάς· « τοῦτο δ' ές ι, λέγει, όταν βατιλείαν άρμόσωτι, ψυχάς συγγενείς ές δεθρο κατακομίσαντες.»

Ο δε Γαληνος εν τῷ πρός Γαῦρου περί τῆς εἰσκρίσεως τῶν ψυχῶν εἰς τὰ σώματα ἔτι ἀνεκδότῳ εν τοῖς ἐμοῖς ἀντιγράφοις λόγω (1) τάδε φησι περί τῆς ἄνωθεν ἀπορροίας

<sup>(1)</sup> Εκδοθήσεται δε ούκ εἰς μακράν καὶ οὕτος, καὶ ὁ περὶ διπτυνούσης διάιτης μετά γαλλικής μεταφράσεως, καὶ ὁ περὶ δς ων κατά την εμήν περιήγησεν.

diversité infinie dans les individus tant corporelle que spirituelle; il n'y a pas de raison valable de la ressemblance individuelle, l'univers étant formé d'éléments opposés et dissemblants. De là les belles figures reçoivent leur âme de la planète Vénus, les guerriers de Mars, les éloquents et les commerçants de Mercure, les rois et les philosophes de Jupiter. Pâris a dit avec raison à Hector de ne pas lui reprocher sa beauté, qui est un présent de Vénus. Quand Homère appelle ses héros descendants de Jupiter, divins, il entend par là leur âme descendues de cet astre, il ne les faits point parents de Jupiter; quant aux autres âmes, les astres étant indéfinis, ainsi que le mélange de la vitalité avec la partie passive, elles n'ont pas eu une dénomination spéciale. Il faut cependant, selon Synésius, que chaque âme participe à la mauvaise portion. « Il est impossible, dit-il, que les hommes terrestres n'en participent pas.» Et plus bas il avance que les âmes douées de grands sentiments descendent dans des temps prescrits, ce qu'il défini par la particule lorsque; il confirme cependant que les âmes royales descendent de Jupiter : « Lorsque, dit-il, les dieux veulent établir une vraie royauté, ils font descendre ici-bas des âmes qui leur ressemblent. »

Galien, dans un discours qu'il adresse à Gavrus relativement aux âmes qui descendent d'en haut (1), s'exprime ainsi: « Les Chaldéens disaient qu'on voyait

<sup>(1)</sup> Ce discours et celui sur le regime maigre seront publiés incessamment avec une traduction française, ainsi qu'un abrègé d'ostéologic. (Traités inédits, découverts pendant ma deuxième mission)

των ψυχών · « Και των χαλδαίων δε ρεύμα Βείον εξ αιώνος α νοητόν καθοράσθαι φαμένων κατά τά άνατολικά μέρη \* α τούτο δη συνεργεί του Κόσμου και ερέφει, και πάντα « τὰ ἐν αὐτῷ, ψυχάς τε πέμπον οἰκείας ζωργονεῖ. Πάσα « οὖν μοῖρα γιγνομένη κατά τὸν ἀνατολικὸν τοῦτον « τόπου, ός έςι, φασί, ψυχών πύλη και είςπνεια τοῦ « παντός, δυναμούται · λέγεται δέ κέντρον και ώροσκόπος · « και του καθ' εν αρράτου ρεύματος ήρτηται παν τὸ « προκύψαν εκ μητρός, η άλλως επιτήθειον είς ζωογονίαν, « έλπον το οικείον είς ζωότητα ρεύμα εξ αὐτοῦ ψυχής. « δ καὶ ζωής τόπον λέγουσι, τὸ ἀνατολικόν τοῦτο κέντρον.» Εκαςον άρα γεννηθέν έκειθεν την ψυχην έλκει, αὐτίκα της μήτρας προχύψαν ουμόνον δε, άλλα και παν φησι τὸ εἰς ζωογονίαν ἐπιτήθειον ὁπερ εὐκ ἀπέοικε τῷ τινων δοξάσματι λεγόντων πάσαν ύλην πεφυχυΐαν χυμιχώς αναλύεσθαι, και μάλιςα τῷ ήλεκτρικῷ ῥευςῷ τῷ διά πάντων χωρούντι, ήν κατά σύρροιαν ούσιων δυναμένων συγκραθήναι είδοπειηθή, ζωρύσθαι τούθ' όπερ και των αρχαίων τινές αδοξαζον τὰς μελίττας ἐκ ψωφιμίων βοῖκών γεννάσθαι, και έξ ιλύος και σηπεδόνων σκώληκας, καί βατράχους έκ βώλων γηίνων, δμως δε έκ των χαλδαϊκών τούτων, ούτε ο άριθμός των γενέσεων δήλος, ούτε ό χρόνος της μετεμψυχώσεως, ότι αξύναςς των ψυχών ήμέθεξις γίγνεται, του ρεύματος αεί καταρρέοντος, αλλ' ούτε περί χειρόνων ή βελτιόνων γενέσεων σαφέςτι γνώναι **δυνάμεθα το δε και ζωής τόπ**ον και κέντρον τ.ῦ παντός τον μωσαϊκόν παρεμφαίνει παράδεισον. Αλλά μήτοι γε έκ τούτου του κέντρου δρμηθείς ὁ Πορφύριος εν τῷ εἰς

« du côté de l'orient un découlement d'esprit, qui met « en action et fait tourner l'univers : c'est lui qui vi-« visie tous les êtres par les âmes qu'il envoie partout; « tout être qui s'approche de cet endroit, qui est la « porte des âmes et par où respire l'univers, reçoit de « la force. On l'appelle aussi centre et horoscope: « tout être qui sort de la matrice, ou qui est apte à la a vivification, dépend de ce découlement, dont il tire « la portion de son âme. On appelle encore ce centre oriental, pays de vie éternelle. » Or tout être qui naît en reçoit son âme; non seulement celui qui sort de la matrice, mais tout ce qui a aptitude à être vivisié. Cette idée ce rapproche de l'opinion de ceux qui disent que toute matière inorganique comme susceptible d'analyse chimique, si ses molécules modifiées parviennent sous l'influence électrique à s'unir et à prendre par l'attraction une forme voulue par la nature, peut être vivifiée. C'est à peu près la même chose que ce que les anciens disaient, relativement aux abeilles engendrées des cadavres des bœufs, les vers de la boue et de la putréfaction, et les grenouilles des glèbes de la terre. Cependant, d'après cette assertion chaldéenne, on ne peut connaître ni le nombre des générations, ni les périodes des métempsycoses : le découlement de l'esprit vital étant continuel, la participation pour les êtres l'est aussi; on n'y apprend rien par rapport aux bonnes et mauvaises générations, et ce centre de l'univers donne l'idée de paradis de Moïse. Mais ne serait-ce pas d'après cette idée chaldéenne

την πτολεμαϊχήν τετράδιδλον υπομνήματι φησί « έκ τοῦ μεσουρανήματος αἰ ψυχαί κατιάσι; »

Εοικε δ' δ Ευνόμιος έκ των χαλδαίκων τωνδε δρμηθήναι, ήμιτελή τε τὸν Κόσμον δοξάσαι καθ έκάς ην γάρ ήμέραν φησί έ μυριάδας ψυχών ἀπό Θεού δημιουργουμένας τῷ Κόσμω προσγίγνεσθαι • τάχα δὲ καὶ τὸ Ιερὸν λόγιον « ὁ πατήρ μου ἔως ἄρτι ἐργάζεται κάγὼ ἐργάζομαι.» είς τούτο ξυνέτεινεν. Αλλ' έντεύθεν και το ατελές τώ θείω γεννητώ προσές αι, απεναντίως τῷ Πλάτωνι· ος γε τέλειον είδε του Κόσμου ανάγκη γάρ το έτι δημιουργίας δεόμενον απελές είναι, πελειεύσθαι δε προσλαβόν, οδ έδειπο. Εί μέν ούν αι μυριάθες αύται πρός τὰ ἐκ γαςρός προίόντα κατενηνέχατο είςκρινόμεναι, ἔγνως άν αὐτίκα ἡμίν ό ἀριθμός των τε ήμερησίων, και έτησίων γενέτεων, ὑπάρχων  $\ddot{\epsilon} \times \tau \xi = \iota \ddot{\eta}$ , λαμβανομένου τοῦ ἔτους τξ ἡμερῶν. και το πλατωνικόν εν μέρει ελέλυτ' αν Βεώρημα, λαβούσι τα μέν δύο τριτημόρια ιδ έπί των χειρόνων γενέσεων κατα Πίνδαρου εἰπόντα:

Εν παρ' εσλόν πήματα σύνδυο δαίονται βροτοῖς ἀθάνατοι. (Πύθ. Γ'. 145.)

Τὸ ở ἐν τριτημόριον ζε τὰς ἔξ χιλιάδας μυριάδων, ἐπὶ τῶν βελτιόνων, κὰν ἄφθηταν ἡμῖν οἱ μὲν τῶν δύο τυχόντες, καὶ διὰ τοῦτο δυς υχεῖς λεγόμενοι, διπλάσιοι οἱ δὲ τοῦ ἐνὸς καὶ εὖ τυχόντες, διὸ καὶ εὐτυχεῖς καλούμενοι, ὑπιδιπλάσιοι. Εσικεν ἄρα ἐντεῦθεν ὁ Πλάτων, μιᾶλλον δὲ πρὸ αὐτοῦ ὁ Πυθαγόρας, παραδεξάμενος τὴν δυάδα ἐπὶ κακοῦ τέθεικε, καὶ ἐκ τοῦ ὁμηρικοῦ ἐκείνου,

que Porphyre, dans ses Commentaires sur le livre de Ptolémée, aurait dit que les âmes descendent du milieu du ciel?

Il paraît que l'imperfection du monde, soutenue par Eunomius, tire son origine de cette même assertion chaldéenne. D'après ce philosophe, Dieu devait créer par jour cinquante mille âmes; dans un passage des livres saints qui semblerait ne pas s'y opposer, il est dit : « Que mon père travaille jusqu'à ce moment, et moi aussi. » Mais la progéniture divine de Platon se trouve par là imparfaite. S'il reste quelque partie qui ne soit pas encore créée, le monde est nécessairement imparfait; il sera achevé quand elle sera créée. Si ces myriades d'âmes aussitôt créées entraient dans des corps, nous saurions sans peine le nombre des naissances journalières et annuelles; en supposant l'année de 360 jours, nous aurions  $360 \times 5000 = 18,000,000$ , et le théorème de Platon serait résolu en partie; les deux tiers de cette somme seront 12,000,000 de mauvaises générations, d'après Pindare, qui dit :

> Unum ad bonum damna gemina Distribuant mortalibus immortales. (PTT., III, 145.)

et l'autre tiers 6,000,000 de bonnes. Ainsi les malheureuses font le double; leur sort était représenté par le nombre 2, et les heureuses celles dont le sort était figuré par l'unité. Il paraît donc que Platon, et même avant lui Pythagore, regardait comme mauvais le nombre 2, synonyme de l'autre, qui reparaît dans

έκαλεσεν έτερότητα κατ' άντις ροφήν του « Ετερος δε εάων » είς τὸ

.Εσθλών οία δίδωρ ετερος δέτε λυγσ' ών δώρων,

Καί έκ μὲν τοῦ ένὸς ἢ τῆς ταὐτότητος τὸ ἔν, ἐκ δὲ τοῦ ἐτέρου δύο ὁ ζεὺς δίδωσιν, ὡς ἀν εἰ ἔλεγε τὴν δυάδα ἐκ τοῦ ἐτέρου, ἢ τῆς ἐτερότητος, ἢτις ἐςἰν ἡ χείρων μερίς. Δῆλος μέντοι ἐςἰν ὁ Εὐνόμιος τὴν μετεμψύχωσιν, ἡν ὁ Φερεκύδης φασὶν ὼνειρώξατο, λαβών οἰμαι ἀφορμὴν ἐκ τοῦ παρ' Αἰγυπτίοις πάλαι περὶ τοῦ πτηνοῦ φοίνιος μυθεύματος, μὴ παραδεξάμενος, ὑποθεὶς μυριάδων ψυχῶν δημιουργίαν ἡμερήσιον, ἀλλ' οὐ δ' εἰ χαλδαῖοι ὁ δέγε Πλάτων ἀπ' ἐναντίας βάινων Ομήρω τε καὶ Πινδάρω ὑπερέχειν βούλεται τὴν ταὐτότητα τῆς ἔτερότητος, κὰι τοι ἐπ' ἀνθρώπου τὸ ἀτελὲς ἀποδεικνύων κὰν τῆ συλλήψει, κὰν τῆ κυοφορία, ἔν τε τῆ γεννήσει κὰν τῷ βίω.

Κρύψαντες γαρ έχουσι Θεοί βίον ανθρώποισι.

ατελές γαρ καθ' απαντα ό ανθρωπος τό ζωύφιον. Μετέλθωμεν δε τα έφεξης του Πλάτωνος.

« Ανθρωπείω δε (γεννητώ), εν ώ πρώτω αυξήσεις " δυνάμεναι και δυνατευόμεναι (κατά) τρεῖς ἀποςάσεις: » Ϊδωμεν τὰς τρεῖς ἀποςάσεις ἀνάγκη γὰρ πᾶν τὸ γιγνόμενον γίγνεσθαι ἀφ' οῦ, δὶ οῦ, καὶ πρὸς δο πρὸς δε πλείω σαφήνειαν, λάδωμεν τὰ ἐν τῷ δεκάτω τῶν νόμων αὐτοῦ τοῦ Πλάτωνος, ἔνθα φησὶ « Γίγνεται δε πάντων γένεσις, « ἡνίκα ᾶν τι πάθος ἡ δηλον ὡς ὁπόταν ἀρχή λαδοῦσα « ἐς τὴν δευτέραν ἔλθη μετάδασιν, καὶ ἀπὸ ταύτης ἐπὶ « τὴν πλησίον καὶ μέχρι τριῶν ἐλθοῦσα, ἄισθησιν σχὴ Homère, par transposition de mots dans le vers 528:

De l'un les bons; de l'autre les mauvais présents. K. Q.

On voit par là que ni Eunomius ni les Chaldéens n'admettaient la métempsycose de Phérécyde, qui l'avait trouvée dans l'ancienne fable du phénix, oiseau ressuscité après tant d'années. Platon, en opposition avec Homère et Pindare, pense que dans ce monde le bien l'emporte sur le mal, tout en reconnaissant l'imperfection de l'homme dans la conception, dans la grossesse, dans la naissance, ainsi que dans la vie,

Que les dieux n'ont pas voulu faire connaître aux hommes,

d'après Hésiode. L'homme en effet est sous tous les rapports imparfait. Suivons l'expression de Platon.

Mais pour la progéniture humaine, son accroissement dominant et dominé passe par trois distances. Voyons les distances; car dans tout ce qui se fait il y a le point de départ, le moyen et le terme final. Pour mieux comprendre ceci rapportons ce que Platon luimème dit dans le X<sup>mo</sup> Livre des Lois: La naissance de tout être commence par une permutation; en partant du premier point d'existence, il passe dans un second état, et de là dans le troisième, qui suit immédiatement, et qu'arrivé là il frappe les sens des êtres qui en ont. Toute progéniture doit donc passer par ces trois états. Ici Platon s'explique lui-même clairement. Pourquoi a-t-il dit mot à mot la naissance

« τοις αισθανομένεις · μεταβαίνον μέν ούν και μετακινού-« μενον γίγνεται άπαν. » Εν τεύτεις ὁ Πλάτων αὐτὸς έαυτου ές πλάτος ήρμήνευσε. Διά τι την γένεσιν έν πάθει έφη γίγνεσθαι; ότι αὐτίκα τι ἀρξάμενον καὶ κινηθέν εἰς γένεσιν, μεταβάλλει εἰς ἔτερον · μεταδολή δέ, καὶ πάθος, καὶ άλλοίωσις, ταὺτὸν δηλοῖ παρά τοῖς φ:λοσόφοις \* κινήσεις γάρ είσιν έκτινος έις τι εξίταται δε του ένος το γεννώμενον, κινούμενον πρός την δυάδα, ην εί πυθαγόρειοι πολυωνύμως εκάλουν φησίν Ανατόλιος. « Ονόμαζον δ' αὐτήν « χίνησιν, γένεσιν, μεταβολήν, διάιρεσιν. μήκος, αύξησιν, « σύνθεσιν, κοινωνίαν. » Τὸ γ:ῦν κινηθέν εἰς γένεσιν πάσχει μεταβάλλον είς ετεριν διό πάλιν καί υλην ελεγον την δυάδα και πάσης φθοράς αναδεκτικήν το γάρ αὐξανόμεν:ν ελαττούται καί το σύνθετον αναλύεται, καθά καί τις των σοφών Βανατών έφη, « άναλύω έμαντόν είς τὸ πρωτόγονον χάος » ή γάρ αμόρφωτος ύλη χάος ήν, χύθην και φύρθην ὑπαρχόντων τῶν ὑγρῶν και ῥευςῶν καί ξηρών σοιχέιων.

Θωμεν δε, ως εν παραθείγματι, σημείον τι καθάπερ ο Ορφεύς το ώον είς καραθείγματι, σημείον τι καθάπερ πρός γένεσιν τινος εάν αὐτῷ ἔτερα σημεία συνάψωμεν, ἡ παρεκτείνωμεν αὐτὸ, γραμμή ἀπογεννήσεται μετέβαλεν ἄρα τὸ σημείον εἰς ἔτερον καὶ ἰδοῦ ἡ πρώτη ἀπός ασις ἐάν δὲ κατὰ πλάτος συνάψωμεν τῆ γραμμιῆ τοσαύτας ἐάν δὲ κατὰ πλάτος συνάψωμεν τῆ γραμμιῷ τοσαύτας ἐάν δ' ἐπιθωμεν πάλιν τῆ ἐπιφανεία ἄλλας τοσαύτας, ἔσα καὶ σημεία πρώτον, καὶ δσας γραμμάς τὸ δεύτερον, ποιήσομεν

s'opère quand il y a une passion? Parcequ'un être qui naît devient tout autre qu'il n'était des son origine. Par changement, passion, permutation les philosophes anciens entendent la même chose; ce sont des mouvements d'un état à l'autre. L'être qui nait part de l'unité, se dirigeant pour ainsi dire vers la dualité, que les pythagoriens, d'après Anatolius, appelaient mouvement, naissance, changement, division, longueur, accroissement, composition, association. Dans cet état de passage l'être éprouve des changements; il est passif. C'est par cette raison qu'on appelait la dualité matière, susceptible de toute destruction; car tout ce qui croît peut diminuer, et le composé entraîne la dissolution. C'est ainsi qu'un ancien savant, décidé à se laisser mourir par l'abstinence, disait : Je me dissous pour rentrer dans le chaos primitif. La matière informe était le chaos : liquide, fluide, sec, tous les éléments confondus constituait le chaos.

Posons, par exemple, un point, comme Orphée posa l'œuf pour en faire sortir le monde; posons, dis-je, ce point pour en produire un être: si nous y ajoutons d'autres points, ou si nous l'allongeons, il deviendra une ligne. Donc le point subit un changement: c'est la première distance; si nous ajoutons après autant de lignes que les points précédents nous aurons une surface, et la seconde distance; si nous superposons ensuite autant de surfaces égales que de lignes ou de points, nous aurons un cube, et la troisième distance. Pourquoi insister sur un exemple connu de tout le

την τρίπου καθς ασιν, ήτοι του κύθου. Δια τί είν έν τώρος του παισταθήλω παιραθείγματι ένδιαπρίψας είπου, έν μών τη πρώτη αποςάσει σημεία προσθείναι εν θε τη **σευτέρα γραμμάς εν δ**ε τρίτη επιφανείας; [να δείξω ὅτι 😽 ταϊς γενέσεσι τῶν ζώων, ἡ μετάδασις οὺκ ἀμέσως κατά τὸ διπλάσιου, και τριπλάσιου γίγυεται, άλλά κατά μικρόυ εν βαθμώ τε και τάξει το σπέρμα προδαϊνον, προσπεριλαμβάνει τι μύριον ές' αν εξίκηται του διπλασίου. διό και Πλάτων εν τη κοσμογονία, εξέςω μοι ούτω καλείν την ψυχοχονίαν παρενετίθει έν τοις διασήμασι τὰ ἐπόγλοα, επίτριτά τε και ήμιολια. δ θεήσει κάν ταύθαι γενέσθαι έν τῷ ἀμθρωπαγινία, και ἀναπληςωθήναι τῶν αὐτῶν τὰς τρεξε άπισάσεις ου δε γάρ έςι περαιτέςω προθήναι τών τροών οθ γαρ λέγομεν το σερεον τετραχή θιασατόν, άθυνάτου ούσης τοιουθέ τινος σώματος της υπάρξεως, ή έτέρου του κατ' ανθρωπον νούς δεομένης είς κατάληψιν διό φησι « μέχρι τριών έλθουσα, αϊσθησιν σχή τοῖς αίσθανομένοις, » ο έςιν, ίνα παράχη αἴσθησιν τοῖς αἰσθανομένρις ταύτον δε οίς εν Τιμαίω ελεγεν α ίνα άρατος ό ούρανὸς γένηται » ἴνα τριχη διαςατὸν γένηται, καὶ αἰσθάσει υπαπέση. Και του Ομηρον δέ φασιν έγνωνέναι τὰς τρείς εποφάσεις είποντα τριχθά πάντα δέδας αι.

Οτι δε τρεών απος άσεων η διας ημάτων δείται η γένεσες τών δυτων φητί και Νικόμαχος «σύμπασα διε-« ξαγωγή Βείων τε και Βνητών, έκ τε προέσεως, και « ὑποδοχής, και τρίτου ἀνταποδόσεως κρατύνεται. » Ο μέν τοι γε κατωτέρω φησίν, ἐμφανές ατα δηλοί τὸν Λίνον πολύν χρόνον πρότερον τοῦ Πλάτωνος ἐγνωκέναι mende, et poser d'abord des points, ensuite des lignes. et enfin des surfaces? C'est pour faire voir que dans la naissance des animaux, leur accroissement ne s'opère pas dans le rapport double ou triple; le sperme fait des progrès petit à petit, par degré et en ordre; aussi Platon, dans la Cosmogonie (qu'on me permette d'appeler ainsi la Psychogonie), plaçait dans les intervalles des limmes, des sesquioctaves, des épitrites et des hémioles; ce que nous devons faire aussi dans l'anthropogonie pour remplir les trois dimensions, audelà desquelles on ne peut plus avancer; car on ne peut pas dire corps de quatre dimensions, dont l'existence est impossible, ou il faut un autre esprit que le nôtre pour le saisir. Aussi Platon a-t-il dit: arrivé à la troisième distance, il frappe les sens des êtres qui en ont. C'est la même chose que ce qu'il dit dans Timée, afin que l'univers devienne visible; pour qu'il reçoive les trois dimensions et frappe la vue. On dit qu'Homère n'ignorait pas ces trois distances, parcequ'il dit : tout est partagé en trois.

Nicomaque dit aussi que la naissance des êtres s'opère en trois distances: Tout passage de naissance des êtres divins et mortels consiste dans la projection, la réception et la production. Et ce qu'il rapporte plus bas prouve jusqu'à l'évidence que Linus connaissait les trois distances longtemps avant Platon. Les éléments sont quatre, dit-il; leurs trois intervalles sont indispensables, et le nombre septième domine sur

τάς απος έσεις ταύτας λέγει γάρ, « τέσσαρα τα πάντα « τουχεῖα μτρεῖς δε αὐτῷν ἀνῶγκαίως αι μεταξύτητες « ε΄ Ε΄ Αὐνας τὰν κάν ταῦθα ἐπυτρατέιη τῶν ελων "διο καὶ « Λῖνἔς το Θεολόγος ἐν τῷ πρὸς Υμέναον δευτέρω Θεο-« λογικῷ (φαίνεται λέγων ! Τ΄

τίσταρες άρχαὶ ἄπασι τρισίν δισμοίς κρατίονται.

« πῦρ μέν γὰρ καὶ γῆ κατὰ την ιγεωμετρικήν ἀὐαλογίαν Α κὰλληλοις συνηρμόσθησαν; δ πρὸς ἀέρα γῆ, τοῦθ ὕδωρ Α πρὸς γῆν καὶ ἀνάπαλιν. δ πρὸς ἀέρα πῦρ, τοῦθ ὕδωρ « πρὸς γῆν καὶ των ἐναντίων, ων ἐνωτικαί πως αὶ ἀρμο« νίαι μεταξὺ δὲ ἀέρος καὶ πυρὸς πειθω κατ ἔφεσιν γὰρ « καὶ ἀπόμαξιν ἀφομοιοῦταὶ τὰ ἀπὸ ἀξρος μέχρι γῆς τοῖς « τοῦρανίοις καὶ ἀεὶ κατὰ τὰ αὐτὰ, καὶ ὡσαύτως ἔχουσι, « πειθόμενα πως καὶ ὁδηγούμενα τῆ τοῦ ἀρχεγύνου καὶ « πάντα ἔλκοντος ἐφ ἐαυτὸ καλλους φύσει. » Φαίνονται ἄρα αὶ τρεῖς ἀποςάσεις ἐγνωσμέναι τυγχάνουσαι καὶ τοῖς πρὶν Ορφέως καὶ Λίνου ἀγνώςοις ἡμῖν σοφοῖς, καθὰ δὴ καὶ οἱ τέτταρες ὅροι. Αλλὰ τὰς μὲν ἀποςάσεις ἡ τὸ τριχῆ διαςατὸν τῶν ἄλλων ἐατέον, ἐχομένοις τῆς ἀνθρωπείου γενέσεως.

Καταβάλωμεν δη το σπέρμα έν τη μήτρα, ο ύποδεχθέν πρόεισιν είδοποιούμενον άχρι τελεσφορίας και ανταποδόσεως, δηλουότι έν μησιν ζ, θ, η έκτιλισσόμενον τρείς δε και εί χρονο: της γενέσεως αναλόγως ταίς αποςάσεσι. Λέξω δέ τι αὐτίκα περί της μών πλανητών και ζωδίων εἰπρροίας κατι αὐτήν γε την σύλληψην, λέγω δε ήδη, ότι ἐν τη ἀνεκδότω συντόμω πραγματεία τοῦ Πτολεμαίου, ἐπιγρχορμένη τίς ὁ τῶν βιβλίων καρπός, εὐρον και tous les êtres: aussi Linus, dans sa Théologie, liv. 11,1 dit à Huménée:

Les quatre principes sont soutenus par trois liens.

Car le feu avec la terre est en rapport géométrique: la terre est pour l'air comme l'eau pour le feu; et l'inverse, le feu est pour l'air comme l'eau pour la terre. Leur opposition s'unit par l'harmonie: entre l'air et le feu réside l'harmonie, le churme; car c'est par son enchantement que la région, depuis l'air jusqu'à la terre, est empreinte de la ressemblance des êtres célestes, éternels, et toujours les mêmes qui la guide et l'entraîne par la béduté primitive qui attire tout vers elle. Of les anciens savants, dont les noms ne nous sont pas parvenus, mais qui existaient avant Orphée et Linus, connaissaient déjà les trois distances et les quatre termes. Nous laissons de côté les distances ou dimensions des autres êtres; nous ne les rapporterons ici qu'à la naissance humaine.

Le sperme jeté dans la matrice, avance, en se formant, vers la perfection et la production; il se développe dans l'espace de neuf, huit ou sept mois. Il y, a trois temps relatifs aux trois distances. Je parlerais, tout à l'heure de l'influence des planètes et du zo-diaque sur la conception du fœtus. Je dirai en attendant que dans le traité inédit de Ptolémée sur l'utilité des ouvrages astrologiques, je trouve sept différences de temps observées, par rapport à la naissance, sur la première place d'Horoscope relative à la Lune. Qui-

έπτὰ διαφορὰς τοῦ τῆς γεννήσεως ἀπὸ τοῦ χρόνου τῆς συλλήψεως, Θεωρουμένας ἀπὸ τοῦ πρώτου τῶν Ωοοσκόπων τόπου, ἀναφερομένου πρὸς τὴν Σελήνην τὴνδὲ διαγραφὴν τοῦ Ωροσκόπου, πῶς εὖτος λαμβάνεται ἐπὶ τοῦ ζωδιακοῦ κὸ κλου, ὁ βουλόμενος ἰδέτω ἐν τῆ τετραβίβλω τοῦ Πτολεμαίου, ἔν τε τῆ παραφράσει τοῦ Πρόκλου, κὰν ταῖς ἐρμηνείαιςτοῦ ἀνωνύμου καὶ Πορφυρίου. Λέγει δ' ὁ Πτολεμαῖος «Ταὐτης τῆς ἀναφορᾶς τεθείσης, ἀπὸ τῆς συλλήψεως, « ἄχρι τῆς ἐκτέξεως, γεννήσεται κατὰ τὸν Ωροσκόπον « ἡ ἔκτεξις διὰ νυχθημέρων,

« Καὶ οῦτω μὲν ἔχει καὶ τὸ ἀπὸ τῆς σελήνης κατὰ τὴν « ἔκτεξιν γνώρισμα, εὐρισκομένης εἰς ἔκας ον τῶν δηλω- « θέντων τόπων. Δεὶ δὲ πρὸς τοὐτοις καὶ τὴν ἐκ τόπου « εἰς τόπον ταύτης διάς αστιν καταλογίζε σθαι, καὶ οῦτως « ἀκριδές ερον καταλαμβάνειν τὴν ποσότητα τῶν νυχθη- « μέρων έξ αὐτῆς τῆς σπορᾶς μέχρι τῆς ἐκτέξεως. « Εςι δὲ καὶ ἔτερον σημεῖον παρατηρήσεως, ὅπερ δεῖ « παρατηρεῖν μετὰ τὴν τῆς γονῆς σύλληψιν \* κινεῖται « γὰρ τὸ ἔμβρυον, ὅταν πληρωθῆ νυχθήμερα ὁ, π, καὶ ζ΄ \* καὶ εἰ μὲν εἰς τὰς ὁ, γεννᾶται ἐπταμηνιαῖον \* εἰ δὲ

conque veut connaître la description et l'usage d'Horoscope, pris sur le zodiaque, n'a qu'à lire l'ouvrage Quadrapartitum de Ptolémée, la paraphrase de Proclus, et l'interprétation d'Anonyme et de Porphyre. Voici le passage de Ptolémée: « La différence ainsi « établie depuis la conception jusqu'à la naissance, « celle-ci aura lieu, d'après l'indication d'Horoscope, « en jours et en nuits:

```
« dans la première place en 270 et ^1/_3 , « dans la seconde — en 275 ^1/_2 et ^1/_3 , « dans la troisième — en 278 et ^1/_3 , « dans la quatrième — en 280 ^1/_2 et ^1/_3 , « dans la cinquième — en 283 et ^1/_3 , « dans la sixième — en 285 ^1/_2 et ^1/_3 , « dans la septième — en 286 et ^1/_3 .
```

« Telle est l'indication sur les maissances qui résulte « de la lune observée dans les places désignées. Il « faut en outre calculer les distances d'une place à « l'autre pour avoir plus exactement la quantité des « jours écoulés depuis la fécondation jusqu'à la nais- « sance. Il est bon encore d'observer qu'en partant de « la conception l'embryon commence à se mouvoir « dans soixante-dix, quatre-vingts ou quatre-vingt— « dix jours. Si le mouvement s'opère en soixante-dix « jours, le fœtus sortira au bout de sept mois; s'il a « lieu en quatre-vingt-dix jours, l'embryon sera porté « ceuf mois. La portée de celui qui se meut en quatre-

« είς τὰς ζ, εννεαμηνιαΐον το δε είς τὰς ή κινηθέν, « γεννάται οπταμηνιαΐον, και οὐ ζωογονεῖται. »

- Περί δὲ τῆς τελευταίας ταύτης παρατηρήσεως καὶ Ϊπποκράτης εν τοῖς περί έπταμήνου φησί • Το δή σπέρμα ούτω καταβληθέν ανάγκη κατά τὰς τρεῖς ἀπιςάσεις αὐξηθηναι ότι δὲ ἦν πρότερον ἐν τῷ ἐγκεφάλω καὶ νωτιαίω μυελώ, ή εν τω αίματι κατ' Αρισοτέλη, ου τής παρούσης ὑποθέσεως, άλις δ' ἡμῖν ἔχει, ὅτι σωμάτιον ἐν μήτρα καταδέβληται, έλαχίσας λαδών τάς τρεῖς διασασεις αίπερ άλλως ούχ άν συςαίεν είμη έν τέσσαρσιν δροις \* σημείον γάρ και γραμμή, και έπιφάνεια και σερεόν η κύδος απαν άρα σώμα, ως εφαμεν, κατά πάσας τρεῖς ἀπος άσεις ἀφίς αται μόνας, και καθ' ἀρμονίαν, ὡς ἐν Τιμαίω φησί Πλάτων, καθ' α δή και τον ανθρωπον εν ταῦθα ὀψόμεθα, ὡς ἐκεῖ τὸν Κόσμον ἡ δ' ἀρμονία ἐν τρισί και αύτη ύφίς ατο ' ώς εν τῷ Διαγράμματι Ζ φαίνεται, τη διά δ΄, τη διά έ, και διά πασών ει δε καί σφαιροειθές έςι το σπερματικόν μόριον φύσιν γάρ έχει τό ρευςου σταιρούσθαι εραγγίσι καταπίπτου ' ό δε Γαληνὸς ἐν τῷ πρὸς Γαῦρον, δν ἔφην ἀνέκδοτον σφαιροειδώς φησι περιελίττεσθαι ύπο του ύμένος το σπέρμα εξρηται περί του ύμένος εν τοις εμπροσθεν, ότε περί του αριθμου ς λόγος ήν αλλά και Ιπποκράτης έν τῷ περί φύσιος παιδός • Αύτη δέ ή γουή σρογγύλη ές ίν έν ύμένι. Αλλ' ούκ αν, εί μη καί τὸ έν μήτρα καταβληθέν έσφαιρεύτο. ή δε σφαίρα σχήμα έςι το τελειότατον, και των άλλων σχημάτων περιεχτικώτατων οἱ τέσσαρες δροι. πάλιν άναφανήσονται συνυπάρχοντες τρισίν άπος άσεσι, κέντρεν,

« vingts jours est de huit mois; mais il n'est pas « viable. »

Le dernier cas a été aussi observé par Hippocrate, dans son traité de Septimestri. Donc le sperme ainsi déposé, son accroissement doit s'opérer d'après les trois distances; s'il existait dans l'encéphale, dans la moelle épinière ou dans le sang, selon Aristote, ce n'est pas là la question qui nous occupe; nous considérons seulement le sperme déposé dans la matrice avec ses trois petites distances, qui ne peuvent exister sans les quatre termes : le point, la ligne, la surface et le solide ou le cube. Or tout corps existe, comme il a été dit, par ces trois distances, et par l'harmonie, ainsi que le dit Platon dans son Timée; ici nous trouvons les trois distances dans l'homme, comme nous les trouvons là dans le monde animal; mais l'harmonie consiste, comme on le voit dans le Diagramme Z, en trois, en épitrite, en hémiole et en sesquioctave, qui forment le diapason. Si ensuite nous admettons la molécule de sperme sphérique, car tout liquide tombant par goutte reçoit cette forme; et Galien, dans son traité inédit, déjà cité, adressé à Gavrus, dit que le sperme est enveloppé dans une membrane de forme sphérique, de même qu'Hippocrate, dans son traité De Natura pueri: Ipsa autem genitura rotunda est impellicula; ce qui n'aurait pas lieu si le sperme avait une autre forme : celle-la étant la plus parfaite, embrasse toutes les autres; si, dis-je, nous admettons la forme sphérique, nous verrons aussitôt reparattre les quatre termes avec leurs trois distances: le centre,

διάμετρος, εμβαίδου, περιφέρεια παὶ το σπερματικόν σφαιρίδιον αὐτίκα ἡμῖν φανήσεται ἐλάχιςον δυνάμει κοσμίδιον \* σφαιροειδής γάρ καὶ ὁ Κόσμος. Αλλαμήν οἱ τέσσαρες όροι αναλογούσι τοῖς τέσσαρσι, σοιχέωις ών τα ξύμπαντά είσι σύγκρημα των δε δ σοιχείων, οί δ παρ' Ιπποκράτει χυμοί εικάζουσε δε εί παλαιοί φυσιολόγοι τῷ μέν γῷ ἡ τῷ ξηρῷ τὰν μέλαυναν χολάν. τῷ δὲ ψοχρῷ ἡ ϶δατι, τὸ φλέγμα τῷ 📤 ὑγρῷ ἡ Δέρι, τὸ αίμα και τῷ Βερροῦ η πυρί, την ξαυθήν χολήν, έξ ών χυνών Ιπποκράτης ξυμπήγνυσι καὶ τὰ σώματα, ὧν ἐκ τῶν ςερεωτέρων τὰ ός Ε΄, έκ δε των άλλων ξυμπλάττει τὰ μαλ κώτερα, καί τοι του Αριςοτέλους διισχυριζομένου έχ μόνου αίματος τά σώματα γίγνεσθαι τοῦτο γάρ φησιν αὐτά τρέφει καί αύξει, άπανταχού διτινούμενον φαινομένων τε άλλως και των δ΄ χυμων εν ταϊς φλεδοτομίαις, και του όρωδους φλέγματος εν αυτώ και τος μελαίνης χολής.

Τό δὲ τὰς τρεῖς ἀποςἀστις · οὐδὲν δὲ διαφέρε: καὶ διαςάστις λέγουν ἡ διαςήματα, κὰν τῆ κυσφορία φαίνεσθαι μαρτυρούσιν οἱ παλαιοὶ τῶν Ἰατρῶν, λέγοντες διαπλάττεσθαι τὸ ἔμβρυον κατὰ τὴν πρώτην, ἐπὶ μὲν τῶν ἀρρένων ἐν λ΄ ἡμέραις · ἐπὶ δὲ βηλέων ἐν μ΄ · διαμορφοῦσθαι δὲ πάλιν τὰ μὲν ἄρρενα ἐν ζ΄ ἡμέραις · τὰ δὲ βήλεα ἐν ρκ΄, ὅτις ἐςιν ἡ δευτέρα ἀπόςασις · καὶ ἡ τρίτη ἄχρι τῆς ἀνταποδόσεως, ἡ τῆς γαςρὸς προελεύσεως · φησὶ δὲ καὶ Ἰπποκράτης ἐν τῷ περὶ φύσεως παιδίου · « ὁκόταν « ἀ δ τὰ ἄκραι τοῦ σώματος ποῦ παιδίου ὁζωθῆ ἔξω, καὶ « αὶ ὅνυχες καὶ αἰτρίχος ἐφριζώθησαν, τότε δη καὶ κινέετα, « α καὶ ὁ χρόνος ἐς τοῦτο γέγνοται τῷ μὲν ἄρὸενι τρεῖς

le diamètre, l'axe et la circonférence, et le globe spermatique paraîtra un petit monde in posse. Le grand animal, le monde, est aussi sphérique. Or ces quatre termes ont du rapport avec les quatre éléments dont l'univers est composé, et correspondent avec les quatre humeurs d'Hippocrate. Les anciens physiologues saient rapporter la bile noire à la terre, la phlegme à l'eau, le sang à l'air, et la bile jaune au calorique. C'est de ces quatre humeurs qu'Hippocrate forme le corps humain : les molécules terreuses forment les os. et les autres les parties molles et liquides. Cependant Aristote soutient que c'est le sang qui donne l'accroissement, parcequ'il se répand dans tout le corps pour lui porter de quoi se nourrir. D'ailleurs la sérosité de flegme, les substances bilieuses et celles des autres humeurs se manifestent dans le sang, comme on le remarque dans les saignées.

Les trois distances, intervalles ou dimensions, sont distinguées pendant toute la grossesse, d'après l'assertion des suciens médecins: ils assignent à la première distance, pour la formation du fœtus masculin trente jours, pour le fœtus féminin quarante jours; à la seconde distance leur formation est de quatre-vingt-dix jours pour le masculin, et de cent vingt pour le féminin; à la troisième, le reste du temps jusqu'à la naissance. Quum itaque extremitates corporis pueri foras ramos sparserint, et ungues ac pili radices egerint, tunc jam etiam movetur, et tempus ad hoc fit, masculo quidem menses tres, femelle vero quatuor, sic enim ut plurimum contingit. (Hippocrate, De Na-

α μπνες, τη δε Απλεία τέσσαρες ωδε γαρ ως επί το α πλείς ον συμβαίνει.» Και όρα μοι παλιν την των πυθαγορείων αγχίνοιαν καν ταῖς τῶν ἐμβρύων ταὐταις ἀποστάσεσι ταῖς μεν γὰρ τῶν ἀρρένων τὸν) γεωμετρικόν λόγον ἐφήρμοσαν ἔςι γὰρ λ: ζ: σό; ἡ γίει ἐκτῦ ταῖς δὲ τῶν Απλέων τὸν ἀρμονικὸν, λαβόντες τὰ ἐν τῷ Φροσκόπω ἀνωτέρω σπή ά/γ νυχθήμερα, ἔςαι γὰρλή: ριή: σπή.

Επιςάσεως δε άξιον και το έξης το έν περιθεωρίω τοῦ ις των Αετίου του Ορφικίου εν τω αρχαίω περγαμινώ αντιγράφω « Δὶ ἡν αἰτίαν τὰ ζ καὶ θ΄ μηνιαῖα ζωογο-« νεύνται, τὰ δὲ ὀκταμηνιαῖα καὶ δεκαμηνιαῖα οῦ; Κείοθω « τὸ τρίγωνον ΑΒΓ (Πίν. ΙΕ . σχ. F), έχον την μέν « AB μενάδων δ΄, την δε ΑΓ μογάδων έ την δε ΒΓ  $\alpha$  μονάδων  $\gamma'$  \* κατά γοῦν τοὺς πυθαγορείους, οἱ μὲν. « περισσοί ο γ΄ καὶ ὁ έ, ἄρρενες · ὁ δὲ δ΄ καὶ οἱ λοιποὶ « Βήλυες · πολλαπλασιάσθω ο δ΄ έπι τον έ · και το έ « ἐφ' ἐαυτὸν · καί εἰσιν ὅλα μέ · ταῦτα πάλιν ἐπὶ τόν ς · « τὸ ήμισυ τοῦ ἐμβαδοῦ τοῦ τριγώνου πολλαπλασιασθέντα, « γίγνονται σό, άπερ περιέχουσι μήνας θ' πάλιν τὸ γ « ἐπὶ τὸ έ, καὶ γίγνονται ιέ, καὶ τὸ δ ἐπὶ τὸ έ, καὶ « είσι κ' όμου de λέ ταυτα d' επίς, και γίγνονται « σί à περιέχουσι ζ μήνας.» Ταῦτα, καὶ εὐθέν περαιτέρω φησί περί των οκταμήνων καί δεκαμήνων δτι άριθμός έπ' έκεινων ἀσύς ατος; έάν γάρ λάδωμεν την ΑΒ ώς ς, ο άριθμητικός λόγος οιχεται έν τοις ζ: δ : γ, προς τῶ καὶ ἀριθμὸν προκύπτειν, τῆς πράξεως ὁμόιως γενομένης τον 360, χρόνον δωδεκαμηνιαΐον εάν δε πάλιν λάβωμεν

tura pueri.) Il est à remarquer ici la sagacité des pythagoriens sur le calcul des trois distances; ils appliquèrent sur les masculines le rapport géométrique 30:90:270 ou 3:9:27, et sur distances féminines le rapport harmonique d'après les observations d'Horoscope, 38:118:288.

La note suivante que j'ai trouvée en marge du seizième discours d'Aétius Orphicius, dans un ancien manuscrit en parchemin, n'est pas moins curieuse. Pourquoi les fætus de 7 et de 9 mois sont viables et ceux de 8 et de 10 ne le sont pas? Soit un triangle tel que ABF, tabl. 15, fig. F, ayant les lignes AB divisées en h, AF en 5 et BF en 3; or d'après les pythagoriens les nombres impairs 3 et 5 se rapportent au genre masculin, le nombre pair h au féminin; multipliez h avec 5, et prenez 52: la somme en est 45, qui, multipliés avec 6, la moitié de l'aire du triangle, vous donnera 270 jours, qui font 9 mois. Multipliez ensuite 3 avec 5 = 15; ajoutez 7,  $h \times 5 = 20$ , et vous aurez 35, qui multipliés avec 6 vous donneront 210 jours, qui font 7 mois. Voilà tout le contenu de la note : elle ne dit rien relativement aux fœtus de 8 et de 10 mois, parcequ'il n'y avait pas de nombre pour les expliquer. Si l'on divise la ligne: AB en 6, le rapport arithmétique dans 6: 4:3 n'existe pas, et le calcul fait nous donne 360 jours, qui font 12 mois. Si ensuite l'on divise AB en 4, le rapport arithmétique dans 1:4:3 est aussi détruit, et l'opération faite nous donne 168 jours, qui font 5 mois et 3/5 : il n'y a ni 8 ni 10 mois; donc ces fœtus ne

την ΑΒ ώς δ' οιχομένου τοῦ αριθμητικοῦ λόγου, προκύψει και αριθμός ρξή, α ποιούσι έ μηνας και γ / ε ... εύτε όκταμηνος, ουτε θεκάμηνος άριθμές ' διά και τὰ ἐκτάμηνα και δεπάμηνα άζωγύνητα, μη δυτος άρθμου είπονιςτιου, ούτο φάναι, της εκείνων υπάρξεως επεί δε οι αριθμεί κατά Φιλόλαον εἰκόνες τῶν ὄντων, τὰ γοῦν ἀνε κόνιςα καί ἀνυπός ατα. Αλλά μήτοιγε οι περί Πυθαγόραν έχ τῶν τριῶν της κυσφορίας αποςάσεων δρμηθέντες, και κατά το τριχή διας ατον θεωρήσαντες, και άρμονίαν περιάψαντες, τό τε παν και τα έν αυτω εδημιούργησαν; Το δε δή αξιόλογου, ότι οί τῶν πυθαγροείων ἀριθμοί εἰκόνες τῶν πραγμάτων, έγενουτο ιδέαι του Πλάτωνος ιδέα δε και είκών συνώνυμα · διαφέρουσι δέ, ότι τὰ μέν τῶν ἀρθικῶν ἀνυπός απε έν τη φύσει, τα δε πράγματα ύπος ατά εμπαλιν δε τά των ιδεών, αύται γάρ ύπαρκται φύσει, τά δε πράγματα ενύπαρκτα κατά Πλάτωνα συνάδει δμως ἄμφω τά συςήματα τῷ πράγματα μή είναι, μή δντων ἀριθμῶν μηδε ιδεών, και ανάπαλιν. Και ταυτα μέν έχέτω τηδε.

Το δέ γε δυνάμεναι καὶ δυνας ευόμεναι πρὸς τους πλάνητας ἀναφερόμενον καὶ τὴν ἐπικράτειαν μέν τευον σοιχείων, καὶ χυμῶν, ἤτταν δέτινων παρεμφάινειν, ἄπασαι τῶν παλαιῶν αὶ φυσωλογικαὶ βίδλοι, ἤ τε περὶ ἀναλογίαν τοῦ ἱπποκράτους δεικινόυσιν, ἐν αἰς καὶ κατ' ἀναλογίαν τοὶ ς ειχεῖα φαίνονται συγκρινόμενα, γῆ πρὸς ὑδωρ, ὡς ἀὴρ πρὸς πῦρ' καὶ ὡς περ ἐν Λογικῆ καὶ Αλγέδρη φαμὲν δύο ἀποφασεις ποιεῖν κατάφασιν, οὐτω κὰπὶ τῶν ςοιχείων ἔφασαν, τὰς μίξεις τῶν ἐναντίων εὐνρασίαν ἐργάζεσθαι. Φησὶ δὲ καὶ ὁ Δαμάσκιος

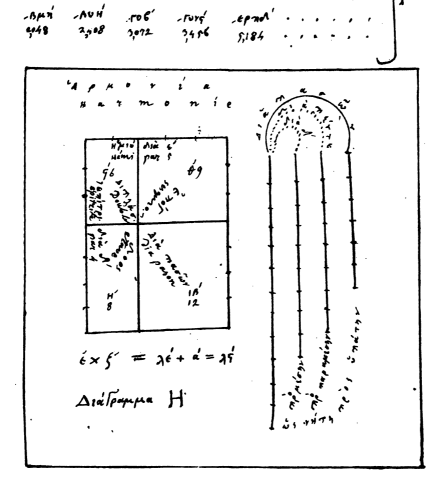
sont pas viables, parcequ'il n'y a pas de nombre qui désigne leur existence. Or d'après Philolaus les nombres sont les images des êtres; par conséquent pas d'image pas d'être. Mais ne pourrait-on pas dire que les trois époques, distances ou dimensions des fœtus avaient suggéré aux pythagoriens l'idée de les appliquer sur l'harmonie, et de créer ainsi l'univers et les êtres qu'il renferme? Ce qui est encore curieux, c'est que les nombres que les pythagoriens regardaient comme les images des êtres sont les idées de Platon. D'ailleurs idée et image sont des mots synonymes, la différence consiste en ce que les nombres n'existent pas dans la nature, tandis que les idées sont réelles et les êtres en sont les images. Mais les deux systèmes s'accordent en ce que les êtres ne peuvent pas exister sans les nombres et les idées, et vice versâ.

Les termes étominants et dominés qui se rapportent aux planètes expriment aussi la prépondérance d'une partie des éléments et l'impuissance de autres. Tous les traités des anciens physiologues, et celui d'Hippocrate sur les éléments, nous en donnent la preuve; on y voit leur combinaison basée sur leur rapport; la terre pour l'eau, comme l'air pour le feu. On dit que le mélange des éléments contraires constitue le bon tempérament, comme on dit en dialectique : deux négations font une affirmation; et en algèbre : le produit de deux quantités négatives est affirmatif. Damascius, dans ses Commentaires sur le 1 du ciel d'Aristote, parle ainsi : Il faut se rappeler quand même, absolument parlant, l'essence ne peut pas naître des

ἐν ταῖς εἰς τὸ περὶ οὐρανοῦ Α΄ παρεκδολαῖς · « Μεμνησθαι « ἐἐ χρὴ, ὅτι κὰν πρώτως ἡ ϲὐσία μὴ ἐξ ἐναντίου « γένηται, μὴ δὲ κυρίως εἰς τεὐναντίον φθείρηται, διὰ « τὸ μὴ εἶναι οὐσίαν ἐναντίαν, ἀλλά πρῶτον μὲν ἐκ τῆς « οἰκείας ξερήσεως, ἔπειτα διὰ τὰς τῶν ἐναντίων γενέσεις « καὶ αὐτὸ τὸ γίγνεσθαι ἴσχει · καὶ αὐ πάλιν διὰ τὰς τῶν « ἐναντίων εἰς τὸ ἐναντίεν φθορὰς τὸ φθείρεσθαι . ὅτι γὰρ « ἐν τῷ σπέρματι καὶ καταμηνίῳ ποιότητες καὶ ποσότητες, « εἰς ὰς πεφίνασιν ἐναντίας ἐαυταῖς οὕσας, τὰς τοῦ « ἀνθρώπου μεταδάλλουσι, τότε τὸ εἶδος τοῦ ἀνθρώπου « παραγίνεται · καὶ πάλιν ἔταν πλεονεκτησάντων τινῶν « παραγίνεται · καὶ πάλιν ἔταν πλεονεκτησάντων τινῶν « ὑπενεχθῆ τὸ ὑποκείμενον, τὸ φθείρεσθαι · ἄλλως δὲ οὖ. » Αρ' οὖν οὐ σαφῶς ἐν τούτοις ἡρμήνευται τὸ δυνάμεναι καὶ δυνας ευόμεναι τοῦ Πλάτωνος;

Ότι δὲ καὶ τὰ οὐράνια σώματα δυναςεύουσι καὶ δυναςεύονται ἐπιρρέοντα κατά τε τὴν σύλληψιν, καὶ κυοτρορίαν, καὶ γένεσιν, τὶ δεῖ καὶ πολλὰ λέγειν, γνωςοῦ ὅντος του πράγματος ἔκτε τῆς Πτολεμαίου τετραδίδλευ, καὶ ἐξ ἄλλων γεναθλιακῶν, καὶ ἀποτελεσματικῶν, καὶ καταρκτικῶν καλευμένων, ά διεσώθησαν ἀποφυγόντα τὸ παρανάλωμα πυρὸς γενέσθαι, ὶταμώτερον περὶ τούτου τοῦ Ἰουςινιανεῦ νομεθετήσαντος; εὶ γάρ μηδὲν ἄλλο, ἀλλὰ πρὸς έρμηνείαν τῆς παλαια; σοφίας οὐκ ἄντις ἀξυντελῆ καὶ ταῦτα δικαίως Θείη ὁ γοῦν Πτολεμαῖος ἐν τῷ περὶ γάμευ λόγῳ καὶ τέκνων, διαλαμβάνει περὶ τοῦ εὶ ἔξε: τὶς τέκνα, καὶ ὁπόσα, ἔνδοξα ἡ ἄδοξα, ὅμεια ἡ ἀνόμοια, ἐπισινῆ ἡ ἀσινῆ, κτλ καὶ ὅτε περὶ σπερικάτων λέγει, καὶ ἀλλαχοῦ.

nivaf B Table 2 14 20 67 67 0 216 -75 ser se new 2 188 25 Kpite 20 192 2 /w/m de 286 mit 28 Josef Do A Spite De N 2 zvripovádo T. L. C. N. C. S. C. E. E. E ₩±n 768 مكايا ard' 90¢ 976 \$16° 314 1,024 -AUH ראמ. '6 og.



. . 

## τών κατόρου Γενεσικρί ΔιαΓραμμα πράτωνος

| z $$                                           | b letter                                  | S.                                                | miraz [                                              |
|------------------------------------------------|-------------------------------------------|---------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| کوسیار کا                                      | D. A. W.                                  | CV4 P                                             |                                                      |
| * A 12 A                                       | 2/ 4/                                     | Ro at Ta-                                         | <b>.</b>                                             |
|                                                | 7 2                                       | 91/2/3/                                           | E 71/7. 700 A                                        |
| To.                                            | No. Was                                   | W 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1           | Διπ. του Α.<br>Ημ. του Δ<br>επί. του Ε               |
| 1                                              | 34 20 2 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | 14. 01 14 1.                                      | 2/17. ΤουΔ<br>Επι του Η<br>Άρμ. ανά                  |
| aps drá                                        | ** ( **                                   | 19:5' 16                                          | 7 7 1 m · Tã H                                       |
| 10 A 1 ETTO F 8 A 1 TO 16 A 16 A 17 16         | 15 12 p                                   | 14 / 1H > /                                       | Hμ1, τού   Α<br>Επί του   Β<br>Διπ. τῦ   Α           |
| 4P1-14                                         | KAL KAL                                   | 14. 16 KT                                         | Emi · TV 16<br>αρμ. ανα<br>Σιπ. 7816                 |
| 2 Prot. KA                                     | KE IN KE I'                               | 10%                                               | HA) TO 1H<br>TPIN TO IA<br>EMI TOU K.                |
| 1 2 3                                          | KH C K4 0 /                               | 7/67                                              | Δ1π. τδ Κ.<br>τρπ. τδ 1€<br>μμι . τδ ΚΓ<br>μρι . ανα |
| And Andrew Alamar                              | ATY AAW                                   | 14.201 A 5 2. 2. 2. 2. 2. 2. 2. 2. 2. 2. 2. 2. 2. | o'aTeen To H<br>DIM To Ho Kr<br>Tpim. To I H         |
| 47 X E 4                                       | 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1     | 14.75 NE 2                                        | AITI TEKZ<br>HIM TEKO                                |
| A S. V. S. | Ta'AE Koopolor                            | K.M.MHVZ,                                         | -13                                                  |



Jour 3

G€ 40.5 36V

Enos

PB WE WAY

اهدع

PIT NE PURS

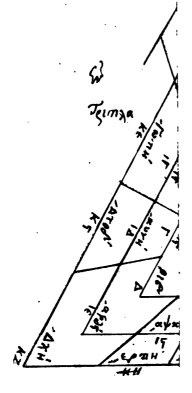
Enor

DK TO CH

PEYMADISTU TO A' E'TEI THE XYF OXYMMI; MANHER T. T THANKEYOU

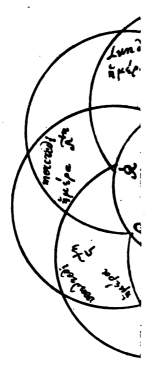
• 

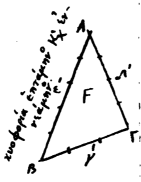
EED. EFFED



| あくごり                                                                                                            | A                                         | B  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|----|
| Araya's                                                                                                         | 100 E                                     |    |
| الم المرافعة | 120                                       | HE |
| 2 3                                                                                                             | 1.36                                      | 14 |
| 10124 - 4 X                                                                                                     | 7.60                                      | 12 |
| , ŠŽKE                                                                                                          | P. S. | K  |
| 100 p                                                                                                           | E. 82                                     | 10 |
|                                                                                                                 | 1A                                        | 7  |

|   |  |   |   | • |   |  |
|---|--|---|---|---|---|--|
|   |  |   |   |   |   |  |
|   |  |   | • |   |   |  |
| • |  |   |   |   |   |  |
|   |  |   |   |   |   |  |
|   |  |   |   |   |   |  |
|   |  |   |   |   |   |  |
|   |  |   |   |   |   |  |
|   |  |   |   |   |   |  |
|   |  |   |   |   |   |  |
|   |  |   |   | , |   |  |
|   |  |   |   |   |   |  |
|   |  |   | • |   |   |  |
|   |  |   |   |   |   |  |
|   |  | • |   |   |   |  |
|   |  |   |   |   |   |  |
|   |  |   |   |   |   |  |
|   |  |   |   |   |   |  |
|   |  |   |   |   | , |  |
|   |  |   |   |   |   |  |
|   |  |   |   |   |   |  |
|   |  |   |   |   |   |  |





on les vors vans -

asperus Juptions, I mu, it platon.

our nombre de p K (20)

our nombre de p K (20)

cipyi fuit nous Jonne de vocie folution 137,486 Daus la Johns Z Z les t

• • • •

exophia has reges too 2 Diagraph les ) oux termos irrecto. occo yould 4 18 (9) et 14 01 555. onethe. upphlor of Nuoir AlaperTPUF & 1. EEE E 4

4384, goi est 384 = 55 613104, se traws entre la termon PIA et PR il Mate innter Comme mous l'avient prouve dans notre courage de le faire étail pre platen dovoit sainteen au terme 120 PK; con leabs de promon term

M. Myu

. . • • .

• 

·

•

.

• 

. . . • • . , • •

• • .

