

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

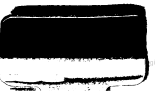
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Mason R. 139.



Google

Digitized by Google

•

Digitized by Google



•



# Geschichte der Philosophie

### bargestellt

# nach den Fortschritten ihrer wissenschaftlichen Entwickelung

#### von

# Jakob Friedrich Fries,

Doctor ber Philosophie und Medicin, Großherzogl. Sach. Geb. Hofrath und ordentlichem Professor der Physik und Mathematik zu Jena, correspondirendem Mitglied der Königl. Akademieen der Wiffenschaften zu Berlin und München.

Erfter Band.

Scio me veram intelligere philosophiam.

Spinoza.

### Halle,

Derlag der Buchhandlung'des Daifenhaufes.

### 1837.



the partition and the

٤.

# Contra Actions

(a) ano 2000 di secondo en la construcción en la seconda de la seconda de la seconda de entre en la seconda de la seconda de la seconda entre en la construcción de la seconda de entre en la construcción de la seconda de entre ent

### 141. 12 3. 12

an and part of the second s

The second se

aux 1市が行っていた。 「Aux」



# **Norreb**e

Bei bem großen Eifer, mit welchem jest bie Unfern Die Geschichte ber Philosophie in allen ihren Theilen bearbeiten, finde ich mich angetrieben auch bie Ergebniffe meiner vielfahrigen Betrachtungen und Untersuchungen in Diefem Gebiete mit in Die allgemeis nen Discuffionen zu bringen. Sier in ber Einleitung habe ich bafur ohne Polemif meinen befondern 3wect festzustellen gesucht. Ich fage, die Geschichte der Philosophie bedarf für die früheren Zeinen grofer philologischer Vorarbeiten, und immer werden für fie bann die beiden Intereffen neben einander beftehen : ein eigenthumlich philosophisches, welches Die Entwickelung ber philosophischen Wiffenschaften felbst beabsichtigt und ein geschichtliches bingraphifches, welches die Manner fennen lernen will, bie in diefer Entwickelungsgeschichte der Philosophie thatig waren. Sch nehme mir nur die eigentlich philofophische Aufgabe zum Zweck, fur bie ich meine

″ Ձ

neue Unsichten geben und verfolgen zu können. Die philologischen Vorarbeiten betreffen vorzüglich die griechische Philosophie, hier wird, besonders seitdem Brandis seine Geschichte der griechisch=römischen Philosophie bekannt macht, wenig erhebliches mehr fehlen. Ich habe nur wenig eigenes zu geben Ge= legenheit gesunden. Erweizerung der biographi= schen Untersuchungen lag aber ganz außerhalb mei= nes Zweckes.

Was nun die eigentlich philosophische Aufgabe an die Geschichte der Philosophie betrifft, so such ich in der Einleitung zu zeigen; wie die innere Entwickelung der philosophischen Wissenschaften eigentlich den Geschen der sogischen Fortbildung des Verstandes als den Geschen der Fortbildung seiner Selbsterkenntniss unterworfen sei, und also in den Stufen der Fortbildung der Dialektik bestehe. Der phikosophische Geist entwickelt sich aber in der Geschichte in und mit dem Wölkerleben und so zeigt er sich, vielfach von äusteren Verhältnissen in der Geschichte abhängig, im Großen in den Entwickelungen der Weltansichten und Lebensansichten der Denker.

Diesen meinen Gevanken werde ich hier noch zu vergleichen haben mit den jest vorkommenden Umforderungen an die Geschichte der Philosophie und mit dem, was in der Geschichte der Geschichte der Philosophie für unsere Aufgabe schon geschehen ist.

Bei diefer Selbswertheidigung muß ich zuerft bebenten, daß die Hauptintereffen der Philosophie

IV

die religionsphilosophischen sind. Bei ber Bearbeitung besonderer philosophischer Disciplinen fann man wohl durch einfeitige gaffung der Aufgeben auf un= tergeordnete Beise in Streit gerathen. Ein scharf= finniger Ropf tann fich z. B. verlieben in die reine bemonstrative Formenlehre ber Logif, wie jest unfer Drobisch, und fich barum die Aufgabe der gangen Wiffenschaft zu eng stellen; ein anderer vertieft fich eben fo mit Borliebe in die ontologischen Begriffsbeftimmungen, wie hegel in die aristotelischen, und nimmt biefe fur bie gange Wiffenschaft, auch treffen mannigfaltig abnliche Frrungen die Salfung ber Aufgaben der Politik und Lefthetik, aber alle diefes wird weniger durchgreifend auf das Ganze der Beschichte ber Philosophie wirken. Im Ganzen entfcheidet doch die religibfe Weltansicht. In Diefer nun vereint fich die wiffenschaftliche Glaubenslehre mit ber Mythologie. Aber unter benen, bie uberhaupt an philosophischen Ungelegenheiten Theil nehmen, walten brei wefentlich verschiedene Intereffen; bem einen gelten vorherrschend rhetorische, bem aubern poetische, dem dritten erst eigentlich die wissen-Rednern und Dichtern ift ber geiftreis schaftlichen. che Spruch und die lebendige Gedankenbewegung en= siehender, auf vollkommene Klarheit und Scharfe ber Dialektik werden fie weniger Werth legen, und wer zu genau darüber verhandelt, wird ihnen laftig. Dem poetisch Betheiligten wird auch in philosophis schen Dingen der Reichthum der Phantasie vorwal=

tend gelten, so daß er die genaue Scheidung der Mythologie von der eracten Lehre nicht einmal mag. Dagegen ist nun mein Interesse das streng wissenschafzliche, ich will zusehen und nachweisen, wie diese strenge Wissenschaft der Philosophie erwachsen und ausgedildet worden ist. Die rednerisch lebendige und fräftige Darstellung der Sedanken gilt biographisch bem einzelnen Denker zu Lob und Verdienst; für sich aber nicht im größen Entwickelungsgang der Philosophie selbst. Die Mythen gelten der Gez schichte der Philosophie, so lange der philosophische Gedanke sich noch in ihnen bewegt und so lange er sich noch von ihnen loswindet, sür sich allein aber niche. So fallen sie nur der Dicktung anheim.

Durch diese meine Meinung komme ich denn in Widerstreit mit manchem ausgezeichneten Denker, der selbst große Verdienste um die Geschichte der Philosophie hat.

Manche scheinen sogar die Geschichte der Phi= losophie ähnlich wie eine Schmetterlingssammlung zu betrachten, sie haben an den Meinungen der Philosophen ihre Freude, wie an bunten Träumen der Phantasse mit dem Kinde im Liede

> Marienwürmchen setze dich Auf meine Hand, auf meine Hand, Ich thu' dir nichts zu Leide; Will nur deine bunten Flügel sehen, Sunte Flügel meine Freude.

¥1

Un einen Streit zwischen Wahrheit und Irtthum wird bei diesen kaum gedacht; fie meinen wohl, Die Mahrheit sei vielgestaltig, jeder habe recht. Rahe bei diefer Laune steht die Meinung anderer, unsere Geschichte wurde an Geist und Leben verlie= ren, wenn bie Philosophie zu einer ftarren Wiffenschaft zu Ende gebildet werden könnte. Ullerdings eine gewiffe Urt von Geift und Leben, aber nur folches, bas fich im Rampfe mit bem Frethum bewegt, wärben wir verlieren, bagegen werden wir aufboren zu taumeln und zu fchwindeln, und werden lernen in Einverständniß mit einander zu benten. Dies fer Vorschlag gleicht mir ganz bem eines Feindes ber Mathematik, der fagen wollte : "bleibt mir weg mit eurem durren geistlosen Einmaleins, es wird schon einmal ein großer Beift erwachen, ber euch mit bo= herem Aufschwung ber Gebanten zeigt, daß zweimal funf auch mehr als Zehn fein konne. Go wie jever Menfch feinen Regenbogen fieht, foll auch ein. jeder sein Einmaleins haben. " --- In der That hat, sogar noch einfacher als in der Mathematik, jede philosophische Disciplin, Logik, Metaphysik, Ethik und Religionsphilosophie, ihre abgezählten Srundbegriffe und Grundfaße, die mit eben fo fester: Nothwendigkeit in ber Bernunft bestehen und zum wiffenschaftlichen Bewußtfein gebracht werben follen, wie die mathematischen Mahrheiten.

Mit diefem letten muß ich Schlaiermacher und feinen Freunden entgegen treten. Der fraftige Nebner, ber gelehrte und scharffinnige Denker har an mancher Stelle mit Entschiedenheit dieses veniam damus pokinnisque visissin, nentlich Jedem seine philosophischen Meinungen freizulassen, nicht nur, wie es ber Gebildete sich zur Zeit noch wohl muß ges fallen lassen, für die gesellige Unterhaltung, sondern felbst für die Wissenschaft gesordert und daher des philosophischen Wissenschaft eine solche proteusartige Natur zugeschrieden, die sich nie werde festhalten lassen, sondern in beständigen Unwandlungen ers scheine. Deffen Unrichtigkeit meine ich klar einzus fehen, indem ich die feste und sichere Wahrheit den Philosophie felbst kenne.

Dabei versteht man aber auch leicht, wodurch Schletermacher und feine Freunde ju diefer Uns ficht geführt worben find. Der nothwendige Ents wickelungsgang in der Beschichte der Philosophie gebe von einfeitigen Unfichten und anfangs unvermeiblie chen Reblern zu immer mehr entwickelten und fehler: Um dies nun zu schildern muß der freieren fort. Geschichtserzählter feine eigne Unficht von ber Philos sophie zum Maaß nehmen, mit dem er vergleicht. Ift aber biefe feine Unficht noch unvolltommen und fehlerhaft, fo wird er auch die Geschichte der Phis losophie unvollkommen auffassen und zum Theil falsch beurtheilen. Much die Erzählung der Geschichte der Philosophie als Wissenschaft hat wieder ihre Geschichte und nothwendige Stufen ihrer Fortbilbung. Das laftige biefer falfchen Darstellungen fruherer

15

Lehren, welche sich bei den ersten Bearbeitern der Geschichte der Philosophie finden, scheint mir vorzüglich Schleiermacher auf die richtige Unfors derung geführt zu haben, Jedenn sein Necht zu lasfen, und ihn nicht in unstre Weisse zu übersehen. Dasür ging er aber zu weit, wenn er dann die Durchbildung der Philosophie zur festen, sichern Wilsenschaft und somit den Ubschluß der eigentlichen Geschichte ver Philosophie: als unmöglich voraussehte.

Ich behaupte also im allgemeinen erstens, niemand, der die Philosophie selbst nicht kennt, kann die Seschichte der Philosophie verstehen. Jeder kann nur in Vergleichung mit feiner Ansicht von der Philosophie die Seschichte der Philosophie auffassen.

Zweitens, noch mehr fest, die Schilderung bes Entwickelungsganges in der Geschichte der Philosophie eine eigne Ansicht voraus, nach der gemessen wird. Drittens, niemals aber sollte der frühere Lehrer so angeschen werden, als ob er schon mit unferer Dialektik gedacht hätte; wir dürfen seine Lehre nicht nach unserm System aufstellen und am wenigs then mit unsern Consequenzen ausscühren.

Die ersten von diesen Unforderungen bringen mich in Streit mit zweien unferer vortrefflichsten Bearbeiter der Geschichte der Philosophie, nemlich Ernst Reinhold (Handbuch der allgemeinen Geschichte der Philosophie in drei Banden), und heinrich Ritter (Geschichte der Philosophie),

indem biefe meinen, ber Unpartheilichkeit wegen nicht nach einem eigenen Snftem meffen zu burfen. Ich aber meine, man kann bas lettere gar nicht vers meiden, und die Unpartheilichkeit fordert nur, jeben Lehrer unverfälfcht in feiner Delfe fprechen ju laffen, aber fobann nach bem allgemeinen Entwickelungsgang feine Einfeitigkeit und feine Sehler nachzuweisen. Go fomme ich mit Ernft Reinhold weniger in Collifion, weil feine Darstellung, acschmactvoller als die früheren, eine gemeinverstands liche Erzählung beabfichtigt, und weniger bei dem Entwickelungsgang und der Rritik verweilt. 9n> beffen wurde ich, beim Alterthum vorzüglich, doch nicht immer mit ihm stimmen, weil et 3. B. bei Darftellung ber Lehren bes Platon und Uriftoe teles unvermeidlich nach feinem Maaße meffen muß, obgleich er besonders in der neuen Philosophie ber unpartheiischen Darstellung febr treu geblieben ift.

Weit mehr finde ich mich in Widersteit mit dem gelehrten und scharffinnigen Heinrich Ritter, weil diefer dem Entwickelungsgang der Geschichte felbst genauer folgen will, dabei aber Unterschiede unferer neuen Dialektik schon den ältesten Lehren unterlegt und demgemäß ihnen zum Theil Consequenzen zuschreibt, welche nur der neuen Dialektik gehören. So stört mich bei ihm gleich von Unfang die Weise, wie er von unserer neuen Unterscheidung der dynamischen und mechanischen Physik bei den er-

Digitized by Google

X

sten jonischen Lehren die Unwendung versucht hat, und in ahnlicher Weise mehreres.

Die größten Berdienste um bie Sammlung ber Materialien zur Geschichte ber Philosophie haben gewiß Brucker (historia critica philosophiae 1742 -44 und zum zweitenmal 1766-67 in 6 Quarts banden) und Tennemann (Geschichte ber Philofophie 1798 - 1819 in 11 Theiten). Mit dem alten Brucker werde ich mich leicht friedlich abfin-Bei biefer ersten Sammlung bes Materials ben. war noch kein Entwickelungsgang im Ganzen zu ver-Naturlich begeht er fehr oft ben Sehler, folgen. alles nach feinen Bolfifchen Unfichten zu faffen, und befonders nach deren einfeitigen Confequenzen will= führlich auszuführen. Tennemann bagegen bat fchon fehr treffende Unfichten über ben Entwicke= lungsgang bes Ganzen, aber Einsicht in die Geschichte ber Dialektik fehlt ihm boch, besonders für Die Zeit ber Griechen. 36m ift Bruder's Seb= ler in anderer Beise zum Theil geblieben, baß er alte Lehren nach dem Fachwert moderner 21bftractio= nen und Aufaaben ordnet und mit willführlichen Confequenzen nach neuerer Dialektik ausführt. Dies nothigt mich, fo vielfach ich ihm auch in der Beurtheilung der Fortschritte recht zu geben habe, boch in ber Darftellung mich ganz von ihm zu trennen.

Für mich habe ich dann besonders noch die histoire comparée des systèmes de la philosophie von de Gerando zu nennen, deren Verfasser den Faden seiner Untersuchungen besonders in der Entwickelung der Lehre von der menschlichen Erkenninks festhält, und damit eine der meinigen sehr nache liegende leitende Marime befolgt, und demgemäß vieke scharksinnige Erläuterungen des Fortganges in der Geschichte giebt. Leider stimmt freilich für die Zusammenfassung des Gauzen sein Erfahrung s= philosophie genanntes Philosophem zulest nicht mit demjenigen überein, welches ich für das richtige halte, und dadurch werde ich in der Beurtheilung der neuesten Philosophie zu Ergebnissen gesührt, welche sehr von den seinigen abweichen.

Im Großen zeigt sich ber Lauf ber Dinge in der Geschichte der Philosophie überhaupt fo deutlich, daß wir darin alle ziemlich zusammenstimmen, nur Die feinere Auffassung bringt ben Streit, So finde ich mich in dem fonderbarften Verhaltnif gegen Se= Segel giebt in ber Einleitung ju ben Dis gel. chelet = Begelschen Borlesungen über die Befchichte ber Philosophie Die Bedeutung berfelben gaus eben so, wie ich sie schon vor sechenndzwanzig Jahren in den Beidelberger Studien (Jahrgang 1810) angab. Die Geschichte der Philosophie ift die Entwickelung ber Selbsterkenntnif bes Verstandes. Uber dieser Verstand ift mir der im geselligen Leben ber Selbstdenker fich fortbildende Menschenverstand, während Begel fich dabei ben allmählich zum Bewußtsein kommenden Weltgeift benft. Dadurch kommen wir dann in der Erzählung ber Beschichte

der Philosophie voch wieder ganz auseinander, wies wohl ich in fehr vielen seiner Anforderungen an die Geschichte der Philosophie mit ihm übereinstimme. Uns trennt vorzäglich zweierlei.

Zum ersten nur eine eigenthumliche Unbeholfenheit Hegel's, seine eignen Gedanken klar aus: zusprechen, welche jest noch von manchen seiner Schuler veroundert wird. Dies trifft hier seine ganze Vorstellung von der Entwickelung des Welt geistes.

Der Verstand steht felner Ratur nach unter gewissen nothwendigen Gesehen, nach denen sich feine Selbsterkenntniß stufenweis entwickelt muß, wenn in der Geschichte irgendwo diese Entwickelung bis zu einer gewissen Stufe gelungen fein sollte: Uber für ben wirklichen Fortgang in der Geschichte kann man nie voraussagen, wann und wo eine nene Stufe werde erreicht werden; dies lerne ich mut durch die Etzählung.

Es liegen nemlich in bem natürlichen Entwicke lungsgang des Selbstdenkens allerdings Veranlaff sungen zu Fehlern, welche früher unvermeidlich bes gangen wurden und die erst fpåker verbeffert werden konnten, aber dies sind nicht die einzigen, welche bei der Fortbildung der Philosophie begangen werden. Nach außeren Bedingungen im Volkerleben werden an den meisten Orten und Zeiten die philosophischen Angelegenheiten unbeachtet liegen gelaffen, es gez schieht nichts für sie; nur felten einmal werden sie von einer Gelehrtenrepublik wieder lebendig ergriffen und fortgeführt. Uber ob dann der einzelne Mitfprechende fördert oder schadet, hängt noch von vielen Umständen ab. Er kann irren, zurückbleiben, verkehrte Dinge versuchen aus Mangel an Talent, aus Eigendunkel, aus Mangel an Fleiß, Ausdauer, Umsicht oder auch, weil er unglücklich an einen Vormann kam, der ihn schon irre führte oder bei unreifen Unsichten festhielt.

Dies ist nun so einleuchtend, daß wenn ein Freund Segel's fo wenig vornehm ware, mir auzuhören, er mohl erwiedern murde, lehrt denn das Segel nicht felbst, schilt er nicht die "schlubrige Gotteslehre " Des Epifureers bei Cice= ro (S. 29.), schilt er nicht die Geschichtschreiber ohne philosophischen Geist (S. 44.), das "Geschmöge" derjenigen, die von neuer Philosophie und Modephilosophie sprechen, tadelt er nicht bart genug ben Bruder, Tennemann und andere. Darauf wurde ich ihm aber entgegnen, jest, nach= bem ich bir es gefagt habe, fiehft bu es auch fo an, aber Segel bleibt durch feinen Nothwendigkeits= aberglauben (wie Lucke bas Ding gut genannt hat) an eine fo unbeholfene Rebe gebunden, daß mit ihm die Sache nie flar werden fann. Die Sa= che bleibt immer die nemliche, wie bei dem Unglucks: fpruch : ", was wirklich ift, ift vernunftig. " See gel fagte bas in ber Rechtslehre, um ben Boben zu ebnen, auf dem er feiner Schönen die Rofe zum

Lanze bietet, fpåter in der Sinleitung zur Enchklopadie lenkt er aber ein und erklärt: ich nenne eben nur das vernünftige wirklich, was nicht vernünftig ift, ift nicht wirflich. Darauf antworten wir: ja, Befter, wir haben bich lange verftanden; beine Spras de past gut jum Schwäßen, aber schlecht jum Den-Du meinst, mas Gott thut, bas ift wohlgefen. than, es bleibt gerecht fein Wille. Wir aber fagen dazu, was Menfchen thun, ift nicht immer wohlgethan, fondern gar oft fehlerhaft und irrig. Menn wir uns nungim Staate bevathen über Landftande oder Eifenbahnen, fo wollen wir nicht dem großen Eifenfchmidt, ABeltgeift rathen, ber wird feinen Sams mer schon ohne uns führen, sondern uns ift es um ben fleinen Manschenverstand zu thun und um ben Rath, was biefem zu thun das rechte und taugliche fei. Diefe beiden Fragen gehen in beiner Rebe ftets verwirrt durcheinander und ohne Unterscheidunge ADenn ber Beld gefeffelt liegt, fo fagit bu nicht, er folle frei sein, sondern nur: ber Befesselte ift eben ber Freie, aud ber Freie der Gefesselte, die Mothwendigkeit ift aben bie Freiheit, und die Freiheit die Dothmendigkeit. Damit meinft bu tieffinnig bas an und fur fit Gein des Denkens felbft zu benken, uns icheint bagegen deine Runft zu philosophiren nur Die Runft, ben Unfinn auf den furzeften Quebruck au bringen.

Diefer Rothwendigkeitsaberglaube und die Uns beholfenheit der Rede, welche fich mit dem nothwenBig und zufällig in der Geschichte nicht zurecht finden tann, fort uns auch bier unfere Angelegenheit. Begel felbft fagt (G. 50.), bas Banze ber Befchichte der Philosophie ift ein in fich nothwendiger, confequenter Fortgang; er ift in fich vernunftig, Die Zufälligkeit muß burch feine Idee bestimmt. man mit dem Eintritt in die Philosophie aufgeben. Wie die Entwickelung der Begriffe in der Philosophie nothwendig ift, fo ift es auch ihre Beschichte. Das Fortleitende ift die innere Dialettif ber Gestal-Und einer feiner Schuler commentirte dies tunaen. tteulich gegen Branbis: ber Weltgeift, ber fich in ben verschiedenen Spftemen auf eine nothwendig fortichreitende Weife manifestirt , and gerade fo mas nifestitten mußte, wie et fich manifestirt bat, läßt feinen Plas für die Annahme wirklicher Rüchschritte und für bie Möglichfeit, baß frembentige Einfluffe ber Wiffenfchaft der Philosophie eine andere Riche rung gaben, als welche ihr wegen ber Immanenten Dialeftill zukoramt. ..... int in a statty an

Dirig es nun hier mit der innetit Dialektik der Gestätzungen oder mit der immanenten Dialektik stei hen, inde es wölle, das sehen wir und ein, daß wenn es dem Weltgeist einmal gestelte viesen Gang ju gehen, er gewiß getade aus gehen werde den recht ten Weg ohne Fehl und Ladel. Uber wie steht denn dagegen die Geschichte der Philosophie? War von war er einmal ein geistloser Geschichtschreiber, hat hat er an bem "Geschwöge" über Modephilosophie Antheil ? Doch wohl nicht? Man theilt lieber die Ruckschritte in der Geschichte der Philosophie (wie die Geheimenrathe) in wirkliche und nichtwirkliche, und erklärt alle in der Geschichte wirklich vorfommenden für nichtwirkliche. Aber noch mehr, hielt benn ber Meltgeift sich im Ernst einmal mit Thales für Waffer, mit Berakleitos für Seuer, mit Uriftoteles für ben, ber täglich ben Simmel im Rreise herumführt, bann wieder mit ben Stoikern für bas Seuer und bie Vorfehung aber zugleich auch mit Epikuros für den, der gar nicht ift? Das ift sonderbar! Der Weltgeift muß ent= weder der Alte überall und nirgends, oder sonft ein drolliger spaßhafter Gesell fein. Mein! wer wird fo verwegen und unbesonnen fein, von einem fo hohen Herrn fo leichtfinnig zu fprechen! Stille! Er ift wohl gar bas Werben des lieben Gottes felbst!

So scheint mir dieser Traum die trubseligste Carricatur jenes Glaubens, daß der Mensch Got= tes Ebenbild sei.

Ich habe damit nichts zu schaffen, verstehe aber wohl, wie der Menschengeist sich selbst stufenweis fortbilden kann, jedoch nicht leicht ohne viele dazwischen fallende Mißgriffe und Irrthumer.

Wir schreiten vor in der Geschichte, aber nur so lange der Verstand bei besonnener und gesunder

Rraft bleibt. Bei diefem Vorschreiten werden mans che unvermeidliche Mängel nach und nach verbeffert, aber noch weit mehr zufällige Frrthümer liegen das zwischen. Demgemäß habe ich in der Geschichte der Philosophie dem Fortschreiten des gesunden Verstandes und seinem Rampf mit dem Frrthum zu folgen.

So widerftreitend indeffen bier meine und Se= gel's Ansicht von ber Geschichte ber Philosophie erscheinen; wurde uns bies boch in ber Darstellung ber Geschichte felbst nicht fo weit auseinander fubren, wenn wir nicht zweitens ganz verschiedene 21n= fichten von ber Entwickelung ber Selbsterkenntniß felbst hatten. Bier fennt Begel die eigne Entwickelung des menschlichen Denkens in den Fortschritten von ber Unschauung zu ben verschiedenen Stufen ber abftracten Vorstellungsweisen fast gar nicht, und in diefen liegen boch die Hauptunterschie= de im Philosophiren felbst. Begel laßt die pfncho= logischen Unterscheidungen ganz weg und führt fie nur auf die leeren ontologischen des an sich, fur sich, an und für fich zuruck, nach benen auf eine febr un= bestimmte Weise alles auf den unbeholfenen Grund: gedanken bezogen wird, wie Gott allmablich fich felbst finde, indem er feine 3dee zum Gedanken, fei= nen Gedanken zum Begriff erhebt. Im Gegenfaß ber Philosophie gegen Mythologie und Religion fagt mir Hegel (S. 100.) ganz recht : "bei dem Rin= be ift die Vernunft auch vorhanden, sie ift barin, aber es ift bloße Unlage; in der Philosophie aber ift

es uns um die Form zu thun, bag biefer Inhalt in Die Form des Gedankens heraus gefest ift. Die abfolute Form ber 3bee ift nur ber Gebante. Die Philosopheme, bie implicite enthalten find in ber Religion, geben uns nichts an; fie muffen als Bebanken fein." Allein, was bies beiße, als Gebanke fein, bleibt mir bei Segel zu unflar. Es fann biel Glaube, Gitte und Diecht, viel Unertennung ber Tugend im Leben eines Bolfes auch explicite ausgebildet und gebacht fein, ohne bag baraus Philosophie wird. Philosophie fangt erft ba an, wo ber einzelne Denfer felbsibenfend nich bie gragen nach ber Mahrheit ftellt; mit ber Forfchung ber Selbstdenker fangt bie Philosophie an, in ihr allein entwickelt fie fich weiter. Go fann fie oft von aus: warts ber ju Weltansichten und Lebensansichten gefubrt werben, welche fie forschend aufnimmt, ohne fie erforicht ju haben, indem bie Entwickelungen bes Familienlebens, bes Staates und ber Religion in der Beschichte neue Unfichten bringen, Die auf bem Dege ber Forfchung nicht gewonnen, fondern nur hintennach geschüßt werden. Diefes Rriterium ber Wiffenschaftlichkeit aller Philosophie laßt fich in ber Segelichen Beife nicht fcharf faffen, und baber verlieren mir fast alle ihm eigenthumlichen Combina: tionen bie fcharfe Bebeutung.

Ueberhaupt hat Segel mit feiner starren ontologischen Dlalektik nur den psychologischen Satalismus wieder aufgefaßt, in welchen Fichte allmah=

lich feine Ichlehre verwandelte, und welchen Schel= ling inzwischen mit einigen von Jakob Bohm geborgten bunten Teppichen verzierte. Diefer Sata= lismus macht bas Gefet der menschlichen vernünftigen Thatigkeit zum Princip bes Dafeins ber Dinge, und verwandelt die ganze Philosophie in die Fabel, wie bie Sottheit einem Schickfal ber Gelbsterkenntnif unterworfen, die Welt habe schaffen muffen, um boch allmählich zum Selbstbewußtfein zu gelangen. Diese Phantasie ist bann auch bas einzige Princip, nach welchem Begel und die Seinigen bie Geschichte ber Philosophie, ber Religion, ber Menschbeit auffassen. In einem gleichsam fomnam= bulen Zuftand feben sie nur, was biefen Traum beruhrt, und alles andere werden sie nicht gewahr. Daber ift mir mit ein besonderer untergeordneter Zweck meiner Bearbeitung der Geschichte der Philo= fophie, diefen Phantasien entgegen zu wirken, an welche in unfret Zeit fo viele Mube und fo manches Salent verschwendet wird.

xx'

Mein Hauptzweck bleibt aber, die Begebenheisten in der Geschichte der Philosophie mit den scharf ausgebildeten kritischen Abstractionen zu vergleichen, und die Entwickelungen der Philosophie nach diesem Gesetz zu deuten, um, so viel an mir ist, diesenisgen, welche die Philosophie vorzüglich nur von der Seite ihrer Geschichte her kennen lernen, darauf ausmerksam zu machen, daß sich nach diesen Vergleichungen der ganze Verlauf der Geschichte viel

XXI

scharfer und burchbringender verstehen lasse, als in den früher versuchten Weisen.

Die Geschichte der Philosophie hat also biefe Belt = und Lebensanfichten darzustellen und ihren Umwandlungen zu folgen, besonders aber fo, wie beren Auffassung und Fortbildung von ben Stufen ber Fortbildung ber Dialektik in den einzelnen Den= fern bedingt ift. Diefes nun zu ermeffen, muß ich mit meiner eignen Unsicht von der philosophischen Biffenschaft vergleichen, und fann bafur bann eins stellen, was Fortlage gelegentlich einmal fagt: es bieten sicher bie Systeme ber Vergangenheit eine nicht überfluffige Basis und Vorbereitung für eine zufünftige verbefferte philosophische Wiffenschaft, welche auf bem von Kant richtig abgesteckten und vermeffenen Boben sich als ein Gebäude von vollkommener Ebidenz wird erheben können \*). Diefe Beziehung auf Kant wird nemlich in der Geschichte der Philosophie eben fo. fest stehen bleiben, als die Beziehung auf Eufleides in der Geschichte ber Geometrie, benn Rant entbedte zuerft. bas vollständige System unferer metaphylischen Grunderkenntniffe nebst der Methode zur wiffen= schaftlichen Begründung deffelben. Dadurch wurde er auf das Princip der Immanenz der menschlichen Erfenntniß geführt, burch welches ber alte Streit zwischen ben Sensualisten, welche ben Ursprung al-

\*) Heidelb. Jahrbücher 1885. Nr. 66.

ler menschlichen Erkenntniß aus den Sinnen behaupten, und den Nationalisten, welche eine von der Sinnesanschauung unabhängige nur gedachte Erkenntniß der Dinge fordern, ganz ausgeglichen ist, indem wir nach philosophischen Kriterien nur die sinnlich erkannte Welt mit Nothwendigkeit zu deuten vermögen. Nach diesem Princip läßt sich von der wahrhaft wissenschaftlichen metaphysischen Erkenntniß leicht alle mythologische Phantasse und jede leere physische oder hyperphysische Hantasse in der und so der eigentlich philosophische Entwickelungegang der Gedanken in der Beschichte der Philosophie selbst darstellen.

Jena, im Julius 1837.

## Der Verfasser.

Inhalts=

Digitized by Google

#### XXII

Inhaltsanzeige bes erften Banbes.

### Borrebe.

### Einleitung.

| 1. Aufgabe der Geschichte der Philosophie       | Ş. | 1. | S. 1.  |
|-------------------------------------------------|----|----|--------|
| 2. Unfere Ansicht vom Ganzen der Philosophie .  | \$ | 5. | \$ 24. |
| 3. Die allgemeinen Gesetze ber Entwickelung ber |    |    |        |
| philosophischen Wiffenschaften gemäß ber natur  |    |    |        |
| des menschlichen Geistes                        |    | 9. | \$ 45. |
| A Winthailung has Baldichts has Albilatantia    |    |    |        |

### Erfter Theil.

Die Geschichte der Philosophie bei den Griechen von Hesiodos bis zu Paulus dem Apostel.

| Erfte Abtheilung. 2   |           |               |                                |
|-----------------------|-----------|---------------|--------------------------------|
| Philosophie bei den B | riechen I | ns aut Goe    | rates.                         |
| Erftes Rapitel. Seff  | obos .    | ••••          | . <b>§.</b> 15. <b>G</b> . 76. |
| 3weites Rapitel.      | Diè Lehr  | en ber erst   | en                             |
| Jonier                |           |               | . 19. 195.                     |
| Drittes Rapitel.      | Die Lehr  | en der erft   | en /                           |
| Dorier und Italer .   |           |               | . \$ 23. \$ 115.               |
| 1. Pythagoras und     | die Pytha | ngoreer       | . / 24. / 116.                 |
| 2. Die früheren Elec  | rten .    |               | . / 30. / 151.                 |
| Biertes Rapitel. I    | ie Fortl  | vilbner bis a | uf                             |
| Sofrates              | -         |               | . \$ 85, \$ 175.               |
| 1. Herakleitos .      |           |               | . \$ 36, \$ 176,               |
| 2. Empedokles         | • • •     |               | . \$ 38. \$ 187.               |
| 3. Leufippos und De   | motritos  | ;             | 42 209.                        |
| 4. Anaragoras         |           |               | ,                              |
| 5. Diogenes von Ap    |           |               |                                |
| 6. Die Sophisten .    |           |               |                                |

XXIV

# 3weite Abtheilung. Sofrates und bie Sofratifer.

| Erstes Rapitel. Sofrates §. 49. S. 249.                                                             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 3 weites Rapitel. Die Sofratifer s 52, s 262.                                                       |
| a. Antisthenes und die Kyniker 53. s 267.                                                           |
| b. Aristippos und die Kyrenaiker 54. : 269.                                                         |
| c. Eufleides von Megara und die Megariker \$ 55. \$ 275.                                            |
| Drittes Kapitel. Platon s 56. s 286.                                                                |
| a. Platon's Welt : und Lebensansicht : 58. : 293.                                                   |
| b. Platon's Ethik und Politik s 63. s 818.                                                          |
| c. Platon's Physit 66. , 825.                                                                       |
| d. Platon's Dialektik                                                                               |
| Anhang. Ueber die Stellen vom Staate                                                                |
| Buch 8. p. 546. St. und Timaios p. 89.                                                              |
|                                                                                                     |
| d, St                                                                                               |
| a. Dialektik des Aristoteles                                                                        |
| b. Physik und Religionsphilosophie des Aristos                                                      |
| teles                                                                                               |
| c. Die praktische Philosophie des Aristoteles \$ 80. \$ 438.                                        |
| Dritte Abtheilung. Die Geschichte ber griechischen Phis                                             |
| losophenschulen bis zur Verbindung der orientalischen Lehs                                          |
| ren mit ben griechischen besonders zu Alexandria.                                                   |
|                                                                                                     |
| Erstes Kapitel. Die altere akademische und                                                          |
| bie peripatetische Schule §. 84. S. 456.                                                            |
| Sweites Rapitel. Epifuros und feine Schule \$ 87. \$ 463.<br>Drittes Rapitel. Senon von Rittion und |
| Driftes Mapitel. Seudi dou Auton and                                                                |
| die stoische Schule         \$ 90. \$ 476.           1. Ethif ber Stoifer         \$ 91. \$ 482.    |
| 2. Logif der Stoifer                                                                                |
| 3. Physic und Religiousphilosophie 94. s 506.                                                       |
| 3. popit und Mengiousphiloloppie                                                                    |
| Biertes Rapitel. Die steptischen Schulen \$ 100. \$ 524.                                            |
| 1. Pprrhon und Limon                                                                                |
| 2. Die neuere Akademie                                                                              |
| 3. Hinesidemos und die Empirifer , \$ 105. \$ 542.                                                  |
|                                                                                                     |

Einleitung.

### Einleitung.

# 1. Aufgabe ber Geschichte ber Phi= losophie.

### §. 1.

Die uns nur im Denken zum Bewußtsein kommende Erkenntniß des Wahren, Guten und Schönen ist die philoz sophische Erkenntniß, und die Darstellung derselben in wissenschaftlicher Ausbildung die Philosophie. Die wissen schaftliche Aufgabe dieser Philosophie hat sich allmählich aus dem einen Ganzen der Gelehrsamkeit herausgeschieden in der Sonderung von den mathematischen und nach und nach auch von allen Zweigen der Erfahrungswissenschaften. Diese Ausscheidung und Entwicklung der philosophischen Wissenschaften hat die Geschichte der Philosophischen fo, wie sie sich in der menschlichen Gesculfchaft zugetragen hat, zu erzählen.

Für diese Geschichte der Philosophie vereinigen sich drei Aufgaben: eine philologische, eine biographiz sche und eine eigenthumlich philosophische. Das erste Erforderniß und die Grundlage ist die philologische Behandlung, welche die Schriften der einzelnen Denker und die Nachrichten über sie prüft, ordnet und verstehen lehrt. Diese philologischen Bemühungen dienen dann zwei Hauptinteressen, dem biographischen und dem eigenthum-Kries Gesch. d. Philos. I. lich philosophischen. Erziehung und Leben bilden den Mann, bringen ihm feine Weltansicht, seine Denkweise. Demgemäß tritt er später im Leben hervor und entwickelt dann weiter seine eigne Kraft. So fordert hier das bios graphische Interesse den Charakter und Wirkungskreis der einzetnen Denker darzustellen und zu beschreiben. Hinges gen die eigenthumlich philosophische Aufgabe verlangt, dem Faden der Entwicklung der Gedanken selbst zu folgen, an dem sich nicht nur der Geist eines Einzelnen gebildet, sons dern an dem sich die philosophischen Ansichten von Denker zu Denker, von Bolk zu Volk umgestaltet haben.

Diefe drei Unternehmungen muffen in einander ein= - areifen und jede fest die andre unvermeidlich voraus. Der Bhilolog muß freilich zuerft gesprochen und uns die Rennt= nift der Ueberlieferungen gesichert haben, aber in der Fort= entwicklung muß er auf jeder Stufe fich doch felbft ein Bild pon der Geschichte, der Beltanficht und Denfart der auf= tretenden Manner verschafft haben, um die Sache weiter fortzuführen. Ber geschichtlich das Leben der Denfer der Borzeit ichildern will, ift fichtlich an die philologischen Bor= arbeiten gebunden, aber ferner sowohl der Philolog als ber Biograph können den Gedanken anderer nur durch den eignen fassen, fie bedurfen nicht nur einer eigenen philoso= phischen Ausbildung in Belt = und Lebensansicht und Dentart, fondern auch einer Anficht uber die ftufenweife Rort= bildung des philosophischen Geistes, um in ihrem Gebiete richtig urtheilen ju können. Dies lettere kann ihnen nur die dritte Untersuchung gewähren, welche ihrerseits noch mehr von beiden Vorarbeiten abhängig bleibt, aber mit der biographischen Geschichte der Philosophie nicht nur ge= meinschaftliche, fondern zuweilen fogar widerstreitende In= Diefer eigenthumlich philosophischen tereffen bekommt. Geschichte der Philosophie kommt es nemlich nur auf die

Digitized by Google

2

Entwicklung des wahren philosophischen Geistes und die Erzählung feiner Schicksale an, dagegen finden sich in der Seschlung feiner Schicksale an, dagegen finden sich in der Seschichte viele ausgezeichnete Männer, welche ihre philos sophische Denkweise mit Genie und Charakter ausbildeten, aber auf die Geschichte der Geistessortbildung kemen Eins fluß gewannen, weil sie entweder nichts neues gaben oder in gar zu subjectiv begründetem Jrrthum befangen blieben. Solche Männer sind, wie etwa Jotdan Bruno, Pas racelsus, für den Biographen in der Geschichte der Phis losophie höcht bedeutende Erscheinungen, nicht aber eben so für unstre dritte Aufgabe, welche indeffen in ihrem eiz gnen Gebiete die schwierigste unter den dreien bleibt.

Dennoch wollen wie uns hier, im Bertrauen ju den fcon hinlanglich weit gediehenen Borarbeiten der andern Art, an dieses Unternehmen wagen. Denn diese eigen= thamlich philosophische Untersuchungsweise giebt doch allein der Geschichte der Philosophie, fo wie fcon Leibnit Die mahre Geschichte ber Philofophie von ber Geschichte der Philosophen, der Angabe ihrer Lebensgeichichte und Schviften unterscheidet, erft Beift und fefte 3mede. Soll es nemlich eine eigne Befchichte ber Philosophie geben, fo muß doch mit der Philosophie felbft etwas geschehen, es muß ihr ein Beift, ein Leben zutom= men; deffen Bewegungen und Entwicklungen Die Gefdichs te der Philosophie bilden. Sehr unbedeutend bleiben für Die anderni allgemeinen Intereffen der Geschichte Die Les bensbeschreibungen der meiften Philosophen; fie erhauren nur hier ihren Werth; indem fie uns jur Reuntniß der Entwicklung des philosophischen Geiftes dienen. Auf gletde Beife murbe nach ben Intereffen ber allgemeinen Lite raturgeschichte ein großer Theil ber philofobifichen Litera= turgefchichte fehr weit jutitchgeftellt werden muffen; auch Diefe philologifchen Bemuhungen erhalten Seift und Werth

1 \* .

nur durch ihren Einfinß auf unfre Kenntniß von der Entwicklung des philosophischen Geistes.

Fur unfern Zweck muffen wir uns alfo zuerft flar zu machen fuchen, welches diefes eigne Leben und diefer eigen= thumliche Beift fei, beffen Entwicklung und Ausbildung mir in der Gefchichte der Philosophie ju betrachten haben. Run zeigt fich allerdings philosophischer Geift in alle dem, wo der Verstand für das Leben oder für die Welterkennt= nif nach Grunden fragt, aber wir muffen die Sache hier fcarfer faffen. Defhald unterfcheiden wir hier erst= lich die philosophische Dogmengeschichte und ihre Bollendung die Geschichte der philosophi= foen Spfteme, welche den Urfprung, die Ausbildung und Forterbung einzelner Lehren, ganzer Ansichtsweisen und Sprecharten erzählt, noch von der eigentlichsten Beschichte der Philosophie felbst. In diefen Dogmen und Suftemen lebt der philosophische Geift nie unmittelbar. Bu manchen Beiten ift es fehr unbedeutend, ob der ein= seine Denfer als Trinitarier , Pantheift oder Atheift, ob er als Materialist oder als Spiritualist erscheint; ja zu Beiten haben folche Damen in der Geschichte gar feine Be-Bie viele ganz materialistische Weltansichten Deutung. Kommen nicht in der ersten griechischen Philosophie vor, welche boch in gar feinem Biderftreit mit dem Spiritua= lismus ftehen.

Eines Lehrers einzelne Dagmen können nur dadurch wichtig werden, daß wir schen, wie er dazu gelangte. Jeder Philosoph kennt durch das Leben und die Ueberliefe= rung fast alle Dogmen der Philosophie, und um die Consequenz einseitiger Systeme ist es ein sehr misliches Ding. Jeder systematisirende Philosoph hat eigentlich alle Be= durfniffe feiner Wissenschaft, der Atheist spricht von Sott und der Skeptiker von der Mahrheit. Da treiben

dann in der Anwendung die Bedürfniffe des Lebens leicht über die Consequenz des Systems hinaus, fo daß oft fogar die Berlegenheit des Erflärers, einen Erflärungsgrund ju finden, ihm felbft nim Princip der Erflarung wird, ins dem sich ihm de facto Wahrheiten aufdringen, auf die fein Syftem nie fuhren tonnte. Jene indifchen Unitarier 1. B. halten fich in ihren Andachts- und Bufübungen für, geiftlich vornehm, indem fie meinen, durch dieselben zur Bereinigung mit Gott ju .gelangen. Diefe Meinung begründen fie durch die Lehre, daß alles Gott und in Gott fei und nichts außer ihm, ohne zu bedenken, daß wenn das lette wahr ware, fie ihre gange Dabe fparen tonnten, denn die Theilschaft an Gottes Wefen fiele ihnen ja, wie aller Welt, icon von felbst zu. Auf ähnliche Weise gruns det Sichte feine Anweifung zum feligen Leben auf die Bes hauptung : es gebe tein anderes Sein als das felige Leben. Run wird es doch dem, der nicht ist, schwerlich gelingen, fich zum Sein zu verhelfen, - die Seienden haben die: Seligkeit icon, - wem foll benn alfo bie Anweifung; frommen ? Aber folche Inconfequenzen treffen den philo= fophischen Systematiken nicht, er glaubt an fein Princip, und nimmt dann das Leben, wie es fich findet. Denn etwa ein Gedankengang den Spikuros auf eine atheis ftische Physik leitete, so schließt er diefe Betrachtung und fångt in einer andern an von den Gottern zu sprechen: Benn Spinoza erft einen geschloffenen Pantheismus ges gründet hat, welcher alle Freiheit aufhebt, fo fchließt er das Buch und lehrt im andern von des Menschen Freiheit, denn nicht die speculative Consequenz, sondern die 3n= duction aus der Beobachtung hat ihm das System gebildet.

Die Lehre von den Dogmen und spfteinatischen Ans sichten einzelner Philosophen ist also noch eine untergeord= nete, welche erst verstanden werden kann, wenn wir uns vorher in den Besty einer Kenntniß von dem eignen Leben in der Geschichte der Philosophie feldst versetzt haben. Die Frage nach den philosophischen Dogmen und Systemen ist nemlich keine rein geschichtliche. Wir wollen da wissen, wie mancherlei Ansichten seiner philosophischen Ueberzeu= gungen der Mensch haben könne, wie sich diese gegen ein= ander verhalten und welches der Werth der einzelnen An= sichten sei. Darin wird zunächst nicht nach einer zeitlichen Enwicklung gefragt, sondern die entlegensten Zeiten zeigen oft ähnliche Systeme. Darin wird also auch nicht un= mittelbar das geschichtliche Leben in der Entwicklung des philosophischen Geschie undalten sein.

Deswegen können wir den Fragen, ob ein früheren Denker ein Identitätslehrer oder Dualist, ein Realist oder. Idealist, ein Materlalist oder Spiritualist, ein Pantheist; Atheist oder Theist gewesen sei und allen ähnlichen Unters scheidungen weit weniger Werth beilegen, als einige unstrer Geschichtschreider gethan haben; wir werden darnach keine Eintheilungen julassen.

Faffen wir nun bestimmter unfre Frage nach dem eiga nen einer geschichtlichen Entwicklung fahigen Leben in der Philosophie, so treten der Antwort anfangs Schwierigs keiten entgegen. Bei andern Wiffenschaften ist das Eigens thumliche ihrer Geschichte leichter anzugeben. Jede andre Wiffenschaft schreitet durch Erweiterung unsver Renntnisse mehr oder weniger regelmäßig vorwärts, so wie sich neue Entdeckungen oder Ersindungen in ihr folgen, bei der Phislosophie hingegen ist es nur die Form, welche wechselt und sich verändert. Ihrem Gehalte nach, was Seele, Wels und Gottheit, was die Nothwendigkeit der Natur und die Gebote der Sittenlehre betrifft, war sie den frühern Lehrern fast in demselben Umfang bekannt als den spätern. Zweiseln könnte man da noch, ob sich nicht nur Meinun:

v

gen in regellofem Bechfel zeigen, ohne wahren Fortidritt, ob nicht oft bie fruhere Beit weiter mar, als bie fpatere. Unfre Beit ift jeder Borgeit, Die wir tennen, in ber miffenschaftlichen Ausbildung weit voraus. Das gift in ber Mathematif und in der Maturmiffenschaft unbeftreitbar, aber auch in der Philosophie? Bier scheinen wir über die Antwort mit uns felbft uneinig geworden ju fein. Man fann ben eignen Gebanten auf anscheinend widerftreitende Beife mit fruhern Anfichten vergleichen. gur ben Cachfundigen lohnt es der Muhe nicht bei alteren Anfichten, deren mangelhafte Grundlage wir tennen, bie gehler im befondern nachzuweifen, wichtiger wird es bier die eigentliche Bedeutung uns fremd gewordener Borftellungsarten verstehen ju lernen. Ladelt 3. B. jemand jene Alten, welche Die Zeit, eine leere wefenlofe Form, jum Urwefen ma= chen wollten, fo fann man ihm leicht erwiedern, wet heißt bich in jener alten Lehre unter Beit die feere mathes matifche Form des nach einander ju berftehen, welche mit Beit nennen. Sft nicht die erfullte Beit bas gange leben= Bas wiffen wir darüber hinaus? dige Beltall felbit? Sft nicht ihre Nothwendigkeit Gefet und Band aller Din= ge, welche alles Wefen giebt und alle Form gestaltet. Do ift nun unfre Beisheit, welche mehr fennt als die Lehre jener perfifchen Beifen von dem hochften Befen, welches den Urgrund des Guten gegeben hat, eben wie ben bes Bofen und gefett hat, daß am Ende ber Lage ber Sieg des Guten über bas Bbfe vollendet fei? - Dber in elnem andern Beifpiel, wollte jemand die Bahlenlehre bes Pythagoras widersinnig nennen, fo tagt fich erwies dern: wer heißt dich jene Bahl zu unfrer durren mathemas tijchen Form machen ? Betrachte bas Leben in ber Ratur genauer und bu wirft finden, daß die Bahl alles Leben ord= net und bewegt, benn nur durch Abmeffung, Saft, Pulsschlag ist das Leben in der Zeit; nur der Rhythmus der Sphären bewegt das Leben periodisch im Steigen und Sinken, in feiner epochenweisen Biederkehr. Es ist ein schönes Vild, ja mehr als Bild, daß die Seele der dergpos adroxienros sei. Die Laute mußt ihr schlagen, daß sie den lebendigen Rhythmus ihrer Lone zeige, aber der Rhythmus des geistigen Lebens giebt und gestaltet sich selbft.

Wer hat nun bier recht? Der Freund ber neuen ober ber alten Beit? - Bunachft: nur ber fann recht ha= ben, ber jeder Beit eigenen Geift verfteht. 2Benn wir jenen Alten beweifen, daß fie nur einzelne Buchftaben ber Beisheit befagen, die wir gang haben; fo laßt fich eben fomohl ber Gegenbeweis fuhren, bag bie unfrigen meift auch nur einzelne Buchftaben ber Beisheit befigen, welche jene gang hatten. Allein, wenn wir fo auch zuges ben, bag jebe Beit fur fich ibr eignes Recht hat, nach bem allein ihre Rinder gerichtet werden burfen, fo entfteht bann boch noch die weitere Frage: Beit gegen Beit, welche hat ba recht por ber andern, ober giebt es bier feinen Richter über die Beitalter? Darauf nun antworten wir : in pielen Ubftufungen fteigt ber Beift binauf zur pollendeten Selbsterkenntnif. Die Erreichung Diefes Bieles fuhrt über bas relativ mabre für Diefe ober jene Beit zum folechthin mabren für den menschlichen Beift. Dîe Aufgabe an die Geschichte ber Philosophie ift: Die 20ahr= beit felbftdentend ergreifen ju lernen und fie in Die eigne Gewalt Des felbftbemußten Beiftes ju bringen. Uber bier wird bie Babrheit felbft wieder ju einem rathfelhaften Worte. Es fallt allerdings in die Augen, daß die philosophische Bahrheit nicht mit einem Schlage ergriffen und erfunden werden tonnte, daß fich nur ftufenweis eine Deriode über die Rehler ber fruhern ju erheben vermag.

Selbst jeder Fehler hat hier gleichfam feine rechte Stels le, wo er in das gesunde Leben des philosophischen Wachsthums einpaßt; jede untergeordnete Entdeckung macht hier einen Mißgriff in ihrer Anwendung unvermeidlich, so daß ein solcher Fehler zur Zeit der Entdeckung feine blühende Periode hat, selbst aus ihm sich die Philosophie mit Schönz heit gestaltet und erst in spätern Perioden löst sich dersetbe Fehler in Widersprüche auf. Platon's Ideenlehre z.B. schützt ihm die schönkten Theile seiner Lehre und erst im Zeitalter der Neoplatoniker führt dieser Fehler zu Abgeschmacktheit und Schwärmerei. Ur ist oteles kogik hellt ihm das Dunkel der Platonischen Weltansicht auf und erst bei den Scholastikern verliert sie sich durch ihre Einseitigkeit in leere Spissindigkeit.

So fcbreitet das Leben in der Philosophie über die Fehler der Vorzeit vorwärts. Aber von einer andern Seite fehen wir grade: jedes philosophisch lebendige Zeit= alter befist den gangen Gehalt philosophischer Wahrheiten; ja jede Periode wiederhohlt taufendfaltig die ganze Ents wicklung des philosophischen Systems in fich, indem jeder ftarkere Denker fast bas ganze System umfaßt. Was ift nun alfo jene fortichreitende Wahrheit? Der Gehalt ift allen Zeiten gemein, nur die Form wechselt. Und was ift diefe Form? Gie ift bas Wert des bentenben Ber= ftandes, das Bert der Reflegion; Denten, Reflerion ift das Wort, welches wir fuchen. Nicht eigentlich Die Wahrheit felbst ift das gesuchte unfrer Aufgabe, fon= dern diefes: daß die Wahrheit felbstthatig ergriffen werde. Die philosophische Wahrheit lebt auf die eine und gleiche Beife zu jeder Zeit in jeder menschlichen Vernunft. So ift fie ihm im Innern feiner unmittelbaren Ertenntniß ge= geben, aber das Gefetz der Ausbildung des menschlichen Beiftes verlangt, daß der Beift zum Bewußtfein, jur

9

Selbsterkenntniß dieses feines Innern gelange, und somit wird es die Aufgabe der wissenschaftlichen Philosophie, die im Innern der Vernunft gegebene philosophische Wahrheit des Nothwendigen, Suten und Schönen an das licht des Bewußtseins hervor zu führen. Diese Ausbildung des Verwußtseins geschieht aber durch das Denken oder die Reflexion.

Der Verstand ist die innere Willensfraft des Geistes, womit dieser sein Leben selbst in Besitz nimmt, sich selbst zu beherrschen, auszubilden, zu erziehen in Stand gesetzt wird. Ihm gehört das Werk, welches in der ganzen Geschichte der Menschheit geistig gesordert werden soll, und mit diesem auch das Werk der Geschichte der Philosophie, in welchem er sich recht eigentlich als denkender Verstand gestaltet.

# §. 2.

Die festen Fortschritte in der Geschichte der Philosos phie haben wir also nicht unmittelbar in dem Gewinn neuer philosophischer Wahrheiten, sondern in den neuen Formen der Auffassung der Wahrheit, in den Formen der Denkweise zu suchen. So wie ein Zeitalter bas andre an Selbsterkenntniß ubertrifft, nahert es fich von untergeordneten nur relativ richtigen Anfichten immer mehr der Bahrheit schlechthin. Die eigenthumlich philosophische Selbsterkenntniß ift aber am allernachsten bedingt durch Die Bildungsstufen der Reflerion, denn hier suchen wir das Innerfte der Selbfterkenntniß, das Erfennen des Er= Der Geift entwickelt fich in der Geschichte der fennens. Philosophie immer unmittelbar in der innern Auffassung unfrer Ueberzeugungen durch Denken. Die Geschichte der Philosophie ist also Geschichte der logischen Fortbildung unfers Beiftes, fie ift die Entwicklung der Runft zu abstrahiren. Denn bas eigne der gedachten Er=



tenntniß im Gegensath der auschaulichen Borstellungsweisen besteht im Gebrauch der allgemeinen Borstellunz gen, das heißt der Abstractionen; die wahre Geschichte der Philosophie ist die Geschichte der Abstractionen; richtigere Abstractionsweisen find die achte neue Ausbeute in ihr.

Diefe Behauptung fpricht fich benn auch durch den befannten Sat aus, daß man nicht die Philosophie, fons dern nur bas Philosophiren ju lehren im Stande fei. Eine nur übertragene Philosophie ift gar feine; philosophifche Erfenntniß fann mahrhaft nur felbftdenfend ergriffen werden. Nehnlich fteht es wohl auch in der Da= thematif , aber in Diefer tann man bem Schuler boch bie einmal erfundene Dahrheit felbft zeigen, fo daß er fie gradezu lernend gewinnen kann. In philosophischen Dingen gelingt dies aber nicht; ich kann den Schuler nur durch Uebung und nachhelfende Uebersicht leiten, daß er mit mir philosophirend fich selbst eine Anficht verschaffe. Die wahs re Geschichte der Philosophie ift alfo eine Geschichte des Philofophirens. Philosophie befag im Grunde der erfte wie der lette; aber die ersten philosophirten noch gar nicht, Dies wollte erft erfunden fein. In Der Beschichte der Phis losophie kommt haher alles auf die logifche Thatigkeit des Berftandes an, und die methodifchen Aufgaben find in ihr die entscheidenden.

Die Philosophie will die Wahrheit der Vernunft aussprechen. Die Vernunft ist das eine immer gleiche Vermögen zur Philosophie, welches allen Denkern von Beginn her auf die gleiche Weise gehört, der denkende Verstand hingegen ist das bildsame Vermögen des Ausspruchs, welches allein Geschichte hat und ihre Perioden vestimmt. Nicht in den Producten der subsumirenden Urtheilskraft, nicht in den Versuchen zu systematischer Darstellung der Sedanken, sondern nur in der Thätigkeit der erfinderischen reflectivenden Urtheliskräft, welche den systematischen Versuchen die Grundlage vereitet, haben wir in den Philosophemen einzelner Denker den Geist zu suchen, welcher sich fortschreitend in der Geschichte der Phi= losophie ausbildet.

Dieses einmal festgestellt, können wir nach den Gez fetzen der logischen Ausbildung des Geistes leicht überschla= gen, welche Hauptforderungen an die Geschichte der Phi= losophie gemacht werden mussen, Sie find:

- 1) Selbft, denfen zu lernen.
- 2) Die Abstractionen zu erfinden.
- 3) Die Bedeutung der Abstractionen ver= ftehen zu lernen.

Selbstdenken ist das erste Erfordænis, denn alle diese Ausbildung des Geistes ist unser eignes Werk. Das Selbstdenken muß aber aus Tradition, aus Ueberlieferung und Nacherzählen fremder Gedanken herausgebildet und davon befreit werden; es muß weiter sich selbst über bloße Dichtung erheben, indem die Kraft des Verstandes sich selbst die Geseymäßigkeit im Denken giebt. Wo philos sophische Gedankenbildung ins Leben treten soll, da muß diefes Selbstdenken walten, der philosphische Gedanke steht daher in der Geschichte immer theils der passiven Ueberlieferung, theils der nur dichterischen Ges danken Berlieferung entgegen.

Wit dem Selbstdenken entwickelt er sich aus diesen beiden und sogleich fångt ihm auch die Erfindung der Abstractionen, der allgemeinen Vorstellungsarten an. Die menschliche Erkenntniß entwickelt sich nemlich allmählich vom Standpunkt der Wahrnehmung und sinnlichen Anschauung aus; sie fängt vor dem Verwußtsein immer mit der Erkenntniß einzelner Thatsachen an. Ueber diese hinaus zum allgemeinen und möglichen muß fich der denkende Bers frand erft felbft helfen, indem er fich die logischen Werks zeuge erfindet und bereitet. Nur mit Hulfe dieser Logik geht das träumende Gedankenspiel des gedächtnismäßigen Gedankenlaufes und der Einbildungsfraft allmählich in bes ftimmte Gedanken und felbstthätige Anerkennung der Wahrheit über.

Diese logische Ausbildung besteht nun in Sprache und Abstraction, in Wort und Begriff. Dieser beiden nimmt sich anfangs die unwillkührliche Affociation der Einbildungstraft an, indem sie natürliche Bezeichnunz gen durch das gewöhnliche in den Verbindungen und natürliche Berallgemeinerungen erzeugt. Der denkende Verz stand aber muß erst selbstthätig diese Abstractionen von den Bereinzelungen der Beispiele befreien und sich so die bes ftimmten allgemeinen Vorstellungen selbst geben; er muß die Bezeichnung nach Achnlichkeit und Vild in eine Verz zeichnung mit für sich bedeutungslosen Charafteren umwandeln.

Für die Erfindung der Abstractionen haben wir daher im allgemeinen zu fordern 1) eine lebendige lebende Sprache, in der sich der Gedanke entwickelt, und 2) in diefer Sprache Schärfe der Abstraction, Bestimmtheit der allgemeinen Vorstellungen.

Die Ausbildung der Logik macht sich in und mit der Sprache, sie ist die Sprachbildung selbst. Rhetorik ist hier eigentlich die Kunst, die im Leben gilt. Aus dieser scheiden sich erst allmählich, wie es uns die Geschichte der griechischen Philosophie ausweist, die besondern Aufgaben der Grammatik und Logik.

Für die Scharfe ber Abstraction find nemlich in der Sprache die haupterforderniffe, feste Ausbildung der grammatischen Formen und Uebergang von bildlicher Bezeichnung zu fur fich bes beutungstofen Beichen.

Sprache oder Gebankenbezeichnung bildet fich zunachft ans für das Bedurfniß der Gedankenmittheilung als Bei= chensprache von fehr verschiedenen Urten, als Gebehrden= fprache, Lonsprache, Schriftsprache, aber die lebendige Bedeutsamkeit und die Bequemlichkeit werden bald der Lonfprache den Vorzug vor den andern geben. La die Möglichkeit einer felbstftandigen Philosophie und beftimm= ter Fragen nach der Wahrheit fordert ichon Lonicbrift= fprache, das Wort und nicht der Gedanke foll geschrieben werden, damit die Abstraction Rreiheit und Scharfe befommen konne. So icheint geschichtlich die Erfindung det Buchftabenschrift zuerft in der philosophischen Ausbildung über bloß anschaulich bildliche Refthaltung philosophischer Bahrheiten hinaus geführt zu haben. Die Griechen ma= ren ja wohl das erfte Bolf in unfrer Geschichte, deffen freie Geistesbildung durch Buchstabenschrift unterftust werden konnte. Eine Schriftsprache, welche fo, wie man uns die der Chinefen geschildert hat, die Gedanken felbft fcreiben will, wird nie fcarfe Beichen fur die alls gemeinen philosophischen Vorftellungen erhalten und noch weniger dient dafür Infinitivensprache oder irgend abnlich unbeholfene Grammatif.

Aber felbst bei der schärften Ausbildung der Gram= matik gelingt noch keine wahrhaft philosophische Gedan= kenausbildung, so lange die bildliche Bezeichnung in der Sprache die vorherrschende bleibt. Jede Bilderbezeich= nung und jede unklare Metonymie hindert die Schärfe des Gedankens, indem Gedanke und Zeichen, je lebendiger das Bild ist, um so mehr in eins zusammenflichen. In leben= digen Bildersprachen kann die Philosophie nicht über die Anschaulichkeit philosophischer Dichtungen hinaus kom= men; man kann in ihnen nicht einmal theoretische Fragen scharf aussprechen, die Antwort durch ein Bild hat schon den Werth der Erklärung.

Philosophie und Sprache muffen sich gegenseitig ein= ander bilden. Dabei aber kommt der Denker in Miderftreit mit den dichterischen Interessen-der Sprache. Dict= ter fordern lebendigen bildlichen Ausdruck und Reichthum fombolischer Deutungen, ihnen raumt das Bolk gern das Recht der Sprachbildung ein, weil man mit Luft an Leben Philosophen hingegen zerstören die Lebendigfeit aeminnt. des Ausdrucks, zernichten das Bild mit muhfamen Mende= rungen, mit denen anfangs nur wenigen gedient fein fann. In der That werden aber gefunde Philosophen nie einer Sprache schaden, denn fie machen nur an eine fleine Anzahl Worter Ansprüche, und laßt man ihnen diefe, fo wird am Ende dem Bolke und den Dichtern mitgeholfen. Auch die bildliche Gedankenfulle gewinnt an Sestigkeit und Strenge der Zeichnung, wenn in der Sprache ein durch scharfe Abstractionen gebildetes Gedankengerufte zu Grunde liegt; dagegen die Sprache ohne Scharfe der Abstraction auch nur verwischte Bilder von unbeftimmter Deutung liefern kann. Rlar zeigt dies die Bergleichung orientali= scher und griechischer Dichtungen. Auch der Geschmack hat fich erst zugleich mit der scharfen Auffassung der allge= meinen Borftellunasarten bilden tonnen.

So giebt es für die Philosophie eine rhetorisch relative Wahrheit, bedingt und beschränkt durch das Gesetz einer einzelnen Sprache. Wer aber Geschichte der Philosophie erzählen will, muß sich über diese zur Bahrheit schlechthin erhoben haben, nicht der Sprechweise und Denkweise einer bestimmten Sprache, sondern den Gesetzen der Abstraction felbst huldigend. In einer gegebenen Sprache kann ich mich den philosophischen

Fragen nur bis an eine bestimmte Grenze nabern, nach Berhaltniß des Beiftes ihrer Abstractionen. Nur fo weit laffen fich in ihr philosophische Antworten geben, als in ihr die philosophischen Fragen ausgesprochen werden kön= nen. Re bildlicher Die Sprache ift und je ftumpfer ihre Abftractionen find, befto meniger wird hier gefordert, und befto weniger laßt fich leiften. Die mahre Philosophie bingegen fordert die unbildlichfte, am beften und fcharf= ften abstrahirte Sprache. Dem Unfundigen ichmeicheln leicht die abgestumpften Abstractionen und die bildlichen Philosopheme ber Borgeit, indem der mehr traumende, unbestimmte Ausdruck und die fymbolifche Deutung ben Unfchein eines tiefern Blickes und einer lebendigern Ber= einigung des Gangen geben. Go fehnen fich manche bei uns mieder nach alten Unfichtsmeifen falfchlich zuruch, weil fie bas miffenschaftliche Intereffe nicht flar genug fennen.

Soll die Philosophie fortidreiten, fo muß fich ber Gebanke in einer frei bildfamen Sprache bewegen; eine au Ende gebildete Sprache hat ihre Philosophie und ift feiner weiter mehr empfänglich. Philosophiren laßt fich baber nur in einer lebenden und lebendigen Sprache. Der lebenden Sprache fest man nemlich die todte entaegen, welche von feinem Bolfe mehr gedacht wird. Fur dieje aiebt es ein Gefetz des claffifchen Ausdrucks, durch welches fie abgeschloffen ift und fich der Fortbildung philo= fophifcher Unfichten entzicht. Der lebendigen Sprache aber fese ich bie verfnocherte entgegen, deren fich fein einzelner Denfer oder Dichter mehr bemachtigen darf, indem ihre gange Ausbildung erbliches Mationaleigenthum geworden ift. Sier lahmt Sprachdespotismus das Selbitdenken. Dhrafen find bier gleichfam erstarrte Gedankenfruftalle, und eine Sprache, welche, wie z. B. die franzofifche, aro= fentheils nicht aus freien 2Bortern, fondern aus feften Phra=

Phrasen besteht, hemmt in hohem Grade das fortbildende Der Contrast der deutschen und franzbfis Selbstdenfen. ichen Sprache kann diefen Gedanken mannichfach erläus Dem Geift der französischen Sprache ift der philos tern. fophische Empirismus tief eingewachsen und in ihm fprache lich verknöchert, dazu war jede neue Sprachbildung von wegen ber Afademie verboten, baber lief fich vom transs cendentalen und vom rein fittlichen fo fchwer genau in dies fer Sprache fprechen. Dft zeigte fich bies bei ben Berfus chen frangofifcher Denfer, ihren Landsleuten über unfern Rant ju berichten. Denfer wie Billers und Deges rando, welche im Deutschen deutsche Philosophie fens nen, fprechen boch im frangofischen Empirismus, wenn fie ihre Gedanten ins Frangofifche ubertragen. Saft mochte es wohl dem Ancillon allein gelungen fein, unfre Ges banten in voller Scharfe bort auszusprechen, benn auch bie neueften, welche fich mit der Geschichte ber Philosophie fo umfaffend befannt zeigen, fuhren unfre Gebanten zulest auf ihren Empirismus oder gang auf Descartes urud.

### §. 3.

Nur in der Fortbildung einer lebendigen Sprache köns nen also die Fortschritte der philosophischen Geistesbildung gewonnen werden. Uber dies ist nicht Sache des einzelnen Denkers, sondern Sache der ganzen Bolksgemeinschaft, und doch werden die Fortbildungen der scharfen Abstractios nen Schritt vor Schritt durch das Eingreifen einzelner Denker gewonnen werden mussen. So sind hier Platon und Aristoteles die Lehrer der Jahrhunderte. Wir mussen daher dieses Verhältniß des Einzelnen zur Fortbildung des Ganzen genauer beachten. In der Fulle des Les bens, die sich in der Geschichte der Menschen bewegt, ist es schwer aus der unerfaßlichen Menge des einzelnen Les Fries Gesch. d. Philos. I.

bens die großen Bewegungen des Gangen hervorzuhrben. Reder Einzelne fångt fein Leben von vorn, von neuem an, er muß aleichfam alle fruheren Stufen felbit durchlaufen, nur daß das Leben mit feiner icon gewonnenen Ausbil= dung und besonders die schon gegebene Sprachausbildung ihn ichnell weiter leitet. Indeffen wird hierdurch doch be= wirkt, daß jede Zeit in ihren geiftigen Entwickelungen mannichfach alle fruheren wiederholt. Und der Einzelne wird auf jeden Kall fortgebildet nur vermittelft der Beleh= rungen feiner Beit und feiner Borzeit. Nur vermit= telft diefer fortwirkenden obichon oft vertannten Belehrung, Die nicht nur bestimmt, auf welche Beife Jeder fpricht, fondern auch, wie er widerspricht, bewegt fich ber Beift des Ganzen. Dies wendet fich unmittelbar auf die Geschichte der Philosophie an. Der Verstand ist nemlich überhaupt das Bildungsfähige im Menschen. Durch das aber, was er in die Geschichte der Philosophie giebt, fteht Diefe mit der Geschichte der Menschen überhaupt und mit der Geschichte der Wiffenschaften in Verbindung. Der wiffenschaftliche Geift nemlich, wo er fich auch zeigen mag, ift ursprünglich philosophisch, denn der Philosophie gehört Die innere eigene Willensfraft des Geiftes, durch die wir benkend die Wahrheit felbst bewußt in unfre Gewalt brinden.

In der Geschichte der Wissenschaften gehört also der Philosophie gerade der Theil, der das innere Leben der Vernunft selbst darstellt. Die außere Vereicherung durch Erfahrung ist ihr zunächst fremd, aber soll diese wissenschaftlich in Besitz genommen und zum Eigenthum des Sei= stes gemacht werden, so muß der Anstoß doch von der Philosophie ausgehen. Durch philosophischen Geist ge= schieht es, daß die Resserien in die Wissenschaften eingreift, und damit diese erst sich selbst sichert. Technische Aussi-

dungen faßt der Kunstifleiß und benutzt sie, wie der Zufall fie ihm zur hand weist, daß aber die Erfahrenheit einer Zeit der andern sicher erhalten werde, daß nicht immer wieder von neuem angefangen werden mußse, wohl auch, daß man mit Erfahrung der Anwendung hülfreich entges gen komme, leistet nur der theoretische Sinn in den Wissenschaften, und dieser ist überall von philosophischem Urssprung.

Daher zeigt uns die Geschichte der Philosophie zus gleich die Form des Fortschreitens für die ganze Geistess bildung in der Geschichte der Menschheit. So wenig von diesem Philosophie ist, so wird doch der Geist jedes Zeitz alters, es werden die Perioden in der Geschichte der Mensch heit sich doch meist den Stufen der Fortbildung in der Phis losophie analog zeigen, denn es erscheint in der Philosophie desselben.

Diefen Gedanken muffen wir nun mit dem obigen ver-Die Fortidritte in der philosophischen Geiftesbinden. bildung, fagten wir, tonnen nur burch die Rraft einzels ner Denker gewonnen werden, und bestehen im tiefften Grunde in den methodischen Erfindungen, in der Fortbilbung der logischen Form unfrer Gedankenberbindungen. Rept aber fehen wir daneben: jeder Denter ift Sohn fetnes Bolfes, Rind feiner Beit ; Die ganze Bildung des Bolfsgeiftes feiner Beit bestimmt ihm feine Welt = und Lebensan= Auf die Geschichte der Philosophie wirkten also fict. machtig ein alle biejenigen, welche auf die Aenderungen ber Belt = und Lebensansichten der Bolfer in Staat und Aber fur den fichern Fortfcbritt der Religion einwirkten. philosophischen Besonnenheit im Selbstdenken muffen wir dieje Jutereffen von denen der logifchen Fortbildung gefons dert beachten.

Auf eine ahnliche Weise, wie in jedem Gebiet der Ers fahrungswiffenschaften begreiflich bie Entbertung ber Er= flarung des entdeckten vorausgehen muß, finden fich bie Berhältniffe auch bei neuen Aufflärungen ber Sachen reis Selbst die Erfindungen in rein mathematis ner Einsicht. ichen Forschungen gelingen meift zuerft in unvollftandigen Anductionen, und fordern badurch den Erfinder erft auf, einen ftrengen Bemeis des neu bemerkten zu fuchen. Not viel durchareifender trifft dies die philosophischen Korschuns Reinem Philosophen werden feine philosophischen aen. Meinungen dadurch zur Ueberzeugung, daß er ihnen ihre fustematischen Beweise oder andern wiffenschaftlichen Be= aründungen beigiebt, fondern Leben und Schule bringen ihm erft Belt = und Lebensanficht in feine Ueberzeugungen, und für die ichon gewonnenen bietet er dann feine logischen Sulfsmittel auf, um fie wiffenschaftlich ju rechtfertigen. Belt = und Lebensansichten erfindet fein Denfer fich felbit, er muß sie vielmehr aufnehmen, so wie sie ihm durch seine Lehrer und besonders durch die Bildungsstufe im dffentli= then Leben feines Bolfes zugeführt werden. Maa er da fortbildend oder streitend eingreifen, jedesmal hatte ihm das Leben erft feine lleberzeugungen von dem festgestellt, was die großen Zwecke und Ziele des Menschenlebens und also auch feiner Forschungen fein follten. Erst unterthan dieser Aufgabe sucht er dann feine logische Runft zu verwenden, um feine Ueberzeugungen ju rechtfertigen, und in diefer logischen Fortbildung zeigt dann eigentlich erft der einzelne Lehrer feine eigenthumliche Erfindung.

Diefer Behauptung wollen wir unfre Kunstsprache näher anzupassen suchen. Unter der hier genannten logis schen Ausbildung ist nemlich nicht nur die Ausbildung der Denkformen selbst, nicht nur die Ausbildung der Logis zu verstehen, sondern die Ausbildung aller allgemeinen Bors

stellungsweisen der Denkweise nach auch in allen Anwendungen. Dahin gehört neben den Denkformen der Logik, die Handhabung aller allgemeinen Ansichten aus der Erfahrung, die Handhabung aller mathematischen Abstrattionen und besonders die Ausbildung und Handhabung aller metaphysischen allgemeinen Vorstellungsweisen. In diesem zusammengenommen besteht jene oben genannte loz sische Form der philosophischen Ausbildung. Wir wollen dies Ganze daher bestimmter mit dem Namen der Diaz lekt ik bezeichnen, so daß wir unter der Dialektik eines Philosophen die Verbindung der Formen seiner logischen und metaphysischen Ausbildung verstehen.

Der fo entftehenden Unterscheidung wischen der 20 elts und Lebensansicht und der Dialeftif der Denfer gemäß erscheint alle Kortbildung und aller Streit in ber Geschichte der Philosophie zweigestaltig. Der hochfte Streit ift der um die Welt= und Lebensanfichten felbft, welcher eigentlich ein Streit der Philosophen überhaupt mit ihren Gegnern, nemlich ein Streit des Selbftdenfens gegen die bloße Ueberlieferung, gegen die bloße Aufnahme fremder Meinungen ift. Der andere untergeordnete ift unmittelbar der Streit ber Philosophen untereinander, diefer gilt die Dialektik, die Ansichten über die miffens schaftlichen Methoden jur Ausbildung unfrer philosophis ichen Ueberzeugungen. nach dem ersten unterscheiden fich Die Glaubensausfpruche und Lebensanfichten der Bölker, nach dem andern die Lehrmeinungen in den philofophifchen Schulen.

Die großen Welt- und Lebensansichten bleiben in der Geschichte der Philosophie weit långer dieselben und nur nach den Ubänderungen der Dialektik wechselt die Rede von Tag zu Tag ihre Form, nur daß bei den einzelnen Ausbildungen der Systeme der Blick des einzelnen Mannes

mehr ober weniger umfaffend, der Grad feiner Geiftess fraft größer oder kleiner fein kann.

§. 4.

Um bei der Erfindung der Abftractionen die Scharfe derselben ju fichern, kann dem vorigen gemäß die mahre innere Seichichte der Philosophie nur im ftrengen Berbans be der philosophischen Schulen forticbreiten, fo widerftreis tende Verzweigungen die mangelhafte Ausbildung der Dias lektif auch untergeordnet in die Fortbildung der Schulen geworfen haben mag. Durch diefe Schulbildung foll nun nach der Erfindung der Abstractionen endlich besonders noch gewonnen werden, daß die Bedeutung ber perftanden merbe. Abstractionen genauer Dies ift es, was in der Geschichte der Philosophie bei weis tem als die schwierigste Aufgabe erscheint. Die Sprache des Aristoteles hat schon eine so weit gediehene Schar= fe der Abstraction, daß hier fur die Erfindung der allaes meinen Vorstellungsweisen icon fast alles geleistet ware, wenn zugleich hatte flar werden können, wie die allgemeis nen Vorstellungsweisen für fich nur als die Wertzeuge der denkenden Selbftbeobachtung und nicht als Die conftituirenden Bestandtheile unfrer Belterkenntnig zu beachten feien.

So aber hat die große Willkührlichkeit in der Bildung der philosophischen Abstractionen \*) das schwankende in die Fortbildung gebracht, welches nur durch die Befriedigung dieses letzten Bedürfnisses \*\*) beseitigt werden kann. Die sichere Hulte kann uns hier nur von der festen Ausbildung der pfychischen Anthropologie kommen. Die Selbsterkenntnis der Verunaft verschafft uns

Digitized by Google

\*) Vergl. mein System der Metaphysik 6. 129, \*\*) S. eben daß. §. 26.

22

allmählich eine immer genauere Kenntnif ihrer eianen ins nern Thatigkeiten, wodurch uns auch für die Denkformen und metaphyfifchen Erfenntnißformen eine Stelle ihres Urfprungs in unferm Geifte gezeigt wird. Dadurch erhals ten wir eine philosophische Lopif, durch welche die Mube erspart und die Schwierigkeit umgangen wird, mit den allgemeinften Begriffen felbft reflectirend die philosophischen Srundurtheile ju erzeugen, indem wir diefe Abstractionen icon nach ihrer Stelle in unfrer Vernunft nach den Gefes ben des mathematischen und ethischen Schematismus der Rategorien gesegmäßig ju verbinden im Stande find, und pgleich einfehen, daß die Abstractionen felbst nur Formen der innern Selbstbeobachtung find und einzig dem Denten gehoren, ohne die Gegenstande ber Erfenntnig felbft au bestimmen.

Diefes Verhältniß der pspchischen Anthropologie zur Philosophie wurde erst in neuerer Beit feit Locke und Leibnit beffer verstanden, und uns ift es aufbehalten geblieben zu versuchen, ob wir ihm vollständige Deutlich= feit zu geben vermögen. Pfychologie ift freilich von An= fang an in der Philosophie mit behandelt worden, ja felbft das hier fragliche anthropologische Derhältniß der Speculationen ift, gleichfam dem Einzelnen unbewußt, wenig= ftens feit der Gleatischen Schule in der Geschichte der Philosophie mit in Anregung. Denn dahin gehört der alte Streit, ob man den Sinnen zu trauen habe, oder dem Berftande, ober feinem von beiden; dahin gehören alle Bersuche, zur Theorie des Erfennens zu gelangen. Aber erft die neuere Zeit hat die richtige Stelle diefer Uns tersuchungen, daß fie nemlich der empirischen Pspchologie geboren, einfehen lernen. Die fruberen nahmen diefe Uns terfuchungen für metaphyfifch, felbft Rant hat Diefen Irrthum noch nicht gang vermieden. Bon der Bermeis

Digitized by GOOS

dung deffelben hångt aber die sichere Klarheit der Philoso= phie ab. Diese psychische Anthropologie ist es allein, in der die Philosophie durch wirkliche Erweiterung unserer Erkenntnisse Fortschritte macht, indem die Abstraction felbst Gegenstand der Beobachtung nemlich der innern Er= fahrung wird.

Diefer lette Dienst, den wir für die philosophische Methode von der psychischen Anthropologie fordern, ge= hort der von uns gesorderten gånzlich subjectiven Wendung der Speculation \*), womit die Ansor= derungen an die kritische Methode in der Philosophie voll= endet werden. Wir erkennen daher das Ziel der ganzen dialektischen Fortbildungen der Philosophie in dieser voll= kommneren Ausbildung der philosophischen Anthropologie, in welcher allein das volle Verständniß der Bedeutung der Abstractionen durch die anthropologische Kritik der Ver= nunft gewonnen werden kann.

## 2. Unfre Unficht vom Ganzen der Philosophie.

### §. 5.

Die von uns gestellte Aufgabe der wahren innern Ge= schichte der Philosophie fragt nicht eigentlich nach den du= seren Schicksalen in der Fortbildung der Philosophie, son= dern nach dem Fortschritt der Gedankenentwickelungen selbst. Es kommt hier zunächst nicht darauf an, bei wel= chem Volke und in welcher Sprache sich eine bestimmte Entwickelung der philosophischen Einsichten unter den

\*) Syft. der Metaph, j. 22.

24

Renschen zeigte, nicht darauf, wer die einzelnen Männer waren, deren Geisteskraft die Entwickelung förderte, nicht darauf, wie ein bestimmter Aberglaube lähmend oder ans regend eingriff; die Voraussetzung heiliger Sprüche das Urtheil beschränkte oder zur Entstesslaung anreizte. Unstre Aufgabe betrifft vielmehr nur die wahren Fortschritz te der Aufklärung des philosophischen Geiz stes felbst, so wie sich diese erst mittelbar in den äusjern Erscheinungen der Geschichte der Philosophis kund geben, indem sie von allen jenen Ausserlichkeiten bald verhüllt, bald zurückgedrückt worden sind. Für diesen Zusbitz dung der philosophischen Einsichten in einer lebendigen Sprache und nach strenger Schulbildung von Bedeutung sein \*).

Nur Dieje wiffenschaftliche fustematische Entwickelung der Gedanken giebt eine eigentliche Gefchichte, das heißt eine die Zeiten hindurch fortlaufende Entwickelung ber. Philosophie. Denn die philosophischen Gedanken find die dem menschlichen Geiste allgegenwärtigen. 200 nur its gend unter den Menschen die Sprache zu einigem Reichs thum mit Klarheit und Lebendiakeit erwachsen ift, lernt der Menfch von dem Wahren und dem Guten fprechen, da zeigen fich die Ideen des Wahren und Guten in ihren ge= genfeitigen Beziehungen und Verbindungen. Ein farker Stift der Borwelt wird oft eine folche 3dee Fraftvoller, gleichsam eindringender ohne wiffenschaftliche Bestimmts heit aussprechen, als weit später die fortgebildete Wiffens schaft vermag. Dies trifft alle reinen sittlichen Ideen, alle großen und erhabenen Ideen der Religionsphilosophie.

) Bergleiche meine Beiträge zur Geschichte der Philosophie. Seft 1. Vorrede.

Menschenwürde und Einheit Gottes sind so zu allen Zeiten erkannt worden. Besonders sind hier die Dichter oft weis fer gewesen als Priester und Philosophen.

Diefer Ansicht gemäß liegt alfo in der ftreng in der Schule fortgebildeten fpftematifc wiffenschaftlichen Form der philosophischen Einfichten der fortlaufende Raden, an dem die matre Geschichte der Philosophie fich abspielt. Bermittelft deffen bietet fich fur unfre Aufgabe eine Des thode fritisch geschichtlicher Forschungen an, welche bei bloß äußerlicher Behandlung nicht angewendet werden Bir muffen nemlich von dem Standpunkt unfrer Fann. Schule aus voraussegen, daß wir das ganze Gedankenge= fuae der Philosophie icon flarer verftehen, als diese oder jene Periode der Borzeit, daß wir daher das eigenthums liche fremder und fruherer Weltansichten und Lebensansich= ten, fo wie die periodischen Wendungen der Dialektik ichar= fer aufzufaffen und zu vergleichen vermögen. Dadurch wiffen wir von den Lehrmeinungen Einzelner oft weit mehr zu errathen, als was in den ausgesprochenen Worten felbft Bir werden dadurch vorzüglich in Stand gefest lieat. bet unvollftåndiger Ueberlieferung alter Lehren doch den Beift derfelben im Ganzen zu ervathen.

So zeigt die Bearbeitung der Geschichte der Philosophie, fodald sie mehr, als Exercitenfammlung fein will, fortwährend den Einfluß dieser Methode, aber gewöhn= lich verwirft der folgende die demgemäß gemachten Anords nungen des früheren. Brucker ordnete fremde Mei= nungen nach Wolf's System, Tennemann als Ran= tianer, Aft nach einigen Grundgedanken der Schule Schelling's; andere verwerfen jede von diesen Anords nungen, und Viele mögen die ganze Weise nicht, indem sie dem Gebrauch dieser Methode überhaupt entgegentresten. In der That aber ist kein Beurtheiler der Geschichte

26

der Philosophie im Stande diese Methode ganz zu vermeis den. Wer selbst keine philosophische Ansicht hat, kann auch die eines Andern nicht fassen, und wer eine hat, muß die eines Andern mit der eigenen vergleichen, um sie aufzufassen und zu beurtheilen. Habe ich in meiner Ans sicht gefehlt, so wird dies veranlassen, daß ich auch Andere misdeute. Sollen dies veranlassen, daß ich auch Andere misdeute. Sollen dies nun weniger misdeutet werden, so wird es nicht genug sein, sie besser zu studiren, sondern vorzüglich muß auch ich zu besserer eigner Einsicht gelangen.

Dabei ift aber mohl zu beachten, bag bie Unmenbung unfrer Dethobe feinesweges barin fich zeigen foll, daß wir die Lehren eines andern Denfers in unfre eigne Unficht vergleichend umftellen, fondern bagegen wollen wir gange lich proteftiren und anftatt beffen forbern : bag eines jeden Denfers eigne Belt = und Lebensan= ficht bargestellt, und ein jeber nach feiner eignen Dialeftif aufgefaßt werbe. Um nun bies leiften ju tonnen, muß fomohl die Renntnig bes Bes urtheilers vom gangen Spftem philosophischer Ginfichten hinlanglich fehlerfrei fein, als auch ihm eine richtige Inficht von ber nothwendigen geschichtlichen Entwickelung ber Philofopheme in der Sonderung von Weltanficht und Digs leftif ju Gebote fteben. Rehlt bier bas eine ober andere, fo fann Diefe Methode feine brauchbaren Ergebniffe pers fchaffen.

Rennen wir die Bildung der Zeit eines bestimmten Denkers nicht, so können wir ihn als Philosophen über= haupt nicht genau verstehen. Ihn aber nur nach den Er= gebnissen unsver Zeit zu loben oder zu tadeln, bleibt von geringer Bedentsamkeit.

Um für uns Vortheile von diefer Methode zu erhalsten, und um uns mit Anderen über ihre Anwendung zur verständigen, muffen wir die eigenthumlichen Gefetze unfrer Dialektik und unfrer Weltansicht vor= läufig genauer besprechen.

**§. 6.** 

Für das eigenthumliche unfrer Weltansicht kommt als les auf ben einen Platonischen Gedanken von der Selbstitandigkeit der Geisteswelt an, welchen wir in der nach Rant sogenannten Lehre vom transcendenta= len Idealismus verbunden mit der Lehre von der retigibsensäthetischen Beltansicht ausführen.

Bir wiffen, wie in den menschlichen Beurtheilungen von Welt und Leben immer die wiffenschaftliche Be= urtheilungsweise nach endlicher Wahrheit mit der glaubigen nach ewiger Bahrheit in Verbindung steht. Die erste Beurtheilungsweise glebt die wissenschafts lichen Weltansichten, die Naturansichten, crklärlich nach sinnlicher Wahrnehmung aus den noth= wendigen Naturgesetzen. Diese Weltansicht bleibt äber immer an Unvollendbarkeit und Verhält= nißmäßigkeit gebunden. Die andere die gläubige Beurtheilungsweise hat ihre Wahrheit nur in der Selbst= thätigkeit der Vernunft, und entwickelt ihre Aussprüche immer in der Entgegensetzung des Vollendeten und in sich Bestehenden gegen jene Unvollendbarkeit ver= mittelst der Jeen vom Absoluten.

Die erste, die wiffenschaftliche Weltansicht, entwiz delt sich mit Erfahrung und Demonstration; sie giebt die science exacte der Franzosen. Die andere, die glaubige Weltansicht der ewigen Wahrheit, ist die der Selbststandigkeit des Geistes. Die Grundwahrz

heiten der Ethik von dem nothwendig Guten und Schös nen geben ihr das Leben; sie sest Glaube und Uhns dung dem Wissen entgegen; wir denken ihre Grundges danken durch die sittlich bestimmten Ideen vom Absoluten, aber wir erleben sie nur in den äschetischen religiss fen Borstellungsweisen.

Die diefer Weltansicht eigene Unterscheidung der ends lichen Wahrheit einer bloßen Erscheinung der Dinge für den Menschen von der ewigen Wahrheit des an sich bestes henden Geisteswesens der Dinge gewährt allein innere Uebereinstimmung in unsern metaphysischen Erkenntnissen, indem sie allein die theologischen Ideen und geistige Ansicht der Dinge von der Urschlammlehre von einer unsentstandenen Materie zu befreien im Stande ist.

Ohne die Freiheit diefer Lehre bleibt die geistige Ans sicht der Dinge immer von der körperlichen abhängig, und anstatt der freien Schönheit in der sittlichen Weltansicht bleibt für die Theorie des erscheinenden Geisteslebens ims mer noch irgend eine Art geschmackloser Hypothese stehen, nach welcher der Geist wo nicht ganz doch beinahe eine sehr feine Luft oder eine sehr feine Art eines impalpabeln Schleis mes sein soll. Ferner ohne die Freiheit dieser Lehre läßt sich nie die Gottheit als absoluter Welturheber, sondern nur als Weltformer denken, oder noch consequenter bleibt eigentlich wie bei neueren Schwärmern, namentlich bei Schelling, nur eine Vorstellung von der Gottheit nach der Analogie eines Sonnenspstems oder gar einer Maschine stehen, in welcher die Segenwirkungen von Lual und Liebe den Verstand in Gott aus der Natur in Gott herausbilden.

Die allein richtige Ansicht trennt aber die Wissenschaft von der dichterisch ahndenden Weltansicht und fordert diese Scheidung von dem scharfen philosophischen Urtheil. Darum wird uns in der Geschichte der Philosophie das

Berhältniß der Biffenfchaft zur religiofen Dich = tung fo wichtig. Dem Leben ift mythologisch und dich= terifc die Weltansicht der Selbftftandigfeit des Geiftes in Sprache und Mythus immer die erfte. Die mothische Beltanschauung faßt die Welt des Lebens unter 3deen. So lange nun der menschliche Berftand fich uber den Traum der Mythen nicht erhebt, giebt es fur ihn gar feine Philosophie, aber so wie die Beurtheilung der Dinge wiffenschaftlich und erklärend zu werden anfängt, tritt mit der philosophischen Anrequng des Gedankens die Ror= perwelt, welche bie ganze mathematische Grundgestalt unfrer Beltansicht giebt, als der erfte Gegenstand der Er= flarungen vor. Daher ift der größte Streit in der Be= schichte der Philosophie der zwischen Mythologie und Raturalismus. Priesterliche Weltansichten fühlen fich vornehm in ihrem mythisch vollendeten Weltgemählde und ftogen, mit Bag oder Berachtung gegen die Natur= wissenschaften, den Philosophen von sich. Aber der sich wiffenschaftlich fortbildende Berftand ift auf der Seite der Philosophie und der Naturwiffenschaften, und fest gegen . den Aberglauben in positiven Mythen die Philosophie von Beit zu Beit immer wieder in ihre Rechte ein.

Für das eigenthumliche unstrer Dialektik habe ich auf folgende Instanzen aufmerksam zu machen.

**§.** 7.

1. Selbstdenken und nicht Tradition. Phi= losophische Wahrheit ist Sache der eignen Einsicht, und kann nicht durch Erzählung oder Ueberlieferung gewonnen werden. Im Bölkerleben stehen hier die geheiligten Sprüche einzelner positiver Religionen, in den gelehrten Schuslen die ausgeprägten Philosopheme der einzelnen Schulen neben einander. Da ist das Festhalten an bestimmten po-

stiven Religionsansichten in der Menschengeschichte fo wich= tig für die Ausbildung von Gemuth und Willenskraft, aber der philosophirende Geist foll sich daran nicht binden, ihn fördert vor allem, wie einst zu Athen, wenn der Geist der Denker an gar keine positive Religionsansicht gebun= den bleibt.

Auf ähnliche Weise bedarf die Fortbildung der Philos sophie eine schulmäßig gesicherte Sprache, welche geschont werden foll, so lange nicht vollkommene Ausbildung der Gedanken Veränderungen zum Bedürfniß macht, aber kein einzelner Denker soll sich von den festgestellten Sprüz chen feines Lehrers kessen.

2. Besonders muffen wir uns der großen Kantis schen Entdeckungen erinnern, um durch diese unser besseres ves Verständniß zu gewinnen, und uns die Gründe früs herer Frrungen deutlich zu machen. Diese Entdeckungen bestehen im allgemeinsten in der Unterscheidung der logis schen Formen, mit welchen uns der denkende Verstand zum Bewußtsein der philosophischen Erkenntnisse verhlift, von den metaphysischen Formen, in welchen wir diese Erkenntnisse selbst bestigen.

Die quantitativen Abstracta, die Begriffe, die Ur= theilsformen, Schlußformen und Systemformen, so wie die Vergleichungsbegriffe, durch welche wir diese anwen= den, sind nur solche logische Hulfsvorstellungen, vermit= telst welcher wir zum Bewußtsein der allgemeinen und nothwendigen Bestimmungen unster Erkenntnisse durch die Verbindung der Erkenntnisse unter den Rategorien ges langen.

Hierher gehort die Unterscheidung der analytischen Urtheile, in welchen wir nur Zergliederungen unstrer eige nen Begriffe denken, von den synthetischen Urtheilen, in welchen wir uns durch die Verbindung verschiedener Begriffe der Erkenntniffe selbst bewußt werden. Lange Beit und oft wiederholt hat die Verwechselung der analy= tischen Urtheile mit den nothwendigen Wahrheiten über= haupt die Vorspiegelung erzeugt, als ob der denkende Ver= stand für sich ein Vermögen der Erkenntnisse von nothroen= digen Principien sei.

hierher gehort der Gegensatz zwischen den Urtheils= formen und Reflezionsbegriffen einerseits, und den meta= physischen Grundbegriffen in den Rategorien andererseits. Aus der Verwechselung von diesen beiden wies Kant die sogenannte Amphibolie der Reflezionsbegriffe als tauschenden Grund der Grundsäte von Leibnitzens Monadenlehre nach, aber dieselben Frungen werden uns schon sehr fruh in der Geschichte der griechischen Philosophie begegnen.

Hierin liegt ferner der Grund des Gefetes, daß der menichliche Berftand nur ein analptischer Berftand fei, ber Grund des Unterschiedes einer analytischen und einer fonthetifchen Borftellung vom Belt= aanzen. Die Birflichfeit in unfern Erfenntniffen ftellt fich in der Zusammenreihung der Erfahrungen anschaulich in den unvollendbaren Formen von Raum und Zeit zufam= men zu einer anschaulichen synthetischen Borstellung vom Aber damit wird uns das vollendete Be= Beltganzen. wußtfein von dem ganzen unfrer Erfenntniffe nicht zu Theil, fondern der nothwendigen Beftimmungen diefes Gangen werden wir uns erft mit Sulfe der abstracten allgemeis nen Uebersichten bewußt, fo daß die modalische Beftim= mung unfrer Erkenntnif uns erft zu den allgemeinen und nothwendigen Auffaffungen von den Da= turgeseten nothigt, unter denen wir erft die analytis iche Vorftellung vom Weltganzen denken können, über welche uns dann das Bewußtsein der vollendeten Einheit Des

des Sanzen unfrer Erkenntniß erft vermittelft der 3been des Absoluten erhebt und hier unfre Erkenntniß vollendet.

3. Daher muffen wir uns hier weiter Rant's groz fer Entdeckung des Systemes der Kategorien und Ideen erinnern.

Schon lange hatte man in der Geschichte der Philoso= phie angefangen die metaphyfifchen Grundbegriffe zulest in Ontologie, Pfychologie, Rosmologie und Theologie zu= fammen zu suchen. Aber niemand war es gelungen für diese Zusammenstellung ein Princip zu finden, welches die vollftandige Uebersicht des Systemes verschaffte. Hier ents schied Rant's Entdeckung des transcendentalen Leitfadens, das heißt die Nachweifung des Spftems der metaphysischen Grundbegriffe an dem Leitfaden der Ur= theilsformen. In der Entwickelung der Lehre gewann er uns dadurch noch weit mehr, indem er erstens durch die Entdeckung der mathematischen Schemate fur die Spftem der metaphyfischen Kateaorien das Grundfate der Maturmiffenschaft vollftandig aufzuzählen vermochte, und zweitens eine vollständige Darstellung des Systems der transcendentalen Ideen durch die absolute Bestimmung der Rategorien erhielt.

4. In Rucksicht der Logik felbst weise ich nur auf die wichtigsten Lehren hin.

a) Die Unterscheidung der Verstandeswahrheit und der Vernunftwahrheit. Die Lehre vom Verhältniß der Demonstration zu Definition und Beweis zu Wahrheitsgefühl und Deduction \*).

b) Die Lehre von der Verbindung der Erfah= rung, Mathematif und Philosophie im Gan=

\*) S. mein Hanbb. der Religionsphilosophie §. 9. Fries Gesch. d. Philos. I. 3

zen der menichlichen Erkenntniß nebft der dadurch bestimm= ten Lehre von den Principien. Die sinnliche Wahrneh= mung giebt die Thatsachen, das Wirkliche in die Er= fahrungen; Mathematik und Philosophie bringen die nothwendigen Bestimmungen, die Erkenntniß a priori hinzu. Hier ist die klare Unterscheidung der Ma= thematik und Philosophie wieder Kant's Entdeckung, indem er die Natur der mathematischen Erkenntniß durch die Lehre von der Anschauung a priori aufklärte, und da= durch zugleich das Wesen der nur im Denken zum Bewußt= fein kommenden philosophischen Erkenntniß erläuterte.

c) Die Lehre von den Principien. Die Wirklichkeit der Thatsachen beruht unmittelbar auf sich selbst, und kann nicht aus allgemeinen Gesetzen erklärt werden. Er= klärungen aber gelingen nur mit Hulfe der Mathematik, und die menschliche Wissenschaft dleibt so stückweis wie diese Anwendungen der Mathematik. Endlich die metaphysi= schen Principien sind nie constitutive Grundsäte, sondern nur Kriterien, welche durch Induction auf die Thatsachen der Erfahrung angewendet werden mussen.

d) Die Lehre vom Unterschied des apodiktischen, fyllogistischen oder progressiven Berfahrens vom epagogischen oder regressiven, und dann besonders die Eintheilung des epagogischen Berfahrens in das inductorische und das kritische, welche zur Aufklärung der Baconisch zeib= nitischen methodischen Untersuchungen so wichtig ist \*).

5. Für die Metaphyfik ift fetner noch von der ents icheidendsten Wichtigkeit die Lehre von den hauptunters ichieden in den metaphyfischen Formen der Welt= ansichten. Die ausgesprochene menschliche Erkenntnik

\*) S. mein System ber Logif. j. 97. \$. 103-105. \$. 126. 127. 128.

vereinigt nemlich in sich die von verschiedenen Standpunkten aus gefaßten mit einander verbundenen fünf Weltansichten, welche sich von der vollständig wissenschaftlichen bis zur religiösen äfthetischen in folgender Weise ordnen.

a) Die phyfikalische der unveränderlichen Masse (<sup>5λη</sup>) und der Bewegung (90ga, χίνησις κατά τόπον), in welcher die Erklärungen durch Verbindung der diria ws <sup>5λη</sup> (Stoff) und der diria dexid rös xawisswes (Kraft) gegeben werden.

b) Die unmittelbar anschauliche Weltansicht von den Körpern im Verhältniß zum Geist; die Ansicht nach den sinnlichen Beschaffenheiten (alsoppos und erarriorys) in Verbindung mit den Gestalten (usogn), wobei sich noch die finnliche Ansicht (nach der nousrys) von der mathematischen (nach usogen, und ägescus) trennt.

hier war es in der Geschichte der Philosophie eine große und schwierige Aufgabe die Selbstftändigkeit der erz ften Ansicht festzustellen. Es ist dies eigentlich erst in der Schule Newton's gelungen, obschon ihre Grundgedanken sich gelegentlich von Ansang an von selbst aufdringen. Jur die frühere Geschichte der Philosophie kommt besonders viel auf den Unterschied der sinnlichen und mathematischen Ansicht für die zweite Weltansicht, mit welcher der Berstand immer ansängt, an. Die nothwendigen Formen dieser mathematischen Ansicht im Gegensatz gegen die zufälligkeit der sinnlichen schwendigen Bormen dieser mathematischen Kusicht im Gegensatz gegen die Jufälligkeit der sinnlichen sind es eigentlich, 'für welche die höhere Wahrheit über den Sinnenschein erhoben wird. Uber dabei kommen unvermeidlich immer theils physistalische theils psychologische Ansichten mit in Frage.

Die pfycologische Weltansicht der indis viduellen personlichen Menschen als Geister, deren Leben in Zeit und Raum erscheint. Diese zerfällt weiter in die

pfychifche Anficht der Selbfterkenntniß, die prag= matifche der vermittelnden Gegenwirkung zwischen dem Geift und der Außenwelt, und die politifche der geifti= gen Wechselwirkung in der menschlichen Gesellschaft.

Diese psychologischen Weltansichten bringen zu den Naturgesetzen der beiden ersten die Zweck gesetze und soz mit die Leleologie hinzu; sie geben zur duria dozy rös xuriosws, dem nexus effectivus, noch die duria ob Erexa, den nexus finalis. Und zwar so, daß der pragmatischen Ansicht die teleologischen Gesetze der Vermittelung (Unterordnung der Mittel unter den Zweck) der politischen die Gesetze der Entwickelung, der Erziehung, der allmächlichen Ausbildung des Guten und Schönen gez hören.

So gab die Nebenordnung der Naturgesetz und Zweckgesetze hier die eine schwere Aufgabe, neben welcher dann noch die andere der Nebenordnung von Materialismus und Spiritualismus steht. Die ersten beiden Ansichten sind nur materialistisch, die psychische fängt an spiritualistisch zu werden, die pragmatische aber ordnet beides dualistisch neben einander, Körper werden von Geistern gebraucht, und beide wirken gegenseitig auf einander ein. Hingegen die politische Ansicht erhebt sich durch ihre ethische Bestimmung zum selbstständigen Spiritualismus, welcher also gehört

d) der ethischen Weltansicht, in der die psychologische durch die Idee der Selbstständigkeit des Geistes in den Ideen der persönlichen Würde und der Unsterblich= keit belebt wird.

e) Diefe ethische Ansicht erweitert sich endlass vom Menschenleben zur Weltansicht unter den Ideen von Gott, ewigem Leben und Freiheit zu der religisien, glaubis

gen Weltansicht, welche in Ahndungen afthetisch aufges fast wird.

### §. 8.

Dem vorigen gemäß will ich nur einige der hauptinfanzen für die Geschichte der Philosophie näher erläutern.

1. Es giebt keine wahre Weltansicht durch specus lative Metaphysik, keine absolute Einheitslehre in Abs sonderung von der Erfahrung.

In der Geschichte der Philosophie erscheint sehr oft das Trugbild einer reinen Einheitslehre als der eigentlich höheren Wahrheit. Dieses entsteht aber nur durch die Verwechselung der logischen und metaphysischen Formen, indem man meint im selbstständigen reinen Denken einer von aller Sinnesanschauung gesonderte Weltansicht des Einen, unveränderlich wahren erhalten zu können; indem man meint, was sich nicht denkend absolut erkennen lasse und was nicht unveränderlich sei, sei nicht wahr. Man meint mit dem leeren Begriff vom Sein schon das Geiende, das Dasein der Dinge selbst erkannt zu haben.

Dagegen lehrt die wahre Dialektik, nach dem Kan= tischen Ausdruck, die Immanenz der menschlichen Erkenntniß. Der Anfang und die Grundlage aller menschlichen Erkenntniß ist in den Lhatsachen, in dem wirklichen enthalten, aber Thatsachen und wirkliches werden nur er= fahrungsmäßig in sinnlichen Anschauungen erkannt. Von diesen kann sich keine menschliche Erkenntniß wirklich son diesen kann sich keine menschliche Erkenntniß wirklich son diesen hann sich keine menschliche Erkenntniß wirklich son diesen, sondern die Principien der Metaphysik sind nur Kriterien, welche durch mathematischen Schematismus auf diese Lhatsachen in der Natur oder durch sittlichen Sche= matismus auf die Erkenntniß der menschlichen Gesellschaft angewendet werden müssen, so daß auch die Ideen für die Erkenntnich nur Bedeutung erhalten, indem wir das sinn= lich als wirklich erkannte durch sie deuten.

Ber aber die logischen und metaphyfifchen Formen nicht zu unterscheiden weiß, der faßt leicht die leere Rorm bes allaemeinen apodiftischen Urtheils mit der ursprüng= lichen formalen Apperception, das heißt mit der metaphy= fifchen Grundvorstellung von Einheit und Nothwendigfeit in einen Begriff zusammen, und meint nun durch die leere Urtheilsform ohne einen gegebenen Gegenstand bas Bochte erkennen zu konnen. Dder, (ba hier boch das Biel durch Gedankenentwickelung gefucht wird,) es kommt bas Ganze auf den in Rant's Dialeftif der Rritif der reinen Bernunft so ausführlich besprochenen Kehler zurück. Die Denkfraft nemlich wird in das Schlugvermögen gefest, und diefes als das Bermögen der Erkenntniß der Princi= pien angesehen, so daß man meint durch die bloke Schluß= form ohne gegebene Voraussepungen die hochte Wahrheit erschließen zu können.

So verfolgt uns feit der alten Eleatischen Lehre dieses Trugbild durch die Geschichte der Philosophie. Man meint die höchste menschliche Weisheit aussprechen zu können, indem man, anstatt von bestimmten Dingen zu sprechen, nur von dem Einen und Vielen, dem Einen und Andern, dem Einen und Reinen, dem Sein und Richt= sein und so weiter die leeren ontologischen Prädicate hin= durch redet.

Diefer Mißgriff laßt das Philosophem bei Platon bestimmter zur Boraussetzung der Wesenheit des Allgemeis nen ausbilden in der sogenannten Ideenlehre, allein indem Aristoteles diese widerlegt, erhält er doch nur eine Umgestaltung deffelben Vorurtheils zu seiner methodis schen Regel. Er bildet die bestimmteste Form des bloß logischen Dogmatismus aus unter der Voraussezung, daß nothwendige Wahrheiten erschlossen nus der Definition der gegebenen Vegriffe allein, und dies wird

der geheime methodische Fehler, der for lange irre fuhrt in dem ganzen logisch en Dogmatismus, dem die Säge des Widerspruches und des ausgeschloffenen dritten als Principien der nothwendigen Wahrheit genügen.

Zwar ift die Nichtigkeit diefer ganzen Unternehmung gegen die Dialektik der Scholastiker in der Erfahrungs: philosophie der Engländer und Franzosen sehr richtig an= erkannt worden, allein da diese die Natur der Erkenntniß des Allgemeinen und Nothwendigen gar nicht gefunden hatten, so wiederholte sich der alte Jerthum in der Schule des Des cartes in neuen Formen. Ja wiewohl Kant alle Vorbereitungen zur Aufklärung dieser Sache hinterlassen hatte, haben dieselben Fehler den größten Theil seiner Nachfolger wieder saft schlimmer als einst die Schola= führt vire geführt bis in die Irrsale der Manifestation des concret allgemeinen Sein und Nichts an sich und für sich in der Schule Hegel's, indem man hier wieder vollständig den allgemeinen Begriff mit dem Seienden verwechselt,

2. Die metaphysische Erkenntnig laßt ichon, weil ihre Grundsätze nur Ariterien find, keine metaphysis ichen Sppothefen zu. hier find die Warnungen uns gemein wichtig, welche Kant in der Methodenlehre der Kritik der reinen Vernunft ruckfichtlich der Disciplin der Sppothesen giebt.

Dagegen verwickelt sich in früheren Zeiten natürlich die metaphysische Abstraction mit den mythischen Vorstellungen der religidsen Dichtung \*), und so entsteht die lange Reihe geschmackwidriger Phantassen, in welchen sein sollende physische Hypothesen mit einer metaphysischen Weltansicht tauschen. Dahin gehören die Lehren vom Chaos mit den Elementenlehren, die Lehren von den Atomen,

\*) Siehe mein Handb. der Religionsphilosophie. §. 75. u. f.

die Lehren von den Monaden, die Hypothesen über die Wechselwirkung von Seele und Leib, über Entstehung der Kinderseelen und so viel anderer physischer Traum; dahin gehören alle gnostischen Weltgebäude und noch vieles an= dere, welches in der jetzigen deutschen Philosophie beson= ders eine Erklärung der Nebenordnung von Körperwett und Geisteswelt begründen soll.

5. Das wichtigfte hierin ist aber unfre köfung der Aufgaber die Bedeutung der Abstractionen verstehen zu lernen. Hier geht durch die ganze Geschichte der Philoso= phie die Grundirrung, welche so viele Lehrer verleitet die Abstracta, sowohl in quantitativer Abstraction die Form eines Ganzen, als in qualitativer das Allgemeine mit der Vorstellung von Einzelwefen zu verwechseln.

Nicht nur die Verwechselung der anschaulichen Form und der gedachten Erkenntniß, (der Raum, die Zeit wer= den wie Einzelwesen genannt,) nicht nur die nichtbeach= tung der Bezeichnung im Urtheil, fondern überhaupt die in allen Syrachen vorkommende Gleichstellung der kategoris schen und divisiven Bezeichnung fuhrt hier irre. Nur das . bezeichnete singuläre kategorische Urtheil redet unmittelbar von Einzelwefen; auf diefe Art der Urtheile muß daher alle unfre Erkenntniß des Wirklichen gegründet werden. Aber jede Sprache benennt mit gleichem Artikel und als Substantiva auch die bloßen Mittelbegriffe allgemeiner Regeln, bloße Prådicate, 3. B. die Schwere, das Licht, die Barme, der Begriff, die Lugend, als ob fie Einzelwefen Und so sind sie denn auch so oft in philosophischen ware. Enstemen für Wefen genommen.

Die hier geforderten Unterschiede sind auch in der That durch die nur metaphysische Ausbildung der Sprache nicht sicher zu unterscheiden. Hier laufen die Bedeutungen von Realität, Wesen, Sein und Nothwendigkeit so

in einander, daß durch diese Worte die Begriffe schwer geschieden werden. Machen wir uns aber die Kantisch e Lehre von den Kategorien genau bekannt, so erhalten wir hier eine sichere Führung der Gedanken. Selbst, wenn, wie bei Realität, der Sprachgebrauch nicht gut gewählt ist, wird doch die erste Rategorie der Qualität, leicht von der ersten Kategorie der Relation (Substanz, Wesen,) und beide von der zweiten Kategorie der Modalität Dasein, (Wirklichkeit) unterschieden werden, so wie eben auch die erste Rategorie der Kelation (Substanz) von der dritten der Modalität (Nothwendigkeit):

Hierdurch stellt sich in unstre Beurtheilungen dann endlich der große Unterschied, ob wir das Wesen der Dinge unter den wesenlosen nothwendigen Formen des Schickfals nach Naturbegriffen oder unter der Idee von der lebendiz gen Sottheit beurtheilen. Ein durchgreifend gesundes Urz theil sowohl über die Natur der Dinge auf wissenschaftliche Weise, Als auch über die ideale Anslicht der Dinge unter der Idee der Gottheit ist nur durch die strenge Festhaltung dieser Trennung zu erlangen.

Die Jonischen Elementenlehren, die Lehre des He= rakleitos von dem Feuer als dem Einen und diesem als der Gottheit, so wie die Eleatische Idee von dem Ein und All der Weltkugel mur durch Verwechselung der Form des Weltganzen und des Vegriffes vom Element oder der Einheit mit der Einheit des Wessens entstanden und für die gesunde Abstraction ganz undenkbar. Eben so sind alle ne oplatonischen Ideenlehren so gut als der scholastische Realismus nebst vielem verwandten nur durch die Verwechselung des allgemeinen Vegriffes mit dem Einzelwesen entstanden und ebenfalls für die gesunde Abstraction undenkbar.

In dieser Berwechselung des allgemeinen und nothwendigen (der bloßen Hulfsvorstellung unsers analytischen Verstandes) mit der Wesenheit des Wirklichen liegt die größte Schwierigkeit für die ganze Ausbildung der philosophischen Erkenntniß, so wie sich diese von neuem in der Rantischen Schule bei der Ausbildung des neueren Spi= nozismus Schelling's, Oken's, Hegel's, des jüngeren Sichte und Anderer zeigt. Her hat sich dadurch das Vorurtheil recht fest gestellt: das höhere philosophische Wissen musselprochen worden durch die Weglassung aller qualitativen Unterschiede, und also durch die bloße Handhabung der gehaltlosen logischen Begriffsformen.

Anftatt der Erhebung des Glaubens über das Wiffen finden diefe Lehrer das hohere Wiffen nur in der Abstraction von allem Gehalt des Daseienden, und behalten für das Festhalten der hoheren Wahrheit nur die leersten ontologischen Begriffe \*).

\*) Hegel hat sich große Muhe um diese hohe Weisheit des Sein-Richts gegeben. 3ch gebe es wohlfeiler wie folgt.

1. Absolute Wahrheit nenne ich das absolute Sein, welches ist die absolute Identität des Subjectes und Obs. jectes, das heißt des Einen und Anderen.

2. Das Subject ist das Eine; das Object das Andere. 3. Das Eine als Eines in der absoluten Identität des Einen und Anderen ist die Gottheit.

4. Das Andere als Anderes in der absoluten Identis tat des Einen und Anderen ift die erschaffene Belt.

5. Das Eine als Eines ist bas an sich und für sich seiende; bas Andere als Anderes ist weder an sich noch für sich, es ist bas absolut Keine.

6. Die Besonderung der absoluten Identität des Eis nen und Andern ift der Mensch.

So wird mit diefer Rede für sich gar nichts gesagt. Gie dreht für sich nur die leersten Begriffe im Kreise herum, allein der Phantasirende sest denn doch immer den bekann= ten abgeleugneten Gehalt in den Veschaffenheiten und Ges stalten der erkannten Gegenstände wieder voraus und bil= det sich ein, die Wirklichkeit aus tiefer Weisheit erklärt zu haben, während er sie nur blindlings aus der Wahrnehmung wieder aufnimmt.

Wollen wir nun diese Art von Dialektik beurtheilen oder bestreiten, so kommt es für die Unterscheidung des Schicksals und der Gottheit oder für die Bernichtung jeder positiven physikalischen Vorstellung von der Gottheit als natura naturans besonders darauf an, die allgemeinsten Bestimmungen der Ideen des Absoluten recht genau fest zu stellen.

In der Schule des Descartes fand man es unmöglich, daß ein Wefen (eine Substanz) bewirkt sein könne, und daß ein Wefen auf ein anderes einzuwirken vermöge. Das gegen meinten viele, daß viele Wefen dem wahren Sein nach nur ein einfaches (theilloses) seien. Für die gesunde Logik steht dies aber gerade umgekehrt. Es ist eine Voraussezung mit innerem Widerstreit, daß viele Wefen der Wahrheit nach nur ein einfaches seien. Denn nach dem Kantischen Gesetz der Immanenz der Erkenntniß ist bie Ers

7. Das Eine als Eines in der Besonderung der absos luten Identität des Einen und Andern ist die Seele oder das an sich und für sich Sein des Menschen.

8. Das Andere als Anderes in der Besonderung der abfoluten Identität des Einen und Aubern ift der Leib oder die Reinheit, das Richtfein des Menschen.

9. Die Jneinsbildung des Einen und Keinen in der abfoluten Identität des Einen und Andern ift die Welte geschichte oder das Werden Gottes u. f. m.

kenntniß des Dafeins der Einzelwefen der Erundgedanke aller Wahrheit, und wenn das Dasein dieser Wesen auf= gehoben wird, so ist unstre ganze Erkenntnis vernichtet. Das Einfache aber als aus dem Zusammengesetzten beste= hend zu denken widerspricht sich selbst.

So ist die erste Vorstellung des Xenophanes, daß die Welt nicht aus der zerstreuten Bielheit der Erscheinungen, sondern aus der stetigen Einheit des Ein und All der Weltkugel bestehe, ein mathematisch klarer Sedanke, aber wenn damit pantheistisch die Vorstellung verbunden wird, daß Gott das Wesen der Welt und ein einfaches Wesen sein so widerspricht sich dies in sich selbst. Spinoza mag immer hypothetisch dem einfachen göttlichen Wesen unendliche Uttribute beilegen, wenn er dann aber deren Modificationen zu den Wesen der natura naturata als Geister und Körper macht, so widerspricht er sich selbst.

Das Vorurtheil dagegen, daß kein Wefen auf ein anderes einwirken und keine Substanz bewirkt werden könne, ist nur durch die Voraussezung entstanden, daß sich die Sesetze der Bewirkung a priori müßten ausdenken lassen. Dies ist allerdings unmöglich. Wir lernen sie nur mit Hulfe der anschaulichen Erkenntniß und der Erfahrung kennen. A priori können wir aber deswegen im allgemeinen über die Unmöglichkeit einer Wirkungsweise gar, nichts entscheiden.

In der Natur erkennen wir durch den mathematischen Schematismus der Kategorien, daß jede Beränderung bes wirkt sei, aber Substanzen in der Zeit weder entstehen noch vergehen können. Losgeriffen von den mathematischen Schematen widerstreiten sich aber die Begriffe von Wesen und Bewirkung, die Vorstellung, daß an sich daseiende Dinge bewirkt seien, gar nicht. Vielmehr fordert die vollständige absolute Bestimmung unstrer kosmologisch =

theologischen Ideen in der Vorstellung von der erschaffenen Welt als Wirkung der höchsten Ursach aller Dinge nothwendig die Vorstellung erschaffener Wesen, um die Abhängigkeit der erschaffenen Wesen von den wesenlosen nothwendigen Gesetzen absolut zu denken. Aber eben diese Idee der erschaffenen Welt ist ganz von dem negativen Ursprung des Ubsoluten abhängig, und kann daher physikalisch gar nicht angewendet werden.

3. Die allgemeinen Gesethe ber Ent= wickelung ber philosophischen Wissen= schaften gemäß ber Natur bes mensch= lichen Geistes.

#### ş. 9.

Durch die im vorigen gegebene Uebersicht find wir in Stand gefest, ohne irgend Geschichte a priori erfinden ju wollen, boch der geschichtlichen Ansicht der Philosophie aus den Mitteln der Wiffenschaft felbft mit leitenden Marimen zu Sulfe zu tommen, vorzüglich um die richtigere In= fict aller uns fremd gewordenen Vorstellungsarten ju be= zeichnen. Die fehr nemlich auch die zeitlichen Entwickelun= gen jeder Geschichte vom nicht voraus zu berechnenden thatsachlichen abhängen, fo ift boch in der Geschichte der Philosophie, so lange der menschliche Verstand sich an demfelben gaden der Ueberlieferungen felbsithatig fortbil= bildet, kein Sprung möglich, indem jeder nur den Be= dankengang früherer Denker fortsett. Deswegen muß fich mit einer gemiffen Regelmäßigkeit auf jedem Stand= punkt der Ausbildung vollftandig jede Ansicht zeigen, die von ihm aus genommen werden fann. Der Geift wird bei

einseitigen Ansichten meist fo lange verweilen, als ihnen irgend noch eine neue Seite abgewonnen werden kann, und erst dann, wenn jemand bis zu einer neuen besonders lichten Stelle, welche freiere Aussicht gewährt, durchge= drungen ist, wird jene alte Einseitigkeit ganz verlassen werden.

Die Anwendung der Methode solcher leitender Ma= rimen ist für die Geschichte der Philosophie sogar unerläß= lich, indem wir mit bloß erfahrungsmäßiger Zusammen= fassung nicht einmal im Stande wären, den Fortschritt in dieser Geschichte anzuerkennen. Denn wie leicht auch ins Auge fällt, daß der philosophische Zeitgeist perioden= weis Farbe ändert, (so wie wir leicht Orientalismus, grie= chische Ansicht, Neoplatonismus, Mittelalter, neuere Philosophie unterscheiden.) so macht sich doch so leicht nicht klar, ob darin Fortschritt, Rückschritt oder bloßer Wechsel liege.

"Bir werden die allgemeinsten unter diesen leitenden Maximen unter folgenden vier Gruppen betrachten können:

1. Im ganzen Gehalt der Philosophie vereinigen sich stets die Aufgaben der Theorie, Ethik und Aesthes tik mit einander.

2. Die großen Perioden in der Geschichte der Philos fophie werden durch die Formen der logischen Entwickelung des Bewußtseins bestimmt nach Intuition, Epagos ge und Speculation.

3. Darauf bezüglich muffen wir uns über die Bedeutung von Dogmatismus, Skepticismus und Kriticismus verständigen.

4. Endlich den Kampf der Tradition, des Mys fticismus und der gefunden Logik mit einander kennen lernen.

Das Philosophiren beginnt sobald aus der ersten ästhetischen Weltansicht sich dem Verstande bestimmtere theoretische Fragen, wissenschaftliche Fragen nach Erkläs rung und Begründung hervorheben. So entsteht der Rampf zwischen Mythologie und Naturalismus, der durch die ganze Geschichte der Philosophie fortläuft, benn die theoretischen wissenschaftlichen Fragen sind zus nächst immer naturwissenschaftliche. Uber der Zweck aller Geistesausbildung und somit aller Wahrheit liegt eigentlich in den sittlichen Ideen, daher wird dieser Rampf stes bez lebt durch die eingreisenden Intereffen der Ethist.

Anfänglich ift die Philosophie mythische Religis onslehre, welche positive Religion, Wiffenschaft, Sitte und Gesetz in eins verbunden enthält. Sobald aber Wisfenschaftlichkeit oder theoretisches Interesse erwacht, werz den sich die Interessen des Wahren, Guten und Schönen trennen. Das Interesse am Suten und Schönen ist im Leben das näher liegende, das der Wahrheit aber das un= mittelbar philosophische, dessen wenigstens periodisch er= neuerte Antriebe allein die philosophische Forschung leben= big erhalten und neu wecken.

Sittenlehre und Gesetzgebung gehen in der Geschichte der Philosophie anfangs ungestört ihren Gang für sich, während die theoretische Speculation sich mit physikalis schen Träumen und logischen Spizssindigkeiten unterhält. Rach und nach werden sich aber zweierlei Streitigkeiten.

Bunächft greift die heller werdende Naturerkenntniß die mythische Grundlage der positiven Religion an, Re= ligionseifer und Naturwissenschaft beginnen den langen Rampf mit einander.

Daneben aber wendet die Spisfindigkeit ihre Baffen gegen bas Gute und Schone, ber Menfchenverfand wird an fich felbft irre, und die Philosophen muffen fich erft fur ibre Wiffenschaft das Feld der prattischen Philosophie er= Erft indem von praftischen Deifen der Sfepticis= obern. mus mit feinen eignen Baffen betampft wird, dringt die Auctorität der praktischen Ueberzeugungen durch. Ant der letten Stufe der wiffenschaftlichen Ausbildung der Phi= losophie kann erft diefer Rampf des naturalismus mit der Mythologie durch die wiffenschaftlich flare Unterscheidung der endlichen und ewigen Bahrheit bis zur friedlichen Inerkennung der Sittlichkeit und des Glaubens durchgefoch= ten, und damit bas Biel der gangen philosophischen Musbildung der menschlichen Belt = und Lebensanfichten errungen werden.

Die praftische Philosophie enthält den Zweck aller die= fer Forschungen, aber wegen des in der Philosophie vor= berrichenden Intereffes der Bahrheit werden die Stufen der Fortbildung doch an der Entwickelung der theoretischen Jo die eigent= Untersuchungen abgemeffen werden muffen. lich zur Bahrheit führende Gemalt ift hier immer die der Fortbildung der Raturmiffenschaften. Denn Diefe ift die Berftorerin bes Aberglaubens rippeil fie allein mit außerer Gewalt den Denschenverftand zwingt " ihr Ge= bor zu geben, während alle andern Theile der Philosaphie von Menschenansicht beherrichbar bleiben. , Der Ras turforscher kann rechnend die Bukunft vorherfagen, und fo die Natur felbft zum Zeugen feiner Wahrheit aufrufen; in Sachen der Sittlichkeit und des Glaubens hingegen geht der Gedanke nur innerlich aus dem Geiste hervor. Bei Verschiedenheit der Meinungen stehen also hier nur Men= ichenfagungen gegen einander; teine außere Gewalt fteht bier fur den Sieger ein, fondern nur die innere Aufflas runa

rung des Geistes kann die Wahrheit fichern und den Jers thum verdrängen. Daher stellt sich schon so fruh in der griechischen Philosophie das Interesse der Forschung auf den Unterschied des gwound vouupon, des ursprüng = lichen und der Menschensaung.

### Ś. 11.

Die Abstufungen in der Ausbildung des philosophis schen Geistes bestimmen sich vorherrschend nach den Fors men der dialektischen Fortbildung, für welche sich solgende allgemeine Gesetze ergeben.

Der Menschengeist erwacht in Anschauungen und in den Gewöhnungen der Ueberlieferung. Durch feine eigne willführliche Selbstthätigkeit bringt er hinzu Dichtung und Denken, aber die Eräume der Dichtung find früher, als die besonnene Auffass fung der Wahrheit im Denken.

Daher liegt der wahre Anfang des Philosophirens da, wo der Verstand sich selbst die Frage: was ist Wahrheit, zu stellen beginnt. So führt ihn das Denz ken auf das Abstrahiren und in diesem allmählich auf die schärfere Ausbildung der allgemeinen Vorstellungsarz ten, der Begriffe. Hier führt die Ersindung der Abstrationen aus dem Leben in die Wissenschaft, von der Beobachtung zum Princip. Sind dann aber die allgemeinen Anscher erst gewonnen, so macht sich der umgekehrte Versuch in dem eigentlich erst die Zwecke des Denkens erreicht werden; die allgemeine Ansicht wird an die Spike gestellt und unter ihr das Leben gefaßt und gedeutet in erklärender Gedankenentwickelung.

Daher hat die Geschichte der Entwickelung der Ges danken drei Hauptperioden, eine erste intuitive, in welcher die auschauliche Auffassung und die Ueberlieferung Fries Gesch. b. Philof. I. vorherrschen; eine zweite in durtorische, oder beffer epagogische, in welcher das Gelbstdenken erwacht, ins dem der Verstand von den Lhatsachen im Leben sich erst zu den allgemeinen Ansichten durchfindet, die Abstractionen ersindet mit vorherrschend epagogischem Gedankengang; endlich eine dritte speculative, oder epistematische, wo man das Princip an die Spize stellt und aus ihm das Leben zu erklären sucht in vorherrschender Gedankenbewes aung vom allgemeinen zum besondern.

Sb bestimmen fich denn auch die hauptperioden in ber Geschichte der Philosophie nach dem Unterschied in = tuitiver, epagogischer und epistematischer Philosopheme. Wir wollen dies vorläufig durch eine Vergleichung mit der Geschichte felbst deutlicher zu machen suchen.

1. In intuitiven Philosophemen sucht die vernünf= telnde Phantasie nur Einheit in der Grup= pirung des Weltgemähldes mit dichterischer. Er= sindung ohne eine strenge Frage nach Wahrheit oder nach der Erklärung der Erscheinungen. Das ganze Wettge= mählde wird hier eine festgestellte, der heilig gehaltenen Ueberlieferung anheimgefallene mythologische Dichtung. So erscheint die Philosophie in den Ueberlieferungen man= der astatischer Bölkerschaften. Geschgebende Priesterge= sellschaften und ihre heiligen Schriften verbinden hier my= thisches Ceremonienwesen, Sitte und Gesch in ein Ganzes. Die Fortbildung geschicht durch reformirende ober revolu= tionirende Propheten. Hier sind uns aber die geschichtli= chen Entwickelungen des Geistes wenig befannt.

Bei diefen intuitiven Philosophemen ftehen unmittelbar Glaubige und Reger gegen einander, aber die Vererbung laßt diefen Gegensatz in der Geschichte der Philosophie auch bei höherer Ausbildung lange noch stehen, fo

Digitized by Google

50

lange nemlich bas Vorurtheil noch befteht, bag Ginfichten in die Bahrheit alfo philofophijde Bahrheiten durch Griahe luna, durch geschichtliche Ueberlieferung begründet merben tonnen, fo lange alfo die Tradition noch Borurtheile fur beis lige Schriften und fur blinden Glauben an Rechtglaubigfeit erhalt. Sier geht die Erbitterung des Bantes um Glauben und Reperei in den milderen Streit des Supranaturas lismus mit dem Rationalismus über, mobei ber ers ftere burch lange Beiten ben Glauben gegen ben unglaubigen Raturalismus als einfeitigen Rationalismus vertheidigen muß. Erft bei ber volligen Durchbildung bes Rationalis= mus fann Diefer ben Glauben und Die unmittelbaren Rechte ber afthetischen Dahrheit anerkennen, und fo Die Schler ber intuitiven Auffaffung aus den Biffenfchaften verbrangen, indem er den Aberglauben an Theurgie, an übernas turliche gottliche Einwirfungen in Die Menschengeschichte jur Entfündigung und Erlofung zerftort und ben Unters ichied gwijchen profaner und heiliger Geschichte aufhebt, badurch die Physif von den muthifchen Unfängen ber Beltaefdichte befreit und zugleich bie Lehre von ben Geis fterericheinungen und die Damonologie aus ber Pincholos aie verbannt. stlatt. our

2. Die Fortentwickelung der Philosophie zu Epagoge und Speculation haben wir nur in dem einen Beispiel der griechischen und christlichen Philosophie vor uns und zwar so, daß wir die griechische die epagogische, die christliche die epistematische nennen konnen.

Bei den Griechen erhob fich fruh der Verstand zu den freien Fragen nach der Wahrheit. hier band nemlich fein regierender, fein gesetzgebender Priesterstand an Ueberlieferungen, keine heilige Schrift an positive Dogmen und festtechende Mythologie. So ftrebte in gesunder und freier Beistesentwickelung der Verstand fur Weit undfried nach

der Mahrheit und der Geschmack in den schönen Runften nach der Schönheit. Bald werden hier Mathematik und Geschichte zur Wissenschaft, und die Philosophie entwickelt aus einer mythischen intuitiven Weltansicht allmählich ihre Lehren von der Wahrheit den natürlichen Stufen der Abkraction gemäß.

t

2

2 2 2

ł

ž

...

t

ġ

ţ

1

Für die äußere Weltanschauung läßt sich hier der na= türliche Gang in der Ersindung der Abstractionen leicht er= meffen. Dem menschlichen Geist ist zuerst das Ganze fei= ner Erkenntniß aus dem Geschötspunkt der sinnlichen An= schauung gegeben. Junächst bieten sich dem Verstande aus= gehend von der mythologischen Auffassung der Welt als eines Geistesreiches ohne Trennung von Natur und Idee, erfahrungsmäßig aufgefaßte Begriffe von allgemeinen Ei= genschaften der Materie an und führen zu dem Versuche, dadurch die Fragen nach dem Grunde und der Erzeugung der Dinge zu beantworten. So entsicht jene physita= lischen Lehrer ihre Lehre von den Elementen und der Vorherrichaft eines Elementes bildeten.

Unter diesen Naturbegriffen trennen sich dann bald die wandelbaren unsichern der sinnlichen Beschaffenheiten, das Empfundene (adosyrov) von den bleibenden nothe wendig bestimmten, dem Gedachten (voyrov) und uns ter diesen gedachten treten zuerst die mathematischen Bes griffe mit ihrer anschaulichen Rlarheit hervor. Go zeigt sich zum zweiten in den Pythagoreischen Lehren die Borherrschaft der math em atischen diesen und Figuren. Uber neben diesen treten auch die philosophischen Underschen hervor, so wie diese in ihrerursten unentwicklichen Weise in den Eleatischen Peterschaft erschensen.

Z.

52

Erft ba, wo ber Berftand diefe philosophischen Begriffe bestimmter ju handhaben anfangt, beginnt bas, mas wir jest eigentlich Philosophie nennen, mit bem Unfang ber bialeftifden Gebanfenbewegung. Dahin fuhrte bei ben Griechen querft Benon von Clea, bem Die Sophiften folgten , und Die vollftandigere Loswindung der Dialeftit von den anschaulichen Unfichten wurde erft bas Werf ber Schule bes Gofrates. Sier erhielt bas her bei Platon und Uriftoteles bie epogogifche Phi= lofophie ihre Bluthenzeit, und Die Erfindung ber philofos phifchen Abftractionen bei 21 riftoteles einen hohen Grad ber Bollenbung. Die epagogifche Durchbildung hatte ihr Biel erreicht, und ber Gebanfe gewann nunmehr immer mehr epiftematifche Wendung, zunächft in ber grage nach ben Grunden ber Babebeit, um welche fich bie ingeritan . folgenden Schulen entzweien. 121202.70 .7.1

Diefer Streit befommt zwei Entscheidungen. Einerfeits im Stepticismus der Empirifer, namentlich des Sextus, weil die logischen Dentformen feine Quellen der Wahtheit find; andrerfeits in der Forderung einer unmittelbaren hohern Wahrheit, die im Geifte feloft bestimmt ift, fo wie fich Diefe Forderung zuerft bei ben jungsten Atademigern zeigten

3. Durch den letten Gedanken werden mir vollftans dig in die Periode der epistematischen Gedankenentwickes luft eingeführt. Die ersten Philosopheme suchen dieje höhere Wahrheit anschaulich fest zu halten, nach und nach wird aber der Verstand zu der leeren logischen Speculation im dogmatischen Sebrauch der isolirten epistematischen Methoden der Urift ot elischen Syllogistik hingedrängt.

In der ersten Beije tritt nemlich in der Schule die neoplatonische Lehre auf mit ihrer Efstasis und Theo-

ria, fie erguift wieder mit phantafivender Bernunft, mas Die vernunfteinde Phantafie erfunden hatte. Aber mit bem gleichen Grundgedanken tritt im Leben auch in der chrifts tichen Lehne die Lehre des Apoftel Paulus-auf.

Indessen hatten sich die geschichtlichen Berhältniffe weschntlichegeandert. In Ale gan du in wurde die tteberlieferungigelehrter und mächtiger, an die Stelle der vorheruschend mündlichen Belehrung in den Philosophusschus len trat vorherrschendes Leien der Nilten, und somit die geruschaft des Platon und Aristoteles, daneben war die Wathematik besonneuer geworden, und hatte des Pristot elles mathematikte Abstosphiosphie wirklich in Altronomia und Machanik gegründet, serner mengten sich orieutalische Ausschungen, aber entlich der Grift in diesem sachter Besten eins — aber entlich der Grift in diesem sachten die Echen erschlafttes, Ein wußten die Erben bald ihre geerbten Reichthumer menig mehr zu henugen, es traten nur schwärmerische Phantasten und blinder Uederlieferungsginnebe in Streit mit einander.

"Daher legte fich eine lauge Beit die Philosophie im Drienfte der Rirche dagmischen, in welcher Die-Scholaftiker den leeren logkichen Rationalismus vielfach bonmatisch durchbildeten. Erft die Befreiung vom Rirs chenzwang machte wieder Fortichritte moglich. Als nun bar Ber Beifnuber die bloge Huffaffung der griechischen und arabischen Behren wieder ju eignen Erfindungen geführt wurde, zeigte fich wieder die Physik als das erfte gluckliche Thema der Speculation. Die speculative Ausbildung der Raturlehre in der Erklärung der naturerscheinungen aus den Maturgefeten ift der am frohlichsten gedeihende Theil der Lehre, indem der erklarende Berftand von der mathes matischen Philosophie der Alten ausgehend sich nach und nach immer tiefer in die Gebiete der Erfahrung hinein fand,

Aber, ber Weltanficht nach gab bas ben immer fortgefesten Rampf des Raturalismus mit ber Glaus benslehre, wohei dem erften als übermächtigem Angreis fer lange von ber andern Seite nur ichwache philosophische Bertheidigungsmittel entgegengelicht werden konnten.

12. Spingegen der Dinleteilt, nach bot: diefts Belingen in der Naturlehre der ganzu Philosophie zwei Methoden au, welche die neuere Philosophie, gestatischaden; nem= lich zeinerfeits die der Erfahrung, der Raturbrobache tung dunch Induction, welche Baco von Merulan zur Negel der Schuttu des Locke und Sondillac mache te, und andrefeits die dmathematische Methode; welche Descartes demagangen neuerm. Dog matis= muß welcheits an eine einen besten

Die Ausgleichuitg bes Streites zwischen biefen beiden Methoden ift endlich durch Kant das Biel der Eritis ichen Methode, das heißt der pihchisch anthropologis ichen Begründung der wilfenschaftlichen Philosophie ges worden, so wie stufenweis in den Versuchen von Lock, Leibnit, Hime, Kant bis zu uns die Untersus hungen über die menschliche Bernunft sich ims mer vollständiger zur Theorie der erkennenden Vernunft ausbildeten.

Reben diefem muß ich zunächft die methodischen Musdrucke Dogmatismus, Stepticismus und Reiticismus erläutern!

d 1 1

Das Wort oxemps bedeutet Untersuchung, fo ift bie Anforderung der Stepfis in der Sofratischen Schule aus des Sofrates Ironie (elewreia Verstellung), welche keine unbedachte Voraussegung zulaffen will, entstanden, indem man ein vorläufiges auffchiebendes Urtheil jeder Behauptung vorausschiefte. Aber bald feste fich die Sache so fest, daß man unter Steptteismus nicht nur das Grunde fordern und vorbereitende Untersuchen, sondern die Behauptung der Unsicherheit der menschlichen Erkennnis, also Die herrichaft bes 3weifels in der Lehre verstand.

So wird der fpatere Begenfay der Dogmatis mus gegen die Beofis meidentig. Erftens heift wonlich Die Wethode to am at i fc., welthe absprechend von unges prüften erften Borauskenungen ausgeht; diefer ficht bann Die prüfende untersuchende Methode als Stepfisients Zweitens aber heißt auch jede Methode bogmas gegen. tifch, welche in einer behauptenden Lehre dem Menschen zutrant, daß er im Besig der Bahrheit fei. Dem fteht Die Stepfis mit der Meinung entgegen, daß dem Mens schen alles ungewiß und bem 3weifel preis gegeben bleibe. Dazu muffen wir aber gleich porlaufig bemerken, daß in Diefer Beife tein Denter fcblechthin Sweifler gewefen fei, fondern ein jeder irgend eine Sicherheit für den gefunden. Menschenverstand im Hintergrund behalte und nur relatin gegen bestimmte bogmatifice gehren feinen Zweifel geltend mache.

Geschichtlich muß nun alle Philosophie mit an schaus lich darstellendem Dogmatismus anfangen. Aber in der ersten Antwieselung der Gedanken sondert sich der empirische Dogmatismus, welcher den Sinnen traut, vom intellectuellen, welcher nur der ges dachten Erkenntniß traut. Bald wird dann der Berstand inne, daß die Sinne nichts unveränderlich und nothwendig bestimmen, das Empfundene wird verworfen, nur das Denken bleibt für die Wahrheit. Damit stellt sich eigentlich zunächt die mathematische anschauliche Vorstel-

Digitized by Google

56

lung von der Außenwelt der nach sinnlichen Beschaffenheis ten entgegen, aber das eigenthumliche der reinen Anschauz ung wird sobald nicht klar, daher wird nur das Denken dem Anschauen ientgegen gesetzt, für die gedachte Erkennts niß aber nur die logische Form als Gesetz erkannt. Allein diese logischen Formen sind nur Formen der Wiederholung gegebener Gedanken und haben keinen eignen Quell der Wahrheit in sich. Daher verwirft hier der intellectuelle Dogmatismus den empirischen, wird aber felbst dem Skepsticismus zur Beute, und die ganze Dialektik der epagogis schen Periode verlauft in diesen Skeptieismus, wie die Philosopheme<sup>(1)</sup>von<sup>(1)</sup> Pyrrhon, Limon, der neuen Akademie, von Aenefidemos und Sextos Ems peirikos zeigen.

Diefer Dialektik stellt sich dann der speculative Dog= matismus einer sicheren innern Bahrheit entgegen. Aber indem später die Speculation ihren eigenen Gang weiter geht, rechtfertigt die bessere Erkenntniß der Inductionen den Empirismus, und nun tritt fest der empirische Dog= matismus (dei Baco, Hobbes, Locke, Condillac) dem intellectuellen entgegen, welcher feinerseits die soges nannte mathematische Methode als die dogmatische sorter (bei Descartes, Spinoza, Leibniz, Wolff).

Indeffen auch hier zeigt die Fortbildung noch einmal, daß der Empirismus keine Philosophie gewähre und diefe fogenannte mathematische Methode auch nur determinirend wiederhole, ohne einen eignen Quell der Wahrheit zu bes sitzen. Auch in dieser Dialektik bleibt Zweifel der Sieger (bei hume, bei Bayle).

Hiergegen wollte nun der Weltansicht nach die unmitz telbar gegebene innere Wahrheit im nothwendigen und guten und im Glauben anerkannt sein. Diese Anerkennung konnte jest der Dialektik gelingen, wenn Leibnitzens

Eintheilung der Aristotelischen Enaywy? in Induction und Abstraction in Berbindung mit hume's unmittelbarer Ueberzeugung (belief) gehörig angewendet wurde. So halfen bei uns Jakobi und Rant. Letterer eigentlich der Dialeftif mit Auffindung der Regeln der zergliedernden, nur abstrahirenden — fritischen Methode, welche wir zur ganzlich subjectiven Wendung der Speculation und pfpchikch = antheopologischen Begründungsweise fortbilden mußten.

In der Kantlifchen Schule ist aber anfangs der Gegensatz des Kriticismus gegen den Dogmatismus zu scharf gestellt und zu allgemein angewendet worden, so als ob alle früheren Philosopheme als dogmatische dem Kanz tischen kritischen entgegengesetzt werden könnten. Diez ses aber ist unrichtig. Alle Ersindung auch die der frühez steismus stellt sich eigentlich nur dem logischen Raitonalisz mus der Scholastisk er, des Des gartes, Leibnitz und Wolff, nemlich der sogenannten mathematischen Rethode scharf entgegen. Dabei lehrte Kant zuerst die Regeln des kritischen Verfahrens und machte dadurch die frenge Scheidung der analptischen Konich.

Endlich haben wir hier noch auf den Rampf der gefunden Logik, welche die Abstractionen in richtiger Bedeutung anwendet, sowohl mit der Tradition als mit dem Mysticismus Rücksicht zu nehmen. Für das Selbstdenken stehen aber hier nur gesunde Abstraction und mystisch misverstandene Abstraction gegen einander, und dafür haben wir im allgemeinen die Natur des Mysticismus naher zu beachten. Mystische Lehren frehen in der Se-

Digitized by Google

§. 13.

Sec. 16 and

schichte der Religionen und der Philosophie vielfach neben den klareren Lehren der Schule, ausgezeichnet durch den Anspruch an das Geheimnifvolle, durch Singabe an dunfle Befühle und traumende Phantagen, aber oft auch als les bendige eigne Ueberzeugung, im Gegenfat der über, lieferten, als inneres Licht im Gegenfatz gegen Schuls und Rirchen = Drthodorie. Dieje muftis ichen Unfichten geigen eine gemiffe Bermandtichaft mit beftimmten Philosophemen, fie werden leicht mit Alleinge lehre und Pantheismus verbunden fein, werden wegen ber Berneinung im Abfoluten und den Phantafien von dem Beftaltlofen als bem erften zum Dibilismus und zur 2Belt, verachtung hinneigen, fur welche bald die Materie bas Boje, bald ber Leufel der Furft ber 2Belt ift; fie werden mit diefer, Meltverachtung fich in Enfunnlichungs= Phans tasien, fomit in Kasteininge a. (oder Monches) Moral verlieren \*) 14 June Acd 11 11-2011-2

So gestalten sich mystilche kelnen in großer Mannigfaltigkeit willkuhrlich ersonnener Traume, aber neben dem roheren Aberglauben in außeren Bilden der Naturerscheis nungen, bleibt eine eigenthumlich tiefere Bedeutung des Mysticismus, denjenigen Lehren, welche wir vorherrichend die vom inneren Lichte nennen können. Diesen gilt der außere physikalische Aberglaube entweder gar nichts, oder bleibt wenigstens nur phantastische Nebensache, während der Grundgedanke nur durch eine innere pfychologische Laufchung festgestellt wird, indem man die nothwendigen philosophischen Wahreiten im innern Lichte als innere Anschauungen zu erkennen meint, welche endlich zur ent-

į

\*) Heinvich Schmid, der Mussteinus im Mittelalter in feis ner Entstehungsperiode. G. 15 f. Lieber, Hugo von St. Bictor. Einl.

juckten Anschanung Gottes oder eines Sottlichen führen willen, indem man innere Lräume der Phantasie für höhere Anschauung des Göttlichen nimmt.

Dabet aber berühren fich boch nur Gefchichte ber Phi= lofophie und Geschichte bes Duftieismus einander, und wir muffen uns haten nicht ju viel von der lepteren mit aufzunehmen, ba es thoricht mare, hinter ben verworres nen Traumen der ineiften Dpftifer einen festen wiffenschafts lichen Sintergrund vorausfesen und errathen qu wollen. Deswegen bezeichnen wir in Beziehung auf Philosophie mit Mpftfeismus nur bie flarere wiffenfthaftliche Brimdlage, durch welche bas geheimnisoolle, das buntte Gefuhl und bie leere Phantafie erft Berbrauen finden. \* Diefe Brundlage fliegt immer in ber miffenfchaftlichen Ber: wechfelung eineWabftracten Bor ftelfungsmeis fe mit der Gefenntniff des Einzelnen und 2Birflichen, fo bag uns die Erorterung Diefer Schler auf §. 8. 80, und bann auf Coften ber Detapitiff \$026. in Derbindung mit Sandbuch ber Rellatinsofilofophie §. 75. bis 78. jurutitefft. ente are . 13- · · · · · Mile.

Beb gebachte Erfenntnis von Gegenständen fordert ein Tategorisch bezeichneres Urtheit) welches das Einzeine wirkliche der Mischauung festhält. Bedat en von Urtheil bleibt für sithründestimmt, glebr nur Bedatken von Möglichkeiten oder von leven notspendigen Formen. Noglichkeiten oder von leven notspendigen Formen. Noglichkeiten oder von leven notspendigen Bedusten von Möglichkeiten oder von leven vorstehen viellen Ber Möglichkeiten oder von leven weltweiten viellen Berster die Abstractionen; Durchundelen wirden des Allgemeinen und Rothwendigen bewußerweiten, und ber Berfrand erst ersinden immittelbar weltenst er un fich an bich und daher ist esistandirtich bas er-überalt da, und er die Macht der abstracten Botskelungen in einem neuen Gebietentenien læntel giesensten for scheralt da, und er die Brechtenten lænteligten mittelbar welten bereiten einem ausen Ge-



fie hypostasirt, als Körper, Geister oder unbestimmt zwischen diefen beiden. Dies ist die erste Grundlage aller mystischen Vorstellungsarten, dazu kommt dann noch für die Ansführung die Bedeutung des Bildlichen in den phis losophischen Metaphern hinzu, und führt so die mystische Anschauung in die weiten Gebiete des mythischen und dichterischen.

Um die philosophischen Geundlagen des Myfticismus genau zu werftehen, muß daher theils diese Lehre von der Hypostafivpng, theils die von der philosophischen Metas pher eingefrihen werden.

1) Alle wahre Sppostassung in der menschlichen Ertenntniß, dust heißt alle Erkuntnis von wirklichen Wesen muß durch die Zurückführung auß die Nategorie der Subs stanz bestimmt werden, und die abstracte Erkenntnis der Losger iffenen nothwendigen Formen bietet nur dem Verstande, ein Hälfsmittel der Selbstbeobachtung an, welches den Bahrheis der Erkenntnis nicht gehört. So z. B. diese Wasserbeit, dieser Baum hier ist Etwas; aber Wasser, Baum, Licht, Feuer im allgemeinen ift Nichts, nemlich kein Wesen, sondern diese Waster bezeichen nen allgemeine Begriffe, welche erst als Prädicate mit Subjecten verbunden, oher müßen, um zur Erkenntnis gebraucht werden müßen, um zur Erkenntnis ge-

2. Es muß eingestehen werden, wie durch das Bershaltniß der endlichen und ewigen Wahrheit, durch das Berhältniß der Kategorien und Ideen die Grundlagen der philosophischen Metapher für die ganze mensch= liche Erkenntniß hestimmt werden.

In der gewöhnlichen Dichtung bleiben alle Gleichniffe, wenn der Austruck auch metaphorisch ift, doch nur bild= lich gemeint, wir denken nur eine Vergleichung verschies

dener Dinge um ihrer Arhnlichkeit willten. ' Daher bas Lobte oft nur Bigelnde ber Allegorie: In bem Phi= losophischen unfrer Ueberzeugungen liegen aber zwei Quellen der mahren Metapher, wo in der That das Gine für das Undere gilt, wo nemfich zwei Erkennentfiweifen des Menschen von dem einen und gleichen Wefen ber Dinge Erstens nemlich erscheint bem Menschen in reden. Raum und Beit Das wahre Biffen ber Dinge; wir fegen in der Einheit unfrer Ueberzeugungen Die Befenheit Des endlich erkannten der Wefenheit des ewig wahren Zweitens die Rorperwelt ift dem ewig wah= gleich. ren Befen nach das Eine und Gleiche mit der Geiftes= welt. Dadurch entsteht uns eine phyfikalische me= taphorifche Beltanficht, welche Die Erfcheinungen der Rorperwelt - und eine ethische metaphori= fde Beltanficht, welche Die Erfcheinungen bis geifti= gen Menschenlebens auf die ewige Bahrheit deutet. Fúr Die gefunde Logit find nun diefe metabhbrifchen Weltan= fichten nur von äfthetifc = religiofer Bedeutsamkeit, burch muftisches Misverstandnig hingegen werden fie wiffenschaftlich genommen, und baher tonnen wir hier nach bestimmten Regeln gewiffe Rormen von mofifchen Go= ftemen ableiten, die fich in der Geschichte ber Philoso= phie regelmäßig wieder finden.

Das Spiel mit den Geheimniffen des Abfo= luten wirft den meiften mystischen Ansichten einen gemeinschaftlichen Schleier über, unter welchem die Glaubenslehre in theosophische und theurgische Wissenschaft verwandelt werden soll. Daneben bestimmt die ethische Me= tapher den Geist, die physikalische die außere Gestalt der Lehre. Götter und Geisterwelt, Sündenfall, Seelen= wanderung, Reinigung und heiligung gehören der ethis fchen, die physikalische Ausmahlung des Bildes der andern.

Die festeften Formen ber Abstraction gehören babei den Grundlagen der physikalischen Metapher, denen wir hier genauer folgen können.

Da Das mystifche Migverstandniß Idee und Natur niche unterfcheidet, fo muß die Spite der Lehre eine na= turmiffenschaftliche Gotteslehre werden. Deher ereten die ersten griechischen Abstractionen hier an die Spipe. Der Raturbeobachtung erscheinen die Dinge unter den Naturgefeten verbunden, fo daß querft Stoff und Rraft ober nach Ariftoteles diria wis oly und diria dorn the new caus einander treten. Dies giebt das Pythagoreifde: Gegenfase find die Anfange der Dinge und ben höchsten Gegenfas ansigor und negas; bas unbegrenzte (gestattloje) und bie Grenze. Aber Diefe un= verbundenen Begenfate genugen nicht, ber Verftand forbert die Einheit darüber, fo wie Platon im Phile= bos uber aneipor und népac die diria the ouplifeus festly Go wird ber Anfang aus dem einfacheren Dualis= mus zum dreigestaltigen fortgeführt, ju den mit Dreiei= nigfeitslehre verwandten Auffaffungen.

Dem Gehalte nach sahen wir oben die Abftractionen fich fufenweis physikalisch, mathematisch und philosaphisch entwickeln. Auf der ersten Stufe zeigen fich die mystischen Phantassien der Elementenlehre und Rossmogenien, wie sie 3. B. in Brahminischer und Parsischer Mythologie und in den Jonischen Philosophemen spielen. Der mathematische Mysticismus der Zahlen und Figurenlehre ift für uns der Pothagoreische, der aber auch in die meisten Mythologien feinen Eingang gefunden hat. Die philosophischen Abstractionen bringen endlich den logis schwen oder dialektischen Mysticismus, der das alte Trugbild der speculativen Metaphysisterzeugt und erhalten hat, nach welchem durch das Sinnen über Einheit und Rothwendigkelt die höhere Wahrheit und Weisheit ers forscht werden soll. Im allgemeinen ist dies also die sogenannte Platonische Ideenlehre oder der scholas stische Realismus. Für die speculative Ausbildung aber müssen wir schärfere Zeichnungen der Weltansicht unterscheiden.

Die Extreme in den Systemen sind die Voraussezung nur der Körper (der Materie) als Substanzen und die Voraussezung nur der Geister als Substanzen. So steht dann zwischen den Extremen eines Materialismus, welcher die Welt aus Atomen aufbaut und des Spiri= tualismus, der sie aus denkenden Monaden bestehen läßt, in der Mitte die unbestimmtere Abstraction der Einheit und Nothwendigkeit. Wird hier die Einheit zum Grundgedanken gemacht in der Idee von dem einen Wesen, welches Alles ist, so entsteht der Pantheismus, wählt man aber die Nothwendigkeit, unter der alles besteht, zum Grundgedanken, so entsteht der Fatalismus. Daher können wir uns hier über folgende Abstusungen näher ver= ständigen:

Materialismus, Atheismus, Nihilismus, Fatalismus, Pantheismus, Holozoismus, Emanationslehre, Spiritualismus.

Der Materialismus spielt mit dem Grundgedanfen, daß alles nur vermittelst der Materie sei. Diese Ansicht ist für die Raum= und Zeitbestimmungen in der Erscheinungswelt ganz richtig, für die Idee ohne Bedeutung; wo aber Natur und Idee nicht gehörig unter= unterschieden worden, kann sie zu vielen Jrrungen Beranlassung geben. ... Recht scharf bestimmt kommt indessen Ber Materialismus erst in der neueren Zeit vor, wo man gegen den alten Holozoismus erst nach Descartes Körper und Geist voftimmt als zwei Arten der Substanzen einander entgegengeset, und dann alles nur aus dem körpers lichen erklären will.

Ath eistelfthift jede Weltansicht, welche die Welte vrdnung ohne die Jdee Sottes fassen will. Dies ist wieder für jede Naturansicht richtig, für die Jdee bedeutungslos, tann aber ebenfalls da irren, wo Natur und Idee noch nicht zetrennt gedacht werden.

Ratalismus macht den Jufall (rozy); Deters minismus die Rothwendigfeit (drayn, thuaquerh) sum herrn der Welt. Dier ift fcon fur die Maturanfichs ten Bufalt als blinde Rothwendigfeit von der verftandlis den Rothwendigfeit ju unterfcheiden \*). Aber neben ber blinden Rothwendigkeit bes Bufalls alle Gultiakeit affare meiner Gefete abjuleugnen, wie ble Epifureer es acs gen die Stoifer wollten, ift nach ber Ratur des meniche" lichen Berstandes in der That unausfüßthar und der Cons fequenz nach ift der Fatalismus die Schieffalslehre, welche nur die Raturnothwendigkeit zum Princip macht, und das gegen die Ideen ganz verwirft. Daher find in der Gefoichte der Philosophie Katalismus und Determinismus besonders im Gegensatz gegen die Lehre von der Borfehung und im Gegensatz gegen die Idee der Freiheit zu beachten. Inconfequenter fegen aber viele, nach ber Weise jener Scholaftifer; welche uber bit natura naturata noch bie Gott= heit als natura maturans ftellen, zwar erft eine fatalistis 5, 14 . SC - · . 11115 5 2 4 A .. 16

sche Weltansicht fest, dann aber noch die Sottheit darüber. Hier ist noch nächer zu bemerken, daß der früchere Fatalis= mus mattetialistisch nur die Nothwendigkeit der Naturge= setze zu seinem Princip macht, daneben aber noch ein be= sonders neuerdings versuchter psychologischer Fata= lismus steht, vor dessen Läuschungen wir uns beson= ders in Acht zu nehmen haben. Hier macht man nemlich das Gesetz der menschlichen vernünftigen Thätigkeit zum Princip des Daseins der Oinge, indem die Sottheit einem Schickfal der Selbsterkenntniß unterworfen und die Entzstehung der Welt aus der Selbstoffenbarung Sottes er= klärt wird. Dies ist in unster Schule bei Fichte und Schelling und unklarer aufgesaßt bei Hegel die letzte Zussucht der hypothetischen Metaphysik geworden.

Pantheismus ift die Lehre, daß alles in allem Gott sei. Dies Wort hat erst da eine scharfe Bedeutung, wo im Philosophem etwas darauf ankommt, ob man in Gott oder durch Gott die Welt bestehen läßt. Daher ist diese Benennung ofter gegen unklare Lehren ein warnender Ladel, als Bezeichnung einer festen Lehrmeinung. Es ist nemlich leicht einzuschen, daß der Consequenz nach jeder Pantheismus Determinismus werden mußte, und also eben so gut Atheismus genannt werden könnte, so wie, daß der Consequenz nach jede Lehre, die sich ein adäquates Wissen von Gott zutraut, und das geseimnißvolle der Religionswahrheit verkennt, Pantheismus sei.

Spiritualismus ist die Lehre, daß nur der Geist wahrhaft vorhanden fei. Diese Lehre ist also der Jdee nach richtig, aber wissenschaftlich und fur die Naturbeur= theilung unausfuhrbar.

hylozoismus ist die Weltansicht, welche die Materie felbst als lebendig voraussest. Dies ist in einfachster

Digitized by Google

66

Weise die unsprünglich mythologische Weltansicht, welche die Welt wie ein belebtes Bhier ansieht, — worin eigents lich die ästhetische Wahrheit nur unbeholfen ausgespros chen ist.

Emanationslehre nennen wir die Borftellung von der Ausströmung der Welt aus Gott. Diese ist aus der allgemeinsten Form des logischen Mysticismus aus dem Schema der Elassification der Begriffe entstanden, aber meist nur in Verwechselung mit aftronomischen Bildern und mit Geschlechtsregistern ausgeführt worden.

Endlich Richtlismus oder die Lehre, daß das All Richts fei, scheint vielleicht zunächst undenkbar, aber doch liegt er in allen Systemen der totalen Indifferenz verborgen, und tritt mit anschaulicher Bestimmtheit da auf, wo man das gestaltlose z. B. als Urlicht zum ersten und zum Princip macht, und für die Entwickelung der Weltgeschichte nur das Bose zum Erklärungsgrund giebt. Das Bose ist hier das Princip der Entzweiung, welche in der Weltz geschichte wieder aufgehoben werden soll, um zur Einheit der ewigen Ruhe zurück zu führen; so wie diese Borstellung bei Neoplatonikern, Snostikern und Buddhisten vorkommt.

## 4. Eintheilung ber Geschichte ber Philosophie.

#### . S., 14.

Unfere Geschichte der Philosophie Kann nur die gries hisch = romisch = christliche fein. Von andern aflatischen Philosophemen wissen wir weder die Zeit der Ausbildung 5 \*

noch irgend Geschichte. Auch macht ber einfache Anfang bei den Griechen in feiner Entwickelung aus ber Motholos gie es für unfern Zweck unwesentlich, ob und wie diefe Mythologie fremdher stamme oder nicht. Allerdings imponirt noch zur Zeit der großen attischen Denker den Griechen die höhere Ausbildung der Völker in Affen, aber die Griechen denken selbst und frei im Volke, die Griechen allein finden sich zum hellen wissenschaftlichen Gedanken durch. So erhalten wir folgende Uebersicht:

Erfter Abfonitt von Defiodos bis zum Apos ftel Paulus, die epagogische Entwickelung der Philosos phie bis zum Anfang der speculutiven.

Aus mythologischen Lehrgedichten entwickelte sich die Philosophie über den Ursprung der Dinge anfangs nur in physikalischen, dann in vorherrschend mathematischen, ends lich in philosophischen Abstractionen. Mit den letzteren fing Zenon von Elea an den Gedankengang dialektisch au leiten, und gezogen von den praktischen Untersuchungen wurde bei Sokrates die Dialektik selbstitändig. So erreicht bei Platon und Aristoteles die epagogische Philosophie ihre Bluthe, und die Ersindung der philosophischen Abstractionen ihre Reife.

Dadurch wurde den späteren Schulen die hauptaufs gabe: die Kriterien der Wahrheit zu finden. Aber diefe Untersuchung vernichtete sich, wegen der Leerheit der blos fen Denkformen, in Skepticismus, und nur das undes dingte Postulat der höheren innen im Geiste gegebenen Wahrheit führte weiter.

3weiter Abschnitt vom Anfang der christlichen Lehre bis un Grindung der Erfahrungswiffenschaften, oder vom Apostel Paulus bis auf Galileo Galilei und Bacon von Berulam.

In Minundeia andertak fich die fentleden Berhaltniffe. Die gelehrte Leberlikforung murde dunch Staatsamftalten geschert, die Mathematik der Platon ikre wunde feste Biffenschaft; die Berbindung mit orientalischen Borsteilungsarten anderte die griechtiche phyliche Mettanlich in eine anthropomotphilche um, die physicalische Netapher det Deidenthums wurde mit einer ethilch-apolitischen vers tauscht.

So entwidelte sich die einfache criftliche Lehre und neben ihr die neoplatonische. Aber der Geist erschlaffte, die christliche Lehre wurde bald kirchlich, und so der Philosophie fast entrogen.

Daßer blieb in ber icholaftifchen Philo fophie ber Monchsorden fast keine andere philofophische Selbas thatigkeit, als im einfeitigen Gebrauch der von Ariftos teles aufgewiesenen epistematischen (logisch sogmatischen) Methoden.

Das erfinderische hürgerliche Leben der Deutschen, die Rücklehr zu den Griechen und der Rampf der Deutschen gegen die Sierarchie werkte dann von weuem das philosophische Selbstdenken und Galilei und Bacon von Berulam wurden die Erfinder der Methoden der Ers schwungswiffenschaften.

Dritter Abschnitt. Bon der Erfindung der Mes thoden der Erfahrungswiffenschaften bis zu Erfindung der felbstittandigen Methode der philosophischen Wiffenschaften bis auf Rant.

Seit Galilei begann der Rampf der neuen Naturwissenschaft mit der Kirche, der Kampf der Philosophen mit den Priestern, der Kampf des Naturalismus alle Rationalismus mit dem Supranaturalismus.

Auf dem Gebiete ber Philosophie felbst entwickelte sich bie Lehre unter dem Gegensatz des Baconischen Entpirismus mit dem Cartesischen Rationalismus, auf der einen Seite Erfahrung und Induction, auf der andern strenger logischer Dogmatismus als sogenannte mathematische Methode. Die erste Methode durch Locke und Conditlac, die andere durch Leibnit weiter zur Ausbildung der Wissenschaft angewendet.

Leibnit vertheidigte dabei am Bestimmtesten die Rechte des Rationalismus neben dem Empirismus, mahrend Bayle und hume beide wieder in Stepticismus auflösten und die mathematifch = phyfitalische Schule der hürteften Raturalisanus dem Supranaturalismus entargen, feste, und mit fich noch des des

Mun trat Rant ausgleichend Dazwijchen.

Bierter Abschnitt. Rant und unfre Beit.

So trefflich die neu gefundenen empirischen Methoden sich bei der Fortbildung aller Erfahrungswissenschaften in Natur und Seschichte erprobten, so konnten sie confequent doch eigentlich gar keine Philosophie anerkennen lassen, die mathematische Methode des Descartes ließ sich aber nur auf willkurlich gemachte Boraussezungen anwenden. Diese Mangel, vorzäglich die der letztern Methode, wurden Kant zuerst hinlänglich klar, und er erkannte dagegen die zergliedernde Methode als die allein dem philosophischen Schlichtenken anpassende. So setzte er glücklich den Kriticismus und Stepticismus und Skepticismus entgegen.

Mit hulfe biefer Methode erfand Rant bas miffenichaftliche Princip der Metaphyfit in der Lehre von den Rategorien; er erkannte die Richtigkeit einmerstenen speculativen Metaphysik, und dabei die unmittelhors Mothroendigkeit der sittlichen Ueberzeugungen, erzentete der phis losophirenden Vernunft den Stauben der Religionslehre und fand die Principien der, philosophischen Ackbetik.

Aber ihm war dies alles in zerstückten Untersuchungen tlar geworden, denen die Einheit fehlte, — eine Einheit, welche nur durch psychisch = anthropologische Begründung der ganzen Lehre gewonnen werden kann.

Er hatte die eigentliche Logik keiner neuen Erforschung unterworfen, darum blieb seine Dialektik zu kunstlich vermittelt, darum fehlte ihm die Berbindung der Glaubenslehre mit Religion und Aesthetik.

Sein Hauptfehler ist aber die in feiner Bestimmung der transcendentalen Erkenntniß begangene Vermengung der metaphysischen Erkenntniß mit Erfahrungsseelenlehre.

Bei diefer Lage der Dinge foll erft noch die Fritis ice Logit den Sieg uber die Wolffische erringen. Rant's gemeinverständliche Nachfolger, welche ihn nicht bloß commentirten, sondern ein ganzes System der Phis losophie darzustellen suchten, begingen meift den Fehler, feine Lehre nur ju uberliefern, anftatt fie felbftbentend ju entwickeln, indem fie noch bei 200 olff's dogmatifcher Lo= git blieben. Der schwierigste Sehler liegt aber in der Ber= mengung von Metaphyfik und Erfahrungsseelenlehre, im transcendentalen Vorurtheil, dies hat die meisten der Rachfolger irre geführt, und bazu brachte dann Sichte noch den unglucklichen Gedanken, die Philosophie in einer willführlich ersonnenen Formelsprache auszubilden. Da= . durch ift der größte Theil der am meisten beachteten neue= ren Berfuche gang verungluctt.

Die gefunde Fortbildung der Philosophie wird nur auf dem Wege der psychisch = anthropologischen Begrüns dung der ganzen Lehre gewonnen werden, indem wir der Kantischen Entdectung des Systems der metaphysischen Erkenntniß genauer folgen und durch die Theorie der ers kennenden Vernunft nachweisen, wie dieses System der menschlichen Vernunft eigen sei.

Digitized by Google

72

## Erfter Theil.

Die

# Seschichte der Philosophie bei den Griechen

von

Hefiodos bis zu Paulus bem Upostel.

ele Gestifteligte Izer Philesphylie eer die Greeser

and calmary as as a solution and the set of the solution of th

(<u>and a second second</u> and a second second

S. 15. Die Geschichte der Philosophie bewegt sich fort theils in der Entwickelung des freien dichtenden und denkenden Beiftes, theils in den gebundenen Formen der Ueberlieferung. Aus dem Leben der meisten asiatischen Bolker kennen wir nur das letztere. Der Gedanke ist festgestellt in theokratisch stantionisten Geschüchern des Cultus und des Rechtes, in heiligen Schriften und in erblichen Staatseinrichtungen ist Dies giebt für sich der wahren Geschichte der Philosophie keine Lusgabe. Nur wenn wir irgendwo freie Gedankenentwickelung beobachten, kann die Frage hingu kommen, welche Ueberlieferungen ihr etwa zur Grundlage dienten, oder im Fortgang auf sie eingewirkt haben. سیست سخت کار بالای کاروند است و با این با

Bei den Griechen war dies anders. Hier regierte teine Priesterkaste, hier fesselte keine heilige Schrift den frei dichtenden und denkenden Geist, die heilige Sage (iegos logos) wurde großentheils bald Eigenthum der Dichter. Auch die freien Städteverfassungen, waren frei von unumstößlichen erblichen Sanctionen; dem Sesetzges ber blieb der Gedanke frei, und ändernd durfte er in alle Lebensverhältnisst einzwissen.

So entwickelte sich hier die Philosophie aus der dichterischen Auffassung der Mythologie und aus der Sammlung von Sittensprüchen. Die ersten philosophischen Schriften sind mythologische Lehr= gedichte, und dichterischer Ausspruch ethischer Eno= men.

Hier fragt sich nun beim Anfang, ist in diesen ersten Entwickelungen der Gedanken der griechische Geist seines eignen Lebens froh geworden, oder lebt er nur von Aneignung fremder Ueberlickerungen? Darauf antworte ich zunächt, wir wollen den Verlauf der Begebenheiten erzählen, von dem wir etwas wissen, und nicht einen Verlauf erdichten, von dem wir nichts wissen. In den ersten Nachsichten von des wir nichts wissen. In den ersten Nachsichten von des wir nichts wissen. In den ersten Nachsichten von des Entwickelung der Philosophie in Griedenkund sinden wir wir einen Fortgang, der auf das klarkte nach ben Sefetzen des Eelbstoenkens erfolgt im wie also das Viene Leben des griechlichen Gelftes prigt.

Dagigen haben manche bie hopothefe eines älteren Belebeit ober fogenammen Guofis erfommer, von welcher bein Gelechen und und und Ander Ebeite detaint worden feien. Eine Wettenfiche emia von ber Not, wie fie bei bein Reop katohlftern fertig geworden ift, foll vor usaltre Jeit faben irgendwo (ich weiß und wo) in Aften bekannt gewefen fein, und von borther beinhftudwels ben Gricchen befannt worden foin. 36 maßte auch nicht, wie man gerade einem gelehrten Manne, der in biefe Mantafie verliebt ift, und nichts vom Selbftdenten halt, mit einer Widerlegung Diefer feiner Meinung beitommen wollte. Denn allerdings halten Pythagoras und Platon viel auf die Weisheit ägyptischer Priefter. Temand ergablt: Moschos der Sprer habe querft von den Atomen gelehrt; ein anderer : Die Chinefen und Chals daer wiffen fo gut als Ppthagoras von der 'harmonie der Opharen; wieder einer: ein Brahmine fagt fo ant wie Parmenides, das Sein ift und das Richtfein ift nicht, und fo das abuliche. Ferner, wer erkennt nicht, daß in der neoplatonischen Weltansicht fo viele gerftreute Unfichten einzelner früherer Lehrer enthalten find; endlich wie oft versichern uns nicht bie Geheimnisträmer und Schwärmer der letteren Beit felbft, daß alle alte Weisheit der früheren aus Judien und Megypten gekommen fei. Db alfo hier derfelbe Gedanke an mehreren Orten unabhängig von einander erwacht fei, oder ob er aus Alien nach Briechenland überliefert wurde, oder ob wir umgefehrt das Echo griechischer Bedanten in Alien vernehmen, wird fich rein geschichtlich selten entscheiden laffen, ba wir ju wenig von der Geschichte kennen. 3ch berufe mich deswegen einzig auf Die Gofese bes Selbstbentens. Rach biefen febe ich in Griechenland einen jugendlichen gefunden und farten Beift fich felbst helfen und gestalten. UnenMico mwahrscheinlich ware es, daß eine Mofait zufällig aus fremden Bebanden mfammen geftuckt, ein folches Bild eines gefunden Lebens geben follte. Ja mir ichiene jedenfalls nicht der Dube werth, mich mit einer Gefchichte fremder Meinungen ju bemuben, Die ohne eignen Geift nur durch unbeholfene Ueberlieferungen zufammengefloffen ware. Fremde Mythologie mag theilweis auf griechifche Einflug gewonnen haben, und fremde Renntniffe haben Griechen anfangs gesammelt, aber der Forscher der Geschichte der Philosophie hängt von diefen Nachtweisungen fast gar nicht ab, da der griechische Gedanke sobald zur Selbstittandigkeit gelangt.

Wir wollen daher hier zunächst nur griechische Geschichte erzählen und auf den Orient erst dann zu sprechen kommen, wann die griechische Philosophie geschichtlich bestimmt mit ihr fremden orientalischen Ansichten in Verbindung tritt.

Boher nun unfre Erzählung entlehnen? Etwa im Jahr 400 vor dem Anfang unfrer Zeitrechnung ftarb Sos Frates. In diefer Zeit fcrieben Zenophon und Plas ton feine Schüler ihre philosophischen Schriften, die älteften, welche wir noch besitzen.

"Aber die Ueberlieferung führt uns noch etwa zweihundert Jahre weiter zuruck auf die erste Zeit, aus welcher uns philosophische Lehren und Meinungen einzelner Dans ner angegeben werden. Indeffen ift biefe Ueberlieferung für das einzelne hochft unficher, indem uns von den fruheren Lehren nur zufällig Bruchfticte, meift durch fehr fpate und unfichere Gewährsmänner geblieben find. Allerdings machte Platon ben genialften Anfang jur Geschichte der Philosophie, indem er feine nachften Bor= manner in feinen Gesprächen jeden in feiner Beife redend Aber wir werden diefe Ueberlieferung wohl oft einführt. mit den Worten unfers Dichters "Wahrheit und Dich= tung" nennen muffen. Die meisten und fichersten Nach= richten hat uns Ariftoteles gerftrent in feinen eignen Berten aufbehalten und mit dem icharften Urtheil verfe hen, vorzüglich Metaphpfif Buch 1. Cap. 3. bis zu Ende. Leider haben wir von dem; was er über einzelne Lehrer ausführlicher geschrieben bat, wenn achte, doch nur in fehr verdorbenen Manufcripten aufdehaltene Ueberlieferuns

gen. Auch muffen wir uns huten, des Aristoteles fritifirende Dialektik nicht für die der früheren Lehrer selbft zu nehmen. Von dem ferneren Verlauf fagt Brans dis \*):

"Die von Ariftoteles und feinen akademischen Beitgenöffen Speufippos und Lenofrates eingeleiteten Bemühungen, in Monographien Leben und Lehs ren der alteren Philosophen darzustellen, fegen theils die Peripatetifer The ophraftos, Eudemos der Rhodier, Phanias, Difaiarcos, Ariftogenos und Stra= ton aus Bampfatos in Beziehung auf einzelhe Schu= len und Manner wie auf einzelne Disciplinen; bie Alegans briner Rallimachos, Grathofthenes, Bermip= pos, Sotion, Apollodoros, Sofifrates u. a. in grammatifc = fritifchen Leiftungen und chronologischen Bestimmungen, fo wie in ihren Schriften uber Abfolge, Schulen und Leben der Philosophen fort. Fur den Ber= luft diefer reichhaltigen Litteratur entschädigen uns die Auszüge aus Plutarcos, (deffen ausführlichere Berte über Geschichte der Philosophie nicht auf uns gekommen find), die Compilationen des Diogenes Laertes, Johannes Stobalos des fogenannten Galenus, Pfeudo = Brigenes, Photius, fo wie die Schriften ber griechifchen Commentatoren des Uriftoteles (unter denen Simplifeins für uns bei weitem der wichtigfte ift, da des Porphyrios vorzüglichfte Schriften fich nicht erhalten haben) nur in fehr geringem Maage, ob= aleich erftere arokentheils aus alerandrinischen Quetien gefchopft, lettere fehr fchapbare Bruchftude aus verfornen Schriften uns erhalten haben. Doch find wir durch fora=



<sup>\*)</sup> Handbuch der Gesch. der gr. s rom. Philos. 38. 1. Einleit. S. 23.

fältige Benutzung jener wenigen aber wichtigen urfprünglichen, sowie dieser mannichfaltigen abgeleiteten Quellen, indem wir sie durch die gelegentlichen Angaden und Nachrichten bei Cicero, Plutarchos, Salenos, Serz tos Empeirisos bei mehreren Kirchenvätern u. f. w. ergänzen, im Stande ein in seinen Grundzügen vollständis ges und in den hauptsachen ausgeführtes Bild von den Entwickelungen auch der älteren griechischen Philosophie zu entwerfen."

So haben dann aus diesem weitläuftigen Apparat die unstrigen mit großer Runst, Muhe und Scharffinn zusammen gebracht, was von den einzelnen Lehrern noch erzählt werden kann. Demgemäß pflegten die Neueren mit der Ungabe der wenigen Behauptungen, die von den ersten Lehrern noch bekannt sind, zu beginnen, indem man dem Diogenes Laertes folgend mit dem Milesier Thales, den Anfang macht. Schicklicher möchte es sein, mit anderen noch eine allgemeine Betrachtung voraus zu schiefen.

Jede Geschichte der Philosophie und noch mehr die eines einzelnen Philosophen fallt in die Geschichte eines Bolkes und hat ihre Bedeutung nur im Verhältniß zur bestehenden Bildung des Bolkes felbit. Rein einzelner Denfer hat feine Beltanficht für fich, fondern er lebt in der feines Bolkes. Was er mit jedermann gemeinschaft= lich hat oder denkt kann nicht zum eigenthumlichen feiner Philofophie gerechnet werden. Bir muffen also eigent= lich ein Bild von der Bolfsausbildung der Zeit vergleichen tonnen, um die Philosophie einer bestimmten Beit ju Dabei werden wir aber auch nicht alle Glemen= schildern. te der Bolksausbildung zur Philosophie rechnen, sondern Philosophie fangt erft da an, wo bie Kragen nach dem Wahren und Guten in irgend einer Beise wiffenschaftlich g(≠

gefaßt werden, wo fich das Selbftdenken Aufgaben der Forschung ftellt.

Dafür erhalten wir aus ber griechifchen Gefchichte folgendes Ergebniß. Mus einer Beit, ba ichon feit etwa 400 Jahren homeros und Befiodos Gedichte unter ben Griechen befannt waren, etwa 300 Jahre, nachdem Enfurgos feine Gefetgebung in Sparta gegeben bats te, und 150 Jahre nach der feften Unordnung ber viers iabrigen Biedertehe ber Dlompifchen Spiele, alfo aus einer Beit, in der die eigenthumliche Bildung bes gries difchen Bolfes ichon weit fortgeschritten war, in ber bie gemeine Meinung far die Stadteverfaffungen Burgerfreis heit gegen Eprannis'und felbft offentliche Gerichte forderte, in der die griechifchen Stamme zu einer gleichen religiofen Anficht, Die wir von ber Seite ber Mothen, wenn icon nicht von der des Gottesdienftes, etwa noch Someros und Deffodos beurtheilen tonnen, vereinigt waren, nennt man uns bie erften Beifen (dogod), bie fieben genannt, ber gewöhnlichften Ungabe nach Thales. Solon, Periander, Rleobulos, Chilon, Bias, Dittatos - Staatsmaaner und Mathematifer aus jener Beit alfo, in welcher Eprus feine Eroberungen machte, und Colon feine Gefete ju Athen gab. Dies war wohl die Beit des bestimmteren Anfangs ber Schrifts ftellerei bei den Stiechen, welcher fo viele Stufen geiftiger Fortbildung vorans gegangen waren, für die wir bier nur auf die Bedichte der epifchen Dichtericule bes Someros und die der didaftifchen Dichterschule des Sefiodos que rud weisen tonnen.

Ans dem wandelbaren Gedräng der vielgestaltigen dichterischen Bilderspiele hat sich die Philosophie nur wes nige Grundgedanken angeeignet, auf welche allein wir hier zu achten haben. Ueberhaupt scheint bei aller Mythologie

Fries Befc. d. Philof. I.

die freie dichterische Erfindung von solchen Bildern unter= schieden werden zu mussen, die eine gleichsam wissenschaft= liche Grundlage zeigen. Nur die letztern interessiven uns hier, und indem ich dafür die Anwendung suche, werde ich gleichsam genöthigt, mich an Göttling (in der Vor= rede zu seiner Ausgabe der Gedichte des Hefiodos) an= ' zuschließen.

Leicht läßt uns der Ueberblick der ganzen griechischen Mythologie ertennen: Beus der jungfte Sohn des Rros nos und ber Rheia (vielleicht ber Beit und bes 20er= bens) ift ber herr ber 2Belt, ber Bater ber unfterblichen Botter und ber fterblichen Menfchen, befonders der Beber= fcher ber oberen Lichtwelt und ber Geber alles Guten. Sein haus auf dem Dlompos aber, bas haus ber awolf Gotter ift nur dichterifch nach dem Bilde des Sauspaters und bes gefelligen Menfchenlebens gemalt, binge= gen bie Bilber ber Borgeit vor bem Reiche des Beus find jedenfalls aus der allgemeinen Beschauung ber naturer= fcheinungen entlehnt. Beus ift der Bandiger und Ueber= winder ber rohen Daturgewalten, ber auf ber Erbe bie Sicherheit des Lebens und der Menfchen grundete. Bon fittlich = religiofer Deutung ift aber nichts in Diefen Mpthen.

hier schiene mir nun der ein fehr sonderbarer Mann, ber in ben homerischen Dichtungen eine philosophische Grundlage finden wollte, denn hier ift alles von willfuhrlich dichterischer Erfindung, und kein kosmogonischer Gedanke gegeben als einzig 3l. 14. v. 200., daß Okeanos und Lethus die alteften der Gotter seien \*). Anders fteht es hingegen mit den Gedichten, die des hefiodos Namen fuhren \*\*). hier ift ein Theil der Theogonie of-

\*) Göttling l. c. G. XXI. Aristat. Metaph. l. 1. c. 3.

\*\*) Aristoteles Metaph. p. 13. 24. 53. Brand. Phys. l. 4. c. 1.



fenbar der Anfang der sperulativen und die dera (Snuss lehren) sind die erste praktische Philosophie, die wir von den Sriechen kennen.

Neben diefer Theogonie siehen noch die nach Orpheus benannten Rosmogonien von sehr unsicherer Zeitbestim= mung, die aber für meinen Zweck nur auf dieselben Grund= gedanken hinweisen, und die wir wol nur aus jüngeren Nachklängen kennen, auf welche die weitere Entwickelung der Philosophie schon bedeutenden Einfluß erhalten hat +).

# §. 16.

Hefiodos aus Askra in Boatien \*\*) lebte wohl, wie Herodotos angiebt, etwa: in gleicher Zeit mit Homeros, ungefähr 400 Jahre vor Herodos tos \*\*\*). Er wurde der Held einer didaktischen Dichs terschule, die, dem delphischen Drakel befreundet; vorzüglich in Bootien blühte. Wie nun auch die Sammlung der Gedichte, die wir auf feinen Nauwn erhalten has ben, nach und nach zusammen gesetz und verändert fein mag, die Haupttheile sind doch gewiß älter, als was uns im besondern von einzelnen philosophischen Lehrern erzählt wird, und enthalten zum Theil die führenden Gedanken der folgenden kosmophylischen Lehren.

Wir haben daher hier zuerst einiges wenige aus der Theogonie zu vergleichen. Diefe nemlich zerfällt nach dem Eingang in Rosmogonie, Theogonie und Heroogonie, wovon die allgemeinen kosmogonischen Mythen nur von Vers 116 — 264. stehen. Von der Kamilie des Kronos ab-

- \*\*) Gottling L. c. G. I. 'Boy. v. 684.
- 🕶) Göttling l. c. G. XVIII.

6 \*

D Brandis Handb. ber Gefch. ber griech. iromischen Phil. 38. I. G. XVII.

wärts find die Milder hier fo wenig mehr als bei humes ras von physischer Deutung. Alle physischen Deutungen in Beziehung auf die jüngere Götterfamilie des Zeus und überhaupt in Beziehung auf Götter, denen in Gries chenland Tempel und Altäre heilig waren, gehören erst jüngeren philosophirenden Mythologen. Auch selbst bei den ersten kehren der Kosinogonie kann der Philosoph nicht Der mann's ") icharffinnigen Etymologien genauer fols gen, denn um die allereinfachste Grundlage der Fabel spricht philosophisch an.

Ŋ.

Jede ursprüngliche Mythologie wird theils von Ra= turanschmungen, theils von geschichtlichen Erinnerungen ihre Grundlagen erhalten und in heiterer und glucklicher Entfaltung dann in sittliche Allegorie fich entwickeln. Das bei werden aber nur die Raturanschauungen den erften philosophischen Auffassungen enger verbunden fein. Co liegt der besiedischen Theogonie eine Rosmogonie zu Grunde aus einfacher und heiterer naturanschamung, bei der mir bemerkenswerth scheint, daß fich in ihr feine Spur von Berehrung der Bestirne findet, indem nur an ganz unter= geordneter Stelle (v. 371-882.) Sonne und Mond und Morgenroth als Rinder bes Hoperion und der Theia, Benus aber und die andern Sterne als Rinder der Cos (des Rorgenrothes) und des Aftraios, als Geschwister der Win= de vorfommen. Die Grundlage diefer Rosmogonie ift es. was wir hier suchen. Und diefe steht wie folat :

1. Zuerst wurde Xaos, dann die breitgebrüftete Erde (yaiu) und Lartaros (die Unterwelt) und šows (die Liebe), der schönste, der sanstauslichend den Menschen und ewiz gen Göttern bandigt tief im Busen den Geist (voov) und bedachtsamen Rathschluß (επίφρονα βούλην).

Digitized by Google

\*) de myth. graecorum antiquías. Opusc. T. I.

**St** 

Diefer ersten waren wohl eigentlich drei Chaos, Gda und Eros, denn der Vers, der den Lartaros aufführt, fehlt bei Aristoteles Metaph. 1. 1. 0. 4. und de Xen. Zen. et Gorg. c. 1. auch bei Platon Symp. c. 6.

Chaos ift hier gewiß, wie Aristoteles Phys. 1. 4. c. 2. fagt, der grenzenlose Raum (von Xáw, Xázw) das fassende, in sich aufnehmende, noch nicht aber das urstüfs sige, wie Pherekydes von Xseir gießen ableitend ges wollt haben soll, und noch weniger der ungesonderte Urstoff der Späteren. Dies beweist am flarsten hier die Fortz sehung nach hermanns Deutung. Eros ist, nach hers mann von slosiv der Verbindende, der zur Zeugung verz einigende und noch nicht das Urlicht der späteren.

Die Schmeichelrede, mit der Hefiodos ihn bes grüßt, läßt leicht erkennen, wie richtig Hermann vers muthet, daß in diesen Versen nur die Andeutung einer als teren Lehre überliefert wird. Doch meine ich nicht, daß der Dichter dieser Theogonie eben den alten Mythus miß= verstanden habe, sondern nur, daß er ihn willführlich dichterisch ausschmuckt. Die ersten sind also ber Raum, die Materie im Raum als Erde und die befruchtende Liebe.

2. So entstehen bann zuerst aus dem Raum die gros fen Raumerscheinungen. Aus Chaos wurde die finstre Weite ( $\bar{e}_{\varphi e \beta o s}$ ) und die Nacht ( $v \bar{v} \bar{s}$ ). Die Racht aber gebiert befruchtet von Erebos die lichte Weite, die Himmelsblaue ( $a^{i} \Im \eta_{0}$ ) und den Tag ( $\bar{\eta}_{\mu \bar{s} \varrho a}$ ). Ehe Licht war gab der Raum die finstre Weite und die Nacht, diese beiden bringen erst die lichte Hohe und den Tag, Hermann will hier  $v \bar{v} \bar{s}$ , von  $v \bar{v} \bar{e} v$  neigen ableitend, auf das Sinken des Schweren deuten, und trifft damit den Gedanken der Jüngeren: finster, kalt und schwer. Aber warum hier nicht lieber die Nacht, die so einsach als Bestimmung des Raumes dem Lag gegenüber steht, wie die finstere Weite der Himmelsbläue? Der schwere Stoff ist doch nur die Erde.

Aether kommt später besonders in Frage, ift hier ge= wiß die lichte Himmelsbläue, daraus später die obere und feinere Luft, noch später erst das funfte Element.

5. Eben so einfach geht das Naturgemalde weiter zu den Erzeugungen der Erde. Erde erzeugte zuerft ahns lich ihr felber den gestirnten Himmel (odgavos), daß er umher sie bedeckte, dann die Gebirge (odgas) und ohne befruchtende Liebe den Pontos (das Mittelmeer).

4. Aber nach diesem gebar Gaa von Uranos befrucktet den tiefstrudelnden Okeanos auch Koios un d Krios, Hyperion und Japetos, Theia und Rheia, Themis und Mnemosyne, die goldbekränzte Phoibe und die liebliche Lethys, endlich den jüngsten den unerforschlichen schrecklichen Kros nos.

hier werden wir durch die Etymologie bei Hers mann geführt, und noch mehr durch die Nachahmung diefer Verfe bei Empedokles \*) genöthigt, sie als Allegorien zu deuten für die Gegensätze: Mischung und Aussscheidung; Hedung und Senkung; Sehen und Fließen (oder nicht vielmehr, Ruhe und Bewegung?); Erstarren und Flüfsigmachen (Gefrieren und Schmelzen); Reinigung (Heilung) und Ernährung.

Der jüngste unter diefen ist endlich Kronos. Diefen nennt hermann, von xquiveer ableitend, den Bollbringer, so daß er nicht von der Zeit, sondern die Zeit von ihm dem alles vollbringenden den Namen erhalten habe. Ich will nicht streiten, aber so geht das Bild doch wohl

Digitized by Google

\*) Sturz V. 11-17.

86

richtig fort, daß die jetzige Welt aus der Berbindung von Zeit und Werden, von Kronos und Rheia entsprungen ift.

5. Wieder folgt ein sehr einfaches Naturgemälde. Kinder des himmels und der Erde sind die Kyklopes Brontes, Steropes und Arges, die dem Zeus den Blitz gaben und den Donner erschufen. Hier nemlich überzeugt her = mann wieder leicht, daß die Deutung der Kyklopen auf kreisaugige, welche Hessisch os giebt, wohl eine willführ= lich jüngere sei, da es so einfach anpassen ich Brontes den donnernden, Steropes den blitzenden und Arges den leuch= tenden als die rollenden oder wälzenden Kinder des him= mels und der Erde zu bezeichnen.

In weniger klarem Bilde stehen neben diesen die hundertarmigen funfzigköpfigen Riesen Kottos (von xóros), Haß, Briarcos Starke und Gyes wol (wie yucow) der lahmende, entmannende.

6. Wohl um den ungeschlachten und ordnungslosen Erzeugungen ein Ende zu machen, entmannt Kronos mit Bulfe feiner Mutter den Uranos, verbindet fich mit Rheia und führt die geordnete Welt in der Zeit herbei. Seine Tochter Seftia, Demeter und Sere ftehen vor dem Beerd, der Fruchtbarkeit und Bere vielleicht der geselligen Ord=" nung. Die Sohne aber Nides, Pofeidaon und Zeus, def: fen Name mit Leben und Gluth verwandt, theilen unter fich das Weltall der meerumfloffenen Erdicheibe mit der Finfterniß unten und dem lichten Simmel oben. Die Fabel andert hier ihren Charafter. Seftia, Demeter, Berenscheinen nicht mehr als Naturgewalten, fondern als die Borfteher des geordneten Menschenlebens; Aides ift nicht die Unterwelt, sondern der herr der Unterwelt, Poseidaon der erdumgurtende, nicht Ofeanos, fondern der Serr des Reeres, Beus, nicht Gluth und Leben, fondern herr der Lebendiaen und der Lichtwelt.

Aber Kronos, aus Furcht die herrschaft zu verlieren, verschlingt alle seine Rinder nach der Geburt, bis Rheia mit Hulfe ihrer Eltern den Zeus rettet und im verborge= nen aufzieht. Erwachsen überwindet dieser den Kronos und nöthigt ihn, seine Rinder wieder frei zu geben.

Darauf entsteht der Streit zwischen diesen Kroniden und den Uraniden den Titanen, in welchem Zeus den Gieg behält und die ruhige Ordnung der Dinge herstellt, in welcher Geist und Leben herrschen.

1

l

ŝ

ĥ

1

4

Ċ.

••

Die Kinder des Uranos und der Gaa find die aroken Naturgewalten, im Reiche des Kronos ordnet fich die Na= tur unter den Geseten des Lebens, im Reiche des Beus entwickelt fich der Geift und gelangt zur herrschaft. SO werden die Metaphern hier vorherrichend ethifche. Sum. Beispiel, Beus zeugt mit der Themis (der Feststellenden, Rechtordnenden) bie Horen (bie Bachter, Beschützer), nemlich Eunomia (Billigkeit), Dife (Gerechtigkeit), und Eirene (Friede); ferner die Moiren (Die Bertheilenden) Rlotho (die Spinnende, entwickelnde), Lachefis (Loos) und Atropos (unabwendbares Schickfal). Zeus zeugt mit der Eurynome (fcones Gefilde) die Chariten (Unmuth), Aglaia (die glanzende), Euphrofine (Frohfinn), Thalia (die Blus hende). Beus jeugt mit der Mnemofone (Gedachtnig) die Musen und aus fich felbst, nachdem er die Metis (Rlug= heit) verschlungen, Athene, die Beisheit.

Zwischen diesem stehen der Bilder viele bald einfache Raturanschauungen, bald ethische Verhältnisse auffassend, von denen Hermann so manches mit ungezwungener Klarheit deutet. Aber die vielen Ausführungen des grozen Naturgemäldes werden sich zu keiner gleichsam syste= matischen Einheit eines Ganzen deuten lassen, sondern bleis ben frei dichterisch gefaßt. Auch ist ja anerkannt, daß das Gedicht, so wie wir es lesen, wol aus vielen Bruchstücken

zusammengefest ist. Selbst die von Hermann im Hins tergrund vermutheten geologischen Beziehungen auf große Ueberschwemmungen und Erdbeben möchte ich nicht zur Ausdeutung anwenden.

Daher sind denn auch nur die allerersten Grundlagen philosophisch bedeutsam geblieben. Das Gemälde dieser Dichtung ist belebter als jedes zunächt folgende Philosoz phem, doch gründet sich in diesen die Wissenschaft. Bald nachter wird das Gedicht des Hefiodos ein Borbild, welchem seit Xenophanes viele Philosophen nachzuahs men suchten.

## §. 17.

Aus diefen Bildern sehen wir allmählich wissenschaftlis here Vorstellungen hervorgehen, indem der Gedanke bei den Grundgedanken der Rosmogonie verweilt und die Vorstellungen von dem Ursprung der Dinge (περd 9ύσεως) genauer zu fassen sucht.

Dabei bleibt das eigenthumliche der griechischen my= thischen Philosophie durchaus, daß sie ganz aus der raum= lichen Weltanschauung entwickelt und alle mythi= schen Anthropomorphismen nur freie Dichtung blei= ben. So ist im Gegensatz gegen orientalische Sagen die philosophische Grundlage hier nur kosmophysisch, ja wenn einmal wie in dem Mythos, von den den Metallen verglichenen Zeitaltern \*) das Bild die andere Farbe zeigt, haben die Kenner \*\*) es gleich als ein fremdher entlehntes angesprochen. Diese kosmophysischen Grundlagen sind aber selbst an äußerst wenige erste Vilder gebunden, über welche hinaus die Mythen gleich in Freie Dichtung überge=

\*) dey. v. 109.

\*\*) Gottling l. c. G. XIX.

hen, in der die physikalische Metapher alle philosophische Bedeutung verliert. Denn der freie Flug der Dichtung läßt sich hier durch Lehrmeinungen nicht seffeln, und die Philosophie geht den Gang ihrer Betrachtungen für sich weiter. Daher bleibt es hier allen Lehrern eigen, daß sie bei der räumlichen Weltanschauung die Welt eigentlich zeitlich ewig nehmen, indem die Lehren der Rosmogonie, wie bei Helft aber nicht als Geschichte aufgesaßt wird, so wie sich das durch den genauer erkannten Kreislauf der Ge= stirne nachter noch mehr feststellt.

Ueber die der allgemeinen Volksausbildung gehörenden Weltansichten der Mythen und Lebenstansichten der Gnomen erhoben sich einzelne als orgool (Geleszte, Weise) ausgezeichnete Männer, die sich als Staatsmänner, Lehrer und Naturforscher besonders als Sternf undige auszeichneten. Pythagoras scheint sich hier zuerst bescheiz dener geldoogos genannt zu haben; dann nannte man die späteren Lehrer bestimmter orgioris, Lehrer der Weisheit, endlich aber seit Sokrates und Platon wurde geldoogos und geloorogeer das allein übliche.

Das erstrebte Ziel nun war allen die vogia. Dabei muffen wir gleich an die Wichtigkeit der Sternkunde für den Bolksglauben denken. Es ist ein alter griechischer Frundgedanke, daß das nur betrachten de Leben (sios Iewonrexos) dem vogos angemessener sei, als das Geschäftsleben (sios noderexos). Dabei ist diese vogia eigentlich Sternkenntniß, Kenntniß des unwandelbar wahren über dem Monde, wo kein Wandel menschlicher will= kuberlicher Bestrebungen mehr besteht. So setz Aristo teles (Bth. Nic. 1. 6. c. 7.) zum Beispiel die drivrijun noderexof der vogia entgegen; man nenne Manner wie den Angragoras und Thales, welche den himmel ken-

nen und menschliche Angelegenheiten nicht, sogov's aber nicht 9000'µ005. Eben so sett Philolaos die kosmische sogia als die vollkommene über die sublunarische deers' \*). Mir scheint nun diese Wichtigkeit der aftronomischen Weltz anschauung bei den griechischen Denkern nicht nur durch den Cultus und den astrologischen Aberglauben, sondern weit mehr durch den erhabenen Gedanken an die unwandelz bare ewige Kreisbewegung der Gestirne und dann der Einen Weltkugel bestimmt worden zu sein und den Gedanken auch zum Wonotheismus gesührt zu haben \*\*).

Diefes mag die Urfach fein, weshalb wir von den Ansichten der ersten Jonischen Lehrer nichts überliefert ers halten haben, als ihre physikalischen Phantasien über den Ursprung der Dinge, und auch hier fast nur ihre Meinung darüber, was der Anfang (äexy) gewesen sei.

Die ersten nun, die uns genannt werden, sind Tha= les von Milet und Pherekydes von Spros. Des Thales Schüler soll Anarimandros von Milet gewesen sein, und dessen Schüler Anarimenes ebenfalls ein Milesier. Mit letzterem lebte zugleich Py= thagoras von Samos, den einige des Pherekydes Schüler nennen, und Xenophanes von Kolophon, welche beide zu gleicher Zeit nach Italien gegangen sein solsen schüler seit nach Italien gegangen sein sollen. Thales soll nicht geschrieben haben, schon Ari= stoteles führt seine Meinungen nur der Sage nach an. Pherekydes und Anarimandros waren Schrift= steller. Pherekydes sagt man, der erste Prosaiker, welcher zegi gussews schrieb.

\*) Philolass v. Both. p. 102. -\*\*) meine Beiträge zur Gesch. der Philos. S. 69. 70.

Bei dem Ueberblick deffen, mas uns von diefen ergablt ift, wird uns ein Wort des Ariftoteles (Met. l. 12. c. 4.) wichtig. Er unterscheidet die Melteren, welche wie Die erften Mythologen nach der Analogie der Bildung von Pflanzen und Thieren das Erfte nicht fur das beste hielten, pon den Andern (fur die er querft den Pherefpdes und die Magier nennt,) welche das Erfte erzeugende fur das Beste und vollkommenfte erklaren. Die erfte Unficht ift Die der Besiodischen Rosmogonie, die andere eignet fich beffer fur die Weltanficht unter Beus bleibender Berrs icaft. Und fo icheiden fich die erften Jonier und die erften Staler. Die Jonier, geführt von Thales, bleiben bei der kosmogonischen Ansicht, aber sie find keine Mythologen, fondern fuchen ihre physikalischen Phantafien wiffenschaftlich auszubilden. Die Italer hingegen haben aleich bestimmter den roouoc des Einen fugels formigen Weltall vor Augen, als deffen Serrn fie den Reus als herricher in der Lichtwelt erfennen und daher meist versuchen, die jungere Theogonie in einer physikalis ichen Mythologie zu faffen, wahrend die philosophischen Elemente ihrer Lehre in mystifch gefaßten boberen Abftras ctionen liegen \*). Bielleicht war Pherefydes der Suhrer von diefen .- Damit ftimmen wenigstens die wenigen Borte, die wir fonft noch von ihm haben. Er foll nem= lich querft die Unsterblichkeit der Seele behauptet \*\*) und

\*) Aristoteles nennt zwar Met. 1. 14. c. 7. die Pythas goreer und den Speusippos felbst unter denen, wels che den Anfang nicht für das beste hielten, aber dies doch nur der Bahlenlehre wegen, welche indessen in einem ganz andern Verhältniß zur GottessLehre steht, als die Princis pien der jonischen Kosmophysik, da hier das Feuer der Eins heit unmittelbar feinen Sig in der Wache des Beus bat.

Digitized by Google

\*\*) Cicero tusc. guzest. I. c. 16. 17.

92

in einer später entschunzos genannten Schrift, welche in 10 Büchern Rosmogonie und Theogonie enthielt, und zur Zeit des Diogenes Laertes noch gelesen wurde, gez lehrt haben: Zeus (ober Nether) und die Zeit waren von je her (els del) auch zGain; welche, nachdem Zeus sie bei grenzt hatte, den Namen Erde (75) erhielt \*). Das erste sind ihm alfa der Naturanschauung nach der unendliche Luftraum, die Zeit und die Erde, so daß er gegen den de so gehalten die Zeit an die Stelle des Chaos, den geus aber, wie es in Italien bedeutsam bleibt, an die Stelle des Eros gesetz zu haben scheint. Seine Aussuchrungen mögen nur dichterisch geblieber sein.

Wann dieser Pherekydes gelebt habe, ift nicht ges nau bestimmt. Einige nennen ihn einen Schüler des Lhas les, andere des Pittakos. Diogenes Laertes läßt ihn mit Pythagoras umgehen.

### §. 18.

Wehr philosophischer Gehalt als in der Theogonie ift eigentlich in den Hausregeln des Hefio dos enthalten, die wir fo als den Anfang praktlicher Philosophie bei den Griechen nehmen können. Das Ganze ist aber, so wie wir es lesen, ohne innern Jusammenhang aus fehr verschiedes nen Stücken zusammengesetzt. Bir nennen das Gedicht kera xad fusque, weil den erstern die husque als ein Kas lender aftrologischer Art angehängt sind, worin die guten und schechten Monatstage angegeben werden. Die kera

\*) Diogenes L. 1, 119. In ben letten Worten Xdorly de öroux éyévero yη, ensedy aury ζevis reques dedoë, lefe ich neques für reques, das keinen bedeutenden Sinn giebt, währ rend fo gesagt wird: die umgrenzende Luft bildet die Massie (xvar) zur Erde (yη).

felbst fangen mit einer Schilderung des guten und schlech: ten Gifers (soc) an, erzählen dann die Sage von Prometheus, Epimetheus und Pandora, darauf den Mythos von den funf Zeitaltern, und enthalten nachher hauptsächlich eine Sammlung ethischer, politischer und denomischer Enomen.

Der Mythos von den Beitaltern ift in Rucklicht der Damonologie bemerkenswerth. Er mag hier wohl, wie Buttmann \*) bemerft, aus zwei Rreifen zufammengeichoben fein, giebt aber boch in feiner Beife auch eine que fammenhangende Reihenfolge. Die Gotter (9eof) auf den feligen Höhen des Olympos gaben der Erde erft ein golde: nes Geschlecht, welches, nachdem es von der Erde gegans aen war, ju den überirdifchen, frommen Damonen (duiuores) den Beschützern der fterblichen Menschen wurde. Sodann ein filbernes Geschlecht von ichwächlicher Urt und weniger fromm, welche, nachdem fie die Erde einhullte, unterirdische felige Sterbliche (oder nach anderer Lesart überirdifche fterbliche Gotter) genannt werden. Rerner ein drittes ehernes Geschlecht ungeschlachter Riefen, welche namenlos in des schaurigen Aldes haus hinab verwiefen Sodann viertens das Geschlecht der gottlichen wurden. Herven, der Halbgotter, welche, nachdem fie die Erde verlaffen, fern im Okeanos auf den Infeln der Seligen wohnen. Endlich das fünfte eiferne Geschlecht der jetigen fterblichen Menschen.

Die Gnomen fangen an mit einfachen sittlichen für Gerechtigkeit (202.), Treue (280.), Klugheit (286.), Arbeitsamkeit (299.), Gottesdienst (336.), Gastfreundschaft (342.) gute Nachbarschaft und Theilnahme. Dann aus-

Digitized by Google

\*) Act. Acad. Berol. 1814-1815. p. 141.

führlicher für Ackerbau, Schifffarth, heirathen und Freundschaft, bis zuletzt mehrere wohl von symbolischer Bedeutung folgen.

Hier ware wohl manches für die Geschichte der Gnomen in Rückficht der einzelnen Lehrern zugeschriebenen und besonders zur Vergleichung mit den Pythagoreisch en einer besondern Beachtung werth, aber eigentlich wiffenschaftlicher Anfang in der Auffassung der praktisch = philosophischen Wahrheiten gehort, wie schon Aristoteles \*) meint, einer viel späteren Zeit, meiner Meinung nach erst der Zeit der Sophisten.

Welt = und Lebensansicht des Volkes und feiner Gebildeten waren hier so viel reicher als das, was uns in der Bissenschaft aufdewahrt ist, wie Dichter und Geschichts schreiber beweisen. Ethisch = religidse Vorstellungsarten wie jenes Orphische: geboren werden ist sterben; die Vorstellungen von der Seelenwanderung; dem Erdenleben als Busjungsstand, von der Vorschung und ewigen Vergeltung, werden wir keinem als dem ersten zuschreiben können, sie gehören den Gebildeten, sind aber sobald noch nicht von wisssenschucker Behandlung.

# 3 weites Kapitel. Die Lehren ber ersten Sonier.

§. 19.

Der Anfang einer wiffenschaftlich werdenden Rede ge= hort hier immer der Naturwiffenschaft, von den Sternen

\*) Magn. mor. l. 1. c. 1. Met. l. 1. c. 6.

bis zu den Anfängen der Naturgeschichte und der Physiolos gie des Organismus. Da wir nun von den früheren Lehs ren hier nur so zerstreute einzelne Anklänge haben, so werz den wir, um uns über die Entwickelung dieser uns so fremds artigen Weltanschauungen zu verständigen, sie am bequems sten zuerst so betrachten, wie Aristoteles sie vollig ausz gebildet hat. Dieser lehrt:

Sott ift die höchste Vernunft (voüs) (nach Anagas goras), die Eine unveränderliche überweltliche Ursache aller Veränderungen in Einem vollendeten Fugelförmigen Weltall, an welchem oben im Figsternhimmel (nach Pys thagoras) das Göttliche am reinsten thront. Von da bis an den Mond ist das Gediet d**E**Aethers, des fünfs ten Elementes (vo rüv ävrowv oroczesov) der ewigen Kreisbewegung, der Beselung und Belebung. Denn in diesem Element sind die Gestirne lebendige Wesen (Met. 1: 14. c. 9.); die Sonnenwärme ist nicht Feuer, sondern dies fes Elementes (de gener. anim. 1. 2. c. 3.) und der bes fruchtende Saame in allen thierischen Erzeugungen ist dem analog.

Unter dem Monde dber ist die Welt des Veränderlis chen und Unvollkommenen, die Welt der vier Elemente (nach Empedokles) der zweischweren und zwei leichs ten. Unten in der Mitte die Erde, darüber das Wasser, darüber die Luft, darüber der Feuerkreis bis an den Mond. Diese vier Elemente sind in beständiger Umwands lung durch die feuchte und trockne *dradvylaaris* (Verduns stung) (nach Herakleitos). Die feuchte spielt in Wolsken und Wetter, die trockne, die feurige giebt Rauch, Blitz und im Feuerkreis Nordlicht, Kometen und die Milchs straße.

hierin sind zwei Hauptparthien, die obere Welt der Kreisbewegung und die untere der drasvulaois. Die erste ift

ift zuerft in Stalien, die andene von dem Sontern aus: gebildet.

Ariftoteles fuhrt die Lehre von den Berdunftuns gen vorzüglich in der Meteoxologie aus, und bei diefer Lehre fieht man, wie fie nach, und nach bis ju Seras fleitos weiter ausgebildet worden ift. Singegen bei der, Lehre vom zorpos der Beltfugel ift der allmählichen Entwickelung der Borftellungsarten fast gar nicht ju fols Uriftoteles hat feinen Bau der Beltfugel mit aen. der ruhenden Erdfugel in der Mitte que feiner Borausfes sung der drei allein einfachen Bemegungen, gur Mitte, von der Mitte, um die Mitte mit einer gemiffen Confequens ausgeführt und die Anordnung der Planeten wol nach Pla= ton und Eudorus faft fo genommen, wie die Aftronos men zu Alexandria fie nachher beibehielten. Seit Plas ton blieb nemlich nur ein geringer Unterschied in der Stels lung von Sonne, Benus und Merfur gegen einander. Dieje Anficht wird wohl von Archytas an Eudorus und Platon gekommen fein, aber eine fehr ahnliche muß in Italien fo alt fein, als die Barmonie der Spharen des Pythagaras. Dagegen haben die Jonier hier gang ans dere und viel unvollstandigere Borftellungen. Sie icheis nen die Planeten wenig genau ins Auge gefaßt ju haben \*), geben der Sonne und dem Mond die großten Entfernungen, und fehen die andern Erscheinungen der Geftirne fammtlich für viel geringer an. Auch werden dort über die Gestalt der Erde fehr unvollkommene Borftellungen an= gegeben. In die Ansicht von Schaubach \*\*) weiß ich

\*) So urtheilt Seneca (nat. quaest. lib. 7. c. 3.) noch über Demokritos.

\*\*) Geschichte ber Aftronomie bei den Griechen bis auf Eras to fthenes.

Tries Gefch. d. Philof. I.

97

mich indeffen boch nicht gang ju versetzen, nach welcher ber Umschwung der Himmelskugel im Kreise erft fo fpat flar gefast fein foll. Wer wie Thales die Urfache der Sinfterniffe fannte, und wie Anarimandros die Sonnen: wenden und die Rachtgleichen Punkte anzugeben wußte, ber bachte ich muffe eine Mare Borftellung von der Rreisbewegung ber Sphare und ber lette eine Borftellung von ber Rugelaestalt der Erde gehabt haben. 3ch bachte die Borftellung von der meerumfloffenen flachen Erdicheibe und dem auf dem Meere ruhenden Himmelsgervollbe habe gar bald nur ben Dichtern und bem gemeinen Leben gelten ton-Durch die unsichern Mittheilungen geht freilich auch nen. Die Erzählung einer Meinung, daß der himmel fich nicht um die Erde fondern über der Erde umdrehe, wie der But um den Ropf \*), fo daß alfo das himmelsgewolbe auf der Erdscheibe aufstehend sich eigentlich auf dem Horizont bres hen mußte. Da foll man auch gemeint haben, ber Simmel habe anfangs fentrecht gestanden, fo daß der Pol im Scheitel ftunde, nachher aber habe der Pol fich nach Guden gefenkt. Dies wird auf etwas verschiedene Beife bier vom Anarimenes, dort von Diogenes von Apols lonia, von Anaragora's, von Demofritos, von Empedofles erjählt. Ariftoteles giebt es aber niemand schufd.

Sollte nicht hier von ungeschickten Referenten die Bes schreibung der Erscheinungen mit der theoretisch wissens schaftlichen Borstellung verwechselt worden sein? Die els genen Worte der früheren Lehrer werden ohnehin bei keiner von diesen Angaben angesührt. An nur eine Sphäre konnte doch keiner die Sestirne persetzen, der die Finsterniffe durch Beschattung und Abschattung erklärte. Bors

\*) Schaubach S. 185.

jüglich aber des Eudszus künftliche Somstruction der Sphären für die Planetenbewegung steht mit so genauer Renntniß des scheindaren Laufes der Planeten z. B. ihres heliacischen Aufganges und Unterganges in Berbindung, daß diese Lehre nicht Entheckung und Ersindung eines eins zelnen Mannes sein kannen vie etwas Seheimnißs volles, aber Aristo teles gar nicht mehr, und ich meine, wenn der ganze Bau der Weltkugel von so neuer Ersindung gewesen wäre, würde man das aus seinen Berichten ersehen. Mir scheicht daher, das wir sehr unvollkommen und großentheils schlecht über die Sternfunde der Frühes ren berichtet worden sind.

3ch will nur zweierlei dafür bemerten. Die Borftels lung des Anaragoras und Demokritos von den Planeten mag leicht nicht fo unbeholfen gewefen fein, als es erft icheint. Denken wir an bas, mas Dipgenes von Apollonia fagt \*): "mit den fichtbaren Sternen werden noch unsichtbare Steine herumgeführt, die desmes gen feinen Namen haben und bfters auf die Erde fallend in Brand gerathen, wie der in den Aigos Potamos gefturzte gluhende fteinerne Stern", fo feben wir hier bie Meteorfteine auf eine finnige Weise mit Planeten und Ros meten verglichen. In Diefer Beife mogen Anaragos ras und Demokritos die funf Planeten recht gut ges fannt aber dabei vermuthet haben, daß die Rometen durch den Bufammenftoß folder unfichtbaren Planeten entftuns ben, auch diefe zuweilen Urfache von Finfterniffen fein ton= Eine fur jene Beit gewiß fcarffinnige Vermuthung. nen.

Was ferner die Neigung der Pole betrifft, so find immer beide Pole genannt, also wird der Himmel als Ru-

7\*

<sup>\*)</sup> Stob. ecl. phys. I. 25, 1.

gel genömmen, und Disgenes von Apollonia ers klärt \*) durch diefe Reigung den Unterschied, daß manche Gegenden der Erde unbewohndar feien durch Frost und übermäßige Sonnenhitze, andere bewohndar, weil sie eine milde Lemperatur bekommen. Dies kann fast nur für die Erde als Rugel-ausgeführt werden und mit Rücksicht auf die Schiefe der Elliptik, aber nicht wöhl mit bloßer Rückficht auf die Polhöhe.

Die Rachtäffigkeit, mit der hier meift das einzelne berichtet ift, zeigt fich fo häufig in der Verschiedenheit der Angaben. "Stobalos meint z. B. Parmenides habe zuerst Morgenstern und Abendstern als denselben Stern er= kannt und Diogenes Laertes dagegen, Parmeni= des felbst schreibe dieses dem Pythagoras zu.

Doch wir wollen zuerst den jonischen Lehren folgen.

Bei den ersten Jonischen Lehrern ist mit ersten physikalischen Abstractionen die Frage hervorgetreten, was in der Welt der Anfang (dexn) sei, und wie aus dies fem als dem Einen sich die guous, der Ursprung der Dinge ergeben habe. Dabei wird die Welt als befeelt angenommen, anfangs nach der Analogie mit der Beseekung der Thiere in unbestimmten Gedanken dessen, daß das Ul Seelenerfullt sei, daß der Geist als Gott die Raumwelt einnehme, durchdringe, dann aber bestimmter in einem vollständigern mystischen Sylozoismus, in welchem ein bestimmter Stoff als das Eine vorausgesetz wird, in welchem und aus welchem alles sei und bektehe, ja welcher selbst die Seele der Welt und die Gottheit sei, nach einer mystischen Abstraction, in welcher die

\*) plac. phil. 2, 8.

Einheit des Weltganzen mit der Einheit eines Wesens und dieses Wesen mit dem Begriff eines Stoffes verwechselt wird.

# §. 20.

Fur die Entwickelung diefer Lehre werden uns zuerft die Milefier Thales, Anarimandros und Ana: rimenes genannt. Thales foll nach Apollodoros im erften Jahr der 35. Olympiade geboren und im acht und siebenzigsten Lebensjahre gestorben fein \*). Er war ein ausgezeichneter Mann in Milet, wie schon das zeigt, daß er ftets als einer der erften unter den fieben Weifen genannt wurde, und daß feine Warnung die Milesier von einem Bundniß mit Crofus gegen Eprus abhielt, wodurch nachher die Stadt gerettet wurde. Er war gewiß einer der erften griechischen Ardner der Geometrie, (wenn ichon die dafür von Diog. L. 1, 24, 25. gewählten Beispiele fehr schlecht sind,) so wie ein für seine Beit ausgezeichneter Sternkundiger und Naturkundiger \*\*). Diogenes 2. laßt ihn zuerst den Griechen das Sonnenjahr ju 365 Lagen, die Nachtgleichen und die Sonnenwenden bestimmen, auch zuerft das Sternbild des fleinen Bars benennen \*\*\*). Besonders wird nach herodot von ihm erzählt, daß er eine große Sonnenfinsterniß vorausgesagt habe, aber wie es icheint nur bas Jahr, in welchem fie eintreffen wurde, welches freilich wenig aftronomische Runft fordert. Dios genes Laertes laft ihn auch die Sonne 720mal großer als den Mond fegen, aber Schaubach \*\*\*\*) hat ichon

\*) Plato de rep. l. 10. ed. Bip. 3. 7. S. 293.

•••) l. 1, 24. u. 27.

\*\*\*\*) Gesch. der guiech. Aftron. S. 155.

<sup>\*)</sup> Diog. L. 1, 38.

fehr gut gegen blefe Angade erinnert, daß fie eigentlich wol nur den scheinbaren Durchmeffer der Sonne betrifft, der 720mal im ganzen Sonnenumlauf enthalten ist, indem er nahe bei einen halben Grad beträgt.

In Rucksicht der Philosophie wissen wir wenig von ihm zu sagen. Das vorzüglichste, was auf seinen Namen überliefert ist, sind einige Gnomen und Sinnsprüche (anogsexquara,) unter denen vorzüglich:

Das altefte der Wefen ift Gott, der unerzeugte.

Das schönste die Welt, das Wert Gottes.

Das größte der Raum, der alles umfaffende.

Das schnellfte der Geift, der alles durchdringende.

Das machtigste die Nothwendigkeit, die alles beherrs schende.

Das weiseste die Zeit, die alles erfindende.

Ferner: Anch kein Gedanke der Menschen ist Gott vers borgen.

Was du an andern tadelst, thu selbst nicht.

Bas ift schwer? sich selbst erkennen; was leicht? and dern rathen.

Der Lod unterscheidet sich nicht vom Leben \*).

Wiffenschaftliche Gedanken sind von ihm nur zwei überliefert, welche Aristoteles der Sage nach anführt. Er habe das Wasser für den Anfang (agzń) gehalten und behauptet, daß die Erde auf dem Wasser sei, wie schwimmend \*\*), ferner Thales scheine unter Seele (wozń) eine Bewegungskraft (xennexov re) verstanden zu haben, da er dem Stein, weil er das Eisen anziehe, eine Seele zus

\*) Diog. L. I, 55, 36, 37. Plutarch. Conviv. c. 9. \*\*) Met. I. 1. c. 13. de Coelo I. 2. c. 13.

102

schreibe, auch fage er: alles sei erfüllt mit Gottern \*), oder wie Diogenes L. fagt mit Damonen \*\*).

Db Thales aber diefe Lehre vom Baffer als bem erften irgend mythifc und ahnlich dem fpateren Jonischen Splopismus ausgeführt habe, ift unbekannt. Ariftoteles bentt fich nur physikalische Grunde fur des Thales Deinung, und fest fie gerade den Mythen entgegen. Rachdem er nemlich des Thales Meinung angeführt hat, fahrt er fort: obaber, wie einige wollen, die erften älteften Lehrer von ben Bottern, welche den Okeanos und die Lethys befangen und fagten, die Gotter febrobren beim Waffer, nemlich des Styr, auch dieses meinten, sei unsicher. 'Die Grunde des Thales denkt er fich darin, daß die Nahrung (reopi) von allem feucht fei, aus dem feuchten die Barme entstehe, daraus alles Lebendige lebe, auch aller Saame feucht, der Ursprung des feuchten aber das Waffer fei. So icheint uns den Thales, indem er die Bedingungen der Gegenwirfung der Dinge in der Belt fuchte, die ein= fache Analogie geleitet ju haben : ber Boden unter unfern Rußen ift meift burch das Baffer gebildet, Baffer giebt und erhält alles Leben, vom himmel kommt es, zum him= mel fteigt es, und wieder nieder zur Erde muß es, ewig wechfelnd; aus dem Waffer die Wolken, aus diefen der Blitz, — dem Blitz vielleicht das himmlische Feuer der Bestirne verwandt. Bon Anfang an scheint also in der Jonischen Lehre die Einheit des Gesetzes der Naturerschei= nungen durch die Berdunftung (avaguplaois) gefaßt mor: den ju fein, (die icon im Opferrauch das Bild der Ber=

\*\*) Ι. 1. 27. ύπεοτήσατο τόν κόσμον έμψυχον και δαιμόνων πλήρη.

<sup>\*)</sup> de aniana l. 1. c. 2. c. 5.

bindung der Menschen mit den Gottern gab,) in der Weise, wie Serafleitos später die Lehre welter gestaltete.

Jüngere wollen freilich mehr von Thales wiffen. Eicero \*) fagt: Thales habe das Waffer für den Ansfang aller Dinge erklärt, Gott aber für den Geift (eam mentem), welcher alles aus dem Waffer bildete. Es ift jedoch im Alterthum allgemein anerkannt, daß An ag as goras unter den griechischen Lehrern der erste war, wels cher den weltordnenden Geist als selbstittändig über die Welt der körperlichen Elemente erhob, und selbst Eicero scheint mit den obigen Worten doch diese Lehre dem Thas les nicht haben beilegen zu wollen, da er ihm gleich nachs her einwendet: si dii possunt esse sine sensu et mente, cur aquae adiunxit,

Ferner Plutarchos und Athenagoras nennen ihn als den ersten, der Ieds, daiµwr und hows unterschies den habe; Ieds fei der Geist der Welt (voös rov xóoµwo), daiµwr ein geistiges Wesen (odoia wvxun), hows eine vom Körper getrennte Menschenseele \*\*). Wir fanden aber sehr ähnliches schon oben bei Pesiodos, so daß die Unterscheidung wohl dem Sprachgebrauch allgemein und nicht dem einzelnen Lehrer gehört. Endlich Stobäus schreibt ihm bestimmt die Lehre vom Wasser als Holozois= mus zu, indem er sagt: Thales habe Gott für den Welt= geist, das Ull für beseelt (ëµwvxor) und erfüllt mit Göttern gehalten und gelehrt, es durchdringe eine bewegende göttliche Kraft die Welt vermittelft des elementaren seucht \*\*\*).

## 104

<sup>\*)</sup> de nat. deor. l. 1. c. 10.

<sup>\*\*)</sup> Plut. de decret. phil. 1, 8. Athenagoras legat. pro Christ. ed. H. Steph. 1557. p. 25.

<sup>\*\*)</sup> Stob. ecl. phys. 1. c. 3. Θαλής νοῦν τοῦ χόσμου τόν θεόν, τὸ δὲ πῶν ἔμψυχον ῶμα καὶ θεῶν πλήρες · διήκειν δὲ καὶ

Da aber schon Aristoteles die Meinung des Thas les nur der Sage nach anführt, so werden diese jüngeren Angaben wol nur willführliche Ausführungen seiner Ges danken sein.

Bon Anagimandros (Avazipavdeos), dem Freund und vielleicht Schuler des Thales, der nach Apollos doros im zweiten Jahr der 58. Olympiade 64 Jahr alt war und bald nachher starb \*), wird uns nach einem Werk xeei giosews, welches er geschrieben hat und welches Apollodoros noch las, schon mehr erzählt, obschon auch nach sehr zerstreuten Angaben. An agimandros war wie Thales Natursorscher und Sternfundiger. Er foll zuerst unter andern in Laked aimon Sonnenzeiger errichtet haben, welche die Sonnenwenden und Nachtgleis den anzeigten, er soll Sonnenuhren, die ersten Landchars ten und Sphären (vielleicht astronomische Ringfugeln) vers fertigt haben \*\*).

1. So sind denn auch seine Vorstellungen vom Welt= bau nicht ohne Beobachtung des Himmels entworfen. Die Sonne, welche nicht kleiner \*\*\*) als die Erde und das reinste Feuer sei, stellt er zu oberst, dann den von ihr er= leuchteten Mond, dann die Sphäre der übrigen Ster= ne \*\*\*\*). Die Bewegung des Himmels verglich er mit

\*\*) Diog. L. l. 2, 1.

\*\*\*\*) Stobaeus ecl. phys. I. p. 510.



<sup>§. 21.</sup> 

διά τοῦ στοιχειώδους ύγροῦ δύναμιν Θεΐαν κινητικήν αὐτοῦ.

<sup>9)</sup> Diog. L. l. 2, 2.

<sup>•••)</sup> Plut. d. pl. phil. 2, 21. die Sonnenscheibe 28mal, die des Mond 19mal größer als die Erde.

ber eines Rades, in deffen Mitte die Erde feft fteht, weil fie in der Mitte nach allen Seiten in gleichem Berhaltnik fteht, und nach feiner mehr hingetrieben wird \*). Dios aenes 2. laft ihn bie Erde fugelformig, Eufebius \*\*) walzenformig voraussegen, fo daß ihre Bohe der dritte Theil des Durchmeffers fei. Diese lette Meinung ift jedenfalls bedeutend. Die Breite des Rades nemlich wird ber Streifen des Himmels zwischen den Bendefreisen, in dem sich die tägliche und jährliche Bewegung der Sonne vereinigen, diefem gehort ein Bogen von etwa 47°, deffen Sehne ungefahr ein Drittheil des Durchmeffers ift. Die Are diefes Rades ware dann gleichfam die Erde. ЗÓ alaube daher, daß feine Angabe von der radformigen Bewegung der Gestirne nur durch ein Mikverständnik auf die Sestalt der Erde und vielleicht eben fo auf die der Sterne bezogen worden ift und vielmehr Diogenes recht hat.

Wer die Erde in die Mitte der Welt setzt und sie da sich im Gleichgewicht halten laßt, mußte fast sie als Rugel nehmen, auch scheint nur dies zu seinen kosmogonischen Phantasien zu passen. Nach dem Pseudo = Plutarch \*\*\*) foll er freilich uns die eine Grundstäche der Walze haben bewohnen lassen, und dieser eine andere ähnliche unten ent= gegen stellen, aber dies ist wohl dazu phantassirt; ich kann mir nicht denken, wie jemand die Rundung der Erde nach Länge und Breite nicht sollte bemerkt haben, der für die Ordnung des Sternenlaufes die gegenseitige Lage von Ne= quator und Ekliptik kannte.

2. Diesen wiffenschaftlichen Ansichten ordnete er phis losophisch=physikalische Phantasien uber, die wir nach

<sup>\*)</sup> Arist. pbys. l. 2. c. 13,

<sup>\*\*)</sup> Praep. evang. l. 1. c. 8.

<sup>\*\*\*)</sup> plac. l. S. c. 11.

Aristoteles und Simplicius sehr bestimmt fassen können. Er geht wie Thales von der Frage nach dem anfänglichen aller Dinge aus und nennt diesen Anfang oder das erste Element zo änzugor (das unbestimmte, unbegrenzte,) welches nur Eines sei. Dafür läßt ihn Ari= stoteles Gründe anführen: nur aus grenzenlosem könne grenzenloses entstehen, aber zwei grenzenlose können nicht neben einander sein.

Diefes äneigor ist das negiézor, das allumfassende, alles enthaltende, es ist das Göttliche in der Natur \*), in welchem alle Gegensätze (Erarricirgia) enthalten sind. Darz um hat es keine der entgegengesetzten Bestimmungen, es ist feiner als Wasser, gröber als Luft, seiner als Luft, gröber als Feuer u. s. f. Mur aus dem gleichartigen (Spocor), sagt er, kann das gleichartige entstehen (ein Saz, der viele der folgenden gesührt hat,) darum entstehen alle bestimmten Dinge aus dem alle Gegensätze in sich enthalz tenden änzegor \*\*) durch die ausscheidende Bewegung, nemlich durch Ausscheiden the wige Bewegung (xirgois äcos) die gleichartigen Theile sich zusammenbewegen läßt; so bildet Gold das Gold, Erde die Erde.

Diefes Eine Ganze äneigor ift unzerstörbar, unvers anderlich \*\*\*), aber feine Theile sind in immerwährender Beränderung, indem sie durch Scheidung aus der Einheit getrennt, durch Mischung wieder in sie aufgenommen werden. Woher das, was ist, (ubersett Schleiermacher)

\*\*\*) Arist. phys. l. S. c. 4.

<sup>\*)</sup> Arist. phys. l. S. c. 4.

<sup>\*\*)</sup> Arist. phys. l. 1. c. 4. οί δ' έκ τοῦ ένος ἐνούσας τὰς ἐναν= τιότητας ἐκκρίνεσθαι (λέγουσιν) ὥσπερ 'Δναξίμανδρός φησι. —

feinen Urfprung hat, in daffelbe hat es auch feinen Untergang nach der Billigkeit; denn fo giebt es feine Buße und Strafe für die Ungerechtigkeit, nach der Ordnung der Zeit \*).

Neben diefen Grundgedanken werden uns noch weitere Ausführungen feiner Phantafien über die Entstehung der Dinge erzählt. Das Ganze der entstandenen Dinge foll er Himmel und Welten (odgavods zad zóspous) genannt Ungahlige Welten entftehen und vergehen, mahhaben. rend das Eine grenzenlose unverändert bleibt. Durch Barme und Ralte, welche ursprünglich eine zeugende Rraft besitzen, bildet fich um die Luft, die die Erde umgiebt, ein Reuerfreis, wie die Rinde um den Baum; diefer ger= fpringt, nachdem er fich felbst zu verzehren angefangen hat und aus den Trummern bilden fich die himmelskörper als radförmige (reoxocidy) mit geuer erfullte Bufammenbal= lungen von Luft, die aus Deffnungen Flammen spruhen (wie Plutarchos beim Eufebius fagt), und durch den Luftdruck eine runde Form erhielten. Die Erde laßt er fruher schlammartiger gewesen sein und durch das Son= nenlicht allmahlich austrocknen. In der Feuchtigkeit entftanden die ersten Thiese von dem Sonnenlicht hervorge= lockt, anfangs mit dornigen Rinden umgeben, die fie dann zersprengen, auf das trockne kommen, aber anfangs nur furze Beit leben. Auch der Mensch, der von allen Thie= ren die meifte Bulfe zu feiner Erhaltung bedurfe, fei zuerft unvollkommen in Fischgestalt zur Welt gefommen und erft, nachdem er aufgezogen und fahig geworden, fich felbst zu helfen, sei er auf das trockne ausgeworfen worden. So ftimmen diefe Phantasien mit andern alten Sagen, die

\*) Simpl. in Ar. Phys. f. 6.

Diedords von Stellien \*) aufdehalten hat, und für die so mancher spätere Euripides, Archelaos, Empedos fles genannt werden. Nur in wenigem scheinen hier des Anarimandros eigne Worte aufbehalten zu fein.

Seine Vorstellungen vom Leben und der Bestelung der Welt find uns nicht aufbehalten, nur Cicero \*\*) täßt ihn fagen, die Gestirne seien Götter, und einigen sitts sichen Anklang haben die angesüchrten Worte vom Kreislauf des Entstehens und Vergehens.

In diefen kosmogonischen Erzählungen sehen wir eine ftarke Wirkung der Tradition, indem immer der folgende die Phantasien des früheren wiederhalt. Biele bis auf Parmenides, Leukippos, Demokritos, Ana= gagoras behalten seinen Stand der Sonne. Des Ana= gagoras Welt der Homdomerien ist ganz die seines Apei= ron. Des Leukippos Rosmogonie bei Diogenes Laertes wiederholt ganz die des Anarimandros. Seine Vorstellungen von Mischung und Ausscheidung ste= hen wieder bei Anaragoras und Empedokles.

3. Philosophisch bedeutsam scheint in diesem Ganzen nur die Grundlehre von dem ärrergov und der Sat, 'daß das Gleichartige nur aus dem Gleichartigen werde.

Seine Lehre vom Anfang aller Dinge, (wobei er das Bort dozi juerst gebraucht haben foll,) scheint klar und bestimmt überliefert \*\*\*). Er dachte bei dem uranfängli= chen als änzugor dasselbe, was die späteren Chaos nann= ten und was Anagagoras in dem Urzustand seiner Ho= moiomerien voraussetzte, den Indegriff aller Dinge in der

\*\*) de nat. d. l. 1, c. 10.

") hier ftimme ich bem bei, was Benbt ju Tennes mann 23. 1. p. 66. zu n. 18. fagt.

<sup>\*) 1. 7.</sup> 

aleichmößigen Mengung alles verschiedenartigen, ohne bak ihm von Bestalten oder entgegengesetten Beschaffenheiten irgend eines bestimmt jufame. Co fagt Stobaus \*) nicht unrichtig, er habe darunter nur die 527 des gris ftoteles verstanden. Aber Anarimandros unters fcbied, mit Uriftoteles ju reden, die atria wis ühn nicht von der airia auxy rys zunforws und legt darum feinem Grundstoff felbit Die Rraft der ewigen Bewegung bei, um deren willen er das änsigor felbft das negiézor, das umfaffende, begrenzende nennt, fo wie das unwandelbare und gottliche. Kriftoteles \*\*) tadelt das, bag folche, die das äneigor als Un brauchen, es neviéror bearengens des und nicht megiezowerov zu begrenzendes benennen, mit Recht, aber wir verftehen den Sat des Anarimandros leicht aus der Richtunterscheidung von derf wis Un (Stoff als Grund) und agri zis xivhoews (Urfach ber Beranderung); er dachte fich den erfüllten allumfaffenden Raum eben auch als das negiégor - als den unendlichen Luft= freis — als das Gottliche in mystischer physischer Abstraction.

Mit diesem ärsegor als negeszor treffen wir, wie Herbart bemerkte, zum erstenmal auf griechische philos Jophische Dialektik und gleich auf eine ihrer wichtigsten Aufgaben. Das änsigor ist eigentlich das gestaltlose, das unbegrenzte zugleich das unbestimmte, Quas lität = lose \*\*\*); ihm steht das nensogaspievor, Souspievor oder negeszoperor das begrenzte, umfaste, bestimmte ents gegen, welches ein negeszor als das umfassende, begrenzende voraussest. Von dem Beispiel dieser Begren:

<sup>\*)</sup> Ed. phys. 1. p. 294. \*\*) phys. l. 8. c. 7. \*\*\*) Arist. l. l.

jung (πέρας, öρος, δρισμός) ist der ganze griechische Sprachgebrauch, um das Wirkliche vom Möglichen und das Einzelne (ra xar<sup>3</sup> Exasra) vom Allgemeinen (ra xadolov) zu scheiden, ausgegangen, in περιέχον, μόρφη είδος (forma, species) bis zur xaralywig (dem Umgreisen) der Stoiker.

Bei den ersten wird aber das Ganze (540r) die Verbindung (die synthetische Einheit) noch nicht vom Allges meinen, dem Begriff, (der analytischen Einheit) unterschieden, daher bleibt hier die Ansicht schr schwankend. In der Bestimmung des Urelementes als des Ansangs bleiben alle bei demfelden ersten Gedanken des grenzenlosen aller Grenzen empfänglichen, welchen Anaxim andros mit änzugor am abstractesten benannt hat. Das züos des hessis des Kaum, das Wasserlose, aller Eingrenzung empfängliche Raum, das Wasser des Thales, die Luft des Anaximenes, das Feuer des Hales, die Luft des Anaximenes, das Feuer des Hales, die Luft des ind der unteren, mittlern und höchsten Stufe das urflüfsige gestaltlose, aller Gestalten empfängliche.

In der Wirklichkeit der Dinge muß also das äneigov durch négas zum nenegaspierov werden. Dafür bildet sich die Abstraction bei den Pythagoreern weiter, diese (namentlich Alfmaion) fagen, der Anfang (agyń) sei in Gegensätzen (Evarrisorys) gegeben und den hochs sten alle anderen beherrschenden Gegensatz setzen sie in négas und äneigor so jedoch, daß die Ausführung meist in Jahlen gegeben wird, wo das négas die Einheit (poras) das äneigor dogioros duás wird.

Vollständig muß aber, um das begrenzte (πεπεφαspero») hervorzubringen, noch ein Grund der Berbindung swischen äneigor und négas gegeben sein. So giebt Plas ton im Philebos den Zusammenhang dieser Begriffe vollständig, indem er über äneigor, négas und das (als

πεπεφασμένον) aus diefen gemischte und erzeugte Wesen (ή έχ τούτων μίκτη και γεγεννημένη αισία) moch die Ur = sach der Verbindung (alria της συμμίζεως) sett. Er wendet dies nemlich auf das durch Begierde bewegte Leben an; Vergnügen (ήδονή) ist hier ein äneugor, wels ches durch Klugheit (900νησις) als πέφας begrenzt wird zum Guten (dyaIor) als πεπεφασμένον vom roüs als altia της συμμίζεως.

Endlich Uriftoteles behandelt diefe Beariffe am ausführlichsten, und wendet die Refultate dann auf die Grundlage feines metaphysischen Sprachgebrauches an. Er bestimmt nach der Form des Urtheils drei Anfange (doyal) nemlich einen leidenden das Subject (unoxeinevor to newtor als altior ws Uhy [Grund in der Art, wie die Maffe in den Rorpern]) und einen Gegenfas zweier thatigen nemlich eldos und arequais (Beiles gung eines Begriffes als Pradicat und Ubsprechen Deffelben). hier laßt er Zeit und Bewegung auch der Bergroferung nach, die UAy aber nur der Möglichkeit nach (duvause) und nur in der Theilung als anecoor gelten, als das nach Gestalt und Qualität (noiov) unbestimmte (adoioror), fo daß das aneigor als dorn und altior we Uhn. fein Sein aber orteonois ift (Phys. l. 3. c. 12.). Demgemäß ordnet er in der Metaphyfif die drei Arten der ovoia als üλη (Maffe, Stoff) für aneigor, μόρφη (eidos) Geftalt für négas, und die ovoia uixry (das Gestaltete) als nenegaoµévov neben einander. Die 827 ift dabei nur ein mog= liches (duráper d'v) und wird zum wirklichen (Erepreia d'v) erst durch die errelézsia als odoia uógon. Dazu nun aber aehort ferner der Unterschied des alteor wie üln (Grund als Stoff) und altior ofer h dorn the sirvioswe (der Grund der Beranderungen), welche fur die Auffaffung der Natur der Dinge neben einander bedacht werden muffen. Uns

Uns wird es wichtig, diese Aristotelichen Bestimmungen voraus zu bemerken, da er die früheren so oft nach ihnen beurtheilt.

### §. 22.

Anagimenes (Araziuérns) der dritte milesische Lehrer, wahrscheinlich im ersten Jahr der Olympiade 58 geboren, war gewiß Freund und Schüler des vorigen. Er verläßt indessen die abstracte Auffassung des änzugor und nimmt anstatt dessen das negeszor nach der gewöhnlichen Bedeutung als Atmosphäre und somit die Luft (ang), welz de die wenigsten verschiedenartigen Beschaffenheiten hat, als den Ansang, aus dem alles andere entstanden ist und in welchen alles sich wieder auflöst. Wie Anagimandros fest er oben den Feuertreis der Gestirne, in die Mitte die Luft, unten Wasser und Erde. Durch Verdichtung (nuxuá-175) schlägt sich das kalte in Wind, Wolke, Wasser, Erde und Stein nieder, durch Verdünnung (uaróxys) wird die Luft keuer und steigt auf.

Er muß schon ausführlicher geschrieben haben, da Diogenes L. \*) ein eigenes Buch des Theophraftos über seine Lehren anführt, indessen ist das, was von seinen physischen Meinungen erzählt wird, wenig genügend und nicht recht zusammenstimmend. Nach Diogenes L. \*\*) soll er den Umlauf der Sterne nicht über der Erde sondern um die Erde angenommen haben, wogegen der falsche Drigenes und andere gergde das Gegentheil behaupten,

Die meisten lassen ihn der Erde eine flache Gestalt ges ben, und Aristoteles \*\*\*) fagt, er, Anaragoras

\*) l. 5, 42. •\*) l. 2, 3. •\*•) de Coelo. l. 2. c. 13. Tries Gefc. d. Philof. I. und Dem okritos håtten gelehrt, daß sie so in der Mitte ruhe, indem sie auf der unteren Luft liege, diese zusammen= drucke und wegen ihrer Breite von ihr getragen werde. Dafur håtten diese viele Beobachtungen der Wirkung des Windes und der Klepsydra (nach Simplicius Erklä= rung\*), einer Borrichtung, wie die, welche wir jest Sieb der Bestalinnen nennen, wo durch den Luftdruck das Waj= fer im Sefäß zurückgehalten wird) angeführt.

Allein Uristoteles fagt in derselben Stelle weiter, daß hiebei nur die Große der Erde, wenn sie auch Lugelz gestaltet sei, in Frage komme und nicht eben ihre flace Gestalt. Es bleibt also dabei nur jene unrichtige Ansicht von der Richtung der Schwere stehen, daß sie in einer senkrechten Richtung durch das Weltall gehe, wosur Platon noch den Anaragoras tadelt.

Die Sonne, den Mond und die Gestirne foll et haben aus der Erde hervorgehen lassen, jedoch so, daß sie aus Erde und Feuer zusammengesett seien, die Sonne aber erhalte durch die Geschwindigkeit ihrer Bewegung ihre Hitze.

Bestimmt hat endlich Anarimenes den Hylozoismus der Elementenlehre ausgesprochen, indem er der oft wiederholten Analogie Seist und Leben ist Odem, Hauch, Luft folgt. So läßt ihn Plutarchos \*\*) fagen: unstre Stele ist Luft, als solche beherrscht sie uns, und die ganze Welt wird von Hauch und Luft umgeben und beherrscht, so daß er die Luft Sott nannte und aus der Luft die Sotter entstehen ließ.

<sup>\*)</sup> Bei Empedokles B. 2. V. 257. St. ift es auch fo beschries ben.

<sup>\*\*)</sup> Plut. plac. 1, 3. ή ψυχή ή ήμετέρα ἀήρ οἶσα συγχράτει ήμας· και όλον τον κόσμον πνεύμα και ἀήρ περιέχει.

Diefe geringe Andeutung des Anfangs der Berdun= fungslehre in einem Hylozoismus der Elementenlehre ift alles, was wir geschichtlich begründet von den ersten Joni= schen Lehrern erzählen können.

# Drittes Rapitel.

# Die Lehren ber erften Dorier und Staler.

#### §. 23.

Bur Beit des An ar imenes brachten faft ju gleicher Beit Pythagoras aus Samos und Zenophanes aus Kolophon (bei Ephefos) philosophische Lehren aus Jonien nach Unteritalien, Pythagoras nach Kroston, Xenophanes nach Elea oder Belia in Lus fanien. Beider Lehren zeigen fich uns mit einer großeren Nebersicht entworfen als die ersten jonischen und, fo fehr sie auch von einander abweichen, haben sie doch gemein= schaftliche Grundgedanken, Die wir dort nicht fanden. Beide nemlich legen ihrer Weltanschauung die Vorstellung des Einen fugelförmigen Weltalls ju Grunde, beide gehen mehr in das Innere des Geiftes ein und unterscheiden die truglichen finnlichen Vorstellungen der erscheinenden Dinge (gauvouera) von der einen nothwendigen Erkenntniß des Bahren, Pythagoras, indem er die Nothwendigkeit der mathematischen Erkenntnig an die Spite ftellt, Xeno= phanes, indem er zuerft auf die allgemeinften philoso= phischen Abstractionen hinweift.

# 1. Pythagoras und bie Pythagoreer.

#### §. 24.

So werden wir zunächt zur Erzählung von den Py= thagoreischen Lehren geführt. Diese Erzählung ift aber noch unangenehmer als die vorhergehenden. Wir fes hen wohl, daß Pythagoras eine ausgebildete 2Belt: und Lebensansicht befaß, aber bei der Darstellung der Lehre felbst kommen wir immer in Berlegenheit, da wir uns nur auf fo unzulängliche, fpate und unfichere Nachrichten berufen Er foll nach Clemens von Alerandria \*) fonnen. in der Olymp. 49 geboren, und 80 oder 90 Jahr alt ge= worden fein nach Diogenes L. \*\*). So lebte er bald hun= dert Jahre vor Platon, und Platon und Ariftote= les scheinen von ihm felbst fehr wenig gewußt zu haben, fie fuhren meift nur unbeftimmt Meinungen feiner Schuler Unter den Mannern aus feiner Schule ift aber Phi= an. lolaos, der wahrscheinlich ju Sofrates Beit lebte, der einzige, von dem wir noch ficher Bruchftude feiner Schriften besitzen. Sonft find wir auf weit jungere, den Plutarchos, den Diogenes L., die ganz unsichern Jamblichos und Proflos und den Stobaos hingewiefen, um Nachrichten von einem Manne zu erhalten, der fo fruh ichon zum fabelhaften Wundermann geworden war.

Auf den Namen des Pythagoras felbst ist uns nur das goldene Gedicht (xquoxa enn) überliefert, welches ethische Gnomen wohl in pythagoreischer Weise enthalten mag, die aber gewiß weit später so gesammelt find, und

116

<sup>\*)</sup> Strom. I. p. 309. Diod. Sic. 12, 10. \*\*) l. 8, 44.

für die Seschichte der Philosophie immer nur wenig bedeuz ten würden.

In dem veränderlichen Theil des xóoµos find drei Theile beisammen, die öln die alles aufnehmende (ro  $\pi ar$ dexés), gemeinschaftliche Unterlage von allem, daun zweistens die vier entgegengesetten Kräfte Wärme und Kälte, Trockenheit und Feuchtigkeit, von denen die ersten zwei die thätigen ( $\pi oinxixa$ ), die andern die leidenden ( $\pi a S n_T$ zwa) sind, und drittens die vier odsau, deren Kräfte jene sind Feuer, Luft, Wasser und Erde. Die Kräfte sind unveränderlich, die odsau werden in einander verwandelt. Aber auch in dem Theil der Welt, in welchem Wechsel und Unbestand herrschen, waren die Dinge der Art nach, Menschen, Thiere, Pflanzen seit jeher.

Buletzt dann lehrt er, daß ein Mann um keines andern Grundes, als um der Kindererzeugung willen heirathen durfe. Das mögen vielleicht Meinungen des Okel= los gewesen sein, aber die Sprache und die Ansichten der Abhandlung sind zu abhängig von aristotelischem Sprachgebrauch und aristotelischer Physik, als daß man sie für älter als Aristoteles halten könnte.

Daneben haben wir auf den Namen des Limaios Lokros eine dorische Abhandlung Tepaiw zw Aozew negd wyzüs zospw zad giscos, welche aber augenscheinlich ein Auszug aus Platon's Limaios ist.

Endlich geschichtlich am bestimmtesten wird unter dies fen älteren Pythagoreern der Tarentiner Arch ys tas genannt, ein Zeitgenosse und Freund des Platon, Lehrer des Eudorus, ein glücklicher Feldherr, ausges zeichneter Mathematiker und Ersinder in der Mechanik \*). Auf seinen Namen giebt es eine Schrift über die zehn Kas tegorien des Aristoteles (Aqrírov gegosusvoi déxa xa-Sodikod doyae) und mehrere Fragmente beim Simplis cius. In alle diesen ist die Sprache aber so entschieden aristotelisch, daß die Absassiung nicht für älter genommen werden kann.

So find wir nicht im Stande etwas ausführlicheres über die ältere pythagoreifche Lehre zu fagen, aber im beson= dern wird es immer unentschieden bleiben, wie manches diese schon mögen gelehrt haben, was wir erst bei Pla= ton und Aristoteles lefen.

So 3. B. wie wir die Bruchstücke von Archytas lefen, sind sie gewiß nicht von ihm niedergeschrieben, darum könnte er aber doch schon die zehn Rategorien gesunden haben und Aristoteles, der sich darin nie für den Ersinder ausgiebt, könnte sie wohl von ihm entlehnt haben. In der Lehre von den Geistesvermögen werden den Pythagoreern fast dieselben Unterscheidungen zugeschrieben, wie sie Platon in der Republik giebt und Plutarchos \*\*) so gut als Diogenes L. \*\*\*) läst den Pythagoras über die Unsterblichkeit wie Aristoteles urtheilen.

<sup>\*)</sup> Semäß den etwas albernen Angaben des Diogenes L. l. 8, 79-83.

<sup>••)</sup> decret. phys. l. 4. c. 7.

<sup>\*\*\*) 1. 8, 80.</sup> na) rò µìv qoòriµov àdávarov · rà dì koind Oryrá.

Philolaos fest wie Aristoteles die äver der fublunarischen Welt der himmlischen sogla entgegen; Py= thagoreer fragten so gut wie Aristoteles, welcher Welt= pol oben sei; die Vergleichung der regulären Körper mit den funf Elementen, welche in Platon's Timaios als ganz neu erfunden angegeben wird, schreibt Stobäos doch schon dem Philolaos zu \*), selbst mit mehr Be= stimmtheit als Platon sie anwendet. Besonders aber schreibt Aristoteles von der Seele erstes Buch Rap. 3. dem Limaios bestimmt die Ansichten von der Beseelung

\*) Dies geschieht am bestimmtesten in den bei Stob. Ecl. I. 2, 5. S. 10. einem Bruchftud bes Philolaos von ber Ras tur der Sabl am Ende angefügten Borten (Bodt Wilol. S. 160.): xai τὰ ἐν τῷ σφαίρε σώματα πέντε έντι. τὰ έν τῷ σφαίρα πῦρ, ὕδωρ, καὶ γῶ, καὶ ἀἡρ, καὶ ὁ τῶς oyaloas ölnas néuntor. hier macht die Biederholung bes ra er ra opalog Schwierigfeiten und bas Bort olzas (Laftschiff) als Benennung des fünften Elementes. Śф wurde rathen dynos für dands zu lesen, welches oft die Bedeutung von orozzeior bat (1. B. Sext. adv. phys. 1. 363.), und wozu auch bas o ber Manufcripte als Artifel past. Die Wiederholung bes rd in r. og. past aber fo in ben Sinn. Der erste Satz fagt: ber Korper, bie sich in bie Rugel einzeichnen laffen, find fünf. Der zweite Gas aber bavon abgeriffen : in der Sphare find Feuer, Baffer, Erde und Luft, und bas fünfte Element ift bas ber Lugel felbft. Das ware, wie bei Ariftoteles, aber diefe Bors ftellung von den funf Elementen ftimmt ubrigens mit Philolaos Lehre von der Weltharmonie und den beiden Feuern gar nicht zufammen. Ich zweifle an der Richtigs keit von Stobaios Angade. Bergl. Brandis handb, ber Gesch. der gr. rom. Phil. 1. S. 490. Sollten die bes ftimmteren Angaben wie Stob. Ed. phys. p. 450. nicht Platons Lehre falfchlich den Früheren zuschreiben, da diefe Borstellungsart im Limaios fo bestimmt eine neue ges nannt wird.

119

der Welt zu, welche Platon diesem in seinem Timaios in den Mund legt, in einem Zusammenhang, der gar nicht vermuthen läßt, daß Aristoteles nur den platonischen Limaios meine.

# · §. 25.

Gemäß diefen beschränkten Sulfsmitteln erzählen wir alfo erstens von Pythagoras Leben und feiner Schule und dann von pythagoreischen Lehren.

Pothagoras mag wohl von feiner Beimath Samos aus die in feiner Rahe lebenden jonischen Gelehrten fennen gelernt haben, fpåter lebte er lange auf Reifen, hielt fich vorzüglich in Negypten auf und bildete fich fo feine Biffenschaft und feine Lebensplane. Beine Lebensplane waren : unter den Griechen nach Art der agyptischen Prie= fterverbindung eine Gesellschaft zu bilden, welche durch ftrenae Askefe nach Charakter und Sitte eng verbunden eine beffere Lebensweise und eine beffere Regierung einfuh= Als er etwa vierzig Jahre alt nach Samos ren könne. zurucktehrte, fand er bort den Polpfrates als Beherrs fcer und alles fur feine Entwurfe ungunftig. Er wandte fich nun nach Großgriechenland zuruck und dort nach Rros ton, wo es ihm bald gelang, fein Unternehmen in Gang Besonders gunftig traf er es, daß die Opti= zu bringen. maten von Sybaris, dort vom Bolke vertrieben und in Rroton aufgenommen, fich mit ihm verbanden, indem er mit feinen philosophischen Planen wol Bestrebungen jur Biederherftellung dorifcher Lebensordnung und Sitte ver= Dort ordnete er dann den fogenannten pythagorei= band. schen Bund. Der Zweck war ein großer Freundschafts= bund, welcher für Unterricht und Erziehung im weiteften Sinne wirken follte, um Makiakeit, einfache Sitte, Bes

rechtigkeit, Wohlthätigkeit und harmonische Bildung des Geistes in der Gesellschaft einzuführen.

Diefer Bund (das Borbild so vieler späterer Ordens, verbindungen und geheimer Gesellschaften) ließ strenge Prüfung jedes Einzelnen der Aufnahme vorhergehen, und hatte so wohl seine geheimen Gebräuche, von den Alten dsters Orgien genannt, als seinen geheimen Unterricht. Für den Unterricht mußte jeder erst als Eroteriker, als Schweigender Hörer (axovomarixo's oder axovorixo's) einz treten, und konnte erst nach mehrjährigem Schweigen ( $\sigma uin \pi, kxe\mu i \Im i um$  foteriker oder  $\mu a \Im \eta \mu arixo's$  werz den, um anstatt der bildlichen Belehrung (didasxalia  $\sigma v \mu \beta oliexi)$  die wirklich aussührende (didasxalia diegodixi) zu empfangen.

Die Sache hatte anfangs glanzenden Erfolg, Denter, Dichter, Reldherrn und Staatsmanner gingen aus dem Bunde hervor; der Bund verbreitete fich in mehrere Städte Aber lange konnte er nicht ohne Rei-Brokariechenlands. bung mit den Regierungen bleiben. Angesehene Manner, die fich der ftrengen Sitte nicht unterwerfen wollten und deshalb nicht aufgenommen wurden, traten natürlich bald bem Bunde feindfelig entgegen, und bas Bolf war leicht gegen die Anmakungen der Verbundeten aufzubringen. So endete der Bund, vielleicht noch ju Pythagoras Lebe geiten, in blutigen Rampfen. Rylon, ein Spharit, fagt man, habe in Kroton eine Partei gegen die Pytha= goreer gebildet, und als die meisten derfelben im haufe bes Athleten Mplon verfammelt waren, fie uberfallen, fo daß bei dem Brande diefes hauses die meisten umgetom= men fein follen. Indeffen dauerte der Rampf noch lange fort, erft fpater beruhigten die Achaer Großgriechenland wieder und ließen die gefluchteten Pythagoreer wieder ju= rudrufen. Aber ihre Verbindung fceint aufgeloft geblies

## §. 26.

Das vorige zeigt icon, daß die wiffenschaftlichen Anfichten des Pythagoras umfassender fein muffen, als die bisher besprochenen. Er ordnete Zahlenlehre und Geometrie, hatte Renntniß der Arzneiwissenschaft, Keuntniß der Gestirne, und umfaßte alle Theile der philosophischen Biffenschaft.

Indeffen scheint sich, womit eine Vemerkung des Aristoteles \*) übereinstimmt, die wissenschaftliche Ansicht der praktischen Philosophie bei Pythagoras noch nicht viel über die Ansicht seiner gebildeten Zeitgenoffen er= hoben zu haben. Das ihm eigene mochte wohl nur in Gno= men und asketischen Regeln bestehen. Eben so wenig läßt sich behaupten, daß sich seine Wissenschaft vom Geist we= sentlich über die allgemeine Ausbildung in der Sprache er= hoben habe.

Das umfaffendste ethische in seinen Lehren find die of= fendar von der ägyptischen oder andern asiatischen Priester= gesellschaften entlehnten asketischen Regeln der täglichen forgfältigen Selbstbeobachtung, der Enthaltung von Fleisch und vielen andern Speisen und ähnliches. Diese Askese stand durch die Lehre vom Mord (göros), der in jeder Uebertretung solcher Vorschriften begangen werde, in Ver= bindung mit den eigenthümlichen Myschen vom Reinigungslauf in der Seelenwanderung, welche auf viele griechische Mysterien eingewirkt zu haben scheinen, und sich beson-

\*) Magu. mor. 1, 1.

ders in den philosophikhen Phantasien des Empedokles und Platon spiegeln.

Wenn nun hierin auch besonders reinere Jdeen von Gott; von dem Ziel des Menschen, Gott åhnlich zu werz den; von der Gerechtigkeit, daß sie zd arzunsknordog (die Vergeltung) sei \*); von der Unsterblichkeit der Geele unter jenen Symbolen der Geelenwanderung \*\*) ihm gehören: so wird doch die eigenthumliche wissenschaftliche Ansicht ganz von dem beherrscht, wie diese Ideen in die physischen Phantassen mit verstochten wurden. Man kann also auch hier nur den Vorstellungen vom räumlichen Weltall genauer folgen.

Bei diefer Beschauung des raumlichen Weltalls sind dem Pythagoras eigen die Ansicht vom xoomog als Weltkugel und die ganze arithmetische Harmos nik. In der Aussührung können wir aber früheres und späteres nicht genau sondern, da mir nur so späten und unsichern Berichterstattern zu folgen vermögen. Auch ist überhaupt in allen diesen pythagoreischen physkalischen Phantasien nichts wissenschaftlich als die arithmetische und geometrische Grundlehre, deren Abstractionen mykisch gefaßt hier das Geseth der ganzen Weltansicht geben. Auss führung und Anwendung bleiben dabei nur dichterisch und daher höcht schwankend.

So giebt die reine Jahlenkehre hier die Grundgedanten des Ganzen. Wollen wir uns im voraus über die Bedeutung von diefer verständigen, so können wir bequem dem Sex to \$ Empeirikos \*\*\*) folgen.

<sup>•)</sup> Arist. Eth. Nic. l. 5. c. 8.

<sup>•••)</sup> Diog. Laert. l. 8. §. 31.

advers. phys. H. 249 sqq. ober Pyrsh. bypotyp. 3, 452 sqq.

Die Anfänge (åqxa) der Körperwelt können nicht in dem finnlich erscheinenden (gaevoueror) zu finden sein, denn alles so erkannte ist zusammengesetzt, hat gewisse Bestandtheile; was aber aus Theilen besteht, kann kein erstes sein; Anfang ist nur, woraus es besteht, und dieses kein Gegenstand der Erscheinung mehr. Körper, wenn sie auch noch so klein gedacht werden, sind daher kein Erstes, weil wir sie immer noch als zusammengesetzt denken. Die Anfänge müssen also etwas Unkörperliches sein.

Für dieses Unkörperliche stellt sich nun der Betrachtung dem anschaulich erkannten Einzelnen zunächst die Borstellung des Allgemeinen, der Begriff entgegen. Go erscheinen der mystischen Abstraction zunächst die allgemeinen Borstellungen, die Begriffe (eldos) und die stereometrischen Figuren als unkörperlich und von da aus gehoren der ersten mystischen Abstraction die zwei Wendungen, die pythagoreische und die platonische.

Die pythagoreische liegt der Anschauung am nächsten. Bahlen sind die höchsten mathematischen Abstractionen. Auch Begriffe und stereometrische Figuren sind kein Er= stes, denn jeder Begriff wird zwar für sich als Eins, in der Jusammensezung aber auch als Zwei, Drei u. f. f. ge= dacht, den stereometrischen Figuren hingegen gehen Flacke. Linie, Punkt vorher, welche nach Jahlen bestimmt werden. Alle Wahrheit und alles Wesen ist also in der Jahl gegründet.

So kommt die mathematische Abstraction zu ihrem Anfang, wenn man alle Beschaffenheiten der Dinge fallen läßt. Halten wir aber im Nothwendigen und Suten die Beschaffenheiten der Dinge fest, so wird das Eine nur durch den Begriff als Benennung der Zahl gedacht und die Einheit des Dinges wird nur durch Begriffe (Jeen) bestimmt. Dies ist die platonische Wendung

für den Anfang in der philosophischen Abstraction. Ariz ftoteles bezeichnet dieses Verhältniß sehr gut, indem er sagt \*), daß nach Pythagoras das wahre Wesen der Dinge eine µiµvors der Zahlen sei, nach Platon aber in dem µsrézerv an den Begriffen bestehe.

#### §. 27.

Wollen wir nun den pythagoreischen Lehren genauer folgen, so bietet uns die Ueberlieferung nichts älteres zus sammenhängendes an, als die Bruchstücke aus dem Werke des Philolaos, welche uns Boch \*\*) gesammelt und meisterhaft bearbeitet hat. Wir sind genöthigt, hier im Sanzen dem Gedankengang des Philolaos zu folgen und also dem Bockhischen Werke, obgleich mancher jüngere Denker neben Pythagoras auf den Philolaos ein= gewirkt hat. Freilich sind ihm in den späteren Berichten viele fremde Ausdrücke späterer Zeit, platonische, selbst ftoische gegeben, aber daß er auf die Eleaten und He= rakleitos selbst Rücksicht genommen habe, ist wol un= verkennbar.

Bir haben nun zuerst die allgemein pythagoreische Grundlehre von den Jahlen zu besprechen. Im Gegensatz gegen die Erscheinungen (pacrosuera) sind dem Sein der Dinge nach die Anfänge (dezai) aller und ihr Wes sen (odosa) die Jahlen. Die Elemente (oroczesa) der Jahlen sind also die Elemente der Dinge (oroczesa rur drrwr).

Die Sertos \*\*\*) fagt: "Anaragoras machte

<sup>\*)</sup> Metaph. l. 1, c. 5.

<sup>\*)</sup> Philolaos des Pythagoreers Lehren nebft den Bruchftus den feines Werfes.

<sup>\*\*\*)</sup> Adv. math. I. 303. VII. §. 92.: "Dore & µèv Araξayóças ποινώς τόν λόγον έφη πριτήριον είναι. οι δέ Πυθαγορι-

schlechthin den Loros zum xperspecor (zum Bestimmer der Wahrheit), die Pythagoreer aber nur den mathe= matischen Verstand. Nach den Worten des Phi= lolaos: dieser mathematische Verstand habe in der Betrachtung der Natur des Ganzen begriffen, zu letzterer eine Verwandtschaft, indem von Natur das Sleiche durch das Sleiche erkannt werde. "So steht diese Formel des Anagi= mandros und Empedokles auch hier als pythagoreisch an der Spitze. Ferner sagt Philolaos unter andern \*): alles Erkenndare hat Jahl, nichts denken wir, nichts er= kennen wir ohne sie. Ferner: Unwahrheit betrifft niemals die Jahl, denn diese ist eignet sich ihr und ist ur= sprünglich der Jahl verbunden.

1. die ganze Betrachtung geht nun aus von dem Ges genfatz des äπειgor und πέgas. So beginnt Philos laos \*\*): nothwendig find alle Dinge entweder begrens

κοί τὸν λόγον μέν φασιν, οὐ κοινῶς δὲ, τὸν δὲ ἀπὸ τῶν μαθημάτων περιγινόμενον, καθάπερ ἐλεγε καὶ Φιλόλαος Θεωρητικόν τε ὅντα τῆς τῶν ὅλων φύσεως ἔχειν τινὰ συγγένειαν πρὸς ταύτην, ἐπείπερ ὑπὸ τοῦ ὅμοίου τὸ ὅμοιον καταλαμβάνεσθαι πέφυχεν.

- Stobacus Ecl. I. p. 466.: πάντα γα μαν τὰ γιγνωσπόμενα ἀριθμόν ἔχοντι· οὐ γὰρ ὅτοῦν οἰόν τε οὐθέν οὕτε νοηθήμεν οὕτε γνωσθήμεν άνευ τόντω. Eben ba p. 10.: Ψεῦδος δέ οὐδαμῶς ἐς ἀριθμῶν ἐπιπνεῖ, πολέμιον γὰρ xal ἐχθρὸν αὐτῷ τὰ φύοι· ἁ δ ἀλάθεια οἰκεῖον xal αύμφυτον τῷ τῷ ἀριθμῷ γενεῷ. ૭૪ € b \$bil. G. 140: π. f.
- \*\*) Stob. Ecl. I. 22, 7. G. 454.: 'Ανάγκα τά ξοντα εξμεν πάντα η περαίνοντα η άπειρα η περαίνοντά το καθ άπειρα. - 'Επεί τοίνυν φαίνεται οῦτ' ἀ περαινόνταν πάντων ξοντα οῦτ' ἐξ ἀπείρων πάντων, δήλόν ε' ἅρα ὅτι ἐκ περαινόντων το καὶ ἀπείρων ὅ το κόσμος καὶ τὰ ἐν αὐτῷ συναρμόχθη.

zend oder unbegrenzt, oder begrenzend und unbegrenzt. Dann zeigt er, daß das Begrenzende nicht ohne Unbegrenze tes, das Unbegrenzte nicht ohne Begrenzendes fein könne, der xorpos also, und alles in ihm, musse aus Begrenzens dem und Unbegrenztem zusammengestügt sein.

Rach Philolaos find alfo négas und anergor die dezad, aus beren Verbindung die Welt und alle Dinge in ihr entftehen. Die Wefenheit der Dinge, welche ewig ift, gestattet nur eine gottliche und nicht menschliche Erfennts niß, außer eben so viel, daß es nicht möglich wäre irgend etwas feiendes und erkennbares, was uns nemlich jest erfennbar ift, ju erkennen, wenn jene Wefenheit nicht ein= gegangen mare und enthalten in den Unfangen, aus wels den der xoopos besteht, dem Begrenzenden und Unbegrenze Bare also der xoopos nicht, fo fande keine andere ten. als gottliche Erkenntniß ftatt, und nur durch den xoopos, in welchem das Begrenzende und Unbegrenzte erscheint, ift eine Erkenntniß der Anfänge möglich und der Natur felbft, weil sie in dem zóopog erkennbar werden, als Gewordenes. Da aber diefe Anfänge nicht gleichartig (ouorau) und nicht einer Abstammung (dudgeder) find, fo könnte der zoguos nicht gestaltet werden ohne die hinzukommende harmos nie. Das gleichartige und das von einer Abstammung bedarf nemlich nicht erft einer hinzukommenden harmonie; aber die ungleichartigen Dinge, die von verschiedener Ab= stammung und ungleichem Rang, muffen nothwendig durch harmonie verknupft werden, wenn fie im xóopos enthals ten sein sollen \*).

Diese áquoría ist nun dem Philolaos unmittelbar die Octave (dianaowir). Nemlich die Einheit (100rds) ist négas, das äneigor aber die unbestimmte

\*) Stob. S. 458.

3weiheit (adourros dvas), welche, indem das Maaß der Einheit zweimal in sie hineingetragen wird, die bes ftimmte Zweiheit wird. Die Begrenzung wird daher geges ben durch das Wessen der Zweiheit vermittelst der Einheit, das ist durch das Verhältniß 1:2, welches dranaowr ist. (Bdcth Phil. S. 62. 64. f.). So führt Philolaos hier gleich in die arithmetische Harmonik hinüber.

2. Allgemeiner pythagoreisch werden dem allgemein= ften Gegensatz πέφας und ἄπειφον mehrere untergeordnet. Es heißt überhaupt: τ' αναντία άφχαι τῶν ὄντων \*), Ge= gensätze sind die Ansänge der Dinge. Und deren werden nach Aristoteles von Pythgoreern die zehn ge= nannt:

| πέρας,         | ἄπει <u></u> οο <b>ν</b> | Grenze,   | grenzenlos.                   |
|----------------|--------------------------|-----------|-------------------------------|
| πέριττον,      | άρτιον                   | ungerad,  | gerade.                       |
| ธีนุ           | πληθος                   | Einheit,  | Bielheit.                     |
| Sézion,        | άρίστερον                | rechts,   | links.                        |
| ägger,         | θήλυ                     | månnlich, | weiblich.                     |
| ทู้อุยุนอขี่ง, | <b>หเขอบ์</b> แรงงง      | ruhend,   | bewegt.                       |
| ະນີ້ວີນີ້,     | χάμπυλον                 | gerade,   | frumm.                        |
| φῶς,           | σχότος                   | Licht,    | finster.                      |
| ayadon,        | zazór                    | gut,      | bòs.                          |
|                | ν, ἐτε <b>ϱομ</b> ῆχες.  | •         | ungleichfeitiges<br>Rechtect. |

Diefe Lafel ift die Unterlage einer außerst unbestimm: ten phantastischen Ausführung für die µiµησιs aller Dinge von Zahlen.

3. Wir

•) Arist. met. l. 1. c. 5. giebt dies ins unbestimmte bem Alke maion von Kroton, die bestimmte Aufzählung dagegen den Opthaaoreern.

5. Bir muffen zunächft der reinen Jahlenlehre <sup>\*</sup>) weiter folgen, welche die Berbindung mit den philosophis schen Grundgedanken durch die Jusammenstellung des Gez gensatzes von πέgas und äπειgor mit dem von zr und nληθos erhielt, die Ausführungen aber in der musikas lischen Harmonik, indem Pythagoras die Jahs len in den Verhältnissen der águoria Saitenlängen der leier gleichstellte. Daher folgende Grundlehre.

Die Zahl ift das Wefen; das négas der Zahl ro &r; die erste Bielheit duas, daher poras und adgeoros duas die Elemente. Aber wie die Zwei bleidt das Grade unbestimmter, das Ungrade dagegen ist bestimmt (nenegaspervor) mit Anfang, Mittel und Ende (Moras, Avas, xai Tgéas).

Die Eins ift grade und ungrade, denn zum graden macht sie das ungrade, zum ungraden das grade. Die Drei ist die erste ungrade; zu ihr die Eins giebt Zwei mal Zwei die Vier und 1 + 2 + 3 + 4 = 10 in der Aexas die vollkommenste Zahl, die alles ordnende, deren Burzel die rereaxrés, diese der ewigen Welt Urwurzeln enthaltende Quelle, dieser Schüffelbewahrer der Natur (xdudovzog gésseus).

Dies ist die Letraktys durch Addition. Daneben steht willkührlich vieles andere in der Entwickelung der Zahlenlehre zu jener Ausbildung der Arithmetik, welche bei den Neueren die Grundlage der Lehre von den sigurirten Zahlen geworden ist. Wir beschräuken uns auf das philos sophisch dort bedeutend gewordene. Darum bemerken wir hier noch die durch Multiplikation gebildeke Tetraktys. Den Wurzeln der poras, duas zad resas werden die Quas

\*) Vergleiche für diese ganze Lehre Boch über die Bilbung der Weltseele im Limaios. Heidelberger Studien. 1807. I. Fries Selch. d. Philos. I. 9

drat = und Bürfelzahlen beigeordnet 1; 2, 4, 8; 3, 9, 27, und daraus entsteht die große Tetraktys 1 + 2 + 3 + 4+ 8 + 9 = 27, welche die erste Tetraktys umschließt, die herrliche Siebenzahl in sich enthält und ihrer letz ten Jahl gleich ist. Plutarchos \*) nennt diese die plas tonische, und giebt eine andere doppelt gebildete

$$\left.\begin{array}{c}1+3+5+7\\2+4+6+8\end{array}\right\} = 36$$

als pythagoreisch an.

4. Ferner gehen wir der musikalischen har mos nik in ihren Grundlagen noch weiter nach. Ihr Princip ist die Letraktys nach den in ihr enthaltenen Intervallen (δεάστημα). Diese sind 1:2:3:4.

1:2, die Octave, dianaowi, fruher aquovia

2:8, die Quinte, dianevre, fruher di' descov

3:4, die Quarte, Suresságur, früher sullaßi.

Die älteste Construction des Tonspstems und die Grundlage aller ist die Einzeichnung von Diapente und Diatessaron in Diapason (Boch Philolaos S. 66 f.). Diapason wird durch das arithmetische Mittel nemlich vom hohen zum tiefen getheilt in Diapente und Diatessaron, und durch das harmonische Mittel in Diatessaron, und durch das harmonische Mittel in Diatessaron und Diapente.

Das arithmetische Mittel zwischen zwei Jahlen ist nemlich die Jahl, die um eben so viel größer als die kleinere als sie kleiner als die größere ist. Zwischen a und b fei c dies Mittel, so ist c = a + n = b - n; also a + n = b - n; also

\*) von der Geburt der Geele im Limaios. II. p. 1017. C. u. f.



ben wiedielten bor größeven es kleiner ift als diefe. Zwie fen a und b fei d das harmonische Mittel, fo ift d = a  $+\frac{1}{m}a=b-\frac{1}{m}b$  also  $a+\frac{1}{m}a=b-\frac{1}{m}b$ , folge  $\lim b - a = \frac{1}{m}(b+a) \text{ und } m = \frac{b+a}{b-a}, \text{ und } d = \frac{2ab}{a+b}.$ Dies auf unfern Sall angewendet tft Diapafon 6:12 = 1:2. Daiwischen ift 9 das arichmetische, 8 das harmonische Mittel, und fo ift in 6:8:9:12; 6:8=8:4 Dia= teffaron, 6:9=2:3 Diapente. Demnach liegt also ferner zwischen Diateffaron und Diapente das Intervall 8:9 der Lon (rovos) genannt, und jedes Diapafon befteht aus Diateffaron, Lon, Diateffaron. Daher war naturlich Diatestaron durch den Lon ju meffen und zu theis len. Dies giebt uber zwei Tone (Sirovog) den fleinen halben Son der Alten fpåter Limma (Asiupa) genannt, fruher aber Diefis (dieric), (welches fpater einen fleineren Theil des Lones in verschiedenen Kallen bald = bald 1 Lon bezeichnet). Das Limma beträgt alfo 256:243. Dies vom Son genommen laft den großen halben Lon ber Alten, Apotome' (anoroun) genannt, das Intervall 2187 : 2048 \*). Endlich Prihemitonium (romurtovior) ift Diateffaron weniger der Lon, als fo 27 : 32.

So theilt sich das griechische Lonfpstein in Letta= horde (rergazogdor), deren zwei durch den Lon ge=

\*) Da wir von der Secunde i zur reinen großen Lerz ? forts schreiten, so ist derovos um das Komma ?? mehr als die große Terz und der halbe Ton zwischen Verz und Quart ist bei uns ein Komma mehr als Limma, neußich ??, als unser großer halber Ton, der vom Ton weggenommen unsern kleinen halben Ton ??? oder ein Komma weniger ?? laßt.

9.\*

trennte (deskovyusvu) die Octave unfassen und das Ofs tachord geben, während zwei verbundene Tstrachorde (x. ournuusva) das Heptachord bilven. Die Tone des Oktachords sind nach der einfachsten Theilung vom hohen nach dem tiefen.

|             | ( a výty                 | e<br>Hati'a t |
|-------------|--------------------------|---------------|
|             | g nagavity               | ) Lon         |
| διαπέντε    | F 10117.                 | ) Lon         |
|             | ε παραμέση               | ) Limma       |
|             | <u><del>α</del></u> μέση | ) Lon         |
|             | <b>c</b> λιχανός         | ) Lon         |
| διατέσσάζων | δ παουπάτη'.             | ) Lon         |
|             | α υπάτη                  | ) Limma.      |

Philolaos\*) aber construirt ein Heptachord, wels ches Diapason umfaßt, indent er die dritte Saite des Oktachord wegläßt und mit Trihemitionion von magaviry zu magaptéon übergeht, welche er aber roiry nennt.

Die späteren Griechen bildeten weiter zwei sogenannte vollkommene Systeme (συστήματα τέλεια), ein kleineres vom tiesen auf durch einen Ion und drei verz bundene Letrachorde, welches Octave und Quart umfaßt, und ein größeres zwei Octaven (δισδιαπασών) umfass send, welches mit einem vorgesetzten tiesten Ion (προσλαμβανόμενος) vier Letrachorde enthielt und das unver an derliche (συστ. άμετάβολον) genannt wurde. Seine Letrachorde wurden τ. ύπάτων, τ. μέσων, τ. διεζευγμένων, τ. ύπεφβολαίων genannt und die beiden mittz leren μέσων und διεζευγμένων nebst dem trennenden Ion

Digitized by Google

\*) 95666 Phil. G. 72.

dazwischen sind die des alten Oetachord. Das unveränz derliche System enthält nemlich zuerst vollständig das Gez setz der Octavenfolgen mit dem Wechsel verbundener und getrennter Tctrachorde in sich.

Weiter noch unterschieden die griechischen Harmoniker Longeschlechter (yévo5), in diesen Gattungen (eldy, zgóac), ferner Lonfiguren (ozyyuaza) und Lonar= ten (rgóxoc). Die Geschlechter unterscheiden sich nach der Theilung des Letrachordes, es waren ihrer drei. Er= stens das diárovov, welches, wie eben beschrieben, gegen das tiefe Lon, Lon, Limma hat. Zweitens das zewuaruxdv (das weibliche), welches eben so Trihemitonion, Apotome, Limma hat. Drittens das daguouavision, konzeles Sintervall von zwei Lonen (dirovo5), dann Diess, Diess hat.

Ruchsichtlich der Gattungen bemerke ich nur, daß das diatorov eine dem Geschlecht gleiche diatorov ourtorov hat und eine diarovor patanor (molle), deren Theilung ein Intervall von 5 Diefen, dann 3 Diefen, dann Limma. Im Chroma ist die erste Gattung wieder ouvrovor oder ronacov genannt und wie das Geschlecht getheilt; ihr ftehen zwei andere Autokiov und palaxov zur Seite, die wir aber hier nicht brauchen. Die Figuren des diarovor ourovor unterschieden sich nach der verschiedenen Stellung des Limma 3. B. im Diapafon. Die Tonarten unterschieden fich nach der Hohe und Liefe des ganzen Systems. In der als teften Zeit gab es nur drei Lonarten, Die Dorifche tief= fte, die Phryaifche mittlere, die Lydifche hochfte; jede nur einen Ton von der andern unterschieden, nach und nach wurden immer mehrere unterschieden, bis endlich ju unferm Fortschritt nach halben Tonen.

Bei allen diefen Abanderungen behålt das größere pollendete System von zwei Octaven acht undewegliche (éorwires) Tone, nemlich die Grenzen der Tetrachorde vom tiefen nach dem hohen benannt wie folgt, wobei die Bes zeichnung der Intervalle auf unsern Tasteninstrumenten bequem von a als únärn µέσων aus und folglich mit d als προσλαµβανόµενος bezeichnet werden, indem dann nur d eine Vorzeichnung bedarf \*).

d προσλαμβανόμενος

ε ύπάτη ύπάτων
α ύπάτη μέσων
α μέση
σ παραμέση
σ νήτη συνημμένων
α νήτη διεξευγμένων
α νήτη ύπερβολαίων.

In jedem Lonfystem heißt nemlich eine Salte die mittlere ( $\mu \epsilon \sigma \eta$ ), wenn sie nach der Conjunction unter drei verbundenen Tetrachorden des höchsten tiefste, des mittleren höchste ist; nach der Disjunction gegen das hohe einen unzusammengesetzten Lon, gegen das tiefe ein Intervall von zwei Lönen einsach oder zusammengesetzt hat. So hat das unveränderliche System nur eine  $\mu \epsilon \sigma \eta$  die Octave des  $\pi \rho o \sigma \lambda a \mu \beta a v \delta \mu e v \sigma sie jugleich gegen$ das tiefe die Quinte des alten Oktachordes ist. Die ganzeTheilung dieses diastammense dem diarorov servororist aber folgende;



<sup>\*)</sup> Ohne alle Borzeichnung liegt diefe Theilung von h als νπάτη μέσων auf der untern Claviatur.

Lon х .e -Lím. . **f** Ton τ. υπάτων g Ton × a -Lim. Ъ Lon τ. μέσων C Lon × đ٠ Lon × τ. συνημμένων Lim. Ŧ Lon τ. διεζευγμένων g-× Lon <u>a</u>-× Lím. 6 τ. ύπερβολαίων. Lon 

Lon T----

×

× d

135

1

5. Zu dieser Jahlenlehre kommt in einfacherer Weise bie Lehre von den geometrischen Figuren. Jum Beispiel: die Einheit ist der Punkt; die Zweicheit die Linie (zwei Punkte bestimmen die grade Linie); die Drei die Fläche (drei grade Linien schließen die erste Figur ein); die Bier der Körper, (vier Dreiecke schließen den ersten Körper, die dreiseitige Pyramide ein.)

Ferner die drei Dimensionen: die Wurzel ist die Linie, das Quadrat die Ebene, der Würfel der Körper.

Dazu denn auch die schon erwähnte Lehre von den fünf regulären Körpern als den fünf Elementen, (Boch Philolaos S. 160 f.) und willführlicher viel anderes.

#### §. 28.

Wollen wir nun dieser Jahlenlehre und Geometrie in den Anwendungen folgen, so muffen wir bedenken, daß in pythagoreischer Weise in diesen mathematischen Gesetzen allein die Wahrheit gefunden wurde, welche über alles sinns lich erscheinende also auch über alle Ersahrung erhaben ist. Wie Jamblichos\*) den Philolaos sagen läßt, diese Gesetze der Jahlenverbindungen und Verhältnisse gelten güsse xad od vóuw, durch die Natur (ursprünglich) und nicht nach Menschensagung. Und wie besonders deutlich wird, wenn wir den pythagorisienden Platon hören, der die reine Harmonik über die Meinungen der Organiker (über die anwendbaren musskalischen Lehren) weit erhebt und astronomisch die Beobachtung in der Politeia \*\*) ges ring schäft gegen die reine Jahlenlehre von der Beselung

<sup>\*)</sup> z. Nifom. Arithm. I. p. 25.

<sup>••) 1. 7,</sup> p. 530, D. p. 529. A sqq. Bkb. Comment. altera, p. 25.

des zöoµoç. So bleibt denn mit Aristoteles zu reden nur eine µiµ1vrc der Jahlen in allen Dingen zu besprechen, welche ohne Erklärung und genaue Bemeffung mit dem finnlich erkannten nur höchst willkührlich dichterisch ausges führt wird, wie Proklos und Anatolios in den Theoz logumenen uns reichlich darüber belehren. So trennt sich die erfahrungsmäßige Sternkunde bei demselben Mann vom Philosophem, es wird von den Pythagoreern, wie Aristoteles sagt, in der Philosophie nicht das Philosophem nach der Beobachtung, sondern die Beobachtung nach dem Philosophem geordnet.

Bir führen zuerft nur einiges beispielsweise an.

Die Seele, lehrt Pythagoras, ist eine sich selbst bewegende Zahl (deisuds duroxingros); die Seele ist eine harmonie.

Die Lugend ist eine harmonie und die Gerechtigkeit deisude touxies toos.

Der Frühling ift zum Herbst Diateffaron, zum Winter Diapente, zum Sommer Diapason.

Der Winkel des Dreiecks, fagt Philolaos, ist der Binkel des Kronos, Hades, Ares und Dionysos; der des Vierecks der Rhea, Demeter und Hestia, der des Zwölf= ecks des Zeus.

Die Ausdehnung nach drei Dimensionen, sagt Phi= lolaos, komme den Dingen in der Bierzahl zu; Beschafz fenheit (ποιότης) und Färbung (χοώσις) in der Fünfzahl; Belebung (ψύχωσις) in der Sechszahl; roöς, Gesundheit und güs in der Siebenzahl; Liebe (Éques), Freundschaft (gulia), Verstand (μήτις) und Ersindungsgabe (Exiroca) in der Achtzahl \*). Der Vierzahl schreibt derselbe die vier

<sup>\*)</sup> Theologumena arithm. G. 56.

deza's rov ζώου rov λογικού zu, nemlich Sehirn, Herz, Mabel und Schaam. Im Kopfe ist rovs, im Herzen wurz und adoInors, im Nabel Ernährung (διζώστος και dragoiστος rw πρώτω) in der Schaam die Zeugung. Gehirn ist das menschliche Princip, Herz das des Lebens, der Nabel des Wachsthums, die Schaam des Ganzen \*).

Diefer Sprachgebrauch ift nicht allgemein pythago= reifch. Diogenes Laertes \*\*) fagt: Pythagoras habe die menschliche Seele in drei Theile getheilt, sk5 rs voör, xad gesvas xad Iupór. Noös und Iupós nun ge= horen allen Thieren, gestr nur dem Menschen.

So steht diese Lehre von der Nachbildung der Jahlen in den Dingen in zerstreuter Willsührlichkeit und die Vergleichung hat meist keine tiefere Bedeutung als die Anzahl der Eintheilungsglieder unter einem allgemeinen Begriff, wie z. B. hier die Letraktys der Lebensanfänge, ferner die Vierzahl der drei Dimensionen Punct, Linie, Fläche, Körper; die Fünfzahl der Sinne und der Farben nach den Hauptfarben, weiß, schwarz, blau, gelb und roth; die Siebenzahl des Lichtes nach den sieben Sphären im Rosmos u. f. f. Nur in der aftronomischen Lehre vom Ganzen des Weltalls bekommt diese Phantasse mehr Einheit und Zusammenhang.

## §. 29.

Hier gehort gewiß dem Ppthagoras zuerft die gan= ze Vorstellung von dem im Kreise sich umschwingenden ku= gelformigen Weltall mit deffen religisser Bedeutung. Phi= lolaos hat diese, scheint es, schon ganz so ausgezeichnet, wie wir oben das Gemälde nach Aristoteles gaben.

\*) Ebendas. G. 22.

••) 1.8, 30.

138

Dabei wird indeffen zu bedenken fein, daß er wohl junger als Empedokles und herakleitos, wohl ein Zeitges noffe des Anaragoras und Zenon von Elea ift.

Necht pythagoreisch und Grundgedanke des ganzen Gemaldes ist gewiß die Lehre vom Sturz der Menschenseele ins Erdenleben zur Strafe, welche besonders nachher Em 2 pedokles und Platon seschalten und Philolaos mit Berufung auf die Orphiker ausspricht: zur Strafe ist die Seele in den Körper eingeschloffen und wie in einem Grabe begraben \*). Denn diesem Gedanken in Berbinz dung mit der Harmonienlehre entspricht hier der ganze Weltbau.

Der höchste Theil row περιέχοντος hieß nach Philos laos \*\*) der ölounos, in welchem das oberste kegelförs mige Feuer (wol nach der Milchstraße gedichtet), leuchs tet \*\*\*); unter diesem folgt der xóspos, in welchem die fünf Planeten nebst Sonne und Mond geordnet sind; den Theil unter dem Mond um die Erde her nannten sie adgavós.

Diefer xooµos ift ein einiger, geboren xar' dnivotar, aber nicht entstanden der Zeit nach, er ist unveränderlich, unvergänglich, in Bewegung von Ueonen zu Neonen durch ein emiges Bewegendes, welches ihn beherrscht als die

••) Stob. Ecl. I. 25, 1. . 488.

•\*\*) Stob. Ecl. I. 16, 6. S. 356. Boch Philol. S. 99. 3ch benke mir das kegelformig genannte Feuer nemlich als ein ben Himmel rings umgebendes linfenformig zugespistes.

<sup>•)</sup> Clemens. Strom. III. S. 433. A. Sylb. "Αξιον δέ και τῆς φιλολάου λέξεως μνημονεῦσαι· λέγει δὲ ὁ Πυθαγορεῖος φ̃δε· μαρτυρέονται δὲ και οἱ παλαιοί θεολόγοι τε και μάντιες, ὡς διὰ τινὰς τιμωρίας ἁ ψυχὰ τῶ σώματι συνέζευκται και καθάπερ ἐν σάματι τούτω τέθαπται.

Seele der Welt der einige Gott \*). Im xoopos thront die sogia, die vollendete Weisheit; der odgards dagegen ift den Beränderungen, dem Entstehen und Vergehen unterworfen; in ihm wattet die wandelbare Lugend (doeri).

Dies entspricht wohl der eignen Lehre des. Pothas goras. Sonft kennen wir bestimmter nur die Ausfuhrungen des Philolaos. Rach diefem wirft die Gin= heit (ro br) aus dem Mittelpunkt (xérrpor) der Welt, aus dem heerd des All (coria zou navros) als Reuer jus fammen mit dem änsigor aus dem Olympos, mit dem fünften Element jur Bildung der Belt. In dem Dlyms pos, heißt es, fei die reine Geschiedenheit der Elemente (eldengivera two otorzeiwy) wohl rein das fünfte Element des konischen Reuers, während in dem Mittelpunkt die reine Einheit des Reuers der Seftia, Die harmonie aber verbindet beide und darin besteht der xóopos in der Siebengahl des Lichtes. Das ansigon, fagt Ariftote; les \*\*), nahmen die Pythagoreer, (anders als Pla= ton,) außer der Welt an, und aus diefem ließen fie to zevor \*\*\*) (Beit und Raum) die Belt durchdringen, in= bem es aus einem nvevua rov aneigov in die Belt ein= ` bringt, sie durchhaucht und jedem Dinge seine geschiedene Stelle giebt.

Vom Entftehen und Vergehen im odearos \*\*\*\*) fagt

- \*) Boch Philol. S. 166. Stob. Ecl. I. 21, 2. S. 418 u. f. Hier kommt der Sag vor: έχει δέ και ταν άρχαν τας κινάσιός το και μοταβολας ό κόσμος είς εών και συνεχής και φύσι διαπνοόμενος και περιαγόμενος έξ άρχιδιώ. Das έξ άρχιδιώ, aus kleinem Anfang, giebt barin keinen klaren Sinn. 3ch wurde rathen έξ άρχας άιδίψ zu lefen.
- \*\*) phys. l. 3. c. 4. Boch Phil. S. 52,
- \*\*\*) phys. l. 4. c. 6.
- \*\*\*\*) Bodh Phil. Stud 22.

Philolaos weiter, daß die Ernährung (reogi) der Welt durch die beiden Arten der Verdunstung (draduplaors) bestimmt werde, theils durch das aus dem odeards fließende Feuer, theils durch das durch den Umschwung der Luft (negeorgogi rov dégos) sich ergießende Mond= wasser \*).

In diefen Phantasien tritt am deutlichsten hervor, wie Philolaos die Lehre anderer mit pythagoreischen verbunden hat. Diese Lehre von der Einheit des Feuers und besonders von den zwei Arten der araduilaus weist zu bes fimmt auf herakleitos zuruck.

Außer dem Gebiet der mathematischen Auffassung des Weltganzen ist wenig physikalisches bestimmt als eigenthums lich pythagereisch in Anspruch zu nehmen. Es gehört ihz nen die Fdee von der Einheit Gottes, durch welchen die unvergängliche eine Welt besteht. Nach Philolaos beherrscht Gott als die Einheit felbst den einen unveränderz lichen, unvergänglichen xoopos, nemlich Gott als die Seele der mächtigste und höchste Beherrscher.

Aus diesem Ganzen sieht man dann leicht, wie nach dieser poetischen Auffassung der Welt das Göttliche in Licht und Barme die Welt durchstrahle und belebe. Daher ist Erwärmung Bekebung, die Gestirne sind Götter; das All seelenerfüllt; Seele hat das Sonnenstäubchen und wie diese unbestimmteren vielen gehörenden Aussprüche weiter lauten, von denen Diogenes Laertes im achten Buch so vieles pythagoreisch nennt.

So denn auch das allgemeine der jungeren Pythagos reer, wie Damonen und Heroen die Traume bewirken, in ihnen Anzeigen von Gefundheit und Krankheit bei Mens

<sup>\*</sup>) Soch Phil. S. 11. Stob. Ecl. I. 21, 2. S. 418. - I. 22, 6. S. 452. Plac. philos. II. 5.

schen und Thieren geben; die Wahrsagung, die Mantif beleben und wie dadurch die Reinigungen und Suhnopfer bestimmt werden.

Bir folgen hier nur genauer den bestimmten Borftel= lungen vom Beltbau. hier kennen wir am fichersten die Anfichten des Philolaos fo wie Boch fie uns entwifelt hat. Bas Ariftoteles \*) uberhaupt von Pytha= apreern fagt: fie festen eine Sonne, den Beerd des 214, Die Bache Des Zeus (corice rov narros, Aios quianir) Die Mutter der Gotter in die Mitte der Welt, aiebt Stos baios \*\*) bestimmt bem Philolaos: Philolaos feste ein geuer in die Mitte beim Mittelpunkt (xévr oor), welches er έστιαν του παντός, Διός οίχον και Μητέρα των Sewr, auch den Altar, die Zusammenhaltung und bas Maaf der Natur nannte (βωμόν τε xol συνοχήν xad neroor wissws). Dann heißt es weiter : ein anderes Rener feste er ju allerhochft als negiexor. Aber der Datur nach fei die Mitte das erste und um diefe bewegen fich die zehn abttlichen Rorper, (von deren Bahl Ariftoteles meint, dak fie fie nur der Burde der déxag wegen angenommen hatten) nemlich der Sternhimmel, dann die funf Maneten nebft der Sonne, unter diefer der Mond, darunter Die Erde (y), darunter die Gegenerde (arigtwr). So lauft unachft am Reuer die Erde mit der ihr entgegengefesten Gegenerde täglich um das Reuer ber Mitte in der Ebene bes Leguators in gleicher Richtung mit den Blaneten, bes ren Bewegungen aber auf die Efliptif bezogen werden. Endlich ift dann auch von einer Bewegung des Olympos Die Rede, für welche, da die tägliche des Bimmels der Erde gegeben ift, nur, wie Boch bemerft, bas Buructs

\*) de Caelo l. 2. c. 13.

\*\*) Ecl. I. 23, 1. G. 488.

weichen der Nachtgleichen übrig bliebe. Dies aber hier vorauszuseten ist mir höchst unwahrscheinlich, da die viel= mehr wissenden späteren zu Alexandria dieses vor Hyp= parchos nicht kannten und diese ganzen mit dem Himmel überhaupt nicht harmonirenden Phantassien zu keinem Schlusse auf so feine Kenntnisse berechtigen.

Nur fo viel ift flar, daß Philolaos diefe Phantas fien zuerst wenn nicht ersonnen, boch zuerst beutlich ausge= führt, aber wohl nicht von Pythagoras empfangen ha= be, denn von ihm erkennt das Alterthum an, daß er zuerft eine Bewegung der Erde vorausgefest habe. Stobaios\*) legt zwar einmal diefe Borstellungsart in Rucksicht der Be= leuchtung von Erde und Gegenerde bestimmt dem Empe= dofles bei, worauf wir bei Empedofles jurudtom= men, aber diefer muß jedenfalls fo dunkle Andeutungen ge= geben haben, daß sich daraus allein die Phantasie nicht verstehen ließ, denn weder Ariftoteles, der den Em= pedofles fo genau kennt, noch fonst jemand weiß von einer folchen Rede deffelben, und da er doch wohl eher vor als nach Philolaos geschrieben hat, hatte er ja gar als Erfinder genannt werden muffen. Uebrigens haben nach Aristoteles \*\*) andere diese Borstellungen noch mehr ins unbeftimmtere verunstaltet, indem fie auf eine gang finnlose Weife fie zur Erklarung der Mondfinfterniffe an= wenden wollten. Philolaos, der den himmel fo genau fannte, daß er die nur um ein paar Wochen fehlende Pe= riode von 59 Jahren jur Vergleichung des Sonnenjahres mit dem Mondumlauf angeben konnte, wußte gewiß auch um die Finfterniffe beffer Bescheid und hat diefe tosmischen Phantafien, fo menig wie Platon Die feinigen, nicht für

\*) Ecl. I. 26. S. 530.

\*") de Coelo I. 2. c. 13.

die Aftronomie, sondern nur für die Harmonik und deren höhere Bedeutung bestimmt.

Mir scheint er das Feuer der Mitte nur vorauszuses hen für das, was Stobaios ihm (wohl nicht mit feiz nem Worte) die edlexqueren rwv oroczeiwr nennt, um eine Stelle des Feuers der Einheit dem rvg drwackrw, dent kos nischen im Olympos, als dem reinen fünften Element des änzegor, entgegensehen zu können, durch deren Durchz strahlung und Durchhauchung ihm ja die Harmonie des xóoµog entsteht.

Hieraus mochte ich feine Lehre von der Sonne deuten, in welcher immer ein Spiegeln und Durchfeihen des Lichtes durch die glasähnliche Sonnenscheibe neben einander genannt werden und so von drei Sonnen die Rede kommt. Seine eignen Worte hat hier niemand aufbehalten, aber Stobaios\*) sagt einmal: gelolasos drudarjogetos valoeton to' klov, dezomevor mer rov er rw xoomo nugos rdr adravyetar, dendovera te nods huss rov zwig zad rdr adear, also die glasähnliche Sonne enthält in sich den Ubglanz des Weltseuers und seiht auf uns durch sowohl Licht als Sonnenwärme. Dann läßt er ihn drei Sonnen unterscheiden.

Wie soll nun wohl Philolaos zu einer so niedris gen Vorstellung von einer gläsernen Sonne gekommen seyn? er der schon den Mond für göttlicher hält als die Erde und seine Bewohner so. viel vollkommner als der Tag des Mondes länger ist, denn der Tag der Erde. Wie sollte er eine so geringe Vorstellung von der Sonne, der Mitte, der die mittlere Saite der Weltharmonie gehört, haben? Ich meine er redet hier nur bildlich. Nach dem Ees

Digitized by Google

•) Ecl. 1, 26. p. 530.

Gesetz der Jahlenharmonie durchdringen sich im de' dörewör der Sonne am vollkommensten die Einheit und das änregor, das Feuer der Heftia und das des Olympos, so daß aus ihr das erste auf uns gespiegelt, das andere durchges strahlt wird, nicht nach physischer sondern nur nach harmonischer Borstellungsweise, und die Deutung seiner drei Sonnen möchte wohl ihm auf das Feuer der Mitte, das olympische Feuer und die Sonne gegolten haben, obgleich die Berichterstatter es anders erzählen.

Bas endlich des Philolaos Vorstellung von der Gegenerde betrifft, fo erhellt wohl deutlich, daß er nur die andere dem Feuer der Mitte zugewendete Balbfugel der Erde barunter verftand \*). Denn er bachte fich die Erde mit der Gegenerde tåglich um das gener der Mitte geführt, wie das Pferd an der Leine, fo daß die Rugel immer dies felbe Seite dem Feuer zuwendet nemlich die Gegenerde, und Die andere, the your unfere Erde, immer von ihm abwen= bet, daß alfo diefe nur von der fpiegelnden Sonne mit wechfelndem Lag und Nacht, jene aber von dem Feuer ber Mitte unaufhörlich beschienen wird. Diefe Borftellung ergab fich theils als Folge des vorigen, theils scheint fie mir dem Mythos von den Infeln der Seligen ju Liebe erfonnen zu fein und fo mit den Mpthen von den unterirdiichen Reichen, von denen Platon auch am Ende des Bhaidon phantafirt, in Berbindung zu ftehen.

So Philolaos. Wie sollen wir aber von diesem auf die ältere einfachere Lehre des Pythogoras zurückschließen? Auch hier führt uns Boch \*\*). Die Ver= sezung der Wache des Zeus in den Mittelpunkt und die Lehre von den zehn Körpern gehört wohl nur jüngeren,

\*) B. Comment. alt. p. 22 sqq. Frics Geich. b. Philof. I.

<sup>\*)</sup> Böckh com. alt. p. 19. Placita. III. 11.

vielleicht dem Philolaos felbst, durch die Dialektik der Einheit und Grenzenlosigkeit, der Geschiedenheit der Eles mente in ihrer Reinheit und der Verbindung derfelben im zoomos durch die Harmonie. Den früheren war wohl die Erde unten; die Mitte, der mittlere Wirbel im Umschwung des zoomos aber die Stelle der Sonne als die der méon im Diapason, so wie diese Vorstellungsart, die sich mit dem Himmel vergleichen ließ, nachher in der Wissenschaft stes hen geblieben ist. Dies wird sich ergeben, wenn wir die überlieferten Louleitern der Harmonie der Sphären verz aleichen.

Diese Ueberlieferungen sind freilich alle von sehr spåz ter Zeit, doch kann man das alterthumliche an seiner muss kalischen Bedeutsamkeit leicht erkennen. Hier hat nun Boch in den heidelberger Studien 1807. heft 1. alle die zusammengescult, die er hat aufsinden können. Unter diesen ist nur ein ganz unmusstalisches System bei Plutarch os \*) angegeben, welches das Zeuer der Mitte und die Gegenz erde enthält. Dies schreitet nur nach den Potenzen der drei fort. Feuer 1, Gegenerde 3, Erde 9, Mond 27, Merkur 81, Benus 243, Sonne 729, Mars 2187, Jupiter 6561, Saturn 19685. Dies kann nicht alt sein, nur die, welche Diapason im Ganzen abmessen, können ächt pythagoreisch sein.

" Sv bekommen wir zwei neben einander. Das eins fachfte giebt Buliald (zum Theon S. 279. nach Nikos machos (Harmon. II. S. 33.). Dies ist sicher das ächte philolaische oder noch älter, wenn Philolaos sein Diapason messendes heptachord nicht erst selbst geordnet hat. Dies steht nemlich so:

\*) von der Psychogenie in Platon's Timaios p. 1028. med.

νήτη
παφανήτη
τφίτη
τφίτη
μέση
λιχανός
παφυπάτη
ύπάτη.

Dies ist genau das oben angegebene heptachord des Philolaos. Auch sehen wir leicht, warum Philoslaos, dem gws in der Siebenzahl steht, ein heptachord ordnen mußte. Denn ihm waltet ja die harmonse nur im x60µ05, in welchem die sieben Sphären sind, mit der Son= ne in der Mitte.

Am bestimmtesten und häusigsten ist aber ein anderes System erwähnt, welches Plinius der ältere, Nat. Hist. II. 19. Censorinus de die natali c. 13. und ähnlich Achilles Tatius in den Prosegomenen zum Aratus c. 17. und Plutarchos I. c. p. 1028 F. angeben.

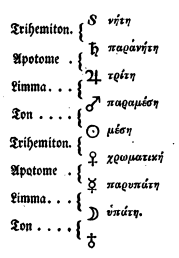
Plinius sagt: Sed Pythagoras interdum ex musica ratione appellat tonum, quantum absit a terra luna. Ab ea ad Mercurium spatii eius dimidium, et ab eo ad Venerem sere tantundem; a qua ad solem sesquiplum, a sole ad Martem tonum, id est quantum ad hunam a terra; ab eo usque Iovem dimidium, et inde Sesquiplum ad Signiserum. Ita septem tonos effici, quam diapason harmoniam vocant id est universitatem concentus. Dabei sagt Plinius, Pythago= tas rechne das Maaß des Lones ju 126000 Stadien.

Censorinus fest hinzu, diese Stadien feien italiiche, jedes zu 625 Fuß. Er fagt: Igitur a terra ad lu-

10 \*

nam Pythagoras putavit esse stadiorum circiter 126000; idque esse toni intervallum. A luna autem ad Mercurium --- dimidium eius, veluti furtóvior. Hinc ad φωσφόρον - fere tantundem h. e. aliud ημιτόνιον. Unde porro ad Solem ter tantum, quasi tonum videlicet et dimidium. Itaque solis astrum abesse a terra tonos tres et dimidium, quod vocatur dià névre, a luna autem duos et dimidium, quod est dià recoúçor. A sole vero ad stellam Martis — tantundem intervalli esse, quantum a terra ad lunam idque facere 76-Hinc ad Iovis stellam dimidium eius, - tanvov. tundem a Iove ad Saturni stellam i. e. aliud ήμιτόνιον. Inde denique ad summum coelum, ubi signa sunt, Itaque a coelo summo ad solem perinde huitóviov. diastema esse διά τεσσάρων, - ad terrae autem summitatem ab eodem coelo tonos esse sex. in quibus sit διά πασών συμφωνία.

Cenforinus Angaden stimmen hier unter sich, abz geschen davon, daß er Limma und Aporome nicht unterz scheidet, zusammen, Plinius hingegert schlt sehr, inz dem er Diapason zu sieden Tonen zählt. Demungeachtet glaube ich, daß Plinius Angade die richtige ist, obz gleich er sie selbst nicht recht verstanden hat. Boch zeigt nemlich, daß seine Angade vom Sternhimmel bis zum Mond ein richtig im Chroma syntonon abgetheiltes Diaz pason enthält, wenn man den obern Sphären die hohen Tone giebt, welches hier, astronomisch genommen, gleich viel ist, weil die Entfernungen der Planeten nicht nach Saitenlängen, sondern nach Intervallen gezählt werden. Die Theilung steht so:



Der Erde gehort hier keine Saite, benn das tiefste Intervall von einem Lon zwischen Mond und Erde ist hier nur das Maaß der Entfernung des Mondes von der Erde, und die tiefste Saite gehort dem Mond.

Censorinus Angabe ist ganz diefelbe, nur mißt er mit dem Limma zwischen Saturn und dem Sternhimmel nur von der chromatischen bis zur diatonischen παρανήτη hinauf, wohl nach einer willführlichen Aenderung, weil er meinte von der Erde bis zum Sternhimmel Diapason abmeffen zu muffen.

Diese beiden, das philolaische Heptachord und dies hromatische Oktachord, scheinen mir die einzigen erhaltenen alt pythagoreischen Tonleitern zu sein, und die letzte mochte ich für die des Pythagoras selbst halten, weil seben noch ein ähnliches System, welches wohl nur aus diesen verderbt ist. Seine Theilung ist folgende:

149

| 0          | S              | διάτονος ὑπάτων  |
|------------|----------------|------------------|
| Limma      | Б              |                  |
| Apotome    |                | υπάτη μέσων      |
| £imma      | 4              |                  |
| 20n        | $\mathbf{r}$   | παρυπάτη         |
|            | ¥ ¥            | λιχανός μέσων    |
| Lon        | ۱ <sub>۲</sub> | μέση             |
| Limma      | { _            | τείτη συνημμένων |
| Lon        | {              |                  |
|            | ()             | παρανήτη         |
| <b>Ton</b> | ۲              | νήτη συνημμένων. |

Hier sind die Planeten platonisch umgestellt, das Ganze ist von oben herab des Censorinus Diapason, mit Reminiscenzen des vorigen, von unten herauf aber ein altes diatonisch gegen das tiefe getheiltes heptachord, dem zur Ergänzung des Diapason noch ein getheilter Ton angesetzt ist, dessen Saite für den Saturn nur in einer untergeordneten Figur einen Namen besommen könnte.

Neben diefem kommen später noch sehr viele willkuhrlich anders geordnete Vergleichungen vorzüglich in Bezies hung auf das neuere vollkommne System in discharrassir vor, die uns nicht interessiren.

Soll ich nun noch weiter über diese Phantasseen phanz tassen, so spreche ich meine Meinung dahin aus, daß Pythagoras selbst wohl das Feuer der Mitte, den heerd des All und die Wache des Zeus nirgend anders hin als in die Sonne gesetzt haben moge, indem er, wie die Späteren alle, den zóoµ05 um die ruhende Erde wollbte, den unveränderlichen Wohnsitz der Weisheit, während uns ter dem Monde bei bem wandelbaren Rampf der Eirmente nur veränderliche und mangelhafte Lügend walten foll. In der Mitte des xispusg aber leuchtet die Sonne, als Mittelpunkt der Weltharmonien.

Daß der Ton der Sonne die µέση im Diapason der Sphärenharmonie sei, scheint mir hier der Grundgedankt in der pythagoreischen Phantasse, und darum möchte ich die Angabe des Ptolemaios, daß die Stellung des Merkur und der Benus zwischen Mond und Sonne, wels de unter den Astronomen Arch im edes und die späteren angenommen haben, die älteste Boraussezung sei, schon auf Pythagoras und seine Schule beziehen, während Platon, das Buch von der Welt bei Aristoteles und Eratoschenes diese beiden Planeten weiter als die Sonne stellen.

Die künstlichere Lehre von den 10 Körpern und dem Unterschied der göttlich ewigen Erkenntniß (gleichsam in der Ungetrenntheit der Elemente) und der menschlichen, welche der Harmonie bedarf, diese Lehre, welche erst das Feuer der Mitte als Feuer der Einheit dem obern im Olyms pos als dem der Zweiheit entgegensetzt, und zuerst die Erde in Bewegung bringt, möchte ich für die jüngere, wohl die eigene des Philola os halten, wie dies auch mit der Ans gabe stimmt, daß er zuerst die Bewegung der Erde ges lehrt habe und erklärlich macht, warum die späteren, wie ischen Platon, auf dies System der 10 Körper keine Rücksich nehmen.

# 2. Die fruheren Gleaten.

#### §. 80.

Die Weltansichten, welche wir bisher betrachtet has bm, enthalten eigentlich noch nichts von dem, was wir

unter philosophischer Wissenschaft verstehen. Der Gedanke ift nur noch von dichterischer Bewegung, ohne dialeftische Ausdildung. Der Meister giebt ein mythologisches Lehr= aedicht negl wisews, über das Weltall, gleich viel ob in Versen oder in Prosa, in welchem jonisch einige wenige Naturbeobachtungen, pythagoreisch einige mathematische Wahrheiten mit in das Gemalde aufgenommen wurden. Aber außer dem hefiodos ift uns von keinem etwas vollftåndigeres erhalten worden. Buten wir uns alfo fol= de Bruchftucke mit irgend einer fpateren Dialektif ergan= Bas würden wir 3. B. wohl von dem zen zu wollen. Philosophen Sesiodos für eine Vorstellung haben, wenn wir anstatt das Gedicht felbst zu lefen, aus feiner Theogo= nie nur bemerkt fanden, daß ihm Chaos, Gaa und Eros die Anfänae seien?

Dies wird hier anders. Es haben zwar die erften Eleaten uns betreffend auch nur physische Lehrgedichte geschrieben, aber indem sie zu den physischen Grundgedan= ken in der einfachsten Isolirung des Denkens, welche die Möglichkeit des mannichfaltigen und der Veränderung nicht einsehen läßt, doch eine bestimmtere metaphysische Ubstra= ction von der unveränderlichen Einheit des Seienden, wels ches das All ist, hinzubrachten, werden sie genöthigt, den Unterschied der Erscheinung und des Sein selbst genauer festzuhalten und dadurch beginnt der Gedanke sich dia= lektisch zu entwickeln. So wird Zenon von Elea der erste Dialektiker, die Rhetorik der Sophisten such Zopik und behandelt Trugschlüsse und die Berichtigung die= fer führt den Sokrates, den ersten, zur Logik.

hier haben wir aber von den fruheren Lehrern nur einzelne zerstreute Bruchstucke, und können vor dem An= fang einer eigentlich philosophischen Dialektik, die wohl Zenon von Elea zuerst auszubilden anfing, in den Na=

turphantassen dieser Lehrer nur außerst wenig wissenschafts liche Gedanken finden. Sie beschränken sich fast einzig auf folgendes:

1. Die allgemeine Vorausezung, daß in der Welt alles aus Einem ersten entstehe und in dieses wieder zuruck gehe.

2. Daß kein Wesen schlechthin entstehe oder vergehe, sondern daß alle Beränderung nur Umänderung bleibender Dinge sei.

3. Daher die Forderung, daß nur aus dem gleichar= tigen das gleichartige werde, und also auch nur das gleiche das gleiche zu erkennen vermöge.

4. Der Gedanke, daß die Wahrheit nicht in den sinnlischen Gegensätzen liege, sondern im nothwendig bestimmten, wofür sich dann zuerst die mathematischen Vorstellungen im Gegensatz der sinnlichen andoten.

Für die eleatische Lehre haben wir vier Männer auf= zuführen. Der erste ist Xenophanes (Zerogárns). Zur Zeit der Kriege des Cyrus in Rleinasien gründe= ten aus Phokäa vertriedene Jonier die Kolonie Elea ('Eléa, Velia) in Lucanien. Dorthin ging Xeno= phanes aus seiner Baterstadt Kolophon in Olymp. 61.\*), nachdem er, wie es scheint, vorher in Zankle und Katane in Sicilien gelebt hatte, bald nach der Gründung der Kolonie, in derselben Zeit, da Pythagoras nach Kroton kam. Er starb in hohem Alter und scheint als Rhapsode gelebt zu haben. Er besang in großen Gedich= ten die Erbauung von Kolophon und die Gründung von Elea; seinen Ruhm aber gründete ein Lehrgedicht nsol zo-

\*) Diog. L. 69, 18. Dies scheint mir das wahrscheinlichste. Die Angaben der Alten stimmen schlecht zusammen. Brans dis Handb. d. G. d. Ph. I. S. 354. σεως. Bekanntschaft mit Pythagoras läßt ihn Dioges nes L. 1. 8, 86. selbst aussprechen. Parmenides (Παςμενίδης) sein Freund und Schüler war aus Elea selbst; er soll Gesetzgeber seiner Vaterstadt gewesen fein. Sonst wiffen wir von seinem Leben nur durch Platon, daß er zur Zeit der ersten Jugend des Sokrates einmal mit feinem Schüler Zenon als Gesandter von Elea nach Athen kam und dort lehrte. Als Mann von Geist und Charakter loben ihn Platon und Aristoteles.

Bom Zenon (Zýrwr) wird außerdem, daß er Schüs ler und Schützling des Parmenides gewesen sei, sonft nichts erzählt, als daß er unter vielen Martern durch eis nen Lyrannen ermordet worden sei, gegen den er seine Baterstädt vertheidigt hatte.

Melisson (Medisson) endlich von Samos lebte mit Zenon gleichzeitig oder noch etwas später. Er ist als Feldherr und Besseger einer athenischen Flotte bekannt, wenn hier nicht Namen verwechselt worden sind. Xeno= phanes und Parmenides schrieben in Versen; Zenon und Melisson prosa, aber von alle dem besitzen wir nur noch einige Bruchstücke. So wie wir im vorigen von Boch geführt wurden, werde ich mich hier vorzüglich von Brandis leiten lassen durch den ersten Theil der Commentationes eleaticae, und fein Handbuch der Gez schichte der griechisch=rdmischen Philosophie. Theil 1.

Das eigenthumliche des eleatischen Philosophems ift fehr bestimmt in dem Grundgedanken Er ro mär ausgesproz chen, mit dem sich verbindet die Unterscheidung der als lein wissenschaftlichen nothwendigen Wahrheit des wahrhaft Seienden (ro ör xar' eloxid) unveränderlichen ewigen Einen von den sinnlichen Erscheinungen des veränz derlichen und vielen, als bloßen Gegenständen der Mei= nung (dóxos, dosa). Xenophanes und Parmeni=

des stellen diese Lehre nur poetisch auf, Melisson und Jenon fangen an sie mit kunftlicherer Dialektik zu vertheidigen, und bringen so die Einleitung in das eigentliche Philosophiren. Bei welchen von diesen Lehrern wir aber diese Borstellung von dem Ein und All auch auffassen mös gen, so muffen wir sie wohl von allen neueren Abstractios nen einer einigen einfachen Substanz, welche alles ist, unterscheiden. Diese Einheit des All Beibt hier immer nur mathematisch gefaßt als das Eine Ganze der Welt, als die alles umfassende und enthaltende Weltkugel, welche Gott ist.

#### §. 31.

Bon dem Gedicht des Xe nophanes ist uns fehr wenig überliefert geblieben, doch fehen wir, daß er vorz juglich die Lehre don der Einheit und Geistigkeit Gottes zu lehren suchte, die erste gegen die Mythologie des Bolkes und die Gedichte des Homeros und Hefiodos, die andere wohl gegen die physischen Boraussegungen des Py= thagoras und Thales vertheidigend \*). Diesem zur Begründung behauptet er wohl auch nur das Ein und All der fugelgleichen Gottheit.

1. Ueber diefe feine Lehre von der Gottheit find uns einige feiner Berfe geblieben.

Ein Gott ift unter den Gottern und Menschen der größte, weder am keibe noch am Geiste den Sterblichen abnlich, deini ganz ist er sehend, ganz denkend, ganz hörend. Und ohne die Mühe des voös, halt er durch gest das All im Umschwung \*\*). Verschieden von Menschen,

- \*) Diog. L. I. 9, 18.
- \*\*) Xen. fest alfo, wie die Pythagoräer gegv als höhere Geis ftestraft über voos.

Fugelgestaltet, allseitig gleich und vollendet ist er von allem der höchste Gedanke. Eins ist besser als Bieles, alles aber ist roös und geórnors. Aber die Sterblichen wähnen, daß die Götter geboren seien, daß sie Gewand, Stimme und Leib hätten wie sie. Hätten jedoch die Stiere und Löwen nur Hände, mit denen sie zeichnen und bilden könnten wie Menschen, so würden Pferde den Pferden, Stiere den Stieren ähnliche Bilder und Bildsäulen von den Göttern entwersen \*).

2. Um diese Gedanken von Gott zu schützen, scheint er nun zuerst diese Einheit des All als die Gottheit ausge= sprochen zu haben, doch, wie Aristoteles fagt, ohne etwas deutlich zu machen und ohne zwischen öln und 26705

- ) Είς θεός ἕν τε θεοΐοι καὶ ἀνθρώποιοι μέγιστος, Οῦτε δέμας θνητοΐοιν ὅμοίιος οῦτε νόημα ٩).
  Οῦλος (yàρ) ὅρῷ, οἶλος δὲ νοεῖ, οἶλος δὲ τ' ἀκούει ٩).
  \* Δλλ' ἀπάνευθε πόνοιο νόου φρενὶ πάντα κραδαίνει <sup>3</sup>).
  \* Εκτὸς ἀπ' ἀνθρώπων, σφαιροέιδης, ἶσος ἁπάντη,
  \* Δακητής πάντων νοερώτατον ῆε νόημα.
  \* Ηττονα πολλὰ ἐνὸς, συμπάντά τε νοῦς τε φρόνησις.
  — — ἀλλὰ βροτοί δοκέουσι θεοὺς γεννᾶοθαι, Τὴν σφετέρην δ' ἐσθῆτα ἔχειν, φωνήν τε, δέμας τε
  \* Δλλ' ἐἰτοι χεῖράς γ' εἰχον βόες ῆε λέοντες,
  \* Η γρὰψαι χείρεσοι καὶ ἔργα τελεῖν, ἁπερ ἄνδρες,
  \* Ιπποι μὲν θ' ὕππεισι, βόες δέ τε βουείν ὅμοιας Καί κε θεῶν ἰδέας ἕγραφον, καὶ σώματ' ἐ ερίουν
  Τοιαῦθ' οἶόνπερ καὶ ἀντοί δέμας εἶχον ὅμοιον ٩).
  - 2) Sext. adv. math. 9, 144. Diog. L. l. 9, 19.
  - 8) Simpl. in Arist. phys. p. 6.
  - Clem. Al. Strom. 5. p. 601. Euseb. Przep. Ev. 13.
     p. 678.

zu unterscheiden, sondern nur so, daß er ausschauend'auf Den gangen himmel sagt : 'das Eine sei Gott \*).

Im Biderfpruch mit diefer Behauptung des Uriftos teles giebt Simplicius (ju Aristoteles Physik S. 6.) eine profaische dialeftische Ausführung diefer Lehre als Lehre des Xenophanes an, in welcher er behaupten foll: Gott das Ein und All fei das befte und machtigfte, Eugelgestaltet, ewig, unerzeugt, unveranderlich, weder begrenzend noch begrenzt, weder bewegt noch ruhend, fo daß ihm hier die befannten Lehren des Benon von Elea zugeschrieben werden und zwar in fast wortlicher Ueberein= ftimmung des Simplicius mit dem bei Ariftoteles Schriften befindlichen c. 3. und 4. der Schrift de Xenophane, Zenone et Gorgia, welche mahrscheinlich dem Theophraftos gehort, uns aber fehr verdorben uber= liefert ift. Mir icheint bier als ob Simplicius die Ramen verwechselt habe, denn obgleich Plutarchos, Dri= genes, Diogenes Laertius und andere ihn auch diefe Eigenschaften, jedoch ohne die letten Zenonischen Gegens fase, der Gottheit beilegen laffen, fo hat doch die hier das zu gegebene Dialektik gang das Anfehen der Zenonischen. Auch mochte die nahere Anficht des fraglichen Buches de X. Z. et Gorgia fur meine Meinung entscheiden. Es ift Spalding allgemein zugegeben worden, daß der Ber= faffer Diefer Schrift in den erften zwei Rapiteln von De= liffos und nicht von Zenophanes fpricht, indem er Dies im Anfang von cap. 4. felbst fagt. Die folgenden

\*) Metaph. l. 1, c. 5. Ξενοφάνης δὲ πρῶτος τούτων ἐνίσας (ὁ γὰρ Παρμενίδης τούτου λέγεται μαθητής) οὐθὲν διεσαφήνισεν, οὐδὲ τῆς φύσεως τούτων οὐδετέρας (sc. τοῦ λόγου καὶ τῆς ῦλης) ἔσικε θιγεῖν ° ἀλλ° εἰς τὸν ὅλον οὐρανὸν ἀποβλέψας τὸ ἐν εἶναί φησι τὸν θεόν.

c. 3. und 4. find de Zenove überfchrieben gewesen, fie enthalten fonft bekannte Benonische Lehren, ja am verdor= benen Ende von cap. 4. scheint mir der Berfasser felbst den Benon ju nennen, als den, mit dem er ftreitet, und in ber Biberlegung des Gorgias im letten cap. wird of: fenbar der erste Abschnitt wiederholt auf Meliss, der Dazu finde ich es unwahr= zweite auf Zenon bezogen. fceinlich, erstens, daß der Berfaffer erft von Deliffos und bann von Zenophanes werde gesprochen haben, da Xenophanes hier der erste Lehrer war, zweitens, daß wenn er diefe Dialektik gegen Zenophanes, Mes liffos und Gorgias bestreiten wollte, er den Par= . menides übergangen und den Zenon ausgelaffen ha= Dagegen bilden Meliffos, Benon und ben werde. Borgias offenbar eine gut zusammenpaffende Gruppe der eleatischen Dialektiker.

So meine ich alfo, daß Zenon's Dialektik dem Xenophanes noch ganz fremd gewesen sei.

3. Neben diesem sind auch einige physikalische Sate von ihm aufbehalten, in denen der Dichter wohl ohne alle wissenschaftliche Bedeutung nur dem Augenschein folgt, so daß dieses für uns von keiner Bedeutung ist.

Die Erde, läßt ihn Uristoteles \*) fagen, sei nur nach oben begrenzt und gehe unten ins unendliche. Die Gestirne seien feurige Wolken, die täglich entstehen und vergehen \*\*).

Alles ift aus Erde und wird wieder zu Erde \*\*\*).

<sup>\*)</sup> Arist. de Coelo. l. 2. c, 13.

<sup>\*\*)</sup> Unter andern Stob. I, 25. p. 512.

<sup>\*\*\*)</sup> Sext. adv. math. l. 10. 313. ex yains yao nárca zal eis yñr nárca zelserá.

Alles ift aus Waffer und Erde geworden \*). Genauer schildert er die Oberstäche der Erde als aus dem Meer her= porgetreten, indem er zum Beweise anführt die Muscheln, welche man in den Bergen findet, und die Abdrücke von Fi= schen und andern Seethieren (90xwv) in den Steinbrüchen von Sprakus und anderes ahnliche \*\*).

4. Endlich die Skeptiker Limon der Sillendichter und Sertos loben ihn, daß er an aller Sicherheit der Erkenntniß gezweifelt habe, indem er klage, daß Menschen über die Götter und das All nichts zu wissen vermdgen, daß alles nur schwankende Meinung bleibe. So giebt uns Sertos \*\*\*) seine oft wiederholten Verse:

Καὶ τὸ μὲν οὖν σαφές οὖτις ἀνὴρ ἰδεν, οὐδέ τις ἔσται εἰδώς ἀμφὶ θεῶν τε καὶ ἅσσα λέγω περὶ πάντων. εἰ γὰρ καὶ τὰ μάλιστα τύχοι τετελεσμένον εἰπών, αὐτὸς ὅμως οὖκ οἶδε, δόκος δ' ἐπὶ πᾶσι τέτυκται †).

Demnach streiten sich spåtere mit stoischem Worte, ob und wie er akaralywiar, die Unerkennbarkeit der Dinge, behauptet habe. Sertos ++) sagt: er habe nicht alle Erkenntniß geleugnet, sondern nur Excoryuorixyr xad adianrieror, lasse aber dogasryr gelten: wore xourspew rives dat xara rorror ror dogasror loyor, rourist ror

†) Sicheres hat nie ein Mensch gewußt, auch wird nie jemand das wissen, was ich von den Göttern fage und von dem All. Denn glückte es gleich jemand, das vollkommenste zu sagen, so wüßte er dies doch selbst nicht, denn auf Als len haftet die Meinung.

++) l. c. 110.

<sup>\*)</sup> l. c. 314. πάντες γάρ γαίης το και υδατος έκγονομέσθα.

<sup>\*)</sup> Orig. philos. c. 4.

<sup>\*\*\*)</sup> adv. math. VII. 49. 110. VIII, 326.

του είχότος άλλά μη τον του παγίου έχόμενον. Das ift wohl des Sertos Reflexion zur Sache. Meine wäre, daß der alte Dichter gar nichts fo kunstlich bialektisches beabsichtigt habe, sondern nur einfach die Beschräuktheit des menschlichen Wissens aussprechen wolle.

#### . **§. 32.**

Des Xenophanes Schüler Parmenides führte diefe Lehre, von der Xenophanes nur die erste Audeutung gegeben hatte, erst wirklich aus und zwar auch in einem Lehrgedicht *nsed giosws*, welches in der Art der Darstellung viel ähnliches mit dem Gedicht seines Zeitgenoffen Empedokles hat, von dem uns mehr aufbehalten geblieben ist. Doch besitzen wir auch von dem Gedicht des Parmenides einige Bruchstücke, welche ungefähr den Plan des Ganzen überschen lassen. Aristoteles und einige andere geben ihm zuweilen einige dialektische Verheidigung zu seinen Meinungen hinzu, wovon seine Berse aber gar nichts enthalten.

Unsterbliche Roffe, dichtet er, führen ihn auf dem Wege zum Licht an die Pforten von Lag und Nacht, welche Dike die Göttin ihm öffnet und ihn belehrt. Sie lehrt ihn die zwei einzigen Wege<sup>1</sup>) der Forschung, nemlich den Weg der Wahrheit, das Sein ist, Nichtsein ist nicht und den Weg täuschender menschlicher Meinungen, das Sein ist nicht, Nichtsein ist.

Ang

αίπερ όδοι μουσαι (Ι. μουναι) διζήσιός είσι νοήσαι
 ή μέν, ὅπως ἔστι τε χαὶ ὡς οὐχ ἔστι μὴ εἶναι,
 πειθοῦς ἐστὶ χέλευθος · ἀληθείη γὰς ὀπηδεῖ.
 Ἡ δ ὡς οὐχ ἔστι τε χαὶ ὡς χρεών ἐστι μὴ εἶναι,
 τὴν δήτοι φράζω παναπειθέα ἔμμεν' ἀταρπόν,
 οὕτε γὰς ἄν γνοίης το γε μὴ ἐόν, οὐ γὰς ἀνυστόν,

Aus dem ersten Theil, der den Weg der Bahrheit lehrt, find uns in seinen Versen nur zwei Gedanken aufs behalten.

1. Sein ist, Nichtstein ist nicht. Nichtsein hat keine Unterschiede, also kann auch Sein keine haben; es ist kein Anderes als das Sein <sup>2</sup>). Das Sein ist Eins und All, unentstanden, ohne Anfang und Eude, unaufhörlich, uns veränderlich. Es ist ein stetiges Ganzes, ungetrennt, ohne Theile <sup>3</sup>).

Dabei ist es vollkommen sich gleich, es ist durch sich felbst begrenzt und vollendet, darum kommt ihm die Rugelgestalt zu <sup>5</sup>).

Aristoteles \*) lobt diese Meinung des Parme= nides gegen die des Melisson, der das Gein unend=

- Χρή το λίγειν, το νείτι, το δν έμμηναι δοτι γαρ είναι, μηδέν δ' ούκ είναι.
- 3) — μόνος δ' ἕτε μῦθος όδοῖο λείπεται, ὡς ἔστι ταύτη δ' ἐπὶ υήματ' ἕαυσι πολλὰ μάλ', ὡς ἀγένητον ἐὸν καὶ ἀνώλεθοἱν ἐστιν, οἶλον μουνογενές το καὶ ἀτρομές ήδ' ἀτίλουτον, οὐδέποτ' ἦν, οὐδ' ἕσται ἐποὶ νῦν ἐστιν ὅμοῦ πῶν, ἕν συνεχές. Τίνα χὰρ γενεήν διζήσται αὐτοῦ; πῆ πόθεν αὐξηθέν; οὐτ' ἐκ μὴ ἐόντος ἐἀσω φάσθαι ο΄ οὐδὲ νοεῦν οὐ χὰρ φατὸν, οὐδὲ νοητόν ἐστιν, ὅπως οὐκ ἕστι.
- 5) Αὐτάρ ἐπεὶ πείρας πύματον τετελεαμένον ἐστίν. πάντο θεν εὐχύχλου εφαίρης ἐναλίγμιον ὄγκῷ, μισούθεν ἰσοπαλές πάντη. τὸ γὰρ οὐτε το μείζον, οὕτε το βαιότερον πελέναι χρεών ἐστι τῆ ἡ τῆ, οὕτε γὰρ οὖπ ἐὐν ἐστι, τό πεν παύη μιν ἰκείσθαι εἰς ὑμῶν οὖτ ἐἰν ἐστιν, ὅπως εἰη χενὸν ὅντος, τῆ μαλλον, τῆ δ' ἦσσον ἐπεὶ πῶν ἐστιν ἄσυλον, ἦ γὰρ πάντοθεν ίσον ὑμῶς ἐν πείρασι κυρεῖ.

\*) Phys. I. S. c. 6.

Fries Befch. b. Philof. I.

lich (änsugor) nenne. Brandis\*) findet das drélsoror bedenklich im Gegensatz des nenspaousvor und rerelsousvor hier. Mir scheint Parmenides das Ein und All, wie Aristoteles nachher, dem Raume nach begrenzt, vollendet, der Zeit nach aber ohne Anfang und Ende als dzelsoror, änzvoror gedacht zu haben.

Dabel scheint mir wichtig ju bemerken, daß hier die Borstellungen von dem Einen Sanzen der Weltkugel immer nur mathematisch bestimmt gedacht werden, als ein kugelformiges stetiges Sanzes (Sv ouvezes), welches unzerstückt (adcalosrov, äusoes) bestehe, aber nicht metaphylisch als ein einfaches Wesen (Ev ändoöv).

In diefem halt Parmenides genauer als Xenos phanes fest, daß überhaupt keine Veränderung, kein Entstehen, Vergehen, keine Bewegung, kein Farbenwechs fel sei, weil sonst Sein nicht sei, und dann Nichtsein sein könne 4) 6).

2. Der zweite Gedanke aus dem erften Theil ift nur der unbeftimmte: Denken ift Sein, denn nur das Sein ift ');

- 4) Αύταφ ακινητον μεγάλων έν πείφασι δέσμων έστιν άναφχον κ' άπαυστον, έπει γένεσις και όλεθφος τήδε μάλ' έπλάγχθησαν, άπωσε δε πίστις άληθής. ταύτον ε' έν ταύτῷ θεμένον · καθ έαυτό το κείται.
- 6) — ουδέν γάρ έστιν η έσται αλλο πάρεξ του έόντος · έπει τό γε μοις έπεθησεν, ούλον αχίνητόν τ' έμμεναι · τῷ πάντ' ὄνομ' ἐστιν, ὅσσα βροτοι κατέθεντο πεποιθότες είναι αληθη, γίνεσθαί τε και ὅλλυσθαι, είναι τε και ὀυχί, και τόπον αλάσσειν, διά τε χρόα φανόν αμείβειν.
- Χρή το λέγοιν, το νοείν το ον έμμεναι. έστι γάρ είναι μηθέν δ' ούκ είναι.

₁oogle

Digitized by

<sup>\*)</sup> l. c. p. 110.

daffelbe ift das Denken und der Gegenstand des Gedans ken 2); das erfüllte All ift Gedanke 3).

So hat, ob zwar ohne dialektische Ausführung, doch mit scharfem Ausspruch Parmenides zuerst behauptet, daß nur die gedachte Erkenntniß Wahrheit habe, die Wahr= nehmung durch die Sinne aber nicht <sup>1</sup>) und mit diesem verbindet er zuerst das so lange irrende Vorurtheil, was sich nicht erdenken, sondern nur erfahren lasse, (wie Wer= den, Veränderung, Vewegung) sei nicht, indem die dun= kel gedachte Unveränderlichkeit der Wesen als Unveränder= lickkeit des Sein schlechthin ausgesaßt wird.

Auf Gotteslehre und namentlich auf Monotheismus scheint er aber diese Lehre vom einen Sein nicht wie sein Borfahr ausgebildet, sondern auch diese Lehre nur in My= then trügerischer Meinung ausgesührt zu haben.

5. Im zweiten Theil des Gedichtes belehrt ihn die Got= tin über die trüglichen Meinungen der Menschen 1). Da= von ist uns aber nur sehr ungenügendes geblieben.

- ταυτόν δ' έστι νοείν το χαι ουνεκέν έστι νόημα,
   ου γαρ άνευ του έόντος, έν ý πεφατισμένον έστιν,
   εύρήσεις το νοείν.
- 3) — το γώς αύτο έστιν, ὅπες φρονέει μελέων φύσις ἀνθρώποισο καὶ πᾶσιν καὶ παντί· το γάς πλέον ἔστο νόημα.
- ... Χρεώ δέ σε πάντα πυθέσθαι
   ή μέν άληθείης έν πειθέος άτρεμές ήτος,
   ή δέ βροτῶν δόξας, ταϊς οὐκ ἕνι πίστις άλήθης.
   άλλά σὐ τῆσδ` ἀφ` ἑδοῦ διζήσιος εἰργε νόημα,
   μηδε σ` έθος πολύπειρον όδὸν κατά τήνδε βιάσθω
   νωμῷν ἄσκοπον ὅμμα καὶ ἡχήεσσαν ἀκουὴν
   καὶ γλῶσσαν · κρίναι δε λόγψ πολύπειρον ἰλεγχον
   ἐξ ἐμέθεν ῷηθέντα ·
- Έν τῷ σοι παύω πιστὸν λόγον ήδὲ νοήμα ἀμφίε ἀληθείης· δόξας δ' ἀπὸ τοῦδε βροτείας μάνθανε, πόσμον ἐμῶν ἐπέαν ἀπατηλὸν ἀπούων.

11 \*

Zwei Grundgestalten ( $\mu o \rho \varphi d \varsigma$ ) nennen seine Verse als sich entgegengesett, der Flamme atherisches Feuer (das Licht) ( $\varphi l o \gamma \delta \varsigma a \delta \varphi \varepsilon \varphi v \pi \tilde{v} \varrho$ ,  $\varphi d \circ \varsigma$ ) das milde, sehr dunne überall sich selbst gleiche, und diesem entgegengesett die Nacht, der dichte und schwere Körper. Ar ist ot e les \*) läßt ihn diese auch Wärme und Kälte, auch Feuer und Erde nennen, so daß das Warme als  $\delta v$ , das Kalte als  $\mu \eta$   $\delta v$  bestehe. Die Verschiedenheit der Stoffe läßt er dann durch verschie dene Mischung dieser beiden bestimmt werden und scheint dies vorzüglich aftronomisch ausgesührt zu haben.

Hier ruhmen ihn einige, daß er zuerst die Benus als Abendstern und Morgenstern anerkannt \*\*) und die Zonen der Erde bestimmt habe, von denen er nur die beiden ges mäßigten für bewohnbar erkläre. So hatte er die klare Vorstellung von der großen Kreisbewegung des All.

Die aftronomischen Phantasieen, in denen er sich das Beltall ausbaut, find uns wohl hocht verworren von Stos bå os \*\*\*) mitgetheilt. Er fest feine Welt aus übereins ander geschlungenen Rranzen (στεφάνη) jufammen, welche abwechselnd aus dem feineren und dichteren, aus der Mis schung von Licht und Finsterniß gebildet sein. Mir scheint dies eine der des Empedofles nahe verwandte Dichs tung zu fein. Parmenides nannte wohl Stephane, was die andern die Sphare eines Gestirns nennen. Das πεeiszor dichtete er fest gleich einer Mauer, dann feste er zu hochft die Aphrodite, wohl mit mythologischer Bedeus tung, darunter die Sonne, dann ben odgavos, in wels dem die andern Gestirne, darunter die Milchtraße. Den

\*\*) Stob. Ecl. p. 516. Diog. L. l. 8, 14. fagt dagegen, Pars menides schreide dies dem Pythagoras zu.

Digitized by Google

\*\*\*) Stob. p. 482 seq. Brandis. l. c. p. 160.

<sup>\*)</sup> Met. I. 1. c. 5. de gen. et corr. l. 1. c. 8.

Mond erkannte er als erleuchtet durch die Sonne, endlich zu unterst die Erde.

Bu diefem aber gab er mythologische Ausführung, welche gang mit der Dichtung feines Zeitgenoffen Empe= dofles von der Rypris Gethofpne zufammen zu ftimmen Plutarchos \*) nemlich laßt ihn fagen, daß scheint. Aphrodite unter allen Gottern zuerft den Eros her= vorgebracht habe 1) und in feinen bei Simplicius \*\*) aufbehaltenen Berfen fagt er felbft: engere Rranze befteben aus unausgeschiedenem Reuer, andere aus Nacht, da= wischen geht die reine Rlamme durch. Aber in der Mitte von diefem ift der Damon, der alles beherricht, der Urbeber aller ichmeralichen Geburt und aller Begattung, fubrend das Beib zu dem Manne, und wieder den Mann zum Beibe 2). Und diefen Damon nennt er denn auch die Nothwendigkeit, das Schickfal, die Dike, die Vorfehung und den Weltordner 3). Sollte hier der mittlere Rrang nicht der der Sonne fein und in deren reinem Lichte ber Thron des Eros oder der Dike ftehen, der alles hervorbringenden und beseelenden? Doch alles ift so un=

\*\*) p. 9,

- 2) αί γὰρ στεινότεραι ποίηντο πυρός ἀκρίτοιο αί δ' ἐπὶ τῆς νυκτός μετὰ δὲ φλογὸς ἰεται αἶσα. ἐν δὲ μέσω τούτων Δαίμων, ἡ πάντα κυβερνζ πάντα γάρ στυγεροῖο τόχου καὶ μίζιος ἀρχή, πέμπουσ' ἄρσενι Φῆλυ μιγέν, τοτ' ἐναντίον αὖθις ἄρσεν Φηλυτέρω.
- 5) ήντινα καί δαίμονα, καὶ κυβερνήτην καὶ κληρούχον ἐπονομάζει, δίκην τε καὶ ἀνάγκην. Stob. p. 482. — πάντα κατ' ἀνάγκην · τὴν αὐτὴν δὲ είναι καὶ είμαρμένην καὶ δίκην, καὶ πρόνοιαν κιὶ κοσμοποιόν. Stob. p. 158.

<sup>\*)</sup> Amator. p. 756.

<sup>1)</sup> Πρώτιστον μέν "Ερωτα θεών μετίσατο πάντων.

flar, daß die Mitte eben auch wohl die Mitte der Belts Fugel fein fann, wie der Altar der Beftia bei Philolaos.

Ferner scheint fein Gedicht noch viele naturliche wiff fenschaftliche Ausführungen enthalten zu haben, und das her im zweiten Theil dem des Empe do fles sehr ähnlich gewesen zu fein. Entscheiden wird sich hier nicht lassen, in welchem Verhältniß sie gegen einander standen.

#### §. 33.

Einer der wichtigsten Fortbildner diefer Lehre ift 3es Nach dem Zeugniß des Sertos \*) non von Elea. und des Diogenes Laertes \*\*) nannte Ariftote: les ihn den Erfinder der Dialektik, auch foll er zuerft Dialektik gelehrt haben. Dies scheint mir vollkommen mit dem zu harmoniren, was wir noch von der Gedankenentwickelung in der Geschichte der ariechischen Philosophie übersehen. Benon erscheint als der erste, der in unfrer Beise mit dialektischer Gedankenentwickelung zu philosos phiren anfängt, während die früheren ihre Ansichten nur dichterisch oder weniastens nur erzählend aussprechen. Den Benon fehen wir hingegen zu der Runft der Dialektik ges fuhrt durch die Polemik, mit welcher er feines Lehrers Parmenides Lehren zu vertheidigen genothigt wurde.

Seine Vorgänger hatten sich eigentlich nur auf die Unausdenkbarkeit des Mannigfaltigen und die Nichtigkeit des Leeren berufen, Zenon hingegen wurde zuerst auf den Hauptgedanken aller metaphysischen Dialektik geführt, indem er die Schwierlgkeiten in den Vorstellungen des Stetigen und Unendlichen bemerkte und so auf den Haupts

•) adv. math. VII, 7. ••) 1. 9. 25.

grund hingewiesen wurde, nach welchem die menschliche Bernunft das anschaulich erkannte als bloße Erscheinung gegen die höhere Wahrheit des an sich bestehenden zurücksegen muß.

Wenn ich recht fehe, haben wir von ihm erstlich in tem Buch de Xen. Zen. et Gorg. c. 8. feine dialeftische Bertheidigung der eleatischen Lehre von Gott. Er fagt: Bott ift emig, nur einer, durchaus fich felbft gleich, darum fugelförmig, und weder endlich noch unendlich, weder ruhend noch beweglich 1), und vertheidigt dies wie die frus heren. Nichts fann entstehen, denn das entstehende mußte aus dem nicht feienden werden, dies aber ift unmöglich. Darum ift Gott ewig. Gott ift das machtigfte Wefen (xgarcorov), darum ift er nur Einer. Denn waren viele gleich machtig, fo ware feiner ber machtigfte, und unters geordnet einem andern kann Gott nicht fein. Goll er alfo allmächtig fein und alles können, was er will, fo ift er nur Einer. Ferner fei Gott durchaus fich felbft gleich (oporos), ganz fehe er, ganz hore er u. f. f., es feien feine getrennten Theile in ihm, denn fonft ware er nicht Eins, darum auch fei er allfeits gleich, folglich kugelformig.

Dazu fest er dann noch hinzu, daß Sott weder un= endlich (änzugov) noch endlich (nenzeaspassupérov) sei, denn änzugov, ohne alle Bestimmungen, sei nur das und öv, begrenzt aber sei nur das sich gegenseitig begrenzende Viele, nicht das Eine. Eben so sei Sott weder unbeweglich, noch beweglich, denn unbeweglich sei nur das und öv, bez weglich aber nur das Viele, indem eins sich gegen das andere bewege.

 τόν θεόν άζδιόν τε και ένα, όμοιόν τε και σφαιροειδή όντα ούτε άπειρον, ούτε πεπερασμένον, ούτε ήρεμεϊν, ούτε κίνητεν είναι.

# So ift Zenon der erfte, der das Absolute durch das Weder noch anschaulicher Gegenfätze zu bestimmen fucht.

Um das Spiel mit diefen Gegenfagen icheint fich über: haupt feine ganze Dialeftik bewegt zu haben. Er ift sicher der Erfinder des Elegyos oogiorixós, des Trugichluffes auf Biderspruche, unter deffen Form er alle feine Streitfage zur Berwerfung ber anschaulichen Erkenntniß ausgesprochen zu haben icheint. Diefe Streitfate find das einzige, was wir weiter noch von ihm kennen. Er hat dabei zwei Urten dialektischer Runft angewendet. Die eine tiefer bedeutsame spielt mit den Widerspruchen, welche in den mas thematischen Vorstellungen des Leeren und Stetigen liegen. hier hat uns Ariftoteles feine Sate genau überliefert. Die andere, welche Platon im Parmenides ihm jufcreibt, fpielt mit der Berwechselung von Ding und Begriff. Sie ift die irreleitende in der ganzen Sophiftit und weiter der Grundfehler aller falfchen Dialeftit geblieben.

ę

Ich mache mit der Besprechung des ersteren den Anfang. Die Uebersicht feiner Streitstätze ift folgende.

a. Macht er im Allgemeinen den Widerspruch in der Borstellung der stetigen Theilbarkeit geltend \*). Aus der Theilbarkeit der Dinge im Raume ergiedt sich, daß jedes wirkliche Ding im Raume Theile neben einander hat. Sind nun wie bei Körper, Fläche, Linie die Theile immer wieder theilbar, so kommen wir auf keine letzten Theile, die nicht wieder zerlegt werden könnten. Soll aber die Theilung auf ein letztes kommen, so ist dies der Punkt; dieser zu einem andern hinzugethan macht es nicht größer, weggenommen nicht kleiner, er ist nichts. Aus einer Vielheit von Punkten wird kein Ding. Als Einheit

\*) Aristot. met. l. S. c. 4. Simplicius in phys. Arist. p.80. 2.

gedacht håtte ein Ding keine Größe und ware nichts, als Größe gedacht håtte es unendlich viele Theile und keine Einheit; es ware groß und klein, ja unendlich groß und endlich zugleich, welches sich widerspricht.

Besteht ein Ding aus Theilen, so muß es gerade so viele Theile haben, als es hat, weder mehr noch weniger, es ist begrenzt (*nexequoµévov*), aber zwischen den Theilen sind ohne Ende immer wieder Theile, es ist unbegrenzt (*aneuqov*).

b. Die Unmöglichkeit des Raumes \*). Wenn alles Seiende im Raume ift, so mußte auch der Raum in einem andern sein, und dieser wieder in einem andern, welches unmöglich ist.

Hier hat Zenon klar einen der ersten Gründe des transcendentalen Idealismus ausgesprochen.

c. Am ausführlichsten ist uns seine Nachweisung der Unmöglichkeit der Bewegung in vier Sätzen aufbehal= ten \*\*).

1. λόγος πρωτος τοῦ Ζήνωνος. Benn eine Bewegung durch eine Linie erfolgen foll, so muß sie erft durch ihre Halfte gehen, aber zuvor durch deren Halfte und so ins Unendliche, die Bewegung ist also unmöglich.

2. doyog deurzegog if Azedleus. Wenn der Langfam= fte (die Schildkrote) eine Strecke voraus hat, fo kann der Schnellfte (Achilleus) ihn nicht einholen. Denn wenn der, Schnelle an den Ort kommt, an welchem der Langfamere

•) Arist. phys. l. 4. c. 3. 5. (du Val.) ή γας Ζήνωνος απορία ζητεί τινα λόγον εί γας παν το όν εν τόπω δήλον, ότε και τοῦ τόπου τόπος ἔσται και τοῦτο εἰς ἄπειςον πρόειοιν.

\*\*) Arist. phys. l. 6. c. 14. (du Val.).

war, so ist letterer doch immer schon etwas weiter und so ins Unendliche.

3. 26705 roiros. Der fliegende Pfeil ruht, denn in jedem Augenblick (Er roi vör) ist er an einem bestimmten Ort, also in Ruhe.

Der mathematischen Auffassung nach hat Arist otes les den Schein in diesen Widersprüchen schon klar aufges lost, indem er erinnert, wie die Zeit falsch in Rechnung gebracht sei. Die Zeit ist so wenig discret aus Augenblicken (vör) als der Raum aus Punkten zusammengesetzt. Zen on aber nimmt nur die Stetigkeit des Raumes richtig an, hingegen die Zeit setzt er aus Augenblicken zusammen.

Der Achilles ift am besten zu erläutern. Der Langsame habe einen Beg = 1 voraus, wenn er mit dem Schnellen zusammenkommt habe er einen  $\mathfrak{Beg} = x$  durch= laufen und seine Geschwindigkeit verhalte sich zu der des Schnellen wie 1 : a. Da sich nun in gleicher Zeit beider Bege wie eines jeden Geschwindigkeit verhalten, fo ift:  $1:a = x: 1 + x; ax = x + 1, x = \frac{1}{a - 1}$ Aber diefer Bruch ist gleich der unendlichen Reihe  $\frac{1}{\alpha} + \frac{1}{\alpha^2}$  $+\frac{1}{a^3}$  u. f. f. nach den Potenzen von a. Ift die Be= schwindigkeit des Schnelleren die zweifache, fo haben wir  $1 = \frac{1}{2} + \frac{1}{4} + \frac{1}{6} + \dots$ , sie kommen zusammen, wenn der Schnellere den doppelten Zwischenraum durchlaufen hat. Ift die Geschwindigkeit des Schnelleren die zehnfache, to ift  $\frac{1}{2} = \frac{1}{2a} + \frac{1}{2a$ Sie kom= men zusammen z jenseits des Auslaufs vom Langfameren. Dies hat Aristoteles mathematisch richtig gedeutet. Miein



metaphysisch bleibt doch die Schwierigkeit, daß ich den beschränkten Weg als in unendlich viele Theile getheilt bez trachten kann nach den Reihen der Potenzen von  $\frac{1}{2}$  und  $\frac{1}{20}$  u. s. f. Diese Unendlichkeit birgt doch den Widerspruch zwischen dem Erscheinenden und dem an sich Seienden in sich.

4) Der 26795 réragros ist weniger bedeutend, indem er nur mit der Relativität der Bewegung spielt.

Aristoteles Angabe dafür können wir in folgender Weise am deutlichsten beschreiben: eine Linie abliege ruz hig, eine andere gleich lange od parallel unter ihr, so daß e unter der Mitte von ab. Unter od liege eine dritte gleich lange ef, so daß e gerade unter d. Nun bewege sich od und ef mit gleicher Geschwindigkeit in entgegengez sekter Nichtung, so wird in demselben Augenblick o unter b, und e unter o zu liegen kommen. So ist in gleicher Zeit od unter der Hälfte von ab und über ganz ef hingez gangen, also hat od in der halben Zeit denselben Weg an ef wie in der ganzen an ab zurückgelegt. Folglich ist die halbe Zeit gleich der ganzen.

Dies ift nur Trugschluß, weil die Vergleichung mit der ruhenden ab und der entgegengesetzt bewegten ef nicht unterschieden werden.

So hat Zenon zuerft die wahre Grundlehre zur Uns terscheidung der Erscheinung und des wahren Wesens der Dinge nachgewiesen. Aber er ist darin nie ganz verstans den worden, weil er seiner Dialektik immer noch die fals sche Kunst der Trugschlusse auf Widersprüche beimengte, welche ihm die Sophisten fast allein ablernten. In dieser Weise fagt Platon \*) von ihm, so wie sein Lehrer bes

•) im Parmenides p. 127. E., im Phaidros p. 261. D.

hauptet habe, nur das Eine sei, beweise Zenon das Biele sei nicht. Denn wenn es mehrere Dinge geben solle, so kämen diesen entgegengesetzte Prådicate zu und dies sei unmöglich. Unter vielen Dingen nemlich musse jedes ähn= lich und unähnlich, eines und vieles, in Ruhe und in Bewegung sein; es sei aber unmöglich, daß das ähnliche, unähnlich, das Eine, vieles u. s. w. sei, und darum auch die Mehrheit der Dinge unmöglich.

Hier haben wir es ganz einfach mit Trugschluffen zu thun, deren Fehler in der Unkunde der Bezeichnung der Urtheile liegt, und in denen Verschiedenheit, Widerstreit und Widerspruch mit einander verwechselt werden, oder die nach Aristoteles Venennung einfache Fehlschlüffe naga ro oupsegnxos und naga ro andws n un andwis sind.

Nehnlich z. B. ift kein Ding schlechthin (andws) sone dern nur secundum quid einem andern Dinge; wenn es nun also dem einen ahnlich, dem andern unahnlich ge= funden wird, so ist kein Widerspruch vorhanden. Doch dies werden wir besser erst bei Platon genauer be= sprechen.

Die Einmengung diefer nachher fophistisch gewordes nen Fehler ist dann auch die Ursach, warum viele spätere ihn bald selbst einen Sophisten, bald einen Steptister ges nannt haben. Wir mussen ganz dem beipflichten, wie Lens nem ann ihn gegen beide Vorwürfe gerechtfertigt hat, denn ihm war es offenbar nur um die Verwerfung der finnlichen Erscheinung als trügerischer Meinung der Sterbs lichen gegen die höhere Wahrheit im Denken zu thun.

### §. 34.

Was wir von Melissos dem Samier als Phistolophen wissen, hat Brandis in der dritten Abhands

lung feiner Commentationes eleaticae kritich gesammelt. Es ist fast nur im Anfang des Buches de Xen. Zen. et Gorg. enthalten, oder aus gleicher Quelle vom Sim= plicius erzählt.

Welisson hat einfacher als Zenon ebenfalls die Grundlehren des Parmenides dialektisch auszuführen versucht. Er setzt die Wahrheit nur in das Eine Sein schlechthin (rd d'v  $d\pi\lambda d\bar{u}_S$ ); das Viele scheine (doxei) nur und sei nicht wirklich. Von dem nun, wie er die Neinuns gen über das Viele ausgesührt haben mag, ist uns nichts überliefert, das sich sicher sestschalten ließe. Wir haben nur noch die etwas weitschweisige und sich wiederholende Aussührung, mit der er nachweist: das Sein schlechthin oder das All sei ewig, unendlich, Eins, sich selbst ganz gleich, es vergehe nicht, werde nicht größer, verändere sich nicht, leide keine Schmerzen <sup>1</sup>) und sei unkörperlich (dowuarov) <sup>2</sup>).

Die ihm zugeschriebene Dialektik ift der in Zenon's Lehre von Gott sehr ähnlich. Er sagt, wenn etwas ist, so ist es entweder entstanden oder ewig. Entstanden ist es entweder aus dem un edv oder aus dem dor. Aus dem Nichtsein, das ist unmöglich vor allem für das änlüg dor, aber anch aus dem Sein nicht, denn dann ware es ja diez fes und entstünde nicht. Eben so folgt, daß das Sein schlechthin nicht vergeht.

Nun hat nur das entstandene einen Anfang, das vergangene ein Ende, folglich ist das ör änlüs unendlich

 εν έσν (nemlic) το άπλως σν) δει αυτό σωμα μη έχειν. εἰ δὲ έχει πάχος, έχοι ῶν μόρια και οὐκότι ῶν εἰη εν.

ούτως ούν άιζιόν έστι και άπειρον και έν και όμοιον το παν και ούτ αν απόλοιτο, ούτ αν μείζον γίγνοιτο, ούτε μετακοσμέριτο, ούτε αλγέει, ούτε ανιήται.

(aneigov). Benn aber diefes, fo ift es Eins, denn mehrere mußten Grenzen gegen einander haben. Dies tadelt Aristoteles mit Recht. Meliss hat nemlich nur Die Unbegrenztheit der Zeit nach nachgewiesen, und nimmt fie bann in dem Beweis fur die Einheit des Sein aleich Bei der Fortfegung ift ihm eigenthumlich, daß rdumlic. er aus dem Nichtsein des Leeren folgert, das Sein fei folecthin erfullt (nliges) ohne Unterschiede der Lockerheit und Dichtheit, darum fei es unbeweglich. Endlich au dies fem bleibt ihm das eigenthumlichte, daß er die Unforvers lichkeit des Sein bestimmt ausgesprochen hat. Aber doc scheint er mit diefem Gedanken nichts angefangen zu bas ben, indem er die Geiftigkeit nicht dagegen ftellt, fondern nach Arikoteles Sprachgebrauch und wie ihm Aris foteles \*) vorwirft, das Sein nur als dorn wis Un vor ausfett.

Ueberblicken wir nun nochmals das Ganze diefer alten Eleatischen Versuche, so bleibt uns stets nur der eine Ges danke von dem Ein und All vor dem Auge. Wir schen leicht, daß darin der erste Versuch gemacht ist, die eigents lich philosophischen Srundbegriffe vor der Abstraction sek zu halten, das Sein und die nothwendige Einheit. Das bei zeigt sich gleich die wichtigste Unterscheidung im Gegensatz der sinnlichen Erscheinung und der gedachten Wahrheit des Seins der Dinge selbst. Hier ist nur statt der Erscheinung das Sinnliche immer als trüglicher Schein dem Wahr eren entgegengesetzt und daher nicht eigentlich die Natur gegen die Jede (nach unserm Sprachgebrauch) zurückgeseits, sondern die Ersahrung gegen die nothwendige Wahr= beis der gedachten Erfenntnis verworfen.

Digitized by Google

\*) Met. l. 1. c. 5.

Um nun diefe neuen Abstracta zu handhaben, bot sieb nach und nach immer klarer bas Gesets an: Aus Richts wird nichts. Diefes ift aber eigentlich nur ein unflarer Ausfpruch des Grundfages der Beharrlichkeit der Substanz, wobei das Entstehen und Bergehen von Befen mit der Veranderung ihrer Beschaffenheit perwechselt oder gleichs gestellt und fo die Unmöglichkeit jeder Beranderung behauptet wird. Dies um so bestimmter, da man jede Ver= ånderung, um fie bloß zu denken, als ein Werden aus dem Nichts oder ein Schwinden in Nichts ansah, während die Erfahrung doch nur ein Anderswerden (alloiwo15) der Beschaffenheiten und Zuftande bleibender Dinge Aber hier ift noch gar mannigfaltige Durcharbeis zeiat. tung des Ganzen erforderlich, bis flar werden fann, daß wir nicht jede Wahrheit einfehen, das beißt durch blo= fes Denken festhalten tonnen, fondern daß wir alle Berånderung nur als Thatsache wahrzunehmen vermögen.

Daneben entscheldet dann vorzüglich die allmähliche Ausbildung der Denkformen, der Logik in der philosophis schen Sprache. So wirkt hier zunächst vorzüglich Zes non's fehlerhafte Dialektik weiter.

#### Biertes Kapitel.

#### Die Fortbildner bis auf Gofrates.

# §. 35.

Indem wir im vorigen den besondern Richtungen der Jonischen, Pythagoreischen und Eleatischen Lehre nachsahen, konnten wir nicht genau conologisch fortschreiten, sondern haben auf Jungere Rücksicht nehmen muffen, von

denen wir erst die Nachrichten entlehnen oder die ganz in gleichem Geiste fortbildeten.

So find wir bei den italischen Denkern bis auf die Beit der Jugend des Sofrates vorgerucht, nun muffen wir aber noch altere nennen, welche mehrere Borarbeiten fen-'nend eigenthumliche Philosopheme entwickelten. Bis auf Sofrates beruchfichtigen wir folgende. Etwa zur Beit des Parmenides lebten Berafleitos (Houxderros) und Leufippos (Aconnoc); der erfte bildete die 30= nifche Anficht um, der andere wurde als Schuler des Pars menides auf feine neue Lehre geführt. Etwas junger find Anaragoras (Arazayógas), Demofritos (Anuoxoeros) ber Schuler des Leufippos und Empedos fles (Eunedoulig). Dann folgen Diogenes (dioyerns) von Apollonia und Archelaos (Apyélaos), endlich die Sophisten. Von anderen wie 3. B. von den Schu lern des Demokritos ift zu wenig eigenes bekannt, als daß wir für unfern Zweck Gelegenheit fanden von ihnen zu sprechen.

## 1. Herafleitos.

#### §. <del>36</del>.

Bir wissen von Herakleitos Leben wenig mehr als daß er ein Ephefier in Ephefos lebte und schried, und sich von allen Geschäften, wahrscheinlich die Eisersucht seiner Mitbürger scheuend, in strenger und finsterer Sinnesart zurückzog. Seine Zeit ist um Dl. 70. als Zeit feiner Bluthe. Er schrieb ein Werk negt güssews, wohl in gesuchten dunkeln Sprüchen, (die ihm den Beinamen der Dunkele (szorzervöz) brachten,) und welches er im großen Tempel der Artem is niedergelegt haben soll.

Seine

Seine Lehre wurde sehr beachtet und commentirt. Einige Sophisten und später Alenefidemos berufen sich für den Skepticismus auf seine Lehre vom Fluß aller Dinge; welcher Platon in anderer Weise für die Beurtheilung der Sinneserkenntniß folgt; Aristoteles entlehnt die Grundlagen der Meteorologie von ihm; die stoische Schule ihre Physik, ja ihre ganze Weltansicht. Was uns von ihm geblieben hat Schleiermacher kritisch gesammelt und beurtheilt. Museum der Alterthumswissenschaft von Buttmann und Wolf. 1. Band. Heft 3.

Die Stufe feiner Fortbildung des Philosophems ift gut bezeichnet durch seine Worte bei Diogenes Laers tes 1), Bielwissen belehrt den Geist nicht. Die Weisheit besteht in dem Einen, das Gesetz einzusehen, welches alles in allem beherrscht.

Demgemäß genügt es ihm nicht, nur alles auf einen Anfang zurückzuführen, sondern er fragt im allgemeinen nach den Gesetzen der Entwickelung aus dem Anfang, dies führt ihn auf seine Idee von der Allvernunst (xourds do-705) und läßt ihn nach Aristoteles Sprachgebrauch bekimmter nach der alria över hägzi rös nuröwes fragen. Aber sein Gedankengang ist dabei gar nicht dialektisch ent= wickelt und er unterscheidet das Allgemeine nicht von der Form eines Ganzen.

Wir muffen drei hauptlehren von ihm naher be= achten.

1. Die Weltlehre felbft, in welcher er fast ganz dem Anarimenes folgt.

Sties Gefc. b. Dbilof. I.

12

I. 9. 1. πολυμαθίη νόον ου διδάσχει. - είναι γαρ έπ το σοφον έπίστασθαι γνώμην, ήτε έγκυβερνήσει πάντα δια πάντων.

2. Ju diefer bringt er aber eine neue abftractere Lehre von den Gegenfätzen, wodurch in das Jonische Philosophem neben die Frage nach dem Ansang und dem Element bestimmter noch die Frage nach den Urfachen der Beränderungen und der Umbildungen kommt.

3. Seine Lehre vom 26705 x0205 und ider Weltbelebung.

Bei keinem von diesen finde ich aber eine Andeutung, daß er dem Sinnenschein eine andere höhere Wahrheit entgegengesett oder übergeordnet habe, wenn schon Aristo: teles \*) ihn vielleicht unter denen mit meinte, die er einmal fagen läßt: es sei nicht einiges in Bewegung und anderes nicht, sondern alles und immer, aber dies bleibe unfern Sinnen verborgen. Leicht kann auch Herakleis tos so gesprochen haben, ohne im Großen einen Gegensat der simnlichen und einer höheren Weltansicht anzunehmen.

I. 1. Fur die Physik anderte herakleitos erste lich in eleatischer Weise den Grundausdruck, indem er nicht nach dem Anfang (dext), fondern nach dem, was das Eine (ro kv) fei, fragte.

Dieses Eine nun sei unentstanden (dyévonrov, didior) aber nicht unveränderlich (dxionrov), denn das All sei ewig im Fluß (xavra dei déovra) in immerwährender Umwandlung. So sagt unter andern Platon im Kras tylos !): Herafleitos verglich die Dinge dem Strom eines Flusses und sagte, man kann nicht zweimal in dens felben Fluß gehen.



<sup>\*)</sup> phys. l. 8. c. 9.

p. 402. Steph. και ποταμοῦ ἐρῆ ἀπεικάζων τὰ ὅντα λέγει, ὡς δις ἐς τὸν αὐτὸν ποταμὸν οὖκ ἂν ἐμβαίης.

Während nun aber alles in der Umwandlung und nichts bleibend fei, fei nur Eines das bleibende, das ewige (*didior*), aus deffen Umwandlungen alles entstehe, das Feuer (*nvo*) nach Maaß entzündet, nach Maaß verldz schend <sup>2</sup>).

2. Diefer ewige Fluß aller Dinge ift einer der eigenthumlichsten Grundgedanken des Herakleitos, mit dem er auch dialektisch gespielt zu haben scheint. In dem bekändigen Wechsel kommen demselben Dinge entgegengesetz te Merkmale zu. Demgemäß läßt Sertos 1) ihn allgemein sagen: das entgegengesette kommt demselben zu und Plutarchos ausführlicher: dasselbe Wesen ist lebendig und todt, wach und schlafend, jung und alt. Endlich Aristoteles 2): alles sei und sei auch nicht. Woraus Aristoteles ihm schuld giebt, daß er jede Behaup-

 Diog. L. l. 9, 8. πῦς είναι στοιχείον, καὶ πυρὸς ἀμοιβήν τὰ πάντα ἀζαιώσει καὶ πυχνώσει τὰ γινόμενα.

Aristot. de coelo. l. 8. c. 1. οί δε τα μεν αλλα πάντα γίνεσθαί τε φασί και ζεΐν, είναι δε παγίως οὐδεν εν δε τι μόνον ύπομένειν, έξ οῦ ταῦτα πάντα μετασχηματίζεσθαι πέφυκεν, ὅπες ἐοίκασι βούλεσθαι λέγειν άλλοι δε πολλοί και Ἡρακλεῖτος.

Clemens Alexand. Strom. l. 5. 14. χόσμον τον αὐτον άπάντων οὖτε τις θεῶν οὖτε ἀνθρώπων ἐποίησεν, ἄλλ ἦν ἀεὶ καί ἐστιν καὶ ἔσται πῦρ ἀειζῶον ἀπτόμενον μέτρα καὶ ἀποσβεννύμενον μέτρα.

 Sext. Emp. pyrrh. hyp. I. p. 211. τάναντία περί τὸ αὐτὸ ὑπάρχειν.

Plut. Consol. ad Apoll. p. 106. ταυτό δ' έστι ζών και τεθνηκός και τό έγρηγορος και τό καθεύδον και νέον και γεραίον.

2) Metaph, L 4. c. 7. πάντα είναι και μή είναι.

12\*

tung får mahr erflart habe 3), und Henefidemos 4) ihn lobt, als einen zu deffen Lehre die Skepfis fuhre. Wir feben aber nicht, wie herafleitos felbft diefe Folgerunaen geltend gemacht und welchen Berth er eigentlich auf diefe nur die Zeitbestimmung vernachlassigenden Urtheile gelegt habe. Nach Platon \*) indeffen scheint es, als ob er Diese Sophistif vorzuglich angewendet habe, um fich binter die Rathfel feiner dunkeln Spruche zuruckzuziehen. Das durch, daß Platon dieje Lehre des herafleitos im Rratylos und fo wie Protagoras fie fophistisch hand= habte im Theaitetos beurtheilt, scheint sie mir bei den spåteren Beurtheilern des Berafleitos eine zu wichtige Stelle in Berafleitos Lehre erhalten zu haben, nemlich fo, als ob er feine Lehre von der Erkenntnig mit dies fem Rluß aller Dinge abgeschloffen habe. Mir fcheint dies dagegen nur feine Borbereitung, mit welcher er die Biels wisserei durch finnliche Belehrung juructweift, und die hauptlehre erst die, in welcher er die Wahrheit durch das Gefes in der Lehre vom Lóyos xouros begründet. Mir scheint Berafleitos von der Jonischen Abstraction her= über den Uebergang zu der Auffassungsweise der Dinge ges macht zu haben, welche die Wefenheit in das Allgemeine fest und welche Platon vorzualich weiter fortbildete. Bobei jedoch des herakleitos Anfang diefer Ansicht noch das Ganze (to Slor) und das Allgemeine (ta xa Jolor) nicht unterscheidet.

3. In die Consequenz seiner mystischen Feuerlehre können wir uns leicht finden. Das feinste durchdringends fte ist ihm das Erste, alles umwandelnde, zerstörende;

\*) Im Theaitetos p. 179. 180.

<sup>3)</sup> άπαντα άληθη ποιείν.

<sup>4)</sup> Sext, Emp. pyrrh. hyp. l. 1, 210.

aber in Wärme, Licht und Hauch auch belebende und zeuz gende. In der Ausführung dieses Naturgemäldes nennt er im Grunde nur die Luft des Anaximenes Feuer, änz dert darnach die Bilder, und führt die Verdunstungslehre genauer aus. Mehrere behaupten sogar, daß er auch die Benennung Luft beibehalten habe. So läßt Sextos Emp. den Aenefidemos über ihn urtheilen\*). Wez nigstens kommt bei ihm Luft nicht neben dem Feuer vor und feine Annahme, daß die Seele die trockne Ausdunz fung sei, leitet sich ganz aus Anaximenes Phanz tasien ab.

Bie consequent herafleitos in der Ausführung feiner Feuerlehre gewesen fei, werden wir nicht ganz ficher bestimmen können. Schleiermacher meint, daß er nur von stets fortgehenden Umwandlungen der Natur durch das Feuer gesprochen habe und daß die periodische Weltverbrennung nur eine hinzugebrachte Phantasse der Stoifer fei. Ritter erinnert aber wohl mit Grund da= gegen, daß sie ihm von den Alten zu bestimmt beigelegt werde. 3ch fehe ichon keinen Grund, warum wir die An= gaben des Diogenes (von 8. bis 11.) verwerfen wol= len, in denen er nicht feine allgemeinen Formeln wiederholt, fondern fehr bestimmt referirt, dabei aber auch felbft die auffallenden Inconfequenzen der Serakleitischen Lehre rugt. Es wird hier bestimmt gelehrt, daß alles durch Ver= dunnung und Verdichtung des Feuers entstehe. Das Ull fei begrenzt und die Welt nur Eine. Sie entstehe aus dem feuer und verbrenne wieder nach wechfelnden Perioden die ganze Zeit hindurch 1).

\*) adv. phys. l. 2, 233.

 πεπερασθαί τε τὸ πῶν, καὶ ἕνα εἶναι τὸν κόσμον. γεννἄσθαί το αὐτὸν ἐχ πυρὸς, καὶ πάλιν ἐχπυροῦσθαι χατά τινας περιόδους ἐναλλάζ τὸν συμπάντα αἰῶνα.

Beiter unten aber heißt es: die Beschaffenheit des nsquéror habe er nicht angegeben, aber in demfelben habe er Schalen (oxaqua), deren hohle Seite gegen die Erde gekehrt sei, angenommen, in' diesen verdichteten sich die lichten Ausdunftungen und entflammten; dies feien die Ges ftirne. (Eine der Anficht des Anarimenes fehr vers wandte Phantasie.) Nach diefer Boraussezung laßt er ihn die Mondphafen erklären, indem die Schale des Mondes allmählich ihre hohle Seite von uns ab und bann wies der uns zukehre, die Kinfterniffe aber, indem die hohle Seite nach oben gekehrt werde. Da erinnert dann Dios genes gut dazu: deutlich habe Berafleitos hier nichts entwickelt; uber die Beschaffenheit der Erde und jener Schalen fage er nichts. Bei diefer Inconfequenz kann es wohl auch gegründet fein, bag er, wie Stobaios ans giebt und bei Plutarchos vorkommt, noch vor dem Einen fleine Theilchen, die er whypara nannte (gleichfam Atome), vorausgesett habe. Doch kommt über diefe mei= ter nichts vor.

II. Wollen wir ihm nun in feinem Weltgemälde weiter folgen, so mussen wir zunächst feine Lehre von den Ursachen der Umwandlungen im Fluß der Dinge betrache ten. Alles entsteht durch Gegenfätze. Bon den entgegenz gesetzten ist eines die Entstehung bringend, der Streit (πόλεμος, έρις), das andere das Vergehen bringend in der Verbrennung (έκπύςωσις) die Freundschaft (δμολογία, είσήνη). So sagt er: πόλεμος πατής πάντιον (Krieg der Vater von Allem) und das Grundgesetzt der Beltumwandlungen wird ihm Entgegensetzung und Widers lauf der Veränderungen (έναντιότης, έναντιοτούπη, έναντιοδοομία), welche sich in dem Spiele der Veränderungen auf den Wegen nach Oben und nach Unten zeigt. Dieses

Gefet der évartiosoopia ift das unveränderliche des Schicks fals, der eimaquérn.

III. Um dann aus diefem feinen vollen Gedanken zu gewinnen, muffen wir feine Ansicht von der Weltbelebung hinein denken.

Das Eine Feuer ist Gott und mit diesem ist das Gez setz der derarroodgomia das Gesetz des Schicksals und dieses der rourds doyog, der Demiurg aller Dinge<sup>1</sup>). So has ben wir hier die vollendete Verwechselung der Form des Ganzen mit dem Allgemeinen. Der rourds doyog ist das nothwendige Gesetz der Weltumwandlungen und in demz selben Gedanken in Gott, dem einen Feuer, die Allverz nunft, der Gedanke der Welt, das Selbstbewußtsein der Belt und der Weltordner. Er ist die zimagusvy, als diese zugleich medvom, Vorschung und somit denn auch die Wahrheit selbst. Entspricht hier die Angabe des Stoda i os den Worten des Herafleitos selbst, so state wir hier zuerst den doyog (die Vernunft) bei Gott als den Demiurgen (Werkmeister), der die Welt geordnet hat.

# §. 37.

Mit hulfe diefer Grundgedanken fuhrt herakleis tos fein Weltgemälde aus. Die zu Grunde liegende Beltansicht hat pythagoreische Unklänge in den Gegen= schen als Princip, in feiner ganzen von Krieg und Friede verwalteten Feuers und Lichtwelt, die in einer gewissen Gleichmäßigkeit auch bei Parmenides, Empedokles,

 Sext. adv. math. 7, 131 seq. Stob. Ecl. 1. p. 58. 60. Ηραπλείτος το περιόδικον πύρ ἀἰδιον θεόν ἀπεφήνατο, είμαρμένην δὲ λόγον ἐκ τῆς ἐναντιοδρομιάς. δημιούργον τῶν ὅντων. Philolaos vorkommt, und in der geistigen Deutung, bei der hier der menschliche Körper das Grab der Seele ist. Unten ist das unvollkommene trübe, der Mond steht noch in dieser tiefen Gegend, die Sonne aber und die noch hös hern Gestirne stehen im reinen, ungemischten Lichtglanz. Endlich auch die pythagoreische Harmonie des xoxµoc ges hört ihm; aus dem Wechselspiel der Eravriodeoµia läßt er die schönste Harmonie entstehen <sup>1</sup>).

ł

Die Ausführung des Gemäldes ist ganz physikalisch gegründet. Er geht aus von der alten Jonischen Vorstellung der Weltverbindung durch die Verdunstungen und bib det diese Lehre weiter aus,

Durch Verdichtung und Verdünnung wird alles aus dem Feuer. Daher unten die Erde (77), darüber das Meer (Iálassa), darüber das Feuer. Die Verwandlunz gen des Feuers sind zuerst das Meer, dann die des Meez res halb Erde, halb Wetterstrahl<sup>2</sup>).

Diefe nun erfolgen theils auf dem Wege nach unten (Sods zarw), dem Wege der Erzeugung, aus dem Feuer Waffer, aus dem Waffer Erde; theils auf dem Wege nach oben (Sods ärw), dem Wege der Auflösung, aus der Erde Waffer, aus dem Waffer Feuer.

Dem Wege nach oben folgen zunächst die zwei Arten der Berdunstung (ava duiasic) die feuchte (vrea) (wohl

Digitized by Google

#### 184

Plato Symp. c. 12. τό ἐν διαφερόμενον αὐτό αὐτῷ ξυμφίρεσθαι, ὥσπερ ἑρμονίαν τύξου και λύρας. Arist. Eth. Nic. l. 8. c. 2. τὸ ἀντίζουν συμφέρον, και ἐκ τῶν διαφερύντων καλλίστην ἁρμονίαν, και πάντα κατ' ἔριν γίνεσθαι.

<sup>2)</sup> Clemens I. c. πυρόε τροπαί πρώτον θάλασοα, θαλάεσης δέ τὸ μέν ημιου γη, τὸ δέ ήμιου πρηστήρ.

nach Wafferdampf und Wolken ersonnen) und die trockne (519ea) (nach Flamme und Rauch ersonnen). Bon diesen ist die erste die finstere (oxorsersi) die andere die lichte, reine (daunea, xaIaea); die letzte vermehrt das Feuer, die andere das Feuchte.

So beftimmt sich der beständige Kreislauf im Wechfel der Dinge, der die Verwandlungen in der Natur bedingt. Dies soll er ausgeführt haben für die Sterne mit Sonne und Mond, welche täglich neu erzeugte Lichterscheinungen durch die Zurückwerfung der trocknen Dünste seien, und dann für Jahreszeiten, Witterung und andere Naturer= scheinungen.

Aber nun nimmt er dasselbe zugleich geistig. Die das teine Feuer ausscheidende trockne Ausdünstung ist ihm auch Seele und Leben <sup>1</sup>). Daher dann zunächst das oft erwähns te Spiel mit diesem Gegegensatz: die trockne Seele sei beste (ävn  $\psi v \chi \eta$  deiscup), die wäßrige die ungebildete, Wasser sei der Tod der Seelen ( $\psi v \chi \eta \sigma \iota$  Sávaros ödwe yerés Sac), aus dem Wasser entstehe die Seele (die ödaros die  $\psi v \chi \eta$ ), Ferner im Großen wird dieser Gedanke mit dem von der Weltvernunst verbunden. Der Weltgedanke in den nothwendigen Umwandlungen des Feuers ist die Bahrheit. Diese göttliche Vernunst (rod Sesor Logor) athmen wir ein, und dadurch werden wir vernünstig. Wir haben die Wahrheit, wenn wir mit ihm übereinstimmen, wir irren, wenn dies nicht der Fall. Das Allges

meine (nemlich das Ganze) ist das wahre, das befondere (nemlich der Theil) nur, wenn es mit diesem ftimmt <sup>1</sup>).

So ist also die Sonderung der menschlichen Seele von der Einheit des Feuers und dem 26705 xocros die Ursach der Unvollkommenheit und des Jrrthums. Darum fagt er: wenn der Mensch geboren wird, so stirbt seine Seele, wenn der Mensch stirbt, so wird seine Seele wieder geboren \*).

Ueberhaupt, was uns höchft unvollkommen von sei ner praktischen Lebensansicht mitgetheilt ist, stimmt mit diesen Grundlehren. Wir sehen leicht ein, wie ihm das Schicksal auch Vorsehung sein mußte; wie ihm das von den Stoikern später hervorgehobene: naturalem legem divinam esse \*\*) schon gelten mußte; warum er das Sluck des Menschen in die edagesornsis, das Wohlgefallen an die Zufriedenheit mit dem göttlichen Weltlauf segen mußte \*\*\*), obgleich uns nichts von der Aussührung die: fer Lehren geblieben ist.

 Sext. adv. math. 1. 7, 129. 131 seq. τοῦτον ởỷ τὸν xοινὸν λόγον καὶ θείον, xαὶ οῦ κατὰ μετοχὴν γινόμεθα loγικοί, κριτήριον ἀληθείας φησίν ὁ Ἡρ. ὅθεν τὸ μὲν κοινῆ πᾶσι φαινόμενον, τοῦτ ἐἶναι πιστόν. τῷ κοινῷ γἰφ χαὶ θείφ λόγφ λαμβάνεται τὸ δέ τινι μόνω προσπiπτον ὅπιστον ὑπάρχειν, διὰ τὴν ἐναντίαν αἰτίαν.

133. διό δει έπεσθαι τῷ χοινῷ τοῦ λόγου δὲ ἐἰντος ξυνοῦ, ζώουσιν οἱ πολλοἰ, ὡς ἰδίαν ἔχοντες φρόνηειν ἡ δ' ἔστιν οὐκ ἄλλο τὶ ἀλλ' ἐξήγησις τοῦ τρόπου τῆς τοῦ παντὸς διοιχήσεως. διὸ καθ' ὅ τι ἂν αἰτοῦ τῆς μνήμης κοινωνήσωμεν ἀληθεύομεν ° ἂ δ' ἂν ἰδιάεωμεν ψευδόμεθα.

•) Sext. pyrrb. byp. l. 3, 230. Wenn er babei den Neu: schen ohne Vernunft nennt, so versteht er unter Meusch offenbar nur den Körper der Meuschen.

•\*) Stob. Serm. 28. 250.

\*\*\*) Theodoret. Vol. 4. p. 984.



# 2. Empedofles.

### §. 38.

Empedokles aus Agrigent in Sicilien blubte nach Diogenes L. \*) etwa um die 84. OL, war also ein juns gerer Zeitgenoffe des Anagagoras. Er lebte als ein angeschener Mann und Freund des Volkes in seiner Bas terstadt, welcher er die Gesetze neu geordnet haben soll. Diogenes sagt, Aristoteles nenne ihn den ersten Lebs rer der Rhetorif und Gorgias sei sein Schüler gewesen, was man auch bei Platon ersteht. Vorzüglich aber scheint er als ein auf pythagoreische Weise phantassiender Arzt gelebt zu haben, der in seinem Gedicht, die Reinigungen (xadaquoi), seinem Schüler verspricht, ihn die Wins be beherrichen und Lodte erwecken zu lehren <sup>1</sup>). So wurs de er sehr bald zum Wundermann und später zum erwähls ten Führer bei vielem dämonischen Aberglauben.

Sonft berichtet Diogenes über fein Leben fehr vers worren, so daß wir weiter nur aus den erhaltenen Bruch= ftucken feiner Gedichte über ihn urtheilen können. Dio= genes schreibt ihm ein ärztliches Gedicht (logos dargexós) von 600 Versen und ein Gedicht Asqd goosws nebst

όρνύμενοι πνοιαίσι καταφθινύθουσιν άρουραν. καλ πάλιν, ην κ° έθέλησθα, παλίντιτα πνιύματ' ἐπά-

Eeus,

θήσεις δ' έξ όμβροιο χελαινοῦ χαίριον αὐχμὸν ἀνθρώποις, θήσεις δὲ χαὶ ἐξ αὐχμοῖο θερείου δεύματα δενδρεόθρεπτα, τὰ τ° ἐν θέρει ἀήσαντα. ἄξεις δ' ἐξ 'Λίδαο χαταφθιμένου μένος ἀνδρός.

<sup>\*) 1. 8, 74.</sup> 

<sup>1)</sup> Sturz. v. 401. παύσεις δ' ἀκαμάτων ἀνέμων μένος, οι τ' ἐπι γαίαν

den Reinigungen von 5000 Versen zu. Aus dem letzteren find uns bedeutende Bruchstücke geblieben, ein großer Theil durch Aristoteles, der es liebt, ihn anzuführen, und der ihn der Schönheit seiner Verse wegen den homerischen genannt haben soll. Aristoteles meint indessen, er sei mehr Natursorscher als Dichter gewesen, und ich möchte hinzuseten, doch noch mehr Dichter als Philosoph, denn das Sanze bleibt ein mythologisches Lehrgedicht. Als Dichter ahmte Empedokles, wie schon im Alterthum gesagt wird und wie deutlich vorliegt, dem Xenophanes und Parmenides nach, seine Weltansicht scheint aber vorherrschender pythagoreisch, auch entlehnt er viel dem Herakleitos.

Mit Sicherheit urtheilen wir nur nach den Bruchftucken feines Gedichtes über ihn. Für die Sammlung diefer Bruchftucke und aller Nachrichten über Empedo fles muffen wir auf Fr. Wilhelm Sturz Empedocles Agrigentinus. Lips. 1805 nebft den Zufätzen des Amadeus Peyron Empedoclis et Parmenidis fragmenta. Lips. 1810 hinweifen.

Dieses Gedicht nun giebt gar keine Anklänge eines dialektisch gedildeten Systems. Allgemeinere Ansichten, welche Spätere ihm zuschreiben, scheinen ihm nur mit will= kührlichen Consequenzen beigelegt zu werden, wie dies z.B. so auffallend ist bei Aristoteles Phys. 1. 8. c. 1., wo er ihn von wechselnden Weltperioden der Ruhe und Bewegung sprechen läßt, während Empedokles nur den Umwandlungen in der Natur die Unwandelbarkeit der Ele= mente entgegengesetzt, und Metaph. 1. 3. c. 4., wo er ihn Sottes mangelhastes Wissen nur nach einer willkühr= lichen Consequenz behaupten läßt.

Empedokles ganzes Naturgemälde ift aus vielen entlehnten Vorstellungsweisen zufammengesett.

1. Das Bild des Ganzen ift pythagoreisch. Um des Mordes (90'ros) willen sind Dåmonen zu Menschengeistern geworden in der Verbannung von den Göttern. Aber dieser Mord ist ganz pythagoreisch jedes sich vergreisen am kebendigen und an geweihten Pflanzen, (Bohnen und Lors beerblätter nennt er.) So wandert der Mensch durch Pflanzen und Thiergestalten, bis er vom Körper befreit wieder zum seligen Gott wird <sup>2</sup>).

Ueber die Ausführung feiner Phantassien von der Seelenwanderung und ob er darauf des Herakleitos ödög ärw xai xaxw angewendet habe, scheint mir nichts zu er= hellen.

2. Gemäß diefer Grundvorstellung scheint er sich ein Bild vom Weltganzen entworfen zu haben, ähnlich dem Platonischen im Phaidros, nahe bei dem entsprechend, welches nachter Philolaos gab. Denn obschon uns

2) Siurz. p. 448 seq. v. 3 seq. έστιν ανάγκης χρημα, θεών ψήφισμα παλαιόν, εὖτέτις ἀμπλαχίησι φόνφ φίλα γυῖα μιήνη δαίμονες, (οί τε μαχραίωνες λελάχαοι βίοιο) τρίς μίν μυρίας ώρας από μαχάρων αλάλησθαι. τη χαλ έγω νύν είμι φυγάς θεόθεν χαι άλητης. νείχει μαινομένω πίσυνος. St. v. 352, ω πόποι, ω δειλόν θνητών γένος, ω δυσάvolbor. οίων έξ έρίδων έκ τε στοναχών έγένεσθε. St. v. 862. ήδη γάρ ποτ' έγω γενόμην χουρός το κό-07 28, θάμνός τ' οίωνός τε, και είν άλι έλλοπος ίχθύς. St. v. 391. δειλοι, πάν δειλοι, πυάμων άπο χείρας έχεσθε. •. 392. χρή τῆς δάφνης τῶν φύλλων ἄπο πάμπαν ἔχεοθαι. St. v. 896. nv 8' anoleipas supa is aldeo ilever ildys, έσσεαι άθάνατος, θεός αμβροτος, ούα έτι θνητός.

Digitized by Google

von seinen aftronomischen Vorstellungen nur weniges aufbehalten ist, so stimmen hierauf einzelne Stellen seiner Verse doch gut zusammen, wie wir unten zeigen wollen. Seine Ansicht ist: hier unten an der Erde herrscht das Uebel, es ist der Verbannungsort der gefallenen Dämonen. Hier unter dem Monde herrscht der Haß vor und vielgestaltige Erzeugungen wechseln schnell zwischen Leben und Lod, während unter der Vorherrschaft der Freundschaft die ewig gleiche Kreisbewegung im opasoos waltet. Die Gegend des Uebels und Hasses ist dem odeards des Philolaos und der opasoos dem xoomos dessellen zu vergleichen.

3. Bestimmt führt Empedofles das pythagoreis sche Seset "gleiches wird nur durch gleiches erkannt" aus: Erde schauen wir an mittelst Erde, das Wasser durch Wasser, mittelst des Nethers den gottlichen Nether, das Feuer durch Feuer, Liebe durch Liebe und den Streit durch erbärmliches Streiten <sup>3</sup>).

4. Ganz ist er darin Pythagoreer, daß er nicht wie die Eleaten von dem Einen sondern vom Gegensatz des Einen und Vielen ausgeht. Dies ist die einzige dialektische Dichtung bei ihm, in der er ganz dem Parmenides nachahmt, wie wir gleich näher betrachten wollen.

5. Die pythagoreische Zahlenlehre scheint er aber gar nicht beachtet zu haben. Darauf weisen einzig die Benennung des reixos àrádartor άπάντη und die der gudia κση μηχός τε πλατός τε hin.

8) Arist. Met. J. 2. c. 4. St. v. 818. γαίη μέν γάς γαζαν όπώπαμεν, ύδατι δ' ύδας, αίθεςι δ' αίθεςα δζον, άτας πυςί πῦς αἰδηλον, στοργή δὲ στοργήν, νεϊκος δέ το νείκει λυγοψ. Auch überhaupt eine Erhebung über die Gültigkeit der simlichen Erkenntniß kommt in seinen Versen gar nicht vor. Bielmehr sagt er in Beziehung auf die Quellen der Bahrheit nur: betrachte alles genau: wie jedes klar wird, weder dem Gesicht mehr vertrauend als dem Gehör, noch dem lauten Gehör mehr als der deutlich sprechenden Junge; noch irgend einem der andern, so vielsach der Weg ist zur Erkenntniß. Theile den Glauben an die Glieder, bedenke, was jedem deutlich wird <sup>4</sup>).

6) In Vergleichung mit den Eleaten finden wir bei ihm in Ruckficht der Beselung der Welt ganz den einfaden unbestimmten eleatischen Hylozoismus und daneben hat er mit Parmenides gemein jene Lehre von der Beltherrschaft der Uphrodite, so daß hier seine und des Parmenides Gedanken schwer zu unterscheiden sind. Dagegen bleibt ihm seine Lehre von den vier Elementen ganz eigen.

Bu diefen Anklängen eleatischer Dichtung gehört schon jener Ausspruch, den er aber auch mit herakleitos gemein hat, daß das Weltall nie entstanden sei: Reiner der Götter erschuf diese Welt, auch keiner der Menschen; immer schon war sie 5). Ferner alle seine Verse von der Gottheit und der Weltbeseelung. Für diese Verse von der Belebung der Welt wiederholt er nur die Sprüche des Xenophanes und Parmenides.

4) St. v. 347. άλλά γάρ άθρει πῶς παλάμη, πη δηλον ξκαστον, μήτε τιν' ὄψιν ἔχων πίστει πλέον, η κατ' ἀχουήν η ἀχοήν ἐρίδουπον, ὑπέρ τρανώματα γλώφοης μήτε τι τῶν ἀλλων ὅπόση πόρος ἐστι νοησαι γυίων πίστιν ἕρυπα, νόει θ' ή δηλον ἕχαστον.

5) St. v. 21. ούτε θεών τις πόσμον έποίης, ούτε τις άνδρων, αλλ ήν aisi.

Digitized by Google

Rach dem Willen des Schiekfals ift alles denkend 6). Alles, wisse, hat Verstand und Theil am Gedanken 7).

Eben so wiederholt er, unabhängig von feinen sechs Principien, des Xenophanes Spruche von der Gottbeit.

Seine Glieder ziert kein menschliches haupt, an feis nem Rücken bewegen sich keine zwei Sprossen, keine Jüße, keine zwei Anice, keine behaarte Scham. Sondern er ist heilige Vernunft und unaussprechlich groß erfüllt er mit seinem Gedanken einzig die Welt, das Ull mit Macht durchdringend <sup>8</sup>).

Niemand kann sich ihm nahen, er ift nicht mit Augen zu sehen, nicht mit Handen zu greifen, welches doch sonft die größte Straße ist, auf der die Menschen Erkenntniß in die Vernunft bekommen <sup>9</sup>).

7. Endlich muffen wir die Dichtung des Empedos fles mit den Lehren des Herakleitos vergleichen, des nen er, wenn er sie schon anders wendet, doch die Phans tassen von der Herrschaft der Freundschaft und des Streis tes über die Welt entlehnt hat und wohl auch die Lehre pon

6) St. v. 860. τηδ' ίότητε τύχης πεφρόνηχεν απαντα.

7) St. v. 861. πάντα γάρ ζοθε φρόνησεν έχευν και νώματος αίσαν.

8) St. v. 295. ούτε γαρ ανδρομέη πεφαλή κατά γυία π<sup>ε</sup>πασται,

ού μέν άπαι νώτων γε δύο χιάδοι άϊσσουσιν, ού πόδες, ού Φόα γούν, ού μέδεα λαχνήεντα. άλλα φρήν ίερή χαι άθεσφατος έπιετο μούνον, φροντίοι χόσμον απαντα χαταϊσοουσα Θοήσι.

9) St. v. 802. ούκ έστιν πελάσασθ', ούδ' όφθαλμοϊσιν έσεικτόν

Digitized by Google

ήμετέςοις, ή χεροί λαβείν ήπες τε μεγίστη πειθούς άνθρώποισιν άμαξιτός εἰς φρένα πίπτει. von der Einheit des Feuers. Sonft mag in Einzelnheiten wie 3. B. da, wo ihm die Lehre von der Weltverbrennung zugeschrieben wird \*), wohl nur fein Rame mit Heras fleitos verwechselt sein.

## §. 89.

Genauer zu folgen haben wir nun den Lehren des Em = pedofles vom Einen und Vielen in Verbindung mit der Lehre von den sechs Principien und dann seiner Lehre vom Sphairos und dem Weltbau.

Aristoteles lobt ihn vorzüglich dafür, daß er nicht nur in den vier Elementen doza's ws ödn sondern in Haß und Liebe auch noch adrias öder f dozi ris xursoss vorz ausgesetzt habe. Aber Empedokles hat hierbei gewiß keine dialektischen Beweggründe gehabt, sondern das Ganze nur dichterisch gefaßt, da er ja selbst für das Eine und Biele keine dialektischen Gründe aussührt. Er sagt nur:

Zweierlei frage ich: wie das Eine erwächst zum Einssein aus Vielem, dann wieder, wie dem Vielen es gez ichieht aus dem Einen zu sein, denn zweisach ist das Entstehen und zweisach das Vergehen alles Sterblichen. Hier loft auf und zerstört die Verbindung von allem, dort wiez der wird zertheilt das aus der Auflösung geschiedene, denn einerseits kommt alles in Eins zusammen durch Freundschaft (902dorns), andrerseits wird alles wieder auseinander getrennt durch den haß des Streites (verwas). So nemlich, lerne, entsteht das Eine aus Vielem und wieder aus dem vergehenden Einen das Viele. So entstehen die Dinge und denen ist nicht beständige Dauer. Was aber durch die Trennung ganz ausgeschieden ist, hört niemals

\*) Sturz p. 237.

Fries Befch, b. Philof. I.



auf, sondern dieses war seit je unverändert im Rielslauf <sup>10</sup>).

Dies bedeutet wohl: Die Elemente bleiben stets unverändert im Kreislauf der Verbindungen und Ausscheidum; gen. Die Lehre geht dann fort:

Entstehen giebt es keinem Sterblichen auch nicht End durch verderblichen Lod, sondern nur Mischung und Wiederauflösung des Gemischten ist, was die sterblichen Menschen Entstehen (géocs) nennen <sup>11</sup>).

Ferner fagt er ganz mit Parmenides: Unmöglich kann aus dem Nichtseienden etwas werden, und daß das Sein vernichtet werde ist unthunlich und unausführbar, denn immer wird bleiben, was auf immer besteht <sup>12</sup>).

 St. v. 34. δίπλ° έρέω. τό τε μέν γάρ ών ηδζήθη μόνον είναι

ἐκ πλεόνων, τοτε δ' αῦ διέφυ πλέον' ἐξ ἐνὸς εἶναι' δοιή δὲ Ονητῶν γένεσις, δοιή δ' ἀπόλειψις. τὴν μὲν γὰς πάντων σύνοδος τίχτει τ' ὅλέχει τε' ή δὲ, πάλιν διαφυομένων, Οςυφθείσα ἀπέπτη. παὶ ταῦτ' ἀλλάσσοντα διαμπερὲς οὐδαμᾶ λήγει, ἄλλοτε μὲν φιλότητι συνεςχόμεν' εἰς ἐν ἅπαντα, ἀλλοτε δ' αὖ δίχ ἕκαστα φοςεύμενα νείχεος ἔχθει. σύτως ἡ μὲν ἐν πλεόνων μεμάθηκε φύεσθαι, ἡ δὲ πάλιν διαφύντος ἑνὸς πλέον' ἐχτελέθουσι τῆ μὲν γίγνονταί τε καὶ οὕ σφισιν ἔμπεδος αἰών' ἡ δὲ διαλάσσοντα διαμπεςὲς οὐδαμᾶ λήγει, ταύτη δ' αἰδυ Κασσιν ἀχίνητα κατὰ κύκλον.

- 11) St. v. 105. φύσιε ουδενός έστιν άπάντων Φνητών, ουδέ τις ουλομένου Θανάτοιο τελευτή, άλλα μόνον μίζις το διάλλαξίς το μιγέντων έστι, φύσις δέ βροτοϊς όνομάζεται άνθρώποισιν.
- St. v. 124. έχ τοῦ μή ὄντος τὶ ἀμήχανον ἐστὶ γψέσθαι καὶ τὸ ὅν ἐξόλλυσθαι ἀνήνυστον καὶ ἄπρηκτον.
   αἰεὶ γὰρ ετήσονται ὅπη χέ τις αἰἀν ἐρείδη.

In der Freundschaft verbindet sich alles Eins zu sein, doch nicht sofort, denn Elemente sind anderswo andere. Der gemischten sterblichen entstehen Myriaden Urten, aber auch vieles bleibt ungemischt, welches der Streit in der Höhe zurückhält. Denn nicht vollkommen besteht das All an den letzten Grenzen des Kreises, sondern in einigen Theiz len bleibt er, andere verläßt er. Um so weiter er aber vorschreitet, so weiter geht die sorssame Freundschaft vollkommen mit unvergänglichem Triebe 13).

Nirgends steht etwas einzeln ( $\lambda i \pi \delta_{v \gamma o \nu}$  oder wie Penton \*) meint  $\lambda i \pi \delta_{v \lambda o \nu}$  unverbunden), sondern jez des ste zweigestaltig ( $\delta i \Delta \mu o \varrho g o \nu$ ), die Sonne ist licht und warm, das Wasser dunkel und kalt, die Erde schwer und fest. So ist im Jorn alles zweigestaltig und getrennt, kommt aber die Freundschaft dazu, so strebt es wieder zuz sammen, denn aus diesen war alles, was ist und sein wird <sup>14</sup>).

13) St. v. 138 seq. Peyron. p. 53. v. 5 seq.
ἐν τῆδ' ήδὲ τὰ πάντα συνέρχεται ἐν μόνον εἶναι οὐκ ἄφορ', ἀλλὰ θέλυμνα αυνιστάμεν' ἄλλοθεν ἄλλα, τῶν δὲ μισγομένων χεῖτ' ἔθνεα μυρία θνητῶν. πολλὰ δ' ἄμικτα κατεστήκεν κεραϊζομένοισιν ἀλλάξ, ὅσο' ἔτι νεῖκος ἔρυκε μετάρσιον. οὐ γὰρ ἀμφαφέως τὸ πῶν ἐξέστηξεν ἐπ' ἔσχατα κύκλου, ἀλλὰ τὰ μὲν τ' ἐνέμιμνε μελέων, τὰ δὲ τ' ἐξεβεβήκεε. ὅσοον δ' aἰἐν ὑπεκπροθέοι, τόσον aἰἐν ἐπϳει ήπιόφρων φιλότης ἀμφαμφῶσ' ἄμβροτος ὅρμη.
\*) p. 43.

14) St. v. 68. αλλ' άγε των δ' δάρων προτέρων έπι μάρτυρα δέρχευ

ει τι και έν προτέροιαι λιπόζυγον έπλετο μόρφη, ήέλιον μέν λαμπρόν όρφν και Φερμόν άπάντη, , αμβροτα δ' όσσα έδειτο και άργέτι δεύεται αύγή, όμβρον δ' έν πάσι δνοφόεντά τε βιγαλέον τε,

13\*

Digitized by Google

196

So beschreibt er die Umwandlung der Dinge durch den Rampf des Haffes und der Liebe und zeichnet gelegentlich noch genauer aus:

Es bildeten sich Arme ohne Schultern, Augentallein ohne Stirne, viele Ungeheuer mit doppeltem Antlitz und Leibern, Stiere mit Menschengessichtern und Menschen mit ftiergehornten Ropfen, auch hermaphroditische Riefen <sup>15</sup>).

Hier nemlich bilden sich durch Liebe alle Glieder in Eins; der Leib erhält in der Bluthe ein vollendetes Leben, anderswo wieder wird durchdrungen von verderblichem Streit jedes getrennt genähert dem Ende des Lebens <sup>16</sup>).

Endlich besingt er die Liebe als Herrscherin Aphrædite Sethospne:

Diefe (nemlich die Freundschaft) sieh im Geiste (und sitze nicht mit staunendem Blicke), welche sterblichen Gliedern eingeboren gehalten wird, und welcher liebes ersins nen und ahnliche Werke vollbringen, die sie Gethofpne benennen und auch Aphrodite. Rein Sterblicher zeigte noch, wie sie durch das All walte, du aber hore auf die untrua-

15) Peyron. v. 28. γυμνοί δ' ἐμπλάζοντο βραχίονες εῦνιδες ῶμων,

όμματά τ' οξ' ἐπλάνατο πενητεύοντα μετώπαν. πολλά μέν ἀμφιπρόσωπα xal ἀμφίστερνα φύεοθαι, βουγενή ἀνδρόπρωρα, τὰ δ' ἔμπαλιν ἐξανατέλλειν ἀνδροφυή βούπρανα · μεμιγμόνα τῆ μέν ὑπ' ἀνδρῶν, τῆ δὲ γυναιποφυή σπιεροϊς ήσχημένα γυίοις.

16) St. v. 221. άλλοτε μέν φιλότητι συνερχόμεν' εἰς ἐν ἄπαντα γυΐα, τὰ σῶμα λέλογχε βίου Φαλέθοντος ἐν ἀχμỹ. άλλοτε δ' αἶτε χαχῆσι διατμηθέντ' ἐρίδεσος, πλάζεται ἅνδυζ' ἕκαστα περὶ ῥηγμῶνι βίοιο.

Digitized by Google

έχ δ' αξης προρέουσο Θέλυμνά το και στερεά γο έν δι χότο διάμορφα χαι άνδιχα πάντα πέλονταο, ούν δ' ξέη έν φιλότητο και άλλήλοιοι ποθεξται, έκ τούτων γάρ πάντ' ήν, δοσα τό έστο χαι έσται.

liche Rede, denn alles diefes ift gleich und von gleichem Urfprung 17).

Jenen (den Alten) war nicht Ares ein Gott, nicht der Kämpf (2000cuds), nicht Zeus der König, nicht Kronos, auch nicht Poseidon, sondern Rypris die Königin 18).

Diese besänftigten sie mit frommen Gaben, mit ge= malten Thieren, wohlriechenden Salben, reiner Myrrhe Opfer und Rauchwert vom Libanon, und auf den Boden gegoffenen Spenden von gelbem Honig. Vom frechen Morde der Stiere wurde der Altar nicht befeuchtet, sondern der größte Abscheu war es den Menschen, Leben zerstören und vom lebendigen zu effen <sup>18</sup>).

So stehen Aphrodite als einigende Freundschaft und Ares als trennender Streit einander entgegen \*).

17) St. v. 52. καὶ φιλότης ἐν τοῖοιν, ἴση μῆκός τε πλάτος τε τὴν οὐ νόψ δέρκευ, μηδ' ὅμμασιν ἦσο τεθηπώς, ῆτις καὶ θνητοῖος νομίζεται ἔμφυτος ἄρθροις, τῆ τε φίλα φρονέουσ' ἰδ' ὅμοιῖα ἔργα τελοῦσι, γηθοσύνην καλέοντες ἐπώνυμον, ἡδ' ἀφροδίτην. τὴν οὕτις μεθ' ἅπασιν ἑλισσομένην δεδάηκε θνητός ἀνήρ. σὐ δ' ἄκουε λόγων οτόλον οὐκ ἀπατηλόν · ταῦτα γὰρ ἶσά τε πάντα καὶ ὅλικα γένναν ἕασοι.

 St. v. 305. οὐδέ τις ἦν χέινοισιν ἄρης θεός, οὐδὲ κυδοιμός,

ούδὲ ζεῦς βασιλεύς, οὐδὲ κρόνος, οὐδὲ ποσειδῶν ἀλλὰ κύπρις βασίλεια. —

τήν οἱ γ' εὐσεβέεσσιν ἀγάλμασιν ἰλάσκοντο, γραπτοῖε δὲ ζώοισι, μύροισι τε δαιδαλεόδμοιε, σμύρνης τ' ἀχρήτου Φυσίαις, λιβάνου τε Φυώδουε ξουθῶν τε σπονδὰς μελιτῶν ῥιπτοῦντεε ἐε οὖδαε. ταύρων δ' ἀχρήτοισι φόνοις οὐ δεύετο βωμός, ἀλλὰ μῦσος τοῦτ' ἔσχεν ἐν ἀνθρώποισι μέγιστον. Φυμόν ἀποϳδραίσαντας ἐἰδμεναι ἡέα γυῖα.

•) Plut. decret. I. c., 8, 29.

Digitized by GOOGLE

Mit haß und Liebe verbindet Empedofles dann die vier Elemente, die nicht in einander übergehen, fondern deren jedes unveränderlich, unverderblich und ewig ift \*), aus deren Mischung aber alle Dinge bestehen. Dies spricht er indeffen nur dichterisch ans, ohne irgend eine physikalische Ausführung. Er fagt:

Merke die vier Wurzeln aller Dinge, Feuer und Baffer und Erde und der Luft unermeßliche Hohe, denn aus diefen besteht, was war, was ist, was sein wird <sup>19</sup>).

Und wieder:

Zweierlei frage ich: wie Eins erwachse aus vielem nur Eins zu sein, und dann wieder, wie Bieles aus Einem werde. Feuer und Waffer und Erde und der Luft unermeßliche Hohe. Auch der verderbliche Streit getrennt von jenen, überall im Gleichgewicht, und dann in ihnen die Liebe gleich an Länge und Breite <sup>20</sup>).

Und nochmals:

Merke die vier Burzeln aller Dinge: Zeus der lichte, dann Here die lebenbringende, dann Aldoneus und Neftis, die Thranen befeuchtet der Sterblichen Antlitz<sup>21</sup>).

20) St. v. 48. δίπλ' έρξω. τότε μέν γάρ εν ηθξήθη μόνον είναι

έκ πλεόνων, τότε δ' αξ διέφυ πλέον έξ ένδε είνας. πῦς, καὶ ὕδως, καὶ γαῖα καὶ ἡέρος ἀπλετον ὕψος, νεῖκός τ' οὐλόμενον δίχα τῶν, ἀτάλαντον ἀπάντη καὶ φελότης ἐν τοῖοεν, ἴση μῆκός τε πλάτος τε.

21) St. v. 26. τέσσαρα τῶν πάντων ῥιζώματα πρῶτον ἄχουε· Ζεὺς ἀργὴς, "Ηρη δὲ φερέσβιος, ήδ' 'Αἰδωνεύς,

<sup>\*)</sup> Avist. de gen. et corr. l. 1. c. 1. l. 2. c. 6.

<sup>19)</sup> St. v. 160. τέσσαρα τῶν πάντων διζώματα πρῶτον ἄκουε, πῦρ, καὶ ὅδωρ, καὶ γαῖαν, ἰδ' αἰθιρος ἄπλετον ὕψος ἐκ γὰρ τῶν, ὅσα τ' ἦν, ὕσα τ' ἔσεεται, ὅστα τ' ἔαεσεν.

#### Endlich:

NI TOO TO READ Sonne und Erde und Simmel und Deer 22)

Belde phylifalifche Ausführung er aber Diefer Lehre von den vier Burgeln aller Dinge gegeben haben mag, wird aus dem überlieferten feines Gedichtes gar nicht flar. Sonft wird vorzüglich angegeben, daß er unter ben Gles menten bas Feuer als bas Gine, alfo ber Liebe vermand= tere, ben brei andern als bem Bielen entgegenfeste \*). Bielleicht bag er dies fur den Gegenfat bes bem Deifos porhetrichend untermorfenen Gebietes bei ber Erde und der Lichtwelt der Philia im Sphairos weiter ausgeführt Sehen wir bann ju, wie feine Borftellungen vom hat. Beltbau bazu ftimmen.

## **6. 41**.

Bir haben gleich anfangs behauptet, bag des Em = pedofles Weltgemalde bem des Philolaos abnlich gemefen fei. Die ber Dfeudoorigenes \*\*) von ihm'er: jablt, die Gegend um uns und unter dem Monde ift voll des Uebels, oben über dem Monde ift der Git der: Rein: heit und des Guten, fo ftend ihm unten um die Erde die Begend, in welcher der Bag vorherricht, oben im ogaagos herricht dagegen die Einheit und Liebe. So allein und nach einer der philolaischen fehr ahnlichen Ansicht kann ich einis ge Stellen in feinen Verfen verfteben. Er fagt:

Νήστίς θ' ή δακούοις τέγγει κρούνωμα βρότειον. τών. δέ συνερχομένων έξ έσχατον ίστατο Νείκος, Νεϊκός τ' οδλόμενον δίχα τῶν ἀτάλαντον ὑπάντη. χαι Φιλίη μετά τοΐσι», ζοη μηχός τε πλάτος τε.

22) Ήλέχτως και χθών τε και ούρανος ήδε θάλασσα:-

\*) Arist, phys. I. 1. c. 4., de gen. et corr. l. 2. c. 8. metaph. l. 1. c. 4. Simpl. in Arist, phys. I. p. 43. A.

•) Philosoph. c. 4.

Digitized by Google

Was kann der unterste Wirbel bestimmter bedeuten, als der Birbel der täglichen Umdrehung der Erde um das Feuer der Mitte, und was der mittelste Wirbel besser als der Wirbel der Sonne, in welchem Aphrodite die Freudes spenderin thront?

Ich ftelle daneben die durch Peyron \*) bei Sims plicius gefundenen Verfe. Erstens nemlich in den unverständlich Worten

Erd' odr' schlow deeleras &xéa yi ist wenigstens die Erde eilig, also in Bewegung begriffen. Die andern Verse aber scheinen nur nach dieser Borauss sezung einen bestimmten Sinn zu geben. Nemlich;

ούτως άρμονίης πυκινώ κρυφώ έστήριχται σφαίρος κυκλοτερής μονίη περιγηθέι αλών.

So ift gestützt auf der geheimen Feste der harmonie der gerundete Sphairos freudig in fredhlicher Rube.

Ich halte diefen verborgemn Git der harmonie für den Altar der Heftia, das Feuer der Mitte, um welches als den festen Mittelpunct sich die ruhende Weltfugel wölldt.

Die berüchtigten andern zwei zwifchen Parmenis des und Empedokles ftreitigen Berfe, welche Sturz las:

άλλ' δγε πάντοθεν ίσος έφυ και πάμπαν απείρων σφαίζος κυκλοτερής κώνη περιηγέι γαίων

23) — દેπει νείκος μέν ένέρτατον ίποτο βένθος δίνης, έν δέ μέση φιλότης στροφάλιγε γένηται.

\*) p. 52.



"Aber es entstand der allseits gleiche und allseits unendliche gerundete Sphairossich frohen Wirbels erfreuend," können diesem zu widersprechen scheinen, indem hier der Sphairos selbst im Wirbel bewegt scheint, aber anstatt der Worte zwirg negenyst haben die Handschriften so verschiedenes, daß wohl auch hier porig negerynder die allein richtige Lebart sein wird.

Mit diefer ganzen Anficht scheint dann vorzüglich zu fimmen eine ausführlichere Stelle, welche wir fast gleich= lautend bei Plutarchos\*), Galenus\*\*) und Sto= baios \*\*\*) lefen, die uns mitten in eine ausführliche Beschreibung von des Empedokles Weltbau hinein führt, doch leider nicht mit feinen eignen Worten und ohne einen ganz klar zusammenhängenden Sinn zu geben. Sto= baios giebt die Stelle so:

Empedofles nimmt zwei Sonnen an, die eine das ursprüngliche Feuer, welches in der andern Halbkugel des zwopos ist, erfüllend die Halbkugel, welche immer dem Abglanz dessenüber steht; die zweite der erscheis nende Abglanz in der andern Halbkugel der mit wärmevermischten Luft erfüllten, welcher Abglanz entsteht von der kreisrunden Erde durch die Zurückwerfung in die krystallähnliche Sonne und mit herumgeführt wird in der Bewes gung des Feurigen. Rurz, die Sonne sei der Abglanz des Fruers bei der Erde +).

•) plac. phil, 2, 20.

\*\*) hist. phil. c. 14. .....

\*\*\*) Ecl. phys. I. 26. p. 580.

†) Εμπεδοκλής δύο μεν ήλίους, τόν μεν ἀρχίτυπον πῦς, ὅν ἐν «ῷ ἐτέςῷ ήμισφαιςίῷ «οῦ κόσμου, ποπληρωκός «ὁ ἡμισφαίςιον, ἀεὶ και ἀντικοῦ «ῷ ἀνταυγεία ἐαυτοῦ τε-«αγμίνον» τόν δὲ φαινόμενον ἀνταύγειαν, ἐν τῷ ὅτέςῷ

Dies gange Bild erinnert, wie Boch \*) icon bemerkte, gang an Philolaos Beltgemalde mit der Bor: stellung vom Zeuer der Mitte und der glasähnlichen Sons ne, die uns deffen Wiederschein giebt. Go hier die letten Worte, daß die Sonne ein Abglan; von dem Feuer bei der Erde, von dem Urfeuer fei; fo deutet ferner die Salbtugel, welche immer dem Abglanz des urfprünglichen Feuers gegenüber bleibt, auf die Vorstellung von der Gegenerde als der andern Salfte der Erdfugel hin. Aber naher darf man dem Bild nicht treten. Bas foll das bedeuten, daß die eine Salfte der Welt mit Feuer, die andere mit marmer Luft erfullt fei? Das foll das Urfeuer fur Bewegungen machen, welche den zuruckgeworfenen Sonnenschein mit fich fuhren? Mir icheint der Berichterstatter, von dem unfre Beugen die Worte entlehnten, den Empedo: fles felbft nicht recht verstanden zu haben, daher auch das "furz zu fagen" womit er schließt. Und die Urfach Diefes Nichtverstehens wird die dunkle Andeutung gewefen fein, mit der Empedofles nur auf die jungere pytha= goreische Weltansicht auf das Feuer der Mitte und den lufterfüllten Raum zwischen der Erde und dem Monde hingewiefen hat. Fur diefe Duntelheit feiner Lehre vom Licht fpricht auch die Art, wie Ariftoteles ihn fagen laft, bas Sonnenlicht gelange erft dazwischen, ehe es zum Auge oder an die Erde komme \*\*). War da vielleicht nur von der strahlenden Bewegung des Lichtes die Rede?

ήμισφαιρίų, τῷ τοῦ ἀέρος τοῦ Θερμομιγοῦς πεπληρομένψ, ἀπὸ κυκλοτεροῦς τῆς γῆς κατ' ἀνάκλασιν γιγνομένην εἰς τὸν ἥλιον κρυσταλλοειδῆ συμπεριελκυμένην τῆ κινήσει τοῦ πυρίνου. ὡς δὲ βραχέως εἰρῆσθαι συντεμόντα, ἀνταύγειαν είναι τοῦ περὶ τὴν γῆν πυρὸς τὸς ἥλιον. •) Comm. altera de Plat. syst. coel. glob. p. 20.

\*\*) de sensu. c. 6. 'Eunedonling ongen aqueveiadas noorepou

Digitized by Google

Diefer unferer Meinung laffen fich aber gar manche andere Angaben entgegenfeten. 3ch beruchfichtige querft, daß Ariftoteles und feine Commentatoren bestimmt er= jahlen, Empedofles habe behauptet, daß die Erde ruhe. Dieje Angaben indeffen, meine ich, fur mich menden au fonnen. Die andern fprechen nur dem nach, mas Ariftstes de coelo l. 2. c. 13. und L. 3. c. 2. fagt. Aber in Der erften Stelle hat Ariftoteles wohl den Empedofles migverstanden. Aristoteles fagt: bas fur, daß die Erde ruhe, giebt Empedofles die Urfac an, durch die Schwungbewegung des himmels im Rreife und die arbftere Geschwindiakeit diefer Bewegung werde die Bewegung der Erde gehindert, wie das Wasser im Das Baffer im Becher kommt nemlich, wenn Becher. der Becher im Rreife umgeschwungen wird, oft tiefer als das Erz, fallt aber boch nicht, obgleich es feiner natur nach fchwer ift, aus derfelben Urfach \*).

Aristoteles oder wenigstens Simplicius \*\*) nach ihm, versteht hier den Empedokles so, als ob durch den Umschwung des Himmels die Erde in der Mitte ruhend gehalten werde, aber dazu paßt die Vergleiz, chung des Kunststücks mit dem umgeschwungenen Becher voll Wasser gar nicht. Wenn das Wasser nicht mit um:

> τὸ ἀπὸ τοῦ ἡλίου φῶς εἰς τὸ μεταξὺ, πρὶν πρὸς τὴν ὄψιν, ἢ ἐπί τὴν γῆν, und noch undeutlicher de anima l. 2. c. 6.

\*) de Coelo l. 2. c. 13. ότι δε μένει (ή γή), ζητούσι την αίτίαν και λίγωνσιν, — ώσπες Έμπεδοκλής, την του οδρανού φοράν κύκλω περιθέουσαν και θάττον φερομένην, την τής γής φοράν κωλύειν, καθάπες το έν τοϊς κυάθοις ύδως. και γάς τούτο, κύκλω του κυάθου φερομέναυ, πολλάμις κάτω του χαλκού γινόμενον όμως ου φέρεται κάτω, πεφυκός φέρεσθαι, διά την αυτήν αλτίαν.

\*\*) Sturz. p. \$18 seq. Simpl. ad Ar. de Coelo I, 2. c. 13.

geschwungen wird, so wird es auch nicht am fallen verhindert. So meint denn auch Empedokles, die Erde kann nicht fallen, weil sie dem Umschwung des Himmels folgt, der sie durch seine Geschwindigkeit oben erhält. Dies stimmt wieder damit zusammen, daß Emped okles den Umschwung der Erde um das Feuer der Mitte vorausset, er mag aber dergleichen mur so geheimnisvoll ange deutet haben, daß er von den Alten nie bestimmt dafür anerkannt worden.

Doch unstrer ganzen aftronomischen Deutung dieser Lehren des Empedokles stehen viele Berichte jüngerer Berichterstatter lentgegen, rücksichtlich derer aber schon Brucker warnt, daß hier den Angaben der Neoplatoniz ker wenig zu trauen sei. So ließen das phantastische mancher von Empedokles Dichtungen und die Zaubersprüche in den Reinigungen ihn zum Vormann wählen bei den späteren Freunden der Dämonenlehre, wie schon Plutarchos. Hier zeigt Sturz das ungegründete. Denn die weiblichen Dämonen, welche Empedokles an zwei Stellen aufführt, sind sehr einfache pythagoreische Geaensäte ohne geheimere mystische Bedeutung.

An der einen Stelle heißt es: Dort (wahrscheinlich in dem Aufenthaltsort der gefallenen Dämonen) waren die Irdische und die weitzusschauende sonneschende, der blutige Streit und die liebliche Einigkeit, die Schönheit und die Häßlichkeit, die Geschwindigkeit und die Langsamkeit, die geliebte Wahrheit und die schwarze Ungewißheit <sup>24</sup>).

24) St. v. 11. ένθ' ήσαν Χθονίη το και 'Ηλιόκη ταναώπι, Λήρίε θ' αίματόσοσα και 'Αρμονίη θομορώπις, Καλλιοτώ τ' Λίοχρή το, Θόωσά το Δηναιή το, Νημερτής τ' δρόσοσα μελάγκαρπός τ' Ασάφεια.

Digitized by Google.

#### Und bas andere mal:

Ensstehen und Bergehen, Einschlafen und Erwachen, die unbekränzte Jugend und die Erfahrenheit reich an Kräns zen, Unbesonnenheit und Weisheit, Reden und Schweis gen <sup>25</sup>). Dies für sich weist auf keine Dämonenlehre.

Serner nennt ihn Aristoteles \*) unter denen, wels de die Welt theils als in Ruhe, theils als in Bewegung begriffen annehmen, und Simplicius malt dies zu wechselnden Weltperioden der Ruhe unter der Herrschaft der Freundschaft \*\*) und der Bewegung unter der Herrs ichaft des Streites aus. Das Ganze beruht aber nur darauf, daß ihm Aristoteles aus den Bersen:

τῆ μὲν γίγνονταί τε καὶ οὖ σφισιν ἐμπεδος αἰών ϳ δὲ διαλλάσσοντα διαμπερὲς οὐδαμά λήγει

ταύτη δ' αιέν ξώσσιν αχίνητα χατά χύχλον .

die Meinung zuschreibt, daß die Welt bald durch die einis gende Freundschaft, bald durch den trennenden Streit bes wegt werde, in Zwischenzeiten aber ruhe. Allein dieses kann ich nicht in den Worten finden, sondern Diogenes laertes \*\*\*) scheint mir hier den Empedokles richtis ger zu fassen, indem er diese Stelle auf die Unveränders lickeit der Elemente und der ganzen Weltordnung bezieht. Die Verse doch:

Was nun entsteht hat keine ewige Dauer, was aber ganz ausgeschieden ist, hört niemals auf, sondern dieses ist immer unverändert im Areislauf.

25) St. v. 15, Φυσώ τε Φθιμίνη τε, και Εύναίη και Έγερσις,
Καινώ τ' ἀστεμφής τε πολυστέφανός τε Μεγιστώ,
και Φορίη Ζοφίη τε, και 'Ομφαίη -\*) Phys. l. 8. c. 1.
\*) Peyron. p. 52.
\*\*) 1. 8, 76. Empedokles spricht hier wie an andern Stellen von der ewigen Dauer der Weltordnung durch die Unveränderlichkleit der Clemente und den Kreislauf der Veränderungen.

Endlich neuere befonders Proflos, Simplicius, Joannes Philoponos \*) erzählen, daß Empedo: fies den opaloos und den xóopos unterschieden habe, fo daß beide aus den vier Elementen bestehen, im owaroos aber die qulia, im zoopos ro veixos vorherrsche. Diefen Unterfchied deuten fie bann fo, daß ber Sphairos der zoouos vontos, der xóouos in bestimmter Bedeutung aber xoopos alogno's fei, der Sphairos urbildlich (nagadenyparixws), der Rosmos nachbildlich (einovixws) bestehe, doch jeder in der Zeit unentstanden fei. Indeffen fest Simplicius hinzu, dies habe Empedofles nur rathfelhaft (alury parwdws) nach der Weise der Pytha: goreer gelehrt. Hieraus werden wir wohl abnehmen können, daß Empedofles einen Theil der Belt unter der Berrichaft der Liebe Sphairos und einen andern unter der Berrschaft des Baffes Rosmos genannt habe (wiewohl die lettere Bedeutung von zóopos in den uns gebliebenen Bersen nicht vorkommt), die Beziehung auf den platonis ichen ober neoplatonischen Unterschied von noouos romos und adogntos als urbildlich und nachbifdlich ift hingegen offenbar, wie Bruder icon erfannt, hinzugebracht nach der Weise jener Reoplatonifer, welche fo gern ihre Dhantasien den Alten unterschieben.

Aus diesem ist wohl klar, daß ihm der Sphairos der obere Theil der Weltkugel, das Gebiet der Gestirne war, welches immer ist unverändert im Kreise und darüber hin-

Digitized by Google

\*) Sturz, p. 278 seq.

aus der unendniche überweltliche Ort, in welchem die Bles mente in uranfänalicher Unausgeschiedenheit blieben \*), abilits dem Olympos bei Philolaos und dem zauberhaften überhimmlifchen Gebiet des Ariftoteles. Dies fem Sphairos feste er dann entgegen die niederen Beaens den um die Erde als den Ort der Beränderungen, des Uns So nennt er den Sphairos aemachs und des Uebels. Bott und den Uranos den hochken Gott \*\*), verliert fich aber bei der Ausführung diefes Gedankens in einen gang nechanischen Beltbau. Et icheint der Erfinder ber mit Parmenides Rronen verwandten frpftallenen des -Spharen, an denen die Gestirne befestigt find. Der Uras nos ift ihm das negiéxor das allumfaffende und besteht in einer festen Sphare, auch der Rrystallos genannt, welche aus Nether zusammengeronnen ift \*\*\*). Un diefem Arpftals los ftehen die Firfternt, unter ihm die Planeten +): Sons ne und Mond bestehen ebenfalls krystallabnlich aus aeronnenen Mether.

Diefe Vorfwllung scheint nur eine Folge von feiner Phantafie über die Entwickelung ber Elemente 17). Wie Anag im and ros und Anagagoras scheint er hier von einem ersten Justand der gleichmäßigen Verdindung aller Elemente auszugehen. Buerst schied sich der Nether aus,

- †) Sturz. p. 385.
- ++) Sturz. 307. 321. Plut. plac. 2, 6, 11. Euseb. pracp. ev. 15, 37. 42, Steb. ecl. pbys. 24. p. 500. Galen. hist. phil. 12.

<sup>\*)</sup> płac. phil. 1, 5. 'Βμπεδοχλής κόσμον μέν ένα, οὐ μέντοε τὸ πῶν εἶναι τὸν κόσμον, ἀλλὰ ὀλίγον τι τοῦ παντὸς μέgos τὸ δὲ λοιπὸν ἀρχήν εἶναι. Sturz. p. 276.

<sup>\*•)</sup> Ar. metaph. l. 3. c. 4. Cicero somn. Scip. 4. Simpl. ad Ar. de anima 1. fol. 18, 6. Sturz. p. 287.

<sup>\*\*\*)</sup> Sturz. p. 321.

eine Verbindung von Feuer und Luft, welche erstarrte und so den Arystall der Gestirne bildet, der Aether, der alles im Areise zusammengepreßt halt \*). Jum zweiten scheidet sich dann das Feuer aus, unter diesem die Erde, aus welcher das Waffer hervorquikt, aus dem die Luft aufdampft \*\*).

Daraus könnte sich dann endlich das ganze Bild etwa in folgendem geben. Die krystallene Sphåre des Aethers ums schließt eysörmig \*\*\*) die ganze Welt mit ihren Licht= und Luft=Hälften. Im Süden ist die Welt ganz mit Licht ers füllt, im Norden mit wärmegemischter Luft. Das Licht strahlt um das Rund der Erdkugel und trifft die Sonne, welche dadurch den Norden erhellt. Zwischen den Weus dekreisen keitgehalten bestimmt die Sonne die Grenze des zoomos, und die dem Andrang der Sonne weichende Luft neigt, wie bei Anagagoras, die Bären so, daß der Norden gehoben, der Süden niedergedrückt wird +).

Außer diefem wird das Gedicht gar viele besondere physikalische Schilderungen enthalten haben, von denen wir noch einige lefen, wie 3. B. die Beschreibung der Sonnenfinsterniß

(ber Mond) halt den Glanz (ber Sonne) ab, fteht von oben her über der Erde und verfinftert so viel von der Erde, als des glanzenden Mondes Breite erfüllt ++).

Ferner

Digitized by Google

++) Sturz. v. 174. — άποσμούασε δέ.οί αύγας ίστ' ἐπ' αἶαν καθύπερθεν, άποσκιφωσε δέ γαίης τόσοον, δοσον μήνης γλανκώπιδος ἕπλετο εὖρος,

 <sup>•)</sup> ήδ' αἰδής σφίγγων πεςὶ κύκλον ἄπαντα. St. v. 168.
 ••) Euseb. l. l. 15, 37.

Stob. Ed. phys. 27. p. 566. τὸ μῶψ καραπλησίως τὸν χόσμον κείσθαι.

<sup>†)</sup> Sturz. p. 816.

Ferner enthielt es vieles der Naturgeschichte gehören; de, und besonders werden diese Schilderungen auch den menschlichen Organismus betroffen haben, wie wir noch die Beschreibung: des Spieles der Luft mit dem Blut lesen \*), und wie wir besonders aus Platons Anspielungen sehen, nach denen Gorgias diese Lehren des Em= pe doffes weiter lehrte. Hier in Beziehung auf die Wirtsamteit der Sinneswertzeuge, in welche durch feine Gestäße Einströmungen erfolgen, durch die das Organ die Aussuchungen aus den Gegenständen aufnimmt.

In diese Schiftberungen aber näher Confequenz einer wissenschaftlichen Ansicht bringen zu wollen, wäre wohl ein zweckloses Unternehmen, da alles nur in zerstreuten Bildern des Gedichtes gegeben ist, wie Aristoteles schon gelegenstich bemerkt \*\*). Offenbar ist das Gedicht des Lucretius Carus in der Art der Ausführung vielfach Nachahmung des Empedokles, die Vergleichung mit diesen (z. B. Buch 5. Vers 612 und ferner) wird am anschaulichsten vergegenwärtigen, wie hier so oft nur Dichtung gitt und nicht Naturlehre.

3. Leufippos und Demofricos.

6. 42

15 1 .

So wenig genau wir aus reicheren Ueberlieferungen über die Lehren des Empedokles haben berichten konnen, so sicher bleibt doch bei weit ärmeren Nachrichten unstre Ansicht von den Lehren des Leukippos und De= mokritos. Denn hier ist eine Ansicht zum erstenmal

\*) Sturz. v. 249 - 273. \*\*) Meteorol. l. 2. c. 3.

Fries Befch. b. Philof. I.

Digitized by Google

•entwickelt, welche von so klarer einseitiger mathematischer Auffassung ist, daß ihre Confequenzen aus den leifesten An= deutungen leicht errathen werden können, die Ansicht aber felbst in ihrer einfachen Grundgestalt immer fast unver= ändert hat stehen bleiben mussen, so wie Leukippos sie fand, Demokritos sie entwickelte, Epikuros sie fek= ftellte und die neueren Physiker sie wiederholten.

Bon des Leufippos (Acéximnoc) Leben wiffen wir nichts mit Gicherheit au fagen, als daß Demofritos fein Schuler war. Die meisten fagen, wie Simplis cius \*), er fei aus Milet, ferner war er ein Schuler ber Eteaten, mahricheinlich des Parmenides, weswegen man ihn und Demokritos ohne viel Bedeutung die innaeren Eleaten genannt hat. Seine Bluthe mag um die 70. Olympiade fallen. Offenbar führte ihn die eleatische Lehre zu der eignen neuen Richtung, welche er ber phylichen Betrachtung der Griechen gab. Er fakt die Belt nur nach räumsichen Berhaltniffen und fest dabei an die Stelle des Eleatischen Ginen, ftetigen Gangen unperanderlichen Seienden die Ginfachheit des unverans derlichen Sein. So hob fich die Stetigkeit auf und das Banze zorfiel in Die Bielheit der Atome (azouor, individuum). Das äropor oder adialgeror wird hier das nicht ftetige, einfache, wogegen das adiaigeror und auspès bei den Eleaten nur die Ungertrenntheit des ftetigen Diefem Gedanken folgt Leufippos Ganzen bedeutete. in mathematischer Anschaulichkeit, weswegen es wenig der Mube lohnt, nach feinen Dialektischen Grunden genquer ju fragen, rucffichtlich welcher die Ueberlieferer leicht fo viel von ihren eigenen hinzugethan haben. Tragen wir nemlich den idealen Sat, daß alles zusammengesete aus ein-

<sup>\*)</sup> in Ar. phys. c. 7.

fachen Theilen bestehen muffe, in der Anschaumg der Raumwelt ein, so werden wir nothwendig zu der Fiction dieser kleinsten untheilbaren Körperchen im Raume, den Atomen geführt, und damit ist die ganze Grundlage dieser Vorstellungsart gegeben. Leukippos führt sie auf die einfachste Weise aus. Die Elemente ( $\sigma roczesa$ ) sind das Volle ( $\pi \lambda \tilde{s} \varrho e_{5}$ ) und das Leere (xevov), beide sind uns endlich. Mit eleatischer Vergleichung nannte er dann das Volle ro öv, das Leere ro und öv, doch sei das öv nicht mehr als das und öv \*).

Leeres nemlich muß fein, weil fonst entweder die Bewegung und die verschiedenen Grade der Dichtigkeit unmöglich wären, oder falls mehreres in einander zu fein vermöchte, auch das Größte vom Kleinsten aufgenommen werden könnte, welches er nach dem Vorurtheil der absoluten Undurchdringlichkeit für unmöglich hielt \*\*).

Des vollen lette Bestandtheile sind die körperlichen Utome (oreosa äropus), welche ihrer Kleinheit wegen nicht wahrnehmbar sind. Diese sind unveränderlich (anassi), alle von einer Natur (geore adrör struc plar), benn nur das gleiche könne auf das gleiche wirken, aber von unendzi lich vielerlei Gestalten \*\*\*).

Dies ist der Grundgedanke, von dem Leukippos nur die ersten Anwendungen machte. Die Elemente unterschied er nicht nach der Gestalt der Atome, nur das Feuer ausgenommen, welches aus den kugelformigen bestehen

\*) Arist. met. l. l. c. 4. οὐθἐν μαλλον το ὅν τοῦ μή ὄντος είναι φασιν.

- \*\*) Arist. de gen. et corr. l. 1. c. 8. phys. l. 4, c. 8,
- \*\*\*) Arist. de gen. et corr. l. 1. c. 8.

14 \*

Digitized by Google

follte. Luft und Waffer unterfchied er nach der Geoße der Atome \*).

So fest er die Ursachen der Nerschiedenheit der Diage in die Sestait (svomos) \*\*), in die Stellung oder Ords nung (diadieri) und in die lage (rgami, Isais) der Nor me. Die (room) aber hat zwei Arten, die mit Imischens räumen (dia raö xeroö) und die in der Berührung (dia ris ägens). So ist das Entstehen durch Mengung und Islams menschlingung (sérxeros, suumlönn und negeinlezus) das Bergehen durch Ausscheidung (diaxeros), das Anders, werden (dladiewors) durch Ordnung und Lage der Atome zu erklären \*\*\*), versteht sich alles vermittelst der Bewes gung der Atome. Diese Bewegung der Atome scheint Leus kt p os nur schlechthin vorausgesetz zu haben, man sieht aus dem Ueberlieferten nicht näher, wie er sich ihre Gez fese dachte.

Nur läßt ihn Diogenes Laertes 7) die Entste hung der Welt aus diesen Bewegungen der Atome erklåren. Er soll der Sonne den höchsten Kreis gegeben hes ben, darunter die andern Gestirne, zunächst an der Erde der Mond, in der Mitte bewegt sich die Erde, indem sie sich im Kreise undreht, und soll paukenförmig sein (szöpus adzös zupstavoerdes. Wie und warum dieses, wird nicht gesagt.). Zur Erklärung des Ganzen aber heißt es: Unzählige Welten (xospor) entstehen aus den Atomen und werden in diese wieder aufgelöst 1), so daß Entstehung.

\*\*\* ) Ar. de gen. et corr. l. 1. c. 1. 2. 8.

†) lib. 9. 30-83.



<sup>\*)</sup> Arist. de Coelo 1. 3. c. 4.

<sup>\*\*)</sup> Beshalb Demokritos die Atome auch idlas genannt zu haben scheint. Plut. adv. Col. p. 1111.

κόσμους δε έχ τούτων απείρους είναι, και διαλύεσθαι είξ ταύτα. Ι. c. 81.

Bachsthum, Abnahme und Bergehen der Welt einer ge= wiffen Nothwendigkeit folgen, die er nicht nächer be= frümmt<sup>2</sup>).

Und für die Entstehung eines xoopos heißt es dann weiter : viele allgestaltige Rorper bewegen fich aus dem un= endlichen in durchfreugenden Bahnen (xar' anorouny) in das große Leere und bilben im Jufammendrang einen gro= fen Wirbel, aus welchem in Kreisbewegungen bas gleiche zum aleichen kommt. Die leichten werden nach außen ge= trieben, die fcweren ballen fich in der Mitte des Birbets zusammen, und bilden ein erstes fugelformiges Banges, welches fich burch den Umfchwung im Birbel mit einer Auf Diefe Beife entsteht die Erde, und Saut umgiebt. burch die Saute ein zusammengesettes Gebaude. Anfanas ift dieses naß, trocknet aber durch die Ausscheidung der leichten Atome aus, welche oBen die Geftirne bilden, die lich burch bie Geschwindigkeit ber Bewegung entjunden. Diefe Beschreibung ift fast nicht zu verstehen, wenn man nicht an Anarimandros Phantafien zuruck denkt, die hier wiederholt werden.

So ift hier die Licht- und Feuerwelt gebaut, in welcher, Feuer, Licht und Warme herrschen, weil die runden Atome die beweglichsten sind. Dazu kommt dann noch die Phantasie, daß diese Feueratome zugleich die der Seele und des Lebens sind \*), womit sich diese Atomenlehre dann ganz der gewöhnlichen Feuerlehre verbinden läßt. So läßt Stobaios sogar schon den Leukippos hera= kleitische Vortellungen außern, die adapten fei ihm

 είναι δὲ ῶσπερ γενέσεις κόσμου, οῦτω κάι ἀὐξήσεις, και φθίσεις και φθοράς κατά κινα ἀνάγκην, ἡν ὅποία ἐστίν οὐ θιασάφεῖ.

\*) Arist. de anima l. 1. c. 2.

Digitized by Google

с. p

sipaquérn, nichts geschehe umsonst (obder zonna pairne para yivverau), sondern maira ex dorov re xad in denirare \*). Ja sogar die Vorstellung von der Weltverbrennung giebt er ihm \*\*), sie liegt auch sehr nahe bei dem eben angesühr= ten Bild von der Weltentstehung bei Diogenes. Dem ersten widerspricht indessen Stobaios \*\*\*) selbst wieder, indem er sagt: Leukippos aber und Demokritos nehmen keines von diesen beiden an (nemlich daß die Welt belebt und von der Vorsehung beherrscht sei), sondern sie lassen sie durch eine vernunstlose Natur aus den Utomen bestehen fl. Vielleicht aber sind doch das erste Leukip = pos Worte, das andere nur eine Folgerung, die Sto= baios macht.

### §. 43.

Demokritos, der so oft mit feinem Lehrer Leus kippos zugleich genannt wird, bildete dessen Lehre weis ter aus. Er war aus Abdera in Makedonien; bei der Berschiedenheit der Angaben läßt sich sein Zeitalter nur etwa so bestimmen, daß er nach seiner eigenen Angabe 40 Jahre junger als Anaragoras und ein älterer Zeitges nosse des Sokrates war, geboren um die 70. bis 72. Olympiade. Er erreichte ein hohes Miter von gegen huns dert Jahren und starb in feiner Baterstadt. Schon in seis ner Jugend lernte er im Gefolge des Xerres Magter kennen, später lebte er viel auf Reisen durch Griechenland,

- \*) Ecl. phys. I. p. 160.
  - ••) l. c. p. 416.
  - \*\*\*) Ecl. phys. I. p. 442.
- †) Λεύκιππος δλ και Δημόκριτος ούδετέρα τούταν (sc. ἕμψυχον τον κόσμον και πρόνοια διοικουμένον) φήσει δὲ άλόγφ ἐκ τῶν ἀτόμων συνεστώτα.

::

16100

1 B

1111

nach Negypten, Vorderassen, und fammelte bei ausgezeichneten Zglenten einen großen Reichthum an Kenntnissen, der ihn etwas eitel gemacht zu haben scheint. Biel genaueres is bei dem fabelhaften der Erzählungen nicht festzustellen. Er beschäftigte sich mit allen Theilen der Philosophie, war dabei Natursorscher, Nrzt und Anatom. Er hat sehr viel geschrieben, worunter vorzüglich ein großes Werk uéras duxoopos und ein Werk wegd zwosses genannt werden, jedoch schreibt The ophra stos ein Werk uéras duixoopos schon dem Leukippos zu. Das erstere las er in seiner Baterstadt öffentlich vor und wurde dafür so gut bezahlt, daß es ihm den großen Auswand seiner Reisen ersetze.

Bir haben jurift jujusehen, wie er des Leukip pos-Physik fortbildete und damn was er fur die praktische Phislosophie gethan hat. Haben aber dafur auch nur wenige zerftreute Anführungen feiner Meinungen und Bruchstude von ihm, welche am vollständigten gesammelt sind in Demokritos physische und ethische Fragmen= te, gesammelt von Stephanus und vervolls ständigt von Orelli (opusc. graec. sententiosa I. pag. Pl. sen.).

1. Bei der Grundlehre von den Atomen werden meist beide mit einander genähnt, Demis fritos weitere Ausführungen scheinen nicht erheblich.

Ur ist o telte & fagt, daß er gefolgert habe, weil die Beit unentstanden 56 muffen auch die Atome, das Leere und die Berdegung infner (dei), unendlich (äneiga) und ohne Anfang, (ägen) gewesen sein 3. Er tadelt aber das letztere, weil aus dem immergewesensein nicht folge, daß ein Ding keinen höheren Grund (dogh) habe, warum

(did ri) es fei. Ein undermal \*) lobt er ben Demofris tos, daß er richtig behauptet habe, thun und leiden finde nur zwischen ähnlichem ftatt. Rerner lakt er ihn Die Atome nach ihrer Große fchwerer annehmen \*\*), was aber in Leuffpos Rosmogonie auch ichon vorausges fest scheint. Quch ihm find die Atome alle von gleichet Natur \*\*\*), und auch feine Beftimmung der Grundbes griffe der Beibegung bringt eigentlich nichts neues. 7m Busammentreffen den widersteht ein Atom dem andern, dies giebt die avretronta, aus welcher nulpos (Erfcuts terung, Schwingung) entfteht, ber fich unter ben Atomen mittheilt und fo dinge (Birbel, Kreisbewegung) hervors bringt. Diele discussion und dien neund er dann die Roths wendiakeit und das Gefen der Matur +).

ŕ

Bull to Mark

1 1 1 1 1 1 1

Linuthitie

530 .

Digitized by Google

2. Nachdem er nun noch wie jener von vielen entstez henden und vergehenden Kösmen phantasirt hat, auch die

1 1 1 1 4

3.5

\*) de gen. et corr. 1, 1. U. 2. \*\*) l. l. c. 8.

\*\*\*) Ar ift ote les fagt (phys. l. S. c. 4.): Δημόπριτος de σάθθε aropp, eff. exégeu ylasodas sar mairen, all' öμωt avro ro nouvo ouua anarren eoren agri, neresbes nara re μόζια na σηματε διαφέρου. Dieles nouvo ouua ift ges wiß der gleiche Stoff in allen Atomen. Buvor fagt Ar is no te las an berfelben Stelle 1. ösot 8° anesou nouvo ar rou ouverenten, o d' en rus nagenias rur ang μάτων τη πορήσεο Austrigens nal Ασμόποιτοι ο phi in this toobl'en verdeten, wie diele in der Deribring ficts ge Ramnerfüllung durch die Atomie mit der Lebre bom

†) Plutarch. de plac. phil. l. 1. c. 26. Stob. ecl. phys. L. p. 394. 348. Diog. L. l. 9, 45. Sext. Emp. adv. math. IX. §. 113.

fugelförmigen Utome als die am vollfommensten bewegs lichen (adialosta eduivatorata) ju denen des Feuers, bet Barme, der Seele (wurd) und bes biefer gleichgesetten Beiftes (rovs) erhoben hat \*), fo verbreitete er von der Erfahrung geführt feine Betrachtungen über die ganze Ras tur, und ging gang in bas Einzelne ber Raturaefchichte ein, wofür Uriftoteles bei Gelegenheit des Bahnemechs feins ber Saugthiere bemerft \*\*) ,daß Dem of ritos auch hier nicht nach Zwechbegriffen, fondern nur nach Daturge= fegen die Erflarungen gebe, (Anuóxortos de to ob Ereza dyeis λέγειν, πάντα ανάγει είς ανάγκην οίς χρηται ή φύσις, סדים שבי דסוסטידסור, סי שיוי מאל ציבאה דוייסה סיסו) wie es begreiflich der atomistischen Lehre angemeffen ift. Dies mag aber wohl nur fur die Maturlehre und Raturgefchich= te gelten, im Bangen feiner Lehre fcheint er bem nicht treu geblieben ju fein, fondern da, mo bie runden Atome ihm in die Welt des Geiftes hinuber gehalfen haben, fpricht er ethifc und religids eine ganz andere Oprache.

3. So wie er nemlich mit den kugelformigen Atomen in die Welt des Erdens sich hinüber gefuhrt hat, erklarere die Seele für die dewögende Kraft in der Natur, und das Leben in der Matter ffo weit verbreitet, als wigend nuch Barme eindelichtigt Dabei giedt ihm Netfooretes \*\*\*\* nun fchild, Baß er wirft und vous gleichstedentend wur als Bewegungstraft, und dahrer ben Beift nicht als ein Eiz kenntnisvermögen denke (od di zofirat rof vor, wie dusch uns eine Confequent, die ihm Urift vieles einschiebt, mir swei Sonsteuns, die ihm Urift verles einschiebt, mir fchent die Phymitaste des Demotertos gerade den um-

\*) 'Arist, de anima 1. 1. 2.

gekehrten Weg ju gehen, indem er meint durch die runs den Atome sich in die Welt des Geistes hinüber gefunden zu haben. So zeigt es seine Lehre vom Denken und seine Ethik. Aber freitich softeht diese seine Weltansicht nur in inconfequenten Phantasien, da wir gleich sehen werden, wie er nur in der Atomenwelt Wahrheit findet.

Bir kommen zunächft auf feine Lehren vom Empfinden und Denken, welche den Anfang jener materialistischen Pfychologie machen, deren Tauschungen in der Wiffenschaft so lange stehen geblieben sind. Von allen Gegenständen fließen gewisse ihnen ähnliche Bilder (etdudo) aus, welche dann in die Seele einströmen mässen, wenn wir sie erkennen sollen. Dies wird für das Sehen auf das Wasfer des Auges, für das Hören auf die Luft, für den Gejchmack auf die Gestalt der Atome bezogen. Die durch diefe Bilder erregten Bewegungen dauern in der Seele fort, daher die Erinnerungen, die Einbildungen, die Träume\*).

wicht Unabhängiger von diefer Bilderlehre findet sich feine Erhre von den Bahrheit fehr klap- Pegreiflich ift ihm die Bahrheit felbstaurg in der Welt der Atome and nicht in der Erscheinung der sinnlichen Baschaffenheiten, daher setz er ver Erscheinung der letzteren als einer hundeln, (sworch) Butenntniß die wahre (runoch) der Atomenwelt entgegen. Bie Sert off. ) harte im em frites hob die Bedeus

formation on both (ad b) office of a providence

"IM Arist. de sensade. 4. de dir. pas somn. von2. .....

"1) Seit. Emp. edul math, VII. 18511 Utjudzorve 82, 620 pile

μηδέν φαίνεοθαι κατ' άλήθειαν άλλά μόνον χατά δόξαν. άληθές δε εν τοῖς οὖοιν ὑπάρχειν τὸ ἀτόμους είναι ταῖ το κενόν. νόμω γὰς, φησί, γλικώ κ**εί κόμω παχρ**όν, νόμω θερμόν, νόμω ψυχρόν, νόμω χροίη! κτίη δε άτομα και τὸ κενόν.

218

Digitized by Google

tung der Erscheinungen in der Empfindung auf, er ließ fie nicht der Wahrheit nach, sondern nur als Meinung gelten, und feste das Wahre in den Dingen nur in die Atome und das Leere. Er fagte, nur der Meinung nach ift etwas fuß, bitter, warm, falt, Sarbe; wahrhaft nur Atom und das Leere. So fest er das drig und das roung geltende gegen einander. hieraus verstehen wir auch, wie er über bas Dichtwiffen der Menfchen ju flagen hatte, benn wer schaut die Atome? Wahrhaft, fagt er, miffen wir nichts, die Wahrheit ift in der Liefe 2). Damit ftimmt denn auch, (wahricheinlich ohne den Runftausdruct zoirigeor,) was Sertos 3) den Diotimos von ihm fagen laßt, er habe drei Rriterien der Dahrheit: Die Ericheinung fur die duitle Ertenntniß, den Berftand fur bas Rachdenken, die Empfindung für Deigung und Abneigung angenommen.

4. Mit Demokritos Lehre von den Feueratomen ware eine Ansicht, von der Gottheit als Beltfeele febr wohl vereinbar. Go läßt ihn denn auch Plut archos \*) einmal fagen: der Geist fei Gott im fugelförmigen Feuer, der Seele der Welt (vagv rov Jedr die Angelörmigen Feuer, der Seele der Welt (vagv rov Jedr die Angelörmigen riv rov zoouw wozin). Uber außerdem find die Erzähllungen von feiner Gotteslehre febr mangelhaft. Die meis ften erwähnen nur feinen ftrengen Matualismus. Dier war es für feine Schöft wichtig gegen den Abergiou-

 1. 1. 136. Diog. L. 1. 9, 72. stan de ovder idues it er futw rag n aligera.
 3) Sext. I. I. 140. The utr war adminut maralinunger a gai-

5. 1 1.

11 -10 -110

Si ha

3) Sext. I. I. 140. της μέν σών άδηλων κας αλήψερης τα φαιτίμενα (το κριτήριον), ώς φηρίν 'Αναξαγόρας, ον άπε τούτω Δημόχριτος έπαινει'. ζητήσεως δε την έννδιαν περί παντός γάρ, ώ παϊ, μία άρχη το είδεναι περί ύσου έστι ή ζήτησις. " αίρέσεως δε και φυγής τα πάθη.
\*) decret. phil. I. 1. c. 7. ben zu sprechen. So tadelt er die gemeine Meinung, welche die Naturerscheinungen unmittelbar von dem Willen der Götter ableitet, und erklärt den Ursprung des Aber= glaubens an Götter sehr richtig aus der Unwissenheit, wel= che die Naturerscheinungen, und befonders die Zurcht erres genden, höhren Mächten zuschreidt \*).

Aber in anderer Weise lehrt er einen wahren Glauben an Gott. Weichen Wenschen, fagt er, erheben die Hände zu dem, welchen die Griechen jetzt Luft nennen, und fagen: Zeus verkundet alles, er weiß alles, alles giebt er und nimmt er, er ist der König des All 1). Er scheint also der Wahrheit nach den Luftkreis, wohl den feurigen der Gestirne für die Sottheit zu halten. Ferner: die Gotz ter geben sonst und jetzt den Menschen alles Sute; das Bose und Schadliche aber weder sonst noch jetzt; denn dies zies hen sich die Menschen durch ihre Blindheit und Unwissenhen sich die Menschen durch ihre Blindheit und Unwissen-

and Bu diesem aber kommt eine dritte Lehre, die mit der ersten in Widerspruch steht, und wozu thn neben den Phank tassen der Idolenlehre der Glaube an Divination und andel re damonische Wirkungen verführt zu haben schemt; nem

bon teles. Could be felt meaners and the met

This Serf. adv. math. IX. 194. 1998 Hand Supp. Phys. 199

<sup>11</sup>D / 5/8η 88, ώξ εἰπτίτ, ἐπ<sup>\*</sup> αὐγκε δ μημδαρίηος εἰναι τιπἰς ολίγους γράφει τῶν ἀνθρώπων, οἱ δὲ ἀναχείναντες τὰς χείρας ἐνταῦθα, öγ νῦν ἀξρα μαλίομεν ρί Ἐξληνες πάντα Ζεῦς μυθέεται καὶ πάντ öυτος οἰθε, καὶ βιδρΐ, καὶ ἀφαιρίεται, καὶ βασιλεύς οῦτος τῶν κάντων Clemens Ακτ. Stibing. 9: 509. Or. p: 150; 1.1.

2) Οι θεοί τοις ανθρώποιος διδούος ταγάθα πάντα και πάλαι και νύν, πλην φτόδα κακά και βλαβερά και άνωφελέα. Τάδε δ "δό κάλαι, ούτε νύν θεοί άνθρώποισε δωρέονται, άλλ αθτόι τοίςδεοι αμπελάζουσι δια νού τυφλότητα και άγνωμοσύνην. Stob. Ect. 1, 2, c. 9.

lich eine Lehre von Gespenstern bald wohlthatigen, bald fchadlichen, welche in Menschen abnlichen Bildern erscheis nen, wie die Bilder als Ausfluffe aus den Dingen, durch welche wir vermittelft der Sinne ertennen. Diefe Bilder hat er aber nicht Gotter genannt. Er fagt nemlich, ge= wiffe Bilder nahern fich den Menschen, theils wohlthatige, theils bosartige, deswegen bittet er, daß ihm gute Bilder ju theil werden mogen. Diefe Bilder feien groß und ubers groß, schwer vergänglich, aber nicht unvergänglich; sie geben den Menschen sichtbare und horbare Borzeichen der Bon Diefen Erscheinungen vermutheten die 21= Rufunft. ten, daß fie Gott feien und daß es außer diefen feinen Gott von unverganglicher Matur gebe 1). Diefe feine Damonenlehre ftand ihm gewiß neben und unter ber Got= teslehre, und erft Epifuros hat diefes einfeitiger auss gebildet, indem er nur diefe Jole als hohere Geifter ans nahm und die Idee von einer Gottheit als Weltfeele gar nicht mit aufnahm.

5. Das meiste, welches uns von Demokrites aufbehalten ift, besteht in ethischen Gnomen, welche Stephanus und Drelli größtentheils aus Stos baios und den Eklogen des Antonius und Magis mus gesammelt haben \*). Es find darunter febr fcone.

 Δημόχριτος δε εξδωλά τονά φηρίν έμπελάζουν τοϊς άνθρώποις. και τούτων τα μέν είγαι άναθοποια, τα δε καιοποιά. Ένθεν και εύχεται εύλόγων τυχεϊν είδώλων είναι δε ταύτα μεγάλα τε και ύπερμεγέθη και δύσφθαρτα μέν ούκ άφθαρτα δέ προσημαίνειν δε τα μέλλοντα τοϊς άνθρώποις Θεωρούμενα και φωνάς άφιέντα. όθεν τούτων αύτων φαντασίαν λαβόντες οι παλαιοί ύπενόησαν είναι θεόν, μηδενός άλλου παρά ταύτα όντος Θεού, τού άφθαρτον φύσιν έχοντος. Sent. Emp. udv. math. 1. 9. 19. 42.

\*) Orelli I. I. T. I. p. 19-131.

3. B: Gott ähnlich halte der Mensch das recht thun, wenn es nicht um Lohn geschieht, die Wohlthätigkeit und die Liebe zur Wahrheit.

Gottes wurdig wirst du, wenn du nichts ihm unwurdiges thust.

Die allein sind Gottes Freunde, deren Feind das Uns recht thun.

Sich felbst überwinden lft der größte und beste Sieg; sich aber felbst unterliegen, ist das schändlichste und häßs lichste 1).

Demokritos hat also viel ethisches geschrieben, besonders wird ein Werk ederred negd dredoundas, wohl auch mit dem Litel xégas Auadseius, genannt, in welchem er nicht nur Gnomen zusammengestellt, sondern wohl eine wissenschaftliche Ansicht der ganzen Ethik unter dem Princip der Seelenruhe gegeben hat. So sagt Diogenes Laertes; er setzte das höchste Sut in das Wohlgemuthsein, welches er auch: Sei wohl auf, nannte, und nicht für einerlei mit dem Vergnügen hielt, sondern worin die Seele ruhig und in froher Ruhe lebt, von keiner Furcht erschuttert und von keinem Aberglauben oder anderer Se-

Orelli 125. Θεού άξιόν σε ποιήσει το μηδέν άνάξιον αύτου πράττειν.

Orelli 32. μούνοι θεοφίλεες, όσοις έχθρον το άδιχίειν.

Orelli 183. το νεπάν αυτόν έπυτον πασών νεπών πρώτη παι άριστη το δε ήττασθαι αυτόν ύφ' έπυτου, αίσχιστόν τε παι πάπιστον.

Orelli 135. Θεφ σμοιον έχει ό άνθρωπος το εύποιετν, σταν το εύποιετν μη χαπηλεύεται, και το εύεργετετν χαδ άληθεύειν.

muthsbewegung <sup>1</sup>). Wojn er dann Unerschrockenheit und in dieser Seelenruhe (dragaziar xad draußtar) forderte, und dafür denn besonders zur Befreiung von Aberglauben und von der Furcht vor Bestrasung nach dem Tode die Rede ausführte.

#### 4. Unaragoras.

#### §. 44.

Anaragoras (Aružuyógus), aus Klazomenå, der Sohn des Begesibulos, fammte aus einer reichen und angesehenen Familie. Nach Bergleichung der Anga= ben, die nicht leicht in Uebereinstimmung zu bringen find, mag er Dlymp. 70 geboren, und 72 Jahre alt gestorben fein. Er jog fich von den Geschäften juruck und trat feine Buter den Berwandten ab, weil ihm die Erforschung der Natur und die Betrachtung des himmels das höchfte, fchien. 218 man ihm vorwarf, daß er fein Baterland veraeffe, antwortete er auf den himmel zeigend: D nein, ich denke gar fehr an mein Baterland \*)! Die er fich bils dete, ift nicht genau ju bestimmen. Oft wurde er des Unarimenes Schuler genannt, bas fann aber der Beit= rechnung nach schwerlich richtig fein. Diese Sage entstand wohl nur, weil fein Dame unter den jonischen Philosos phen auf jenen folgt. Uriftoteles fagt einmal \*\*), bag

 τόλος δὲ είναι τψν εὐθυμίαν, εὐ τψν αὐτὴν οὖσαν τῷ, ἡδονῷ, ὡς ἕνωοι παραχούσαντες ἐξεδίξαντο, ἀλλά καθ' ἡν γαληνῶς καὶ εὐσταθῶς ἡ ψυχὴ διάγει, ὑπὸ μηθενὸς ταραττομένη φόβου, ἡ δεισιδαιμονίας, ἡ ἄλλου τινὸς πάθους. καλεῖ δ' αὐτὴν καὶ sὖστῶν, καὶ πολλοῖς ἔλλοις ὀνόμαοιν. Diog. L. 1.9, 45. Or. 114. 123. Cie. de fin. 1.5, 29. Wendt ju Tennem. G. δ. Φβίί. 1. Aufí. 2. S. 362 f.
 \*) Diog. L. 1. 2, 7. Aristh. Eth. Eud. 1. 1. c. 5.

\*\*) Metaph. l. 1. c. 3.

hermotimos fein Mitburger bes Anaragoras beften Gedanken vom weltordnenden voüg vor ihm gehabt Aber von hermotimos als Efftatifer haben habe. wir nur fabelhafte Sagen, und von einem Berhaltnift defs felben zu Anaragoras gar feine Renntniß. Bon Ana: ragoras miffen wir nur, daß er etwa 45 Jahre alt nach Athen aing, und dort zu lehren anfing. Derifles wurs be fein Freund und Schuler, auch Euripides und Thufpbides waren feine Schuler, und mancher andre ausaezeichnete Mann zu Athen. Erft fpat zeigte er fich als Schriftfteller, indem er ein Wert in Profa negt guoswy heraus: Dies aber regte den Unwillen ber Priefter und Optiaab. maten gegen ihn auf, er wurde in Uthen der Berachtung der Religion beschuldigt und angeklagt. nur unter dem Soupe des Perifles icheint er entfommen ju fein. Er floh nach Lampfakus, wo er wahrscheinlich noch drei Sah= re als ein angefehener Mann lebte und dann ftarb, und wo fpater zu'feinem Andenten jahrlich bie Rnaben ein Reft feierten \*).

Bas wir von seiner Lehre wissen, betrifft nur die Phyfit, die er wohl auch allein bearbeitet haben mag, aber auch davon bestigen wir fast nur zufällige meist polemische Anführungen des Aristoteles mit den dazu gegebenen Eltaten des Sim p'licius. Was sich von ihm fand, ist gesammelt und beurtheilt von Eduard Schaubach in Anaxagorae Clazomenii fragmenta. Lipsiae 1827. Es ift schabe, daß wir die Ausführung feiner Lehre nicht fennen, denn mit Recht nennt ihn Sextus Empiricus gvorzwiraror, und Diogenes Laertes lobt die schöne und großartige Schreibart seines Wertes (aufriguenna ideus xui peradogooins heunsvor). Er ift einer der ardbis

\*) Diog. L. l. 2, 14.

größten Denker, deffen Grundansicht selbst noch späten Geschlechtern geistig überlegen blieb. Er wird sich wohl auch besonders durch mathematische Kenntnisse ausgezeiche net haben, da Vitruvius (8, 11.) ihn unter den ers sten nennt, welche für die Schaubühne über Perspective schrieben, und Plutarchos (de Exil. sin.) erzählt, er habe im Gefängniß über die Ausmessung des Kreises gez schrieben. Drei große Gedanken sind sein eigen, 1) die kehre von den Homoiomerien, 2) die Idee der über die Masse erhabenen und von ihr unabhängigen weltordnenden Versislaufes.

1. Scinen Grundgedanken spricht Diogenes Laer= tes <sup>1</sup>) aus: alle Dinge waren zugleich, dann kam die Bernunft und ordnete sie, und Aristoteles <sup>2</sup>): alles war zugleich ruhend die unbegrenzte Zeit hindurch, da brachte die Vernunst die Bewegung hervor und die Aus= scheidungen.

Dieses zugleich gegebene All der Dinge, fagt er <sup>3</sup>), sei unendlich nach Menge und Kleinheit. Denn auch das kleine war unendlich. Und in allem zugleich seinen war der Kleinheit wegen nichts deutlich. Alles war in Luft

- Diog. L. l. 2, 6. πάντα χρήματα ην όμοῦ, εἶτα νοῦς ἐλ-Φών αὐτὰ δεεκόσμησε.
- Arist. phys. l. 8. c. 1. ύμοῦ πάντων ἄντων καὶ ήρεμούντων τὸν ἄπειρον χρόνον, κίνησιν ἐμποιήσαι τὸν νοῦν καὶ διαχρῦναι.
- 3) Simpl. in phys. Ar. p. 33. b. δμοῦ πάντα χοήματα ἦν. ἄπειρα καὶ πλῆθος καὶ σμιχρότητα. καὶ γὰρ τὸ σμικρὸν ἄπειρον ἦν. καὶ πάντων ὁμοῦ ἐόντων οὐδὲν ἐνδηλον ἦν ὑπὸ σμικρότητος. πάντα γὰρ ἀήρ τε καὶ αἰδήρ κατείχεν, ἀμφότερα ἄπειρα ἔοντα. ταῦτα γὰρ μέγιστα ἔνεστιν ἐν τοῖσι σύμπασε καὶ πλήθει καὶ μογέθει.

Fries Gefch, b. Philof. I.

und Aether enthalten, welche beide unendlich waren. Denn diese find am meisten in allem nach Menge und Broße.

Aus diefem Ganzen läst er nun die Weltbildung, in der nichts entsteht, nichts vergeht, nur durch die Ausscheidung (duáxquors) und Verbindung (orsyxquors) erfolgen \*). Bei den Phantassen über diese Ausscheidungen führt ihn besonders der Gedanke an die unendliche Theils barkeit der Materie. Er sagt \*): denn sowohl vom kleis nen giebt es nicht ein kleinstes, sondern nur immer kleineres (denn das Seiende ist nicht, ohne zu sein), als auch vom großen giebt es immer größeres, und eben so ist Vielheit im kleinen. Für sich ist jedes groß und klein. Denn wenn alles in allem und aus allem alles ausgeschieden wird, so muß auch aus dem scheinbar kleinsten ein noch kleineres ausgeschieden werden, und auch das scheinbar größte muß ausaelchieden seinem noch größteren.

Und demgemäß führt er dann aus: Luft und Aether find ausgeschieden aus dem umfaffenden des vielen, das Umfaffende ift aber unendlich der Menge nach 5).

:..

<sup>\*)</sup> Ghaubach fr. 22. Simpl. p. 34. b.

<sup>4)</sup> Simpl. l. l. p. 35. a. ούτε γαρ τοῦ σμιχροῦ γέ ἰστι τόγε ἐλάχιστον ἀλλ' ἐλασσον ἀεί· τὸ γὰρ ἐὸν οὐκ ἔστι τὸ μὴ οὐκ εἶναι, ἀλλά καὶ τοῦ μεγάλου ἀεί ἰστι μεῖζον, καὶ ἔσον ἐστὶ τῷ σμιχρῷ πλῆθος. πρὸς ἑωῦτὸ δὲ ἕκαστόν ἰστι καὶ μέγα καὶ σμιχρόν. εἰ γὰρ πῶν ἐν παντὶ, καὶ πῶν ἐκ παντὸς ἐχχρίνεται, καὶ ἀπὸ τοῦ ἐλαχίστου δοκέοντος ἐκχριθήσεταὶ τι ἕλατταν ἐκείνου, καὶ τὸ μέγιστον δοχίον ἀπό τινος ἐζεκρίθη ἑωῦτοῦ μείζονος.

<sup>-5),</sup> Simpl. 1. 1 p. 38. b. χαι ό άτο το χαι ό αιθής άποχείνεται άπο τοῦ πολλοῦ τοῦ περίδχοντος χαι τό γε περιέχον απειρόν έστι τό πληθος.

Da diefes nun so beschaffen war, muß es scheinen, daß in allem verbundenen vieles und allartiges enthalten fein muß, und von allen Dingen die Sauten, welche allar= tige Gestalten haben und Farben und Beschaffenheiten 6).

— Nuch Menschen sind darin zusammengebildet und andere Thiere, welche Leben haben, und diese Menschen haben Städte, in denen sie zusammenwohnen und Geräthschaften, wie bei uns, und Sonne, Mond und alles andere giebt es ihnen wie uns, und die Erde läßt ihnen vieles allartiges wachsen, dessen sie ju ihrem Hausbedarf ndthig haben. Dies sage ich so, daß die Ausscheidungen sich nicht nur bei uns ergeben, sondern auch andere anderwärts 7).

Vor der Ausscheidung aber war alles entgegengesette naß und trocken, kalt und warm, hell und dunkel mit ein= ander verbunden, so daß nichts zu unterscheiden war \*).

An ar ag or as scheint also in diesem ursprünglichen "zugleich aller Dinge" die Samen nicht nur aller entgegengesetzten Beschaffenheiten, sondern anch aller Gestaltun-

6) codem I. τουτέων δὲ ούτως ἐχόντων χοή δοχέειν ἕν είναι πολλά τε χαι παντοΐα ἐν πᾶσι τοΐσι συγχρινομένοισι, χαι οπέρματα πάντων χρημάτων, και ἰδίας παντοίας ἔχοντα, και χροιάς και ήδανάς.

7) Jm genauen Bujanmenhang mit bem vorigen giebt Sims plicus diefes: av θρώπους το συμπαγήρας, και τ'άλλα ζώα, όσα ψυχήν έχες, και τοῖσί γε αν θρώπουσιν είναι και πόλιας συνφυημένας και έργα κατεσκουασμένα, ώσπερ παρ' ήμιν, και ήέλιον το αυτοΐοιν είναι και σελήνην και τ'άλλα, ώσπερ παρ' ήμιν, και τήν γήν αυτοΐος φύειν πολλέ το και παντυΐα, ών έκεινος τα άνήμστα συνενικκάμεναι, είς τής οίκησιν χρέοντας. ταῦτα μάν ρυν μος λέλεκται, ότι ούκ αν παρ' ήμιν αποχριθείη, άλλα και άλλη.

\*) Schaubach fr. 6. Simpl. eod. l.

15 \*

gen bis ins unendlich kleine verbunden gehalten zu haben, und fo fetzte er das All der Dinge aus unendlich kleinen Bestandtheilen zusammen, welche nach Simplicius er felbst, jedenfalls die folgenden ihm sehr passend die gleich: artigen Theile, die Homoiomerken (duotousoff ortoczesa, duotouségesae) nannten, als die allartigen unveränderlis chen Grundbestandtheile der Körper, aus deren Mischung und Ausscheidung alles körperliche werde.

Darin hat er richtig die Unveränderlichkeit der Masse anerkannt, wie Leukippos und Demokritos, aber besser als jene zugleich die chemische Verschiedenartigkeit der Stoffe, worin selbst die größten Denker der folgenden Zeiten ihn nicht verstanden haben.

Sehen wir indeffen hier von feiner mechanischen Art der Ausführung der Lehre ab, fo ift darin noch nichts ihm aanz eigenes, fondern er wiederholt die Lehre des Anas rimandros. Seine Welt der homoiomerien ift gang das änsigar bes Angrimandros und die gange Forts fetung Diefer Lehre bleibt bei thm. Unaragoras fagt mit ihm, es giebt fein Entftehen und tein Bergehen, fon= dern nur Mischung und Ausscheidung. Da aber nur das gleichartige auf das gleichartige wirken tann, fo verbinden fich in der Bewegung die gleichartigen Theile, fo entsteht Gold aus Goldtheilchen, Blut aus Bluttheilchen, und Rleifch, Rnochen n. f. w. in gleicher Weise. Dann fest Anaragoras Diefe Betrachtung aber noch weiter fort als iener. Da nun doch alles mit jedem in Berbindung fommt, fo tann feine Ausscheidung vollftandia werden, fondern jedes hat von allem noch Sheile in fich fer narri παντός μοζοα ένεστι) \*). Diesen Gedanken verfolat er

•) Simpl. I. c. p. 35. a.

228

fogar bialettifch, wie Aufdoteles \*) ihn fagen läßt: es fei jedesmal etwas zwifchen zwei Gegenfaten (elrac rd μεταξύ της αντιφάσεως), 3. B. alles weiß enthalte einen theil fcwarz. Bie Anaragones einmal anfährt: Schnee fei weiß und dash aur gefronnas BBaffer, Waffer aber fei schwarz (wohl nach der Farbe des in der Liefe ruhenden Gees, in welchem fich weber ber himmel noch and bas Ufer fpiegelt, und durch beffen Wellen auch tein Brund gefehen wird). Diefes in feiner Anficht fo einfach begründete fcheint mir auch allein feine Peußerungen über. die Undollftandigkeit der finnlichen Erkuntuig und ben Berth der gedachten bestimmt zu haben \*\*). Wer vers mag die ganze Zusammensetzung eines Dinges aus den homoiomerien ju erkennen? Ariftoteles ichiebt ihm in der genannten Stelle weiter wohl nur ihm fremde Folges rungen unter. 4. 1

2. Anarimandros ließ fein äneigor sich selbst zum negeszor werden, und die Bewegung der Ansscheis dungen hervorbringen. Anaragoras hingegen fordert zur Ruhe der gemischten Stoffe eine erste Ursach der Be= wegungen und diese, sagt er, ist der Geist (voöc). So ist diese Idee von der weltordnenden, außerweltlichen, un= körperlichen, höchsten Bernunft ihm im Alterthum allge= mein anerkannt. Platon und Aristoteles folgten ihm.

Anagagoras ist nemlich der erste, der sich von dem hylozoismus frei macht, den Geist (Gott fagt er nicht) als unkörperlich bestimmt, und von jedem Element unterscheidet. So giebt er der Bernunft beides, die Er-

- •) Metaph. l. 4. (3.) c. 7.
- \*\*) Sext. adv. math. VII, §. 90. 91. Pyrrh. hypot. 1. §. 83.

## kenntniß und die Bewegung der Belt 1). Sie ift die alls durchdringende (dua navra kar \*)) nur thatige ohne Leis den (anaths).

Um besten ift diefer fein Gedanke von ihm in dem - : achten Fragment bei Schaubach ausgesprochen: Jedes andere hat einen Theil von allem, aber die Bernunft ift unendlich und felbftftandig und vermischt fich mit teinem Dinge, fondern fie allein ruht nur auf fich. Bare bas nicht, follte fie fich mit einem mischen, fo mußte fie ja als lem beigemischt fin, da alles einen Theil von jedem hat. Die Mifchungen aber hindern fie, daß fie uber tein Ding auf gleiche Beise Gewalt hat, ob fie gleich allein nur auf fich felbft ruht. Sie ift das leichtefte und reinfte von allen Dingen, befist bie ganze Renntniß von allem und vermag das größefte. Was Leben (wury) hat, mehr oder weniger; das ift alles in ihrer Gewalt. Und die Rreisbewegung des All beherricht die Bernunft, fie brachte fie hervor von Be= ginn ber. 3m fleinen lief fie die Birbel beginnen und breitete fie dann weiter und weiter aus. Und das gemisch= te, das ausgeschiedene und das abgeschiedene kennt die Bernunft. Und was werden will, was war, was jest ift, was fein wird, das alles ordnete die Bernunft ; auch den Rreiss lauf, der nun die Sterne, die Sonne, den Mond, die Luft, den Aether, diefe ausgeschiedenen, fuhrt. Diefer Kreislauf aber macht ausscheiden und scheidet aus vom bunnen das dichte, vom kalten das warme, vom dunkeln das helle, vom feuchten das trockne. Denn vieles hat viele Theile. Aber nichts kann gang aus dem andern aus=

\*) Platon im Kratylos.

230

Digitized by Google

( '

Arist. de anima l. 1. c. 2. ἀποδίδωσο δ' ἄμφω τη αὐτη ἄρχη τὸ δὲ γινώσκειν καὶ τὸ κινεῖν λέγων νοῦν κινήσεο τὸ πῶν.

geschieden werden, als nur die Vernunft. Die Vernunft aber ist überall sich gleich, die größere wie die fleinere. Sonst aber ist keines dem andern gleich. Sondern wovon das meiste inbegriffen ist, das ist und war ein jedes am Deutlichsten <sup>1</sup>).

Der rovs also herrscht, alles erkennend, über die wurd und in der Kreisbewegung. Nur die ursprüngliche

1) Simpl. l. c. p. 85. b. 85. a., b. 67. a. 38., a. rd wir akla παντός μοίραν έχει, νόος δέ έστιν άπειρον και αύτοκρα-דוב דמו עלעומדמו סילבייו צטקעמדנ, מאלמ עסטייסי משדם בס έωϋτοῦ ἐστίν. Εἰ μή γὰς ἐφ' ἑωϋτοῦ ἦν, ἀλλά τεψ ἐμέperto ally, perciper ar ambrear zerfadator, a intμικτό τεψ. 'Εν παντί γάρ παντός μοΐρα ένεετιν, φσπερ έν τοΐοι πρόσθεν μοι λέλεκται. Καλ έκώλνεν αυτόν τά συμμεμιγμένα, ώστε μηδενός χρήματος πρατέξιν όμοίως, ώς και μούνον έόντα έφ' έωθτου. "Βοτι γάρ λεπτότατον δέ πάντων χρημάτων και καθαρώτατον, και γνώμην γε περί παντός πάσαν ίσχει, χαι ίσχύει μέγιστος. "Οσα τε ψυχήν έχει, χαί τα μέζω, χαι τα έλάσσω, πάντων νούς πρατέει. Καί της περίχωρήσιος της συμπάσης νόρε έχράτησεν, ώστε περιχωρήσαι την άρχην. Καλ πρωτον άπό του ομικρού ήρξατο περιχωρήσαι, Επειτε πλείον περιεχώρεε καί περιχωρήσει έπι πλέον. Και τά συμμισγόμενά το nal ἀποκρινόμενα xal διακρινόμενα, πάντα ζγμο γόνο. Καὶ ὁϫοῖα ἔμελλεν ἔσεσθαι, xal ὁϫοῖα ἦr, xal ἄσσα νῦν έστι, χαὶ ὁχοῖα ἔσται, πάντα διεχόσμησε νόος· καὶ τήν περιγώρησιν ταύτην, ήν νύν περιγωρίει τά τε άστρα, xal o theos, xal of soling, xal o dopp, xal o aitopp, οί αποκρινόμενοι. Η δε περιχώρησις αθτή εποίησεν άποκρίνεσθαι, και άποκρίνεται άπό τε τοῦ άραίου τρ πυχνόν, και από του ψυχρου τό θερμόν και από του ζοφερού το λαμπρόν χαι άπό του διερού το ξηρόν. Μοίραι δέ πολλαι πολλών είσι. Παντάπασι δέ ούδεν αποκρίνεται έτερον από του έτέρου, πλήν κού. Νόσε δε πας όμοιός έστι, και ό μέζων και ό ελάσσων. "Ετεcor de ouder earir oucor oudert ereps. All ores πλείστα ένι, ταύτα ένδηλότατα έν έχαστόν έστι και ήν.

Mischung der Hamolomerien sest seiner Thätigkeit Schranken. Hier giebt ihm Arift oteles und andere nach dies sem schnich, daß et manchmal voüs und wurd gleichstelle, anderemal unterschelde ohne Klarheit. Ich finde aber nur, daß er, wie Arift oteles eben auch, nicht weiter ers klart, wie der voüs bewege ober herrsche, auch nicht wie Kreisbewegung und Leben gegen einander stehen. Uber er fagt nicht, die wurd sei voüs, sondern nur der voüs herrsche in ihr. So gestert dann zum Reich des voüs alles Leben, (auch den Pflanzen giebt er Empfindung und Luft) und alle Kreisbewegung.

.... 8. Die Borftellung von Diefer Kreisbewegung führt er nun aus anfangs ganz wie Anarimandros und Leutippos. Als der Birbel um fich gegriffen hatte, das gleichartige verbindend und bas ungleichartige fondernt, fenkte fich das dunkle, kalte, feuchte, dicke, fchwere in die Mitte, das lichte, warme, trockne, lockere, leichte ftieg in bie Bohe des Nethers \*). Aus der Luft ichlagt fich das Baffer nieder, aus dem Baffer die Erde, aus der Erde durch Kälte die Steine \*\*). So bildet sich in der Mitte die Erde, daruber das Baffer, daruber ang (der Luftfreis), darüber alorg (nach Ariftoteles Auss legung der Reuerkreis). Aber dann fahrt er in eigenthumlicher Weise fort: dann riß der Schwung der Rreis: bewegung schwere Maffen los, und fuhrte sie in feinen Rreislaufen durch Luft und Mether. So bewegen fich Sonne und Sterne im Nether eraluhend. Der Mond aber ift der Erde ahnlich, hat Berge, Menschen und Städte wie fie,

\*) fragm. 19. \*\*) fragm. 20.

Von da leitete 'er die Betrachtung weiter in die Naturlehre. Er bedachte die Einwirkung der Sonne auf Tageszeiten, Jahreszeiten, Wechsel der Witterung; er suchte Rometen, Sternschnuppen, Meteorsteine, Milchstraße zu erklären; eben so Regen, Schnee, Hagel, die Entstehung der Pflanzen u. s. w.

Doch bleibt dies alles unendlich unvollkommen, da er felbst aftronomisch nicht viel von der Beobachtung ausgeht. Es ist fast nur der tägtiche Umschwung der Himmelskugel und zum Theil die Erscheinung des Mondes und der Finsternisse richtig gefaßt. Von der Sonnenbahn scheint er keine klare Vorstellung gefaßt zu haben, er läßt sie durch den Schwung gegen die Pole hinauf und dann durch den Luftdruck wieder zurück treiben, indem er die Bewegung nach dem Nequator und die nach der Ekliptik nicht zu sondern scheint.

Die meiften fagen, er habe die Gestalt der Erde flach (*nlateiav*) oder paukenformig angenommen. Dies kann aber ein Migverständnig von dem fein, mas Ariftote= les de Coelo 1. 2. c. 13. fagt. hier heißt es nemlich, wie wir icon bei Anarimenes bemerten mußten, die Erde werde, wegen ihrer Breite; Die die Luft nicht aus= weichen laffe, von der unteren Luft getragen, wie das Baffer in der Rlepfodra; aber gleich nachher fagt Uri= ftoteles weiter, dies gelte auch, wegen ihrer Große, wenn man die Erde kugelformig voraussetze. Nun ift es nicht wohl begreiflich wie jemand, der die Entstehung aus ber Wirbelbewegung annimmt, der Erde eine andere als Indeffen ift es freilich un= die Rugelgestalt geben könne. verfennbar, daß Anaragoras die Richtung der Schwe= re nicht nach dem Mittelpunkt der Erde nimmt, sondern in einer absoluten Richtung für das Weltall vom Scheitelpunkt zum Aukpunkt. Dies folat aus diefer Lehre vom

ţ

Ruhen der Erde auf der untern Luft und vielleicht auch aus der Vorstellung, Anfangs seien die Sterne um den Scheitelpunkt gekreiset, nachher aber hätte sich ihre Be= wegung gegen Mittag (nach unten) geneigt, und ihren je= zigen Stand angenommen, wenn diese Angabe nach dem, was ich oben (§. 19.) erwähnt habe, nicht auf einem Miß= verständniß beruht.

4. Aber wie unvollkommen diefe Ausführungen auch waren, fo unterwarf er boch den gangen Dechfel der Er= scheinungen in der Welt der Bewegungen nothwendigen Raturgeseten. Er erkannte das Recht des Naturalismus frei von aller Mythologie, und im Gegenfatz gegen allen aftrologischen Aberglauben. Eben diefes, daß er den Blit ber Sand des Zeus entwand, brachte ihm in Uthen die Er suchte sich zwar mit ber Mythologie zu Berfolauna. verständigen, indem er die homerischen Gedichte und an= bere Sagen allegorifc deutete, aber der Aberglaube fonn= te ihm nicht vergeben, daß er die gottliche Sonne einen aluhenden Stein nannte, und ben gottlichen Mond der Erde verglich. Ja diefer fein entschiedener Naturalismus mit den mechanischen Erklärungen der Maturerscheinungen blieb sogar Ursach, daß auch die folgenden ihn migverstan= den. Sanz frei vom Splozoismus gab er zur Erklärung der himmlischen Bewegungen die Gesete der Schwungbe= wegung, wie wir feit Rewton dies haben genau verfte= hen lernen, und er bleibt damit im Alterthum gang allein ftehen, denn die anderen fruheren, welche, wie die Ato= miftifer, ahnliches lehrten, blieben dabei Splozoisten, und die späteren folgten den wohl ursprünglich pythagoreischen Bhantakien vom Mether als dem funften Glement, dem der Kreisbewegung, wobei die Sterne wieder lebende Befen fein follten und die Kreisbewegung eine urfprung= liche des Elements.

Platon \*) und Aristoteles \*\*) tadeln ihn, daß er, nachdem er bie Bermunft zum Weltordner ausgerufen, nachber feine Anwendung von biefem Gedanken mache. fondern alles nur forperlich erflare. Wir muffen aber genquer unterscheiden. Allerdings ift es ein großer Dan= gel feiner Lehre, daß er gleichfam die ganze praktische Bhi= losophie ignorirt, wie die meisten fruheren, und uns nicht in die Beiftesmelt feines voos felbft einfuhrt, fondern nur in der Maturlehre verweilt. Allein in diefer hat er bas beffere Recht vor Platon und Ariftoteles. Hier hat er recht daran, daß er alles, felbft bie Geftirne, nur forperlich erklärte, und feine Zwechbegriffe einmengte. Dagegen machten bie fpateren offenbar Ruckschritte, ins dem fie die Sterne wieder ju lebenden Wefen erhoben, und Die obere Lichtwelt bes freislaufenden Nethers von der Unterwelt ichieden, wogegen Anaragoras in ber Schwungs bewegung die richtige Urfache der Rreisbewegung andeus Andrerfetts war ihm ja eben, wie allen diefen, Die tete. ewige Rreisbewegung der Weltkugel die erhabene zwechmas fige Beltordnung und dann auch die lebendige Gestaltung in Pflanzen und Thieren \*\*\*). In Diefer Deife burfte ihm Platon allerdings Borwürfe machen über feine nur forperliche Auffaffung der Dinge, feinesweges aber Aris ftoteles, der den Unterschied der Alten zwischen oogia und goonnois ber Menfchen festhält, und felbft die ewige Rreisbewegung des All als den höchsten Gegenstand der oopia ansieht, auch mit der Erklärung der Naturerscheis nungen falfchlich die Zweckbegriffe vermengt.

<sup>\*)</sup> Phaedon. p. 97. C. 98. B. Steph.

<sup>\*\*)</sup> Metaph. l. 1. c. 4.

<sup>\*\*\*)</sup> Aristot. de anima l. 1. c. 2.

# Diogenes von Upplionig und Archelaos.

And Ash and

- -

1 6. 45.

Neben Anaragoras haben wir noch den Dioges nes von Apollonia (Acoperys o Anolkonarys) und Archelaos (Aqxélaos) als jonisch philosophirende zu nennen.

1. Diogenes war Beitgenoffe des Anagagoras und lehrte ebenfalls in Athen. Db er alter oder jun= ger war als Anaragoras, laßt fich nicht bestimmen. Schleiermacher nimmt ihn fur alter, weil fein Phi= losophem in Rucksicht der Weltbelebung offenbar zwischen Anarimenes und Anaragoras fteht, und er mit= telbar oder unmittelbar jedenfalls Schuler des Unarime= nes ift. 3ch wurde aber dazu bemerten, daß feine Dia= lektik, die Art feiner Gedankenverbindung, junger als die des Anaragoras scheint, und diefe Dialektik ift das einzige ihm eigenthumliche. 20 en bt hat in den Bufaten ber zweiten Ausgabe zu Tennemanns Geschichte ber Philosophie Band 1. genaue Ausfunft über ihn gegeben. Diogenes fagt: bei jeder Lehre ift es erforderlich, wie mir fcheint, einen unbezweifelten Anfang (agzyv avauφισβήτητον) ju gewinnen, und dann einfach und ernft fortzuschreiten \*). Dann scheint er von dem Sat auszu= . gehen: alle Dinge muffen Beranderungen von einem und demfelben, fie muffen daffelbe fein (navra ru ovra από τοῦ αὐτοῦ ἑτεροιοῦσθαι xaì το αὐτο εἶναι). Denn fonst könnten sie nicht miteinander verbunden werden,

•) Diog. L. 69, 57.

236

könnten weder wohlthätig noch schädlich auf einander ein= wirken.

Dieses Eine nun, aus welchem alles wird, ist die Luft (dne), welche zugleich den Gedanken (ronores) in sich hat. Denn sie ist das vielgestaltigste, verwandlungssähigste, die Bedingung alles Lebens, wie beim Athmen der Thiere, und ware der Gedanke nicht mit ihr, wie könnte sie da Ordnung und Maaß der Dinge, des Sommers und Winters, des Lages und der Nacht, des Regens, Windes und heitern Himmels, und überhaupt die vollkommene Einrichtung des Ganzen geben.

So ift die Luft der Geift und das Allbeherrichende, alles durchdringende, daffelbe unveränderliche in Allem \*).

Bir fehen ihn also einzig den Ansichten des Anaris menes mit der Willführlichkeit hylozoistischer Phantasien weitere Ausführungen geben, ohne daß feine Dialektik diefer Willführlichkeit hätte Grenzen setzen können. Das her wundere ich mich, wie gelehrte Männer feine Phantas sien nur auf Consequenz haben in Anspruch nehmen mögen.

2. Bon Archelaos \*\*), der entweder aus Milet oder aus Athen sein soll, ist noch weniger zu sagen. Er war Schüler des Anagagoras und lehrte dann selbst etwa um Ol. 80 in Athen. Diogenes Laertes läßt ihn Lehrer des Sokrates sein, von welchem dieser manches entlehnt habe, für dessen Ersinder man den Sokrates halte \*\*\*). Seine physischen Phantassen sind denen des Anagagoras sehr verwandt, doch leugnete er

Simpl. in phys. Arist. p. 81. b. 33. a. 52. b. Plut. decret.
i. 4. c. 5. c. 16. 18. 24. Arist. de anima l. 1. c. 2.
Siehe wieder Wendt am angeführten Orte.
i. 2. 17.

die Selbstkändigkeit und weltbildende Araft des 1905, und fest Warme und Kälte als das erste. Die Rugelform der Erde und ihre Stellung gegen die Sonne foll er richtiger als Anaragoras beurtheilt haben \*).

In Rucksicht der praktischen Philosophie giebt ihm Diogenes L. \*\*) schon den Spruch der Sophisten, das rechte und das schändliche sei nicht ursprünglich, sondern durch Menschensazung bestimmt (vo dixacov eivas zad vo adszedr od givses alla vouc). Aristoteles und Pla= ton nennen ihn nicht, überhaupt genaueres von ihm ist uns nicht bekannt.

6. Die Sophisten.

### §. **4**6.

Nun find wir bis an die Jugendzeit des Sofrates, des Grunders der Athenischen Beisheit vorgerucht. An . Diefer Beit wirkten Die außeren Staatsverhaltniffe Griedenlands auf eine wefentliche Umanderung der philosophis schen Ausbildung. Bolt und Jugend fingen an ein ausgebreiteteres Intereffe an der wissenschaftlichen Ausbildung Die Wiffenschaft und ihre Belehrung wurde zu nehmen. mehr burgerliches Geschäft, die Lehrer fingen an fich fur ihre Muhe belohnen ju laffen, und das hatte feine natur: Das Gewerbe brachte niedrige Rebenin= lichen Folgen. tereffen, Sabsucht, Ehrgeiz, Prahlerei mit hinein, aber dagegen mußten auch die Gegenstände der Betrachtung und Belehrung mannigfaltiger und menschlich wichtiger Man konnte nicht nur bei der alten vogia in werden.

 <sup>\*)</sup> Simpl. l. l. p. 6. b. p. 8. a. Plut. decret. l. 1. c. 3. Stob. Ecl. phys. p. 56; Origenes philosophumens c. 9,
 \*\*) l. 2, 16.

mythologischen Phantassen über das Weltgebäude verweis len, sondern der wissenschaftliche Gedanke mußte sich mehr der geörnste bemächtigen.

So vervielfältigte sich die Jahl der Lehrer. Pro= tagoras einer unter diesen nannte sich nicht mehr oogos (Weiser), sondern oogeories (Lehrer der Weisheit). So= phistes wurde dadurch damals der allgemeine Name der philosophischen Lehrer. Da aber nachher die Sokrati= ker gegen den Geist dieser Lehrer streitend auftraten, so wurde Sophist bald ein Partheiname, und erhielt dann die jest gebräuchliche Bedeutung des trüglich spissindigen.

Bor dem Bolke mußte die offentliche Rede die Sauptintereffen der Belehrung bestimmen. Die Lehrer fonnten nicht mehr Dewonrexoi, ftille betrachtende Denker und Erforscher der Wahrheit bleiben, fie mußten molutexoi, Geschäftsmänner, Bolfsredner und Lehrer der Res defunft werden. Daher unterscheiden fich diefe Sophisten in Physiologen und Lehrer der Weisheit, welche noch nas her mit den alten Aufgaben verbunden blieben, und in Rhe= toren, welche vorherrichend den neuen Intereffen huldigs Diefe letteren, den Gorgias an der Spite, fa= ten. men vorjüglich von Italien, wo icon lange der pythago= reifche Bund diefe Unregungen gegeben hatte, und die Leh= rer zu Glea unter ahnlichen Geschäftsverhaltniffen lebten. Sier mar Benon von Gleg der erfte, ber fur Geld lehrte, (was eigentlich dem Gefuhl der gebildeteren Griechen bei ihren Borurtheilen fur den freien Burger zuwider blieb,. und fo an dem Bag der Sofratischen Lehrer gegen die So= phiften bedeutend fould hatte), und der in diefer Beife Dialeftif und Redefunft betrieb. Seine Dialeftif erhielt den größten Einfluß auf die der Sophiften.

Die Lehrer diefer Zeit haben verhältnismäßig wenig geschrieben, und von diefen besigen wir nur unbedeutende

Bruchftucke einiger wenigen. Bir kennen fie fast nur durch die Gegenrede des Sokrates und der Sokras tiker, welche sachgemäß mehr im Rampfe mit ihren Fehs lern über sie urtheilen, als um die Verdienste der von dem Bolke allgemein anerkannten Männer zu würdigen.

In den Intereffen der Redekunst liegen Staatskunst, Sittenlehre, Sprachlehre, Dialektik. Sie haben das große Verdienst, mit lebendiger Rede alle diese Gegenstän= de in das Gebiet der freien wissenschaftlichen Forschung ge= zogen zu haben. Fortgeschte Ausübung gab es schon, daß sie Sprache und Denklehre lebendiger fortbilden mußten, während die früheren mehr die Phantasse belebten oder be= schräckten. Dabei sprachen diese Lehrer großentheils frei von Vorurtheilen, aber sie nahmen Welt= und Lebensan= sichten auf, wie sie in der Vildung ihres Volkes lagen, ohne eigenen Ernst der Pahrheitsforschung.

Sie werden wohl die Ethif und Politif mit wissenschaftlichem Gehalte auszubilden angefangen haben, aber ihre Redefunst war nur Ueberredungskunst, ihre Staatskunst Politik der Rlugheit und des Rechtes der Stärkeren, ihre Ethik Lehre des Eigennutzes. So mögen sie auch die Sprachlehre und die angewandte Logik gefördert haben, aber vorherrschend blieb doch ein Spiel der steptischen Dialektik mit Trugschlüssen.

In diesem sophistischen Geiste zeigt sich überhaupt eine allgemeine Stimmung, deren Fehler Großsprecherei und eine leichtsinnige Welt= und Lebensansicht war, der der Ernst für die Wahrheit fehlte. In dieser Weise galt hier allgemein der Spruch, das Recht bestehen nicht auf ur= sprünglich nothwendige Weise (giosei), sondern nur nach Meinungen und Satzungen der Menschen (rome). Dieser Gedanke hat seinen richtigen Rückhalt darin, daß alles bestimmte positive Recht und jeder bestimmte positive Re= ligions=

ligionsgebrauch von menichlicher Anordnung ift und fann fo warnend dem religiofen Aberglauben und der falichen Borliebe für das herkommliche entgegen treten. Einseitia aufgefaßt fuhrte er aber bort zur teichtfinnigen Bermer= fung ber Mythologie und der ganzen Bolfsreligion, jur leichtfinnigen Verwerfung aller fittlichen Grundwahrheis ten und somit zu der Lehre, daß ein Jeder nur für feinen Bortheil, feine Ehre, feine Kraft zu forgen habe. Dems gemaß fagte Protagoras \*): ",Beife ift nicht derjes nige, der durch feine richtigen Einsichten andern Menschen überlegen ift, denn das ift unmöglich, sondern der, der das scheinbare und mirkliche Bofe in wahres oder scheinbares Gutes ju verwandeln versteht, überhaupt der den Menschen anstatt unangenehmer Borftellungen ange= nehme zu geben vermag." Bu biefem kommt bann eine mit Spitfindigkeiten der Trugichluffe fpielende und alle Sicherheit der menschlichen Erkenntniß aufhebende. Dia= leftif um das eigenthumliche diefer Lehren zu vollenden.

Die meisten von diesen Rednern und Lehrern gewähz ren für die Geschichte der Philosophie kein näheres Interesse, schon weil wir zu wenig von dem eigenthümlichen der Einzelnen wissen. Wir verweilen nur bei zweien, dem Gorgias aus Leontium in Sicilien (Fogrias & A501röros) und Protagoras (Newrayógas) aus Abdera.

Gorgias war ein Schuler des Empedofles und foll, wie Platon im Menon fagt, zur Berbreitung von deffen Lehren beigetragen haben. In dem, was wir noch von ihm wiffen, zeigt sich aber keine Spur davon. Außerdem war er mit den eleatischen Lehren bekannt, er lebte aber vorzüglich als ausgezeichneter berühmter Redner.

") Platonis Theset. p. 166. D. Steph. Sries Seich. b. Philof. L

Digitized by Google

16

Ol. 88, 2. kam er aus Italien als Gefandter nach Athen, und beredete die Athener zu dem Feldzuge nach Sicilien. Später lebte er als ein reicher und angeschener Mann in Lariffa, in Theffalien, wo er 109 Jahre alt gestorben sein foll. Es ist uns von ihm nichts geblieben als einige Bruchspäcke aus seinen Prunkreden und einige Auskunft über seine Dialektik, welches alles heinr. Eduard Foß in de Gorgia Leontino commentatio. Halae Sax. 1828. gesammelt und beurtheilt hat. Uns betrifft nur seine Dialektik, über welche uns Sextus Empirikus und das aristotelische Buch de Xenoph. Zen. et Gorgia c. 5. 6. Auskunft geben.

hier können wir uns über die Dialektik der Sophiften im allaemeinen leicht verständigen. Die Philosophen hatten bis dahin die Wahrheit der Sinneserscheinungen beschrankt oder verworfen, und eine nothwendige Wahr= beit dagegen gefordert, in Rucfficht diefer aber die Schwade ber Menschen beflagt. So war es den Sophisten Har, daß die Sinneserkenntnig nur von fubjectiver Be= deutung fei, alle andere Erkenntnik im Denken aber dem Menschen nur im Urtheil bestehe, welches boch von gang willführlicher Ausbildung bleibe, fo daß man alles zu behaupten oder auch zu verwerfen, jedesmal das entgegenaefeste zu behaupten im Stande fei. Da nun im blogen Urtheilen fur fich, wenn ihm fein Gehalt der unmittelba= ren Erkenntniß in der Vernunft ju Grunde gelegt wird, fein Widerhalt der Wahrheit gegeben ift, fo bleibt ihnen bloß das rhetorische Princip, das zu behaupten, was uns vortheilhaft ift. Go find diefe querft auf die Leerheit der Denkformen, wenn diese ohne eine nothwendige Erkennt= niß in der Bernunft gelten follen, zuruckgedrängt worden, und haben baher im allgemeinen das Thema aufgefaßt, welches fpater in den ffeptischen Schulen fo oft wiederholt

212

und ausgefährt wurde. Für eine leichtsinnige Weltansticht, welcher der Ernst der Wahrheitsliebe fehlt, war diese Ans sicht ganz folgerichtig. Die Quellen der Erfahrung waren abgeleitet; die höhere northwendige Wahrheit hat ihre Sie cherheit aber nur innen im Geiste und kann durch äukere Mittel dem, der sie verleugnen will, nicht aufger zwungen werden. Ohne diesen Ernst der Wahrheitsliebe, den erst Sokrates wieder in die Philosophie einfährte, hatten diese also ihren Schülern nur die Aunstertigkeit zu zeigen und zu lehren, wie man mit bloßer Ueberredunges kunft feinem Vortheil gemäß für und wider ein jedes zu sprechen habe.

# §. 47.

So prahlte Gorgias, daß er auf jede Frage zu antworten wisse, und lehrte in seiner Schrift megt rop undörros 7 megt georews, 1) daß gar nichts wirkliches sei, 2) daß wenn auch etwas wirklich wäre, es doch nicht erkennbar sei, und 8) wenn es auch erkennbar wäre, die Erkenntniß doch nicht mittheilbar sei <sup>1</sup>).

Das erste bespricht er nach den bekannten eleatischen Sätzen. Ware etwas, fo mußte es entweder µi ör oder ör oder beides zugleich sein. Nun ist das µi ör nicht nach den ersten eleatischen Sätzen. Das ör aber mußte entwez der ewig oder entstanden sein. Ware es ewig, so mußte es unendlich (änzigor) sein. Das änzigor aber kann nicht

 Sext. adv. math. VII. S. 65 u. f. ἐν τῷ ἐπιγραφομένῷ περί τοῦ μή ὅντος ἢ περί φίσεως τρία κατὰ τὸ ἐξῆς κεφάλαια κατασχευάζει· Ἐν μἐν καὶ πρῶτον ὅτι οὐδἐν ἔστι· δεύτερον ὅτι, εἰ καὶ ἔστιν, ἀκατάληπτον ἀνθρώκψ· τρίτον ὅτι εἰ καὶ καταληπτόν, ἀλλὰ τοίγε ἀνεξοῦστον καὶ ἀνερμήνευτον τῷ πέλως. Arist. de Xen. Z. et G. c. 5.

16 \*

im Raume fein (nach des Melisson Elisson Einden) und was nicht im Raume ift, ift überhaupt nicht (nach Zenon's Gründen). Sollte es aber entstanden fein, so kann es nicht aus dem nicht Seienden, das widerspricht sich, aber auch nicht aus dem Seienden entstanden sein, denn dann war es ja schon; endlich aus dem nicht Seienden und Seis enden zugleich ift in sich widersprechend.

Reben dem wendet er die Zenonischen Gründe auch noch so an. Was ift, müßte Eins oder Vieles sein. Eins kann es nicht fein, denn alles im Raum ist immerfort theilbar; Vieles aber auch nicht, denn das Viele besteht aus Einheiten. Dies ist weit schlechter als bei Melisson und Zenon nur sophistische Ländelei, weil jene den Grundgedanken der nothwendigen Wahrheit im Auge hatz ten, dieser nur mit der Willkührlichkeit des Urtheils spielt.

Für die zwei andern Sate führt Gorgias zuerst bestimmter den Zweifel auf die Schwierigkeit, wie denn in der Erkenntniß der Gedanke (die Vorstellung) mit dem Sein der Dinge in Verbindung kommen könne (auf diese Hauptschwierigkeit alles Skepticismus) und dann noch auf die, wie das Wort mit dem Gedanken in Verbindung kommen könne. Seine Ausführung ist aber offenbar nur prahlendes Geschwätz ohne den Ernst des Zweisels, an den er nie gedacht hat.

Beim zweiten Satz geht er von dem eleatischen Satz aus: der Gedanke muß dasselbe sein mit dem gedachten Gegenstand, und macht dann Einwendungen dagegen. Er läßt sich nemlich zugeben, wenn das Gedachte wirklich ist, so kann das Nichtwirkliche nicht gedacht werden. Dann aber zeigt er, daß wir ja vieles, wie die Skylla und die Chimära denken, was nicht wirklich ist, und fol= gert, also wird nicht das Wirkliche gedacht. Aber seine

244

Borausfehung taugt nichts. "Es mußte beißen : wenn alles Gedachte wirflich ift, foitenn das Dichwirfliche nicht Aber hier ift der Borderfas falfc und gebacht werden. fein Kehler, daß er für fein Denten (diavosiv) denten, eine bilden und denkend erkennen nicht unterscheidet. Recht gut ftellt er aber in ber Fortfegung ben allgemeinen gehler heraus. Er fagt: fo wenig wir das Gefehene verwer= fen, weil es nicht gehort wurde, fo menig burfen wir bas Gebachte verwerfen, weil es weder gesehen noch gehort wurde. Dentt fich jemand, ein Dagen laufe auf bem Meere, fo muß er bas fur mabr halten, obgleich er ihn weber ficht noch bort. Und boch fei bies ungereimt. Sier nimint er alfo ichlechthin bas Denfvermbaen fur ein un= mittelbares Erfenntnifvermogen, vermenat es aber noch mit der Einbildunastraft. 

Noch ftumpfer erscheint fur uns die Sophistication fur den dritten Gatz, indem er nur ausfährt, daß die Rede weder der Gedanke noch das Ding fei, ohne irgend zu bespriechen, daß fie ein äußeres Zeichen fur den inneren Gedanken enthalte.

Doch werden wir ein letztes Urtheil über den ganzen Geift feiner Lehre nicht sicher geben können, da wir doch nicht genau wissen, zu welchem Zweck er diese sophistische Dialektik eigentlich ausgeführt hat. Der Litel fei= ner Schrift negi rov un örros scheint wenigstens mit der eleatischen Lehre verglichen nur dem zweiten Theil der Lehre zu entsprechen, welchem ein anderer vorhergegangen sein könnte negi rov örros, in welchem grade das Gegentheil don jenem auszuführen gewesen ware.

### · §. 48.

Protagoras lebte lang auf Reifen, lehrte dann zu Athen und stand vierzig Jahre lang in großem Ansehen,

als er aber in hoherem Alter im Anfang einer Borlefung faste: von den Bottern verning icht weder ob fie find, noch welcher Art fie find, ju fagen, denn vieles hindert diefes an erfennen, die Dunkelheit und die Sume des menfchies orn Lebens \*), wurde er als Gottesleugner von Athen verbannt (Ol. 92.), und feine Schriften wurden offentlich Nuf der Flucht verfolgt ertvank er, als er verbrannt. fich von Spirus entfernen wollte, 70 (ober nach andern 90) Jahre: alt. Er icheint fich befonders nach geras fleitors gebildet ju haben, und febrieb mehreres. Bare uns feine Lehre in Ruckficht der praktischen Philosophie, besonders in Rudficht der Ethif, genauer bekannt, fo würde er wohl, nach Platon im Protagoras zu urthei= im, ruhmlicher ermähnt werden mußen. Bestimmteres wiffen wir aber von ihm auch nur in Ruckficht feiner Dialektik nach einigen Anführungen bei Platon, menigern bei Ariftoteles, nach einigen Stellen bei Sertus und einigen Worten bes Diogenes gaertes.

Ein wir Gorglas mit den Verneinungen, spielte Protagoras mit den Behauptungen. Die hauptfähr, welche uns von ihm blieden, sind: 1) der Mensch ist das Rachaller Dinge, die ihm erscheinen; wie sie mir erscheinen find sie mir, wie sie bir enscheimen sind sie dir 1).

2) Jebr Behauptung ift eine andere entgegengefest 2).

 Plato Theaetet. p. 152. A. Steph. πάντων χρημάτων μέτρον ἄνθρωπον είναι τῶν μέν ὄντων ώς ἐστί τῶν δὲ μὴ ὄντων ὡς οὐκ ἐστί. Pl. Cratyl. p. 336. A. Steph. πάντων χρημάτων μέτρον είναι ἄνθρωπον, ὡς ἅρα οἶα ῶν ἐμοὶ φαίνηται τὰ πράγματα είναι, τοιαῦτα μέν ἐστιν ἐμοὶ, οἶα δ' ῶν σοὶ, τοῦα δέ. Sext. pyrrh. byp. I. p. 219 seq.

 Diog. L. I. 9, 51. πρώτος έφη δύο λόγους είναι περί παντός πράγματος, άντικειμένους άλλήλοις.

<sup>\*)</sup> Sent. adv. math. IX. 56. Diog. Laert. 1. 9, 51.

3) Es giebt keinen Widreftstift ?), denn vebet ihr von derfelben Sache, foisfeit ihreitüig, redet ihr von verschies denan Dingen, fo frettemihe nicht. Dies führt er denn besonders aus für dem Layor frei und noestras (oder rös förw Layou nousie), das heißtigtu die Kunft des Redners für und mider jede Sacke, besonders bei Nichtss sachen weiten zu können: Er fordert, daß der Redner diefes kerten solle. 2020 full ich

Jur: Nerthelbigung tiefenstätze scheint er nach Plas tons: Schildeung im Ehruktige scheint er nach Plas tons: Schildeung im Ehrukten och sich vorzüglich auf des herakteitos Fluß: der Dinge berufen zu haben. Da nichts ist und alles nur wird, so bekonnt jeder durch seine Empfindung eine undere Wahrnehmung von den Dingen, und: jedem ist nus sine Wahrnehmung wahr. Mie Ertenntnis richtet sich also nurinach der besondern Auffals sungsweiße des Einzeinen, jedem ist das seinige wahr und dieses nach Belieben; da die Vorsellungen sterk wechselten. Wofür er denn auch fagter güre kei wahr (närva elnas auguschie des gilt, was er grade für wahr halt. Darum also finde kein Streit statt.

Diese Folgerungen wären nicht ungegründet, wenn nicht alle unstre Wahrnehmungen den Widerhalt der ma= thematischen Anschauung hätten, auf den hier nicht hin= gewiesen ist. Uebrigens behandelt Platon im The äte= tos den herakleitischen Fluß der Dinge, den Satz des Protagoras, daß jedem Menschen das wahr sei, was ihm als wahr erscheine und die Meinung, alle Erkenntniß sei Empfindung oder Wahrnehmung (alsonows), ganz als mit einander verbunden. Es ist aber klar, daß Prota= goras seinen Satz, der Mensch sei fei das Maaß der Dinge, noch auf ganz andere Weise geltend machen konnte, vor=

8) 1. 1. 53. oun foris arriligeis.

#### 248

auglich burch die Willeuchtleit jedes Urtheils und fomit des Denfens, wogegen Platon nicht gesprochen hat, weber im Theatetos noch im Kratylos. Platan nemlich fest, fo wie er im Theatetos mit ber Renntniff bes zukunftigen und im Tratylos mit der unveränderli= chen Wahrheit im Gein ber Dinge wihnelegt, jenem Sate nur die objective Gultigkeit Der Babrheit feloft entgegen, aber dabei bleibt immer noch, daß jeder Menfch diefe boch. nur in feiner Beife denten Buffafft, und barin feine eigens thumliche Meinung von ber. Mabeheit bekommt .- Allerdings hat Platon den rechten Entscheidungsgrund ges gen den Pratagoras ausgesprochen, aber er håtte ihn. dialektisch nur: geltend machen tonnen, wenn er die Mittelbarteit und Umfelbftftandigfeit des Denfens und dann die ummittelbare Erkenntniß, auf der es ruht, dagegen ftellte; werkthätig aber auch, indem er durch den Ernft der Bahrheitsliebe den Leichtfinn der Redetunstelei über= wand, und hierdurch vorzüglich behielt, feine Lehre endlich. den Gieg. ....

# Zweite Abtheilung.

Sokrates und die Sokratiker.

57

Bekanntlich. ift. es durch das ganze Alterthum anerkonnt, daß Sofrates der Bohn des Bildhauers Sophroniss tos ju Athen der erfte und ausgezeichnetfte unter allen Lehrern der Philosophie gewefen und geblieben ift. Er lebte als ein schlichter Bürger in feiner Baterstadt und nur in diefer, den Sitten und Gefeten feiner Baterftadt treu im Rrieg, wie im Frieden. Er verschmahte es, sich in reichere Rreife der Bürgerschaft und in höhere Stellen der Staatsverwaltung zu erheben, indem er den freien Unter= richt der Jugend, der jur reinen Beisheit führt, für den alleinigen Beruf feines Lebens erkannte. So ftand er mit freiem Muthe der Herrschaft der Dreißig gegenüber, als aber Athen feine Selbstftandigkeit wieder erhalten hatte, traf den vielleicht zu allgemein ausgezeichneten Mann haß und Reid eines großen Theils im Bolke. Dies vermochte unbedeutende Rläger, ihn als Verderber der Religion und

Berführer der Jugend anzuklagen. Diefe Anklage war ungegründeter als die gegen irgend einen der früheren, denn Anagagoras und Protagoras lehrten doch von Gott auf eine dem herrschenden Aberglauben wider= ftreitende Beife, aber Sofrates hielt die Ergebenheit an die Sitten und Gefete feines Baterlandes fo heilig, daß er auch in den Opfern und der Berehrung der Gotter gang den Gebrauchen derfelben ergeben blieb. Als Berderber der Jugend konnte freilich ein beschränkter Beift ihn leich= ter verschreien, da er die Geister weckte zu einer hohern Weisheit als die, welche den gewöhnlichen Lebensansichten des Bolkes entsprach. Die Richter verurtheilten ihn zum Lode, vorzüglich in aufmallendem Unwillen, weil er fich nicht vor ihnen demuthigte, fondern ihnen mit ruhigem Muthe Wahrheit fagte. "Gein Freund Kriton öffnete ihm noch das Gefängniß, aber er wollte nicht entweichen. So ftarb er 70 Jahre alt (Bl. 95, 1.), auch im Lode nöch Dett: Befeisentiffines Baterlanbesatrin allen Beiten ein Bothild ber Tunnibland Beistielter ant ant 'n

Diefer Goktates um war originell im kernen wie im Lehren. Seltdem Anars goras in Athen aufgetreten war, bildete und erhielt sich dort eine allgemeine wisfenschaftliche Anregung, welche auch den Sokrates mit sich führte, ohne daß er irgend einer stvengen schulmäßigen Auffassung sich hingab. Dies war feiner Zeit, wo noch so wenig wissenschaftlicher Schalt fest ausgebildet war, der richtige Gang eines freien und starken Geißes. Aber auch lehrend ging er einen ähnlichen Gang, mit dem er bewundernswärbig weit und tief wirkte. Er nemlich sichte nicht, und scheint auch gar keine schulkärnige Lehreweise angenommen zu haben, sondern er suchte nur gesprächsweise die Geister zu werken und zu leiten. Mit dies fer freien Geisteskraft griff er nun unter so günstigen Ver-

250

hältnissen in die Denkmeise feiner Beit ein, daß er allgewaltig eine neue Lebensamscht und jeine neue Dialektik zu der feiner Schüler machte, wohnen diefe die Lehrer der folgenden Jahrtausende geworden sind.

So haben wir von Sokrates weniger zu erzählen, was er lehrte als wie er wirkte. Dieses bezieht sich auf zwei Hauptpunkte.

Erstens ift das anerkanmeste, daß Gotrates der ganzen gelechtigten Philosophie dadurch ein anderes und scheres Interesse mittheilter, daß er die praktische Philossophie nicht nur in den Kreis der wissenschaftlichen philos sophischen Forschungen mit hlnein zog, sondern sie sogar zum allelnigen Ivert der philosphischen Forschungen erhob.

Cicero sagt nicht mit Recht, "E okutes habe die Philosophie vom himmel herakherufen und in die Städte und Wachmungen der Menschen singeführt "), denn dies ist das Berdienst der Nedner unter den Sop hiften, aber das weit größere Vechienst des Sokrates besteht darin, daß er lehrte, das nakornarador bestehe geiser, od rouce umgekehrt wie die Suphiken; daß er dem Leichtsim ihrer Welt- und Ledonsansicht den Einst der höheren Welsheit in den Ideen des Schönen und Guten entgegensetze, und zwar mit solcher Kraft und Klarheit; daß dieser Lebensansicht keiner seiner Schüler- untreu turde: hiermit war denn zugleich auch sein Streit gegen die sogia der Physiologen bestimmt.

Das zweite eben so wichtige ift feine Umanderung der Dialektik. Sokrates hat eigentlich erst in diese logische Denkweise eingeführt, welche wir gewohnt sind, allein unter dem Philosophiren zu verstehen, indem er sie

\*) Tuscul. quaest. lib. 5, 8.

an den gemeinderftändlichsten Betrachtungen der praktis schen Philosophie einübte. Er führte dadurch zuerst in die wahre inductorische Ausbildung der philosophischen Ges danken ein, wodurch die Philosophie zur Wissenschaft wurde.

### §. 50.

36 will werft von der Dialektik sprechen. Wir ha= ben gefehen, mie die fuiberen nur in parftellender, poes. tifcher Weife ihre Gedanken von der Wahrheit aufftellten; gleichfam nur ergählend. Später entwickelte fich feit Bes non und Deliffos der Anfang einer dialektischen Runft Dazwischen, aber die folgenden vertheidigten ihre Sache mehr durch den rednerischen Schmuck der Ueberredung als durch Ausbildung der Ueberzeugung, und die Dialektik blieb ihnen Waffe zur Vertheidigung und Widerlegung, wie Benon fie querft gebildet batte, fie wurde ibnen aber noch nicht das Werfzeug des Berftandes zur Erforschung der Bahrheit. Daffur fand erft Sokrates die Dia= lektik der klaren Entwickelung des eignen Gedankens im Selbstdenten. Jene bewaffneten ihre Schuler mit dem Weyyos oogeorixos, mit dem diefe andere Leute irre fuhren und in Widerspruche verwickeln konnten, mogegen felbft des Sofrates Fronie fragend nur den eignen Be= danken des Schulers weckte und zur Ausbildung der Ueber= zeugung leitete.

Ich meine indeffen mit diesem Lobe nicht unmittelbar diese Fronie oder im allgemeinen die nach ihm benannte katechetische Methode. Das Lob der letzteren zur Ausbildung des denkenden Verstandes wird vielmehr leicht übertrieben. Sokrates Fronie ist nur eine besondere Wendung der katechetischen Methode mit ersindendem Gedankengang, bei welcher der Fragende die Miene annimmt,

fich belehten lassen zu wollen, durch die fragende Leitung ber Gedanken aber dem Antwortenden feine Unwiffenheit flar macht, oder feine Ueberzeugung beffer ausbildet. Im allgemeinen ift die fatecbetische Erfragung der Wahrheit, ohne daß der Lehrer fie zuvor dem Schuler ausgesprochen hat, von guter Anwendung bei dem elementaren maises matischen Unterricht, wegen der Klarheit, der anschaulis chen Einleuchtendheit der Wahrheiten, und eben fo in dem hauptfall des Sofrates bei der Befprechung einfader Wahrheiten der Lebenskluabeit und Lebensweisheit. Sobald es aber auf hohere Bahrheiten ankommt, die der Anschaulichkeit und der täglichen Lebenserfahrung entzoge= ner find, wird der Lehrer damit allein nicht viel ausrich= ten, er muß den Ueberblick der Gegenstande dem Schuler erft zeigen, und die feinere funftlichere Ausbildung der Sprache ihn lehren. So zeigt es denn auch die Anwen-Platon hatte eine folche Borliebe dung bei Platon. fur diefe Beife feines Lehrers, daß er alle feine Betrach= tungen in Gefprächsførm mittheilt. Aber meifterhafte Entwickelungen des erfindenden Gedankenganges tonnen wir nur in fleinen einzelnen Beifpielen hervorheben, in den größeren Werken geht das Gesprach wie in der Poli= teia, den Gefeten, dem Timaios bald in blogen Lehrvortrag über, und in andern Fällen wird ber Antwortende oft nur ein Jafager, von dem man manchmal, wie oft im Parmenides, nicht recht fieht, wie er zu feinem Sa fomme.

Das neue in des Sofrates Dialektik liegt tiefer, es ist etwas für uns anfangs schwer erkennbares, weil wir durch die ganze Ausbildung unstrer Sprachen an die Sos kratische Dialektik so gewöhnt sind, daß wir leicht meinen, die Menschen müßten seit jeher in dieser Form gedacht has

ben. Das besonnene Denken des Menschen entwickelt sich ans ben Träumen der Einbildungskraft, so sahen wir die ersten Versuche mu Philosophie, abgesehen vom Vers, nur in Naturphantassen sich entwickeln, und als die Rede mehr auf die Gegenstände des menschlichen Handelns geführt wurde, diesem den nur überredenden rednerischen Schmuck an die Seite treten, mit welchem sich dann auch eine Diaz keftik der Gegenwehr nur in spottenden Trugschlüssen verband. Sokrates hingegen wurde, indem er selbstidens kend die Bahrheit der Ueberzeugung süchte, northwendig auss die Formen der Dialektik hingeführt, unter welchen dem ersindenden Seiste die allgemeinen Sefetz zuerst bes frimmt vor das Verwücksein treten, so wie am bestimmte sten Her allei tos schon diese Geste (in seinem 2020) gefordert hatte, vhne sie zu sinden.

Genau und treffend schildert uns hier Aristoteles das Verdienst des Sokrates, indem er sagt:

Sofrates war der erfte, der bei der Untersuchung ber Tugenden allgemeine Bestimmungen zu geben fuchte. Dabei richtete er die Betrachtung richtig auf den Gegen= Rand felbft. Er suchte nemlich die Schlufperbindungen in unfern Gedanken, deren Princip die Ertenntnig des Ges genstandes felbft ift. Denn bamals war die Dialektik noch nicht ftart genug, um abgesehen von einzelnen gallen Ge= genfate im allgemeinen zu beurtheilen, und zu bestimmen, ob die entgegengesetten denselben Gehalt des Gedanfens haben oder nicht. Zwei Dinge nemlich kann billigerweise niemand bem Sofrates ftreitig machen, die Induction und die Bestimmungen der allgemeinen Begriffe. Diese aber betreffen beide die Principien der Biffenschaft. So2 frates aber faßte das allgemeine und die Begriffsbestim= mungen nicht als getrennt fur fich feiend, jene aber (nem=

#### 254

lich Platon) gaben ihnen getrennt ein Sein, und nannten fie fo die Ideen der Wefen \*).

Arift o teles giebt hier dem Gokrates fo unbedingt das Berdienft zuerst, die allgemeinen Begriffe bestimmt und Schlusverbindungen verfolgt zu haben, daß er dazu sett, nur Demokritos habe zuvor einige physische Begriffe, wie warm und kalt, und die Pythagoreer einige durch Jahlformeln, wie Zeit, gerecht, Ehe, definirt, dabei aber sei Gokrates immer nur inductorisch von der Betrachtung einzelner Fälle ausgegangen, um das allgemeine klar zu machen, erst die späteren hätten dann abgesondert die allgemeinen Begriffe in abstracto zu behandeln angesan= gen, und sie dabei als für sich seiend angenommen \*\*).

•) Metaph. l. 18. c. 4. Σωκράτους δὲ περί τῶς ήθικῶς ἀρετῶς πραγματευομένου και περί τούτων ὁρίζεοθαι καθόλου ζητοῦντος πρώτου, — ἐκεῖνος εὐλόγως ἐζήτει, τὸ τι ἐστι. συλλογίζεοθαι γὰρ ἐζήτει. ἀρχή δὲ τῶν συλλογισμῶν τὸ τι ἐστι. διαλεκτική γὰρ ἰσχὸς οὕπω τότ "ἦν ὥστε δύνασθαι και χωρίς τοῦ τι ἐστι τἀνανεία ἐπισκοπεῖν, και τῶν ἐναντίων εἰ ἡ αὐτὴ ἐπιστήμη. δυὸ γάρ ἐστιν, ἅ τις ἂν ἀποδώῃ Σωκράτει δικαίως, τοὺς τ ἐπακτικοὺς λόγους, και τὸ ὁρίζεοθαι καθόλου. ταῦτα γάρ ἐστιν ἅμφω περί ἀρχὴν ἐπιστήμης. ἀλλ' ὁ μὲν Σωκράτης τὰ καθόλου οὐ χωριστὰ ἐποίει, οὐδὲ τοὺς ὁρισμοὺς. οἱ δ' ἐχώρισαν, και τὰ τοιαῦτα τῶν ὅντων ἰδίως προσηγόρευσαν.

\*) Ich gebe zu ben Worten bes Aristoteles noch einige Ers lauterung. cers de rwv συλλογιομών το τί sors. Das Wesen des Schluffes besteht durch seinen Mittelbegriff in der Bestimmung eines einzelnen Falles durch eine allges meine Regel. Sein Princip ist το τί sors die Beziehung auf den Gegenstand selbst und nicht nur die Vergleichung allgemeiner Begriffe unter einander. Das letztere ist schwes rer scharf durchzuführen, besonders um zu bestimmen, ob bei einer Entgegensegung die entgegengesetten rie werde Diefer inductorische Fortgang vom Einzelnen zu all= gemeinen Ansichten gewährt die Klarheit und Festigkeit des Sprachgebrauchs für allgemeine Begriffe, und damit hat Sokrates dem denkenden Verstande das Werkzeug be= reitet, durch dessen geschickte handhabung den Wiffen= schaften allmählich das hellere Licht und die Festigkeit ge= wonnen wurde.

### §. 51.

Zweitens für des Sokrates Ausbildung der praktis schen Philosophie mussen wir ihn theils den Physiologen, theils den Sophisten entgegenstellen. Sokrates stellte die himmlische oogia der alten Lehrer zurück gegen die praktische Weischeit des Schönen und Suten, die nur in innerer Selbsterkenntniß gewonnen werden kann, und Sokrates stellte den Ernst der Ideale Dieser Weischeit dem Leichtsinn der Sophisten entgegen.

Wir haben bemerkt, daß zwar von Anfang an die Biffenschaft ihre sogia in den unwandelbaren Gesetzen des Himmels suchte, aber im Leben eine andere schlichte Weisheit der Gebildeten, der Gesetzgeber, der Dichter galt, welche einen schlichten Glauben an Recht, Lugend und Frömmigkeit, an göttliche Vorsehung und Vergeltung in sich hatte, auch in Gnomen ausgesprochen im Volke lebte. Diese

> encoryµny in sich enthalten; nach unserm Sprachgebrauch, ob sie widersprechend oder in anderer Art nur widerstreis tend sind. Beim Widerspruch ist y encoryµn beidemal dieselbe, 3. B. eyneary's und angary's, dieselbe Beschaffens heit wird das einemal bejaht, das anderemal verneint, hingegen oogo's und ägewr stehen nicht so gegeneinander, sondern nur in Widerstreit, dem unverständigen steht der verständige widersprechend entgegen, aber nicht jeder vers kändige ist weise.

Diefe Weisheit fteht anfangs, von der Biffenschaft wenia berührt, neben ihr, dann gieben die Sophisten sie mit in den Rreis der miffenschaftlichen Betrachtung, aber großens theils, indem fie den guten Glauben, auf dem fie ruhte, erschuttern, indem sie das heilig gehaltene fur willführlis ches Menschenwert erklaren, und fo ihre Baffen gegen die Wiffenschaft und diese Weisheit zugleich richten. Dages gen wird Sofrates von dem Gedanken geführt, dies fer Lebensweisheit allein das Recht zu geben, und fur fie auch allein die Wiffenschaft in Anspruch zu nehmen \*). Mit dem letteren tritt er den Physiologen entgegen, ins dem er den Naturwiffenschaften, der Geometrie und Sterns funde nur fo weit einen Werth zugesteht, als fie den Ge= schaften der Menschen nuten. Treffend laßt ihn Pla= ton im Phadon fagen, er habe fich fehr fur Physif ins tereffirt, aber was er auch gemeint verstanden ju haben, fei ihm bei weiterem Nachdenken nur wieder undeutlich geworden. Er nannte jene Gegenstände das Gottliche (ra Jera), fagte aber, die Gotter hatten nicht gewollt, daß Menschen dieses fennen follten. Dieser Biderwille des Sofrates gegen die hoheren phylischen Betrachtungen hatte denn damals auch einen fehr guten Grund. Mas Die Physiologen auch versucht hatten auszubilden, bas beruhte doch immer nur auf ichwankenden willführlich er= fonnenen Sppothefen von bochft unsicherer, unflarer ober nur dichterischer Ausführung, sobald es nach Sokrates Borten über Reldmeffung und Zeiteintheilung hinaus ging. Denn erst auf dem Boden der praktischen Philosophie mußte der Menich besonnener miffenschaftlich benten lernen, um von da aus wieder mit befferen dialektischen Baffen auf jenes Reld der Weltanschauung zuruck tehren zu tonnen.

\*) Xenophon. memorab. l. 1. c. 1. l. 4. c. 7.
 Fries Gefch. d. Philoj. I.
 17

Digitized by Google

1

Mit jener großen Gedanken weckenden Kunft bildete nun Gokrates die praktische Philosophie weiter. Hier giebt ihm Uristoteles\*) das ganze Berdienst, die Wiss senschaft angefangen zu haben. Wir mussen dies aber doch nur auf die wissenschaftliche Besonnenheit in den Begriffsbestimmungen beziehen. Die Griechen haben die Ethik nie wie die unsern in der Form der Pflichtenlehre ausgebildet, sondern die Lehre steht allen gemeinschaftlich wie in der Nikomachischen Ethik des Uristoteles.

Die erste Frage ist, was ist zd zelog, was ist das höchste Gut; dann folgt die Lehre von den Tugenden nach den Formen der Cardinaltugenden, endlich wird Liebe oder Freundschaft, geläa, besprochen. Hier sind nun die Lehren von den Tugenden und der geläg eigentlich allen dieselben, wir werden gleich sehen, daß eigentlich nur über das zelog gestritten wurde. So liegt denn hier der Anfang der Wissenschaftlichkeit in der Erhebung der Rede über eingelne Gnomen zum Jusammenhang der Lehre von den Cardinaltugenden. Aber diese letztere muß alter sein als So= Frates, da er sie zwar hat, aber dabei polemisch behandelt; nach Platon scheint sie schon dem Protagoras eigen gewesen zu sein \*\*).

Wir erkennen daher dem Sokrates an, einersteits die besonnene Entwickelung der Rede für die einfachste Le= bensweisheit, und andererseits das erhabene Ideal des geistig Schönen und Guten, welches ihm wohl vor allem die Begeisterung der Schüler zuwendete. Die Sophisten rühmten die Lugend nur um ihres Rutzens willen, So= krates dagegen pries ihren eigenen inneren Werth; xa-

\*) Magn. mor. l. 1. c. 1.

\*\*) Siche meine Beiträge zur G. d. Phil. Heft 1. G. 34 u. f. G. 130 u. f. Loxayudos ju fein, fei bas um fein felbft willen zu fors dernde, und darin liege das Wefen jeder Lugend \*).

Wollen wir das besondere in des Sokrates praks tischen Lehren besprechen, so durfen wir uns doch wohl nur vorherrschend an des Xenophon Bericht halten. Ich meine zwar, daß Xenophon die Lehre zu todt ohne lez bendige Erhebung des Geistes ausgesprochen hat, weswes gen die Idee der Geistesschönheit und des innern Werthes der Tugend bei ihm nicht kräftig, nicht herrschend genug hervortritt, allein die Weise, wie Platon alles dies in höherem Schwung erscheinen läßt, ist für mein Gesühl überwiegend Platons Eigenthum.

Demgemäß nehmen wir die folgende. Ueberficht.

In Rucksicht des höchsten Gutes fagte Sokrates: das unbezweiselteste Gut (drauguloywsaror drusdor) fei eddauworer. Dieses eddauworer schildert er, wie nachter Uristoteles, als das ganze sittliche Lhun des Menschen. Der, sagt er, wirke erwünscht (norer sichelt, 'welcher Körper und Seele beherrschen lernte und gut für haus, Freunde und Vaterland sorgt \*\*). Uber das wesentliche in diesem eidauworer liege nicht in hußerem Gluck (edroxia), sondern dagegen sei, nichts zu bedürfen, das Göttliche und das Göttliche das höchste (underods deisonau Seisor eiran, xai ro uer vesentlich im Rechthun (eingusta).

Die Belehrung für diefe ednochta entwickelt er dann nach den Cardinaltugenden. Die Selbstbeherrschung (Erzearrea) ift die Grundlage aller Lugend, die Lugen:

\*\*) Xen. mem. l. 2. c. 1. j. 19.

17 \*

<sup>\*)</sup> Xen. memor. li 3. c. 9. §. 19. — 'τά τε γάρ δίχαια και πάντα όσα άρετη πράττεται καλά τε και άγαθα είσιν.

#### 260

Den werden aber besprochen unter den funf Formen: From= migkeit (εὐσέβεια), Lapferkeit (ἀνδρεία), σω9ροσύνη (Gefundheit der Seelt), Gerechtigkeit (διxαιοσύνη) und Weisheit (σ09ία),

Die Erzodieca ift bei Xenophons Sokrates ens ger, vorzüglich die Mäßigkeit, Enthaltsamkeit in Beziez Hung auf sinnliche Vergnügen und Habe \*). Die owgooosin hingegen hat ihm eine sehr edle und umfassende Bez Dentung, sie ist die Lugend der ganzen edeln Ausbildung des Geistes \*\*).

Sokrates Frömmigkeit fpricht sich im einfachen Glauben an gottliche Vorsehung und Weltordnung, an Allwissenheit und Weisheit der geoinsus die nauri, so wie an Unsterblichkeit der Menschensele, der unkörperlichen, von göttlichem Wessen (welche usrézes rov Ieov), aus, ohne sich vom Volksglauben loszureißen. So opferte er den Göttern dem Gebrauche gemäß, und der Glaube an Divination ließ ihm auch andere Phantassen von dämonisschen Einwirkungen gelten, der Vorbedeutung von Träumen vertrauen, und einem warnenden Dämon folgen.

Bei der Rede von der Gerechtigkeit nahm er zwar dixator und rommor für dasselbe, ader er erkannte ein dikator gworkor (ein ursprüngliches Recht) an, wie 3. B. das der Verehrung der Götter und der Eltern, der Vers pflichtung der Dankbarkeit, der Unerkennung der Bluts ichande zwischen Eltern und Kindern, welches durch unges ichriebene Gesetze (argaigous zuras romous) bestehe, die von den Göttern gegeben seien \*\*\*), so das mit diesem

\*) I. c. l. f. c. 5. 6. l. 2. c. 1. l. 3. c. 5. l. 4. c. 5. \*\*) I. c. l. 4. c. 3. 4. 5.

letten bildlichen Schutz des Gebankens ber fpateren 2Biffenschaft die Schwierigkeiten bereitet murben.

Endlich eine hauptlehre des Sofrates war, daß die Lugend nur Eine fei, und daß alle Lugend in der Weisheit bestehe, der Mangel des Menschen aber in der Unwissenheit liege. So erzählt X en ophon: er unterschied nicht zwischen sogia und suggeorier, sondern meinte, wer der Einsicht in das Schöne und Sute gemäß zu leben wisse, der seinsicht in das Schöne und Sute gemäß zu leben wisse, der seinsicht in das Schöne und Sute gemäß zu leben wisse, der seinsicht in das Schöne und Sute gemäß zu leben wisse, der sein sogis und susgewer. Auch sagte er, die Gerechtigkeit und jede andere Lugend sei sogia <sup>1</sup>).

Wiederholt kommt Arift oreles \*) hierauf tadelnd zurück und zeigt richtig, daß dem Menschen zur Tugend die Einsicht allein nicht genüge, sondern daß daneben die Willenskraft gebildet werden mußse, dem erkannten Suten Sehorsam zu leisten. Der Mensch wird stark in der Lugend durch die Gewöhnung zum Guten von Jugend auf, dabei lebt freilich alle Lugend in Einer, aber diese ist nicht die der Weisheit, sondern die des Gehorsans gegen das erkannte Gute, die Lugend der Ueberzeugungstreue, die Lugend der Reinheit des Herzens.

Platon behandelt nachher diefen Gedanken unter Der Form, ob die Lugend gelehrt werden könne, besonders im Protagoras, wo er alle Lugend auf Weisheit zurückführt, und im Menon, wo er die Entscheidung hinzubringt, daß allerdings die bürgerliche Lugend des

1) l. c. l. 3. c. 9. σοφίαν δὲ καὶ σωφροσύνην οὐ διώριζεν, ἀλλὰ τὸν μὲν τὰ καλά τε καὶ ἀγαθὰ γιγνώσκοντα χρησθαι αὐτοῖς — σοφόν τε καὶ σώφρονα ἔκρινε. — ἔφη δὲ καὶ τὴν δικαιοσύνην καὶ τὴν ἄλλην πῶσαν ἀριτὴν σοφίαν είναι.

\*) Magn. mor. l. 1. c. 1. c. 35. Eth. Nic. l. 6. c. ult. ad Eud. l. 1. c. 5. Metaph. l. 18. c. 4.

Staatsmannes u. f. w. nicht lehrbar sei, da sie nur auf unsicherer und veränderlicher doza danzn's beruhe, die wahre Wissenschaft (deusrhun) aber erhalte der Mensch innerlich durch Erinnerung an den göttlichen Gedanken in seiner Seele, und in diesem allein die Weisheit als die hös here Tugend, welche gelehrt werden kann, die Lugend der Einscht, des Philosophen.

## 3 weit.es Rapitel

#### Die Sofratifer,

#### **§.** 52.

Sokrates Geisteserweckung wirkte großartig durch die ganze Geschichte der Philosophie, weil es ihm gelang, den Platon zum Schüler zu erhalten, und der große Schüler dem Lehrer so treu blieb, daß er stets das Schönste und Beste, welches er zu sagen wußte, dem Lehrer in den Mund legte.

Der erste Erfolg der sokratischen Lehre besteht aber in sehr mannigfaltigen Anregungen des Geistes. Wir haben unter den Sokratikern nur diejenigen zu nennen, wels de ausgezeichneter bestimmte Ansichten theils der praktis schen Philosophie, theils der Dialektik ausbildeten, und fangen mit der praktischen Philosophie an.

Sokrates hatte das Ideal der sogia vom Himmel herunter als Ideal der zadoxayadia in das Leben der Menschen versetzt. So bildete sich die ernste missenschaftz liche Anerkennung der sittlichen Lebensansicht allen gemeins schaftlich. Tugend durch Selbstbeherrschung ist das hochste geforderte, und die Macht der Freundschaft zur schönen

Digitized by Google

### 262

Ausbildung des geselligen Lebens wird anerkannt. Eine gesunde selbstständige von keinem Aberglauben getrübte Weltansicht! Nur fehlte ihr noch die Anerkennung des wahren höchsten Princips der sittlichen Ideen. Denn so klar auch der Adel der menschlichen Vernunft anerkannt war, so blieb doch hier der Blick nur auf die Würde der Lugend der Selbstbeherrschung gerichtet, und die eigentliche Idee der persönlichen Würde, die Idee der persönlichen Gleichheit als Grundidee der Gerechtigkeit, somit der scharz fe Pflichtbegriff blieb noch unerkannt \*). So mußte bei dieser Ansicht des Lebens streitig bleiben, worein man den Grundgedanken des Guten, zd zelog zu sehen habe, darz nach traten die Schulen auseinander.

Alle faffen diefe Forderung zuerft in ber sodaupovia, fragen aber dann, wodurch diefe bestehe und zu gewinnen Die Eudaimonie hat im griechischen Sprachgebrauch sei. immer die Bedeutung des von Kant fogenannten bonum consummatum, fie ift das ganze vollendete Gut des Menichen. Singegen das Princip des Guten, etwa Rants summum bonum, ift to telos, und erst Aristoteles behauptet, die eddquuorla selbst sei auch to télos. Wenn wir also sudacuovia mit felicitas und weiter mit Gluckfeligkeit übersetzen, so muffen wir diefen Sprachgebrauch wohl vom neuen besonders fantischen unterscheiden, nach welchem Glucffeliakeit nur das Ideal der Befriedigung der Neigungen und des Strebens nach dem Angenehmen bedentet.

Der Streit galt also, was to télos sei. Da boten sich zwei Hauptansichten an. Entweder ging man (xat' alognoce) von den sinnlichen Anregungen der menschlichen

Digitized by Google .

\*) S. m. Beiträge j. G. d. Phil. Seft 1. Einl.

#### 264

Begierden aus, und nahm hown, Bergnügen, für das erfte, oder man ging (xara dravorav) denkend von der Selbste standigkeit des Geistes aus, und bestimmte das Gute durch die Lugend, doerfv.

Diese beiden Gedanken ließen dann jeder noch zwei hauptwege der Anwendung zu. Der Philosoph nemlich, welcher das System bildet, halt entweder das betrachtende Leben (slov Iewonrender) für das höchste, und setzt dages gen das Geschäftsleben (slov noderender) zurück, oder ums gekehrt, er macht das Geschäftsleben zur Hauptsache. Dem ersteren gelten dann Ideale der Seelenruhe, dem ans dern Ideale des thätigen Lebens.

So erhalten wir für die praktische Philosophie hier vier Formen der Systeme.

A. Syftem des Genusses. Unter dem Princip: Genuß ift das unmittelbar Gute; wir handeln wie es nutzlich ift, um zum Genuß zu gelangen und diefen zu sichern.

1) hoavh er nerhoer, Bedonismus.

2) ήδονή καταστηματική, αταραξία.

B. Spfteme zalozayadias. Das Geiftesles ben tragt feinen Berth in fich felbft.

3) άρετή έν κινήσει, πράξις.

4) αρειή καταστηματική, απαθία.

Das leichtfinnigste von diefen Systemen ist der Hedos nismus. Die Nothwendigkeit der Jdee des Guten nicht beachtend wird nur der sinnliche Anfang aller Luft und Bes gierde auch als Ursprung aller Borstellungen vom Guten vorausgesetzt. Wird aber damit das ganze Leben des Mens schen ruhig verglichen, so führt auch diese Ansicht unter dem Rathartikon: genieße mit Mäßigung, zu einer reis nen Moral. Man erkennt die Lugenden für den Einzels nen und für das gesellige Leben als das unentwehrliche Hülfsmittel, das Vergnügen zu erhalten und zu sichern, und das Leben in der Freundschaft als das höchste des Ge= nusses. Aber Würde und Begeisterung für die Ideen des Guten fehlt diefer Lebensansicht. Sie wurde von Ari= stippos und dessen Ryrenaischer Schule unter allen ihren Hauptfarben ausgebildet.

Das Spftem der Atarapie ift ernfter. Dbgleich es auch nur von bem finnlichen Unfang unfrer Begierden auss geht, faßt es diefen Gedanten boch nur negatio fur bie Unwendung. In Seelenruhe befteht bas allein fichere Wohlbefinden, Diefe fann aber nicht erhalten werden, fo lange das Leben von Gemuthebewegungen erschuttert und. von Leidenschaften beunruhigt wird. Co muß bier bors züglich gegen den Aberglauben geeifert, dann aber auch anerfannt werden, daß nur die Lugenden den Schut gegen Gemuthebewegung und Leidenschaft ju gewähren vermos Indem dies bier nun aber vorzüglich nur durch die gen. Ruhe ber Selbitbeherrichung erhalten werden fann, nas bert Diefes Softem bei feinen ernfteften Lehrern fich febr bem der Apathie. Demofritos fehrte in Diefer Deife, ihm folgte fpater Cpifuros, und auf ben gleichen Ge= danten fuhrte Pprrhon Die gange fteptifche Schule.

Alle treueren Sofratifer erfennen ben innern Werth ber Lugend an, boch muffen wir noch die einfeitige Unficht ber Apathie von der lebendigen Lugend unterscheiden.

Die niedrigste unter diesen Ansichten ist die des Ans tisthenes und der kynischen Schule, indem diese nur negativ gegen die Sinnenlust sprachen, Bedutfnißlos sigkeit zum Ideal erhebend, und also eine Apathle ohne Anerkennung der inneren Burde. Hoher wurde aber das Ideal der Apathle ausgebildet von der Megarischen Schule, und besonders von Zenon von Kittion und feiner stoischen Schule. Denn diese faßten in der Apathic das eigenste Ideal der griechischen Ethis in der stolzen Kraft ruhiger Selbstbeherrschung, welche frei von aller Leidenschaft jeder Gemuthsbewegung überlegen bleibt.

Endlich die richtigste und lebendigste Entwickelung der Lehre ift die der doern en zunfose, welche rein jeder Lugend eigenen innern Werth anerkennt. So wollten es So= frates und Zenophon, und auf diefem Bcge führte Platon weiter. Allein Diefer eigentlich praftischen Ethif fteht der Mangel der Unerkennung der perfonlichen Burde am bestimmtesten im Wege. Es fehlt der felbstständigen Lugendpflicht am Gegenstand, und der Gegenstand des Lobes bleibt nur die Kraft der Selbstbeherrfchung. Daher wird diefe Lehre fast in allen Schulen nur auf die Apathie zurückgedrängt, welcher allein xarogSupara der Stoifer gehören, während für allen positiven Gehalt des thätigen Eben fo drangt dies die Lebens nur xa&hxovra bleiben. passio urtheilenden nur auf die aragazia zuruct.

Was den Verlauf der Sokratischen Lehre in Dialektik und der ganzen theoretischen Philosophie betrifft, so sind die Richtungen des Antischenes und der kynischen Schule, des Eukleides nebst seiner megarischen Schule, des Pyrrhon zum Skeptiscismus und des Platon nez ben einander zu beachten.

Dabei ist aber eigentlich schon von jetzt unser Blick fast. nur auf Platon gerichtet, weil wir von den andern als len gar. zu dürftige Nachrichten behalten haben, indeffen wollen wir dies wenige voraus besprechen, nur von Pyrs zhon wird bequemer sphter bei den skeptischen Lehren die Rede sein.

#### 266

## a. Untifthenes und bie Rynifer.

§. 53.

Antifthenes, ein Athener, war anfangs Schuler des Gorgias, dann aber ein fehr eifriger Unhänger des Sofrates. Ein tapferer Mann, wie es fcheint ohne viel Talent, ber fich in warnenden und ftrafenden Reben gefiel, und wohl mehr Freude an der Prahlerei mit einfader Sitte und an einem auffallenden Meußeren als an der Bahrheit hatte, weswegen man ihn und feine Schuler die hunde nannte. Indeffen bildete er boch eine einfeitige An= ficht der fokratischen Ethik confeguent aus, und dies sichert ihm durch die Nachfolge der Stoifer eine Stelle in der Geschichte der Philosophie. Er hielt sich nemlich ganz an des Sofrates Spruch: Bedurfniflofigkeit ift gottlich, und am wenigsten bedürfen das gottahnlichste. Daraus leitete er die Anforderung an Einfachheit der Sitte bis zur Rohheit ab, indem er der Natur gemäß zu leben (zd 570 xara goor) jum Gefet machte, und in der naturgemaß= heit die Tugend fand. Damit gab er feiner fonifchen Schule das Spielgeräth. Er lehrte (um Dl. 100) in Uthen im Gymnasium Apnofarges.

Diogenes Laertes erzählt im sechsten Buche von ihm und mehreren seiner Schüler. Daraus sieht man, daß er vielerlei geschrieben hat, aber das erzählte gewährt kein wissenschaftliches Interesse. Die Kyniker sollen nur die ethische Lehre anerkannt, alle physische und dialektische, Geometrie und Musik dagegen verworfen haben \*). Allein auch das ethische, was hier auf Antischenes Namen ausgesprochen wird, enthält nur einige Gnomen, und ift

\*) l. 6, 103.

#### 268

nicht von tieferer Bedeutung. So fagte er nur, bas höchfte Gut fei, der Lugend gemäß leben, diefe Ingend das einzig gute, das Laster allein das bose, alles andere gleichgultig, ohne daß wir schen, wie in der Ausführung der Lehre dieses mit der Forderung, nichts zu bedürfen und der Natur gemäß zu leben, in Verbindung gebracht worden sei \*).

Cicero schreibt ihm einmal eine Schrift negi gsorws zu, in welcher er Einen ursprünglichen Gott, aber viele Volksgottheiten gelehrt haben foll \*\*). Was diese Behauptung ihm aber eigentlich bedeutet habe, schen wir nicht.

Endlich kommt bei Aristoteles eine Anführung in Rucklicht auf Antischenes Streit gegen die Dialektik por, nach welcher er, wie Aristoteles sagt, auf eine unbeholfene Weise, den Gebrauch der allgemeinen Begriffe bestritten zu haben scheint. Nichts, laßt Aristoteles ihn sagen, werde richtig ausgesagt, als nur im einzelnen Berhältnis das Eine von Einem. So daß es keinen Widerspruch und wohl auch keinen falschen Satz gebe \*\*\*). Und an anderer Stelle: von dem Gegenstand selbst sei keine Erklärung möglich, denn die Erklärung sei ein Gedanke von weiterem Umfang, sondern nur, von welcher Art

\*) 1. 1. 104. ro relos elvas zar' ageriv ζην.

\*\*) de nat. deorum l. 1. c. 5. Antisthenes in eo libro, qui physicus inscribitur, populares deos multos, naturalem unum esse dicens, tollit vim et naturam deorum.

\*\*\*) Metaph. l. 5. c. 29. Απτισθένης ψετο εψήθως, μηδέν αξιών λέγουβαι, πλήν εψ οἰκείω λόγω εν έφ ένός έξ ών συνέβαινε μή είναι άντιλέγειν, σχεδόν δέ μηδέ ψεύδεσθαι. Gewiß meint auch Platon im Sophister p. 251. mit dem fchwerföpfigen Alten den Antifthenes. ein Gegenstand sel, lasse sich gelegentlich lehren, zum Beis spiel was das Silber sei, lasse sicht sagen, wohl aber, daß es dem Zinn ähnlich sei \*).

hier ist die erfte Behauptung jedenfalls sehr ungefcbickt, bei der zweiten aber fehlt der Zusammenhang. Es könnte vielleicht ganz richtig nur die Unmöglichkeit der Definition eines einzelnen Dinges und die Nothwendigkeit unmirtelbarer Merkmale gemeint sein.

Nach einigen Anspielungen bei Platon scheint er sich in Schriften über die Sprache mit den allgemeinen Begriffen nicht haben zurecht finden zu können. Bergleichen wir num diese Andeutungen mit der späteren Logis der Stoiker, so wird wahrscheinlich, daß Antischen es mit seinen Sätzen, die nur Eines von Einem aussagen, wohl die Grundlage jener Lehre gegeben haben kann, worin mit Ueberschung des quantitativen Unterschiedes der Urtheilsformen alles Urtheilen und Schließen unbeholfen durch die fingulären und die hypothetischen Formen begründet werden soll.

## b. Uriftippos und bie Ryrenaifer.

#### §. 54.

Ur ift ipp os, ein reicher Jungling aus Kyrene, kam nach Athen, um den Sokrates zu hören. Nachmals wurde er (um Ol. 100) der Lehrer der kyrenaischen Schule, indem er des Sokrates Lehre praktisch einseitig über den hebonistischen Grundgedanken, daß Vergnügen das un=

•) I. c. l. 8. c. 3. ότι ούκ έστι, τὸ τί ἐστιν ὅρίσασθαι (τὸν γὰρ ὅρον είναι λόγον μακρόν ) ἀλλὰ ποῖον μὲν τί ἐστιν ἐνδέχεται καὶ διδάξεται, ὥσπερ ἄργυρον, τί μέν ἐστιν οὐ, ὕτι δὲ οἶον κασσίτερος. mittelbar Gute, Schnerz das unmittelbar Schlechte fei, ausbildete, wie Cicero fagt: atque ab Aristippo Cyrenaici, atque Annicerii omne bonum in voluptate posuerunt, virtutemque censuerunt ob eam rem esse laudandam, quod efficiens esset voluptatis \*).

Bon der Aussührung dieser Lehren wiffen wir genaues res fast nur durch Diogenes Laertes \*\*), der aber in feiner gewohnten oberflächlichen und zerstreuten Weise erzählt. Die natürliche Charakterlosigkeit und der Leichtsinn dieser hedonistischen Lebensansicht erscheint in allen Ausführungen. Diogenes stellt die Lehren mehrerer Secten, der Kyrenaiker des Aristippos, der Schuler des Hegessias, des Annikeris und des Theodoros Atheos neben einander.

1. Aristippos scheint selbst nur ohne ftrengeren wissenschaftlichen Zusammenhang den allein unmittelbaren Werth des Vergnügens geltend gemacht, und damit die Forderung der Mäßigung in allen Dingen verbunden zu haben. Die Schüler, besonders sein Enkel, Aristippos Metrodidaktos, der Sohn und Schüler seiner Lock= ter Arete, werden wohl erst die kehre systematischer ge= ordnet haben. Diese verwechseln nun den sinnlichen An= fang von Lust und Begierde mit dem Ursprung unstrer Vor= stellungen vom Guten und Schlechten. Darum lehren sie \*\*\*):

Das Vergnügen (horn) suchen wir, den Schmerz (noros) flichen wir; Vergnügen ist der Zweck jedes lebendigen Wesserts. Die Vergnügen sind theils körperliche

- •) de officiis l. 3. c. 38.
- \*\*) 1. 2, 65 seq.
- •••) Diog. L. J. 2, 86 seq.

270

(σωματικαί), theils geistige (ψυχικαί), aber die ersteren sind die unmittelbaren und måchtigsten, gegen welche die anderen sehr zurückstehen. Diese Vergnügen haben allein unmittelbaren Werth; Reichthümer und Lugenden gelten nur, in wiesern sie Vergnügen bringen. Vergnügen aber besteht nicht etwa nur (wie Epituros lehrte) in der Abwesenheit der Schmerzen (horn zarasrymarich), die Ter schlafende auch hat, sondern in bewegten Genüssen (horn èr xurhsei). So ist das Gute felbst (ro rélos) der einzelne Genuß (horn dr ucher) und nicht die eidauporia, welche erst aus diesen Genüssen zusängen selbst aber ist wohlgefällig und gut (h sord di airir algern zad ärasdor), wenn es gleich aus dem schallichsten entz springt.

Die eddacyoria besteht also in der Vereinigung aller Vergnügen und der Abwessenheit aller Schmerzen. Diese Vereinigung ist aber schwer zu erhalten, darum bedürfen wir der Weischeit (geónzoc) und jeder Lugend. Nichts ist unsprünglich (grozel) recht, schön oder häßlich (dizacor, i zalor i alozoor), sondern nur nach Verordnung und Gewohnheit (vouw zai Edzel). Ein ehrbarer Mann (ornovdatos) thut daher nichts unschießliches wegen des zu befürchtenden Schadens und um der Meinung willen.

So wird der Weise nicht immer im Vergnügen, der Thor nicht immer im Schmerz leben, aber der Weise doch mehr im Vergnügen. Denn alles, was auf Wahn (doza zev?) beruht, wie Leidenschaft, Neid, Aberglaube, wird den Weisen nicht treffen, wohl aber Trauer und Furcht, die natürlich entstehen.

Ferner fagt Diogenes, die Naturlehre verwarfen fie (wie Sokrates), weil die Erkenntniß der Natur unerreichbar fei, die logischen Untersuchungen sollen sie

nach einigen ihres Rutzens wegen beibehalten, nach andern ebenfalls verworfen haben, denn um geschickt reden zu lernen, um Aberglauben und Lodesfurcht von sich abzuhalten, lange die Einsicht in das Wesen des Guten und Bofen hin \*).

Endlich wird bemerkt, daß sie, in Ruckstot der Erkenntniß auch ganz bei den Empfindungen geblieben seien. Nur die Empfindungen seien erkennbar, nicht die Ursachen derselben, daher bleiben unste Urtheile nur an die Empfindungen gebunden \*\*).

2. Die jüngeren Lehrer der kyrenaischen Schule anderten die Entwickelung der Lehre auf verschiedene Art.

Ein Schuler des Ariftippos Metrodidaftos, Theodoros Atheos (Geodwgos "A9cos), der aber nach Suidas auch den Bryfon, den Zenon und den Pyrrhon, nach Diogenes den Anniferis ae= hort haben foll, und um Dl. '120 lehrte, fat nach Ger= tus Empiricus \*\*\*) die Lehre von der nur fubjecti= pen Bedeutung der Empfindungsvorstellungen (mir kommt etwas fuß vor, aber es ift nicht fuß) mit Uebersehung ber mathematischen Vorstellungen genquer zu der Lehre, daß wir nur Beränderungen in uns vorstellen, ausgebildet, weshalb Sertus fagt, daß er fein allgemeines xourfotor der Wahrheit zugegeben habe, indem wir nur die Empfindungsvorstellungen besigen, welche aber, verursacht burch daffelbe Ding, für verschiedene Menschen ganz verschieden ausfallen; so daß er hierin dem Pyrrhon nahe verwandt ift.

Die

- \*) Diog. L. l. 2, 91. Sext. Emp. ady. math. VII. 11, 15.
- \*) Diog. L. l. 2, 92. τά τε πάθη καταληπτά οὖκ ἀφ<sup>\*</sup> ών γίνεται. Cicero acad. quaest. IV. c. 7. 46.
   \*\*\*) adv. math. l. 7. §. 191 seq.

Die Grundlehren der praktischen Philosophie foll er nach Diogenes\*) etwas ernfter als bie fruheren geords net haben. Den unmittelbaren Berth (ro relog) fand er in der Freude (zaga), den Unwerth in der Betrübniß , (λύπη), fo wie erstere der Weisheit, die andere der Thors heit zu Theil werde. Gut feien Beisheit und Gerechtigs feit, bbje die entgegengesetten Eigenschaften, Bergnugen (hovi) und Schmerz (novos) aber ein mittleres (uegov) zwischen beiden. Dies wurde also consequent eine auf Selbstzufriedenheit gestellte Lehre gegeben haben, allein er scheint fich mehr darin gefallen zu haben, feine Schuler mit ethischen Paradoren zu unterhalten. So fagte er: , Freundschaft bedeute nichts, denn der Weise bedarf ihrer nicht und der Thor weiß fie nicht zu brauchen. Der Weife wählt nicht den Lod fürs Baterland, denn dem Nuten der Thoren wird er feine Weisheit nicht opfern; fein Bas terland ift die Welt. Diebstahl, Chebruch, Tempelraub wird der Beije feiner Beit begehen, denn keines von dies fen fei an fich (ovoer) schandlich, fondern nur nach der ge= meinen Meinung, welche boch einzig geordnet ift, um bie Thoren im Zaum zu halten.

Theodoros erhielt den Beinamen Atheos und feine Schäler den der Atheisten, wie Plutarchos \*\*) fagt, weil sie kein unvergängtiches Wefen (äg-raprov) für möglich hielten, sonft wohl auch, weil sie gegen den ges meinen Bolksglauben sprachen, und wahrscheinlich, weil ihr Leichtsun die Religion so wenig schonte wie die Ethik.

3. Etwas später als diese leichtfinnigen Bertheidiger bes gedonismus lebte Segesias (Hynoias), der diese

\*) 1. 2, 98.

\*) adv. Stoicos T. II. p. 1075.

Frice Befd. b. Philof. I.

Lebensansicht von der trüben Seite auffaßte und in Alerandria lehrte, bis Ptolemaios ihm das Lehren verbot, weil er eine allzutrühsselige Ansicht vom Menschenleben gad.

Seine Grundansicht ist die korenaische. Liebe, Areund= fcaft, Wohlthatigkeit gelten fur fich nichts, fondern nur um ihres Rugens willen. Der Beife forge nur für fich felbft, benn kein anderer fei seiner Borforge werth. Aber die Empfindungen ließ er nicht als Quell der Bahrheit gelten, fonvern forderte, daß man vernunftgemäß handele \*). Daneben wird von ihm bemerkt, daß er alle Bergehen für verzeihlich erflare, denn niemand fundige freiwillig, fons bern ein jeder nur getrieben durch eine finnliche Gemuthes Beweaung, darum foll man niemand haffen, fondern ihn fleber zu erziehen suchen. Borzüglich eigen ift ihm die Betrachtung, daß ein vollkommen veranhates Leben (eddaipovia) nicht zu erhalten fei, denn dagegen ftehen Kranks heit und Unglack auf unvermeibliche Weife. Auch sei nichts feiner Ratur nach angenehm oder unangenehm, fons bern bas erfte nur durch den Reis der Geltenheit oder Reus heit, das andere durch Ueberdrug. Armuth und Reich= finm, Sklaverei und Freiheit, Abel und Gemeinheit, Ruhm und Schande find in Beziehung auf den Beung aleichaultig. Mag daher ber Thor bas Leben vorziehen, bem Beifen find Leben und Lod gleichgultig. Folglich wird der Weife nicht fowohl bas Gine fuchen, als bas Bofe flier hen, und ber lette 3med (vo relog) tana nur fein, fomerge los und forgenlos zu leben (ro un eninovos Sav unde zu-#1005), welches nur durch Gleichgultigfeit gegen Die actis

274



<sup>\*)</sup> વંગ્ઇૂટ્ટિંગ તે થયે રહેદ લોકઉમુંટકાદ અંગ વંગ્ર દ્વાર રોગ નેગ્રામુંગ્લા-લાગ, રચેંગ રેક્પ્રેટેટ્સ વ્રુવાગ્ટ્યાયમ પ્રવાશ પ્રવાશ રાગ્ય રોગ છે. 1. 1. 95.

ven Bergnügen, gegen Leben und Lob erhalten werden tann.

4. Annikeris endlich, der wahrlichelmsich auch in Alexandria gelehrt hat, scheint nach den wenigen Sätzen, die Diogenes von ihm anführt \*), die kyrenaische Lehz ve wieder einfach wie die ersten aber ernster ausgebildet zu haben. Diogenes sagt nemlich von ihm, daß, obgleich er auch das Vergnügen als rélos voraussetzte, er doch den Werth der Freundschaft, der Liebe, der Ehrfurcht gegen die Eltern und der Vaterlandsliebe anerkannt und gelehrt habe, der Weise merde nichts um so weniger glücklich sein, wenn er bei wenigem Vergnügen für solche Dinge Nüche und Arbeit übernehme.

Rein ernster tiefever Denker wird bei der hedonistis schen Lebensansicht stehen bleiben. In der beschränkten Oberstächlichkeit, welche diesen Lehren natürlich ist, sehen wir sie hier indessen nach allen Farben gezeichnet, svoh, svonisch, trückselig, zulest den ebleren Unsichten sich mehr annähernd. Uber bei keiner Darstellung ist der Einsluß des sokratischen Geistes ganz zu verkennen, denn wie vers schleden gleich die Einzelnen die Gründe dastür angeben, so wird praktisch für das Leben selbst doch der höchste Werth ber Lugend, wenn schon nur um ihrer Unentbehrlichsten willen, anerkannt.

# o. Eufleides von Megaka und bie.

j **5. 68.** ∋⊡

Richen den genannten find unter den erften Sofras tifern die megarifche Schule des Eufleides (Ei-

\*) 1. 1. 96. 97.

٤.

Raldor) von Megata, die elifche Schule bes Phais bon (Oaidwr) von Elis, und die eretrische Schule des Menedemos (Maridyuos) von Eretria zu nennen. Bon Diefen ift noch unangenehmer zu erzählen als von den vorfs gen, da die gebliebenen Nachrichten noch unbefriedigender sind. Dur bei den Megarifern tonnen wir etwas verweis ten, ba wir von der Lehre der andern gar nichts wiffen. Bhaidon, der in Glis lehrte, ift ein unmittelbarer Schus ler des Gofrates; feines Schulers Pleiftanos Schus der ift Menedemos, der als angefehener Mann ju Cres tria lebte und lehrte. Philosophisches wiffen wir nichts won ihm, als daß er nur die einfachen (aleuspara anda) alfo fategorischen und bejahenden Urtheile gelten ließ, die perneinenden verwarf, und die andern nur fur Busam= mensehungen erklärte \*). Ja nach Simplicius wers ben diefe einfachen Urtheile gar nur ju identischen, wie Mensch ift Mensch, weiß ift weiß \*\*).

1. Eutleides war Schüler des Sokrates und Freund des Platon. In feiner Schule werden genannt Eubulides (Eußondidns) von Milet, Alexinas (Adszeros) von Elis, Euphantos (Eugarros), Apols tonios Aronos (Axoddiscos Kobros), Diodoros Aronos (Acadamas Kobros), Stilpon (Zridnor) von Megara, Dryfon oder Bryfon (Byistar) Stils pons Sohn und Aleinomachos (Klaurópaxos), wels ce alle zwijchen Dl. 95 und 120 ledten IIII

Aus den wenigen Andeutungen, die wir von der mes garischen Lehre haben, ist doch, wie Spalding zuerst zeigte, flar, daß sie großentheils von den eleatischen Lehren ausgegangen ist. Bon Eufleides erhellt dies

\*) Diog. L. l. 2, 155.

\*\*) in phys. Arist. p. 20.



aus dem einzigen Sprind, ider uns von ihm geblieden ift; auch wird erzählt, duß er vorzüglich den Parmen i des studirt habe, die folgenden finden wir aber besonders mit Zenon's Dialektik beschäftigt. Die ganze Schule ficht den Ramen der streitfuchtigen, erstrischen, weil sie vorherrschend logische Streitigkeiten fühlten. Nur das von wird uns einzelnes erzählt, von ihrer praktischen Lehre kaum zwei Worte.

Bon Eukleides hat nur Diogènes\*) ein Paar Sätze.

Er sagte: Eins ist das Gute mit vielen Ramen bes nannte; hier Weisheit, dort Gott, anderswo Bernumft und fo weiter, Dem Guten entgegerigesetztes aber ließ er nicht gelten 1).

Wie er aber diefen eleatisch klingenden praktischen Ges danken gebraucht habe, wissen wir nicht. Er mag viels leicht schon wie Stilpon dem strengsten System der Apathe gefolgt fein.

Außerdem macht Disgenes nur noch zwei logifche Bemerkangen über ihn.

Die erste ist, daß er Beweise nicht in ihren Boraussegungen, sondern nur in ihren Schlußfähren angegriffen habe <sup>2</sup>). Eine Maxime offenbar des Streitsüchtigen, dem es nicht eben um die Wahrheit zu thun ist.

Nach der andern erklärte Eukleides die Gleichnisse für unbedeutend durch die oberflächliche Einwendung: sie

- ούτος δυ τό άγαθου άπεφαίνετο πολλοίς δυόμασι χαλούμενου. ότε μέν γάς φρόνησιν, ότε δε θεόν, και άλλοτε νούν, χαι τα λοιπά. τα δ' άντικείμενα τῷ άγαθῷ ἀνήρει, μή είναι φάσκων.
- ταϊε δὲ ἀποδείξεοιν ἐνίστατο, οὐ κατὰ ἰήρματα, ἀλλὰ κατ' ἐπιφοράν.

<sup>•)</sup> l, 2, 106.

#### 278:

vergleichen unnerder das ihnliche ober das unähnliche; im ersten Fall werde nicht ähnliches fondern vielmehr zweimal haffelbe gesages im undern Fall fei die Zusammenstellung überflässig. 3).

2. Des Eufleides Schule scheint sich meist nur nit logischen Untersuchungen abgegeben zu haben, nur Stilpton wirdzauf eine ausgezeichnete Weise erwähnt.

Bei Eubulides läßt uns Diogenes von den bei ben, Sophisten, bei diesen Megaristen und bei einigen Stoikern fo viel besprochenen Trugschlüffen reden, indens er gleichsam nur, im Bonbrigehen \*) erzählt, er habe viel nit Aristoreles, gestritten, und ihm gehören folgende Trugschlüffe: der Lügner. (peuschueroc), der Betrügen (dialarSárwr), die Elektra, der Verhüllte (dynenadopperog), der Habilops (owgeingt), der Gehörnte (negazirty) und der Kahilops (palaxgás).

Dies ift aber fiblocht aufgezählt, es find, nicht fichen fondern nur vier Arten Trugschluffe, benn 1) der Lügner und der Betrüger, 2) Eleftra und ber Verhülte, 3) der haufenschluß und der Rahlfopf sind derische Schluß.

Denn der Lügmer lautet: wenn jemand feige, ich luge, und er fagt die Bahrljeit daran; fo tügt er und lügt doch nicht, denn er fagt die Wahrheit. "Und der Betrüger, wenn jemand fagt, ich betrüge, und fagt die Wahnheit daran, ih betrügt er und betrügt doch nicht.

Ferner Eleftra und ber Berhullte: tennft du dieft Berhullte? Nein. Kennft du die Eleftra? Ja. Qu widersprichft dir; diefe Berhullte ift Eleftra.

 -8) και κόν διά παραβολής λόγον ἀνήρει, λέγον Κτοι ἐξ όμοιων ωντόν, η ἐξ ἀνομοίων συνίστασθαι. και εἰ μὲν ἐξ όμοίων, περι αὐτά δεῖν μαλλον, η οἰς ὅμοκά ἐστιν ἀναστρίφοσθαι εἰ δ' ἐξ ἀνομοίων, περέλκενν κỳν παράθεοιν.
 \*) Ι. 2, 108.

Endlich der Soreites und Rahlfopf; der erste gablt Waizenkörner zusammen zum Haufen, der andere haare vom Ropfe ab zum Rahlfopf.

Der Gehornte bedeutet hier nicht das Dilemma als syllogismus cornutus, sondern nach Diogenes 1. 7, 187. den Trugschluß: was du nicht verloren haft, das haft du noch? Ja. horner haft du nicht verloren? Mein. Du haft Horner. Doch zweifelt Diogenes, ob wir dies Geschent dem Scharfsinn des Eusulides oder des Chrps fippos ju danken haben.

Der Pfeudomenos tann unter allen biefen Bigen ims mer als der befte gelten, weil der Widerfpruch im Schluße fat am einfachten in die Vorausletzungen gelegt ift, auch hat er den Alten am meisten zu thun gemacht. Wenn aber Tennemann fagt, daß felbft Uriftoteles ihn fur unauflöslich gehalten habe \*), fo thut er ihm ju viel, Es ift ja nach Uriftoteles ein ganz einfaches sophisms ignorationis elenchi \*\*). Lennemann meint wohl Die Stelle ber Difomachifchen Ethif 1. 7. c. 8. Aber bort wird Diefer fophiftifche Spruch nur beilaufig bei ber Bes trachtung ermahnt, wie bas gemeine Urtheil burg bie Berbindung von Berneinungen in Schwierigfeiten vermis delt merben tonne. Ariftoteles fommt bort bei ber Unterscheidung von owgoooing und dynguissia eigentlich nur auf den fophistischen Sat, daß die Berbindung zweier Fehler zum Beispiel der apporvn und augaria gelegent= lich eine Lugend genannt werden tonne. Denn wenn der thorichte augaris feiner Thorheit untren wird, fo thut er bas nicht thorichte also bas rechte. 3ch bemerke bies hier genauer, weil ich behaupten muß, daß alle bie Schwierig=

\*) Gefch. b. Phil. 3. 2. S. 145.

\*\*) de elench, soph. c. 5. 4.

teiten und Spiele ber Späteren mit ben Trugschluffen, wie befonders die des Chryfippos, hatten wegfallen muffen, wenn des Uriftoteles Buch von dem sophistischen Ctenchos von diefen gefannt gewesen mare.

3. Philon und Dioboros haben etwas mehr als Uriftoteles über bas hopothetifche Urtheil (agidua ovrnunevor) feftgefest \*), jeboch nichts genugendes. Dhi= Ion unterfcheidet vier Salle : Diefes Urtheil ift mahr, wenn Borderfas und Rachfas beide mahr ober beide falich find; es ift falich, wenn ber Borberfat mabr, ber Dachfat falfch; viertens ift es mahr; wenn ber Borderfat falfch 3. 9. fur bas erfte, wenn es und der Rachfas wahr. Lag ift, ift es hell, fur bas zweite, wenn die Erde fliegt, to hat fie Slugel, fur das dritte, wenn es Lag ift, ift es Racht; får bas vierte, wenn die Erde flieat, fo eriftirt bie Erde. Bler find nach blog logtfcher Wahrheit die drei erften Regeln richtig, aber diefe Betruchtungsweise felbft ift unzulanglich. ... Bei der 'Wahrheit oder galfcheit hypothe= tifcher Urthefle fommt es zunächft nicht auf die Bahrheit oder Kalfchfeit der Bordetfäße und Rachfage, fondern nur auf bie Wahrheit ober galfchheit der Confequenz, Der 266angigfeit der Folge vom Grunde an. Dies fieht man an ber Ungulänglichkeit ber letten Regel. Philon jah gar nicht auf den realen Zusammenhang von Grund und Folge, und erklart daher jedes Urtheil für mahr, in welchem man einen mahren Gat unter eine beliebige mahre oder faffchje Bedingung stellt. 3: 2. ich weiß, daß mor= gen das Wetter ichon bleibt, und fage dem Abreifenden, wenn bu mörgen bei uns bleibft, fo bleibt das Wetter fcon, fo foll diefer Sat wahr fein. Nemkch eigentlich: bleibft du oder gehft du, das Wetter bleibt icon. Aber

\*) Sext. Emp. adv. Logicos 1. 2, 113. 114. 115.

#### 280

nach Philons letter Regel ware dann auch der Satz wahr: wenn der Himmel morgen trübe ift, so ift er morgen heiter. Oder: ich weiß, daß diese Figur ein Kreis ist, und sage nach Philon wahr: wenn diese Figur ein Dreiect ist, so ist sie rund. Dies giebt also eine schlechte Ordnung des Sprachgebrauchs. So wäre nach Philons Beispiel der Satz: wenn es Lag ist, ist es Nacht, nur bei Lage falsch, bei Nacht aber wahr. Diodor os scheint die Sache von einer andern Seite aufgefaßt und nur die Satze wit wahrem Vordersatz betrachtet zu haben. Hier verwirft, er die besonderen und läßt nur die allgemeinen gilt. 3. B. wenn es Lag ist, so rede ich, ist nach ihm falsch, dem zweilen schweige ich auch bei Lage.

Außerdem, führt Gellius \*) einmal als eine Behauptung des Diodoros an, daß es keine zweideutigen Worte gebe, denn wer nur eins zu fagen denke, der fage auch nicht zweierlei oder mehrerlei. Wie nun aber dann, wenn der Sprechende beim zweideutigen Wiswort zweierlei neben einander denkt? Oder dann, wenn jemand im Oberfat und Untersat eines Fehlschlusses zweierlei bei demsetben Worte benki und doch meint, einen Schlußsat folgern zu dürfen? Moch kommt vor, daß Philon und Diodoros sich mit Bestimmung des Begriffes vom möglichen be-

\*) Noct. Att. XI. c. 12. Nullum inquit verbum est ambiguum: nec quisquam ambiguum dicit aut sentit; nec aliud dici videri debet; quam quod se dicere sentit is, qui dicit. At quum ego, inquit, aliud sensi, tu aliud accepisti; obscure magis dictum, quam ambigue videri debet. Ambigui enim verbi natura illa esse debuit, ut qui id diceret, duo vel plura diceret; nemo autem duo vel plura dicit, qui se sentit unum dicere. **schäftigt haben** \*). Philon nimmt die Möglichkeit subjectiv, indem er auch das nicht wirkliche für möglich erz klärt, dessen Ursach vorhanden ist, deren Wirkung aber durch äußere Hindernisse aufgehohen ist. Diodoros daz gegen nimmt die Bestimmung objectiv und sagt, da alles mit Nothwendigkeit erfolge, so sei auch nur das wirkliche möglich.

Endlich finden wir den Diod or os auch mit der Jenonischen Lehre von der Unmöglichkeit der Bewegung beschäftigt. Es scheint nur das auf feinen Namen erwähnt, was er zu den Ienouschen Sätzen zusttete, welches nicht von Erheblichkeit ift. Er behandelte dabei die hypothefe bes Leukippos, indem er die Atome dusien schuara nannte \*\*). Hier wird Tennemann recht haben, daß er dies nur zur Bervollständigung des Zenon that, der auf diese hypothese noch keine Rücksicht nehmen konnte. Die dem Diodoros zugeschriebenen Sätze gegen die Mögzlichkeit der Bewegung find folgende \*\*\*).

a) Man kann nur fagen, ein Gegenstand habe sich bewegt, dies nehmen wir wahr, aber nicht er bewege sich, benn dies ist unmöglich.

Soll er sich nemlich bewegen, so uns dies im Rau= me geschehen, also enqueder in dem, in dem er ift, oder in dem, in dem er nicht ift. Aber in dem Raume, in dem er ist, ruht er; er müßte sich also in dem bewegen, in dem er nicht ist, dies ist unmöglich.

\*) Cicero de fato c. 7. 9. Alex. Aphrodis. nat. quaest. I. c. 14. Arist. de interpr. c. 9. metaph. I. 8. c. 3.

\*\*) Stob. Ecl. phys. I. p. 310.396. Euseb. praep. evang. XIV. c. 23. Sext. Emp. adv. phys. 11, 85.

Digitized by Google .

\*\*\*) Sent. Emp. adv. phys. II., 86, 87, 112.,113 seq.

#### 282

b) Er fest Atome voraus und wendet darauf daffelbe an. Der Raum, in dem sie sind, wird von ihnen erfullt, in diefem ruhen fle alfo, und wo sie ulcht sind, können sie sich duch nicht bewegen.

c) Er unterscheidet uienses var ellangevelar, Better sung aller Theile, und nienses var energung find und die andern erst mit bewegen. Nun foll die erstene nur aus der letteren entstehen können, indem sich erst einige Theile bewegen und nach und nach immer mehrere. Ist also die theilweise Vewegung unmöglich, so ist es auch die allger meine. Dies beweist er dann, wie sown Sertos rück hurch ein sehr schlechtes Sophisma. Er fagt: zwei Theile feien in Bewegung, ein dritter ruhender komme hinzu, so überwiegt, die Hempsung, alle dust kommen in Bewegung, nun komme ein wierter Vann ein fünster hinzu, immer hleibt Uebergewicht, der Vewegung. So geht er hist zu 40000 fort, so daß 9998 Theile in Ruhe von zwei Thete len bewegt werden, welches unwöglich sei.

Hier ift willführlich zusammengezählt, und der Unter-

4. Stilp on mar gewiß der ausgezeichnetste unter diesen megarischen Lehrern, sowohl seinem Charakter nach \*), als in seiner Lehrerthätigkeit, welche aus ganz Griechenland die Schüler um ihn versammelte \*\*). Wir wiffen aber so viel wie nichts von ihm.

In der Ethik muß er das ftrengste Spften der unerschutterlichen Selbstftandigkeit oder Upathie vertheidigt far ben, denn Seneca \*\*\*) fagt einmal von ihm: hoc

•) Cicero de fato. c. 5. ••) Diog. L. l. 2, 113. \*\*•) epist. 9.

obilcitur Sciponi ab Epicuro et his, quibus summum bonum visum est animus impatiens. --- Hoc inter nos et illos interest. Noster sapiens vincit quidem incommodum omne, sed sentit, illorum ne sentit quidem. Illud nobis cum illis commune est, sapientem se ipso esse contentium, sed tamen et amicum habere vult, et vicinum et contubernalem, quamvis sibi ipse sufficiati Dann eriabit Plutarchos Dison ihm, bag et gern dialeftische Spiele getrieben habe, aber über feine Dialeftit miffen wir nur febr unvolltommenes. Dioges nes \*\*) fagt, er habe uberhaupt Die Gultigfeit ber allges meinen Begriffe abgelengnet (argber ra ston). Aber feine Belfpiele bewelfen das nicht, fondern fie fpielen nur mit bem Unterschied golftben Praditat und Gubject des Urtheus. Er fagter , wenn jemand behauptet, avdownor alim, fo fpricht er von feinem Menichen, benn er nennt weben wifen noch jenen." Sang richtig, bein fein Urtheil behauptet etwas, wenn bas Subject nicht auf bestimmte Gegenstände hinweift. Go auch : ", der Rohl ift nicht Dies fer Rohlftrauch flier, denn Rohl gab es icon vor taufend Jahren; Dies hier ift alfo nicht der Rohl." Sier ift gang richtig ber Begriff und Die Borftellung bes einzelnen Din= nes unterfchieden. Eben fo fteht es mit ben Beifpielen bei Plutarcos, in denen Stilpon fagt, das Pferd und bas laufende, ber Menfch und das Gute feien nicht eins und daffelbe, denn auch Speifen und Arzeneien find gut, Sowen und hunde laufen. Benn er aber barum wirklich behaupitet hat, wie Blutarcos zuvor fagt, daß verfchiedenss nicht bon einauder ausgefagt werden tonne, fo wiederholt er freilich nur jene unbeholfens Dialektik des

Digitized by Google

11.1

<sup>\*)</sup> adv. Coloten p. 1119 seq. \*\*) 1. 2, 119.

Antifthenes, welche Simplicius \*) im allgemeis TE, nen auch den Eretrischen Philosophen gufchreibt, die nur 蚆. identische einzelne Urtheile gelten ließen. 20as indeffen die ġ, fruheren in diefen Dingen felbst gesagt haben, und was Τſ ihnen die späteren nur folgernd beilegen, wird fich wohl 1 nicht bestimmen lassen. Bie leicht kann Stilpon un= 2 ter dem Sat beim Plutarchos, Eregov Eregov un xarė mooerogue, nur verstanden haben, daß fein Ding von einem andern, fondern nur Begriffe von Dingen ausges đ faat werden konnen, welches viel beffer zu dem pafit, mas Diogenes anfahrt. So wendet 3. B. Simplicius Die Sache ganz auf die andere Seite, indem er den Megas rifern offenbar aus denfelben Borausfegungen fould giebt, daß fie alles in Begriffe verwandelt hatten, nach ihnen folle; ba der gelehrte Gofrates und der weiße Gos Erates boch verschiedene Borftellungen feien, Gofras tes felbft eine abstracte Borstellung werden \*\*).

Nur dies scheint mir aus diesen Angaden zu erhellen, daß in den logischen Untersuchungen keiner, von diesen irgend den Aristoteles erreicht habe. Die megarischen Lehrer scheinen mehr den logischen Untersuchungen des Antisthenes nachgegangen zu sein, und so auf eine den Stoisfern verwandte Weise die Entscheidungen gegeben zu haben, wobei man nur die hypothetischen Urtheilsformen

\*) in Arist. phys. p. 20.

(in phys. Arist. p. 26. διά δὲ τήν περί ταῦτα ἄγνοιαν καὶ οἱ Μεγαρικοί κληθέντες φιλόσοφοι λαβόντες ῶς ἐνάργή πρότασιν, ὅτι ῶν οἱ λάγοι ἄτεροι ναἐτα ἐşερά ἐστιν, καὶ ὅτι τὰ ἔτερα κεχώρισται ἀλλήλων, ἐδόκουν δεικνύναι αὐκὸν αὐτοῦ κεχωρισμένον ἕκαστον. ἐπεί γὰρ ἄλλος μὲν λόγος Σωκράτους μουσικοῦ, ἄλλος δὲ Χωκράτους λευκοῦ, εἰη ἀν καί Σωκράτης αὐτος κύτοῦ κεχωρισμένος.

#### 286

gennuer beachtete. Chrysippos trifft hier wenigstens mit Philon und Diodoros nabe zusammen, wie wir dort genauer bemerken muffen.

## Drittes Rapitel. Platon.

#### §. 56.

Platon, eigentlich Aristokles genannt, der Sohn des Ariston und der Periktione, stammte von väterlicher Seite aus des Kodros, von mütterlicher Seite aus des Solon Geschlecht. Er ist geboren im dritten oder vierten Jahr der Ol. 87, und starb im ersten der Ol. 108. Seinen frühesten philosophischen Unterricht erhielt er durch Kratplos, einen Schüler des Heraklei= tos. Zwanzig Jahre alt kam er zu Sokrates, bei dem er acht Jahre bis zu dessen Lode blieb. Dann ging er zu Eufleides nach Megara und weiter auf Reisen. Er ging nach Unteritalien, Kyrene und Legypten; von da nach Sixilien zurück, lernte dort den Pythagoreer Arch p= tas und den Dion Kennen, und ging von da wieder nach Athen.

Nun kannte er wohl neben Herakleitos, Ana= ragoras und Sokrates alle andern wichtigen Borar= beiten der griechischen Philosophen, besonders die eledti= schen und die ppthagoreischen; die letzteren durch Archy= tas, und besonders wohl durch Schriften des Philo= laos und des Lokrer Limaios.

So vorbereitet trat er als Lehrer in Athen auf und grundete die erste eigentliche athenaische Philosophenschule, in der Gestalt, wie diese Schulen sich nachher bis zum Untergang des griechischen Geistes erhalten haben, als feststehende Anstalten, an deren Spisse ein Borsteher stand, den meist der Borgänger ernannt hatte. Platon lehrte in der Akademie, einem buschichten Symnasium der Vorstadt; wie Diogenes kaertes den Eupolis sagen läßt, in den Schattengängen des Heros Akademos. Darnach wird seine Schule die akademische genannt.

Platons Lebensplane hatten eine große Achnlich= feit mit denen des Pythagoras. Er zeigt die gleiche Borliebe für die ägyptischen Religionsansichten und die Birkfamkeit des Priefterstandes (wie besonders das fünfte Buch der Politik und die Gefete zeigen). Aber er nahm babei auf den freien und eignen Beift feines Baterlandes Rucfficht und beschränkte fein Unternehmen nur auf eine Lehranstalt. Doch zeigen feine Reifen nach Sicilien und fein Berhaltniß ju Dion und den beiden Dionbfips. fo wie fein eignes Wort im fechsten Buche vom Staate. wie febr er wohl gewünscht hatte, auch fein politifches Adeal ins Leben einführen ju können. Mit Noth entkam er ben Gefahren des zweiten Verfuches, und blieb bann in Athen nur als Lehrer, ja felbft in der Lehre ging er bebroft burch bas Schickfal Des Anagagoras und So= Frates fehr fconend mit bem Bolfe von Uthen um.

§. 57.

Mit Platon, bes Sokrates ausgezeichnetften Schuler, kommen wir endlich zum erstenmal an einen Mann, von dem uns noch ein großer schriftlicher Nachlaß geblieben ist, über deffen Lehre wir also genauer und auss führlicher urtheilen können. Bei genauerer Ansicht der Sache werden wir aber dieses Urtheil nicht leicht finden. Da nun über diesen Lehrer der Jahrtaufende weit mehr Bande schon geschrieben sind, als ich Seiten vorzulegen

denke, will ich gleich voraus meine Absicht bei diefer Mit= theilung kurz aussprechen. Mir scheint, bag wir bei un= ferer icarferen Renntnig der Natur der Ubstractionen ge= naver als die früheren Platons eigne heitere und flare Beltansicht schildern können, ohne sie mit den gehlern feis ner späteren Schüler zu bemengen. 3ch werde zu zeigen fuchen, daß Platon durchaus treuer Sofratifer ges blieben ift. Ungeachtet er fich mit allen philosophischen Ber= fuchen feiner Zeit und der Borzeit befannt gemacht hatte, fo war ihm doch die praktische Philosophie allein das Ziel der Lehre und der Inbegriff menschlicher Weisheit. &r bildete die praktische Philosophie und die Dialektik des Sofrates weiter fort. Sein hauptverdienst ift dabei die Fortbildung der Dialektik. Platon nemlich fand zu= erst die wahre Bedeutung der logischen Formen, der Denks formen in den allgemeinen Begriffen, aber er mußte fie noch nicht von den metaphylischen dialektischen Formen ju unterscheiden, und wurde dadurch babin geführt, nur in der nothwendigen Erkenntniß Wahrheit anzuerfennen, und alle .Erfenntniß des Einzelnen wirflichen (alle Erfahrung) als eine beschrankte finnliche nur menfchliche Borftellungs= weife zu verwerfen. Bei der Anwendung deffen blieb er aber gang ber Induction des Gokrates treu, er fuhrte den Gedanken immer vom Leben in die Biffenschaft, fuchte vom Leben aus die Unterordnung unter die Principien und . ftellte nie fpeculativ das Princip an die Spige, um daraus Die Lehre ju entwickeln. Er machte vielmehr dies zum Unterschied der mathematischen und philosophischen Lehre, baf bie erftere von erften Borausfesungen ausgehe, aus benen fie bie Lehre ableite, die andere aber nicht, indem fie mit ihren Betrachtungen erft gegen ben Anfang bin Dadurch bleibt er denn auch in der Physif ftrens ftrebe. ger Sofratifer, er halt wie Sofrates die miffenschaft= liche

liche Erkenntniß ber Marun Der Dinge, diefes gottlichen, dem Menschen fur unerreichbat; indem er mit Parm e= nides fich hier immer nur auf dem Gebiet der Meinung, und nicht auf dem ber nothwendigen Wahrheit besindet. Ber den Platon verstehen will, muß wohl beachten, bag alle seine physischen Borftellungsarten der doza gehoren, und die religionsphilosophischen nur bildliche sind, welche sters der Eikafie anheimfallen.

Bollen wir uns num mit feiner Lehre befannt machen, fo bieten uns feine Schriften einen großen Reichthum bes Behaltes, aber babei eine fchmierige Berbindung ber Ge-Danten bar. Die Schwierigfeit wird großtentheils burch Platons eigenthumliche Unficht von Dem Werth idrifts licher Mittheilungen über philosophische Gegenstande per-Er fpricht fich baruber am Ende bes Phaibros anlakt. beftimmt aus. Schriftftellerifche Darftellungen, fagt er, fonnen nie dem Ununterrichteten zum Erlernen Dienen, fons bern nur dem icon Unterrichteten zur Erinnerung an bas fruher gedachte oder gelernte. Dem Unterricht felbft bient nur die Unterweisung durch das lebendige Wort. Dieje feine Anficht mag ihn wohl zu feiner ber Mimendichtung ähnlichen gesprächsweisen Darftellung philosophischer Bes trachtungen bestimmt haben, in welcher mehr bem Bus fchauer lebendige Gedankenbewegung gezeigt, als bem Les fer ein flarer Gedankenzusammenhang mitgetheilt wird. So find viele feiner Gefprache bewundernswurdige Runft= werke zur Anregung, Belebung und Befräftigung des phis lofophischen Gedanken, aber feltener werden fie unmittel= bar belehren, und eben darum auch des Lehrers eigene Meinung im Zufammenhang nur dem zeigen, der vieles forgfältig ju vergleichen und hauptlehren auszuscheiden perfteht.

Fries Befc. b. Philof. I.

l

19

Platon hatte birt gang recht, daß fcbriftliche Mit= theilung allein nur wenig für den fernenden fromme, in: dem das eigne Selbftdenken des Lernenden das meiste thun muß, und diefes Selbstdenken durch das lebendige Wort des mindlichen Unterrichtes leichter geweckt und geleitet merden tann. Besonders bleibt bier eine bloke inftematis. iche Aufftellung der Lehre fur die Leitung des Gelbitden= fens unwirffam. Aber dadurch ift diefer gerftreuten, ge= fprachsweisen ichriftlichen Mittheilung der Gedanken noch nicht überall bas Wort geredet. Gie fann, wie ges faat, lebendig anregend mirten, aber Platons großer Schuler Ariftoteles beweift uns fcon, daß es eine bes lehrendere fcbriftliche Behandlung diefer Lehren in der Bus fammenstellung ber Cache im gangen Bufammenhange ge= be. Dir werden viel ficherer und bestimmter von Uris ftoteles als von Platon lernen. Kolat nemlich der Lebrer ber epagogifchen, wie wir jest fagen, ber fritifchen Bedankenverbindung, fo wird er auch schriftlich den felbftden= fenden Schuler mit Sicherheit fuhren, und dabei bringt Die fcriftliche Darftellung der ganzen Lehre dem Schuler den großen Bortheil, daß er bas Ganze überfehen, beliebig zuruchlicken und alle Theile unter einander vergleichen fann, während der mundliche Unterricht nur fo vorübergehend die getrennten Theile zeigt. Bu Platons Beit war aber überhaupt noch die mundliche Belehrung die vor= herrichende. Ueber Mathematit icheinen fogar feine Schuler zuerst zusammenhängender geschrieben zu haben, und Die geläufigere epagogische Behandlung der Gedanken ifterft burch ihn vorbereitet und burch die folgenden ausgebil det worden.

hatte den Platon auch nicht die Ruchficht auf die Borurtheile des Bolkes bestimmt einen gewissen Mittel= punkt feiner Gotteslehre in dunklerem Hintergrund zu hal=

290

ten, so erklärt mit doch diese feine mithobische Ansicht schon, daß sein mündlicher Unterricht manche wissenschafte lich bestimmtere Lehren enthalten mußte, als ärgeugea dörpuara, welche in den Gesprächen nicht ausgesührt sind. Dies hat die Frage nach einem Unterschied einer eroterischen und einer esoterischen Platonischen Lehre, nach einer Geheimlehre des Plat on veranlaßt. Allein so viel Alehnlichkeit fein Unterschied der vörser und einassa mit dem Pythagos reischen Unterschied ber spindlischen und dierosischen Dis daskalie hat, so ist hier doch wohl nicht von eigentlicher Geheimlehre die Rede.

Hatte Platon einen ganz andern Ausspruch der Lehre in feinem geheimen Unterricht als in feinen Schrifz ten gehabt, so hätten die Schüler nach seinem Tode diese gewiß bekannt gemacht, öder es müßte sich irgend ein Zeis chen davon in Aristoteles Schriften sinden. Mir aber schen davon in Aristoteles Schriften sinden. Mir aber schen, deren Ausspruch oder Andeutung sich nicht in den uns gebliebenen Schriften des Platon vorfände. Denn auch das, was Aristoteles in dem nicht erhaltenen Buch negd gelosogias oder negd ros drados von Plaz tons Lehre erzählt hat \*), möchte der Hauptlache nach boch wohl in einigen Theilen der jest sogenannten metaphyzsischen Bücher enthalten sein:

Aus den vorliegenden Urfunden werden wir alfo nicht ohne bedeutende Schwierigkeiten eine treue Darstellung von Platons Welt= und Lebensansicht ableiten können.

Erstens wird es nothig fein, die oft in feine Lehre tief eingreifende nur mythische bildliche Darstellungsart als solche anzuerkennen, und von der reinen diegodischen zu

19 \*

<sup>\*)</sup> Simpl. in Ar. de anima p. 76. Suidas voc. ἀγαθοῦ δαίμονος.

## unterscheiden. Go werden wir 3. B. den Limaios gang murntkellen und die Politela emporheben muffen.

Hierzu kommt dann noch zweierlei, welches ebenfalls erschwert, des Meisters eigne Meinung aufzufinden. Nicht nur in den belebteren philosophischen Mimen sondern auch anderwärts spricht jeder Lehrer in seiner eigenen Weise und giebt seine Ausführungen, oft ohne daß Platon sie irgend bestreitet, oder anderwärts so, daß nur eine ironische Dialektik dagegen steht, die des Meisters Meinung unklas rer läßt.

Auf einer andern Seite ist aber in den dialektischen Gesprächen auch flar, daß Platon selbst feinen dialektischen Standpunkt nach und nach ändert, und so stufenweis zum höheren fortführt, wobei es nicht so leicht ist, feine wahre letzte Ansicht zu errathen. So sind der Parmenides, Theaitetos, Sophistes, Menon und Philebos in einer Reihe in Verbindung mit einander.

hat man aber das Gange erft einmal uberschaut und forgfältiger erwogen, fo fcwinden die Schwierigkeiten nach Bir finden, daß Platon, fo wie er gur ern= und nach. fteren Darftellung feiner eignen Anfichten fortfcbreitet, auch Die zerstreutere mimische Behandlung nach und nach faft ganz verläßt, und nur noch eine unbedeutendere Gefprachs= form beibehålt. So werden wir von den vorherrichend ironisch = polemischen Mimen, wie Protagoras, Gørgias, Euthydemos, hippias minor, zu reiner dialektüchen forts geführt, finden aber den sichern Widerhalt querft in de= nen, welche ruhiger belehrend bleiben. Daher werden für das Gange feiner Belt = und Lebensanficht Phaidros, Spm= posion, Phaidon, Politeia und Nomoi die Stugen fein.

#### 292

Platons Belt= und Lebensansicht.

6. 58.

Wer nun die dem Platon eigene Lehre darstellen will, wird auch noch nicht in die Eutwickelung der besons dern Theile der philosophischen Wissenschaften eingehen durfen, denn so wie Platon es der philosophischen Staatswissenschaft unangemessen hielt; den Beschützern der Gesetze die besondern Borschriften für das bürgerliche und das Straf=Recht auszuführen, und dies nicht ihrer eige nen Einsicht zu überlassen, so scheinen ihm überall nur die großen Ansichten der Wahrheit des Philosophen würdig, gewesen zu sein. Damit stimmt wenigstens, daß er da, wo er lange Reihen classificierer Begriffe in ihrer Unterord= nung betrachtet, immer mit einer gegen die Sophisten ge= richteten Fronie die Beispiele aus den gewöhnlichsten Ge= genständen des Gewerbstlebens nimmt.

Wer Platons eigne Ausicht schildern will, darf. daher die Lehre nicht nach der neueren Sonderung philosos phischer Disciplinen ordnen, so vielsach sich auch in Bez ziehung auf diese besondern Ausgaben seine Verdienke und Belehrungen nachweisen lassen. Als bestimmte Disciplinen hat er nur Ethis und Physis ausgesührt, aber rücksichtlich der Grundlagen der Lehren bleibt daneben noch viel gros ses hervorzuheben. Das wichtigste ist immer die Grundlage der Religionsphilosophie in den Lehren von Gott und von der Seele, die Anerkennung der selbstiständigen Geis steswelt als der allein ewig wahren. Dadurch wird denn auch viel besonderes herbeigeführt.

Für die Seelenlehre hat er fo bestimmt das Geistige vom Körperlichen getrennt; im Philebos (p. 35. Steph.) fo bestimmt auerkannt, das finnliche Luft und Begierde

wohl körperlich angeregt werden, aber nur in der Secke leben. Eine Einficht, welche noch allzu vielen der Unfern fehlt. Ganz vorzüglich dankt ihm die Lehre von der Erz kenntniß die wichtige Nachweisung des Unterschiedes von Erfahrung, Mathematik und Philosophie, welche auf die Fortbildung vor Wischenschaft sehr entschieden gewirkt hat, obgleich werige den Unterschied scharf genug eingeschen haben.

Bon hier and ist dann euch vieles für die Logik zu ers wähnen, wie wirth Phaidrick über die togischen Intereffen der Redekunst und Dialektik verhandelt; im größeren Hips pias vuskeholfene der nur beispielsweisen Behandlung altgemeiner Begriffe zeigt und manches ähnliche; vor alkem aber wie er vorzüglich im Phaidon die Bedeutung des Prädicates im allgemeinen Urtheil und die Bedeutung der allgemeinen Regeln selbst nachweist.

Nuch über Sprachlehre hat er im Theaitetos und Rraz tylos manches angeregt, doch hier der gebrauchten Methoz de wegen ohne viel Gluck. Dagegen aber versetzen uns diefe Gespräche, wie Kratylos und Euthydemos vorzüglich auf den Kampfplatz der Schulen der damaligen Jeit, der herakleitischen Sophisten, des Antischenes, der Megariker über Sprache und Geltung der Begriffe, so wie Gorgias und Protagoras auf den Kampfplatz der Sos phisten, der Kyrenaiker und anderer über die Luft und das Gute.

Uns scheint es nun das klarste mit der Nachweisung feiner Welts und Lebensansicht im Großen anzufangen, anz fangs noch abgesehen von den ihm eigenen Waffen der Dialektik, dann genauere Betrachtungen seiner Physik und Ethik und zuletzt feiner Dialektik folgen zu lassen. Denn Platan geht hier im Großen durchaus den erfinhenden Gedankengang, und dem ersindenden Philosophen

Digitized by Google,

#### 294

erscheint die Wahrheit felhft immer früher als ihre dialettische Vertheidigung oder fälfeblich sogenannte Begründung-

Platons Weltansicht steht fehr nahe, bei derjenigen, welche in der neuenen Schule Kant zuerst lehrte, und deren Lehre mir den transfigendentalen Idealismusnennen.

Das Befen ber Dinge ift nur in der Geifteswelt des nothwendig wahren, fchonen und guten. Die Rörperwelt hat fein Wefen, fondern entfpricht nur einer bildlichen, menschlichen untergeordneten Porstellung. Die vollendete Erkenntniß des Dahren und des Befens ift Gigenthum der gottlichen Bernunft, und dem Menschen nur unvolltommen erreichbar. Diefen Unterschied der Erfenntniß bes Befens der Dinge (unferer emigen Bahrheit) und der menschlichen Vorstellung (unferer endlichen Wahrheit) beftimmt aber Platon nicht wie wir durch ben Gegenfat ber unvollendbaren Gefetlichfeit ber Dinge (Raturerfenntnig) und der 3deen der Bollendung, des Abfoluten, fonbern nur burch ben Gegenfat ber manbelbaren Ginnesan= fcauupg und des Unwandelbaren, nothwendigen, nur vom denfenden Beifte ju erkennenden. In diefem letten bleibt feine Dialeftit unvollfommen; im letten Grunde, weil fie Die Beharrlichkeit der Wefen nicht von ber Rothmens Digfeit unterscheidet, fondern beide miteinander vermech= felt, weil beide unveranderlich find.

Bollen wir nun diejes als Platonische Lehre nachweisfen und ausführen, fo find ohne Streit die Bucher vom Staat bas hauptwert, und wir feten am flarsten bas Ende des fechsten Buches an die Spitze.

"Merte aljo, wie wir fagen, daß diefes zwei find und baß fie herrichen, das eine uber das Geschlecht und Gebiet bes bentbaren, das andere uber das fichtbare, das mit du nicht, wenn ich fagt über ben himmel, meineft ich wollte in Worten fpielen. Alfo biefe beiden Arten haft du nun: das fichtbare, das denkbare (dourdo , vonrdo)."

"Go nimm nun wie von einer in zwei getheilten Linie die ungleichen Beile, und theile wieder jeden Theil nach bemfelden Verhältniß, das Geschlecht des sichtbaren und bas des denkbaren, so werden dir diese wie licht und dunfel gegen einander stehen. In dem sichtbaren sind Bilder ber andere Theil. Ich meine die Bilder wie erstens die Schatten und bann die Erscheinungen im Wasser und die sich auf allen dichten, glatten und glanzenden Flächen sinden und alles dergleichen. Dann als den andern Ubschnitt fetze das, dem diefe gleichen, nemlich die Thiere bei uns und das ganze Gewächsreich und alle kunstliche Geräthe."

"Diefe beiden Theile werden fich nun unterfcheiden wie bas dohartor gegen bas yrwordr (wie Sache ber Meis nung und fichere Erfenntnift), fo bas Bild gegen bas, befs fen Bild es ift. Betrachten wir nun eben fo die Theilung Des bentbaren. In dem einen Theile bedient fich Die Seele bes vorbin abgeschnittenen wie ber Bilder, indem fie ges nothigt ift ihre Untersuchungen aus Borausjesungen nicht gegen ben Unfang fondern gegen bas Ende hinguleiten. Des andern aber von Borausfetung ausgehend gegen ben Anfang ohne alle Borausfetung bin ohne irgend ein Bild, aus den Begriffen (eldos) felbft und durch die Begriffe ihs ren Fortfcbritt ordnend. Doch fuhren wir dies noch deuts licher aus. Du weißt, daß die , welche fich mit der Def. funft und ben Rechnungen und bergleichen abgeben, bas Berade und bas Ungerade, bie Geftalten und ble brei 9r; ten der Winkel und mas bem fonft verwandt ift, in jeder Berfahrungsart vorausfegend, nachdem fie dies als mifs fend ju Grunde gelegt, feine Rechenschaft weiter baviber weber fich noch andern geben ju burfen glauben, als fei

296

Dies schon allen deutlich) sondern hlevon beginnend gleich das weitere ausstählten, und dann folgerecht bei dem ans langen-, auf dessen Untersuchung sie ausgegangen waren. Du weißt ferner, daß sie sich der sichtbaren Gestalten bedenen und immer auf diese ihre Reden beziehen, ohners ächtet sie nicht von diesen handeln, fondern von jenem, dem diese gleichen; daß sie für das Quadrat selbst (ro adro ro rerochywror) und für die Olagonale selbst ihre Beweise führen, nicht um des willen, welches sie zeichnen, und so auch sonst un des willen, welches sie zeichnen, und so werchywror, wovon es auch Schatten und Bilder im Wasser giebt, deren sie sich zus als Bilder bedienen, immer aber jenes selbst zu erkennen trachten, was man durch die Denktraft (dravora) erkennt.

"Diefes alfo ift eine Art bes bentbaren, bei welcher bie Seele aber genothigt ift, in der Untersuchung fich ber Bors aussesungen zu bedienen, nicht fo, daß fie zum Anfang zurückgeht, weil fie fich nemlich über die Voraussebungen hinauf nicht versteigen kann, fondern fo, daß fie fich der Bilder bedient, welche felbst den untern Dingen nachges bildet find, und zwar jener fur diefe, fo wie fie deutlich porgeftellt und abgesondert worben. Dies gilt alfo bie Geometrie und die ihr verwandten Biffenschaften. Co verftehe benn auch, baf ich unter bein andern Theil bes Dentbaren basjenige meine, welches bas Wort felbft ers greift (ob adros o loyos anteral), indem es durch das Bermögen der Ueberlegung (Th ton Sialeyer Sat Sovauer) Borausfegungen (unoDeoeic) macht, nicht als Unfange, fondern mahrhaft Borausfesungen (Unterstellungen) als Einfcbritte und Unlauf, Damit es bis jum Mufboren aller Borausfesung an den Anfang von allem gelangend, diefen ergreife, und bann wieder fich an alles haltend, mas mit jenem zufammenhängt, zum Ende hinabsteige, ohne fich irgend eines finnesanschaulichen (adourtor) zu bedienen, fondern der Begriff felbst, durch sich felbst in sich felbst, um in Begriffen zu endigen (dul' sideour abrois de' aurwr sig adra, xad redevrü eig eichy)."

"Dir fagen alfo, mas burch bie Biffenichaft bes Berftandes (ing tou dialeyeo gai Entornjung) von dem Seiens den und Denfbaren erfchaut werde (9supouperor), fei ficherer (aageorsoor) als bas, mas von den fogenannten Rünften (regvor) erfannt wird, deren Anfange Borauss fetungen find, welche bann Die Betrachtenden mit bem Berftande (Seavoig) und nicht mit den Sinnen betrachten muffen. Deil fie aber ihre Betrachtung nicht fo anftellen, baß fie bis ju ben Unfangen juructgehen, fondern nur von ben Unnahmen aus, fo werden fie barin ber Bernunft (vois) nicht machtig, obgleich Dieje Erfenntniffe unter ihrem Anfang zum Dentbaren gehoren (zairos vonrov ovτων μετά agzis). Mathematifchen Berftand (Siavoia) nennen wir alfo das Bermogen der Deffunft und ber abna lichen Lehren, fo bag Suavoia in ber Mitte ftebt zwifchen dosa und vouc."

"Nun nimm noch die diesen vier Theilen zugehörigen Zustände der Seele dazu, die philosophirende Bernunst (ráysis) dem obersten, den mathematischen Verstand (duávoia) dem zweiten, dem dritten aber weise die Meinung (nisris) und dem vierten die bildliche Vorstellung (elxasia) zu, und ordne sie dir nach dem Verhältniß, daß so viel das, worauf sie sich beziehen, an der Wahrheit Theil hat, so viel auch jedem von ihnen Gewißheit zufomme."

Bemerfen wir hier zuerft, wie Platon icon die philosophische Erkenntniß als Erkenntniß aus bloßen Begriffen, eben so wie wir, erklart, und auch das eigenthumliche der mathematischen Erkenntniß nicht in die Gro-

#### 298

fe, fondern in die Auschanlichkeit ihrer Schemata fugt. Bemerken wir ferner, wie er der mathematischen Erkennts niß die progressive synthetische Methode zuerkennt, der philosophischen aber die regressive analytische.

Augleich aber ift ihm diese vonors oder & rou Scaleγεσθαι επιστήμη allein die to ov τε και το νοητόν θεωpovuéry, die allein das Seirnde und das Denkbare er= schauende. Go ift in Diefem Ganzen die Unterscheidung. des dogaszor und grwordr, der doga und enwrhun das wichtigfte, fich überall wieder anwendende. Schleter= macher überfest hier befonders in dosu alnohs fehr ge= wandt mit Borftellung, richtige Borftellung. Aber soga für fich ift doch nicht unfer in Rudlicht auf wahr und falich an fich gauz unbestimmtes Borstellen, fondern doba. ift immer, wie unfer Meinen, ein unficheres wandelbares Kurwahrhalten. Go fehen wir es bei der Unterscheidung von doga algoys und entoriun im Theaitetos und bes fonders im Menon, wo die durch Uebung im Leben ges. wonnene richtige Ansicht der Dinge, wie sie Geschäftsman= nern gehort, als doza dangis der durch die wahre Erin= nerung an das gottliche in uns gewonnenen entorijun (der Einficht) entgegengeset wird. Eben fo wird im Limaios (p. 29. C. Steph.) die ganze Erkenntniß der Raumwelt als nioris, und auch doga per' adoBhoews adoyou (p. 28. A.) als unfichere Meinung der fichern Ertenutniß entgegengeset, weil sie nur eine abbildliche und nicht uns bildliche Erkenntniß fei.

Klar ift, daß in der von uns angezogenen Stelle Plas ton eigentlich gegen Pythagoras für Parmenides entscheidet, indem er die Wahrheit der mathematischen Dinge, die dem Pythagoras für die wesentliche galt, gegen die Unterscheidung des Parmenides zurücktellt, nach welcher nur noetisch das Wesen und ber Geist (rad

dy rs xai rd royrdy) erkannt wird, von allen andern nur unfichere Meinungen gelten.

So ist die nothwendige mathematische Wahrheit als das dianoetische das verbindende zwischen der finnlichen Erkenntniß des Einzelnen und Wandelbaren und der nothwendigen also unveränderlichen noetischen Wahrheit.

Diefe Lehre von der Unterfcheidung zwischen dosaoron und growran ift diejenige, auf welche Platon die wies derholtefte und meiste Mube verwendet hat. Gie ift das Sauptthema des Parmenides, Theaitetos, Sophiftes, Pos litifos und Menon, fie gilt im Gorgias mit, ihr Baupts fat wird im fünften Buche vom Staate am Ende am genauesten entwickelt, Die ganze Lehre vom pulosopos im fechsten und fiebenten Buche bleibt dabei, und das Gange der Unterfcbeidungen steht am scharften Buch sieben p. 583. E. Die erste Abtheilung ist bier enwryun, die zweite diároia, die dritte níozic, die vierte eixavia. Die beiden erften manmen werden vonoic, die beiden andern doğa genannt. Die doğa hat es mit der Entstehung (yereeus), die vohous mit dem Sein (ovoia) au thun, und wir sich Sein zur Entstehung verhalt, fo verhalt sich vonσις μι δόξα, επιστήμη μις πίστις, διώνοια μι είχασία.

### ş. 59.

Wie dem Platon nun hier das Sichtbare und Denks bare eigentlich gegen einander stehen, sagt er uns gleich in der Fortsehung des obigen im Anfang des siebenten Bus ches vom Stgate.

"Denke dir Menschen in einer unterirdischen Hohle, die långs der ganzen Hohle einen gegen das Licht offenen Zugang hat. Von Kind auf seien diese in der Hohle an Schenkeln und Hals so geseffelt, daß sie immer an dersels ben Stelle den Zugang hinter sich nur vor sich hin an die

#### 300

Ructwand der Soble feben können. Richt haben fie von einem Reuer, welches von oben und von ferne her hinter 3wischen den Gefangenen und dem Reuer ihnen brennt. gebe oben her ein Weg, und langs diefem eine Mauer, wie die Schranken, welche fich Gaufler vor den Buschauern erbauen, um baruber bin ihre Runftftude ju zeigen. Lanas Diefer Mauer tragen nun Menfchen Gefage, Bitofaulen und anderes vorüber, welches über die Mauer berüber Einige von diesen Menfchen reden babei, andere raat. fcweigen. Diefem Gemälde vergleiche die menschliche Zuevst werden ja boch diese Menschen von Erkenntnik. fich felbft, von einander und von dem vorübergetragenen nichts sehen als die Schatten an der Rückwand der Sohle. Da werden sie also diese Schatten fur die wahren Dinge felbft halten, und wenn fie durch den Diederhall die Stimmen der Borübergehenden borten, meinen, nichts ande= res rede, als die vorübergehenden Schatten."

"Rerner wenn nun einer von diefen entfeffelt wurde und nun genöthigt sich umzudrehen und gegen das Licht zu feben, fo daß das licht ihm Schmergen machte und der Glanz ihn, hinderte die Dinge recht ju erkennen, von des nen er vorhin die Schatten fab, und nun jemand ihn verficherte, fruher habe er nur nichtiges gesehen, jest bem Seienden naher und ihm mehr mgewendet febe er richtis ger, wurde jener da nicht meinen, was er fußher gesehen, fei doch wirklicher als was ihm nun gezeigt merde? Und wenn man ihn gar in das Licht felbst zu sehen nothigte, fo wurden ihm wohl die Augen fchmerzen, er wurde flies ben und zu dem zurückkehren, was er anzusehen im Stans De ift, fest uberzeugt, bies fei weit gemiffer, als das ju= Wenn ihn nun gar jemand gewaltfam ben lett gezeigte. fteilen Aufgang hinaufschleppte und nicht los ließe, bis er in das licht der Sonne blickte, wird er da nicht viel

Schmerzen haben, fich ungern führen laffen, und anfangs gar nichts fehen von dem, wus ihm nun fur das wahre aegeben wird? Erft wurde er fich gewöhnen muffen, um bas obere ju feben. Da wurde er querft am leichteften Schatten erkennen, hernach die Bilder im Baffer, dann erft die Menschen und die andern Dinge felbft. Auch eben fo murde er querft den himmel tieber bei Macht betrachten und in das Mond = und Stervenlicht feben, als bei Lage in die Sonne und in ihr Licht. - Julest aber, dente ich, wird er auch die Sonne felbft, nicht Bilder bon ihr im Baffer oder anderwärts, fondern fie felbft an ihrer eigenen Stelle zu betrachten im Stande fein: lind dann wird er finden, daß fie es ift, die alle Beiten und Jahre fchafft und alles ordnet in dem fichtbaren Raume, und auch von dem, was fie bort fehen, gewiffermaßen die Urfache Nun wird er fich glucklich preisen über die neue ift. — Erkenntniß, und wenn feine Mitgefangenen gleich Ehre und Belohnungen für den bestimmt hatten ; der die Schat= ten am fcarften fab, fich ihre Reihenfolge am beften ges merkt hatte und am besten vorherfagen konnte, mas nun erscheinen werde, to wurde ihn doch nicht geluften wieder zurüchzukehren, um an diefer Beisheit von neuem Theil Stiege er aber wieder hinunter, fo wurden m nehmen. ihm, der fo plotlich von der Sonne tame, die Augen voll Dunkelheit fein, er wurde fobald nicht wieder die Schats ten zu erkennen vermögen, fo daß jene von ihm fagen wurben, er fei mit verdorbenen Augen juruckgekommen und es lohne nicht, daß man versuche hinauf zu kommen; fon= bern man muffe jeden, der fie lofen und hinaufbringen wollte, umbringen, fo wie man nur konne. Diefes ganze Bild nun vergleiche der menschichen Erkenntniß. Bir fegen das Gebiet des Sichtbaren der Wohnung im Gefängnif gleich und den Schein des Reuers darin der Rraft der **Bonne;** dem Aufschwung der Seele in das Gebiet des Denkbaren (els rov vonrov ronov) aber das hinaufstele gen und die Beschauung der oberen Dinge. Sott mag wissen, ob diese meine Meinung richtig ist; was ich indefs fen sehe, das sehe ich so, daß zuletzt unter allem erkennbas ren (rvworov) und nur mit Muhe die Idee des Sus ten erblickt wird, wenn man sie aber erblickt hat, sie auch gleich dafür anerkannt wird, daß sie für Alle die Ursache alles Richtigen und Schönen ist, im Sichtbaren das Licht und dessen gerrichten, Wahrheit und Vernunft hervorberingend, so daß diese sehen muß, wer vernünftig handeln will, es sei in eigenen oder in öffentlichen Angelegenheiten."

"Daher wird es uns ferner nach dem aufgestellten Bilde nicht wundern, wenn diejenigen, die dis hierher ges kommen sind, nicht Lust haben, menschliche Dinge zu bes treiben, sondern daß ihre Seelen immer nach dem Aufents halt oben trachten. Es wird uns nicht wundern, wenn jemand von den gottlichen Anschauungen (and deiser, wenn gewor) unter das menschliche Elend versetzt, sich übel ges behrdet, und gar lächerlich erscheint, bis er sich an die dors tige Finsterniß hinreichend gewöhnt hat."

### **§.** 60.

So erfaffen wir ohne alle dialektischen Schwierigkeiten Platons Grundansicht für Welt und Wahrheit. Ihre geschichtlichen Verhältnisse wären nach Aristoteles Mes taphysik (das sechste Rapitel im ersten Buch) zu besprechen, ohne die dialektischen Schwierigkeiten aber einfach nach den Worten des Diogenes Laertes: Platon verband des Herakleitvs Lehre mit denen des Pythagoras und Sokrates. Ueber das finnliche philosophirte er wie Herakleitos, über das denkbare wie Pythagoras,

394

stber bas politische wie Sokrates \*). Wobei nur noch bes Parmenides Rame fehlt.

Platon benutte alle Belehrungen der Borzeit, um feine Ansicht zu vollenden, aber er blieb dabei im ftrengs ften Sinne des Wortes Sofratiker, indem er die Lehren des Parmenides von dem Einen denkenden unveranderlichen als dem allein wahrhaft Seienden der Lehre des Gofrates unterwarf, die Wahrheit nur in dem ewig nothwendigen als dem Guten und Schönen anerkennend. Es ist eigentlich wie beim Eufleides von Megara der praktisch bestimmte eleatische Gedanke sein Suten. Aber für diesen gab er dem ganzen noetischen Ehrei der Lehre feine eigene Dialektik in der Lehre von der Bedeutung des Allgemeinen, der Begriffe, welche Lehre man feine Ideenlichre nennt,

Die Ausführung ift in Ethik und Politik reine Forts bildung der Sokratischen Lehre, um aber die Beebindung dessen zu verstehen, müssen wir genauer beachten, wie Hes ren zu verstehen, müssen wir genauer beachten, wie Hes rakleitos, Parmenides und Pythagoras auf ihn gewirkt haben. Zuerst zeigt sich der Einfluß von des Herakleitos Lehre von dem ewigen Flusse aller Dinge (nárrwr dei herrwr), da Platon aber damit die Lehre von dem Feuer als dem Einen nicht verband, sondern die Elemente als wandelbar anerkannte, so blieb ihm seine außere Weltanschauung überhaupt ohne das, was Ur is ftoteles nachter ölg nannte, oder das räumliche blieb ihm

<sup>\*) 1. 3, 8.</sup> μίζιν έποιή ζατο τών τε 'Ηραχλειτείων λόγων παλ Πυθαγορικών χαι Σωχρατικών. τὰ μὲν γὰρ αἰοθητὰ παθ' 'Ηράχλειτον, τά τε κοητὰ χατὰ Πυθαγύραν, τὰ δὲ πολιτικά χατά Χαχράχην ἐφιλοφάφει.

ihm das körperliche felbst. Nach des Aristotetes Worten: Platon meinte, von dem fließenden ist keine Wisfenschaft möglich, wenn es also eine Wissenschaft und eine gedachte Erkenntniß giebt, so mussen andere bleibende Naturen sein, verschieden von dem sinnlich erkannten \*).

Diefe Wefenlosigkeit der Raumwelt scheint für Plastons Philosophem entscheidend wichtig. Nur dadurch konnte sich ihm die Eikasie so frei mythologisch gestalten. Er nimmt die ganzen physikalischen Weltansichten nur als schwankende Meinungen, die sich auf verschiedene Weise ausführen lassen. So hat er sie denn wohl selbst ganz vers schieden in den Bildern der Seelenwanderung am Ende des Phaidon, in dem Bilde des Sturzes ins Erdenleben im Phaidros, in dem Bilde des Weltgerichtes am Ende der Bucker vom Staate und endlich in dem Bilde der Weltz ordnung und Weltbelebung im Timalos gegeben.

Daher bleibt ihm denn für das Seiende selbst (örrwc ör) und das wahrhaft vorhandene als Rooumenon nur die Welt des Schönen und Guten, die Geisteswelt und wir verstehen, warum er dafür so vorherrschend finnbikdliche. Vorstellungen, giebt, für die Wissenschaft aber an die Stelle der Pythagoreischen Nachbildung (usunvec), der Zahlen das Theil haben (usrézsur) an den Begriffen sehen muß.

# §. 61.

Dies ist die Grundansicht von der selbstittandigen Gelsteswelt als dem allein wahren Wefen der Dinge subjectiv der Erkenntnisweise nach. Wir muffen daneben noch fest-

\*) Met. l. 13. c. 4. ώστ' είπες ἐπιστήμη τινός ἔσται καὶ φρόνησις, ἑτέρας δείν τινάς φύσεις είναι παρὰ τὰς αἰσθητὰς μενούσας. οὐ γὰρ είναι ἐπιστήμην τῶν δεόντων.

Fries Befch. b. Philof. I.

#### 306

ftellen, wie Platon auch objectiv in der Weltanschauung felbft denfelben Gedanten festgehalten habe. Sier fann ber Limaios leicht irre fuhren und auch manche Lehre in ben Buchern über Die Gefete. Im Limaios giebt Plas ton pythagoreifche Phantafien über die Beltordnung der fichtbaren Belt, er fagt: Gott, ber ewige Bater, habe Die Raumwelt als ein Abbild gebildet, deffen Urbild (naanderqua) das Schönfte, die Beifteswelt fei (p. 29. Steph.). Dies haben einige fo verftanden, als ob er unter Raums welt die erschaffene Welt meine, und unter ben Urbildern nur die Gedanken Gottes verstehe, nach denen er ordnete. Dies ift aber gar fein platonischer Gedanke, fondern diefe gange Darftellung von dem bildenden Bater ift nur eine bildliche Einfleidung feines wahren Bedanfens. Ihm ift Die fichthare Belt immer, wie wir fo eben fahen, nur einewefenlofe, finnliche Borftellung der Menschen, fur den Renfchen aber ein Abbild des wahren Befens der Dinge. Go jeigt es bas eben vorgeführte Bild, fo jeigt es noch mehr (B. VII. vom Staate p. 529. Steph. u. f.) die gange liche Beringichasung aller Erfahrungsertenntnik bes Birts lichen, von der wir fpater genauer fprechen werden; ja fo wigt es der ganze Zusammenhang der platonischen Lebre.

Man könnte zwar besonders noch die Lehre von den Göttern im zehnten Buch der Gesetze dagegen stellen, wo die Sonne als Gott verehrt wird, und bewiesen wird, daß alle Gestirne Götter seien. Aber dabei muffen wir an die Worte im Eingang des Limaios erinnern: schwer ist es den Ordner und Vater des All zu sinden, und dem, der ihn gesunden hat, unmöglich, vor allem Bolk davon zu sprechen \*).

<sup>\*)</sup> p. 28. C. Steph. τον μεν ούν ποιητήν και πατέρα τουδε του παντός εύρειν τεπογον, και εύρόντα είς πάντας άδύνατον λέγειν.

In ben Gefeten bequent fich Platon nemlich offenbar zu den Bolksvorstellungen, fest aber dort 3. B. im zehnten Buch für bie Unterrichteten ichon als bekannt poraus, inwiefern Gotter Rörper haben können, da ja in den Rorper eingeschloffen ju fein nur das Schickfal der von dem Buten abgefallenen Seelen bleibt. Es versteht fich bort, fo wie es in der Epinomis ausgesprochen ift, daß die Geftirne feien die von den Gottern felbft und nicht von Menfchens hand gemachten Gotterbilder (9ewr elzóres ws draluara) (p. 983. C. 984. A.). 3ch belege bies nur noch mit zwei hauptstellen aus dem Limaios. Die erfte fommt bei der Entstehung der Zeit vor (p. 87. E. Steph.): wenn wir das "mar" und "wird fein" diefe Arten der erzeugs ten Beit (roovou verovoros elon) auf das ewige Wefen beziehen (gegovres Eni the aldior odoiar), fo verfahren wir unwiffend. Unrichtig fprechen wir nemlich von gemes fen fein, fein und werden, denn ber Bahrheit entfpricht nur das fein allein. Bon gewefen fein und fein werden tann nur im Berlauf des Werdens in der Zeit gesprochen werden; es sind die zwei Formen der Beranderung. Das ewig unveränderliche aber ift weder alter noch junger, ents fteht nicht jest und wird nicht einft, durchaus nichts von bem wie das Entstehen des sinnlich erkannten veranderlis den kommt ihm ju. Denn alles diefes find nur Urten der nach ber Bahl umfreisenden Beit, welche bas ewige nachs bildet \*).

\*) xal to t' ny, to t' lotas, reóver verovótos sida obcovte Lavfarous ini tor aidior obsian. our offus Liyous yao di we in, int to xal ioras. The de to iore wor κατά τον άληθη λόγον προσήκει. το di ήν τό τ' έσται περί την έν χρόνο γένεσιν ιούσαν πρέπει λίγεαθαι · κινή-שנוה זמף לטדטי. דט לל מון אמדמ דמטידמ לצטי מצועוןדשה, סד-

307

Digitized by Google

20 \*

Die andere Stelle aber besagt (p. 52. B. Steph.) "Wir träumen mit offnen Augen, wenn wir sagen, alles Seiende (ro dr änar) sei an einem gewissen Orte (ronw), und enthalte einen Raum (xwear); was aber weder auf Erden noch im Himmel sei, sei nichts."

Die Platon fich nun das Verhältniß der Sinnenwelt zum wahren Befen der Dinge dachte , icheint mir bes fonders durch Phaidros (p. 247. Steph.) und Phais bon deutlich ju werden. Das mahre Befen der Dinge ift die felbftftandige Geisteswelt, fo wie fie nut von der veis nen Bernunft dentend erkannt werden fann als das unveranderlich nothwendig wahre. Gotter ichauen mit finnbes freitem Geiste das unsichtbare, gestaltlose, untaftbare, Die Gerechtigkeit und die owogoovien felbft, die Welt des uns fictbaren, ju der des Menschen Seele gehort', und ju Dies fer adttlichen Erkenntniß kann auch die Menschenvernunft gelangen, wenn sie sich im reinen Denken lautert \*). "Die Seele, wenn fie fich des Leibes bedient, um etwas an betrachten, fei es durch das Geficht, das Gehor oder irgend einen andern Sinn (denn vermittelft des Leibes heift vermittelft eines Sinnes etwas betrachten), wird dann von bem Leibe zu bem ftets wandelbaren hingezogen, fie felbft schwankt und irrt und taumelt wie trunken, weil sie fole des beruhrt. Wenn fie aber durch fich felbft betrachtet, aebt fie zu dem reinen immer feienden, unfterblichen, fich ftets gleichen, und als diefem verwandt halt fie fich ftets

Digitized by Google .

308

τε πρεοβύτερον ούτε νεώτερον προςήπει γίγνεσθαι ποτέ, ούδέ γεγονέναι σύν, ούδ είςαῦθις ἔσεσθαι το παράπαν τε ούδεν δοα γένεσες τοῖς ἐν αἰσθήσει φερομένοις προςῆψεν ἀλλὰ χρόνον ταῦτα αἰῶνά τε μιμουμένου καὶ κας ἀρυθμόν κυκλουμένου γέγονεν είδη.

<sup>\*)</sup> Symp. Die Rebe des Sofrates am Ende.

zu ihm, so lang sie für sich selbst ist. Dann hat sie Ruhe von threm Frren, bleibt in Beziehung auf jenes immer sich selbst gleich, weil sie solches berührt. Dieser ihr Zustand wird eben Vernünftigkeit (godryors) genannt \*) "

Und dann fagt er im sechsten Buch vom Staat (p. 509. Steph.): "Go wie die Sonne dem Sichtbaren nicht nur das Bermögen gesehen zu werden, sondern auch Entstehen, Wachsthum und Nahrung giebt, obgleich sie nicht felbst das Entstehen ist: so kommt auch dem Erkanns ten (rois requisions) sieht nur das Erkanntwerden von dem Guten, sondern auch das Sein (ro ekrac) und Wesen (odoia), da doch das Gute felbst nicht das Sein ist, sondern noch über das Sein an Kraft und Würde hins austragt."

"Was also dem Erkennbaren Wahrheit mittheilt, und dem Erkennenden das Vermögen giebt, ist die Jdee des Guten, welche die Ursach der Wissenschaft (deusrüfung) ist und der Wahrheit; so wie diese durch die reine Vers nunft (voöc) erkannt werden. Wie schön nun aber auch Erkenntniß und Wahrheit sein mögen, wirst du doch richs tig ein anderes noch Schöneres denken. So wie wir Licht und Gesicht wohl für sonnenverwandt, aber nicht für die Sonne halten, so sind auch Erkenntniß und Wahrheit für dem Guten verwandt (dradoeidn), aber nicht für das Sute selbst zu halten, sondern die Beschaffenheit des Guz ten ist noch höher zu schönen. Eine überschwängliche Echonheit muß das haben, was Erkenntniß und Wahrtheit hervordringt und noch schöner ist, als diese."

Dieses Urschöne und Gute führt also zu Gott der welt= ordnenden Vernunft und der Gedanke im Mittelpunkt sei= ner ganzen Lehre ist diese Idee von Gott als der Idee des.

\*) Phaedo. p. 79. St.

#### 310

Buten. Dafür weile ich befonders noch auf den Achiles Dialektisch find bort jene schon fruher erwähne bos hin. ten vier Stufen der Abstraction abgemeffen: das unbes grenzt viele (antegor), das begrenzende (to néque), das durch Mischung diefer beiden entstehende begrenzte (odoia wirry rai ywermuery) und die Urlach der Mikhung (alrin bijs opupuissug). Und dies wird angewandt zur Beftime mung deffen, was das Gute fei. Luft und Lebensreize (horn) find nur ein unbeggenntes, welches erft burch Eine ficht (geonyous) zum Guten eingegrenzt werden muß (p. 63. Steph.), fo dag das Sute Schönheit, Chenmaag und Bahrhelt in sich enthält. Die Urfach diefer Mischung ift aber die Bernunft (vous), und diefe als Beherrscherin ber Belt. "Denn alle Beifen ftimmen darin zufammen, recht um fich felbst zu verherrlichen, daß die Bernunft der Konig ift himmels und der Erden. " Bu fagen, daß Bers nunft alles gnordnet, ziemt dem, ber den Weltbau und Sonne, Mond und Sterne und den ganzen Umschwung anschaut, und nie möchte ich etwas anderes barüber fagen ober glauben \*). " "Alfo der Ratur des Beus, wirft du fagen, wohne ein eine tonigliche Seele und fonigliche Bernunft wegen der Rraft der Urfache \*\*). "

Nur in diefem haben wir den Grundgedanken von Platons Weltansicht ohne finnbildliche Berhullungen.

## §. 62.

Die Seele des Menschen ist kraft der Vernunft (voös, zo dopiorizion) in ihr unsterblich, unentstanden, aber durch überwältigende sinnliche Begierde aus der göttlichen Reinheit in diese Erdenleben herabgestürzt, um durch den Reis

\*\*) p. 28. C. St. \*\*) p. 30. D.

nigungslauf ber Seilenwanderung bie gottliche Dieinheit wieder zu erlangen \*). Durch Denken kann sie die Erine nerung an dieses Gottliche in ihr, an das nothwendig wahre und gute wieder in sich wecken. So wird der Lodz tenrichter nach dem Lode jeden zur Strafe oder Belohnung führen \*\*). Wer aber durch Philosophie und reine Liebe zu dem, in sich den unveränderlichen Werth des Guten und Schönen tragenden, das Gottliche in sich wieder ges weckt hat, der wird zu den Göttern heimkehren \*\*\*).

Diese ganze Lehre vom Verhältniß der sichtbaren Welt und vom Verhältniß des Menschenlebens zum ewig wahren und göttlichen konnte Platon natürlich nur bildlich in Mythen aussühren, wie wir diese im Phaidros, am Ende des Gorgias, am Ende des Phaidon, am Ende der Politeia lesen, und so schließen sich diese religionsphilosophischen Dichtungen seinen philosophischen Phantassen an. Daß vorzüglich seine Phantassen über die Sertenwanderung ihm selbst mir als Dichtung galten, zeigt schiedenen Stellen, im Phaidon bleibt der ganze Lauf der Seelenwanderung an der Ande, wogegen-endlich um Tit maios (p. 42. B. Steph.) die einzelnen Menschensterien bestimmten Sternen angehören, zu denen sie sich durch Selbstbeherrschung und Berechtigkelt ausschweinigen sollen.

Die Welt des wahrhaft Seienden ift ihm nist die Geifteswelt der Seelen, welche alle gleicher Natur sind FJ,

•) Tim. britte Abhandlung. Rep. l. 10. p. 611. Stor Phaidros bie Rebe bes Sofrates.

- •) Ende des Gorgias und der Bucher pom Stagte.
- \*\*\*) Phaidros p. 249. Steph.
- †) Phaedon. p. 93. B. 
  <sup>\*</sup>
  <p

# unentstanden, unaufhörlich, aufo ftets gleich ber Bahl nady.\*);

Wohl mit fehr richtigem Gefuhl hat Platon feinen Berfuch gemacht, Die religiofen Geheimniffe burch ein mps ftifches Philosophem ju enthullen, und fich bierin eine philofophifc hohere Beisheit anzumagen. Im hinters grund ber mothischen Auffaffung fteht ihm nur ber einfache Gedanke, bag bas Erdenleben bem Menfchen ein Bugungse zuftand ift, in welchem Unrecht und Gewaltthat vorwals ten, weil die Scele bes Menfchen fich felbft burch die Uebere macht finnlicher Begierden von ber gottlichen Reinheit ente fernt und fo in Diefes Leben gefturgt hat, aus deffen Unpolle tommenheiten fie fich felbft wieder befreien foll burch Bes fampfung ber niederen Begierden und bie reine Liebe aur Beisheit, indem nach Diefem Leben ein Jeder empfangen wird, mas fein Leben werth mar.

Die bildliche Musführung diefer Rede von dem Fenfeits schließt er bann immer weiter oder enger an die im griechischen Bolke herkommlichen Mythen vom Lodtenges richt und der Seelenwanderung an, und gefällt fich nur etwas zu viel darin, diefe mit physikalischen Phantasien Glanzend hell bleibt aber in jedem dies auszuschmücken. fer Muthen der herrichende Gebante ber reine innere Berth ber Lugend, das recht thun um fein felbft willen, und nicht wegennanderer Portheile,

μαλλον ; ή έπ' ελάττον και ήττον, αυτό τούτο είναι ψ צוֹץ; סטל׳ האשנדנסטיש.

Digitized by Google

\*) de republ. 1. 10. p. 611. St. 21

2 -

the man register of the LAR IN STORE

312

## b. Platons Ethif und Politif.

### §. 63.

Platons eigenthumliche Ansichten in der Ethif und in der philosophischen Politik fließen ganz aus den Grund= gedanken feiner Weltansicht.

Seiner ganzen Ethik schwebt das Jdeal des geldsordgos, des Weisheitsfreundes, vor. Die Aufgabe des Philos sophen ist, wie er im Phaidon lehrt, die Seele von den Banden des Leibes zu befreien und in der reinen Ausbildung der Einsicht sich zur Rückkehr zu den Göttern vorz zubereiten. So wird der Grundgedanke religionsphilos sophisch ausgesprochen die duolwors zu Isw, Sott ähnlich zu werden \*), sei das Streben des Philosophen. Denn weise ist nur Gott, dem Menschen ist es nur möglich im Streben nach der Weisheit zu leben \*\*). Dasür wird num die Lehre ausgesührt.

1) Die erste Forderung ist, daß der unveränderliche innere Werth des geistig Guten und Schönen emporgehos ben, und die Lugend in keiner Unterordnung unter die Sinnenlust und nicht nur um ihres Nutzens willen gepries fen werde, so wie er dies im Protagoras, im Sorgias, im ersten und zweiten Buche vom Staat und am Ende des Philebos geltend macht.

2) Diese Lugend ist nun in der That nur Eine, und in der Weisheit gegründet. Dies wird für alle Formen

•) Theaet. p. 176. B.

<sup>\*\*)</sup> Phaedr. p. 278. D. τὸ μὲν σοφὸν, ὦ Φαῖδϱε, καλείν ἔμοιγε μέγα εἶναι δοχεῖ, χαὶ θεῷ μόνῳ πρέπειν τὸ δὲ ἢ φιλόσοφον, ἤ τι τοιοῦτον, μαλλόν γε ἂν αὐτῷ χαὶ ἀρμόττοι χαὶ ἐμμελεστέρως ἔχοῦ

der Lugend im Protagoras ausgeführt, für die Tapferkeit im besondern im Laches, für die owgeoordern im Charmides, rücksichtlich des öocor im Euthyphron, am schärfsten aber in Rücksicht der Erhebung der Weisheit über die ganze Lugend im siebenten Buche vom Staate im Anfang.

5) Wer nun aber dies verstehen will, der muß vor allem Platon's Lehre von der Lehrbärkeit der Tugend einfehen, und um zu dieser Einsicht zu gelangen, der gan= zen Lehre vom Gegensatz der δο5a und επεστήμη folgen, Dafår muß im Zusammenhang die Lehre des Protagoras, Theaitetos, Sophistes, Politikos, Menon und Philebos nachgeschen und auf das fünfte, sechste und siebente Buch vom Staate zurückgeführt werden.

Im Protagoras wird diefe Lehre nur in Unklang ges bracht, dann aber theils theoretisch, theils praktisch forts Theoretifch im Theaitetos und Menon, indem im gefest. Theaitetos der Unterschied der doga adn975 und enwrhun im allgemeinen aufgeführt, im Menon aber nachgewiefen wird, wie die hohere Einsicht, die entoriun des Philose phen nur in der Erinnerung an bas Gottliche in uns lebe. Eben fo wird praktifc bie Pfiffigkeit erwerbfuchtiger So= phiften im Sophiftes und im Politifos die Lebensflugheit und Erfahrenheit der Statsmänner als unfichere dofa, gegen die alleinige hohere Einsicht des Philosophen juruck= Im Philebos wird ferner ftrenger gezeigt, wie geset. bas Bute icon, ebenmäßig und wahr hervorgebildet werde, indem die Vernunft (vovs) durch geovyois die hovas bes herriche und ordne.

Alles deffen Wiederklang und deutlicherer Ausspruch fin= det sich dann im fünften, sechsten und siebenten Buche vom Staate.

4) Demgemäß entwickelt sich die Lehre von der Lus gend felbft im vierten und siebenten Buche vom Staate.

### 314

In der Seele Des Menfchen find bret Theile verbunden, die verständige Selbftbeherrichung (Loyiorixon), der Muth (Supacides) und die Begierde (Emigunnixon). Die vers ftandige Selbftbeherrichung nun ift bas Gottliche' in Der Seele, meldem bie Berrichaft gebuhrt. Die Lugend aber besteht in der Ausbildung der Geele unter diefer Berrichaft. So giebt die Unterordnung des Muthes unter den Bere ftand die Tapferkeit, das zweite ift dann die Maßigung ber Beglerden, wodurch fie in Einftimmung und Bufammenklang mit einander gebracht werden follen durch bie Lugend der owgoooving. Die höchste Lugend ist aber die Lugend des Berfrandes felbit die Beisheit, welche erworben werden muß durch die philosophische Erinnerung an das Gottliche in uns, in welcher die Seele jener alles ber herrichenden 3dee des Buten fich bewußt wird, durch die die ganze Tugend in die Weisheit aufgenommen wird.

Sind nun so der Seele Lapferkeit, Mäßigung und Weisheit gewonnen, so erhält in deren Bereinigung der Mensch zugleich die Vollendung der Lugend in der Gerechtigkeit. Denn die Gerechtigkeit besteht in dieser harmonie des ganzen Lebens, wo jeder Theil das seinige bekommt in Unterordnung und Rebenordnung. Die Gesammtheit der Begierden, von der swygossivn gedrunet, wird durch die Kraft der Lapferkeit der Weisheit unterworfen, und so in der Seele die Herrschaft der Idee Ges Guten hergestellt, der Jdee der Gerechtigkeit gemäß.

Sier fcheinen aber in den platonischen Schriften zwei Lucken der Lehre zu bleiben. Im vierten Buche nemlich läßt er sich die drei Theile der Seele als befannt zugeben, und stellt dabei eine schwierigere Behre von dem Wesen der Seele, in welcher diese erst nachgewiesen werden sollen, in ben hintergrund. Diese Lehre sindet sich aber nirgends. Zweitens eben so steht es im sechsten und siebenten Buch

mit der Lehre von ber 3dee des Guten, die er fich ebenfalls nur zugeben laßt mit der Hinweisung auf eine hohere Lehre, Die ich ebenfalls vermiffe. Dagegen fann man mir einwenben, daß diefe beiden Lehren im Timaios nachgebracht feien, die erste ausführlich in der dritten Abhandlung, die andere in der gangen Lehre von der Erschaffung der Weltfeele in der erften Abhandlung. / Aber dies ift meinem Urtheil ganz zuwider. Die Mythen des Timaios fchreibt er nur der Sola ju, und hier in den Buchern vom Staate ift von der hochsten enwrijun, von der vohous die Rede. Es liegt diefes Rathfel wohl in dem, was er die Dialektik Denn im siebenten Buche vom Staate giebt er fo nennt. gemu an, wie die mathematischen Borbereitungslehren für die Bachter der Gefete beschaffen fein follen, dann wird aber als der eigentliche 3weck des Unterrichtes die Dialektik daruber erhoben, und deren Erforschung diefen vom funfzigften Jahre an zur Aufgabe des Lebens gemacht, allein von ihrem Inhalt und ihren Gebieten ift nichts naheres angegeben. Diefe Dialektik ift ihm das, was wir Philosophie nennen im Unterschied von Erfahrungswiffenschaft und Mathematik (1. 6. in fine) aber darüber, wie Diefe nun zu behandeln fei, finde ich nichts bestimmteres gefaat, als was jene Unterscheidung der Dialektik von der Redekunft im Phaidros \*) enthält, wo er fie die Runft ber Unterscheidungen und Bergleichungen nennt und fagt, wenn er jemand fande, ber bas im Eins und dem Bielen gegründete einsche, dem wolle er folgen nach den Ruß= ftapfen, wie einem Gotte. hier scheint alfd in eleatischer Beile ein Vertrauen auf eine hohere Einheitslehre anges beutet, die aber meder in feinen Schriften noch in den Ueberlieferungen feiner Schuler zu finden ift. hinweifung

(...\*) Ohaidros p. 266. .....

darauf sehe ich nur einmal im Timaios (p. 30. C.), wo er fagt: demjenigen lebendigen Wesen, von welchem einzeln und der Art nach alle andern Theile sind, wollen wir annehmen, habe er die Welt am ähnlichsten gemacht. Denn alle gedachten lebendigen Wesen enthält dieses umfassend in sich, wie diese Welt uns und alle sichtbaren Thiere <sup>1</sup>).

Ein eigner pantheistischer Gedanke, den er doch sonst wohl nirgends festhält. Es ist derselbe, unter welchem noch Leibnitz seine Gotteslehre ausgebildet hat, und der den Phantasien der Neoplatoniker im Hintergrund steht.

5) Bu diefer Lugend kann nur der pelosopos gelans gen (Phaidon p. 68. 69. St. und das fechste Buch vom Staate p. 485 seq.). Denn um die Erinnerung des Botts lichen und somit die Tugend der Weisheit zu erringen, werden die Eigenschaften des Philosophen erfordert, welche in ausgezeichneten Talenten des Gedachtniffes und der Ueberlegung in Berbindung mit ernfter Gemuthsart und gefuns ber Geiftesfraft bestehen, und noch mit besonderem Glucke ausgebildet werden muffen, fo daß nur eine befondere Sunft Gottes den Einzelnen jur Philosophie fuhrt, welche Die Menge nie erlangen fann. Alle andern Tugenden aber bestehen nur in und mit der Beisheit. Die Beisheit ale lein nimmt dem Philosophen die Furcht vor dem Lode, je= der andere ift daher nur aus Furcht tapfer, und eben fo, wer ohne die weife Unterordnung aller Begierden in der Gerechtigkeit maßig erscheint, ift nur durch Unmaßigkeit in einer Begierde maßig in andern, fo auch in Ungerech=

οῦ ở ἔστι τ'ἄλλα ζῶα καθ ἕν καὶ κατὰ γένη μόροο, πάντων ὑμοιώτατον αὐτῷ εἶναι τιθῶμαν. τὰ γὰρ ởῦ νοητὰ ζῶα πάντα ἐκεῖνο ἐν ἑαυτῷ περιλαβὸν ἔχει, καθάπερ ὅδε ὁ κόσμος ήμᾶς ὅσα τε ἄλλα θρέμματα συγέστηχεφ ὁρατά.

tigkeit theilweis gerecht. Nur dem Philosophen kommt es zu, in dieser Weisheit auch jede andere Lugend zu bes sisten.

Alle diefes genau erwogen erkennen wir in diefer plas tonischen Ethif die Idee, welche der ganzen griechischen Ethif vorschwebend bleibt. Der Blick ist nach unserm Ausdruck nur auf die Ideale des Charafters gerichtet. Ihr miffenschaftliches Princip ift: die verständige Selbstbeherrs foung foll gewonnen werden, und fich durch die Weisheit der 3dee des Guten unterwerfen. Aber was fordert Diefe 3dee des Guten? Gerechtigkeit! und mas fordert Die Gerechtigkeit? daß ein jeder thue, mas feines Berus fes ift (τα έαυτου πράττειν, και μή πολυπραγμονείν). Aber damit werden wir nur auf die untergeordneten finn= lichen Bedurfniffe und deren Befriedigung, auf die prima naturae der Stoifer juruckgewiefen, und grunden die Be= rechtigkeit und owgooourn nicht in der unveränderlichen nothwendigen Bahrheit. Es ift nemlich hier die didaktis. fce Grundidee der Ethif in der 3dee der perfonlichen Burs de noch nicht anerkannt, und darum die Idee des Guten eigentlich ohne einen unmittelbaren Gegenstand. Außer= dem ift in der Lehre, daß nur der gelosogos wahrhaft zur Lugend gelangen könne, die Servorbildung des gottlichen im menschlichen Bewußtfein falschlich verwechselt mit ber wissenschaftlichen Ausbildung der Einsicht. Hier wird das beffere erst in der christlichen Lehre namentlich in der Lehre des Apostel Paulus von dem in der Liebe lebendig wers denden Glauben erfannt.

## §. 64.

Ueber den Staat haben wir von Platon zwei große Werke, die Bucher vom Staate und die Bucher von den Gesetzen. Der Zweck ist in beiden ein ganz verschiedener.

## 318

Die Bücher vom Staate besprechen gleichfam die philoso phische Staatslehre, die von den Gesetzen das, was wir etwa Politik der positiven Sesetzgebung-nennen wurden. Platons Jdee der philosophischen Staatslehre ist aber von der neueren Auffassung der Aufgabe sehr verschieden. Ihm gilt es in der menschlichen Gesellichaft das Ideal der Lugend, so wie wir es eben geschildert haben, zu verwirklichen.

Die Ursach, warum sich die Menschen in der Stadt vereinigen, liegt im Bedürfniß der Theilung der Arbeit. Jeder muß sein eigenthümliches Geschäft in der Gesellschaft betreiben und zugetheilt erhalten, damit Allen wohl werde. Durch diese gesellschaftliche Sulfe werden aber die Bequemlichkeiten vermehrt und auf das überslüssige ausgedehnt. Dadurch werden Genußsucht und Prachtliebe die habsucht reizen, und dann den Krieg herbeiführen. Daher bedürz fen wir eines eigenen Standes der Krieger.

So vereinigen sich drei Geschlechter im Staate, er stens das Geschlecht der Gewerbsleute, nemlich der Bauern und handwerker (xonpariorixår révoz rür rewgrür xad dnpiovogrür), zweitens das Geschlecht der Krieger, und drittens das Geschlecht der Regierenden (ägrorrez), so daß die letzten beiden die Beschützer und Wächter des Staas tes und seiner Gesetze werden sollen (drixovgexdr xad gvdarrixdr révoz). Diese drei entsprechen nun den drei Theis len der Seele, die Gewerbsleute dem drickvunrixdr, die Krieger vem Muth, die Regierenden dem dorierixór. Daraus leitet sich die Ordnung der Lugend und der Gerechz tigkeit im Staate ab.

Den vollkommensten Staat soll also in den Regierens den und durch diese die Herrschertugend Weisheit beherrs schen, und folglich kann dieser vollkommene Staat nur da bestehen, wo die Philosophen die Regenten, oder die Res genten Philosophen werden. Die Einrichtungen für den volkfommnen Staat werden also nicht in nach und nach zu beffernden Gesetzen über Rleidertracht, 3dlle, Berträge (kurz über positives Recht, Polizei und einzelne Verwals tungsangelegenheiten,) bestehen, denn solche Verfügungen müssen der Weischeit der jedesmaligen Negicrenden übers lassen bleiben, sondern es kann nur darauf ankommen, die Erziehung der Regenten zur Weischeit zu ordnen. Da nun die Regierenden doch aus den Beschützern der Stadt hervorgehoben werden müssen, so bedürfen wir einzig der Einrichtungen, welche die Erziehung der Krieger zur Auss bildung der Lugend führen.

Dies bestimmt dann die Aufgabe, welche in den Büs dern vom Staate besprochen werden soll, indem sie allein die philosophische Lehre vom Staate ist. Alle die Verwalstung, die Polizei und das positive Recht betreffenden Sez genstände können dagegen nur unsicher erfahrungsmäßig besprochen werden. Diese Lehren bringt Platon in den Büchern von den Geseten nach, indem er sich näher dem herkömmlichen anschmiegt mit einiger Weitschweisigkeit und vielen Digressionen, ohne jedoch seinen Grundgedanken untreu zu werden. Wir haben uns hier, um Platons Philosophem zu fassen, nur an die Bücher vom Staate anzuschließen.

hier ist alfo die Aufgabe, die Krieger durch die Erzies. hung zur Lugend zu führen.

Streng sollen die Kvieger durch Gymnastit und Musik zur Tapferkeit und Mäßigung erzogen werden. Daher darf in den Dichtersagen nur das Erhabene und Schöne und von den Göttern nur das Gute wahrhaft geschildert werden, auch darf das Gemuth sich nie mit dem häßlichen und unschönen belustigen wollen, folglich das Schauspiel wieder nur das Große und Schöne zeigen, und in der Musik

Musik dürfen keine weichlichen lydischen ober jonischen Lonarten, keine vielsaitigen Instrumente oder Floten, sondern nur Leier, Bither und Pfeise nebst den ernsten doris schen und phrygischen Lonarten gehört werden. Bei reis feren Jahren soll dann fur die Weisheit damit noch der Unterricht in der wahren Erkenntnis in Mathematik und Dialektik verbunden werden, und die lestere vom fanfzigs sten Jahre ein Ziel der eignen Erforschung bleiben.

Doch nicht genug, daß so der Einzelne zur Tugend geführt werde, es muß auch der ganzen Gesellschaft unmöglich gemacht werden, von der Gerechtigkeit abzuweichen, indem man den Kriegern die Jabsucht und alle Art von Privatinteressen unmöglich macht. Darum mussen die Krieger an Mäßigkeit und einfache Sitte gewöhnt werden, dürfen kein Privateigenthum besitzen, damit sie weder arm noch reich werden können, sondern es muß ihnen alles gemein sein, so daß auch die Mädchen eben wie die Jünglinge erzogen, und keine Privatelsen abgeschlossen werden, damit auch die Welber und Kinder gemeinsam bleiden.

Dafür vertheilen die Regenten die Männer und Beiber, welche das gesetzliche Alter haben, alljährlich von neuem an einander; die gesunden Säuglinge und Mütter werden dann, jedoch ohne daß eine Mutter ihr Kind-tennen darf, in einen eignen Lempel gebracht, in dem sie zufammen leben. Schwächliche Rinder sollen an einen verborgenen Ort gebracht werden. Diejenigen, welche das gespliche Alter überschritten haben, dürfen sich dann beliebig mit einander verbinden, bekommen sie dann aber noch Kinder, so follen diese ausgesetzt werden.

Doch wollte Platon nicht vollige Raftenabsonderung der Stände, fondern die Regenten sollen unfähige Kinder der Krieger zu den Gewerbsleuten versetzen und vorzügliche

Fries Beich. d. Dbilof. I.

21

Rinden der letztenen unter die Krieger und Regenten erhes ben. Auch follen die Gewerbetreibenden nicht Anechte oder Sklaven fein 4 denn dieses giebt er nur als Folge des Bers falles in der Limarchie an. Allein wie das sonst geordnet fein folle, wird nicht gesagt.

Dies if Platons Ideal des vollkommenen Staates. Er hielt es fur ausführbar, wenn einmal ein junger Rurft den Berfuch machen wollte (1. 6. p. 502.). Es ents Bait auch dem griechischen Leben gar nicht fo fremdartiges, wie mis. Die Forderungen bleiben nahe an dem, was in Arcia und Sparta ausgeführt war, nur die Weiberges meinfchaft ift eine ganz fremdartige Einrichtung. Diefe ift denn auch am meisten gegen bie Ausführbarteit der ganzen Phantasse gestend gemacht worden um ihrer eigenen Unmöglichkeit willen. Dies scheint mir indeffen nicht fo. Wenn tine folche Einrichtung einmal durch religiblen Ernft ber Gitte geschützt mare, musde fit leicht erhalten werden tonnen, wie manche Einrichtungen religibler Schwarmer zeigen. Aber bas bleibt freilich, baf der Athender Dlas ton die geiftige Schönheit des Kamilienlebens und die Kawittentiebe als die Wurzel aller gefelligen Lugend nicht erfamnte, wie ber Makedonier Ariftoteles. Der Saupts fehler im ganzen Entwurfe icheint mir in dem griechischen Borurtheil zu liegen, daß es der Ebre eines freien Burgers zuwider fei, burgerliche Beschäfte zu treiben. Das Gange ift boch nur eine Militairdespotie, welche ben großs ten Theil des Bolkes, nemlich alle arheitenden Klassen, fower drucken wurde, ba bieje ja die Bortheile ber ange= erdneten Erriehung nicht mit genöffen. Dabei ift es fchlimm, daß die obern Stande nur im elenden Aricae ibren Zweet finden, und auch die Krieger bleiben einem har= ten Zwang durch die willkührliche Macht der Regenten un= testoosfen

322

Digitized by Google

n.

Demungsachtet sellt uns Plat on hier in feiner 3dee der herrichaft der Weisheit über die menschliche Gefellschaft ein hohes aber menschlich erreichbares 3deal auf, deffen Bedeutung spätene Zeiten verstehen lernen werden, welche das ärmliche öffentliche Leben der europäischen Volker mit ihrer Hablucht, ihrem Krämergeist, ihren Fabriken und ihrem Kolonialwagtens Handel in seiner Verwerslichkeit werden erkennen lernen.

Immer wird es in der Geschichte der Staatslehre fehr merfwärdig bleiben, wie Platon in ber Lehre von ben drei Ständen, eigentlich mit Rahr=, Wehr= und Lehre fand, die drei großen Aufgaben aller Stagtstunft, die technische nemlich des Gemerbslebens unter dem Gefen der Theilung der Arbeit, die politische der Stagtfordnung unter dem hauptintereffe des Rrieges (bei der jebigen niedris gen Stufe der Ausbildung des Bolferlebens) und die litterarifche der Geiftesbildung felbit für Biffenichaft, Religion und Gerechtigkeit fo richtig unter und nebengeord= net hat, eigentlich zum Ideal eines friegerichen Priefter: reiches, denn was ift fein berrichender Philosophos anders als der wahre Vriefter. Ueberhaupt fcheint 2) haton bier in vielem von der ägpptischen Ordnung ber Binge geleitet worden au fein. Geine Emporhebung ben betrachtenden Lebensweife, welche den Regenten als Ohilafophen vorges fcbrieben wird, laßt feine Regenten als Priefter aus einer Rriegertafte hervortroten, und die andern Stande muffen boch auch annaberungemeife als untergeordnete Raften ges Dacht werden.

§. 65.

Dies ift die Lehre vom erften bis fiebenten Buche vom Staate, dann fahrt Platon aber fort im achten und neunten mit gehaltreichen Betrachtungen über das allmäh-

liche Verberben der Staaten, und den analogen Unterichied verderbter Charaftere Der Ginzelnen. Sier find bie Grundgebanken folgende: Wenn in der aquoroxparla ober Basileia des vollkommenften Staates (1. 4. in fine) Die Rachkommen der Regierenden fchwächer werden nach dem Willen des Schieffals, fo werden fie von der Strenge der Erziehung nachlaffen, nicht mehr fahig fein Philosophen au werden, in Gymnaftif und Dafif ber Beichlichfeit Dadurch wird Sabsucht einreiken und mit nachaeben. Streitfucht und Chrgelz den Staat verderben, indem die Regierenden fich die Gewerbsftande als Rnechte untermers fen. Go ift die erfte Entartung die der fretenfifthen und lakedamonifchen Verfaffung, welche Limokratie ober Dis marchie denkinnt werden könnte. Es wird nemlich hier Die Ruhe der philosophischen Ausbildung verschwinden und die Unruhe Des Ounds zur Serrfchaft gelangen. Biel autes wird fich noch erhalten, aber Chrgeiz und Rriegsluft wird Die Künglinge überwältigen; Die badurch bann im Alter auch sur Babfucht und Gelogier verleitet werden. Daher ift ber weitere Berfall vorbereitet im Uebergang aur Dis aarchies in foricher bie Reichthum entscheidet und die Stande nich ber Schabung einander untergeordnet wers ben. I 2001 mun aber der Reichthum entscheidet ; ba wers bei Die Bichafte bis gut Regeerung nicht nach der Bildung dafür, fondern nur nach bem Gelbe; bas einer befist, vers theite ; das Wolf theilt fich in zwet Partheien, Die Reichen und die Armen, es entftehen Bettler und Diebsaefindet. Diefe ganze Verfaffung ift eigentlich die geizige, in theinher das eneduuntexor fich Verstand und Muth unterworfen Indem nun der Geis, von fchlechter Gewinnfucht hat. aetrieben, die Unbesonnenheit begunftigt, werben auch viele ber befferen unter die Armen gedrängt, fo daß diefe endlich gegen die Ofigarchen Gewaft brauchen und fo bie

Demokratie herbeiführen. Aber in dieser herrschen wandelbar die unsteten Begierden, und Geschlosigkeit alseFreiz heit wird ihr eigenthumliches. Keine feste Ordnung der Herrschaft oder des Behorsams kann sich hier bilden, bis ein vom Volke begünstigter sich der Kriegsgewalt bemächz tigt, alles blindlings feiner Gewalt unterwirft, und so in der Tyrannis die entartetste aller Staatsversafjungen herz beischrt.

c. Platon's Phyfif.

the area of the state of

5 2 11.

**§.** 66.

3mei Dinge find es vorzäglich, in denen, wie mir icheint, Platon im großen von den meiften falich beur: theilt worden ift, ich meine die Maturphilosophie und bie Dialeftit. Biele fegen bei ihm voraus eine perborgene Runft Dialettifcher Beisheit, welche wohl von ben Unfrigen noch nicht recht erfaunt fei. Aber ber große Lehret ift uniculdig an Diefen Digbeutungen, burch welche bie Spateren fich haben in dialeftische Schwarmerei und Die trodie Spisfindigfeit ber fpefulativen Detaphpfif verleiten laffen. Platon bat bier immer nur ben innern Berth der Ginficht uber Die zufälligen Unpreifungen ihres Rugens erhoben und bie freie und ftrenge Erforichung ber nothwendigen Bahrheit (pusais, enwarnun), welche bem gelonopos gieme, über bie bloge Lebenserfahrung und Ge= foaftsausbildung des sogiarns und gewöhnlichen noleresoc, über Die dasa alyonis erhoben. Biele foreiben ihm eine tiefe und geheimnifvolle Maturphilofophie gu, Pla= ton macht aber an Diefe gar feine Unfpruche, fondern bebanbelt bie Daturmiffenichaften mit großer Geringichatung als Deinnngen über bas Wandelbare im Gegenfat gegen Die Einficht in bie nothmendige Dahrheit. Daher halt er

bie Matheniatif fehr hoch, verwinft aber dagegen die Ers fahrung als Renntnif des fichtbaren ganglich. Geine 9nficht deffen ift im fiebenten Buche bom Staate (p. 522 seg. Steph.) genau ausgeführt. Er erhebt querft als zur mahren Einsicht leftend und als Budungsmittel philosophis feber Gefimnung bie reine gablenlichte, Geometrie und Stes reometrie wegen theer nothwendigen Bahrhoit über alle anwendenden Runfte, dann fpricht er noch ausführticher von der Sternfunde und Lonfunft in gleicher Weife. "Jene bunten Bilder am Bimmel find zwar unter dem Sichtbaren das befte und vollfommenfte, aber da fie boch fichtbar find, bleiben fie weit hinter dem mabrhaften ju= ruct, in mas für Bewegungen die Gefchmindiafeit, welche ift, und bie Langfamfeit, welche ift (ro or rugos nai n oura Boadurys) fich nach der mabehaften Babl und allen wahrhaften Figuren gegen einander bewegen und barin fortfuhren, welches alles nur mit bem Berftande (lopo nat deavola) ju faffen ift, mit bem Geficht aber nicht." Roch harter verwirft er bann die Lonfunft ber Ausübung nach, "bas Laufchen des Ohres bei bem Spannen der Gais ten, überhaupt jene Guten, welche Die Gaiten angftigen und quaten und auf ben Wirbeln fpannen", gegen bie harmonif als Bablenlebre.

So verstehen wir wohl voraus, daß die physikalischen Gegenstände ihm immer nur als Unterlage von mythologis schen Ausführungen feiner Gedanken dienen. Und dies sagt er denn auch selbst, indem er gleich in der Fortsetzung des eben angeführten (p. 534.) die Meinung (dösa) eben so der Wissenschaft (encorigin) wie die bildliche Vorstellungsart (eduaria) dem mathematischen Verstande (diaroua) gegenüber stellt. Ganz in Uebereinstimmung hiermit finden wir denn auch alle seine physikalischen Lehren in relis gionsphilosophischen Wythen gegeben. Es können hier nemlich nur die Lehren mit aftronomischen Borstellungen genannt werden, denn andere physikalische Lehren kommen davon unabhängig nicht obr. Es wären der Mythos im Politikos (p. 270 sog. Steph.), der offenbar nur ein politisches Bild gewährt, dann die oben etwähnten Mythen im Phaidros, Phaidon, Politeia und Li= maios zu berücksichtigen.

Das zehnte Buch der Gesetze brauchen wir nicht be= fonders zu vergleichen, ba die Borftellungen von der Seele als dem urfprünglich bewennnden, von der Bonilichleit der freien Kreisbewegung und von der altwattenden ficher des Guten in der Vorsehung auch fonst von glaton hervorgehoben find. Der fchlecht geschriebene Muhang Epinomis enthält hingegen nur, mochte ich fagen, philolaifche Re= miniscenzen, er ift nur pothagoreifch, ba er Die Erhebung der Dialektif uber die Mathematik gang vergeffen hat. Uebrigens tann ich Aft nicht Beiftimmen, daß bas-Ein= gelne Darin unplatonift fei. Die Lehre von ben funf Ele= menten ift mit dem zwelten Theil des Timalos nicht im Biderfpruch, und feloft: die Geifterlahre mit ihren Erd =, Baffer =, Luft =, Mether = und Feuergeiftern wird ber pla= tonifchen febr nahe gefunden werden, wenn man den Limaios mit den Gespenftern im Phaidon zufammennimmt. Die Zeuaniffe ber Alten gemigen wohl, um biefen Unhang får Ruthat bes Philip pos von Opus zu erflaren, fonft, meine ich, Platon hätte im Alter wohl auch einmal fo foreiben können.

Die aftronomisch kuhnste Sage ist die im Politikos. Gott führt zeitenweis die Welt in ihrem Umschwung, dann zieht er aber seine Kraft zurück und num wirft sich der Um= schwung in die umgekehrte Richtung, und die Zeiten lau= fen rückwärts, wodurch aber nach und nach alles Leben erlischt. Darauf stellt Gott den richtigen Umschwung wie=

ber her, zieht aber nachher feine und aller Gotter Sulfe wieder juruct, fo daß die Welt wieder fich felbft überlaffen Nun hat fie viel herrliches und Schönes von ihbleibt. rem Erzeuger empfangen, aber dabei ift fie doch auch des forperlichen theilhaft. So lange fie daber dem ersten treu bleibt, werden ihre Sachen gut gehen, fo wie aber ihr nach und nach die Erinnerung der gottlichen Leitung verlifct, werden die Beiten fich in bas Berderben verlieren. Dies haben nun manche wirklich für Andeutung von Verloden des Weltverlaufs genommen, und die Borftel-Inng von bem torperlichen Untheil der Welt, welcher das Bofe bringt, that wohl mit auf die gewirft, welche Gott gegenüber die Materie, als die Unfach des Bolen anfaben. Sch bin aber überzeugt, daß Platon eben fo wenig je meinte , einftifeien die Menschen; wie hier erzählt wird, als Greife aus der Erde gewachsen; dann rbetwärts ju Mannern Bunglingen, Anaben, Rindern geworden und als fleine Studer vergangen, als es ihm Ernft war mit jener Gaae, die et dem Arifton banes in den Mund legt, daß die Menschen einft Rugeln, mit vier handen und vier Beinen gewefen feien, ehe Apollon fie in mannliche und weibliche Salften gespalten habe; fondern das ganze Bild hat offenbar nur die politische Bedeutung : nicht, wie die Sage vom Beitalter des Rronos fpricht, find jest Gotter die Suter der Menfchen, fondern nun, wie unter der herrichaft des Beus, find die Meuschen fich felbst uber-So werden denn ihre Angelegenheiten gut gehen, lassen. wenn sie durch die Erinnerung an Das Gottliche in ihrer Geele zur mahrhaften Erkenntnik gelangen und dies ihre Regenten verfteben, aber zum Berderben merden fie fich felbft fuhren, wenn fie den finnlichen. Begierden und Lei= denschaften die Berrschaft geben. Diefen Mythos können wir fur das physische gar nicht in Anfpruch nehmen. Gben

328

fo muß ich über die verwandte Stelle im achten Buche vom Staate p. 546. St. urtheilen, welche ich im Anhange genauer behandle.

Die Erzählung im Phaidros ift religionsphilofo= phijch die umfaffenofte, indem fie in einem Gemalde ben Ubfall des Menfchen vom Guten und Die Diebererlangung ber gottlichen Reinheit unter ben Bildern ber Geelenman= berung aufammenfaßt, Die Mithen im Phaidon und Der Politeia malen bann nur bas Lodtengericht und Die jenfeitigen Belohnungen und Beftrafungen mehr aus. hier verfteht es fich nun von felbit, daß ihm religionsphi= lofophifc diefe Bilder von ber Seelenwanderung und alles Damit verbundene nicht im Ernfte gelten, fondern feine Soee im Ernfte nur die Wiederertangung des gottlich reinen Gedankens betrifft. Uber bie Frage tounte noch aufgeworfen werden yoob vielleicht bier fund: im Dimaio.s ein fester hintergrund einer physikalischen Beltanfebanung für alle diefe Bilder: gefunden werde. Diefe wird jedoch auch verneint werden muffen, oder weinigkens die lleber= einftimmung phofifalisch febr unbedeutend bleiben.

Bei dem Bild im Phaid ros ift das aftronomische gar nicht ausgeführt, aber, wie Boeckh darauf aufmerksam gemacht hat, es frimmt am besten zum Himmelsbau des Philolaos. Dieser hat doch das haus der Götter bei dem Altar der Heftia in der Mitte des All. Darum schwingt sich zunächst Erde und Segenerde im Gebiet des ovoards, der bis gegen den Mond langt, darüber steht der zoopos der sieben Sphären. Nehmen wir nun diesen Rosmos, die reine Lichtwelt als Bild des ewig wahren, so ftimmt alles mit diesem Weltgemälde, was Platon dort dichtet. Seführt von Zeus ziehen die eilf Olympier mit ihren Schaaren, nur Heft in bleibt als Hiterin des Hauss auf den Kucken des ovoards an

#### Den tonos unepoupareos, verweilen dort die Beit eines Umfchivunges des ouparos, um das ewig wahre zu ichauen, und kehren dann nach Sause zuruck.

Die brei andern Gemalde im Phaidon, der Po= liteia und im Timaios ftimmen hingegen barauf que fammen, daß die fugelformige Erde im Mittelpunft ber Belt ruht, und bann ift die aftronomifche Borftellung vom Beltbau icon bie von uns fogenannte ptolemaifche, nur daß die Rreife der Benus und des Merfur weiter als Die Sonne gestellt werden. OUTION ON STREET

Im Phaidon ift nur der Unfang ber Ergablung rein phyfifalifch, indem er offenbar gegen Unaragoras fagt, Die Ebbe werbe im Der Mitte nicht von ber Luft ge= tragen, fondern fie helte fich felbit allfeitig im Gleichges Er uennt dabri bie Erde moonenis, welches wicht \*). thier wohl rund bedeuten muß und nicht mit. Schleier= macher und Ariftoteles auf eine Untrohlung um bie Bre bezogen werden kann, weil er boch fanst immer den Umfchwung der Belt michreibt \*\*). Uebrigens, ift das

•) p. 109. Steph.

, **1** 

") 3ch fese babei immer voraus, baf Platon bie Erbe als Rugel gedacht habe , weil er ihr nirgends eine andere Bes ftalt jufchreibt. Ochaubach bat zwar recht, bag er bie Erbe nur rund (mepepepis) und nicht fugelformig (openposidie) nennt und jucht besonders ju zeigen , daß bie bier folgende Beschreibung nicht wohl jur Rugelgestalt paffe. Dir fcheint dies legte bochftens unbeftimmt , benn bie auf feinem Grund ruhenden auf und abwogenden Fluthen bes Lartaros paffen boch nur in ben Mittelpunft der Erbe als Rugel. Auch tommt in der allgemein natürlichern Vors ftellung von ber Rugel als Mittelpunkt ber Weltkugel noch scharfer, daß Platon ja die richtige Ausicht von ber Schwere vertheidigt, deren Richtungen überall gegen die

### 330

aeoloaische Bith hier sehr bestimmt, aber ganz anders alls fonft mo gezeiconet, indem er fich an die homerifchen Bilber von ber Unterwilt anschließt. Sin Innerften der Erde find die Austen des Tartaros in immerwährendem Bufund Abwogen, und bewegen fo bie großen Strome Dles nos und Acheron; ber in ben Acherufifchen See fich erafeft, bann den Reutoftrom Byriphlegethon, den die Bultane bewegenden, und den Rofptos, der in den Stor fich ergieft. Die beiden levoren durchichlingen fchlangenformig bas ? nere der Erbe, entipringen aus dem Lattaros und ergiefen fich in ihn. (Dies ift wohl das Bild, welches fo viele Thatere zu ihrer Borftellung von bee lebenden und athmenden Erbe ausgebilder haden', indem der Sartaros gleich= fam bas Berg, Die Strome Die Mbern ber Erde find.) Dann der Bau nach oben. Bir hier mifchen dem Dhafis und den Gaulen des Berafles mohnen in fumpfigen Riederungen unter trücher Luft ; andere Gegenden ber Gebe unendlich herrficher in Farbenprächt und Edelfteinen erhes Ben fich über die Buft in ben reinen Nether, fo bag wie mir am Ufer bes Meeres bort an ben Ruften bes Buftemeres und in dem Innern bes Landes vollbommene Detifchenfoilen ohne Leider leben und mit ihnen in ihren Tempeln die Sotter felbft ; fie aber im reinen Nether das mahre Befen ber Beftimte ebliden. : :

Was nim am Schluffe der Bucher vom Staate dem Paphlagonier Er dem Sohne des Armenios nacherzählt wird, steht nur in unbefummter diesterischer Verbindung mit diefem, denn beidemos ift wohl eigentlich nur das Lodtengericht die Bedeutung der Dichtung. Dort versammel-

Mitte ber Erde gehen, und tein oben ober unten in der Welt-unterficheiden laffen. Dies fest fast nothwendig die Erde als Lugel voräus. 18 211 - 2010 2 25 2000 ten sich die Seelen der Berftorbenen am acherufischen See. Dier kommt Er der Sohn des Avmenios auf der Wiefe der Lobtenrichter mit denen Stelen aufammen, die aus ben unterirdischen Orten der Strafe herauf oder aus den Sims melshöhen herab wieder in bas Erdenleben gurucktehren. Bon da hinaufgeführt erblicken fie an dem Orte der Wahl des neuen Lebens den Bau des ganzen Simmels, wie durch ein Lichtband, an dem sie hinaufsteigen (gewiß die Milchgrake), der himmel an den Enden der Beltage jufammen= gehalten wird, welche gleich einer Spindel im Schooke ber Rothwendigkeit rubt und an der ihre Löchter die drei Mois ren die Lebensfährn fpinnen. Die Beschreibung diefer Spindel deutet nun auf eine etwas verdeute Beife das von uns fogenannte ptolemaische Suftem eben wie im Limaios an. 3ch fuche biefe Stelle genauer zu erläutern.

"Un Diefen Gipfeln (des himmets), fei die Spindel 1 16 ber Dothwendigkeit befesticht, vermittelft deren alle Um= läufe in Schwung gesetzt werden, und an dieser sei die Stange und der Biberhafen von Stahl, der Wirtel \*) aber demisst aus diefem und anderen Arten. Die Be Schaffenheit Des Birtels fer aber folgende. Die Bestalt, fo -wie hier. Aus dem aber, was er fagte, war abzunehmen,

•) Alazary ift die Spindel felbft oben bie Stange derfelben, ogardulos ber Birtel, nemlich der schwerere Ring, der auf bie Spindel aufgesest ift, um fie beim Umfreisen im Schwung zu erhalten. Einen Biberhaken (ayx107000) haben unfere Bpindeln nicht, er mar vielleicht unten an icht fiber Spindel angehigcht & um ben Birtel zu befeftigen, vielleicht an der Spige, um den gaden ju fubren. Schleis ermacher bat fich hier geirrt, indem er den Birtel ubers fah und fich die Spindel mit aufgewundenem gaben bachte, und baber ogenoniter mit Bulft uberfeste, obne zu beachs ten, daß er jum Theil aus Stahl befteben foll. Dies bat ihm die ganze Sache untlar gelassen.

332

<del>، منبع</del> ،

11:

fie fei fo, als wenn in einen großen durchaus ausgehöhlten Birtel ein anderer eben folcher fleinerer eingepaßt mare, wie man Schachteln hat, die fo in einander paffen, und eben fo einen andern dritten, vierten und noch vier andere. Denn acht Birtel feien es zusammen, welche in einander liegend ihre Rander von oben her als Rreife zeigen, um die Stange her aber nur eine zusammenhängende Oberflache eines Birtels bilden, indem die Stange durch den achten mitten hindurch getrieben ift. Der erfte und außerfte Bir= tel habe auch den breiteften Rreis des Randes, der zweite fei ber des fechsten, der dritte der bes vierten, der vierte ber bes achten, der fünfte der des fiebenten, der fechste der des fünften, der fiebente der des dritten, der achte der des aweiten. Und der der aroften fei bunt, der der fiebenten ber alanzendste, der der achten erhalte feine Karbe von der Beleuchtung der fiebenten, der der zweiten und fünften feien einander fehr ähnlich, gelblicher als jene, der dritte habe die weißefte Rarbe, der vierte fei rothlich, der zweite aber übertreffe an Deiße ben fechsten. Indem nun bie Spindel gedreht werbe, fo freife fie zwar gang immer in bemfelben Schwunge, in bem umfchwingenden Gangen aber bewegten fich bie fieben innern Rreife langfam in einem bem Bangen entgegengefesten Schwung. Bon Diefen gebe ber achte am fcnellften; auf ihn folgen ber Schnelle nach zugleich mit einander der fiebente, fechste und funfte; als ber britte feinem Schwunge nach freife, wie es ihnen gefchies nen, ber vierte, als vierter aber ber britte und als funfter ber zweite. Gebreht aber werde bie Spindel auf dem Schoofe Der Rothwendigfeit. Auf ben Rreifen berfelben aber fagen oben auf jeglichem eine mitumfcwingende Gis rene, eine Stimme von fich gebend, jede immer ben nems lichen Lon, aus allen achten aber insgesammt flange eine Barmonie zufammen."

So weit der aftronomische Theil der Dichtung. Man fieht leicht, daß die Ringe, aus denen der Birtel aufam= mengesetst ift, durch deffen Mitte die Beltare als Stange ber Spindel geht, Die acht Spharen der Geftirne bedeuten, und Die Befchreibung ihres Lichtes laft leicht erfennen, bas Diefe eben wie im Timaios geordnet find, um die Erbe als Mitte Mond, Sonne, Benus, Merfur, Mars, Jupiter, Saturn, Sternhimmel. Damit ftimmen auch bie angegebenen Gefcwindigfeiten, denn daß Sonne, De nus und Merfur gleiche Umlaufszeit befommen (wie Dlas ton auch im Limaios fagt), ift gang der alten Unficht gemäß. Dach altaapptischem Spftem find nemlich Benut und Merfur Begleiter der Gonne, und nach dem ptolemaifchen geben die Mittelpunfte ber Spifpfeln der Benus und des Merfur immer im gleichen Radius mit ber Sonne in einem Jahre um bie Erde, und eine biefem verwandte Borftellung muß auch Platon gehabt haben. Go bleis ben nur noch die Breiten der Rander ber einzelnen Ringe ju erflaren ubrig. Dieje fonnten wohl die verhaltnigmas figen Entfernungen ber Opharen von einander ober aber Die icheinbaren Durchmeffer ber Planeten bedeuten. Debs men wir bas erfte, wie follte Platon dieje Entfernung gemeffen haben? Da er fie zur harmonie zufammen flins gen laßt, fonnte man an die Intervalle einer Spharenbarmonie denten, aber die Spharenharmonie des Li= maios durfen wir hier nicht vergleichen, bort fehlt ber Sternenhimmel, und Die Intervalle paffen gar nicht. Es fonnte indeffen ein pythagoreifches Oftacbord gemeint fein. Bergleichen wir Dafür bas von Plinius aufbehaltene dromatifche Oftachord und geben in der Ubtheilung der unteren Quinte der Benus Tribemitonion, fo paffen die Angaben theilweis, aber nicht durchgreifend, wenn wir nemlich überfegen: der zweite Rand (ber Breite nach) fei

334

her des sechsten Wirkels, der dritte Rand der des vierten Wirtels u. f. f. Wirkonnen aber eben so gut mit Schaus bach \*) umgekehrt übersegen, der zweite Wirtel sei der des sechsten Randes (der Breite nach), der dritte Wirtel her des vierten Randes u. f. f. Dann erhalten wir die Krihe ) 🕤 24. 4 h & 5<sup>7</sup>, welche Platon wohl für die der scheinkaren Geohren könnte genommen haben.

Får meine Meinung, daß Platon die physischen Borstellungen hierbei wenig geachtet und nur als Bilder gebraucht hat, stimmt ganz, daß diese Sphärenharmonie mit der im Limalos gar nicht zusammenpaßt. Hier ist ein pythagoreisches Oktachord, welches die harmonie (Octaven) umfaßt und in dem dem Figsternhimmel eine Saite gehört, dort sind nur sieben Saiten ohne den Figsternhimmel und in einem viel größeren musikalischen System.

#### §. 67.

Dies waren nur einzelne Undeutungen, ein großes Ganzes über die Ratur der Dinge gewährt dagegen der Limaios. Auch hier steht ein veligionsphilosphiscophisches Intereffe an der Spite. Der ganze ovgards oder noeuos wird simnlich erkannt und besteht aus veränderlichem, er ist also erzeugt und hat folglich eine Ursach, einen Bater der Welt, welcher Gott ift. Dieser Weltordner folgte dem ewig wahren als Urbild, und büldere diese Welt als das schonfte und vollkommenste Ubbild dessen, so das die Weltnur Eine ist, erzeugt nicht der Zeit, sondern nur dem Ges danken nach, so das sie unveränderlich besteht (p. 28. 29.).

\*) Gefch. der gr. Aftron. G. 406.

Menschen haben von diesem Abbild des ewig wahren nicht Einsicht oder Wiffenschaft, sondern nur wandelbare Meis nungen. Solche will Timaios, wie sie sie ihm die sichers sten scheinen, vortragen. Gott aber ift gut, so hat er die Welt, so viel möglich, zu seinem Ebenbilde gemacht. Da sie aber sichtbar werden sollte, so konnte er sie nicht aus dem ruhig bleibenden, sondern aus dem mangelhafs ten ordnungslos bewegten bilden, indem er es zur. Ords nung brachte, dies hielt er fur das vorzüglichste, denn er der beste konnte nur das Schönste erzeugen.

Deben Diefen mare religionsphilofophifc noch befon= bers nach dem Urfprung des Bofen die Frage. Mehnlich nun der oben angeführten Bemerfung im Politifos, tonnte man noch mehr bier barauf binmeifen, wie Gicht= barfeit und bas Körperliche überall als bie unvermeidliche Urfache bes mangelhaften und unvollfommnen angegeben werden, und wie das in die Bildung ber Seele eingehende dem forperlichen verwandte Wefen der zweiten Urt, das Darepor als widerstrebend ber Bildung zur Ordnung ane gegeben wird, um die Materie als das Drincip des Bofen zu vermuthen. Da aber doch diefe nachbildliche Welt dem Platon eigentlich gar nicht wahrhaft ift, fondern nur ein menschliches Schattenbild bleibt, fo ift dies Ganze wohl nur eine unvermeidliche Fiction für diese Dichtung und uns. ter den Dichtungen uber Die natur des Bofen, ift mohl die im Phaidros der Wahrheit am nachsten, wo der Sehler nur dem einzelnen Menschengeist in der Schwäche Des Bagenlenkers jugefcbrieben wird. Denn daß im jehn= ten Buch der Gefete (p. 896. E. Steph.) nicht von einer guten und bofen Weltfeele, fondern überhaupt nur von zwei Urten Seelen, einer guten und einer bofen (wie z. B. als Menschenseelen), die Rede sei, ift icon mehr bemerkt worden.

Unter

# 336

Unter biefen Gebanten ber Bilbung des Schönften durch den Besten wird die Ausführung gegeben, indem er mit der Erzeugung der Beltseele anfängt. Diese ganze Anficht ift nun auch, wie leicht ersichtlich, bildlich und mehr dichterisch. Da fragt es sich, ob eine eigentliche phyfifche Grundlage nach wiffenschaftlichen Principien wohl im hintergrund ftehe. Nach dem, was wir schon von Platon wiffen, tann ihm das in der That nur fo der Kall fein, daß er hinter diefen Beispielen des Sichtbaren nur rein mathematische Gefete als das nothwendig wahre eis gentlich wird darftellen und fonft nur bildlich Grundaedan= fen andeuten wollen. Ariftoteles \*) fagt dagegen, daß Platon als Principien das große und fleine als apris ws und die Einheit als apri ws ovola angenommen Dies bedeutet offenbar nur den pothagoreischen habe. Begenfat des aneipor und nepas, gleichgestellt dem von Bielheit und Einheit. Huf diefe Unterscheidung geht nun wohl Platon gelegentlich wie im Philebos und hier im Limaios bei der Bildung ber Seele guruch, aber es bleibt ihm doch eigentlich nur eine besondere Art fich auszudrucken, und hat ihm feine fo tiefe Bedentung ... Wir ton= nen daher nur feinen einzelnen Darftellungen folgen, für die ich nur eine allgemeine Bemerkung voraus zu geben Platons religionsphilosophischer Grundgedanke habe. vernichtet ihm eigentlich die ganze Naturwiffenschaft, und dies hat weithin feine Folgen in der Geschichte der Philofophie. Auch im forperlichen der Welt follen ihm die Ideen des Schönen und Guten herrichen, darum verwirft er alle mechanischen Erflärungen des Sternenlaufes und die Bor= aussenung ichwerer Maffen in den Geftirnen, wie er dies gegen Anaragoras und Empedofles im Phaidon

\*) Met. l. 1. c. 6.

Fries Gefch. d. Philof. I.

22

(p. 97. C. 98. B. 99. B.) geltend macht. Wenn die Ber-- nunft, meint er, die Matur geordnet hat, fo durfen feine folchen Urfachen genannt werden, wie daß die breite Erde von der unteren Luft getragen werde (mas Ingragoras angab), oder daß der himmel einen Birbel um die Erde lege und ue dadurch in der Mitte ruhend halte, (womit er acwik auf Empedofles zielt), fondern nur burfe aefraat werden, warum es der Erde gut und das beste fei in der Mitte zu ruhen. Gben dahin weißt im zehnten Buch der Befete die Lehre von der Borfehung und der funftlerischen Rraft des Welturhebers (p. 900 seg.). So blieb ihm der Sternhimmel die beseelte reine Lichtwelt, ahnlich dem, wie Uriftoteles und die folgenden das Bild feftgehalten has ben. Eben dies fuhrt ihn dann auf die Stufen der Bollfommenheit in den verschiedenen Urten der Bewegung, die in den Buchern von den Gefegen 1. 10. p. 895. auf eine, hien im Timajos p. 38 seq. auf eine andere Art ents wickelt werden. Da nemlich die unfichtbare Seele fruher als das sichtbare ift, fo muß ihr die höchste Urt der Bemes gung darin jutommen, daß fie fich felbft bewegt und andes res bewegen fann (de leg. l. 10. p. 895. Phaedrus p. 245.); ber Beltfeele aber weiter Die vollfommenfte Ges ftalt und die vollkommenste Urt der Bewegung als die fic felbft genugende (Timaeus. p. 34.). So wird er hier wie= ber auf die alte Borftellung jurud geführt, daß die Rugels gestalt die volltommenfte aller Gestalten, die Arendrehung der Rugel aber die vollkommenste aller Bewegungen fei.

Wir haben dann hier nur den Lehren des Limaios zu folgen. Uber in diesem liegt uns gewiffermaßen ein rathselhaftes Wert vor. Der Eingang ist ein platonisches Gespräch wie sonst, in welchem gesagt wird, gestern habe Sokrates den Freunden vom Staate gesprochen, heute werde Limaios von der Erzeugung des noomog reden

und die Rede bis jur Erzeugung des Menfchen fortführen. morgen folle Kritias dann weiter die Geschichte der Menfcben besprechen. Darauf folgt nun die Rede des Lis maios, eine Ubhandlung obne alle Gefprächsform. Sie zerfällt in drei Theile, deren erfter von der Erzeugung der Weltseele und alles Lebens handelt, der weite diefen Gefes pen des Lebens die Gesete der Nothwendigkeit an die Seite ftellt, und der dritte von den Theilen des menschlichen Ror= pers spricht. Der erfte Theil hat die gewohnte platonische Darstellung und wurde, wenn er allein aufbehalten ware, Die Aufgabe vollftandig behandelt zu haben icheinen. Die andern beiden Abschnitte aber scheinen mir etwas befrems dendes zu haben, jedoch ift das Ganze in fich viel zu geruns det und vollendet, als daß von einer fremden Buthat die Rede fein tonnte, wenn auch nicht die Beugniffe des Alters thums das Ganze icon ichusten. Der erfte Abichnitt ents halt vuthagoreisch = arithmetische Couftructionen der Eles mente und des himmels, der zweite Abschnitt geometris fcbe, welche nicht ohne Biderftreit mit den erften bleiben in der Construction der Elemente, und aus welchen die Lehre felbft eine fonderbare atomisifche Gestalt annimmt. welche nach allen übrigen Andeutungen wohl niemand leicht für platonisch ansprechen würde, wiewohl sie durch ihre geometrische Unterlage doch wieder etwas ihm eigenthum= 3ch vermuthe, daß Platon fruher nur liches erhält. den ersten pythagoreifc=arithmetischen Theil geschrieben hatte, und erft fpater den weiteren Ueberblicf nahm, nach welchem er die andern beiden hinzugab.

Doch wir gehen auf den Anfang zuruck und fehen ge= nauer zu. "Aus dem ungeordnet liegenden ordnete und bildete Gott das Ganze (besonders p. 69. B.), und indem er nun das Schönste ersann, fand er, dass unter Allem nichts schöner sei, als das mit Vernunft begabte, Ver=

22 \*

nunft aber sei nicht ohne Seele. So gab er die Vernunft in die Seele, die Seele in den Körper und bildete so das All als das schönste und beste Kunstwerk. Darum scheint uns gesagt werden zu-müssen, der xooµos sei ein beseeltes und vernünstiges lebendiges Wesen (5wor). Denn jenem lebendigen Wesen, dessen Eheile alle Lebendigen sind, so wie sie nur denkend erkannt werden, sollte die Welt am ahnlichsten werden, darum enthält sie, selbst sichtbar, alle sichtbaren lebendigen Wesen in sich als das Eine vollkommenste lebendige Wesen der Eine eingeborne Himmel (ouoards µoroyerns)."

"Als körperlich sollte die Welt sichtbar und tastbar werden, darum sing Gott damit an, den Körper aus Feuer und Erde zu bilden. Zwei aber bedürfen eines dritten, um verbunden zu werden als eines Bandes, und dieses Band vereinigt am besten, wenn es zwischen beiden die mittlere Proportionalzahl ist. Da nun die Welt nicht nur Breite sondern auch Liefe haben sollte, als oregeder (als nach drei Dimensionen ausgedehnt) und für dies körperliche (oregeder) zwei mittlere Proportionalzahlen die Verbindung geben, so ftellte Gott Wasser und Luft in diesen Proportionen zwis schen Erde und Feuer \*). So besteht die Welt aus dem Inbegriff alles Feuers, aller Luft, alles Wasser, aller Erde, so daß nichts außer ihr blieb, sondern alles in das

\*) Dies ift hier die erste Stelle von arithmetischer Bedeutung. Platon sagt, ware die Welt eine Flache, so bedurfte es nur einer mittleren Proportionale, da sie aber brei Die menstonen hat, bedarf sie ihrer zwei. Nemlich für die Flache findet zwischen zwei Quadratzahlen immer eine mitts lere Proportionale in ganzen Sahlen statt; a<sup>2</sup>: ab = ab: b<sup>2</sup>, ober 4: 6 = 6: 9. Zwei Würfelzahlen aber sind eben so durch zwei mittlere Proportionalen verbunden; a<sup>3</sup>: a<sup>2</sup>b = a<sup>2</sup>b; ab<sup>2</sup> = ab<sup>2</sup>: b<sup>2</sup>, ober 8: 12 = 12: 18 = 18: 27.

(

Eine unveränderliche Ganze zufammengefügt wurde. Go gab er ihr die vollkommenste alle Sestalten enthaltende Gestalt der Rugel, unter den sieben Arten der Bewegung\*) aber die der Bernunft und Einsicht angemeffenste, die der Arendrehung, denn die alles enthaltende bedarf keiner Gliedmaßen und keiner Sinneswerkzeuge."

"In die Mitte der Welt sette er die Seele, dehnte sie aus durch das Ganze, ja umgab das körperliche noch mit ihr, so daß die im Kreise sich umschwingende Welt durch eigne Kraft sich zusammenhält, selbstgenügsam, sich selbst erkennend und befreundet, ein seliger Gott (deos evdalµw»). Aber die Seele bildete er nicht zuletzt, sondern vor allem körperlichen, als das anfängliche, älter als der Körper, damit sie ihn den dienenden beherrsche."

Nun folgt dann die Erzeugung der Seele.

"Gott nahm einen Theil des theillofen immer gleischen, deffelben (ravrov), und mischte ihn mit einem Theil des körperlich theilbaren, anderen (dareeov), zu einer der Mischung mit Gewalt widerstrebenden (p. 35. B.) dritten Art des Wefens in der Mitte zwischen diefen beiden. Dann aber mischte er nochmals diefe drei und theilte dann diefe Mischung nach den Geseten der Sphärenharmonie."

Hicr spielt er nemlich mit der nach ihm benannten großen Tetraktys: 1, 2, 3, 4, 9, 8, 27 und führt aus dieser die Harmonie der Sphären aus in einer so oft mißverstandenen Darstellung, welche aber jetzt durch Bockh bis auf das kleinste aufgeklärt ist \*\*). Die Reihe dieser

\*) Nach oben und unten, nach vorne und hinten, rechts und links, endlich Areisbewegung. Dber nach einer hier fols genden Unterscheidung: sehen, hören, athmen, effen, ausscheiden, schreiten und Areisbewegung.

\*\*) Studien, herausgegeben von Daub und Creuzer. 1807. Nr. 1. Jahlen wird nemlich wie ein großes Lonfystem behandelt, dem Geschlecht nach im Diatonosputonon, das Diapason aber in dorischer Lonart eingetheilt, welche Platon für die würdigste hielt. Das System umfaßt rexpaxes deanavör (1:2, 2:4, 4:8, 8:16) deanerre (16:24) xad róvor (24:27). Es ist daher nur philosophische Speculation, indem es über alle alten musstalischen Lonsysteme hinauslangt.

Platon fordert nun, daß jedes doppelte und jedes dreifache Intervall durch das arithmetische und das harmonische Mittel getheilt werden solle, wodurch jedes doppelte in Diatessaron, Ton, Diatessaron, jedes dreisache in Diapente, Diatessaron, Diapente zerfällt. Diese Areisache lungen durch das Ganze sortgeführt geben lauter Intervalle  $\frac{1}{2}, \frac{4}{3}, \frac{2}{3},$  und da  $\frac{4}{3}$  wieder aus  $\frac{4}{3}$  und  $\frac{2}{3}$  zusammengesetz ist, so läßt er ferner jedes Intervall  $\frac{4}{3}$ , durch den Ton  $\frac{2}{3}$ in Ton, Ton und das übrigblelbende Intervall  $\frac{1}{2}$  das Limma) theilen.

So geben die doppelten Intervalle:

I. Diateffaron, Ton, Diateffaron.

II. Diateffaron, Ion,

III. Diateffaron,

IV. Diateffaron, Ton, Diateffaron,

VIII. Diateffaron, Lon, Diateffaron XVI.

Die dreifachen aber:

I. Diapente, Diateffaron, Diapente,

III. Diapente, Diateffaron, Diapente,

IX. Diapente, Diateffaron, Diapente XXVII.

Werden nun hier alle Diateffaron in Ton, Ton, Lim= ma getheilt und beide Reihen mit einander verbunden, fo ergeben sich 37 Zahlen; Platon wollte aber nur 36, darum ist in der letzten Octave die Quarte weggelassen, und daß dies wirklich fo gemeint fei, durch die Angade des ans geblichen Lokrer Limaios ficher gestellt. So erhalten wir folgendes Platonische Diagramm, wenn wir alles in ganzen Zahlen darstellen wollen, von 384 ausgehend.

Ton. Ton. Limma. Ton. Ton. Ton. Limma. I. 384 . 432 . 486 . 512 . 576 . 648 . 729 . 768.

Èon. Lon. Limma. Eon. II. 768 . 864 . 972 . 1024 . 1152.

Ton. Ton. Limma.

III. 1152.1296.1458.1536.

Eon. Eon. Limma. Apotome Limma. Eon. Eon. Lim/ IV. 1536.1728.1944.2048.2187.2304.2592.2916.

ma. `

**3072**.

Lon.

VIII. 3072. 8456.

Eon. Eon. Limma. Eon. Eon. Limma Apos IX. 3456.3888.4374.4608.5184.5832.6144.

tome. Limma. Lon. Lon. Limma. Lon. 6561.6912.7776.8748.9216.10368.

XXVII. 10368.

Setzen wir die Theilung der doppelten Intervalle auch noch von VIII. bis XVI. fort, so mußte eigentlich noch Diateffaren dieses Diapason den Lon von 3888 bis 4608 mit 4096 in Kimma und Apotome theilen; lassen wir aber dieses Diapason aus der Theilung weg und theilen zuletzt nur nach dreisachem Intervall, so mußte auch 6144, welches den Lon 5832 bis 6561 in Limma und Apotome theilt, wegbleiben. Der 86 zulieb ist aber diese Octave von VIII. beibehalten, und daß dies richtig sei, ergiebt

fich, indem der Lokrer die Summe aller diefer Jahlen zu 114695 angiebt, welches die Summe unferer Jahlen ift.

Diese ganze Phantasie ist offenbar rein pythagoreisch, und nicht eigentlich platonisch. Die drei Urten des Wesens sind négas als Einheit, aneugov als adgeoros duas und die ovoia ulum das nenegasuérov; die Mischung dieser aber die Jahl und die Seele die nach den Gesetzen der Harmonie sich selbst bewegende Zahl.

Hierauf nun, fahrt er fort, mar jene ganze Mijdung Der Weltordner aber zerschnitt die perwendet worden. ganze Reihe (ry guoraoir naoar) der Lange nach in zwei Theile, ichlang beide Theile in der Mitte in Gestalt des y zusammen, und wand aus jedem einen Rreis, fo daß beide der Mitte gegenüber sich wieder berührten. Beiden Rreis fen gab er die Bewegung des Umschwungs im Kreis. Den einen aber machte er zum außeren und von der natur des Einen (raurov), den andern zum inneren und von der Roc tur des Undern (Darepov). Den des Ginen bewegte er rechts, den des Andern fcbrag dagegen links. Die herr= schaft gab er dem Umschwung des Einen und gleichen, den er allein ungetheilt ließ. Den des innern aber spaltete er fechsmal zu fieben ungleichen Rreifen, jeden nach den dop= pelten und dreifachen Intervallen, von deren jeden brei waren (nemlich das obige (1:2, 2:4, 4:8) und (1:3, 3:9, 9:27)). So ließ er die Rreife nach ent= gegengesetten Richtungen gehen. Von den fieben aab er dreien diefelbe Geschwindigkeit, den andem vier aber jes dem eine von diefer und unter fich verschiedene Geschwin= diakeit, jedoch nach einem festen Berhaltnift.

Hier ist klar, daß die erste Bewegung die tägliche Bewegung des ganzen Sternhimmels gebunden an den Aequator', die andere die Bewegung der Planeten bezogen auf die Efliptik bedeutet. So wie gleich nachher noch deut=

Digitized by Google

#### 344

licher wird, indem er Mond, Sonne, Benus, Merkur und die übrigen an die Kreise heften läßt und wieder den Kreisen der Benus und des Merkur mit dem der Sonne gleiche Geschwindigkeit, aber eine ihr entgegengesetzte Kraft giebt, so daß diese sich einander bald einholen, balb von einander eingeholt werden \*).

"Dies ist das Wesen der unsichtbaren Seele, welche Theil hat an der Vernunft und der Harmonie der nur denkbaren ewigen Dinge und durch den besten die beste geworz den ist alles gewordenen. Dieser werden in ihrem eignen Umschwung durch die Verbindung der Vewegungen beider Kreise des radrod und des Baregov die sichern und wahren Meinungen, durch den Kreis des radrod allein aber die nothwendige Wissenschaft der Vernunft \*\*)."

Platon låßt also geistig die Weltseele ihrer Erkennt= niß nach wie die Menschensecle gebildet sein in der Verbin= dung von dosa adnons und encorspun zur Auffassung des dosavor und rrworor. Der ewig gleiche tägliche Um= schwung der ganzen Himmelskugel entspricht der vonvos, welche das unwandelbare rrworder kesthält; die Mannigsal= tigkeit der rückgängigen Bewegungen, welche an die Ekli= ptik gebunden den Planeten gehören, entspricht dem Ge= biet der sichern Meinungen der dosa adnons. So steht dieser führende Gedanke bei Platons Ansichten überall in der Mitte.

•) p. 88. d. έωεφόρον δὲ και τὸν ἑερῶν ἑρμοῦ λεγόμενον, eἰε τοὺς τάχει μὲν ἰσόδρομεν ἡλίψ κύκλου ἰόντας, τὴν δ' ἐναντίαν εἰληχότας αὐτῷ δύναμιν. ὅθεν χαταλαμβάνουσί τε καὶ χαταλαμβάνονται χαι χατὰ ταὐτὰ ὑπ' ἀλλήλων ἡλιός τε και ὁ τοῦ ἑρμοῦ και ὁ ἑωςφόρος.

Dieje Phantafie ift ganz diefelbe, nach welcher Philos laos den zoquos der usinen Einbeit entgegenfest.

"Als nun Gott diefes Abbild (ayadua) der ewigen Gotter bewegt und lebendig fah, freute er sich und suchte ihm die möglichste Bollendung zu geben. Aber die Natur des lebendigen ist eine ewige, welche kein erzeugtes vollkommen erreichen kann, daher machte Gott die Zeit, (welche vor der Entstehung des Himmels nicht war), zu einem nach der Zahl fortschreitenden Ubbild des Einen Ewigen. Dieses aber durch den Lauf der Gestirne, welche er an die sieben Kreise heftete, so daß die Zeit mit dem Himmel zugleich entstanden ist und, so es geschehen könnte, mit ihm vergehen wird. Jene Welt, das Urbild, ist in Ewigkeit, dies das Ubbild, dem Urbild so ähnlich als möglich, entstand, ist und wird sein immer die ganze Zeit hindurch."

"Doch waren aber nicht alle Urbilder bes Lebendigen nachgebildet. Darum ordnete Gott die vier Geschlechter des Lebendigen. Erstens das der himmlischen Gotter, sweitens bas des Geflügels in der Luft, drittens das der Bafferthiere, viertens das der Landthiere. Die adttli= den bildete er größtentheils aus Reuer, damit fie die glans Ihnen gab er zendsten und bie fichtbar fconften feien. die hochste Weisheit und bildete fie fugelformig der gangen Welt gleich und vertheilte sie uber den ganzen himmel. Bon den fieben Bewegungen \*) aber gab er ihnen nur zwei, die Kreisbewegung vorwarts, damit fie das Eine und gleiche immer im Gedanken behielten und die ruckwarts unter der herrschaft der erften. Go entstanden die Fig= fterne die gottlich lebendigen, die Planeten aber dem frus her gesagten gemäß."

"Die Erde aber, unfre Ernährerin, machte er ge= ballt um die Angel (nolos) des Ganzen als Bachter und

<sup>•)</sup> im Rreife, vorwärts und rückwärs, rechts und links, nach oben und nach unten. p. 4(\* B.

Ordner der Tage und Nächte zum ersten und ältesten der Rörper innerhalb des Himmels."

Hierauf, nachdem er von den sichtbaren Göttern ge= nug gesagt, kommt Platon auf die Dämonen, die Göt= ter des Hesson und Homeros, und meint, man solle darüber den Sagen der Vorfahren trauen.

"Dann überträgt der Weltordner die Erzeugung der drei fterblichen Geschlechter den untergeordneten Göttern, denen er, wiewohl sie von sterblicher Natur, als erzeugte, doch die Unsterblichkeit zusichert. In denselben Becher, in welchem er die Seele des All gemischt hatte, mischte er die Ueberreste des früheren zwar in derselben Weise, aber nach zwei Stufen unvollkommner, dann vertheilte er die Seelen unter die Gestirne, in jeden Stern eine, wie in eis nen Wagen setzend. Durch diese Geelen, welche er an die Wertzeuge der Zeit vertheilte, follten die gottergebensten lebendigen Wesen gedoren werden. So bildete er die Seez len, die jüngeren Götter aber sollten ihnen die Körper geben."

Mit der Erwähnung jener gottergebensten lebendigen Wesen geht Platon auf den Menschengeist über und seine Wanderungen. Männerseelen werden, wenn sie gerecht leb= ten, Sternscelen, wo nicht, Weiberseelen, und diese, wenn sie noch dem Bösen anhängen, Thierseelen, so daß, wie im letzten Theil des Timaios ausgeführt wird, diese Wanderun= gen die Ursache des Unterschiedes der Thiergeschlechter sind.

Der erste Theil endigt dann mit einer genaueren Bes sprechung des menschlichen, besonders der edelften Bildung des hauptes und dann der Zwecke von Sehen und horen.

### §. 68.

Im zweiten Theil will Platon dem Werf der Vernunft das Werf der Nothwendigkeit an die Seite stellen,

denn durch die Berbindung von Bernunft und Rothwendiafeit fei die Welt hervorgebracht, fo daß fur den Urfprung derfelben auch eine eingemifchte Art irrender fcmeis fender Urfachen (to the nlarwyeing eldos aitias) voraus: aufeten fei. Die Entstehung von geuer, Baffer, Luft und Erde, welche vor der Entstehung des himmels waren, habe noch niemand zu zeigen gesucht, fondern alle haben diefe nur als bekannt angenommen. Dhne ftrenges Wiffen wolle er nun, wie zuvor der Bahrscheinlichkeit nach, uber dieje Entstehung feine Meinung fagen. Dabei fei es nothwen-Dig von einer weiteren Unterscheidung auszugehen als zu= por. Buvor fei nur das nur denkbare Urbild und das ficht= bare Abbild gegen einander gestellt worden, jest fei ein brittes als Empfängerin und gleichfam Amme aller Enftehungen dazu zu bringen. Um dies nun deutlicher zu mas den erwähnt er, wie Reuer, Waffer, Luft und Erde in einander verwandelt und umgebildet werden. Was nun fo in der Umwandlung begriffen fei, tonne nicht das Feuer, bas Baffer u. f. m., fondern nur von der Art des Feuers, Baffers - ein feuriges, mafferiges fein. Wir konnen also nicht diefes oder jenes als Seiendes und Bleibendes felbst Keuer und fo ferner nennen, fondern ihm nut die Beschaffenheit der Art beilegen; nur das, in welchem folcherlei wird und vergeht, darf dieses und jenes genannt Dies führt also auf jenes Daseiende aller Be= merden. schaffenheiten und Gestalten empfängliche, felbit aber be schaffenheitslofe und gestaltlofe. So wie man, wenn jes mand Gold nach und nach in viele Gestalten umbildet, bei ber besondern Geftalt nur fagen kann, dies ift Gold, und nicht dies ift Dreieck, oder wie der, der wohlriechende Salben verfettigt, eine vollkommen geruchlofe Sluffigkeit nimmt, an welche er das wohlriechende bindet, fo ift dies fer Träger aller Beschaffenheiten und Gestalten felbft geftaltlos und ohne daß ihm eines der entgegengefesten zus käme. Platon widerspricht also hier denen, welche wie Hane. Platon widerspricht also hier denen, welche wie Herakleitos, Empedokles, Anaragoras die Selbstittandigkeit der Elemente voraussetzen, und nennt als das dritte gleichsam das änergow des Anarimandros, aber doch nicht so, daß dieses in feiner Einheit alle Gegens fate berge, sondern vielmehr in jener andern Weise, daß das urbildliche als Bater sich nur in diesem empfangenden als der Mutter abbilde, um das erzeugte als Kind hers vorzubringen.

Dieser Träger ist also weder Erde noch Feuer noch Wasser noch Luft, noch aus diesen gebildet, sondern unsichter, alles enthaltend, gestaltlos, aufnehmend das der Einsicht entsernteste, selbst das unerreichbarste. Wir sagen nur Feuer ist sein feuriger Theil, Wasser sein seuchter u. f. f., sofern er ihre Abbilder aufnimmt. "Giebt es nun ein Feuer selbst (korl rs nüg auro ko kavrav) und so das andere? Oder haben diese nur die Wahrheit sinnlich empfundener Körper? Vergebens pflegen wir einen nur denkbaren Begriff derselben zu setzen, das sind leere Worte \*)."

"Das ewig bleibende ohne Urfprung und Untergang, das unsichtbare und sonst unempfindbare wird nur durch reine Einsicht erkannt. Aber es giebt ein gleichbenanntes, jenem ahnliches empfindbares wandelbares, welches an einem bestimmten Orte entsteht und wieder vergeht, dies ist durch die Meinung mit Hulfe der Empfindung zu erkennen. Das dritte aber ist der Raum (zwea), der nie verz geht, alles entstehende in sich aufnimmt, der ohne Empfindung erkannt wird durch eine unächte Einsicht, nicht wohl durch Meinung (uer arassogyslas anzor, dorsoms ress

\*) Tim. p. 51. c.

rödy poyse neorór). Wir aber träumen fehend, daß nichts außer dem Raume vorhanden sei, und befangen in diesem Traum vermögen wir das ewig wahre nicht zu unterschels den, und von ihm das wahre nicht zu fagen, als nur bildlich." So nennt er denn die drei ör, zwoar zad rereour, das urbildliche Sein, den empfangenden Raum und die Entstehung. Demgemäß werden nachter durch Feuer, Waffer, kuft und Erde alle Beschaffenheiten aus Gestalten abgeleitet."

Diefe ganze Darftellung ift schwer verstanden und oft freitig beurtheilt worden. Vorzüglich ift gestritten worden, ob Platon eine Materie (Uln) vor der Bildung des himmels voraussetze, aus der das forperliche aftaltet worden sei oder nicht. Diefer Streit wird wohl auch nie entschieden werden können, weil dem Platon die gange Rede nur bildliche Bedeutung hatte, und er darum felbft nicht fo genau unterschied. Die Bergleichung mit dem Soid und der Salbe weift auf einen Grundftoff hin, wie den des Anarimandros, nachher aber ift ihm das Empfangende bestimmt nur der Raum (p. 52. D.) und doch gleich darauf wieder (p. 52. E.) ift diefer Raum vor der Weltbildung in ungestümer Bewegung, durch welche wie durch die Wurfichaufel auf der Tenne Reuer, Luft, Baffer und Erde in gesonderte Raumgebiete auseinander ge= worfen worden, jedoch noch ohne Ordnung und Maag, denn in der Weltbildung gestaltete Gott fie erft nach Urt und Zahl. Dies kann doch nicht wohl ohne Boraussebung eines beweglichen im Raum verftanden werden. 2m aller= bestimmteften fpricht er im Eingang des dritten Theils des Timaios (p. 69. B seq.) aus, daß Gott das ordnungs= lose geordnet habe.

Ich verstehe aber das Ganze fo. Neben dem blos fen Bild des Weltgemäldes find ihm im ersten Theil

die Unterscheldung der geitlichkeit vom ewigen Wefen der Dinge und die herrichaft der Vernunft in der nachbilde lichen belebten Welt durch die Gefete der Bahl die Sauptgedanken und eben fo im zweiten Theil die Unterscheidung der Raumlichkeit vom ewigen Befen der Dinge und bie herrichaft der Vernunft durch die geometrischen Gefete der Gestaltung in der nachbildlichen Belt der Rothwens Seine Darftellung fcheint mir nun hier nur burch diakeit. Den Ruckblick auf den Unterschied von aloonois, diarona und entornun verftanden werden ju tonnen. 3m erften Theil fest er nur die nachbildlichen Gegenstande der 2Bahr= nehmung (aloonois) dem ewigen Bahren urbildlichen (vontov) entgegen, hier im zweiten Theil wird aber die Sache schwieriger, weil noch das dritte das dianoetische, die unachte Einficht jedoch mehr als Meinung, in der geometrischen Ansicht bazwischen tritt. So verwirft er die finnlichen Begriffe von geuer, Baffer, warm, weiß, mit allen diefen Gegenfähen, als nur gehörig dem unge= ordneten ohne Gott ganz, deutet aber die Unterschiede ders felben in der georhneten Belt der Gestaltung durch die geometrifchen Gefete, welche jene unveranderlichen und nothe wendigen Erkenntniffe des erften Theils im Denken, in der Mitte zwischen vonves und doga enthalten, die aber nur dem Traum entsprechen, in welchem der Menschengeist im Erdenleben befangen bleibt bei feinen Borstellungen von Raum und Zeit.

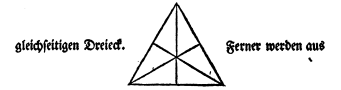
Mit diesen spielt er dann ferner. "Die oroezeia des forperlichen sind Feuer, Luft, Baffer und Erde. Diese werden bestimmt durch die vier schönsten in die Rugel zu zeichnenden Körper." So kommt er zunächft auf die Construction der regulären Körper. "Die Elemente sind Körper, deren Liefe wird durch Ebenen bestimmt, die Ebene durch Dreiecke, alle Dreiecke aber entstehen aus zwei Arten,

dem gleichschenklichen und dem ungleichseitigen rechtwinklichen Dreieck. Das gleichschenkliche ist nur von einer Urt, das andere von unendlich vielen. Aus diesen sucht er das schönfte und bestimmt dafür dasjenige, in welchem die kleinere Seite die Hälfte der Hypotenuse, die größere dem Quadrat nach durch drei gemeffen wird. Nun setzt er vier gleich= schenkliche rechtwinkliche Dreiecke mit ihren rechten Winkeln

## um einen Punkt und bildet fo das Quadrat;



dann verbindet er eben fo fechs Dreiecke der andern Urt, indem er fie mit den gleichen Seiten und mit ihren großen spipen Winkeln um einen Punkt aneinander legt ju einem



4 gleichseitigen Dreiecken das Tetraeder, aus 8 das Oktaeber, aus 20 das Ikosaeder und aus sechs Quadraten der Burkel gebildet. Endlich deutet er noch auf einen fünften Körper, den Gott bei der Weltordnung gebraucht habe, hin (nemlich das Dodekaeder), macht aber keinen Gebrauch davon. Den Nether als fünftes Element könnte er gemeint haben, aber hier will er es wohl nicht so, da er nachher den Nether als die feinste Art der Luft nennt. Er bleibt bei den vier Elementen, aus denen nacher alles zufammengesett wird. Der Würkel, welcher die sichersten Grundslächen hat, gehört der Erde, das Tetraeder das spisigste

fpthigfte und beweglichfte dem Feuer, dagwijchen das Oftaes ber ber Luft, das Itofaeder dem Waffer.

Dieje Conftruction fann in feiner Deije mit ber im erften Theil aus ben zwei mittleren Proportionalen amis ichen Burfelgablen verglichen und verbunden merden, fons bern bas geometrijche Spiel geht feinen 2Beg fur fich, ift aber von gang mechanifcher Ausführung. Die Glemente beftehen nemlich aus fo gestalteten Theilen, bie wegen ih= rer Rleinheit unfichtbar bleiben. Dabei fonnen bie Gle= mente mit einander durch Mengung biefer Theile verbuns ben, sum Theil auch in einander verwandelt werden. "Das Reuer fpaltet die Lufttheile, deren jedes als acotflachig aus amei vierflachigen Feuertheilen befteht , welche fo auch wieber au Lufttheilen verbunden werden tonnen. Gin 20flachie aer Baffertheil befteht eben fo aus zwei Theilen Luft und einem Theil Feuer (16 + 4). Auch Die Erbe fann bas Reuer theilen, aber diefe Theile tonnen immer nur wieber als Burfel zu Erde werden. Erde tann nicht in ein ans deres, auch feines in Erde verwandelt werden. Da nun die erften Dreiecke von verschiedener Große fein können, fo wird aus diefen Elementen unendlich vielerlei entfrehen."

"Der allgemeine Umschwung der Welt drängt aber alles in einander und läßt keinen Raum leer. Daher durchdringt das Feuer alles, nächstdem die Luft und das andere verhältnismäßig."

Ueber diefen Grundlagen werden ferner die verschiedenen Arten des Feuers, der Luft, des Wassers und der Erde beschrieben und aus diesem dann mechanische Erklärungen für die Wirkung der sinnlichen Empfindungsarten gegeben.

Der dritte Theil schildert endlich, wie die erzeugten unteren Gotter die vom Weltordner empfangenen Seelen

23

Fries Gefch. b. Philof. I.

in Körper einschlossen. Defür wird ausführlich von den Organen des menschlichen Körpers, ihren Functionen in Gesundheit und Krankheit und manchem damit verbunde nen gesprochen. Im großen ist nach den drei Theilen der Seele dem voög der Kopf, dem Ounog die Brust, der en-Ounia der Unterleib zugewiesen, und wieder der Unterschied von Mann und Weib und die Vielheit der Thiergeschlechter nach den Phantasien der Seelenwanderung gedeutet.

Dabel ift nur der voüg, der daluws in uns, von der höchften Bottheit gebijdet, unsterblich, die beiden andem Theile aber find mit dem Körpen von den Untergöttern hinzugegeben und sterblicher Art.

Nur durch die philosophische Ausbildung findet der Mensch in sich das reine, unsterbliche Wesen feiner Seele, so wie es losgebunden von der ganzen Gemeinschaft mit dem Leibe wahrhaft besteht \*).

Dies ift der Ueberblick der Phantassien Platon's über die Natur der Dinge. Wir mußen das anregende derselben und einzelne scharksinnige Bemerkungen besonders im letzen Heit anerkennen, unmittelbar aber konnten sie die Naturwissenschaften nicht fördern, da die ganzliche Verachtung der Erfahrung und Beobachtung sie aller wahren Stützpunkte beraubte. Mittelbar jedoch wirkte Platon hier sehr großes. Seine von Pythagoras erhaltene große Hochschung der rein mathematischen Disciplinen weckte und führte seine Schuler in Alexandria und trieb diese an, uns die feste Ausbildung dieser Grundlage aller Physik in Arithmetik, Geometrie, Astronomie und Mechanik zu gewinnen.

\*\*) Republ. 1. 10. p. 611. Steph.



d. Platon's Dialeftif.

Um ficherer über. Platon's Dialektik fprechen m können, muffen wir uns eines genauer zu sinder Rebersicht feiner Werke wenden. Ich habe babei weder über die Aleckt heit noch über die Zeit der Abfaffung die Einzelnen etwas neues zu fagen, fandern bemerke nur weniges. Mir scheint es hocht unwahrscheinlich, daß sich viel unächtes in die fo früh redigirte Sammlung der platonischen Werke habe einschleichen können. Auch dem größten Geiste geräch nicht jede Arbeit in gleicher Volktommenheit; neben den von den Allten ichon verworfenen und dem Minos wird weniges gang sicher wegfallen.

Schleiermacher verwirft 3. B. ben zweiten Mein bigdes, weil ihm die darin gegebenen Anfichten vom Ges bet mißfallen, mir bagegen icheinen bleft fehr bedeutfam und platonifch. Ich gebe bem Ochleiermacher gen zu, daß die Ausführung im erften Alfibiades und im groe fern Sippias febr wenig gelungen fei, mich fpricht der Entwurf aber doch als platonisch an, nur weil in feiner Beift dem ungelöften Rathfel gegenüber am Ende ein los fender hauptgedanke ohne Busführung hingestellt ift. Go wie 3. B. das Gefprach Rratylos faft nur icherzende Mn= fpielungen auf Frrthumer anderer Philosophen enthält, und dann jur Lofung des Rathfels der Sprache julest nur den Gedanken von der unmittelbaren nothmendigen Er= tenntniß hinter den Worten hinftellt, fo weift der erfte Alkibiades alle Lebensklugheit auf die Setbsterkenniniß zu= ruck, und im größeren Sippias scheint mir gar nicht das Wefen des Schönen untersucht zu werden, sondern das Gesprach ift nur von logischer Bedeutung, es behandelt

23 \*

bie Weise des Hipp ias allgemeine Begriffe nur beispielsweis zu erörtern ironisch, und führt dann auf den Schlußs gedanken: Unterscheidung der Zahlbegriffe von Geschlechtsbegriffen, des numerischen Unterschiedes vom generischen, welcher für die Theorie den Erkenntnis und namentlich für ben Unterschied der opthagereischen und der etentischesplatonischen Unterschied ist ungemein wichtig ift.

Was die Zeiten der Mefassung verrifft, fo intereffirt uns nur meniges. Die Bürder von den Gesetzen har Plaston gewiß in höherem Alter, gelchrieben, das zeigt: die Beitschweisigkeit und die Art der Digtessionen, auch ohne das Zeugniß des Aristateles 39. Daß er aber die Båcher vom Staate im hohen Alter geschrieden habe, werbe ich niemand glauben, sie sind das Wert des reifen Mannesalters, und wenn er dann den Limpios daran reihts und diefem den Aritigs und hermekrates folgen lassen wellte, sben mitten im Kritigsabbrach, so glaube ich nicht, daß der Lod den zweiundachwisischrigen Greis hier überrascht habe, sondern daß ihm viel früher sein Plan in dies ler Weise die Geschichte zu behandeln, nicht mehr gesiel, weil er fühlte, daß er so ohne neuen Sewinn nur Gedansken seiner Politeig wiederhole.

Die eigentlichen Gespräche werden wohl größtentheils vor der Brendigung diefer hauptwerke verfast worden. fein.

Diefem gemäß habe ich Platon's haupewerke in drei Gruppen zu theilen, welche er wohl neben einander verfaßt haben kann.

Als die jugendlichsten erscheinen mir die ironische polemischen vorherrschend gegen. die Sophisten gerichteten, wie vorzüglich. Protagoras, Svryias, Sippias minor,

Digitized by Google

\*) Pol. 1. 2. c. 4. (6. du Val.).

Euthodemos, an welche fich die erften Buther vom Staate anschließen. Sirr. ift Platon's eigener Gedanke fast nur der felbftftändige Werth der Lugend, die Erhebung des Guten über die Luft und die Vereinigung aller Lugend in Eine unter ber herrschaft der Weisheit.

In die zweite Gruppe ftellt ich wornaglich Parmenis des, Theaitetos, Sophistes, Politikos, Menon, Philes bos als die vorheurschand 'dialektischen Sespräche. ЧШ Parmenides werben die Grundgebanken von ber gottlichen. Ertenntniß bes .ummandelbar nothwendigen nur dentburen, ausgesprochen, und die ersten Schwierickfeiten ihrer Ben handlung gewiefen. . . . Eheastetas zeigt zur hebung Diefer Sowierigfeiten aunschft den Gegenfat ber finnlichen Bahrs nehmung und der ichwankenden Meinung gegen die Wiffens fchaft : des nothwendigen umvandelbaren. Die Gewinnung diefes nothwendigen : Wiffens, ift die Aufgabe des Philofos. phen; deffen Streben wird im Sophiftes über die Pfiffig= feit der Sophisten, im Politikos, über die Lebensklugheit gewöhnlicher Staatsmänner erhoben. Daneben wird im Sophistes für die Bestimmung der höheren Wahrheit die. Nachweisung der Formen der gedachten Erkenntnit über den Parmenides und Theaitetos erhoben und im Menon die hohere Erkenntniß felbft als Erinnerung an das gotts liche in uns nachgewiesen. Philebos endlich giebt zur Ber= bindung diefer Gedanken für das Gute eine furze Uebers fict.

Die dritte Gruppe ist mir die, in welcher Platon. bestimmter lehrend feine eigne Ansicht ausspricht. Dahin, gehören mir vorzüglich Phaidros, Symposion, Phaidon, die Bücher vom Staate und von den Gesegen.

Rach diesen Unterschieden, haben wir bei Platon mehrere dialektische Formen neben einander zu beachten. Remlich

- 1) die pythugoteische des nebas und answor, nach wels cher, wie wir schon bemerkt haben, Arist oteles ihn die apräschtstimmen läßt.
- 2) Die iconifd = fophiftifche Dialeftif.
- 3) Die methodifche Dialeftif des Gespraches.
- 4) Die ihm eigene metaphyfifche Dialeftif der fogenanns ten Ideenlehre.

1) Ueber Dlaton's Husbildung ber pothagorenchen Dialeftif haben wir ichon gesprochen. 3m Philebos ers gangt er ben Gegenfat bes aneigon und neous bis ju des In a rago ras Erhebung bes welterdnenden vouc uber ote Belt ber Clemente. In der Delt Des Guten ffe goon bas aneigon, woju goongie bas negas bringt, burch beffen Beimischung das ayador als nenepaqueror, als ovola ulary and yeyevreuen hervorgeht. Diefe Mifchung ges fcbieht aber durch ben voug als die Urfach ber Difchung. "So muffen wir bem hochften herricher Zeus eine königlis co Geele und Dernunft beilegen. " Sang in Uebereinftimmung hiermit mischt der weltbildende Bater im Limaios das rauton und varegon (als das Eine und gleiche negas und das viele wandelbare aneipor) jum Wefen der unficht= baren Seele, welche Theil hat an der Bernunft und der harmonie der nur denkbaren ewigen Dinge und durch den besten die beste geworden ift alles gewordenen. Und biefer werden in ihrem eigenen Umschwung burch die Verbindung der Bewegungen beider Rreife, dem des raurou und Dem des Baregov, die fichern und mahren Meinungen, durch den Kreis des zauzov allein aber die nothwendige Wiffens fchaft der Bernunft.

So lebt also der ganze Gedanke der Welt in den Kreisbewegungen des himmels, die doza adnons, welche die Theilschaft des wandelbaren an den Ideen erkennt, in den Bewegungen der Ekliptik, welche das daregor mit dem radros verbinden, die enwrhun in dem täglichen Um: schwung des Aequators, welche dem radros allein gehört. Hier sind also allerdings die Principien im Weltall

anerkannt, wie Aristoteles fagte. Mer dies ift nicht das letzte Wort, sondern nur das dem abbildlichen ges hörende. Diese ganze Borstellungsart gehört nur der Eis kasse. Die urbildliche Erkenntnis ist aber die reine aus Begriffen und in Begriffen unter der Idee des Guten allein, wie wir sie im sechsten und siebenten Buche vom Staate fanden.

2) hiernach werden wir das eigen platonische von dem pythagoreischen scheiden tonnen. Das wichtigfte wird' nun aber feine eigne gewöhnlich der Ideenlehre zugeschries bene Dialeftif richtig ju beurtheilen. Biele icheinen Diefe Sache so zu nehmen, als ob Platon ganz einfach, wie viele der Späteren, das örzus elvas dem Allgemeinen, den Begriffen zugeschrieben habe. So oft seine Rede dem ahn= lich klingt) ift dies doch nie feine Meinung. Sein Bedante geht nur auf die Selbstiftandigkeit der Geifteswelt, welche allein unwandelbar ewig besteht und einzig von der nur denkend erkennenden gottlichen ichauenden Bernunft erfannt werden fann. Das wahrhaft Seiende ift der Ge= genftand der deia dewola (vom Staate Buch 7: p. 517. e.) das forperliche und alles Bandelbare ift dagegen nichtig. Die Gegenstande Diefer gottlichen Erfenntnig find Die Ideen, ju denen die Seelen als gestaltlos, unfichtbar nut deutbar gehören (j. B. Phaidon p. 79. Steph. Bon den Befegen Buch 10. p. 897 und ferner p. 898. c. und fonft Die Begriffe (eidy) gewähren in der Anwendung oft.). auf das anschaulich erkannte nur die unvollkommene Be= ziehung ber menschlichen Anschauungen auf das Nothwen= dige und Gute, wodurch die menschliche Vernunft fich nur unvollkommen der ewigen Babrheit nabert.

Diefen feinen vollen Sebanken, weifen wir am bes ftimmteften in folgenden Stellen nach.

"Benn diejenigen, die wir die Unsterblichen nennen, an den äußersten Rand gekommen sind, wenden sie sich hinauswärts und stehen so auf dem Rücken des Simmels; hier gehend reißt sie der Umschwung mit fort und sie sehen, was außerhalb des Simmels ist. -----

Das farblofe, gestaltlofe, untaftbare mahrhaft feiene be Defen erkennt einzig der Geele Beherricher Die ichaus ende Vernunft, um diefes herum nimmt jenen Ort das Geschlecht der wahrhaften Wiffenschaft ein. Da nun Gots tes Berftand fich nur in reiner Bernunft und Einficht bewegt, und auch der einer jeden Seele, welche bestimmt ift. was ihr gebührt aufzunehmen, fo freut er fich, das wahre haft fejende eine Beit lang zu erblicken, nahrt fich an der Beschauung des mahren und laßt sich wohl fein, bis der Umschwung ihn wieder an die vorige Stelle gupuck bringt. Bei, diefem Umlauf fieht er die Gerechtigkeit, die Makis gung und die Wiffenschaft, nicht welche entstanden ift, oder welche eine andere ift in einem anderen, von den Dingen, Die wir jest Seiende nennen, fondern die in dem, mas. wahrhaft ift, befindliche Wiffenschaft und fo auch von dem andern has mahrhaft feiende erblickend und davon erquict. taucht er wieder in das Innere des himmels und fehrt. nach Bause zuruck 1).

1) Phaidros 247. c. αί μέν γέρ άδάναται κάλούμεναι, ήνων άν πρός άκοφ γένωνται, έξω πορευθείσαι ίστυραν έπι τῷ τοῦ οὐρανοῦ νώτω, στάσας δὲ αὐτὰς κεριάγκι ἡ περιφορά αἰ δὲ θεωροῦσι τὰ έξω τοῦ οὐρανοῦ — ἡ γάφ ἀχρώματίς τε καὶ ἀσχημάτιστος καὶ ἀναφής οῦσία ὅντως οἶσα ψυχής κυβερνήτη μόνω θεατή νῷ χρήται περξ ῆν τὸ τῆς ἀληθοῦς ἐπιστήμης γένος τοῦτον έχει τὸν τόπον. άτ' οὖν θεοῦ διάνοια νῷ τε καὶ ἐπιστήμη ἀκηρά-

Ferner: "Dlicken wip auf diefes (bas Geschlecht bes Raumes nemtich), fo traumen wir und fagen, ce fei nothe wendig jedes Ding an einem bestimmten Det und nehme einen Raum ein, was aber weber auf ber Erbe noch am himmel fei, fei nichts. Diefes alles nun und bas ihm abnliche tonnen wir von demjenigen, welches die mache und mahre Ratur hat, um Diefes Traumes willen nicht. wachend unterscheiden, und es in der That nur fur ein. Bild anerkennen, obgleich es felbft nicht deffen ift, in dem es geworden ift, fondern immer bas Bild eines anderen trägt. Daber fommt es einem jeden zu in einem anderen au entftehen und fo in irgend einer Deife ein Defen anaus, nehmen oder überall gar nichts zu fein. Dem wahrhaft Seienden fteht aber bei der ftreng wahre Sat, daß fo. lange etwas dieses andere und noch jenes andere fein foll, von denen keines von beiden in dem andern entstanden ift. daffelbe zugleich Eins und zwei fein wurde. "?).

> «ψ τρεφομένη, χαι άπάσης ψυχής, ύσον αν μέλλη το προςήχον δέξασθαι, ίδουσα δια χρόνου το ör, άγαπά τε και θεωρούσα τάληθή τρέφεται και εύπαθεί, μως αν κύκλω ή περιφορά είε ταύτον περιενέγχη. ἐν δε τή ποφιόδω κωθορά μέν αυτήν δικαισσύνηκ, καθαρά δέ εωρροσύνην, καθορά δέ έπιστήμην, ούχ ή γένεαια πρόεεστιν ούδ ή έστι που έτέρα έν έτέρω ούσα ών ήμως κων όντων καλούμεν. άλλα τήν ἐν τῷ ὕ έστιν ör öreus έπωτήμην σύσαν, και τάλλα ώραύτως τα öντα öστως θεαραμένη κωι έστωθείσα, δύσα πάλιν εἰς τὸ είσω τοῦ ούρανοῦ, οἰκαδο ήλθον.

2) Tim. p. 52. b. πρός ο δε όνειροπολούμεν βλέποντες, και φαμέν άναγκαίον είναι που, το ον άπαν έν τινι τόπφ, και κατέχον χώραν τινά το δε μήτε έν γη μήτε που και οἰρανόν οὐδεν είναι. ταῦτα δε πάντα και τά τούτων ἀδελφά, και περί κήν ἄῦπνον και. ἀληθῶς φύσιν ὑπάρχουσεν, ὑπὸ ταύτης κής ὑνειρώξεως, οὐ δυνατο]

Endlich die Grundlage der ganzen Lehre ift ber ganze erfte Theil des Parmenides bis p. 136. Steph. Bier wird für die nothwendige und unveranderliche Wahrheit eine felbititandige Bedeutung der Begriffe gefordert, fo daß Das bleibende Befen der Dinge in den Ideen, ben Gegen= ftanden Diefer Begriffe felbft, ertannt wird." Mber jugleich werden die Schwierigkeiten gezeigt, diefe Borausfehung mit der menfchlichen Erkenntnig in Uebereinftimmung aut bringen, beren nur nach Aehnlichkeit gebildete Begriffe, anftatt jum felbftftåndigen ju fuhren, nur Ueberoronungen ins unendliche fort fordern wurden. Denfchen ertennen nicht das an fich ber 3deen. "Benn einer won mis bes andern herr ift oder Sklave; fo ift er nicht des herrn an fich, welcher bezeichnet, mas ein Berr ift, nicht beffen Eflave; noch auch des Sflaven an fich, welcher bezeichs net, was ein Stlave ift, Berr ift der Berr; foildern als Menschen find fie fur einander beides. Die Bereichaft an fich aber ift was fie ift von der Sklaverei an fich, und eben fo ift die Sklaverei die Sklaverei an fich von der herr= fchaft an fich." 1) Diefe Erkenntniß des an fich der

γόγνδμοθα δγερθόντις διοραζόμενος τάληθές λόγην, ώς είπους μέν Απείπερ ούδ αύτο τούτο έφ' ή χέγονεα, έαυσήο έστιν, έτέρου δέ τινος άει φέρεται φάντασμα. διά ασύτα έν έτέρω προσήπει των γίγνοσθαι, ούσίας άμωσγέποις άντεχομένην, ή μηθέν το παράπαν αύτην είναι. τῷ δι όντους όντι βοηθός ό δι ἀπριβείας άληθης λόγος ώς Σως άντι, τὸ μεν άλλο ή, τὸ δὲ άλλο, ούδόεχος ἐκ οὐδετέρψ ποτὸ γεγενημένον, ἐν ἅμα ταὐτὸν χαι δύο γωήφεαθον.

 p. 153. e. εξεις ήμῶν που δεσπότης ή δούλός δουν, οὐκ αὐτοῦ δεσπότου δήπου ὅ ἐστι δεσπότης, λαιίνου, δοῦλός ἐστιν οὐδὲ αὐτοῦ δούλου, ὅ ἐστι δοῦλος, δασπότης ο δεσπότης ἀλλ' ἄνθρωπος ῶν ἀνθρώπου ἀμφότερα ταῦ-

3

Jbeen ift die dem Menfchen unerreichbare gottliche Ers

So lehrt denn Platon allerdings, daß nur das bleibende, unveränderliche, nothwendige, Eine das wahrhaft Seiende fei, welches nicht durch die Sinne, sondern nur denkend erkannt werde. Dieses ist also nicht in den Gegenständen der Wahrnehmung, in diesem zerstreut vies len, sondern es wird nur vermittelst der Begriffe erkannt, indem die Artvorstellung (ro auro ro loon, ro auro ro sequor) allein unveränderlich ist, das viele (die vielen gleichen, warmen Dinge) aber nicht. So wird alle Seele, alles Wefen (ouola), alles nothwendige und gute nur durch die vonges erkannt. Ueber die Weise aber, wie dies geschicht, können wir uns nur bildlich verständigen.

"Die selbst zum menschlich unsichtbaren und gestalte losen gehörende menschliche Seele ist der gottlichen Erkennts niß theilhaft kraft ihres früheren Lebens bei den Unsterbs lichen. Jest aber im Erdenleben ist sie in den Körper eins geschloffen, der ihr nur ein Abbild des wahren im veräns derlichen auf anschwuliche Weise gewährt und nur unvolls kommene Achulichkeiten des wahrhaft Geienden zeigt. Die wahre Erkenntniß deutet sich uns nur an durch die Erins nerung der Seele an jenes Göttliche des früheren Lebens." Auf die Frage nun, wie wir dazu gelangen, sagt er im Phaidon: "so wenig der, der die Sonne beobachten

> דם לסדוי. מוויז אל אבסאסידום מלידור אטטונוסג לסיאי ל לסדוי אמן אסטונום שבמידעה, מידא אסטונום אי דור אבסאסדוער.

2) φαίης αν που, είπες εστιν αυτό τι γένος επιστήμης, πολδ αυτό αχριβίστερον είναι ή την παζ ήμων επιστήμην; καξ κάλλος και πάντα τα άλλα ούτω; ναί. ούκουν, είπες τι άλλο αυτής επιστήμης μετέχει, ουκ αν τινα μαλλον ή Οιόν φαίης έχειν την ακοιβιοτάτην επιστήμην; ανάγκη. will, in die Sonne felbst blicken darf, so wenig darf man fich unmittelbar an die Dinge wenden, um sie zu erforschen, sondern das beste scheint sich an die Worte der Rede zu halten, und in diesen die Wahrheit des Scienden zu schauen 1). So durch die Begriffe und in den Begriffen das Bewußtsein der Erkenntniß ausbildend werken wir die Erinnerung an das Sottliche in uns."

## §. 70.

Auf Dieje Beije wird von Platon's Dialeftif gang Die Weltanficht vertheidigt, welche wir ohne Rudficht auf Dialeftif gleich anfangs aus ben Buchern vom Staate nachgewiefen haben. Der richtige dialeftische Bufammen= hang ift aber aus Platon's Werten felbft fcmerer ju entnehmen neben ben Comieriafeiten , welche die Ginmen= gung ber Symbolif bringt, theils weil er fich feiner mah= ren Anficht nur ftufenweis nahert, theils weil er felbft noch Rehler macht und bie Natur der Dialektif nicht durch= In Rudficht der ftufenweisen Fortbildung ber íchaut. Dialektischen Anficht muffen fur Die verbundenen Fragen nach ber Lehrbarteit der Tugend, ber Erhebung bes Guten über die Luft, und der enwinnun über doba, fo wie die Berbundenheit aller Lugend in Der Weisheit wenigstens. Thealtetos, Parmenides, Sophiftes, Hippias das große= re Gefprach, Menon, Philebos und Phaidon in ein Sam> ges verbunden werden. 3m Theaitetos fordert er nemlich für Parmenides und besonders gegen heraficitos im Gegensatz gegen Wahrnehmung und Meinungen über das Wandelbare, eine Erfenntniß des bleibenden. Diese wird im Parmenides als die Erkennntnig durch Beariffe

 έδοξε δή μοι χρήναι, εἰς τοὺς λόγους καταφύγόντα, ἐν ἐκείνοις σκοπείν τῶν ὅντων τὴν ἀλήθειαν.

anertannt, qualeich aber auf die Schwierigkeit von biefet bingewiefen. Das testere fabrt ju den weitfchweifigen und langweltigen Spitfindigfeiten aber bas Sein und Dicht. fin Des Eins und Des Dielen, über bas Dieles fein und nicht Bieles fein des Eins u. f. w. Dadurch nun hat dies fes Gefprach ju oklen Mifberftandniffen Anlag gegeben. Biele vermuthen mit Ricinus eine ganz Besondete vers borgene Beisheit barin, felbft Schleiermacher, ber einmal die Laune hatte, jedes Wert des Platon ju eis nem befondern Gegenstand der Bewunderung ju machen, fcblägt diefes Dialektifche Spiel zu boch an. Alle diefe bem Parmenides zugeschriebenen Spitfindigfeiten beruhen boch nur auf bem oben gerugten Rehler des Benon, ber Berkennung ber Form des Uetheils; wodurch Berschiedens heit, Biderftreit und Biberfpruch mit einander verweche Das Urtheil wird anstate als Unterordnung felt werben. eines Dinges unter einen Begriff anerkannt ju werden für bie bloge Bleichkellung zweier Borftellungen gehalten. Ein Ding, Das Einheit hat, fann zugleich Bielheit haben, wie jedes Bange in finen Theilen; der Begriff ber Einheit hat Theile, alfo Bieles in fich; aber der Beariff der Einheit ift verschieden von dem der Blelheit, der Begriff der Biels heit ift nicht ber der Einheit. Biewohl nun Gofrates Dies im Unfang feibft fagt, fo wird doch nachher nur durch Die Bestemmung bes. Unterfcbiedes von Subject und Prabis fat mit ber Berwechfelung von diefen Berhaltniffen gespielt und bamit bas Gange verworrene ber Rede ausgesponnen.

Allein fo einfach ift dies nicht Platon's Fehler, denn er sieht diese Spiele felbst nur für jugendliche Bor= ubungen zur Dialektik an, uber welche er im Sophistes hinausfuhrt. Hier zeigt er gegen des Parmenides oux eors un elvas, wie allerdings das Michtsein sei da, wo ein Ding an gewissen Begriffen keinen Theil habe. Noch weis ter im Philebos erklärt er jenes nur für jugendliche Bar= abung (p. 15. St.), und stellt diese gauge elegtische Dia= leftik zurück gegen eine festere Behandlung der Sache.

Indeffen im Gangen bleibt Platon doch bei des Parmenides Grundunterschied zwijchen der mahren Erkenntnif des Umwandelbaren und der unfichern Deis nung um das Biele. Und dabei verwechselt er doch das "ift" (fort) als Copula im Urtheil mit dem "ift" als Bes bauptung des Dafeins, und meint barum, daß alles un= ter der Form der Theilfchaft an Prgriffen in menschlichen Urtheilen über einzelne Dinge erkannte, für Eins und jus gleich fur 3mei erklart werde, welches fich widerfpreche \*). Darum fest er diefe Sachen der dosg überall fo an, daß fie nur in der Mitte zwischen dem Geiengen und Richts feienden schweben, daß alles verhältnigmäßige halb fei, halb nicht fei \*\*). So daß die wahre Erkenntnig nur in den allgemeinen und nothmendigen Ureheilen hervortritt \*\*\*), welche dann nur theils untergeordnet rein mas thematifche, theils hoher rein noetifche auch ihm philoso= phische sein muffen +). So verstehen wir, warum er lehrt, daß den Erfahrungsbegriffen, namentlich benen von den Clementen wie Feuer, Baffer u. f. m. feine 3been entsprechen ++). Uber in der Ausführung der Rede, mo er logisch den Unterschied des Begriffes von den unter ihm bestimmten Dingen unterscheiden will, wählt er meisten= theils doch nur Zahlbegriffe, oder Erfahrungsbegriffe 3. 23. Barme (ro auro ro dequor) ober gar nur Berhalts

\*) Tim. p. 52. b. St. Nippias maior gegen bas Enbe.

Digitized by Google

\*) Bom Staate Buch 5 am Ende.

\*\*\*) Phaedon p. 102 seq.

+) de rep, l. 6, p. 511, l. 7, p. 538, c. ++) Tim, p. 51, c. nisbegetiffe, wie Große, Gleichheit (ro avro ro loor) als Beispiele, und kann deswegen fehr leicht mißverstanden werden \*)...

#### §. 71.

Endlich muffen wir noch bestimmter auf die Fehler achten, die in der Platonischen Dialektik stehen geblieben sind. Sie liegen einmal logisch in den Mängeln der Ges sprächsform und dann darin, daß das metaphysische vom logischen noch nicht unterschieden wird. Das letzte ist das wichtigste, aber auch das erste hat in der Geschichte der Philosophie der platonischen Lehre große Nachtheile ges bracht.

1) Ich bemerke nur beiläufig, was bei Sokrates ichon vorkam, daß er die Entgegenstezung der Begriffe im allgemeinen woch nicht genau zu handhaben verstand, und daher manchmal bloße Verscheichenheit mit Entgegensezung verwechselt, z. B. im Protagoras bei der Gleichstellung der verschiedenen Gestalten der Lugend. Bedeutender ist die ganze Unsicherheit der Gedankenbewegung in der Form von Mimen. So oft wird die Betrachtung nicht zu Ende ge= führt, mit vielen Worten nur wenig angedeutet und am. Schluß die hauptsache zweiselhaft getassen. Dies ist offenbar der Hauptgeund, warum in Platon's eigner Schus le so wenig feststehende Lehre erhalten worden ist. Bere bunden damit hat die Dialektik der Gespräche bei Plas

) Eine ber hartesten Stellen bieser Art ist de rep. l. 10. p. 597. St., wo Gott der Urheber des Begriffes der Betts stelle genannt wird, aus welcher Tennemann (G. d. Phil. B. 2. S. 370.) so große Folgen gezogen hat. Offens bar ist aber an dieser Stelle gar nicht von Grundgedauten ber gauzen Lehre die Rede.

ton moch zwei von ber fophistifchen Dialette binaber ges nommene Sehler. Der antwortende ift in den Gefprachen fo oft ju fchmach gegen ben fragenden gehalten, fo daß er au fruh zugiebt, indem nur mit einem elenchus sophistiens widerlegt, oder mit jener unzulänglichen Induction nach Analogien bewiefen wird, gegen welche vielleicht Eus fleides von Megara Protestation einlegen wollte , als er Die Bedeutung ber Gleichniffe verwarf. Bon beiden ents halt bas erfte Buch vom Staate Beifpiele. So aesund und aut hier die Behauptungen find, Die Platon beabe fichtiat, fo werben fie boch nur auf eine fophiftiche Beife vertheidigt. Erft fagt Polemarchos mit Simonis Des, gerecht fei, einem jeden ju leiften, was man ihm Abulata ift (ro ra ogerhouera Enaore anosioras, Ilraior lori), ba fragt Sofrates bagegen, wie nun? wenn ein Freund bei besonnenem Muthe mir Waffen anvertraut hat und fie im Bahnfinn wiederfordert, ift es dann ges recht, sie ihm wiederzugeben? 216 bann der andere ant= wortet: nein, das ware unrecht: fo fchiebt ihm Sofras tes ben elenchus sophistions unter, er nenne daffelbe que erft gerecht und bann ungerecht, und jener laßt bas gesche= hen. Aber Polemarchios hatte antworten follen : ju= råckgeben will ich wohl, aber nur nicht ihm felbst, fo lang er wahnfinnia ist: dem Wahnsinniaen bin ich nicht schuls dig diefes zu leiften. Jener Trugschluß fällt ihm gar nicht zur Laft.

Als nachher Thrafymachos fo barfch los fährt, um das Recht des Stärkeren zu vertheidigen, als er fagt, Gerechtigkeit fei nur da für die Gehorchenden unter dem Scsetz, Ungerechtigkeit aber sei das besserer 2005 der Herrs scher, die frei vom Gesetz leben, so greift ihn Sokrates mit Analogien an, in denen er die Regierungskunst mit andern Lünsten, mit Heilfunst, Steuermannskunst und auch

auch ungludlicher Weife mit ber hirtenkunft vergleicht. Es foll gezeigt werben, bag ber Regierende nicht für feinen, fondern für ber Regierten Bortheil ju forgen habe. Richt der Bortheil des Argtes, fondern des Rranken fei 3med der heilfunft, nicht ber bes Birten, fondern der der Deerde fei Zweet der Pirtentunft u. f. w., abnitch alfo auch für den Regierenden. Die auf Erwerb ausgehende Lohnfunft (n purowrung regun) fet alfo eine von allen dies fen verfchledene. Aber batauf ware ja Thrafymacos nicht eingegangen. Er hatte erwiedert, nicht fo! Sebe Runft fucht ihren gohn, deine Lohnfunft freilich allein unmittelbar Geld, aber die Seilfunft die Genefung des Rrans fen, bie Steuermannskunft gludliche Beendigung der Rahrt, die Birtentunft nicht ben Bortheil ber Schaafe, fons bern ben ihres herren, fo bag bie Beerde an Wolle, Rieifc und tammern recht einträglich werbe. Go benn auch die Regierungstunft nicht den Borthell der Unterthanen um ihrer felbft willen, fondern den bes Berrichers, fie fucht die Unterthanen ihm ju guten und nutlichen Rnechs ten zu bilden. Dies hatte er bann belegt mit den Beifpies len der Lyrannei, wo alle die Rnichte eines herren, der Oligarchie, wo ein fleiner Stamm über bie übrigen herrs fche und der Demokratie, wo alle herrichen wollen, alfo auch alle nach der Ungerechtigfeit oder Freiheit vom Gefet Areben.

2) Diefe dialektischen Fehler haben viel zur Unverständlichkeit der platonischen Lehre und zum Mangel an Festigkeit in der Ueberlieferung derselben beigetragen. Das bedeutendste ist aber die doch stehen bleibende Verkennung der Form des Urtheils und dadurch die Verwechselung der logischen und metaphysischen Formen, dieser Fehler, durch den Aristoteles mit Platon uneinig wurde.

Fries Befch. b. Philof. I.

24

Durch die klare Unterscheidung der empirischen, mas thematischen und philosophischen Erkenntniß giebt Plas ton die Vorbereitung zu unster ganzen Lehre vom Wiffen und Slauben, aber die Ausführung fehlt wegen des myftischen Misverständnisses, welches ihn nach unsterm Sprachgebrauch die Naturerkenntniß und die Ideen des Ubsoluten nicht unterscheiden ließ. Logisch hat er voll= kommen richtig anerkannt, daß Wesen und Nothwendig= keit nur denkend erkannt werden können und besons bers, daß die gedachte Erkenntnis nur durch den allgemei= nen Begriff als Prädicat und durch die allgemeine Regel aelingen könne.

Er hat dabei, wie vorzäglich im Menon ausgeführt wird, vortrefflich nachgewiefen, daß dem Menschen diese, von uns Erkenntniß a priori genannte Einsicht, nicht durch Sinn und Wahrnehmung entsprungen sei, indem sie dem Menschen nie neu entstehe, sondern er sie nur durch Erins nerung, durch Entwickelung des Bewußtseins anerkenne als ein ursprüngliches Eigenthum der Vernunst. Nur bringt er dazu immer die bildliche Hypothese, daß wir sie also gedächnismäßig besthen durch die Erinnerung an ein früheres Leben bei den Göttern, weil ja nur in dieser Weise das Rothwendige, das Göttliche, die Iste bes Guten von uns erkannt werden.

Nehmen wir daher die Sache nur so, daß die 3de e (idea) der Gegenstand sei, welcher nur durch Begrif= fe (eidn) erkannt werden könne, so bleibt alles ohne La= del, und so finden wir denn auch bei Platon die Welt felbst nirgend wo nur aus Begriffen gebaut und die Be= griffe nirgends als Geister.

Aber neben dem bleibt ihm der Induction nach doch dialektisch der logische Mysticismus stehen, indem er das Prådicat des allgemeinen Urtheils selbst wie die Idee bes

handelt, das ro evro ro des Allgemeinen unmittelbar als örrwe ör annimmt, und so den Begriff mit dem Wefen des Unsichtbaren verwechselt, also in der logischen Form schon den metaphyssischen Gegenstand findet, weil er Substanz, unveränderliches Dasein und Nothwendigkeit nicht unterscheidet und besonders dadurch, wie schon erwähnt, die Sache unklar läßt, daß er anstatt der philosophischen Begriffe so oft nur Erfahrungsbegriffe und Vergleichungsbegriffe zum Beispiel wählt.

3) Um dies deutlicher zu machen muffen wir den Phaidon, diese schone und klare Lehre von der Unsterblich= keit der Seele, vergleichen.

Sokrates geht aus von dem schönen und großen Gedanken, daß die Seele, in welcher die Ideen der nothwendigen Wahrheit, die Ideen des Schönen und Suten, des gerechten und frommen leben, nicht ein Erzeugniß diefer sinnlichen, körperlichen Verhältnisse fein könne. Der Weisheitliebende werde gern in diesem Leben bleiben, wohin ihn Sott gewiesen, aber dann auch gern sterben, wenn die Zeit kommt. Denn im Leben strebte er ja nur die Seele vom Körper zu befreien und zur Beherrscherin des Körpers zu machen, indem er sich über die Lust zum Suten, über die unsichere Meinung zur sichern Einsicht in das Unwandelbare zu erheben bemüht war.

Als dann Simmias die Einwendung macht, ob das Verhältniß der Seele zum keib nicht mit dem Verhältniß der Harmonie zur Leier verglichen werden könne, und ob nicht die Harmonie vernichtet werde durch Zerstörung der Leier, so weist ihn Sokrates nur mit dem vorigen ab. Die Harmonie ist zerstörbar und ihr Dasein abhängig von dem der Leier. Von der Seele war aber schon ausgemacht, daß sie unabhängig vom Leibe besteht und ihn beherrschen solle. Rachter aber wendet Rebes ein, das sei ihm wohl

klar, daß die Seele unabhängig vom Leibe bestehe und länger daure, aber damit sei noch nicht gezeigt, daß sie unaufhörlich lebe, es könne ja etwa sein wie mit dem Menz schen, der manches Kleid anlege und wieder ablege, ehe er sterbe. Hierauf antwortet dann Spkrates eigentlich mit der Iverlehre. Beispielsweise wird gezeigt, daß wir das nothwendige und unwandelbare nur denkend durch Bez griffe erkennen und dann durch die unveränderliche Berbinz dung mehrerer Begriffe (d. h. Platon beruft sich auf die Bedeutung des Prädicats im Urtheil und auf die Form des allgemeinen Urtheils), so daß mit der Anwendung des letzteren auf Seele und Leben der Beweis gefährt werz den splt.

So sagt Sokrates hier: "Das Gleiche felbst (vo avvo vo loov) erkennen wir nicht durch die vielen gleichen Holzer, Steine u. s. w., denn diese Dinge werden bald gleich, bald wieder ungleich, aber das Gleiche selbst ift eines und unwandelbar. Den gleichen Dingen kommt also nur eine unvollkommene Theilschaft (uerezies) an der Gleichheit selbst zu." "Behn ist ein Ding nicht durch die Hinzusezung der 8 zur 2, sondern nur durch den Antheil, den es an der Zehnheit hat." "Micht etwa wegen der blushenden Farbe, sondern nur vermöge des Antheils an der Schönheit selbst sind alle schönen Dinge schön."

Diese Begriffe felbst stehen nun oft in folchen Verbindungen mit einander, daß der eine nicht fein kann ohne den andern. "So ist der Schnee kalt, das Feuer warm. Schnee kann nicht aufhören kalt zu sein, ohne auch aufzuhören Schnee zu sein; Feuer kann nicht aufhören warm zu sein, ohne auch aufzuhören Feuer zu sein." "Drei ist verbunden mit ungerade, zwei mit gerade. Drei kann nicht aufhören ungerade zu sein, ohne auch aufzuhören drei zu fein; zwei kann nicht aufhören gerade zu fein, ohne daß es auch aufhöre zwei zu fein. "

"Eben wie dies im veränderlichen geschleht, geschieht es der Stele, die nicht mehr oder weniger Seele sein kann (p. 93. d. Steph.), im unveränderlichen. Seele ist nothtwendig mit Leben verbunden; die Seele kann nicht aufhören mit Leben verbunden zu sein, die Seele hort nie auf zu leben, die Seele ist unsterblich."

Dies ift nun der Gedanke im Mittelpunkt des gangen platonischen Systems, der Dialektik nach, indem mit dies fer Unveränderlichkeit der unfterblichen Seele allein Dinge, Befen (nemlich Substangen) in die Welt der Ideen einges tragen werden. Uber leicht erfennen wir den dialeftischen Rehler, durch welchen allein hier der Schein eines.Beweifes herbeigeführt ift, und dem Rebes die Antwort gege= Es ift ber Begriff Seele als Pradicat, mit ben wird. dem Subject Seele, der Begriff Seele mit dem Befen, welches Seele ift, verwechfelt. Richtig angesehen fteht es hier mit Seele und Leben nur wie vorhin mit geuer und warm. 200 Seele ift, da ift Leben; keine Seele kann auf= horen, Leben zu fein, ohne daß fie auch aufhort Seele zu Nun fann freilich der Begriff Seele nie aufhören sein. Seele zu fein, aber ob ein Wefen, welches jest als Seele da ift, einmal aufhören kann als Seele da zu fein, ift das mit gar nicht entschieden, und kann nach den gegebenen Boraussezungen gar nicht bestimmt werden. Der Fehler ift also ganz einfach der oben angegebene. Platon vers wechselt hier das "ift" ber Copula (der qualitativen Form des Urtheils) mit dem "ift" der modalischen Rategorie des Daseins.

Diese Verwechselung der nothwendigen Bestimmung von Begriffsverhältniffen mit dem beharrlichen Dasein der Substanzen ist der große Fehler in der philosophischen Abftraction, der von allen am tiefsten und långsten geirrt und getäuscht hat. Bei Platon stört er die Welt= und Les bensansicht nicht, weil er nur inductorisch in der Dialektik vorkommt. Arist oteles sindet den Fehler und verbess fert ihn zum Theil, aber er hält ihn fälschlich für das Be= gründende der platonischen Weltansicht, und verliert da= her den größten Gedanken für die Auffassung derselben. Spätere stellen das platonische Philosophem speculativ um, da wird dieser Fehler zum Princip und zum weltordnenden Gedanken der neoplatonischen Philosopheme. Ja die Chi= kanen dieses Fehlers verfolgen uns dis auf unsere Zeit.

Kur Platon muffen wir dann wohl beachten, daß er diefen gehler nicht mit neoplatonischer Unflarheit zum Grundgedanken, ja eigentlich auch nicht, wie Ariftote= les ftets vorausfest, ra eidy, die Begriffe zu dem Befen ber wahren Belt des Gedachten gemacht hat, fondern nur ras ideas, die Gegenstande der Erkenntnig aus reinen Be-Er erkennt die vernünftigen Seelen als die Wefen ariffen. in der gedachten Welt der ewigen Wahrheit, in der Welt ber Ideen an, aber feine dialektisch lieffte Nachweisung deffen ift eben diefer Beweis fur die Unfterblichkeit der Gees le, womit er den Phaidon abschließt, und welcher dem ge= rügten dialektischen Sehler in sich unterliegt, dabei in fei= ner Entwickelung eine fo unflare Entacaenstellung des to auro to ber Begriffe gegen die Bandelbarfeit der Gegens fande der Wahrnehmung enthält, fo daß ihm Idee und Wefenheit des Begriffes eben auch nicht scharf unterschies den werden fonnen.

### Anhang.

## Ueber die Stellen vom Staate Buch 8. p. 546. Steph. und Timaios p. 39. d. Steph.

Geitdem Boah bie platonische Phantaste von der Sphå renharmonie im Timaios aufgehellt hatte, blieb in Dlas ton's Berten teine bedeutende mathematifch fchwierige Stelle mehr als die vom volltommenen Jahr Limaios p. 39. d. St. und die im achten Buche vom Staate p. 546 St. Als nun Ochneider durch zwei gelehrte Abhandlungen \*) unfre Aufmertfamteit wieder auf jenes alte Rathfel der Plas tonischen Bahl zurudführte, nahm ich die Sache auch von neuem vor, und wurde auf eine von feiner ganz abweichende Ertlarung geführt, welche ich bald barauf ber öffentlichen Beurtheilung vorlegte \*\*). Dieje meine Vermuthung nahm unfer icharffinniger Gottling mit Berbefferung des Ters tes beifällig auf, bei Gelegenheit der neuen Ausgabe von Ariftoteles Politit \*\*\*). Opater ftimmte Ochleier, macher bei Berausgabe ber Ueberfegung von Platon's Staat mehr Ochneider bei, und verwarf meine Anficht im Bangen. Er hat mich aber gar nicht getroffen, vielmehr fuble ich mich unter Gottling's Ochus ficher genug, und

\*) De numero Platonis commentationes duae. Scr. C. E. Schneider, Wratisl. in libr. Schoene. 1821. 4.

••) Platon's Bahl. Heidelberg bei Winter 1823.

•••) Arist. Politicorum libri 8. Jenae in bibl. Croekeriano. 1824. in ber Anmerkung zu B. 5. Rap. 10., wo Uriftos teles auf dieje platonijche Stelle Rudflicht uimmt.

375

tomme auf die Sache wieder zurnt, ba mein Borschlag unter allen bisher gemachten ber einzige ist, welcher die ganze Stelle im Jusammenhang zu ertlären unternimmt, und ich meine die Nachweisungen noch etwas deutlicher machert zu können, wobei wir zugleich mit auf das platonische Jahr ges führt werden.

Im Anfang des achten Buches vom Staate fångt Platon an vom Berderben der Staatsverfaffungen zu fprechen, und läßt zuerst über das Berderben volltommener Berfaffungen die Muse rathselhafte Borte fagen.

"Schwer zwar ift es, daß ein so eingerichteter Staat in Unruhe gerathe; aber weil alles entstandene seinen Un, tergang findet, so wird auch diese Einrichtung nicht die ganze Zeit bestehen, sondern sich auflösen. Die Auflösung aber ift folgende. Nicht nur ben aus der Erde wachsenden Pflans zen, sondern auch den auf der Erde lebenden Thieren entkeht Tragbarteis und Unfruchtbarteit der Seele und des Leibes, wenn Umwendungen jeglichem ber Kreise Umschwung heranführen 1), kurzlebenden von kurzer Dauer, anderen andere.

Biewohl nun diejenigen, die ihr zu den Anfährern eurer Städte erzieht, weise find, werden fie doch nach finnlicher Berechnung die Zeiten der glucklichen Erzeugung und ber Unfruchtbarkeit für ener Geschlecht ordnen, dabei fehlen und einmal Rinder erzeugen, wenn es nicht sein sollte <sup>2</sup>).

Es ift aber bem gottlichen Erzeugten ein Umlauf, welchen eine volltommene Sahl umfaßt, dem menschlichen aber eine Babl, in welcher zuerft (d. h. welche die kleinste ift, in der) ins Quadrat erhebende und beherrichte Bermehrungen (Multiplicationen) drei Biederholungen und vier Grenzen besommend alles ahnlich oder unähnlich bildende, alles vers mehrende und vermindernde befreunden und rational gegen einander machen. Aus diesen giebt die Wurzel bes Verhält,

1) όταν περιτροπαί έχάστοις κύχλων πιριφοράς ξυνάπτωσι.

2) γένους δε ύμετέρου εύγονίας τε και αφορίας, καίπεο όντες σοφοί, ούς ήγεμόνας πόλεως έπαιδεύσασθε, ούδέν μέλλον λογισμώ μετ' αἰσθήσεως τεύξρνται· άλλά πάρεισεν αὐτούς και γενοήσουσε παιδάς ποτε, οὐ δέον.

376

niffes 4 mit der fünf verbunden, breimal vermehrt, zwei har, monieen; die eine eine gleichvielmal gleiche, jedes gleichviel; die andere gleichzeitig zwar aber zum ungleichseitigen. hun, bert nemlich ift die Bahl aus den aussprechbaren Diagonalen der Fünfen; so daß jeder Diagonale Eins fehlt, den unaussprechbaren aber so, daß Zwei fehlen; diesen am Burfel, so daß drei fehlen. Diese ganze geometrische Bahl beherrscht die bestern und schlechteren Beugungen, und wenn die Wächter diese nicht kennen, werden sie euch Jünglinge den Bräuten zur Unzeit zugesellen, und deren Kinder werben weder, wohlgeartet noch glucklich sein <sup>3</sup>)."

Der Anfang dieser Stelle erinnert, wie Schleiers macher bemerkt, an das oben angeführte Bild im Staatsmann, die negergonal und xixlow negegogai geben wies der ein astronomisches Bild und die Bedeutung der ganzen Stelle fällt mit jenem zusammen. So wird dort im alls

3) Ich lese hier den Tert, wie folgt:

Εστε δέ Φείψ μέν γεννητῷ περίοδος, ην ἀριθμός πεφιλαμβάνει τέλειος, ἀνθρωπείψ δε ἐν ῷ πρώτῷ αὐξήσεις δύναμεναί τε καί δυναστειόμεναι τρεῖς ἀποκαταστάσεις Α), τέτταρας δὲ ὅρους λαβοῦσαι ὁμοιούντων τε καί ἀνομοιούντων και αὐξόντων καὶ φΟινόντων πάντα προσήγορα καὶ δητὰ πρὸς ἀλληλα ἀπέφηναν ὑν ἐπίτριτος πυθμήν πεμπάδι συζυγείς δύο ἁρμονίας παρέχεται τρὶς αὐξηθεὶς, την μεν ίσην ίσαιε ἕχαστον τοσαῦτον b), την δὲ ἰσομήχη μέν προμήχη δὰ, ἐχατὸν μεν ἀριθμόν c) ἀπὸ διαμέτρων άρτῶν πεμπάδος δεομένων ἐνός ἐκάστων, ἀζέητων δὲ δυεῖν, πύβων δὲ τριάδος d). ξύμπας δὲ οῦτος ἀριθμός γεωμετρικός τοιούτου χύριος ἀμενόνων τε καὶ χειρόνων γενίσεων ἀ ῶς ὅταν ἀγνοήσαντες ὑμῖν οἱ φύλακες συνοικίζωσι νύμφας νυμβιος παρὰ ξαιρόν, οὐκ εὐφυεῖς οὐδ' εἰτυχείς παίδος βοορται.

a) anonaraoraoses leje ich mit Aft nach Hanbschrifs ten, als bas ungewöhnlichere Bort, welches bier einen bestimmteren Sinn giebt. Andere Handschriften haben nemlich anooraoses, welches die meisten beibehielten.

b) Exactor rosovror, jedes gleichviel åndere ich aus Exactor rosavräus, wegen des besferen Sinnes.

c) apiduov, andere Handschriften haben apiduou.

d) nöban de souddos. Die Handichriften haben enaron de nöban souddos. Ich andere mit Gottling. gemeinen ber Verfall menschlicher Angelegenheiten babon abgeleitet, daß in der Seele des Menschen die Erinnerung bes Göttlichen sich wieder verdunkelt, hier aber dies besonbers auf die beste Staatsverfassung angewendet. Wenn das Schicksal die Nachtommen nach und nach geistessschwächer werden läßt, so werden diese die Strenge der Erziehung nicht mehr beibehalten, sondern in Iymnasstit und Dussst ber Weichlichkeit nachgebend bald der habssucht und dem Ehrgeiz verfallen.

Nun kommt es aber nåber auf Erklårung des lekten Theiles an. Belches ift die ganze geometrifche Bahl, von der bas Gluck der Erzeugungen abhängen foll? Bie ift fie durch das vorhergehende angedeutet? Hier fah ichon Eis cero bas Rathfel für unlösbar an, und von teinem ber 21. ben wiffen wir, daß er einen Versuch zur Ertlärung gemacht babe, es mußte fich denn eine ausgefallene Stelle bes Textes bei Plutarchos von der Geburt der Geele im Timaios\*) barauf bezogen baben. Auch unter ben Neueren, fo viele auch bie Stelle besprochen haben, ift boch Ochneider eigentlich ber erfte, welcher es waate ben Borten des Platon genauer erklärend zu folgen. Indeffen weiß er den lehten Sat mit den vorigen nicht zu verbinden und befommt feine Ante wort auf die Frage nach der ganzen geometrischen Zahl. Gr folgt genau dem Barocius \*\*), welcher fich in der Bes handlungsweise vorzüglich von Jacobus Faber Stapulensis (le Febre d'Etaples), der 1537 ftarb, leiten ließ. Faber hat nemlich, ohne auf eine Erklarung ber Stelle einzugehen, mit vieler Mube ein Diagramm berechnet zur Erläuterung der Beimorte nur in dem ersten Theil der Stelle, dabei vergleicht er aber sehr willfährlich diese platonischen Ausdrucke mit arithmetischen Kunstausdrucken des Euflei, bes, und diefer Difgriff bat auch die folgenden auf falfchem Bege festgehalten. Ber einen Bersuch auf ein noch nicht geloftes Rathfel machen will, muß bie Sache auf eigne Band

<sup>\*)</sup> II. p. 1017. C.

<sup>\*\*)</sup> Franc. Barocii patricii Veneti commentarius in locum Platonis obscurissimum etc. Bononiae 1566. 4. min. fol. 54.

wagen, und nicht mit Vergleichung früherer mißlungener Lösungen anfangen. Die letzteren führen leicht nur auf Irrwege. Fangen wir es in dieser Beise an, so muffen wir uns vorläufig erstens den Tert mit Gemertung der hand, schriftlichen Varianten von der grammatischen Kritit geben lassen, zweitens voraussetzen (wogegen Schneider verstosen hat), daß Platon sich etwas zusammenhängendes bei der Sache gedacht habe, sonst wäre unser Nathen ja ohne Ziel und Zweck, darum drittens bedenken, welche betannte mathematische Wahrheites sich zur Vergleichung anbieten, hier aber endlich die Erklärung nicht mit Hypothesen über die dunkeln Ausdrücke, sondern mit Herausgreisen der'enigen anfangen, die einen sichern Sprachgebrauch für sich haben.

Dies trifft nun gleich die erften Borte "Es ist dem gottlichen Erzeugten ein Umlauf, welchen eine volltommene Bahl umfaßt." Belches nemlich biese volltommene Zahl ber himmlischen Gewegungen sei, fagt Platon selbst im Timaios. Nachdem er die Umläuse der Planeten beschrieben, fahrt er fort: "es ist leicht zu denten, daß die volltommene Bahl der Zeit das volltommene Jahr dann erfulle, wenn die Geschwindigkeiten aller acht Umläuse gegenseitig vollendet zu demselben Anfang zurücktehren, gemeffen durch den Kreis rov ravrov und der immer gleichen Gewegung\*).

Klar ift also, daß das volltommene Jahr erfüllt wird, wenn von bestimmten Ausgangspuncten, die auf den Aequator und also auf die Firsterne bezogen werden, aus, die Bewegungen der acht Umläufe wieder auf die erste Constellation zurückführen. Die volltommene Zahl der Zeit wärde also erhalten, wenn man das Product (das heißt die ganze geometrische Zahl) bildete aus allen den Zahlen, welche die Perioden der Apotatastasten (der Wiedertehr an denselben Ort des Himmels zwischen den Firsternen) der einzelnen Planeten meffen. Ob sich Platon dabei aber eine be-

\*) p. 39. d. έστι δ όμως οὐδἐν ήττον κατανοήσαι δυνατόν ώς όγε τέλεος ἀριθμός χρόνου τόν τέλεον ἐνιαυτόν πληροϊ τότε, ὅταν ἀπασῶν τῶν ὅκτιο περιόδων τὰ πρός ἀλληλα ξυμπερανθέντα τάχη σχή κιφαλήν τῷ τοῦ ταὐτοῦ καὶ ὁμοίως ἰόντος ἀναμετρηθέντα κύκλω.

ftimmte Zahl gedacht habe und welche, läßt fich gar nicht bes ftimmen, da wir nicht wissen, welche Umlaufszeiten er den Planeten gegeben und wie er fich ihr wechselndes vorwarts und ruckwärts geben erklart babe. Diefer volltommenen Babl ftellt er nun die Babl der menschlichen Erzeugungen an die Seite, welche aus vier ögoig gebildet werden foll, für welche er sagt: we enirgeros nudune neunade ousuyeis δύο παρέχεται άρμονίας τρίς αυξηθείς. Sier ift nun έπίroiros nudun's von gang ficherer Bedeutung, bas Berhalt niß 13 in feinen kleinften ganzen Bablen, alfo das Verhälte Folglich find 3, 4, 5 drei von den Grundzahlen, niß <del>4</del>. aus denen die ganze geometrische Zahl gebildet werden foll. Dieje follen nun " breimal vermehrt zwei harmonieen geben." Bier giebt mir Ochleiermacher zu, das harmonie nicht eben ein consonirendes Intervall (nicht eben Symphonie), fondern irgend ein Zahlengesets bedeuten moge. Und diese Barmonicen werden auch im folgenden genau genug beschries Die erste harmonie wird ion ioanis genannt, da ift ben. apeduog ivanes loog ein ganz ficherer Ausbruck, welcher fo viel als respayanos, Quadratzahl \*) bedeutet. Die erste Barmonie ift also eine Barmonie aus den Quadratzahlen von 8, 4, 5. Deffen Bedeutung fallt gleich ins Auge. Die 8, 4 und 5 find die Verhältnißzahlen des fogenannten ägys ptischen rechtwinklichen Dreiecks, welches in den kleinsten ganzen Zahlen ein Beispiel des pythagoreischen Lehrfates giebt. Die erste Harmonie ist also 9 + 16 = 25. Diefes erläutern nur die folgenden Worte. Lefen wir Skaorov (sc. apeduov) rosauranis, "jede Babl fo oft als fie felbit ges nommen", fo ware bas nur wieder daffelbe, und erschiene als eingeschobene Scholie; lefen wir aber Exastor rosauror, "giebt beides gleich viel" fo ift dies die weitere Beschreibung ber harmonie, nemlich die Quadrate des nudune entrotzog (9 + 16) machen eben fo viel als bas Quadrat der Kúnf.

Ferner die zweite harmonie wird beschrieben : ioounxn uir noounxn de. Hier ist worknos ioounxns so viel als

\*) Theactet. p. 147. 148. St.

evonleupos, Quabratzabl, apeduos noounang eine Babl als Droduct meier ungleichen Bablen \*). Die zweite Bare monie foll alfo burch bas Quadrat ein ungleichfeitiges Recht. ect beftimmen. Bas tann dies einfacher fein als das Rechted aus der Geite und Diagonale des Quadrates? Und eben biefes beschreiben bie folgenden Worte. Ohne irgend von den handschriften abzuweichen, haben wir den Tert: exaτον μέν αριθμου από διαμέτρων έπτων πεμπάδος δεομέwar Eros Exarmer, appyrar de duer, und bies giebt ben bestimmten Ginn (indem diefes and die fichere Bebeutung von Quadratzabl bat, also apiouds and diaustowr die Quadratzahl der Diagonalen bedeutet, wie Ochneider (p. 25 seq.) ausführt \*\*)). "Sundert nemlich ift die Bahl aus den Quadraten der aussprechbaren Diagonalen der Fünf, fo daß jeder Eins fehlt, doch beide irrational genoms men." Die Diagonale des Quadrates, deffen Seite 5, ift nemlich fo nahe gleich 7, daß dem Quabrat ber 7, gleich 49 nur 1 fehlt; 2.25 = 49 + 1. Irrational ift aber diese Diagonale =  $\sqrt{50}$  und 2.50 = 100.

So find wir also aufgefordert die Jahlen 3, 4, 5 und 7 als die vier ögovs anzunehmen, durch deren Multiplica, tion die ganze geometrische Jahl bestimmt werden soll, denn eine Jahl heißt geometrisch; wiefern sie aus anderen als Product gebildet wird. Aber wie haben wir zu multipliciren? Wir haben die Harmonieen errathen, ohne die erste Vorschrift vollständig zu beachten. Es stand dabei noch der unbestimmtere Ausdruck "dreimal vermehrt." Dieser ist gewöhnlich auf Erhebung einer Jahl in den Wurfel gedeutet worden, dies liegt aber gar nicht in den Worten. Wir wollen die drei Vermehrungen in den Harmonieen aussichen, in denen wir sie wohl schon vorgenommen haben. Und wirflich, bei der ersten erhoben wir die 3 und 4 ins Quadrat, und die zweite gab das Product der 5 in die 7. Die Ver-

- \*) Theaetet. l. l.
- \*\*) Platonis Menon. p. 88. B. St. από της διπλασίας ού διπλάσιον άλλα τετραπλάσιον, γίγνιται χωρίον.

Digitized by Google

1

mehrungen find also 3.3, 4.4, 5.7. Die ganze geometrische Zahl wird also  $9 \times 16 \times 55 = 5040$  sein.

Vergleichen wir nun mit Diefem Ergebnig ben erften Sat, fo feben wir dort, daß die Zahl die fleinste fein foll, in welcher augnoeis duraueral re xai duragrevouerat roeis anoxaraoraoeig rérragas de soous annehmen. Hier ift augnois durauern ber einzige Ausbruck von mathematifc ficherer Bedeutung und beißt Erhebung ins Quadrat \*). Die Babl foll alfo aus vier Grundzahlen in drei Abstufungen theils durch Erhebungen ins Quadrat, theils durch ans bere Multiplicationen gebildet werden, welches mit bem obis gen zusammenftimmt. Bon diefer Bildung wird nun aber bier geruhmt, " daß fie alles abnlich ober unahnlich bilden. be, alles vermehrende und vermindernde befreunde und ras tional gegen einander mache." Bie tommt nun bie Babl 5040 zu diefem Ruhme? Dies ift es, was uns Platon felbst an zwei Stellen in den Geseten p. 787. e. Steph. und p. 771. a. Steph. fagt. Die erfte Stelle lautet :

"Jest wollen wir nur als Beispiel und Muster eine Zahl annehmen. Es sei also, um eine bequeme Zahl zu nehmen, die Summe der Inhaber und Vertheidiger des Landes 5040. In so viel Theile werde dann auch das Land und die Wohnpläge vertheilt, so daß der Köpfe und der Theile

\*) Das δύνασθα, heißt von einer Jahl gebraucht immer ins Quadrat oder überhaupt in eine Potenz erheben, und δύναμις wird nachmals unfer Potenz. Bei Platon (Thezet. p. 148.) heißt aber δύναμις eigentlich eine irrationale Quas bratwurzel oder Eubikwurzel. Er fagt nemlich: "alle Lis nien, welche eine gleichseitige Flächenzahl zum Quadrat machen, nannten wir Längen, welche aber eine ungleichs feitige duräusse, weil sie der Länge nach mit ihnen nicht commensurzel sind, und bei den Körperzahlen das ähnliche." (Gaas uer yoaupaa rör döralsvoor nal entredor äeselvaör resequerizous, ünnes wirses uer vö Evuuetroors exelvas, rois d' entredors, ä divarras. xal negl ra orsopea äldo rosovar.). Hingegen de republica 1. 9. p. 587. heißt es überhaupt Quadratwurzel oder vielleicht auch Quadrats jabl.

382



gleich viel sei. Man theile hernach die ganze Summe in zwei, dann in drei. Sie läßt sich aber auch in 4 und 5 und so weiter bis auf 10 Theile theilen. So viel Rechen, tunft muß allerdings ein Geschigeber besithen, daß er in allen Fällen die dem Staate vortheilhafteste Jahl aussinden tönne, und das wird allemal eine solche sein, die der meisten Theilungen fähig ist, und sich durch die meisten in der Reihe auf einander solgenden Jahlen dividiren läßt. Denn nicht jede Jahl ist aller Theilungen und durch jeden Theiler fähig. Die angenommene Jahl 5040 ist in allerlei Fällen und Geschäften, im Krieg, im Frieden, bei Verträgen, bei gemeinen Abgaben und Nuchnießungen bequem, weil sie durch 59 Jahlen und zwar durch 1 bis 10 der Reihe nach theilbar ist.

"Bir muffen es wiederholen, in wie viele bequeme Theile fich jene 3abl 5040 theilen laffe, die ganze fomobl als Die Bahl der Phylen, welche wir auf ein 3wolftheil des Sangen gefest haben, welches fich ergiebt, wenn man 21 mit 20 multiplieirt. Und wie wir die ganze Babl mit 12 dividiren, fo geht die gleiche Theilung auch bei der Bahl jes ber Phyle an. Alfo muffen wir wahrhaftig jeden biefer Theile als ein Geschent Gottes betrachten, benn ihre 3ahl ift eine heilige Bahl, bie Bahl ber Monate und bes Umlaufs des Simmels. Die ganze Stadt fteht alfo unter besonderer Leitung bes ihr hierdurch verwandten Simmels, und erhalt daher eine Heiligkeit. Bielleicht haben einige Gesetzgeber ibre Theilungen weiser angestellt und die Theile glucklicher ben Gottern geweiht als andere. Bir fur uns durfen bes haupten, daß wir die Babl 5040 aus weisen Grunden allen anderen vorgezogen haben, weil fie fich durch alle Bablen von 1 bis 12, die 11 allein ausgenommen ohne Reft theilen Aber auch dem ist leicht zu helfen. låßt. Man darf die Dividende nur um zwei Saufer vermindern, fo geht auch die Theilung durch 11 ohne Reft auf."

Alles dieses stimmt nun auf das genaueste mit unstrer Stelle zusammen, sowohl was das Lob der geometrischen Jahl für das Glück der Ehen und die Wohlsahrt der Kinder, als was das arithmetische Lob derselben betrifft. In den Sesetsen ist ja die Hauptgrundlage der Ruhe und Wohlsahrt

in feiner Rolonie die Unveränderlichteit der Jahl der 5040 Baushaltungen; bafur find die Beirathsgefete und die Ros Ionien, Berfendungen geordnet. Arithmetisch genommen ift aber bier wie dort bas Lob ber Babl auf die mannichfaltige Theilbarteit der 3ahl 5040 in gangen Jahlen gegründet. So ertlårt unfre Stelle für fich felbst ichon, wie durch die Bereinigung diefer Factoren zum Product das ähnlich und uns ähnlich machende, bas vermehrende und vermindernde bes freundet und anssprechbar gemacht werbe. Denn fie' ents balt als Theiler jede Bahl ber Detas; bas Berhältniß zwis fchen 8, 4 und 5 macht die Syporenuse gegen die Ratheren; bas Berhaltniß 5 : 7 die Geite des Quadrates gegen deffen Diagonale; das Verhåltniß 7, 10, 12 die Geite des Burfels gegen deffen Diagonalen, und 1:3 den Umring des Rreifes gegen den Durchmeffer meßbar.

So ftimmt hier alles zusammen und mir scheint es höchft unwahrscheinlich, daß ein solches Zusammentreffen der Worte mit mathematischen Wahrheiten zufällig und vom Sprechen, den nicht gemeint gewesen sei. Indessen bleiben noch zwei Schwierigkeiten im Terte.

Im ersten Sabe haben wir die Borte: αυξήσεις δυνάμεναι τε καί δυναστευόμεναι τρεῖς αποστάσεις (ober αποκαταστάσεις) τέτταρας δε όρους λαβούσαι — noch nicht genau erwogen.

Bon diefen Borten geht aber gerade Barocius und noch bestimmter Ochneider aus, indem sie meinen, vier öpous als Glieder von Verhältniffen mit drei Unterschieden (anostuseig) fuchen zu muffen, von denen gilt, daß fie abne lich und unähnlich machende, vermehrende und vermindernde feien. Aber im Terte fteht nicht, daß die opos, fondern daß die aufnoeis drei anooraveis annehmen. Ich kann also darin der Uebersehung des Barocius nicht beiftimmen, obschon auch nicht klar ift, was die Differenzen oder Inters tervalle von Vermehrungen fein follen. Eben deswegen wähle ich das anoxaraoravers anderer Handschriften, ine dem es überhaupt mahrscheinlicher ift, daß dies ungewöhne liche Wort vom gewöhnlichern als umgekehrt verdrängt wors den fei.

2000)

Doch bas wesentlichste, mas meinen Versuch von dem bes Barocius scheidet, liegt darin, daß Barocius nach Fabers Vorgang die sieben Beiworte des ersten Saz ges, nemlich agiduog relsiog, aufnorig duraueral re zai duraarevoueras und ouolourron zai aropolourron zai auforran zai golivorran, als arithmetische Kunstausdrücke nach dem Sprachgebrauch des Eufleides beuter.

Mach Gutleides ist nemlich eine Zahl vollkommen (redecos), wenn fie der Summe ihrer Theiler gleich ist (z. G. 6 = 1 + 2 + 3), übervollkommen (unsarednis), wenn sie größer als die Summe ihrer Theiler (z. S. 8.>1+2+4), mangelhaft (iddanis), wenn sie kleie ner als die Summe ihrer Theiler (z. S. 12 < 1 + 2 + 3) + 4 + 6). Ferner Zahlen sind ahnlich (ömood), wenn sie strifchen Verhältniß stehen (z. S. 12 und 75, indem 12 = 2.6 und 75 = 5.15, aber 2:6 = 5:15), Mun soll Platon hier unter avsource unsepredeor,

unter go wovrav Ellinov, unter ouolovvrav ouolav vers ftanden haben, aber mir leuchtet feine von Diefen Bergleis dungen ein. Der einzige befannte Runftausbruct, beffen fich Platon bier bedient hatte, mare apionos releios, bafur faben wir oben, daß er dies in gang anderer Bebentung nimmt als Gufleides, und ber vollfommenen Sabe len nach Eufleides giebt es fo wenige, daß bie funf tleinften 6, 28, 496, 8128 und 2096128 find, womit für unfre Stelle fo wenig anzufangen ift, bag teiner ber Ausleger dabei verweilte. Bat nun das relecos bier diefe Bedeutung nicht , fo ift die gange Unalogie fur bie ubrigens gang willfubrliche Gleichftellung ber andern Ausdrucke vers Wollten wir diefe aber auch zugeben, fo wird mit loren. dem ganzen Sats fo viel als nichts gesagt; fast alle Zahlen find cheils abuliche, theils unahnliche, theils abervolltom. mene, theils mangelhafte.

Ferner führt Schneider ju Bestimmung ber vier ogot mit Barocius auf jenen Lehrfat des Platon von ben zwei mittleren Proportionalen zwischen zwei Wurfelzahlen (Timaios p. 32. b.) zuruck, indem er ausingers durauevar und duvagreuchusvar mit Erhebung in die britte Potenz

Tries Befch. b. Philof. I.

25

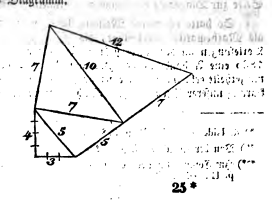
überfest und bann, weil die fleinften Sahlen geforbert find, Die Burfel von 2 und 3 mit ihren mittleren Proportionalen verbindet, fo daß die vier opor 8, 12, 18, 27 fein follen. Allein augnois duvaorevouevy ift ein fonft gang unbefannter Ausbruck, beffen Bedeutung fich nur durch den glucklichen Erfolg ber Sppotheje rechtfertigen tonnte, welchen ich aber Denr, daß alle Bablen, welche man nur aus gang vermiffe. zwei Factoren bildet, commensurabel (ngosnyoga) und ra. tional (onra) bleiben, ift eine fo triviale Bemerkung, daß Platon fie nicht mit folcher Wichtigkeit ausgesprochen haben murde, Dei meiner Unnahme bingegen befommt Dies megbar und rational machen eine bestimmte und reiche Bedeutung, welche durch die folgenden Gate weiter ausgeführt wird, wahrend Ochneider fich in der Berlegenheit befindet, bem zweiten Gas eine mit bem erften gar nicht gus fammenhängende Erflärung unterzulegen und bie geometris Sche Babl bes britten gang unerflart ju laffen.

3ch lefe alfo im ersten Sabe anoxaraoraoeis anstatt Das foll nun diefes aftronomifche Bild Des απ'οστασεις. vollendeten Umlaufs eines Geftirnes bier bei den Multiplie cationen bedeuten? Dem mathematischen Ginne nach tann nichts anderes barunter verstanden werden, als drei Pros bucte aus ben erften Factoren (opois), bie wieder jur gangen geometrifchen 3ahl verbunden werden. Go befteht die 3ahl 5040 aus folden drei Upotataftafen in 9. 16. 35 = 12. Co befteht die 3abl 12. 35 =: 12. 10.21. Und der bildliche Ausdruck ift auf eine natürliche Deife bier berüber genommen von der volls tommenen 3abl bes Sternenlaufes, welche auch durch Dros ducte ber Upofataftafen gebildet werden mußte. Dlaton vergleicht die Organifation des Staates mit bem Simmel, und bie Rreife ber Boltsabtheilungen mit den Umlaufen ber Seftirne. Dabei führt ihn das Bortspiel, daß ausnaus durausun sowohl Erhebung ins Quadrat als beherrschende Bermehrung bedeutet. Er fagt, die ganze Babl beftebe in brei Umlaufen aus beherrichenden und beherrichten Bermeh. rungen. Das verftehe ich fo: bie Burgerichaft fei in Phylen, jede Phyle in Phratrien, jede Phratrie in haushaltungen getheilt. Dun feien 12 Phylen, in jeder 12 Phratrien, fo tommen auf jede Phratrie 35 Saushaltungen. Die gange

#### **38**6

Zahl ber haushaltungen ift bann aus 35. 12. 12 zusam, mengesett. Hier giebt die Zahl der Phylen eine beherrichen, de, die der Haushaltungen in einer Phylen eine beherrichte Vervielfältigung, die der Phratrien in einer Phyle beides, und jede der drei Zahlen gehört einem Umlauf. Die Sie, schäfte kommen 3. B. im ganzen Staate nach einem Luruns von 12 Zeitabichnitten in den Phylen, ebenfalls nach 12 für jede Phyle in ihren Phratrien, nach 35 für jede Phratrie in ihren Haushaltungen herum. Jede Phyle köme nach 12; jede Phyle in ihren Phratrien an die Neihe Käme nach 12; jede Phyle in 12. 12; jede Haushaltung nach 12. 12. 35 Zeitabichnitten an die Neihe. Einen solchen Lurnus nun und dann auch die Zahl desseltating nach 12. wie num und bann auch die Zahl desseltation wirde, ein Sternenlauf, der in derselben Form berechnet wurde, ein febr nabe liegendes Bild.

Endlich die andere Schmierigkeit, welche.kch. erwähnte, ift, daß wir im zweiten Satz die Worte anware de nöftan rocadog nicht erwähnt haben. Die hundert Burfel der broi weiß ich denn auch gar nicht zu verwenden, und grammatisch erhalten wir den sichersten Sinn, wenn wir diese Worte ganz streichen. Indessen führt die mathematisch eingeleitete Vermuthung weiter, als wir sie oben versolgten, und giebt dann doch eine so genaue Unalogie mit den überlieferren Worten, daß mit folgendem der Sinn wohl errathen fein könnte, wenn auch nicht genau die Worte. Ich erhalte nemlich folgendes Diagramm.



387

Das Dreied 3, 4, 5 ift das der ersten Harmonie; das Dreiec 5, 5, 7 giebt bas aussprechbare Verhältniß der Seite des Quadrates zur Diagonale desselben, wenn die Seite gegeben ist wie 5: 7, so das am Quadrat der 7 Eins fehlt. Das Dreiect 7, 7, 10 giebt das Verhältniß der Seite des Quadrates zur Diagonale desselben, wenn die Diagonale gegeben ist, und also die Seite irrational bleibt, Mix 10, so das dem doppelten Quadrat der Seite am Quadrat ver Wiagonale zwei sehlen 2. 49 = 98 = 100 - 2. Endlich das Breiect 7, 10, 12 giebt das Verhähtniß der Seite eines Burselet 7, 10, 12 giebt das Verhähtniß der Seite eines Bursels zur Diagonale des Würfels wie 7: 12, so das zu der Summe der Quadrate der Katheten 49 + 98 i=:147 dem Quadrate der 12 = 144 noch drei sehlen.

Collten wir damit nicht das δεομένων ένος — δυείν — τοιάδος vergleichen durfen? Dann haben wir zu lefen wie oben: έκατον μέν άσιθμον από διαμέτοων όητών πεμπάδος δεομένων ένος έκάστων, αρόήτων δε δυείν, κύβων δε τριάδος.

Für diese meine Erklärung tann ich mich freilich auf ältere Autoritären nicht berufen, weil keiner der früheren fich auf wirkliche Erklärung ber Stelle eingelaffen hat, indeffen fpricht bas immer für mich, daß die meisten, welche bie Stelle erwähnen, Plutarchos \*), Aristides Quinrilianus \*\*) dafür bas ägyptische Dreied und Protlos \*\*\*) dieses in Verbindung mit bem Verhalnis ber Seite zur Diagonale bes Quadrates nennen.

So hatte ich meine Meinung schon vor långerer Zeit als Mathematiker vertheidigt, als ich bei der Anzeige der Vorlesungen an der Universität zu Gern für den Sommer 1835 eine Abhandlung des Professor Nettig von diesem mitgetheilt erhielt, welche einen ganz neuen Versuch zur Erklärung unserer Stelle macht. Nach genauerer Vergleichung

<sup>\*)</sup> de Iside et Osiride II. p. 878. E.

<sup>\*\*)</sup> Von der Musik B. 3. p. 152.

<sup>••••)</sup> Im Commentar über das erste Buch bes Eufleides I. IV. p. 111. ed. Basil.

finde ich die Vermuthung des Professor Rettig ungemein fcharffinnig. 3ch tann darüber fo berichten.

Ueberschen wir den ersten Sah: Es ift dem gottlichen Erzeugten ein Umlauf, welchen eine volltommene 3aht umfaßt, dem menschlichen aber eine 3ahl, in welcher beherrschende und beherrschte Vermehrungen drei Ubstände (anoorasses) [oder brei Kreise (anouarassasses)] und vier Schranken annehmend alles ähnlich ober unähnlich bildende, alles vermehrende und vermindernde befreunden und rational gegen einander machen, — denken dann mit Rettig an die drei Stände im platonischen Staat und die vier den Staat ordnenden Lugenden: so können wir das arithmetische Bild vortrefflich politisch deuten. Die beherrichenden und beherrichten Vermehrungen sind das Volkslehen. Wenn in dies merden, so wird das Leben in Schmanz fen gehalten werden, so wird das Leben in Schmanz und gehalten.

Dann lesen wir weiter: w enlegerog nudun neunade ouzupels duo nagegeral aguovias, — rov uev ionv iounes — rov de ioounun uev ro noounnee de und übers fegen: aus diesem giebt das Verhältniß der drei zur vier mit der fünf verbunden zwei Harmonieen, die eine eine gleichmal gleiche, die andere gleichseitig zwar, aber zum ungleichseitigen neigend.

Bedeute nun die fünf Platon's funf Staateverfafs fungsformen (Politeia, Timarchie, Oligarchie, Demotratie und Tyrannis), fo fagt der Gat: das Berhältniß der drei Stånde zu den vier Tugenden giebt mit den fünf Staatsverfassungen zwei harmonieen, nemlich die eine ber vollendeten Gerechtigkeit (in der Politeia), die andere zwar auch noch eine gerechte, aber in der hinneigung zur Unges rechtigkeit (im Verfall der vier andern Formen). Dies lette fpricht febr für Rettig's Vermuthung, weil hierin fo flare pythagoreische Symbole liegen. Pythagoreisch ist ja aoiduos ivanis ivos die Erflarung der Gerechtigkeit und der Gegenfat von icounnys und noounnys dem des guten und bofen gleichgestellt. Endlich paßt nun auch der Ochluß: wenn die Gesethgeber diese ganze geometrische Bahl, bas beißt den ganzen Erfolg diefer Geseke, nicht tennen, so

werden fie den Staat übel berathen, - ganz in demfelben Bufammenhang, und bas Räthfel enthält die Andeutung der aanzen folgenden Betrachtungen.

2016 in bas leste Wort in ber Sache tam dies nicht fein, fondern es muß auch noch eine arithmetische Losang des Rathfels baneben bestehen. Denn meiner Meinung nach tann Nettig im ersten Satz das er wargend die Zahlformein exaror rosarrazig und exaror uer - roiados brauchen. Dem was er barüber commentire, wird er in keine Uederfegung bringen, es bleibt alles unbestimmt willtahrlich, und wurde diese Uebersehung zwischen den Aussprach ber Hagoreischen gebracht, so fiele die ansprechende Bedeutung ber pythagoreischen Formeln weg. Dabei ift aber doch die Erstärung des Barotins und Schnetder für ageopus and deunergem herder neunadog so klau und sicher, das sie nicht umgangen werden kann, und darum auch nicht meine Uebersehung von exaror uer - deouerwe eros Ensigen

Ich meine baber, daß Platon bas von Rettig an gegebene politische Bild durch die Jahl 5040 arithmetisch und geometrisch construirt hat, so daß im Diagramm das Dreieck 3, 4, 5 ber Politeia, das 5, 5, 7 ber Timarchie, 7, 7, 10 ber Oligarchie und das ungleichseitige 10, 7, 12 (mit welchem die Jahl, wie Aristoteles fagt, oregeog wird, nemlich am Burfel) ber Demokratie und Lyrannis gehört.

#### Biertes Rapitel.

Ariftoteles.

#### §. 72.

Aristoteles ('Aquororeilys') wurde zu Stagira am ftrymonischen Meerbufen auf der Grenze von Makedos nien und Thrakien geboren, Dl. 99, 1. Sein Bater Ritomachos war Arst und Freund des Ronigs Amyn= tas von Makedonien. Dach dem fruhen Lode feiner El= tern wurde er von Prorenos in Atarna in Myfien erzogen. Im fiebenzehnten Sahre ging er nach Athen und lebte dort zwanzig Jahre lang als Schüfer des Platon' bis zu deffen Lobe, bildete aber icon während deffen feine Anfichten abweichend von den platonifchen aus \*). Wohl der Rrieg zwischen Uthen und Makedomien beftimmte ihn nach Platon's Lode junachft mit Lenofrates nach Atarna zuruch zu gehen zu deffen Beherricher Bergi meias. Mach deffen Lode wurde er von König Philip? pos von Makedonien berufen, um die Erziehung des da= mals vierzehnjährigen Alerander zu leiten. Rach Phis lippos Ermordung trat Alerander Die Regierung an,da tehrte Ariftoteles nach Athen zuruck, und ftiftettfeine peripatetifde Schule als Lehrer in den Laubgane gen (περιπάτοις) bes Lpfeion.

Dreizehn Jahre lang lehrte er in Uthen, man fagt theils akroamatisch ftrenger wiffenschaftlich in den Morgenstunden an auserwählte Schüler, theils erote= risch an mehrere in den Abendftunden. Rach Aleran=' der's Lode wurde er in der zu Athen üblichen Weise als

•) Diog. L. l. 5, 2.

Feind der Religion angeklagt. Er zog sich nach Chalkis auf Euboea zurück, und starb dort bald darauf 63 Jahre alt.

Diefer Mann ift nun der große Ordner der philoso= phischen Biffenschaften geworden, indem er die Dialektik nicht nur ubte, fondern den größten Theil ihrer Gesege felbst entbeckte, aufstellte und anwendete. Seine Schrifs ten enthalten (den größten Theil der Mathematif und der elgentlichen Geschichte ausgenommen) gleichsam eine En= fpflopadie aller Wiffenschaften, in welcher die philosophis ichen in größter Ausführlichkeit mit ihren Unwendungen verbunden find. Er blieb in Welt= und Lebensansicht Sofratifer und noch näher Platonifer, aber in der Ausführung trennte ihn feine Untersuchung der Dialektik, der Methode nach, doch weit von Platon. Ariftoteles erreicht für die großen hauptansichten der Lehre lange nicht den Glanz der platonischen Lehre, aber er ift viel reicher an Gehalt, er geht ganz ins besondere jeder Lehre ein, und giebt so, wohl mit Benugung alles deffen, was griechische Litteratur darbot, die Lehren in mehr spftes matischer Darftellung. Die besondern zur Philosophie zu verbindenden Aufgaben find nicht nur unterfchieden, fondern auch in besondern Werten bearbeitet. Bir wollen. dafür einen Ueberblict feiner Schriften nehmen, fo wie fieuns überliefert worden find.

Sie zerfallen größtentheils in große zufammenhängende Werke.

1. Die erste Gruppe bilden die logischen Werke, wels che zusammengenommen später bas Organon genannt worden sind.

Dies ganze besteht aus dem Buche über die Ratego= rieen, dem Buche von der Auslegung (negi égunvelas), dann den zwei Büchern der Analytica priors,

zwei der Analytica posteriora, den acht Buchern der Topica, endlich dem Buche de sophisticis elenchis.

Den gegenseitigen Zurückweisungen nach scheinen diese logischen Werke fast in der umgekehrten Ordnung zuerst ausgearbeitet zu sein, nacher sind sie aber durch Einleituns gen und Schluß so ziemlich in ein Ganzes verbunden worden.

Die Rategorieen enthalten die Grundformen der Bes griffe oder der Bedeutungen der einzelnen Wörter in der Sprache. Das Buch von der Auslegung enthält die ausführliche Beschreibung der kategorischen Urtheile und alles andere ist die Lehre von den Schlüffen.

Die Schlüffe (ouldoriopos) theilt Aristoteles nemlich in den ouldoriopos didasnalinos oder anodeizis, den wissenschaftlichen Schluß aus sichern Boraussetzungen; in den ouldoriopos dialentinos, dessen Boraussetzungen wahrscheinlich (evdosa) sind entweder allen, oder den meisten, oder den Weisen, und unter diesen entweder allen, oder den meisten oder besonders berühmten und ausgezeichneten; drittens in den sulloriopos neiseassensos den Versuchschluß, dessen volloriopos eigesrands, arwissenso, ellersind, viertens sulloriopis eigesrands, arwissenso, ellerzes sosserinds der Scheinschluß, Trugschluß, Schluß auf Widersprüche, endlich fünstens der nagalorispis der Schluß aus falschen Veraussezungen.

In diefer Uebersicht kommt unfer Unterschied der volls ftåndigen Vernunftschluffe und der unvollständigen oder Wahrscheinlichkeitsschluffe gar nicht vor, sondern von den lettern spricht Aristoteles gelegentlich in der Analytik und in der Rhetorik. Seine Unterscheidung dieser Schlußs arten betrifft nicht die Formen der Schluffe, sondern nur die Arten und Grade der Gewißheit in den gegebenen Voraussezungen.

Seine Uebersicht gehört also in der That dem Organon der Wissenschaften, indem sie das Material der anges wandten Logik behandelt.

Die ersten Analytika behandeln rein logisch die Form der kategorischen Vernunftschlusse, die folgenden wenden dies auf den Beweis, die Definition und Eintheilung in Beziehung auf die Gründe in der wissenschaftlichen Erkenntniß an.

Die acht Bücher Topika gehören den dialektischen und peirastischen Schlüssen nach den Methoden der Untersuchung zur Denkübung, Bersechtung der Wahrheit, Ausbildung der philosophischen Wissenschaften und Bestimmung der ersten Principien in den Wissenschaften. Die Regeln für diese Methoden der Untersuchung giebt er dann mit großer Weitläuftigkeit und vielen Wiederholungen disponirt nach den allgemeinsten Formen des abstracten nemlich ögas, yewas, ideon, suußesprich (Begriff, Geschlecht, eigenthümz liches Merkmal, zufälliges Merkmal). Endlich das Buch nege sogusrenwor élegror giebt die Auflösung der Trugschlüssen.

2) Physit. Die Gruppe der physitalischen Werte bildet das größte Ganze. Hier sind erstlich in genauem Zusammenhang miteinander

a) die Bucher anqoasews quoinns oder neol quoews aqxav, in welchen die allgemeinsten Naturbegriffe besprochen werden;

b) die Bücher vom Himmel (nepi oupwou), welche das kugelformige Weltall besprechen;

c) über . Entstehen und Vergehen (περί γενέσεως xai φθορãs);

d) die Bücher perewooloyenwo über die Lufterscheis nungen \*).

hierzu stellt sich eine fleinere Zwischengruppe.

e) Vom Leben (negi wuzns) über die verschiedenen Stufen des Lebendigen als Vermögen der Seele.

f) Einige kleinere Werke, parva naturalia benannt, von den Sinnen, von der Erinnerung, vom Schlafen und Wachen, von den Träumen.

Endlich drittens die eigentlich naturgeschichtlichen Werke: über die Bewegung der Thiere; über das Athemholen und anderes; die Naturgeschichte der Thiere nebst Anatomie und Physiologie.

Uls Anhang waren hier noch die mechanischen Fragen und die Aufgaben zu nennen.

3) Die dritte Gruppe ist die der praktischen Philosos phie. Sie enthält

a) die Ethik in drei Redactionen. Vollständig auss geführt an den Nikomachos; die zweite Redaction an den Eudemos ist fast dasselbe unvollständiger; die dritte, magna moralia genannt, scheint ein früher entworfener kurzer

Dier pflegt eine kleinere Schrift πeel xδομου bazwischen gestellt zu werden, welche in ihren ersten Kapiteln eine kurze Ansteht bes Weltbaues giebt, die ganz mit der aris stotelischen Lehre zusammenstimmt in Rücksicht auf den Bau des Ganzen, in Rücksicht der fünf Elemente und den zwei Verdunstungsarten. Aber die Ausführung ift nach Styl und Gehalt fremdartig, in den legten Kapiteln ents ichieden frisch, so daß es wohl eine jungere untergeschobene Arbeit sein muß, in der die Ausführung großentheils von Ehrp sip os entlehnt zu sein icheint. S. Dfann Beiträge zur gr. und röm, Litteraturgeschichte. B. 1. S. 141 f. Ueberblick des Ganzen. b) Die Politik und c) die Deko= nomik. Hieran kann man Rhetorik und Poetik am besten anschließen.

4) Intereffiren uns noch vorzüglich die Bücher pera ra gvouragenannt.

Nach den genannten drei Gruppen theilten die gries chischen Schulen das Sanze der Philosophie in Logik, Physfik und Ethik, aber für Aristoteles ist damit die Bollendung noch nicht gegeben, indem er noch eine erste Phislosophie (pelosoopla nowry) hinzufordert, auf welche diese metaphysischen Bücher sich beziehen, die aber, so wie wir sie besitzen, auf eine unvollkommene Weise aus mehreren Schriften zusammengeszt scheinen. Die unvollkommene Ueberlieferung dieses letzteren macht es uns ungeachtet des Reichthums seiner Werkandigen, indem uns über das Ganze sedanken seiner Religionsphilosophie die Ausspührungen fehlen.

Hier ift es zu bedauern, daß wir feine eroterischen Werke, die erwinden gedosoophuara, die Gespräche namentlich den von Cicero und Plutarchos erwähnten Eudemos über die Unsterblichkeit der Seele und die drei Bücher negt gedosooplag nicht behalten haben.

Wollen wir nun näher auf die Betrachtung dieser aristotelischen Lehren eingehen, so mussen wir gesondert überblicken

1) die logischen Lehren;

2) die physischen, mit denen mir die metaphysischen und religionsphilosophischen verbinden können;

3) die Ethif und Politif.

Das gehaltreichste und gelungenste sind bie Ethik, die Politik und die Rhetorik. Sodann kommt das große lo= gische Werk, mit welchem er am bestimmtesten ber Gesetz= geber aller folgenden Zeiten geworben ift. Im physischen hat er hingegen, die Thiergeschichte ausgenommen, so wenig als die früheren, eine richtige Methode erkannt, darum bleibt hier nur der große Scharffum in der dialektischen Behandlung der Grundbegriffe zu loben. Endlich dem religionsphilosophischen fehlt in dem, was wir noch bestigen, die rechte Ausführung.

Ueberhaupt durfen wir bei unstrer Beurtheilung aris ftotelischer Derke nie vergessen, daß fein Gedankengang immer epagogisch bleibt, vieles getrennt liegen laßt und nirgends speculative Systeme zu dauen sucht. Darum kann unstre Lob auch überall mur die Auffassung der Bes griffe betreffen, denn Uriston etes ist der Lehrer schwefen Begriffsertikkungen geworden, aber setten kann sich das Lob auf die Jusammänfassung der ganzen Lehre ausdehnen, indem sich dasstr feine Betrachtungsweise meist zu fehr in zerstrunte Bemerkungen auseinander wirft.

# a. Dialettit bes Uriftoteles.

9 N 2

. §. 73.

Constant and the

Bei ber Betrachtung, von des Arift oteles Philosfophem muffen wir mit der Dialektik anfangen, weit fich feine gange Lehre ans ber des Platon entwickelt hat; ge= maß seinem Seveite mit der platonischen Dialektik. Plä= ton 28 Fehler fanden wir durch, vonf er unt die währhaft wahre Erkenntniß der Gotftoskeit über die Erktjeiningen der Raundwitt is erheben, nur die gedachte Erkenntniß mit hulfe der Begriffe über derAnschauung sette, daher das veränderliche verwarf und nur das unwandelbare nothwendige als wahrhaft vorhanden behielt, in welchem doch Welfen und Dasein nicht mitgegeben siud. Endlich das er die tiefere Bedeutung der zenonischen Gründe

für die Richtigkeit des Unvollendbaren nicht beachtete. Daber blieb ihm die Stute feiner Lehre von der ewigen Bahrheit nur in den leeren Formen des Dentens gegeben. Diefen Rehler der platonischen Lehre mußte Der icharffinnige Schuler bemerten, und indem er fich nun die Formen Des Deufens zum besondern Gegenstand der Untersuchung erhob, ergab fich ihm, daß Pythagoras für die mas thematischen Formen, Platon für die Beariffe falfchlich ichen durch die Form der Nothwendigkeit die Substanz als gegeben angenommen hatten. So bildete fich ihm logifc feine Lehre von der Form des Urtheils in bem Buche von den Rategorieen und dem von der Auslegungund zugleich metaphysich feine andere Lehre von der Substanz \*). "Nur die einzelnen Dinge (ra xadexaora) find Substans zen ( brtoneiuevon, ousla, ro on andas); bie mathematis ichen Formen und die allgemeinen Begriffe epifikren nicht aetrennt (als zwowra) für fich, fondern fühl mur Bes fchaffenheiten der Dinge, welche wir im allgemeinen nicht urfprunglich, fondern nur durch Abftraction vorftellen." Dazu muffen wir nun noch bemerten, daß Ariftoteles auch die genonischen Ginmendungen befeitigt glaubte burch Die mathematische Berichtigung, welche et bagu brachte. Benon hatte nemlich bie Biberfpruche immen.nur burch Die falfche Borausfegung ber Discreten Bufammenfegung ber Beit aus Hugenblicten (to vor) erhalten, Hriftotes les verbefferte, wie wir ichon bemerft haben, burch bie Einführung der Stetigfeit der Beit \*\*).

Co entftand hier bas besondere, bag, objehon Uris. ftoteles gang genau bei der Belt = und Lebensauficht bes

\*) Met. l. 1. c. 6. l. S. c. 3 u. f. l. 7. c. 4 u. f. befonders c. 13. 14. 15. l. 10. c. 2. endlich bas gauze l. 11. und für die Borstellung vom Guten l. 12.

39**8** 

Platon dem Gehalte nach bleibt, er doch in der entwis delten Darftellung fo weit von ihm abweicht.

Deswegen fiel dem Arift oteles die platonische Erhedung der ewigen Wahrheit der Ersteswelt über die Raumwelt weg, er verlor die Vortheile der pothagoreischplatonischen Symbolis der Seelenwanderung und Sphärenharmonie, und noch mehe überhaupt den Slanz der Darstellung der selbstständigen Geisteswelt unter der Idee Des Guten. Die Weltfugel wurde ihm wieder das wahre Wesen der Dinge feldst. Somit stellte sich ihm die Weltanschauung wieder in die alten jonischen Verhältnisse. Der erhadene Gedanke der ewig gleichen und nothwendigen Kreisbewegung trat wieder als Ideal der oogla auf, und die menschlichen Angelegenheiten mit ihrem Wechsel und ihrer Willfuhr gehören nur der sublunarischen Welt mit ihrer geönnos und vielgestaltigen Sittentugend.

Sierbei bleibt die praftifche Philosophie, als Philos fophie über Die menschlichen Ungelegenheiten, gang ges trennt von ber Phofif auf fich felbft rubend. Go finden wit fie von ihm bearbeitet. Allein zulett fonnten fich ibm Weltanficht und Lebensanficht doch nicht ohne Berbindung mit einander abichließen, die praftifch = philosophischen 3deen von der Vernunft, von dem Guten und Schonen machen boch auch an unfre Borftellungen von ber die 2Belt bewegenden Bernunft ihre Unfpruche. Gott foll und muß als Die eine bochfte allgenugfame Bernunft, als bas felbft= genugfame, befte, feligfte und unforperliche 2Befen erfannt Dies fuhrt ihn ju feiner uns fo mangelhaft auss merden. gesprochenen Religionsphilosophie, in welcher er fein Phis lofophem Dialeftijch burch bie ihm eigene Entelechienlehre fcutt.

Aber dem allen ungeachtet bleibt Ariftoteles den 3wecken nach doch ganz bei Platon's Lehre. Seine

Metaphysik hat doch zulet im Hintergrunde, daß alles, was ift, eigentlich der Geift fei. Und mußte ihm gleich einmal der Papft erft ficher ftellen, daß er die Unfterblichs feit ber Seele lehre, fo lehrt er boch baruber gang genau baffelbe, wie Platon. Beide fagen ber vous in uns, ber unforperliche und vom Rorper unabhängige Theil der Seele, fei unfterblich, Die finnlich bedinaten Bermbaen ber Seele feien dagegen vergänglich. Ferner analog fteben die Lehre von ben Theilen der Seele Pl. de rep. 1. 4. in fine. Ar. magn. mor. l. 1. c. 1. Eth. Nic. l. 1. c. ult. Die Gin= theilung der Erfenntnifvermögen Pl. de rep. 1. 6. in fine. Ar. Eth. Nic. 1. 6. Platon's Gegenfat von entornun und doga entspricht in Uriftoteles logischen Berfen ber Gegenfat von enwornun ber Analotif und ra Erdoga der Lopif. Ferner die gange Lehre von den Cardis naltugenden und im befondern analog ber Erhebung ber sogia bei Platon über die andern Lugenden bei Uris ftoteles Erhebung der Dianoetifchen Jugend uber alle ethifche. Co auch analog von Platon's Lugend bes Philosophen erhoben über andere unvollfommene bie Erhebung der apern zugla über agern quoixn. gerner bie Lehre vom an fich guten Pl. de rep. 1. 2. Ar. Eth. Nic. 1. 1. c. 1. Daß die betrachtende Lebensweife die edlere fei Pl. Phileb. p. 33. b. Steph. de rep. 1. 7. Ar. Eth. Nic. I. 10. c. 7. Auch in der Politif herricht fur den Unterschied ber Stande boch bas gleiche Princip und uber Das hochfte Princip jur Burdigung ber Berfaffungsformen gilt diefelbe Unficht. Fur das Gange der theoretifchen Philosophie ift des Uriftoteles Eintheilung in Physif, Mathematif und erfte Philojophie gang ber platonifchen Unterscheidung von nioris als doga, diavoia und vonois, welcher die Dialektik gehört, analog genommen. Endlich felbst feine logische Methode der Definition und Einthei= lung



# lung gegebener Beguffe folgt im Grunde den fim Phais dros gegebenen Anforderungen.

6. 74.

1) Wenn wir die Berdienfte des Uriftoteles um ben erften Theil ber philosophischen Lehren genauer befpres den wollen, fonnen wir mit feiner Lehre von den Bermos Allerdings hat gen bes menfchlichen Geiftes anfangen. Uriftoteles bieje Aufgabe unfrer Pfpchologie nicht als eine eigene Biffenichaft gefaßt, fonbern bie befondern Theile nur zerftreut unterfucht. Leicht tann es aber fein, bag eben Diefes ihn nur ichlicht ber Beobachtung folgen ließ, und ihn von falfchen Sopothefen abhielt. 2Benigftens muffen wir ihm bas gang befonders loben, daß er nirgends, wie wir es bei Demofritos und Empedofles fan-Den , phofifche forperliche angebliche Erflarungen mit ber geiftigen Auffaffung vermengte, fondern bie phyfiologifche und pinchologische Betrachtung von einander gefondert lief, other man in the best of the sector

Die Bucher megli wurns enthalten weniger hierhier gehöriges. Sie verftehen mehr naturgeschichtlich "unter wurg' jedes belebte Wefen, geben bie Grundbegriffe far bie erfahrungsmäßigen Formen aller Lebensberinögen an, un= terfcheiden fur ben Geift fast nur Ginn, Dhantaffe und Berftand, und behandeln ausfuhrlicher nur die Lehre von ben Sinnen. In ben barauf folgenden fleinen Schriften findet fich eine noch ausführlichere nur phyfifc phyfiologis fce Beschreibung ber funf Ginne, bann eine icharffinnige Rachweifung des Grundgesetes der Erinnerung und des Gebachtniffes, worauf noch manches andere befondere biers ber gehörende folgt, womit bort die Untersuchung in die Phyfiologie des Organismus übergeht; gewiß in einer Dei= fe, bei der er fich befonders von Demofritos bat leis Fries Befd, b. Philof. I. 26

ten laffen." Ster verligtt min borfüglich ber vom Element ber Gestirne entspringende lebenswarme hauch, bas anevpa eugvrov, welches sich in den Arterien bewegt, bas feben der Seele, aber nie bringt er dieses forperliche erflarend mit dem Lopov exor in der Seele in Berbindung.

Die genauere Lehre von der Erkenntniß zeigt sich ihm in der Ethik bei den Lehren von der Weisheit \*) und zerftreut in der Logik. Ferner die genauere Lehre von Be gierde, Wille und Entichluß findet sich wieder bei der Lehre von der Lugend im zweiten und am Ende des sechsten Buches der Nikomachischen Ethik; die Lehre von den Gemuthsbewegungen in der Rhetorik das zweite Buch im Anfang.

2). Der Lehre von der Erkenntnis \*\*) liegt die allgemeine Unterscheidung der Vermögen der Seele zu Grunde. Erstens ein Theil ohne Verstand (alogor usgos), das Vermögen des Wachsthums und der Ernährung (governor zal goenrenor) enthaltend, dann der verständige Theil (logor «zor). Dieser letztere zerfällt wieder in einen untergeords neten dienenden Theil die Vermögen der Empfindung, Begierde und willführlichen Verbergung (alogneinor, ogentunder und millführlichen Verbergung (alogneinor, ogentunder und millführlichen verbergung (alogneinor, ogentunde und hein viele bie gerögen der Empfindung,

1 .... Das Gief destletteren nun ift bie Bahrheit.

Die Fritigteinen (Ess) der Seele sicher zur Wahrheit zu geschichten (ess) der Seele sicher zur Wahrheit su geschichten statten (enworken), Klugheit (scolonsolg billichtenste (enworken), Vernunft (owos), swie Weichteite (oopia); verm Bermuthung (oxodensos) swie Meisenwy Bobes) konnen undigun Forthum führen. Ruchtevelgwied and Klugheit gehöten dem thätigen Leben is in nurchaften eine

Bla. Nice 1. 6. c. 1. bis 8. Eth. Nice 1. 6. c. 1. bis 8. Eth. Nice 1. 6. c. 1. bis 8. まわれい さいへい にたい

des Mauschen, excornicy dem unperanderlichen nothwens digen Gein der Dinge, voßo ift das Bermögen der ersten Grundwahtheiten (ras appart), oogla die höchste Berbins dung von encornicy und voös \*).

3) Wir mußten für bas Gauge nun vorzüglich auf die Bestimmung von Antornjun achten. Er nennt die Wiffens schaft die Feutigkeit der Beweisführung (Ess enodeureryn), sie betrifft das nothmendige und ewige, erkennt aber aus Borkenntuissen (in soorwoonoperner). Mis giebt es von den Unfängen des gewußten (noras ron strarmrov) keine Wissenschaft (invornum), denn diese beweist immer aus einem andern. Sunstverstand und Klugheit können aber nuch nicht darpuf führen, daher bleibt für die Uns fünge nur müge.

Siermit michten wir verbinden, wie Auftateles biefe Wiffenschaft dur enapoyn entgegenfest. Er extlare dir enapoyn als den Schuß von den Abrilen auf das Banze, von den untergevenneten Gällen auf Die allgemeine Regel.\*\*), und sett sie fo dem suddoppende umacht ents gegen, welcher vom allgemeinen ausgeht \*\*\*). Dann überträgt er idiefen Gegensatz auch auf envorgen ?), welche burch Vernunftschluffe aus dem allgemeinen (auddoppensi en welcher vom gegen die enapoyn, welche auch burch Vernunftschluffe aus dem allgemeinen (auddoppensi en vas nastalov) erkennt gegen die enapoyn, welche auch den Aufang giebtides Milgemeinen (appri ers und roß unsodow).

Für diese Avlucipien suchende Epagoge giebt num Uriftoteles gar knine weitere Theorie, als daß er sie

•) de anima l. 2. c. 1. 3. Eth. Nic; l. 1. q. 13. l. 6. c. 3. 4. 6. ult.

26

\*\*) Anal. pr., 1,2, c. 23. \*\*\*) Tapi I. I. c. 8. c. 12. †) Eth. Nic. I. 6. c. 8. gelegentlichungt ver spenfeigleich feut mie wir baich die Grinnerungion blete sufammenftimmente Baffenehmungen (alog hois) in einer Eufahrung (Senterola) geführt wirben. Biermit mußten alle unfere Ertenntitiffe von finnlichem Hrförunge fein. Das Bann aber Urifto teles boch, nicht gemeint haben; bein was bliebe bann bannt gelagt, baß der polis bas Beundgen beer Principien fei? Platon Batte weit richtiger febon Biffict und Renntalf grichieden und die Gifprungichteite alter bem Denten gehovenben Bies aber Burch Die Geimferung anoein früheres Leben beutete undidutei bie geentehre au fouten fuchte, mutbe Arifto telle 8 verleitet mit bieferifalfchen Begrundung aus aleich die Lehre felbft zu verwerfen. Er ertennt nemlich ben volle zwar als Bernidgen ber Principien an und fieht, baf Diefe nur burch Die Epagoge gefunden werden tonnen, indem alle Wiffenfchaft von dem nothmendigen und emigen eine erlernte Ettenntnig und aus Bortenntniffen abgeleitet fei \*\*). Alber boch deutet er bei ber Gpagoge nur auf die Induction und taft Die Speculation unbeachtet. Sein Rehles iftit duffier gar nicht henauer untersucht, mie benn nun die apodifeliche Erkenntnik nuihren Principien Lomme und wie der vous diefe Brineinen befite. Gegen Alaton perfolat ver diro Eache nur metaphylifc und nicht logifch. Er fagt: Ein Ding, ein Wefen felbft (on anlas, overla) funutibas Einzelne (raising' Skupru); Das Allgemeine fin madoloblo banenen sriftist michtials gesondert Cruque

Anal. post. 9. 2. c. ult. anti Mala a la contre ob

\*\*) Eth. Nic. 1. 6. c. 3. έξ ἀνάγχης ἐστί τὸ ἐπιστήτόν ἀἴδιον ἄρα ἐτι διδαχτή πάσα ἐπιστήμη δόκεδ είδαι, κάι τὸ ἐπιστητὸν μαθητόν. ἐχ προγινωσκόμόνων Βέι άδου Φδασχαλία.

oron) far fich, und bamit if then Die Gache abaemacht. So genau daber Artftoteles die allgemeinen und nothwendigen Wahrheiten anertennt, bliebe doch der Confequenz nach, (bie ihn aber bei feiner nur epagogifchen Un= terfuchung nicht weiter fire Mitet,) feine ganje Behre Empirismus, wenn er die lugifchen Grundfate nicht dazwifcben gestellt hatte. Ueberhaupt weil er ben volls als Quet te ver Principien auf teinen Gehalt hin in Unterfuchung genommen hat, bleibt bas große Rathfel: ber ingeborenen Ibeen ungeloft, wie es bis auf die neuefte Beitigeblieben ift, und der vous als reine Bernunft erscheint bier fcon, wie in der neueren Philosophie, als das bloge Cellufvermögen, welches fich feins boch ften Pramiffen feloft geben foll, obgleich ohne gegebene Borausfemingen tein. Schluß moglich ift.

Schon ben Uriftoteles taufchen bier die leeren los gifchen Grundfate. Er hat nemlich in feinen analytifchen Buchern die fategorifchen Formen ber Schluffe und Beweisführung genau entwickelt und giebt dann, am ausführlichften im vierten Buche der Metaphyfit \*), bagu die Lehre, daß die Sate des Widerfpruchs und des ausgeichloffenen dritten die hochften Principien Diefer Schlußweife feien \*\*). Daneben aber fteht nur die Lehre, bag viele Wahrnehmungen in eine Erinnerung vereinigt eine Erfahrung geben, und fo bie allgemeinen Gefete burch . Epagoge erfannt wurden, ohne daß er eine Theorie für

3 \*), Anal. post. l. 1. c. 11. met. l. 4. c. 3 seq.

\*\*) Met. 1. 4. c. 3. φανερον ότο αδύνατον αμα υπολαμβά אנוש דטא משידטי בלימו אמל עין בלימו דט משידט.

c. 7. άλλά μήν ούδε μεταξύ άντιφάσεους δυδέχεται είναι σύδέν. άλλ' άνάγκη η φάναι η άποφάναι εν καθ' ένδε δτοούν,

on the rie Frussland bar in and with

diefe Epagoge hinzu brächte und näher untersuchte, wie weit die Herrschaft der Sätze des Widerspruchs und des ausgeschlossenen dritten lange.

Daher ist feine Methode nicht eigentlich Empirismus, sondern es begründet sich ihm ein logischer Dogmatismus durch alle metaphysischen Untersuchungen hindurch, in Bes weisstührungen nur aus gegebenen Begriffserklärungen, zu jener klaren und deutlichen Methode der Entwickelung der Wissenschaften nur in gegebenen Begriffen, welche mit ihz ret Einseitigkeit Jahrtausende hindurch den Gedanken ges fesselt hat.

Uber hier im Anfang muffen wir vorzüglich die Hellige teit und Sedankenscharfe biefer Methode loben, wodurch bie Philosophie fo sichere Fortschritte gewann, in der Ents wickelung der Sprache fur Unterscheidung und Vergleis chung der philosophischen Begriffe.

Bei bem befondern von Uriftoteles Darftellung ber rein logischen Lehren langer ju verweilen, finde ich bier nicht nothwendig, ich will nur auf bas aufmertfam mas chen, was im großen fur die Geschichte ber Philosophie bes beutend ift. Dafür muß erftens bas Buch uber die Trugs fcluffe befonders ermahnt werden. Dadurch, bag Uris ftoteles bie Form des Urtheils und feine Subjectbeftims mung (im Unterschiede des nad Exasta und nadolov und im unoxeluevor googioror) anerfannte, erhob er biales ftijch die Sprache über die Unficherheit der platonifchen Dias leftif und noch ficherer uber alle Sophiftif. In bem Bus de uber Die Trugichluffe hat er nun mit großer Sicherheit ausführlich und genau ben Fehler aller vortommenden Urten des fophiftifchen Elendos nachgewiefen und fo das Spiel mit demfelben zerftort. Seine lette fpftematifce Lehre von ber Auflofung aller Trugfchluffe, in welcher er alle Formen auf die eine der Unfunde von der Form des

Schlusses und Trugschlusses zurückführt, ist zwar eigentlich nicht richtig aber zugleich müßig, indem er zuvor bei der Aufstellung aller befondern Arten schon den Fehler einer jeden so genau und Kar beschreibt \*).

Für die Geschichte der reinen Logik im Ganzen muffen wir ferner die Lehre von den kategorischen und die von den hypothetischen Formen unterscheiden. Aristoteles hat nur die Lehre von den kategorischen Formen ausgeführt, mit den hypothetischen Formen beschäftigten sich die Me= gariker, und erst bei den Stoikern namentlich bei Chry= sippos finden wir dies mehr ausgeführt. Erst Boe= thius führte die Lehre von den hypothetischen Urtheilen und Schlüssen formen des allgemeinen Begriffes, des Ur= theils, Schlusses, der Definition und des Beweises sind bei weitem das wichtigke und entscheidende, und hier hat Uristoteles die Lehre mit großer Vollftändigkeit gegeben.

Die Logik der Kyniker, Megariker und Stoiker blieb. dagegen immer eine armfelige Lehre, indem diefe die Nastur des allgemeinen Begriffes nicht einsahen und so die Grundform alles Denkens nicht kannten, deshalb alle Urtheile in der Logik wie einzelne behandelten, und daher auch nicht einmal im Stande waren, die Form des hypothetischen Urtheils richtig zu bestimmen. Der Einfluß der kategorischen Denkformen ist dagegen so überwiegend, daß dem Ur ist o telles die Nichtbeachtung der hypothetischen fast aur keinen Eintrag gethan hat.

\*) Vergleiche mein System der Logif §. 109.

...

Digitized by Google

: ::

# b. Phpfik und Religionsphilosophie des Aristoteles.

### §. 75.

Die Folgen bes gerugten Dialeftifchen gehlers verbrei= ten fich uber bas gange ariftotelifche Philosophem und mirs fen unermeßlich weit in ber Geschichte ber Philosophie befonders burch ben Ginfluß auf Uriftoteles metaphpfifche Ariftoteles ift nemlich hierdurch auf eine Dialeftif. grammatifch = logifche Abstractionsmeife geführt, bei wels cher ber Gebante fich nur in analptischen Urtheilen bewegt und nur bas aus befinirten Begriffen ju erfchließende, das anodeinrinov für nothmendig mahr erflart. 3. B. daß ein mufifalifcher Dann die Leier ju fpielen verftehe, ift nothwendig wahr und davon eine Biffenschaft moglich; baß aber ein weißer Mann ober bag ein fprachtennender Mann die Leier spiele, ift nur zufällig wahr, wenn zufäls lig der weiße oder sprachkennends Mann auch ein musikalis fcer ift, und davon ift alfo teine Biffenschaft möglich. So wird der ganze Gehalt einer wiffenschaftlichen Erkennts nif in ihre befinirten Begriffe gelegt; diefe Begriffe aber laßt sich Aristoteles nur geben, ohne nach ihrem Ur= sprung zu fragen. Daber, find die ganze Metaphpfif des Aristoteles und die physischen Werke bis zur Meteorologie pon einer. Methode beherricht, bei welcher nur die Grundbegriffe: erortert und definirt werden, welche aber für keine theoretische Naturmiffenschaft paßt, und keine funthetischen Grundwahrheiten der Metaphysik hervortres ten laft.

Die Grundlage diefer bloß logisch = metaphysischen Ab= ftraction find die Rategorieen. Hier find die allgemeinsten

Grundbestimmungen das Subject (*vnonelµevov*, ovola) oder Wefen (Ding) und das zufällige Prådicat (ovµsesywos, accidens). Die Arten des letteren find dann Größe (nood»), Beschaffenheit (noïov) und Verhältniß (noos r.). Unter dem letteren stehen weiter Rhun (noseïv), Leiden (naszesv), Wo (nov), Wann (nore), Lage (neïovac), Daben (éxecv); und endlich das Entgegengesetzte (ra wrexelµeva, évavredrys), das Erstere (noorepov), Jugleich (äna) und Veränderung (xisyos).

Diefe Begriffe find immer nur aufgezählt, ohne einen Berfuch, thre Bollftandigkeit nachzuweisen. Sie follen dann in Bergleichung gebracht werden mit den metaphys fifchen Grundbegriffen: Grund (arteor), Princip (aorn), Seiendes (Ding) or, Eins (Er). Bel biefer Bergleichung muß man fich bie nut logifche Auffaffungeweife des Aris ftoteles genau bekannt machen, um feine Lehre zu verftehen. Im erften Buch der Phofit unterfucht er, welches die agyal feien, und findet, fie feien zwei oder drei, nems lich das Subject (unoxelueror) und Dann eidog und oreenous, das heißt die Bejahung des Pradicates und die Ber= neinung bes Pradicates. Die Betrachtung ftust fich alfo blog auf die Form des fategorifchen Urtheils; dem Subject können entgegengesetzte Pradicate beigelegt werben; Aber was find nun biefe Gegenfage? und woher find fis zu entlehnen ! Sier geht die blog logifche Bergliederung des Ariftoteles nie auf Grunde ein, fondern die Begens fate werden als gegeben vorausgefest, und felbft Gefete ihrer Beränderung werden nicht gefucht. Ariftatel'es bleibt nur bei ber Unterscheidung der nothwendigen und zufälligen Merkmale eines gegebenen Begriffes, (wiewol fur Begriff icharf genommen tein Wort in feiner Sprace ift). 3. B. ein Menfc ift nothwendig Thier, gweibeinig; zufällig weiß ober fcmari, gelehrt ober ungelehrt, muficas

409

lisch ober unmusikalisch. Die nothmendigen. Merkmale werden dem Begriffe durch die Definition (opiopos) deffels ben bestimmt, welche fagt to tl fort, to ti ny elvas. Die zufälligen Merkmale find die untergeordneten Artbegriffe eines Begriffes, und diefe fommen dem Begriff als Gegensate (eldos xad oxégnous) nicht immer wirlich (evegyeiq), fondern nur möglicherweise (duraues) zu. 3. B. der ungelehrte Mensch kann gelehrt, der weiße schwarz werden. Um aber dies in Aristoteles Anwendungen zu verstehen, vergleichen wir eine Unterscheidung in feiner Lehre von der Beranderung (ubryois oder perasoly). Diefe Beranderung hat unter andern zwei Arten allolwois (Anderswerden) und vereges und googa (Entstehen und Bergeben). Wenn fich nur die zufälligen Merkmale eines Begriffes, alfo nur die Pradicate im Urtheil, andern, 1. B. ein weißer Munn schwarz wird, fo ift dies allolwors, andert fich aber ber Begriff felbit, alfo die Subjectvorftel= lung im Urtheil, fo ift es Entstehen und Bergehen, wie er 1. B. fagt, wenn Luft ju Waffer wird, fo entfteht 20af= fer und Luft vergeht.

Diefe bloß logisch aufgefaßte Lehre muß nun erft vermittelst der Lehre von der ovola (Wefen, Ding) in ihrer metaphylischen Geltung gefaßt werden, um Eingang in das aristotelische Philosophem zu erhalten. Hier liegt das große Rathsel feines Streites mit Platon, welcher von wenigen genau verstanden worden ist.

Uriftoteles macht gegen Platon ganz richtig gelten, daß das Allgemeine (ra nasolov) und die Gez fchlechtsbegviffe (ra pern) keine Wefen (ovola) find, fonz dern daß Wefen nur nas Enasora, im Einzelnen vorgez stellt werden. Er giebt ganz richtig an, daß Wefen nur im Subject und nicht durch das Prädicat eines kategoriz ichen Urtheils gedacht werden, und dies ist in der Physik der Sinn feiner Lehre von den Principien. Die Fruheren batten entweder nur das Eine jum Princip gemacht (gleiche fam ein Subject ohne Pradicate), oder einen Gegenfat (das waren Pradicate ohne Subject), Ariftoteles legt hins gegen erft das Subject (unoxeiperor, uly) ju Grunde und giebt biefem bann bie entgegengefesten Pradicate, wie es jede Behauptung im Urtheil verlangt. Aber er weiß das Subject noch nicht genau durch die Korm der Bezeichnung (Alle, einige, Giner,) ju bestimmen, fondern ficht mehr nur auf den Unterfchied der Wörter, durch welche wir vor= berrichend bestimmte Dinge ober nur Beschaffenheiten bes nennen, fo wie fich der Unterfichied in der Sprache leicht geltend macht. So ift ihm yeror niemals Wefen, aber to eldos und besonders ro eldos eoyeror (1. B. weiß als eine Rarbe) ist ihm als to tl for over to tl no elvas eine ouola, indem er hier die Worte, wie Mensch, Pferd, Thies re, Pflanzen, wenn fie durch einen allgemeinen Begriff beftimmt werden, auf die Art von Gegenftanden und nicht auf den allgemeinen Begriff fur fich bezieht, fie als Subiecte im Urtheil und nicht als bloße Pradicate ansieht. Wie er 3. B. Metaphysit Buch funf Rapitel 8. fagt: es trifft fich alfo, bag wir nach zwei Urten von Wefen fprechen, einmal bei dem letten Subject, welches keinem andern als Pradicat beigelegt wird, und dann bei dem, welches etwas ift und für fich feiend gedacht wird, wie die Gestalt und Die Art eines einzelnen Dinges 1).

Nie set Atiftoteles ein Allgemeines als Wesen voraus, sondern in der döcka pogon oder odola eldos denkt

<sup>\*)</sup> συμβαίνει δὶ κατὰ δύο τρόπους τὴν οὐοίαν λίγεσθαι, τὸ Φ ὑποχείμενον ἔσχαχον, ὅ μηκίτι κατ ἄλλου λίγεται, καὶ ὅ ἂν τόδε εἰ ὅν καὶ χωριοτὸν ϳ. σοιούτον δὶ ἡ ἐκάστου μόρφη καὶ τὸ είδος.

er nur die einzelnen Gegenstände ber Net. Uber fragen wir nun, wie wird dieses wir zi fie einer oder eldos als ouoia bestimmt zum Unterschied von penos und dem naddlov, so antwortet er nur: durch die Definition (Spispies), in der Beise der Bestimmung der letzten Arten in der Naturs geschichte \*). Dadurch ist also in der That nur ein Begriff festashaften aber kein Beien aggeben. Diesen onges

festgehalten, aber keln Wefen gegeben. Rich Dem anges führten Beispiel: der Unterschied von Anderswerden (al-201wors) und Entstehen und Vergehen ist physisch bedeuts sam gemeint, aber nur in dieser Weise keer logisch befrimmt. So bedeutet das zwowerder, das abgesondert: Gelende, bei Uristoteles die Subjectvorstellung im Urtheil, welche der Sprache nach die Begeichnung mit stat führt und for flud, wie er angiebt ro ör (Ding) und vo er (das Tine) die alle gemeinsten Ausdrücke dieser Art, selbst aberlieft allgemeis nes \*\*).

§. 76.

Mit diesen dialektischen Hulfsmitteln bout sich dann Aristoteles wissenschaftlich fein Weltgebäude auf zu der einen unter Gottes Walten stehenden Weltkugel. Seine Methode läßt ihn aber in den Werken, welche wir von ihm lefen, nirgends ein Bild dieses Ganzen aufstellen, fondern nur mit großer Ausführlichkeit und mit vielen Wiederholungen die einzelnen Theile herstellen und rechtfertigen, einerseits in den physischen Werken von der Physik zu den Buchern vom himmel, zu denen vom Entstehen und Vergehen, ferner zur Meteorologie bis endlich zu denen vom Leben und andrerseits in den ganzen metaphysischen Buchern.

\*) de partibus animalium l. 1. c. 4. \*\*) Metaphys. l. 10. c. 11.



1) Ich wiederhole querft das Bild des Gangen, fo wie wir es ichon §. 19. betrachteten.

Gott ist die höchste Vernunft, die Eine unveränderliche überweltliche Ursache aller Veränderungen im Einen vollendeten fugelförmigen Weltall. In diesem thront oben über dem Figsternhimmel das Schttliche am reinsten. Von da bis an den Mond ist das Gebiet des Aethers, des fünften Elementes, des Elementes der Gestiene, der ewigen Kreisbewegung, der Beselung und Belebung. Denn in diesem Element sind die Gestirne lebendige Wesen, und die Sonnenwärme ist nicht Feuer sondern dieses Elementes, so wie der vestruchtende Same in allen thierischen Erzeuaungen dem analog.

Unter dem Monde aber ift die Welt des veränderlischen und unvollkommnen, die Welt der vier Elemente, die Welt der wandelbaren Lugend im Gegenfatz der himmlisichen Weisheit.

Unten in der Mitte die Erde, darüber das Waffer, darüber die Luft, darüber der Feuerfreis dis an den Mond. Diese vier Elemente sind in beständiger Umwandlung durch die seuchte und trockne Verdunstung. Die feuchte spielt in Wolken und Wetter, die trockne, feurige giebt Rauch, Blitz und im Feuerkreis Nordlicht, Kometen und Milchstraße. So spielen in dieser Welt des wandelbaren die Veränderungen der Natur, aber die Natur und Gott wirken zugleich stets nach Zwecken und das Beste.

2) Die einzelnen Behauptungen in dieser Weltansicht follen nun wiffenschaftlich gerechtfertigt werden. Um da nachzuweisen, wie Uristoteles dieses ausführt, musfen wir auf feine allgemeinste Eintheilung der Lehre zurück sehen. Uristoteles unterscheidet für den Berstand diavorav noarrenno, den machenden (regon); noarrenno, den handelnden (geornors) und demonterno, den betrachtenden (inwrhun, vopla). Demgentäß dann die praktis sche Philosophie negd ra andgamma ") von der gedosopla dewonrund. Diese theoretische Philosophie theilt er aber weiter in Physik, Mathematik und Theologie oder erste Philosophie \*\*). Die Physik nemlich handelt von dem vers anderlichen und nicht für sich seienden (azwesseron), die Mathematik von dem unveränderlichen nicht für sich seiens den, die erste Philosophie aber von dem unveränderlichen, rwigen, für sich seienden (zwesseron).

Diefe Eintheilung ber theoretischen Philosophie folgt ihm nemlich aus der Lehre von den vier Arten von Grünz den \*\*\*) (aërcor). Diefe sind erstens Masse oder Such ject (Uln, unaxeluevor), zweitens eldos oder ro rl me einac (die Art), drittens die wirkende Ursach (aerla öder n agen rns perasolns n nowrn nad rns noeunoeus), viers tens die Endursache oder das Gute (aerla ou evena, andor).

Dier gehört die Untersuchung der wirkenden Ursachen eigentlich der Physik. Denn Natur ist ein Princip und Grund der Veränderung oder Ruhe, so wie diese einem Dinge ursprünglich an sich und nicht nur zufällig zukoms men f.). Die zweite Art der Gründe hat vorzüglich die mas thematischen Grundvorstellungen in den Erklärungen, die letzte Untersuchung des önoxeiuevor aber in Verdindung mit den Zwecken und dem Guten gehört der ersten Philos sophie. Indessen muß mittelbar die Physik auch auf alle

" Eth, Nic. 1, 10. 5.10.

Meteph. 1. 6. G. 1. 1. 18. c. 7. Phys. 1. 2 c. 2.

1 17 Bibye. 1. 2-10 8. Metaph. 1. 1. c. 8. Metaph. 1. 5. c. 2.

†) Phys. l. 2. c. 1., ώς ανατά της, φυσεων άρτης τινος και αίτας του πινείοθαι μαι ήρεμεϊν, έν φ υπάρχει πρώτως καθ αυτό, και μη κατά συμβεβηκός.

andern Arten von Gründen mit Rückficht nehmen, befons ders auch auf die Endurfachen, nach denen auch die Natur geordnet ift.

Diefem Entwurf gemäß finden wir die Ausführung der Lehre einerseits in den physischen Werken, andrerseits in den metaphysischen Buchern. Die acht Bucher der Vorlesungen über die Natur enthalten schartfünnige Erorterungen der Grundbegriffe, aber innerhalb der angegebenen methodischen Schranken. Sie sind früher geschrieben als die metaphysischen Bücher, aber die letzteren behandeln allein vollständig die Grundbegriffe. Das Ziel beider Werke ist die Lehre von der Gottheit, welche in den physischen Büchern nur als die eine unveränderliche Ursache aller Veränderungen, in den metaphysischen zugleich als das eine ewige, unveränderliche, örsozeige bestehende Wessen, die höchste Vernunft gesucht wird.

§. 77.

- **1** 

ċ

Die enste Abhilosophie behandeln nun die vierzehn Bücher der Metaphysik. Uber die scharfe Fassung dieser Aufgabe scheint dem Arist to teles bedeutende Schwierigseltri gemacht zu haben. So wie wir die Jusammenskellung der vierzehn Buch viest lesen, geht. wohl ein Faden der Betrachtung durch das Ganze, aber sie scheinen mehr verschiedene Bruchstücke später diesen Zwerte gemäß zusammengestellt als ursprünglich in dieser Ordnung verfaßt zu fein, dem die Theise isolicen sich oft durch unzusammens hängende Einleitungen und Schlußbetrachtungen, und entz halten in sich und aus den physischen Buchern viele Wiederbestungen.

Weiner Meinung nach mußten für den Fortgang der Betrachtung die Bücher auf folgende Weise geordner wer-

## den: Buch 1, 2, 6, 4, 8, 6, 7, 8, 9, 10, 18, 14 (11 und 12 du Val.), 11, 12 (13, 14 du Val.).

Im ersten Buch bestimmt Ariftoteles die Wiffenschaft als die aus der Erfahrung gebildete allgemeine Erfenntniß aus Gründen, und weist auf die in der Physik aufgeführten vier Arten der Gründe zurück, für welche er hier noch die Meinungen der früheren anführt und beurtheilt. Im zweiten Buche zeigt er nur, daß die Reihe der Gründe niemals ins unendliche gehen könne, daß es alfo Unfänge (agzas) in der Erkenntnis der Gründe geben muffe.

Das fechste Buch ftellt bann querft nach Diefem Unter: fchied der Grunde die Eintheilung der theoretifchen Philos fophie in Phyfit, Mathematit und Theologie oder erfte Philosophie auf, wobei die erfte Philosophie bas Seiende als folches (to on n on) ju behandeln habe, dagegen aber von nur zufälligen Bestimmungen bes Gein und ber Gruns Nun faßt das vierte de feine Wiffenschaft möglich fei. Buch diefe Erklärung der ersten Philosophie, daß ihr Ges geistand bas Selende als Seiendes fei, auf und zeigt die Gase des Widerfpruchs und des ausgeschwisenen dritten als, die höchften Principien Diefer Wiffenschaft mit polemis ichen Ausführungen gegen bie widerftreitenden Lehren bes fonders des heraflettas, Protayorasound Anas BOB BRABIS CORT OF ALS SERVER AN EXAMPLE AND AND ST annie fisanties itenmeter Norbereitung. 4 Dim geht Das dritte Binch beftfilmter inufi die Dobteme Der Lehre von den Bunndetsuchten Grundbegriffen ein mit einer Ueber= ficht der Streitfbagenigund mituffeptischer Behandlung. Dage gani fielt danif bas binfte Duch bie metan Bufifche Synd onymit oder die nollaguis legouera, worin die Begriffe genau, heftinemt und die Unterschiede fcarf angegeben merden musuum alle de seuse a ce para alle seus and preut 1 In

# 416

Im siebenten Buche geht Aristo teles tiefer in die grammatisch = logisch = metaphysischen Erörterungen der Be= griffe vom Wessen (ovala) ein nach den angegebenen Unter= schieden; im achten ist vorzüglich von den sinnlich erkennba= ren Wessen die Rede. Im neunten entwickelt er genauer den Unterschied des duräues ör und des eregyelg ör, den Unterschied des nur möglicherweise und nur ursachlich Seis enden vom Wirklichen, Dasseinenden. Im zehnten werden eben so die Begriffe vom Einen und Vielen behandelt.

In den vier lettern Büchern kommt er dann auf feis nen höheren Zweck der ersten Philosophie als Lehre von Gott. Sehen wir sie nach du Bal's Anordnung durch, so werden wir im eilften von den sinnlich erkennbaren Wes sen zur Frage nach dem übersinnlichen fortgeführt, da wird aber im eilften und zwölften Buch für das erste nur poles misch nachgewiesen, daß wir das übersinnliche Wesen durch die Vorstellung des Allgemeinen und die mathematischen Formen nicht erreichen. Endlich im dreizehnten und viers zehnten Buche kommt er auf seine eigne theologische Lehre, es enthält aber das dreizehnte Buch außer seinem zweiten Rapitel und das vierzehnte in den ersten fün Kapiteln nur Wiederholungen aus dem vorigen und nur im übrigen das neue und höhere.

Die Grundgedanken sind folgende. Die höchten Gründe (airlae) sind die Wesen (ovolae). Diese sind theils ws öln, theils ws µoppn (eldos). Aber die Substanzen ws öln sind nur duraµes, die ws µoppn sind allein ereeyela. Das erste muß nun ereoyela sein, denn das wirkliche ist nothwendig früher als das mögliche \*). Allein alle sinn= lich erkennbaren ovolae ws µoppn sind veranderlich, theils

\*) 1. 9. c. 8.

Fries Geid, b. Philof. I.

vergänglich, alle aber beweglich. Da num alles veränders liche einen unveränderlichen Grund haben muß, fo giebt es alfo ein unkörperliches Wefen, welches felbst unveräns derlich Veränderungen bewirkt, ein ewiges, welches ovola xad eveqyela ist \*). Bon diesem wird denn weiter gelehrt, wie es die Ursach der Areisbewegung des ewigen Himmels, das höchste Gute, die Vernunft, ein seliges Wesen, der einige Gott sei.

### §. 78.

Die Vorlefungen über die Matur find flarer und eins facher geordnet. 3hr Gegenstand ift eigentlich die Verans berung (xingois) nach allen ihren Urten. Doch wird in den ersten vier Buchern dafür vorläufig das allgemeinere bes fprochen. Im erften Buche ftellt er nur jene logischen Un= fange (aprai) Subject, Bejahung und Verneinung auf. Im zweiten faßt er ben Begriff ber guoss, wie angegeben, und vergleicht damit die vier Urten der Grunde Maffe, Gestalt, wirkende Urfach und Endurfach \*\*). nach als len diefen foll der Phyliker fragen, obgleich das unveräns berliche erste bewegende und fomit den 3wect zu erfragen nicht mehr der Physik felbit fondern der ersten Philosophie gehört. Indeffen zeigt fich die Zweckmäßigkeit doch in der Natur; die Sple bestimmt zwar nur die Nothwendigkeit, aber in den Gestalten (eldos) ordnet die Natur nach Zwes

<sup>•)</sup> l. 18. c. 2. l. 14. c. 6.

<sup>\*\*)</sup> Den vier Formen ber Urfachen an sich (adress zad' avrö) stellt er noch bie zufälligen (adress zard συμβεβηχος) an bie Seite mit bloß logischer Unterscheidung. Wer z. B. ein Haus baut ist an sich ein Hausbauender, zufällig ein weißer oder ein musikalischer Mann. Die zufälligen Ursas chen im Gebiet der Endursachen sind Gluck (röxy), im Ses biet der wirkenden Ursachen Sufall (ro avröunse).

den. Diefe Wirksamkeit der Ratur nach Zwecken ift jes doch fo bestimmt, daß das Naturgeseitz nur vorschreidt, was in der Regel erfolgt und meistentheils, nicht aber was mit unveränderlicher Nothwendigkeit erfolgen muffe. Denn außere Ursachen können störend dazwischen wirken. So wie dem Menschen manches Kunstwerk verungluckt, ges schieht es auch der Natur, wenn ihre zweckmäßige Wirks samkeit gestört wird, wie z. B. bei der Erzeugung der Miss geburten.

In vitten Buch giebt er die Erdrterungen über das Unendliche (anergor), im vierten über den Raum, das Leere und die Zeit. Diese Erdrterungen, so wie die des Stetigen in den ersten Kapiteln des sechsten Buches, sind mit großem Scharfsinn ausgeführt, besonders in der ges nau richtigen Behandlung des stetigen \*). Dabei glebt er aber die metaphysischen Bestimmungen immer so hinzu, wie er sie zum Bau seiner vollendeten Welttugel braucht.

Das Unendliche ist nicht evegrela sondern nur duråµee, es ist weber ovoia noch appi, sondern nur eine vers neinende Beschaffenheit (oresposs) des Stetigen. So sind die Körper ins unendliche theilbar, die Veränderung, ist unendlich und deßhalb auch die Zeit. Aber das unendlich große nach der Zahl und der Zusammensezung ist nur ein mathematischer Gedanke, dem nichts wirkliches entspricht, Denn das Ganze (naunar) und das Vollendete (relevor) kann nicht unendlich sein, dies widerspräche sich Ganze der Körperwelt ist also vollendet und begrenzt. Wie könnte auch das Unendlichgroße eine Mitte haben? und muß nicht, was eine Mitte hat, auch ein außerstes haben?

la la de la della del

DRerfmurdig ift es, daß bieje fo flare und aufgeführte Lebre, aegen welche keine atomikische hoppatheisemtkommen kann, in der neueren Philosophie so werig Einsuf geziest bat.

27 \*

In abnilcher Beije ft ferner der Raum und bas Leere behandelt mit besonderer Rudficht auf. Die begrenzte volls ftandige Beltkugel. Leeres laßt er gar nicht zu, wegen der Stetigkeit des Raumes und weil die Bewegung durch das Leere mit unendlicher Geschwindiakeit erfolgen muffe, welches unmöglich fei. Alfo auch außerhalb der Beltfugel ift fein Leeres. So muß alfo auch der Raum außerhalb der Weltfugel abgeleugnet werden. Dies geschieht ihm Dadurch, daß, obwohl er ronos als für fich feiend gefondert von den Körpern anerkennt, er ihn boch nur als Ort eines Rorpers und nicht eigentlich als den Raum ichlechthin (den er gans janorirt) erklart. Tonos ift bie erste unveränders tiche Grenze des umfaffenden 1). Darum fagt er, außer dem Simmel ift tein Ort; der himmel felbft hat auch teis nen Ort, fondern nur die einzelnen Rorper im Simmel has ben ihren Ort. Und dabei bleibt dann jene rathfelhaft wunderbare Vorstellung von dem außerhalb des himmels, von der wir fpåter genauer sprechen.

In der Lehre von der Zeit ift wieder im Verhältniß zum Augenblick und zur Veränderung das Gesetz der Stetigkeit mit großer Schärfe richtig angewendet. Seine Ansicht von der Zeit selbst bleibt der platonischen sehr nahe und behält etwas eigen subjectives. Zeit ist nur in einem gegenseitigen Verhältnis mit der Veränderung; sie ist die Bahl der Veränderung nach dem früheren und späteren, erklärt er, nicht aber die Zahl, nach der wir zählen, sonbern die gezählte <sup>2</sup>). Die Zeit ist also nur in und mit dem

1) 1. 4. c. 6. דם דים הופגעסידים אלפשר מאושידים ארמייי, דישיי איייי אייייי דישייי דישייי אייייי איייייי אייייי

 1.4.0.16. χρόνος δοτί άρεθμός αινήσεως κατά το πρότερον και στερον. — δ δε χρόνος δοτί το άρεθμούμενον,
 Δι σύχ & Δμίθμουμενον.



Simmel, und nicht ohne die Seele; was aber außer dem himmel; das ist ohne But, swig (addar). Die Zeit ist uns endlich, unter den Veränderungen ist aber einzig die Kreiss bewegung des Himmels unendlich; die Zeit also durch die Kreisbewegung des Himmels.

Der Anfang Die beitten Buches und bie vier letten enthalten dann die Lebre von der Beranderung. Hier sommt also Aristoteles auf das alte Rathfel des Wers bens im Berhaltnif m Gein und Dichtfein. 3hm hilft aber feine loaifche Wethobe leicht aus der Bache. Die Orincipien find die Gegenfaue (ubpog und orfonsos). See der: Segenstand (Enaoror) unter einem Beftifecttebeartif ift dunnues bas Entgegengefeste ber Brtunterfchiebe im Ums fange diefes Begriffes; jederzeit aber everyele eines von Diefen Entgegengesetten. Darum erflart er : ba in jedem Sachiecht ber Unterfichied bes durapies und everkeyele Sein bestimmt ift, fo ift Deranderung die Derwieflichung bes möglicherweise Scienden als sokhen und ber Arten der Beranderung find fo viele als der des Ceins 1). Eri 3. B. ift möglicherweife eine Bildfaule, aber nicht bas Erz als Ert, fondern als ein Bestaltbares, baber ift bas Bildfaus tewerden des Erzes teine Beranderung Des Erzes, fondern eine des Gestaltbaren. hingegen bas Schwarzwerden bes weißen ift eine Beranderung bes weißen.

Jede Beränderung findet alfo nut frutt aus etwas in etwas, nemlich aus dem Entgegengesetzten in ein Entgegengesetztes. Go kann kein Wesen (ovoia) verändert werden, denn dem Wesen giebt es kein Entgesperztes, sons

 1. 2. c. 1. ώστε κινήσεως και μεταβολής έστιν είδη τοσαῦτα, ὅσα τοῦ ὕντος. Διηρημένου δὲ καθ ἕκαστον γένος τοῦ μὲν ἐντελεχεία, τοῦ δὲ δυνάμει, ἡ τοῦ δυνάμει ὅντος ἐντελέχεια, ἦ τοιούτου κίνησίς ἐστιν.

bern alle Verändernngen find nur nach ben Rategorieen ber Beschaffenheit; Große ober bes Ortes unmittelbar, denn die nach anderen find mur abgeleitet 3). Wenn aber unter ber Subjectvorstellung (unoneining) nicht nur Wefen fons bern auch, was das Ding ift, verstanden wird, fo giebt es auch noch die bloß logifch = fprachliche Unterfcheidung, daß jede Beranderung entweder aus einem Subject in ein Subject, ober aus einem Micht= Sabiect in ein Subject (Entftehen, yeneous), ober aus einem Gubject in ein Dichts Subject (Bergehen, googa) erfolgen fann. Dieje ichidt er voraus \*\*). Bufammengenommen find ihm alfo vier hauptarten der Beranderung bestimmt. Deranderung nur ber Beschaffenheit (rou nowou) allolaois, Underswers den; der Große (rou novou) Vermehrung und Vermindes nung (migiois Rai golois); Entftehen und Bergehen (veveris und gisoba); endlich Bewegung, Beränderung des Ortes (popa, nirnors nara ronor).

Alle diefe Veränderungen erfolgen theils der Natur eines Wefens gemäß gewas, theils durch eine fremde Kraft wit Gewalt. So entsteht und wächst der Mensch seiner Natur gemäß; hingegen die Vildsaule, das Haus entstehen mit Gewalt durch die ordnende Seelsdes Künstlers. Erde bewegt sich ihrer Natur nach nach unden und wird nur mit Gewalt in die Höhe gehoben; Feuer steigt seiner Natur uach in die Höhe und wird nur mit Gewalt abwärts geführt oder unten erhalten.

Ueber diefen Voraussetzungen bildet er nun den Schluß der Lehre, indem er die Bewegung für die erste und allein stetige unter allen Veränderungen erklärt, unter den Bewegungen aber die Kreisbewegung für die erste und allein

\*) 1. 5. c. 3. \*\*) 1. 5. c. 2.

unendliche. Dun wird jebes Berandente burch etwas veråndert ,: feines verändert fich felbft , dem jedes veränders liche ift ftetig zusammengesett und kann also nie als Bans zes fich felbst verandern \*). Alfo muß die erste Beran= derung ein unveränderliches erstes Beränderndes haben (πρώτον merous anivyros), und da die Rreisbewegung die erfte. Bewegung, Die Rreisbewegung des oberften himmels aber die erfte und oberfte Rreisbewegung und nur Eine ift, fo ist Ein ewiges erstes unbewegliches bewegendes die Ur= fach der Kreisbeweaung des oberften himmels, und da der oberfte himmel sich am fcnellften bewegt, ift er biefem Bewegenden am nachsten. Dieje erste Urfach aller Beranderung tann feine Große haben, denn diefe mare entwe= der unendlich groß oder endlich. Aber das unendlich große ift unmöglich, und ein endliches fann feine unendliche Wirfung haben, die Bewegung des himmels ift aber unende lich. Das erste Bewegende ift also ohne Theile und ohne Große \*\*).

#### §. 79.

So steht die Ableitung dieser Lehren in den metaphy= sischen und physischen Buchern.

Nun will ich versuchen die ganze religionsphilosophis sche Weltansicht des Aristoteles im Jusammenhang zu schildern. Bir werden dafür erstens einen metaphysischen, zweitens einen physischen Eingang suchen muffen, und dann die Ergebnisse von beiden Seiten mit einander zu verbinden haben.

••) 1. 8. c. 15. in fine קמיוקטי דטויטי טדי מלומלטידטי פֿסדנ ממו מעינטיד, אמו סטלפי פֿאַטי עוֹייטי טויטי מור מעינטידטי אור דטייי).

<sup>•)</sup> befonders 1. 8. c. 6.

1) Aciftoteles fest nach fprachtich = logischer Be= fimmung drei Urten ber Wefen neben einander: Daffe, Bestalt und das Gestaltete, 3. B. Gilber, bie Bildfanle, Die filberne Bildfaule. Die wirklichen einzelnen Gegen= ftande der Körperwelt, Menschen, Thiere, Pflangen, Berge, Gestirne find aber Befen der britten Urt, gestals tete einzelne Dinge. Maffe ift nicht für fich (nicht zwouorov), fondern nur mit Beschaffenheiten und unter einer bestimmten Bestalt. Die Maffe für fich ift nur ovola dubrausz, ein bloßes Subftrat der Möglichkeit, die Gestalt ft alleitt everyela, bet Birflickeit nach, ovola evredé-Go find also alle wirflichen Wefen Entelechien 1). 2000. Maffen find nur unter den Bedingungen der Rothwendig= feit, Entelechien nach Zwecken vorhanden.

Die Gestalt eines Kunstwerkes ist freilich nicht nach natürlicher Kothwendigkeit ein Wesen, sondern nur durch fremde Gewalt einer andern formenden Seele. Aber Seelen sind die Entelechien in einem natürlichen lebensfähigen Körper<sup>2</sup>). Alles wirkliche Wesen in der Körperwelt ist

3) Bum Beispiel Phys. I. 2. c. 9. Metaph. I. 7. c. 8. τό δ<sup>\*</sup> ήποπείμενόν έστε, καθ' οῦ τὰ ἄλλα λέγεται, ἐχεϊνο δὲ αὐτὸ μηχέτε χατ' ἄλλου. — μάλιστα δὲ δοχεῖ εἶναι οὐσία τὸ ὑποκείμενον πρῶτον, τοιοῦτον δὲ τρόπον μέν τινα ή ὕλη λέγεται· ἅλλον δὲ τρόπον ή μόρφη · τρίταν δὲ τὸ ἐκ τούτων · λέγω δὲ τῆν μὲν ὕλην οἶον τὸν χαλκόν · τὴν δὲ μορφήν τὸ σχῆμα τῆς ἰδίας · τὸ δ' ἐχ τούτων τὸν ἀνδριάντα τὸ συνόλον.

de anima l. 2. c. 1., λέγομεν δή γένος έν το τών ὄντων τήν ούσίαν. ταύτης δε το μεν ώς ύλην, ο καθ' αύτο μεν ούκ έστο τόδε τί, έτερον δε μορφήν και είδος, καθ' ήν ήδη λέγεται τόδε το, και τρίτον το έκ τούτων. έστο δε ή μεν ύλη δύναμε: το δε είδος έντελέχεια.

2) de anima l. 2. c. 1. ψυχή έστιν έντελέχεια ή πρώτη σώματος φυσικού δυνάμει ζωήν έχοντος.



also Enteirchie und als Entelschie eines natürlichen Körpers Geele 1) oder mehr als Seele.

Alles was ift, ist eigentlich Seele \*), auch die Zeit ift nur die Jahl der Berånderung und kann nur durch die Seele fein \*\*). Hier ift aus der Lehre von der Entelechie klar, wie dem Aristoteles alles Wirkliche eigentlich Seele sein muß, aber ein dunkler Hintergrund bleibt in feiner Lehre bei der Berbindung dieses Gedankens mit dem erkennenden Geist, wenn er sagt: für den voös ist Denken und Gedachtwerden dasselbe <sup>2</sup>); die Wissenschaft ist auf gewisse Weise das gewußte <sup>3</sup>); der Geist ist ber Form nach alles, er ist die Form der Form, der Begriff der Begriffe <sup>4</sup>).

Denn bei diefen Aussprüchen bleibt er stehen, ohne ihnen eine weitere Bedeutung oder Ausführung zugeben.

Diefe ganze körperliche Weltansicht des Aristotes les vom natürlichen, und der ovola ubogn als Entelechie und Seele ist von der anschaulichen Seite leicht zu fassen,

1) de anima l. 2. c. 2. διό χαι τὰ φυόμενα πάντα δοχεϊ ζην.

\*) de anima l. 3. c. 9. ή ψυχή τα όντα πως έστι πάντα.

\*\*) Phys. l. 4. c. 20.

- 2) de an. l. B. c. 5. xal aలిగాంక్ రీరీ (రీ సంరోజ్) సంభానంక కేంగాలా చిక్రణాం ఇదే సంభాదం. కెంగె బ్రెస్ స్టిఫి స్టాఫ్ చేస్తాలు చేస్తుంది ప్రాస్త్ర కేంగా గాం సందర్భ నది ఇత సందర్భకారా. బ్యే నిద్ది కెండింగ్రాగులు నది గం కింగాంగాబాంగా గం డిలిగం కింగాం. '
- 3) l. c. c. 9. έστι δ ή έπιστήμη μέν τα έπιστητά πως ή δ αξοθησις τα αξοθητά.
- 4) cod. l. אהל ט אסטיר לל בולטה בולשי אתל א מושלאסור בולטה מושלאדשי.

von der Seite der Abstractionen aber eigentlich das Rathfel der Aristotelischen Metaphysik.

Von der anschaulichen Seite findet man leicht, daß da den Alten alle himmlischen Bewegungen zum Lebendigen und Guten gehören, auch dem Aristoteles das Gute, der Zweck (ou evena) das herrschende in der Natur sein mußte. "Die ganze Natur wird aufgefaßt von der Seite ihrer lebendigen Gestaltungen und deren Gesetze werden für die herrschenden erklärt. Die Nothwendigkeit beherrscht nur die öln, und diese ist nur durch die Wirksamkeit nach Zwecken und um deren willen vorhanden \*). So wird die ganze Natur nach dem ursprünglich Lebendigen aufgefaßt und die Gestalt, also die gestaltende Seele, wird in ihr das Wirkliche.

Dieses nun aber abstract aufgefaßt führt das Räthfel bes felbftständigen Seins der Gestalten als des wirklichen herbei, wogegen die Masse nur möglicherweise sei, und dies wird die künstliche Auffassungsweise, nach welcher er, wie Platon, das wahrhaft (evequeiq) vorhandene von der Masse befreit und es doch im Raume und vor der sinn= lichen Anschauung gegen Platon feschält.

Die höchfte Anwendung erhalten diefe Abstractionen bei der Bestimmung der Idee der Gottheit als der einfa= chen sich in Ewigkeit unveränderlich felbstbewußten Ver= numft (aury aurys n vonore rov anavra alwra), dem Ge= danken des Gedankens als dem höchsten Gut \*\*).

2) Die Seele ist nicht getrennt vom Körper, so wenig als die Bildsaule ohne das Silber. Die Seele eristirt überhaupt nicht getrennt vom Körper, aber es kann wohl

\*\*) Met. l. 14. du Val. c. 9.

<sup>\*)</sup> phys. 1. 2. in fine.

Theile derstehmt geben, welche vom Körper unabhängig find \*). Num find in der Seele die Vermögen des Wachsthums, der Ernährung, der Empfindung, der Begierde, der willführlichen Bewegung und des Verstandes, welche sich alle in der Wenschenstelle vereinigt finden. Unter dies sen ist das lette der idenkende Geist, voüs, das höchste. Dies fer eristirt unabhängig von der Masse (äner ührs), er ist unt deperlich (answeicos), für ihn ist das denkende (voov) und das Gedachte (vasioneror) dasselbe, er ist in seiner Reinheit unsterblich und ewig, während die Ampfindung und die Phantasse nacht der Erinnerung, welche dem leis denden Verstande (vasioneror) gehören, nur mit dem Körper bestehen \*\*).

Diefe Lehre vom vous ift phylifc genommen alfo gang Wiederholung der Lehre des Anaragoras, aber retie gionsphilosophisch hat sie offenbar ganz die Bedeutung der Platonischen Lehre. Auch bei Platon war ja vous oder bas Lopiorizion der Seele allein das ewige und unfterbliche, während die unteren Vermögen der Seele nur zu ihrer finn= lichen Beschränfung gehören. Aber allerdings ift diefer Unterschied bei der mythischen Ausführung des Platon leichter flar fest zu halten als bei Uriftoteles, bei wels chem feine Borftellung von dem höheren ewigen Befen aufer dem himmel viel dunfler ift. Indeffen bleibt er dem Grundgedanken nach bei Platon auch in der Lehre von der Seligkeit und Unsterblichkeit des menschlichen Beiftes. Nur der reine denkende Geift, der nur in der Beschauung (ereoyeia dewonting) leben foll, ift unsterblich. Von der finnlichen Ubhangigkeit foll fich baher der Menfch ichon im

\*) de anima l. 2. c. 1.

\*\*) de anima 1. 5. c. 5. 6.

Erbenleben zu befreien suchen . And baber Geift als vous obola errelezena ift, so ift er das Befen in det eine zelnen Geele, und so die personliche Unsurvblichkeit des menschlichen Geistes vorausgesett.

Dabei sohen wir aber kicht, wie in feiner Schule abs weichende Meinungen vorkommen mußten, fo wie sie spåter Alegander von Approdisias für die Sterblichkeit der Seele ausbildete, indem er die Seele nur als Sustalt (eldog to rov owwaros öppomswid) betrachtete und ihre Wesenheit im wörg nicht deachtete.

8) Bon der phyfifthen Sette minfen wir zuerft zufer hen, wie Uriftoteles feinen Simmel aufhant.

Die erfte und bas Princip aller Beranderungen ift bit Bewegung. Es giebt aber nur drei naturlich einfache 21: ten der Bewegung, Die jur Mitte, Die von der Mitte, Die 2Bas nun eine Mitte bat, muß auch ein um Die Mitte. Heufjerftes haben und begrenzt fein, barum find bie erften beiden Bewegungen begrenzt, nur die britte die Rreisbewegung tann fich immer fortfegen, ohne Unfang und Ende beftehen. Es giebt alfo nur drei Glemente (ororgeia), bas fcomere Erde, das leichte geuer und bas ber Kreisbemegung Mether \*\*). Die ichmeren und leichten , welche von Ratur eine endliche und begrenzte Bewegung haben, find baber veranderlich, wandelbar, fie fonnen in einander übergeben, und barum muß es noch zwei vermittelnde zwis ichen ihnen geben. Co find ber ichmeren und leichten Glemente vollständig vier: Erde schwer, trocken und falt; das Waffer fcwer, feucht und talt; die Luft leicht, feucht und warm; das Feuer leicht, trocken und warm \*\*\*).

- \*) Eth. Nic. I. 10. c. 7.
- \*\*) de Coelo l. 1. c. 3.
- \*\*\*) de gen. et corr. l. 2. c. 2. 3.

Der Bether, das Element ber Rreisbewegung ift himdeaen unwandelbar, ewig, das Element der Rreisbewes gung bes Simmels und der Belebung. Durch den Mether besteht alfo der ewige Rreislauf des Simmels, unter die= fem ift aber das Gebiet der wandelbaren Elemente. Da fich die Erde ihrer Natur nach nach der Mitte bewegt, fo tann fie in diefer Mitte ruhen und muß in ihr ruhen. Sie bildet daber in der Mitte eine Rugel, welche kleiner ift als mancher andere Stern, und bak fie ruht erfehen wir auch aus der Besbachtung. Da Aristoteles nemlich die Relativität der Bewegung noch nicht einfah, miderlegt er die Urendrehung der Erbe fcon damit, bag ja ein Bogel das Reft, von dem er aufflog, nicht wieder finden tonne, wenn bie Erbe fo fchnell unter ihm wegginge. Ueber ber Erbe bildet dann das Baffer das Meer, darüber die Luft den Luftereis, darüber bas geuer den Feuerfreis. Dieje nun ftehen durch die dampfartige (arniowons) feuchte und die hauchartine (nuevuarwidys) trockne Verdunstung \*) und deren Niederschlag in gegenfeitigen Umwandlungen, burch welche alle Beranderungen der leblofen Ratur bestehen. Die der belebten aber geschehen durch den Nether und die Seele.

So ift der himmel eine umfreisende Rugel, ein begrenztes vockendetes Ganzes; er ist ewig, unveränderlich und Einer; er ist das All der Dinge, außer ihm ist kein Körper, kein Ort, keine Zeit.

Durch die Kreisbewegung ist der Himmel nemlich nothwendig eine Rugel und ein begrenztes Ganzes, denn ein in Kreisbewegung begriffenes kann nicht unendlich fein, weil sonst die angersten Theile einen unendlichen Raum in endlicher Zeit beschreiben mußten, welches unmöglich ift-Er ist ewig unveränderlich wie der Uether, aus dem er be-

\*) Meteorol. l. 1, c. 4.

steht. Es tft nur ein himmet und dieser das All, denn der Gestalt nach könnte es wohl viele Himmel geben, wie viele Menschen, viele Stumpfnasen, wenn nun aber alles Fleisch der Welt auf die Vildung einer Stumpfnase verwendet wäre, so könnte es doch keine zweite geben, so eben auch mit dem Himmel. In ihm ist alle Materie verbunden, das her kann es keinen zweiten geben. Außer ihm ist also keine Materie, aber ohne Materie keine Bewegung, also ikt aus gier ihm auch keine Verwegung, folglich keine Zeit, welche bie Jahl der Bewegung ist, und da es kein Leeres giebt, folglich auch kein Ort.

4) Die höchste und erste aller Bewegungen, von der jede andere abhängt, durch die jede andere bestimmt wird, ist also die tägliche Areisbewegung des Weltalls, zunächst des Figsternhimmels, welche alle andern Gestirne mit sich fortführt. Diese Bewegung des Himmels ist anfangslos und endlos. Aber alles, was bewegt ist, muß eine Ursach feiner Bewegung haben. Folglich hat die eine unveränders liche und ewige Bewegung des Himmels eine einfache und ewige Ursach, welche selbst untörperlich und unveränders lich sein muß. Diese ist die Gottheit, ein untörperliches Wesen, welches als ovola nad erespesa ewig ohne Theil und Größe die erste Ursach aller Veränderungen und zwar diese als die erste Ursach der Areisbewegung des Figsternhimmels ist.

Unter dem höchften Himmel sind die Sphären der Planeten, der unteren Gestirne. Die Sterne ruhen an ihren Sphären \*), aber jeder Umschwung einer Sphäre hat eine ewige, unkörperliche, größenlose, göttliche Ursache \*\*).

Digitized by Google

\*\*) Metaph. l. 14. du Val. c. 8.

<sup>\*)</sup> de Coelo l. 2. c. 8.

Gott, die erste unveränderliche Ursach aller Beweguns gen ist aber nicht die Seele des Himmels. Seelen sind auch unkörperliche Ursachen der Bewegung, aber wie die der Thiere und der unteren Gestirne, die eigenthumliche Bewegungen haben, Entelechien eines Körpers und zum Theil von ihm abhängig. Gott aber ist vom körperlichen ganz unabhängig, ohne Schlaf und Erholung, ohne Sinn und Phantasie einzig sove.

Gott ist also der höchste vernünftige Geist, der eine Herr der Welt, das ewig selige außerweltliche Wesen, wels ches nur in der Beschauung (exéqueux dewonzung) lebt, sich selbst schauend, das Denken des Denkens (vonous vonoews), wie aber dieses, das vermag der Mensch nicht ausz zudenken. Gott ist also die höchste wirkende Ursache und zugleich die höchste Endursache; er ist die wirkende Ursache aller aller Bewegung, aber als solche auch die höchste alles nach Zwecken ordnende Vernunst. Sott ist das vollendete höchste ste.

Nun fragt er im Buch 14. du Val. der Metaphyfit Rapitel sieben, wie kann nun Gott bewegend wirken, ohne felbit in Bewegung zu fein? und giebt die Antwort, nur durch die Bernunft und ihren Gedanken. Das Schöne als Gegenstand der Begierde ift allein von der Art, daß es bewegend einwirkt, ohne felbst bewegt ju werden. Das Schone, das heißt das in sich Gute, ift das einzige, wels ches, indem es Liebe zu fich in einem andern Geifte weckt, Bewegung bewirkt, ohne felbst bewegt zu werden. So tonnen wir die Ansicht des Aristoteles aussprechen, Bott ift also die ewige Schönheit in ewiger Ruhe, und die Welt besteht wahrhaft nur in der Liebe jedes Geiftes jur ewigen Schönheit, welche nur dadurch rein befriediat werden tann, daß der Geift ju der hochsten Eudaimonia in der gottähnlichen Beschauung gelangt.

Diefe Berrichaft des Guten waltet bann and Durch alle Gebiete des Lebens in der Ratur und am himmel. Gott und die Natur bilden alles nach Zwecken, auch die tagliche Kreisbewegung des himmels entipricht diefem. weil ihre Richtung die beste ift. Jedem lebendigen Befen aelten nemlich die drei Gegenfate der Richtung, oben und unten, vorn und hinten, rechts und links. nun ift der himmel lebendig, alfo gelten auch fur ihn diefe Begenfase. Da er fich nun im Rreife bewegt, fo bestimmt die Are, die bei diefer Bewegung ruht, fein oben und unten. Mber rechts ift der Aufgang und woher die Bewegung kommt, also ift Sud oben, der Morgen rechts und wir wohnen Nun ift aber oben edler als unten, vorne unten links. edler als hinten, darum bewegt sich der himmel nach dem edleren, vom Aufgang aufwärts und nach vorn \*).

Gewiß ift diefe pspchische Deutung des xwow axlonrov hochst interessant. Aber die Erhebung der Idee über die Erscheinung fehlt dem Ar i ft o te le s, und darum bleibt diefe Gleichstellung des Geisteslebens mit der Rreisbewe= gung ein trockner unbefriedigender Gedanke.

Das befremdende diefer Vorstellung zeigt fich besonsders bei der wunderbaren Ausfährung feiner Vorstellung von dem außerweltlich vorhandenen. Jenes ewige einfas che Wefen ohne Theil und Größe, welches die höchste Versnunft ift, kann doch unmöglich im Raum ausgebreitet ges dacht werden, und doch fagt Aristoteles bieftimmt, der erste Veweger musse entweder in der Mitte oder im Umsfange des Himmels sein, da aber der letzte sich am schuellssten bewege, sei er diesem am nächsten \*\*). Und dann an anderer Stelle sogt er über die Grenze des Himmels hinaus,

100

Digitized by Google

\*\*) Phys. l. 8. c. ult.

<sup>\*)</sup> de Coelo I. 2. c. 2. und 5.

wo feine Materie, feine Bewegung, fein Raum, feine Beit mehr ift, boch ein bort (ranei) bes Bottlichen ber ewig feligen Ruhe \*). Nach diefen Stellen haben ihm Cicero (de nat. deorum I. c. 13.) und Gertus Empirifus (pyrrh. hypotyp. 3. c. 24. 218.) ganz gegründete Bormurfe gemacht, denn wenn Uriftoteles auch nicht fagt, daß Gott die Grenze des Simmels fei, wie Sextus behauptet, daß er fage, fo laßt er die Gottheit doch in ihr leben. Diefes todte und ungenügende behält bes. Ariftoteles hohere Beltanficht unvermeidlich, weil in dem, mas wir von ihm lefen, die belebende religibse 3bre von der abfolut freien menfclichen Geiftesfraft und dem religibsen Schuldgefuhl des Menschen fehlt, welches Platon mit den andern aus den positiven Religionsan= fichten in den Mothen ber Seelenwanderung mit aufges nommen hatte.

Der Weltansicht nach lehrt Aristoteles vollkommen richtig, in der Welt giebt es kein Princip des Bosen. Diejenigen irren, welche meinen, daß die Hyle ein Prineip des Bosen sei, denn das Bose ist im Gegensatz gegen das Gute, aber Gegensätze giebt es nur an der Hyle als ihre verschiedenen Beschaffenheiten, hingegen der Hyle selbst ist nichts entgegengesetzt, denn sie ist nur ovoia duvaues und nicht rode re. Noch viel weniger aber kann das Erste, das Gute, die Gottheit einen Gegensatz haben. In der Welt des ewig unveränderlichen ist also kein Gezgensatz des Guten, kein Boses \*\*).

Boses dem Guten gegenüber ift nur in den Gegenfåten der veränderlichen Welt; das Bose ift nur die oregon-

\*\*) Metaph. l. 14. du Val. c. ult. Sries Geich. d. Philof. I.

<sup>\*)</sup> de Coelo I. 1. c. 9.

ors (Berneinung) des Guten \*). Go kommt ihm also in der praktischen Philosophie nur für das Erdenleben des Menschen das Bose in Gegensatz mit der Lugend und dem Guten. Aber dieses steht dem Aristoreles nicht mit den höheren Ansichten in Verbindung, da das Unsterbliche nur im reinen voös lebt, alle Unvollkommenheiten des Willens und alle Gegensätze der Begierden dagegen nur durch den sterblichen Theil der Seele in Ginn und Phautasie gegründet sind.

Diefen Theil der aristotelischen Religionsphilosophie hat keine positive Religion festhalten können oder mögen. Er ift aber in des Aristoteles Löpre ganz confequent. Der Weisheit, fagt er, gehört das ewig wahre und unveränderliche, daßer hat nur der betrachtende erkennende Theil der Geele Antheil an der Unskerblichkeit; der kunstfertige und der handelnde Verstand (nolnaus und angüts) gehören hingegen nur dem Wandelbaren; Götter sind weise, Ner tapfer, noch mäßig, noch gerecht, sondern nur weise. Aber liegt der große Fehler, daß er die freie Willensfraft nicht als die höchste Kraft im menschlichen Geiste anerkannt hat und also die lebendigsten religissen Ueberzeuaungen philosophisch nicht zu finden vermochte.

So einseitig nun hier die aristotetische Lehre bleibt, so steht ihr Gedanke mit einer gewissen Folgerichtigkeit doch auch im Hintergrund des platonischen Ideals vom Philosophen und am Ende hinter jeder Religionsphilosophie, welche anstatt der Reinheit des herzens dem Menschen ein Ibeal der Weisheit vorhält und den Guten nur in dem wissenschaftlich Gebildeten sinden will. So bleiben die Stichworte dieser Lehre stehen bis in die Sewyla der Neoplatoniker hinüber und mit dieser weiter sort.

\*) Phys. l. 1. c. 10. du Val.

5. Augenscheinlich ift des Aristoteles physikalis fce Weltansicht noch einseitiger und unrichtiger als die res ligionsphilosophifche. Aber es ware unrecht hier dagegen au ftreiten. Dem Ariftoteles ertennen wir vielmebr nur ben Scharffinn an, mit welchem er bas ganze Gemäls de ausgeführt hat, Der Grundfehler ift ein undermeids lich noch lange fteben; bleibenden ber gangen wiffenschaft= lichen Anficht überhaupt und besonders der aftronomischen. Sier begeht Ariftoteles feinen ihm eigenthumlichen und feinen unmittelbar philosophischen Rehler. Diefe Dangel zu hefprechen ift erft weit fpater an der rechten Stelle. Dem Ariftoteles mare bier nur vorzumerfen, daß er fich durch feine Bupothefe vom freislaufenden Nethen zu jenen Spharen des Parmenides und Empedos fles hat zurückführen laffen, anstatt mit Anaragoras durch freie Schwungbewegung zu erklaren. Doch auch dies blieb ihm gleichfam Bedurfniß, um die fcharfbegrenzte himmelsfugel zu erhalten.

Bon dem Ausbau der Aetherwelt des Ariftoteles haben wir weniger als bei Platon zu erzählen, weil wir feine mathematifche Ausführung deffelben befigen. Nur im vierzehnten Buch der Metaphyfif im achten Rapitel fpricht er etwas genauer von den Spharen der Planeten. Die Gestirne find an den Spharen befestigt, die Spharen und ihre Bewegungen find um der gottlichen Rörper, um ber Gestirne willen. Jede der himmlischen Bewegungen aber hat ein unbewegliches einfaches Wefen, alfo eine hos bere gottliche Seele zur Urfach. Sur die Spharen felbft fuhrt er die Sppothesen des Eudoros und Rallip= pos an, welche aber nicht genau zu erklaren find, da diefe meder die eccentrifden Rreife noch die Epifuflen des Apols lonios von Perga fannten, nach denen uns Dtoles majos die Erflarungen aufbehalten bat. Eudoros 28 \*

erklårt die Bewegung jedes Planeten für sich, Rallips pos hingegen läßt die Bewegungen der Sphären der vers schiedenen Planeten auf einander einwirken, und braucht also neben den führenden Sphären noch rückwirkende (ogalpas ävederrovsas), wodurch jeder vom andern wies der unabhängig wird.

Je näher dem höchten Sternhimmel, defto langsamer sind die rückgängigen Bewegungen der Planeten, weil dort der Schwung der täglichen Bewegungen am meisten hindert \*). Alles im Kreislauf erfolgende Entstehen und Bergehen in der Welt ist durch den Kreislauf der Sphären bestimmt und bewirkt, wie in Tageszeiten und Jahreszeiten so durch die ganze Natur \*\*).

Darin liegt also die Unterlage jener Borftellung vom Beltall, wo unter dem überhimmlisch gottlichen die Beherrscher der Planctensphären stehen, so daß jeder höhere eine Herrschaft über die niederen führt.

Dieses physische Weltgemälde des Aristoteles ift den hauptzügen nach stehen geblieben, bis der Einfluß von Ropernikus neuen Lehren die neue Wissenschaft gestaltete. Nur das feinere seiner Vorstellung vom Nether als fünften Clement scheint in seiner Schule nicht genau festgehalten worden zu sein., Theophraftos scheint schon jenseits des Firsternhimmels ähnlich wie Philolaos wieder ein oberes Feuer (das Empyreum der späteren) vorauszusezus, indem er die Milchstraße für die Fuge erklart haben soll, an der die beiden hemisphären des himmels zusammengesetzt seien, und wo das obere Licht durchschimmere \*\*\*). In den eigentlich philosophischen speu-

Digitized by Google

\*\*) de gen. et corrupt. l. 2. c. 10.

<sup>\*)</sup> de Coelo 'l. 2. c. 10.

<sup>\*\*\*)</sup> Macrob. somn. Scip. I. 15.

lativen Lehren gab uns aber Ariftoteles Die fcharf ge= zeichnete Grundlage der philosophischen Abstractionen für Pfochologie, Logit und Metaphyfit, wie fie ftets fteben bleiben werden. In der Pfychologie find die Schranken feiner Ausbildung leicht ju bezeichnen. In ben Buchern von der Seele hat er nur die Sinne genauer befcbrieben und dann blog Einbildungsfraft (garrasia) und Denfver: mögen daneben gestellt. Ueber bas Denten folgen nun anderwärts die Ausführungen, aber fur die Einbildungs= fraft hat er nur in der fleinen Schrift von Gedachtniß und Erinnerung trocken die Form des Gefetes der Affocia= tion angegeben ohne Ausfuhrungen. Daher tam es bei der ftufenweis weitern Ausbildung der Geifteslehre bis in die neue Beit vorzüglich barauf an, Die Erflarungen unter ben Gefeten der Affociation genauer und ausführlicher ju aeben.

In keinem Theil zeigt sich der Gedankengang des Erfinders deutlicher als in den rein logischen Lehren. Hier ist auch durch die vollständige Entwickelung der kategorischen Urtheils = und Schlußformen und ihre Zurückweisung auf die Grundsätze die logische Abstraction so vollständig ausgebildet, daß die folgende Zeit verhältnismäßig nur weniges neue hinzuzugeben hatte.

Nehnlich muffen wir auch über die Abstractionen der speculativen Metaphysif urtheilen. Wenn schon ohne Princip sind doch epagogisch die ontologischen Prädicate mit großer Schärfe und Vollständigkeit gefaßt nach den vier Urten der Gründe und den Verhältnissen von Wesch und Eigenschaft. Allein für die Anwendung bleibt dieser ganzen speculativen Dialektik ungeachtet der Schärfe und Bollständigkeit ihrer Vegriffe die gerügte Einseitigkeit. Nur die systematischen Formen des Syllogismus und der Definition sind wirklich entwickelt für die progressiven syn-

thetijchen Methoden. Fur Rritif und Induction hingegen ift zwar Schlußform und Bedurfniß (ber enaywyn) aners tannt, aber die Methode ber Anwendung nicht gefunden. So bleibt bann fpater bie philosophifche Abstraction die vielen Sahrhunderte hindurch an" Die Boruttheite bes logiichen Dogmatismus gefeffelt 1. 11 anon (Oct. and)

NOT DRIVE

Die prattische Philipsophie des

# Artfto tefes. 2 11. 2 17

Bur Bally 2. . . .

Digitized by GOOGLC

Die vortrefflichften Ebeile ber Werte Des Ariftotes les find biejenigen, in melchen er bie Begenftande ber prattifchen Philosophie bespricht, Die Ethif ei Politik und Rhetorit. "Er bleibt' gwar auch him größtentheils bei feiner Methode ber trochnen Begriffsauffagung, ba er fich aber babei boch immer an die Erfahrung halt, fo ift diefe Dethode für alle pfychologifchen Unterfuchungen weniger ungunftig.

Bei ber Aufgabe ber praftifchen Philojophie geht er mit Platon von dem Gedanten aus, daß bas menfolich Bute in gleicher Beife zwar fur ben Einzelnen wie fur ein Bolf beftimmt fei, aber bas Gute foll nicht nur gewußt, ertannt werden, fondern wir felbft follen gut werben. Der Menich aber ift ein gefelfiges Defen, und bas Bange ift fruher als die Theile. Die Stadt ift fruher als das haus und der Gingelne unter uns \*). Daber ift die Lehre von ben Sitten und Lugenden des Einzelnen Denfchen nur ein Theil der Lehre vom Staate, aber fie ift Die Grundlage, Schöner und adttlicher ift ber Anfang ber letteren \*\*).

\*) Pol. l. 1. c. 2.

\*\*) Magn. mor. I. 1. c. 1.

438

es für das Bolf für den Staat zu wirken als für den Einzelnen. So find alle Theile der praktifchen Wiffenschaften, der Kriegskunft, haushaltung, Redekunft nur Theile der Staatskunft \*).

Bestimmter theilt er die praktische Philosophie in Sittenlehre (Ethif), Staatslehre (Politif) und Haushaltungslehre (Ockonomik). Diefem entsprechen die vier Werke, Ethik, Politik, Ockonomik und Rhetorik.

Die Ethik ift die Grundlehre. Sie handelt nach ein= ander in der allgemeinen Weise der griechischen Auffassung vom höchsten Gut, von den Lugenden und von der Liebe. Diese Lehre, so wie sie an den Nikomachos dargestellt ift, ist die alteste vollständige griechische Bearbeitung der Sittenlehre, welche wir besitzen. Wir gewinnen unter den platonischen Ansichten in allen Theilen durch die Klarheit der nur der Beobachtung folgenden Lehre.

Bei der Frage nach dem höchsten und letten Zweck (xelos) giebt er wie alle Griechen zunächst an, daß es in der Eudaimonia \*\*) bestehe, welche allein immer um ihrer selbst willen gesucht wird, und welche das beste sei, das höchste und vollkömmene Gut für den Menschen. Genauer und vollkändiger als die früheren weist er dann nach, worin diese Eudaimonia bestehe. Sie besteht nicht nur in außerem Gluck (edrugla), nicht im vergnügtesten Leben (Blos üdworos), sondern in dem tugendhaften gut handeln (edragasia ueru agerno). Hier ist es nicht genug nur die Lugend als Bermögen in der Seele zu bestigen, sondern die

\*) Eth: Nic, l. 1. c.,1.

\*\*) Für diefen Eheil ber aristotelischen Lehre vergleiche meine Beiträge zur Geschichte der Philosophie, erstes heft S. 82 u. f. That entscheidet. Rur das mit tugenbhaften Thaten er= füllte Leben enthält diese eungasla.

Dier hat er die Grundbegriffe fcharf beftimmt. Ør. unterscheidet genau das nutliche vom an fich guten. Mur 🗄 das lette giebt den Zweck und entscheidet. Diefes an fich gute ift aber nicht in dem forperlichen Leben der Seele in Bachsthum und Ernährung, nicht in Empfindung und finnlicher Begierde, fondern nur im verständigen thätigen Leben (nourring ris rov Loyov egovros), und fomit im tugendhaft handeln als dem Schönen. Denn Schon ift, was um fein felbit willen begehrt wird und barum wohls gefällt, oder das, mas, weil es gut ift, Bergnugen ge= währt als bas Gute. Ift aber bies bas Schone, fo ift nothwendig die Tugend fchon, denn weil fie gut ift, ge= fallt fie \*). Doch ift noch mehr als die Lugend felbit, ber 3wect ber Lugend bas Schone; Lugend macht fich bas Coone jum 3med und die That ift beffer als das bloge Vermögen \*\*). Lugendhaft handeln ift bas Schönfte Diefes bedarf des außeren Gluctes und fuhrt und Befte. das Bergnügen von felbst mit fich. So besteht in der Berbindung diefer Lebensverhältniffe im tugendhaft thatis gen Leben die Eudaimonia.

So ftellt Ariftoteles diefe Lehre dem unbeftimms . teren Spruch des Platon von der einen Bee des Guten

\*) Rhet. 1. 1. c. 9. `καλόν μέν' οὖν ἐστίν, ὃ ἂν δι' αὐτό αἰρετον ῶν ἐκαινοτὸν ἢ ἢ ὅ ἂν ἀγαθῶν ῶν ἡδῦ ἦ, ὅτε ἐγωθόν. εἰ δὲ τοῦτό ἐστε τὸ καλόν, ἐνάγχη τὴν ἀρετήν χαλὸν εἶναι. ἀγαθὸν γὰρ ὄν, ἐπαινετόν ἑστεν.

\*\*) Magn. mor. l. 1. c. 20. της δὲ ἀρετης ἐστὶ τέλος τὸ καλόν. τούτου ἄρα ἐστὶν ἡ ἀρετης στοχαστική μάλλον, ἡ ἐξ ῶν ἔσται. — τῆς ἀρετης παντελώς τοῦτς ἑστι, τὸ καλὸν προθέσθαι. — ἀλλὰ καὶ νῶν φαμέν τοῦτο, ὁμοίως τὴν ἐνέργειαν τῆς ἕξεως βελτίω είναι. entgegen und verdeffert vorzüglich das kynische und das spätere ftolsche Ideal des Weisen, indem er zeigt, daß für ein schönes menschliches Leben nicht nur die Kraft genüge, sondern die Anar entscheide. Mit dieser Lehre, daß im vollendet Suten der Lugend noch ein Iweet gesetzt sei für die ausführende That als das eigentlich Schöne näherte sich Uristoteles dir Entdectung des allgemeinen Mangels in der griechlichen Ethik, daß man wohl die Ideale ver Iugend erkannte, aber nicht den wahren Gegenstand der Uchtung und der nothwendigen Pflichtgebote. Uber weil er demungenciet den Fehler nicht erkannte, so begeht er ihn nur um so bestimmenter.

Diefer Fehler läßt erstens die ganje Lehre nur nach den Idealen des Charasters, das heißt nach den Cardinaltugenden disponiren und schiedt dann ohne ein deftimmtes Princip den Echalt der Pflichtenlehre nur zwischen diefe Ideale ein, wodung zum Beispiel aus der Lehre von der Weisheit fremdartigzeine Lehre von den Erkenntnisverundgen, aus der Lehre von der Reinseit des Serzens eine Rechtslehm wird. Uberseben diefer letztern fehlt dann der Wiederhalt eines nothwendigen Sebores.

In der Lehre von den Lugenden bleibt Aristoteles ganz bei der Ansicht Platon's, so wie diese in der Politeia gegeben ist. Das Ziel der Lugend ist die unteren Vermögen der Seele der Herrschaft des Verstandes zu uns terwersen und so die Begierden auszubilden. Aristote= les aber geht in der Selbstbeobachtung und in der Be= stimmung der Begriffe viel weiter \*).

§. 81.

11

\*) Vergleiche meine Beiträge zur Geschichte der Phil. Hoft t. S. 137 u. f.

1) Die Lugend ift nicht Gemythebengung ober Leidenschaft (xados), anch nicht bipse Maturanlage der Seele (divause), sondern eine erworbene aber bleibende Fertigkeit der Seele (2506). Nemlich die lobenswenthen unter diesen Fertigkeiten find die Lugenden (röp öfener de ras snaweras aperas deroper).

2) Rach der Natur der Segle theilt er die Tugenden in Sittentugenden (agern' norm) und dianoetische Jugenden (agern' dearonren'). Die Sittentugenden find die jenigen, in denen die unteren Bermögen der Seele dem Vorstand unterworfen sind, die dianoetischen aber die Zugenden des Verstandes selbst. Bur Sittentugend gehören Zapferkeit, Mäßigung und Gerechtigkeit, die dianoetis schen find die Tugenden der Erkenntniß, der Weisheit, der ächten Klugheit (ogo'nnosc).

Rie kann Sittentugend ohne dianoctische Lugend sein und für den Menschen ist auch die dianoctische Lugend immer mit Sittentugend verbunden. Für sich betrachtet ift aber die Lugend des Verstandes die höheres; Dies führt er so weit aus, daß er lehrt, wie Götter weder tapfer noch måfig noch gerecht handeln können, sondern allein weise leben. Daher ist das der Wahrheit geweihte betrachtende Leben auch menschlich das höchste, welches ihm die vollkommene Seligkeit gewährt, indem es ihm nur durch das Göttliche in ihm, durch den voüs ju Lheil wird "hat

8) Die Lugenden des Berstandes werden durch Unterweisung und Belehrung ausgebildet, die Sittentugenden durch thätige Uebung, Gewöhnung, Erziehung.

Diefe Wahrheit handhabt er mit großer Sicherheit um Selbstbeherrichung noch von Lugend zu unterscheiden und das Vergnügen (ndorn) in richtiges Verhältniß zu ihr

Digitized by Google\_

\*) Eth. Nic. J. 10. c. 7.

au ftellen, fo wie er bies im fiebenten Buch ber Rikoma= bischen Ethik entwickelt, nachdem er im Berlauf des britten die Lapferkeit, im vierten die zur ompoorung ges borenden Lugenden, im fünften die der Gerechtigkeit und im fechsten die dianoetischen beschrieben hat. Lugend ift nemlich eine dem Menschen durch Gewöhnung zu eigen ge= worbene bleibende Fertigkeit, fo daß die Ausbildung des Menschen erft bann vollendet ift, wenn er bas Gute gern thut, wenn er das Gute liebt durch die Lugend in ihm. Dem Guten tommt alfo bas Bergnugen nicht als ein neuer Bestandtheil zur That hinzu, sondern wie bie Schönheit Dem Guten ift bas Bergnügen tein befons mr Blume. berer Zweit neben ber tugenbhaften Sandlung, fondern nut in und mit ihr. Do aber die tugendhafte Ausbitonna eines Menfchen noch nicht ihre Bollendung erreicht hat. ba bebarf et noch der Selbfichebertichung zum Rampfe ges gen fcblechte Begierden, welches in thatiger Beife ihm bie Ernpareia, und leidend im Ertragen Des Uebels Die Ges duild ift.

4) Aber keine Lugend ist nur Erfolg der Gewohnheit oder einer Naturanlage, sondern jede muß ein Wert des richtigen Verkandes (Loyos dodos) sein. Es kann wohl jemand durch Temperament, Naturanlage sder Gewöhznung tapfer, mäßig, von fansten Gitten sein, darin hat er aber nur eine glückliche Aulage, eine Temperamentstugend, ägerig ground, aber nicht die währte Lugend, ägerig zwola. Denn für die Lugend ist es nicht genug, daß die Fertigkeit dem richtigen Verstande gemäß sei, sondern sie muß mit und in ihm bestehen \*).

\*) Eth. Nic. I. 6. c. ult. or yde μόνον ή ματά τεν όρθον λόγον άλλα zal ή μετα τοῦ όρθοῦ λόγου Ξένε αφετή ἐστιν.

Lugend ist eine mit Vorsatz gewonnene und fortwähz rend durch Abssicht geleitete Fertigkeit (Wiss noaugerun) das gehörige vom richtigen Verstande vorgeschriebene Maaß in allen von unserm Willen abhängigen Dingen zu beobachten, indem wir zwischen Uebertreibung und Mangel die rechte Mitte halten.

So herrscht der richtige Verstand über alle Sittentugenden, indem er dies Maaß der rechten Mitte zur Begierde hinzubrinat \*).

Bortrefflich hat Aristoteles diefem gemäß im Aufang des dritten Buches der Nikomachischen Ethik die zur tugendhaften Handlung erforderliche Freiwilligkeit durch den Entschluß (nach der von uns sogenannten psychologischen Freiheit) erörtert und gezeigt, wie es für die Tugend nicht nur auf die richtige That, sondern auf die richtige Absicht ankomme. Nicht der ist schon der Gerechte, der das rechte thut, sondern nur der, der es mit Absicht und um fein selbst willen thut \*\*).

5) Des Aristoteles Lehre von der periorys, nach welcher der richtige Verstand die Sittentugenden unter den dianoetischen zu bilden habe \*\*\*), ist ganz die platonische in der Politeia von der Harmonie der Begierden und des ganzen Lebens, welche durch die Vereinigung von owspoown und Serechtigkeit erhalten werden soll. Nur läßt Platou's mehr dichterische Rede den Fehler nicht so fühlen wie des Aristoteles trockne Darstellung. Es ist durchaus richtig, daß jede Sittentugend eine mittlere Mushildung der Begierde sei zwischen Uebertreibung und

Digitized by Google

\*\*\*) Eth. Nic. l. 6. c. 1.

<sup>\*)</sup> Eth. Nic. l. 6. c. 1.

<sup>\*\*)</sup> Eth. Nic. 1. 6, c. ult. λέγω δ' οίον δια προαίφεσιν, και αντών ένεκα τών πραττομένων.

Mangel, fo wie der richtige Berftand Dieses Mittel be-Aber dann fragt fich weiter, nach welcher Regel ftimmt. der Berftand diefe Entscheidung zu geben habe, und dafür bleibt auch des Ariftoteles Lehre mangelhaft. Anstatt das Princip fur diefe verständige Bestimmung der Mitte ju fuchen, kommt er bei der Lehre vom verstandigen Ent= schluß nur auf die vermittelnde Rlugheit zu sprechen, und fragt nicht nach einem rein vernünftigen 3wect. Er fagt, das Entschließungsvermögen ift begehrende Bernunft oder verständige Begierde und diefes der Mensch felbft \*), aber er verfolat die Birkfamkeit des Berftandes darin nur fo weit, daß er ihm die Rlugheit (poornors) zufchreibt, welche die Mittel zum 3wect ordne, ohne die rein vernunftige Anerkennung des Zweckes felbft zu fuchen. Dies aber ift ein Mangel, der bis auf Raut geblieben ift.

Diesem gemäß sehlt uns in des Aristoteles Ge= mälde des tugendhaften Lebens zweierlei. Erstens nemlich die religidse Idee, das Bild der Frömmigkeit (nicht aber die Gefühlstimmung selbst). Diesen Mangel haben die mehr populären Fortbildner der Lehre unter den Griechen in der stoischen Schule wieder ergänzt, indem sie die Euse= beia als eigne Gestalt der Lugend wieder herstellten. Die= fer Mangel ist Folge der Einseitigkeit der Religionsphilo= sophie.

Das andere ift der mehr genannte Hauptfehler der Ethik selbst, der, auf den wir hier geführt wurden, daß ungeachtet der hohen Erhebung des rein geistigen über das körperliche und alles vom körperlichen abhängige doch die praktische Bedeutung der Idee der Selbstständigkeit des Geistes in der Idee der persönlichen Würde nicht gefunden

\*) Etb. Nic. 1. 6. c. 2. διο η δοεκτικός νούς ή προαίρεσις ή δρεξις διανοητική. και ή τοιαύτα άρχη άνθρωπος.

ift, diefe 3dee, welche feine Gleichheit im dinmor loor und feine gulla mit einander verbinden, und feiner pessonns das Princip geben follte.

## §. 82.

Reben diesem allgemeinen in der Lugendlehre muß eine lobende Beurtheilung der aristotelischen Lehre besonsders noch die Lehren von der Gerechtigkeit (im füusten Buch der Nik. Ethik, im ersten der Rhetorik e. 13. und im ersten der Politik), und die von der Freundschaft (Buch acht und neun der Nik. Ethik) hervorheben \*).

1) Die Gerechtigkeit ift die vollkommene Lugend, vollkommen, weil derjenige, der sie besitzt, nicht nur für sich, sondern auch im Verhältniß zu andern tugendhaft ist. Sie ist die einzige unter den Lugenden, welche nicht nur ein Gut des Einzelnen, sondern in mir auch ein Gut der anderen ist. Darum ist die Serechtigkeit die mächtigste unter allen Lugenden, nicht der Abendstern, nicht der Morgenstern ist wunderherrlich wie sie; und in ihr sind alle Lugenden vereinigt \*\*).

2) Besonders find hier die untergeordneten Begriffsbestimmungen oft felbst den meisten neueren überlegen.

\*•) Eth. Nic. 1. 5. c. 8. αύτη μέν ούν ή διχαιοσύνη άφετή μίν έστι τελεία, άλλ' ούχ άπλως, άλλά πρός έτερον · και διά τούτο πολλάχις χρατίστη των άρετων είναι δοκεϊ<sup>1</sup> ή δικαιοσύνη · και ούθ έσπερος, ούθ' έφος ούτω θαυμαστός και παροεμιαζόμενοι φαμεν · ἐν δι δικαιοσύνη συλλήβδην πασ' άρετή ένε. Ιτλνία δ' έστιν, ότι ό έχων αύτήν, και πρός έτερον δύναται τη άρετη χρήσθαι, άλλ' ού μόνον καθ' αύτόν. — διά δε το αύτο τούτο και άλλότριον άγαθόν δοκεί είναι ή δικαιοσύνη μόνη των άρετων, ότι πρός έτερον.

<sup>\*)</sup> Vergleiche meine Beiträge zur Gesch. der Phil. Deft 1. S. 99 u. f.

So vorzäglich bei der Bestimmung des Rechtsbegrife fes durch Gleichheit. Er fagt : in einer Bedeutung ift das ' Gerechte (dixauor), Das Gefesliche (roumor), welches befonders bei den burgerlichen Gefeten im Staate (dixaco» noderenor) in Anwendung kommt. Rommt es aber darauf an, die Gerechtigkeit als eine besondere Lugend neben ans deren (er ueger ing agerng) zu bestimmen, fo ift das Berechte das Gleiche (ro ioor). Das gesetzlich Gerechte ift überhaupt das durch Befete (feien es die irgend einer Lu= gend oder die Gefete im Staate) in der menschlichen Bes fellschaft festgestellte: Doch ruht auch bei diefer Gefeslich= feit der bestimmte Begriff des Gerechten, auch bei den pofi= tiven Gefeten, immer auf der Gleichheit. 200 diefe Gleich= heit unter dem Gefet nicht anerkannt ift, bleibt kein ei= gentliches Recht, fondern hochstens etwas dem ähnlis des ubrig. So ift das Verhältniß des herrn zum Sfla= ven, auch das ber Unterordnung der Weiber und Rinder unter den Kamilienvater fein reines Berhaltniß der Gerech= tiafeit, sondern nur etwas abnliches \*).

Ferner wie gut giebt er nicht die Begriffe des positiven (voursov) und des natürlichen (ovorsov) Rechtes, des ins civile (idior) und des ins gentium (vourov) det Romer, des öffentlichen und Privatrechtes, des Begriffes der Billigkeit (ro encerses) im Gegensatz gegen das positive Gesetz und so mehreres \*\*). Ganz vorzüglich wichtig ift aber feine Nachweisung des Unterschiedes zwischen Realrechten und persönlichen Rechten und der Bedeutsamkeit dieses Unterschiedes nach den verschiedenen Gesetzen der austheilenden (ro dissuor er rais diarouais) und der wieder-

<sup>\*)</sup> Eth. Nic. 1. 5. c. 8. 4. 5.

<sup>\*\*)</sup> Rhet. l. 1. c. 13. Eth. Nic. l. 5. c. 10. c. 14. Eth, ad Eud, l. 4. c. 5.

vergeltenden (ro dlxacor dropdwrendr) Gerichtigkeit in Ruchficht der Geltendmachung der Gleichheit \*).

3) Eine der schönften Parthien in Ariftoteles Ethik ist die Lehre von der Liebe oder Freundschaft. Serechtig= keit kommt nicht nur als ftrenge Pflicht, sondern auch in Bezichung auf Schönheit der Seele in Frage. Aus ihr als Pflicht fließen die Rechte, ihr als undonäradla gehds ren die Freundschaft und die Liebe. Sanz diesem Srunds gedanken gemäß, daß die gedla die zum Rechte hinzutretende Schönheit des geistigen Lebens sei, hat Aristotes les diese Lehre ausgeführt.

"Die Freundschaft ift eine Lugend oder mit der Lus gend verbunden. Gie ift das nothwendigste im Leben, denn wer mochte ohne Freunde leben, hatte er auch alle ubrigen Guter \*\*). "

"Die Lebensvereinigung zwischen Mann und Frau, überhaupt zwischen Freund und Freund, scheint nichts anderes zu suchen als das gerechte \*\*\*)."

"Auch die Staaten halt die Freundschaft zusammen. Die Gesetzgeber beeifern sich mehr um sie als um die Gerechtigkeit, denn Eintracht ist der Freundschaft ähnlich und nach dieser streben sie am meisten, so wie sie den feindseligen Aufruhr am meisten zu entfernen suchen. Die Freunde bedürfen nicht erst der Gerechtigkeit, die Gerechten aber wohl der Freundschaft; die höchste Gerechtigkeit ist Freundschaft. Freundschaft ist nicht nur Bedürfniß, sondern schön. Wir loben die Freunde der Freundschaft, und die Liebe zur Freundschaft (gelogella) ist des Schönen eines. So sa-

gen

\*) Eth. Nic. 1. 5. c. 5 - 8. \*\*) Eth. Nic. 1. 8. c. 1. \*\*\*) I. 1. 1. 8. c. 14.

gen für einige, es feindaffeliten ein gutte Mattenand vin Freund zu fein D. C. Anderstein von D. Bruckbauge

Borzüglich schön still diefer Gedaute von der Schönheit ber Swechtigkeit in der Freundschaft in der Lehre des breizehnten Capitets (im achten Buche horvor, wie im Bei ben die Berhältnisse die Liebe und Freundschaft der Richess verhöltnissen verwandt, sind wie die Gescheinung ver Freundschaft von der Berechtigkeit ver Staatsverfassungen abhängig fei.

4) Coon ofter haben wir gerügt, daß ber griechi= fchen Ethif Die 3dee der gebietenden Burde ber Gerechtig= Dies tritt uns bei Uriftoteles befonders in feit fehlt. ber Beurtheilung des Berhaltniffes zwifchen herren und Rnechten entgegen , indeffen muß ich boch fur ihn zu bedenfen geben, daß in feiner Lebensanficht Diefer Mangel febr gemildert wird durch feine 3deen von der Freundichaft \*\*). Er fagt \*\*\*), baß zwingende Gefege nur gegeben werden, um den gemeinen Saufen jur Ordnung ju nothigen, die Gebildeten bagegen jur Lugend erzogen fein und barin ges recht handeln follen. Dun verfennt er zwar die gebieten= de Rechtsidee der perfonlichen Freiheit aber eigentlich nur, weil er ben Staat nur fur eine Berbindung ber felbftftan= Digen Burger anficht und baber bas Serrenrecht und bas Recht des Familienvaters über Weib und Rinder (ro desnorizon dinacon nal ro narpinon) gang von dem nolireno denale unterfcheidet +). Das Recht bes Serren über ben Anecht und bes Samilienvaters über Die Familienglies

\*) 1. 8. c. 1. \*\*) Bergleiche meine Beiträge zur Gesch. der Philos. Heft 1. S. 112 u. f. \*\*\*) Eth. Nic. 1. 10. c. ult.

\*\*\*\*) Etb. Nic. l. 10. c. ult. †) l. l. l. 5. c. 10.

Sries Befch. b. Philof. I.

29

- 81 AV.

ber beurthette er für den Sthat nur analog dem Eigme thumsrecht an Sachen, aber die Freundschaft steht in höher als die Gerechtigkeit im Stanne, und das händliche Leben soll zur Freundschaft ansgehildet werden sowohl im Busammenleben der Familie \*) als iden von Herren und Anscht \*\*). Wir machen philosophikh größere Mussche für die persönliche Freiheis an das pasitive Recht, aber ge gen den stetlichen Seist idtefter prisestelischen Lehre in ihrer Einheit bliebe nichts einzuwenden, wenn er nicht das Beurtheil der Erhabsuheit der Griechen über die Barbarm behalten hätte.

. 83. ' Arisoteles Politik ist viel reicher an Erfahrung und geschichtlichem Gehalt, als Die platonische, und befimmter in ber Erorterung der Grundbegriffe, allein fo oft er auch darin dem Platon polemisch entgegen will, ift im Grunde boch feine philosophische Anficht vom Staatt im wefentlichen faft diefelbe geblieben; er laßt fich hier wit fpecieller als in ber Ethif pon Platon's Gedanten leiten. Der winklich philosophische Gehalt ift aber hier nur flein, denn der größte Theil der Unterfuchungen betrifft nur die Staatsverfaffungsformen, und boch find die Iden der burgerlichen und der perfonlichen Freiheit noch nicht gefunden, bas bedeutendfte bleibt Beurtheilung geichichtlicher Berhältniffe. Indeffen auch diefes wenige philosophijde ift für Die Geschichte der Wiffenschaft von großem Erfolge gewesen.

Unter den acht Buchern über den Staat ftellt das erft den Staat (noles) über das Saus und die Gemeine (xwun).

Digitized by Google

•) I. I. I. 8. c. 14. ••) I. I. I. 8. c. 15.

Die erfte Gefellichaft ber Menfchen ift die haveliche, meher rere von diefen verbinden fich ju einer Gemeine, mehrere, von diefen aber zum Staate, fo dog der Staat eine felbitftåndige und sich selbst genügende vom äußeren unabhäns aige Gefellichaft ber Menfchen fein foll\*), Bunachft fpricht er von der hauslichen Gefelfchaft, vom Berhältnig zwifcben Serren und Auschten, dem Bater und den Familiens gliedern; dann vom Vermögen und dem Reichthum, mebei er einen besondern Widerwillen gegen den eigentlichen, Sandel zeigt, in melchem nicht nur einer feine Bedurfniffe von einem andern eintaufcht, fondern wo nungegen Geld, eingetauscht wird, mit demfelben Unflang bes Bebankens, in dem Platon die Lohnkunfte überhaupt verachtet. Dies im Biderspruch mit der gangen modernen Ansicht vonden Quellen des Boltswohlftaudes, aber boch darin mit gutem Grunde, daß diefer handel die Urfach der vorherr= fcbenden Sabsucht, der übermäßigen einseitigen Ueberreis. cherung und aller druckenden girmuth bei gebildeten Bolfern wird.

Das zweite Buch beurtheilt die Ansichten vom Staate in Platon's Politeia, dann die in den Buchern über die Gesete, ferner die Werke des Pholagas von Chalkedon und Sippodamos von Milet, gublich die Berfasfungen von Lakedaimon, Rreta, Karthago und Athen.

Im dritten und vierten Buche gicht er, seine eignen Lehren von den Staatsverfassungsformen und ihren wefents lichen Bestandtheilen; läßt darguf im fünften Buch die Lehre vom Aufruhr, deffen Ursachen und den Mitteln der Abhülfe gegen denseihen folgen, und beendigt im sechsten Buch die Beschreibung der verschiedenen Staatsformen. Im siebenten Buche allein kommt er auf die inneren Eins

\*) Bergl, I. S. c. 9.

Digitized by Google

29\*

richtungen der Landverthellung, der Bewerbstände, der Ehe und zulegt der Erzühung, von welcher weiter das ganze achte Buch spricht.

Staatsbürger (nodlens) nennt Aristoteles nur den, der Antheil am Gericht oder an der Riegierung hat \*), ven Staat ader die Gesellschaft der Bürger. Seine Saupts lehte wird nun die von den Formen der Regierungsverfassung. Hier folgt er eigentlich ganz dem Platon, ader feine philosophische Theorie wird noch illusorischer und in der Anwendung schwankender, weil er nicht wagt, wie Platon, ein Ivan zu geichnen, und voch zulegt nach idealen Grundstagen aburtheilt. Singegen vie geschücktis den Ausführungen und Unwendungen sind ungemein viel reicher als bei Platon.

Schr richtig macht er philosophisch zum lettenden Gebanken: der Zweef der Regierung (bil das Gemeinwohl (ro xoerf ougeboor) fein \*\*); ein Herrscher ift gut, wenn er sich dies zum Iweck sest, schlecht, wenn er feinen elgenen Vortheilen nachgeht. Darum soll die Herrschaft mehr dem Gest als dem Herrschenden, mehr der Vernunft als der Regentenwillführ gehören. Dabei ift aber nicht besonders untersucht, worin dies Gemeinwohl felbst besteben. Jum hauptgedanken wird aber, um die gute Regierang herzufellen gemacht, daß der Besser, der tugendhaftere der Regierende sei (ro ror neetroora ägren). Eben so also, wie er der Natur gemäß findet, daß die Bestenet, daß ber Herr, der rohe der Knecht fei, werlangt er hier, daß ber Besser, der rohe der Rnecht fei, werlangt er hier, daß ber Besser herrsche, und diese und biesenster Lus gend überall anerkannt werde und bies ist eigenslich

\*) l. 3. c. 1. \*\*) l. 3. c. 6.

\*\*\*) l. 3. c. 18. c. 17.

der illusorische Gedanka, welcher in ber Berfassungslehne fo vieles ironisch beendigt oder unbestimmt laßt.

Der philosophischen Unterfcheitung der Begierungsformen nach bleibt er bei dem platonischen mur mit Benfcbiebenheiten in der Ausführung. Die gute Berfaffung ift Die, in welcher ber Beherricher fich bas Gemeinwohl zum 3wech macht; ift diefer nur Giner, fo ift dann Die Berfaffung Buouleia, find es Benige, fo ift fie agioronparten, find es viele, fo ift fie noderein. Unter Diefen fei bas Ros nigthum die befte, Die Politeia Die fchlechtefte, weil, daß viele Die tugendhafteften feien , nicht vorfommen werde und Diefe Bestimmung alfo nur auf den Rrieg und die gleiche Sapferfeit der Goldaten bezogen werden tonne. Schlecht ift dagegen die Berfaffung, wenn ber geerfcher feinem Gi= gennut folgt, bann wird bas Ronigthum Inrannis, die Apiftofratie Oligarchie ; Die , Politein Demokratie. , Dies find die Grundformen der entarteten Berhaffung \*)., Uber Arigoteles giebt nicht nur diefe ubilosophischen Abftractipnen, sondern er führt die Lehre meit genauer etfahr ungemäßig und geschichtlich aus, indem er die Aufammens fesunden geschichtlich vorkommender Berfuffungen vers eleicht \*\*). So nimmt er ben Bearif ber Politeia an vers feriedenen Stellen wohl in abwiechanden Warife und fordert erfthrungemäßig für die befte Dirfaffume eine aute Ber= bindung von Oligarchie und Dentofratie abalich der wars tanifchan. Das Vsingip ber Aristofratie, ift Die Lugend, das der Oligarchie der Reichthum, das der Demafratie Die Freiheit, Diefe Intereffen muffen fich alfo richtig aus= gleichen und die befte Berfaffung wird dann die fein, in welcher der Mittelftand herricht, in welcher es menig Reiche,

•) Eth. Nic. l. 8. c. 12. Pol. l. 8. c. 7. 8. (A. 19) X. 4. (\*\*\* \*\*) l. 4. c. 1.

wenig Wine glebt, Die meisten in mittlerem Bohlftand leben \*).

Was ferner die Anstäcke des Boldsledens überhaupt betrifft, fo Halt der griechliche Geist schon, wie sehe gleich wedtergemeinschaft der Krieger in der platdnischen Republik protestirk, ihn doch nahr an ben Anstächen Platon's fest.

Sub die Famille fordert er zwar fehr gut ftrenges Ches recht, abur, die große Schwierigkeit, die Uebervölkerung zu verhinderit, veranlaßt ihn zur Beseitigung des Uebers images von kindern zu noch schlimmeren Vorschlägen als den platonischen \*\*). Fenner die genauer gegebenen Bors schwiften für Samtikarinstichtung und öffentliche Erziehung folgen denjelben Zuecken wir dort.

In Rückslicht ber Gelchäftsthätigkeis der Stände fagt eri, Der Swaat fordere sichferlei, Ackerbau, Rünfte, Kries yet? einiges Bermöhen (vonjistrais ries einoglas), Pries swei und Richter. Moer under diefen follen nur der Arieg, the Beliyianund das Gericht die Geschäfte der freien Bürs ger fein, daß die Jugend die Wäckist versche. Von Handel spricht er sehr verachtend, und die Ackersleute follen am besten nur Eklaven sein 1993. Rur die Gebildeten und die Rrieger follen an der Regierung Cheil nehmen, sich aber mit der großen Menge wie in Lakebaimon durch einsgewissen such durch der Sitte und durch Syffitien gleichinkellen fuchen.

Dies entspricht der philosophischen Abstraction nach fast gang Platon's Ideat, and ift doch auch erfahrunges

A Star Hickory

\*) l. 4. c. 8. 11.

mäßig unbestimmter genommen mehr oder weniger die Les bensordnung aller gebildeten Bolker; in der strengen Ge= schiedenheit der Freien und Sclaven hingegen nur herbeigeführt durch das allgemeine Vorurtheil der Griechen und fast überall des Adels, daß das gesunde, arbeitsame Ge= schäftsleben, auf welchem voch die ganze gesunde Geistesbildung der Volker ruht, sich mit höherer Bildung nicht vereinige und des freien Mannes unwürdig sei.

Die philosophische Politik ist aber bis heute noch nicht zur festen Wiffenschaft geworden, sondern bisher stess groferen Theils ein Wert der Ueberkieferung und einer nur an die Zeitgeschichte gebundenen Betrachtung geblieben. Diefer Ueberlieferung hat das Wert des Aristoteles sehr wichtige Grundlagen gegeben in feiner Lehre vom Semeinwohl, in seiner Unterscheidung der Verfassungsformen, der Schilderung des Geistes einer jeden und des Einflusses von dies burgerlichen Lebens, so wie besonders noch in feiner Lehre von den drei Gewalten, der gesetzebenden, der richtenden und der ausführenden (ro govlevouevou negt row norder, von negt ras woras, wo deracon \*).

1. .

4 1

19.7 W.

1.22.3

Digitized by Google

\*) 1, 4. c. 14. et seq.

101

signification and a notation and and and the sorth, child used provide middless w Sichu und E sloven hin each nur (1. 66) and manifed and finds and containing a eer) om Adod<u>ia (o</u>dsid)-2.7 Dorin Dtitte Abtheilung. this candles my the first differential street. The Die Geschichte ber grietiffchen Bhitofophenfculen bis zur, Nerhindung ber orientalischen Lebren mit no iden michischen "besondens millerandein. Roth (1) at gehandenen Bretrachtung gebieden. Die stand but bas wort bes Util, oteles fibr .r. Constantingigigeben in falter Lehres om Gerneine ere in marglighterforen bis Berfuglighter auf der ing bie finftuffes einer jeb in und bes Einftuffes von Riscolleren abebemifche und Die paripatetifche mainfent der berter in Cofute. in bie ada and anonodiated a and the second S. 84 010 1. 1. 12 42+35-331

Dach Aristore (es trat unter den Griechen kein philos fophischer Lehrer auf, der in Geisteskraft und umfassender Ausbildung dem Platon und Aristoteles an die Seite gestellt werden kann, keiner vor dem Eingreisen der christslichen Lehre, dem wir einen höheren Grad von Originalis tåt zugestehen könnten. Platon und Aristoteles sind daher die Lehrer der Jahrhunderte geworden, und wie die ihrigen haben sich fast keine Schriften der folgenden erhalsten. Aber diese entschiedene Vorherrschaft ist ihnen nicht in der ersten Zeit nach ihrem Lode geworden, sondern erst viel später. Geschichtlich und philologisch geben uns die drei letzten Jahrhunderte vor dem Anfang unstre Zeitrechsnung gar vielen Stoff zu Unterschungen über die Grüns dung und Erhaltung so vieler neben einander stehender Philosophenschulen, deren Kenntnis wir wieder wie bei den früheren melk wurd aus Bruchstwärten und gelegenslichen Ungaben späterer Schriftsteller zusammenstellen mussen. Aber philosophisch original ist in alle dem nichts, als die Fortbildung der Lehre von den Gründen der Wahrheit und somit die Fortbildung der Stepfis.

Reben ben von uns ichon beachteten Schulen ber Gos featifet find bier bie atademifche Schule ber Ueberlieferung platonifcher , Die peripatetifche ber Ueberlieferung ariftotes lifcher Lehren; bann Die Barten des Cpifuros, Die Stoa bes Benon und Die Schulen ber Sfeptifer ju befpres eben. In Diefer Beit galt vorherrichend bie mundliche Mittheilung und bas Intereffe bes Lages , baber wird bie Unterfuchung meniger auf die tiefer liegenden ewigen 2Babrs beiten zurüctgeführt, welche boch allein die große Hufgabe ber pfilofophifchen Forfthungen geben, fondern man vers weilt nur bei, ber Rrage nach ber objectiven Gultigfeit (nazadonysia) den Borfiellungen, welche boch nur bei einer mehr vorrflåchlichen Behandlung den philofophifchen Baby heiten als hauptfrage ftehen bleibt. Damit ift Mangel an Originalität verbunden, die Lebrer fchließen fich durche gangig an die Wetts und Lebensansicht eines Bormannes an, man fucht bas gemeinverständliche, und gewonnen wird daher in diefer Zeit vorzüglich, die Runft philoiophis fche Lehren gewandter und gemeinverståndlicher ausmipres chen.

Die Geschichte biefer Schulen zieht sich eigentlich fart von Ariftoteles Zeit bis zur Schließung der heidnischen Philosophenschulen burch Laifer Justinian im Jahr 529 unster Zeitrechnung. Allein für die lebendige Fortbildung der Philosophie sind sie nur in der früheren Zeit von Bedeutung. 1.1

## §. 85.

1. 1.

Platon mirkte allfeitig durch feine Bchriften und bald entschieden durch feine Schüler in Alexandria. Aus Platon's Schule ging Eufleides hervor, der große Ordner der Geometrie, so auch Limochares, und Aris ftyllos, welche die Kreist an den himmel legten und feit dem Anfang des dritten Jahrhunderts die aftronomischen Beobachtungen am Museum ju Alexandria begannen: Ourch: diese und ihre Nachfolger wurden die mathematis schen Wissischen philosophischen Phantasien, besonderes nachdem Alpslanischen Perga die Spikykeln erfum den hatte, größentheils entzogen.

In Platon's Philosophenschule in der Atademie geschah hingegen anfangs nichts neues. Die reften Lehrer entwicketten groat wie Artftoteles die Dhilosophie fus ftematifcher nach den brei Theilen der Logit "Phyfit und Ethie, blieben aber fonft nur lieberlieferer von Platon's Lehre. nach Platon's Lode wurde fein Schwefterlobn Speufippos Borfteher der Afademie, gab das Amt aber bald an Xenofrates von Chalfedon ab. Indeffen war von Anfang an die ganze Bedeutung der platonischen Lehre fcwer treu zu überliefern, fobald man fie fpftema= tifch ordnen wollte. Allau leicht mußten die rein noëtischen Lehren mit den bildichen in ein Gemälde mfammengezogen werden, und es ware wohl intereffant zu verfolgen, wie für die Weltansicht die puthagorifirenden Phantasien im Limaios immer mehr in den Vordergrund gebracht, somit die ungeordnete Spile, aus der Gott die Welt geordnet habe, immer icarfer als der Grund des Bbfen bestimmt, und bann wie nach und nach immer fester des Ariftotes les Weltbau platonisch ausgedeutet wurde ju dem über-

himmlifthen usenses vonros oben und dem voques aloonros unter.

Schon Speufippos fcheint bier ben Anfang ges macht ju haben, indem er bas Gematde der Beltformuna aus der Materie bestimmter feschist und ausführte, bes fonders aber ging Zenofrates barin weiter. Er uns terfchied drei Urten des Wefens (ovolag) die finnliche (ro aioonton), die gedachte (ro vonton) und die daraus zur fammengestette der Meinung (ro dogaoron). Innerhalb bes himmels fei bas Sinnliche, auferhalb bes himmels bas Gedachte, im himmel aber das dogaoron, denn dies fei finnlich durch die Sichtbarkeit, gedacht aber durch die Aftros nomie. So vertheilt er dies an bie Molden. Atropos hat das unveränderlich wahre der Wiffenschaft; Rietho das finnliche : Lachefis die Meinung 1). Ueberhaupt fcheint er feine Weltanfict gang aus Platon's Limaios gebibet zu haben. Er unterfchieb in Gott die Monas und Buast Die Montas fft Zeus, ber im Himmel waltet, bas minnis liche, der Bater, das ungrade, Die Bernunft (rous), der erfte Bott. Die Duas ift bas weißliche, die Mutter, web de unter dem Simmel herricht, Die Weltfeele \*\*) .: Situit find bfe Bilder der erften und zweiten Abtheilung von Plas ton's Timaios zusammengezogen. Simplicius ere jählt auch, wie er die eigne platonische Lehre von atonien Linien und Flachen befonders aufgenommen habe \*\*\*).

Geschichtlich können wir aber diesen ersten Umbildums gen der platonischen Lehre nicht genau folgen, weil uns zu wenig davon überliefert geblieben ift. Die Fortbildung dessen erscheint euft später in Altgandria.

\*) Sext. Emp. adv. log. I. 147.

\*\*) Stob. ecl. phys. p. 62.

1.1

\*\*\*) Simpl. in phys. Ar. p. 30.

Dem Xensknick folgte Polemon aus Uchen, dann Arates aus Athen und diesem Krantor von Goli, Alle diese hatten keinen wesentlichen eigenthumlichen Einfluß und wir miffen nur weniges von ihnen. Des Krantor Rachfolger aber war Polemon's Schuler Urkefilaos aus Pitane in Reolis; dieser andevte im Streite mit ben Stoikern die Lehre wessentlich um in eine streite mit ben Stoikern die Lehre wessentlich um in eine steptische. Deswegen neunt man feine Schule die neuere ober auch die mittlere Akademie. Wir werden besser bei ben fleptischen Lehren denauf gestührt.

is Ein verwandtes Schickfal hatte, auch die peripatetis

§. 86.

3: Unter ben unmittelbaren Schulern bes Myift oteles werden Theaphrafton, Eudemos ven Rhodos, Dis Faiat das von Meffene, Kriftorenos von Larent, Seinfleides von Pontos genannt. Lustamos von Erefos auf Benbos, wegen feiner Rednergabe von gris fotabes Theophraftos genannt, wurde der Erbe des Auffotetes und fein Rachfolger im Lyfeion. Er war ein ausgezeichneter Mann von Lalent und Charafter, pop beffen Schriften wir aber nur die ethischen Charaftere und Binder über bie Pflanzen befigen. Ihm fplgte als Bors fteher ber Schule Straton von Lampfatos, welcher ets wa im Jahre 270 v. Che. ftarb. Sein Rachfplger war Lyton ober Glyton aus Troas und beffen Zeitgenoffe Dieronymos aus Rhodos. Fernere, Booffeber waren Ariston von Real, Rritulaos von Phefelie, der im Jahr 155 v. Chr. mit Rarneades als Gefandter nach Rom ging und dann Diodoros von Lyros. Bon den fpåteren bis auf Andronifos von Rhodos, der ju Ci= cero's Beit lebte, find uns nicht einmal big Mamen be-

i. . . . .

12.4

fannt. Ucherhacht ift von aller diefen wenig ju:engäßlen, die erften icheinen fast nur beit Aristoteles anmentig rend die Lehren ausgeführt zu haben, die folgenden wichen zum Theil wesentlich von ihm ab, aber, wie es scheint, mehr nur zufällig, weil nach Theophrastos Tode die Schriften des Aristoteles nur sehr unvollständig befannt geblieben zu fein scheinen, bis Andronikos sie wieder sammelte und ordnete. Nur bei Difaiarchos und Straton kann man etwas näher verweilen.

Die willführlichften metaphofifchen Ubstractionen, mit denen Uriftoteles feine Weltanficht ju ftugen fucht, find die von der un, ber Maffe, als ousia durauis, als bloge Defenheit bes möglichen und bagegen ber ovoia ungon als enterleyeua, welche allein die Birflichfeit (everyeua) ber Wefen enthalte. In Dieje Entelechie ift ihm aber Die gange Borftellung von Seele und Leben, Die gange Berbins dung von Leben, Beift und Materie gefnupft. Diefe Mangel icheinen ben Difaiardos und Straton ges irrt und auf andere Unfichten gebracht ju haben. Der ers fte leugnete beshalb, indem er die ung als Befen voraus= feste, alle Befenheit der Seele, er nannte fie nur eine Darmonie ber vier Elemente, erflarte fie folglich fur fterb= lich, und nahm überhaupt an, Seele und Leben feien nur burch eine allen lebendigen Körpern auf gleiche 2Beife zu= fommende Rraft gegeben \*).

Straton icheint diesem Gedanken noch mehr im alls gemeinen gefolgt ju fein, fo daß feine Physik ber des Epis turos ahnlich wurde, nur blieb er mit Aristoreles bei der stetigen Theilbarkeit ber Materie und verwarf die Utome. Die Ratur behauptete er daher wirke nur nach

\*) Stob. etl. phys. p. 798. p. 820. Cierro 1988. spinest. I. c. 10. 81.



Sefeigen der Echwere und Bewegung, aber nicht als vers. ständige Urfache nach Zwecken \*). Wie er aber diesen Naturalismus ausgeführt habe, wissen wir nicht. Auf seine Darstellung der Seelenlehre scheint diese Abweichung vom Arift oteles keinen Einfluß gehabt zu haben \*\*).

Nachdem durch Andronifos von Rhodos die Schriften des Ariftoteles zugänglicher geworden waren, nahm die Seschichte der peripatetischen Philosophie einen noch einfacheren Gang an, indem die reinen Peripatetiker nur bei Ariftoteles blieben und ihn commentirten, wie Nikolaos von Damaskus, Lenarchos aus Seleufia, Alegander aus Negå, Adrastos und Alegander von Aphrodisias. Neben diesen Peripatetikern ichlossen sieher seit der Zeit der Entwickelung der neoplatonischen Lehren auch viele andere dem Aristoteles an, welche vorzüglich seine Lehren mit denen des Platon zu vereinigen strebten.

Unter den vielen Commentatoren des Aristoteles in der früheren Zeit find Alegander von Aphrodisias, der gegen Ende des zweiten Jahrhunderts unstrer Zeitrech= nung lebte, und Simplicius aus dem sechsten Jahr= hundert nach Christo die genanntesten. Der letztere, weil er uns zu den Schriften des Aristoteles schr viele er= länternde Bruchstücke der Aletteren erhalten hat, Alegan= der aber mehr felbit als Denker, so daß er später vor= augsmeise der Ereget genannt wurde. Diese Selbstthätig=

Cieero acad. quaest. IV. c. 38, de nat. deor. I. c. 11. Sext. pyrrh. hyp. III. S. 33. adv. math. X. S. 155. Stob. ecl. phys. I. p. 298. 548. Plutarch. adv. Coloten p. 1115. Lactantius de ira dei c. 10.

Digitized by Google

### 462

keit zeigte er vorzäglich in den Betrachtungen über bas Schickfal, worin er die Lehren des Aristoteles von Schickfal, Natur und Freiheit des Billens gegen die Lehren der Stoiker versicht, wovon wir dort am bequemften sprechen, und in der Lehre von der Sterblichkeit der Stele, in der er fast wie Dikaiarchos urtheilte.

## 3 weites Kapitel.

Epifuros und feine Schule Die Garten

genannt.

#### **§.** 87.

Epifuros (Enluovoos) ein Athenaer aus Gars gettos, geboren Dl. 109, 3., war der Sohn armer Els tern, mit benen er fich in der Jugend in Rleinafien aufe hielt. So foll er im Gangen nur durftig unterrichtet, aber boch in fruher Jugend ichon durch den Spruch des Befios dos vom Chaos als bem ersten zum philosophiren angeregt worden fein. Dies führte ihn zuerft auf das Studium ber Berfe des Demofritos, dann horte er in Athen den Tenofrates, Theophraftos und andere, aber fehr unvollftandig, fo daß er fich einbildete Autodidakt ju fein und fehr eitel auf feine Dviginalität murde. 2ans gere Beit bemuchte er fich in Rleinasien ohne Erfolg eine eigne Schule zu ftiften, fpater gelang ihm dies aber in Athen, wo er eine große Anjahl Schuler um fich verfammelte, von denen er hoch verehrt wurde. Seine Schule hat vor allen andern viel eigenthumliches, fie verband die Schuler ju einem engen und ichonen Freunds fcaftsbund, Enupfte aber babei ihre Meinung fo feft on Des Meisters Worte, daß fie gar feine Geschichte hat,

indem Keiner der Schüller zu den Lehren des Meisvers bingufeten oder devon nehmen durfte.

Epifuros wer ein gewaltiger Bielfcbreiber, wir fefen aber nichts mehr von ihm als eine Reihe Saupts fate (xypias dofm.), einige Briefe \*) und einige Bruchs ftucke feiner Physic \*\*). Doch ift Das Ganze feiner Lehre leicht zu faffen nach den Nachrichten des Dioge= nes Laertes im zehnten Buche, nach einzelnen Anfuhrungen bei Cicero, Sertos, Seneca, Plutarchos und besonders durch has Gedicht des Lucretius Ca= rus, der Luft, Geschmack und Geift aufbat, um den Geift der epifureischen Weltanficht, felbft in deffen dur= rer Naturlehre, lebendig anschaulich zu machen. Um nun bie Lehre des Gpifuros ju fchildern, muffen wir nur feinen Freunden folgen, denn die Einfeitigkeit feiner Lehre vom Bergnugen und besonders fein Biderwille ges gen die positiven Rcligionsvorstellungen, um des Abers alaubens willen, haben ihm bei den andern porzuglich in der ftoischen Schule meift unr gehäffige unwahre Nachs veden geweckt, welche ihn außer feiner Schule vovherrs fchend verfolgten, bis in neuerer Beit Gaffendi querft als fein Bertheidiger auftrat. 5.

Seine Lehre ist klav gedacht, dabei ungemein eins feitig und ohne alle Originalität. Sie est memlich durchs aus auf jedes Stichwort Wiederholung des Demokris tos, wie wohl noch mehr auffallen würde, wenn Des mpkritos Ausführungen uns geblieben wärgn. In der Zusammenfassung des Gauzen bleibt er aben himter Des mokritos noch in Hauptlehren zwinkt.

\*) Diog. L. l. 10. \*\*) Epicuri frigm. hb. 2. et 11. de natura, ed. Orellius. 1818:

л,

Digitized by Google

Mie

Wie die Sokratika sest er den Zweck der praktis schen Philosophie in die Erlangung der Sudaimonia und in die Ethik den Zweck der ganzen Philosophie. Die Lehre selbst aber thellt er in Kanonik, Physik und Ethik.

Die eigentliche Dialektik verwarf er als überflüffig und machte anstatt deffen die Kanonik als Lehre von den Gründen der Wahrheit und den Principien (xosryolov xad aoxis) zur Elementarlehre (στοszesworsso's). Die Kanonik ift also die Lehre vom Erkennen und Denken. Hier giebt er als Gründe der Wahrheit an die Empfin= dungen, die Vorherbestimmungen und die Anregungen der Begierde, seine Schüler auch noch die Vorstellungen der Einbildungskraft <sup>1</sup>).

Der Grundgedanke in dieser Lehre ist dank, daß alle Wirklichkeit in der Erkenntniß nur durch die Sinnesanschauung bestimmt wird. Die Sinnesanschauung zeigt ihre Wahrheit durch das Dasein des empfundenen, denn Sehen und Hören gilt für sich wie das Schmerzempfinden <sup>2</sup>). Die Sinnesanschauung hängt von keiner Ueberlegung ab und von keiner Erinnerung <sup>3</sup>), sondern alles Denken entspringt aus ihr <sup>4</sup>).

Alles Vorauswissen (ποόληψις), Denken und Vor: ftellen des Allgemeinen leitet er aus der Erinnerung des

- 2) 1. 1. 32. υφέστηκε δε τό τε δραν ήμας και ακούειν ώςπερ το αλγείν,
- 8) πάσα γάρ αλοθησις άλογός έστι, και μνήμης ούδεμιάς δεκτική:

30

Fries Gefch. b. Philof. I.

٩.



Diog. L. l. l. 31. εν τοίνυν τῷ κάνονι λέγει δ Ἐπίκουρος κριτήρια τῆς ἀληθείας εἰναι τὰς αἰσθήσεις, και τὰς προλήψεις, και τὰ πάθη • οἱ δ' Ἐπικούρειοι, και τὰς φανταστικὰς ἐπιβολὰς τῆς διανοίας. λέγει δὲ καὶ ἐν τỹ πρός Ἡρόδοτον ἐπιτομῆ, και ἐν ταῖς κυρίαις δόξαις.

<sup>4)</sup> πας γάρ λόγος από των αίσθήσεων ήρτηται.

oft vor der Anschauung erschienenen ab, so wie wenn wir fagen, dieser hier ist ein Mensch, sobald Mensch ges fagt wird, man durch eine Vorherbestimmung (noolnwes) gleich diese Gestalt denkt, nach der Führung der Sinne <sup>1</sup>). Alles Denken, alle Ueberlegung (doros) führt das Urtheil (doza, önolnyes) nur durch die Vergleichung mit den Sinnesanschauungen zur Wahrheit.

Die Urtheile werden also begründet erstens durch unmittelbares Zeugniß der Sinne für ihre Wahrheit (enwaqriqnos); zweitens durch richtige Folgerung aus dem sinnlich erkannten ( $\hat{\eta}$  odx arcyaqriqnos), so wird z. B. das Sein des leeren Raumes aus der wirklichen Anschauung der Bewegung gesolgert, weil Bewegung ohne leeren Raum nicht möglich wäre; drittens durch die Widerlegung (arcyaqriqnos), indem man zeigt, wie das Zeugniß der Sinne einer Meinung widerspreche, welche etwas nicht anschauliches behauptet; endlich viertens die mittelbare Widerlegung ( $\hat{\eta}$  odx enzyaqriqnoss), wo etwas sinnesanschauliches als ungültig erwiesen wird durch die Nachweisung einer Sinnesanschauung, welche der Vermuthung widersprecht \*).

In allen diefen Fallen foll also aus dem Sinnen= zeugniß abgeleitet werden, und dabei bleibt dann dem Epifuros der gleiche Fehler, wie dem Aristote= les. Wenn alle Vorherbestimmung im Denken von den Sinnen abgeleitet ist, worin foll dann die noodywes be=

\*) Sext. Emp. adv. math. l. 7. 210-215.



 <sup>1. 1. 33.</sup> τήν δε πρόληψιν λίγουσιν οιονεί κατάληψιν, ή δόξαν όρθήν, ή έννοιαν, ή καθολικήν νόησεν έναποκειμένην, τουτέστε μνήμην τοῦ πολλάκις έζωθεν φανέντος· οίον τό, τοιοῦτον ἔστιν ἀνθρωπος. ἅμα γὰρ τῷ ἑηθήναι ἀνθρωπος, εὐθύε κατὰ πρόληψιν καὶ ὁ τύπος αὐτοῦ νοεῖται, προηγουμένων τῶν αἰσθήσεων.

stehen, welche uns bas unæschaubare zur Bedingung und Boraussetzung eines anschautichen macht. Durch welche Vorherbestimmung könnte man z. B. von der anschau: lichen Bewegung zu den Atomen und dem leeren Raum geführt werden, welche kein Sinn schaut? Er tadelt hier den Demokrit os, daß dieser der sinnlichen Wahrs nehmung die Wahrheit abstreite, aber er bleibt dabei nur hinter diesem zurück, denn er will wie jener die Wahrheit in die Welt der Atome setzen, die doch nur gedacht und nicht geschaut werden kann.

So gründet er denn auch alle ethische Wahrheit auf die finnlichen Anregungen der Begierde, welche für alle Thiere zweierlei seien, Vergnügen und Schmerz (nogen zal alyndow).

Der tiefere Grund seiner Lehre von der Erkennts niß liegt aber in Demokritos Lehre von den Jdolen (eidwaa) oder Bildern, welche als feine Gestalten von allen Gegenständen aussließen. Diese Lehre wird bei Lucretius durch die ersten 700 Verse des vierten Buz ches sehr anschaulich. Die Verbreitung des Geruches, des Schalles und besonders die Aussslüffe der Gestalten durch das Licht, welche an jedem Spiegel erscheinen und burch das Licht, welche an jedem Spiegel erscheinen und burch das Licht, welche an geben Gestalten durch das Licht, welche an geben Spiegel erscheinen und burch das Auge in die Seele einströmen, geben das Bilb dieser überall herumstliegenden, ausssließenden feinen Gez stalten, nach welchem Demokritos die Sinne wirken ließ, und wodurch Epikuros alle Erkenntniß erklärt. Es enthalten aber auch alle Einbildungen solche Bilder, darum schreibt er auch den Bildern im Traum und den Phantassien der Wahnsinnigen Wahrheit zu \*). Ja er

30 1

Digitized by Google

•) Diog. L. l. l. 32.

beweist sogar das Dafein von Göttern daraus, daß uns fern Einbildungen Bilder von ihnen einfließen \*).

### **§. 88.**

In der Ethik giebt Epikuros eine ernfte und wurdige Lebensansicht, deren hochstes Biel die Seelen= ruhe ift. Er folgt eigentlich auch hier ganz dem De= mokritos, giebt aber wohl, was mehr feine eigne Lehre fein mag, eine fehr einfeitige Begrundung hinzu.

So geht er dann nach feiner sinnlichen Begründung aller Erkenntniß davon aus, daß die sinnlichen Anregungen von Vergnügen und Schmerz die Anregungen und Quellen aller unfrer Begierden seien nach Zuneigung und Abneigung (acesse xal quyn). Vergnügen (ndo-n) ist also das Gute, und jedes Vergnügen für sich ist gut, so daß es hierin keinen Unterschied in den Arten der Vergnügen giebt. Aber es kommt noch weiter auf die Folgen des Vergnügens an, hier kann aus einem Vergnügen weit größerer Schmerz, aus dem Schmerz weit größeres Vergnügen entstehen 1).

Daraus folgt, gegen die Lehre der Kyrenaiker, daß die geistigen Vergnügen, in denen Vergangenheit und Jukunst mit gilt, mehr werth sind, als die körs perlichen <sup>2</sup>). Vorzüglich aber das höchste Gut (ro ze-

- I. I. 141. ούδεμία ήδονή καθ έαυτόν καχόν άλλά τὰ τινῶν ήδονῶν ποιητικὰ, πολλαπλασίους ἐπιφέρει τὰς όχλήσεις τῶν ήδονῶν. εἰ κατεπυχνοῦτο πῶσα ήδονή, καὶ χρόνω κατὰ περίοδον τὸ ἄθροισμα ὑπήρχεν ἐπὶ τὰ κυριώτατα μέρη τῆς φύσεως, οὐκ ἄν ποτε διέφερον ἀλλήλων αι ήδοναί.
- 2) l. l. 137. έτι πρόε τοὺς Κυρηναϊχούς διαφέρεται. οἱ μὲν γὰρ χείρους τοὺς σωματικὰς ἀλγηδόνας λέγονος τῶν ψυ-

<sup>· •)</sup> I. I. 139. Lucret. I. 5. v. 1168 seq.

205) durfen wir nicht, wie die Ryrenaiker, in die wechselnden Spiele des Genuffes setzen, sondern es bez steht einzig in der Seelenruhe, welche erhalten wird, werm der Körper keinen Schmerz empfindet und die Seele frei von Furcht und Angst lebt <sup>1</sup>). So erhebt er wiez der des Demokritos aragazia und adausla zum Princip.

Bollten wir nur nach diesen mechkelnden Spielen des Senusses das Menschenleben würdigen, so würden wir es voll Uebel und Elend finden <sup>2</sup>), aber der Weise weiß sich frast der Tugend darüber zu erheben, die ihn zur surchtlosen Ruhe führt. Sinnliche Begierden (ra rradn) werden ihn wohl bewegen, aber nicht hindern; selbst unter der Folter bleibt der Weise im Besitz des höchsten Gutes (eisdalum)<sup>3</sup>), denn es ist besser mit Vernunft vom glücklichen Zusall verlassen zu sein (arvzein), als auf unvernünstige Weise zusälliges Glück haz ben (eisrozein)<sup>4</sup>).

> χιχών. — ὑ δἐ τὰς ψυχικάς. την γοῦν σάρκα διὰ τὸ παρὸν μόνον χειμάζειν την δὲ ψυχήν, καὶ διὰ τὸ παρελθὸν, καὶ τὸ παρὸν, καὶ τὸ μέλλον. οῦτως οἶν καὶ μείζονας ήδονὰς είναι της ψυχής.

- 1) 1. 1. όταν οἶν λέζωμεν ήδονήν τέλος ὑπάρχειν, οὐ τὰς τῶν ἀσώτων ήδονὰς, καὶ τὰς τῶν ἐν ἀπολαύσει κειμένας λέγομεν, ὡς τινές ἀγθοοῦντες καὶ οὖχ ὑμολογοῦντες, ἢ κακῶς ἐνδεχόμενος νομίζουσιν, ἀλλὰ τὸ μήτε ἀλγεῖν κατὰ σῶμα, μήτε ταράττεσθαι κατὰ ψηχήν συνείροντες.
- 2) Lucrei. 1. 5. v. 200 235. 1. 2. v. 180.
- 3) Diog. l. l. 117. 118. πάθεσι μέλλειν συσχεθήσεσθαι (τόν σοφόν) ούδεν έμποδιοθήσεοθαι πρός την σοφίαν. — καν στρεβλωθή δ' ό σοφός, είναι αύτόν εύδαίμονα.
- 1. 1. 135. κρεϊστον είναι νομίζουν εύλογίστως άτυχεϊν.
   η άλογίστως εύτυχεϊν.



So kann bas wahre Bergukgen ohne die Eugend nicht erhalten werden. Die Lugend wird um des Vers gnügens willen gesucht, aber sie allein ist untrennbar von demselben <sup>1</sup>). Daher verstehen wir leicht fein Lob der Mäßigung (auraquesa) <sup>2</sup>) und wie er für das höche ste Gut Weisheit, Geistesschöchheit und Gerechtigkeit forz dern mußte <sup>3</sup>).

Ueber Recht und Gerechtigkeit führt Diogenes nur zerstreut abgeriffene Sätze des Epikuros an, die leicht mißverstanden werden können. Vergleichen wir aber genauer, so findet sich alles zusammenstimmend auf den Gedanken, daß das positive Recht das öffentliche Wohl zum Zweck haben folle.

Endlich aber lehrt er, daß doch auch die Tugend allein nicht hinlange die Eudaimonia zu sichern, wenn die Seele nicht von der Furcht vor den höheren Mächs ten, vor dem Tode und dem Leben nach dem Tode befreit werde. Diese Befreiung soll die Philosophie durch die Kenntniß der Ratur bringen <sup>4</sup>).

- Diog. L. I. I. 138. δια δέ την ήδονην και τας άρετας δείν αίρεισθαι, ού δι' αύτας ώπτερ την ίατρικην δια την ύγιειαν — ό δ' Βπίχουρος και άχώριστύν φηαι της ήδονής την άρετην μόνην.
- 2) I. I. 130.
- 5) 1. 1. 140. ούχ έστιν ήδεως ζήν άνευ τοῦ φρονίμως καὶ καλῶς καὶ δικαίως οὐδὲ φρονίμως καὶ καὶῶς καὶ δικαίως άνευ τοῦ ήδέως. ὅτω οὖν μή ὑπάρχει τὸ ζήν φρονίμως, καὶ καὶῶς καὶ δικαίως, οὐχ ἔστι τοῦτον ἡδέως ζην.
- 4) Diog. l. l. 142. εἰ μηθἰν ἡμῶς αἰ περὶ τῶν μετεώρων ὑποψίαι ἡνωχλοῦν, καὶ αἰ περὶ θανάτου, μέποτε πρὸς ἡμῶς — οὐκ ἐν προςεδεόμεθα φυσιολογίας.

Bir sehen also in dieser Athie ein ganz consequens tes System der ndowns naraornparsuns, worin der sinns liche Anfang unstrer Vorstellungen vom Guten mit dem Ursprung dieser Vorstellungen in der Vernunft verwechfelt ift. Wir haben deswegen weiter nicht damit zu streiten, denn wir schen sehr leicht, wie diese Verwechfelung die Idee des an sich Guten muß vertennen lafs sen und somit die Ursach aller Einseitigkeiten der Lehre wird.

## §. 89.

In der Phylit ftellt Epituros bestimmt die Gase an die Spipe: aus nichts wird nichts, es giebt alfo fein Entstehen und Bergehen, fondern nur Beranderung des ftets bleibenden. Diefes nun aber find die Atome und das Leere und fo viel er nun da auch in das bes fondere der naturbetrachtung eingeht, bleiben wir doch gang bei der Grundansicht des Demofritos. Die Ato: me, welche fich nur nach Gestalt und Gewicht unterfcheiden, bewegen fich mit aroker Geschwindigkeit durch Durch Diefe Bewegung und ihr Bufammen> das Leere. ftoken geschieht die Bildung in der Welt, welche unende lich ift und in ber in weiten 3wischenraumen ungablige Rosmen entstehen und vergehen. In Diefer Belt laßt er keinen verständigen Willen nach 3werten walten, er leugnet jede Borfehung, und nicht nur dies, fondern er leugnet auch jede nothwendige Gefetlichfeit, jedes Schicks fal (einaonern) und laft alles nur nach Bufant (rugy) erfolgen. Die Beobachtung zeige zwar, daß die Bewe: aung der Atome gerade abwarts gehe, aber wer tann fehen, ob sie davon nicht zufällig ein wenig abweichen und fo durch ein wenig fcbrage Bewegung an einander ftogen, wodurch bann die zufällige Weltbildung erfolge

und whourge dann auch die Freiheit des menschlichen Milleus als Abweichung von der Nothwendigkeit mögs lich werden \*).

Eigenthumlich find ihm aber darin wohl nur die religiansphilosaphischen Zwecke. So intereffirt er sich eigentlich nicht für die Naturlehre, sondern fordert sie nur um Nampf gegen den Uberglauben. Drohten uns nicht die himmlischen Erscheinungen und der Tod mit Befürchtungen, so bedürften wir der Naturlehre nicht. Dies zeigt sich erstens in der sonderbar gleichgültigen Urt der Ausführung und zweitens in dem Verweilen nur bei feinen religionsphilosophilchen Lehren.

Bribefpricht ben Belebau, Sonne, Mond, Sagel, Thau, Reif, Donner und Blis und fo fort das befonbere bis ju den Entwickelungen, ber Menschengeschichte. aber es scheint ihm eigentlich nicht daran zu liegen, die Erscheinungen ju erklären, fondern nur, ins unbestimmte nachzuweisen, bag dies alles moglicherweise burch bas zufällige Aufammentreffen Der Atome fich fo ereignen tonne und keines weltordnenden Verstandes bedürfe. So faat & sum Beispiel, ohne irgend auf die Biffens fchaft: fehter: Beit- einzugeben, Sonne und Mond feien nutifo.groß, als fie uns erscheinen; die Kinfterniffe an Wund und Boane tonnen daher ruhren, daß ihr Licht verlifche und wieder entflammt, wie bei dem Renen an der Etdes ober daher, daß dunkle Rörper zwischen fie und unstitteten, oder auch auf andere Beife, und in ähnlichen MR weiter. Er sieht nur mögliche natururs fachen an, aber es intereffirt ihn nicht zu untersuchen, welches die wahrhaft geltenden feien \*\*). Das einsige

\*) Lucr. 1. 2. v. 216 seq.

Acres 640

Digitized by Google

11.1.2 .

feststehende in diesem Gemälde bei Lucretius ist die Leukippische Rosmogenie \*).

Des Epifuros religionsphilosophilches Interesse ift einzig die Bernichtung aller abergläubischen Furcht. Dafür führt er einen ganz consequenten Naturalismus aus, der nur abgeschmackt wird durch die Begründungen vermittelft der Atomenlehre. Für diese Furchtlosigkeit sind dann die Forderungen:

1) die Seele ist sterblich, also jede Surcht vor der Jukunst nichtig;

2) der Lod selbst ift nicht zu fürchten.

3) Auch in diesem Leben ist jede Furcht vor hohes ren Mächten ungegründet.

Hier ist das zweite leicht beseitigt. Giebt es kein ewiges Leben, so ist der Tod ewiger Schlaf und für uns an sich ydlig unbedeutend, da er weder Vergnügen noch Schmerz bringt \*\*). Es kommt also nur für das erste und dritte auf die Lehren von der Seele und von der Gottheif an.

Dafür sucht er zu zeigen, daß die Welt kein Erz zeugniß gottlicher Weisheit fein könne, ihre Unendlichz keit und ihre Mangelhaftigkeit führt er dagegen an \*\*\*). Auch steht die Welt nicht unter einem alles beherrschenz den Schicksal (eiuaquérn), sondern der Mensch hängt ab theils vom Zufall (rugn), theils von sich selbst, so daß die Nothwendigkeit (auagun) ihm nicht schadet, der Zufall unbeständig ist, und in der Selbstbestimmung er keinen herrn über sich hat  $\frac{1}{2}$ .

\*) Lucret, 1, 5. 449 et seg.

\*\*) Diog. 1. 1. 159. β.

••••) Lucret. 1. 5. v. 200 seq.

†) l. l. 133. την δι είμαρμίνην ύπο τινων δεοπότιν εἰςαγομίνην πάντων, άγγέλλοντος, μή είναι· άλλά τά

In der Lehre von der Sterblichkeit der Seele vers bindet er die gewöhnlichen naturalistischen Gründe für die Abhängigkeit der Seele vom Körper mit genau ausgezeichneten Phantassen, wie die Seele aus den rundesten, leichtesten und glattesten Atomen in vier Stoffen bestehe, einem mit Dunst gemengten hauch (anra mista vapore), Luft (aer), Wärme und einem vierten undenannten Stoff der Empfindung, der Seele der Seele, welcher der dünneste und glatteste von allen seit Danes ben unterscheidet er Seele (anima) und Seist (mens). Der Geist ist das höhere, sein Sitz in der Brust, die niederen Theile der Geele gehen durch den ganzen Körs per. Dieser aus Atomen aufgebauten Seele kann er freilich die Zerstörbarkeit leicht nachweisen \*).

Um endlich auch ganz von der Furcht vor höheren Mächten in diesem Leben zu befreien lehrt er, daß, fo wie es unendliche entstehende und vergehende Rosmen gebe, auch unendliche immer dauernde Gebilde zwischen den Rosmen sein mussen, unsterbliche Götter. Diese aber keben unsterblich in feliger Ruhe, als der unwandelbas een Eudaimonia \*\*), getrennt von allem Wechsel sterbs licher Wefen und unbekummert um deren Schickfal.

Diese Vorstellung malt er auch atomistisch aus. Philosophisch genommen ist er begreiflich der entschies denste Atheist, denn er erkennt keinen herrn der Welt an, weder im Ganzen noch in den Theilen der Welt, da es ihm weder eine vernünftige Weltordnung giebt

μεν ἀπό τύχης τὰ δὲ παρ ἡμῶν διὰ τὴν μεν ἀνάγκην ἀνυπεύθυνον είναι, τὴν δὲ τύχην ἄστατον δρᾶν. τὸ δὲ παρ ἡμῶν ἀδέσποτον.

•) Lucret. I. S. v. 418 - 841.

\*\*) Diog. I. I. 139.



noch ein nothwendiges Raturgefetz (eiµaque's-n), sondern alles nur nach Jufall (run) erfolgt. Uber die übereins ftimmende Meinung der Menschen beweist ihm nach dem Gesetz seiner Lehre von den ausstließenden Jdolen, daß es Gotter, höhere menschenähnliche Geister geben musse, riesige aus den feinsten Utomen gebildete Menschengestalten von unsterblicher Seligkeit, deren Ausstluffüsse den Menschen vor der Phantasse erscheinen. Da diese jedoch nur in seliger Ruhe unthätig leben, so wirken sie auf die Menschen gar nicht ein.

Hatte Epikuros die willkührlichen Spiele mit den Atomen aus feiner Naturlehre und Götterlehre heraus= gelassen, so enthielte sie einen Naturalismus, der ohne die höheren Wahrheiten der Ideenlehre nicht mit Erfolg bestritten werden kann. In Natur und Menschenleben ist nach der bloß wissenschaftlichen menschlichen Erkennt= niß die Zusammensetzung des einzelnen wirklichen weder nach Naturgesetzen noch nach Zweckgesetzen nothwendig erkennbar, sondern dies Zusammensetzung bleibt mensch= lich zufällig.

Auf der andern Seite aber auch die ewige Ruhe feiner feligen Gotter wird mit natürlichen menschlichen Borstellungen nicht wohl verbeffert werden können. Aris stoteles Idee von der ewigen Ruhe des nur beschaus lichen gottlichen Lebens stimmt eben sowohl zum ersten Satz des Epikuros: ro paracoor nal ägdaoror, oure auro ngegypara ezes, oure ällg nagezel.

So fehr also gleich das unbefangene religidse Gefühl diefer Lehre widerspricht, so läßt sie sich doch mit einseitiger wissenschaftlicher Consequenz gegen jeden vertheidigen, der des Unterschiedes der endlichen und ewis gen Wahrheit nicht mächtig ist. Eben diese dialektische Stärke dieser Lehre mag vorzäglich Ursache gewesen kin,

daß sie von den Gegnern, befonders Stoikern und Peripatetikern mit folcher Schäffigkeit bestritten worden ist, indem man mehr das gesunde Wahrheitsgefühl als scharf gedachte Gründe dagegen zu stellen vermochte.

Bir können überhaupt den ganzen Gegensatz der Epikureischen und stoischen Lehre auf diesen Gegensatz der religidsen Ueberzeugung bringen. Epikuros geht mit Demokritos nur so weit, als ihn sein Wider= wille gegen den Aberglanden und die ganze Mythologie führt und ignorirt des Demokritos höhere religidse Ansichten. So bleibt ihm im Rampke gegen die positive Religion nur die todte Naturlehre mit Verleugnung der Vorschung, der Weltgesetze des Guten. Die Stoiker find dagegen immer Freunde der positiven Religion und ihrer Mythologie, die Lehre von der Weltherrschaft des Guten, die Lehre von der Vorschung steht daher immer in der Mitte ihrer Weltansicht.

#### Drittes Rapitel.

Zenon von Rittion und die ftoische Ochule.

### §. 90.

Beit mehr Leben als die Epikureische Schule zeigt die Geschichte der stoischen. Zenon aus Rittion auf Rypros, der Sohn eines reichen Raufmannes, geboren Dl. 110, ist der erste Ordner der stoischen Lehre und der Stifter der stoischen Schule. Er bildete sich in Athen wo er den Kynifer Krates, die Megariker Dio= doros Kronos und Stilpon und die Akademiker Kenokrates und Polemon gehört haben soll. Rach-

### 476

her eröffnete er Ol. 120. 1. in Athen in der bunten Saulenhalle ( $\eta$  nounily oroà, deren Wände von Polys gnotos bemalt waren,) seine Schule, wenige Jahre nachdem Epikuros die seinige eröffnet hatte. Er wurz de ein hochberühmter und gefeierter, von Athen einzig ausgezeichneter Lehrer und stand 58 Jahre lang seiner Schule vor.

Diefer Zenon war ein Philosoph des gefunden Menschenverstandes (rou Loyou rou ogoou), die funftlis chen Speculationen hatten ihm feinen Werth, fondern nur die gemeinverständliche Rede. Go konnte er nicht aum fortbildenden Selbftdenker, fondern nur zum leben= dig anregenden Lehrer werden. Er theilte, wie die An= dern, die Philosophie in Logik, Physik und Ethik, fand in der Logif die Grundlage, in der Ethif den 3mect der gangen Lehre, in der Physik aber der religionsphis lofophischen Intereffen wegen den Gegenstand der tiefften Erforschung \*). Seiner Ansicht nach mußte die Logif dem augenscheinlichen, finnesanschaulichen den Borzug geben, und feine Darftellung nur in einer Bufammen= ftellung der hauptlehren bestehen, für welche er eflektisch von vielen früheren einzelne Unfichten entlehnen konnte. Indeffen bei feiner Verwerfung der funftlichen Specus lation konnten ihm weder die Bahlen des Pothagos ras, noch die Ideen des Platon, noch die Enteles chien des Ariftoteles, weder der außerweltliche welt= ordnende vernünftige Geift des Anaragoras, noch die Atome des Demokritos gelten. So wurde er auf Die alte Elementenlehre der Jonier zuruckgedrängt, und in diefer auf die ausgemalteste des herafleitos, defs fen Weltansicht er ganz aufnahm, damit aber eine Aus-

\*) Diog. L. l. 7, 89. 40.

sildung der Ethik verband, in welcher er den Kynikern und Megarikern folgend die Lehre von der Apathie volle ständig ausbildete. Die Logik, besonders seiner Nachfolger, zeigt megarischen Einfluß und nur wenig platos nischen oder aristotelischen.

Außer dem Jusammenhang der Tradition über die ftoische Schule wird sich aber Zenon's Lehre wohl nie genau darstellen lassen, da uns von seinen Schriften und denen seiner Nachfolger nichts geblieben ist, und wahrs scheinlich er und sein Nachfolger Kleanthes die Sätze der Lehre mehr nur zusammengestellt als wissenschaftlich genan ausgeführt und vertheidigt haben. Diese Ausbils dung der Lehre gehört erst dem Chrysippos. Daher wersen wir erst einen Blick auf die Seschichte der Schule.

Dem Zenon folgte aus vielen Schülern als. Bor= steher der Schule Rleanthes aus Affos, welcher in einigem die Lehren der Schule ganz dem Zenon getreu fortgebildet zu haben scheint, und diesem einer seiner Schüler Chryfippos aus Soli oder Larsos. Chryfips pos ist nach Diogenes Laertes der größte Bielschreicher unter allen griechischen Philosophen, dabei aber auch der treueste Durchbildner der ganzen stoischen Lehre, welcher ihr Lehrgebäude erst eigentlich sestgetellt hat. Indessen besielten die Nachfolger hier immer mehr Freiheit des Geistes als die Peripatetiker und die Epikureer, so daß jeder fein eigenthumliches zeigt.

So folgte dem Chrysippos Zenon aus Tarfos, welcher zuerft die Gultigkeit der Lehre von der Weltverbrennung bezweifelt haben foll, diefem Diogenes von Seleukia in Babylonien, welcher mit dem Akademiker Rarne ad es und dem Peripatetiker Kritolaos als Gefandter von Uthen nach Rom ging und mit diefen zuerft in Rom Philosophie lehrte, etwa im Jahre 155 vor

Christo. Sein Nachfolger war Antipater von Larsos und dessen berühmtester Schüler Panaitios von Rhos dos, der in Athen und Rom lehrte, ein Freund des jüns geren Scipio. Sein Werk über ra xadyxorra hat Cicero de officiis größtentheils lateinisch bearbeitet. Unter dessen Schülern zeichnete sich vorzüglich Poseis donios aus Apamea in Syrien aus, welcher in Rhos dos eine Schule ftistete und Lehrer des Sicero und Pompejus wurde.

Spater gewannen unter den Romern befonders die epifureifde und ftoifche Philosophie viele Freunde, Die erstere unter ben Geschäftlofen, die andere unter ben Geschäftsmännern, den Staatsmännern und Rechtsaes lehrten bis zu den Herrschern hinauf. Als philosophis fche Schriftfteller find bier besonders Lucius Unnaus Seneca aus Corduba in Spanien (ftarb 65 n. Chr.), Epiktetos aus Hierapolis in Phrygien (bluht um 90 n. Chr.), der ju Nikopolis in Epirus eine Schule er= richtete, nebft feinem Schuler glavius Urrianus aus Nikomedien (im Jahre 134 Prafect von Rappado= cien), welcher die Lehren des Epiftetos niederschrieb, fodann der Imperator Marcus Aurelius Anto= ninus der Philosoph (starb 180) zu nennen. In der glanzenden Zeit des Reiches der Imperatoren war die ftoische Weisheit die Weisheit der Beherricher.

Zenon also war der erste Bildner der ftolfchen Lehre. Aber diese blieb nicht wie die des Epifuros ein Werk todter Ueberlieferung, sondern gestaltete sich in lebendiger Gedankenbewegung fort. Besonders gun= stig war ihr dasur der Streit mit der Akademie. In diesem bildete sich durch Chrysippos an die Stelle einer bloß dogmatischen Zusammenstellung der Lehrstäte eine weitläuftig logisch rechtfertigende Darstellung, in

welcher erft das eigenthumliche der ftoischen Lehre vollendet wurde. In Diefem Streite gewann man von beiben Seiten an gebildeter und gewandter Rede, besonders für die Anwendungen auf Lebensphilosophie. Die soo teren Lehrer waren großentheils wiffenschaftlich überhaupt ant ausgebildete Manner, welche neben der eigentlichm Bhilosophie die Rechte der Mathematik, der Raturge ichichte und aller Raturwiffenschaften anerkannten md neben den ftoischen hauptlehren auch viel fremdes be fonders von Ariftoteles mit aufnehmen konnten. So bildeten fich besonders feit Panaitios und Pofeidos nios nicht nur die einfeitigen Schulrichtungen, sondern auch in Bergleichung und Rritik allgemeinere unpar: theiliche Anfichten fort, wie z. B. dafür Cicero fo viel gethan hat, indem er feine Romer auch in lateinischer Rede über Philosophie verhandeln lehrte. Für unfern Rweck kommt nur die fruhere ftoische Lehre in Frage, da die spätere sich nur in gemeinverständlicher Ausführ rung und Aufgeben manches eigenthumlichen unter: fcbeidet.

In der ftoischen Lehre war, wie gesagt, die Ethik als der Zweck des Ganzen, die Physik als das tieffte der Erforschung anerkannt, aber ihr eigenthumliches koben waltet eigentlich nur in der Logik. In der Physik sind ihre eigenthumlichen Vorstellungsarten fast ganz von Herakleitos entlehnt, ihre Ethik ging ganz aus der kpnischen und megarischen hervor, hingegen ihre kosik entwickelt sich zwar aus schwachen Anfängen in des Chers fippos Spitzsindigkeit und Weitschweifigkeit doch pu einer umfassendern Aufgabe, welche Erkennniskehre, Sprachlehre und Rhetorik genauer mit aufnahm und so der Gewandtheit in der Rede viele Vortheile brachte.

3n

In der von uns noch ju besprechenden vorchriftlichen griechischen Philosophie ift nemlich eignes Leben eigent= lich nur in dem Streite um die Rriterien der Bahrheit. Dafur aber wird teine neue Erforschung des Wefens der nothwendigen Wahrheiten vorgenommen, fondern die platonifche Borausfegung der urfprünglich eigenen Bahr= heit der Vernunft wird von allen Schulen verlaffen und es bleibt nur der Streit um die objective Gultigkeit der anschaulichen Borstellungen. Uriftoteles, Epifuros und Benon ftimmen darauf zufammen, daß der Geift ohne die Sinne eine tabula rasa fei, auf welche erft mit Sulfe der Sinne die Gemalde aufgetragen werden, indem die allgemeinen Begriffe jede noolnwig (Ertennt= niß a priori wie wir sagen) nur durch Erinnerung an fruhere Sinnesanschauung bringen follen, daß folglich feine unmittelbare Erfenntniß durch allgemeine Borftels lungen möglich fey. Die dogmatischen Schulen bleiben hier im Grunde bloß Empirifer, ja die Epifureer und Stoifer find in ganz gleicher Weife Empirifer und Mates rialiften, fie haben eigentlich ganz diefelbe dialektische Grundlage, und nur die entgegengefesten religionsphilo= fophischen Intereffen laffen fie in den erften willfuhrlichen Sypothefen der Phyfit fo feindfelig gegen einander treten, nachdem in der Ethif Epifuros auch feinem Empiris= mus treu geblieben war, Benon aber vollig inconfequent bie hohen 3deen des Gofrates von dem felbftftandigen Werth der Lugend mit heruber genommen hatte. Co fteht dann der Sypothefe des Epifuros vom vernunftlofen Bufall (rugy) ber Atomenwelt Benon's Sppothefe von der allwaltenden gottlichen Bernunft im Feuer, durch welche das Schickfal (eiuaquern) Vorfehung (noovoca) ift, gegenüber.

Fries Gefch. d. Philof. I.

Die ftoische Lehre kann im wesentlichen bei der mans gelhaften Ueberlieferung nur so geschildert werden, wie sie von Zenon entworfen, von Aleanthes festgehalten und von Chrysippos ausgebildet worden ist. Bei dies fer Schilderung werden wir am meisten unparteilich vers fahren, wenn wir mit der Ethik den Anfang machen.

# 1. Ethif.

# §. 91.

Benon's wiffenschaftliche Begeisterung ift wohl vorzuglich geweckt worden durch die megarische Lehre von der Apathie, von dem ethifchen Ideal der owgoodun, der Selbftbeherrichung, wie Stilpon diefes in feinem Ideal des Weifen aufstellte. Aus der Vergleichung des Senes ca fehen wir, wie Stilpon nur diefen Gedanken, feis ner felbst machtig ju fein, als 3deal der Beisheit foils derte und alle endlichen Intereffen des thatigen Menschen: lebens dagegen in Schatten ftellte, wie Zenon diefen Ges danken aufnahm, aber in milderer und schönerer Gestalt entwickelte. Auch ihm ift diefe unerschutterte Selbftftandigkeit des Charafters die Rraft im Ideal des Weifen, aber wenn der Weife fich gleich uber alle diefe wandelbaren Intereffen des thatigen Lebens erheben fann und fie ihm nicht nothwendig find, fo erkennt er doch ihre Bedeutsamfeit in der Freundschaft und der Beachtung feiner eigenen Burde an.

So ist die eigenthumlichste stoische Darstellung der ethischen Anforderungen die unter dem Ideal des Weisen, wie uns Stobaus \*) davon das ausgeführteste Bild ges geben hat.

Digitized by Google

\*) Ecl. eth. II. p. 198 seq.

Da der Wette fich felbst beherricht, dabet wahrhaft, aufrichtig und ohne Berstellung ift, fo ifter arof, erhas ben und fart, allein der reiche, allein der freie, allein der edel geborene, ja ein König, da er allein zu herrichen Derfteht. Der Weise allein ift der gerechte, allein der ache ten Freundschaft empfänglich, er ift gottlich, benn er hab Sott in fich, babeiniften fromm und chret die Gotten. Der Weife ift frei von allen Leidenschaften und ohne Stole. er ift ftreng, denn er fcmeichelt nicht und läßt fich nicht fcmeicheln, aber er ift fanft und achtet Unftand und Sitte. Der Weife ift fich felbft genug, er ift nicht vielgeschäftig, aber boch gefellig, und trift in bas Geschäftsleben ein, wie es das Baterland, die Freundichaft oder fein Bedurfnis erfordern. Das Leben achtet, er ber natup gemäß, aber es ift ihm tein nothmendiges Sut; daher fann er fich vers nunftiger Beife das Lehen nehmen in der Aufopferung für Freunde und Baterland, famie auch wegen Berftummelune oder unheilbarer Senniheit under auch bei bar an er tiefe

Neben diefer Schilderung des Ideals des Weisen ftehen dann in der ftoischen Schule zwei Arten der Ausfüheinig der Lehre, die beide sehr an die Methoden des Ehr pfippos erinnern, so daß schwer zu unterscheiden ist, wieviel davon schon vor ihm gegeben sein mochte. Die euste Weise ist die der logischen Aufstellung der Definitionen und Eintheilungen der ethischen Begriffe, die andere Weise ist die psychologische, in welcher der Trieb der Selbsterhaltung als Princip der Lehre vorausgesett wird. Wir wollen die Verbindung beider nachzuweisen such.

Mit der Schilderung vom Ideal des Weifen fteht in engfter Verbindung die Bestimmung der Grundbegriffe vom Guten in fynischer und megarischer Beise. Es wird hier unterschieden das Gute als Lugend (vo apador of of

31 \*

epern) das vorzüglicht (rof pipentskeindi) und ra radhnon (das gezieniende). Die filmen in filmen

Das Schöne ist das vollkommene Gute, das vollkommen ebenmäßigel. Es sind vier Arten des Schönen, das gerechte, das tapfere, das geordnete (xooµ100+) und das wissenschaftliche (Incornuoruxdor); denen stehen vier Arson des häßlichen (adoxev5) entgesind. Nur das Schöne ist gut, dieses aber die Lugend und was der Lugend theils haft ist; und bas Gute ist schön, so daß gut und schön völlig gleich gestert.

Alles Gute ist sich gleich und aufs außerstie zu erstreben, es ist mit Annehmlichkeiten unvergleichbar ohne ein mehr oder weniger. Alle Olinge find gut oder bose oder keines von beiden. Gut sind die genannten Tugenden, obse die entgegengesegten Laster; keines von beiden, was weder nothwendig nutzt noch nothwendig schadet, wie z. B. Ken, Gesundhell, Bergungen, Stätke, Reichthum, Ruhm, edle Geburt und dessen Greentheil 1).

at the to a france and the main a

(1) Disgi 1.11. 7. 100. καλον δλ λέρουν νο τέλαον άγαθον, παρά το πάντας άπέχειν τους επιζητουμένους φαθμούς ύπο της φύαεως, η το τελείως σύμμετρον. είδη δε είναι του καλου τέτταρα δίκαιον, ανδρείον, κόσμιον, επιστημονεκόν εν γάρ τοϊοδε τάς καλάς πράξεις συντελείοθαι. άνάλογον δε καί του αίσχροῦ είναι είδη τέτταρα το τε άδικον, και το δειλόν και άχοσμον και άφρον. 101. λέγουσι δε μόνον το καλόν άγαθόν είναι. — είναι δε τούτε άρετην και το μετέχον άρετης: Φ έστιν Ιουν τό πάν άγαθόν καλόν είναι. και το δοδυναμείν τῷ καλῷ το άγαθόν. — Μοκεί δε πάντα τὰ άγαθά ίσα είναι, και πάν άγαθόν έπ' άκρου είναι αίρετον και μήτε άνεοιν μήτε επίταοιν δέχεσθαι. τῶν δε δυτών φαοι τὰ μεν άγαθὰ είναι τὰ δε κακά τὰ δε οὐδέτερα. 102. άγαθὰ κεί οῦν τάς τε άρετὰς φρόνησιν, ἀνδρείαν, δικαιούνην, σαφροσύνην, και τὰ λοιπά κακά δε τὰ έναντία άφρου.

\* 15.



Das gleichgültige (adaagopor) ist von zwei Arten, erstens dasjenige, was weder sicher zur evdauporla noch zur nanodauporla führt wie Reichthum und Gesundheit, zweitens das, was weder Neigung noch Abneigung anz regt, z. B. ob man eine gerade oder ungerade Zahl Haare auf dem Kopfe hat, ob man den Finger ausstreckt oder eindigt.<sup>2</sup>).

(die Von blefem Gleichgultigen iftreiniges vorzüglich anderes verwerflich. Borzüglich nemlich, was einen Werth hat; Werth hat aber besonders, was zu dem mit sich über= einftimmenden Leben, welches allem Guten entspricht, et= was beiträgt 3).

Dies nun auf die handlungen bezogen giebt fur das Gute den Gegenfatz der tugendhaften fittlichen handlungen, welche zarooowwara genannt werden und der lasterhaften handlungen, der auaorhwara (Sünden) \*). In Ruckslicht des vorzäglichen und verwerflichen wird hingegen nur ro zashizov, das geziemende, gelobt.

(πν., αδιπίων καλ τὰ λοιπέ, διδέτερο δέ, ὅσα μήτο εἰφολεῖ μήτε βλάπτει· οἶον ζωή, ὑγίεια, ἡδονή, κάλλος, ἰσχὺς, πλοῦτος, δόξα, εὐγένεια· καὶ τὰ τοῦτοῦς ἐνάν-

 1. 1. 104. διχώς δι λέγεσθας άδιάφορα. απαξ μέν, τα μήτε ποδε εύδαιμεσιών, μήτε ποδε κακοδαιμονίαν συνεργούντα, ώς έχει πλούνος, ύγιεια, έσχύς, δόξα. — άλλως δε λέγεται αδιάφορα, τὰ μήτε όρμης μήτε φορεμής κινητικά ώς έχει τό άρτιας έχειν έπι της κεφαλής τρίχας, ή περιττάς, ή έκτειναι τόν δάκτυλον, ή συστείλαι.

3) codem l. τῶν ἀδιαφόρων τὰ μὲν λέγουσι προηγμένα, τά τε ἀποπροηγμένα. προηγμένα μὲν τὰ ἔχοντα ἀξίαν ἀποπροηγμένα δὲ ἀναξίαν ἔχοντα. ἀξίαν δὲ τὴν μέν τινα λέγουσι σύμβλησιν πρὸς τὸν ὁμολογούμενον βίον, ὅτις ἐστὶ περὶ πῶν ἀχαθόν.

\*) Stob. Ecl. eth. II. pr. 158: Plut. Stoicor. repuga. p. 1037.

Kaskarie in bat, wirden in bernichtigen Bennd hat, wie zu B. das dem Leben gemäße, wie es auch Pflauzen und Thiere betrifft, überhaupt das im thätigen Leben der Batur entspetchende. Die Begierden nemlich forderen bald geziemendes, bald ungeziemendes; geziemendes in dem, welches dur Benfand zu thun verlangt, wie Eltern ehren, Geschwister und Baterland lieben, den Freunden helfen; ungeziemendes aber in dem, welches der Birstand nicht verlangt 4).

So bleibt die Lehre des Zenon der Form nach gang bei der des Platon und Aristoteles, denn für die wirflichen Handlungen kommt es doch zuleht auf diese Entscheidungen des Berstandes an. Darum ist dem Zenon der einfachste Ausspruch des ethischen Princips das ouodogoouerws Giv \*), das mit sich selbst in Uebereinstimmung bleiben, also nur die Form der Berständigkeit unstrer Handlungen. So nennt dann auch Zenon selbst den richtigen Berstand das Princip des Guten. Das Gesetz des Guten, fagt er, ist der richtige Berstand, welcher gebietet, was zu thun sei, und verbietet, was nicht gethan werden soll 5).

4) I. I. 107. Στι δὲ καθήκου φαοίν είναι ὅ προαχθέν εἕλογόν τι ἴοχοι ἀπολογιομάν Λοίων τὸ ἀκόλουθον ἐν τῆ ζωῆς ὅπερ καὶ ἐπὶ τὰ φυτὰ καὶ ζῶμ διατείνει. — ἐνέργημα δὲ αὐτὸ είναι, ταῦς κατὰ φύσιν καταυκευαῖς οἰκιῦον. τῶν γὰρ καθ ὅρμήν ἐνεφγουμένων κὰ μὲν καθήκοντα είναι κὰ δὲ παρὰ τὸ καθήκον. καθήκοντα μὲν οὖν είναι, ὅσα

- α σε παρά το πουπο. Να έχει, γονείς τιμάν, άδελφοδς, λόγος αίρες ποιείν ώς έχει, γονείς τιμάν, άδελφοδς, πατρίδα, συμπεριφέρεσθαι φίλοις. παρά το καθήπον δε όσα μή αίρει λόγος.
- \*) Stob. Ecl. etb. II. p. 182.
- 5) Stob. Ecl. eth. II. p. 190., τον δε νόμον οπουδαίον είναι φασί λύγον δοθών όντα προσταχτικών μέν τών ποεητίων, απογορευτικών δε τών σύ πρυμτίων.

Nher dieses Poincip hat feine ledendige Bedeutigunkleit nur in der. Idee, daß die höhere verständige Kraft unsers Geiz stes. die Herrschaft über die niederen Kräfte der Seele ers halten folle, wie diese Idee die ganze Platonische und Aris stotelische Ethik beherrscht. Hier gilt diese hingegen nur in dem Ruhm der Apathie, in der Schilderung der Kraft der Selbstbeherrschung, ohne jene Ausführungen zuzulafsen, weil Zen on in seiner Vorstellung von dem myenosusse oder ber herrschenden Kraft der Seele alles geistige ohne Unterscheidung denkt. Da nun für die Ausführung unstrer Thaten alles von dem Sehalt der Begierden und dem Verhältniß zu äußern Sütern abhängt, so bedarf die stoische Ethik noch eines andern Princips neben jenem, und dieses wird hier im Geset der Natur bestimmt aners kannt.

So wurde Benon gleich auf das fynische "nach der Ratur bas heißt nach der Lugend leben " ((57 v xara quow i nar agerin) als Princip geführt, und darin verband fich feine Lebensanficht mit feiner berafleitifchen Weltans ficht, nach welcher im Loyos norvos bas Maturgefetz bas gottliche Gefet ift. Daber hat Die ethijche Lebre Der Stois fer die zwei Glanzpuntte in der Lehre von der felbftftandi= gen Billensfraft mit unerfchutterter Seelenruhe und in der evageornois des herafleitos, in der frommen Gotters gebenheit, welche befonders bei den jungeren wie Cpiftes tos und Antoninus fo flar hervorgehoben ift. Kúr das Gauze der Ausführung der Tugendlehre wirkte aber diefes Princip weniger vortheilhaft. Noch Aleanthes foll unter diefem der Matur getreu leben (ouoloyouuerous τη φύσει ζην) nur des Berafleitos Gedanten des 20vos zouvos aufgenommen, Chryfippos bagegen for wohl auf die allgemeine Ratur als auf die besondere bes Menschöft gestehen haben . . . So iwird bas hochte Sut der Natur getren leben, sowohl der eigenen als der allges meinen, nichts zu thun, was von dem allgemeinen, Gesetz verboten wird, welches der alles durchdringende 2070s oooos ift, der in Zeus dem Beherrscher aller Dinge lebt \*\*).

Durch diefes der eigenen Natur folgen wird dann die Bestimmung der Lugend ganz von der Erfahrung abhängig, mit die Lebse bekommt jene pfychologische Form, in welcher zuletzt alles ans dem Triebe der Selbsterhaltung abzeleiter werden foll, als dem Grundtrieb alles lebendigen's der das jeder Natur entsprechende bestimme. Dem vernfniftigen sei aber der Verstand als der vollkommenere Beherrscher gegeben, und daher dem Lopos ogsos zu folgen feiner Batur gemäß.

In diefer Weise kommt die stoische Ethik ganz auf die peripatetische zurück, wie die Darstellung der Lugenden bei Disgenes Laertes deutlich zeigt \*\*\*): Wir bez obachten, wie sich von Jugend auf die Triebe des Menschen naturgemäß entwickeln, doch ohne den reinen Werth des Suten und der Lugend zu erlangen, ehe nicht der herrz schende Verstand in das Leben eintritt, sich der Triebe bez mächtigt und sie der Lugend unterwirft, indem er sie zum

- \*) Dipg. I. I. 1. 89. φύαν δὲ Χρύσιππος μὲν ἐξακούει, ἡ ἀκολούθως δεῖ ζῆν, τὴν δὲ κοινὴν, καὶ ἰδίως τὴν ἀνθρωπίνην. ὁ δὲ Κἰεάνθης τὴν κοινὴν μόνην ἐκδέχεται φύσιν, ἡ ἀκολουθεῖν δεῖ, οὐκέτι δὲ καὶ τὴν ἐπὶ μέρους.
- \*\*) 1. 1. 88. διόπερ τέλος γίνεται τὸ ἀπολούθως τῆ φύσει ζῆν ὅπερ ἐστὶ κας ἀροτὴν αύτοῦ καὶ κατὰ τὴν τῶν ὑλων, οὐδὲν ἐνεργοῦντας ὡν ἀπαρορεύειν εἰωθεν ὁ νόμος ὁ ποινὸς, ὕςπερ ἐστὶν ὁ ὀρθὸς λόγος διὰ πάντων ἐρχόμενος, ὑ αὐτὸς ἐν τῷ Διῖ καθηγεμόνι τούτο τῆς τῶν ὅντων διοικήσεως ὅντι.

Digitized by Google

\*\*\*) 1. 1. 92. 93.

geziemenden ausbildet \*). Auf Diefe Beise zeigt sich bes Panaitios Lehre vom xadixor, welche Cicero de olswis kateinisch bearbeitete. Sie unterscheidet sich von den früheren Darstellungen nur darin, daß nicht sowohl Tugenden geschildert als Vorschriften für das geziemende Handeln gegeven werden, wodurch sich die Lehre unserer Form der Pfflichtenlehre annäherte \*\*).

Gewonnen wird hier nur eine größere Gewandtheit der Rede, die wissenschaftliche Ansicht hingegen bleibt wie zuvor. Die Forderung der Herrschaft des richtigen Verstandes bleibt dieselbe formale wie bei Aristote zur Bestimnung von Lugendpflichten schlt und nur die Ansorderungen an den Charakter mit sittlicher Nothwendigkeit ausgesprochen werden, die Vorschriften für das geziemende das gegen immer hinter der Pflicht zurück bleiben. Die stoische Lehre erreicht dabei aber nicht die Alarheit und Schärfe der Begriffsbestimmungen wie die aristotelische, weil die Erhebung des 20/202 über die untern Gebiete des Geistesslebens nicht wie bei Aristo teles klar anerkannt ist.

Die erste Lehre von der alleinigen Burde der Apathie, von der Lugend als dem allein Suten, in welchem es kein mehr oder weniger gebe, stimmt daher hier schlecht zu der Lehre vom Triebe der Selbsterhaltung, durch welchen die Lugenden in dem unserer Natur gemäßen in Gesundheit, Stärke u. s. w. abgemessen werden \*\*\*). Auf der einen Seite wird, wie bei Platon und Aristoteles, die So= fratische Lehre von dem alleinigen innern selbstiständigen

\*\*\*) Diog. L. l. l. 90,

<sup>\*)</sup> Cic. de fin. l. 3.

<sup>\*\*)</sup> Vergleiche meine Beiträge zur Geschichte der Philosophie, Seft 1. S. 132. u. f.

Berth ber Tugend und ihrer uneigennättigen Borblaung fo icharf und bestimmt anerkannt, auf der andern Seite weiß man aber das nugliche nicht von dem an fich guten zu unterscheiden \*), und verwirrt damit wieder die gangen Begriffsbestimmungen. Dies spiegelt fich ganz in den Betrachtungen des Cicero de officiis. In dem ganzen Wert wird der alleinige Werth der virtus gratuita \*\*), der Jugend um ihrer felbft willen anerkannt und das honestum fo hoch über das nutliche erhoben, daß er es bochft schändlich findet, beide nur zweifelnd vergleichen zu wols len \*\*\*), dennoch aber sagt er an anderer Stelle: Die Menschen verkennen die Grundaesete ber Matur, wenn fie die utilitas vom honestum trennen wollen. - Wer wird das nutliche meiden, oder noch mehr, wer wird es nicht auf das eifrigfte erstreben ? Aber da wir nur im ruhmlichen, iconen und gerechten (in laude, decore et honestate) das nuBliche finden konnen, fo halten wir diefe für das erfte und hochfte; Rugen aber halten wir weniger fur glänzend als für unentbehrlich (utilitatis nomen non tam splendidum quam necessarium ducimus), Leidt versteht man hier Cicero's Meinung, fo daß wir ihm keinen Widerspruch in der Lehre schuld geben, aber dem Sprachgebrauch, der unter dem utile bald ichlechthin bas nutliche, bald nur das den hochsten 3wecken untergeords nete nutliche versteht, fehlt die treffende missenschaftliche Scharfe. Und diefer Ladel scheint bei vielen ftoischen Lehrern die ganze Ausführung der Rede von der Lugend zu treffen +). Die Aufzählung der Definitionen und Einthei-

\*) Diog. L. l. 7, 94, 98.

\*\*) acad. quaest. IV. c. 46. de leg. I. c. 18.

\*\*\*) de off. III. c. 4.

†) Diog. L. l. 7, 90. 94.



lungen der etstichen Allgemeinen Begriffe ftimmt wenig mit der begeisterten Auffaffung des Ideals des Weifen und ber Einen Tugend, die kein mehr oder weniger zuläft.

Chrofippos icheint dem Gefes "der eigenen Ra= tur treu ju bleiben " als erflarendes Princip den Trieb der Selbfterhaltung untergestellt ju haben, aber ungeachtet Diefes gang pfpchologifchen Princips fehlt der Berfuch einer genaueren Untersuchung bes Geiftes, und bamit wird ein Sehler eingeleitet, dem wir in der Geschichte ber Philosos phie noch oft begegnen. Man meint den Trieb der Selbfts erhaltung als Princip der Ethif nennen ju durfen und bas mit die hochften 3deen vom felbftftandigen Berth ber Eus gend fcuten ju fonnen, indem ja die Selbfterhaltung bes vernünftigen Lebens in feiner Bollfommenheit gefordert werde. Dabei wird aber uberfeben, daß in diefer Weife Die Ideen bes Guten nicht fcblechthin aus bem Eriebe ber Selbsterhaltung (ber ja auch jedem niedrigen Leben gilt), fondern nur aus ben Gefeten des vernunftigen Lebens abgeleitet werden tonnen, welche jedoch bier oft feiner eiges nen Untersuchung unterworfen worden find. Eine aute Erläuterung Diefer Sache giebt des Aristoteles Lehre von der Selbstliebe \*).

Endlich die ungludlichste Parthie in der Ethif des Benon und Chrysippos ift diejenige, in welcher fie durch die Bemerkung, daß alle positive Sitte und positives Recht nur von willführlicher Anordnung fei, in der Politik und in der Erziehungslehre verleitet werden, alle Sitten der Reuschheit und Reinlichkeit als bedeutungslos zu verwerfen, so daß stoischer Ernft hier mit dem Leichtsinn des Theodoros Atheos auf gleiche Sprüche zu-

•) Eth. Nic. 1. 9. c. 8.

492

fammentommt, und fie fögar nöch gefähnactofet aust führt \*).

Die Aufgabet der Logit nahm Jen on fo allgemein, daß sie ihm Erkenninisstehre, Denktehre; Sprachlehre und Redekunst umfaßte. Es heben sich aber in unsern Nachrichten anfangs eigenklich nur zweil Mitgaben hervor, nemlich erstens die Fräge nach dem Grunde der Wahrheit in der Erkenntniß, welcher in der garrasta waradynrung gefunden wird, und zweitens die Frage nach dem Unterschied der leidentlichen Empfindung und des willkufrlichen Urtheils, welche letztere aber eigentlich nur in Bestehung auf den Willen, die Gemüchtlebewegungen und keibenschaften erwogen wird, ohne daß beide Lehren scharf genug gegett einander ausgeglichen wären.

Zenon feste ohne weitere Untersuchung vorlaus, der ummittelbare Grund aller Wahrheit in der Erkenntniß liege in der Sinnesanschauung. Diese Sinnesanschauung ik nemlich der Grund (xorrigeor) aller Erkenntniß als er greifende Anschauung (garrasia xaradinresni), indem in ihr nach Zen on 's Wild die Gegenstände einen Eindruck (runwow) in die Seele machen, wie der Siegelring in das Wachs und so zur Vorstellung des wirklichen führen. Bei diesem Bilde bleibt man, nur daß Chrysip os unbez ftimmter den Eindruck eine Veränderung in der Seele (Eregolwors) nennt \*\*).

<sup>\*)</sup> Sext. Emp. Pyrrh. hyp. l. 8. 245. adv. Ethic. 190 seq. Diog. L. l. 7. 131. 188.

<sup>\*\*)</sup> Diog. L. (l. 7. 50.) láßt fo den Chryfippos fagen: vonras dd ý pavracia ý and únagyortos zara rd únágyor

Mit blefer Lehre von der ergreifenden Anschauung als dem Grund der Wahrheit aller Erkenntnig hat 3 en on em bestimmteften an die Stelle der großen Grundfrage der philosophischen Dialektik nur die gar nicht bestimmt ju handhabende Krage nach der objectiven Gultigkeit unfrer Borstellungen gefest, welche fo oft und wiederholt in der neueren Bhilosophie tauschte. Run besteht aber das Erfennen mit ber objectiven Gultigkeit feiner Borftellungen nur in der Thatsache des Selbstvertrauens der Vernunft ohne sich mittelbar begründen ju lassen. Da wir nun hier gar nicht nachweisen tonnen, wie die Gegenstände die Ein= brucke in die Seele machen und dadurch erkannt werden, fo bot dies ben Alademikern feit Urfefilaos die beste-Gelegenheit zum Streit und zur Ausführung der Lehre pon der Unerkennbarkeit (anaralmula) der Dinge, ju einem Streit, in welchem die Afademiker immer den scharferen. Gedanken für sich behielten, indem die Stoiker das Recht. der Sinnesanschauung nur voraussetten aber nicht bearuns den konnten. Die Stoifer, besonders Chrufippos, baben diese Lehre forgfältig weiter ausgebildet und dabei die erareifende Anschauung von den Anschauungen der Ein= bildung in Dichtung, Traum und Bahnfinn, den Gegen= fand der erkennenden Aufchauung (to garragtor) von dem garrasticov der willführlichen und dem sarrasma

> εναπομεμαγμένη, και έναποτετυπωμένη, και έναπεσφραγισμίνη, οΐα οδιε αν γένοιτο από μη υπάρχόντος. Sext. L.7, 402.

> Und Sertus (adv. math. VIII. 10.) fagt von den Stoifern: wahr ift ihnen das wirkliche, welches jemand zum Gegenstand wird, falfch das nicht wirkliche, welches jemand zum Begenstand wird. «2003es yaq dars nar avrods rd snäczor nad arrexelueror serl nad wesdes rd un snäczor nad arrexelueror serl

der unwillführlichen Einbildungen gut unterschleden \*), also einigen psychologischen Lehren weitere Ausbildung gez geben, aber der Grundgedanke der zaräknyes selbst blieb doch ohne Schutz.

So erkannte Zenon in der Sinnesanschauung die Grundlage aller Erkenntniß. Die Erkenntniß bildet sich dann im Innern des Geistes aus, indem der Geist, so wie er die Erkenntniß empfängt, sie mit Beisall (ovyxarådeores) aufnimmt und dieser vollständig begründet giebt das Wiffen (entoringen) \*\*). Den herrschenden Theil der Seele vergleicht er bei der Geburt einem undeschriebenen Blatt \*\*\*), auf welches leidentlich durch die Sinne erst die Vorstellungen aufgetragen und dann willkührlich dens kend aufgenommen und sprachlich ausgedrückt werden.

Wie Sextus fagt: die Stoiker sagen, die drei seinen mit einander in Verbindung Wissenschaft (encornun), Meinung (doza) und die diesen angrenzende xarálmyus. Wissenschaft sei eine sichere, seste, unveränderlich durch den Verstand (vnd doyov) bestimmte xarálmyus; Meis nung sei ein schwächlicher und irriger Beisfall (ovyxarádeous); xarálnyus sei zwischen beiden, der Beisfall durch die gavrasla xaralnutsni, welche wahrhaft sei und frei von Jerthum. Wissenschaft sei nur des Weisen, Meisting des Thoren, die narálnyus beiden und das xpircheor der Wahrheit +).

Diese wichtige Lehre von der Willführlichkeit der Denkthatigkeiten ist ihm dann vorzüglich von praktischer Bedeutung. Der Mensch soll ja vor allem, um zur Weischeit

\*) Plut, phil. decr. IV. c. 12.

\*\*) Gellius N. Attic. XIX. c. 12. Givero acad. quaest. c. 11. \*\*\*) Plut. plac. phil. IV, 11. †) adv. log. l. 1, 151.

ju gelangen, ble Apathie erringen, indem er fich von der Macht der Gemuthsbewegungen oder der unwillführlichen Begierden frei macht. Die gavraola bringt dem Men= schen nemlich die unwillführlichen Begierden (dounds) als naon, die von den vier Arten Traurigfeit, Furcht, Geluft und Bergnügen find \*). Durch den Beifall aber, mit welchem wir diese Begierden anerkennen und beurtheilen, werden fie willführlich und hången von dem Belieben des Menschen ab. Wenn ein erschreckender Donner, eine plots liche Anzeige unbekannter Gefahr oder etwas ähnliches fich ereignet, fo wird auch das Gemuth des Weifen ein wenig bewegt und erschuttert werden, nicht aus Befürchtung ir= gend eines Uebels, fondern nur in einer ploglichen unbedachten Bewegung, welche das Gemuth ftort. Diefe Stos rung wird aber der Beise nicht anerkennen oder festhals ten \*\*), fondern er wird fie fogleich von fich werfen und in diesen Dingen nichts zu fürchtendes finden. So ent= fteht durch das Urtheil aus den Begierden für das Sute der Wille (Bouilyois), gegen das Bose die Borficht (eula-Bera) und bei Erreichung des Guten die Freude (zapa) als die drei den Gemuthsbewegungen entgegengesetten Ei= genschaften des frei felbstthatigen Geistes, welche fie eunadeias nannten \*\*\*).

Nach den Angaben des Diokles von Magnesia bei Diogenes L. +) scheint Chrysippos die Lehre von der gavrasia naradymenni wessentlich und ins unbeftimmte verändert zu haben. Hier ist nemlich gavrasia

 Diog. l. l. 110. παθών είναι γένη τέτταρα, λύπην, φύβον, δπιθυμίαν, ήδονήν.
 \*\*) ού συγκατατίθεται οὐδὲ προςεπιδοξάζει.
 \*\*\*) Diog. l. l. 115.

†) 1. 1. 49 seq.

nicht mehr nur Anfchauung, fondern im allgemeinen uns fere "Borftellung" \*). Die Borftellungen, fagt er, find theils finnliche (aioontenai), theils nicht finnliche, und die letteren find die durch ben Berftand, wie die vom unforperlichen und bem andern vom Berftanbe ergriffenen \*\*), welche Gedanken (evroiai) genannt werden. 3a felbft die Arten ber waralnpus werden fo unbeftimmt aufgeführt, bag auch bier nicht nur Erfenntniffe fondern bloge Bors ftellungsarten vortommen. Er fagt, die zarahnpes ents fteht theils durch die Empfindung (aladnote) wie die vom weißen und fchmargen, rauben und glatten, theils burch ben Berftand (loye) bei bem burch Beweis einzufehenden (Tuv di anodelgews ouvayouevou), 3. B. daß Gotter feien und Borfehung uben. Auf Dies lettere bezieht er bann eine lleberficht ber voouneva, wo neben bem burch Infchau= ung bestimmten viele Borftellungsarten ber Ginbildungs= fraft genannt werden. Ueberhaupt icheint Chrofippos durch Die Menge ber Erflarungen und Eintheilungen an Liefe und Scharfe bes Gedankens verloren ju haben. Co nimmt er ferner als xournoiov the alnoelas Die garrasia xaralymun, aber dieje befteht ihm wie bem Gpifuros theils aus dem Sinne, theils aus den Borausjegungen (noolnyus), welche er erflart als urfprungliche Borftellungen des allgemeinen \*\*\*). Und welches nun bieje ut= fprünglichen Begriffe feien und wie fie zur Ertenntniß fuhs. ren, wird nicht flar, vielleicht aus Mangelhaftigfeit ber ·: ... Ueberlieferung.

Nuc

- \*) Sext. Emp. adv. math. VII. 244.
- \*\*) Diog. L. l. l. 51. οὐκ αἰσθητικαὶ δἐ, αἰ διὰ τῆς διανοίας, καθάπες τῶν ἀσωμάτων καὶ τῶν ἀλλων τῶν λόγψ λαμβανομένων.
- 1. 1. 54. iar de neoly us irvoia quant sur zatolor.



Rur beifpielsweis werden die unveränderlichen Bors ftellungen des Guten und Gerechten \*), gelegentlich der Glaube an die Gotter als noolmus genannt \*\*). Fur ben Urfprung der noolnwis wird aber nur, wie bei der enarorn des Aristoteles, angegeben, durch das Zusammens fallen vieler gleicher Bahrnehmungen (alodnoeis) in der Erinnerung entstehe die Erfahrung (Eunerala) und in dies: fer erhielten wir die noodnyuis als Erroia guain \*\*\*). Darin ware jedoch gar nichts urfprungliches bestimmt, es. mußte vielmehr die Sache eigentlich da erhellen, wo in der. Lehre von den Schluffen von Behauptungen die Rede ift, welche keines Beweises bedurfen, denn fo eben waren fie doch auf den Beweis verwiesen. Allein in der von Dios genes Laertes angegebenen Lehre des Chrusippos. von dem ohne Beweis einzufehenden find nur hypothetifche Schlußformen und feine wirklichen Behauptungen in den Boraussebungen genannt. Bon diefer Seite bleibt die ftoifche Lebre bei aller ihrer Beitschweifigkeit unzulänglich.

#### §. 98.-

Diese Lehre von der Erkenntniß war den Stoikern nur ein Theil der Dialektik, welche wenigstens seit Chrysip= pos in weit größerem Umfang in Verbindung von Denk= lehre und Sprachlehre ausgeführt wurde. Pofeidon ios nannte die Dialektik die Lehre vom Wahren, Falschen und dem, was keines von beiden  $\pm$ ), und Chrysippos ver= band in ihr die drei Lehren von dem Bezeichneten, dem

(\*) Cicero acad. quaest. II. c. 8.

Tries Befd. b. Philof. L.

Digitized by Google

32

<sup>\*\*)</sup> Sext. Emp. adv. math. 1. 9, 61.

<sup>\*\*\*)</sup> Plut. placit. Phil. I. 4, c. 11.

<sup>†)</sup> Diog. L. L. I. 62. 4

Zeichen und dem Gegenstand \*). In diefer Weise entstand hier jene Darstellung der Logik, von der uns Diogenes Laertes eine vielleicht geistles entworfene llebersicht erhalten hat. Mir schen, wie die stoische Schule sich vorzüglich genauer mit der Grammatik zu beschäftigen anfing (die ersten alegandrinischen Grammatiker sind ja Stoiker), das diese Lehre, verglichen vorzüglich mit Philon und Diodoros den Megarikern, wohl von megarischem Urfprung ift, und das ihre Ausbildner den Aristoteles wohl wenig kamten.

Bon den dreien, dem Bezeichneten, dem Zeichen und dem Gegenstand seien zwei das Zeichen, nemlich das Wort (90007) und der Gegenstand körperlich, das Bezeichnete aber der Gedanke, welchen wir mit dem Verstande (duavola) aufnehmen, allein das unkörperliche. Dieses Bez zeichnete allein sei wahr oder falsch. Hier wird also unter Zeichen das Wort zum Gedanken verstanden, und dem gemäß die Lehre mit der Lehre von den Wörtern angefanz gen. Anderwärts werden aber die Zeichen in Erinnerungszeichen (aquesion sindurnorunder) und Erkennungszeichen (aquesion sindurnorunder) wie der Rauch vom Feuer, eingetheilt und die Lehre von den letztern wird dann die ganze Lehre von den Urtheilen und Schlüssen, indem das Erkennungszeichen zeichen der Vordurger im hypothetischen Urtheil, das Bez zeichnete der Nachsat desselen sein sollt \*\*).

Die Darstellung der Logik fängt nun von den grammatischen Grundbegriffen an. Nach den Arten der Wors

<sup>•)</sup> Sext. Emp. adv. math. VIII. 11. 12. της μεν πρώτης δόξης προεστήχασιν οἱ ἀπὸ τῆς στοᾶς, τρία φάμενοε συζυγεῶν ἀλλήλοις, τό τε σημαινόμενον καὶ τὸ σημαῖνον καὶ τὸ τυγχάνον.

<sup>\*\*)</sup> Sext. Emp. Pyrrh. hypot. l. 2, 97 seq. adv. math. l. 8, 245 seq.

ter wird erklårt: die Erklärung (öços) als døyos xara anadume anagrisörrois engegoueros, die Beschreibung (únoygagn), das Bild (errönµa), der Geschlechtsbegriff (yévos), der Artbegriff (eldos), ro yerixoiraror ein Ges schlechtsbegriff, der keinen höhreren über sich hat, wie z.B. ein Ding (ro ör) und ro eidenwiraror die Artvorskellung, die keine Art unter sich hat, wie Sokrates (womit sehr unbestimmt auf das Einzelwesen gewiesen ist. Dann die Einz theilung des Geschlechtsbegriffes (dialgeais), n arridialgeois die Eintheilung nur durch einen Artbegriff und sein Gegentheil, die Untereintheilung (únodialgeois) und die Partition (μερισμος), z. B. die Suter betreffen theils die Geele, theiß den Körper.

Nachher werden Arten der Urtheile aufgeführt, aber fast nur nach den einfachsten grammatischen Formen des Sazes, großentheils gemäß den Beugungen des Zeitz wortes.

Eine Ausfage fei das nach einer gedachten Vorstellung bestehende \*). Die Ausfagen seiner gedachten Vorstellung (eddon'h), welche das Subject nicht nennen, wie yoaqee, bei denen man noch fragt: Wer?, theils volksändige (auroreih), welche das Subjert angeben, wie yoaqees Surpárns. In den unvollständigen werden nur Prädicate (narnyogimara) ausgesprochen, in den vollständigen Säze (azswuara), Schlüffe (ouddousoud), Fragen (égweripuarn und Insittive (nioquara), wie z. B. einein, welche keine Anwort gulassen.

Die Sätze also sind entweder wahr oder falfch, ine dem sie bejahen und verneinen. Dabei werden noch einige grammatische Unterscheidungen gemacht und dann die Sätze

\*) i. i. 63. φασί δε τό λευτόν είναι τό κατά φαντασίαν λογικήν ύφιστάμενον.

32 \*

eingetheilt in einfiche (222) Und michteinfache (2003/12022). Einfach find bleg welche Sein wergteichendes Birrbindungswort enthalten, und nicht aus Bayen britchen (vie vonorwra 25/25:000000 und die die Bagen britchen (vie vonorwra 25/25:000000 und die die Bagen befteden; vie eine wergleichung enthalten ober aus Bagen besteden; zu B. wenn es Lag ift oder : wennies Bag ift fir licht.

3.01.112 and manages of Als Arten bes einfachen Sates werben nun angegeben: der verneinende (anogarizor), "nicht ift Lag", ber dops peltverneinende (uneganogarinon), welcher wieder bejaht, wie "nicht nicht ift Lag", bas apungenou, in welchem das Subject verneint, wie "niemand geht"; bas oregyrixov, in welchem bas Prabifat verneint, wie ... unmens fchenfreundlich ift diefer"; ferner xarnyoouxov, welches ben Dominativ mit einem Zeitwort verbindet, wie "Dion geht"; to xatayogeviewor mit einem pronomen demonstrativum, wie "biefer geht"; to abgiator mit einem pronomen relativum, wie "jemand geht" miener wird bewegt. " 11: 11

Das nicht einfache ällwachets vorspuelvor, wonn die Sate-mit wenn (ei) verbunden werben ivir(,, wenn es Lag ift, ift es hell"; es heißt rapavir nuelvor; wenn sie mit da (enei) verbunden werben; es heißt vorseneleguelvor, wenn sie mit einer verbindenden Conjunction zusams mengeset werden, wie ,, es ist Lag und es st hell "3 es heißt dusvynevor, wenn die Berbindung mit en two der o der gemacht wird, wie "entweder ist es Lag ober Nacht", wodurch eines von beiden sur falst ertlart wird; es heißt airwädes (Causalsas), wenn die Berbindung durch weil (dwr.) gegeben wird, es heißt diavagour ro pällor, wenn es mit mehr (pallor), duo, ro heror, wenn es mit weniger (hrror) verbindet. Hier die Aussefast merben komen. Und hahre bleiben hier die Aussefast merben komen, wie Wahrheit und Falscheit zweier so verbundener Säge von einander abhängen.

So fteht hier gleich die erfte undecholfene Regel, wenn von zwei Satzen der eine die Berneinung des andern ift, fo find fie nach Wahrheit und Falfchheit einander entgegengefest. Denn dabei ift der Unterschied des allgemeinen und befondern nicht bedacht.

Die folgenden Regeln erinnern genau an Philon und Diodoros. Es heißt richtig: ein ovenpuevor ift wahr, wenn das Gegentheil des Nachsages (rou knyorros) dem Vordersat (ro nyounevo) widerstreitet.

Die zweite ift wie bei Diodoros unsicher, das ownausvor-fei falfch, wenn das Gegentheil des Nachfates dem Vordersatz nicht widerstreite, indem hier nur allgemeine hypothetische Urtheile zugelassen werden. Die folgenden sind nach der Bedeutung der Conjunctionen eneel und debre richtig, allein die ganze Lehre kommt nicht weiter als bei jenen, da auch hier nicht die Form der Conseguenz selbst zur Regel gemacht ift.

Das hypothetische Urtheil ist wahr, wenn sein Nachfat die Folge des Vordersatzes ist, ganz abgesehen davon, ob Nachsatz und Vordersatz für sich wahr sind oder nicht. Die megarischen Lehrer vergleichen hingegen nur die Wahrheit und Falschheit von Vordersatz und Nachsatz mit einander, und so nehmen es die Stoiker wieder auf. Damit ist aber die ganze Geltung der hypothetischen Urtheile aufgehoben, und Sertusi Empirietus der andversus Logioos fo wiederholt und ausführlich diefe ftoifthen Behren beftreites, fat leichtes Spielimit thurn: 11Dem wenn ich, um das Urtheil richtig zu finden, ersowaus wiffen muß, ob fein Nachfan wahr oder faisch feis for fagt das hopoehetis sche lletheil gar nichts neues, und deswegen ift auch fein Schluß ans örmfelden unsglith, Wennitanschate aus den Präs miffen: Wonnia ift, fo ift bestandtar ift, den Schlußfan; b ift, ableiten ju bonnen, muß ich voraus wissen, ob b fei oder nicht, web ich den Oberlaus behandten kann.

Bei ber Bernachlaffigung Des Unterfchiedes ber allaes meinen, befondern und einzelnen Urtheile, mobei alle als einzelne behandelt werden, fällt Die gange ariftotelifche Lebre von ben Schluffen meg, und es fonnen nur bie hopothetis ichen Formen beachtet werden. Davon giebt Diogenes Laertes auf ben Damen bes Rrinis eine bochft unbes holfene Darftellung. Sier wird unter Lopos, welches jus por bas Wort in ber Sprache bedeutet, ber Schluf verftanden, welcher aus brei Caten Zhuna (Dberfab), noosanipis (Unterfat), Enipopa (Ochluffat) befteht. 20enn es Lag ift, ift es hell ift Lippa, nun ift Lag - nooslinges, alfo ift es hell - eniqood. Der folgende Theil der Coms' pilation bei Diogenes ift aber fo ungenugend, bag man nicht fieht, ob Diogenes ober Rrinis den Rebler macht. Doch find julest richtig die funf Grundformen der hopothetischen Schluffe nach Chryfippos angeges ben, auf welche Diefer alle Schluffe jurudfuhren wollte, und die er Loyous avanodeintous ober Schluffe nannte, Die feines Beweifes bedurfen. Diefe funf Formen find nems lich :

1) Benn a ift, fo ift b; a ift, alfo b ift.

2) Benn a ift, so ift b; b ift nicht, also a ift nicht.

3) Re-thefalfch, das samoblements h fers munife a, also and the state and a state of the 10.1

4) Antwedersift a ober hjennen ift a zaffo ift b nicht.

5) Entweder ift a ober b; min ift a micht, alfo ift b.

Wieles bavon bat Ser tus genauer beiprochen, aber es wiat sich nichts besteres.

hiermit hat nun Doupfippos allerdings einen Theil der Lehre von den Gebluffen besprochen, welcher bei Ariftoteles fehlt, aber feine armfelige Ausstattung ber Schluffe nur mit fingerlaren Untheilen gab ihm eine fa:un: beholfene Logif, daß man dardus leicht erkennt, wie ihn Die Afademifer damit in Richficht der Lofung der Truge fchluffe zum besten haben tonnten, und mit er fich mit ben Erugschluffen, die ihm fo viel Muhe machten \*), nicht ju= recht finden konnte. Das, Ariftoteles über die Auflos fung der Trugschluffe icon gegeben hatte, ift bier gar nicht beachtet. 0145

Bergleichen wir bie Angaben bes Gerens Empi= ricus advers. Log, II. §. 245 seq. bei dem Streit ge= gen die Beichenlehre der Stoifer und Dabei die Erkläming: Beichen ift der Borderfas eines richtigen hppothetifchen Uts theils, welches den Rachfat ertennen laft \*\*), (Der nents lich ein adntor (unerfanntes) enthalt, welches badurch aufs gedeckt wird), fo fcheint die ftoische Logit ihre eigenthume liche Gestaltung eigentlich badurch erhalten ju haben, daß fie dem Denken anstatt der Unterordnung des Besons dern unter das Allgemeine, (wiewohl diefe nach Ge= schlecht und Art beschrieben war und in Erklärungen und Eintheilungen beständig angewendet worden), nur

503

<sup>\*)</sup> Cicero acad. quaest. II. c. 28, 29. Diog. L. l. 7. 187.

<sup>\*\*)</sup> σημείον είναι άξίωμα έν ύγων συνημμένο καθηγούμενον, exxaluntizor rou hyjorros. Pyrrh. hypot. 1. 2, 101, 104. ftebt dafür bestimmter onuetov evdennenov.

Die Bezeichnung, bie fletenordnung bes Beschnitten funter das Zeichen und fomit des bedingten mitten das bedingende zu Grunde legten ; and baber aller Schluffe für hopother tifce erflären mußten an Bie die Stoller aber ichentlich -zu . diefer Michthachtung pet : Migemeinen gebommen find, fceint nicht mehr zu erhellen aus Mangel an Racbrichten, menn fic nicht gar bie gange Elnicht nur von den Degaris fern und Rynifern herüber genommen haben, ohne fie eis ner eignen, Unterfuchung-minnetreierfingt: Sich finde iberhaupt barüber nur den einen bestimmten Ausspruch bei Stobalos: Benon fagt, Die erronguara feien meder etwas noch von bestimmter Befchaffenheit, nur wie Geftals ten und, wie man fagen fonnte, Ginbilbungen ber Geele, Diefe hatten Die Ulten 3deen gengnnt. - Diefes, fagen Die ftoifchen Philosophen, fei nichts wirfliches \*). Satte aber in diefer Stelle Ervonna, gemaß ber Definition, Die Diogenes giebt, nur bie Bedeutung von Bild (Bors ftellung einzelner Gegenftande in Gebanten), fo mare auch Damit gar nichts gegen Die Begriffe entschieden. Diefe Schwäche der Dialeftif zeigt fich oft bei Chrofippos in ber Ausführung ber Lehren ; ber weitläuftige Apparat von Definitionen und Eintheilungen bleibt oberflächlich und fuhrt ju feiner Begrundung. Er erflart j. B. Schieffal fei die Urfache bes ftetigen Bufammenhanges ber Begeben= beiten \*\*), und fchließt dann: wenn es eine Beranderung ohne Urfach gabe, fo mare nicht jeder Gat entweder mabr

•) Ecl. phys. I. p. 332. Ζήνων τὰ ἐννοήματά φησι μήτε τινὰ είναι μήτε ποῖα ὡς ἀν είδη τινὰ, xal ὡς ἀν είποι τὶς φαντάσματα ψυχῆς • καῦτα δὲ ὑπὸ τῶν ἀρχαίων ἰδέας προςαγορεύσθαι · — ταῦτα δὲ οι οτωιχοὶ φιλόσοφο φαοὶ ἀνυπάρατους είναι.

Digitized by Google

\*\*) Diog. L. l. l. 149.

504

ober ifalftyd benif was tking totofnibe Urfact Hatte, mare weben isahr nicht fulfthum Es ift aber feber Sat entweder wehr voler ifalftelle volken die Uthaten ". Sier ift die mussigeichichs, dubt vorhergehende Uthaten ". Sier ift die mussigeichichs, dubt vorhergehende uthaten ". Sier ift die mussigeichichs, dubt vorhergehende uthaten wied in durch ein einfathes vor von detein bas thuna wird nir durch ein einfathes vor von detein berftet vom alles näch allgemeinen Erletzen aus vorhergehenden uthachen erfolge, bann wäre, was teine mirtinduttat och hätte "weder waht noch fallch. gewicht aber der Justill ufo ift ein jedes gufällig wahr oder fulfch? isonischergehen in sie alles Beweichgrund des thun vor ist in Schler ift uhr alles Beweichgrund des thun was teine wirtinder ift uhr alles Beweichgrund des thun gebricht aber der Inform in der alles waht weite vor

Uriftoteles hat die Grundfäße der reinen Logik in den Sätzen des Widerspruchs und des ausgeschloffenen dritz ten richtig anerkannt, und bessitzt darin die für analytische Urtheile bestimmt anwendbaren Grundregeln. Diese strösche Logik hingegen kennt nur die Folgerung aus dem Satz des ausgeschloffenen dritten: jede Behauptung (azuspac) ist entweder wahr oder falsch als logischen Grundsatz, und macht damit eine hypothetische Anforderung schlechthin der Behauptung oder Verwerfung, welche noch ein anderweiztes Princip ihrer Unterscheidung bedarf und für sich allein gar nicht angewendet werden kann, auch nicht im Gebiete der analytischen Urtheile. Vielmehr fordert die Anwendung diese Grundsates immer erst, das Boraussetzungen gegeben seine, und so erscheinen dem Ehryfippos die

\*) Cic. de fato c. 10. Si est motus sine causa, non omnis enuntiatio aut vera aut falsa erit. causas enim efficientes quod non habebit, id nec verum nec falsum erit. Omnis autem enuntiatio aut vera aut falsa est; quod si ita est, omnia, quae fiunt, causis fiunt antegressis.

erften Regeln der hypothetischen Echicifie als unerweistische Grundfäte. Er erhält aber damit einen dialektischen Upparat, der ganz der Skepfis unterliegt, indem feine Theorie der hypothetischen Regel keinen Schluß aus diefer zuläßt und doch alle Schluffe hypothetische fein follen.

3. Phyfik und Religionsphilosophie.

Die Beltansicht haben Bento wund feine Schnle gang von herafleitos entlehnt. herafleites Grundgedanke war der ewige Aluf alter Dinge, in welchem Ein= heit und Nothwendigfeit bestimmt ift durch Gott, welcher Das Reuer ift und Die Bernunft (loyos) der Weltund das Befet ber Welt. Gott allein bleibt, alles andere ift ben Gefeten ber Umwandlung burch bas geuer unterworfen. Daber ift der Daturlauf gottlich, bas Schictfal Borfehung und bes Menfchen hochfte Musbildung Die bolle Ergebenheit in Gottes Willen. Gang Diefelbe Gedankenverbindung ift : nun auch bie Benonifche. Auch bier ift Gott Seuer und Beltvernunft (Loros zowos), auch hier wird die Ummands lung felbft auf die Untergotter bezogen in ben Perioden der Beltverbrennung. Der Daturlauf wird als Wert der Borfehung angefeben, Borfehung ift ihm ber herrichende theologifche Gedanfe; bas Sittengefes ift bas gottliche Da= turgefes und fordert fomit ber eigenen Datur treu ju bleis ben; Die Geele ift frei durch bas gottliche herrichende (nyeporizor) in ihr und fterblich, benn der Tod ift Biedervers einigung des gottlichen in uns mit der Einheit der Weltvernunft \*).

\*) 3ch darf indeffen bei der Ausführung dieser meiner Meis nung, daß die ftoische Beltansicht so ganz mit der des



Ronau felbit wallte woht nur wie die Kuntfer ohne Runft ben gefunden Wenfchenverstand und barum in ber Phufit une bas fichtbace, er wollte nichts untorpertiches zulaffen als das Leere aufer der Abet und bie Beit für fich, und wurde fo auf die Lehre des Serafleitos als die neueste ionische Glemententehrer geführt, in welcher der Beift noch nicht als unforperlich fiber die Matevie ethoben Aber in der Ausführung leitet ihn die ausgebildetere ift. Dialeftif und Mathematis boch oft auf andere Bestim= mungen, und tägt eflettifch befonders von den Schulern andere Vorstellungsarten mit aufnehmen. Der Biders fpruch zwischen der Nothwendigkeit der Feuereinheit und dem beständigen Aluf aller Dinge konnte nicht mehr über= feben werden, baber geht ihm bes Berafleitos freiere Dichterische Phantasie von dem ohne ein bleibendes Subs ftrat nur in Umwandlungen begriffenen Feuer verloren, er hat neben dem urthätigen in dem Feuer noch die üln abs bleibendes Subfitat der Beien.

Herakleitos zufammenfalle und biefe ohne alle Drigis nalität wiederhole, nicht unbemerkt laffen, daß weun wie mit Schleiermacher des herakleitos Anflicht fo eng nur auf den Gegenlauf der Erscheinungen im Fluß der Dinge beschräften, die Ausführung der ftoischen Lebre viel mehr eigenes behielte. Indesschein sich nicht, wie man, vorzüglich gegen Sertos (adv. math. 1. 7. 126 seq.), dem herakleitos die ganze Lebre vom Lovos zourde und der Begründung von Erkenntnis und Mahrheit durch diesen absprechen könne, so wie die Verbindung von Feuer und Luft in dem, was das Eine sei, demgemäß, wie er bei Scirtos (I. 7. 126. I. 8. 286.) dem negeszor die Vers nunft, ven Lovos zourde zuspricht.

Unsicherer hingegen, gestehe ich gern, ift meine Bes hauptung, daß des Kleauthes Verbindung von neórosa mit dem Lóyos xosvos auch schon dem Herakleitos gehöre.

In der Ausfährung der ftaifchen Maturlehre zeigt fich die Fortbildung der genzen griechlichen Biffenschaft. Unalog der aristotelischen Eintheilung ber aberetischen Philes sophie in die mathematische, physische und theologische (oder erfte Philosophie) theilen die Stoifer die phyfifchen Lehren in brei Theile, nemlich den mathematischen oder aftronomifchen, welcher die Lehre von den Geftirnen ber Beobachtung gemäß enthält und ben willführlichen philo: fophischen Phantafien entzogen bleibt, zweitens Die eigents liche Phufit, welche der erften Philosophie des 21 riftos teles entiprechend bie metaphpfifchen Lebren enthält, und brittens ben atiologifchen Theil, welchem Die eigentliche Maturlehre, Die arztlichen Fragen nach bem Wefen ber Seele, ber Erzeugung, ber Urfach ber Daturerfdeinungen gehoren \*). - derte beheiniges 90 and - out

In den mathematischen Theilen und denen der Naturbeobachtung zeugen die Namen des Pofeidonios, des Seneca schon für ihren hellen Geist und ihre Kenntnisse. Auch schon die schlechte Compilation des Diogenes läßt erkennen, daß sie in Astronomie, Geographie, der Lehre vom Licht und vom Schall gediegene mathematische Ansichten hatten, denn der Schall wird richtig durch wellenförmige Schwingungen in der Luft erklärt, und die unverftanblichere Angabe über die Bedingungen des Schens weißt doch auf die richtige Construction von Strahlenkegeln des Lichtes zwischen dem leuchtenden und dem Auge hin \*\*).

In Rucfficht der metaphyfifchen Lehren, die uns bier nur naher angehen, konnen wir mit Betrachtung ber Lehre von Gott anfangen. Diefe hat Ben on einerfeits einfach

· Digitized by Google

\*) Diog. L. l. l. 132. 135. \*\*) l. l. 157. 158. febendig nuf eine populäre Weifergegeben', bann fie aber auf<sup>te</sup> eine focht ühreholfene Beife wieder mit bein alten hilbhoismus verbanden. Die bei beine bei alten guftsjoismus verbanden. Die bei beine bei eine consolaring om chrinder of schuberteigen aus

anonigaa aa usuntii au **s**uu**961** ah yoo acab

1) Sur bas erfte fagt Benon: bas vernunftige (ro Loyuxov) ift beffer als bas unvernunftige, nichts aber ift bef= fer als die Welt, alfo ift die Welt vernunftig \*). - Das, was den Reim des vernünftigen (onequa Lopizou) hervortreibt, muß felbft vernunftig fein, bie 2Belt aber treibt ben Reim bes vernunftigen hervor, fie muß alfo vernunftig fein \*\*). Dieje Wett aber ftellt Benon ber Gottheit gleich; bas Bejen Gottes ift die gange Belt und ber Sim= mel \*\*\* ?! Daber lehren bann bie Stoifer : Gott ift ein unfterblich lebendiges Defen, vernünftig, vollfommen in Seligfeit, von allem bojen frei, ber Beherricher der Welt und alles deffen, mas in ihr ift. Er hat nicht Menfchen= geftalt, er ift aber Wertmeifter bes Gangen und gleichfam ber Bater Des 211, allgemein und in feinen Theilen Alles durchdringend. Co wird er mit vielen Damen genannt nach feinen verschiedenen Rraften. Die Griechen nennen ihn Ala, weil durch ihn alles besteht; Zyva, den Urhes ber alles Lebens; "Aonsav, weil burch ben Mether; "Hoav, weil durch die Luft; "Hquiorov, weil durch das fünftleris fche Feuer; Mosedava, weil burch bas 2Baffer; Anunroav, weil burch die Erde feine herrichaft ausgebreis tet ift.

\*) Sext. Emp. adv. math. IX, 104. Cicero de nat. d. II. c. 8. Diog. L. l. 1. 143.

\*\*) Sext. l. l. 101.

\*\*\*) Diog. L. l. 7, 148. ούσιαν δε θεού, Ζήνων μέν φησι, εύν όλον κόσμον και εύν ούρανόν.

. .

Rach der Weise dieses letteren nahmen die Stoiker die allegorische Deutung des Bolköglaubens, welche schon frühere, wie Anagagoras und andere versincht hatten, genauer auf und bestimmter mit der Absicht, ihre philosophischen Lehren dem Bolköglauben zu befreunden. Kle= anthes führte dies vorzüglich weiter aus. So blieben sie auch bei den herkömmlichen Vorstellungsarten, indem sie von Dämonen mit menschlichen Sefühlen, die über die Menschen wachen und von herven, den sorttebenden Seelen guter Menschen redeten\*), und besonders in der Berz theidigung der Mantik durch ihre Lehre vom Sesety der Natur, gegen welche nur Panaitios gesprochen zu haben scheint \*\*), welche aber Poseidonies wieder ächt gläubig vertheidigte \*\*\*).

Mit dieser geistigen Ansicht von der Gottheit steht in der froischen Lehre zunächst in Verbindung die von Herus fleitos unmittelbar herüber genommene Lehre vom Lóyos namds, der Weltvernunft als dem Gesetz der Natur, dem Schickfal und der Vorsehung. Eins ist Gott, Vernunft, Echickfal und Jeus ?). Natur halt die Welt zusammen, läßt alles wachsen an der Erde, sie ist die durch sich selbir bewegte Krast (ölig öls aurös zuvoquing), nach den onsoparenois Löyous wirkend und zusammenhaltend, getrieben wird sie aber von dem nützlichen und den Lebensreizen (xad rov ougespooros orogaiessas zai ösovie), wie wir es bei den Wersen der Menschen schen, So geschicht also



<sup>•)</sup> Diog. L. l. l. 151.

<sup>\*\*) 1. 1. 149.</sup> 

<sup>\*\*\*)</sup> Cic. de divin. I. c. 30. II. c. 15.

<sup>†)</sup> l. l. 135. ἕν τε εἶναι Φεόν και νοῦν και εἰμαρμίνην και Δία, πολλαϊς τε έτίραις ὀνομασίαις προσονομάζεσθαι. 148. 149. Cisero de nat. d. JI. c. 22.

alles nach Rothwendigkeit, aber zugleich nach Zweckgeses gen. Das Gesetz der Natur ist das gottliche, es gebietet das rechte und verbietet das entgegengesetzte. Die Seele der Welt kann daher mit Recht Weisheit und Vorsehung genannt werden, sie ftrebt darnach, daß die Welt fur ihre Fortdauer im geschicktesten Justande sei, daß sie nichts bedurfe, vor allem aber, daß sie von der höchsten Schönheit fei \*). So führte Chrysispos dann weiter aus, wie Gott alles nach dem Gesetz der Gerechtigkeit leite, wie das Leben verunnftiger Wesen und ihre Geselligkeit der Zweck der Welt sei. Daffelbe singt dann auch die Hymne des R1e anthes:

Höchster vielnamiger, bu Allherricher auf ewig, Beus, du Lenker ver Welt, deß' Sejetz allen Wesen gedietet; Sei mir gegrächt! Wir alle, die Menschen dürfen dich grüßen. Sind wir doch deines Geschlechts und der bilbenden Sprache Vermögen

Ward und allein vor allem, was lebt und freucht auf der. Erde.

Also will ich bich preisen und ewig dich, Herrscher, befingen. Dir nur gehorchen die weiten, die Erde umkreisenden Hims mel.

Folgend wie bu fie lenkft, deiner Fuhrung willig sich fugend. Du aber haltst dir ju Dienst in den unbezwinglichen Sanden,

•) Cicero de nat. d. L c. 14. Zeno autem naturalem legem divinem esse censet eamque vim obtinere recta imperantem prohibentemque contraria.

Plutarch. Stoic. repugn. p. 1035.

Cic. I. I. II. c. 22. Talis igitur mens mundi cum sit, ob earnque causam vel prudentia vel providentia appellari recte possit (gracce enim πρόνωια dicitur), haec potissimum providet et in bis maxime est occupata, primum ut mundus quam aptissimus sit ad permanendum, deinde ut nulla re egeat, maxime autem in eo eximía pulchritudo sit atque omnis ornatus. Cic. de fin. III. c. 20.

Den zweischneidig flammend und einig lebenden Blipftrabl, . Bor besjen Schlag alle Besen bes weiten Erdrundes er

beben.

Du nur herrscheft als allgemeine Vernunft ), die durch alles

Sehet, und einverleibt den größten und kleinsten erscheinet; Die als Alles erfüllend der höchste König des Alls ist. Weder geschieht ohne dich, du Göttlicher, einas auf Erden, Weder am himmlischen Pole der Götter, noch auch im Meere, Außer was sinnenberaubt die Frevler Böses beginnen. Aber du weißt auch da das wilde zu fügen in Ordnung, Machst aus unförmlichem Form, und gesellest unfreundliches freundlich.

Alfo ftimmeft bu alles in Eins, felbft bas Bbfe zum Guten; Daß burch bie weite Natur ein ewig herrichend Gefes fei.

2) In Diefer Lehre ift alfo ein Grundgedante die Un= perbruchlichkeit Des Schichfals und Die Ableugnung alles Bufalls im Gegenfat gegen die Lehren bes Epifuros. Daburch murbe Bier Chrofippos genauer auf die Freis heit des Willens neben Diefer Dothwendiafeit Des Schicf: fals geführt. Er fprach fur bas Schichfal gegen Einwens bungen, Die gemacht murben. Folgen wir bafur den Berichten bes Cicero (de fato c. 12 seq.), Gellius (noct. att. VI. c. 2.) und Plutardos (de stoicor. repugnant. p. 1048 seq.), fo feben wir ihn zuerft gut antwors ten gegen bie von ihm Trugfchlug ber faulen Bernunft (apros loyos) genannte Einwendung, alle vernunftige Thatigfeit ber Menfchen fei ja vergeblich, wenn bas Schicf= fal einmal entschieden habe. Er erwiderte: nicht bie abgeriffene Begebenheit allein, fondern ber gange Berlauf ber Begebenheiten ift porberbeftimmt. Cagt jemand: ob bu den Argt herbeirufft oder nicht, bu wirft genefen, fo ift dies verfänglich, dem es ift eben fowohl Schickfal, daß du

Digitized by Google

\*) Lóyos xourós.

du den Arst rufft, als daß du geneseft \*). Er unterschei= det richtig die gesetsliche Dothwendigkeit von der blinden.

In Rucfficht Der Freiheit des Willens will er geltend machen, daß ber Menfch nur durch eigne Schuld unrecht thue, und weift dafur bin auf die von uns fo= genannte pipchologifche Freiheit, nemlich darauf, daß die Begierden den menschlichen Billen wohl anregen, . aber ihn nicht bestimmen, bas nados ift von ber Matur bestimmt, Die ouysuradeois aber frei, unfer eignes Berf. Er unterscheidet dafür causa adiuvans et proxima, welche die That nur einleitet, von der causa principalis et perfecta, welche die That ausführt. Die erftere foreibt er bem Schictfal ju, Die andere bem freien 2Billen, fe handelt der gute Menfch mit Nothwendigfeit gut, ber boje bos. Es bleibt babei aber freilich die hohere Einwendung, baß ja bas Gutfein und Bofefein felbft Erfolg bes Schieffals ift, unbefeitigt, wie bies ein fonft unbefannter Philopator (vielleicht foll es Antipa= ter fein) ihm fpater einmendete \*\*\*). 21ber in Diefem femantenden der Beurtheilung muß religionsphilofophifch Dieje Lebre immer bleiben, fo lange bie Ueberordnung ber emigen Bahrheit uber die gange Daturnothmendig= feit nicht erfannt wird. Spatere Stoifer fcheinen nach Alerander von Aphrodifias (de fato) biefe Gache noch verwickelter befprochen ju haben, ohne mehr ju gewinnen. Alegander felbft behandelt die Lehre nach peripatetifchen Borausfetungen. Er beschrankt bie ftren= ne Dothwendigfeit in Rucfficht ber zwechmäßigen Raturs

\*) Sive tu adhibueris medicum, sive non adhibueris, convalesces, captiosum: tam enim est fatale medicum adhibere, quam convalescere.

33

\*\*) Nemesius de nat. hom. p. 291. 293.

Fries Befch. b. Philof. I.

wirkungen wie Arist atel esz indem erigus durauf chins weißt, daß nach diesen Zweckgesetzen im Thier = und Pfians genleben die Entwickelung vor in denomsisten Fällen, aber nicht ohne Lusuahme erfolge. Die Natur und die Vernunft (ratio) wirken beide nach Zweckenstadser die Vernunft hat das Vermögen zu handeln und nichtzu handeln. Darin bestyt sie Willsühr und Freiheitzen Willkühr ist die Wirksamkeit durch Worsterlungenst bestimmt durch Empfindungen und Vegierden; willführlich geschieht, was durch unerzwungenen. Veifall vestimmt wirdt; ofrei, was mit einem Veifall nach Vernunft und Urtheillensfolat ").

Für diese Freiheit des vernünftigen Willens spricht 21 leg and er nun wohl zuerft den veinen Ausdunck der Rantischen Antinomie der Freihrit aus. Es geschicht allerdings nichts ahne Ursach und es giebt keinen Bufall, aber ungereimt ist es auch in der Reihe der Ursachen einen unendlichen Fortgang anzunehmen, man wuß auf letzte Ursachen kommen, die alles übrige bedingen, aber keine Bedingung voraussetzen. Dies find freie Ursa fachen. Und was eine Ursache hat, braucht ja diese licht immer außer sich zu haben, fondern sie Ban in ihm felbst liegen. So ist der Mensch in feisen vernunftigen Willen dem Schielal antgogen, die freie unst

Aber auch mit diesem Spruch ift die Schwierigkeit nicht gehoben, ba die Erhebung des Ewigen über die Erscheinung fehlt, und also die Lehre des Alegander wohl in die Antinomie hinein, aber nicht wieder herausfuhrt. Diese ersten und felbstittandigen Urfachen kon-

\*) Sponte enim fit, quod fit approbatione non extorta; libere vero, quod ex approbatione secuta rationem et iudicium.

Digitized by Google

514

nen ja doch in Raum und zeit nirgend nachgewiesen werden.

3) Die gewändtere Rede bringt auch die Betrachs tungen über das Dafein Gottes naher auf die bestimmte bialeftliche Form des Beweifes. Rleanthes ift mohl der "epfte, dem ber von Kant fogenannte ontologifche Betbeis für Gottes Dufein in feiner natürlichften Gestaft quaefcbrieben wird, und Chrofippos miederholt fak Daffelbe. Sertos laft ben Rleanthes fagen: ... wenn eine Rame beffer ift: als die andere, fo giebt es eine befte Rature iftusing Seele beffer als bie andere, fo giebt es eine befte Geele, ift ein Lebendiges beffer als bas andere, fo giebt es ein bestes Lebendiges, denn ins unendliche tann dies nicht verlaufen, weder Ratur noch Seele noch Lebendiges fann ins unendliche jum Befferen vermehrt werden. - Run fft der Menfch tein volls fommenes lebendiges Wefen , fonbein unbomfommen und febr fern bom volltommenen ; bas vollfommene und befte ift also beffer als ber Menfed, erfullt mit allen Lugens ben und frei von allent Bofm. Aber biefes in nicht 

Nach der Kantischen Nachweisung macht der ontologische Beweis für Gottes Dafein den hauptfehler, das w auf den Begeiff von Gott als dem allervollkommensten Wefen hinweist und dann deffen Birklichkeit nur voraussetzt, da doch kein Begriff das Dasen feines Gegenstandes bestimmen kann. Diefem Fehler geht aber bei der nachrlichsten Betrachtung eine ganz richtige Vergleichung vorhet, mit der Kleanthes sowohl als Unfelmus zunächt ungehen. Giebt es Stufen des Befferen, so giebt es auch ein Bestes, denn die Stufen

33 4

\*) adv. math. IX. 88.

können nicht ins unendliche fortgehen. Aber dieses nothe wendig vorauszuschende wirklich beste darf nicht mit dem möglichst besten, nicht mit dem Jdeal des absolut vollkommenen verwechselt werden. Jum Beispiel, an der Erde ist der Art nach der Mensch das wirklich beste, aber dieses wirklich beste ist doch noch ein höchst unvollkommenes. Diese Verwechselung macht Kleanthes ganz einfach, er fordert das wirklich beste und nimmt dies gleich für das absolut vollkommene.

Die Darftellung, welche Cicero \*) von Chrufippos Beweis giebt, fcheint mir nur eine rhetorifche Mbanderung von dem, mas Rleanthes fagte. Diefer ordnete bem befferen befferes uber, Chryfippos dage= gen fagt: "bie Schönheit und Ordnung des Weltbaues ift hoher und größer als alles, was Menschen hervorbringen können, alfo giebt es eine hohere und volltoms menere Urfach in der Natur als die inenschliche. Dies fe ift Gott." Tennemann nannte Dies fosmologis fcben Beweis, es ift aber auch nur Steigerung jum bodift vollkommenen Wefen, alfo eine unbestimmtere populare Betrachtung derfelben Urt, wie die genauere des Ric= anthes. Es wird bier nicht von der Bufalligfeit des Dafeins auf nothwendige Urfach Des Bangen geschloffen, wie im fosmologischen Beweis geschicht, fondern, mit Rant ju reden, eigentlich nur bas phyfifotheologifche Argument angewendet.

4) Chryfippos hat endlich auch die hochfte religionsphilosophische Frage besprochen, wie das Bose neben dem Guten in der vollkommenen Welt fein könne. Aber hier bleibt er bei einer sehr ungenauen popularen Rede. Das Gute, meint er, könne nicht ohne Gegen-

\*) de nat, d, 11. c. 6.

fat des Bojen bestehen; was ware Gerechtigkeit ohne Den Begenfatz bes Unrechts, was Bahrhaftigfeit, wenn es feine Luge gabe u. f. m. Es war nicht ber Rweck ber Datur, Denfchen frant werden ju laffen, aber bie Krantheit ift eine unvermeidliche Folge bes menfchlichen Dafeins. Das Bofe fei zwar an fich zu mißbilligen, aber da es nach bem allgemeinen Gefetz der Natur zu Stande fomme, fo fei es in anderer Weife boch fur bas Bange nuglich. Sa er meint gar, wie in der beften menschlichen haushaltung, fo mißlinge vieles auch der Matur. Diefe Betrachtung bleibt alfo gang unbeholfen und inconfequent, da in ihr das fivifch fo boch gehals tene alleinige Gut in der Tugend nicht einmal vom uns tergeordneten nutlichen, das fittlich Boje nicht vom un= tergeordneten Uebet unterfchieden wird. Sindeffen muffen wir fur den Chryfippos daran erinnern, daß die Theodicee des Leibnit in ihrem Bofen als conditio sine qua non des Guten eigentlich auch nur fur eine Ratur und nicht für Gottes Allmacht verhandelt.

### 1. 10 dint . 6.13 96.

Stimmen

Diefe ganze stoische lebendige Lehre von Gott und der Wett ist aber durch und durch mit dem herafleitischen Materialismus verwebt, wie es scheint, in einer inconsequent erlektischen Weise.

Bas hier die Grundbegriffe betrifft, fo laßt Dios genes Laertes die Stoifer die Welt (xoouog) dreis fach nehmen, erstens als Gott felbst (rov ex rugs anaaus ovolas idios noide), deffen eigene Eigenschaft aus der aller Dinge besteht, der unsterblich und unerzeugt der Ordner ist der ganzen Pracht des Weltgebaudes und in gewissen Zeitraumen alles Wesen in sich aufnimmt und wieder aus sich erzeugt; zweitens als den Weltbau der Gestirne mit der Erde; und drittens dies fes beides jufammen \*).

Als Unfänge (aoxal) hatten sie zwei vorausgesest, einen thatigen (ro wocour) und einen leidenden (ro naozor). Der teidende sei die quaktatlose Substanz, die Masse (eina rohr anocor ovolar rohr uno), das thatige aber die Bernunft in dieser, Gott (ror er avry loyor, ror Deor).

Dann unterscheiden sie Anfänge und Etemente (ordezefa). Die Anfänge find unerzeugt und unvergänglich, die Elemente werden in der Berbrennung ferstört. Aber auch die Anfänge find Rörper, doch öhne Gestältung, die Elemente aber find gestaltet (alla nat ownara einas ras agzas nat ausgovor ra de upuobousovar \*\*), und diese vier feien zusammen (opos) die qualitätisse Substanz \*\*\*).

Gott aber ift Einer, er war im Anfäng in sich felbst (nar aggas per aus auf auror ünra), fagten 3 en on und Chrysippos, und verwandelte alle Subs stanz durch die Luft in das feuchte. Und wie im Sas men der Keim enthalten ist, so gab er, er selbst die erz zeugende Vernunst der Welt (onequarenos loyos nau noonov), diese in das feuchte, und machte dadurch die Masse fähig zu der Reihenfolge der Erzeugungen. Dars auf erzeugte er zuerst die vier Elemente Feuer, Wasser, Luft, Erde 7).

Dieje erzeugende Rraft ift Die Ratur 1+), und diefe

Digitized by Google

•) l. l. 137. Achulich Stob. ecl. phys. I. p. 444. •••) l. l. 134. ••••) eod. 137. †) l. l. 136. ††) l. l. 148. ein fünftlerisches Feuer auf dem Wege der Erzeugung vorschreitend, ein feuerähnlicher funftreicher hauch (nrevnue nugosides und rezvozides) \*).

Die froifde Rosmogonie bat nun aus Diefen Unfans gen nichts eignes, wir bleiben bei bem alten jonischen und nahe bei Ariftoteles. Das bichtere hat fich nies bergeschlagen zur fugelformigen Erbe in ber Mitte, bas feinere blieb in ber Sohe. Das bochfte ift bas feinfte Feuer, Alether genannt, von welchem Chrufippos lehrt, daß es Gott fei, aus diefem besteht ber hochfte Simmel der Sigfterne und Der ber Planeten, mit ber Bewegung im Rreife, Darunter bas Rubende, erftens Die Luft, unter Diefer bas Waffer, welches Die Unterlage und Mitte bes 21 bie Erde fugelformig umgiebt \*\*). Eigenthumlich icheint bier bie Lehre von ben Principien gegen Die von ben Clementen ju fteben, indem die Phan= tafien bes Unarimanbros von bem qualitatlofen alle Qualitaten in fich enthaltenden aneigon in der Lehre von den Clementen mit ber Phantafie Des Berafleis tos von Gott ber Allvernunft im Feuer verbunden werben. Buerft werden bas thatige Princip in Gott, und bas leidende in der ung einander entgegengeset, fo bag Gott erft durch die Loyous anequarenous die Qualitäten ber Elemente in Die oln bincin bildete. Dachher aber ift inconfequent Gott felbft bas reine Feuer, Diefes aber mit in der und und ihr ausscheidbar, wodurch ber erfte Gegenfat wieder perforen geht \*\*\*).

\*) 1. 1. 156.

\*\*) I. l. 137. 155.

\*\*\*) Mit den physischen Grundbegriffen ift hier, wenigstens nach den zerstreuten Berichten des Diogenes, wenig anzufangen. Schon Zenon und Chrysippos follen

Die ftoische Lehre von der Seele hat Dieselben zwei Eingange, wie die Lehre von der Gottheit. Eine reiner psychische Aussicht liegt der Ethik und Logik zu Grunde, ein hylozoistischer Materialismus verbindet sich aber das mit und wirkt hier noch nachtheiliger als in der Gotteslehre.

§. 97.

Borzüglich wird angegeben, die Menschensele bestehe aus acht Theilen, nemlich den fünf Sinnen, der Zeugungskraft oder den Lóyous onequarizois in uns, dem Bermögen der Sprache (ro gwunzizoi) und dem vernünftigen Theil (ro Loyiorizoi), welcher auch der herre schende (ro hyeuovizoi) genannt wird. In diesem letzteren werden nun alle Gedanken und alles Wollen ohne Unterscheidung mit dem Verstande verbunden gedacht und wir erhalten psychisch für die Lehre vom menschlichen Geist keinen weitern Austrag als die obige Unterscheidung von nastos und ovyzaraseois und für die Verbindung des gwunziewi mit dem hyeuovizie die Unterterscheidung von Bertes (gwun) als eines körperlichen von dem Verstande (diavoia) gehörenden Lexron,

(Protection and and

Digitized by Google

alle avoja für ühr erklart haben (l. 7. 150.), innt baim wird owug erklart als ovoia neusgaaulen, folglich Maffe in einem begrenzten Raum (wie wir auch fagen). Aber "Vn war vorhin das leidende im Gegensag Gottes als des thatigen, und nun dagegen heißt es, alles thätige ift owµa (när ro norov owus sorr. l. 7, 56.). Als desuwarov wird überhaupt bei den Stolfern nur der leere Raum außer der Welt und die Zeit (55, 56.) genaunt, und dann in ganz anderer Beziehung ro deurår, die Bedeutung der Réde im Gegensach gegen den Gegenstand derselben und ges gen die Worte, welche beide owus fein follen (Sextus adv. grammat. 28, 155. Seneca epist, 117.). dem unkörperlichen Gedanken, wornach fie den Verstand nach Sertos \*) in den dojog endicoverog und dojog noogoogenog theilten, nemlich in den inneren denkenden und den sprachlich sich aussprechenden. Sonst ist in ihrer Lehre von der Seele nur die alte hylozoistische vom nuedurch wiederholt. Hier heißt es: die Seele ift sinns lich wahrnehmbar (aisonnun), der angeborne Hauch (ro nuedura nur viege) oder nach Zenon der warme Hauch (nuedura endeguo). Die Seele ist also ein Korper und vergänglich, obgleich sie nach dem Lode fortdauert. Denn nur die Seele der Welt ist unvergängslich, und von dieser sind alle andern Seelen der Lebendigen Theile. Kleanthes läßt die Seelen leben bis zur Weltverbrennung, Chrysipp os nur die der Weisen.

Die weitere materialistische Ausschhrung der Lehre von der Natur der Seele ist dann eben so schlecht als die bei Epikuros. Das vyepaormor ist jenes nreduce Erdepuor im herzen oder im Kopfe, mit welchem durch einen hauch die Sinnenwerkzeuge in Verbindung stehen, um die Empfindungen des Schens, Horens u. f. w. zu bewirken.

Eigentlich nemlich ist dieses Bild für das Weltganze ausgestücht. Gott ist der Nether, das reine Feuer, und als solches das nyeuorexov, in der ganzen Welt nach Zen on, in der Sonne nach Kleanthes, im höchsten Himmel nach Chrysippos. Dieses durchdringt von dort aus alles gestaltete, alles Lebendige, ja dem Ver= mögen nach (xaod Ezr) die Erde. Und nach eben dies fem Bilde waltet dann auch das nyeuorexor als reines Feuer im Leben des Menschen.

\*) Pyrrh. byp. l. 1, 65.

Den Stoifern eigenthumlich ift in diefem Weltgemalbe, von Herakleitos Fluß der Dinge herüber genommen, die Phantassie von der periodischen Weltverbrennung. Gott das reine Feuer ist allein ewig. So herrlich der Bau der Welten ist, oder die Seele der Götter, die Seele des Weisen, so ist dies alles doch vorübergehend in den Perioden der Weltumbildung, in welcher nur das ewige Feuer besteht. Zenon aus Latsos ging zuerst von dieser Lehre ab und dann Panaitios, indem diese mit den Peripatetikern die Ewigkeit der Welt lehrten.

Die Theile ber mathematischen und beobachtenden Naturlehre sind hier schon der Philosophie entzogen. Den Grundbegriffen nach sagten die Stoiker, die Welt sei eine und begrenzt, aber vom grenzenlosen kerren umgeben \*). In der Welt sei kein Leeres, und die Körper ins unendliche theilbar, doch bemerkte Chrysip = pos, man durfe die Theilung nicht eis änzegow, grenz genlos, sondern nur äxarálynxos, unaufhörlich, nennen, denn ein theilbares könne nicht grenzenlos sein.

Mit diefer unendlichen Theilbarkeit verbanden sie auch richtig die Behauptung der Durchdringlichkeit, und Ehryfippos unterscheidet hier die ersten chemischen Begriffe etwas genauer. Die bloße Aggregation oder Mengung wie der Sandkörner nennt er nagadeses und unterscheidet davon die Durchdringung, von welcher es zwei Arten gebe. Bei der ersten behalten die Bestands theile ihre Eigenschaften unverändert, diese nennt er ulkes, welche bei trocknen Körpern diesen Namen in en-

\*) 1. 1. 140. 143.

gerer Bedeutung Veffält, bei fluffigen aber noors ges nannt wird. Bel der andern Art der Mischung veräns dern sich die Eigenschaften der Bestandtheile, wie bei Bereitung der Arzeneien, dies nennt er ovyzvois \*).

#### §. 99.

So zeigt sich uns das Ganze der ftoischen Lehre. Biel von der Unbeholfenheit einzelner Theile mag nur scheindar sein durch Mangelhaftigkeit der Berichte, vieles aber, möchte ich vermuthen, in der That so geblies ben, weil wohl die späteren nach Chrysippos nicht mehr das ganze System schriftlich bearbeitet haben, sendern einen großen Theil der Grundlagen nur als bekannt voraussetzten. Ohne dies scheint es mir schwer erklärlich, wie die Lehre, die von so vielen ausgezeichneten Denkern immer wieder aufgenommen wurde, die großen Mängel der Logis und Physis behalten konnte.

Der Geift der stolfchen Schule war schon so, wie der Stifter ihr ihn gegeben hatte, weniger geeignet, die Philosophie spstematisch weiter fortzubilden, sondern mehr dafar, den philosophischen Gedanken in der Gesellschaft auszubreiten. Der Ernst und die Kraft ihrer praktischen Lehre wandte ihr die Kraft ausgezeichneter Staatsmänner zu, die gebßere Verbreitung ihrer Gedanken führte die gemeinverständlichere Behandlung der philosophischen Lehren mit sich, und somit nach und nach eine unbefangenere Veurtheilung der Dinge. Lange Zeit wurden die Stoiker am meisten gehört, da sclost ihrer Lehre beivehielten. Die Stoiker haben, so lange die mindliche Ueberlieferung und Betehrung der schreichichen überlegen

\*) Stob. Ecl. phys. I. p. 374. 376.

۱

blieb, am meisten auf die allgemeine Meinung eingewirft, wie sich aus dem Sprachgebrauch der neueren Lehren deutlich ergiebt. Die schriftlichen Werke der Hauptlehrer dieser Schule mussen aber wohl weniger vollendet gewesen sein, da sich keines derselben zu erhalten vermochte.

Bie haben schon vorausbemerkt, daß in der ftoischen Schule kein todtes Wiederholen von Meisters Worten herrschte, sondern jeder Lehrer eine gewisse Selbstständigkeit behauptete, so daß bei den Jüngeren in mehr unpartheiischer Auffassung viel von der Schärfe der alten Lehre verloren ging. Allein von einer geregelten Fortbildung des Ganzen der Lehre kann voch nach Chrwsippos, so weit wir die Sache noch überschen, nicht die Rede sein, sondern die Abweichungen vereinzeln sich unter den Lehren und gehören bei jedem nur unterges ordneten Theilen meist in eklektischer Weise.

Die lette Richtung, welcher wir in ber altgriechiichen Ausbildung des philosophischen Geiftes ju folgen haben, ift die ffeptische.

In allen bisher betrachteten griechichen Philosophemen suchte fich der freie wiffenschaftliche Geist des Selbstdenkens über die mythologische Auffassung ber Bahrheit zu erheben und bald wurde flar, daß dies nur vermittelst des Denkens und der Erhebung feinker Rechte über die sinnliche Anschauung gelingen könne. Uber bei allen hierauf gemachten Berfuchen waren die

bes Pothagoras in ber Borausfegung ber nothwendigen mathematifchen und Die des Platon in der Borausfegung ber nothmendigen philojophifchen Dahrheiten Die einzigen, bei welchen der Deufer fich nicht nur an die Schranken ber menfchlichen Erkenntniß zurückgedrängt fuhlen mußte. Tenophanes beflagte die Unwiffenheit der Menfchen, weil nur Die Einheit nothwendig ertannt werde, alles andere fcmankende Meinung bleibe; Serafleitos fagte, bei bem Unbeftand aller Dinge fei alles mahr und auch falich; Demokrites und Anagagoras fanden, bag wir nichts wiffen, weil wir die Atomen und die homdomerien nicht ichauen, und Sofrates wendete feine fronie gegen alle fpeculative Biffenschaft, nur bas praftifche behaltend. Kerner, Uriftoteles zeigte aber auch bie Unhaltbarfeit jener Dialeftischen Schutsmittel, mit penen Pythagoras und Platon ihre Ansichten vertheidigten. Er dagegen, ficher gemacht Durch die gewonnenen Dialektischen Rrafte, feste unbefangen die Babrheit; der Bahrnehmungen; voraus, die uns ja allein beftimmte Gegenftande erfennen laffen, ohne hintanglich zu bedenkten, wie Diefe Das nothwendige begrunden konne und ohne ju beachten, daß die Sinne wohl den herafleitischen Sluß aber nirgend das unveranderlich feiende zeigen. Endlich im gleichen empirischen Dogmatismus lebten die Gpifurcer und die Stois fer. Aus ber Bergleichung von alle Diefem mußte nach und nach immer flarer hervortreten, einerfeits daß ber Dialeftifche Berftand fur fich leer fei, daß er wohl mit= telbar auffaffe, aber in fich feinen Quell der Wahrheit habe ; auf der andern Seite aber auch , bag bie Sinnes= anfebauung feine fefte, feine nothwendige Dahrheit bes Unveranderlichen gebe, obgleich fie allein uns bestimmte Gegenstände zeigt.

STUDITODUTS S.7

a 107210 1880

Entweder giebt es also keine sichere Dahrheit für den Menschen, oder es muß im denkenden Geist ein uns mittelbarer vom wissenschaftlichen Verschand verschiedener Quell der Wahrheit vorhanden fein.

Den ersten von diesen Gedanken bewegen die ftes ptischen Schulen, der andere ist der neue Gedanke der jüngeren Zeit, den die letten Lehrer der Akademie ans regen, der bestimmter in den neopythagoreischen und neoplatonischen Philosophemen so wie in der christlichen Lehre hervortritt.

Die Stepfis bildete fich in ben geiechischen Schus len nach und nach unter drei Gestalten aus, als die fofratifche des Pyrrhon, die afademifche bes Artefilaos und die empirische des Menefidemos. Diefe ffeptische Lehre bleibt aber der Grundlage nach Es wird bem Menschen eine bei allen diefen dieselbe. fubjective für bas thatige Leben auslangende Gewißheit bes vernunftgemäßen Urthells zugeftanden, aber jede Runft des fperulirenden Berftandes, welcher wiffenfchaft lich etwas hoheres feststellen will, verworfen. Co wird fur ben gemeinen Menschenverstand gegen die bialeftifce Runft abgefprochen. hingegen eine bestimmte Fort bildung zeigt fich in diefen fleptischen Lefpren bei ber allmählig genaueren Dachweifung, baf bie objective Gale tigfeit unfrer Borftellungen, daß die nasalnung nicht be wiefen, nicht mittelbar begrundet merden fbine. Sierin haben fich Menefidemos und Septus Empirifus bedeutende Berdienfte erworben, und biefe Lehre mar hier fur die Schule die entscheidendo, indem fie ben Dialeftischen Grundgedanken der ftoischen Schule betrifft.

1. Pprehon und Timon.

## §. 101.

Die ersten, welche die Stepfis ausdrucklich als den wahren philosophischen Geift forderten und fich als anoonuarinol den doyuarinois entgegenfesten, waren Dors rhon aus Elis und fein Schuler Limon. Porthon begleitete mit feinem Lehrer Unararchos, einem Un= hänger des Demofritos, Alerandern auf feinen Feldzügen und wurde fpater in, feiner Baterstadt Prie= fter. En lehte in diefer in großem Unfehen und lehrte wur mundlich. Doch ift fein Dame der Lieblingsname der Skeptifer geblieben. Limon aus Phlius in Achaja aina aus der. Schule des Stilpon in die des Pyrrhon über und blieb Pyrrhan's Lehre treu. Er war vorzüglich Dichter, lebte aber wahrscheinlich auch als Arzt, fruher langere Beit in Elis, spater in Uthen. Kast nur feine philosophischen Gedichte, die Spottgedichte (oilloi) und die Bilder (indaluai) haben uns die Anfichten feis nes Lehrers erhalten, doch auch dies nur nach Bruchs fucten beim Gertus Empirifus und Diogenes Laertes \*).

Bergleichen wir, was diefe \*\*), was Cicero und Eufebius von Pyrchon fagen, fo scheint er ganz bei des Sokrates Pretestion gegen die speculative Erkenntnik stehen geblieben zu fein und auch denselben Zweek der Hinweisung auf die Ethik behalten zu haben.

\*) 1. 9. cap. 11.

nana a di

••) Sext. adv. math. l. 7, 80. Pyrth. hyp. l. 1, 21. Adv. Eth. 165, 20, 171. Cic. de fin. l. 4. c. 16. l. 2. c. 13. Euseb. pracp. evang. l. 14. c. 18.

Er scheint, nach Cicero, in verwandter Weise mit ben Megarifern ber ftrengsten Lehre gefolgt zu fein, daß nur die Tugend das Gute und alles andere gleichgultig Hiermit verband er dann, was allgemein die Grund= fei. lehre der Skeptiker geblieben ift, die Behauptung, daß alle speculative Biffenschaft ungewiß und thoricht fei, und forderte dagegen das enerer, die enorgh, das heißt die Stimmung, fich jedes entscheidenden, jedes bestimm= ten Urtheils zu enthalten, im ruhigen Gleichgewicht zwi= fchen jeden entgegengesetten Behauptungen ju bleiben, weil überall aleiche Gründe und Gegengründe fich bas Gegengewicht halten. Timon und die folgenden fpra= den dies dann noch scharfer aus: ouder opiso, "nichts bestimme ich", und ovder pallor, "feines lieber". Doch ift nicht zu ersehen, wie genau pprrhon felbft diese enorg ausgesprochen habe.

Der Sache nach aber muß er diese Lehre gehabt haben, und zwar sowohl für das dialektische als für das praktische Interesse. Indessen Pyrrhon's Ausführungen leicht mehr bei der Lehre des Demokritos geblieben sein, den er sehr hoch hielt \*), denn sowohl das dialektische Urtheil des Limon als die praktische Lehre von der Seelenruhe weist darauf hin. Sertus \*\*) schreibt zwar selbst die zehn reónous rns enozos schoors schoor den älteren Skeptikern zu, aber die Vergleichung mit dem Anfang des folgenden Kapitels, wo die fünf Tropen der jüngeren diesen entgegengestellt werden, verbunden mit der Angabe des Diogenes Laertes \*\*\*), das

<sup>\*)</sup> Diog. L. l. 9, 67. Euseb. praep. ev. 14. c. 18. \*\*) Pyrrh. hyp. l. 1, 14. \*\*\*) l. 9, 88.

daß diefe bem Agrippa gehoren, last wohl fehen, daß an der ersten Stelle Ainefidemos gemeint fei.

Die dialektische Lehre der Skeptiker ist der Grundlage nach von Anfang an dieselbe geblieben. Wie Geytus fagt \*): die Beurtheikungsweisen der Dinge sind von zwei Arten-mach der einen ... dies ist die Weise der Dogmatiker; beurtheilen wir die Gewlßheit, ob etwas felioden nicht sei, nach der andern, die uns im Leben leitet, thun wir dieses und ainterlassen jenos. Diesen leitet, thun wir dieses und ainterlassen jenos. Diesen folgen, indem die Anschaus mig (pourwoolap) mit unwillscheiteber Gewaltund ambestritz ten überzsunt. Wie also die Dinge erstweinen ist scher eine fie sind, ist unbestumbarz: hier lächt der Ersptiker im Gleichgewicht zwischen Gründen und Gegengründen fein Unterliefunenschieden. Dies nemlich war nach is extu s and Dlogenes Laertes \*\*) schon die Lehre. des Lis und Dlogenes Laertes \*\*) schon die Lehre. des Lis

•) Sext. pyrrh. hyp. 1. 1. c. 11. πριτήριον δὲ λέγεται διχώς, τό το εἰς πίστιν ὑπάρξίως ἡ ἀνυπαρξίας λαμβανόμενον (περί ὑῦ ἐν τῷ ἀντιβἑήτελῷ λέξομεν λύγω) το τε τοῦ πράασειν. Ψ. πραςέχανώς κατὰ τῶν βίον τἐ, μεν πράσσομεν, τὰ δ' οῦ. περί οῦ νῦν λέγομεν · πριτήριον τοίνυν gaμέν είναι τῆς σχεπτικῆς ἀγωγῆς τὸ φαινόμενον δυνάμει τὴν φαντααίαν αὐτοῦ ρὕτω καλοῦντες. ἐν κείσει, γὰρ καὶ ἀβύδλήτω πάθει κειμένη ἀζήτητὸς ἐστιν. διο περί μὲν τοῦ φαίνεοθαι τοῦον ἡ τρῖρον τὸ ὑποχείμενον, οὐδείς ἴοως ἀμφιοβητεῖ · περί δὲ τοῦ εἶ τοιοῦτὸν ἐστιν ὑποῖον φαίνεκαι, ζητεϊται. κοῦς φαιψενοις οῦν προζέποντες κατά τὴν βιωτικήν τήρησιν ἀδρξάστως βιοῦμεν · ἐπεὶ μιὴ δυνάμεθα ἀνενέργητοι παντάπασιν είναι.

\*\*) Sext. adv. math. l. 7, 30. Diog. L. l. 9, 105. άλλά το φαινόμενον παντί σθένει ούπερ αν έλθη. — το μέν ότι έστι γλυκύ, ού τίθημι. το δέ ότι φαίνεται όμολογώ.

Fries Befd. b. Philof. I.

etwas füß fei, behaupte ich nicht; daß es aber als füß er-

In ähnlicher Weife ift auch das praktische Interesse der Skepfis von Anfang an in gleichbleibender Weise ges faßt. Da wir zu keiner sichern Erkenntnis über das Wes fen der Dinge gelangen könnth, so ist die Spoche, das heißt der Gemüthszustand der ruhigen Unentschiedenheit alles Uetheils der einzige, welcher: uns die Gemüthörnhe sichert. So scheint Geeleuruhes wie die Bemäthörnhe sichert. So scheint Geeleuruhes wie dei Demokritas, diesen das praktische Biel sein 30 unästen, wie aber Pyrrhon dieses mit feiner Lehre von der Angend mäher verbunden habe, seiner nicht mehr. Lätmon löbt ihn vorzäglich wegen feines unerschütterten Gleichmuthes ").

Diogenes Latvtes führt die Reihe der Skeptike fo fort, des mit Unterbrechung nach Timon, Ptoles malos aus Aprene diefe Lehre ernemert habe, welchem mehrere-gefolgt seien bis auf Herakleides den Lehrer des Alnesidemos Anosios und dann nach Alnesis demos noch mancher andere bis auf den Saturninus von Aytherä, den Schüler des Sextus Empiris cus. Wir mussen auf Alnesidemos zurückfommen, nachdem wie von den jüngeren Mademikern gesprochen haben.

2. Die jungeren Ufabemien.

# §. 102.

Die Erben der platonischen Lehre konnten, wie Seg= tus fagt \*\*), leicht in Streit darüber kommen, ob Pla= ton ein doyuarwos oder ein anognuarwos oder theils

\*) Diog. L. I. 9. 65.

\*\*) pyrrh. byp. l. 1, 221.



das eine, theils das andere gewefen fei. Die Form feiner Befprache, welche oft ohne Entscheldung endigen, und die oft darin waltende gronie laffen viele feiner Betrachtungen fleptisch erscheinen. Daju fommt die große Schwierigfeit. Die eigentliche Grundlehre ber platonifchen Dialestif in feis ner Lebre von ben Ideen aufrecht ju erhalten # ibogegen jest nun bie Unmagungen Des empirifchen Dehmatidimis bei Benon von Mittion naten. Co wendete fill bie aftit demifche Dialeftit von ber platonifchen Bertheinfaung Der ewigen Bahrhotten entfchteben nur jut fleptifchen Beftreis tang bis Empirismus: In verschiedetten Ochattirungen; nach benen : Certus finf Stademien unterficeette, namm Diefe Schule auf eine eigenthumliche Weise die Stepfit fol daß fie fich fast einzig fit ver Polemit gegen Die Stoffer bes weate und bei bem vorzüglich praftifchen Gehalt, Den fie boch noch beidehielt , wohl gar ber ftoifchen Lehre folgte."

Diefe Wendung gab der akademischen Schule zuerst Arkeflavs aus Pitane in Actolien. Diefer horte in Arken den Theophrastos und Polemon zugleich mit Arantor und Zenon. Später übergab ihm Sofiz krates, der dem Krates als Vorsteher der Akademie gefölgt war, diese Lehrerstelle, welcher er dann mit groz fem Beisall bis an feinen Lod vorstand. Mit Zenon's Amnaßlichkeit scheint er früh in Streit gerathen zu fein und dies gewann großen Einfluß auf die Art sciner Ausbitomig. Wenigstens ist uns von feiner Lehre fast nur in der Gestalt des Streites mit Zenon erzählt worden, bez fonders von Ekcero \*) und Sextus \*\*).

\*) acad: quaesi. l. 1. c. 12. l. 2. g. 4. der fin. h. 2. e. 4. or \*\*) Pyrrh. bypot. l. 1, 232 seq. Adv. logicos l. 1, 153 seq. 408 seq.

34 \*

Die Jauptlache ist der Streitigegen die georaala unradmirent des Zenon, welcher feine ganze Ansicht zur Stepfis umbildete bis zur Lehre von der volksändigen änazadupfis oder Unerkennhaufeit der Dinge, nach welcher er der ftoischen vorwarasense; die enord so strenge entgegens feste "daß ennicht einmal diese anorgianplaufaus sondern nur die Unmöglicht sieher Widstkung behanptetes Mit dies sem wolltzipo aber nicht dem Platen nutren worden, son dern er hehenpiete, damit gerade die änder Reise der Phis lossen er hehenpiete, damit gerade die änder Ansie werden, son den eine vorden vor und Safrenten wieder Ges hanfengeng wie den Purchung an ander dieser Bergustellen. Wie wen Purchung, wenn nicht dieser Berg hanfengeng wie den Purchung, wenn nicht dieser Ges hanfengeng wie den Purchung an

in Sin bom Steelt, mitigen on ift ber: gebßeve Scharfs finn auf Seiten des Ankefila on. Er griff die Lehre an, nach melder Die gauraoia natalynring ber Grund ber Dahrheit fein follte bem Deifen fur bie Biffenfchaft , bem Thoren für Die irrige Meinung. Subrt fie ben Beifen gut Diffenschaft, Den Thoren jur Meinung, fo bleibt fie ein bloges Wort. Coll die Erfenntniß (naradywis) eine Bes. hauptung (ournaradeois) fein, fo gehort fie nicht ber Infchauung, fondern dem Berftande, nur ber Berftand uts theilt. "Eine erkennende Anfchauung (gavrasia naralynrun) ift beghalb alfo unmöglich, und zweitens auch, weil. es ja feine Unschauung giebt, Die nicht eben fo bem fale, ichen wie dem wahren entsprechen fann. Dies icheint er. nach Geptus \*) fpielend mit vielen Unficherheiten finnlicher Borftellungen und des optischen Betruges ausgeführt au haben.

In der praktischen Lehre bleibt Ur tefila os ganz bei der pprehonischen Wendung. Der Endzweck (Ed retos)

\*) 1. 1. 408 seq. \* ...

ift ihm die Gemüthsruhe (arapazla), welche durch die Epoche erhalten wird, das Sute ift diese Epoche in den einzelnen Fällen, das Bose die Entscheidung des Urtheils (ovynaradeois) in eben diesen. Dann führt er die Rede aber geläufiger aus, indem er sagt, wer der vollendeten Epoche treu bleibe, der lebe und handle nach der Wahl des vernunftgemäßen (eölogov) und folge diesem, als dem Entz scheider des Rechtthuns. So werde die Ludaimonia durch Ringheit (poongos) gewonnen, welche die narogowinara bes ftimme. Kardoowna sei aber das, was einen vernunstz gemäßen Grund habe (nardoomna elvas, önzo noazodie eidogov öxes rür anologiav). Damit lenkt er dann praktisch ganz in die stoische Lebre ein.

## **§.** 103.

Die ersten Nachfolger des Artefilaos Lakydes von Ryrene, die zugleich lehrenden Euandros und Tes lekles aus Phokis und Segefinos von Pergamos gaben nichts neues zur Lehre hinzu. Dem Segefinos folgte aber Karneades, welcher mit größerer Auszeichs nung auftrat.

Rarneades aus Ryrene, etwa Dl. 141 geboren, hörte in Athen den Stoifer Diogenes, trat dann zur Mademie über und wurde Schüler des Hegefinos. Er blieb ein ausgezeichneter Lehrer bis in ein hohes Alter, und ftarb nach Cicero 90 Jahre alt. Vorzüglich bildete er sich im Streit mit den Schriften des Chrysippos, so daß er selbst den Spruch der Stoifer: ei und rac nur Xeusennos, oun är no stroä, parodirte: ei und rac nu Xeuosnnos, oun är no eroä, parodirte: ei und rac nu Xeumuffen wir seine ganzen Bestrebungen beurtheilen. Eis

\*) Diog. L. l. 7, 183. 62.

Digitized by Google

cero lobt ifn als einen fehr gewandten Rebner, der, was er wollte, zu vertheidigen oder zu widerlegen vermocht habe \*). Er hat wie feine Vorgänger nicht geschrieben, uns ist nur, vorzüglich durch Sertus \*\*), seine steptis sche Polemik gegen die Stoiker bekannt geblieben. Seine Vorzüge icheinen meist nur in der Gewandtheit der Rede bestanden zu haben, denn was den Gehalt der Lehre bes trifft, so mag er wohl dem Ehrysippos gegenüber vies les genauer ausgesüchrt und bestimmter ausgesprochen has ben, aber im wesentlichen bleibt er bei Arkesila os, ins dem er meist nur Kunstausdrücke ändert.

Seine Grundhehauptung ift nemlich, baß es fcblechte hin kein Rriterium der Wahrheit gebe, weder im Bers ftand, noch in den Sinnen, noch in der Anschauung (garzaola), noch in irgend einem Wefen. Dabei unterscheidet er genauer erstens die Anschauung in der Empfindung (na-Dos) als eine Beränderung in der Stele und das Angeschaute, welches er als Grund jener Empfindung voraus-Aweitens die beiden Berhaltniffe der Anschaunna sest. einmal gegen das Angeschaute (gerrasror) und bann ges gen den Anschauenden (garragiovuerog). nach dem ers ften Werhaltniß ift die Anfehanning wahr, wenn fie mit bem Angeschauten übereinftimmt, im Gegentheil fatich; nach bem andern erscheint sie als wahr ober nicht (n new ביסדו קעושטעבייא מאאטאט א לע טע קעושטעביא מאאטאט. Run tommt es aber boch nur barauf an ju zeigen, bag bie Uebereinftimmung ber Anschanung mit bem Angeschauten nie ficher nachgewiefen werden tonne, und bafar bleibt er bei Urfefilgos. Dag ferner weder der Berftand, noch die Sinne, noch die Dinge ein Kriterium der Bahrheit

\*) de oratore l. 2. c. 38.

\*\*) adv. math. 1. 7, 161 seq. 1. 9, 138 seq.



enthatten, leitet er von diefem nur ab, indem unmittelbar nur die Anfchauung als wahr erscheinen kann, alles andere nur mittelbar. Bei diesem Streit stellte ihm der Stoiser Antipater den schärfsten unabweislichen Grund gegen den Ekepticismus entgegen, nemlich, wenn Karn ea des behaupte, daß nichts erkannt werden könne, so mache er dagegen doch die eine Ausnahme, daß er erkenne, nichts zu erkennen. Cicevo fagt zwar \*), daß ihm Karn ea= des hier acutius resistedat, das konnte er aber nur durch die Gewandtheit der Rede erreichen und nicht durch Grün= de, denn wenn er gleich nach der strengsten enord fagt, er wissenicht ob er wisse vielen nicht wisse, so behält Anti= pater doch recht gegen ihn, eben weil er die enord bes hauptet.

Dieje Stepfis gilt nun aber bem Rarneades, wie ben andern, nur gegen das gang fichere Wiffen; fur das Sandeln und das thatige Leben laßt er hingegen anstatt ber euloyla des Urtefilaos Die nedargens (Bahricheins lickfeit) gelten. So ift ihm die ganze Erfahrungserkennt= niß geschützt, indem er unfre Urtheile durch die parrasia mittern (durch wahr fcbeinende Anfchauung) begrunden und fo eine immer größere Ausbildung unfrer Erfenntniffe ftatt Die wahr scheinende Anschauung nennt er finden laft. jugaris, die umoche fcheinende anduquois und unterfcheis det drei Stufen der mahricheinlichen Erkenntniß. So wie wir bei geringen Dingen nur einen Beugen befragen, bei michtigeren mehrene, bei fehr wichtigen aber forgen, daß ein jeder befragt werde, ber um die Sache wiffen tann, fo folgen wir bei geringen Dingen in der garraola nieain nur dem gewöhnlichen bei der Borausfegung bes ange= schauten Gegenskandes; ift bie Sache aber wichtiger, fo

\*) acad. quaest. 1. 2. c. 9.

suchen wir die gewreisla innessnavros (die unzerstreute Anschauung) zu bestimmen, in welcher alles zur Wahrs heit zusammenstimmt und keine falschen Theile enthalten sind; betrifft sie endlich wichtige Interessen des thätigen Lebens, so betrachten wir die Sache von allen Seiten und erhalten so die gevrasla diezwedeunism oder negewedeunism, die umsichtige, genaue Ansicht der Sache.

Dies ware nun eine ganz bequeme dialektische Grundlage, über welcher sich theoretisch oder praktisch eine erfahrungsmäßig, gesicherte Lehre hätte ausführen lassen. Aber Rarneades stebeint sich nur in sophistischen Aussüchruns gen der enorge polemisch gegen die Stoiker gesallan zu has ben, denn selbst sein treuer Schüler. Rleitomachos von Rarthago, der über des Karneades Lehre für uns verlorene Schrikten geschrieben hat, sagt a daß er in keinem einsche, welches dem Karneades wahrschoins licher geschienen habe \*). Dadurch scheint er im Streit ganz auf die Weiße der Sophisten zurückgesüchrt worden zu fein.

So mögen ihm wohl alle die dialektischen Spiele ger hören, welche Sextus Buch 9, 138. dis 192., gegen das Dasein der Götter angiedt. Es ist darin nichts neues, aber doch der eine Gedanke, daß die Idee des Göttlichen mit unsern Größenbegriffen nicht gemeisen werden kann, gegen die Stolker gut ausgeführt.

Gott kann kein lebendes Wefen, kein Goor, kein Thier fein, denn dann mußte er empfinden, folglich veranderlich und vergänglich fein. Dies widerspricht aber der Vorstellung von Gott.

Gott ift weder endlich noch unendlich. Das befeelte ift nemlich mehr als das unbefeelte, aber das unendliche

\*) Cicero acad. quaest. l. 2. c. 45.

#### **53**6

tam weder beweglich und befreitzein. Denn Bewegung forderte, daß es von einem Ort an den andern überginge und beseelt kann es nicht sein, denn die Seele soll den Rotz per von der Mitte nach den Enden durchdringen, aber das meendliche hat weder Mitte noch Enden. Das Göttliche ist also nicht unendlich, aber endlich ist weniger als unends lich, folglich ist es auch nicht endlich; ein drittes giebt es nicht, also list das Göttliche gar nicht.

Das Göttliche kann weder Körper noch unkörperlich sein, denn alles körperliche ist veränderlich also vergängs lich, das unkörperliche ist aber nach den Stoikern nur das Leere, also ohne Seele, Empfindung und Wirksamkeit. Beides widerspräche dem Göttlichen, das Göttliche ist nicht.

Ferner wird ausführlich dargestellt, wie das Göttliche weder mit noch ohne Lugend bestehen könne. Keine menschliche Lugend find wir nemlich im Stande dem Göttlichen, dem höchsten Wesen beizulegen, aber ohne Lugend ware das Göttliche kakodamonisch und ohne Seligkeit.

Endlich die Stoiker fügten sich den Mythen der Bolksreligion, so wird denn noch das unpaffende gerugt, diese mythologischen Gestalten oder die Theile der Natur gottlich zu nennen.

Auch von ethischen Lehren werden von ihm nur einige Gegenreden gegen die Stoiker erwähnt, und am meisten erscheint er als Nachahmer der Sophisten in jenen zwei Prunkreden, die er in Rom den einen Tag für, den andern gegen die Gerechtigkeit hielt. Lactantius \*) hat uns einige Theile davon aufbehalten, aus denen die Oberstäch= lichkeit von Karneades Polemik erhellt. Die Darstellung ist mit Platon im ersten Buche vom Staate gar

\*) divinar. institut. l. 6. c. 16.

nicht zu vergleichen. Et spielt nur mit der Betrachtung, daß Weisheit und Gérechtigkeit oft einander widersprechen, istdem er, nur den eigenen Vortheil zu suchen, für weise erklart. So findet er das positive Recht im Staate weise, aber ungerecht, und das natürliche Recht gerecht zwar, aber unweise.

Unfer Naturrecht hat aus diefer Rede das berühmte Brett geerbt, an dem zwei Schiffbruchige verunglucken, jeder von beiden mag nun getrieben von der Weischeit der Selbsterhaltung den andern davon zu ftoßen versuchen, oder nach der Gerechtigkeit der allgemeinen Menschinliebe dem andern freiwillig weichen.

§. 104.

## Rarneades hatte biefen nur polemlich gegen die Stoiker gerichteten Skepticismus am vollftundigsten auss gebildet und am beredteften versochten. Muber eben damit inufte er in feiner nur polemischen Bedeutsamkrit bald fein Intereffe verlieren, welches noch mehr dadurch herbeiges führt wurde, daß ohnehin der Streit gegen die Stoiker feine Schärfe verlor, indem die kolfchen Lehrer dieser Zeit, wie Panaitios und Poseidonies, nicht mehr bei den Dogmen des Zenon stehen blieben, sondern sich freier

Dogmen des Zenon stehen blieben, sondern sich freier aneigneten, auch was andere gelehrt hatten. Go verlor sich die eigenthumliche Richtung im Philosephiren der jungeren Alademie mit Philon und Antiochos, von des nen wir vorzüglich durch Cicero wissen, welcher ihnen in feinen alademischen Quastionen oft folgt.

Der Nachfolger des Kleitomachos Philon aus Lariffa in Theffalien, welcher im Jahr 87 vor Christo während des ersten Arieges der Römer gegen Mithridates nach Rom floh und Lehrer des Cicero wurde, gab der akademischen Lehre eine entschieden dogmatische Wendung.

Er wandte nemfich die Behauptung der Afatalepfie nur gegen Zenon, so wie ihn Sextus \*) fagen läßt, nach dem Kriterium der Stoiker, das heißt nach der gavraolie waradymrenfi seien die Dinge unerkennbar, ihrer Natur nach aber seien sie erkennbar. So scheint er also die enogy gar nicht mehr gefordert und in der praktischen Philosophie eine einfache populäre Lehre gegeben zu haben \*\*). Indefe seine einfache populäre Lehre gegeben zu haben \*\*). Indefe seine einfache populäre Lehre gegeben zu haben \*\*). Indefe fen behielt er den Namen des Skeptiker bei, indem ep nachzuweisen suchet, daß Platon und die Akademie pom Anfang an Skeptiker gewesen sein, und daß in der Akademie immer dieselbe Methode beibehalten worden sei. Dies konnte er schwer genau vertheidigen, doch hatte er schon das Wort des Arkefilaos für sich.

Eben diefe Lehre entzweite ihn mit seinem Schüler Antiochos von Askalon, welcher sich zwar immer noch einen Akademiker nannte, aber sich später in Lehre und Schriften ganz den Stoikern zuwendete. Antiochos bestritt nemlich dem Philon, daß alle Akademiker Skeptiker gewesen seien, und konnte das in seiner Weise leicht aussühren, da doch nur Karneades die Skepsis auf die praktische Philosophie ausgedehnt hatte. Auf der andern Seite nahm er nur die Originalität der stoischen Lehre in Anspruch, indem er behauptete, ihre Dogmen gehörten schon dem Platon \*\*\*), und für den damaligen Stand der jüngeren stoischen Lehre hatte er großentheils recht.

Eigene Lehren des Philon sind gar nicht anzufuh= ren, außer wenn ihm etwa, wie Tennemann meint, die Rede bei Cicero acad. quaest. 1. 2. c. 28. gehört,

- \*) Pyrrh. bypotyp. l. 1, 235.
- \*\*) Stobaeus ecl. eth. II. p. 88, 42.
- \*\*\*) Sextus pyrrh. bypotyp. l. 1, 235.

in welcher so kharf geltend gemacht wird, daß die Logik (Dialektik) für sich keine Wahrheiten gebe, sondern nur in gehaltlosen Formen die Identität und den Widerspruch beurtheilen lasse.

Von Antiochos hingegen giebt uns Cicero \*) eine fehr wichtige eigenthümliche Bertheidigung des Dog= matismus gegen den Skepticismus. Vieles ist darin frei= lich nur unbestimmter populär ausgeführt, aber die Gründgedanken sind klar, fest und zum Theil in dieser Ans wendung neu. Gut macht er für die gavrasla xaralynreun' geltend, daß wenn die Skeptiker Sinnentäuschung und Sinnenbetrug dagegen anführen, damit doch nur unges wöhnliche, seltene Fälle genannt wären, während die ges wöhnliche klare Anschauung durch gesunde Sinne fest und sicher bleibe.

Ferner wiederholt er den Sat des Antipater gut in der Weife: was der Weife behauptet, muß er mit Si= cherheit begriffen und erkannt haben, follte er also behaup= ten, es lasse sich nichts erkennen, so musse voch wenig= ftens dieses erkannt haben.

Sodann fagt er richtig gegen die Wahrscheinlichkeit der Skeptiker, wie kann man wahrscheinliches für sich als lein bestimmen, wenn man nicht erst eine Regel hat, nach der sich wahr und falsch sicher unterscheiden lassen? Ends lich am lebendigsten und kräftigsten hebt er hervor, daß die überwältigende Kraft der sittlichen Ueberzeugungen, welche die Pflicht über jede Gewalt des Vergnügens und Schmerz zes gebieten läßt, unmöglich durch unsichere Wahrscheins lichkeit begründet sein könne, sondern nur durch unumz ftößliche, nothwendige Wahrheit bestehen könne.

\*) acad. quaest. l. 2. c. 7 seq.



So fordert Matiod os richtig in dem Dogmatismus jene unmittelbare nothwendige in der Bernunft gegründere Bahrheit. Da er aber nicht in Untersuchung zu nehmen verftand, wie biefe dann in der Bernunft bearundet fei und bestehen tonne, fo war damit der Skepticismus doch nicht fchlechthin abgewiesen, sondern er konnte immer das nenen fagen: weder durch die Empfindung noch durch das Denten ift eine folche Bahrheit ju begründen. Daher werden wir auch in der Geschichte der Philosophie fo weis tor geführt, daß eine jungereilehre den Stepticismus gar nicht beachtet, sondern nur den Thatbestand der höheren Bahrheit unmittelbar annimmt.

Unfer Diefem giebt uns Cicero \*) noch einen Ents wurf ber Ethit des Antiochos. Er folgt hier ber Brunds lage nach ganz dem Chrysippos. Er führt nemlich al= les auf ben Trieb der Gelbfterhaltung' und fomit auf bas Princip feiner Ratur gemäß zu leben zuruck. 21ber die Ratur des Menschen ift die vernünftige, daher fordert der menschliche Erieb der Stiffterhaltung fuhochft die Boll= fommenheiten der Vernunft in den Lugenden und vorzüge tich in den Lugenden des Willens. Die Forderung, der Ratur gemäß zu leben, ift alfo eine Forberung, nach der volltommenen und' felbftftandigen Datur bes Denfchen ju leben \*\*). Go ertennt er die Zusammenftimmung aller Tugenden zuniffittlichen Leben und ben eigenen innern Berth des fittlich auten an.

Die Ansführung ber Lehre vom fittlich guten giebt er 1. 19 1 

and the second second second •) de finibus l. 5.

•) de finibus I. 5. \*\*) I. I. c. 9. Ex quo intelligi debet, homini id esse in bonis ultimum, secundum naturam vivere; quod ita interpretamur, vivere ex hominis natura undique perfecta et nibil requirente.

aber mehr nach Ar öst vieles. Nicht nur die Lugend erfennt er als das Gute, sondern dieses homentum besteht aus der Lugend und den tugendhaften hundlungen, in dem ganzen mit der Lugend übereinstimmenden Leben. Die Lugend genügt mit ihrem inneren Werthe nür Eudaimonie, aber die vollendete Eudaimonie (vita beatissima) fordert für den Meuschen in Verbindung mit der Angend noch jene anderen Güter, welche unsere körperliche Natur erheischt. Haben diese gleich einen viel geringeven Werth als die Eus genden, so gehören sie doch mit zu dem Ganzen des unserer Natur gemäßen \*).

Antiocos giebt eine gemeinverständliche Lehre, die nichts neues enthält, aber doch einiges foische nach Aris ftoteles verbessert.

3. Ainesidemos und bie Empiriker. §. 105.

Als so eben der Skepticismus der Afademie erloschen mar, suchte der Kretenser Ainesid emos aus Gnossus (Airesidnuos Kruworos) zur zeit des Eixero oder etwas später die pyrchonische Lehre zu erneuern. Wir wissen von seinem Leben nichts weiter, als das erwahrscheinlich als Arzt in Alexandria lebte. Diogenes Laertes \*\*) bringt ihn der Ueberlieferung nach mit Pyrchon und Limon in Verbindung, er wurde aber der Stifter einer steptischen Schule von Aerzten, welche die Echre nur dennnt worden sind. Unter diesen find für die Lehre nur drei zu nennen, nemlich neben Ainesidemos noch Agrippa und Sextus Empiricus. Won Agrip=

1.01010

Digitized by Google

. . 1 . . . .

\*) I. I. c. 24. \*\*) I. 9. in fine.

ba febent wir nur, daß er junger als Linefidemos war und his Libre von den roomois rus enorgs fo anderte, wie nachter anmaeben ift. Gertas ift uns ber wichtige fte unter Diefen, weil er diefer Lehre Die Bollendung gab und feine Schriften uns erhalten fünd. Er wird nach die fer argelichen Schule Empeixifosgenannt, wiewohl er \*) fich felbft gegen ble Empeiriter für die arztliche Schule der methodifer als der wahrhaft fleptischen Bergte er= flart. Seine Goriften find gut: griechifch gefchrieben, Blar gebacht und zeugen von geoker Gelehrfamkeit. So find fie uns in der Geschichte der Dhilosophie von Anfang an als wichtig erfchienen. Seine Oprache zeigt, daß et woht ein Grieche war; und feine Schriften geben ihn an Wieten Gtellin als Urst in erfennen. Rach feinen Eitaten, and ba Divgenes Laertes inn icon ermähnt, muß et am Ende bes zweiten und ju Anfang des britten Jahrfunderts unferer Zeitrechnung gelebs haben.

Die Beitern Diefes Grepticionus der Empiriter muffen wir nach Seytos darftellen, deffen ganzes Syftem wir noch befigen 2 Wie viel davonilfun aber eigen fei, ift fchwes ber zu beftimmen siehenfalls gehöre der größte Theil der Ermblagen dem Aine fide mostal 1999 auch

Ninefidenos hat mehredes geschriebet, woruntet vorzäglich acht Bächer möhlickelast abyus inwoon uns Photlus die Inhaltsanzeige erhalten hat. In rette Buch unterschied er die Pyrrhonier von den Afades mikern und stellte die allgemeinen Regeln des Pyrchos nismus auf. In den folgenden Büchern wird dann nach den befondern Fragen die Lehre von der Unerkenwarkeit der Dinge ausgeführt, im zweiten Buch in Beziehung auf Bahrheit, Ursach, Wirkung, Eigenschaft, Bewegung,

\*) pyreh. hypotyp. l. 1. in fine....

#### - 344

Enftehen amit Diegeben / im brittennin Begiehning auf Bewegung und Empfindung, im vienten gigen bie Lebre von den Beichen, im fünften genauer gegen ben Begriff win thefache und Birtung, im freheten gegen die Borftels tingen vom Guten und Bofen, im fiebenten gegen die von Den Augenden, im achten gegen die bom bochiten Sut. Beraleichen wir damit bes Sertos Bopatppofen, fo inben wir fie gang nach biefem gearbeitet. i Des Gertos erftes Buch entfpricht hier bem erften, das zweite dem zweiten, in des Gert'os dritten Buche findiaber unfangs bie phylifchen Lehren, wie hier Buch drei bis funf, und bann Die praktifchen, wie hier Bish feche bis acht besprochen.

Aus dem, was Photius weiter vom erften Sache erwähnt, fieht man, daß Alinefidem ols fich. vorwiglich bemühte, ben Steptiannus ganz allgemein ju machen. Er fagt: im allgemeinenentscheidet der Porthonier nichts. auch bas nicht " daß er nichts entscheide ; fondenn er: brieft fich mir fo aus, weile er fich wicht anderstaussprechen finen (\*). 5 

.... Er fucht alfo einen Ausbund für bie volktommenfte Enorn, mus aber eben mofteben, bagi biefer, fich nicht entsprechend geben lasse (in wie wir is nach ber Einwens bung:bes An tap a ter fanden). tr Begen biefe .feine Forbenung neunt en bann bie Afademifer Digmatifer vorjugs tich wood, weil the endopearty aber steffanates doch with der bestimmte Behauptungen gulfeß und dann autschiedener Die jungten Alademifer, wie Philon, Der ja: felbft feine Stepfish nur polemifch gegen, die ganradla zaralynrun ber Swifer ftellte. i RBie ober Hinefidemos, eigentlich feine

موالد من المراجعة والمكركور

\*) zavolov yag buder o Hugewveros opiles, all oude auto rouro, öri ovder diopigerai . all ova égorter, gaole, όπως το νοούμενον έχλαλήσημεν. Ούτα φράζομαν.

feine Lehre weiter geordnet und ausgeführt boby, fcbeint mir, im Unterfchiede von der Lehre des Septos nicht mehr ersichtlich. Dabei bleibt vorzüglich unfbar, in wels des Berhaltniß er feine Lehre gegen die des Berafleis tos gestellt habe. Sertos \*) widerlegt einngl feine Heuferung, daß der Pyrrhonismus der Beg aur Lehre Des herafleitos fei, denn wenn Minefidemos dies dars auf grunde, daß herafleitos behauptete, an jedem. Dinge fei entgegengefestes, ber Pprechonier aber, an jedem Dinge erscheine entgegengesettes, fo fei dies lettere eine fo allgemein zugeftandene Behauptung, daß fie eben fo gut auch Borbereitung ju jeder andern Lehre als ju ber des herafleitos genannt werden tonne. Daß aber Minefidemos damit habe fagen wollen, Deraflei= tos Lehre fei eine hohere, zu welcher in der That der Onrrhonismus fuhren folle, ift hochft unwahrfcheinlich; obgleich man nach einigen beiläufigen Erwähnungen bei Sertos \*\*) fieht, daß Ainefidemos zuweilen bem herafleitos folgte. Denn diefe Erwähnungen find an abgeriffen und wenig bedeutsam, um fo viel daraus folgern zu laffen. Demlich: Ainefidemos fagt wie Se= rafleitos, der Berftand fei außer dem Rörper; Hinez fidemos fagt wie herafleitos, was allen erscheine fei wahr, was einem in eigener Beife fei falich, fo daß alnotes gleichsam un lavor das unverborgene bedeute; Ainefidemos fagt wie gerafleitos, der Theil fei etwas anderes und daffelbe (Eregov xai raurov) als das Banze; Ainesidemos fagt wie Serafleitos, bie

\*) pyrrh. hypotyp. l. 1, 210.

adv. logicos l. 1, 349. l. 2, 8. adv. phys. l. 1, 337.
 l. 2, 216.

Sries Gefch. b. Philof. I.

Digitized by Google

545

Zeit ift Rorper, denn fie ift von dem Seienden und dem ersten Sorper nicht verschieden.

Aus alle dem ift nichts zu machen. Das aber ift sicht, daß Line (idemos\*) die zehn romous oder reonous ift enozys aufgestellt hat und damit wohl entschieden, das feine ganze Lebre Stepfis war.

## §. 106.

Die Darstellung des Stepticismus der Empirik feldst können wir nur vom Standpunkte des Sextes ans geben. Die Lehre des Sextes hat alle Borgige und alle Fehler des Skepticismus. Skeptische Rede ledt nur im Widersprechen, sie hat in der That keine einheimischen, fondern nur polemische Interessen. So läßt die Stepsis gegen einseitige dogmatische Interessen den Blid fran, der Scharffinn des Skeptikers sieht oft weit aber sim Seit hinaus, weiß aber davon wenig Gebrauch zu unachen. Und beswegen verliert er sich dann so leicht in die Oberslächlich keit und Weitschweisigkeit der Streitsucht.

Sexto 6 hat für die theoretische Lehre die Stellung feiner Stepfis fehr gut genommen. Seine ganz franze znor? bezieht er neinlich nur darauf, wie die Dinge an sich sind, aber nicht darauf, wie sie uns erscheinen, und dam giebt er üderhaupt ber Stepfis die Wendung, das sie aller Rünftlichkeit der theoretischen Wiffenschaften widerbritk, aber nicht dem gesunden Menschenverstand oder den antire lichen Urtheil im Leben. Für das thätige Leben neutich tomme es nicht darauf an, wie die Dinge sind, wan wir nur wissen, wie sie uns erscheinen. Für die praktische Philosophie ziert er sich aber eigentlich nur, wie die frühern,

\*) Sextus adv. log. l. 1, 845. Arigofles bei Eufebios praep. evangel. XIV. c. 18.

546

mit der Gemuthoruhe, welche bei vollftandigem Zurucks halten des Urtheils noch am nächsten erreicht werden fon= me; in der Gegenrede gegen die Ethiker bleibt ihm hinge= gen nur eine fehr unbedeutende Lehre vom Suten fur fei= nen gefunden Menschenverstand.

Diese Lehre des Sextos ift uns vollftändig erhalten worden. Er \*) theilt die steptische Philosophie in die alls gemeine und die besondere, deren erste die Regeln der Stepsis selbst enthält, die andere die besondern Gegenstänz de der Philosophie nach diesen Regeln beurtheilt. Den ellgemeinen Theil hat er in den drei Büchern nugharelau unorunassen dargestellt, die gleichsam das System des Skepticismus enthalten, den besonderen Theil aber giebt er in den Büchern nod marinous, gegen die Lehren in den Wiffenschaften.

In den ersten zwölf Rapiteln der Hypotypofen ift die eben ausgesprochene Unsicht vom Wesen der Stepsis gerechte fertigt. Sertos fagt: Das Vermögen der Stepsis ift das ber Entgegensetzung des Erscheinenden und des Gedachten in jeder Weise, durch welches wir vermöge der gleichen Stärke von jedem der entgegengesetten Dinge oder Verhältniffe erstens zur Ausschlebung der Behauptung und dann zur unerschütterten Gemuthsruhe gelangen \*\*).

Das Princip der Stepfis ist diese Gleichheit der Grunde und Gegengrunde bei jeder Behauptung. Also stellt der Steptifer keine einzige Behauptung (kein Dogma) auf,

•) pyrrh. hypotyp. l, 1, 5.

••) 1. 1. 8. ἐστὶ δὲ ή σκεπτική δύναμις ἀντιθετική φαινομένων τε καὶ νοουμένων · καθ οἶον δήποτε τρόπον · ἀφ ής ἐρχόμεθα διὰ τὴν ἐν τοῖς ἀντικειμένοις πράγμασι καὶ λόγοις ἰσοσθένειαν · τὸ μὲν πρῶτον εἰς ἐποχήν, τὸ δὲ μετὰ τοῦτο εἰς ἀταραξίαν.

35 <sup>:</sup>

denn wenn er auch ausspricht, was ihm scheine und was er empfindet, fo will er doch uber bie außeren Gegenstände Bas den Sinnen erscheint, verwerfen nichts behaupten. mir nicht. Das eine leidende Anfchauung (Ta xara parraviar naontixa) uns unwillführlich behaupten laft, bes ben wir nicht auf, aber auf die Untersuchung, ob der Begenftand fo beschaffen fei, wie er erscheint, laffen wir uns nicht ein. Go erkennt die Skepfis keinen Beurtheilungs= arund (xpirnpior) der Gewißheit an, ob ein Ding fei oder nicht fei, fondern ihr Beurtheilungsgrund betrifft nur, wie wir es im gemeinen Leben brauchen, Die Beurtheilung unfrer Sandlungen, mobei es nur barauf ankommt, mie Die Dinge ben Sinnen erscheinen nach jener unwillfuhrlicen Anschauung, über die niemand in Ungewißheit bleibt. So fommt es ihr auf vier Dinge an, die Belehrung durch Die Natur, Die Nothwendigkeit der Empfindungen, Die Ueberlieferung der Gefete und Sitten, die Erlernung der Der 3med endlich, ber badurch erreicht werden Lunfte. foll, ift die durch das vollige Gleichgewicht des Urtheils über das Sein der Dinge und somit über das Gute und Bbfe zu erlangende Atararie, welche freilich nie vollig in unferer Gewalt ift, aber fo doch am vollftandiaften erlanat merden fann.

Fur die Festskulung dieses Gleichgewichts giebt er nun die zehn rónous oder roonous enoris, welche wir oben die des Alnefidemos nannten.

1) Verschieden sind die Beschaffenheiten der Thiere, ihre Empfindungsweisen, also auch ihre Vorstellungen von den Dingen. Welches hat da recht?

2) Das ähnliche betrifft die Berschiedenheit der Menschen unter einander, sowohl nach dem Körper als nach dem Geist.

den nicht feine verschiedenen Sienfchen, wie oft widerfpres chen nicht feine verschiedenen Sinne einander.

4) Auch verschiedene Justande und Beranderungen eines Menschen, wie 3. B. Gesundheit und Krankheit, Jugend und Alter, Gemuthsbewegung und Gemuthsruhe verändern die Vorstellung der Menschen von den Dingen.

5) Rach den verschledenen Verhältniffen der Lage, der Entfernung, überhaupt des räumlichen stellen sich uns die Dinge ganz verschieden dar.

6) Wir erhalten keine Empfindung rein für sich, jede hat eine fremde Zumischung nach Verhältnissen bald zum Menschen, bald zu andern Dingen, so zeigt sich also darin nicht, wie das Ding felbst beschaffen ist.

7) Große und Busammensetzung der Dinge läßt sie ganz verschieden oft mit entgegengesetten Beschaffenheiten erscheinen.

8) Rein Ding erkennen wir für sich mur nach Vers schiedenheit (uara deagoogan), sondern jedes nur nach Vers haltnissen zu anderen (ngo's re).

9) Das Gewöhnliche und das Seltene wirken auf ganz verschiedene Weise auf unsre Empfindungen und Ur= theile.

10) Hier wird die unendliche Mannigfaltigkeit des Widerstreits der Menschen in ihren Ansichten von der Erziehung, in Gesetzen und Sitten, in ihren Vorstellungen vom Guten und Rechten, von Religion und Wahrheit geltend gemacht, wodurch auch alle praktischen Ansichten unsücher werden, sobald wir sie auf die Dinge und nicht nur auf unsere Verhältnisse beziehen wollen.

Scharffinnig bemerkt Sertos hiezu, daß die achte Regel von der Verhältnismäßigkeit aller Vorstellungen und ihrer Gegenstände eigentlich alle umfasse, die andern aber von drei Arten sind, indem die ersten vier auf den Urtheilenden ; ben fickente, mich geffitte mit bis gu beuttheilende, die andern auf beiden in Berbindung gehen.

Diefe mohl dem Rinefibemos gehorende, 3um Theil recht wißig ansgeführte Lehre verdient in der Geschichte der Mhilosophie besondere: Beachtung, da aller Skepticismus, immer wieder auf dieje Suftanzen jurude Man tann sie oberflächlich nennen, weil sie die fommt. Quellen nothwendiger Wahrheiten. gar nicht beruchsichtigt, aber fie fteht boch entscheidend allem empirischen Dogma; tismus entgegen, und diefer gast ja damals in allen nicht Reptischen Schulen fowohl bei den Peripatetikern, als des Stoifern und Epifurcern. Aber auch im allgemeinen, Diefe Regeln vernichten die Sicherheit aller finnlichen Bors stellungen von den Beschaffenheiten des Birklichen. Dabe ich nun keine wirklichen Dinge, fo belfen mir auch die nothwendigen Gefete nichts, daher find die mahren Bider, legungsgrunde diefer Lehre einzig in der Lehre vom Gemeins finn oder von der reinanschaulichen Erkenntniß enthalten, durch welche die objective Gultigfeit, die flare unumftoffs liche Gewißheit und die menschliche Allgemeingültigkeit der Erkenntnig der Dinge in der Belt der Bewegungen festges ftellt wird, versteht fich auf eine ganz genugende Beife nur für den, der den Unterschied der endlichen und ewigen Wahrheit einfehen lernte. Der Grundfehler der Behre befteht darin, daß die mathematische Erkenntniß darin gar nicht beachtet ift.

Soget os geht von diesem weiter darauf, wie Agrips pa diese: Regeln änderte und ihrer nur fünf aufstekte. Diese sind nach einer kogischen Disposition geordnet. Man soll nemlich das Urtheil unentschieden saffen

1) wegen des Biderspruchs der Meinungen,

2) wegen der Zurückschiebung des Beweises ins uns endliche,

## 3) wegen ber Berhattnifmäßigfeit allte Bocftellens,

4) weil man von keiner üngegründeten Boraussepung ausgehen darf,

5) weil man keinen Eirkel im Beweisk (ror dualan-

Hier enthalten die erste und dritte Formel die vorigen zehn und machen geltend, daß man keine unmittelbar gewisse Behauptung finde. Allso mußten die Behauptungen bewiesen werden, aber dies führt entweder ins unendliche, womit nichts gewonnen ist, oder auf erste unbegründete Boraussetzungen, die nach der ersten und dritten Regel unzulässig sind, oder auf den gegenseitigen Beweis des einen durch das andere, womit wieder nichts ausgerichtet ist.

Endlich bringt Sertos das Ganze nur auf die zwei Formen: eine Behauptung muß entweder um ihrer felbst willen oder durch andere gelten. Haben wir nun keine Behauptungen, die um ihrer felbst willen gelten, so können wir auch keine ableiten. Aber die unmittelbare Gultigkeit kann nach dem vorigen nicht zugelassen werden.

Nachdem er nun die einzelnen Stichworte the inogne genauer erläutert hat, sucht er im ersten Buche noch zu zeigen, daß weder Herafleitos, noch Demokritos, noch die Kyrenaiker, noch Protagoras, Xeno= phanes, Platon Skeptiker gewesen seinen, und führt endlich dies auch gegen alle Akademiker aus. Leichter bei den ersten Allen, von denen er bestimmte Dogmen nach= weisen kann, weniger scharf aber gegen Arkefilaos und Karneades, denn die subjective Wahrscheinlichkeit die= fer Akademiker ist der Sache nach von des Sextos Ur= theil für das gemeine Leben gemäß dem, wie uns die Dinge erscheinen, nicht wesentlich verschieden. Dies ift bes Gertos ginge eigne fleptische tehn. Jun amsiten und dritten Rand der Hypotyposen giebt er dann die Uebersicht der Polemik gegen die Dogmatike bin zu nach der in den dogmatischen Schulen gewöhnlichen Eintheilung der Philosophie in Dialektik, Physik und Ethik. Das aweite Buch spricht gegen die Dialektik, die erke Sallte des dritten gegen die Physik, die andere gegen die Ethik, so das hier im Abrik gesagt wird, was er in den beiondern Bichern gegen die Logiker, Physiker und Ethifer weiter ausfuhrt.

Sein queites großes Dert regos padyparinous jes fallt nemilich in Die zwei Theile gegen die Lehrer der freim Sunfte und gegen die Philofophen. 3m erften Theil fpricht er gegen bie Grammatifer , Redner , Geometer, Arithme tifer, Mufifer und Aftrologen, im andern gegen die togie fer, Phyffer und Ethifer. Die erften Musfuhrungen ge gen ble freien Runfte find mit fehr verschiedenem Glud bis Biges und Scharffinns entworfen, fehr deutlich fpiegelt fich aber barin ber Beift feiner eigentlich nur gegen alle wiffenschaftliche Runftlichkeit gerichteten, nur fur bas ge funde Urthell im gemeinen Leben fprechenden gronie. Go laßt er den Grammatifern gern hohe Bedeutsamfeit der Runfte des Schreibens und Lefens gelten, und greift nut Die gelehrte Auslegung und Rritif an, fo laßt er die Sitti funde und die Borherfagung ber Bitterung aus ihr gelien, und verwirft nur die Deutung der Schickfale im Menicen: Doch dieses geht unstre philoso: leben aus den Sternen. phischen Intereffen weniger an, hingegen das Buch gegm Benn die Geometrie ift auch philosophisch bedeutsam. gleich mit oberflächlicher Weitschweifigkeit hat er hier doch richtig ausgeführt, daß die Geometrie von unbegründeten Borausfrigungen ausgeht und daß unfre Borftellungen bon Befen und Birllichfeit mit der Leerheit und Stetigfeit De

.

Raumes in Widerstreit stehen. Der Steptiker weiß nut leider mit der Sache nichts anzufangen, weil seine Eins wendungen ihn zu keiner Untersüchung der Gründe der Schwierigkeiten führen. Ueber das hier gesagte können wir uns aber auch nur durch die Rantische Lehre von der reinen Anschauung gründlich verständigen, denn hier ist von Kant zuerst klar gezeigt, wohre die reine Mathemas tik ihre ersten Voraussezungen nimmt und wie diese in der menschlichen Erkenntnis mit der Leerheit und Sterigkelt ihrer Formen nothwendig gelten. Manchen Früheren hätte Segt os hier den Gedanken wecken können.

Doch weit wichtiger find feine Werte gegen Die Philos fophen. Sier hat er erftens gegen die Logifer im erften Buche jene für die Geschichte der Philosophie fo wichtige und gelehrte Darftellung gegeben, in der er erftens burch den Biderspruch unter den Meinungen der fruheren Dens fer und dann im allgemeinen nach Lage der Sache felbft zeigt, daß es fein objectives Kriterium der Bahrheit oder Kalfchheit geben könne, indem weder dle Befähigung des Menschen dafur (xoirnoior vo ov), noch ein Bulfemits tel, um dazu zu gelangen (no. di' ou), weder in den Sins nen noch im Verstande, noch eine Vorstellungsart, bie fich bafur eignete (xo. xad' o) nachgewiesen werden tonne. Die allgemeine Ausführung fteht hier meift den Stoifern entgegen, und die Grunde bleiben julest die der Afademis Rachher giebt er aber fowohl in den Supoinpofen fer. als im zweiten Buch gegen die Logifer eine eigenthumlis dere Polemit gegen die dialettischen Bulfsmittel felbft bin= au. Er verwirft den Gebrauch aller diefer Sulfsmittel der Schluffe, Beweife, Begriffserflarungen und Eintheiluns acn, und fo viel Beitschweifigkeit und unnothige Spitfin= Diakeit auch mit unterläuft, fo hat er boch die Leerheit der logischen Formen fur sich, sowohl gegen die Stoiker als

gegen den logischen Dogmatismus des Uriftoteles, fehr siegreich geltend gemacht.

Um weitlauftigsten spricht er gegen bie hypothetische Logit der Stoifer, und diefe haben ihm freilich das Spiel allzu leicht gemacht durch ihre undeholfene Theorie des hypothetischen Urtheils. Sie machen die Sultigkeit des hypothetischen Urtheils von der Wahrheit oder Falschheit seis nes Nachsates abhängig, und ihr ganzer Schluß soll doch nur dazu helfen, daß im Vordersat ein Vefanntes (neodylov) Zeichen (onneov) eines Und ekannten (adylov) im Nachsat werde, welches Undekannte dadurch ertannt werden foll. Diefe beiden Forderungen aber wis hersprechen einander, den muß ich erst wissen, ob das hupothetische Urtheil, www. a ist, so ist b", gelte oder nicht, so kann ich nicht aus diesem erst auf b schließen.

In den hypotyposen spricht er aber auch eben fo richs tig in Beziehung auf Schluß, Beweis und Definition gegen ben logifchen Dogmatismus des Ariftoteles ab. Er macht nemlich erftens geltend, bag im Schlußfas nichts gebacht werde, was nicht in den Pramiffen icon enthalten ift und eben fo in der Definition nichts, was nicht im Des finirten gebacht wird. Geben wir alfo mit griftoteles Die Grundfate des Miderfpruchs und des ausgeschloffenen Dritten als die Principien an, aus denen die Wiffenschaft entwickelt werden foll, fo kommen wir damit nicht aus der Stelle. Alles beruht vielmehr auf der Frage, woher die Boraussegungen ihre Bahrheit erhalten, dies ift aber bei Ariftoteles nur auf die Induction, bei ben Stoifern auf die warragla naralynring zurückgewiefen, und dages gen fteht gang icharf die zweite Einwendung des Segtos. Remlich fowohl nach Aristoteles als nach den Stois fern gilt eine allgemeine Behauptung nur durch die Babr:

heit der einzelnen in ihr enthaltenen, weil fie und bund Induction oder garraola xaradymeun foll begründet weit den können. Mun hibt der Schlußfat im kategorischen Schlußinur einen befondern Fall aus der allgemeinen Wahn heit des Obersahes henaus und mußte also schon als wahr anerkaumt fein, ause den Obersat mit zu begründen.

ł

So'fteht hier die wichtige Lehre von der Leerheit der Denkformen für fich felbft icon gang entwickelt ba, aber fie bekommt wenig Ginflug auf die Geschichte der Philo= fophie, eben weil fie nur polemisch ausgeführt ift und ber philosophische Beift ber damaligen Zeit fich lieber uns mittelbar gleichfam gewaltfam in den Befit der bier ignorirten hoheren Dahrheiten der Bernunft feste. Der Stepticismus ber Empirifer ift durch feine Tropen gegen ben finnesanschaulichen Urfprung ficherer Erfenntniffe und durch Diefe Dialektifche Skepfis allen empirischen Schulen Peripatetifern, Stoifern, Epifureern überlegen, weil alle Dieje zugeben, bag die gedachte Ertenntnig nur aus der finnesanschaulichen hervorgehe. nur des Platon Lehre von der hoheren gottlichen Wahrheit des nothwendigen und unveränderlichen war dadurch nicht getroffen. So wurde die neue Lehre Deoplatonismus.

Die Bücher gegen die Physiker konnten dem Seytos kein so allgemeines Refultat geben. Er behandelt nur die allgemeinsten Lehren. Im ersten Buch spricht er gegen die thätigen und leidenden Anfänge (agaai doaornoos xad olexal), daher von den Göttern, von Ursach und Wirkung, Theil und Sanzem, dann vom Körper, im andern von den mathematischen Grundvorstellungen, Raum, Veränderung, Zeit, Zahl, Entstehen und Vergehen. In der Ausfühz rung ist hier die Zusammenstellung widerstreitender frühez rer Meinungen das beste, die eigne Gegenrede hat ermüz Das Buch gegen die Ethiker befriedigt am wenigsten und ist auch mit dem wenigsten Interesse bearbeitet. Er hat nemlich für seinen Skepticismus keinen praktisch philosophischen Gedanken, als den, daß die vollständige enozie dem Menschen allein so viel möglich die Gemuthsruhe sichere und will nun hier, wie sonst, alle sichere Belehrung zur Erhaltung der Eudaimonia ableugnen, weil es keine ursprüngliche Bestimmung des Suten und Bosen (kein guore arador und xanor) gebe, aber neben dem ware ihm hier doch für sein Urtheil des gemeinen Lebens über die Gesehr und Sitten und die Erlernung der Künste viel zu sagen geblieben, worauf er sich nicht einläßt.

Diefer Skepticismus der Empiriker enthält die letzte Rritik aller Bemühungen der älteren griechischen Schulen und schließt so, wie wenig er gleich von anderen beachtet worden ist, diese ganzen Bemühungen verwerfend ab. Reben den empirischen Schulen, deren Selbstständigkeit er vernichtet, steht nur die platonische Lehre. Aber von der dialektischen Seite vertheidigt diese bei Platon selbst ihre nothwendige Wahrheit des unwandelbaren doch auch nur durch Berufung auf die eignen Hulfsmittel des den= kenden Berstandes in der Ideenlehre, und so wird sie eben= falls durch diesen Schwenzen richtig nachweist.

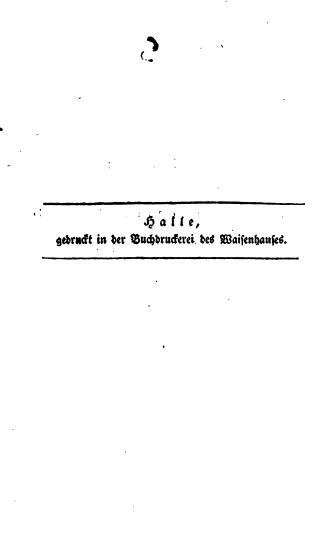
Berichtigungen.

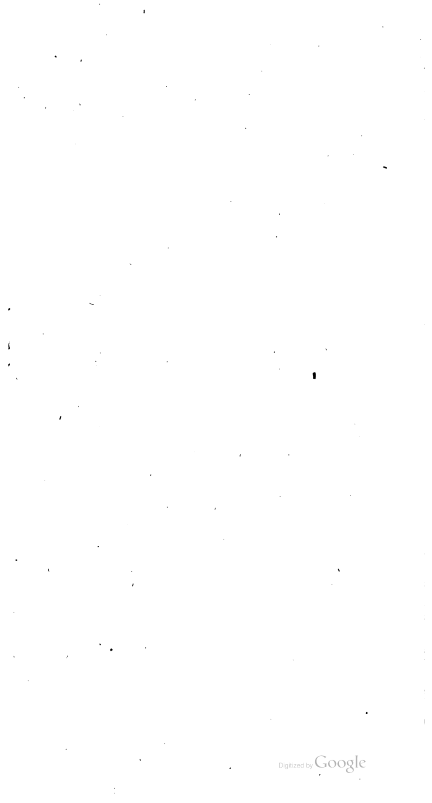
t

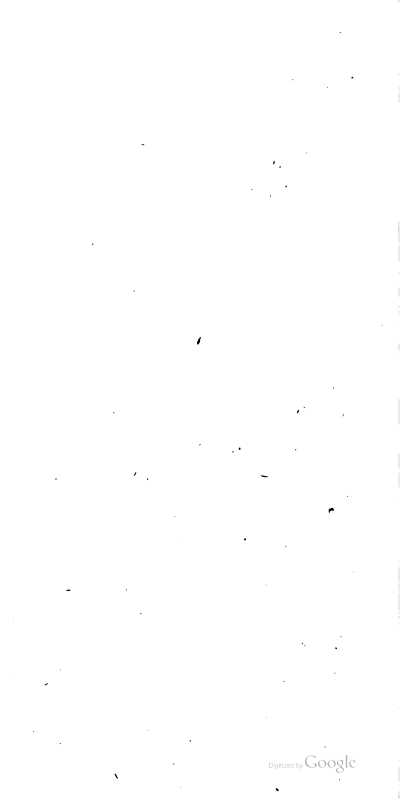
S. 106. \*) Arist. phys. l. 2. c. 13. lies \*) Arist. de Coelo. 1, 2. c. 15.

Digitized by Google

S. 143. 3. 3. u. 4. v. o. Hypparchos lies Hipparchos.









Digitized by Google

4

Digitized by Google

•

•

٠

