

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

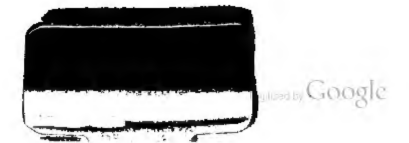
We also ask that you:

- + Make non-commercial use of the files We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + Maintain attribution The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### About Google Book Search

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

Mason R. 139.



# Geschichte der Philosophie

bargeftellt

nach ben Fortschritten ihrer wissenschaftlichen Entwickelung

nog

# Jakob Friedrich Fries,

Doctor der Philosophie und Medicin, Grofherzogl. Sachs. Geb. Hofrath und ordentlichem Profesior der Physik und Mathematik zu Jena, correspondirendem Mitglied der Konigl. Akademicen der Wiffenschaften zu Berlin und Munchen.

Erfter Band.

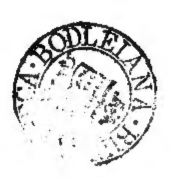
Scio me veram intelligere philosophiam.

Spinoza.

Salle,

Derlag ber Buchhanblung'bes Baifenhaufes.

1837.



mulasda, Google

The probability and the

to south to the second

is a first of the second of th

probable, in the contract of the second

almost t. C.

as entidicade secondo um o

The first transport

the Stillie . Pinks

### Borrebe.

Bei bem großen Gifer, mit welchem jest die Unfern bie Geschichte ber Philosophie in allen ihren Theilen bearbeiten, finde ich mich angetrieben auch bie Ergebniffe meiner vielfahrigen Betrachtungen und Unterfuchungen in biefem Gebiete mit in bie allgemeis nen Discuffionen gu bringen. Bier in ber Ginleitung habe ich bafur ohne Polemit meinen befonbern Broed festzustellen gefucht. Ich fage, Die Geschichte ber Philosophie bebarf fur bie fruberen Beiten gro-Ber philologischer Borarbeiten, und immer werben für fie bann bie beiben Intereffen neben einanber befteben: ein eigenthumlich philosophisches, welches Die Entwickelung ber philosophischen Wiffenschaften felbst beabsichtigt und ein geschichtliches bingraphifches, welches die Mannet fennen lernen will, bie in biefer Entwickelungsgeschichte ber Philosophie thatig waren. 3ch nehme mir nur bie eigentlich philo: fophische Aufgabe jum 3med, fur bie ich meine neue Unsichten geben und verfolgen zu können. Die philologischen Vorarbeiten betreffen vorzüglich die griechische Philosophie, hier wird, besonders seitdem Vrandis seine Geschichte der griechischerdmischen Philosophie bekannt macht, wenig erhebliches mehr fehlen. Ich habe nur wenig eigenes zu geben Geslegenheit gefunden. Erweiterung der biographischen Untersuchungen lag aber ganz außerhalb meisnes Zweckes.

Was nun die eigentlich philosophische Aufgabe an die Geschichte der Philosophie betrifft, so suche ich in der Einseitung zu zeigen, wie die innere Entewickelung der philosophischen Wissenschaften eigentslich den Gesehen der logischen Fortbildung des Versstandes als den Gesehen der Fortbildung seiner Selbstserkenntniß unterworfen sei, und also in den Stufen der Fortbildung der Dialektik bestehe. Der philossophische Geist entwickelt sich aber in der Geschichte in und mit dem Wölkerleben und so zeigt er sich, vielsfach von äusieren Verhältnissen in der Geschichte abshängig, im Großen in den Entwickelungen der Weltsansichten und Lebensansichten ver Venker.

Diesen meinen Gebanken werde ich hier noch zu bergleichen haben mit den sest vorkommenden Unsforderungen an die Seschichte der Philosophie und mit dem, was in der Geschichte der Geschichte der Philosophie für unsere Aufgabe schon geschehen ist.

Bei biefer Gelbstvertheibigung muß ich zuerft bebenken, bag bie Sauptintereffen ber Philosophie

die religionsphilosophischen find. Bei ber Bearbeitung besonderer philosophischer Disciplinen kann man wohl burch einseitige Fassung ber Aufgeben auf un: tergeordnete Beife in Streit gerathen. Ein scharf: finniger Ropf tann fich g. B. verlieben in Die reine bemonstrative Formenlehre ber Logie, wie fest unfer Drobifch, und fich barum bie Aufgabe ber gangen Biffenschaft zu eng ftellen; ein anberer vertieft fich eben fo mit Borliebe in bie ontologifchen Begriffsbe: fimmungen, wie Degel in bie griftotelischen, unb nimmt biefe für big gange Biffenschaft, auch treffen mannigfaltig abnliche Brrungen bie Saffung ber Aufgaben ber Politit und Aefthetit, aber alle biefes wird weniger burchgreifent auf bas Bange ber Be schichte ber Philosophie mirten. 3m Gangen ents fcheibet boch bie religiöfe Weltansicht. In biefer nun vereint fich bie wiffenschaftliche Glaubenslehre mit ber Mythologie. Aber unter benen, bie aberhaupt an philosophischen Ungelegenheiten Theil nebmen, walten brei wefentlich verschiebene Jutereffen; bem einen gelten borberrichend rhetorische, bem anbern poetische, bem britten erft eigentlich bie wiffen-Mebnern und Dichtern ift ber geiftreis de Spruch und die lebendige Gebankenbewegung uns giehender, auf vollkommene Rlarbeit und Scharfe ber Dialeftif merben fie meniger Werth legen, und wer zu genau barüber verhandelt, wird ihnen laftig. Dem poetisch Betheiligten wird auch in philosophie fchen Dingen ber Reichthum ber Phantafie vorwals

Wythologie von der eracten Lehre nicht einmal mag. Dagegen ist nun mein Interesse das streng wissens schafzliche, ich will zusehen und nachweisen, wie diese strenge Wissenschaft der Philosophie erwachsen und ausgedildet worden ist. Die rednerisch lebendige und kräftige Darstellung der Gedanken gilt diographisch dem einzelnen Denker zu Lob und Verdienst; für sich aber nicht im großen Entwickelungsgang der Philosophie selbst. Die Whythen gelten der Gesschichte der Philosophie, so lange der philosophische Sedanke sich noch in ihnen bewegt und so lange er sich noch von ihnen loswindet, sür sich allein aber nicht. So fallen sie nur der Diehtung anheim,

Durch biese meine Meinung komme ich benn in Widerstreit mit manchem ausgezeichneten Denker, ber selbst große Verdienste um die Geschichte ber Philosophie hat.

Manche scheinen sogar die Geschlichte der Philosophie abnlich wie eine Schmetterlingssammlung zu betrachten, sie haben an den Meinungen der Philosophen ihre Freude, wie an bunten Traumen der Phantasse mit dem Kinde im Liede

> Marienwurmchen fete bich Auf meine Sand, auf meine Sand, Ich thu' bir nichts zu Leibe; Will nur beine bunten Flügel feben, Bunte Flügel meine Freude.

einen Streit zwischen Wahrheit und Irt: thum wird bei biefen kaum gebache; fie meinen wohl, Die Bahrheit fei vielgestaltig, jeber habe recht. Rabe bei biefer Laune fteht bie Meinung anberer, unfere Gefchichte wurde an Geift und Leben berlies ren, wenn bie Philosophie ju einer ftarren Biffenfchaft gu Enbe gebildet werben fonnte. 20lerbings eine gewiffe Urt von Beift und Leben, aber nur foldes, bas fich im Rampfe mit bem Brethum bewegt, warben wir verlieren, bagegen werben wir aufboren zu taumeln und zu fdmindeln, und werben lernen in Ginverftanbnif mit einanber gu benten. fer Worschlag gleicht mir gang bem eines Feindes ber Mathematit, ber fagen wollte: "bleibt mir weg mit eurem burren geistlofen Ginmaleins, es wird fcon einmal ein großer Beift erwachen, ber euch mit boherem Aufschwung ber Bebanten zeigt, bag zweis mal funf auch mehr als Bebn fein tonne. Go wie jeber Menfch feinen Regenbogen fieht, foll auch ein. jeber fein Ginmaleine haben. " - In ber That bat, fogar noch einfacher als in ber Mathematit, jede philosophische Disciplin, Logif, Metaphysik, Ethit und Religionsphilosophie, ihre abgegablten Grundbegriffe und Grundfage, bie mit eben fo fefter: Nothwendigkeit in ber Wermunft besteben und gum wiffenschaftlichen Bewußtfein gebracht werben follen, wie bie mathematischen Wahrheiten.

Dit biefem legten muß ich Schlaiermacher und feinen Freunden entgegen treten. Der fraftige ļ

Mebner, ber gelehrte und scharffinnige Denker hat an mancher Stelle mit Entschiedenheit dieses veniam damus polimusque violszun, nemlich Jedem seine philosophischen Meinungen freizulassen, nicht nur, wie es der Gebildete sich zur Zeit noch wohl muß gesfallen lassen, für die gesellige Unterhaltung, sondern selbst für die Wissenschaft gesordert und daher den philosophischen Wissenschaft eine solche proteusartige Natur zugeschrieben, die sich nie werde seschhalten lassen, sondern in beständigen Unswandlungen ersichen. Dessen Unrichtigkeit meine ich klar einzussehen, indem ich die feste und sichere Wahrheit der Philosophie selbst kenne.

Dabei verfteht man aber auch leicht, woburch Schletenmacher und feine Freunde gu biefer Uns ficht geführt morben find. Der nothwendige Ents wickelungsgang in ber Beschichte ber Philosophie geba von einseitigen Unfichten und anfange unvermeiblis chen Beblert ju immer mehr entmidelten und fehlers freieren fort. Um bies vun gu fchilbern muß ber Befchichtsergabier feine eigne Unficht von ber Philos fophie jum Maag nehmen, mit bem er vergleicht. 3ft aber biefe feine Unficht noch unvollfommen und fehlerhaft, so wied er auch bie Geschichte ber Phis lofophie unvollkommen auffassen und gam Theil falfch beurtheilen. Much bie Erzählung ber Gefchichte der Philosophie als Wissenfchaft hat wieder ihre Befchichte und nothwendige Stufen ihrer Fortbilbung. Das laftige biefer falfchen Darftellungen fruberer

Lehren, welche sich bei den ersten Bearbeitern der Geschichte der Philosophie sinden, scheint mir vorzüglich Schleiermacher auf die richtige Unforsderung geführt zu haben, Jedenn sein Recht zu lasssen, und ihn nicht in unfre Weise zu überseßen. Dafür ging er aber zu weit, wenn er dann die Durchbildung der Philosophie zur festen, sichern Wissenschaft und somit den Abschluß der eigentlichen Geschichte der Philosophie als unmöglich vorzausseste.

Ich behaupte also im allgemeinen erstens, nies mand, der die Philosophie selbst nicht kennt, kann die Geschichte der Philosophie verstehen. Jeden kann mur in Bergleichung mit seiner Ansicht von der Philosophie die Geschichte der Philosophie auffassen.

Zweitens, noch mehr fest, die Schilderung bes Entwickelungsganges in der Geschichte der Philosophie eine eigne Ansicht voraus, nach der gemessen wird. Drittens, niemals aber sollte der frühers Lehrer so angesehen werden, als ob er schon mit unsserer Dialektik gedacht hatte; wir dürsen seine Lehre nicht nach unserm System aufstellen und am wenigs sien mit unsern Consequenzen ausführen.

Die ersten von biefen Unforderungen bringen mich in Streit mit zweien unserer vortrefflichsten Besarbeiter ber Geschichte ber Philosophie, nemlich Ernst Reinhold (Handbuch ber allgemeinen Geschichte ber Philosophie in brei Banden), und Beinrich Ritter (Geschichte ber Philosophie).

inbem biefe meinen, ber Unpartheilichkeit wegen nicht nach einem eigenen Onftem meffen gu burfen. 3ch aber meine, man kann bas leftere gar nicht bermeiben, und bie Unpartheilichkeit forbert nur, jeben Lehrer unverfalscht in feiner Weife fprechen gu laffen, aber fobann nach bem allgemeinen Entwicketungegang feine Ginfeitigkeit und feine Sehler nachgumeifen. Go fomme ich mit Ernft Reinholb weniger in Collifton, weil feine Darftellung, geschmactvoller als bie fruberen, eine gemeinverftands liche Erzählung beabfichtigt, und weniger bei bem Entwickelungsgang und ber Rritik berweilt. beffen murbe ich, beim Alterthum borguglich, boch nicht immer mit ibm ftimmen, weil et g. B. bei Darftellung ber Lehren bes Platon und Arifto. teles unvermeiblich nach feinem Maage meffen muß, obgleich er befonders in ber neuen Philosophie ber unpartheiischen Darftellung febr treu geblies ben ift.

Weit mehr finde ich mich in Widersteit mit dem gelehrten und scharssmigen heinrich Ritter, weil dieser dem Entwickelungsgang der Seschichte selbst genauer folgen will, dabei aber Unterschiede unserer neuen Dialektik schon den altesten Lehren unterlegt und demgemäß ihnen zum Theil Consequenzen zuschreibt, welche nur der neuen Dialektik gehören. So sidrt mich bei ihm gleich von Unfang die Weise, wie er von unserer neuen Unterscheidung der dynamischen und mechanischen Physik bei den er-

sten jonischen Lehren bie Unwenbung versucht hat, und in abnlicher Weise mehreres.

Die größten Berbienfte um bie Sammlung ber Materialien gur Geschichte ber Philosophie haben gewiß Bruder (historia critica philosophiae 1742 -44 und jum zweitenmal 1766-67 in 6 Quarts banben) und Tennemann (Befchichte ber Phis lofophie 1798 - 1819 in 11 Theifen), Mit bem alten Bruder werbe ich mich leicht friedlich abfin-Bei biefer erften Sammlung bes Materials war noch kein Entwickelungsgang im Ganzen zu ver-Ratarlich begeht er febr oft ben Sehler, alles nach feinen Bolfifchen Unfichten ju faffen, und befonbers nach beren einfeitigen Confequengen willführlich audzuführen. Tennemann bagegen bat fcon febr treffenbe Unfichten über ben Entwickelungsgang bes Bangen, aber Ginficht in bie Befcichte ber Dialektik fehlt ibm boch, besondere far bie Belt ber Briechen. Ihm ift Bruder's Bebler in anderer Beife jum Theil geblieben, baf er alte Lehren nach bem Fachwerk moberner Ubstractio: nen und Aufgaben ordnet und mit willführlichen Confequengen nach neuerer Dialeftif ausführt. Dies nothigt mich, fo vielfach ich ihm auch in ber Beurtheilung ber Fortschritte recht zu geben habe, boch in ber Darftellung mich gang von ihm zu trennen.

Für mich habe ich bann besonders noch bie histoire comparée des systèmes de la philosophie bon be Gerando zu nennen, beren Berfasser ben Faben seiner Untersuchungen besonders in der Entwickelung der Lehre von der menschlichen Erkentniß
festhält, und damit eine der meinigen sehr nahe liegende leitende Maxime befolgt, und demgemäß viele
scharssinnige Erläuterungen des Fortganges in der Geschichte giebt. Leider stimmt freilich für die Zusammensassung des Sanzen sein Ersahrungsphilosophie genanntes Philosophem zulest nicht
mit demjenigen überein, welches ich für das richtige
halte, und dadurch werde ich in der Beurtheilung
der neuesten Philosophie zu Ergebnissen geführt,
welche sehr von den seinigen abweichen.

Im Großen zeigt fich ber Lauf ber Dinge in ber Beschichte ber Philosophie überhaupt fo beutlich. daß wir baein alle ziemlich zusammenstimmen, nur bie feinere Auffaffung bringt ben Streit, Go finbe ich mich in bem sonberbarften Berbaltniß gegen Se= gel. Begel giebt in ber Ginleitung zu ben Die chelet : Begelfchen Borlefungen uber bie Beschichte ber Philosophie bie Bebeutung berfelben gang eben fo, wie ich sie schon vor sechennbemanzig Jahren in ben Beibelberger Stubien (Jahrgang 1810) angab. Die Befchichte ber Philosophie ift bie Ente wickelung ber Gelbfterfenntniß bes Berftanbes. Aber Diefer Berftand ift mir ber im gefelligen Leben ber Gelbstbenfer fich fortbilbenbe Menschenberftanb, mabrent Begel fich babei ben allmablich jum Bewußtsein fommenben Weltgeift benft. tommen wir bann in ber Ergablung ber Befchichte

der Philosophie boch wieder ganz auseinander, Wies wohl ich in sehr vielen seiner Unforderungen an die Geschichte der Philosophie mit ihm übereinstimme. Uns trennt vorzäglich zweierlet.

Jum ersten nur eine eigenthumliche Unbehols fenheit Begel's, seine eignen Gedanken klar aust zusprechen, welche setzt noch von manchen seiner Schuler bewindert wird. Dies trifft hier seine ganze Vorstellung von der Entwickelung des Welts geistes.

Der Betfiand steht feiner Ratur nach unter gewissen nothwendigen Sesten, nach denen sich seine Selbsterkenntniß stufenweis entwickelt muß, wenn in der Geschichte irgendwo diese Entwickelung bis zu einer gewissen Stufe gelungen sein sollte: Aber für den wirklichen Fortgang in der Geschichte kann man nie voraussagen, wann und wo eine neue Stufe werbe erreicht werden; dies lerne ich inne durch die Erzählung.

Es liegen nemtich in bem natürlichen Entwickelungsgang des Selbstdenkens allerdings Veranlasssungen zu Fehlern, welche früher unvermeidlich bes gangen wurden und die erst später verbessert werden konnten, aber dies sind nicht die einzigen, welche bei der Fortbildung der Philosophie begangen werden. Nach äußeren Bedingungen im Volkerleben werden an den meisten Orten und Zeiten die philosophischen Angelegenheiten unbeachtet liegen gelassen, es gesschieht nichts für sie; nur selten einmal werden sie

von einer Gelehrtenrepublik wieder lebendig ergriffen und fortgeführt. Aber ob dann der einzelne Mitsfprechende fördert oder schadet, hängt noch von vieslen Umständen ab. Er kann irren, zurückbleiben, verkehrte Dinge versuchen aus Mangel an Talent, aus Eigendünkel, aus Mangel an Fleiß, Ausdauer, Umsicht oder auch, weil er unglücklich an einen Vorsmann kam, der ihn schon irre führte oder bei uns

reifen Unfichten festhielt.

Dies ift nun fo einleuchtenb, bag menn ein Freund Degel's fo wenig vornehm mare, mir auguboren, er mohl erwiebern murbe, lehrt benn bas Begel nicht felbst, schilt er nicht bie "schlus brige Gotteblebre " bes Epifureers bei Cice: ro (G. 29.), schilt er nicht bie Beschichtschreiber obne philosophischen Beift (G. 44.), bas " Befcmoge " berjenigen, bie bon neuer Philosophie und Modephilosophie sprechen, tabelt er nicht bart genug ben Bruder, Tennemann unb andere. Darauf murbe ich ihm aber entgegnen, jest, nachbem ich bir es gefagt habe, fiehft bu es auch fo an, aber Begel bleibt burch feinen Dothwendigkeitsaberglauben (wie Lucke bas Ding gut genannt bat) an eine fo unbeholfene Rebe gebunden, baß mit ihm bie Sache nie flar werben fann. Die Sade bleibt immer bie nemliche, wie bei bem Unglude: fpruch : " was wirflich ift, ift vernünftig. " Ses gel fagte bas in ber Rechtslehre, um ben Boben au ebnen, auf bem er feiner Schonen bie Dofe gum

Diefer Rothwendigkeitsaberglaube und bie Uns beholfenheit ber Rebe, welche fich mit bem nothwen-

big und zufällig in ber Gefchichte nicht zurecht finbeit tann's fiort uns auch bier unfere Angelegenheit. Begel felbft fagt (G. 50.), bas Bange ber Befichichte ber Philosophie ift ein in fich nothwendiger, consequenter Fortgang; er ift in fich vernanftig, burch feine 3bee bestimmt. Die Bufalligfeit muß man mit bem Eintritt in bie Philosophie aufgeben. Wie die Entwickelung ber Begriffe in ber Philosophie nothwendig ift, fo ift es auch ihre Geschichte. Das Fortleitende ift bie innere Diafefelt ber Geftal-Und einer feiner Gduler commentitte bies fleulich gegen Branbis: ber Deltgeift, ber fich in ben verschiedenen Obffemen auf eine nothwendig fottfcbreitenbe Beife, monifestirt , anb gerabe fo ma-Hifeftiren mußte, wie et fich manifeftirt bat, laft Beinen Plat für bie Annahme wirklicher Rückschrifte und für bie Doglichfelt, baff frembertige Einfluffe ber Wiffenschaft ber Philosophie eine unbere Riche bung gaben, ale weldje ibr wegen ber limmattenten Diolettit zuternurt.

Bestellungen ober mit ber immanenten Dialefrit ber Best, ibbe es molle, bas fehen wir nicht eine, bas sehen wir nicht eine, bas sehen wir nicht eine, bast wenn es bem Weltgeist einmal gesielle blesen Gang zu zehen, er gewiß getabe aus gehen werde ben rechten Wege ohne Schl und Ladel. Ther wie stehe benn bagegen die Geschichte der Philosophie? Wareden den der Weltgeist einmal "schludzig" mit Eices von war er einmal ein geistloser Geschichtschreiber, bat

hat er an bem "Geschwöge" über Mobephilosophie Doch wohl nicht? Man theilt lieber die Ruckschritte in ber Geschichte ber Philosophie (wie die Beheimenrathe) in wirkliche und nichtwirk: liche, und erflart alle in ber Geschichte wirklich vorfommenben für nichtwirkliche. Aber noch mehr, hielt benn ber Weltgeift fich im Ernft einmal mit Thales für Waffer, mit Berafleitos für Beuer, mit Ariftoteles fur ben, ber taglich ben himmel im Rreife herumführt, bann wieber mit ben Stoifern für bas Feuer und bie Borfehung aber gugleich auch mit Epifuros fur ben, ber gar nicht ift? Das ift fonberbar! Der Weltgeift muß ent: weber ber Alte überall und nirgends, ober fonft ein brolliger spaßhafter Befell fein. wer wird fo verwegen und unbesonnen fein, von einem fo hoben Berrn fo leichtfinnig ju fprechen! Stille! Er ift mohl gar bas Werben bes lieben Gottes felbft!

So scheint mir bieser Traum die trubseligste Carricatur jenes Glaubens, daß der Mensch Gote tes Sbenbild sei.

Ich habe damit nichts zu schaffen, verstehe aber wohl, wie der Menschengeist sich selbst stufenweis fortbilden kann, jedoch nicht leicht ohne viele dazwischen fallende Mikgriffe und Irrthumer.

Wir schreiten vor in der Geschichte, aber nur fo lange der Verstand bei besonnener und gesunder

Kraft bleibt. Bei biesem Vorschreiten werben man: che unvermeibliche Mängel nach und nach verbessert, aber noch weit mehr zufällige Irrthumer liegen das zwischen. Demgemäß habe ich in der Geschichte der Philosophie dem Fortschreiten des gesunden Verstandes und seinem Kampf mit dem Irrthum zu folgen.

So widerftreitend indeffen bier meine und Des gel's Unficht von ber Befchichte ber Philosophie erscheinen; murbe uns bies boch in ber Darstellung ber Geschichte felbft nicht fo weit auseinanber fubren ; wenn wir nicht zweitens gang verfchiebene Un= fichten von ber Entwickelung ber Gelbfterfenntnif felbit hatten. Bier fennt Begel bie eigne Ents wickelung bes menfchlichen Denfens in ben Bortschritten von ber Unschauung zu ben verschiebenen Stufen ber abftracten Borftellungeweisen fast gar nicht, und in diefen liegen doch bie Bauptunterschies de im Philosophiren felbft. Begel lagt bie pfncho= logischen Unterscheibungen gang weg und führt fie nur auf bie leeren ontologischen bes an fich, fur fich, an und fur fich jurud, nach benen auf eine febr unbestimmte Beife alles auf ben unbeholfenen Grund: gebanken bezogen wirb, wie Gott allmablich fich felbst finbe, indem er feine Ibee jum Gebanken, feinen Gebanken jum Begriff erhebt. 3m Gegenfaß ber Philosophie gegen Mythologie und Religion fagt mir Begel (G. 100.) gang recht: "bei bem Rinbe ift bie Bernunft auch borbanben, fie ift barin, aber es ift bloge Unlage; in ber Philosophie aber ift

es uns um die Form zu thun, daß diefer Inhalt in die Form bes Gebankens heraus gesetzt ift. Die

Die jedanke. n find in ber nuffen als Beife, als Se unflar. Es viel Unerfen-Ifes auch exne baß baraus t erft ba an, ich bie Fragen Forschung ber , in ihr allein e oft von aus: isansichten ge: nimmt, obne ntwickelungen ber Religion gen, bie auf nen, fonbern fes Rriterium gie läßt fich in n, und baber hen Combina:

er starren ons tologischen Dialektik nur den psychologischen Fataliss mus wieder aufgefaßt, in welchen Fichte allmäh:

Mein Hauptzweck bleibt aber, die Begebenheisten in der Geschichte der Philosophie mit den scharf ausgebildeten kritischen Abstractionen zu vergleichen, und die Entwickelungen der Philosophie nach diesem Gesehe zu deuten, um, so viel an mir ist, diesenisgen, welche die Philosophie vorzüglich nur von der Seite ihrer Geschichte her kennen lernen, darauf aufmerksam zu machen, daß sich nach diesen Bersgleichungen der ganze Verlauf der Geschichte viel

Calent verschwendet wirb.

schärfer und burchbringenber verstehen lasse, als in den früher versuchten Weisen.

Die Geschichte ber Philosophie hat also biefe Belt : und Lebensansichten barzustellen und ihren Umwandlungen zu folgen, befonbers aber fo, wie beren Auffaffung und Fortbilbung von ben Stufen ber Fortbilbung ber Dialeftif in ben einzelnen Dens fern bedingt ift. Dieses nun zu ermeffen, muß ich mit meiner eignen Unsicht von ber philosophischen Biffenschaft vergleichen, und fann bafur bann eine ftellen, was Fortlage gelegentlich einmal fagt: es bieten ficher bie Gnfteme ber Bergangenheit eine nicht überfluffige Bafis und Borbereitung für eine gutunftige verbefferte philosophische Wiffenfchaft, welche auf bem von Rant richtig abgesteckten unb vermeffenen Boben fich als ein Bebaube von voll-Fommener Ebibeng wird erheben tonnen \*). Beziehung auf Rant wird nemlich in ber Be-Schichte ber Philosophie eben fo fest steben bleiben, als bie Begiebung auf Eufleibes in ber Be-Schichte ber Geometrie, benn Rant entbedte zuerft. bas vollftanbige Spftem unferer metaphpfifchen Grunderkenntniffe nebst ber Methode gur miffen-Schaftlichen Begrundung beffelben. Daburd murbe er auf bas Princip ber Immanenz ber menschlichen Erfenntniß geführt, burch welches ber alte Streit swifchen ben Genfualiften, welche ben Urfprung al-

<sup>9)</sup> Deibelb. Jahrbucher 1835. Nr. 66.

ler menschlichen Erkenntniß aus den Sinnen behaupten, und den Nationalisten, welche eine von der Sinnesanschauung unabhängige nur gedachte Erstentniß der Dinge fordern, ganz ausgeglichen ist indem wir nach philosophischen Kriterien nur die sinnlich erkannte Welt mit Nothwendigkeit zu deusten vermögen. Nach diesem Princip läßt sich von der wahrhaft wissenschaftlichen metaphysischen Erstenntniß leicht alle mythologische Phantasie und sede leere physische oder hyperphysische Sypothese sondern, und so der eigentlich philosophische Entwickelungsgang der Gedanken in der Geschichte der Philosophie selbst darstellen.

Jena, im Julius 1837.

Der Berfaffer.

Inhalts:

# Inhaltsanzeige bes erften Bandes.

| Borrebe.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| Ginleitung.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |    |
| 1. Aufgabe ber Befchichte ber Philosophie S. 1. 6. 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |    |
| 2. Unfere Anficht vom Ganzen ber Philosophie . s 5. s 24.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |    |
| 3. Die allgemeinen Gefete ber Entwidelung ber                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ١  |
| philosophischen Wiffenschaften gemäß ber Natur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |    |
| bes menfclichen Beiftes 9 . 45.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |    |
| des menfclichen Beiftes 9. s 45, 4. Eintheilung ber Beichichte ber Philosophie s 14, s 67,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |    |
| Erfter Theil.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |    |
| Die Geschichte ber Philosophie bei ben Griechen von Befiobot                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |    |
| - The state of the | À  |
| bis zu Paulus bem Apostel.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |    |
| Erfte Abtheilung. Bon ben Mufangen wiffenfchaftlicher                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | e  |
| Philosophie bei ben Griechen bis auf Cofrates.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | •  |
| Erftes Rapitel. Defiobos 5. 15. 6. 76                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Ĺ  |
| 3meites Rapitel. Die Lehren ber erften                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | •  |
| 3onier                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | į. |
| Drittes Rapitel. Die Lehren ber erften                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ,  |
| Dorier und Italer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |    |
| 1. Pothagoras und die Pothagoreer 24 116                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |    |
| 2. Die fruberen Cleaten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |    |
| Biertes Rapitel. Die Fortbilbner bis auf                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |    |
| Sofrates                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | i. |
| 1. Herafleitos                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |    |
| 2. Empebofles                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |    |
| 3. Leufippos und Demofritos 42, s 209                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ), |
| 4. Anaragoras 44. , 223                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |    |
| 5. Diogenes von Apollonia und Archelaus . 45 236                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | į, |
| 6. Die Gophiften                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |    |

| 3meite Abtheilung. Gofrates und bie Gofratiter                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | •               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| Erftes Rapitel. Gofrates 9. 49.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>©. 249.</b>  |
| Sweltes Rapitel. Die Gofratifer 5 52,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | s 262.          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | s 267.          |
| the state of the s | <i>t</i> 269.   |
| c. Eufleibes von Megara und bie Megarifer . 55.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | s 275.          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | s 286.          |
| . Platon's Belt : und Lebensanfict 58.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | s 29 <b>3.</b>  |
| b. Platon's Ethif und Politif 68.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | s 815.          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | s 825.          |
| d. Platon's Dialeftif 69.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | s \$55 <b>.</b> |
| Anhang. Heber die Stellen bom Staate                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                 |
| Buch 8. p. 546. St. und Timaios p. 89.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                 |
| d, St                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | s_ <b>375</b> , |
| Biertes Rapitel. Ariftoteles 72.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | , / 391.        |
| . Dialettit bes Ariftoteles 73.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | s 397.          |
| b. Physix und Religionsphilosophie des Ariftos                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                 |
| ****                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <i>s</i> 408.   |
| c. Die praktische Philosophie des Aristoteles . 80.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | , 438.          |
| Dritte Abtheilung. Die Beidichte ber griechifd                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | hen Phis        |
| Inforbenfchulen bis jur Berbinbung ber orientalife                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ben Lebe        |
| ren mit ben griechischen besonbers ju Meranbria-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                 |
| Erftes Rapitel. Die altere afabemifche und                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                 |
| Die peripatetische Schule 9. 84.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Ø. 456.         |
| 3meites Rapitel. Epifuros und feine Schule . 87.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | s 463.          |
| Drittes Rapitel. Benon von Kittion und                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                 |
| bie ftoifche Schule 90.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b># 476.</b>   |
| 1. Ethit der Stoitet                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 7 .404          |
| 2. Logit ber Stoifer 92.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <i>4</i> 92.    |
| 3. Physit und Meligionsphilosophie 94.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 506.            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | s 524.          |
| 1. Porrhon und Timon                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | # -527.         |
| 2. Die neuere Afabemie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | r 530,          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1 0704          |
| S. Ainesidemos und die Empirifer 105.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | s 542.          |

Einleitung.

## Einleitung.

## 1. Aufgabe ber Befdichte ber Phis lofophie.

### 6. 1.

Die und nur im Denken jum Bewußtsein kommende Er: fenntnig bes Bahren, Guten und Schonen ift bie philos fophifche Erfenntniß, und die Darftellung berfelben in wiffenschaftlicher Musbildung die Philosophie. Die wissens schaftliche Aufgabe dieser Philosophie hat fich allmählich aus dem einen Gangen ber Gelehrfamfeit herausgefchieden in ber Sonderung von den n

nach auch von allen Zweigen be Diefe Musicheidung und Entn Wissenschaften hat bie Besch fo, wie fie fich in ber menfchli

hat, zu erzählen.

Rur diese Geschichte der Philosophie vereinigen fich drei Aufgaben: eine philologische, eine biographis fce und eine eigenthumlich philosophische. erfte Erforderniß und die Grundlage ift die philologische Behandlung, welche die Schriften ber einzelnen Denker und die Rachrichten über fie pruft, ordnet und verfteben lehrt. Diefe philologischen Bemuhungen bienen bann zwei Dauptintereffen, dem biographischen und dem eigenthum=

Kries Gefc. d. Philof. I.

Ich philosophischen. Erziehung und Leben bilden den Mann, bringen ihm seine Weltansicht, seine Denkweise. Demgemäß tritt er später im Leben hervor und entwickelt dann weiter seine eigne Kraft. So fordert hier das bios graphische Interesse den Charakter und Wirkungskreis der einzelnen Denker darzustellen und zu beschreiben. hinges gen die eigenthumlich philosophische Aufgabe verlangt, dem Faden der Entwicklung der Gedanken selbst zu folgen, an dem sich nicht nur der Geist eines Einzelnen gebildet, sons dern an dem sich die philosophischen Ansichten von Denker

au Denfer, von Bolf ju Bolf umgeftaltet haben.

Diefe brei Unternehmungen muffen in einander eins - greifen und jebe fest bie andre unvermeiblich voraus. Der Philolog muß freilich zuerft gesprochen und une bie Rennt= nig ber Ueberlieferungen gefichert haben, aber in ber Roets entwicklung muß er auf jeder Stufe fich boch felbft ein Bilb pon ber Gefdicte, ber Beltanficht und Denfart ber auftretenben Manner verschafft haben, um die Cache weiter fortguführen. Wer geschichtlich bas leben ber Denfer Der Porgeit fcilbern will, ift fictlich an bie philologifchen Bors arbeiten gebunden, aber ferner fowohl ber Philolog als ber Biograph tonnen ben Bebanten anderer nur burch ben eignen faffen, fie beburfen nicht nur einer eigenen philosos phifchen Musbildung in Belt : und Lebensanficht und Dent's art, fonbern auch einer Unficht über bie ftufenweise Forts bilbung bes philosophischen Beiftes, um in ihrem Gebiete richtig urtheilen ju tonnen. Dies lettere tann ihnen nur die britte Untersuchung gewähren, welche ihrerfeits noch mehr bon beiben Borarbeiten abhangig bleibt, aber mit ber biographischen Geschichte ber Philosophie nicht nur ges meinschaftliche, fondern juweilen fogar wiberftreitende Intereffen befommt. Diefer eigenthumlich philosophischen Geschichte ber Philosophie fommt es nemlich nur auf bie

Entwicklung feiner Schickfale an, bagegen finden sich in der Beschlung seiner Schickfale an, bagegen finden sich in der Beschickte viele ausgezeichnete Manner, welcht ihre philos sophische Dentweise mit Genie und Charafter ausbildeten, aber auf die Seschichte der Seistessorwildung kemen Einsstuß gewannen, weil sie entweder nichts neues gaben oder in gar zu subjectio begründetem Irrthum befangen dieben. Solche Manner sind, wie etwa Jordan Bruno, Pastacel sus, für den Biogrophen in der Geschichte der Phistosophie höcht bedeutende Erscheinungen, nicht aber eben so für unfre dritte Aufgabe, welche indessen in ihrem els gnen Gebiete die schwierigste unter den breien bleibt.

Dennoch wollen wie une bier, im Bertrauen gu ben icon hinlanglich weit gebiebenen Borarbeiten ber anbern Mrt, an biefes Unternehmen wagen. Denn biefe eigens thamlich philosophische Untersuchungsweise giebt boch allein ber Befchichte ber Philosophie, fo wie fcon Leibnis bie mabre Befdichte ber Philafophie von ber Befdicte ber Philosophen, ber Angabe ihrer Lebensges fcichte und Schriften unterscheibet, erft Beift und fefte 3mede. Goll es nemlich eine eigne Gefdicte ber Philosophie geben, fo muß boch mit ber Philosophie felbft etwas gefchehen, es muß ihr ein Beift, ein Beben gutoms men; beffen Bewegungen und Entwicklungen bie Gefciche te ber Philosophie bilben. Gehr unbedeutend bleiben fat bie andern allgemeinen Intereffen ber Befchichte bie Les benebefchteibungen ber meiften Philosophen; fie erhalten nur hier' ihren Werth'; indem fie uns jur Reuntnig ber Entwicklung bes philofophifchen Beiftes Dienen. Muf gleis de Beife murbe nach ben Intereffen ber affgemeinen Lites raturgefchichte ein großer Theil ber philofebbifchen Literas tutgefchichte febr weif juritdigefrellt werben muffen; wuch biefe philologifchen Bemuhungen erhalten Beift und Werth nur burch ihren Einfing auf unfre Renntnig von ber Entswicklung bes philosophischen Geiftes.

Rur unfern Brock muffen wir uns alfo querft flar gu machen fuchen, welches biefes eigne Leben und biefer eigens thumlide Beift fei, beffen Entwicklung und Ausbildung wir in der Befchichte ber Philpfophie gu betrachten haben. Mun zeigt fich allerbinge philofophischer Geift in alle bem, mo ber Berftand fur bas leben ober fur bie Beltertennts nif nach Grunden fragt, aber wir muffen bie Gache bier fcarfer faffen. Deffhalb unterfcheiben wir bier erfts lich die philosophische Dogmengeschichte und ihre Bollendung bie Gefdichte ber philosophis ichen Syfteme, welche ben Uefprung, die Musbildung und Fortenbung einzeiner Lebren, ganger Unfichtemeifen und Sprecharten ergabit, noch bon ber eigentlichften Beschichte ber Philosophie felbft. In Diefen Dogmen und Softemen lebt ber philosophische Beift nie unmittelbag. Bu manden Beiten ift es febr, unbedeutend, ob ber eine geine Denter als Erinitarier et Pantheift ober Atheift , ob er als Materialift ober ale Spiritualift ericeint; ja ju Beiten haben folche Damen in ber Befchichte gar feine Bes Bie viele gang materialiftifche Weltanfichten Commen nicht in ber erften griechischen Philosophie bor, welche boch in gar feinem Biberftreit mit bem Spirituas Lismus ftehen.

Bines Lehrers einzelne Dagmen konnen nur baburch wichtig werden, daß wir seben, wie er dazu gelangte. Jeder Philosoph kennt durch das leben und die Ueberlieses rung fast alle Dogmen der Philosophie, und um die Conssequenz einseitiger Systeme ift es ein sehr misliches Ding. Jeder systematistrende Philosoph hat eigentlich alle Bes durf niffe feiner Wiffenschaft, der Atheist spricht von Gott und der Steptifer von der Mahrheit. Da treiben

bann in der Anwendung die Bedürfniffe bes Lebens leicht aber bie Confequeng bes Spftems hinaus, fo bag oft fogar die Berlegenheit bes Erfiarers, einen Erfiarungsgrund gu finden, ihm felbft jum Princip ber Erflarung wird, inbem fich ihm de faeto Bahrheiten aufbringen, auf bie fein Spftem nie fahren tonnte. Jene inbifchen Unitarier 4. 18. halten fich in ihren Anbachts- und Buffabungen far, griftlich vornehm, indem fie meinen, burch blefelben jur Bereinigung mit Gott gu gelangen. Diefe Meinung begründen fie burch bie Lehre, daß alles Bott und in Gott fel und nichte außer ibm, ohne ju bebenten,. bag wenn bas lette mabr mare, fie ihre gange Dabe fparen tonnten, benn bie Theilfchaft an Gottes Wefen fiele ihnen ja, wie aller Belt, icon von felbft gu. Muf abnliche Beife gruns bet Sichte feine Unweisung gum feligen Leben auf Die Behauptung : es gebe fein anderes Gein als bas felige Leben. Run wird es boch bem, ber nicht ift, fowerlich gelingen, fich jum Sein zu berhelfen, - bie Seienben haben bie, Seligfeit fcon, - wem foll benn alfo bie Anweisung Aber folche Inconfequengen treffen ben philos fophischen Spftematifen nicht, er glaubt an fein Princip, und nimmt bann bas Leben, wie es fich finbet. etwa ein Gebantengang ben Epituros auf eine atheis fifche Phyfit leitete, fo fcblieft er biefe Betrachtung und fångt in einer andern an von den Gottern zu fprechen: Wenn Spinoga erft einen geschloffenen Pantheismus ges grundet hat, welcher alle Freiheit aufhebt, fo folieft er bas Buch und lehrt im andern von bes Menfchen Freiheit, denn nicht die speculative Confequenz, fondern die Ins duction aus ber Beobachtung bat ihm bas Syftem gebildet.

Die Lehre von ben Dogmen und softematischen Anfichten einzelner Philosophen ift also noch eine untergeords nete, welche erft verstanden werden kann, wenn wir uns worker in den Besitz einer Kenntnis von dem eignen Lebens in der Geschichte der Philosophie felbst versetzt haben. Die Frage nach den philosophischen Dogmen und Spstemen ist nemlich keine vein geschichtliche. Wire wollen da wissen, wie mancherlei Ansichten seiner philosophischen Ueberzeusgungen der Wensch haben konne, wie sich diese gegen eins ander verhalten und welches der Werth der einzelnen Anssichten sei. Darin wird zumächst nicht nach einer zeitlichen Entwicklung gestagt, sondern diesentlegensten Zeiten zeigen oft ähnliche. Spsteme. Darin wird also auch nicht uns mittelbar das geschichtliche Leben in der Entwicklung des philosophischen Geschieß ermhalten sein.

Deswegen konnen wir ben Fragen, ob ein früheren Denker ein Identitätslehrer oder Dualift, ein Realist oder. Ibealift, ein Materialist oder Spiritualist, ein Pantheist; Atheist oder Theist gewesen sei und allen ahnlichen Untersscheidungen weit weniger Werth beilegen, als einige unsert Geschichtschreiber gethan haben; wir werden darnach keine

Eintheilungen gufaffen.

Fassen wie nun bestimmter unsee Frage nach dem eige tien einer geschichtlichen Entwicklung fähigen Leben in der Philosophie, so treten der Antwort ansangs Schwierige keiten entgegen. Bei andern Wissenschaften ist das Eigenz thamliche ihrer Geschichte leichter anzugeben. Jede andre Wissenschaft schreitet durch Erweiterung unsver Kenntnisse mehr oder weniger regelmäßig vorwärds, so wie sich neue Entdeckungen oder Ersindungen in ihr folgen, dei der Phis losophie hingegen ist es nur die Form, welche wechselt und sich verändert. Ihrem Gehalte nach, was Seele, Wels und Gottheit, was die Nothwendigkeit der Natur und die Gedote der Sittenlehre betrifft, war sie den frühern Lehrern sast in demselben Umfang bekannt als den spätern. Bweiseln könnte man da noch, ob sich nicht nur Meinung

gen in regellofem Bechfel zeigen, ohi ob nicht oft die fruhere Zeit weiter Unfre Beit ift jeder Borgeit, Die mir ! schaftlichen Ausbildung weit vorau Mathematik und in ber Raturwiffenf aber auch in der Philosophie? Untwort mit uns felbft uneinig gen fann ben eignen Gebanten auf anfch Beife mit frubern Anfichten vergleit kundigen lohnt es der Muhe nicht beren mangelhafte Grundlage wir ! befondern nachzuweisen, wichtiger m liche Bedeutung uns fremd geworder verfteljen ju lernen. Tadelt J. B. jen de die Beit, eine leere mefenlofe Fori den wollten, fo fann man ibm li beißt bich in jener alten Lehre unter matische Form des nach einander zu t Ift nicht bie erfüllte Beit nennen. dige Beltall felbft? Was wiffen Ift nicht ihre Mothwendigkeit Gefet ge, welche alles Wefen giebt und alle ift nun unfre Beisheit, welche meh jener perfischen Weisen von bem boc ben Urgrund bes Guten gegeben ba Bofen und gefett hat, bag am Eni bes Guten über bas Bofe vollenbet nem andern Beifpiel, wollte jeman Pythagoras widersinnig nennen bern: wer heißt bich jene Bahl gu un tifchen Form machen? Betrachte be genauer und du wirft finden, daß bie net und bewegt, benn nur durch Abi

ber Rhythmus ber ch im Steigen und bertebr. . Es ift ein die Scele ber docht ihr folagen, baß dne zeige, aber ber d geftaltet fich felbft. eund ber neuen ober ber fann recht has ft verfteht. Wenn einzelne Buchftaben haben; fo lagt fich , bag bie unfrigen er Weisheit befigen, nn wir fo auch zuges Recht hat, nach bem en, fo entfteht bann gen Zeit, welche hat bier feinen Richter intworten wir: in jauf zur vollenbeten Diefes Bieles führt ober jene Beit gum dliden Geift. Die leift: bie Wahr= ju fernen und felbftbemußten wird die Wahrheit Es fällt Worte. osophische Wahrheit b erfunden werben eriobe über bie geh=

Selbft jeder Fehler hat hier gleichsam seine rechte Stels le, wo er in das gesunde Leben des philosophischen Wachsthums einpaßt; jede untergeordnete Entdeckung macht hier einen Miggriff in ihrer Anwendung unvermeidlich, so daß ein solcher Fehler zur Zeit der Entdeckung seine blühende Periode hat, selbst aus ihm sich die Philosophie mit Schons beit gestaltet und erst in spätern Perioden löst sich bersetbe Fehler in Widersprüche auf. Platon's Ideenschre z. B. schützt ihm die schönsten Theile seiner Lehre und erst im Zeitalter der Reoplatoniken Theile seiner Lehre und erst im Zbgeschmacktheit und Schwärmerel. Ar istoteles Logik hellt ihm das Dunkel der Platonischen Weltansicht auf und erst bei den Scholastikern verliert sie sich durch ihre Einseltigkeit in leere Spissindigkeit.

Go fcbreitet bas Leben in ber Philosophie uber bie Sehler ber Borgeit pormarts. Aber von einer andern Seite feben wir grade: jebes philosophifch lebenbige Beits alter befigt ben gangen Gehalt philosophischer Bahrheiten; ja jebe Periode wieberhohlt taufenbfaltig die gange Ents wicklung bes philosophischen Systems in fich, indem jeber ftartere Denter faft bas gange Opftem umfaßt. nun alfo jene fortichreitende Bahrheit? Der Gehalt ift allen Beiten gemein, nur bie Form wechfelt. ift diefe goem? Gie ift bas Wert des bentenben Ber: ftanbes, bas Bert ber Reflegion; Denten, Reflegion ift bas Wort, welches wir fuchen. Dicht eigentlich Die Bahrheit felbft ift bas gefuchte unfrer Mufgabe, fon= bern biefes: daß bie Wahrheit felbstthatig ergriffen werbe. Die philosophische Wahrheit lebt auf Die eine und gleiche Beife ju jeber Beit in jeber menfclichen Bernunft. ift fie ibm im Innern feiner unmittelbaren Erfenntniß ges geben, aber bas Befet ber Ausbildung bes menfchlichen Beiftes verlangt, bag ber Beift gum Bewußtfein, gur Selbsterkenntniß dieses seines Innern gelange, und somit wird es die Aufgabe der wissenschaftlichen Philosophie, die im Innern der Vernunft gegebene philosophische Wahrs heit des Nothwendigen, Suten und Schönen an das Licht des Bewußtseins hervor zu führen. Diese Ausbildung des Bewußtseins geschieht aber durch has Denken oder die Resserion.

Der Berstand ist die innere Willensfraft des Seistes, womit dieser sein Leben selbst in Besitz nimmt, sich selbst zu beherrschen, auszubilden, zu erziehen in Stand gesetzt wird. Ihm gehört das Werk, welches in der ganzen Gesschichte der Menschheit geistig gefördert werden soll, und mit diesem auch das Werk der Geschichte der Philosophie, in welchem er sich recht eigentlich als denkender Verstand gestaltet.

S. 2.

Die feften Fortidritte in ber Gefdichte ber Philosos phie haben wir alfo nicht unmittelbar in bem Gewinn neuer philosophischer Wahrheiten, fondern in ben neuen Formen der Auffaffung der Bahrheit, in den Formen der Dentweife ju fuchen. Go wie ein Zeitalter bas andre an Selbstertenntnig übertrifft, nabert es fich bon unterges ordneten nur relativ richtigen Unfichten immer mehr ber Bahrheit ichlechthin. Die eigenthumlich philosophische Gelbfterfenntnig ift aber am allernachften bedingt burch Die Bildungestufen der Reflegion, benn bier fuchen wir bas Innerfte ber Gelbfterfenntnig, bas Erfennen bes Er= Der Geift entwickelt fich in ber Geschichte ber fennens. Philosophie immer unmittelbar in der innern Auffaffung unfrer Ueberzeugungen burch Denken. Die Geschichte ber Philosophie ift also Geschichte ber logischen Fortbilbung unfere Beiftes, fie ift die Entwicklung ber Runft au abftrabiren. Denn bas eigne ber gebachten Er=

kemtniß im Gegensat der anschaulichen Borstellungsweisen besicht im Gebrauch der allgemeinen Borstelluns gen, das heißt der Abstractionen; die wahre Geschichte der Philosophie ist die Geschichte der Abstractionen; richtigere Abstractionsweisen sind die achte neue Ausbeute in ihr.

Diese Behauptung spricht f bekannten Sat aus, daß man ni dern nur das Philosophiren zi Eine nur übertragene Philosophi phische Erkenntniß kann wahrhe griffen werden. Aehnsich steht i thematik, aber in dieser kann n einmal erfundene Wahrheit selbst gradezu lernend gewinnen kann. I gen gelingt dies aber nicht; ich kan

einmal erfundene Wahrheit selbst zeigen, so daß er sie gradezu lernend gewinnen kann. In philosophischen Dinsgen gelingt dies aber nicht; ich kann den Schüler nur durch lebung und nachhelsende llebersicht leiten, daß er mit mie philosophirend sich selbst eine Ansicht verschaffe. Die wahs re Geschichte der Philosophie ist also eine Geschichte des Phislosophirens. Philosophie besaß im Grunde der erste wie der letzte; aber die ersten philosophirten noch gar nicht, dies wollte erst erfunden sein. In der Geschichte der Phislosophie kommt daher alles auf die logische Ahätigkeit des Verstandes an, und die methodischen Aufgaben sind in ihr die entscheidenden.

Die Philosophie will die Wahrheit der Bernunft aussprechen. Die Vernunft ist das eine immer gleiche Bermögen zur Philosophie, welches allen Denkern von Beginn her auf die gleiche Weise gehört, der denkende Berstand hingegen ist das bildsame Vermögen des Aussspruchs, welches allein Geschichte hat und ihre Perioden bestimmt. Nicht in den Producten der subsumirenden Urtheilskraft, nicht in den Versuchen zu spstematischer Darstellung der Gedanken, sondern nur in der Thätigkeit der erfinderischen reflectirenden Urthelistraft, welche den spirematischen Bersuchen die Grundlage bereitet, haben wir in den Philosophemen einzelner Denker den Geist zu fuschen, welcher sich fortschreitend in der Geschichte der Phistosophie ausbildet.

Dieses einmal festgestellt, konnen wir nach ben Ges
setzen ber logischen Ausbildung bes Beiftes leicht überschlas gen, welche Hauptforderungen an die Beschichte der Phis losophie gemacht werden mussen. Sie sind:

- 1) Selbft, benfen ju lernen.
- 2) Die Mbftractionen gu erfinden.
- 3) Die Bebeutung ber Abstractionen vers fteben gu lernen.

Selbstdenken ist das erste Erfordernis, benn alle diese Ansbildung des Geistes ist unser eignes Werk. Das Selbstdenken muß aber aus Tradition, aus Ueberlieserung und Nachergahlen fremder Schanken herausgebildet und davon befreit werden; es muß weiter sich selbst über bloße Dichtung erheben, indem die Kraft des Verstandes sich selbst die Geseymaßigkeit im Denken giebt. Wo philossophische Gedankenbildung ins Leben treten soll, da muß dieses Selbstdenken walten, der philosophische Gedanke steht daher in der Geschichte immer theils der passiven Ueberlieserung, theils der nur dichterischen Geschanke danke nebewegung entgegen.

Wit dem Selbstdenken entwickelt er sich aus diesen beiden und sogleich fångt ihm auch die Ersindung der Absstractionen, der allgemeinen Borstellungsarten an. Die menschliche Erkenntnis entwickelt sich nemlich allmählich vom Standpunkt der Wahrnehmung und sinnlichen Ansschauung aus; sie fängt vor dem Bewußtsein immer mit der Erkenntnis einzelner Thatsachen an. Ueber diese hinaus

bon bilblider Bezeichnung gu' far fich bes bentungelofen Beiden.

Sprace ober Gebankenbezeichnung bilbet fich junachft aus fur bas Beburfniß ber Bebankenmittheilung als Beis denfprace von fehr verfchiebenen Arten, als Gebehrbens fprache, Tonfprache, Schriftsprache, aber bie lebenbige Bebeutfamfeit und bie Bequemlichfeit werben balb ber Tonfprace ben Borgug bor ben anbern geben. Doglichfeit einer felbftftandigen Philosophie und beftimms ter Fragen nach ber Wahrheit forbert icon Confdrifts fprache, bas Wort und nicht ber Bebante foll gefchrieben werben, bamit bie Abstraction Freiheit und Scharfe bes fommen tonne. Go fceint gefdichtlich bie Erfindung ber Buchftabenfdrift guerft in ber philosophischen Musbilbung über bloß anschaulich bilbliche Fefthaltung philosophischer Bahrheiten binaus geführt ju haben. Die Griechen mas ren ja wohl bas erfte Bolt in unfrer Befchichte, beffen freie Beiftesbildung burch Buchftabenfcrift unters ftust werben tonnte. Gine Schriftsprache, welche fo, wie man une bie ber Chinefen gefchilbert bat, ble Bebanten felbft fdreiben will, wird nie fcarfe Beiden fur bie alls gemeinen philosophifchen Borftellungen erhalten und noch weniger bient bafur Infinitivensprace ober irgend abnlich unbeholfene Grammatit.

Aber selbst bei ber schärften Ausbildung ber Grams matik gelingt noch keine wahrhaft philosophische Gebanskenausbildung, so lange die bildliche Bezeichnung in der Sprache die vorherrschende bleibt. Jede Bilderbezeichenung und jede unklare Metonymie hindert die Schärfe des Gedankens, indem Gedanke und Zeichen, je lebendiger das Bild ist, um so mehr in eins zusammenstießen. In lebens bigen Bildersprachen kann die Philosophie nicht über die Anschaulscheit philosophischer Dichtungen hinaus koms

men; man kann in ihnen nicht einmal theoretische Fragen scharf aussprechen, die Antwort durch ein Bild hat schon den Werth der Erklärung.

Philosophie und Sprache muffen fich gegenfeitig eins ander bilben. Dabei aber fommt ber Denfer in Wiberfreit mit ben bichterischen Intereffen-ber Sprache. ter fordern lebendigen bildlichen Musbruck und Reichthum fpmbolifcher Deutungen, ihnen raumt bas Bolt gern bas Recht ber Sprachbilbung ein, weil man mit Luft an Leben Philofophen hingegen zerftoren die Lebendigfeit des Ausdrucks, gernichten bas Bild mit muhfamen Aendes rungen, mit benen anfange nur wenigen gebient fein fann. In der That werden aber gefunde Philosophen nie einer Sprache ichaben, benn fie machen nur an eine fleine Unjahl Worter Anspruche, und lagt man ihnen biefe, fo wird am Ende bem Bolfe und ben Dichtern mitgeholfen. Much bie bilbliche Bedankenfulle gewinnt an Restigkeit und Strenge ber Beichnung, wenn in ber Sprache ein burch fdarfe Abstractionen gebilbetes Gedankengerufte zu Grunde liegt; bagegen bie Sprache ohne Scharfe ber Abstraction auch nur vermischte Bilber von unbestimmter Deutung liefern tann. Rlar zeigt bies bie Bergleichung orientalis fcer und griechischer Dichtungen. Auch ber Geschmad hat fich erft zugleich mit der scharfen Auffaffung der allges meinen Borftellungsarten bilben fonnen.

So giebt es fur die Philosophie ein relative Bahrheit, bedingt und be

en Sprace. Wer en will, muß sich hin erhoben hab kweise einer bestim Whitraction selbst! Lann ich mich den Fragen nur bis an eine bestimmte Grenze nahern, nach Berhältniß bes Geistes ihrer Abstractionen. Rur so weit lassen sich in ihr philosophische Antworten geben, als in ihr die philosophischen Fragen ausgesprochen werden kön=

e ift und je ftumpfer ihre r wird hier gefordert, und Die mahre Philosophic te, am beften und fcarf= n Unfundigen fcmeicheln tionen und die bildlichen em ber mehr traumende, symbolische Deutung ben ind einer lebendigern Bers 50 sehnen sich manche bei tifen fålfcblich zurud, weil nicht klar genug kennen. breiten, fo muß fich ber i Sprache bewegen; eine ihre Philosophie und ift Philosophiren lagt fich

Philosophiren läßt sich lebendigen Sprache. Der imlich die todte entgegen, gedacht wird. Für diese n Ausdrucks, durch wels der Fortbildung philost lebendigen Sprache aber , deren sich kein einzelner ichtigen darf, indem ihre ionaleigenthum geworden smus das Selbstdenken. darrte Gedankenkrystalle, B. die französische, grostern, sondern aus festen Phras

Phrafen befteht, hemmt in hohem Grabe bas fortbildende Gelbftdenken. Der Contraft ber beutschen und frangbfis fcen Sprache fann Diefen Gebanten mannichfoch erlaus Dem Geift ber frangofischen Sprache ift ber philos fophische Empirismus tief eingewachsen und in ihm fprache lich verfnochert, baju mar jebe neue Sprachbilbung pon

> baher ließ fich bom transs en so schwer genau in die ite fich dies bei den Berfus n Landsleuten über unfern ie Billers und Deges beutsche Philosophie tens den Empirismus, wenn : übertragen. Kaft möchte gelungen fein, unfre Bes szusprechen, denn auch bie eschichte der Philosophie so en unfre Gebanten julest auf Descartes gurud.

## **€.** 3.

Mur in ber Fortbildung einer lebenbigen Sprache tons nen alfo die Fortichritte ber philofophifchen Geiftesbilbung gewonnen werden. Aber bies ift nicht Gade bes einzelnen Denfere, fondern Sache ber gangen Boltsgemeinschaft, und boch werden die Fortbildungen ber scharfen Abstractios nen Schritt vor Schritt burch bas Gingreifen einzelner Denfer gewonnen werben muffen. Go find hier Platon und Ariftoteles bie Lehrer ber Jahrhunderte. muffen daher diefes Berhaltniß des Gingelnen gur Fortbile bung bes Bangen genauer beachten. In ber Rulle bes Les bens, die fich in der Geschichte ber Menschen bewegt, ift es fcmer aus ber unerfaglichen Menge bes einzelnen les

bens bie großen Bewegungen bes Sangen bervorzuheben. Jeber Gingelne fangt fein Leben bon born, bon neuem an, er muß gleichfam alle fruberen Stufen felbft burchlaufen, nur bag bas Leben mit feiner fcon gewonnenen Musbils bung und befonders die ichon gegebene Sprachausbilbung ihn schnell weiter leitet. Indeffen wird hierdurch boch bewirft, daß jebe Beit in ihren geiftigen Entwidelungen mannichfach alle fruheren wiederholt. Und ber Gingelne wird auf jeden gall fortgebildet nur vermittelft ber Belehs rungen feiner Beit und feiner Borgeit. telft biefer fortwirfenben obicon oft verfannten Belehrung, bie nicht nur bestimmt, auf welche Beife Jeber fpricht, fonbern auch, wie er miderfpricht, bewegt fich ber Beift bes Bangen. Dies wendet fich unmittelbar auf bie Geschichte ber Philosophie an. Der Berftand ift nemlich überhaupt bas Bilbungefabige im Menfchen. Durch bas aber, mas er in bie Befchichte ber Philosophie giebt, ftebt Diefe mit ber Befdichte ber Menfchen überhaupt und mit ber Geschichte ber Wiffenschaften in Berbinbung. wiffenfcaftliche Geift nemlich, wo er fic auch zeigen mag, ift uriprunglich philosophisch, benn ber Philosophie gehort Die innere eigene Willenstraft bes Beiftes, burch bie wir bentend bie Babrheit felbft bewußt in unfre Gewalt bringen.

In der Geschichte der Wissenschaften gehört also der Philosophie gerade der Theil, der das innere Leben der Bernunft selbst darstellt. Die außere Bereicherung durch Erfahrung ist ihr zunächst fremd, aber soll diese wissens schaftlich in Besitz genommen und zum Eigenthum des Geisstes gemacht werden, so muß der Anstoß doch von der Philosophie ausgehen. Durch philosophischen Geist gesschieht es, daß die Resserion in die Wissenschaften eingreift, und damit diese erst sich selbst sichert. Technische Aussins

bungen faßt ber Aunstisseiß und benutt sie, wie der Zufall sie ihm zur Sand weist, daß aber die Erfahrenheit einer Zeit der andern sicher erhalten werde, daß nicht immer wieder von neuem angefangen werden muffe, wohl auch, daß man mit Erfahrung der Anwendung hulfreich entges gen komme, leistet nur der theoretische Sinn in den Wissenschaften, und dieser ist aberall von philosophischem Urssprung.

Daher zeigt uns die Geschichte der Philosophie zus gleich die Form des Fortschreitens für die ganze Geistess bildung in der Geschichte der Menschheit. So wenig von diesem Philosophie ift, so wird doch der Geist jedes Zeits alters, es werden die Perioden in der Geschichte der Menschscheit sich doch meist den Stufen der Fortbildung in der Phis losophie analog zeigen, denn es erscheint in der Philosophie desselben Geistes Entwickelung in seinem innersten Leben.

Diefen Gebanten muffen wir nun mit bem obigen ver-Die Fortfcritte in ber philosophischen Geiftesbilbung, fagten wir, tonnen nur burch bie Rraft einzels ner Denter gewonnen werben, und bestehen im tiefften Beunde in ben methobischen Erfindungen, in der Fortbils bung ber logischen Form unfrer Gebankenverbinbungen. Best aber feben wir baneben: jeder Denter ift Cohn felnes Boites, Rind feiner Beit; Die gange Bilbung bes Boltsgeiftes feiner Beit bestimmt ihm feine Belt : und Lebensans Muf bie Gefchichte ber Philofophie wirften alfo machtig ein alle biejenigen, welche auf Die Menberungen ber Belt : und Lebensansichten ber Bolfer in Staat und Religion einwirften. Aber fur ben fichern Rortichritt ber philosophischen Befonnenheit im Gelbftbenten muffen wir biefe Intereffen von benen ber logifchen Fortbilbung gefons best beachten.

Muf eine ahnliche Weife, wie in jedem Gebiet ber Ers fahrungswiffenschaften begreiflich bie Entbettung ber Ers flarung bes entbectten vorausgehen muß, finden fich bie Berhaltniffe auch bei neuen Aufflarungen ber Sachen reis Selbft bie Erfindungen in rein mathematis iden Forichungen gelingen meift querft in unvollftanbigen Inductionen, und forbern baburch ben Erfinder erft auf, einen ftrengen Beweis bes neu bemertten gu fuchen. viel durchgreifender trifft bies bie philosophischen gorfduns Reinem Philosophen werben feine philosophischen Meinungen baburch jur Ueberzeugung, bag er ihnen ihre foftematischen Beweise ober andern wiffenschaftlichen Bes grundungen beigiebt, fondern Leben und Schule bringen ihm erft Belt s und Lebensansicht in feine Ueberzeugungen, und fue bie icon gewonnenen bietet er bann feine logifchen Bulfemittel auf, um fie wiffenfcaftlich ju rechtfettigen. Welt's und Lebensansichten erfindet fein Denfer fich felbit, er muß fie vielmehr aufnehmen, fo wie fie ihm durch feine Lehrer und befonbers burch die Bilbungeftufe im offentlis then Leben feines Boifes jugeführt merben. Dag er ba fortbilbend ober ftreitend eingreifen, jebesmal batte ibm das leben erft feine Ueberzeugungen von bem festgestellt, was die großen 3mede und Biele bes Menfchenlebens und alfo auch feiner goridungen fein follten. Erft unterthan biefer Aufgabe fucht er bann feine logifche Runft gu bers wenden, um feine Ueberzeugungen zu rechtfertigen, und in biefer logifchen gortbilbang jeigt bann eigentlich erft ber einzelne Lehrer feine eigenthamtiche Erfindung.

Dieser Behauptung wollen wir unfre Kunstsprache naher anzupassen suchen. Unter ber hier genannten logis schen Ausbildung ist nemlich nicht nur die Ausbildung der Denkformen selbst, nicht nur die Ausbildung der Logik zu verstehen, sondern die Ausbildung aller allgemeinen Bors kellungsweisen der Denkweise nach auch in allen Anwensbungen. Dahin gehört neben den Denksownen der Logik, die Handhabung aller allgemeinen Ansichten aus der Ersfahrung, die Handhabung aller mathematischen Abstrastionen und besonders die Ausbildung und Handhabung aller metaphysischen allgemeinen Borstellungsweisen. In diesem zusammengenommen besteht jene oben genannte los gische Form der phitosophischen Ausbildung. Wir wollen dies Ganze daher bestimmter mit dem Namen der Diazitt eines kelt ist bezeichnen, so daß wir unter der Dialektik eines Kollosphen die Berbindung der Formen seiner logischen und metaphysischen Ausbildung verstehen.

Der fo entftehenden Unterfcheidung mifchen ber Belts and lebensanficht und ber Diglettit ber Denfer gemäß erscheint alle goetbilbung und aller Streit in bet Geschichte Der Philosophie meigestaltig. Der bochte Streit ift ber um die Welt, und Lebensanfichten felbft, welcher eigentlich ein Streit ber Philosophen überhaupt mit ihren Gegnern, nemlich ein Streit bes Gelbftdenfens gegen die bloße lleberlieferung, gegen die bloße Aufnahme fremder Meinungen ift. Der andere untergeordnete ift unmittelbar ber Streit ber Philosophen untereinander, diefer gilt die Dialektit, die Ansichten über die wiffens schaftlichen Methoden jur Ausbildung unfrer philosophis fcen Ueberzeugungen. Dach bem erften unterscheiben fic bie Glaubensausfpruche und Lebensanfichten ber Bolfer, nach bem andern bie Lehrmeinungen . in den philofophifchen Schulen.

Die großen Welts und Lebensansichten bleiben in der Beschichte ber Philosophie weit langer dieselben und nur nach den Abanderungen der Dialektik wechselt. Die Rede von Tag zu Tag ihre Form, nur daß bei den einzelnen Aussbildungen der Spsteme der Blick des einzelnen Mannes

mehr ober weniger umfaffend, ber Grab feiner Geiftesa traft größer ober fleiner fein tann.

5. 4.

Um bei ber Erfindung ber Abstractionen ble Scharfe berfelben gu fichern, tann bem vorigen gemäß bie mabre innere Befchichte ber Philofophie nur im ftrengen Berbans be ber philosophischen Schulen fortichreiten, fo wiberftreis tende Bergweigungen ble mangethafte Ausbildung ber Dias leftif auch untergeorbnet in bie Fortbilbung ber Schulen geworfen haben mag. Durch biefe Schufbildung foll nun nach ber Erfindung ber Abstractionen endlich besonders noch gewonnen werben, baf bie Bebeutung ber Mbftractionen genauer verftanben Dies ift es, was in ber Gefchichte ber Philosophie bei weis tem ale bie schwierigfte Aufgabe erfcheint. Die Sprache bes Ariftoteles hat fcon eine fo weit gebiebene Scharfe ber Abstraction, bag bier fur bie Erfindung ber allgemeinen Borftellungsweifen icon faft alles geleiftet mare, wenn zugleich hatte flar werben fonnen, wie bie allgemeis nen Borftellungsweisen fur fich nur als die Bertzeuge ber bentenben Gelbftbeobachtung und nicht als bie conftituirenben Bestandtheile unfrer Beltertenntnig ju beachten feien.

So aber hat bie große Willführlichkeit in ber Bilbung ber philosophischen Abstractionen \*) bas schwautens
be in die Fortbildung gebracht, welches nur burch die Bes
friedigung dieses letten Bedürfnisses \*\*) beseitigt werden kann. Die sichere Bulfe kann uns hier nur von der festen Ausbildung der pfochischen Anthropologie koms wen. Die Selbsterkenntniß der Bernunft verschafft uns

\*\*) &. ched baf, f. 26,

<sup>&</sup>quot;) Bergl. mein Softem ber Metaphofit G. 129,

allmählich eine immer genauere Kenntniß ihrer eignen innern Thätigkeiten, wodurch uns auch für die Denkformen
und metaphpsischen Erkenntnißformen eine. Stelle ihres
Ursprungs in unserm Geiste gezeigt wird. Dadurch erhalten wir eine philosophische Topik, durch welche die Mühe
erspart und die Schwierigkeit umgangen wird, mit den
aligemeinsten Begriffen selbst restectivend die philosophischen
Grundurtheile zu erzeugen, indem wir diese Abstractionen
schon nach ihrer Stelle in unsern Vernunft nach den Gesehen des mathematischen und ethischen Schematismus der
Kategorien gesehnäßig zu verbinden im Stande sind, und
posleich einsehen, daß die Abstractionen selbst nur Formen
der innern Selbstbeobachtung sind und einzig dem Denken
gehören, ohne die Gegenstände der Erkenntniß selbst zu
bestimmen.

Diefes Berhaltniß ber pfochischen Unthropologie zur Philosophie murbe erft in neuerer Beit feit Lode und Leibnit beffer verftanden, und uns ift es aufbehalten geblieben zu versuchen, ob wir ihm vollstandige Deutlichs feit ju geben vermögen. Pfpcologie ift freilich von Uns fang an in ber Philosophie mit behandelt worden, ja felbft bas hier fragliche anthropologische Berhaltnig ber Specus lationen ift, gleichfam bem Gingelnen unbewußt, wenigs ftens feit ber Eleatifden Schule in Der Gefchichte ber Philosophie mit in Unregung. Denn babin gehört ber alte Streit, ob man ben Sinnen ju trauen habe, ober bem Berftante, ober teinem von beiden; babin geboren alle Berfuche, jur Theorie bes Erfennens zu gelangen. Aber erft die neuere Beit bat die richtige Stelle biefer Uns tersuchungen, bag fie nemlich ber empirischen Pfpchologie geboren, einfeben lemen. Die fruberen nahmen Diefe Uns terfudungen fur metaphpfifch, felbft Rant bat biefen Jerthum noch nicht gang vermieben. Bon ber Bermeis

dung desselben hangt aber die sichere Rlarheit der Philososphie ab. Diese psychische Anthropologie ist es allein, in der die Philosophie durch wirkliche Erweiterung unserer Erkenntnisse Fortschritte macht, indem die Abstraction selbst Segenstand der Beobachtung nemlich der innern Ers

fahrung wirb.

Dieser lette Dienst, den wir für die philosophische Methode von der psychischen Anthropologie fordern, geshört der von uns geforderten gånzlich subjectiven Wendung der Speculation ), womit die Anforsderungen an die kritische Methode in der Philosophie vollsendet werden. Wir erkennen daher das Ziel der ganzen dialektischen Fortbildungen der Philosophie in dieser vollskommeren Ausbildung der philosophischen Anthropologie, in welcher allein das volle Verständniß der Bedeutung der Abstractionen durch die anthropologische Kritik der Versnunft gewonnen werden kann.

## 2. Unfre Unficht vom Gangen ber Philosophie.

## §. 5.

Die von und gestellte Aufgabe ber wahren innern Gesschichte der Philosophie fragt nicht eigentlich nach den dus beren Schickalen in der Fortbildung der Philosophie, sons dern nach dem Fortschritt der Gedankenentwickelungen selbst. Es kommt hier zunächst nicht darauf an, bei welschem Bolke und in welcher Sprache sich eine bestimmte Entwickelung der philosophischen Einsichten unter den

<sup>&</sup>quot;) Enft. ber Metaph. f. 22.

Renschen zeigte, nicht darauf, wer die einzelnen Manner waren, deren Seisteskraft die Entwickelung forberte, nicht darauf, wie ein bestimmter Aberglaube lahmend oder ansugend eingriff; die Boraussetzung heiliger Spräche das Urtheil beschränkte oder zur' Entfesselung anreizte. Unste Aufgabe betrifft vielmehr nur die wahren Fortschritzte der Aufklärung des philosophischen Geistes felbst, so wie sich diese erst mittelbar in den äusern Erscheinungen der Seschlichte der Philosophie kund geben, wom sie von allen jenen Aeuserlichkeiten bald verhüllt, das zurückgedrückt worden sind. Für diesen Zweck kann nur die wissenschaftliche sostenstische Ausbitzdung der philosophischen Einsichten in einer kebendigen Sprache und nach strenger Schulbildung von Bedeutung sein \*).

Rur bleje miffenschaftliche spftematische Entwickelung der Bedanken giebt eine eigentliche Gefdichte, bas beißt eine bie Beiten bindurch fortlaufende Entwidelung ber. Philosophie. Denn die philosophischen Gebanken find bie dem menschlichen Beiste allgegenwärtigen. Wo nur its gend unter ben Menfchen Die Sprache zu einigem Reichs thum mit Rlarheit und Lebendigfeit erwachfen ift, lernt ber Menich von bem Bahren und bem Guten fprechen, ba kigen fich bie Ibeen bes Bahren und Guten in ihren ges genseitigen Begiehungen und Berbinbungen. Gin farter Brift ber Borwelt wird oft eine folde 3bee fraftvoller, gleichsam eindringender ohne wiffenschaftliche Bestimmte beit aussprechen, ale weit fpater ble fortgebilbete Biffens foaft vermag. Dies trifft alle veinen fittlichen Ibeen, alle großen und erhabenen Ideen ber Religionsphilosophie.

Dergleiche meine Beitrage jur Beschichte ber Philosophie. Deft 1. Borrebe.

Menschenwarde und Einheit Gottes find so zu allen Zeiten erkannt worden. Besonders find hier die Dichter oft weis fer gewesen als Priefter und Philosophen.

Diefer Unficht gemäß liegt alfo in ber ftreng in ber Coule fortgebilbeten foftematifc wiffenfchaftlichen Form ber philosophischen Ginfichten ber fortlaufende gaben, an bem bie mabre Gefchichte ber Philosophie fic abspielt. Bermittelft beffen bietet fich fur unfre Mufgabe eine Des thobe tritifch gefchichtlicher Forfchungen an, welche bei bloß außerlicher Behandlung nicht angewendet werben Bir muffen nemlich von dem Stondpunkt unfree Schule aus vorausseten, bag wir bas gange Bebantenges fage ber Philosophie icon flarer verfteben, als biefe ober jene Periode ber Borgeit, bag wir baber bas eigenthumliche frember und fruherer Weltanfichten und lebensanfichs ten, fo wie die periodischen Wendungen ber Dialettit fcarfer aufzufaffen und zu vergleichen vermögen. wiffen wie von ben Lebemeinungen Ginzelner oft weit mehr zu errathen, als mas in ben ausgesprochenen Worten felbft Bir werben baburch borguglich in Stand gefest bet unvollftanbiger Ueberlieferung alter Lehren boch ben Geift berfelben im Gangen ju erpathen.

Do zeigt die Begebeitung der Geschichte der Philososphie, sobald sie mehr, als Exereptensammlung sein will, fortwährend den Einstuß dieser Methode, aber gewöhnslich verwirft der folgende die demgemäß gemachten Anordsnungen des früheren. Brucker ordnete fremde Meisnungen nach Wolf's Spstem, Tennemann als Kanstianer, Aft nach einigen Grundgedanken der Schule Schelling's; andere verwerfen jede von diesen Anordsnungen, und Viele mögen die ganze Weise nicht, indem sie dem Gebrauch dieser Methode überhaupt entgegentresten. In der That aber ist kein Beurtheiler der Seschichte

der Philosophie im Stande biese Methode gang zu vermeis den. Wer selbst keine philosophische Ansicht hat, kann auch die eines Andern nicht fassen, und wer eine hat,

genen vergleichen, um sie Dabe ich in meiner Ansmlaffen, daß ich auch Ansun weniger mißdeutet wersin, sie besser zu studiren, zu besserer eigner Einsicht

pten, daß die Anwendung arin fich zeigen foll, daß fere in unfre eigne Anficht dagegen wollen wir gange en fordern: daß eines elts und Lebensans n jeber nach feiner aft berbe. Um nun ohl bie Kenntniß bes Bes philosophischer Ginficten auch ihm eine richtige Uns ichtlichen Entwickelung ber von Weltanficht und Dias hier bas eine ober andere, auchbaren Ergebniffe bers

ber Zeit eines bestimmten ihn als Philosophen übers haupt nicht genau verstehen. Ihn aber nur nach den Ers gebnissen unsver Zeit zu loben oder zu tadeln, bleibt von geringer Bedeutsamkeit. Um für und Wortheile von diefer Methode ju erhalsten, und um und mit Anderen über ihre Anwendung zu verständigen, muffen wir die eigenthümlichen Gesetze unfrer Dialektik und unfrer Weltanficht vorsläufig genauer besprechen.

Für das eigenthumliche unfrer Weltansicht kommt als les auf den einen Platonischen Gedanken von der Gelbstständigkeit der Geisteswelt an, welchen wir in der nach Rant sogenannten Lehre vom transcendentas len Idealismus verbunden mit der Lehre von der religiösen afthetischen Weltansicht ausführen.

Wir wissen, wie in den menschlichen Beurtheilungen von Welt und Leben immer die wissenschaftliche Besurtheilungsweise nach endlicher Wahrheit mit der gläubigen nach ewiger Wahrheit in Verbindung steht. Die erste Beurtheilungsweise giebt die wissenschafts lichen Weltansichten, die Naturansichten, erflärlich nach sinnlicher Wahrnehmung aus den nothswendigen Naturgesetzen. Diese Weltansicht bleibt aber immer an Unvollendbarteit und Berhältsnismäßigkeit gebunden. Die andere die gläubige Beurtheilungsweise hat ihre Wahrheit nur in der Selbststhätigkeit der Vernunft, und entwickelt ihre Aussprückeimmer in der Entgegensetzung des Bollen deten und in sich Bestehenden gegen jene Unvollendbarkeit versmittelst der Ideen vom Absoluten.

Die erfte, die wiffenschaftliche Weltonsicht, entwischelt sich mit Erfahrung und Demonstration; sie giebt die science exacte der Franzosen. Die andere, die gläubige Weltansicht der ewigen Wahrheit, ist die der Selbstständigkeit des Geistes. Die Grundwahrs

heiten ber Ethik von dem nothwendig Guten und Schos nen geben ihr das keben; sie sett Glaube und Ahns dung dem Wissen entgegen; wir denken ihre Grundges danken durch die sittlich bestimmten Ideen vom Absoluten, aber wir erleben sie nur in den afthetischen religiös fen Borftellungsweisen.

Die diefer Weltansicht eigene Unterscheidung der ends lichen Wahrheit einer bloßen Erscheinung der Dinge für den Menschen von der ewigen Wahrheit des an sich bestes henden Geisteswesens der Dinge gewährt allein innere Uebereinstimmung in unsern metaphysischen Erkenntnissen, indem sie allein die theologischen Ideen und geistige Ans sicht der Dinge von der Urschlammlehre von einer uns entstandenen Materie zu befreien im Stande ist.

Dhne bie Freiheit biefer Lehre bleibt bie geiftige Uns ficht ber Dinge immer von ber forperlichen abhangig, und auftatt ber freien Schönheit in ber fittlichen Weltanfict bleibt fur bie Theorie bes ericheinenben Beifteslebens ims mer noch irgend eine Mrt geschmacklofer Dopothefe fteben, nach welcher ber Beift mo nicht gang boch beinahe eine febu feine Luft ober eine fehr feine Art eines impalpabeln Schleis Ferner ohne bie Freiheit biefer Lehre lagt mes fein foll. fic nie die Gottheit als abfoluter Welturheber, fonbern nur als Weltformer benten, ober noch confequentes bleibt eigentlich wie bei neueren Schwarmern, namentlich bei Shelling, nur eine Borftellung von ber Gottheit nach ber Analogie eines Sonnenfpfteme ober gar einer Mafchine fteben, in welcher bie Begenwirkungen von Qual und Liebe ben Berftand in Gott aus ber Matur in Gott herausbilben.

Die allein richtige Ansicht trennt aber die Wissenschaft von der dichterisch ahndenden Weltansicht und fordert diese Scheidung von dem scharfen philosophischen Urtheil. Darum wird und in der Beschichte der Philosophie das

Berhaltnig ber Biffenfcaft jur veligibfen Dich : tung fo wichtig. Dem Leben ift mythologisch und bich= terifc die Weltanficht ber Gelbftftandigfeit bes Beiftes in Sprache und Dothus immer bie erfte. Die mythische Weltanschauung faßt bie Welt bes Lebens unter 3been. Co lange nun der menschliche Berftand fich uber ben Traum ber Dothen nicht erhebt, giebt es far ihn gar feine Philosophie, aber fo wie die Beurtheilung ber Dinge wiffenschaftlich und erflarend ju werben anfangt, tritt mit der philosophischen Anregung bes Gebantens die Rors perwelt, welche bie gange mathematifde Grundgestalt unfrer Beltanficht giebt, als ber erfte Gegenstand ber Ers Flarungen vor. Daber ift ber größte Streit in ber Bes fcichte ber Philosophie ber zwifchen Mpthologie und Priefterliche Weltanfichten fuhlen Maturalismus. fich vornehm in ihrem mythisch vollendeten Weltgemahlde und ftogen, mit Bag ober Berachtung gegen bie Raturs wiffenschaften, ben Philosophen von fich. Aber ber fich wiffenschaftlich fortbilbenbe Berftand ift auf ber Geite ber Philosophie und ber Maturwiffenschaften, und fest gegen ben Aberglauben in positiven Mothen die Philosophie von Beit ju Beit immer wieder in ihre Rechte ein.

## 5. 7.

Får bas eigenthumliche unfrer Dialettit habe ich auf folgende Inftanzen aufmertfam zu machen.

1. Selbst denken und nicht Eradition. Phis losophische Wahrheit ist Sache der eignen Ginsicht, und kann nicht durch Erzählung oder Ueberlieferung gewonnen werden. Im Bolferleben stehen hier die geheiligten Sprüsche einzelner positiver Religionen, in den gelehrten Schusten die ausgeprägten Philosopheme der einzelnen Schulen neben einander. Da ist das Kesthalten an bestimmten pos

sitiven Religionsansichten in der Menschengeschichte so wich: tig für die Ausbildung von Gemuth und Willenskraft, aber der philosophirende Geist soll sich daran nicht binden, ihn fördert vor allem, wie einst zu Athen, wenn der Geist der Denker an gar keine positive Religionsansicht gebuns den bleibt.

Auf ahnliche Weise bedarf die Fortbildung der Philossophie eine schulmäßig gesicherte Sprache, welche geschont werden soll, so lange nicht vollkommene Ausbildung der Schanken Veränderungen zum Bedürfniß macht, aber kein einzelner Denker soll sich von den festgestellten Sprüschen seines Lehrers fessell lassen.

2. Besonders muffen wir uns der großen Rantissichen Entdeckungen erinnern, um durch diese unser besseres Berständniß zu gewinnen, und uns die Grunde früsherer Irrungen deutlich zu machen. Diese Entdeckungen bestehen im allgemeinsten in der Unterscheidung der logisschen Formen, mit welchen uns der denkende Berstand zum Bewußtsein der philosophischen Erkenntnisse verhilft, von den metaphysischen Formen, in welchen wir diese Erkenntnisse selbst besigen.

Die quantitativen Abstracta, die Begriffe, die Urstheilsformen, Schlußformen und Spkemformen, so wie die Bergleichungsbegriffe, durch welche wir diese anwensden, sind nur solche logische Hulfsvorstellungen, vermitstelst welcher wir zum Bewußtsein der allgemeinen und nothwendigen Bestimmungen unser Erkenntnisse durch die Berbindung der Erkenntnisse unter den Kategorien ges langen.

Hetheile, in welchen wir nur Zergliederungen unsver eige nen Begriffe denken, von den spnthetischen Urtheilen, in welchen wir uns durch die Verbindung verschiedener

Begriffe ber Erkenntniffe felbft bewußt werden. Lange Beit und oft wiederholt hat bie Bermechfelung der analys tifchen Urtheile mit ben nothwendigen Wahrheiten übers haupt die Borfpiegelung erzeugt, als ob ber bentenbe Wers ftanb für fich ein Bermogen ber Ertenntniffe von nothwens digen Principien fel.

hierher gehort ber Begenfat zwischen ben Urtheilss formen und Refferionsbegriffen einerfeits, und ben metas phpfifchen Grundbegriffen in ben Rategorien andererfeits. Mus ber Bermechfelung von biefen beiben wies Rant Die fogenannte Umphibolie ber Reflegionebegriffe als taufchenden Grund ber Grundfage von Leibnigens Monabenlehre nach, aber biefelben Irrungen werden une icon febr fruh in ber Gefdicte ber griechifden Philofos phie begegnen.

Dierin liegt ferner ber Grund bes Gefeges, bag ber menfolice Berftand nur ein analytifder Berftanb fei, ber Grund bes Unterfcbiebes einer analytifchen und einer fonthetifchen Borftellung vom Belts gangen. Die Birflichfeit in unfern Erfenntniffen ftellt fich in ber Busammenreihung ber Erfahrungen anschaulich

in ben unvollenbbaren Formen von Raum und Beit gufams men zu einer anschauliden fonthetifden Borftellung vom Aber bamit wird uns bas vollendete Bes Weltgangen. wußtsein bon bem gangen unfrer Ertenntniffe nicht gu Theil, fondern der nothwendigen Bestimmungen biefes Gangen

werben wir uns erft mit Bulfe ber abftracten allgemeis nen Ueberfichten bewußt, fo dag bie modalifche Beftims mung unfrer Erfenntnig und erft ju den allgemeinen

und nothwendigen Muffaffungen bon den Das turgefeten nothigt, unter benen wir erft die analytis

fche Borftellung vom Weltgangen benten tonnen, über

welche uns dann das Bewußtsein der vollendeten Ginheit

bes

bes Gangen unfrer Erkenntniß erft vermittelft der Ideen des Absoluten erhebt und hier unsre Erkenntniß vollendet.

3. Daher muffen wir uns hier weiter Rant's gros fer Entdeckung bes Spftemes ber Rategorien und Ideen erinnern.

Schon lange hatte man in der Geschichte ber Philoso: phie angefangen bie metaphpfifchen Grundbegriffe gulett in Ontologie, Pfychologie, Rosmologie und Theologie jufammen gu fuchen. Aber niemand war es gelungen für diefe Bufammenftellung ein Princip ju finden, welches die vollständige Uebersicht des Systemes verschaffte. foied Rant's Entbedung bes transcendentalen Leitfabens, bas beißt die Rachweisung bes Onftems ber metaphylifchen Grundbegriffe an dem Leitfaden der Urs theilsformen. In ber Entwickelung ber Lehre gewann er uns badurch noch weit mehr, indem er erftens burch Die Entbedung ber mathematifden Schemate fur bie Softem ber metaphpfifchen Kategorien bas Grundfate ber Raturmiffenschaft vollftanbig aufzugablen vermochte, und zweitens eine vollstandige Darftellung des Spftems ber transcendentalen Ibeen burch bie absolute Bestimmung ber Kategorien erhielt.

4. In Rucksicht ber Logik felbst weise ich nur auf die

wichtigften gehren bin.

a) Die Unterscheidung der Berstandeswahrheit und der Bernunftwahrheit. Die Lehre vom Berhältniß der Demonstration zu Definition und Beweis zu Wahrheitsgefühl und Deduction \*).

b) Die Lehre von der Berbindung der Erfah= rung, Mathematit und Philosophie im Gan-

<sup>\*)</sup> S. mein Hanbb. ber Religionsphilosophie f. 9. Tries Gesch. d. Philos. I. 3

ten & cipien. Die sinnliche Wahrnehs mung den, das Wirkliche in die Ers fahrui und Philosophie bringen die nothwendigen Bestimmungen, die Erkenntnis priori hinzu. Dier ist die klare Unterscheidung der Masthematik und Philosophie wieder Kant's Entdeckung, indem er die Natur der mathematischen Erkenntnis durch die Lehre von der Anschmang apriori aufklärter, und das durch zugleich das Wesen der nur im Denken zum Bewußtssein kommenden philosophischen Erkenntnis erläuterte.

c) Die Lehre von den Principien. Die Wirklichkeit ber Thatsachen beruht unmittelbar auf sich selbst, und kann nicht aus allgemeinen Gesehen erklart werden. Erstlärungen aber gelingen nur mit hulfe der Mathematik, und die menschliche Wissenschaft bleibt so studweis wie diese Unwendungen der Mathematik. Endlich die metaphysisschen Principien sind nie constitutive Grundsähe, sondern nur Ariterien, welche durch Induction auf die Thatsachen der Erfahrung angewendet werden muffen.

d) Die Lehre vom Unterschied bes apoblitischen, fpls logistischen oder progressiven Berfahrens vom epagogischen oder regressiven, und bann besonders die Eintheilung bes epagogischen Berfahrens in das inductorische und bas tristische, welche jur Aufflarung ber Baconisch zeibs nisischen methodischen Untersuchungen so wichtig ift \*).

5. Für die Metaphpfit ift ferner noch von ber ents fceibenbften Wichtigkeit die Lehre von ben Sauptunters fcieben in ben metaphpfifden Formen ber Belts anficten. Die ausgefprochene menfcliche Erkenntnig

<sup>&</sup>quot;) S. mein Spftem ber Logit. j. 97. f. 108 - 105. f. 126, 127, 128,

vereinigt nemlich in sich die von verschiedenen Standpunks ten aus gefaßten mit einander verbundenen-funf Weits ausichten, welche sich von der vollständig wissenschaftlichen dis zur religiösen afthetischen in folgender Weise ordnen.

a) Die physikalische der unveräuderlichen Masse (υλη) und der Bewegung (φορά, κίνησις κατά τόπον), in welcher die Erklärungen durch Berbindung der årtia ως υλη (Stoff) und der årtia άρχη της κινήσεως (Kraft) gegeben werden.

b) Die unmittelbar anschauliche Weltansicht von den Körpern im Berhältniß zum Seist; die Ansicht nach den sinnlichen Beschaffenheiten (alephase und evarriorης) in Berbindung mit den Gestalten (μόρφη), wobei sich noch die sinnliche Ansicht (nach der ποιότης) von der mathematischen (nach μόρφη und äριθμός) trennt.

Hier war es in der Geschi große und schwierige Aufgabe die sten Ansicht festzustellen. Es ist Schule Newton's gelungen, i ken sich gelegentlich von Anfang Für die frühere Geschichte der A ders viel auf den Unterschied der tischen Ansicht für die zweite We.

Berstand immer anfängt, an. Die nothwendigen Forsmen dieser mathematischen Ansicht im Gegensatz gegen die Zufälligkeit der sinnlichen sind es eigentlich, für welche die höhere Wahrheit über den Sinnenschein erhoben wird. Aber dabei kommen unvermeidlich immer theils physikas lische atheils psychologische Ansichten mit in Frage.

Die pfychologische Weltansicht ber individuellen perfonlichen Menschen als Geister, beren Leben in Zeit und Raum erscheint. Diese zerfällt weiter in die pfnchifche Anficht der Selbfterkenntniß, die prag = matifche der vermittelnden Gegenwirkung zwischen dem Beift und der Außenwelt, und die politische der geiftis gen Wechselwirkung in der memchlichen Gesellschaft.

Diese psychologischen Weltansichten bringen zu den Naturgesetzen der beiden ersten die Zweckgesetze und sos mit die Teleologie hinzu; sie geben zur died doxid doxid exist doxid existe dox

So gab die Nebenordnung der Naturgesetze und Zwecksgesetze hier die eine schwere Aufgabe, neben welcher dann noch die andere der Nebenordnung von Materialismus und Spiritualismus steht. Die ersten beiden Ansichten sind nur materialistisch, die psychische fängt an spirituas listisch zu werden, die pragmatische aber ordnet beides duas listisch neben einander, Körper werden von Geistern gestraucht, und beide wirken gegenseitig auf einander ein. Hingegen die politische Ansicht erhebt sich durch ihre ethissche Bestimmung zum selbstständigen Spiritualismus, welscher also gehört

- d) ber ethischen Weltansicht, in der die pspschologische durch die Idee der Selbstständigkeit des Geistes in den Ideen der perfonlichen Würde und der Unsterbliche keit belebt wird.
- e) Diese ethische Ansicht erweitert fich endlich vom Menschenleben jur Weltansicht unter ben Ideen von Gott, ewigem Leben und Freiheit ju ber religiosen, glaubis

gen Beltanficht, welche in Ahnbungen afthetifch' aufgefast wird.

**6.** 8.

Dem vorigen gemäß will ich nur einige ber Sauptins Rangen fur bie Beichichte ber Philofophie naber erlautern.

1. Es giebt feine mabre Beltanficht burch fpecus lative Metaphpfit, feine abfolute Ginheitslehre in 26: fonberung von ber Erfahrung.

In der Geschichte ber Philosophie erscheint febr oft bas Trugbild einer reinen Ginheitslehre als ber eigentlich Diefes entfteht aber nur burch bie boberen Wahrheit. Berwechfelung ber logischen und metaphyfischen Kormen, indem man meint im felbftftanbigen reinen Denten eine bon aller Sinnebanichauung gefonderte Weltanficht bes Einen , unveranderlich mabren erhalten ju tonnen; indem man meint, was fich nicht bentend abfolut ertennen laffe und mas nicht unveranderlich fei, fei nicht mabr. meint mit bem leeren Begriff vom Gein icon bas Seienbe, . bas Dafein ber Dinge felbft erfannt ju haben.

Dagegen lehrt bie mabre Dialettif, nach bem Rans tifden Musbrud, bie 3mmaneng ber menfchlichen Erfenntnif. Der Anfang und bie Grundlage aller menfch= liden Erkenntnig ift in den Thatfachen, in dem wirklichen enthalten, aber Thatfachen und wirkliches werden nur ets fabrungemäßig in finnlichen Anschauungen erfannt.

Diefen fann fich teine menichliche Erfenntnift wirflich fonbern, fondern die Principien ber Metaphpfif find nur Rris terien, welche burch mathematischen Schematismus auf Diefe Thatfachen in ber Matur ober burch fittlichen Sches matismus auf Die Erkenntnif ber menfclichen Gefellichaft angewendet werben muffen, fo bag auch die Ideen far bie

Erfenntnig nur Bedeutung erhalten , indem wir bas finns

lich als wirklich erkaunte burch fie beuten.

Ber aber die logischen und metaphyfischen Formen nicht ju unterscheiden weiß, ber faßt leicht die leere Rorm bes allgemeinen apobittifchen Urtheils mit ber urfprungs lichen formalen Apperception, bas beißt mit ber metaphy= fifchen Grundvorftellung von Ginheit und Rothwendigfeit in einen Begriff jufammen, und meint nun durch die leere Urtheilsform ohne einen gegebenen Begenftand bas Bochfte erkennen zu konnen. Ober, (ba bier boch bas Biel burch Gebankenentwickelung gefucht wirb,) es fommt bas Bange auf den in Rant's Dialeftit der Rritit der reinen Bers nunft fo ausführlich befprocenen Rebler gurud. Die Denkkraft nemlich wird in bas Schlufvermogen gefett, und biefes als bas Bermogen ber Ertenntnig ber Drinci= pien angesehen, fo bag man meint burch bie bloge Schlugs form ohne gegebene Boraussenungen die hochte Bahrheit erfcliegen zu tonnen. .

So verfolgt uns seit der alten Eleatischen Lehre dieses Trugbild durch die Geschichte ber Philosophie. Man meint die höchste menschliche Weisheit aussprechen zu können, indem man, anstatt von bestimmten Dingen zu spreschen, nur von dem Einen und Vielen, dem Einen und Andern, dem Einen und Reinen, dem Sein und Richtssein und so weiter die leeren ontologischen Pradicate hins durch redet.

Dieser Mißgriff laßt das Philosophem bei Platon bestimmter zur Voraussetzung der Wesenheit des Allgemeisnen ausdisden in der sogenannten Joeenkehre, allein insdem Aristoteles diese widerlegt, erhält er doch nur eine Umgestaltung desselben Borurtheils zu seiner methodissen Regel. Er bildet die bestimmteste Form des bloß logischen Dogmatismus aus unter der Boraussezung, daß nothwendige Wahrheiten erschlossen werden aus der Desinition der gegebenen Begriffe allein, und dies wird

der geheime methodische Fehler, ber fo-lange iere fahrt in bem gangen logisch en Dogmatismus, bem die Gape des Widerspruches und des ausgeschlossenen dritten als

Principien ber nothwendigen Wahrheit genugen.

Zwar ist die Nichtigkeit dieser ganzen Unternehmunggegen die Dialektik der Scholastiker in der Erfahrungs:
philosophie der Engländer und Franzosen sehr richtig ans
erkannt worden, allein da diese die Natur der Erkenntnis
des Allgemeinen und Nothwendigen gar nicht gefunden,
hatten, so wiederholte sich der alte Irrthum in der Schule
des Descartes in neuen. Formen. Ja wiewohl Kant
alle Borbereitungen zur Aufklärung dieser Sache hinters
lassen hatte, haben dieselben Fehler den größten Theil seis
ner Nachfolger wieder fast schlimmer als einst die Scholas
stiker irre geführt die in die Irrsale der Maniscstation des
concret allgemeinen Sein und Nichts an sich und für sich
in der Schule Degel's, indem man hier wieder vollstäns
dig den allgemeinen Begriff mit dem Seienden verwechselt.

2. Die metaphpfische Erkenntniß lagt icon, weil ihre Grundsage nur Ariterien find, keine metaphpfischen Schen Spothefen gu. hier find die Warnungen uns gemein wichtig, welche Kant in ber Methodenlehre ber Reitik ber reinen Bernunft rucksichtlich ber Disciplin ber

Sopothefen giebt.

Dagegen verwickelt sich in früheren Zeiten natürlich die metaphpsische Abstraction mit den mythischen Borstelssungen der religiösen Dichtung \*), und so entsteht die lange Reihe geschmackwidriger Phantasien, in welchen sein solstende physische Hypothesen mit einer metaphysischen Weltsonsicht täuschen. Dahin gehören die Lehren vom Chaos mit den Elementenlehren, die Lehren von den Atomen,

<sup>\*)</sup> Siebe mein Banbb. ber Meligionsphilosophie. 4. 75 u. f.

Die Lehren von ben Monaden, die Hopothesen über die Wechselwirkung von Seele und Leib, über Entstehung der Kinderseelen und so viel anderer physischer Traum; dahin gehören alle gnostischen Weltgebäude und noch vieles ans dere, welches in der jetigen deutschen Philosophie besons ders eine Erklärung der Nebenordnung von Körperwelt und Seisteswelt begründen foll.

3. Das wichtigfte hierin ift aber unfre köfung der Aufgaber die Bedeutung der Abstractionen verstehen zu lernen. Hier geht burch die ganze Geschichte der Philososphie die Grundirrung, welche so viele Lehrer verleitet die Abstracta, sowohl in quantitativer Abstraction die Form eines Ganzen, als in qualitativer das Allgemeine mit der

Borftellung von Ginzelwefen zu verwechseln.

Micht nur die Verwechselung der anschaulichen Form und der gedachten Erkenntniß, (der Raum, die Zeit wers den wie Einzelwesen genannt,) nicht nur die Nichtbeachstung der Bezeichnung im Urtheil, sondern überhaupt die in allen Sprachen vorkommende Gleichstellung der kategorisschen und divisiven Bezeichnung führt hier irre. Nur das bezeichnete singuläre kategorische Urtheil redet unmittelbar von Einzelwesen; auf diese Art der Urtheile muß daher alle unsre Erkenntniß des Wicklichen gegründet werden. Aber jede Sprache benennt mit gleichem Artikel und als Substantiva auch die bloßen Mittelbegriffe allgemeiner Rezigen, bloße Prädicate, z. B. die Schwere, das licht, die Wärme, der Begriff, die Lugend, als ob sie Einzelwesen wäre. Und so sind sie denn auch so oft in philosophischen Systemen für Wesen genommen.

Die hier geforderten Unterschiede find auch in der That burch die nur metaphysische Ausbildung ber Sprache nicht sicher zu unterscheiden. hier laufen die Bedeutuns gen von Realitat, Wefen, Sein und Rothwendigkeit so

in einander, daß durch diese Worte die Begriffe schwer geschieden werden. Machen wir uns aber die Kantische Lehre von den Kategorien genau bekannt, so erhalten wir hier eine sichere Führung der Sedanken. Selbst, wenn, wie dei Realität, der Sprachgebrauch nicht gut gewähste ist, wird doch die erste Kategorie der Qualität, leicht von der ersten Kategorie der Relation (Substanz, Wesen,) und beide von der zweiten Kategorie der Modalität Dasein, (Wirklichkeit) unterschieden werden, so wie eben auch die erste Kategorie der Relation (Substanz) von der dritten der Wodalität (Nothwendigkeit):

Hierdurch stellt sich in unsre Beurtheilungen dann endlich der große Unterschied, ob wir das Wesen der Dinge unter den wesenlosen nothwendigen Formen des Schicksals nach Naturbegriffen oder unter der Idee von der lebendisgen Sottheit beurtheilen. Ein durchgreisend gesundes Urstheil sowohl über die Natur der Dinge auf wissenschaftliche Weise, Als auch über die ideale Ansicht der Dinge unter der Idee der Gottheit ist nur durch die strenge Festhaltung dieser Trennung zu erlangen.

Die Jonischen Elementenlehren, die Lehre des Hestakleitos von dem Feuer als dem Einen und diesem als der Sottheit, so wie die Eleatische Idee von dem Ein und All der Weltkugel mur durch Verwechselung der Form des Weltganzen und des Vegriffes vom Element oder der Einheit mit der Einheit des Wesens entstanden und für die gesunde Abstraction ganz undenkbar. Eben so sind alle neoplatonischen Ideenlehren so gut als der schoolaftische Realismus nebst vielem verwandten nur durch die Verwechselung des allgemeinen Begriffes mit dem Einzelswesen entstanden und ebenfalls für die gesunde Abstraction undenkbar.

In dieser Berwechselung des allgemeinen und nothswendigen (der bloßen Hulfsvorstellung unsers analytischen Berstandes) mit der Wesenheit des Wirklichen liegt die größte Schwierigkeit für die ganze Ausbildung der philossophischen Erkenntniß, so wie sich diese von neuem in der Kantischen Schule bei der Ausbildung des neueren Spisnozismus Schelling's, Oken's, Hegel's, des jüngeren Fichte und Anderer zeigt. Her hat sich dadurch das Vorzurtheil recht fest gestellt: das höhere philosophische Wissen müsse ausgesprochen worden durch die Weglassung aller qualitativen Unterschiede, und also durch die bloße Handsbaung der gehaltlosen logischen Begriffsformen.

Anstatt ber Erhebung des Glaubens über das Wissen sinden diese Lehrer das höhere Wissen nur in der Abstrasction von allem Gehalt des Daseienden, und behalten für das Festhalten der höheren Wahrheit nur die leersten onstologischen Begriffe \*).

<sup>&</sup>quot;) Hegel hat sich große Muhe um biese hohe Weisheit bes Gein- Nichts gegeben. Ich gebe es wohlfeiler wie folgt.

<sup>1.</sup> Absolute Wahrheit nenne ich bas absolute Sein, welches ist die absolute Identitat des Subjectes und Obs. jectes, das heißt des Einen und Anderen.

<sup>2.</sup> Das Subject ift bas Mine; bas Object bas Anbere.

<sup>3.</sup> Das Gine als Gines in ber absoluten Ibentitat bes Ginen und Anderen ift bie Gottheit.

<sup>4.</sup> Das Andere als Anderes in der absoluten Idents tat bes Ginen und Anderen ist die erschaffene Welt.

<sup>5.</sup> Das Eine als Eines ift bas an fich und für fich feiende; das Andere als Anderes ift weder an fich noch für fich, es ist das absolut Reine.

<sup>6.</sup> Die Besonderung ber absoluten Ibentitat bes Eisnen und Andern ift ber Mensch.

So wird mit diefer Rede für sich gar nichts gesagt. Sie dreht für sich nur die leersten Begriffe im Kreise herum, allein der Phantasirende setzt denn doch immer den bekannsten abgeleugneten Gehalt in den Beschaffenheiten und Gesstalten der erkannten Gegenstände wieder voraus und bils det sich ein, die Wirklichkeit aus tiefer Weisheit erklärt zu haben, während er sie nur blindlings aus der Wahrsnehmung wieder aufnimmt.

Wollen wir nun diese Art von Dialektik beurtheilen oder bestreiten, so kommt es für die Unterscheidung des Schicksals und der Gottheit oder für die Bernichtung jeder positiven physikalischen Vorstellung von der Gottheit als natura naturans besonders darauf an, die allgemeinsten Bestimmungen der Ideen des Absoluten recht genau sest zu stellen.

In der Schule des Descartes fand man es unmöglich, daß ein Wesen (eine Substanz) bewirkt sein könne, und daß ein Wesen auf ein anderes einzuwirken vermöge. Das gegen meinten viele, daß viele Wesen dem wahren Sein nach nur ein einfaches (theilloses) seien. Für die gesunde Logik steht dies aber gerade umgekehrt. Es ist eine Vorsaussetzung mit innerem Widerstreit, daß viele Wesen der Wahrheit nach nur ein einfaches seien. Denn nach dem Kantischen Gesetz der Immanenz der Erkenntniß ist bie Ers

<sup>7.</sup> Das Eine als Eines in ber Besonderung ber absortuten Identitat bes Ginen und Andern ift bie Seele ober bas an fich und fur fich Sein bes Menschen.

<sup>8.</sup> Das Anbere als Anberes in ber Besonderung ber absoluten Identität bes Einen und Anbern ift ber Leib ober bie Keinheit, das Nichtsein bes Menschen.

<sup>9.</sup> Die Ineinsbilbung bes Einen und Reinen in ber absoluten Ibentitat bes Einen und Andern ift die Welte geschichte ober bas Werben Gottes u. f. m.

kenntniß des Daseins der Einzelwesen der Grundgedanke aller Wahrheit, und wenn das Dasein dieser Wesen auf= gehoben wird, so ist unfre ganze Erkenntniß vernichtet. Das Einfache aber als aus dem Zusammengesetzten beste=

bend ju benfen wiberfpricht fich felbit.

So ist die erste Borstellung des Tenophanes, daß die Welt nicht aus der zerstreuten Bielheit der Erscheinungen, sondern aus der stetigen Einheit des Ein und All der Weltkugel bestehe, ein mathematisch klarer Gedanke, aber wenn damit pantheistisch die Borstellung verbunden wird, daß Gott das Wesen der Welt und ein einfaches Wesen sei, so widerspricht sich dies in sich selbst. Spinoga mag ims mer hypothetisch dem einfachen göttlichen Wesen unendliche Attribute beilegen, wenn er dann aber deren Wodisicatiosnen zu den Wesen der natura naturata als Geister und Körper macht, so widerspricht er sich selbst.

Das Borurtheil dagegen, daß kein Wesen auf ein anderes einwirken und keine Substanz bewirkt werden könne, ist nur durch die Boraussetzung entstanden, daß sich die Seseze der Bewirkung a priori müßten ausdenken lassen. Dies ist allerdings unmöglich. Wir lernen sie nur mit hulfe der anschaulichen Erkenntnis und der Erfahstung kennen. A priori können wir aber deswegen im alls gemeinen über die Unmöglichkeit einer Wirkungsweise gar,

nichts enticeiben.

In der Natur erkennen wir durch den mathematischen Schematismus der Kategorien, daß jede Beränderung bes wirkt sei, aber Substanzen in der Zeit weder entstehen noch vergehen können. Losgerissen von den mathematischen Schematen widerstreiten sich aber die Begriffe von Wesen und Bewirkung, die Vorstellung, daß an sich daseiende Dinge bewirkt seien, gar nicht. Bielmehr fordert die vollständige absolute Bestimmung unster kosmologisch s

theologischen Ideen in der Borstellung von der erschaffes nen Welt als Wirkung der höchsten Ursach aller Dinge methwendig die Vorstellung erschaffener Wesen, um die Abhängigkeit der erschaffenen Wesen von den wesenlosen nothwendigen Seseyen absolut zu denken. Aber eben diese Idee der erschaffenen Welt ist ganz von dem negativen Urssprung des Absoluten abhängig, und kann daher physikas lisch gar nicht angewendet werden.

3. Die allgemeinen Gesete ber Ente wickelung ber philosophischen Wissens schaften gemäß ber Natur bes mensche lichen Geistes.

§. 9.

Durch bie im vorigen gegebene leberficht find wir in Stand gefett, ohne irgend Gefchichte a priori erfinden ju wollen, boch ber geschichtlichen Unficht ber Philosophie aus ben Mitteln der Wiffenschaft felbft mit leitenben Marimen gu Bulfe gu fommen, vorzüglich um bie richtigere Uns ficht aller uns fremd geworbenen Borftellungsarten ju bes geichnen. Wie fehr nemlich auch bie zeitlichen Entwickelungen jeder Geschichte vom nicht voraus zu berechnenden thatfachlichen abhangen, fo ift boch in ber Geschichte ber Philosophie, so lange ber menschliche Berftand fich an bemfelben gaben ber Ueberlieferungen felbfithatig fortbilbilbet, tein Sprung moglich, indem jeder nur den Gedankengang fruberer Denker fortfett. Desmegen muß fich mit einer gewiffen Regelmäßigfeit auf jedem Standpunet ber Musbilbung vollftanbig jede Anficht zeigen, Die von ihm aus genommen werben fann. Der Beift wird bei

Ì

Die Anwendung der Methode folder leitender Mastimen ist für die Seschichte der Philosophie sogar unerläßslich, indem wir mit bloß erfahrungsmäßiger Zusammensfassung nicht einmal im Stande wären, den Fortschritt in dieser Seschichte anzuerkennen. Denn wie leicht auch ins Auge fällt, daß der philosophische Zeitgeist periodensweis Farbe ändert, (so wie wir leicht Orientalismus, grieschische Ansicht, Meoplatonismus, Mittelalter, neuere Philosophie unterscheiden,) so macht sich doch so leicht nicht klar, ob darin Fortschritt, Rückschritt oder bloßer Wechsel liege.

Wir werden bie allgemeinsten unter biefen leitenben Maximen unter folgenden vier Gruppen betrachten konnen:

- 1. Im ganzen Behalt ber Philosophie vereinigen sich stets die Aufgaben ber Theorie, Ethië und Aesthestif mit einander.
- 2. Die großen Perioden in der Geschichte der Philos sophie werden durch die Formen der logischen Entwickelung des Bewußtseins bestimmt nach Intuition, Epagos ge und Speculation.
- 3. Darauf bezüglich muffen wir uns über die Bedeutung von Dogmatismus, Stepticismus und Kriticismus verständigen.
- 4. Endlich den Rampf ber Eradition, des Dhysfticismus und der gefunden Logif mit einander fennen lernen.

Das Philosophiren beginnt sobald aus der ersten assthetischen Weltansicht sich dem Verstande bestimmtere theoretische Fragen, wissenschaftliche Fragen nach Erklästung und Begründung hervorheben. So entsteht der Rampf zwischen Wythologie und Naturalismus, der durch die ganze Geschichte der Philosophie fortläuft, denn die theoretischen wissenschaftlichen Fragen sind zus nächt immer naturwissenschaftliche. Aber der Zweck aller Geistesausbildung und somit aller Wahrheit liegt eigentlich in den sittlichen Ideen, daher wird dieser Kampf stets besteht durch die eingreisenden Interessen der Ethik.

Anfänglich ist die Philosophie mythische Religis on slehre, welche positive Religion, Wissenschaft, Sitte und Gesetz in eins verbunden enthält. Sobald aber Wisssenschaftlichkeit oder theoretisches Interesse erwacht, wersden sich die Interessen des Wahren, Guten und Schönen trennen. Das Interesse am Suten und Schönen ist im Leben das näher liegende, das der Wahrheit aber das uns mittelbar philosophische, dessen wenigstens periodisch ersneuerte Antriebe allein die philosophische Forschung lebens dig erhalten und neu wecken.

Sittenlehre und Gesetzebung gehen in der Geschichte ber Philosophie anfangs ungestört ihren Gang für sich, während die theoretische Speculation sich mit physikalisichen Träumen und logischen Spissindigkeiten unterhält. Rach und nach wecken sich aber zweierlei Streitigkeiten.

Bunachft greift die heller werbende Naturerkenninis die mythische Grundlage ber positiven Religion an, Resligion Beifer und Naturwiffenschaft beginnen den langen Rampf mit einander.

Daneben aber wendet die Spissindigkeit ihre Wassen gegen das Gute und Schone, der Menschenvergand wird an sich selbst irre, und die Philosophen mussen sich erst für ihre Wissenschaft das Feld der praktischen Philosophie erobern. Erst indem von praktischen Weisen der Skepticismus mit seinen eignen Wassen bekämpft wird, dringt die Auctorität der praktischen Ueberzeugungen durch. Auf der letzten Stufe der wissenschaftlichen Ausbildung der Phislosophie kann erst dieser Kampf des Naturalismus mit der Mothologie durch die wissenschaftlich klare, Unterscheidung der endlichen und ewigen Wahrheit dis zur friedlichen Auserkennung der Sittlichkeit und des Glaubenschurchzeschochten, und damit das Ziel der ganzen philosophischen Ausbildung der menschlichen Welt- und Lehensansichten errunz gen werden.

Die praftifche Philosophie enthalt den Breck aller bies fer Forschungen, aber wegen bes in ber Philosophie por: berrichenden Intereffes ber Mahrheit merben bie Stufen ber Fortbildung boch an ber Entmidelung ber theoretifchen Untersuchungen abgemeffen werben muffen. Ig bie eigents lich jur Wahrheit führende Gemalt ift bier immer bie ber Fortbildung ber Maturmiffenfcaften. Denn Diefe ift die Berftdrerin bes Aberglaubens gemeil fie allein mit außerer Gewalt ben Denschenverftand gwingt , ihr Ges hor ju geben, mahrend alle andern Theile ber Philosophie von Menfchenanfict beherrichbar bleiben. Der Raturforicher tann rechnend die Bufunft vorherfagen, und fo die Ratur felbft jum Beugen feiner Bahrheit aufrufen; in Sachen ber Sittlichkeit und bes Glaubens hingegen geht der Gebante nur innerlich aus bem Beifte hervor. Berichiedenheit ber Meinungen fteben alfo hier nur Mens fcenfagungen gegen einander; teine außere Bewalt ftebt hier fur ben Sieger ein, fonbern nur bie innere Mufflas rung rung des Geistes kann die Wahrheit sichern thum verdrängen. Daher stellt sich schon s griechischen Philosophie das Interesse der F den Unterschied des groundrund rouman, des lichen und der Menschensauung.

### ś. 11.

Die Abstufungen in der Ausbildung des philosophis ichen Geistes bestimmen sich vorherrschend nach den Forsmen der dialektischen Fortbildung, für welche sich folgende

allgemeine Befete ergeben.

Der Menschengeist erwacht in Anschauungen und in den Gewöhnungen der Ueberlieferung. Durch seine eigne willführliche Gelbstthätigkeit bringt er hinzu Dichtung und Denken, aber die Traume der Dichtung sind früher, als die besonnene Auffastung ber Wahrheit im Denken.

Daher liegt der wahre Anfang des Philosophirens da, wo der Berstand sich selbst die Frage: was ist Wahr heit, zu stellen beginnt. So sührt ihn das Denzken auf das Abstrahiren und in diesem allmählich auf die schärfere Ausbildung der allgemein ten, der Begriffe. Dier führt die Er etionen aus dem Leben in die Wissenscha achtung zum Princip. Sind dann al Ausächen erst gewonnen, so macht sich die Inchen; die allgemeine Ansicht wird ar und unter ihr das Leben gefaßt und geder Gedankenentwickelung.

Daher hat die Geschichte der Entwickelung der Ges danken drei Hauptperioden, eine erste intuitive, in welcher die anschauliche Auffassung und die Neberlieferung Aries Gesch. d. Whilos. L. vorherrschen; eine zweite in ductorische, oder bestet epagogische, in welcher das Gelbstdenken erwacht, ins dem der Verstand von den Khatsachen im Leben sich erst zu den allgemeinen Ansichten durchsinder, die Abstractionen ersindet mit vorherrschend' epagogischem Gedankengang; endlich eine dritte speculative, oder epistematische, wo man das Princip an die Spize stellt und aus ihm das Leben zu erklären sucht in vorherrschender Gedankendewes gung vom allgemeinen zum besondern.

So bestimmen fich benn auch bie Hauptperioden in

schifcher eine Vers zu machen

r Grup =
r Grup =
rischer Er=
roder nach
je Westge=
gehaltenen
Dichtung.
ngen mart=
Priesterges
in hier my=
rin Ganges.
der revolus
geschichtlis

n unmittel: , aber die te der Phi: , stehen, so der Wahrheit: und der Geschmack in den schonen Kunften nach ber Schönheit. Bald werden hier Mathematik und Seschichte zur Wissenschaft, und die Philosophie entwickelt aus einer mythischen intuitiven Weltansicht allmählich ihre Lehren von der Wahrheit den natürlichen Stufen der Abspraction gemäß.

sich hier ber nas
ictionen leicht ers
ft das Ganze seis
er sinnlichen Ans
n Berstande auss
ig der Welt als
Natur und Idee,
i allgemeinen Eis
zu dem Bersuche,
id der Erzeugung
jene physikas
welcher die Ios
ementen und der

n sich bann bald

das Empfundene (alabyro') von den bleibenden nothe wendig bestimmten, dem Sedachten (voyro') und uns ter diesen gedachten treten zuerst die mathematischen Bes griffe mit ihrer anschaulichen Alarheit hervor. So zeigt sich zum zweiten in den Ppthagoreischen Kehren die Vorherrschaft der mathematischen Abstraction in Bahis formen und Zignren. Aber neben diesen treten auch die philosophischen Anentwicklichen Beise in den Elentischen

Erhren zuerft erfchienen. :

felbst bestimmt ift, so wie fich biefe Forberung zuerft bei ben jungften Afabemikern geigten

3. Durch den letten Gebanken werden wir vollstäns dig in die Periode der epistematischen Gehankenentwicker inng eingeführt. Die ersten Philosopheme suchen diese höhere-Wahrheit anschaulich fest zu halten, nach und nach wird aber der Berstand zu der leeren logischen Speculastion im dogmatischen Gebrauch der isolieten epistematischen Wethoden der Aristotelischen Spllogistik hinges drängt.

In der erften Weise tritt nemlich in der Schuse bie neoplatonische Lehre auf mit ihrer Efftaste und Theo:

Dia, fie ergodfs wieber mit phantefigender Bernunft, mas Die vernanfteinbe Phantofie erfunden bette. Aber mit bem aleiden Grundgebanken tritt im Leben auch in ber drift : fichen Lebne bie Lehre bes Mpoftel Daulus nuf.

Indeffon hatten fich bie geschichtlichen Berhaltmiffe mefentlich-geandert. In Aleganbria wurde bie Meberfieferangegelebeter und machtigen, an bie Stelle ber vors herufchend munblichen Beiebgung in ben Philosophenschus len toet varberrichendes lefen ber Alten, und fomit bie Berufthaft- bes Platon und Apiftoteles, baneben mar bie Mathematif beformener geworben, und hatte bes Reift ot eles mathematifche Bbilofophie wirklich in Aftros momia und Machanit gegründet, ferner mengten fich orientalifche Mufichten ein, -. aber weblich ber Geift in biefene gefterie Bolleeleben erfcblaffte. , Go wuften bie Erben balb ihre geerbten Reichthumer menig mehr ju benuten. es traten nur fembrmerifthe Phantoflen und blinder Ueber-Beforungegienbe in Streit, mit einanber.

Dafer legne fich eine lauge Beit bie Philosophie tm Drienfte ber Rirche bemifchen, in welcher bie -Scholaftifen Den leeren, logischen Rationalismus vielfach benntutift burchbilbeten. Erft bie Befreiung vom Rire dengroang machte wieber Fontidritte moglich. Als nun ba Ber Beiftuber bie bloße Auffaffung ber griechifchen und arbbifchen Behren mieber ju eignen Erfindungen geführt wurde, geigte fich wieder bie Phofit ale bas erfte gludliche Ebema den Speculation. Die fpeculative Musbildung ber Maturlehre in ber Erflarung ber Raturerfdeinungen aus ben Maturgefegen ift ber am froblichften gebeibenbe Theil ber lehre, indem ber erflarente Berftand von ber mathes matifden Philosophie ber Alten ausgehend fic nach und nach immer tiefer in Die Gehiete ber Erfahrung binein fanb,

Aber ber Weltanficht nach gefetten Kampf bes Natural ben blebre, wobei bem ersten a fer lange von der andern Seite ni Bertheidigungsmittel entgegenges

Diningegen der Dialektik, nach betediese Weingen in der Maturlehre der ganzensphilasophie zwei Methoden au, welche die neuers Phhilipsophie geställschaben, nemslicheimerseits die der Exfahrung, der Naturbrabache tung-dusch Induction, welche Bacosnon Merulaus zur Megel der Schufte des Locke und Condillac mache te, und andrerseits die machtematische Methode, welche Descartes die machtematische Methode, welche Descartes dem ganzen neueren. Dogmatissmaß wöhlichtieb.

Die Ausgleichung bes Streites zwischen biefen beiben Methoden ift endlich burch Rant bas Ziel ber kritis schen Methode, bas heißt ber pshchisch anthropologisschen Begründung der wissenschlichen Philosophie gesworben, so wie flusenweis in den Beefuchen von Lode, Leibnit, Stime Rant bis zu uns die Anterfuschungen über die menschliche Bernunft sich ims mer vollständiger zur Theorie ber erkennenden Bernunft ausbildeten.

§. 12.

Reben biefem muß ich zunächst bie methobischen Aus: brude Dogmatismus, Stepticismus und Rris ticismus erläutern!

Aber bald fette Fepticismus eltende Untersus Unsicherheit der

menfolichen Erkenneniff, alfo bie Derufchaft bes Zweifels in der Lehre verfind.

So wird bet fratere Begenfan bet Dogmatie wir 6 gegen ble Efepfis zweibeutig. Erftens beift nomlich die Wethebe bogmatifch, welche absprechend von unges pruften erften Worausfenungen ausgehte biefer fieht bann Die prufenbe unterfuchenbe Methode ale Stepfis ente 3meitens aber beißt auch jede Methode bogmas tifch, welche in einer behauptenden Lehre dem Menfchen jutrant, bag ep im Befig ber Wahrheit fei. Dem fteh't Die Stepfie mit ber Meinung entgegen, bag bem Menfcen alles ungewiß und bem Zweifel preis gegeben bleibe. Dazu muffen wir aben gleich porlaufig bemerten, bag in Diefer Weife tein Denter fchlechthin Breifler gewesen fei, fonbern ein jeder irgend eine Sicherheit fur ben gefunden. Menfchenvergand im Sintergrund behalte und nur relatin gegen bestimmte bogmatifiche gehren feinen Zweifel geltenb mache.

Geschichtlich muß nur alle Philosophie mit anschaus lich barftellendem Dogmatismus anfangen. Aber in der erften Sutwickelung ber Gebanken sondert fich ber lung von der Außenwelt der nach similicen Beschaffenheisten entgegen, aber das eigenthumliche der reinen Anschausung wied sodald nicht klar, daher wird nur das Denken dem Anschauen entgegen gesetz, für die gekachte Erkennts niß aber nur die logische Form als Gesetz erkannt. Allein diese soglischen Formen sind nur Formen der Wiederholung gegebener Gedanken und haben keinen eignen Quell der Wahrheit in sich. Daher verwirft hier der intellectuelle Dogmatismus den empirischen, wird aber selbst dem Skepsticksmus zur Beite, und die ganze Dialektik der epagogisschen Perlode verläuft in diesen Skeptieismus, wie die Philosopheme von Aprrhon, Limon, der neuen Akademie, von Aenefidemes und Sextos Empeirikos zeigen.

Dieser Dialektik stellt sich bann ber spetulative Dogsmatismus einer sohheren innern Washrheit entgegen. Aber indem spater die Speculation ihren eigenen Gang weiter geht, vechtfertigt die bessere Erkenntnis ber Inductionen den Empirismus, und nun tritt fest ber empirische Dogsmatismus (bei Baco, Sobbes, Loute, Condillac) dem intellectuellen entgegen, welcher seinerseits die sogesnannte mathematische Methode als die dogmatische fordert (bei Descartes, Spinoza, Leibnis, Wolff).

Indessen auch hier zeigt die Fortbildung noch einmal, bag der Empirismus keine Philosophie gewähre und diese sogenannte mathematische Methode auch nur determinirend wiederhole, ohne einen eignen Quell der Wahrheit zu bessisten. Auch in dieser Dialektik bleibt Zweisel der Sieger (bei Sume, bei Baule).

Diergegen wollte nun der Weltansicht nach bie unmits telbar gegebene innere Wahrheit im nothwendigen und gus ten und im Glauben anerkannt sein. Diese Anerkennung konnte jest der Dlalektik gelingen, wenn Leibnigens

Inducs
Dume's
jehörig ans
und Kant,
ig der Res
Fritischen
Wendung

der Speculation und psychisch antherpologischen Begrün-

bungereife fortbilden mußten.

In der Kantischen Schule ist aber ansangs der Gegensatz des Kriticismus zegen den Dogmatikmus zu scharf gestellt und zu allgemein angewendet worden, so als ob alle früheren Philosopheme als dogmatische dem Kanstischen kritischen entgegengesetz werden könnten. Dies ses aber ist unrichtig. Alle Ersndung auch die der frühesten Zeit ist kritisch gewonnen worden, und Kant's Kritischmus stellt sich eigentlich nur dem logischen Rationalissmus der Scholastiken, des Des gantes, Leibnitz und Wolff, nemlich der sogenannten mathematischen Wethode scharf entgegen. Dabei sehrte Kant zuerst die Regeln des kritischen Berfahrens und machte dadurch die Krenge Scheidung der analytischen logischen Formen von den synthetischen metaphysischen möglich.

funden tung a Mystic fen stei misver ben mi näher.

ň

der ges Bedeus nit dem lbstdens nystisch für has ismus der Ges schichte der Religionen und der Philosophie vielsach neben den klaueren Lehren der Schule, ausgezeichnet durch den Anspruch an das Geheimnisvolle, durch Hingabe an dunkle Sefühle und bräumende Phantopen, aber oft such als les bendige eigne Uebenzeugung, im Gegensag der über.

> erie das enie dem in Welts enie dem enie dem enie dem

Bose, hald her Teufel der Fürst der Welt ist; sie werden mit dieser, Westverachtung sich in Snehinnlichungs-Phans tasien, somit, in Kasteinungs- (ober Wönchs-)- Woral verlieren, \*).

So gestalten sich mytische kebren in großer Mannigfaltigkeit willkührlich ersonnener Traume, aber neben dem
roheren Aberglauben in außeren Bildern der Naturerscheis
nungen, bleibt eine eigenthünslich tiefere Bedeutung des Mysticismus, denjenigen Lehren, welche wir vorherrschend
die vom inneren Lichte nennen können. Diesen gilt der außere physikalische Aberglaube entweder gar nichts, oder bleibt wenigstens nur phantastische Nebensache, während
der Grundgedanke nur durch eine innere psychologische Täuschung sestgestellt wird, indem man die nothwendigen philosophischen Wahrheiten im innern Lichte als innere Auschauungen zu erkennen meint, welche endlich zur ents

<sup>\*)</sup> Heindich Schmid, der Mufticismus im Mittelalter in fels ner Entstehungsperiode. S. 15 f. Lieber, Dugo von St. Bictor. Einf.

judten Anschanung Gottes ober eines Gottlichen führen follen, indem man innere Traume ber Phantafie für bos

here Anschauung bes Gottfichen nimmt.

Dabet aber berühren fich boch nur Befchichte ber Phis tofophie 'und Gefchichte"bes Doftielsmus'einanber, unb wie muffen une haten nicht ju viel von ber letteren mit aufzunehmen, ba es thoricht mare, hinter ben verworres men Erdumen ber meiften Doftites einen feften wiffenfchafts lichen Dintergrund voraussehen und errathen qu voollen. Destorgen bezeichnen wir in Begiebung auf Philosophie mit Dofticismus nur bie flarere wiffenfthaftliche Brumblage, burch welche bas geheimniftvolle, bas buntte Befühl und bie leere Phantafte eift Bertrauen finben. . Diefe Grundlage illegt immer in ber miffenfchaftlichen Bermedfelung eine dofteacten Borftelfung mels fe mit ber Greennenie bes Einzelnem unb Bie flichen, fo bag une bie Erbrtenung biefet Sehler auf f. 8. 8., und bann auf Spften ber Metapfpfit f.20: in Werbindung mit Dunbbuch ber Refigienephitosophie S. 75. bis Po. juradibeift. 1/2 8

Bibe gewächte Erfeintniss von Gegenkanden fordert eine kategorisch bezeichnetes Artheil; velches bas Gins zeine wirkliche der Allischmung sesthält. Elebes andere Artheil bleibt für sithrundestimmt, glebe nur Gedausen von Möglichkeiten oder von leeren instspiendigen Formen. Aber die Abstractionen; durch wolche vollwuns des Allges weinen und Kothnendigen bewußeiwertben, indus der Bersstund vost erfinden; unwietelbar welenst er unt sich ant ich und daher ist erfinden; unwietelbar welenst er unt sich ant ich und daher ist er kandicklich; daß er überali da, ind ber die Wacht der abstracten Borsellungen im einem neuen Gesbietenbenden lerntig Africuntstungs für höhrer welchauliche Erfenden lerntig Africuntstungs für höhrer welchauliche Erfenten kein Mortenbeit, wird statit mystischben leeren abstracten Formen die Westentigen, die Substantialität ertheilt, ten Formen die Westensing, die Substantialität ertheilt,

fie hopoftafirt, als Rorper, Beiften ober unbeftimmt zwifchen biefen beiden. Dies ift bie erfte Grundlage aller mpftischen Borftellungsarten, dazu kommt bann noch für die Ansführung die Bebeutung bes- Wildlichen in ben phis lofophischen Metaphern hiern, und führt fo die muftifche Anschaurung in Die weiten Gebiete bes mothischen und bichterifcben. 1 · / ··

· 'Um bie phliofophischen Genndlagen bes Deflicismus genau ju werfteben, muß baber theile biefe lebre von ber Sppoftafirung, theile bie von der philofophischen Metas

pher eingesehen werben: ...

11) Alle graber Oppostassoung in ber menschichen Ges fenntniß ... Dasiheißt alle Erkenntnif von wirklichen Befen muß durch die Burutführung auf Die Rategorie ber Gubftang befrimmt werben, und bie abstracte Erkenntnig ber losgeriffenen nothwendigen Bormen bietet nur bem Berftanbe, ein Salfemittel ber Gelbftbeobachtung an, welches ben Bobeheit ber Ertenntnig nicht gehört. 1. B. Diefes Baffenshier, Diefer Baum, hier ift Etwas; aber Baffer, Baum, Bicht, Feuer im allgemeinen ift Richts, nemlis fein Wefen, fonbern biefe Borte bezeiche nen allgemeine Begriffe, welche erft als Pradicate mit Subjecten verbunden, obernale, Mittelbegriffe fur ben Schluß bestimmt werden muffen, um jur Erfenntnig gebraucht werben zu konnen.

2. Es wieß eingefeben werben, wie burch bas Berhaltnis ber endlichen und ewigen Wahrheit, burch bas Berhaltniß ber Rategorien und Ideen bie Grundlagen ber philosophischen Detapher für bie gange menfche

liche Ertenntniß beftignmt werben.

In ber gemibnlichen Dichtung bleiben alle Bleichniffe, wenn ber Ausbruck auch metaphorisch ift, boch nur bilbs lich gemeint, wie benten nur eine Bergleichung verfchies

bener : Dinge um ihrer Arfinlithkeit willen. ' Daber bas Lobte oft nur Wigeinde ber Allegorie: In bem Phis lofophischen unfrer Ueberzeugungen liegen aber zwei Quelfen ber mabren Metapher, wo in der That bas Gine für das Undere gilt, wo nemfich zwei Ertenntniffweifen des Menfchen bon bem einen und gleichen Wefen ber Dinge Erftens nemlich ericheint bem Menfchen in Raum und Beit bas mabre Befen ber Dinge; wie fegen in der Ginfielt unfree Heberzeugungen bie Wefenheit bes enblich ertantien ber Wefenheit bes emig mahren Zweitens bie Rorpermett ift bem ewig mahren Befen nach bas Gine und Gleiche mir ber Beiftes= Daburch entfteht une eine phyfitulifche me= taphorifde Beltanficht, welche bie Erfceinungen ber Rorperwelt - und eine ethifche metaphoris foe Beltanficht, welche bie Erscheinungen bes geiftigen Menfchenlebens auf bie ewige Bahrheit beutet. Die gefunde Logit find nun biefe metabherischen Weltans fichten nur von afthetifch = religiofer Bedeutfamteit, burch myftisches Migverftandniß hingegen werben fie wiffenfchaftlich genommen, und baber tonnen wir bier nach bestimmten Regeln gewiffe Formen bon mpftifchen Gp= ftemen ableiten, die fich in der Gefchichte bet Philoso= phie regelmäkig wieder finden.

Die festesten Formen der Abstraction gehören babei ben Grundlagen der physikalischen Wetapher, benen wir hier genauer folgen konnen.

Da das myftifche Migverftandnif Idee und Ratur niche unterfcheibet, formuß bie Spige ber Lebre eine nas turmiffenfcaftliche Gotteslehre werben. her ereten bie erften griechischen Abstractionen hier an die Spite. Der Raturbeobachtung ericheinen bie Dinge unter ben Raturgefegen berbunben, fo bag querft Stoff und Rraft ober nach Aristoteles derla de Thy und derla dorn zog, nerftreng aus einanber treten. Dies giebt bas Pothagoreifde: Gegenfage find bie Unfange ber Dinge und ben bochften Gegenfat ansigor und negag; bas unbegrenzte (gestattlose) und bie Grenze. Aber biefe unverbimdenen Begenfage genugen nicht, ber Berftand fors bert bie Einheit dariber, fo wie Platon im Philes bos iber tineigor und negaç die direa ris oupplissus feen. Go wird ber Anfang aus bem einfacheren Dualiss mus jum breigestaltigen fortgeführt, ju ben mit Dreieis nigfeitelehre-vermandten Auffaffungen.

Dem Gehalte nach fahen wir oben bie Abstructionen sich stufenweis physikalisch, mathematisch und philosophisch entwicken. Auf ber ersten Stufe zeigen sich die mystischen Phantasien der Elembatenlehre und Koss

Mothwendigkelt die höhere Wahrheit und Weisheit ers forscht werden soll. Im allgemeinen ist dies also die soges nannte Platonische Idenlehre oder der scholas ftische Realismus. Für die speculative Ausbildung aber mussen wir schärfere Zeichnungen der Weltansicht uns terscheiden.

Die Extreme in den Spstemen sind die Boraussetzung nur der Körper (der Materie) als Substanzen und die Woraussetzung nur der Seister als Substanzen. So steht dann zwischen den Extremen eines Materialismus, welcher die Welt aus Atomen aufdaut und des Spiristualismus, der sie aus denkenden Monaden bestehen läßt, in der Mitte die undestimmtere Abstraction der Einheit und Nothwendigkeit. Wird hier die Einheit zum Grundsgedanken gemacht in der Idee von dem einen Wesen, welsches Alles ist, so entsteht der Pantheismus, wählt man aber die Nothwendigkeit, unter der alles besteht, zum Grundgedanken, so entsteht der Fatalismus. Daher kändigen:

Materialismus, Atheismus, Mihilismus, Fatalismus, Pantheismus, Pplozoismus, Emanationslehre,

riglismus spielt mit dem Grundgedans ur vermittelst der Materie sei. Diese Ans Raums und Zeitbestimmungen in ungswelt ganz richtig, für die Idee ; wo aber Natur und Idee nicht gehörig unters unterschleden tomben, tann sie zu vielen Jorungen Berans lassung geben. Recht scharf bestimmt kommt indessen der Materialismusterst in der neueren Zeit vor, wo man ges gen den alten Splozoismus erst nach Descartes Röcper und Geist bostimmt als zwei Arten der Gubstanzen einans der entgegengesetzt, und dann alles nur aus dem körpers lichen erklären will.

Ach eistlich ift jede Weltanficht, welche die Welts vednung ohne die Idee Gottes fassen will. Dies ist wieder für jede Naturansicht richtig, sür die Idee bedeutungslos, kann aber ebenfalls da irten, wo Batur und Idee noch ticht getrennt gedacht werden.

Ratalismus macht ben Bufall (rexy); Deters minismus bie Rothwendigfeit (drayun, ελμαφμένή) jum Derrit ber Belt. Dier ift fcon fur bie Raturanfiche ten Bufalf als Blinde Rothwendigfeit von ber verftandis den Rothivendigfeit ju unterscheiben "). Aber neben ber blinden Rothweitbigfeit bes Bufalle alle Galtigfeit allges meiner Gefete abjuleugnen, wie bie Epitureer es ges gen die Stoifer wollten, ift nach ber Matur bes menfche' lichen Berftandes in ber That unausfufphar und ber Cous fequeng nach ift ber gatalismus die Schifffalelebre, welche mir bie Raturnothwenbigkeit jum Princip macht, und bas gegen bie Ibeen gang berwirft. Daber find in ber Bes schichte der Philosophie Fatalismus und Determinismus befondere im Gegenfat gegen bie gehre pon ber Borfebung und im Gegenfag gegen bie 3bee ber Treibeit ju beachten. Inconfequenter fegen aber viele, nach ber Weife jener Coos laftifer, welche über bie natura naturata noch bie Gotts beit als natura maturane ftellen, gwar etft eine fafoliftle a uma c 9 . 1 . 12

Depftem ber Metaphofit. f. 65, 56.

ser ift noch naher zu bemerken, daß der frühere Fatalissmus matetialiftlich nur die Nothwendigkeit der Naturgesfetze zu seinem Princip macht, daneben aber noch ein besfonders neuerdings versuchter psychologischer Fatastismus steht, vot bessen Täuschungen wir uns besonsders in Acht zu nehmen haben. Dier macht man nemlich das Gesey der menschlichen vernünftigen Thätigkeit zum Princip des Daseins der Dinge, indem die Gottheit einem Schicksal der Selbsterkenntniß unterworfen und die Entsstehung der West aus der Selbstoffenbarung Gottes erstlärt wird. Dies ist in unster Schule bei Fichte und Schelling und unklarer aufgefaßt bei Hegel die letzte Zuslucht der hypothetischen Metaphysik geworden.

Bankheismus ift die Lehre, daß alles in allem Gott sei. Dies Wort hat erst da eine scharfe Bedeutung, wo im Philosophem etwas darauf ankommt, ob man in Gott oder durch Gott die Welt bestehen läßt. Daher ist diese Benennung ofter gegen unklare Lehren ein warsnender Ladel, als Bezeichnung einer festen Lehrmeinung. Es ist nemlich leicht einzusehen, daß der Consequenz nach jeder Pantheismus Determinismus werden mußte, und also eben so gut Atheismus genannt werden könnte, so wie, daß der Consequenz nach jede Lehre, die sich ein addund das geheimnisswis

Pantheismus fei.

chre, daß nur der Geist Lehre ist also der Idee und für die Naturbeurs

Splozoismus ift die Weltansicht, welche die Masterie felbst als lebendig voraussett. Dies ift in einfachfter

Weise die ursprünglich mythologische Weltansicht, welche die Welt wie ein belebtes Thier ansieht, — worin eigents lich die afthetische Wahrheit nur undeholfen ausgespros

Richts
liegt 1
gen, 1
man'l
Princ
te nur
ist hie
geschit
der et
lung t
fomme.

oder die Lehre, daß das All nachst undenkbar, aber doch r totalen Indisserenz verbors er Bestimmtheit da auf, wo Urlicht zum ersten und zum utwickelung der Weltgeschichs ingsgrund giebt. Das Bose veiung, tr werden sol ühren, so ostikern un

# 4. Eintheilung ber Gefchichte ber Philosophie.

### §., 14.

Unfere Geschichte ber Philosophie kann nur die gries disch stomisch schriftliche fein. Bon andern afiatischen Philosophemen wissen wir weder die Zeit der Ausbildung

基准

And macht ber einfache Anfang noch ergent Beichichte. bei ben Griechen in feiner Entwickelung aus ber Motholos gie es für unfern Zweck unwesentlich, ob und wie biefe Mythologie frembher ftamme oder nicht. Allerdings im-

attifden Denfer ben er Boller in Afien, aber im Bolle, Die Griechen wiffenicaftlichen ı wir folgende Ueberficht:

Erfter Abichnitt von Defiobos bis gum Apos ftel Paulus, Die epagogifche Entwickelung ber Philofophie bis jum Unfang ber fpeculitiven.

> rgebichten entwickelte fich bie ig der Dinge anfangs nur in rricbend mathematifchen, ends actionen. Mit den letteren ben Bebankengang bialektifc en praftischen Untersuchungen Dialettit felbststandig. Aristoteles die epagogische nd bie Erfindung ber philosos. teife.

Dadurch murbe den fpateren Schulen die Sauptaufs gabe: Die Rriterien der Wahrheit ju finden. Aber Diefe Untersuchung pernichtete fich, wegen ber Leerheit ber blos Ben Denkformen, in Skepticismus, und nur bas unbes dingte Postulat der hoberen innen im Geifte gegebenen Bahrheit führte weiter.

3weiter Abidnitt vom Unfang ber driftlichen Lehre bis. jur Grfindung der Erfahrungswiffenschaften, ober vom Apoftel Paulus bis auf Galileo Balilei

und Bacon bon Berulam.

In Michardeia ändreten fic die fentsebn. Berhättnisse, Die geleiste Ueberlieferning wurde dunch Staatsanskalten gesichert, die Wathematif der Platonikur wurde feste Wissenschaft; die Berbindung mit vrientalischen Borsteis lungsarten änderte die griechtiche physikhe Meltanlicht, in eine antheoponiorphische um, die physikalische Wertaphen des Heidenthums wurde mit riner ethischendlichen verstauscht.

So entwickelte, sich die einfache driftliche Lehre und neben ihr die neoplatonische. Aber der Geist erschlaffte, die driftliche Lehre wurde bald kirchlich, und so der Philosophie fast entzogen.

Daher blieb in ber icholaftischen Philosophic ber Monchsorden fast teine andere philosophische Seibes thatigkeit, als im einseitigen Gebrauch der von Aristosteles aufgewiesenen epistematischen (logisch-dogmatischen) Methoden.

Das erfinderische hürgerliche Leben der Deutschen, die Racktehr zu den Griechen und der Kampf der Deutschen gegen die hierarchie weckte dann von weuem das philososphische Selbstdenken und Galilei und Bacon von Berulam wurden die Erfinder der Wethoden der Erssehnungswissenschaften.

Dritter Abschnitt. Bon der Stfindung der Mes thoden der Erfahrungswiffenschaften bis zu Erfindung ber felbstftandigen Methode der philosophischen Wiffenschaften bis auf Rant.

Seit Galifei begann der Kampf der neuen Naturs wissenschaft mit der Kirche, der Kampf der Philosophen wit den Prieftern, der Kampf des Naturalismus als Rastonalismus mit dem Supranaturalismus.

fich infiinfiauf unte sche

Mun trat Rant ausgleichend Bagwifchen.

Bierter Abichnitt. Rant und unfre Beit.

Co trefflich die neu gefundenen empirischen Methos ben sich bei ber Fortbildung aller Erfahrungswissenschaften in Natur und Geschichte exprobten, so konnten sie conserquent doch eigentlich gar keine Philosophie anerkennen lassen, die mathematische Methode des Descartes ließ sich aber nur auf willkurlich gemachte Boraussetzungen an

iglich die der letztern Melänglich klar, und er er: Rethode als die allein dem passende. So setzte er dem Dogmatismus und

erfand Rant bas wiffenfit in ber Lehre bon ben Rategorien; er erkannte die Richtigkeit einen peinen fpecus lativen Metaphpfik, und dabei die unmittelhare Mothwendigkeit der sittlichen Ueberzeugungen, en rentete der phis losophirenden Bernumft den Glauben der Arligionslehre und fand die Principien der philosophischen Aesthetik.

Aber ihm war dies alles in zerstückten Untersuchungen klar geworden, denen die Einheit fehlte, — eine Einheit, welche nur durch psychisch anthropologische Begründung der ganzen Lehre gewonnen werden kann.

Er hatte die eigentliche Logik keiner neuen Erforschung unterworfen, darum blieb seine Dialektik zu kunftlich vermittelt, darum fehlte ihm die Berbindung der Glaubenslehre mit Religion und Aesthetik.

Sein Hauptfehler ift aber bie in feiner Bestimmung der transcendentalen Erkenntniß begangene Bermengung der metaphysischen Erkenntniß mit Erfahrungsfeetenlehre.

Bei dieser lage der Dinge soll erst noch die kritische Logik den Sieg über die Wolffische erringen. Rant's gemeinverständliche Nachfolger, welche ihn nicht bloß commentirten, sondern ein ganzes Spstem der Phislosophie darzustellen suchten, begingen meist den Fehler, seine Lehre nur zu überliefern, anstatt sie selbstdenkend zu entwickeln, indem sie noch bei Wolff's dogmatischer Losgik blieben. Der schwierigste Fehler liegt aber in der Bersmengung von Metaphysik und Erfahrungsseelenlehre, im transcendentalen Vorurtheil, dies hat die meisten der Rachfolger iere geführt, und dazu brachte dann Fichte noch den unglücklichen Gedanken, die Philosophie in einer willkührlich ersonnenen Formelsprache auszubilden. Dasdurch ist der größte Theil der am meisten beachteten neues ren Versuche ganz verunglückt.

Die gefunde Fortbildung ber Philosophie wird nur auf dem Wege ber psychisch anthropologischen Begrüns dung der ganzen Lehre gewonnen werden, indem wir der Kantischen Entdeckung des Systems der metaphysischen Erkenntnis genauer folgen und durch die Theorie der ers kennenden Vernunft nachweisen, wie dieses System der menschlichen Vernunft eigen sei.

## Erfter Theil.

Die

# Geschichte der Philosophie

bei ben Griechen

non

Hefiodos bis zu Paulus bem Apostel.

. . .

eldsejstelft art obligeld rechretere

tod enlinelle un ett end ett.

នៅ (ស្ថិត និស ស្រារី និស សេច សិននិស សមានការក្នុង សិស សិទ្ធស សេច ស្រារី ស្រារី សិស សេច ស្រារី សិទ្ធសាស ស្រារី

Erfte Abtheilung.

Bon benf

Anfängen miffenschaftlicher Philosophie in Griechenland bis auf Sofratesore

Delioboe. 1 Jean Berge

Die Geschichte ber Philosophie bewegt fich fort theils in

Die Geschichte der Philosophie bewegt fich fort theils in der Entwickelung bes freien bichtenden und denkenden Beis

ftes, theils in den gebi Aus dem Leben der n nur das letztere. De tisch sanctionisten Gert tes, in heiligen Schri tungen Dies. giebt Philosophie keine Kuss Gedankenentwickelung Kommen, welche Uebe dienten, oder im Fat Bei ben Griechen war dies anders. Dier regierte keine Priefterkaste, hier fesselte keine heilige Schrift ben frei dichtenden und denkenden Geist, die heilige Sage (lepos doros) wurde großentheils bald Eigenthum der Dichter. Auch die freien Städteverfassungen, waren frei von unumstößlichen erblichen Sanctionen; dem Sesetzges ber blieb der Gedanke frei, und andernd durfte er in alle Lebensverhältnisse einsmissen.

So entwickelte fich hier die Philosophie aus ber diche terifchen Auffaffung ber Mothologie und aus der Sammlung von Sittensprüchen. Die erften philosophischen Schriften find mythologische Lehre gebichte, und dichterischer Ausspruch ethi fcher Snos

men.

Hier fragt sich nun beim Anfang, ist in diesen ersten Entwickelungen der Gedanken der griechische Geist seines eignen Lebens froh geworden, oder lebt er nur von Anseignung fremder Ueberlicferungen? Darauf antworte ich pundche, wir wollen den Verlauf der Begebenheiten erzähsten, von dem wir etwas wissen, und nicht einen Verlauf erdichten, von dem wir nichts wissen. In den ersten Nachstichten von dem wir nichts wissen. In den ersten Nachstichten von dem wir nichts wissen. In den ersten Nachstichten von dem wir nichts wissen, der auf das klaube kand kinden wis min einen Fortgang, der auf das klaube nach ben Gesehen des Gelöstonkens arfolgt, und also das Lieben des griechsichen Gelftes zeigt.

Dastegen haben manche bie Oppothese eines Alteven Welcheit oder sogenammen Guose ersomme, von welcher den Griechen inn nach und nach Khaite dekomet wooden sein. Eine Westensiche eswa von den Neu No. wie spribei den Reop ka konkkern sertig gewooden ist, soll vor uis alter Jeit schen ingendwo (ich weiß utche von) in Asien des kannt gedoesen sein, und von doether benöhmlakweis den Griechen besamt worden sein. Ich wisser duch nicht, wie

man gerabe einem gelebeten Manne, ber in biefe Phantas fie verliebt ift, und nichte vom Gelbftdenten balt, mit einer Biberlegung biefer feiner Beinung beifommen mollte. Denn allerdings halten Pothagoras und Platon viel auf die Beisheit agpptifcher Priefter. ergable: Dofchos ber Gpeer habe guerft bon ben Atomen gefehrt; ein anderer: bie Chinefen und Chale baer toiffen fo gut als Ppthagoras von ber 'harmos nie ber Spharen; wieber einer: ein Brahmine fagt fo gut wie Parmenides, bas Gein ift und bas Richtfein ift nicht, und fo bas abaliche. Ferner, wer ertennt nicht, bag in ber neoplatonischen Weltanficht fo wiele gerftrente Anfichten einzelner fruberer Behrer enthalten find; erdlich wie oft berfichern une nicht bie Bebeimnigframer und Schwarmer ber letteren Beit feibft, bag alle atte Beiss heit ber fruheren aus Jubien und Megypten gefommen fel. De alfo hier berfelbe Gebunte an mehreren Orten unabhans gig von einander erwacht fei, oder ob er aus Affen nach Bricchenland überliefert wurde, ober ob wie umgefehrt bas Coo gviechischer Bebanten in Aften vernehmen, wieb fich rein geschichtlich felten entscheiben laffen, ba wir gu wenig von ber Beichichte fennen. Ich berufe mich beswes gen einzig auf bie Gofege bes Gelbftbentens. Dach biefen febe ich in Briechenland einen jugendlichen gefunden und Rarten Geift fich felbit belfen und geftalten. Unendico mmahricheinlich mare es, bag eine Wofait jufattig aus fremben Bebanten gufammen geftudt, ein folches Bilb eines gefunden Lebens geben follte. Ja mit fchiene jes benfalls nicht der Dinbe weeth., mich mit einer Gefchichte fremder Meinungen ju bemuben, bie ohne eignen Beift mer burch umbebolbene lieberlieferungen gufammengefloffen mare. Fremde Anthotogie mag theilweis auf griechtiche Einfluß gewonnen haben, und fremde Renntniffe haben Gtiechen anfangs gesammelt, aber ber Forscher der Gessichte ber Philosophie hangt von diesen Rachtveisungen fast gar nicht ab, da der griechische Gedanke sobald zur Gelbstftandigkeit gelangt.

Wir wollen daher hier zunächt nur griechische Gestchichte erzählen und auf den Orient erst bann zu sprechen kommen, wann die griechische Philosophie geschichtlich bestimmt mit ihr fremden orientalischen Ansichten in Berbinsbung tritt.

Woher nun unfre Erzählung entlehnen? Etwa im Jahr 400 vor dem Anfang unfrer Zeitrechnung ftarb Sostrates. In dieser Zeit schrieben Tenophon: und Plaston seine Schüler ihre philosophischen Schriften, die alltesten, welche wir noch besitzen.

Aber die Ueberlieferung fahrt uns noch etwa zweihunbert Jahre meiter gurud auf Die erfte Beit, aus welcher uns philosophische Lehren und Meinungen einzelner Diane ner angegeben merben. Indeffen ift biefe Ueberlieferung får bas einzelne hochft unficher, inbem uns von ben fris beren Lehren mur gufallig Bruchftucte, meift burth febr fpate und unfichere Gemabremannet geblieben find. Allerdings machte Platon ben genialften Anfang jur Gefdicte ber Philosophie, indem er feine nachften Bors manner in feinen Gefprachen jeben in feiner Weife rebend Aber wir werben biefe Ueberlieferung wohl oft mit den Worten unfere Dichters "Wahrheit und Dichtung" nennen muffen. Die meiften und ficherften Rachrichten bat uns Ariftoteles gerftreut in feinen eignen Werten aufbehalten und mit bem icharfften Urtheil verfe ben, vorzüglich Metaphpfit Buch 1. Cap. 8. bis zu Ende. Leider haben wir von bem; was er über einzelne Lebrer ausführlicher gefdrieben bat, wenn achte, boch nur in febr verdorbenen Manufcripten aufbehaltene Ueberlieferuns

gen. Auch muffen wir uns huten, bes Ariftoteles kritifrende Dialettik nicht für bie ber früheren Lehrer felbft ju nehmen. Bon bem ferneren Berlauf fagt Braus bis D:

"Die von Ariftoteles und feinen atabemifchen Beitgenoffen Speufippos und Eenofrates einges Telteten Bemuhungen, in Monographien Leben und Lehe ren ber alteren Philosophen barguftellen, fegen theils bie Peripatetifer Theophraftos, Eubemos ber Rhobier, Phanias, Difaiarcos, Ariftogenos und Stras ton aus. Lampfatos in Beziehung auf einzeine Coulen und Manner wie auf einzelne Disciplinen; Die Alexans briner Rallimados, Erathofthenes, Bermips pos, Sotion, Apolloboros, Sofifrates u. a. in grammatifc : fritifchen Leiftungen und conologifchen Bestimmungen, fo wie in ihren Schriften uber Abfolge, Schulen und leben ber Philosophen fort. gur ben Berfuft biefer reichhaltigen Litteratur entschabigen uns bie Muszuge aus Plutarcos, (beffen ausfuhrlichere Werte über Gefcichte ber Philosophie nicht auf uns gefommen find), die Compilationen bes Diogenes Laertes, Sohannes Stobaios bes fogenannten Balenus, Pfeudo : Drigenes, Photius, fo wie die Schriften ber griechtichen Commentatoren bes Ariftoteles (unter benen Simpliedine fur uns bei weitem ber wichtigfte ift, ba bee Porphyrios vorzüglichfte Schriften fic nicht erhalten haben) nur in fehr geringem Maage, obs gleich erftere großentheils aus alexandrinischen Quellen ge-Schopft, lettere febr ichagbare Bruchftade aus verfornen Schriften uns erhalten haben. Doch find wir burch forge

<sup>\*)</sup> Sandbuch ber Beich ber gr. rom. Philof. Bb. 1. Cinleit.

r wichtigen unfprange abgeleiteten Quellen, m Angaben und Nache , Galenos, Serdirchenvätern u. f. w. Brundzügen vollständis führtes Bild von den

Entwickelungen auch der alteren griechischen Philosophie

au entwerfen. "

So haben dann aus diesem weitläuftigen Apparat die unsrigen mit großer Runft, Wühe und Scharfsinn zusammen gebracht, was von den einzelnen Lehrern noch erzählt werden kann. Demgemäß pflegten die Reueren mit der Angabe der wenigen Behauptungen, die von den ersten Lehrern noch bekannt sind, zu beginnen, indem man dem Diogenes Laertes folgend mit dem Milesier Thasles, den Ansang macht. Schicklicher möchte es sein, mit anderen noch eine allgemeine Betrachtung voraus zu schicken.

Jede Geschichte ber Philosophie und noch mehr die eines einzelnen Philosophen fällt in die Geschichte eines Bolkes und hat ihre Bedeutung nur im Berhältniß zur bestehenden Bildung des Bolkes selbst. Kein einzelner Denker hat seine Weltansicht für sich, sondern er lebt in der seines Bolkes. Was er mit jedermann gemeinschafte lich hat oder denkt kann nicht zum eigenthümlichen seiner Philosophie gerechnet werden. Wir mussen also eigentslich ein Bild von der Bolksausbildung der Zeit vergleichen können, um die Philosophie einer bestimmten Zeit zu schildern. Dabei werden wir aber auch nicht alle Elemenste der Bolksausbildung zur Philosophie rechnen, sondern Philosophie fängt erst da an, wo die Fragen nach dem Wahren und Suten in irgend einer Weise wissenschaftlich

gefaßt werden, wo Forschung stellt.

Dafür ethalten folgendes Ergebnig. 400 Jahren Domei den Griechen befann Lpfurgos feine @ te, und 150 Jahrejährigen Wiedertehe aus einer Zeit, in bei dischen Bolkes schon gemeine Meinung für heit gegen Eprannis'u in ber bie griechtscher Anficht, bie wir von nicht von ber bee Ge und Deffobos ben nennt man uns bie e genannt, ber gewol Solon, Periandi Pittafos - Ctaa ner Beit alfo, in 't machte, und Goton mar moht bie Beit bei ftellerei bei ben Stiech Fortbildung voraus & auf die Gedichte ber ei und bie der bibaktifche rud weisen tonnen.

Ans dem wandelbaren Gedräng der vielgestaltigen dichterischen Bilderspiele hat sich die Philosophie nur wes nige Grundgedunken angerignet, auf welche allein wir hier zu achten haben. Aeberhanpt scheint bei aller Mythologie

gries Beid. b. Phliof. I.

die freie dichterische Erfindung von solchen Bildern untersschieden werden zu mussen, die eine gleichsam wissenschaftsliche Grundlage zeigen. Rur die letztern interessiven uns hier, und indem ich dafür die Anwendung suche, werde ich gleichsam genothigt, mich an Göttling (in der Borstede zu seiner Ausgabe der Gedichte des Hessiodos) ans zuschließen.

Leicht läßt uns der Ueberblick der ganzen griechischen Wythologie erkennen: Beus der jungste Sohn des Rros

eit und des Wers r ber unfterblichen fondere der Behers eber alles Guten. t, bas haus ber n Bilde bes Sause is gemalt, . hinges be bes Beus find ung ber Maturers indiger und Hebers auf ber Erbe bie n grundete. Bon in diefen Mpthen. onderbater Mann, eine philosophifche illes von willführs ismogonischer Ges , bağ Dfeanos 'eien \*). Anders e bes Befiobos der Theogonie of:

<sup>&</sup>quot;) Sout ling l. c. S. XXI. Aristot. Metsph. l. 1. c. S.

<sup>\*\*)</sup> Aristoteles Metaph. p. 13. 24. 53. Brand. Phys. I. 4. c. 1.

fenbar der Anfang der spermlativen und bie dezu Spures lehren) sind die erste praktische Philosophie, die wir von den Griechen kennen.

Reben dieser Theogonie stehen noch die nach Orpheus benannten Rosmogonien von sehr unsicherer Zeitbestims mung, die aber für meinen Zweck nur auf dieselben Grunds gedanken hinweisen, und die wir wol nur aus jungeren Nachklängen kennen, auf welche die weitere Entwickelung der Philosophie schon bedeutenden Einfluß erhalten hat \*).

### 5, 16.

Pesiodos aus Askra in Boatien \*\*) lebte wohl, wie Herodotos angiebt, etwa: in gleicher Zeit mit Homeros, ungefähr 400 Jahre vor Herodos tos \*\*\*). Er wurde der Held einer dibaktischen Dichsterschule, die, dem delphischen Drakel befreundet; vorzüglich in Bootien blühte. Wie nun auch die Sammslung der Gedichte, die wir auf seinen Namen erhalten has ben, nach und nach zusammen gesetzt und verändert sein mag, die Haupttheile sind doch gewiß alter, als was und im besondern von einzelnen philosophischen Lehrern erzählt wird, und enthalten zum Theil die führenden Gedanken der solgenden kosmophysischen Lehren Gedanken der solgenden kosmophysischen Lehren.

Wir haben daher hier zuerst einiges wenige aus der Theogonie zu vergleichen. Diese nemlich zerfällt nach dem Eingang in Rosmogonie, Theogonie und Heroogonie, wosvon die allgemeinen kosmogonischen Muthen nur von Bers 116—264. stehen. Bon der Kamilie des Kronos abs

<sup>9</sup> Brandis Sandb. ber Gefch. ber griech. etbmischen Phil. Bb. I. G. XVII.

<sup>\*\*)</sup> Bbttling l. c. G. L. Eey. v. 684.

<sup>---)</sup> Gottling l. c. S. XVIII.

mate find die Bilder hier fa wenig mehr als bei hames vas von physischer Deutung. Alle-physischen Deutungen in Beziehung auf die jungere Götterfamilie des Zeus und aberhaupt in Beziehung auf Götter, denen in Gries denland Tempel und Alsare heilig waren, gehören erst jungeren philosophirenden Rythologen. Auch selbst bei den ersten Lehren der Rostnogonie kunn der Philosoph nicht her ensann's.") scharsknuigen Etymologien genauer fols gen, donn unr die allereinsachte Grundlage der Fabel

fprict philosophisch an.

Bebe urfprungliche Dethologie wird theils von Das tutanichtnungen, theile von geschichtlichen Erinnerungen ihre Geundlagen erhalten und in heiterer und glucklicher Entfaltung bann in fittliche Allegorie fich entwideln. bei werden aber nur bie Raturanschauungen ben erften philosophischen Muffassungen enger verbunden fein. liegt ber befiobifchen Theogonie eine Rosmogonie ju Grunde aus ginfacher und beiterer Baturanfchaming, bei ber mir bemertenswerth fcheint, bag fich in ihr feine Spar.von Berehrung ber Bestirne findet, indem nur an gang unters geordneter Stelle (v. 371 - 382.) Sonne und Mond und Morgenvoth als Rinber bes Doperion und ber Theia, Bes nus aber und bie anbern Sterne als Rinber ber Ess (bes Morgenrothes) und bes Aftralos, als Sefchwister ber Bins de vorfommen. Die Grundlage biefer Rosmogonie ift es. was wir hier suchen. Und diese fteht wie folgt:

1. Buerft wurde Xaos, bann die breitgebruftete Ende (yaca) und Lartaros (die Unterwelt) und kows (die Liebe), ber schönfte, ber sanftauflosend ben Menschen und emisgen Göttern bandigt tief im Bufen ben Geist (voos) und bedechtenen Particklus (Informance Content Content

bedachtsamen Rathschluß (Enlogova poslys).

<sup>\*)</sup> de myth. greecorum entiquise. Opusa. T. L.

Dieser ersten waren wohl eigentlich brei Chaos, Gaa und Eros, benn der Bers, der ben Tartaros aufführt, schlt bei Aristoteles Metaph. l. 1. v. 4. und de Xen. Zen. et Gorg. c. 1. auch bei Platon Symp. c. 6.

Chaos ist hier gewiß, wie Aristoteles Phys. 1. 4. c. 2. sagt, ber grenzenlose Raum (von Xaw, Xazw) bas saffende, in sich aufnehmende, noch nicht aber bas urflussige, wie Pherety bes von Xsser gießen ableitend ges wollt haben soll, und noch weniger der ungesonderte Urstoff der Späteren. Dies beweist am klarsten hier die Forts setzung nach Permanns Deutung. Eros ist, nach Persmann von stoser der Berbindende, der zur Zeugung verseinigende und noch nicht das Urlicht der späteren.

Die Schmeichelrebe, mit ber Besiodos ihn bes grußt, läßt leicht erkennen, wie richtig Bermann vers muthet, daß in diesen Bevsen nur die Andeutung einer als teren Lehre überliefert wird. Doch meine ich nicht, daß der Dichter dieser Theogonie eben den alten Mythus mißs verstanden habe, sondern nur, daß er ihn willführlich dichterisch ausschmuckt. Die ersten sind also der Raum, die Materie im Raum als Erde und die befruchtende Liebe.

2. So entstehen dann zuerst aus dem Raum die gros fen Raumerscheinungen. Aus Chaos wurde die sinster Weite (Epesos) und die Nacht (vol). Die Racht aber ges diert befruchtet von Erebos die lichte Weite, die Himmelsebläne (aidye) und den Tag (huépa). Ehe Licht war gab der Raum die sinstre Weite und den Tag, hermann beingen erst die lichte Hohe und den Tag, hermann will hier vol, von voer neigen ableitend, auf das Sinken des Schweren deuten, und trifft damit den Vedanken der Jüngeren: sinster, kalt und schwer. Aber warum hier nicht lieber die Nacht, die so einfach als Bestimmung des

Raumes dem Tag gegenüber steht, wie die finstere Weite der himmelsblaue? Der schwere' Stoff ist doch nur die Erde.

Aether kommt spater besonders in Frage, ist hier ges wiß die lichte himmelsblaue, daraus spater die obere und feinere Luft, noch spater erft das fünfte Element.

- 3. Eben so einfach geht das Naturgemalde weiter zu den Erzeugungen der Erde. Erde erzeugte zuerst ahns lich ihr selber den gestirnten Himmel (odgards), daß er umher sie bedeckte, dann die Gebirge (odgac) und ohne befruchtende Liebe den Pontos (das Wittelmeer).
- 4. Aber nach diesem gebar Ga von Uranos befruchs tet den tiefstrudelnden Okeanos auch Roios und Krios, Hos perion und Japetos, Theia und Rheia, Themis und Mnes mospne, die goldbekränzte Phoibe und die liebliche Tethys, endlich den jüngsten den unerforschlichen schrecklichen Kros nos.

Dier werden wir durch die Etymologie bei Hers mann geführt, und noch mehr durch die Nachahmung dieser Verse bei Empedokles \*) genothigt, sie als Als legorien zu deuten für die Gegensätze: Mischung und Aussscheidung; Debung und Senkung; Gehen und Fließen (oder nicht vielmehr, Ruhe und Bewegung?); Erstarren und Flüssigmachen (Gefrieren und Schmelzen); Reinigung (Heilung) und Ernährung.

Der jungste unter diesen ist endlich Kronos. Diesen nennt hermann, von zoaiver ableitend, den Bollbrins ger, so daß er nicht von der Zeit, sondern die Zeit von ihm dem alles vollbringenden den Namen erhalten habe. Ich will nicht streiten, aber so geht das Bild doch wohl

<sup>\*)</sup> Sturs V. 11-17.

eichtig fort, daß ble jetige Welt aus der Berbindung von Zeit und Werden, von Kronos und Rheia entsprungen ift.

5. Wieder folgt ein sehr einfaches Naturgemalde. Tinder des himmels und der Erbe sind die Ryklopes Brons tes, Steropes und Arges, die dem Zeus den Blitz gaben und den Donner erschufen. Hier nemlich überzeugt hers mann wieder leicht, daß die Deutung der Ryklopen auf kreisaugige, welche hessisches giebt, wohl eine willkührslich jüngere sei, da es so einfach anpassend ist Brontes dem donnernden, Steropes den blitzenden und Arges den seuchstenden als die rollenden oder wälzenden Kinder des hims meis und der Erbe zu bezeichnen.

In weniger klarem Bilde stehen neben diesen die huns dertarmigen funfzigköpsigen Riesen Rottos (von zoxog), Haß, Briareos Starke und Gyes wol (wie zwies) der lahmende, entmannende.

6. Wohl um den ungefchlachten und ordnungelofen Erzeugungen ein Ende ju machen, entmannt Rronos mit Bulfe feiner Mutter ben Uranos, verbindet fich mit Rheia und führt bie geordnete Belt in ber Beit herbei. Geine Tochter Beftig, Demeter und Bere fteben vor bem Beerd, der Fruchtbarkeit und Bere vielleicht der gefelligen Orbe nung. Die Sohne aber Mibes, Pofeibaon und Beus, bef: fen Rame mit Leben und Gluth verwandt, theilen unter fich bas Weltall ber meerumfloffenen Erbscheibe mit bee' Finfterniß unten und bem lichten himmel oben. Die Fabel andert hier ihren Charafter. Beftia, Demeter, Bereefcheinen nicht mehr als Maturgewalten, fondern als bie Borfteber bes geordneten Menschenlebens; Mides ift nicht die Unterwelt, fondern ber Berr ber Unterwelt, Pofeibaon ber erbumgurtenbe, nicht Ofeanos, fondern ber heer bes Meeres, Beus, nicht Gluth und Leben, fondern Berr ber lebendigen und ber Lichtwelt.

Aber Kronos, aus Furcht die herrschaft zu verlieren, verschlingt alle seine Kinder nach der Geburt, bis Rheia mit hulfe ihrer Eltern den Zeus rettet und im verdorges nen aufzieht. Erwachsen überwindet dieser den Kronos und nothigt ihn, seine Kinder wieder frei zu geben.

Darauf entsteht ber Streit wifchen Diefen Rroniben und ben Uraniben ben Titanen, in melchem Beus ben Sieg behalt und die ruhige Ordnung ber Dinge berftellt, in

welcher Beift und leben beurichen.

Die Rinder bes Uranos und ber Gaa find bie großen - Maturgewalten, im Reiche bes Tronos ordnet fich bie Das tur unter ben Gefegen bes Lebens, im Reiche bes Beus entwidelt fich ber Beift und gelangt jur Berrichaft. werben bie Metaphern hier vorherrichend etfifche. Beifpiel, Beus jeugt mit ber Themis (ber Feststellenben, Rechtordnenden) bie Boren (bie Bachter, Befduger), nemlich Eunomia (Billigfelt), Dife (Gerechtigfeit), und Eirene (Friede); ferner bie Moiren (bie Bertfeilenden) Rlotho (bie Spinnende, entwickelnbe), Lachefis (Loos) und Atropos (unabwendbares Schidfal). Beus zeugt mit ber Eurynome (icones Gefilbe) Die Chariten (Unmuth), Aglaia (die glangende), Guphrofine (Frohfinn), Thalia (Die Blus benbe). Beus jeugt mit ber Mnemofone (Bebachtnig) bie Mufen und aus fich felbft, nachbem er bie Metis (Rluge beit) verschlungen, Athene, ble Weisheit.

Bwischen biesem fteben der Bilder viele bald einfache Raturanschauungen, bald ethische Berhaltnisse auffassend, von benen hermann so manches mit ungezwungener Rlarbeit deutet. Aber die vielen Ausführungen des großen Raturgemaldes werden sich zu keiner gleichsam softes matischen Einheit eines Ganzen deuten lassen, sondern bleis ben frei dichterisch gefaßt. Auch ist ja anerkannt, daß das Gedicht, so wie wir es lesen, wol aus vielen Bruchftaken

zusammengesetzt ist. Selbst die von hermann im hine tergrund vermutheten geologischen Beziehungen auf große Ueberschwemmungen und Erdbeben möchte ich nicht zur Ausdeutung anwenden.

Daher sind denn auch nur die allerersten Grundlagen philosophisch bedeutsam geblieben. Das Gemälde dieser Dichtung ist belebter als jedes zunächst folgende Philosophem, doch gründet sich in diesen die Wissenschaft. Bald nachher wird das Gedicht des Hesiodos ein Borbild, welchem seit Tenophanes viele Philosophen nachzuahemen suchten.

### §. 17.

Aus diesen Bildern sehen wir allmählich wissenschaftlischere Vorstellungen hervorgehen, indem der Gedanke bei den Grundgedanken der Rosmogonie verweilt und die Vorstellungen von dem Ursprung der Dinge (negt givews) genauer zu fassen sucht.

Dabei bleibt das eigenthümliche der griechischen mysthischen Philosophie durchaus, daß sie ganz aus der raum sichen Weltanschauung entwickelt und alle mythisschen Anthropomorphismen nur freie Dichtung bleisben. So ist im Gegensatz gegen orientalische Sagen die philosophische Grundlage hier nur kosmophyfisch, ja wenn einmal wie in dem Wythos, von den den Wetallen verglichenen Zeitaltern \*) das Vild die andere Farbe zeigt, haben die Kenner \*\*) es gleich als ein fremdher entlehntes angesprochen. Diese kosmophysischen Grundlagen sind aber selbst an äußerst wenige erste Bilder gebunden, über welche hinaus die Mythen gleich in freie Dichtung übergez

<sup>\*)</sup> doy. v. 109.

<sup>\*\*)</sup> Sttling l.c. G. XIX.

hen, in der die physikalische Metapher alle philosophische Bebeutung verliert. Denn der freie Flug der Dichtung taßt sich hier durch Lehrmeinungen nicht fesseln, und die Philosophie geht den Sang ihrer Betrachtungen für sich weiter. Daher bleibt es hier allen Lehrern eigen, daß sie bei der räumlichen Weltanschauung die Welt eigentlich zeite lich ewig nehmen, indem die Lehren der Rosmogonie, wie bei Destodos, nur der Borzeit gehören, die Weltsansicht selbst aber nicht als Geschichte aufgefaßt wird, so wie sich das durch den genauer erkannten Rreislauf der Gestirne nachher noch mehr feststellt.

Ueber die der allgemeinen Bolksausbildung gehörens den Weltansichten der Mythen und Lebensansichten der Gnomen erhoben sich einzelne als vopol (Selehrte, Weise) ausgezeichnete Männer, die sich als Staatsmanner, Lehrer und Naturforscher besonders als Sternkundige auszeichneten. Pythagoras scheint sich hier zuerst bescheis dener pelovogos genannt zu haben; dann nannte man die späteren Lehrer bestimmter vogiorns, Lehrer der Weisheit, endlich aber seit Sokrates und Platon wurde geldwoogs und pelovoges das allein übliche.

Das erstrebte Ziel nun war allen die sogia. Dabei mussen wir gleich an die Wichtigkeit der Sternkunde für den Volksglauben denken. Es ist ein alter griechischer Grundgedanke, daß das nur betrachtende keben (sios Iewontenos) dem sogos angemessener sei, als das Seschäftsleben (sios noderenos). Dabei ist diese sogia eigentlich Sternkenntniß, Kenntniß des unwandelbar wahren über dem Wonde, wo kein Wandel menschlicher willskührlicher Bestrebungen mehr besteht. So sest Aristosteles (Eth. Nic. l. 6. a. 7.) zum Beispiel die dusorspun noderens der sogia entgegen; man nenne Wänner wie den Anaragoras und Thales, welche den Himmel kens

nen und menschliche Angelegenheiten nicht, sossois aber nicht sooriavos. Eben so sett Philolaus die kosmische sogia als die vollkommene über die sublunarische derif \*). Mir scheint nun diese Wichtigkeit der astronomischen Weltsanschauung bei den griechischen Denkern nicht nur durch den Eultus und den astrologischen Aberglauben, sondern weit mehr durch den erhabenen Gedanken an die unwandels bare ewige Kreisbewegung der Gestirne und dann der Einen Weltkugel bestimmt worden zu sein und den Gedanken auch zum Monotheismus geführt zu haben \*\*).

Dieses mag die Ursach sein, weshalb wir von den Ansichten der ersten Jonischen Lehrer nichts überliefert ershalten haben, als ihre physikalischen Phantasien über den Ursprung der Dinge, und auch hier fast nur ihre Meinung darüber, was der Anfang (äexz) gewesen sei.

Die ersten nun, die uns genannt werden, sind Thas les von Milet und Pherekydes von Spros. Des Thales Schüler soll Anaximandros von Milet gewesen sein, und dessen Schüler Anaximenes ebensfalls ein Milesier. Mit letterem lebte zugleich Pysthagoras von Samos, den einige des Pherekydes Schüler nennen, und Kenophanes von Kolophon, welche beide zu gleicher Zeit nach Italien gegangen sein solsten. Thales soll nicht geschrieben haben, schon Arisstoteles führt seine Weinungen nur der Sage nach an. Pherekydes und Anaximandros waren Schriftsteller. Pherekydes sagt man, der erste Prosaiker, welcher negd gesasses schrieb.

<sup>&</sup>quot;) Philolaes v. Both. p. 102.

<sup>\*\*)</sup> meine Beitrage gur Befch. ber Philof. G. 69, 70.

Bei bem Ueberblick beffen, mas uns von biefen ergablt fft, wird uns ein Wort bes Ariftoteles (Met. 1. 12. c. 4.) wichtig. Er unterscheibet bie Melteren, welche wie Die erften Mythologen nach ber Analogie ber Bilbung von Bflangen und Thieren bas Erfte nicht fur bas befte bielten, pon ben Anbern (fur bie er guerft ben Pherefpbes und bie Magier nennt,) welche bas Erfte erzeugende fur bas Befte und vollfommenfte erflaren. Die erfte Unficht ift Die ber Defiobifden Rosmogonie, Die andere eignet fich beffer fur bie Weltanficht unter Beus bleibenber Berrs fcaft. Und fo icheiben fich bie erften Jonier und bie erften Italer. Die Jonier, geführt von Thales, bleiben bei ber tosmogonifchen Anficht, aber fie find feine Muthologen, fonbern fuchen ihre phyfitalifchen Phantas fien wiffenschaftlich auszubilden. Die Italer hingegen haben gleich bestimmter ben woopog bes Ginen fugels formigen Weltall vor Augen, als beffen Berrn fie ben Beus als Berricher in ber Lichtwelt erfennen und baher meift verfuchen, bie jungere Theogonie in einer phyfifalis ichen Mythologie zu faffen, mahrend die philosophischen Elemente ihrer Lebre in mpftifch gefaßten boberen Abftras ctionen liegen \*). Bielleicht mar Pheretybes ber guh: rer bon biefen .- Damit ftimmen wenigftens bie wenigen Borte, die wir fonft noch von ihm haben. Er foll nems lich querft die Unfterblichfeit ber Seele behauptet \*\*) und

Triftoteles nennt zwar Mat. 1. 14. c. 7. die Potha; goreer und den Speusippos selbst unter denen, wels de den Anfang nicht für das beste hielten, aber dies doch nur der Zahlenlehre wegen, welche indessen in einem ganz andern Berhältnist zur Gottes Lehre steht, als die Princis pien der jonischen Kosmophysik, da bier das Feuer der Eins helt unmittelbar seinen Sit in der Wache des Zeus hat.

<sup>\*\*)</sup> Cicero tusc. quaest. I. c. 16. 17...

in einer später entaunzog genannten Schrift, welche in 10 Buchern Rosmogonie und Theogonie enthielt, und zur Zeit des Diogenes kaertes noch gelesen wurde, ges lehrt haben: Zeus (ober Aether) und die Zeit waren von je her (elz del) auch xIoin, welche, nuchdem Zeus sie bei grenzt hatte, den Namen Erde (7%) erhleit. Das erfte sind ihm also der Naturanschaumug nach der unendliche kuftraum, die Zeit und die Erde, so daß er gegen den De sie dos gehalten die Zeit an die Stelle des Chaos, den Zeus aber, wie es in Italien beheutsam bleibt, an die Stelle des Eros gesetzt zu haben scheint. Seine Ausführtungen mögen nur dichterisch geblieben sein,

Wann dieser Phereky des gelebt habe, ist nicht ges nau bestimmt. Sinige nennen ihn einen Schüler des Thas les, andere des Pittakos. Diogenes Laertes läßt ihn mit Pythagoras umgehen.

# §. 18.

Mehr philosophischer Gehalt als in der Theogonie ist eigentlich in den Hausregeln des Hesiodos enthalten, die wir so als den Anfang präktischer Philosophie bei den Griechen neimen können. Das Game ist aber, so wie wir es lesen, ohne innern Zusammenhang aus sehr verschieder nen Stücken zusammengesest. Wir nennen das Gedicht kezu und specus, weil den erstern die specus als ein Kaslender astrologischer Art angehängt sind, worin die guten und schlechten Monatstage angegeben werden. Die kezu

<sup>\*)</sup> Diogenes L. 1, 119. In ben letten Worten Adorly dd öroum dydrere yn, intidy adoff Code ydoas didoc, lefe ich nieus für yipas, bas keinen bedeutenden Sinn giebt, wahr rend so gesagt wird; die umgrenzende Luft bilbet die Wasse (xdiox) zur Erbe (yn).

felbft fangen mit einer Schilderung des guten und schlich: ten Gifers (kois) an, erzählen dann die Sage von Prometheus, Epimetheus und Pandora, darauf den Mythos von den fünf Zeitaltern, und enthalten nachher hauptsächlich eine Sammlung ethischer, politischer und ökonomischer Enomen.

Der Mythos bon ben Beitaltern ift in Rudficht ber Damonologie bemerkenemerth. Er mag bier wohl, wie Buttmann \*) bemerft, aus zwei Rreifen gufammenges fcoben fein, giebt aber boch in feiner Weife auch eine gus fammenhangende Reihenfolge. Die Gotter (9:06) auf ben feligen Sohen bes Dipmpos gaben ber Erbe erft ein golbes nes Befchlecht, welches, nachbem es bon ber Erbe gegans gen war, ju ben überirdifchen, frommen Damonen (duf-Mores) ben Beichugern ber fterblichen Menichen murbe. Sobann ein filbernes Gefchlecht von ichmachlicher Urt unb weniger fromm, welche, nachbem fie bie Erbe einhullte, unterirbifche felige Sterbliche (ober nach anderer Lesart überirbifche fterbliche Gotter) genannt werben. Rerner ein brittes ehernes Gefchlecht ungeschlachter Riefen, welche namenlos in bes icaurigen Mibes Saus binab verwiefen wurden. Sobann viertens bas Beichlecht ber gottlichen Berven, ber Balbgotter, welche, nachbem fie bie Erbe verlaffen, fern im Ofeanos auf ben Infeln ber Geligen wohnen. Endlich bas funfte eiferne Geschlecht ber jetigen fterblichen Menfchen.

Die Gnomen fangen an mit einfachen sittlichen für Gerechtigkeit (202.), Treue (280.), Klugseit (286.), Aes beitfamkeit (299.), Gottesbienft (336.), Gastfreundschaft (342.) gute Nachbarschaft und Theilnahme. Dann aus-

<sup>\*)</sup> Act. Acad. Berol. 1814 - 1815. p. 141.

führlicher für Adexbau, Schifffarth, Beirathen und Freundschaft, bis zuletzt mehrere wohl von symbolischer Bedeutung folgen.

Hier ware wohl manches für die Geschichte der Gnosmen in Rücksicht der einzelnen Lehrern zugeschriebenen und besonders zur Bergleichung mit den Pythagoreischen einer besondern Beachtung werth, aber eigentlich wissensschaftlicher Anfang in der Auffassung der praktischsphilossophischen Wahrheiten gehört, wie schon Aristoteles\*) meint, einer viel späteren Zeit, meiner Weinung nach erst der Zeit der Sophischen.

Welt = und kebensansicht des Bolkes und seiner Gebils deten waren hier so viel reicher als das, was uns in der Wissenschaft aufbewahrt ist, wie Dichter und Seschichts schreiber beweisen. Ethisch = religiöse Vorstellungsarten wie jenes Orphische: geboren werden ist sterben; die Vorstellungen von der Seelenwanderung; dem Erdenleben als Büsungsstand, von der Vorsehung und ewigen Verzgeltung, werden wir keinem als dem ersten zuschreiben können, sie gehören den Sebildeten, sind aber sobald noch nicht von wissenschaftlicher Behandlung.

3 weites Rapitel. Die Lehren ber erften Joniet.

§. 19. ·

Der Anfang einer wiffenschaftlich werbenden Rede ges bort bier immer ber Naturwiffenschaft, von ben Sternen

<sup>\*)</sup> Magn. mor. l. 1. c. 1. Met. l. 1. c. 6.

bis zu ben Anfängen ber Maturgeschichte und ber Physiolos gie des Organismus. Da wir nun von den früheren Lehs ren hier nur so zerstreute einzelne Anklänge haben, so werden wir, um uns über die Entwickelung dieser uns so fremds artigen Weltanschauungen zu verständigen, sie am bequems sten zuerst so betrachten, wie Aristoteles sie völlig aus:

gebilbet bat. Diefer lehrt :

Sott ist die höchste Vernunft (volle) (nach Anagas goras), die Eine unveränderliche überweltliche Ursache aller Beränderungen in Einem vollendeten kugelformigen Weltall, an welchem oben im Figsternhimmel (nach Prethagoras) das Söttliche am reinsten thront. Von da dis an den Wond ist das Sediet das Aethers, des fünsten Elementes (vo ron ävrgwn vronzeson) der ewigen Kreisbewegung, der Beseelung und Belebung. Denn in diesem Element sind die Sestirne lebendige Wesen (Met. l. 14. c. 9.); die Sonnenwärme ist nicht Feuer, sondern dies selementes (de gener. anim. l. 2. c. 8.) und der des fruchtende Saame in allen thierischen Erzeugungen ist dem analog.

Unter dem Monde aber ist die Welt des Veränderlischen und Unvollkommenen, die Welt der vier Elemente (nach Empedokles) der zwei schweren und zwei leichsten. Unten in der Mitte die Erde, darüber das Wasser, darüber die Luft, darüber der Feuerkreis bis an den Mond. Diese vier Elemente sind in beständiger Umwandstung durch die seuchte und trockne dra drudentage (Verdunstung) (nach Perakleitos). Die seuchte spielt in Wolsten und Wetter, die trockne, die feurige giebt Rauch, Blist und im Feuerkreis Nordlicht, Kometen und die Wilchsstraße.

Hierin find zwei Hauptparthien, die obere Welt ber Rreisbewegung und bie untere ber draduplaais. Die erfte

ift zuenft in Italien, Die andere von bem Jonfern ausgebilbet.

Ariftoteles führt bie Lebre von ben, Berdunftungen vorzüglich in ber Meteorologie aus, und bei biefer Lebre fieht man, wie fie nach, und nach bis gu Beras fleitos weiter ausgebildet worden ift. hingegen bei der, Lehre vom zoonog der Belitugel ift der allmablichen Entwickelung ber Borftellungsarten faft gar nicht zu fols Ariftoteles bat feinen Bau ber Weltfugel mit der rubenben Erdfugel in ber Mitte que feiner Borgusfes bung der drei allein einfachen Berpegungen, gur Mitte, bon der Mitte, um die Mitte mit einer gewiffen Confequeng ausgeführt und die Anordnung ber Planeten mod nach Plas ton und Endorus faft fo genommen, wie bie Aftronos men zu Alexandria fie nachher beibehielten. .. Seit Plas ton blieb nemlich nur ein geringer Unterschied in bee Stels lung bon Sonne, Benus und Merfur gegen einander. Diefe Anficht wird wohl von Archytas an Endogus und Platon gefommen fein, aber eine febr abnliche muß in Italien fo alt fein, ale die Barmonie ber Spharen bes Pythagaxas. Dagegen haben die Jonier bier gang ans dere und viel unvollständigere Borftellungen. Gie fceis nen bie Planeten wenig genau ins Muge gefaßt ju haben \*), geben ber Sonne und bem Mond bie größten Entfernuns gen, und feben die anbern Erfcheinungen ber Geftirne fammtlich fur viel geringer an. Auch werben bort über bie Bestalt ber Erbe febr unvollfommene Borftellungen ans gegeben. In bie Anficht von Schaubad \*\*) weiß ich

<sup>&</sup>quot;) So urtheilt Seneca (nat. quaest. lib. 7. c. 8.) noch aber Demofritos.

<sup>\*)</sup> Sefcichte ber Aftronomie bei ben Griechen bis auf Eras

Tries Gefch. b. Philos. I.

mit indeffen boch nicht gang gib verfeten, nach welcher ber Umidmung ber himmeletugel im Rreife erft fo fpat flat gefaßt fein foll. Ber wie Thales bie Urfache ber Rins Rerniffe fannte, und wie Unagimanbros bie Sonnens wenden und die Dachtgleichen Puntte anzugeben wußte, ber bachte ich muffe eine Mare Borftellung von der Rreisbewegung ber Sphare und ber lette eine Borftellung bon ber Rugelgestalt ber Erbe gehabt haben. 3ch bachte bie Borftellung von ber meerumfloffenen flachen Erbicheibe und bem auf bem Meere ruhenben Dimmelegervollbe habe gar balb nur ben Dichtern und bem gemeinen Leben gelten tons Durch Die unfichern Mittheilungen geht freilich auch bie Ergaflung einer Meinung, bag ber himmel fich nicht um bie Erbe fonbern aber ber Erbe umbrebe, wie ber but um ben Ropf \*), fo bag alfo bas himmelsgewolbe auf ber Erdicheibe aufstehend fich eigentlich auf bene Borigont bres hen mußte. Da foll man auch gemeint haben, ber him mel habe anfangs fentrecht geftanben, fo bag ber Dol im Scheitel ftunbe, nachher aber habe ber Dol fic nach Gu ben gefentt. Dies wird auf etwas verfcbiebene Beife bier bom Anagimenes, bort bon Diogenes von Apols fonia, bon anagagoras, von Demofritos, bon Empebofles ergabit. Ariftoteles giebt es aber nies mand fculb.

Sollte nicht hier von ungeschickten Referenten die Bes schreibung ber Erscheinungen mit der theoretisch wissens schaftlichen Borstellung verwechselt worden sein? Die eis genen Worte der früheren Lehrer werden ohnehin bei keis ner von diesen Angaben angeführt. An nur eine Sphare konnte doch keiner die Gestiene persepen, der die Finsters niffe durch Beschattung und Abschattung erklärte. Bors

<sup>\*)</sup> Chaubad G. 185.

siglich aber des Eudurus künftliche Confiruction der Sphären für die Planetenbewegung steht mit so genauer Kenntnis des scheinbaren kauses der Planeten z. B. ihres heliacischen Aufganges und Unterganges in Berbindung, daß diese Lehre nicht Lutheckung und Ersindung eines eins zeinen Mannes sein kannen. Planetenbahnen wie etwas Seheimniss die Lehre von den Planetenbahnen wie etwas Seheimniss volles, aber Aristoteles gar nicht muhr, und ich meine, wenn der ganze Bau der Weltfugel von so neuer Ersindung gewesen wäre, würde man das aus seinen Berichten ersehen. Mir scheint daher, daß wir sehr unvollsommen und gepkentheils schlecht über die Sternfunde der Früheren berichtet worden sind.

3ch will nur zweierlei bafur bemerten. Die Borftele hing bee Mnagagoras und Demofritos von ben Planeten mag leicht nicht fo unbeholfen gewefen fein, als es erft icheint. Denten wir an bas, mas Dingenes von Apollonia fagt \*): "mit ben fichtbaren Sternen werden noch unfichtbare Steine herumgeführt, Die besmes gen feinen Damen haben und oftere auf Die Erde fallend in Brand gerathen, wie der in ben Migos Potamos ges fturgte glubenbe fteinerne Stern", fo feben wir bier bie Meteorfteine auf eine finnige Weife mit Planeten und Ros meten verglichen. In Diefer Beife mogen Anagagos ras und Demofritos die funf Planeten recht gut gefannt aber babei vermuthet haben, daß bie Rometen burch ben Bufammenftof folder unfichtbaren Planeten entftuns ben, auch biefe guweilen Urfache von Ginfterniffen fein tons Gine für jene Beit gewiß fcarffinnige Bermuthung.

Bas ferner die Reigung der Pole betrifft, fo find immer beide Pole genannt, also wird der himmel als Rus

<sup>&</sup>quot;) Stob. ecl. phys. I. 25, 1.

gel gracmmen, und Diegenes von Apollonia ers klart \*) durch biese Reigung ben Unterschied, daß manche Segenden der Erde unbewohndar Jeien durch Frost und übermäßige Gennenhitze, andereibenichnbar, weil sie eine milde Temperatur bekommen. Dies kann fast nur für die Erde als Rugel-ausgeführt werden und mit Rücksicht auf die Schiefe der Alliptik, aber nicht wohl mit bloßer Rücksicht auf die Polijohe.

Die Rachfasseit, mit ber hier meift bas einzelne berichtet ist, zeigt sich so häusig in der Berschiedenheit der Angaben. Stobaios meint z. B. Parmenides habe zuerst Morgenstern und Abendstern als denselben Stern erstannt und Diogenes Laertes dagegen, Parmenis des seibst schreibe bieses dem Pythagoras zu.

Doch wir wollen jurcft ben jonischen Lehren folgen.

Bei ben ersten Jonischen Lehrern ist mit ersten physikalischen Abstractionen die Frage hervorgetreten, was in der Welt der Anfang (agxi) sei, und wie aus dies sem als dem Einen sich die geöre, der Ursprung der Dinge ergeben habe. Dabei wird die Welt als beseelt angenommen, ansangs nach der Analogie mit der Besees sung der Thiere in unbestimmten Sedanken dessen, daß das All Seelenerfüllt sei, daß der Geist als Gott die Raumwelt einnehme, durchdringe, dann aber bestimmter in einem vollständigern mostischen Hologois mus, in welchem ein bestimmter Stoff als das Eine vorausgesetzt wird, in welchem und aus welchem alles sei und des steit seit; nach einer mostischen Abstraction, in welcher die Beit seit seit seit nach einer mostischen Abstraction, in welcher die

<sup>&</sup>quot;) plac. phil. 2, 8.

Einheit des Weltganzen mit der Einheit eines Wefens und diefes Wefen mit dem Begriff eines Stoffes verwechselt wird.

### §. 20.

Fur bie Entwickelung biefer Lehre werben uns querft die Milesier Thales, Anaximandros und Anas Thales foll nach Apolloboros im gimenes genannt. erften Jahr der 85. Olympiade geboren und im acht und fiebenzigsten Lebensjahre gestorben fein \*). Er war ein ausgezeichneter Mann in Milet, wie fcon bas zeigt, bag er ftete als einer ber erften unter ben fieben Belfen genannt wurde, und daß feine Warnung die Milefier von einem Bundnig mit Erbfus gegen Eprus abhielt, wodurch nachher die Stadt gerettet murbe. Er mar gewiß einer ber erften griechischen Ordner der Geometrie, (wenn icon Die dafür von Diog. 2. 1, 24, 25. gemählten Beifpiele febr fclecht finb,) so wie ein far feine Beit ausgezeichneter Sternfundiger und Naturfundiger \*\*). Diogenes 2. lagt ihn zuerft ben Griechen bas Sonnenjahr zu 365 Las gen, die Rachtgleichen und die Sonnenwenden bestimmen, auch zuerft bas Sternbild bes fleinen Bars benemmen \*\*\*). Befonders wird nach Derobot von ihm ergahlt, daß er eine große Sonnenfinfterniß vorausgefagt habe, aber wie es fceint nur bas Jahr, in welchem fie eintreffen murbe, welches freilich wenig aftronomische Kunft forbert. genes Laertes lagt ihn auch bie Sonne 720mal größer als den Mond fegen, aber Schaubach \*\*\*\*) hat icon

<sup>\*)</sup> Diog. L. 1, 38.

<sup>\*)</sup> Plato de rep. I. 10. ed. Bip. 35, 7, 6, 293.

<sup>\*\*\*)</sup> l. 1 , 24 u, 27.

<sup>••••)</sup> Gefch. ber guiech. Aftron. S. 155.

sehr gut gegen biese Angabe erinnert, daß sie eigentlich wol nur den scheinbaren Durchmesser der Sonne betrifft, der 720mal im ganzen Sonnenumlauf enthalten ist, indem er nahe bei einen halben Grad beträgt.

In Rucklicht der Philosophie wissen wir wenig von ihm ju sagen. Das vorzüglichste, was auf seinen Namen überliefert ift, sind einige Snamen und Sinnsprüche (anogedermara,) unter benen vorzüglich:

Das altefte ber Wefen ift Gott, ber unerzeugte.

Das iconfte Die Welt, bas Wert Gottes.

Das größte ber Raum, ber alles umfaffenbe.

Das fcuelifte ber Geift, der alles durchbringenbe.

Das machtigfte bie Mothwendigkeit, Die alles beherrs schende.

Das weifeste bie Beit, die alles erfindende.

Ferner: And tein Gebante ber Menschen ift Gott vers borgen.

Was du an andern tadelft, thu felbst nicht.

Was ist schwer? sich selbst erkennen; was leicht? ans bern rathen.

Der Tod unterscheibet fich nicht bom Leben \*).

Wissenschaftliche Gedanken sind von ihm nur zwei überliefert, welche Aristoteles der Sage nach anführt. Er habe das Wasser für den Anfang (dexi) gehalten und behauptet, daß die Erde auf dem Wasser sei, wie schwims mend \*\*), ferner Thales scheine unter Seele (woxi) eine Bewegungskraft (xernrendr re) verstanden zu haben, da er dem Stein, weil er das Eisen anziehe, eine Seele zur

<sup>\*)</sup> Diog. 2. I, 35, 36, 37. Plutarch, Conviv. c. 9.

<sup>\*\*)</sup> Met. l. 1. c. 13. de Coelo l. 2. c. 13.

fcreibe, auch fage er: alles fei erfüllt mit Gottern \*), oder wie Diogenes L. fagt mit Damonen \*\*).

Db Ehales aber biefe lehre vom Baffer als bem erften irgend mythisch und ahnlich bem spateren Jonischen Splos wismus ausgeführt habe, ift unbefannt. Ariftoteles bentt fich nur physitalische Grunde fur bes Thales Meinung, und fest fie gerabe ben Dothen entgegen. Dachbem er nemlich bes Thales Meining angeführt hat, fahrt er fort: obaber, wie einige wollen, die erften alteften lehrer von ben Bottern, welche ben Ofeanos und bie Tetfys befangen und fagten, bie Gotter febrobren beim Baffer, nemlich bes Styg, auch biefes meinten, fei unficher. Die Brunbe bes Thales benft er fich darin, bag die Rahrung (roph) von allem feucht fei, aus bem fenchten bie Barme entftebe, baraus alles Lebenbige lebe, auch aller Gaame frucht, ber Urfprung bes feuchten aber das Maffer fet. So fceint une ben Thales, indem er Die Bedingungen ber Gegenwirfung ber Dinge in der Belt suchte, Die einfache Analogie geleitet gu haben: bet Boden unter unfern Sugen ift meift burd bas ABaffer gebildet, Waffer giebt und erhalt alles Leben, vom himmel kommt es, jum him's mel fteigt es, und wieder nieder jur Erde muß es, emig wechselnb; aus bem Baffer bie Bolten, aus biefen ber Blig, - bem Blig vielleicht das himmlische Feuer ber Beftirne verwandt. Bon Anfang an icheint alfo in ber Jonifchen Lehre bie Ginheit bes Gefetes ber Maturerfceis nungen burd bie Berbunftung (dva Duplanis) gefaßt mor: den ju fein, (Die icon im Opferrauch bas Bild ber Ber:

<sup>\*)</sup> de anima l. 1. c. 2. c. 5.

<sup>\*\*) 1. 1. 27.</sup> έποσεήσατο τὸν αόσμον ἔμψυχον καὶ δαιμόνων κλήρη.

bindung ber Menfchen mit ben Gottern gab,) in ber Beife, wie herafleitos fpater bie Lehre weiter geftaltete.

Jüngere wollen freilich mehr von Thales wiffen. Eicero \*) sagt: Thales habe das Wasser für den Ansfang aller Dinge erklärt, Gott aber für den Geist (exmentem), welcher alles aus dem Wasser bildete. Es ist jedoch im Alterthum allgemein anerkannt, daß Anagas goras unter den griechischen Lehrern der erste war, welscher den weltordnenden Geist als selbstständig über die Welt der körperlichen Elemente erhob, und selbst Eiceroscheint mit den obigen Worten doch diese Lehre dem Thasles nicht haben beilegen zu wollen, da er ihm gleich nachsher einwendet: si dii possunt esse sine sensu et mente, eur aquae adiunxit.

Ferner Plutarchos und Athenagoras nennen ihn als den ersten, der Iso's, daipwr und sows unterschies den habe; Iso's sei der Geist der Welt (vous rou noopwor), daipwr ein geistiges Wesen (odoia przuns), sows eine dom Korper getrennte Menschenseele \*\*). Wir sanden aber sehr ähnliches schon oben bei De siodos, so daß die Unterscheidung wohl dem Sprachgebrauch allgemein und nicht dem einzelnen Lehrer gehört. Endlich Stob aus schreibt ihm bestimmt die Lehre vom Wasser als Polozoise mus zu, indem er sagt: Thales habe Gott für den Weltzgeist, das All für beseelt (öppracor) und erfüllt mit Göttern gehalten und gelehrt, es durchdringe eine bewegende göttliche Kraft die Welt vermittelst des elementaren seucht \*\*\*).

T) de nat. deor. l. 1. c. 10.

<sup>\*\*)</sup> Plut. de decret. phil. 1, 8. Athenagoras legat. pro Christ. ed. H. Steph. 1557. p. 25.

<sup>\*\*\*</sup> Stob. ecl. phys. 1. c.3. Θαλής νούν του πόσμου τον θεόν, τὸ δὲ πῶν ἔμψυχον ἄμπ καὶ θεών πλώρες · διήκειν δὲ καὶ

Da aber schon Aristoteles die Meinung des Thas les nur der Sage nach anführt, so werden diese jungeren Angaben wol nur willkührliche Ausführungen seiner Ges danken sein.

## 9. 21.

Bon Anarimandros (Arazlpardos), dem Freund und vielleicht Schüler des Thales, der nach Apollos doros im zweiten Jahr der 58. Olympiade 64 Jahr alt war und bald nachher starb \*), wird uns nach einem Werk zezi giosws, welches er geschrieben hat und welches Apollodoros noch las, schon mehr erzählt, obschon auch nach sehr zerstreuten Angaben. Anarimandros war wie Thales Naturforscher und Sternfundiger. Er soll zuerst unter andern in Laked aimon Sonnenzeiger errichtet haben, welche die Sonnenwenden und Nachtgleischen anzeigten, er soll Sonnenuhren, die ersten Landcharsten und Sphären (vielleicht astronomische Kingkugeln) verssertigt haben \*\*).

1. So sind denn auch seine Borstellungen vom Welts dau nicht ohne Bevbachtung des himmels entworfen. Die Sonne, welche nicht kleiner \*\*\*) als die Erde und das reinste Feuer sei, stellt er zu oberst, dann den von ihr ersteuchteten Mond, dann die Sphäre der übrigen Sters ne \*\*\*\*). Die Bewegung des himmels verglich er mit

તેન્દ્રે દવઈ હદવાદુકાએનેવાદ પૈત્રવર્થ તૈર્ગમામ ઉદ્યાપ સામ્યુદાસને મહેદવર્થ

<sup>9)</sup> Diog. L. l. 2, 2.

<sup>49)</sup> Diog. L. l. 2, 1.

Plat. d. pl. phil. 2, 21. bie Sonnenscheibe 28mal, bie bes Mond 19mal größer als die Erbe.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Stobacus ecl. phys. L. p. 510.

ber eines Rades, in beffen Mitte bie Erbe feft fteht, weil fie ' in ber Mitte nach allen Seiten in gleichem Berhaltnig fteht, und nach feiner mehr hingetrieben wird \*). genes 2. lagt ihn bie Erde fugelformig, Eufebius \*\*) walgenformig voraussegen, fo dag ihre Bobe ber britte Theil bes Durchmeffers fei. Diefe lette Meinung ift jes benfalls bedeutend. Die Breite des Rades nemlich wird ber Streifen bes himmels swifden ben Wenbefreifen, in bem fich bie tagliche und jahrliche Bewegung ber Sonne vereinigen, biefem gehort ein Bogen von etma 470, bef: fen Cehne ungefahr ein Drittheil bes Durchmeffers ift. Die Are biefes Rabes mare bann gleichfam bie Erbe. glaube baber, baß feine Ungabe von der rabformigen Bewegung ber Gestirne nur burch ein Migverftandnig auf die Bestalt ber Erbe und vielleicht eben fo auf Die ber Sterne bezogen worden ift und vielmehr Diogenes recht hat.

Wer die Erde in die Mitte der Welt setzt und sie da sich im Gleichgewicht halten laßt, mußte fast sie als Rugel nehmen, auch scheint nur dies zu seinen kosmogonischen Phantasien zu passen. Nach dem Pseudo plutarch \*\*\*) soll er freilich uns die eine Grundstäche der Walze haben bewohnen lassen, und dieser eine andere ähnliche unten entzgegen stellen, aber dies ist wohl dazu phantasirt; ich kann mir nicht denken, wie jemand die Rundung der Erde nach Länge und Breite nicht sollte bemerkt haben, der für die Ordnung des Sternenlaufes die gegenseitige Lage von Aes quator und Ekliptik kannte.

2. Diesen wiffenschaftlichen Anfichten ordnete er phis losophischaphpsitalische Phantasien über, Die wir nach

<sup>\*)</sup> Arist, phys. l. 2. c. 13,

<sup>\*\*)</sup> Praep, evang. l. 1. c. 8.

<sup>\*\*\*)</sup> plac. l. S. c. 11.

Aristoteles und Simplicius sehr bestimmt fassen können. Er geht wie Thales von der Frage nach dem anfänglichen aller Dinge aus und nennt diesen Anfang oder das erste Element zo äneiger (das undestimmte, undes grenzte,) welches nur Eines sei. Dafür läßt ihn Arisstoteles Gründe anführen: nur aus grenzenlosem könne grenzenloses entstehen, aber zwei grenzenlose können nicht neben einander sein.

Dieses äneigor ist das negiézor, das allumsassende, alles enthaltende, es ist das Göttliche in der Natur \*), in welchem alle Segensätze (Erarriotyra) enthalten sind. Dars um hat es keine der entgegengesetzen Bestimmungen, es ist seiner als Wasser, gröber als Luft, seiner als Wasser, gröber als Luft, seiner als Luft, gröber als Feuer u. s. f. Nur aus dem gleichartigen (Guocor), sagt er, kann das gleichartige entstehen (ein Satz, der viele der folgenden geführt hat,) darum entstehen alle bestimmten Dinge aus dem alle Gegensätze in sich enthalztenden äneigor \*\*) durch die ausscheidende Bewegung, nemlich durch Ausscheid dung (diángiais) und Missendich die gleichartigen Theile sich zusammenbewegen läßt; so bildet Gold das Gold, Erde die Erde.

Dieses Eine Ganze anegor ift unzerstörbar, unversanderlich \*\*\*), aber seine Theile sind in immerwährender Beränderung, indem sie durch Scheidung aus der Einheit getrennt, durch Mischung wieder in sie aufgenommen wersden. Woher das, was ist, (übersetzt Schleiermacher)

<sup>\*)</sup> Arist. phys. l. S. c. 4.

<sup>\*\*)</sup> Arist, phys. l. 1. c. 4. of d' én voi évée évoéanc rûc évarviornrac énnéissabat (léyovair) monte Avafipardoés onoi. —

<sup>\*\*\*)</sup> Arist, phys. l. S. c. 4.

scinen Ursprung hat, in baffelbe hat es auch feinen Unters gang nach der Billigkeit; demn so giebt es seine Buße und Strafe für die Ungerechtigkeit, nach der Ordnung der Zeit \*).

Deben biefen Grundgedanken werben uns noch weitere Ausführungen feiner Phantoffen über Die Entftehung ber Dinge ergahlt. Das Gange ber entftandenen Dinge foll er Himmel und Welten (ούρανούς και κόσμους) genannt Ungahlige Welten entftehen und vergeben, mabs rend das Gine grenzenlofe unverandert bleibt. Barme und Ralte, welche urfprunglich eine zeugende Rraft besiten, bildet fich um die Luft, Die bie Erde umgiebt, ein Reuerfreis, wie die Rinde um ben Baum; Diefer gerfpringt, nachdem er fich felbst ju verzehren angefangen hat und aus den Erummern bilben fich die himmeleforper als rabformige (rooxoeldy) mit geuer erfullte Bufammenbals lungen bon Luft, Die aus Deffnungen Flammen fpruben (wie Plutarchos beim Gufebius fagt), und burch ben Luftdruck eine runde Form erhielten. Die Erbe lagt er fruher ichlammartiger gewefen fein und burch bas Connenlicht allmählich austrodnen. In ber Feuchtigkeit ents fanden die erften Thiese von dem Connenlicht hervorges lockt, anfange mit bornigen Rinden umgeben, die fie bann geriprengen, auf bas trocfne fommen, aber anfangs nur furge Beit leben. Auch der Menich, der von allen Thies ren Die meifte Bulfe gu feiner Erhaltung bedurfe, fei guerft unvollfommen in Sifchgeftalt jur Welt gefommen und erft, nachdem er aufgezogen und fahig geworden, fich felbft zu helfen, fei er auf das trockne ausgeworfen worden. Go ftimmen biefe Phantafien mit andern alten Sagen, Die

<sup>4)</sup> Simpl. in Ar. Phys. £. 6.

Diedords von Sicilien \*) aufbehalten hat, und für die fomancher spätere Enripides, Archelaos, Empedos fles genannt werden. Nur in wenigem scheinen hier des Anarimandros eigne Worte aufbehalten zu fein.

Seine Borftellungen vom Leben und der Befeelung der Welt find uns nicht aufbehalten, nur Cicero \*\*) täßt ihn fagen, die Gestirne seien Gotter, und einigen sitts tichen Anklang haben die angeführten Worte vom Kreiss

lauf des Entftebens und Bergebens.

In diefen kosmogonischen Erzählungen sehen wir eine farte Wirkung der Tradition, indem immer der folgende die Phantasien des früheren wiederhalt. Biele bis auf Parmenides, Leukippos, Demokritos, Anas ragoras behalten seinen Stand der Sonne. Des Anas ragoras Welt der Homdomerien ist ganz die seines Apeiston. Des Leukippos Rosmogonie dei Diogenes Laertes wiederholt ganz die des Anarimandros. Seine Vorstellungen von Mischung und Ausscheidung stes hen wieder bei Anaragoras und Empedokles.

3. Philosophisch bedeutsam scheint in diesem Sanzen nur die Grundlehre von dem Exergor und der Sat, daß das Gleichartige nur aus dem Gleichartigen werde.

Seine Lehre vom Anfang aller Dinge, (wobei er das Wort dexi zuerst gebraucht haben soll,) scheint klar und bestimmt überliefert \*\*\*). Er dachte bei dem uranfänglischen als änsiger dasselbe, was die späteren Chaos nannsten und was Anaxagoras in dem Urzustand seiner Hoswoiemerien voraussetzte, den Inbegriff aller Dinge in der

<sup>7) 1. 7.</sup> 

<sup>\*\*)</sup> de nat. d. l. 1, c. 10.

mann B. 1. p. 66. ju n. 18. fagt.

gleichmäßigen Mengung alles verschiebenartigen, ofme daß ihm von Geftalten ober entgegengefesten Befchaffenbeiten irgend eines bestimmt gutame. Go fagt Stobaus \*) nicht unrichtig, er habe barunter nur bie 317 bes Uris Roteles verftanben. Aber Anagimanbros unters fchied, mit Ariftoteles zu reden, die altla die Uly nicht von det airla agyn rig neunsweg und legt darum seinem Grundftoff felbft bie Rraft ber ewigen Bewegung bei, um beren willen er das aneigor felbft bas negiéxor, bas umfaffende, begrenzende nennt, fo wie bas unwandelbare und gottliche. Ariftoteles \*\*) tabelt bas, bag folche, die das aneigov als Ely brauchen, es negiézov begrenzens des und nicht megierdueror zu begrenzendes benennen, mit Recht, aber mir berftehen ben Gat des Unarimanbros leicht aus der Dichtunterscheidung von dorn de Tan (Stoff als Grund) und agzi rig nerhosws (Urfach ber Beranberung); er bachte fich ben erfüllten allumfaffenben Raum eben auch als das negiéxor — als den unendlichen Luftfreis - als bas Gottliche in myftischer physischer Abstraction.

Dit diesem ärsegor als nsqiézor treffen wir, wie Herbart bemerkte, zum erstenmal auf griechische philos sophische Dialektik und gleich auf eine ihrer wichtigken Aufgaben. Das ärsegor ist eigentlich das gestaltlose, das unde grenzte zugleich das unde stimmte, Quas lität slose \*\*\*); ihm steht das nsnsgaspieror, desspieror oder nsqiszoperor das begrenzte, umfaste, bestimmte ents gegen, welches ein nsqiézor als das umfassende, begrenzende voraussett. Von dem Beispiel dieser Vegrens

<sup>\*)</sup> Ed. phys. 1. p. 294.

<sup>••)</sup> phys. l. S. c. 7.

<sup>\*\*\*)</sup> Arist. l. l.

jung (negac, Toos, Souvos) ift ber gange griechische Sprachgebrauch, um bas Birfliche vom Möglichen und bas Einzelne (ra nar' Enaora) vom Allgemeinen (ra na9620v) m scheiden, ausgegangen, in megiexor, poggy eldog (forma, species) bis zur xaralnwig (bem Umgreifen) ber Stoffer.

Bei ben erften wird aber bas Gange (Tlor) die Berbindung (bie funthetische Ginheit) noch nicht vom Allges meinen, bem Begriff, (ber analytischen Ginheit) unters fcieben, baber bleibt bier bie Anficht febr fchmankenb. In ber Bestimmung bes Urelementes als bes Unfangs bleiben alle bei bemfelben erften Gebanten bes grengenlofen aller Grengen empfanglichen, welchen Unagimanbros mit ansigor am abstracteften benannt hat. Das zaog bes Beflobos'ift ber grenzenlofe, aller Gingrengung empfang. liche Raum, bas Baffer bes Thales, bie Luft bes Anagimenes, bas Feuer bes Beratleitos finb auf der unteren, mittlern und hochften Stufe bas ueffus fige geftalelofe, aller Geftalten empfångliche.

In ber Wirklichkeit ber Dinge muß alfo bas ansigor durch negas jum neneguspevor werben. Dafür bildet fic die Abftraction bei ben Pythagoreern weiter, biefe (namentlich MIEmaion) fagen, ber Unfang (doxif) fein Begenfagen (Gravicorys) gegeben und den hochs ften alle anderen beherrichenben Begenfat feten fie in megas und aneiger fo jedoch, bag bie Ausfahrung meift in Bahlen gegeben wird, wo das négas die Einheit (poras) das

άπειρον αδριστος δυάς wird.

Bollftanbig muß aber, um bas begrenzte (nensoaopivor) hervorzubringen, noch ein Grund ber Berbindung wifden aneigor und negas gegeben fein. Go giebt Plas ton im Philebos ben Bufammenhang biefer Begriffe bollftandig, indem er über aneigor, megas und bas (als

πεπερασμένον) aus diesen gemischte und erzeugte Wesen (ή έκ τούτων μίκτη καὶ γεγεννημένη αὐσία) ποφ die U τε sach der Berbindung (αἰτία τῆς συμμίζεως) sett. Er wendet dies nemlich auf das durch Begierde bewegte Leben an; Vergnügen (ήδονή) ist hier ein äπειρον, welsches durch Klugheit (φρόνησις) als πέρας begrenzt wird zum Guten (ἀγαθόν) als πεπερασμένου dom νοῦς als αἰτία τῆς συμμίζεως.

Endlich Ariftoteles behandelt diefe Begriffe am ausführlichsten, und wendet die Resultate dann auf die Grunblage feines metaphyfifden Sprachgebrauches an. Er bestimmt nach ber Form des Urtheils drei Unfange (doxai) nemlich einen leidenben bas Gubject (Ononeigevor to newtor als alteor wie Uln [Grund in ber Urt, wie die Daffe in ben Rorpern]) und einen Gegenfas ameier thatigen nemlich aldog und aregnais (Beiles gung eines Begriffes als Pradicat und Abiprechen beffelben). hier lagt er Beit und Bewegung auch ber Bergrb= ferung nach, die Day aber nur ber Möglichkeit nach (duvauer) und nur in ber Theilung als anergor gelten, als bas nach Geftalt und Qualitat (motor) unbestimmte (dogeeror), so daß das Energor als agri und altror de San. fein Gein aber oregnoic ift (Phys. 1. 3. c. 12.). Demgemaß ordnet er in ber Detaphyfif bie brei Arten ber ovola als Jan (Maffe, Stoff) fur aneigor, poggn (eldos) Geftalt für negas, und die odola ulury (bas Geftaltete) als neregaoueror neben einander. Die Die ift babei nur ein mogtiches (durauer or) und wird jum wirklichen (eregreia or) erft durch die breekexsia als odoia poggy. Dazu nun aber gehort ferner ber Unterfchied bes altem de Bly (Grund als Stoff) und altion Soer & dorn the xivhoswe (ber Grund der Beranderungen), welche fur die Auffaffung der Ratur der Dinge neben einander bedacht werben muffen.

Uns wied es wichtig, biese Aristotelichen Bestimmun: gen voraus zu bemerken, da er die früheren so oft nach ihnen beurtheilt.

#### §. 22.

Anaximenes (Arazipáng) der dritte milesische Lehrer, wahrscheinlich im ersten Jahr der Olympiade 58 geboren, war gewiß Freund und Schüler des vorigen. Er verläßt indessen die abstracte Auffassung des änswor und nimmt anstatt dessen das negiéxor nach der gewöhnlichen Bedeutung als Atmosphäre und somit die Luft (ang), welche die wenigsten verschiedenartigen Beschaffenheiten hat, als den Ansang, aus dem alles andere entstanden ist und in welchen alles sich wieder auflöst. Wie Anaximandros seite er oben den Feuerkreis der Gestirne, in die Nitte die Luft, unten Wasser und Erde. Durch Verdichtung (nurvangs) schlägt sich das kalte in Wind, Wolke, Wasser, Erde und Stein nieder, durch Verdünnung (parörgs) wird die Luft Feuer und steigt auf.

Er muß schon ausführlicher geschrieben haben, ba Diogenes 2. \*) ein eigenes Buch des Theophrastos über seine Lehren anführt, indessen ist das, was von seinem physischen Meinungen erzählt wird, wenig genügend und nicht recht zusammenstimmend. Nach Diogenes 2. \*\*) soll er den Umlauf der Sterne nicht über der Erde sondern um die Erde angenommen haben, wogegen der salsche Origenes und andere gerade das Gegentheil bes haupten,

Die meiften laffen ihn ber Erbe eine flache Geftalt ges ben, und Ariftoteles \*\*\*) fagt, er, Anagagoras

<sup>4)</sup> l. 5, 42.

<sup>4&</sup>quot;) l, 2, 5.

Tries Gefch. b. Bhliof. I.

und Demokritos hatten gelehrt, daß sie so in der Mitte ruhe, indem sie auf der unteren Luft liege, diese zusammens brücke und wegen ihrer Breite von ihr getragen werde. Dafür hatten diese viele Beobachtungen der Wirkung des Windes und der Alepsydra (nach Simplicius Erklastung\*), einer Borrichtung, wie die, welche wir jest Sieb der Bestalinnen nennen, wo durch den Luftdruck das Wasser im Gefäß zurückgehalten wird) angeführt.

Allein Aristoteles sagt in derselben Stelle weiter, daß hiebei nur die Größe der Erde, wenn sie auch kugels gestaltet sei, in Frage komme und nicht eben ihre flache Gestalt. Es bleibt also babei nur jene unrichtige Ansicht von der Richtung der Schwere stehen, daß sie in einer senkrechten Richtung durch das Weltall gehe, wosür Platon

noch ben Unagagoras tabelt.

Die Sonne, den Mond und die Sestirne foll et has ben aus der Erde hervorgehen lassen, jedoch so, daß sie aus Erde und Feuer zusammengesetzt seien, die Sonne aber erhalte durch die Geschwindigkeit ihrer Bewegung ihre Hise.

Bestimmt hat endlich Anaximenes den Holozoissmus ber Elementenlehre ausgesprochen, indem er der oft wiederholten Analogie Seist und Leben ist Odem, Hauch, Luft folgt. So läßt ihn Plutarchos \*\*) sagen: unstre Seele ist Luft, als solche beherrscht sie uns, und die ganze Welt wird von Hauch und Luft umgeben und beherrscht, so daß er die Luft Gott nannte und aus der Luft die Sotter entstehen ließ.

<sup>\*)</sup> Bei Empebolles B. 2. V. 257. St. ift es auch fo befchries ben.

<sup>\*\*)</sup> Plut. plac. 1, 8. ή ψυχή ή ήμετέρα αὐρ οδοα συγκράτει ήμας \* καὶ ὅλον τὸν κόσμον πνεθμα καὶ ἀὐρ κεριέχει.

Diese geringe Andeutung des Anfangs der Berduns ftungslehre in einem Hylozoismus der Elementenlehre ist alles, was wir geschichtlich begründet von den ersten Jonis schen Lehrern erzählen können.

# Drittes Rapitel.

Die Legren ber erften Dorier und Staler.

#### **§.** 23.

Bur Beit bes Unagimenes brachten faft ju gleicher Beit Buthagoras aus Samos und Tenophanes aus Rolophon (bei Ephefos) philosophische Lehren aus Jonien nach Unteritalien, Ppthagoras nach Rros ton, Tenophanes nach Glea ober Belia in Que Beider Lehren zeigen fich uns mit einer größeren Uebersicht entworfen als die erften jonischen und, so febr fie auch bon einander abweichen, haben fie boch gemeins fcaftliche Grundgebanken, Die wir dort nicht fanden. Beide nemlich legen ihrer Weltanschauung die Vorstellung bes Ginen fugelformigen Weltalls ju Grunde, beibe geben mehr in das Innere des Geiftes ein und unterscheiden Die truglichen finnlichen Borftellungen ber erscheinenben Dinge (quiroueva) von ber einen nothwendigen Erfenntnig bes Bahren, Pothagoras, indem er die Rothwendigfeit ber mathematifchen Erfenntniß an die Spige ftellt, Zenos Phanes, indem er zuerft auf die aligemeinften philofo= phifden Abftractionen hinweift.

# 1. Pnthagoras und bie Pnthagoreer.

#### §. 24.

So werben wir junachft jur Ergablung von den Pp: thagoreifchen Lehren geführt. Diese Ergahlung ift aber noch unangenehmer als bie vorhergehenden. hen wohl, bag Pothagoras eine ausgebildete Belts und Lebensanficht befaß, aber bei ber Darftellung der Lehre felbft fommen wir immer in Berlegenheit, ba wir uns nur auf fo unjulangliche, fpate und unfichere Nachrichten berufen Er foll nach Clemens von Alexandria \*) in der Olymp. 49 geboren, und 80 ober 90 Jahr alt ges worden fein nach Diogenes L. \*\*). So lebte er bald huns bert Jahre bor Platon, und Platon und Ariftotes Ies icheinen bon ihm felbft febr wenig gewußt zu haben, fie fuhren meift nur unbestimmt Meinungen feiner Schuler Unter ben Mannern aus feiner Schule ift aber Phis Tolaos, ber mahricheinlich ju Gofrates Beit lebte, ber einzige, von dem wir noch ficher Bruchftude feiner Schriften besitzen. Sonft find wir auf weit jungere, ben Plutarchos, ben Diogenes &., bie gang unficem Jamblicos und Proflos und ben Stobaos bins gewiefen, um Radrichten von einem Manne ju erhalten, ber fo fruh icon jum fabelhaften Wundermann geworden DOM:

Auf den Namen des Pythagoras selbst ist uns nur das goldene Gedicht (xquasa enn) überliefert, welches ethische Gnomen wohl in pythagoreischer Weise enthalten mag, die aber gewiß weit später so gesammelt sind, und

<sup>\*)</sup> Strom. I. p. 509. Diod. Sic. 12, 10.

<sup>\*\*)</sup> l. 8, 44.

für die Gefchichte der Philosophie immer nur wenig bedeus ten murben.

Auf den Namen alterer Schüler des Pythagoras haben wir eine kleine Schrift angeblich kehren des Ocellus Lucanus (Qxéddog Asvxavog), über die Natur des All (negl rög rov navrog gioswg,), erzählend, welche schon der Jude Philon anführt. Sie läßt ihn behaupten die Unvergänglichkeit der Welt, welche aus dem unveränderslichen Theil vom Monde aufwärts und dem veränderlichen unter dem Monde besteht.

In dem veränderlichen Theil des xoopos sind drei Theile beisammen, die Thy die alles aufnehmende (ro nav-dexés), gemeinschaftliche Unterlage von allem, dann zweitens die vier entgegengesetzen Kräfte Wärme und Kälte, Trockenheit und Feuchtigkeit, von denen die ersten zwei die thätigen (nointina), die andern die leidenden (naIntana) sind, und drittens die vier odosas, deren Kräfte sene stud Feuer, Luft, Wasser und Erde. Die Kräfte sind uns deränderlich, die odosas werden in einander verwandelt. Aber auch in dem Theil der Welt, in welchem Wechsel und Undestand herrschen, waren die Dinge der Art nach, Mensschen, Thiere, Pflanzen seit jeher.

Bulett bann lehrt er, daß ein Mann um keines ans bern Grundes, als um der Kindererzeugung willen heirasthen burfe. Das mögen vielleicht Meinungen des Okels los gewesen sein, aber die Sprache und die Ansichten der Abhandlung sind zu abhängig von aristotelischem Sprachsgebrauch und aristotelischer Physik, als daß man sie für alter als Aristoteles halten könnte.

Daneben haben wir auf den Namen des Limaios Lokros eine dorische Abhandlung Tepaiw zw Aozew neet przäg zóspu zat gósios, welche aber augenscheinlich ein Auszug aus Platon's Limaios ist.

Endlich geschichtlich am bestimmtesten wird unter dies sen alteren Pythagoreern der Larentiner Archystas genannt, ein Zeitgenosse und Freund des Platon, Lehrer des Eudopus, ein glücklicher Feldherr, ausgezzeichneter Mathematiker und Ersinder in der Mechanik \*). Auf seinen Namen giebt es eine Schrift über die zehn Kastegorien des Aristoteles (Agrorov gegöusvos dena xastegorien des Aristoteles (Agrorov gegöusvos dena xastodukol doras) und mehrere Fragmente beim Simpliscius. In alle diesen ist die Sprache aber so entschieden aristotelisch, das die Absassung nicht für alter genommen werden kann.

So find wir nicht im Stande etwas ausführlicheres über die ältere pythagoreische Lehre zu sagen, aber im besons dern wird es immer unentschieden bleiben, wie manches diese schon mögen gelehrt haben, was wir erst bei Plaston und Aristoteles lesen.

So 3. B. wie wir die Bruchkücke von Archytas lesen, sind sie gewiß nicht von ihm niedergeschrieben, darum könnte er aber doch schon die zehn Kategorien gefunden has den und Aristoteles, der sich darin nie für den Erfinsder ausgiebt, könnte sie wohl von ihm entlehnt haben. In der Lehre von den Geistesvermögen werden den Pythas goreern kast dieselben Unterscheidungen zugeschrieben, wie sie Platon in der Republik giebt und Plutarchos \*\*) so gut als Diogenes L. \*\*\*) läßt den Pythagoras über die Unsterblichkeit wie Aristoteles urtheilen.

<sup>\*)</sup> Semaß ben etwas albernen Angaben bes Diogenes 2. 1. 8, 79 -- 83.

<sup>\*\*)</sup> decret. phys. l. 4. c. 7.

Philolaos sett wie Aristoteles die aeses der sublunarischen Welt ber himmlischen sogla entgegen; Pp: thagoreer fragten so gut wie Aristoteles, welcher Welt, pol oben sei; die Vergleichung der regulären Körper mit den fünf Elementen, welche in Platon's Limaios als ganz neu erfunden angegeben wird, schreibt Stobaos doch schon dem Philolaos zu \*), selbst mit mehr Bestimmtheit als Platon sie anwendet. Besonders aber schreidt Aristoteles von der Seele erstes Buch Kap. 3. dem Limaios bestimmt die Ansichten von der Beseelung

<sup>&</sup>quot;) Dies geschieht am bestimmteften in ben bei Stob. Eck. I. 2. 8. S. 10. einem Bruchftud bes Philolage von ber Rar tur ber Babl am Enbe angefügten Borten (Bodh Bhilol. S. 160.): nel ta ir ta ogalog ocupata nirte irti. ta हैंत दर्व दिवादिक सार्व, विवेशक, सबाे पूर्व, सबाे बेहेंब, सबाे वे दर्बह egalour olude neunror. Dier macht bie Wieberholung bes ad de se opalog Schwierigfeiten und bas Bort olnas (Laftichiff) ale Benennung bes fünften Elementes. 30 wurde rathen symos für alams zu lesen, welches oft die Bedeutung von ovorzeson bat (1. B. Sext. adv. phys. 1. 863.), und wozu auch bas o ber Manufcripte als Artitel pafit. Die Wieberholung bes ed be e. oo. paft aber fo in ben Ginn. Der erfte Sat fagt: ber Korper, bie fich in bie Augel einzeichnen laffen, find funf. Der gweite Gas aber bavon abgeriffen : in ber Spbare find Rener, Baffer, Erde und Luft , und bas funfte Element ift bas ber Lugel felbft. Das mare, wie bei Ariftoteles, aber biefe Bors Rellung von ben funf Elementen ftimmt übrigens mit Bbilolaod Lebre von ber Beltharmonie und ben beiden Kenern gar nicht gufammen. Ich zweifle an ber Richtige Leit von Stobaios Angabe. Bergl. Branbis Sandh, ber Befc. ber gr. rom. Phil. 1. S. 490. Sollten bie bes ftimmteren Angaben wie Stob. Ed. phys. p. 450. nicht Blatone Lebre falfdlich den Aruberen gufdreiben, ba Diefe Borftellungsart im Eimaios fo beftimmt eine neue ges nannt wirb.

der Welt zu, welche Platon diesem in seinem Timaios in den Mund legt, in einem Zusammenhang, der gar nicht vermuthen läßt, daß Aristoteles nur den platonischen Timaios meine.

#### . 6. 25.

Gemäß diesen beschränkten Bulfsmitteln erzählen wir also erstens von Ppthagoras Leben und seiner Schule und bann von pythagoreischen Lehren.

Pothagoras mag wohl von feiner Deimath Samos aus die in feiner Dabe lebenden jonifchen Gelehrten tennen gelernt baben, fpater lebte er lange auf Reifen, bielt fich vorzüglich in Aegypten auf und bildete fich fo feine Biffenicaft und feine Lebensplane. Geine Lebensplane waren : unter ben Griechen nach Art ber aguptischen Pries fterverbindung eine Befellicaft ju bilden, welche burch ftrenge Affeje nach Charafter und Gitte eng verbunden eine beffere Lebensweise und eine beffere Regierung einfuh: Als er etwa vierzig Jahre alt nach Samos jurudfehrte, fand er bort den Polpfrates als Beherrs fcer und alles fur feine Entwurfe ungunftig. fich nun nach Grofigriechenland jurud und dort nach Rros ton, wo es ihm balb gelang, fein Unternehmen in Gang Befondere gunftig traf er es, bag die Optis zu bringen. maten von Sybaris, bort vom Bolfe vertrieben und in Rroton aufgenommen, fich mit ihm verbanden, indem er mit feinen philosophischen Planen wol Befrebungen jur Bieberherftellung borifcher Lebensordnung und Gitte ber-Dort ordnete er dann ben fogenannten pythagoreis fchen Bund. Der 3med mar ein großer Freundschaftes bund, welcher fur Unterricht und Erziehung im weiteften Sinne wirfen follte, um Dagigfeit, einfache Sitte, Bes

rechtigkeit, Wohlthatigkeit und harmonische Bildung bes Geiftes in ber Gefellschaft einzuführen.

Dieser Bund (das Borbild so vieler späterer Ordenss verbindungen und geheimer Gesellschaften) ließ strenge Prüfung jedes Einzelnen der Aufnahme vorhergehen, und hatte so wohl seine geheimen Gebräuche, von den Alten diters Orgien genannt, als seinen geheimen Unterricht. Für den Unterricht mußte jeder erst als Exoterifer, als Schweigender Hörer (ausonauerende oder ausvarende) einstreten, und konnte erst nach mehrjährigem Schweigen (viann, exemádia) zum Esoteriser oder madnmarinde wers den, um anstatt der bildlichen Belehrung (didagnalia diesodenn) du empfangen.

Die Sache hatte anfangs glanzenden Erfolg, Denker, Dichter, Felbheren und Staatsmanner gingen aus bem Bunde hervor; ber Bund verbreitete fich in mehrere Stadte Broggriechenlands. Aber lange konnte er nicht ohne Reis bung mit ben Regierungen bleiben. Ungefebene Manner, Die fic ber ftrengen Sitte nicht unterwerfen wollten und beshalb nicht aufgenommen wurden, traten naturlich balb bem Bunde feindfelig entgegen , und bas Bolf mar leicht gegen die Anmagungen der Berbundeten aufzubringen. So endete ber Bund, vielleicht noch ju Ppthagoras Lebe geiten, in blutigen Rampfen. Aplon, ein Spharit, fagt man, habe in Rroton eine Partei gegen Die Pothas goreer gebildet, und als bie meiften berfelben im Saufe bes Athleten Dolon verfammelt waren, fie überfallen, fo daß bei bem Brande biefes Baufes bie meiften umgeton: men fein follen. Inbeffen bauerte ber Rampf noch lange fort, erft fpater beruhigten die Mchaer Grofgriechenfand wieder und liegen Die geflüchteten Pothagoreer wieder gus tudrufen. Aber ihre Berbindung fceint aufgeloft geblies ben zu fein. Pothagoras lettes Schickfal ift unbekannt, fein Andenken jedoch lebte fort, und die spätere Zeit machte ihn zum Fabeln umgebenen Wunbermann.

1

## §. 26.

Das vorige zeigt icon, daß die wiffenschaftlichen Ansfichten des Pythagoras umfassender fein muffen, als die bisher besprochenen. Er ordnete Zahlenlehre und Geos metrie, hatte Kenntniß der Arzneiwissenschaft, Kenntniß der Gestirne, und umfaßte alle Theile der philosophischen Wiffenschaft.

Indesen scheint sich, womit eine Bemerkung des Aristoteles \*) übereinstimmt, die wissenschaftliche Aussicht der praktischen Philosophie bei Pythagoras noch nicht viel über die Ansicht seiner gebildeten Zeitgenossen ershoben zu haben. Das ihm eigene mochte wohl nur in Inosmen und asketischen Regeln bestehen. Eben so wenig läst sich behaupten, daß sich seine Wissenschaft vom Geist wer sentlich über die allgemeine Ausbildung in der Sprace ershoben habe.

Das umfassendste ethische in seinen Lehren sind die ofe fendar von der ägyptischen oder andern asiatischen Priesters gesellschaften entlehnten asketischen Regeln der täglichen sorgfältigen Selbstbeobachtung, der Enthaltung von Fleisch und vielen andern Speisen und ähnliches. Diese Askese stand durch die Lehre vom Mord (96105), der in jeder Uebertretung solcher Borschriften begangen werde, in Berstindung mit den eigenthümlichen Mothen vom Reinigungssauf in der Seelenwanderung, welche auf viele griechische Mosterien eingewirkt zu haben scheinen, und sich besons

<sup>&</sup>quot;) Magu. mor. 1, 1.

ders in den philosophischen Phantosien des Empedokles und Blaton spiegeln.

Wenn num hierin auch besonders reinere Ideen von Gott; von dem Ziel des Menschen, Gott ahnlich zu wers den; von der Gerechtigkeit, daß sie zo arzunenordos (die Bergeltung) sei \*); von der Unsterblichkeit der Geele unter jenen Symbolen der Seelenwanderung \*\*) ihm gehören: so wird doch die eigenthumliche wissenschaftliche Ansicht ganz von dem beherrscht, wie diese Ideen in die physischen Phantasien mit verstochten wurden. Wan kann also auch hier nur den Vorstellungen vom raumlichen Weltall gesnauer folgen.

Bei dieser Beschauung des raumlichen Westalls sind dem Pythagoras eigen die Ansicht vom noomog als Weltkugel und die ganze arithmetische Harmos nik. In der Aussührung können wir aber früheres und späteres nicht genau sondern, da wir nur so späten und zins sichern Berichterstattern zu folgen vermögen. Auch ist überhaupt in allen diesen pythagoreischen physikalischen Phantasien nichts wissenschaftlich als die arithmetische und geometrische Grundlehre, deren Abstractionen unskisch gesfaßt hier das Gesetz der ganzen Weltansicht geben. Ausschübrung und Anwendung bleiben habei nur dichterisch und daber hächst sehwankend.

So giebt die reine Zahlenlehre hier die Gundgedanten des Ganzen. Wollen wir uns im voraus über die Bedeutung von dieser verständigen, so können wir bequem dem Sextos Empeixikos \*\*\*) folgen.

<sup>9)</sup> Arist. Eth. Nic. I. S. c. 8.

<sup>\*\*)</sup> Diog. Lacrt. I. 8. 5. 81.

advers. phys. H. 249 eqq. ober Pyrsh. bypotyp. S, 452 aqq.

Die Anfänge (ägzal) ber Körperwelt können nicht in dem sinnlich erscheinenden (paeroperor) zu finden sein, benn alles so erkannte ist zusammengesett, hat gewisse Bestandtheile; was aber aus Theilen besteht, kann kein erstes sein; Anfang ist nur, woraus es besteht, und dieses kein Gegenstand der Erscheinung mehr. Körper, wenn sie auch noch so klein gedacht werden, sind daher kein Erstes, weil wir sie immer noch als zusammengesett denken. Die Ansfänge müssen also etwas Unkörperliches sein.

Für dieses Untorperliche stellt sich nun der Betrachs tung dem anschaulich erkannten Ginzelnen zunächst die Bors stellung des Allgemeinen, der Begriff entgegen. So ers scheinen der mystischen Abstraction zunächst die allgemeinen Borstellungen, die Begriffe (eldos) und die stereomes trischen Figuren als untorperlich und von da aus ges horen der ersten mystischen Abstraction die zwei Wenduns gen, die pythagoreische und die platonische.

Die pythagoreische liegt der Anschauung am nachsten. Bahlen sind die hochsten mathematischen Abstractionen. Auch Begriffe und stereometrische Figuren sind kein Ersstes, benn jeder Begriff wird zwar für sich als Eins, in der Zusammensehung aber auch als Zwei, Drei u. s. f. gesdacht, den stereometrischen Figuren hingegen gehen Flache. Linie, Punkt vorher, welche nach Zahlen bestimmt werden. Alle Wahrheit und alles Wesen ist also in der Zahl gegründet.

So kommt die mathematische Abstraction zu ihrem Anfang, wenn man alle Beschaffenheiten der Dinge fallen läßt. halten wir aber im Nothwendigen und Guten die Beschaffenheiten der Dinge fest, so wird das Eine nur durch den Begriff als Benennung der Bahl gedacht und die Einheit des Dinges wird nur durch Begriffe (Ibeen) bestimmt. Dies ift die platonische Wendung

für den Anfang in der philosophischen Abstraction. Aris
ftoteles bezeichnet dieses Berhältniß sehr gut, indem er
sagt \*), daß nach Pythagoras das wahre Wesen der Dinge eine mimnous der Zahlen sei, nach Platon aber in dem peréxerr an den Begriffen bestehe.

## §. 27.

Wollen wir nun den pythagoreischen Lehren genauer folgen, so dietet uns die Ueberlieserung nichts älteres zus sammenhängendes an, als die Bruchstücke aus dem Werke des Philolaos, welche uns Bockh \*\*) gesammelt und meisterhaft bearbeitet hat. Wir sind genothigt, hier im Sanzen dem Gedankengang des Philolaos zu folgen und also dem Bockhischen Werke, obgleich mancher jüngere Denker neben Pythagoras auf den Philolaos eins gewirkt hat. Freilich sind ihm in den späteren Berichten viele fremde Ausdrücke späterer Zeit, platonische, selbst stoische gegeben, aber daß er auf die Eleaten und Hestakleitos selbst Rücksicht genommen habe, ist wol uns derkennbar.

Wir haben nun zuerst die allgemein pythagoreische Grundlehre von den Zahlen zu besprechen. Im Gegensatz gegen die Erscheinungen (parrópera) sind dem Sein der Dinge nach die Anfänge (dexai) aller und ihr Wessen (ordia) die Zahlen. Die Elemente (ordizeia) der Zahlen sind also die Elemente der Dinge (ordizeia rür derwer).

Die Sertos \*\*\*) fagt: "Anaragoras machte

<sup>\*)</sup> Metaph. l. 1, c. 5.

Dhilolans bes Ppthagoreers Lehren nebft ben Bruchftus den feines Werfes.

<sup>\*\*\*)</sup> Adv. math. L. 303. VII. S. 92.: "Ωστε ὁ μἐν 'Αναξαγόρας ποινώς τὸν λόγον ἔφη πριτήριον είναι." οἱ δὲ Πυθαγορι-

schlechthin den dozos zum nerrigeor (zum Bestimmer der Wahrheit), die Pythagoreer aber nur den mathes matischen Verstand. Nach den Worten des Phislolaos: dieser mathematische Verstand habe in der Bertrachtung der Natur des Ganzen begriffen, zu letzterer eine Verwandtschaft, indem von Natur das Gleiche durch das Gleiche erkannt werde. "Sosteht diese Formel des Anaxismandros und Empedokles auch hier als pythagoreisch ander Spise. Ferner sagt Philolaos unter andern "): alles Erkennbare hat Jahl, michts denken wir, nichts erz kennen wir ohne sie. Ferner: Unwahrheit betrifft niemals die Jahl, denn diese ist ihr ihrer Natur nach feindlich und entgegen; die Wahrheit aber eignet sich ihr und ist urs sprünglich der Zahl verbunden.

1. die ganze Betrachtung geht nun aus von dem Ses genfat bes ansigor und nique. So beginnt Philos laos \*\*): nothwendig find alle Dinge entweder begrens

πολ τόν λόγον μέν φασιν, οὖ κοινῶς δὲ, τόν δὲ ἀπό τὧν μαθημάτων περιγενόμενον, παθάπερ έλεγε καλ Φιλόλασε. Θεωρητικόν τε ὄντα τῆς τὧν ὅλων φύσεως ἔχειν τινὰ ενγγένειαν πρὸς ταύτην, ἐπείπερ ἀπὸ τοῦ ὁμοίου τὸ ὅμοιον ποταλαμβάνευθαι πέφυπεν.

<sup>\*)</sup> Stobacus Ecl. I. p. 456.: πάντα γα μὰν εὰ γεγνωσυόμενε ἀρεθμόν ἔχοντί · οὐ γὰρ ὁτοῦν αἴόν τε οὐθὲν αὕτα νοηθῆμεν οῦτα γνωσθῆμεν ἄνου τόυτα. Ében ba p. 10.: Ψεῦδος δέ οὐδαμῶς ἐς ἀρεθμὸν ἐπεπνεῖ, πολέμεσν γὰρ καὶ
ἐχθρὸν αὐτῷ τὰ φύσε · ἀ δ' ἀλάθεια οἰκεῖον καὶ αὐμφντον τῷ τῷ ἀρεθμῷ γενεῷ. ⑤ δ' δ) Φβίί. ⑤. 140. π. f.

<sup>\*\*\*)</sup> Stob. Ecl. I. 22, 7. ⑤. 454.: 'Ανάγκα τὰ ἔυντα εἶμεν πάντα ἢ περαίνοντα ἢ ἄπειρα ἢ περαίνοντά τε καὰ ἄπειρα ἢ περαίνοντά τε καὰ ἄπειρα. — 'Επεὶ τοίνυν φαίνεται οὕτ' ἐκ περαινόνταν πάνταν, δηλόν τ' ἄρα ὅτι ἐκ περαινόνταν το καὶ ἀπείραν ὅ το κόσμος καὶ τὰ ἐν αὐτή συναρμόχθη.

jend oder unbegrenzt, ober begrenzend und unbegrenzt. Dann zeigt er, daß das Begrenzende nicht ohne Unbegrenze tes, das Unbegrenzte nicht ohne Begrenzendes fein könne, der xoopog also, und alles in ihm, musse aus Begrenzenzem dem und Unbegrenztem zusammengefügt sein.

Rach Philolans find alfo mégac und Except bie doxal, aus beren Berbindung die Belt und alle Dinge in ihr entfteben. Die Wesenheit ber Dinge, welche ewig ift, geftattet nur eine gottliche und nicht menschliche Erfennts niß, außer eben fo viel, bag es nicht möglich mare irgend etwas feiendes und erkennbares, mas uns nemlich jest ertennbar ift, ju erkennen, wenn jene Wefenheit nicht eins gegangen ware und enthalten in ben Unfangen, aus welden ber zoopog besteht, bem Begrengenben und Unbegrenge Ware also der roomos nicht, so fande keine andere als gottliche Erkenntniß ftatt, und nur durch ben noomos, in welchem bas Begrenzende und Unbegrenzte erscheint, ift eine Erfenntnig ber Unfange moglich und ber Datur felbft, well fie in bem noopog erfennbar werden, als Gewordenes. Da aber blefe Anfange nicht gleichartig (ouotae) und nicht einer Abftammung (ouogokoe) find, fo tonnte ber morpog nicht gestaltet werben ohne bie bingutommenbe Barmos nie. Das gleichartige und bas bon einer Abstammung bedarf nemlich nicht erft einer hingutommenden Barmonie; aber die ungleichartigen Dinge, die von verschiedener Mbs ftammung und ungleichem Rang, muffen nothwendig burch Darmonie verfnupft werben, wenn fie im woopog enthals ten feln follen \*).

Diefe apporta ift nun bem Philolaos unmittelbar bie Octave (dianaowir). Remlich die Einheit (ponis) ift negas, das aneiger aber die unbestimmte

<sup>9</sup> Stob. E. 458.

Bweiheit (doporos dods), welche, indem das Maaß der Einheit zweimal in sie hineingetragen wird, die bes stimmte Zweiheit wird. Die Begreizung wird daher geges ben durch das Messen der Zweiheit vermittelst der Einheit, das ist durch das Verhältniß 1:2, welches dianarder ist. (Boch Phil. S. 62. 64. f.). So führt Philolaps hier gleich in die arithmetische Harmonik hinüber.

2. Allgemeiner pythagoreisch werden dem allgemeins sten Gegensatz nesque und aneigen mehrere untergeordnet. Es heißt überhaupt: r'avavrsa agxal rav övrav\*), Gesgensätz sind die Anfänge der Dinge. Und deren werden nach Aristoteles von Pythgoreern die zehn gesnannt:

| πέφιττον,<br>δέξιον,<br>δέξιον,<br>δόξεν,<br>δρεμούν,<br>εὐθύ,<br>φως, | ἄπειρον<br>ἄρτιον<br>πλήθος<br>ἀρίστερον<br>Θήλυ<br>πινούμενον<br>πάμπυλον<br>σπότος<br>πακόν<br>ἐτερομῆπες. | Srenze, ungerad, Einheit, rechts, mannlich, ruhend, gerade, Licht, gut, Quadrat, | grenzenlos. gerade. Bielheit. Links. weiblich. bewegt. krumm. finster. bos. ungleichfeitiges Rechteck. |
|------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|

Diese Tafel ist die Unterlage einer außerst unbestimm: ten phantastischen Aussührung für die pippois aller Dinge von Zahlen.

3. Wir

<sup>\*)</sup> Arist. met. l. 1. c. 5. giebt bies ins unbestimmte bem Alfe maion von Kroton, bie bestimmte Aufzählung bagegen ben Pothagoreern.

8. Wir massen zunächst der reinen Zahlenkehre \*) weiter folgen, welche die Berbindung mit den philosophis schen Grundgedanken durch die Zusammenstellung des Gesgensates von négas und änsigor mit dem von Er und nissos erhielt, die Aussührungen aber in der musikas lischen Harmonik, indem Pythagoras die Zahsten in den Berhältnissen der ägworia Saitenlängen der keier gleichstellte. Daher folgende Grundlehre.

Die Zahl ist das Wesen; das négas der Zahl zd Erz die erste Vielheit duas, daher povas und adquoros duas die Elemente. Aber wie die Zwei bleibt das Grade unbestimmter, das Ungrade dagegen ist bestimmt (nonegaspéror) mit Ansang, Mittel und Ende (Moras, duas, nai Tolas).

Die Eins ist grade und ungrade, denn zum graden macht sie das ungrade, zum ungraden das grade. Die Orei ist die erste ungrade; zu ihr die Eins giebt 3 wei mal 3 wei die Vier und 1+2+3+4=10 in der dixas die vollkommenste Zahl, die alles ordnende, deren Wurzel die rerpantés, diese der ewigen Welt Urwurzeln enthaltende Quelle, dieser Schlüsselbewahrer der Natur (nachonges prossus).

Dies ist die Tetraktys durch Addition. Daneben sieht willkührlich vieles andere in der Entwickelung der Zahstenlehre zu jener Ausbildung der Arithmetik, welche bei den Reueren die Grundlage der Lehre von den figurirten Zahlen geworden ist. Wir beschränken und auf das philossophisch dort bedeutend gewordene. Darum bemerken wir bier noch die durch Multiplikation gebildekt Tetraktys. Den Wurzeln der porde, duck und rosas werden die Quas

<sup>&</sup>quot;) Bergleiche für biefe ganze Lehre Boch über bie Bildung der Weltfeele im Limaios. Heidelberger Studien. 1807. L. Tries Gesch. d. Bhilos. I.

drats und Würfelzahlen beigeordnet 1; 2, 4, 8; 5, 9, 27, und darans entsteht die große Tetraktys 1+2+3+4+8+9=27, welche die erste Tetraktys umschließt, die herrliche Stebenzahl in sich enthält und ihrer letzten Zahl gleich ist. Plutarchos\*) nennt diese die plastonische, und giebt eine andere doppelt gebildete

$$1 + 3 + 5 + 7 \\ 2 + 4 + 6 + 8$$
 = 36

als pythagoreisch an.

4. Ferner gehen wir der mufikalischen Har mos nik in ihren Grundlagen noch weiter nach. Ihr Princip ift die Tetraktys nach den in ihr enthaltenen Intervallen (διάστημα). Diese sind 1:2:3:4.

1:2, die Octave, διαπασών, fruher άρμονία

2 : 8, die Quinte, dianevre, fruher di' deicor

3:4, die Quarte, diareoragan, fruher oullabi.

Die alteste Construction des Tonspstems und die Srundlage aller ist die Einzeichnung von Diapente und Diatessaron in Diapason (Boch Phisolags S. 66 f.). Diapason wird durch das arithmetische Mittel nemlich vom hohen zum tiefen getheilt in Diapente und Diatessaron, und durch das harmonische Mittel in Diatessaron und Diapente.

Das arithmetische Mittel zwischen zwei Jahlen ist nemlich die Jahl, die um eben so viel größer als die Keisnere als sie kleiner als die größere ist. Zwischen a und deie dies Mittel, so ist c = a + n = b - n; also a + n

= 
$$b - \pi$$
,  $n = \frac{b - a}{2}$ ; und  $c = \frac{1}{2}(a + b)$ . Singes

gen das harmonische Mittel zwischen zwei Zahlen foll um den sovielten Theil ber Fleineren größer fein als diefe, um

<sup>\*)</sup> von ber Beburt ber Seele im Timaios. II. p. 1017. C. u. f.

ben wirvielten ber größeven es Meiner ift ale biefe. Bible fcen a und d fei d das harmonische Mittel, so ist d = a  $+\frac{1}{m}a=b-\frac{1}{m}b$  also  $a+\frac{1}{m}a=b-\frac{1}{m}b$ , folgo  $\lim_{a \to a} b - a = \frac{1}{m}(b+a) \text{ und } m = \frac{b+a}{b-a}, \text{ und } d = \frac{2ab}{a+b}.$ Dies auf unfern Sall angewendet tft Dippafon 6:12 = 1:2. Dagwischen ift 9 bas arkhmetische, 8 bas harmonische Mittel, und fo ift in 6:8:9:12; 6:8 = 8:4 Dias teffaron, 6:9 = 2:3 Diapente. Demnach liegt alfo ferner zwischen Diateffaron und Diapente bas Intervall 8:9 der Ton (rovos) genannt, und jedes Diapason bes fteht aus Digtefferon, Ton, Diateffaron. natürlich Diatessaron durch den Ton zu messen und zu theis len. Dies giebt über imei Tone (dirovog) ben fleinen halben Con ber Alten fpater Limma (λαγμα) genannt, fruber aber Diefis (diemes), (welches fpater einen fleineren Theil des Lones in verschiedenen Fallen bald 3 bald Eon bezeichnet). Das Limma beträgt alfo 256:248. Dies vom Ton genommen lägt den großen halben Lon ber Alten, Apotome (droroun) genannt, bas Intervall 2187 : 2048 \*). Endlich Erifemitonium (romurrover) ift Diateffaron meniger bet Con, als fo 27 : 32.

Go theilt fich bas griechische Tonfpftein in Tetra: dorde (rereagogdor), beren mei burch ben Ton ges

Da wir von der Secunde & zur reinen großen Terz & forts schreiten, so ist dievove um das Komma &? mehr als die große Terz und der halbe Con zwischen Berz und Quart ist dei uns ein Komma mehr als Timma, nemlich & als unser großer halber Ton, der vom Con weggenommen unsern kleinen halben Ton & der ein Komma weniger & läst.

trennte (dieserquares) die Octave umfassen und das Otstachord geben, während zwei verbundene Antrachorde (x. συνημμένα) das Heptachord bilben. Die Tone des Oftachords sind nach der einfachsten Theilung vom hohen nach dem tiefen.

|             | ส ชทุ๊ยฟ          | ) Ton    |
|-------------|-------------------|----------|
| διαπέντε    | g παρανήτη        | ) Con    |
| ,           | ε παραμέση : .    | ) Limma  |
|             | α μέση            | ) Ton    |
|             | c ligavos         | ) Ton    |
| διατόσσώρων | <b>b</b> παουπάτη | ) Ton    |
| ,           | α υπάτη           | ) Limma. |

Philolaus\*) aber confirmirt ein Heptachord, wels ches Diapason umfaßt, indent er die britte Saite bes Distachord wegläßt und mit Tribemitonion von nagaring zu nagauson übergeht, welche er aber reien nennt.

Die späteren Griechen bildeten weiter zwei sogenannte vollkommene Spsteme (σοστήματα τέλεια), ein kleineres vom tiesen auf durch einen Ton und drei vers bundene Tetrachorde, welches Octave und Quart umfaßt, und ein größeres zwei Octaven (δισδιαπασών) umfaßs send, welches mit einem vorgesetzen tiessten Ton (προσλαμβανόμενος) vier Tetrachorde enthielt und das unveränderliche (συστ. αμετάβολον) genannt wurde. Seine Tetrachorde wurden τ. υπάτων, τ. μέσων, τ. διεζευγμένων, τ. υπερβολαίων genannt und die beiden mitts leren μέσων und διεζευγμένων nebß dem trennenden Ton

<sup>\*) 36</sup>d6 Phil, S. 72.

dazwischen sind die des alten Ostachord. Das unveräns derliche Spfrem enthält nemlich zuerst wollständig das Ses setz der Octavenfolgen mit dem Wechsel verbundener und getreunter Tetrachorde in sich.

Weiter noch unterschieden die grlechischen Harmoniker Tongeschlechter (xévos), in diesen Gattungen (είδη, χρόαι), serner Tonfiguren (σχήματα) und Tonarsten (τρόποι). Die Geschlechter unterscheiden sich nach der Theilung des Tetrachvedes, es waren ihrer drei. Erstens das διάτονον, welches, wie eben beschrieben, gegen das tiese Ton, Ton, Limma hat. Zweitens das χρωμαντανόν (das weibliche), welches eben so Trisemitonion, Apotome, Limma hat. Drittens das δναρμόνιον, welsches ein unzusammengesentes Intervall von zwei Tonen (δίτονος), dann Diesis, Diesis hat.

Rudfictlich ber Gattungen bemerke ich nur, bag bas diarovov eine bem Geschlecht gleiche diarovov obrrovov hat und eine diatovor padaxor (molle), beren Theilung ein Intervall von 6 Diefen, bann 8 Diefen, bann Limma. Im Chroma ist die erfte Gattung wieder σύντονον ober ronacor genannt und wie bas Gefclecht getheilt; ihr ftehen zwei andere Amolion und malande gur Seite, die wie aber hier nicht branchen. Die Figuren des Searovor aurrovor unterschieden fich nach ber verschiedenen Stellung bes Limma 3. B. im Diapafon. Die Tonarten unterschieben fich nach der Sobe und Liefe bes gangen Syftems. In der alteften Beit gab es nur brei Conarten, Die Dorifche tiefs fte, die Phrngifche mittlere, die Lybifche bochfte; jebe nur einen Ton bon ber andern unterschieben, nach und noch wurden immer mehrere unterschieden, bis endlich gu unferm Kortidritt nach halben Tonen.

Bei allen diesen Abanderungen behält bas größere pollendete Spstem von zwei Octaven acht unbeweg liche (évrores) Tone, nemlich die Grenzen der Tetrachorde vom tiefen nach dem hohen benannt wie folgt, wobei die Beszeichnung der Intervalle auf unsern Tasteninstrumenten bequem von aus als önarn peowe aus und folglich mit al als moodapsanderog bezeichnet werden, indem dann nur deine Borzeichnung bedarf \*).

α προσλαμβανόμενος

ε ύπατη υπάτων

a δπάτη μέσων -

α μέση

ε παραμέση

Ε νήτη συνημμένων

🙃 ทำรท อีเธรียบๆแล่งเอง

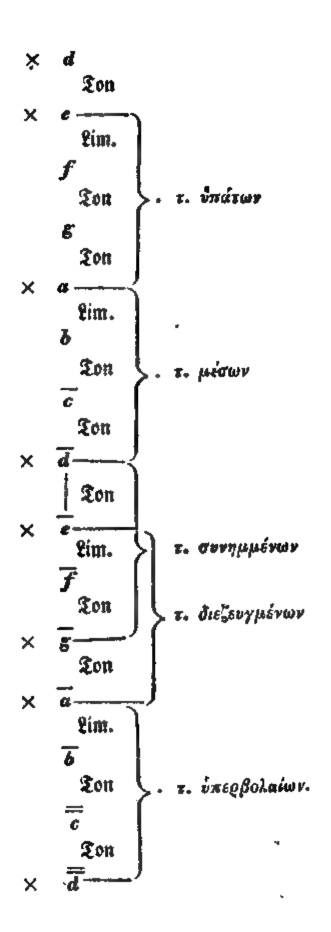
🖥 νήτη υπερβολαίων.

In jedem Lonsystem heißt nemlich eine Salte die mittlere (µέση), wenn sie nach der Conjunction unter drei verbundenen Letrachorden des höchsten tiesste, des mittleren höchste ist; nach der Disjunction gegen das hohe einen unzusammengesetzten Lon, gegen das tiese ein Inters vall von zwei Lönen einsach oder zusammengesetzt hat. So hat das unveränderliche System nur eine µέση die Octave des προσλαμβανόμενος, welche zugleich gegen das tiese die Quinte des alten Oktachordes ist. Die ganze Theilung dieses diedaunauswe nach dem diesevor sebroror ist aber solgende:

(

Dhue alle Worzeichnung liegt diese Theilung von b als inden pesaw auf der nutern Claviatur,

ı



5. Bu dieser Bahlenlehre kommt in einfacherer Weise bie Lehre von den geometrischen Figuren. Bum Beispiel: die Einheit ist der Punkt; die Zweiheit die Linie (zwei Punkte bestimmen die grade Linie); die Drei die Fläche (drei grade Linien schließen die erste Figur ein); die Wier der Körper, (vier Dreiecke schließen den ersten Körper, die dreiseitige Ppramide ein.)

Ferner die drei Dimensionen: die Wurzel ist die Linie, das Quadrat die Sbene, der Würfel der Körper.

Dazu benn auch die schon erwähnte Lehre von den fünf regulären Körpern als den fünf Elementen, (Boch) Philolags S. 160 f.) und willführlicher viel anderes.

## §. 28.

Wollen wir nun dieser Jahlenlehre und Geometrie in ben Anwendungen folgen, so mussen wir bedenken, daß in pythagoreischer Weise in diesen mathematischen Gesetzen allein die Wahrheit gefunden wurde, welche über alles sinns lich erscheinende also auch über alle Ersahrung erhaben ist. Wie Jamblich os \*) den Philolaos sagen läßt, diese Gesetze der Zahlenverbindungen und Verhältnisse gelten göses xad od voug, durch die Natur (ursprünglich) und nicht nach Menschensatung. Und wie besonders deutlich wird, wenn wir den pythagorisirenden Platon hören, der die reine Harmonik über die Meinungen der Organiker (über die anwendbaren musikalischen Lehren) welt erhebt und astronomisch die Beobachtung in der Politeia \*\*) gesting schätz gegen die reine Zahlenlehre von der Beseelung

<sup>\*) 3.</sup> Nifom, Arithm. L p. 25.

<sup>\*\*) 1. 7,</sup> p. 550, D. p. 529, A sqq. Bkb, Comment. altera. p. 25.

des wispos. So bleibt denn mit Uriftoteles zu reden nur eine pippose der Zahlen in allen Dingen zu besprechen, welche ohne Erklärung und genaue Bemessung mit dem sinnlich erkannten nur höchst willkührlich dichterisch ausges führt wird, wie Proklos und Anatolios in den Theos logumenen uns reichlich darüber belehren. So trennt sich die erfahrungsmäßige Sternkunde bei demselben Mann dom Philosophem, es wird von den Pythagoreern, wie Aristoteles sagt, in der Philosophie nicht das Philosophem phem nach der Beobachtung, sondern die Beobachtung nach dem Philosophem geordnet.

Wir führen zuerft nur einiges beifpielsweise an.

Die Seele, lehrt Ppthagoras, ift eine fich felbst bewegende Bahl (det pos duroxivnros); die Seele ist eine harmonie.

Die Tugend ist eine Harmonie und die Gerechtigkeit deidude docker loos.

Der Frühling ift jum Herbst Digtessaron, jum Wins ter Diapente, jum Sommer Diapason.

Der Winkel des Dreiecks, fagt Philolass, ist der Winkel des Kronos, Hades, Ares und Dionpfos; der des Bierecks der Rhea, Demeter und Hestia, der des Imbifzede des Zeus.

Die Ausbehnung nach drei Dimensionen, sagt Phis lolas 8, komme den Dingen in der Bierzahl zu; Beschafssenheit (ποιότης) und Färbung (χρώσις) in der Fünszahl; Belebung (ψύχωσις) in der Sechszahl; νοῦς, Gesundheit und φῶς in der Siebenzahl; Liebe (ἐρως), Freundschaft (φιλία), Berstand (μήτις) und Ersindungsgabe (ἐπίνοια) in der Achtzahl \*). Der Pierzahl schreibt derselbe die vier

<sup>\*)</sup> Theologumena arithm. S. 56.

deza's τοῦ ζώου τοῦ λογικοῦ zu, nemlich Gehien, Herz. Mabel und Schaam. Im Kopfe ist νοῦς, im Herzen ψυχή und αἰσθησις, im Nabel Ernahrung (ξιζώσιος καὶ ἀναφύσιος τῶ πρώτω) in der Schaam die Zeugung. Gehirn ist das menschliche Princip, Perz das des Lebens, der Nabel des Wachsthums, die Schaam des Ganzen \*).

Dieser Sprachgebrauch ist nicht allgemein pythagos reisch. Diogenes Laertes \*\*) sagt: Pythagoras habe die menschliche Seele in brei Theile getheilt, ste re voor, xut geerag xat Ivpor. Noog und Ivpos nun ges

boren allen Thieren, gon's nur bem Menfchen.

So steht diese Lehre von der Nachbildung der Zahlen in den Dingen in zerstreuter Willführlichkeit und die Versgleichung hat meist keine tiefere Bedeutung als die Anzahl der Eintheilungsglieder unter einem allgemeinen Begriff, wie z. B. hier die Tetraktys der Lebensanfänge, kerner die Vierzahl der drei Dimensionen Punct, Linie, Fläche, Körsper; die Fünkzahl der Sinne und der Farben nach den Pauptfarben, weiß, schwarz, blau, gelb und roth; die Siebenzahl des Lichtes nach den sieben Sphären im Kosmos u. s. f. d. Wur in der astronomischen Lehre vom Ganzen des Weltalls bekommt diese Phantasie mehr Einheit und Zusammenhang.

# §. 29.

Sier gehört gewiß dem Ppthagoras zuerft die gans ze Borftellung von dem im Kreise sich umschwingenden kus gelformigen Weltall mit dessen religioser Bedeutung. Phis Lolads hat diese, scheint es, schon ganz so ausgezeichnet, wie wir oben das Gemalde nach Aristoteles gaben.

<sup>\*)</sup> Ebendas. G. 22.

<sup>•°) | 8, 30.</sup> 

Dabei wird indeffen zu bebenken sein, daß er wohl junger als Empedokles und Herakleitos, wohl ein Zeitgen noffe des Anagagoras und Zenon von Elea ift.

Acht pythagoreisch und Grundgedanke des ganzen Ges maldes ist gewiß die Lehre vom Sturz der Menschenseele ins Erdenleben zur Strafe, welche besonders nachher Ems pedokles und Platon sesthalten und Philolaus mit Berufung auf die Orphiker ausspricht: zur Strafe ist die Seele in den Korper eingeschlossen und wie in einem Grabe begraben \*). Denn diesem Gedanken in Berbins dung mit der Parmonienlehre entspricht hier der ganze Weltbau.

Der hochste Theil row nsquéxorros hieß nach Philos laos \*\*) der ödunnos, in welchem das oberste kegelfors mige Feuer (wol nach der Milchstraße gedichtet), leuchstet \*\*\*); unter diesem folgt der xóvpos, in welchem die fünf Planeten nebst Sonne und Mond geordnet sind; den Theil unter dem Mond um die Erde her nannten sie adgarós.

Dieser xoopog ist ein einiger, geboren xar' entvotar, aber nicht entstanden der Zeit nach, er ist unveränderlich, unvergänglich, in Bewegung von Aeonen zu Aeonen durch ein ewiges Bewegendes, welches ihn beherrscht als die

Clemens. Strom. III. S. 483. A. Sylb. "Αξιον δέ και τής φιλολάου λίξιως μνημονεύσαι" λέγει δὲ ὁ Ποθαγορείος ώδο μαρτυρέονται δὲ και οἱ παλαιοί θεολόγοι το και μάντιες, ὡς διὰ τινὰς τιμωρίας ἀ ψυχὰ τῷ σώμας، συνέ- ζευκται και καθάπερ ἐν σάματι τούτω τέθαπται.

<sup>\*\*)</sup> Stob. Ecl. I. 25, 1. 6. 488.

<sup>•••)</sup> Stob. Ecl. I. 16, 6. S. 856. Both Philol. S. 99. 3ch benke mir bas kegelformig genannte Feuer nemlich als ein ben himmel rings umgebendes linfenformig zugespiztes.

Seele der Welt der einige Gott \*). Im xoapos thront die sogia, die vollendete Weisheit; der odgavos dagegen ift den Beranderungen, dem Entstehen und Bergehen unters worfen; in ihm waktet die wandelbare Tugend (derri).

Dies entspricht wohl ber eignen Lehre bes. Pothas Sonft fennen wir bestimmter nur bie Musfuh: rungen bes Philolaos. Dach biefem wirft bie Gins heit (ro gr) aus bem Mittelpunkt (xerroor) ber Welt, que bem Beerd bes All (coria rou marros) als Feuer gus fammen mit bem aneigov aus bem Olympos, mit' bem funften Element jur Bilbung ber Welt. In bem Dimms pos, heißt es, fei bie reine Gefchiebenheit ber Elemente (eldengivera zwe oroczeiwe) wohl rein bas funfte Element bes fonischen Feuers, mabrend in bem Mittelpunft bie reine Ginheit bes Feuers ber Beftia. Die Barmonie aber verbindet beibe und barin besteht ber noopog in ber Sies bengahl des Lichtes. Das aneigor, fagt Ariftotes Ies \*\*), nahmen bie Pythagoreer, (anders als Pla: ton,) außer ber Welt an, und aus biefem ließen fie to zeror \*\*\*) (Beit und Raum) bie Welt burchbringen, inbem es aus einem avequa rov aneigov in die Welt ein: . bringt, fie burchhaucht und jedem Dinge feine gefchiebene Stelle giebt.

Bom Entftehen und Bergehen im odgards \*\*\*\*) fagt

<sup>\*)</sup> Bodh Phifol. S. 166, Stob. Ecl. I. 21, 2. S. 418 w. f. Dier kommt ber Sag vor: έχει δέ καλ ταν άρχαν τας κινάσειος το καλ μοταβολάς ὁ κόσμος είς εῶν καλ συνεχής καλ φύσι διαπνεόμενος καλ περιαγόμενος έξ άρχιδιώ. Das έξ άρχιδιώ, and kleinem Anfang, giebt barin keinen klaren Sinn. Ich murbe rathen έξ άρχας άϊδίω 3η lefen.

<sup>\*\*)</sup> phys. l. 3. c. 4. Boch Phil. S. 52,

<sup>\*\*\*)</sup> phys. l. 4. c. 6.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Bodh Phil. Stud 22.

Philolans weiter, daß die Ernährung (1909%) der Welt durch die beiden Arten der Verdunstung (draduplaorg) bestimmt werde, theils durch das aus dem odgarög sließende Feuer, theils durch das durch den Umschwung der Luft (nsperrooph ron dégog) sich ergießende Wonds wasser\*).

In diesen Phantasien tritt am deutlichsten hervor, wie Philolaos die Lehre anderer mit pythagoreischen vers bunden hat. Diese Lehre von der Einheit des Feuers und besonders von den zwei Arten der doadvulaars weist zu bes simmt auf Derakleitos zurück.

Außer dem Gebiet der mathematischen Auffassung des Weltganzen ist wenig physikalisches bestimmt als eigenthums lich pythagereisch in Anspruch zu nehmen. Es gehört ihs nen die Fdee von der Einheit Gottes, durch welchen die unvergängliche eine Welt besteht. Nach Philolaos beherrscht Gott als die Einheit selbst den einen unveränderslichen, unvergänglichen nowuos, nemlich Gott als die Seele der mächtigste und höchste Beherrscher.

Aus Diesem Ganzen sieht man dann leicht, wie nach dieser poetischen Auffassung der Welt das Göttliche in Licht und Wärme die Welt durchstrahle und belebe. Daher ift Erwärmung Beledung, die Gestirne sind Götter; das All seilenerfüllt; Seele hat das Sonnenstäubchen und wie diese unbestimmteren vielen gehörenden Aussprüche weiter lausten, von denen Diogenes Laertes im achten Buch so vieles pythagoreisch nennt.

So denn auch das allgemeine der jungeren Pothagos teer, wie Damonen und heroen die Traume bewirken, in ihnen Anzeigen von Gesundheit und Krankheit bei Mens

<sup>\*)</sup> Bodh Phil. S. 11. Stob. Ecl. I. 21, 2. S. 418. — I. 22, 6. S. 452. Plac. philos. II. 5.

schen und Thieren geben; die Wahrfagung, die Mantie beleben und wie dadurch die Reinigungen und Sahnopfer

bestimmt merben.

Wie folgen hier nur genauer ben bestimmten Borftellungen vom Weltbau. Dier tennen wir am ficberften bie Ansichten bes Philolass fo wie Bodh fie uns entwis Welt hat. Bas Ariftoteles \*) überhaupt von Pytha= goreern fagt: fie festen eine Sonne, ben Deerb bes MH, bie Bache bes Zeus (coriun ron nantos, dios quiamin) bie Mutter ber Botter in bie Mitte ber Welt, giebt & tos baios \*\*) bestimmt bem Philolaos: Philolaos fette ein Reuer in bie Mitte beim Mittelpunft (zerzoon), welches et karede rou mueros, dios olnos nad Markea ras Sede, auch ben Altar, Die Bufammenhaltung und bas Maag der Natur nannte (βωμόν το καλ συνοχήν καλ 116-Toor φύσεως). Dann heißt es weiter: ein anberes Reuer fente er ju allerhöchft als megiégor. Aber ber Matur nach fei bie Mitte bas erfte und um biefe bewegen fich bie gebn gottlichen Rorper, (von beren Bahl Mriftoteles meint, daß fie fie nur der Wurde ber dexag wegen angenommen batten) nemlich ber Sternhimmel, bann bie funf Planes ten nebft ber Sonne, unter biefer ber Mond, barunter bie Erbe (77), barunter bie Begenerbe (derigtwe). Go lauft nmachft am Zeuer bie Erbe mit ber ihr entgegengefesten Begenerbe taglich um bas Feuer ber Mitte in ber Chene bes Mequatore in gleicher Richtung mit ben Planeten, beren Bewegungen aber auf Die Efliptit bezogen werben. Enblich ift bann auch von einer Bewegung bes Olympos bie Rebe, für welche, ba bie tagliche bes himmels ber Erbe gegeben ift, nur, wie Boch bemerft, bas Buruct-

<sup>&</sup>quot;) de Caelo I. 2. c. 18.

<sup>•\*)</sup> Ecl. I. 28, 1. ©, 488.

velchen der Rachtgleichen abrig bliebe. Dies aber hier voranszusetzen ist mir höchst unwahrscheinlich, da die viels mehr wissenden späteren zu Alexandria dieses vor hpps parchos nicht kannten und diese ganzen mit dem himmel überhaupt nicht harmonirenden Phantasien zu keinem Schusse auf so feine Renntnisse berechtigen.

Rur fo viel ift flar, bag Philolaos biefe Phantas fien querft wenn nicht erfonnen, boch querft beutlich ausges führt, aber wohl nicht von Ppthagoras empfangen has be, benn von ihm erkennt bas Alterthum an, bag er querft eine Bewegung der Erbe vorausgefest habe. Stobaios \*) legt zwar einmal biefe Borftellungsart in Rudficht ber Bes leuchtung von Erde und Begenerbe bestimmt bem Empes dofles bei, worauf wir bei Empedofles jurudfoms men, aber blefer muß jebenfalls fo buntle Andeutungen ges geben haben, bag fich baraus allein bie Phantafie nicht verfteben ließ, benn meber Ariftoteles, ber ben Ems pedofles fo genau tennt, noch fonft jemand weiß von einer folden Rebe beffelben, und ba er boch wohl eher vor als noch Philolans gefdrieben bat, hatte er ja gar als Erfinder genannt werben muffen. Uebrigens haben nach Aristoteles \*\*) andere diese Worstellungen noch mehr ins unbestimmtere verunftaltet, indem fie auf eine gang fimlofe Weife fie jur Erflarung ber Monbfinfterniffe ans wenden wollten. Philolans, ber ben himmel fo genau tannte, bağ er bie nur um ein paar Bochen fehlende Des tiobe bon 59 Jahren jur Bergleichung bes Gonnenjahres mit dem Mondumlauf angeben tonnte, wußte gewiß auch um die Finfterniffe beffer Befcheib und bat biefe tosmifchen Phantafien, fo wenig wie Platon bie feinigen, nicht far

<sup>&</sup>quot;) Ed. I. 25. ©. 550.

<sup>\*\*)</sup> de Goelo l. 2. c. 15.

die Astronomie, sondern nur für die Harmonik und deren höhere Bedeutung bestimmt.

Mir scheint er das Fener der Mitte nur vorauszuses ten für das, was Stobaios ihm (wohl nicht mit seis nem Worte) die eldenseinen zwo stoczeswo nennt, um eine Stelle des Feners der Einheit dem nög anwrätw, dent kos nischen im Olympos, als dem reinen fünften Element des änergon, entgegensetzen zu können, durch deren Durchsstrahlung und Durchhauchung ihm ja die Harmonie des nospos entsteht.

Hieraus mochte ich seine Lehre von der Sonne deuten, in welcher immer ein Spiegeln und Durchseihen des Lichetes durch die glasähnliche Sonnenscheibe neben einander genannt werden und so von drei Sonnen die Rede kommt. Seine eignen Worte hat hier niemand aufbehalten, aber Stobaios\*) sagt einmal: gedodaog d nu Jayágesog valdoeid tor hlior, dexóperor pèr tov er two xóapo nugog the arturalyssar, den Joverá te ngòs hpas to te gas xal the aléar, also die glasähnliche Sonne enthält in sich den Abglanz des Weltseuers und seiht auf uns durch sonohl Licht als Sonnenwarme. Dann läßt er ihn drei Sonnen unterscheiden.

Wie soll nun wohl Philolaos zu einer so niedrisgen Borstellung von einer gläsernen Sonne gekommen senn? er der schon den Mond für göttlicher hält als die Erde und seine Bewohner so. viel vollkommner als der Tag des Mondes länger ist, denn der Tag der Erde. Wie sollte er eine so geringe Borstellung von der Sonne, der Mitte, der die mittlere Saite der Weltharmonie gehört, haben? Ich meine er redet hier nur bildlich. Nach dem Ges

<sup>\*)</sup> Ecl. 1, 26, p. 530.

Gefetz der Zahlenharmonie durchdringen sich im de' deuser der Sonne am vollkommensten die Einheit und das änzegor, das Feuer der Hestia und das des Olympos, so daß aus ihr das erste auf uns gespiegelt, das andere durchges strahlt wird, nicht nach physischer sondern nur nach hars monischer Borstellungsweise, und die Deutung seiner drei Sonnen mochte wohl ihm auf das Feuer der Mitte, das olympische Feuer und die Sonne gegolten haben, obgleich die Berichterstatter es anders erzählen.

Bas endlich bes Philolaus Borftellung von ber Begenerde betrifft, fo erhellt wohl beutlich, bag er nur bie andere bem Feuer ber Mitte jugemendete Balbfugel ber Erde barunter verftand \*). Denn er bachte fich bie Erbe mit ber Gegenerbe taglich um bas Feuer ber Mitte geführt, wie bas Pferd an ber Leine, fo bag bie Rugel immer bies felbe Seite bem Feuer gumenbet nemlich bie Segenerbe, und Die andere, xyn yan unfere Erde, immer pon ihm abwens bet, daß alfo biefe nur von ber fpiegelnben Sonne mit wechselndem Tag und Dacht, jene aber von bem Beuer ber Mitte unaufhorlich befchienen wird. Diefe Borftellung ergab fich theils als Folge bes vorigen, theils fcheint fie mir bem Mpthos von ben Infeln ber Seligen ju Liebe ers fonnen gu fein und fo mit ben Mothen von ben unterirbiichen Reichen, von benen Platon auch am Enbebes Phaidon phantafirt, in Berbindung gu fteben.

So Philolaos. Wie sollen wir aber con bieselte auf die altere einfachere Lehre des Ppthagoras zurücks schließen? Auch hier führt uns Boch \*\*). Die Berssetzung der Wache des Zeus in den Mittelpunkt und die Lehre von den zehn Körpern gehört wohl nur jungeren,

<sup>\*)</sup> Böckh com. alt. p. 19. Placita. III. 11.

<sup>90)</sup> B. Comment. alt. p. 22 sqq. Trics Gefc. d. Philof. L.

vielleicht dem Phisolaus selbst, durch die Dialektik der Einheit und Grenzenlosigkeit, der Seschiedenheit der Elexmente in ihrer Reinheit und der Berbindung derselben im xóopos durch die Harmonie. Den früheren war wohl die Erde unten; die Mitte, der mittlere Wirbel im Umschwung des xóopos aber die Stelle der Sonne als die der plan im Diapason, so wie diese Borstellungsart, die sich mit dem Himmel vergleichen ließ, nachher in der Wissenschaft stes hen geblieben ist. Dies wird sich ergeben, wenn wir die überlieserten Louleitern der Parmonie der Sphären vers gleichen.

Diese Ueberlieferungen sind freisich alle von sehr spaster Zeit, doch kann man das alterthümliche an seiner musiskalischen Bedeutsamkeit leicht erkennen. Her hat nun Boch in den Peidelberger Studien 1807. Peft 1. alle die zusams mengestellt, die er hat aussinden können. Unter diesen ist nur ein ganz unmusikalisches System bei Plutarch os ") angegeben, welches das Feuer der Nitte und die Gegenserde enthält. Dies schreitet nur nach den Potenzen der drei fort. Feuer 1, Gegenerde 3, Erde 9, Mond 27, Merkur 81, Benus 243, Sonne 729, Mars 2187, Jupiter 6561, Saturn 19685. Dies kann nicht alt sein, nur die, welche Diapason im Ganzen abmessen, können ächt pythagoreisch sein.

fachste giebt Buliald (jum Theon S. 279. nach Rikos machos (Harmon. II. S. 33.). Dies ist sicher bas achte philolaische ober noch alter, wenn Philolaos sein Diapason messendes Heptachord nicht erst felbst geordnet hat. Dies steht nemlich so:

<sup>\*)</sup> von der Pspchogenie in Platon's Limaios p. 1028. med.

D 1424

🗜 παρανήτη

Ş reiry

Ο μέση΄

J Lizavos

24 παρυπάτη

**Ђ** ъ́жа́ту.

Dies ist genau das oben angegebene Heptachord des Philolaos. Auch sehen wir leicht, warum Philoslaos, dem god in der Siebenzahl steht, ein Heptachord ordnen mußte. Denn ihm waltet ja die Parmonle nur im x60 moz, in welchem die sieben Sphären sind, mit der Sonsne in der Mitte.

Am bestimmtesten und häusigsten ist aber ein anderes System erwähnt, welches Plinius der altere, Nat. Hist. II. 19. Censorinus de die natali c. 13. und ahnlich Achilles Latius in den Prosegomenen zum Aratus c. 17. und Plutarchos I. c. p. 1028 F. angeben.

Plinius sast: Sed Pythagoras interdum ex musica ratione appellat tonum, quantum absit a terra luna. Ab ea ad Mercurium spatii eius dimidium, et ab eo ad Venerem sere tantundem; a qua ad solem sesquiplum, a sole ad Martem tonum, id est quantum ad hunam a terra; ab eo usque Iovem dimidium, et inde Sesquiplum ad Signiferum. Ita septem tonos estide Sesquiplum ad Signiferum. Ita septem tonos estide, quam diapason harmoniam vocant id est universitatem concentus. Dabei sast Plinius, Ppthagostas techne das Maaß des Tones ju 126000 Stadien.

Cenforinus fest hingu, Diefe Stadien feien itali-

nam Pythagoras putavit esse stadiorum circiter 126000; idque esse toni intervallum. A luna autem ad Mercurium - dimidium eius, veluti ήμετόνιον. Hinc ad φωσφόρον -- fere tantundem h. e. aliud ημιτόνιον. Unde porro ad Solem ter tantum, quasi tonum videlicet et dimidium. Itaque solis astrum abesse a terra tonos tres et dimidium, quod vocatur dià névre, a luna autem duos et dimidium, quod est διὰ τεσσάρων. A sole vero ad stellam Martis - tantundem intervalli esse, quantum a terra ad lunam idque facere 76yov. Hinc ad Iovis stellam dimidium eius, - tantundem a Iove ad Saturni stellam i. e. aliud ημιτόνιση. Inde denique ad summum coelum, ubi signa sunt, perinde ήμιτόνιον. Itaque a coelo summo ad solem diastema esse διὰ τεσσάρων, — ad terrae autem summitatem ab eodem coelo tonos esse sex, in quibus sit διά πασών συμφωνία.

Tenforinus Angaben stimmen hier unter sich, abs
gesehen davon, daß er Limma und Apotome nicht unterz
scheidet, zusammen, Plinius hingegert sehlt sehr, ins
dem er Diapason zu sieben Tonen zählt. Demungeachtet
glaube ich, daß Plinius Angabe die richtige ist, obs
gleich er sie selbst nicht recht verstanden hat. Boch zeigt
nemlich, daß seine Angabe vom Sternhimmel dis zum
Wond ein richtig im Chroma syntonon abgetheiltes Dias
pason enthält, wenn man den obern Sphären die hohen
Tone giebt, welches hier, astronomisch genommen, gleich
viel ist, weil die Entfernungen der Planeten nicht nach
Saitenlängen, sondern nach Intervallen gezählt werden.
Die Theilung steht so:

Der Erde gehört hier keine Saite, benn bas tieffte Intervall von einem Lon zwischen Mond und Erde ist hier nur bas Maaß der Entfernung des Mondes von der Erde, und die tiefste Saite gehört dem Mond.

Cenforinus Angabe ist ganz diefelbe, nur mißt er mit dem Limma zwischen Saturn und dem Sternhimmel nur von der chromatischen bis zur diatonischen nagarien hinauf, wohl nach einer willkuhrlichen Aenderung, weil er meinte von der Erde bis zum Sternhimmel Diapason abs meffen zu muffen.

Diese beiden, das philolaische Beptachord und dies chromatische Oktachord, scheinen mir die einzigen erhaltes nen alt pythagoreischen Tonleitern zu sein, und die letzte möchte ich für die des Pythagoras selbst halten, weil sie achtsaitig ist. Achilles Tatius und Plutarchos geben noch ein ähnliches System, welches wohl nur aus diesem verderbt ist. Seine Theilung ist folgende:

|         | δ διάτονος υπάτων  |
|---------|--------------------|
| Limma   | ъ                  |
| Apotome | 24. ซ์ตต์รๆ µธ์ฮตช |
| Limma   |                    |
| Ton     | of nagondry        |
| Ton     | 💆 λιχανός μέσων    |
|         | Ç µέση             |
| Limma   | Ο τοίτη συνημμένων |
| Ton     | {παρανήτη          |
| Ton     | . —                |
|         | 🕇 νήτη συνημμένων. |

Hier find die Planeten platonisch umgestellt, das Gan; ze ist von oben herab des Cenforinus Diapason, mit Reminiscenzen des vorigen, von unten herauf aber ein als tes diatonisch gegen das tiefe getheiltes heptachord, dem zur Ergänzung des Diapason noch ein getheilter Ton angessetzt ist, dessen Saite für den Saturn nur in einer unters geordneten Figur einen Namen bekommen könnte.

Reben diesem kommen spater noch sehr viele willkuhrs lich anders geordnete Bergleichungen vorzüglich in Bezies hung auf das neuere vollkommne Spftem in diediamassör vor, die uns nicht interessiren.

Soll ich nun noch weiter über diese Phantasieen phanstasiren, so spreche ich meine Meinung dahin aus, daß Ppthagoras selbst wohl das Feuer der Mitte, den Deerd des All und die Wache des Zeus nirgend anders hin als in die Sonne gesetzt haben möge, indem er, wie die Späteren alle, den xoapog um die ruhende Erde wolbte, den unveränderlichen Wohnsitz der Weisheit, während uns

ter dem Monde bei bem wandelbaren Rampf der Elemente nur veränderliche und mangelhafte Tugend walten foll. In der Mitte bes xóopog aber leuchtet bie Sonne, als Mittelpunkt der Weltharmonien.

Daß der Ton der Sonne die uson im Diapason der Sphärenharmonie sei, scheint mir hier der Grundgedankt in der pythagoreischen Phantasie, und darum möchte ich die Angabe des Ptolemaios, daß die Stellung des Merkur und der Benus zwischen Mond und Sonne, welsche unter den Astronomen Archimedes und die späteren angenommen haben, die älteste Boraussehung sei, schon auf Pythagoras und seine Schule beziehen, während Platon, das Buch von der Welt bei Aristoteles und Eratosthenes diese beiden Planeten weiter als die Sonne stellen.

Die fünstlichere Lehre von den 10 Körpern und dem Unterschied der göttlich ewigen Erkenntniß (gleichsam in der Ungetrenntheit der Elemente) und der menschlichen, welche der Harmonie bedarf, diese Lehre, welche erst das Feuer der Witte als Feuer der Einheit dem obern im Olympos als dem der Zweiheit entgegensetzt, und zuerst die Erde in Bewegung bringt, möchte ich für die jüngere, wohl die eigene des Philolaas halten, wie dies auch mit der Ansgabe stimmt, daß er zuerst die Bewegung der Erde geslehrt habe und erklärlich macht, warum die späteren, wie schon Platon, auf dies System der 10 Körper keine Räcksicht nehmen.

# 2. Die fruberen Gleaten.

§. 30.

Die Weltansichten, welche wir bisher betrachtet has ben, enthalten eigentlich noch nichts von dem, was wir

unter philosophischer Wiffenschaft verfteben. Der Gebante ift nur noch von bichterifder Bewegung, obne bigleftifde Musbildung. Der Meifter giebt ein mythologifches Lebrs gedicht negt possus, über bas Weltall, gleich viel ob in Perfen ober in Profa, in welchem jonisch einige menige Raturbeobachtungen, pythagoreifch einige mathematifche Bahrheiten mit in bas Gemalbe aufgenommen murben. Aber außer bem Defiobos ift uns von teinem etwas vollftandigeres erhalten worden. Buten wir uns alfo folde Bruchftude mit fegend einer fpateren Dialettif ergans Was murben wir g. B. wohl von bem zen zu wollen. Philosophen Befiodos für eine Borftellung haben, wenn wir anstatt das Gedicht felbst ju lefen, aus feiner Theogos nie nur bemerkt fanden, bag ihm Chaos, Gaa und Eros Die Anfange feien ?

Dies wird hier anders. Es haben zwar die ersten Eleaten uns betreffend auch nur physische Lehtgedichte geschrieben, aber indem sie zu den physischen Grundgedans ken in der einfachsten Jolirung des Denkens, welche die Möglichkeit des mannichfaltigen und der Veränderung nicht einsehen läßt, doch eine bestimmtere metaphysische Abstraz ction von der unveränderlichen Einheit des Seienden, welsches das All ist, hinzubrachten, werden sie genöthigt, den Unterschied der Erscheinung und des Sein selbst genauer sestzuhalten und dadurch beginnt der Gedanke sich dias lektisch zu entwickeln. So wird Zenon von Elea der erste Dialektiker, die Rhetorik der Sophisten sucht Topik und behandelt Trugschlüsse und die Berichtigung dies ser führt den Sokrates, den ersten, zur logik.

Dier haben wir aber von den fruheren Lehrern nur einzelne zerftreute Bruchstude, und konnen vor dem Ansfang einer eigentlich philosophischen Dialektik, die wohl Zenon von Elea zuerft auszubilden anfing, in den Nas

turphantasieen diefer Lehrer nur außerst wenig wiffenschafts liche Gedanken finden. Sie beschränken sich fast einzig auf folgendes:

- 1. Die allgemeine Borausetjung, daß in der Welt alles aus Einem ersten entstehe und in dieses wieder zuruck gehe.
- 2. Daß kein Wesen'schlechthin entstehe oder vergehe, sondern daß alle Beränderung nur Umanderung bleibender Dinge fet.
- 3. Daher bie Forderung, daß nur aus dem gleichars tigen das gleichartige werde, und also auch nur das gleiche das gleiche zu erkennen vermöge.
- 4. Der Gedanke, daß die Wahrheit nicht in den sinnlischen Segensätzen liege, sondern im nothwendig bestimmten, wofür sich dann zuerst die mathematischen Vorstellungen im Segensatz der finnlichen anboten.

Für die eleatische Lehre haben wir vier Manner aufzuführen. Der erste ist Tenophanes (Serogárns).
Zur Zeit der Kriege des Eprus in Kleinasien gründesten aus Phokaa vertriedene Jonier die Kolonie Elea ('Eléa, Velia) in Lucanien. Dorthin ging Tenosphanes aus seiner Baterstadt Kolophon in Olymp.
61.\*), nachdem er, wie es scheint, vorher in Zankle und Katane in Sicilien gelebt hatte, bald nach der Gründung der Kolonie, in derselben Zeit, da Pythagoras nach Kroton kam. Er starb in hohem Alter und scheint als Khapsode gelebt zu haben. Er besang in großen Gedichsten die Erbanung von Kolophon und die Gründung von Elea; seinen Ruhm aber gründete ein Lehrgedicht wegt gründete

<sup>&</sup>quot;) Diog. L. 69, 18. Dies scheint mir bas mahrscheinlichste. Die Angaben ber Alten stimmen schlecht zusammen. Braus bis Handb. d. G. d. Ph. I. S. 354.

oews. Bekanntschaft mit Pythagoras lagt ihn Dioges nes 2. 1. 8, 86. selbst aussprechen. Parmenides (Hagperidns) sein Freund und Schüler war aus Elea selbst; er soll Gesetzeber seiner Vaterstadt gewesen sein. Sonst wissen wir von seinem Leben nur durch Platon, daß er zur Zeit der ersten Jugend des Sokrates einmal mit seinem Schüler Zenon als Gesandter von Elea nach Athen kam und dort sehrte. Als Mann von Geist und Charakter soben ihn Platon und Aristoteles.

Bom Zenon (Zirwr) wird außerdem, daß er Schus ler und Schutling des Parmenides gewesen sei., sonft nichts ergahlt, als baß er unter vielen Martern burch eis nen Tyrannen ermordet worden sei, gegen den er seine

Baterftabt vertheibigt hatte.

Melissos (Medicaos) endlich von Samos lebte mit Zenon gleichzeitig ober noch etwas spater. Er ist als Feldherr und Besieger einer athenischen Flotte bekannt, wenn hier nicht Namen verwechselt worden sind. Tenos phanes und Parmenides schrieben in Bersen; Zenon und Melissos in Prosa, aber von alle dem besitzen wir nur noch einige Bruchstücke. So wie wir im vorigen von Boch geführt wurden, werde ich mich hier vorzüglich von Brandis leiten lassen durch den ersten Theil der Commentationes eleaticae, und sein Dandbuch der Gesschichte der griechischsrömischen Philosophie. Theil 1.

Das eigenthumliche bes eleatischen Philosophems ist sehr bestimmt in bem Grundgedanken Er to nar ausgesproschen, mit bem sich verbindet die Unterscheidung der alstein wissenschaftlichen nothwendigen Wahrheit des wahrhaft Seienden (ro ör xar' akoxiv) unveranderlichen ewigen Einen von den sunlichen Erscheinungen des veranscheichen und vielen, als bloßen Gegenständen der Meisnung (doxog, doka). Renophanes und Parmenis

des stellen diese Lehre nur poetisch auf, Melissos und Zenon fangen an sie mit kunstlicherer Dialektik zu verstheidigen, und bringen so die Einleitung in das eigentliche Philosophiren. Bei welchen von diesen Lehrern wir aber diese Borstellung von dem Ein und All auch auffassen mbsgen, so mussen wir sie wohl von allen neueren Abstractiosnen einer einigen rinfachen Substanz, welche alles ist, unsterscheiden. Diese Einheit des All Beibt hier immer nur mathematisch gefaßt als das Eine Ganze der Welt, als die alles umfassende und enthaltende Weltkugel, welche Gott ist.

#### §. 31.

Von dem Gedicht des Xenophanes ist uns sehr wenig überliefert geblieben, doch sehen wir, daß er voes jüglich die Lehre von der Einheit und Geistigkeit Gottes zu lehren suchte, die erste gegen die Mythologie des Volkes und die Gedichte des Homeros und Pesiodos, die ans dere wohl gegen die physischen Voraussetzungen des Pysthagoras und Thales vertheidigend \*). Diesem zur Begründung behauptet er wohl auch nur das Ein und All der kugelgleichen Gottheit.

1. Ueber biese feine Lehre von der Gottheit find uns einige feiner Berse geblieben.

Ein Sott ist unter den Gottern und Menschen der größte, weder am Leibe noch am Seiste den Sterblichen ahnlich, dein ganz ist er sehend, ganz denkend, ganz hozend. Und ohne die Mühe des vous, halt er durch genv das All im Umschwung \*\*). Verschieden von Menschen,

<sup>\*)</sup> Diog. L. l. 9, 18.

<sup>&</sup>quot;") Xen. sett also, wie bie Pythagoraer geffe als bobere Geis steskraft über voos.

kugelgestaltet, allseitig gleich und vollendet ist er von aslemt der höchste Gedanke. Eins ist besser als Bieles, alles aber ist voör und gedonour. Aber die Sterblichen wähnen, daß die Götter geboren seien, daß sie Gewand, Stimme und Leib hätten wie sie. Hätten jedoch die Stiere und Löwen nur Hände, mit denen sie zeichnen und bilden könnten wie Menschen, so würden Pferde den Pferden, Stiere den Stieren ähnliche Bilder und Bildsäulen von den Göttern entwersen \*).

2. Um diese Gedanken von Gott zu schützen, scheint er nun zuerst diese Einheit des All als die Gottheit ausges sprochen zu haben, doch, wie Aristoteles sagt, ohne etwas deutlich zu machen und ohne zwischen Thy und Loyos

<sup>Βίς θεὸς ἔν τε θεοῖσε καὶ ἀνθρώποισε μέγιστος.
Οὕτε δέμας θνητοῖσεν ὁμοῖσς οὕτε νόημα \*).
Οὐλος (γὰρ) ὁρᾳ, οὖλος δὲ νοεῖ, σὖλος δὲ τ' ἀκούει \*).
\*Δλὶ ἀπάνευθε πόνοιο νόου φρενὶ πάντα κραδαίνει \*).
\*Επτὸς ἀπ' ἀνθρώπων, σφαιροέιδης, ἴσος ἀπάντη,
\*Ασκητής πάντων νοερώτατον ἤε νόημα.
\*Ητεονα πολλὰ ἐνὸς, συμπάντά τε νοῦς τε φρόνησες.
— ἀλλὰ βροτοὶ δοκέουσι θεοὺς γεννᾶσθαι,
Τὴν σφετέρην δ' ἐσθῆτα ἔχειν, φωνήν τε, δέμας τε
\*Δλὶ εἴτοι χεῖρὰς γ' εἴχον βόες ἤε λέοντες,
\*Η γρὰφαι χείρεσει καὶ ἔργα τελεῖν, ᾶπερ ἄνδρες,
\*Ιπποι μὲν θ' ἴπποισι, βόες δέ τε βουοὶν ὅμοιας
Καὶ κε θεῶν ιδέας ἔγραφον, καὶ σώματ ἐ ερίουν
Τοιαῦθ' οἴονπερ καὶ αὐτοὶ δέμας εἴχον ὅμοιον \*).</sup> 

<sup>2)</sup> Sext. adv. math. 9, 144. Diog. L. l. 9, 19.

<sup>8)</sup> Simpl. in Arist. phys. p. 6.

<sup>4)</sup> Clem. Al. Strom. 5. p. 601. Euseb. Praep. Ev. 13. p. 678.

322 unterscheiben, sondern nur so, daß er ausschauend'auf 'Den ganzen himmel fagt: bas Eine fei Gott \*).

Im Widerspruch mit diefer Behauptung bes Ariftos teles giebt Simplicius (ju Ariftoteles Phufit C. 6.) eine profaische bialektische Ausführung biefer Lebre als lehre des Tenophanes an, in welcher er behaupten foll: Gott bas Gin und All fei bas befte und machtigfte, Lugelgestaltet, emig, unerzeugt, unveranderlich, weder begrengend noch begrengt, weder bewegt noch ruhend, fo daß ihm hier die befannten lehren bes Benon von Elea jugeschrieben werden und gwar in fast wortlicher Uebereins ftimmung bes Simplicius mit bem bei Ariftoteles Schriften befindlichen c. 3. und 4. ber Schrift de Xenophane, Zenone et Gorgia, melde mahricheinlich bent Theophraftos gehort, uns aber fehr verdorben übers liefert ift. Dir fceint bier als ob Simplicius die Das men verwechselt habe, benn obgleich Plutarchos, Dris genes, Diogenes Laertius und andere ihn auch biefe Eigenschaften, jedoch ohne die letten Benonischen Gegens fage, ber Gottheit beilegen laffen, fo hat boch die bier bas ju gegebene Dialettif gang bas Unfehen ber Benonifchen. Auch mochte bie nabere Ansicht bes fraglichen Buches de X. Z. et Gorgia fur meine Meinung entscheiben. Es ift Spalding allgemein jugegeben worben, daß der Berfaffer biefer Schrift in ben erften zwei Rapiteln von De = Tiffos und nicht von Tenophanes fpricht, indem er dies im Anfang von cap. 4. felbft fagt. Die folgenden

Metaph. I. 1. c. 5. Εινοφάνης δε πρώτος τούτων ένίσας (ὁ γὰρ Παρμενίδης τούτου λέγεται μαθητής) οὐθεν διεσαφήνισεν, οὐθε τῆς φύσεως τούτων οὐθετέρας (sc. τοῦ λόγου καὶ τῆς ῦλης) ἔσιας θιγεῖν αἰλὶ κὰς τὰν ἄλον οὐρανὸν ἀποβλέψας τὰ ἔν κίναι φησι τὰν θεόν.

c. S. und 4. find de Zenone überfchrieben gewefen, fie enthalten fonft bekannte Benonifche Lebren, ja am verbors benen Ende von cap. 4. fceint mir ber Berfaffer felbft ben Benon ju nennen, als ben, mit bem er ftreitet, und in ber Biberlegung bes Gorgias im letten cap. wird of: fenbar ber erfte Abschnitt wiederholt auf Deliffos, ber zweite auf Benon bezogen. Dazu finde ich es unwahr: fceinlich, erftens, bag ber Berfaffer erft von Deliffos und bann von Zenophanes werbe gesprochen haben, da Zenophanes bier ber erfte Lehrer mar, zweitens, bag wenn er biefe Dialettit gegen Zenophanes, Des liffos und Gorgias bestreiten wollte, er ben Pars . menibes übergangen und ben Benon ausgelaffen bas Dagegen bilden Meliffos, Benon und Gorgias offenbar eine gut jufammenpaffenbe Gruppe ber eleatifden Dialeftifer.

So meine ich alfo, daß Benon's Di aleftif dem Xenophanes noch gang fremd gewesen fei.

3. Reben diesem sind auch einige physikalische Sate von ihm aufbehalten, in denen der Dichter wohl ohne alle wissenschaftliche Bedeutung nur dem Augenschein folgt, so daß dieses für uns von keiner Bedeutung ist.

Die Erbe, laft ihn Aristoteles \*) sagen, sei nur nach oben begrenzt und gehe unten ins unendliche. Die Gestirne seien feurige Wolken, die täglich entstehen und vergehen \*\*).

Alles ift aus Erbe und wird wieber ju Erbe \*\*\*).

<sup>\*)</sup> Arist. de Coelo. 1. 2. c. 13.

<sup>\*\*)</sup> Unter anbern Stob. I, 25. p. 512.

<sup>\*\*\*)</sup> Sext. adv. math. l. 10. 313. ên yaine ydo návra zal sie yñv návra redesta.

Alles ift aus Wasser und Erde geworden \*). Senauer schildert er die Oberstäche der Erde als aus dem Meer hers porgetreten, indem er zum Beweise anführt die Muscheln, welche man in den Bergen sindet, und die Abdrücke von Fissen und andern Seethieren (paxav) in den Steinbrüchen von Sprakus und anderes ähnliche \*\*).

4. Endlich die Steptifer Timon der Sillendichter und Sextos loben ihn, daß er an aller Sicherheit der Erkenntniß gezweifelt habe, indem er klage, daß Mensichen über die Götter und das All nichts zu wissen vermösgen, daß alles nur schwankende Meinung bleibe. So giebt uns Sextos \*\*\*) seine oft wiederholten Berfe:

Καὶ το μεν οὖν σαφές οὖτις ἀνῆρ ἴδεν, οὐδέ τις ἔσται εἰδως ἀμφὶ θεων τε καὶ ἄσσα λέγω περὶ πάντων. εἰ γὰρ καὶ τὰ μάλιστα τύχοι τετελεσμένον εἰπων, αὐτὸς ὅμως οὖκ οἶδε, δόκος δ' ἐπὶ πῶσι τέτυκται †).

Demnach streiten sich spåtere mit stoischem Worte, ob und wie er akaradywiar, die Unerkennbarkeit der Dinge, behauptet habe. Sextos (1) sagt: er habe nicht alle Erkenntnis geleugnet, sondern nur knioryporinger nadialitetarieror, sasse aber doğavisir gelten: wors neurspror pires dat nara rostor ror doğavisir dosor, rovisore ror yirsadae nara rostor ror doğavisir dosor, rovisore ror

 <sup>1.</sup> c. 314. πάντες γάρ γαίης τε καὶ ὅδατος ἐχγενομέσθα.

<sup>\*\*)</sup> Orig. philos. c. 4.

<sup>, \*\*\*)</sup> adv. math. VII. 49. 110. VIII, 326.

<sup>4)</sup> Sicheres hat nie ein Mensch gewußt, auch wird nie jemand bas wissen, was ich von ben Gottern sage und von bem All. Denn gludte es gleich jemand, bas vollkommenste zu sagen, so wüßte er dies doch selbst nicht, benn auf Allen haftet die Meinung.

<sup>11)</sup> I. c. 110.

rou elxoros alla un rou rou naylou exquevor. Das ist wohl des Sertos Reslegion zur Sache. Meine ware, daß der alte Dichter gar nichts so kunstlich bialektisches beabsichtigt habe, sondern nur einfach die Beschränktheit des menschlichen Wissens aussprechen wolle.

## . §. 82.

Des Xenophanes Schüler Parmenides führste diese lehre, von der Xenophanes nur die erste Ausdeutung gegeben hatte, erst wirklich aus und zwar auch in einem Lehrgedicht megi gwosws, welches in der Art der Darstellung viel ähnliches mit dem Gedicht seines Zeitgesnossen Empedokles hat, von bem uns mehr aufbehalten geblieben ist. Doch besitzen wir auch von dem Gedicht des Parmenides einige Bruchkücke, welche ungefähr den Plan des Ganzen übersehen lassen. Aristoteles und einige andere geben ihm zuweilen einige dialektische Bertheidigung zu seinen Meinungen hinzu, wobon seine Berse aber gar nichts enthalten.

Unsterbliche Rosse, dichtet er, führen ihn auf dem Wege zum Licht an die Pforten von Tag und Nacht, welsche Dike die Göttin ihm öffnet und ihn belehrt. Sie lehrt ihn die zwei einzigen Wege 1) der Forschung, nemslich den Weg der Wahrheit, das Sein ist, Nichtsein ist nicht und den Weg täuschender menschlicher Meinungen, das Sein ist nicht, Nichtsein ist.

E té é

αἴπες ὁδοί μοῦσας (l. μοῦναι) διζήσιός εἰσι νοῆσαι '
ἡ μὲν, ὅπως ἔσει τε παὶ ὡς οὐκ ἔσει μὴ εἶναι,
πειθοῦς ἐσεὶ κέἰςυθος ' ἀληθείη γὰς ὁπηδεῖ.
'Ἡ δ' ὡς οὐκ ἔσει τε καὶ ὡς χρεών ἐσει μὴ εἶναι,
τὴν δήτοι φράζω παναπειθέα ἔμμεν' ἀταρπόν,
οὕτε γὰς ἄν γνοίης τό γε μὴ ἐόν, οὐ γὰς ἀνυστόν,
οὕτε φράσαις.

Aus dem ersten Theil, der den Weg der Wahrheit lehet, find uns in seinen Bersen nur zwei Gedanken aufs behalten.

1. Sein ist, Richtsein ist nicht. Nichtsein hat keine linterschiede, also kann auch Sein keine haben; es ist kein Anderes als das Sein 2). Das Sein ist Eins und All, unentstanden, ohne Anfang und Ende, unaufhörlich, uns veränderlich. Es ist ein stetiges Ganzes, ungetrennt, ohne Theile 3).

Dabei ist es vollkommen sich gleich, es ist durch sich selbst begrenzt und vollendet, darum kommt ihm die Rusgelgestalt zu 5).

Ariftoteles \*) lobt biefe Meinung bes Parmes nibes gegen die bes Meliffos, ber bas Gein unends

<sup>2)</sup> Xon vo liyeur, vo rour, vo or kumreur bore ydo elras, under d' ou elras.

<sup>3) — —</sup> μόνος δ' έτε μύθος όδοξο
λείπεται, ώς έστε απότη δ' έκλ υήμας' έσσει
πολλά μάλ', ώς άγένητον έδν και άνώλεθρόν έστει,
οδλον μουνογενές το και άτρεμές ήδ' άτέλεστον,
οδδέποτ' ήν, οδδ' έσται έκει νύν έστεν όμου πών,
εν συνεχές. Τίνα γιὰς γενεήν διζήσεαι κύτου;
πή πόθεν αὐξηθέν; οὐτ' ἐκ μή ἐόντος ἐάσω
φάσθαι σ' οὐδὶ νοεῖν' οὐ γὰς φατὰν, οὐδὶ νοητόν
ἐστεν, ὅπως οὐκ ἔστι.

<sup>5)</sup> Αὐτὰρ ἐπεὶ πεϊρας πύματον τετελεσμένον ἐστίν.
πέντοθεν εὐκύκλου αφαίρης ἐναλίγαιον ὄγκω,
μεσαύθεν ἰσοπαλές κάντη · τὸ γὰρ οὕτε τε μείζον,
οὕτε τε βαιότερον πελίναι χροών ἐστι τῆ ἡ τῆ,
οὕτε γὰρ οὐπ ἐὐν ἐστιν, ὅκως αἰη κενὸν ὅντος, .
τῆ μάλλον, τῆ ở ἡσσον · ἐπεὶ πῶν ἐστιν ἄσυλον,
ἡ γὰρ πάντοθεν ἴσον ὁμῶς ἐν πείρασι πυρεί.

<sup>\*)</sup> Phys. I. S. c. 6.

lich (änsiger) nenne. Brandis\*) findet das drelksorer bedenklich im Gegensatz des neuspwouserer und rerelksousvor hier. Mir scheint Parmenides das: Ein und All,
wie Aristoteles nachher, dem Raume nach begrenzt,
vollendet, der Zeit nach aber ohne Anfang und Ende als
drelksorer, änavorer gedacht zu haben.

Dabei scheint mir wichtig zu bemerken, daß hier die Vorstellungen von dem Einen Sanzen der Weltkugel immer nur mathematisch bestimmt gedacht werden, als ein kugels strmiges stetiges Sanzes (So ovrexés), welches unzerstückt (adialostov, ausges) bestehe, aber nicht metaphysisch als ein einfaches Wesen (Er andovv).

In diesem halt Parmenides genauer als Tenos phanes fest, daß überhaupt keine Beranderung, kein Entstehen, Bergehen, keine Bewegung, kein Farbenwechs sel sei, weil sonst Sein nicht sei, und dann Richtsein sein konne 4) 6).

2. Der zweite Gedanke aus bem erften Theil ift nur ber unbestimmte: Denken ift Gein, denn nur das Gein ift 1);

<sup>\*)</sup> L c. p? 110.

Αὐτάς ἀκίνητον μεγάλων ἐν πείρασε δέσμων ἔστιν ἄναρχον κ' ἄπαυστον, ἐπεὶ γένεσες καὶ ὅλεθρος τῆδε μάλ' ἐπλάγχθησαν, ἄπωσε δὲ πίστις ἀληθής. ταὐτὸν τ' ἐν ταὐτῷ θεμένου · παθ' ἐαυτό τε κεῖται.

παὶ τόπον ἀλάσσειν, διά τε χρόα φανὸν ἀμείβειν.
 παὶ τόπον ἀλάσσειν, διά τε χρόα φανὸν ἀμείβειν.

Xen vò léyeu, vò volle vò ör l'unevan' lors yan elvan undèr d'oin elvan.

daffelbe ift das Denken und ber Gegenstand bes Gedans ten 2); das erfüllte All ift Gedanke 3).

So hat, ob zwar ohne dialektische Ausführung, doch mit scharfem Ausspruch Parmenides zuerst behauptet, daß nur die gedachte Erkenntniß Wahrheit habe, die Wahrsnehmung durch die Sinne aber nicht das, die Wahrsnehmung durch die Sinne aber nicht dund mit diesem verbindet er zuerst das so lange irrende Borurtheil, was sich nicht erdenken, sondern nur erfahren lasse, (wie Wersden, Veränderung, Bewegung) sei nicht, indem die dunskel gedachte Unveränderlichkeit der Wesen als Unveränderslichkeit des Sein schlechthin aufgefaßt wird.

Auf Gotteslehre und namentlich auf Monotheismus scheint er aber diese Lehre vom einen Sein nicht wie sein Borfahr ausgebildet, sondern auch diese Lehre nur in Mysthen trügerischer Meinung ausgeführt zu haben.

3. Im zweiten Theil des Gedichtes belehrt ihn die Gots tin aber die truglichen Meinungen der Menschen 1). Das von ift uns aber nur sehr ungenügendes geblieben.

ταὐτόν ở ἐστὶ νοκῖν το καὶ οὖνεκέν ἔστι νόημα.
 οὖ γὰρ ἄνευ τοῦ ἐόντος, ἐν ῷ πεφατισμένον ἐστὶν.
 εὖρήσεις τὸ νοκῖν.

Β) — — σὸ γὰρ πὸςο΄
 ἐστιν, ὅπερ φρονίει μελίων φύσις ἀνθρώποιος
 καὶ πάσιν καὶ παντί τὸ γὰρ πλίον ἔστι νόημα.

<sup>1) . . .</sup> Χρεώ δέ σε πάντα πυθέσθαι

η μεν άληθείης έν πειθέος άτρεμες ήτος,

η δε βροτών δόξας, ταῖς οὐκ ἔνι πίστις άλήθης.

αλλά σὸ τῆσδ' ἀφ' ὁδοῦ διζήσιος εἰργε νόημα,

μηδε σ' ἔθος πολύπειρον ὁδόν κατὰ τήνδε βιάσθα

ναμῆν ἄσκοπον ὅμμα καὶ ηχήσοσαν ἀκουήν

καὶ γλώσσαν κρίναι δε λόγο κολύπειρον ἄλεγχον

εξ ἐμέθεν ἤηθέντα.

Βν τῷ σοι παύω πιστὸν λόγον ŋἦδὶ νοῆμα ἀμφίς ἀληθείης δόξας ở ἀπὸ τοῦδε βροτείας μάνθανε, κόσμον ἐμῶν ἔπίων ἀπατηλὲν ἀπούων.

Brei Geundgestalten (poppas) nennen seine Berse als sich entgegengesent, der Flamme atherisches Feuer (das Licht) (ployde aldseuor noe, pasos) das milde, sehr dunne überall sich selbst gleiche, und diesem entgegengesent die Nacht, der dichte und schwere Körper. Arist oteles \*) läßt ihn diese auch Wärme und Kälte, auch Feuer und Erde nennen, so das das Warme als ör, das Kalte als ph ör bestehe. Die Verschiedenheit der Stoffe läßt er dann durch verschledene Wischung dieser beiden bestimmt werden und scheint dies vorzüglich astronomisch ausgeführt zu haben.

Dier ruhmen ihn einige, daß er zuerst die Benus als Abendstern und Morgenstern anerkannt \*\*) und die Zonen der Erde bestimmt habe, von denen er nur die beiden ges mäßigten für bewohnbar erkläre. So hatte er die klare Borstellung von der großen Kreisbewegung des All.

Die astronomischen Phantasieen, in denen er sich das Weltall ausbaut, sind uns wohl höchst verworren von Stos båos \*\*\*) mitgetheilt. Er sett seine Welt aus übereins ander geschlungenen Kränzen (orspain) zusammen, welche abwechselnd aus dem feineren und dichteren, aus der Risschung von Licht und Finsterniß gebildet seine. Mir scheint dies eine der des Empedokles nahe verwandte Dichstung zu sein. Parmenides nannte wohl Stephane, was die andern die Sphäre eines Gestirns nennen. Das segusion dichtete er sest gleich einer Mauer, dann setzt er zu höchst die Aphrodite, wohl mit mythologischer Bedeustung, darunter die Sonne, dann den odgaros, in welschem die andern Gestirne, darunter die Wilchstraße. Den

<sup>\*)</sup> Met, l. 1. c. 5. de gen. et corr. l. 1. c. 8.

<sup>\*\*)</sup> Stob. Eel. p. 516. Diog. L. I. 8, 14. fagt bagegen, Pars menibes schreibe bies bem Pothagoras gu.

<sup>\*\*\*)</sup> Stob. p. 482 seq. Brandis, L c. p. 160.

Wond erkannte er als erleuchtet durch die Sonne, endlich ju unterst die Erde.

Zu diesem aber gab er mythologische Ausführung, welche gang mit ber Dichtung feines Beitgenoffen Empes doffes von der Ropris Gethofpne zusammen gu ftimmen Plutarchos \*) nemlich lagt ihn fagen, bag Aphrodite unter allen Gottern zuerft ben Eros her: vorgebracht habe 1) und in feinen bei Gimplicius \*\*) aufbehaltenen Berfen fagt er felbft: engere Rrange beftes ben aus unausgeschiebenem Reger, andere aus Macht, bamifchen geht die reine Rlamme burch. Aber in ber Mitte bon biefem ift ber Damon, ber alles beherricht, ber Urhes ber aller fcmerglichen Geburt und aller Begattung, fuhrend bas Weib zu dem Manne, und wieder ben Mann gum Beibe 2). Und diefen Damon nennt er benn auch die Rothwendigfeit, bas Schickfal, Die Dife, Die Borfes hung und den Weltordner 3). Golite bier ber mittlere Rrang nicht der der Sonne fein und in beren reinem Lichte ber Thron bes Eros ober ber Dife fteben, ber alles hervorbringenden und befeelenden? Doch alles ift fo uns

<sup>\*)</sup> Amator, p. 756.

<sup>\*\*)</sup> p. 9.

<sup>1)</sup> Πρώτιστον μέν "Ερωτα θεών μεκίσατο πάντων.

<sup>2)</sup> αὶ γὰρ στεινότεραι ποίηντο πυρὸς ἀπρίτοιο αἱ δ' ἐπὶ τῆς νυκτός ' μετὰ δὲ φλογὸς ἴεται αἴοα. ἐν δὲ μέσῳ τούτων Δαίμων, ἢ πάντα πυβερνῷ ' πάντα γάρ στυγεροῖο τόπου καὶ μίξιος ἀρχὴ, πέμπουσ' ἄρσενι θῆλυ μιγέν, τοτ' ἐναντίου αὐθις ἄρσεν θηλυτέρῳ.

<sup>8)</sup> ήντινα καὶ δαίμονα, καὶ κυβερνήτην καὶ κληρούχον ἐπονομάζει, δίκην τε καὶ ἀνάγκην. Stob. p. 482. — πάντα κατ ἀνάγκην την κύτην δὶ είναι καὶ εἰμαρμένην καὶ δίκην, καὶ πρόνοιαν κιὶ κουμοποιόν. Stob. p. 158.

flar, daß die Mitte eben auch wohl die Mitte der Beit: Fugel fein kann, wie der Altar der Beftia bei Philolass.

Ferner scheint sein Gedicht noch viele natürliche wis senschaftliche Ausführungen enthalten zu haben, und das her im zweiten Theil dem des Empedokles sehr ahnlich gewesen zu sein. Entscheiden wird sich hier nicht laffen, in welchem Berhaltniß sie gegen einander standen.

### §. 33.

Einer ber wichtigften Fortbildner biefer Lehre ift Bes Rach bem Beugniß bes Sertos \*) non von Elea. und des Diogenes Laertes \*\*) nannte Ariftotes les ihn ben Erfinder ber Dialettit, auch foll er zuerft Dialektik gelehrt haben. Dies fcheint mir vollkommen mit dem zu harmonigen, was wir noch von der Gedankenentwickelung in ber Geschichte ber griechischen Philosophie überseben. Benon erscheint als ber erfte, ber in unfret Weise mit dialettischer Gedankenentwickelung zu philosos phiren anfängt, mabrend bie fruberen ihre Unfichten nur dichterifc ober wenigstens nur ergablend aussprechen. Den Benon feben wir hingegen zu ber Runft der Dialeftif ges führt durch die Polemit, mit welcher er feines Lehrers Parmenibes Lehren ju vertheibigen genothigt wurde.

Seine Borganger hatten sich eigentlich nur auf die Unausdenkbarkeit des Mannigfaltigen und die Nichtigkeit des Leeven berufen, Benon hingegen wurde zuerst auf den Pauptgedanken aller metaphysischen Dialektik geführt, indem er die Schwierlgkeiten in den Vorstellungen des Stetigen und Unendlichen bemerkte und so auf den Saupts

<sup>\*)</sup> adv. math. VII, 7.

<sup>\*\*)</sup> i. 9. 25.

grund hingewiesen wurde, nach welchem die menschliche Bernunft das anschaulich erkannte als bloge Erscheinung gegen die höhere Wahrheit des an sich bestehenden zurückssehen muß.

Wenn ich recht febe, haben wir von ihm erftlich in dem Buch de Xen. Zen. et Gorg. c. 8. feine bialektische Bertheidigung ber eleatischen Lehre von Gott. Er fagt: Sott ift ewig, nur einer, durchaus fich felbft gleich, barum lugelformig, und weder endlich noch unendlich, weder ruhend noch beweglich 1), und vertheidigt dies wie die frus beren. Dichte fann entstehen, benn bas entstehenbe mußte aus bem nicht feienden werden, bies aber ift unmöglich. Darum ift Gott ewig. Gott ift bas machtigfte Wefen (xpatiorov), darum ift er nur Giner. Denn maren viele gleich machtig, fo mare keiner ber machtigfte, und unters geordnet einem andern fann Gott nicht fein. Goll er alfo allmächtig fein und alles konnen, was er will, fo ift er Ferner fei Gott burchaus fich felbft gleich (oporos), gang febe er, gang bore er u. f. f., es feien feine getrennten Theile in ihm, benn fonft mare er nicht Gins, darum auch fei er allseits gleich, folglich kugelformig.

Dazu sett er dann noch hinzu, daß Gott weder uns mblich (Energov) noch endlich (nenegaspevov) sei, denn änergov, ohne alle Bestimmungen, sei nur das på öv, begrenzt aber sei nur das sich gegenseitig begrenzende Biele, nicht das Eine. Eben so sei Gott weder unbeweglich, noch beweglich, denn unbeweglich sei nur das på öv, besweglich aber nur das Biele, indem eins sich gegen das andere bewege.

τὸν θεὸν ἀιδιόν τε καὶ ἔνα, ὅμοιὰν τε καὶ σφαιροειδή ὅντα οὕτε ἄπειρον, σὖτε πεπερασμένον, οὕτε ἡρεμεῖν,
 οὕτε κάνψτον εἰναι.

So ift Benon ber erfte, ber bas Abfolute burch bes Weber noch anschaulicher Gegensage zu bestimmen fucht.

Um das Spiel mit diesen Gegensätzen scheint sich übers haupt seine ganze Dialektik bewegt zu haben. Er ist sicher der Ersinder des Nerxos vogerrends, des Trugschlusses auf Widersprüche, unter dessen Form er alle seine Streitsätz zur Verwerfung der anschaulichen Erkentnis ausgesproschen zu haben scheint. Diese Streitsätze sind das einzige, was wir weiter noch von ihm kennen. Er hat dabei zwei Arten dialektischer Kunst angewendet. Die eine tiefer her deutsame spielt mit den Widersprüchen, welche in den mathematischen Vorstellungen des Leeren und Stetigen liegen. Dier hat uns Aristoteles seine Sätze genau überliefert. Die andere, welche Platon im Parmenides ihm zus schreidt, spielt mit der Verwechselung von Ding und Bespriff. Sie ist die irreleitende in der ganzen Gophistik und weiter der Grundsehler aller falschen Dialektik geblieben.

3d mache mit ber Befprechung bes erfteren ben Ansfang. Die Ueberficht feiner Streitfate ift folgenbe.

Dorftellung der stetigen Theilbarkeit geltend \*). Aus der Theilbarkeit der Dinge im Raume ergiebt sich, daß jedes wirkliche Ding im Raume Theile neben einander hat. Sind nun wie bei Körper, Flache, Linie die Theile immer wleder theilbar, so kommen wir auf keine letzten Theile, die nicht wieder zerlegt werden konnten. Soll aber die Theilung auf ein letztes kommen, so ist dies der Punkt; dieser aber zu einem andern hinzugethan macht es nicht größer, weggenommen nicht kleiner, er ist nichts. Aus einer Bielheit von Punkten wird kein Ding. Als Einheit

<sup>\*)</sup> Aristot, met. l. S. c. 4. Simplicius in phys. Arist. p. 80. a.

gebacht hatte ein Ding keine Größe und ware nichts, als Größe gedacht hatte es unendlich viele Theile und keine Einheit; es ware groß und klein, ja unendlich groß und endlich zugleich, welches sich widerspricht.

Besteht ein Ding aus Theilen, so muß es gerade so viele Theile haben, als es hat, weder mehr noch weniger, es ist begrenzt (nemequouévou), aber zwischen den Theilen sind ohne Ende immer wieder Theile, es ist unbegrenzt (ünugou).

b. Die Unmöglichkeit des Raumes \*). Wenn alles Seiende im Raume ift, so mußte auch der Raum in einem andern sein, und dieser wieder in einem andern, welches unmöglich ist.

hier hat Zenon klar einen ber erften Grunde bes transcendentalen Idealismus ausgesprochen.

- c. Am ausführlichsten ist uns seine Nachweisung ber Unmöglichkeit ber Bewegung in vier Saten aufbehals ten \*\*).
- 1. logos nowios row Zhowos. Wenn eine Bewes gung durch eine Linie erfolgen foll, so muß sie erst durch ihre Palfte gehen, aber zuvor durch beren Palfte und so ins Unendliche, die Bewegung ist also unmöglich.
- 2. 16705 deursoos & Azilleus. Wenn der Langfams fte (die Schildkrote) eine Strecke voraus hat, so kann der Schnellste (Achilleus) ihn nicht einholen. Denn wenn der Schnelle an den Ort kommt, an welchem der Langfamere

<sup>\*)</sup> Arist. phys. l. 4. c. 3. 5. (du Val.) ή γὰρ Ζήνωνος ἀπορία ζητεῖ τενὰ λόγον εἶ γὰρ πᾶν τὸ δν ἐν τόπω δῆλον, ὅτε καὶ τοῦ τόπου τόπος ἔσται καὶ τοῦτο εἰς ἄπειρον πρότεων.

<sup>\*\*)</sup> Arist. phys. l. 6. c. 14. (du Vai.).

war, fo ift letterer boch immer fcon etwas weiter und fo ins Unenbliche.

3. doyog reirog. Der fliegende Pfeil ruht, denn in jedem Augenblick (es rol vov) ist er an einem bestimmten Ort, also in Ruhe.

Der mathematischen Auffassung nach hat Aristotes les den Schein in diesen Widersprüchen schon klar aufges lost, indem er erinnert, wie die Zeit falsch in Rechnung gebracht sei. Die Zeit ist so wenig discret aus Augens blicken (vov) als der Raum aus Punkten zusammengesetzt. Zenon aber nimmt nur die Stetigkeit des Raumes richs tig an, hingegen die Zeit setzt er aus Augenblicken zusammen.

Der Achilles ift am beften zu erlautern. Langfame habe einen Beg = 1 voraus, wenn er mit dem Schnellen zusammenkommt habe er einen Weg = x durch= laufen und feine Geschwindigkeit verhalte fich zu ber bes Schnellen wie 1 : a. Da fich nun in gleicher Beit beider Bege wie eines jeden Geschwindigkeit verhalten, fo ift: 1: a = x: 1 + x; ax = x + 1,  $x = \frac{1}{a - 1}$ diefer Bruch ist gleich der unendlichen Reihe  $\frac{1}{\alpha} + \frac{1}{\alpha^2}$ + 1/23 u. f. f. nach ben Potenzen von a. Ift die Ges fdwindigkeit bes Schnelleren bie zweifache, fo haben wir 1 = ½ + ½ + ½ + . . . , sie kommen zusammen, wenn ber Schnellere ben boppelten Bwifchenraum burchlaufen hat. Ift die Geschwindigkeit bes Schnelleren die gehnface, fo ift \$ = \$ + + fo + valor u. f. f. Gie foms men gufammen & jenfeits bes Muslaufs vom Langfameren. Dies hat Aristoteles mathematisch richtig gebeutet. Allein

metaphpsisch bleibt doch die Schwierigkeit, daß ich den beschränkten Weg als in unendlich viele Theile getheilt bestrachten kann nach den Reihen der Potenzen von fund von i. f. Diese Unendlichkeit birgt doch den Widerspruch zwischen dem Erscheinenden und dem an sich Seienden in sich.

4) Der 26pqc réragros ist weniger bedeutend, ins bem er nur mit der Relativitat der Bewegung spielt.

Weise am beutlichsten beschreiben: eine Linke abiliege rus hig, eine andere gleich lange od parallel unter ihr, so daß o unter der Mitte von ab. Unter od liege eine dritte gleich lange of, so daß o gerade unter d. Run bewege sich ca und of mit gleicher Geschwindigkeit in entgegenges setzer Richtung, so wird in demselben Augenblick o unter b, und o unter o zu liegen kommen. So ist in gleicher Beit od unter der Hälfte von ab und über ganz of hinges gangen, also hat od in der halben Zeit denselben Weg an of wie in der ganzen an ab zurückgelegt. Folglich ist die halbe Zeit gleich der ganzen.

Dies ist nur Trugschluß, weil die Bergleichung mit der ruhenden ab und der entgegengesetzt bewegten of nicht unterschieden werden.

So hat Zenon zuerst die wahre Grundlehre zur Unsterscheidung der Erscheinung und des wahren Wesens der Dinge nachgewiesen. Aber er ist darin nie ganz verstans den worden, weil er seiner Dialektik immer noch die falssche Kunst der Trugschlusse auf Widersprüche beimengte, welche ihm die Sophisten fast allein ablernten. In dieser Weise sagt Platon \*) von ihm, so wie sein Lehrer bes

<sup>\*)</sup> im Parmenibes p. 127. E., im Phaibros p. 261. D.

Hauptet habe, nur das Eine sei, beweise Zenon das Biele sei nicht. Denn wenn es mehrere Dinge geben solle, so kamen diesen entgegengesetzte Pradicate zu und dies sei unmöglich. Unter vielen Dingen nemlich musse jedes ahnslich und unahnlich, eines und vieles, in Ruhe und in Bewegung sein; es sei aber unmöglich, daß das ahnliche, unahnlich, das Eine, vieles u. s. w. sei, und darum auch die Mehrheit der Dinge unmöglich.

Hier haben wir es ganz einfach mit Trugschlussen zu thun, deren Fehler in der Unkunde der Bezeichnung der Urtheile liegt, und in denen Verschiedenheit, Widerstreit und Widerspruch mit einander verwechselt werden, oder die nach Aristoteles Benennung einfache Fehlschlusse maga zó auphehnuch und waga zó andwe find.

Aehnlich z. B. ist kein Ding schlechthin (&\pi daus) sons bern nur secundum quid einem andern Dinge; wenn es nun also dem einen ahnlich, dem andern unahnlich gestunden wird, so ist kein Widerspruch vorhanden. Doch dies werden wir besser erst bei Platon genauer bessprechen.

Die Sinmengung biefer nachher sophistisch gewordenen Fehler ist dann auch die Ursach, warum viele spätere ihn bald selbst einen Sophisten, bald einen Skeptiker gesnannt haben. Wir mussen ganz dem beipflichten, wie Teusnemann ihn gegen beide Borwurfe gerechtfertigt hat, denn ihm war es offenbar nur um die Berwerfung der sinnlichen Erscheinung als trügerischer Meinung der Sterdslichen gegen die höhere Wahrheit im Denken zu thun.

# 6. 84.

Was wir von Meliffos bem Samier als Phisosophen wiffen, hat Brandis in ber britten Abhands

tung feiner Commentationes eleaticae fritisch gesammelt. Es ift fast nur im Anfang des Buches de Ken. Zen. et Gorg. enthalten, ober aus gleicher Quelle vom Sims plicius erzählt.

Welissos hat einfacher als Zenon ebenfalls die Grundlehren des Parmenides dialektisch auszusühren versucht. Er setzt die Wahrheit nur in das Eine Sein schlechthin (xò öν άπλως); das Viele scheine (doxet) nur und sei nicht wirklich. Von dem nun, wie er die Weinunsgen über das Viele ausgeführt haben mag, ist uns nichts überliefert, das sich sicher festhalten ließe. Wir haben nur noch die etwas weitschweisige und sich wiederholende Ausschung, mit der er nachweist: das Sein schlechthin oder das All sei ewig, unendlich, Eins, sich selbst gang gleich, es vergehe nicht, werde nicht größer, verändere sich nicht, leide keine Schmerzen 1) und sei unkörperlich (ασώματον) 2).

Die ihm zugeschriebene Dialektik ift ber in Zenon's Lehre von Gott sehr ahnlich. Er sagt, wenn etwas ist, so ist es entweder entstanden oder ewig. Entstanden ist es entweder aus dem un dor oder aus dem dor. Aus dem Michtsein, das ist unmöglich vor allem für das andwig dor, aber auch aus dem Sein nicht, denn dann ware es ja dies ses und entstünde nicht. Eben so folgt, daß das Sein schlechthin nicht vergeht.

Run hat nur bas entstandene einen Anfang, bas vergangene ein Enbe, folglich ift bas ör andwe unenblich

οῦτως οὖν ἀἔδιόν ἐστι καὶ ἄπειρον καὶ ἐν καὶ ὅμοιον τὸ πῶν καὶ οὕτ' ᾶν ἀπόλοιτο, οὅτ' ᾶν μείζον γέγνοιτο, οὕτε μετακοσμέσετο, οῦτε ἀλγίει, οὕτε ἀνιῆται.

<sup>2)</sup> દેν કેલેν (nemlich થયે હૈπλώς ὄν) છેટા લાઈટલે લાઈમલ μή દૅપ્રદામ. કરે છેટે દેપુદા πάχος, દૅપુલા લેમ μόρια લાભે લાઈમાં લેમ કોંગ દેપ.

(aneigor). Wenn aber biefes, fo ift es Gins, benn mehrere mußten Grengen gegen einander haben. Dies tabelt Ariftoteles mit Recht. Meliffes hat nemlich nur Die Unbegrengtheit ber Beit nach nachgewiesen, und nimmt fie bann in bem Beweis fur bie Ginheit bes Gein gleich raumlich. Bei ber Fortfetung ift ihm eigenthumlich, bag er aus bem Dichtsein bes Leeren folgert, bas Sein fei ichlechthin erfüllt (nafesc) ohne Unterschiebe ber Lockerheit und Dichtheit, barum fei es unbeweglich. Endlich gu bies fem bleibt ihm bas eigenthumlichfte, bag er bie Unforpers lidfeit des Sein bestimmt ausgesprochen hat. Aber boch fceint er mit biefem Bebanten nichts angefangen zu bas ben, indem er bie Beiftigfelt nicht bagegen ftellt, fondern nach Ariftoteles Sprachgebrauch und wie ihm Aris Anteles \*) vorwirft, bas Sein nur als dozi de The vor ausfett.

Ueberblicken wir nun nochmals das Sanze dieser alten Eleatischen Bersuche, so bleibt uns stets nur der eine Sesdanke von dem Ein und All vor dem Auge. Wir sehen leicht, daß darin der erste Versuch gemacht ist, die eigents lich philosophischen Srundbegriffe vor der Abstraction sest zu halten, das Sein und die nothwendige Einheit. Das bei zeigt sich gleich die wichtigste Unterscheidung im Segens seins der sinnlichen Erscheinung und der gedachten Wahrheit des Seins der Dinge selbst. Dier ist nur statt der Erscheinung das Sinnliche immer als trüglicher Schein dem Wahren entgegengesetzt und daher nicht eigentlich die Natur gegen die Idee (nach unserm Sprachgebrauch) zurückgessest, sondern die Ersahrung gegen die nothwendige Wahrs heit der gedachten Ersentnis verworfen.

<sup>\*)</sup> Met. l. 1. c. 5.

Um nun diefe neuen Abstracta ju handhaben, bot fich nach und nach immer flarer bas Gefet an: Mus Richts wird nichts. Diefes ift aber eigentlich nur ein unklarer Musfpruch des Grundfages ber Beharnlichkeit ber Gubftang, wobei bas Entftehen und Bergeben von Wefen mit ber Beränderung ihrer Beschaffenheit permechselt oder gleichs gestellt und fo die Unmöglichfeit jeder Beranderung bes hauptet wird. Dies um fo bestimmter, ba man jede Beranderung, um fie bloß zu benten, als ein Werben aus dem Richts ober ein Schwinden in Richts anfah, mabrend die Erfahrung doch nur ein Anderswerben (alloiwous) ber Beschaffenheiten und Buftanbe bleibender Dinge Aber hier ift noch gar mannigfaltige Durcharbeis tung des Gangen erforderlich, bis flar werden fann, daß wir nicht jede Bahrheit einfeben, bas beißt durch blos Bes Denten festhalten fonnen, fondern daß wir alle Bers ånderung nur als Thatfache mahrzunehmen vermögen.

Daneben entschelbet bann vorzüglich die allmähliche Ausbildung der Denksormen, der Logik in der phisosophis schen Sprache. So wirkt hier zunächst vorzüglich Zes uon's fehlerhafte Dialektik weiter.

Biertes Rapitel.

Die Fortbilbner bis auf Sotrates.

§. 35.

Indem wir im vorigen den besondern Richtungen der Jonischen, Pythagoreischen und Eleatischen Lehre nachsahen, konnten wir nicht genau dronologisch fortschreiten, sondern haben auf Jungere Ruchsicht nehmen mussen, von denen wir erft die Nachrichten entlehnen oder die gang in gleichem Geifte fortbilbeten.

So find wir bei ben italischen Denkern bis auf die Beit ber Jugend bes Gofrates vorgeract, nun muffen wir aber noch altere nennen, welche mehrere Borarbeiten fennend eigenthumliche Philosopheme entwickelten. Gofrates berudfichtigen wir folgenbe. Etwa jur Beit bes Parmenibes lebten Berafleitos (Heaxleros) und Leufippos (Asimmos); ber erfte bilbete bie 30: nifche Unficht um, ber andere murbe als Schuler bes Pars menibes auf feine neue Lehre geführt. Stmas junger find Anagagoras (Arafayogas), Demofritos (Arpoxeros) ber Schuler bes Leutippos und Empedos fles (Eunedoning). Dann folgen Diogenes (Acoying) von Apollonia und Archelaos (Aggilaos), enblich bie Cophiften. Bon anderen wie j. B. von ben Cob lern bes Demofritos ift ju wenig eigenes befannt, als daß wir für unfern 3meck Gelegenheit fanden von ihnen au fprechen.

# 1. Berafleitos.

## §. 56.

Wir wissen von Herakleitos Leben wenig mehr als daß er ein Ephesier in Ephesos lebte und schrieb, und sich von allen Seschäften, wahrscheinlich die Sifersucht seiner Mitbürger scheuend, in strenger und sinsterer Sinnessart zurückzog. Seine Zeit ist um Dl. 70. als Zeit seiner Blüthe. Er schrieb ein Werk nezit gewoewe, wohl in gessuchten dunkeln Sprücken, (die ihm den Beinamen der Dunkele (oxoresvos) brachten,) und welches er im großen Tempel der Artemis niedergelegt haben soll.

Seine

Seine Lehre wurde sehr beachtet und commentiet. Eis
nige Sophisten und spater Aenesidemos berufen sich
für den Stepticismus auf seine Lehre vom Fluß aller Dins
ge; welcher Platon in anderer Weise für die Beurtheis
tung der Sinneserkenntniß folgt; Aristoteles entlehnt
die Srundlagen der Meteorologie von ihm; die stoische
Schule ihre Physik, ja ihre ganze Weltansicht. Was uns
von ihm geblieben hat Schleiermacher kritisch gesams
melt und beurtheilt. Museum der Alterthumswissenschaft
von Buttmann und Wolf. 1. Band. Heft 3.

Die Stufe seiner Fortbildung des Philosophems ist gut bezeichnet durch seine Worte bei Diogenes Laers tes!), Bielwissen belehrt den Geist nicht. Die Weisheit besteht in dem Einen, das Gesetz einzusehen, welches alles in allem beherrscht.

Demgemäß genügt es ihm nicht, mur alles auf einen Anfang zurückzuführen, sondern er fragt im allgemeinen nach den Sesesen der Entwickelung aus dem Anfang, dies sührt ihn auf seine Idee von der Allvernunft (2012'03 do-703) und läßt ihn nach Aristoteles Sprachgebrauch beskimmter nach der alria öder si doxi ris urrivsews fragen. Aber sein Gedankengang ist dabei gar nicht dialektisch entswickelt und er unterscheidet das Allgemeine nicht von der Korm eines Ganzen.

Wir muffen drei Hauptlehren von ihm naher bes achten.

1. Die Beltlehre felbft, in welcher er faft gang bem

 <sup>1) 1.9.1.</sup> πολυμαθίη νόον οὐ διδάσκει. — εἴναι γὰρ ἐπ τὸ σοφὸν ἐπίστασθαι γνώμην, ἦτο ἐγκυβερνήσει πάντα διὰ πάντων.

- 2. Zu dieser bringt er aber eine neue abstractere Lehre von den Gegenfähen, wodurch in das Jonische Philosophem neben die Frage nach dem Anfang und dem Element bestimmter noch die Frage nach den Ursachen der Veräns derungen und der Umbildungen kommt.
- 3. Seine Lehre vom loyog nords und iber Weltbes lebung.

Bei keinem von diesen sinde ich aber eine Andeutung, daß er dem Sinnenschein eine andere höhere Wahrheit ents gegengesetzt oder übergeordnet habe, wenn schon Aristo: teles \*) ihn vielleicht unter denen mit meinte, die er einmal sagen läßt: es sei nicht einiges in Bewegung und anderes nicht, sondern alles und immer, aber dies bleibe unsern Sinnen verborgen. Leicht kann auch Her akleist os so gesprochen haben, ohne im Großen einen Segenssatz der sinnlichen und einer höheren Weltansicht anzwiehmen.

I. 1. Für die Physik anderte Herakleitos erstelich in eleatischer Weise den Grundausdruck, indem er nicht nach dem Anfang (dext), sondern nach dem, was das Eine (ro Iv) set, fragte.

Dieses Eine nun sei unentstanden (dyéventov, aldior) aber nicht underänderlich (dxientov), denn das All sei ewig im Fluß (navra dei ekorra) in immerwährender Umwandlung. So sagt unter andern Platon im Arastylos!): Perakleitos verglich die Dinge dem Strom eines Flusse und sagte, man kam nicht zweimal in densselben Fluß gehen.

<sup>&</sup>quot;) phys. l. S. c. S.

<sup>1)</sup> p. 402. Steph. και ποταμού δοβ άπτικάζων τὰ δυτα λίγει, ως διε ές τὸν αὐτὸν ποταμὸν οὐκ ᾶν ἐμβαίης.

Während nun aber alles in ber Umwandlung und nichts bleibend sei, sei nur Eines das bleibende, das ewige (aideor), aus dessen Umwandlungen alles entstehe, das Feuer (nog) nach Maaß entzündet, nach Maaß verlösschend 2).

2. Dieser etvige Fluß aller Dinge ist einer der eigens thümlichsten Grundgedanken des Herakleitos, mit dem et auch dialektisch gespielt zu haben scheint. In dem des ständigen Wechsel kommen demselben Dinge entgegengesetze te Merkmale zu. Demgemäß läßt Sextos 1) ihn alls gemein sagen: das entgegengesetze kommt demselben zu und Plutarchos ausführlicher: dasselbe Wesen ist les bendig und todt, wach und schlafend, jung und alt. Endslich Aristoteles 2): alles sei und sei auch nicht. Wors aus Aristoteles ihm schuld giebt, daß er jede Behaups

<sup>2)</sup> Diog. L. 1, 9, 8. πυρ είναι στοιχείον; και πυρός άμοιβήν τὰ πάντα άραιώσει και πυκνώσει τὰ γινόμενα.

Aristot. de coelo. l. 3. c. 1. oi di rd pir Ella márra pireodai ra quol nal peïr, siras di marine ocdir. Er di re poror inopéreur, èt où ravra marra peragraparitendas méqueer, omeo écimas pocheodas léreur allos di mollol nal 'Hounleiros.

Clemens Alexand. Strom. 1. 5. 14. πόσμον τον αὐτον ἀπάντων οὖτε τις θεών οὖτε ἀνθρώπων ἐποίησεν, ἄλλ' ἔν ἀιλ καί ἐστιν καὶ ἔσται πῦρ ἀειζώον ἀπτόμενον μέτρα καὶ ἀποσβεννύμενον μέτρα.

Sext. Emp. pyrrh. hyp. I. p. 211. τάναντία περί τὸ αὐτὸ ὑπάρχειν.

Plut. Consol. ad Apoll. p. 106. ταὐτό δ' ἔστι ζών καὶ τεθνηκὸς καὶ τὸ ἔγρήγαρος καὶ τὸ καθεύδον καὶ νέον καὶ γεραίον.

<sup>2)</sup> Metaph, L 4. c. 7. nárra chras nat mi clrus.

tung får mahr erffarthabe 3), und Menefibemos 4) ihn lobt, als einen zu beffen Lehre bie Chepfis fuhre. Wir feben aber nicht, wie Beraffeitos felbft biefe Folgerungen geltend gemacht und welchen Werth er eigentlich auf biefe nur bie Beitbestimmung vernachläffigenben Urtheile gelegt habe. Dach Platon \*) inbeffen fceint es, als ob er diese Sophistik vorzüglich angewendet habe, um fich binter die Rathfel feiner bunteln Spruche guruckzugiehen. Das burd, bag Platon biefe Lehre bes Berafleitos im Reatutos und fo wie Protagoras fie fophistifch hands habte im Theaitetos beurtheilt, scheint fie mir bei ben fpas teren Beurtheilern bes Berafleitos eine ju wichtige Stelle in Beraffeitos Lehre erhalten ju haben, nem lich fo, als ob er feine Lehre bon ber Erfenntnig mit dies fem Rluß aller Dinge abgeschloffen habe. Die scheint bies dagegen nur feine Borbereitung, mit welcher er die Biels wifferei burch finnliche Belehrung gurudweift, und bie hauptlehre erft bie, in welcher er bie Bahrheit burch bas Befet in ber Lehre vom loyog xorvog begrundet. fceint Beraffeitos von ber Jonifchen Abstraction bers über ben Uebergang ju ber Muffaffungeweife ber Dinge gemacht zu haben, welche die Wefenheit in bas Allgemeine fest und welche Platon vorzüglich weiter fortbilbete. Bobei jedoch bes Beratleites Anfang biefer Anficht noch bas Ganze (ro blor) und bas Allgemeine (ra xa96lor) nicht unterscheidet.

3. In die Confequenz feiner mystischen Feuerlehre können wir uns leicht finden. Das feinste durchbringends fte ift ihm bas Erste, alles umwandelnde, zerstörende;

<sup>3)</sup> ănavra algân nouiv.

<sup>4)</sup> Sext, Emp. pyrrh, hyp. l. 1, 210.

<sup>\*)</sup> Im Cheaitetos p. 179. 180.

aber in Warme, Licht und Hauch auch belebende und zeus gende. In der Ausführung dieses Naturgemaldes nennt er im Grunde nur die Luft des Anarimenes Feuer, ans dert darnach die Bilder, und führt die Verdunstungslehre genauer aus. Mehrere behaupten sogar, daß er auch die Benennung Luft beibehalten habe. So läßt Sextos Emp. den Aenesidemos über ihn urtheilen »). Wesnigstens kommt bei ihm Luft nicht neben dem Feuer vor und seine Annahme, daß die Seele die trockne Ausdunstung sei, leitet sich ganz aus Anarimenes Phanstasien ab.

Wie consequent Beraffeitos in der Musführung feiner Feuerlehre gewesen fei, werden wir nicht gang ficher bestimmen fonnen. Soleiermacher meint, bag er nur von stets fortgehenden Umwandlungen ber Natur durch bas Feuer gesprochen habe und bag bie persodische Weltverbrennung nur eine hinzugebrachte Phantafie ber Stoifer fei. Ritter erinnert aber wohl mit Grund das gegen, daß fie ihm bon den Alten ju bestimmt beigelegt werde. 3ch febe icon feinen Grund, warum wir die Ungaben des Diogenes (von 8. bis 11.) verwerfen mollm, in benen er nicht feine allgemeinen Formeln wiederholt, fondern fehr bestimmt referirt, babei aber auch felbst die auffallenden Inconsequenzen der Herakleitischen Lehre tugt. Es wird hier bestimmt gelehrt, daß alles durch Bers dinnung und Berdichtung des Keners entftehe. Das MU fei begrengt und die Welt nur Gine. Gie entftehe aus bem Beuer und verbrenne wieder nach wechseinden Perioden bie gange Beit hindurch 1).

<sup>\*)</sup> adv. pbys. 1, 2, 233.

πεπερασθαί τε τὸ πῶν, καὶ ἔνα εἶναι τὸν κόσμον. γεννᾶσθαί το αὐτὸν ἐκ πυρὸς, καὶ πάλιν ἐκπυροῦσθαι κατά τινας περιόδους ἐναλλάξ τὸν συμπάντα αἰῶνα.

Beiter unten aber heißt es: Die Beschaffenheit Des negiézou habe er nicht angegeben, aber in demfelben habe er Schalen (oxagau), beren hohle Seite gegen die Erde gefehrt fei, angenommen, in' biefen berbichteten fic bie lichten Ausbunftungen und entflammten; bies feien Die Bes ftirne. (Gine ber Unficht bes Unagimenes fehr verwandte Phantafie.) Rach biefer Boraussetung lagt er ihn die Mondphasen erflaren, indem die Schale des Monbes allmählich ihre hohle Seite von une ab und bann wies ber uns gutehre, bie Finfterniffe aber,' indem bie boble Seite nach oben gefehrt werbe. Da erinnert bann Dios genes gut dazu: deutlich habe Berafleitos bier nichts entwickelt; über bie Beschaffenheit ber Erbe und jener Schalen fage er nichts. Bei biefer Inconfequeng fann es wohl auch gegrundet fein, bag er, wie Stobaios ans giebt und bei Plutarcos bortommt, noch vor bem Einen fleine Theilchen, Die er whypuara nannte (gleichfam Atome), porausaefest habe. Doch tommt über biefe meis ter nichts vor.

II. Wollen wir ihm nun in seinem Weltgemalde weiter folgen, so mussen wir zunächst seine Lehre von den Ursachen der Umwandlungen im Fluß der Dinge betrachten. Alles entsteht durch Segensätze. Bon den entgegenzgesetzen ist eines die Entstehung bringend, der Streit (πόλεμος, έρις), das andere das Vergehen bringend in der Verbrennung (ἐκπύρωσις) die Freundschaft (όμολογία, εἰρήνη). So sagt er: πόλεμος πατής πάντων (Krieg der Vater von Allem) und das Grundgesetz der Weltumwandlungen wird ihm Entgegensetzung und Widers sauf der Veränderungen (ἐναντιότης, ἐναντιοτρόπη, ἐναντιοδορμία), welche sich in dem Spiele der Veränderungen auf den Wegen nach Oben und nach Unten zeigt. Dieses

Geset der evarriodeomia ist das unberänderliche des Schicks sals, der eimagnern.

III. Um dann aus diefem feinen vollen Sedanken zu gewinnen, muffen wir feine Ansicht von ber Weltbelebung hinein benken.

Das Eine Feuer ist Gott und mit diesem ist das Ges
sich der deurziodoppia das Geset des Schicksals und dieses
der xorros lóyos, der Demiurg aller Dinge 1). So has
ben wir hier die vollendete Verwechselung der Form des
Sanzen mit dem Allgemeinen. Der xorros lóyos ist das
nothwendige Geset der Weltumwandlungen und in dems
selben Gedanken in Gott, dem einen Feuer, die Allvers
nunft, der Gedanke der Welt, das Selbstbewußtsein der
Welt und der Weltordner. Er ist die sipappier, als
diese zugleich neóvoca, Vorsehung und somit denn auch
die Wahrheit selbst. Entspricht hier die Angabe des
Stodasos den Worten des Herafleitos selbst, so
hätten wir hier zuerst den lóyos (die Vernunft) bei Gott
als den Demiurgen (Werkmeister), der die Welt geordnet hat.

## 6. 37.

Mit Sulfe dieser Grundgedanken führt Berafleis tos sein Weltgemalde aus. Die zu Grunde liegende Beltansicht hat pythagoreische Anklänge in den Gegens sten als Princip, in seiner ganzen von Krieg und Friede berwalteten Feuer: und Lichtwelt, die in einer gewissen Bleichmäßigkeit auch bei Parmenides, Empedokles,

Sext. adv. math. 7, 131 seq. Stob. Ecl. 1. p. 58. 60.
 <sup>\*</sup>Ηρακλείτος τὸ περιόδικον πύρ ἀἰδιον θεὸν ἀπεφήνατο, εἰμαρμένην δὸ λόγον ἐκ τῆς ἐναντιοδρομιάς. δημιούργον τῶν ὅνεων.

Philolaos vorkommt, und in der geistigen Deutung, bei der hier der menschliche Körper das Grab der Seele ift. Unten ist das unvollkommene trübe, der Mond steht noch in dieser tiefen Gegend, die Sonne aber und die noch hös hern Gestirne stehen im reinen, ungemischten Lichtglanz. Endlich auch die pythagoreische Harmonie des xóopos ges hört ihm; aus dem Wechkelspiel der Eranzwodeopisa läßt er die schönste Harmonie entstehen 1).

ŧ

Die Ausführung bes Gemäldes ift ganz physikalisch gegründet. Er geht aus von der alten Jonischen Borstellung der Weltverbindung durch die Berdunftungen und bib det diese Lehre weiter aus.

Durch Verdichtung und Verdünnung wird alles aus dem Feuer. Daher unten die Erde (77), darüber das Weer (Fálavoa), darüber das Feuer. Die Verwandluns gen des Feuers sind zuerst das Weer, dann die des Weer tes halb Erde, halb Wetterstrahl 2).

Diese nun erfolgen theils auf bem Wege nach unten (δδός κάτω), bem Wege der Erzeugung, aus dem Feuer Wasser, aus dem Wasser Erde; theils auf dem Wege nach oben (δδός ἄνω), dem Wege der Auflhfung, aus der Erde Wasser, aus dem Wasser Feuer.

Dem Wege nach oben folgen zunächst die zwei Arten der Berdunstung (avaIvpiavis) die feuchte (byea) (wohl

Plato Symp. c. 12. το δυ διαφερόμενου αυτό αυτή ξυμφέρεσθαι, ώσπερ άρμονίαν τύξου και λύρας. Arist. Eth. Nic. I. 8. c. 2. το άντίξουν συμφέρον, και έκ των διαφερόντων καλλίστην άρμονίων, και πάντα κατ' ξριγ γίπυνοθαι.

Clemens I. c. πυρός τροπαὶ πρώτον Θάλασοα, Θαλάςσης ὅξ τὸ μέν ῆμιου γῆ, τὸ ὅξ ῆμιου πρηστήρ.

nach Wasserdampf und Wolken ersonnen) und die trockne (\$190à) (nach Flamme und Rauch ersonnen). Bon diesen ift die erste die sinstere (oxoreivs) die andere die lichte, reine (laumoà, xudaoà); die lette vermehrt das Feuer, die andere das Feuchte.

So bestimmt sich der beständige Areislauf im Wechsel der Dinge, der die Verwandlungen in der Natur bedingt. Dies soll er ausgeführt haben für die Sterne mit Sonne und Wond, welche täglich neu erzeugte Lichterscheinungen durch die Zurückwerfung der trocknen Dünste seien, und dann für Jahreszeiten, Witterung und andere Naturers scheinungen.

Aber nun nimmt er dasselbe zugleich geistig. Die das teine Feuer ausscheidende trockne Ausdünstung ist ihm auch Setle und Leben 1). Daher dann zunächst das oft erwähnste Spiel mit diesem Gegegensatz: die trockne Seele sei die beste (avn wurd agiorn), die währige die ungebildete, Wasser sei der Tod der Seelen (wuxnos Vavaros di wuxn), Jerner im Großen wird dieser Gedanke mit dem von der Weltvernunft verbunden. Der Weltgedanke in den nothwendigen Umwandlungen des Feuers ist die Wahrheit. Diese göttliche Vernunft (rov Issor dopor) ahmen wir ein, und dadurch werden wir vernünftig. Wir haben die Wahrheit, wenn wir mit ihm übereinstims wen, wir irren, wenn dies nicht der Fall. Das Allges

Arist. de anima l. 1. c. 2. (du Val.) και Ἡρ. δὸ τῆν ἀρχῆν εἴναί φησι τῆν ψυχῆν, εἴπερ τὴν ἀναθυμίασιν, ἐξ ῆς τάλλα συνίστησι και γάρ ἀσωματώτατον δῆ και ρέον ἀεἰ τὸ δὲ κινούμενον κινουμένα γινώσκεσθαι ἐν κινήσει δ' εἶναι τὰ ὄντα.

meine (nemlich bas Ganze) ist bas wahre, bas besondere (nemlich ber Theil) nur, wenn es mit diesem frimmt 1).

So ist also die Sonderung der menschlichen Seele von der Einheit des Feuers und dem dopog zoerog die Ursach der Unvollkommenheit und des Jerthums. Darum sagt er: wenn der Mensch geboren wird, so stirbt seine Seele, wenn der Mensch stirbt, so wird seine Seele wieder geboren \*).

Ueberhaupt, was uns hochst unvollkommen von seiner praktischen Lebensansicht mitgetheilt ist, stimmt mit diesen Grundlehren. Wir sehen leicht ein, wie ihm das Schicksal auch Vorsehung sein mußte; wie ihm das von den Stoikern später hervorgehobene: naturalem legem divinam esse \*\*) schon gelten mußte; warum er das Glück des Wenschen in die edagsornous, das Wohlgefallen an die Zufriedenheit mit dem göttlichen Weltlauf sehn mußte \*\*\*), obgleich uns nichts von der Ausführung die sehren geblieben ist.

<sup>3)</sup> Sext. adv. math. l. 7, 129. 131 seq. τοῦτον δή τὸν κουνὸν λόγον καὶ θεῖον, καὶ οῦ κατὰ μετοχήν γινόμεθα λεγικοί, κριτήριον ἀληθείαε φησίν ὁ ἔξρ. ὅθεν τὸ μὲν κουἥ πᾶσε φαινόμενον, τοῦτ' εἴναι πιστόν. τῷ κοινῷ γὰς καὶ θείψ λόγφ λαμβάνεται ' τὸ δέ τινι μόνψ προσπίπτον ἄπιστον ὑπάρχειν, διὰ τὴν ἐναντίαν αἰτίαν.

<sup>133.</sup> διό δεί έπεσθαι τῷ κοινῷ τοῦ λόγου δὲ ἐὐντος ξυνοῦ, ζώουσιν οἰ πολλοὶ, ὡς ἰδίαν ἔχοντες φρόνητες ἡ δ' ἔστιν οὐκ ἄλλο τὶ ἀλλ' ἐξήγησις τοῦ τρόκου τῆς κοῦ παντὸς διοικήσεως. διὸ καθ' ὅ τι ὰν κότοῦ τῆς μνήμης κοινωνήσωμεν ἀληθεύομεν ὰ δ' ὰν ἰδιὸσομιν ψευδόμεθα.

<sup>4)</sup> Sext. pyerh. byp. 1. 8, 230. Wenn er babei ben Merfchen ohne Vernunft nennt, so versteht er unter Mensch offenbar nur ben Lorper ber Menschen.

<sup>\*\*)</sup> Stob. Serm. 28. 250.

<sup>\*\*\*)</sup> Theodoret. Vol. 4. p. 984.

# 2. Empebofles.

#### §. 88.

Diogenes L. \*) etwa um die 84. Dl., war also ein juns gerer Zeitgenosse des Anagagoras. Er lebte als ein angesehener Mann und Freund des Bolkes in seiner Basterstadt, welcher er die Sesetze neu geordnet haben soll. Diogenes sagt, Aristoteles nenne ihn den ersten Leherer der Rhetorik und Gorgias sei seine Schüler gewesen, was man auch dei Platon ersieht. Borzüglich aber scheint er als ein auf pythagoreische Weise phantasirender Urzt gelebt zu haben, der in seinem Gedicht, die Reiniguns gen (nadappoi), seinem Schüler verspricht, ihn die Wins de beherrschen und Todte erwecken zu lehren 1). So wurs de er sehr bald zum Wundermann und später zum erwählten Führer bei vielem dämonischen Aberglauben.

Sonst berichtet Diogenes über sein Leben sehr vers worren, so daß wir weiter nur aus den erhaltenen Bruchs stücken seiner Gedichte über ihn urtheilen können. Dios genes schreibt ihm ein ärztliches Gedicht (Lóyog durge-nös) von 600 Bersen und ein Gedicht negt geosws nebst

<sup>•) 1. 8,,74.</sup> 

<sup>1)</sup> Sturz. v. 401. παύσεις δ' ἀκαμάτων ἀνέμων μένος. οἶ τ' ἐπὶ γαῖαν

όρνύμενος πνοιαίσε καταφθινύθουσιν άρουραν. καλ πάλεν, ην π' έθελησθα, παλίντετα πνεύματ' έπά-

θήσειε δ' έξ ομβροιο πελαινού παίριον αύχμον άνθρώποις, θήσεις δί και έξ αύχμοϊο θερείου ρεύματα δινδρεόθρεπτα, τὰ τ' ἐν θέρει ἀήσαντα. ἄξεις δ' έξ 'Αϊδαο παταφθιμένου μένος ἀνδρός.

den Reinigungen von 5000 Versen zu. Aus dem setzeren sind und bedeutende Bruchstücke geblieben, ein großer Theil durch Aristoteles, der es liebt, ihn anzuführen, und der ihn der Schönheit seiner Verse wegen den homerisschen genannt haben soll. Aristoteles meint indessen, er sei mehr Naturforscher als Dichter gewesen, und ich möchte hinzuseten, doch noch mehr Dichter als Philosoph, denn das Sanze bleibt ein mythologisches Lehrgedicht. Als Dichter ahmte Empedokles, wie schon im Alterthum gesagt wird und wie deutlich vorliegt, dem Kenophasnes und Parmenides nach, seine Weltansicht scheint aber vorherrschender pythagoreisch, auch entlehnt er viel dem Herakleitos.

Mit Sicherheit urtheilen wir nur nach den Bruchs frücken seines Gedichtes über ihn. Für die Sammlung dies ser Bruchstücke und aller Nachrichten über Empedocles müssen wir auf Fr. Wilhelm Stur; Empedocles Agrigentinus. Lips. 1805 nebst den Zusätzen des Amas deus Pepron Empedoclis et Parmenidis fragments. Lips. 1810 hinweisen.

Dieses Gedicht nun giebt gar keine Anklange eines dialektisch gebildeten Spstems. Allgemeinere Ansichten, welche Spätere ihm zuschreiben, scheinen ihm nur mit willskührlichen Consequenzen beigelegt zu werden, wie dies z. B. so auffallend ist bei Aristoteles Phys. L. 8. c. 1., wo er ihn von wechselnden Weltperioden der Ruhe und Bewesgung sprechen läßt, während Empedokles nur den Umwandlungen in der Natur die Unwandelbarkeit der Eles mente entgegengesetzt, und Metaph. I. 8. c. 4., wo er ihn Sottes mangelhaftes Wissen nur nach einer willführslichen Consequenz behaupten läßt.

Empedofles ganges Raturgemalde ift aus vielen entlehnten Borftellungsweisen gusammengefett.

1. Das Bild des Ganzen ist pythagoreisch. Um bes Mordes (povos) willen sind Damonen zu Menschengeistern geworden in der Verbannung von den Göttern. Aber dieser Word ist ganz pythagoreisch jedes sich vergreisen am kebendigen und an geweihten Pflanzen, (Bohnen und Lors beetblätter nennt er.) So wandert der Mensch durch Pflanzen und Thiergestalten, bis er vom Körper befreit wieder zum seligen Gott wird.

Ueber die Ausführung seiner Phantasien von der Sees senwanderung und ob er darauf des Herakleitos döde ärm nad natum angewendet habe, scheint mir nichts zu ers hellen.

2. Gemäß dieser Grundvorstellung scheint er sich ein Bild vom Weltganzen entworfen zu haben, ahnlich dem Platonischen im Phaidros, nahe bei dem entsprechend, welches nachher Philolaus gab. Denn obschon uns

• ભેરક રાર વૈદ્યમોલમાં ગુલ્લ ફાંગ્રેલ પૂર્ણયા વિદ્યાના કેલ્યાના કરેલા કરેલા

St. v. 352, ω πόποι, ω δειλόν θνητών γένος, ω δυσάνολβον,

οΐων έξ έρίδων έκ το στουαχών έγένεσθο. St. v. 362. ήδη γάρ ποτ' έγω γονόμην πουρός το πόρη το,

θάμνός τ' οδωνός τε, και είν άλι ελλοπος ίχθύς. St. τ. 891. δειλοι, πάν δειλοι, κυάμων άπο χείφας έχεσθε. τ. 892. χρή τῆς δάφνης τῶν φύλλων ἄπο πάμπαν έχεσθαι. St. τ. 896. ῆν δ' ἀπολείφας σῶμα ἐς αἴθερ' ἐλεύθερον έλθης,

ἔσσεαι ἀθάνατος, Θεὸς ἄμβροτος, αὐχ ἔτι θνητός.

<sup>2)</sup> Sturz. p. 448 seq. v. 3 seq. δοτιν ανάγκης χρήμα, θεών ψήφισμα παλαιόν,

von seinen aftronomischen Vorstellungen nur weniges aufsbehalten ist, so stimmen hierauf einzelne Stellen seiner Verse doch gut zusammen, wie wir unten zeigen wollen. Seine Unsicht ist: hier unten an der Erde herrscht das Uebel, es ist der Verbannungsort der gefallenen Damos nen. Pier unter dem Wonde herrscht der Haß vor und vielgestaltige Erzeugungen wechseln schnell zwischen Leben und Tod, während unter der Vorherrschaft der Freundschaft die ewig gleiche Kreisbewegung im opasoos walter. Die Segend des Uebels und Passes ist dem odgaväs der Philolaas und der opasgos dem noopas desselben pu vergleichen.

- 3. Bestimmt führt Empedokles das pythagoreissche Gesetz "gleiches wird nur durch gleiches erkannt" aus: Erde schauen wir an mittelst Erde, das Wasser durch Wasser, mittelst des Nethers den göttlichen Nether, das Feuer durch Feuer, Liebe durch Liebe und den Streit durch erbarmliches Streiten 3).
- 4. Ganz ist er darin Pythagoreer, daß er nicht wie die Eleaten von dem Einen sondern vom Segensat des Einen und Vielen ausgeht. Dies ist die einzige dialektische Dichtung bei ihm, in der er ganz dem Parmeni des nachahmt, wie wir gleich naher betrachten wollen.
- 5. Die pythagortische Zahlensehre scheint er aber gar nicht beachtet zu haben. Darauf weisen einzig die Benennung des reikog dräkurror anärrn und die der gella kon pynog re ndarog re hin.

<sup>8)</sup> Arist. Met. I. 2. c. 4. St. v. 818.
γαίη μέν γὰς γαΐαν ἐπώπαμον, ὕδατε δ' ὕδας,
αἰθέρι δ' αἰθέρα δῖον, ἀτὰς πυρὶ πῦς αἴθηλον,
στοργή δὲ στοργήν, νεῖκου δό το νείκεὶ λυγρῷ.

Auch überhaupt eine Erhebung über die Gältigkeit der similichen Erkenntniß kommt in seinen Versen gar nicht vor. Vielmehr sagt er in Beziehung auf die Quellen der Wahrheit nur: betrachte alles genaux wie sedes klar wird, weder dem Gesicht mehr vertrauend als dem Gehor, noch den lauten Gehor mehr als der deutlich sprechenden Zunge; noch irgend einem der andern, so vielsach der Weg ist zur Erkenntniß. Theile den Glauben an die Glieder, bedenke, was sedem deutlich wird.

6) In Bergleichung mit den Cleaten finden wir bei ihm in Rucksicht der Beseelung der Welt ganz den einfas den unbestimmten eleatischen Splozoismus und daneben hat er mit Parmenides gemein jene Lehre von der Beltherrschaft der Aphrodite, so daß hier seine und des Parmenides Gedanken schwer zu unterscheiden sind. Dagegen bleibt ihm seine Lehre von den vier Clementen ganz eigen.

Bu diesen Anklangen eleatischer Dichtung gehört schont jener Ausspruch, den er aber auch mit Herakleitos gemein hat, daß das Weltall nie entstanden sei: Reiner der Sötter erschuf diese Welt, auch keiner der Menschen; immer schon war sie <sup>5</sup>). Ferner alle seine Verse von der Gottheit und der Weltbeseelung. Für diese Beseelung und Beledung der Welt wiederholt er nur die Sprüche des Tenophanes und Parmenides.

St. v. 847. alla yaρ αθρει κάτ παλάμη, κή δήλον ξκαστον,

μήτε τιν' όψιν έχων πίστει πλέον, ή ματ' άκουήν · ή άκοήν έρίδουπον , ύπέρ τρανώματα γλώνοης · μήτε τι τών άλλων όπόση πόρος έστὶ νοῆσαι · γυίων πίστιν έρυκε, νόει Φ' ή δήλον έκαστον.

St. v. 21. ούσε θεών τις πόσμον ἐποίησ', ούσε τις ἄνδρων, ἀλλ' ἦν κἰεί.

Nach dem Willen des Schiekfals ift alles denkend 6). Alles, wisse, hat Verstand und Theil am Gedanken 7).

Eben fo wiederholt er, unabhängig von feinen fechs Principien, bes Xenophanes Spruche von der Gotts beit.

Seine Glieder ziert kein menschliches Haupt, an seis nem Rucken bewegen sich keine zwei Sprossen, keine Füße, keine zwei Kniee, keine behaarte Scham. Sondern er ist heilige Vernunft und unaussprechlich groß erfüllt er mit seinem Sedanken einzig die Welt, das All mit Macht durchdringend <sup>8</sup>).

Niemand kann sich ihm nahen, er ist nicht mit Augen zu sehen, nicht mit Sanden zu greifen, welches doch sonft die größte Straße ist, auf der die Menschen Erkenntniß in die Bernunft bekommen ).

7. Endlich muffen wir die Dichtung des Empedos kles mit den Lehren des Herakleitos vergleichen, des nen er, wenn er sie schon anders wendet, doch die Phans tassen von der Herrschaft der Freundschaft und des Streis tes über die Welt entlehnt hat und wohl auch die Lehre von

<sup>6)</sup> St. τ. 860. τήδ' λότητι τύχης παφρόνηκεν απαντα.

<sup>7)</sup> St. v. 361. πάντα γάρ ζοθι φρόνησιν έχειν και νώματος αζοαν.

<sup>8)</sup> St. v. 295. obre yap avõpomén negalő nard yela ne-

ού μεν άπαι νώτων γε δύο πλάδοι άϊσσουσιν, ού πόδες, ού θόα γούν, ού μέδεα λαχνήεντα. άλλα φρήν έερή παι άθέσφατος έπλετο μούνον, φροντίοι πόσμον άπαντα παταϊσσουσα θοήσι.

<sup>9)</sup> St. v. 802. ούα έστιν πελάσασθ', ούδ' όφθαλμοϊσιν έφιατόν ήμετέροιε, η γεροί λαβεΐν ηπέρ τε μεγίστη πειθούε άνθρώποισιν άμαξιτός εἰς φρένα πίπτει.

von der Einheit des Feners. Sonft mag in Einzelnheiten wie z. B. da, wo ihm die Lehre von der Weltverbrennung jugeschrieben wird \*), wohl nur sein Rame mit De ras fleitos verwechselt sein.

#### §. 89.

Senauer zu folgen haben wir nun ben Lehren bes Ems pedot les vom Einen und Bielen in Berbindung mit ber Lehre von ben fechs Principien und dann feiner Lehre vom Sphairos und dem Weltban.

Aristoteles lobt ihn vorzüglich dafür, daß er nicht wir in den vier Elementen dezas üs üln sondern in Haß und Liebe auch noch alzias äder f dezi ris urriasus vors ausgesest habe. Aber Empedotles hat hierbei gewiß teine dialettischen Beweggründe gehabt, sondern das Ganze nur dichterisch gefaßt, da er ja selbst für das Eine und Viele keine dialettischen Gründe ausführt. Er sagt nur:

Zweierlei frage ich: wie das Eine erwächst zum Einssein aus Bielem, dann wieder, wie dem Bielen es ges
schieht aus dem Einen zu sein, denn zweisach ist das Ents
stehen und zweisach das Vergehen alles Sterblichen. Dier
löst auf und zerstört die Verbindung von allem, dort wies
der wird zertheilt das aus der Auflösung geschiedene, denn
einerseits kommt alles in Eins zusammen durch Freunds
schaft (guldens), andrerseits wird alles wieder auseinans
der getrennt durch den Haß des Streites (values). So
nemlich, terne, entsteht das Eine aus Vielem und wieder
aus dem vergehenden Einen das Viele. So entstehen die
Dinge und denen ist nicht beständige Dauer. Was aber
durch die Trennung ganz ausgeschieden ist, hört niemals

<sup>\*)</sup> Sturs p. 257.

auf, sondern dieses war seit je unverändert im Reis: lauf 10).

Dies bedeutet wohl; bie Elemente bleiben stets unber: andert im Kreislauf der Berbindungen und Ausscheidum: gen. Die Lehre geht dann fort:

Entstehen giebt es keinem Sterblichen auch nicht Enke durch verderblichen Tod, sondern nur Mischung und Wiederauflösung des Gemischten ist, was die sterblichen Merschen Entstehen (proces) nennen 12).

Ferner fagt er ganz mit Parmenides: Unmöglich tann aus dem Nichtseienden etwas werden, und daß das Sein vernichtet werbe ist unthunlich und unausführbar, denn immer wird bleiben, was auf immer besteht 12).

<sup>10)</sup> St. v. 84. δίπλ' έρίω, τό το μέν γάρ ων ηθέήθη μόνος είναι

ἐκ πλεόνων, τοτὰ δ' αι διέφυ πλέον' ἐξ ἐνὸς είναι' 
δοιἡ δὰ θνητών γένεσες, δοεὴ δ' ἀπόλειψες.

τὴν μέν γὰς πάντων σύνοδος τίκτει τ' ὁλέκει τε' 
ἡ δέ, πάλιν διαφυσμένων, θρυφθείσα ἀπόπτη. 
καὶ ταῦτ' ἀλλάσσοντα διαμπερὶς οὐδαμα λήγει, 
ἄλλοτε μὲν φιλότητι συνερχόμεν' εἰς ἐν ἄπαντα, 
ἄλλοτε ἡ μὲν ἐν πλεόνων μεμάθηκε φύεσθαι, 
ἡ δὰ πάλιν διαφύντος ἐνὸς πλέον ἐκτελέθουσι 
τῆ μὲν γίγνονταί τε καὶ οῦ σφισιν ἔμπεδος αἰών' 
ἡ δὰ διαλάσσοντα διαμπερὲς οὐδαμα λήγει, 
ταύτη δ' αἰδυ ἔφοσιν ἀκίνητα κατὰ κύκλον.

<sup>11)</sup> St. v. 105. — φύσις οὐδενός ἐστιν ἀπάντων Φνητών, οὐδέ τος οὐλομένου Θανάτοιο τπλευτή, ἀλλὰ μόνου μίζες το διάλλαξές το μιγέντων ἐστλ, φύσις δὲ βροτοῖς ὀνομάζεται ἀνθρώποιαιν.

<sup>12)</sup> St. v. 124. ἐκ τοῦ μη ὄντος τὶ ἀμήχανον ἐστὶ γενέσθαι καὶ τὸ ὅν ἐξόλλυσθαι ἀνήνυστον καὶ ἄπρηκτον.
κἰκὶ γὰρ στήσονται ὅπη κέ τις αἰὰν ἐρείδη.

In der Freundschaft verdindet sich alles Eins zu sein, doch nicht sofort, denn Elemente sind anderswo andere. Der gemischten sterblichen entstehen Myriaden Arten, aber auch vieles bleibt ungemischt, welches der Streit in der höhe zurückhält. Denn nicht vollkommen besteht das All an den letzten Grenzen des Areises, sondern in einigen Theis im bleibt er, andere verläßt er. Um so weiter er aber vorschreitet, so weiter geht die sorgsame Freundschaft vollskommen mit unvergänglichem Ariebe 13).

Pirgends steht etwas einzeln (λιπόζυγον oder wie Penton\*) meint λιπόξυλον unverbunden), sondern jes des tst zweigestaltig (διάμορφον), die Sonne ist licht und warm, das Wasser dunkel und kalt, die Erde schwer und sest. So ist im Zorn alles zweigestaltig und getrennt, kommt aber die Freundschaft dazu, so strebt es wieder zus sammen, denn aus diesen war alles, was ist und sein wird 14).

<sup>13)</sup> St. τ. 138 seq. Peyron. p. 53. τ. 5 seq.

εν τηθ' ήθε τὰ πάντα συνέρχεται εν μόνον είναι
οὐκ ἄφορ', ἀλλὰ θέλυμνα συνιστάμεν' ἄλλοθεν ἄλλα,
τῶν θε μισγομένων χεῖτ' ἔθνεα μυρία θνητῶν.
πρέλὰ θ' ἄμικτα κατεστήκει κεραϊζομένωταιν
ἀλλὰξ, ὅσσ' ἔτι νεῖκος ἔρυκε μετάρσιον. οὐ γὰρ
ἄμφαφέως τὸ πῶν ἐξέστηξεν ἐπ' ἔσχατα κύκλου,
ἀλλὰ τὰ μὲν τ' ἐνέμιμνε μελέων, τὰ δὲ τ' ἐξεβεβήκει.
ὅσσον θ' αἰἐν ὑπεκπροθέοι, τόσον αἰἐν ἐπήει
ἡπιόφρων φιλότης ἀμφαμφῶσ' ἄμβροτος ὅρμη.

<sup>\*)</sup> p. 43.

<sup>14)</sup> St. v. 68. άλλ' άγε τών δ' δάρων προτέρων ἐπὶ μάρ-

εί τι παι έν προτέροιας λιπόζυγον έπλετο μόρφη, δέλιον μέν λαμπρόν όρξεν και θερμόν άπάντη, , ἄμβροτα δ' δοσα έδείτο και άργέτι δεύεται αθγή, ὅμβρον δ' ἐν πάσι δνοφόρντά το ζιγαλέον το,

So beschreibt er die Umwandlung der Dinge durch den Kampf des hasses und der Liebe und zeichnet gelegentlich noch genauer aus:

Es bildeten fich Arme ohne Schultern, Augensallein ohne Stiene, viele Ungeheuer mit boppeltem Antlitzund Leibern, Stiere mit Menschengesichtern und Menschen mit fliergehornten Köpfen, auch hermaphroditische Riefen 16).

Hier nemlich bilden sich durch Liebe alle Glieder in Eins; der Leib erhalt in der Blathe ein vollendetes Leben, anderswo wieder wird durchdrungen von verderhlichem Streit jedes getrennt genähert dem Ende des Lebens 16).

Endlich besingt er die Liebe als Herrscherin Aphrodite Bethospne:

Diese (nemlich die Freundschaft) sieh im Geiste (und sitze nicht mit faunendem Blicke), welche sterblichen Gliedern eingeboren gehalten wird, und welcher liebes ersins nen und ähnliche Werke vollbringen, die sie Gethospne besnennen und auch Aphrodite. Rein Sterblicher zeigte noch, wie sie durch das All walte, du aber hore auf die untrügs

έκ δ' αξης προρέουσε θέλυμνά τε καλ στερεά γε ἐν δὲ κότψ διάμορφα καλ ἄνδιχα κάντα πέλονταε, ἐν τούτων γὰρ πάντ' ἦν, ὄσοα τά ἐστι καλ ἔσται.

Peyron. v. 28. γυμνοί δ' ἐμπλάζοντο βραχίονες εὐνιδες ἄμων.

τη δε γυναικοφοή εκιτροϊε ήσκημένα γυίοιε.

πολλά μεν αμφιπρόσουπα καλ άμφίστερνα φύεοθαι,
βουγενή άνδρόπρωρα, τὰ δ' έμπαλιν έξανατέλλειν
ἐνδροφυή βούκρανα · μεμιγμένα τῆ μεν ἐκ' ἀνδρῶν,

τῆ δε γυναικοφοή εκιτροϊε ήσκημένα γυίοιε.

<sup>16)</sup> St. v. 221. α̃llore μέν φιλότητι συνερχόμεν εἰε ἐν ἄπανεκ γυῖα, τὰ σῶμα λέλογχο βίου θαλέθοντος ἐν ἀχμῆ. α̃llore ở αντε πακῆσι διατμηθέντ ἐρίδεοσι.

liche Rede, benn alles diefes ist gleich und von gleichem Ursprung 17).

Jenen (ben Alten) war nicht Ares ein Gott, nicht ber Kämpf (2080cpos), nicht Zeus der König, nicht Kronos, auch nicht Poseidon, sondern Kppris die Königin 18).

Diese besänftigten sie mit frommen Gaben, mit ges malten Thieren, wohlriechenden Salben, reiner Myrche Opfer und Rauchwert vom Libanon, und auf den Boden gegoffenen Spenden von gelbem Honig. Bom frechen Morde der Stiere wurde der Altar nicht befeuchtet, sondern der größte Abschen war es den Menschen, Leben zerstören und vom lebendigen zu effen 18).

So ftehen Aphrodite als einigende Freundschaft und. Ares als trennender Streit einander entgegen \*).

<sup>17)</sup> St. v. 52. και φιλότης ἐν τοϊσιν, ἴση μικός τε πλάτος τε την σὸ νόψ δέρκευ, μηδ' ὅμμασιν ἦσο τεθηκώς, ῆτις και θνηταϊοι νομίζεται ὅμφυτος ἄρθροιε, τῆ τε φίλα φρονέουο' ἰδ' ὁμείἴα ἔργα τελοῦσι, γηθοσύνην καλέοντες ἐπώνυμον, ἢδ' ἀφροδίτην. τὴν οὕτις μεθ' ἄπασιν έλισσομένην δεδάηκε θνητὸς ἀνήρ, σὸ δ' ἄκουε λόγων στόλον οὐκ ἀπατηλόν' ταῦτα γὰρ ἴσά τε πάντα καὶ ἤλικα γένναν ἔασσι.

St. v. 305. σὐδἱ κια ἦν κείνοισεν ἄρης Φοὸς, σὖδὶ κυδοιμός,

οὐδὸ ζεῦς βασελεὺς, οὐδὸ πρόνος, οὐδὰ ποσειδών άλλὰ πόπρις βασέλεισε. —

τήν οἱ γ' εὐσεβίεσσεν ἀγάλμασεν ἐλάκκοντο, 
γραπτοῖς δὰ ζώρεσε, μύροισε το δαεδαλεόδμοις, 
ομύρνης τ' ἀπρήτου Θυσίαις, λεβάνου τε Θυώδους 
ξουθών το οπονδὰς μελετῶν ξεπτοῦντες ἐς οὖδας. 
ταύρων δ' ἀπρήτοισε φόνοις οὐ δεύετο βωμὸς, 
ἀλλὰ μῦσος τοῦτ' ἔσκεν ἐν ἀνθρώποισε μέγιστον, 
Θυμὸν ἀποβξαίσαντας ἐἰδμενας ἡέα γνῖα.

<sup>\*)</sup> Plut. decret. I. c., 3, 29.

Mit Haß und Liebe verbindet Empedokles dann die vier Elemente, die nicht in einander übergehen, sondern deren jedes unveränderlich, unverderblich und ewig ist \*), aus deren Mischung aber alle Dinge bestehen. Dies spricht er indeffen nur dichterisch ans, ohne irgend eine physikalische Ausführung. Er sagt:

Merke die vier Wurzeln aller Dinge, Feuer und Wasser und Erde und der Luft unermessliche Hohe, denn aus diesen besteht; was war, was ist, was sein wird 18).

#### Und wieder:

Zweierlei frage ich: wie Eins erwachse aus vielem nur Eins zu sein, und bann wieder, wie Bieles aus Einem werbe. Feuer und Waffer und Erbe und der Luft uners meßliche Sohe. Auch der verderbliche Streit getrennt von jenen, überall im Gleichgewicht, und dann in ihnen die Liebe gleich an Länge und Breite 20).

#### Und nochmals:

Merke die vier Wurzeln aller Dinge: Zeus der lichte, dann here die lebenbringende, dann Aidoneus und Reftis, die Thranen befeuchtet der Sterblichen Antlit 21).

<sup>\*)</sup> Avist. de gen. et corr. l. 1, c. 1, l. 2, c. 6.

<sup>19)</sup> St. v. 160. τέσσαρα τῶν πάντων ἐιζώματα πρῶτον ἄκους, πῦρ, καὶ ਓδωρ, καὶ γαΐαν, ἐδ' αἰθέρος ἄπλετον ὑψος ἐκ γὰρ τῶν, ὅσα τ' ἦν, ὅσα τ' ἔσσεται, ὅσσα τ' ἔασεν.

<sup>20)</sup> St. v. 48. δίπλ' έρίω. τότε μέν γάρ εν ηθξήθη μόνον είναι

ἐκ πλεόνων, τότα δ' αὖ διέφυ πλέον ἐξ ἐνὸς εἰναι.
πὖρ, καὶ ὖδωρ, καὶ γαῖα καὶ ἡέρος ἄπλετον ὕψος,
νεῖκός τ' οὐλόμενον ἄἰχα τῶν, ἀτάλαντον ἀπάντη
καὶ φιλότης ἐν τοῖοιν, ἔση μῆκός τε πλάτος τε.

<sup>21)</sup> St. τ. 26. τέσσαρα των πάντων ξιζώματα πρώτον άπου: Ζεὐς άργης, "Ηρη δὲ φερέσβιος, ηδ' "Δίδωνεύς,

Endlich:

Sonne und Erde und hindliche Aus von den vier Wurzeln aller wird aus dem überlieferten sei Sonst wird vorzüglich angeg menten das Feuer als das Etre, den drei andern als vielleicht daß er dies für de verhersschend unterworfenen der Lichtwelt der Philia im Ihat. Sehen wir dann zu, Westdau dazu stimmen.

§. 41,

Wir haben gleich anfangs behauptet, daß des Emspedoeles Weltgemalde dem des Philolaus ahnlich gewesen sei. Wie der Pseudvorigenes \*\*) von ihm'erstählt, die Segend um uns und unter dem Monde ist voll des Uebels, oben über dem Monde ist der Six der Reinsheit und des Guten, so stand ihm unten um die Erde die Begend, in welcher der Haß vorherrscht, oben im ogwisos herrscht dagegen die Einheit und Liebe. So allein und nach einer der philolaischen sehr ahnlichen Ansicht kann ich einis ge Stellen in seinen Versen verstehen. Er sagt;

Νήστις θ' ή δακρύοις τέγγει προύνωμα βρότειον. τών δὲ συνερχομένων ἐξ ἔσχατον ἵστατο Νείπος. Νείπός τ' οὐλόμενον δίχα τών ἀτάλαντον ἀπάντη. καὶ Φελίη μετά τοΐοιν, ἴση μήπός τε πλάτος τε.

<sup>22)</sup> Hlentwo nai zowy te nai ovoavoc hoe valuosu:-

<sup>\*)</sup> Arist, phys. I. 1. c. 4., de gen. et corr. I. 2. c. 8., metaph. I. 1. c. 4. Simpl. in Arist, phys. I. p. 48. A.

<sup>\*)</sup> Philosoph. c. 4.

Rachdem der Daß in den unterften Abgrund des Wir: bels hinabsant, entstand in dem mittelften Wirbel die Freundschaft 23).

Was kann der unterste Wirbel bestimmter bedeuten, als der Wirbel der täglichen Umdrehung der Erde um das Feuer der Mitte, und was der mittelste Wirbel besser als der Wirbel der Sonne, in welchem Aphrodite die Freudes spenderin thront?

Ich ftelle baneben die burch Pepron \*) bei Sims plicius gefundenen Berfe. Erstens nemlich in den und verständlich Worten

Erd' odr' sekloso dieieras wied eff ist wenigstens die Erde eilig, also in Bewegung begriffen. Die andern Berse aber scheinen nur nach dieser Borauss setzung einen bestimmten Sinn zu geben. Nemlich:

σφαίθος πυπγοτεθής ποιίδ πεδίλυθει σιών·

So ift gestützt auf der geheimen Feste der Harmonie der gerundete Sphairos freudig in frahlicher Rube.

Ich halte diesen verborgenen Sis der Harmonie für den Altar der Heftla, das Feuer der Witte, um ivelches als den festen Mittelpunct sich die ruhende Weltkugel wölldt.

Die berüchtigten andern zwei zwischen Parmenis des und Empedofles ftreitigen Berfe, welche Sturg las:

άλλ όγε πάντοθεν έσος έφυ και πάμπαν οπείρων σφαίρος κυκλοτερής κώνη περιηγέ γαίων

<sup>25) —</sup> ἐπεὶ νείπος μὲν ἐνέρτατον ἴφετο βένθος δίνης, ἐν δὲ μέσῃ φιλότης στροφάλιγγε γένηται.

<sup>\*)</sup> p. 52.

"Aber es entstand der allseits gleiche und allseits uns endliche gerundete Sphalros sich frohen Wirbels erfreuend," können diesem zu widersprechen scheinen, indem hier der Sphalros selbst im Wirbel bewegt scheint, aber anstatt der Worte zuben megenyer haben die Handschriften so versschiedenes, daß wohl auch hier porin negernder die allein richtige Lesart sein wird.

Mit dieser ganzen Ansicht scheint dann vorzüglich zu kimmen eine aussührlichere Stelle, welche wir fast gleiche lantend bei Plutarchos\*), Galenus \*\*) und Stosbaios \*\*\*) lesen, die uns mitten in eine aussührliche Beschreibung von des Empedokles Weltbau hinein führt, doch leider nicht mit feinen eignen Worten und ohne einen ganz klar zusammenhängenden Sinn zu geben. Stosbaios giebt die Stelle so:

Em pedofles nümmt zwei Sonnen an, die eine das ursprüngliche Feuer, welches in der andern Halbkugel des réspos ist, erfüllend die Halbkugel, welche immer dem Abglanz desselben gegenüber steht; die zweite der erscheiznende Abglanz in der andern Halbkugel der mit wärmeverzwischten Luft erfüllten, welcher Abglanz entsteht von der kristrunden Erde durch die Zurückwerfung in die krystallzähnliche Sonne und mit herumgeführt wird in der Bewesgung des Feurigen. Rurz, die Sonne sei der Abglanz des Feuers bei der Erde in.

١

<sup>\*)</sup> plac. phil, 2, 20,

<sup>••)</sup> hist, phil. c. 14. ....

<sup>\*\*\*)</sup> Ecl. phys. I. 26. p. 580.

<sup>†)</sup> Εμποδοκίης δύο μέν ήλίους, τόν μέν άρχίτυπον πύρ, δν ἐν τῷ ἐτέρῳ ἡμισφαιρίῳ τοῦ κόσμου, πεπληρωκὸς τὸ ἡμισφαίριον, ἀεὶ κατ' ἀντικοῦ τῆ ἀνταυγείᾳ ἐκυτοῦ τεταγμένον τόν ὅἐ φαινόμενον ἀνταύγειαν, ἐν τῷ ἐτέρῳ

Dies gange Bilb erinnert, wie Boch +) icon bemerfte, gang an Philolaus Weltgemalbe mit ber Borftellung vom Feuer ber Mitte und ber glasabnlichen Sonne, die uns beffen Wieberichein giebt. Co bier bie legten Worte, bag die Sonne ein Abglang von bem Teuer bei ber Erde, von bem Urfeuer fei; fo beutet ferner die Salbtugel, welche immer bem Abglang bes urfprunglichen Feuers gegenüber bleibt, auf bie Borftellung von ber Gegenerde als ber andern Salfte ber Erdfugel bin. Aber naber barf man bem Bilb nicht treten. Bas foll bas bebeuten , bag bie eine Balfte ber Welt mit Feuer, Die andere mit mars mer Luft erfüllt fei? Bas foll bas Urfeuer für Bewegun: gen machen, welche ben jurudgeworfenen Gonnenfchein mit fich fuhren? Mir icheint ber Berichterftatter, von bem unfre Beugen Die Worte entlehnten, ben Empedo: fles felbft nicht recht verftanden zu haben, baber auch bas "furg gu fagen" womit er schließt. Und bie Urfach biefes Richtverstehens wird bie buntle Andeutung gewesen fein, mit ber Empebofles nur auf die jungere pythas goreische Weltansicht auf bas Feuer ber Mitte und ben lufterfüllten Raum zwischen ber Erde und bem Monde hins gewiefen hat. Fur biefe Duntelheit feiner Lehre vom licht fpricht auch die Art, wie Ariftoteles ihn fagen laft, bas Sonnenlicht gelange erft bazwischen, ehe es zum Auge oder an bie Erde komme \*\*). War ba vielleicht nur von der strahlenden Bewegung des Lichtes die Rede?

ήμισφαιρίω, τῷ τοῦ ἀέρος τοῦ θερμομεγοῦς πεπληρομένω, ἀπὸ πυπλοτεροῦς τῆς γῆς κατὰ ἀνάπλασιν γιγνομένην εἰς τὸν ῆλιον πρυσταλλοειδῷ συμπερειλπυμένην τῆ
πινήσει τοῦ πυρίνου, ὡς δὲ βραμέως εἰρῆσθαι συντεμόντω, ἀνταύγειαν εἴναι τοῦ περὶ τὴν γῆν πυρὸς τὸν ῆλιον.

<sup>\* \*)</sup> Comm. altera de Plat. syst. coel. glob. p. 20.

<sup>\*\*)</sup> de sensu. c. 6. Ἐμπεδοκλής φησιν άφικνεῖσθαι πρότερον

Diefer unferer Meinung laffen fich aber gar manche andere Angaben entgegenfeten. 3ch berudfichtige querft, baf Arifroteles und feine Commentatoren beftimmt ets jablen, Empebofles habe behauptet, daß bie Erde rube. Diefe Angaben indeffen, meine ich, fur mich menben gu konnen. Die andern fprechen nur dem nach, mas Ariftstes de coelo 1. 2. c. 18. und L. 8. c. 2. fagt. Aber in ber erften Stelle hat Ariftoteles mohl ben Empedofles migverftanden. Ariftoteles fagt: bas für, baß bie Erde ruhe, giebt Empedofles die Urfach an, durch die Schwungbewegung bes himmels im Rreife und die größere Geschwindigkeit biefer Bewegung merbe die Bewegung der Erde gehindert, wie das Waffer im Das Baffer im Becher fommt nemlich, wenn der Becber im Rreise umgeschwungen wird, oft tiefer als das Erg, fallt aber boch nicht, obgleich es feiner Ratur nach fcwer ift, aus berfelben Urfach \*).

Aristoteles ober wenigstens. Simplicius \*\*)
nach ihm, versteht hier den Empedokles so, als
ob durch den Umschwung des Himmels die Erde in der Mitteruhend gehalten werde, aber dazu paßt die Bergleischung des Kunststucks mit dem umgeschwungenen Becher voll Wasser gar nicht. Wenn das Wasser nicht mit ums

το από του ήλίου φως είς το μεταξύ, πρίν πρός την όψεν, η έπε την γην, und noch unbeutlicher de mima 1.2. c. 6.

<sup>•)</sup> de Coelo l. 2. c. 13. ότι δε μένω (ή γη), ζητούσι την αλτίαν και λέγωνσιν, — ώσπες Εμπεδοκίης, την του οξορούου φοράν κύκλω περιθέουσαν και θάττον φερομένην, την της γης φοράν κωλύων, καθάπες τὸ ἐν τοῖς κυάθοις ὑδως. και γὰς τοῦτο, κύκλω τοῦ κυάθου φερομένου, πολλάκις κάτω τοῦ χαλκοῦ γενόμενον ὅμως οῦ φέρεται κάτω, πεφυκὸς φέρεσθαι, διά τὴν αὐτὴν κῶτίαν.

<sup>\*\*)</sup> Stuzz. p. 818 seq. Simpl. ad Art. de Coelo I, 2. c. 15.

geschwungen wird, so wird es auch nicht am fallen verhins dert. So meint denn auch Empedofles, die Erbe kann nicht fallen, weil sie dem Umschwung des Himmels folgt, der sie durch seine Geschwindigkeit oben erhält. Dies stimmt wieder damit zusammen, daß Empedofles den Umschwung der Erde um das Feuer der Mitte woraussett, er mag aber dergleichen mur so geheimnisvoll angedeutet haben, daß er von den Alten nie bestimmt dasur anerkannt worden.

Doch unster ganzen astronomischen Deutung dieser Behren des Empedokles stehen viele Berichte jüngerer Berichterstatter lentgegen, rücksichtlich derer aber schon Brucker warnt, daß hier den Angaben der Reoplatonister wenig zu trauen sei. So ließen das phantastische manscher von Empedokles Dichtungen und die Zauberssprüche in den Reinigungen ihn zum Vormann wählen bei den späteren Freunden der Dämonenlehre, wie schon Plutarchos. Dier zeigt Sturz das ungegründete. Denn die weiblichen Dämonen, welche Empedokles an zwei Stellen aufführt, sind sehr einfache pythagoreische Gegensäße ohne geheimere mystische Bedeutung.

An der einen Stelle heißt es: Dort (wahrscheinlich in dem Aufenthaltsort der gefallenen Damonen) waren die Irdische und die weitzusschauende sonnesehende, der blutige Streit und die liebliche Einigkeit, die Schönheit und die Häßlichkeit, die Geschwindigkeit und die Langsamkeit, die geliebte Wahrheit und die schwarze Ungewißheit 24).

<sup>24)</sup> St. v. 11. ἔνθ' ἦσαν Χθονίη το καὶ Ἡλιόκη ταναῶπιε. Αῆρίε θ' αἰμασόσουκ καὶ Αρμονίη θομερῶπιε. Καλλιστοί τ' Αἰοχρή το, Θόωσά το Δηναιή το. Νημερτής τ' ἐρόσουκ μελάγακρπός τ' 'Ασάφεια.

#### And bas anbere mal:

Entstehen und Bergehen, Sinschlafen und Erwachen, die unbekränzte Jugend und die Erfahrenheit reich an Rrans jen, Unbesonnenheit und Weisheit, Reden und Schweis gen 25). Dies für sich weißt auf keine Damonenlehre.

Serner dennt ihn Aristoteles \*) unter benen, wels de die Weltstheils als in Ruhe, theils als in Bewegung begriffen annehmen, und Simplicius malt dies zu wechselnden Weltperioden der Ruhe unter der Perrschaft der Freundschaft \*\*) und der Bewegung unter der Perrschaft des Streites aus. Das Ganze beruht aber nur darauf, daß ihm Aristoteles aus den Versen:

τή μεν γίγνονται τε καὶ οῦ σφισιν ἔμικεδος αἰούν ή δε διαλλήσσοντα διαμπερές οὐδαμα λήγει ταύτη δ' αἰεν ἐίσσιν ακίνητα κατὰ κύκλον -

die Meinung zuschreibt, daß die Welt bald durch die einis gende Freundschaft, bald durch den trennenden Streit bes wegt werde, in Zwischenzeiten aber ruhe. Allein dieses kann ich nicht in den Worten sinden, sondern Diogenes kaertes \*\*\*) scheint mir hier den Empedokles richtis ger zu fassen, indem er diese Stelle auf die Underänders lichkeit der Elemente und der ganzen Weltordnung bezieht. Die Verse sagen doch:

Was nun entsteht hat keine ewige Dauer, was aber gang ausgeschieden ift, hort niemals auf, sondern dieses ist immer unverändert im Areislauf.

St. v. 15, Φυσώ τε Φθιμένη τε, καὶ Εὐναίη καὶ "Εγερ-

Καινώ τ' ἀστεμφής το πολυστίφανός το Μεγιστώ, καλ Φορίη Σοφίη τε, καλ 'Ομφαίη ---

<sup>7)</sup> Phys. l. 8. c. 1.

<sup>\*\*)</sup> Peyron. p. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup>) 1, 8, 76.

Empedokles fpricht hier wie an andern Stellen von der ewigen Dauer der Weltordnung durch die Unveranderlichkeit der Elemente und den Kreislauf den Weranderungen.

Endlich neuere befonders Proffes, Simplicius, Joannes Philoponos \*) ergablen, daß Empedo: Lies ben omakoog und den noomog unterschieben habe, so bag beibe aus ben vier Elementen befteben, im woulpos aber die gilla, im naamog vo vernog vorherriche. Unterfchied deuten fie bann fo, bag ber Sphairos ber misuos vonros, ber nosuos in bestimmter Bebeutung aber κόσμος αλοθητός fei, ber Sphaires utbilblich (παραδειγματικώς), der Rosmos nachbildich (είνονικώς) beftehe, boch jeder in ber Beit unentftanden fei. Inbeffen fest Simplicius hingu, dies habe Empedofles nur rathselhaft (alrepparwows) nach ber Weise ber Pytha: goreer gelehrt. Hieraus werden wir wohl adnehmen kön: nen, daß Empedofles einen Theil ber Belt unter ber Berrichaft ber Liebe Sphairos und einen andern unter ber Berrichaft Des Baffes Rosmos genannt habe (wiewohl bie lettere Bedeutung von xoopog in den uns gebliebenen Berfen nicht vorfommt), die Begiehung auf ben platonis iden oder neoplatonischen Unterfchied von noomog vomog und adodnide als urbilblich und nachbitblich ift hingegen offenbar, wie Bruder icon erfannt, hinzugebracht nach ber Weise jener Reoplatonifer, welche fo gern ihre Phantafien ben Alten unterschieben.

Mus diesem ist wohl klar, daß ihm ber Sphairos der obere Theil der Weltkugel, das Gebiet der Gestiene war, welches immer ist unverändert im Rreise und darüber hin-

<sup>\*)</sup> Sturz. p. 278 seq.

aus der unendiche überweltliche Ort, in welchem die Eles mente in wennfanglieber Unausgeschiebenheit blieben \*), aintich bem Dinmpos bei Philosaos und bem gaubers haften aberhimmlifchen Gobiet bes Ariftoteles. Dies fem Sphairos feste er bann entgegen bie niederen Gegens den um die Erbe als den Ort der Beranberungen, des Uns gemachs und bes liebels. So mennt er den Sphaires Gott und ben Uranos ben bochften Gott \*\*), verliert fic ober bei ber Musführung biefes Gedankens in einen gang mechanischen Beltbau. Et scheint ber Erfinder ber mit bes Barmenibes Rronen verwandten fruftallenen Bobaren, an benen Die Geftirne befestigt find. Der Uras nos ist ihm bas negiszor das allumfassende und besteht in einer feften Ophare, auch der Arnftallos genannt, melde aus Aether gufammengeronnen ift \*\*\*). En biefem Renftals los fteben die Figfterne, unter ihm die Planeten +); Sons ne und Mond besteben ebenfalls krystallahnlich aus geronnenen Mether.

Diese Borftellung scheint nur eine Folge von seiner Phantafie iber bie Entwickelung ber Clemente II). Wie Anag imandros und Anagagoras scheint er hier von einem ersten Zustand der gleichmäßigen Berbindung aller Elemente auszugehen. Zuerst schied sich der Aether aus,

plac. phil. 1, 5. Ἐμποδοκλῆς κόσμον μἐν ἔνα, οὐ μέντος τὸ πᾶν εἶναι τὸν κόσμον, ἀλλὰ ἀλίγον τι τοῦ παντὸς μέρος τὰ ἄὲ λονκὸν ἀρχὴν εἶναι. Sturz. p. 276.

<sup>\*\*)</sup> Ar. metaph. 1, 3. c. 4. Cicero somn. Scip. 4. Simpl. ad Ar. de anima 1. fol. 18, 6, Sturz. p. 287.

<sup>\*\*\*)</sup> Sturz. p. 521.

<sup>†)</sup> Stucz. p. 885.

<sup>††)</sup> Sturz. 807. 521. Plut. plac. 2, 6, 11. Euseb. przep. ev. 15, 87. 42. Steb. ecl. phys. 24, p. 600. Galen, hist. phil. 12.

eine Werbindung von Feuer und Luft, welche erstatete und so den Arystall der Gestirne bildet, der Aether, der alles im Areise zusammengepreßt halt \*). Jum zweiten scheidet sich dann das Feuer aus, unter diesem die Erde, aus welcher das Wasser hervorquist, aus dem die Luft aufdampst \*\*).

Daraus könnte sich dann endlich das ganze Bild etwa in folgendem geben. Die krystallene Sphäre des Aethers ums schließt epförmig \*\*\*) die ganze Welt mit ihren Licht = und Luft Dalften. Im Süden ist die Welt ganz mit Licht ers füllt, im Norden mit wärmegemischter Luft. Das Licht strahlt um das Rund der Erdkugel und trifft die Sonne, welche dadurch den Norden erhellt. Zwischen den Wens dekreisen festgehalten bestimmt die Sonne die Grenze des zoopos, und die dem Andrang der Sonne weichende Luft neigt, wie bei Anaragoras, die Bären so, daß der Norden gehoben, der Süden niedergedrückt wird †).

Außer diesem wird das Gedicht gar viele besondere physikalische Schilderungen enthalten haben, von denen wir noch einige lesen, wie z. B. die Beschreibung der Sons nenfinsterniß

(ber Mond) halt den Glanz (der Sonne) ab, fteht von oben ber über der Erde und verfinstert so viel von der Erde, als des glanzenden Mondes Breite erfüllt  $\pm 1$ ).

Ferner

<sup>\*)</sup> ήδ' αἰθής αφίγγων πεςὶ πάπλον ἄπανεα. St. v. 168.

<sup>\*\*)</sup> Euseb. I. I. 15, 37.

<sup>\*\*\*)</sup> Stob. Ed. phys. 27. p. 566. vð [siệ | maquakhyelus vòr noemor neiodas.

<sup>†)</sup> Sturn. p. \$16.

<sup>††)</sup> Sturz. τ. 174. — ἀπεσμεύασε δέ.οἱ αὐγάς ἔστ' ἐπ' αἶαν καθύπερθεν, ἀπεσμνίφωσε δὲ γκίης πόσοσν, ὅσσον μήνης γλανκώπιδος ἔπλετο εὖρος,

Seener enthielt es vieles der Naturgeschichte gehören; de, und besonders werden diese Schilderungen auch den auchstichen Organismus betroffen haben, wie wir noch die Beschreibung des Spieles der Luft mit dem Blut lessen \*), und wie wir besonders aus Platons Anspieluns gen sehen, nach denen Gorgias diese Lehren des Emspedoffen, nach denen Gorgias diese Lehren des Emspedoffen weiter lehrte. hier in Beziehung auf die Wirksamkeit der Sinneswerkzeuge, in welche durch seine Gesäße Einströmmungen erfolgen, durch die das Organ die Ausströmungen aus den Gegenständen aufnimmt.

In diese Schisderungen aber näher Consequenz einer wissenschaftlichen Ansicht bringen zu wollen, wäre wohl ein zweckloses Unternehmen, da alles nur in zerstreuten Bildern des Sedichtes gegeben ist, wie Aristoteles schon gelegenklich bewerkt \*\*). Offenbar ist das Gedicht des Lucretius Carus in der Art der Ausführung viels fach Rachahmung des Empedostles, die Vergleichung mit diesen (z. B. Buch 5. Vers 512 und seener) wird am anschaulichsten verzegenwärtigen, wie hier so oft mur Dichstung gist und nicht Naturlehre.

## 3. Leufippos und Demofritos:

### 4. 42.

So wenig genau wir aus reicheren Urberlieferungen über die Lehren des Empedokles haben berichten könsnen, so sicher bleibt doch bei weit ärmeren Rachrichten unsre Ansicht von den Lehren des Leuk ippos und Des mokritos. Denn hier ist eine Ansicht zum erstenmal

<sup>\*)</sup> Sturs. v. 249 - 278.

<sup>\*\*)</sup> Meteorof. l. 2, c. 8.

entwickelt, welche von so klaver einseitiger mathematischer Auffassung ift, daß ihre Consequenzen aus den' leifesten Ans deutungen leicht errathen werden konnen, die Ansicht aber selbst in ihrer einfachen Grundgestalt immer fast unversändert hat stehen bleiben mussen, so wie Leukippos sie fand, Demokritos sie entwickelte, Epikuros sie fests

Rellte und bie neueren Phyfiter fie wiederholten.

Bon bes Leutippos (Arinnwag) Leben wiffen wir nichts mit Sicherheit ju fagen, ale bag Demofritos fein Schuler mar. Die meiften fagen, wie Simplis cius \*), er fet aus Dilet, ferner war er ein Schuler ber Efeaten, mahricheinlich bes Parmenibes, mesmegen man ihn und Demofeltos ohne viel Bedeutung bie inngeren Elegten genannt bat. Seine Bluthe mag um bie 70. Olympiade fallen. Offenbar führte ihn bie eleatische Lehre gu ber eignen neuen Richtung, welche er ber phyfifchen Betrachtung ber Griechen gab. Er faßt bie Belt nur nach raumfichen Berhaltniffen und fest babei an bie Stelle bes Cleatifchen Ginen, ftetigen Bangen uns peranderlichen Seienden Die Ginfachheit bes unveranberlichen Sein. Go hob fich die Stetigfeit auf und bas Bange jerfiel in Die Bietheit ber 21 tome (arouor, individuum). Das aropor ober adiaigeror wird hier bas nicht ftetige, einfache, mogegen bas adiaigeror und dueper bei ben Eleaten nur bie Ungertrenntheit bes ftetigen Bangen bebeutete. Diefem Bedanten folgt Leutippos in mathematifder Anschaulichkeit, wesmegen es wenig ber Dabe lobnt, nach feinen bialeftifchen Grunden genquer ju fragen, rudfichtlich welcher bie lleberlieferer leicht fo viel bon ihren eigenen hinzugethan haben. Tragen wir nems lich ben ibealen Sat, bag alles jufammengefette aus eins

<sup>4)</sup> in Ar. phys. c. 7.

fachen Theilen bestehen nutse, in der Anschauung der Raumwelt ein, so werden wir nothwendig zu der Fiction dieser kleinsten untheilbaren Körperchen im Raume, den Atomen geführt, und damit ist die ganze Grundlage dieser Borstellungsart gegeben. Leukippos führt sie auf die einfachste Weise aus. Die Elemente (vrozzeka) sind das Volle (ndiges) und das Leere (xerdr), beide sind unz molich. Wit eleatischer Vergleichung nannte er dann das Volle ro ör, das Leere zo un ör, doch sei das ör nicht mehr als das un ör \*).

Leeres nemlich muß sein, weil sonst entweder die Beswegung und die verschiedenen Grade der Dichtigkeit uns möglich wären, oder falls mehreres in einander zu sein versmöchte, auch das Größte vom Kleinsten aufgenommen werden könnte, welches er nach dem Vorurtheil der absosluten Undurchdringlichkeit für unmöglich hielt \*\*).

Des vollen lette Bestandtheile sind die körperlichen Atome (oregen äroua), welche ihrer Kleinheit wegen nicht wehrnehmbar sind. Diese sind unverändertich (ånaIs), alle von einer Natur (geore adrär strat ulas), denn nur das gleiche könne auf das gleiche wirken, aber von unendelich vielerlei Gestalten \*\*\*).

Dies ist der Grundgedanke, von dem Leukippos nur die ersten Anwendungen machte. Die Elemente unters schied er nicht nach der Gestalt der Atome, nur das Feuer ausgenommen, welches aus den kugelformigen bestehen

<sup>\*)</sup> Arist. met. l. l. c. 4. ovděv µakkov to ov tov µn ovtos slval gaoir.

<sup>\*\*)</sup> Arist. de gen. et corr. l. 1. c. 8. phys. l. 4. c. 8.

<sup>\*\*\*)</sup> Arist. de gen. et corr. l. 1. c. 8.

folite. Luft und Waffer unterfchieb er nach ber Gtoffe ber Atome. \*).

So sest er die Ursachen der Berschiedenheit der Diage in die Sestalt (hurmos) \*\*), in die Stellung oder Ords nung (diadizzy) und in die Lage (xgomy, Isace) der Norme. Die (xpomy) aber hat zwei Urten, die mit Iwischen räumen (died van newon) und die in der Berührung (die vissänzes). Go ist das Entstehen durch Mengung und Insammenschüngung (verzeiwer, vorumlöur und negeinlesse) das Vergehen durch Ausscheidung (dianopous), das Anders, werden (dillolwais) durch Ordnung und Lage der Atome zu erklären \*\*\*), versteht sich alles vermittelst der Bewegung der Atome. Diese Bewegung der Atome scheint Leus kip pos nur schlechthin vorausgesetzt zu haben, man sieht aus dem Uederlieferten nicht näher, wie er sich ihre Gessetze dachte.

Nur laßt ihn Diogenes Laertes ih die Entste hung der Welt aus diesen Bewegungen der Atome erstären. Er soll der Sowne den höchsten Kreis gegeben her den, darunter die andern Sestirne, jundchst an der Erde der Mend, in der Mitte bewegt sich die Erde, indem sie sich im Kreise umdreht, und soll paufenförmig sein (oxina avrise rounavoerder. Wie und warum dieses, wird nicht gesagt.). Zur Erklärung des Sanzen aber heißt est Unzählige Welten (xoopor) entstehen aus den Atomen und werden in diese wieder aufgelost.), so daß Entstehung.

<sup>7)</sup> Arist. de Coelo 1. S. c. 4.

<sup>200</sup> Meshalb Demofritos bie Atome auch idlas genannt ju haben fcheint, Plut. adv. Col. p. 1111.

<sup>\*\*\*)</sup> Ar. de gen, et corr. l. 1. c. 1. 2. 8.

<sup>†)</sup> lib. 9. 30--- 53.

<sup>1)</sup> κόσμους δε έπ τούτων απείρους είναι, και διαλύεσθαι είς ταύτα. 1. c. 81.

Wachsthum, Abnahme und Bergehen bet Welt einer ges wissen Rothwendigkeit folgen, die er nicht näher bes frimmen?

Und für die Entstehung eines noopog beißt es bann weiter: viele allgestaltige Rorper bewegen fich aus dem un= enblichen in burchfreuzenden Bahnen (κατ' αποτομήν) in das große Leere und bilben im Bufammenbrang einen gros fen Birbel; aus welchem in Rreisbewegungen bas gleiche jum gleichen tommt. Die leichten werben nach außen getrieben, die schweren ballen fich in der Mitte des Wirbets jufammen, und bilben ein erftes fugelformiges Banges, welches fich burch ben Umichwung im Wirbel mit einer Baut umgiebt. Muf biefe Beife entfteht bie Erbe, und durch Die Baute ein gufammengefettes Gebaube. Anfangs ift biefes naß, trodnet aber burch die Ausscheidung ber leichten Atome aus, welche oben bie Bestiene bilben, bie fic burch bie Geschwindigkeit ber Bewegung entzünden. Diefe Befdreibung tft faft nicht zu verfteben, wenn man nicht an Anagimandros Phantafien guruck benft, Die hier wieberhoft merben."

So ift hier die Licht und Feuerwelt gebant, in welscher Feuer, Licht und Warme herrschen, weil die runden Atome die beweglichsten find. Dazu kommt bann noch die Phantasie, daß diese Feueratome zugleich die der Seele und des Lebens sind \*), womit sich diese Atomenlehre dann ganz der gewöhnlichen Feuerlehre verbinden laßt. So läßt Stoda ios sogar schon den Leukippos heras kleitische Borstellungen außern, die abagun sei ihm

<sup>2)</sup> είναι δε ώσπες γενέσεις πόσμου, οθτα κάλ αθξήσεις, παλ φθίσεις παλ φθοράς πατά είναι ἀνάγκην, ην έποία έστίν οὐ διασάφει.

<sup>\*)</sup> Arist. de saima l, 1. c. 2.

sipaquisen, nichts geschehe umsenst (obder zonna parne yisverau), sondern navra ex dispos re xai in anarne de Norstellung von der Weltverbrennung giebt er ihm \*\*), sie liegt auch sehr nahe bei dem eben angeführsten Bild von der Weltentstehung bei Diegenes. Dem ersten widerspricht indessen Stobaios \*\*\*) selbst wieder, indem er sagt: Leukippos aber und Demokritos nehmen keines von diesen beiden an (nemlich daß die Welt belebt und von der Vorsehung beherrscht sei), sondern sie lassen sie durch eine vernunftlose Natur aus den Atomen bestehen †). Vielleicht aber sind doch das erste Leukips pos Worte, das andere nur eine Folgerung, die Stosbaios macht.

#### §. 43.

Demokritos, ber so oft mit seinem Lehrer Leus tippos zugleich genannt wird, bilbete bessen Lehre weis ter aus. Er war aus Abbera in Makedonien; bei ber Berschiedenheit ber Angaben läßt sich sein Zeitalter nur etwa so bestimmen, daß er nach seiner eigenen Angabe 40 Jahre junger als Anaragoras und ein alterer Zeitges

> n um die 70. bis 72. Alter von gegen hun: rstadt. Schon in seis 28 Xerres Magter 22 m durch Griechenland,

<sup>\*\*)</sup> Ecl. phys. L. p. 160.:

<sup>\*\*)</sup> i. c. p. 416,

<sup>\*\*\*)</sup> Ecl. phys. I. p. 442.

 <sup>1)</sup> Αεύκιππος δέ και Δημόκριτος ούδετέρα τούτων (ες. ἔμψυχον τὸν κόσμον και πρόνοια δισικουμένων) φέρει δὲ ἀλόγφ ἐκ τῶν ἀτόμων συνεστῶτα.

nach Negopten, Norderpsien, und fammelte bei ausgezeichs neten Zelenten einen großen Reichthum an Kenntnissen, der ihn etwas eitel gemacht zu haben scheint. Biel genaueres ist dei dem fabelhaften der Erzählungen nicht fostzustellen. Er beschäftigte sich mit allen Theisen der Philosophie, war dabei Natursorscher, Arzt und Anatom. Er hat sehr viel gescheieben, worunter vorzüglich ein großes Wert usvas diensoppos und ein Werk usze zwasus genannt werden, jedoch schreidt Theophyastos ein Werk uszus diensoppos schon dem Leut spos zu. Das erstere las er in seiner Baterstadt öffentlich vor und wurde dasür so zut bezahlt, das es ihm den großen Aufwand seiner Reisen ersetzte.

Wir haben zurft zuzusehen, wie en bestentipp posthisfe fortbildete und dann was er fut die praktische Phistosophie gethan hat. Haben aber dafür auch nur wenige zerftreute Anführungen seiner Meinungen und Bruchftude von ihm, welche am vollständigften gesammelt sind in Demokritos physische und ethische Fragmenste, gesammelt von Stephanus und vervollsftändigt von Orelli (opusc. gravc. sententiosa I. pag. Pl. seg.).

1. Bei ber Grindlehre von ben Atomen werben meift beibe mit einander genahmt, Denig kritos weitere Ausstührungen icheinen nicht erheblich.

Brist at eine kosagt, daß er gefolgent habe, weil die Beit unentstanden pos mussen auch die Atome, das Leece und die Bridegung immer (dei), unendlich (ansiga) und bhae Anfang, (2027) gewesen sein. D. Er tadelt aber das letztere, weil aus dem immergewesensein nicht folge, daß ein Ding keinen hoheren Grund (dozo) habe, warum

(ded ri) es sei. Ein andermal \*) lobt er den Demokrt's tos, daß er richtig behauptet hade, thun und leiden finde nur zwischen ahnlichem statt. Ferner läßt er ihn die Atome nach ihrer Größe schwerer annehmen \*\*), was aber in Leukippos Rosmogonie auch schon vorausgessetzt scheint. Auch ihm sind die Atome alle von gleichet Natur \*\*\*), und auch seine Bestimmung der Grundbes griffe der Beibegung bringt eigentlich nichts neues. Im Jusammentressen dies widersteht ein Atom dem andern, dies giebt die abstrehma, aus welcher nudpas (Erschützterung, Schwingung) entsteht, der sich inner den Atomen mittheilt und so diene (Birbei, Kreisbewegung) hervers bringt. Diese uich werdt und dien kenntrer dann die Noths wendigkeit und das Geses der Vertur †).

2. Nachdem er nun noch wie jener von vielen entstes henden und vergehenden Kosmen phantasirt hat, auch bie

<sup>\*\*\*)</sup> Ariftoteles fagt (phys. l. 8. c. 4.): Anubiquetocids adds šespor, šķi ģijam pigspitas sav neasur, all' dunt aved to morron ochta quarten garta golif merigen untig to μόρια mal σχήματι διαφέρον. Diefes morror σώμα fit Bes wiß ber gleiche Stoff in allen Atomen. Blevor fagt Wiff 91/ Rotelas an berfelben Stelle !" Brot B' diesem musovas argezela, madigaso idvalayógas pal dopómoros ó palo en του σμορομέρων, ο δ' en της παναπαρμίας των αγητ μάτων τη άφη συνεγές το απειρον είναι φάσιν. Dier ift 20.00 est ji micht wooll'git verfteten, wie biefe in bet Berithrung fette ge Raminerfüllung burd ble Atonie mie ber Lebre bond 4 Bollen find Leeren verbutiben mateit .... 1 ... \$110

<sup>†)</sup> Plutarch. de plac. phil. l. 1. c. 26. Stob. ecl. phys. L. p. 894. 848. Diog. L. l. 9, 45. Sext. Emp. adv. math. IX. 5. 113.

kugelformigen Atome als die am vollkommensten bewegs lichen (adialosen ednientorara) ju denen des Feuers, der Wärme, der Seele (woxy) und des dieser gleichgesetzten Seistes (rovs) erhoben hat \*), so verbreitete er von der Erfahrung geführt seine Betrachtungen über die ganze Nastur, und ging ganz in das Einzelne der Naturgeschichte ein, wosher Aristopteles bei Gelegenheit des Zähnewechs

felns der Säugthiere bemerkt \*\*), daß hier nicht nach Zweckbegriffen, sonder setzen die Erklärungen gebe, (Aquáxque Léxeur, nárra aráxes eix aráxunv odos pèr rosouros, où phr all' kren begreiflich der atomistischen Lehre as mag aber wohl nur für die Naturlehr te gelten, im Ganzen seiner Lehre sche geblieben zu sein, sondern da, wo din die Welt des Geistes hinüber gehol ethisch und religiös eine ganz andere E

3. So wie et nemlich mit den kugkformigen Atomen in die Welt des kebens sich hinüber geführt hat, erklärket die Geele für die dewegende Kraft in der Natur, und das Leben in der Natur so weit verbreiser, als ingend nuch Ködene eindricht. Dabei giebt ihne Arthoteles. werd nun schild, daß er hogh und voos gleichbedeutend nur all Betvegungskraft, und baser den Gesch nicht als ein Erd kenntnisvermögen denke (od di genzau zw vor, we durch per zur neglezie aktionen). Dies scheine mir aber mur sine Consequent, wie ihne Art ko teles einschiedt, mir sine Consequent, wie ihne Wri fin teles einschiedt, mir schent die Phantasse des Demokritus gerade den ums

<sup>\*)</sup> Arist. de aniem d. 100. 2.

<sup>\*\*\*)</sup> de gen. animal. 1, 5. c. 8.

<sup>\*\*\*)</sup> Arist. de anima l. 1. c. 2.

gekehrten Weg zu gehen; indem er meint burch bie runben Atome fich in die Welt des Geiftes hinüber gefunden zu haben. So zeigt es seine Lehre vom Denken und seine Ethik. Aber freilich besteht diese seine Weltansicht nur in inconsequenten Phantasien, da wir gleich sehen werden, wie er nur in der Atomenweit Wahrheit sindet.

Wir kommen zunächst auf seine Lehren vom Empfin:
Denken, welche den Anfang jener materialistischen ogie machen, deren Täuschungen in der Wissen:
o lange stehen geblieden sind. Bon allen Gegen:
sließen gewisse ihnen ähnliche Bilder (28000) aus, dann in die Seele einströmen müssen, wenn wir sie n sollen. Dies wird für das Sehen auf das Wastuges, für das Hören auf die Luft, für den Geauf die Gestalt der Atome bezogen. Die durch diese erregten Bewegungen dauern in der Seele fort, sie Erinnerungen, die Einbildungen, die Träume\*).

meie Unabhängiger von dieser Bildersehre sindet sich seine Lehre von dur Wahrheit sehr klape Megeriflich ist ihm die Wahrheit schlissene in der Welt der Atome, zud picht in der Evscheinung der spunlichen Beschaffsuhritzen, daher sehr ex-ver. Erscheinung der septeren als ziner hundeln (oxoria) Arkenntnis die wahre (oxovia) der Atomenygelt, entgegen. Wie Sextont, hagt: 11P emostrig hob die Bedeu-

Timey Resist. de souveille. 4. de die, pas bominspielle.

Τ΄ 1) Sent. Emp. edv. πίσες VII. 166. Μημόχοντας δό, δέι μέσ (1) Επασίρη, σε φαργέμερα σαϊς πέρθησες, μας σούσων λέγα μηθέν φαίνεσθαι κατ' αλήθειαν αλλά μόνον κατά δόξαν. άληθές δέ έν σοϊς ούσιν ύπάρχειν το άτομους είναι καί το πενόν. νόμω γάρ, φησί, γλική και μάρω πακρόν, νόμω θερμάν, νόμω ψυχρόν, νόμω προίη! έτξη δέ άτομα και το πενόν.

tung der Erscheinungen in der Empfindung auf, er ließ sie nicht der Wahrheit nach, sondern nur als Meinung gelten, und setzte das Wahre in den Dingen nur in die Atome und das Leere. Er sagte, nur der Meinung nach ist etwas suß, bitter, warm, kalt, Farbe; mahrhaft nur Atom und das Leere. So setzt er das dress und das sojug geltende gegen einander. Hieraus verstehen wir auch, wie

er über das Nichtwissen der Menschen zu wer schaut die Atome? Wahrhaft, so nichts, die Wahrheit ist in der Tiefe denn auch, (wahrscheinlich ohne den Kongew,) was Sextos den Diotisgen läßt, er habe drei Kriterien der scheinung für die duckte Erkenntnis, den Nachdenken, die Empsindung für Neigu augenommen.

4. Mit Demokrite ware eine Ansicht von der E vereinbar. So läßt ihn di mal fagen: der Geist fei i der Seele der Welt (voge rov rou noopan worde).

lungen von feiner Gotteslehre fehr mangelhaft. Die meis ften erwähnen nur feinen ftrengen Maturalismus..... Hier war-es für feine Chie höchst wichtig gegen: den Abergsqu=

<sup>2)</sup> L. I. 136. Diog. L. I. 9, 72. even de ouder louis er fü-

Βω γας η αλήθεια.

3) Sert. I. I. 140. της μεν αυπ αδήλων παπαίρωσης τὰ φαισύμενα (τὸ πριτήριον), ως φηρίκ Αναξαγόρας, ον ἐπὶ τοντω Δημόπριτος ἐπαινιί ζητήσιως δὰ τὴν ἐννοίαν περὶ παντὸς γάρ, ω παϊ, μία άργη τὸ εἰδέναι περὶ υνου ἔστι ἡ ζήτησις. " αἰρέσεως δὰ καὶ φιγίς τὰ πάθη.

\*) decrai. phil. I. L. c. 7.

ben zu sprechen. So tabelt er die gemeine Meinung, welche die Naturerscheinungen unmitteldar von dem Wilsten der Götter ableitet, und erklärt den Ursprung des Abersglaubens an Götter sehr richtig aus der Unwissenheit, welsche die Naturerscheinungen, und besonders die Zurcht erres

genben, hohrren Dachten guftbreibt \*).

Aber in anderer Weise lehrt er einen wahren Staus ben an Gott. Wenige Menschen, sagt er, erheben die Dande zu bem, welchen die Griechen jest Luft nennen, und fagen: Zeus verkundet alles, er weiß alles, alles giebt er und nimmt er, er ist der König des All 1). Er scheint also der Wahrheit nach den Luftkreis, wohl den seurigen der Gestirne für die Gottseit zu halten. Ferner: die Gots ter geben sonst und jest den Menschen alles Gute; das Bose und Schädliche aber weder sonst noch jest; denn dies ziehen sich die Menschen durch ihre Blindheit und Unwissenheit zu 2).

Bu diesem aber kommt eine britte Lehre, die mit der ersten in Widerspruch steht, und wozu ihn neben ben Phanstaffen der Joolenlehre der Glaube an Divination und andere damonische Wirkungen verführt zu haben scheint, nem

and the control of the confidence of the control of

Tiely's Sent. all v. matti. IX. 1944. A first in the first in

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Του δό, εξε εξεκέν, όπο ανγάο ὁ μημοτράφος εξναι εκαδε όλίγους γράφοι των άνθρωπων, οι δέ άνας εξναιντές τοξε χείρας ένταθθα, όν νύν χέρα απλέρμον οι Ελληνός πάντα. Ζους μυθένται από πάντο ούτος οίδε, παζ διόρε, από όφαιρένται, από βασιλεύς ούτος των άξεντων. Clamana
\*\* Alex. Submitt. 12. 5. p. 669. \*\*Cr. p. 156; \*\*

<sup>2)</sup> Di Good vois averdanoises Eileves tayaba navra nad nadas nada vois altipo opiose nand nad plassepa nad ever opide. Tade d'"ob nada, over vos beel averdanoises duplevens, all divol volsdess dunstations din voi vor opiosopa nad ayvonosivos. Stob. Ect. 1, 2, c. 9.

lich eine Lehre von Gefpenftern balb wohlthatigen, balb fcablichen, welche in Menfchen abnlichen Bilbern erfcheis nen, wie die Bilber als Ausfluffe aus ben Dingen, burch welche wir vermittelft ber Ginne erfennen. Diefe Bilber hat er aber nicht Götter genannt. Er sagt nemlich, ges wiffe Bilber nahern fich den Menfchen, theils wohlthatige, theils bosartige, beswegen bittet et, bag ihm gute Bilber ju theil werden mogen. Diefe Bilder feien groß und abers groß, fcwer verganglich, aber nicht unverganglich; fie geben den Menfchen fichtbare und horbare Borgeichen der Bon Diefen Erfcheinungen vermutheten Die 21: Aufunft. ten, daß fie Gott feien und bag es außer biefen feinen Gott von unverganglicher Matur gebe 1). Diefe feine Damonenlehre ftand ihm gewiß neben und unter ber Gots teelebre, und erft Epifuros hat diefes einfeitiger ausgebildet, indem er nur biefe Ibole als hohere Geifter ans nahm und bie Idee von einer Gottheit als Weltfeele gar nicht mit aufnahm.

5. Das meifte, welches uns von Demokritos aufbehalten ift, besteht in ethischen Gnomen, welche Stephanus und Orelli größtentheils aus Stod baios und den Ellogen des Antonius und Magie mus gesammelt haben \*). Es find darunter sehr schne.

<sup>1)</sup> Δημόκρυτης δε εξάωλά τονά φηρίν έμπελάζεω τους ένθρώποις καλ τούτων το μέν είγαι άγαθοποιά, τὰ δε καποποιά. ένθεν καλ εύχεται εύλογων τυχείν εἰδώλων είναι
δε ταῦτα μεγάλα το καλ ἀπερμεγέθη καλ δύσφθαρτα μέν
οῦκ ἄφθαρτα δε΄ προσημαίνειν δε τὰ μέλλοντα τοῦς ἀνθρώποις θεωρούμενα καλ φωνάς ἀφιέντα. ὅθεν τούτων
αὐτῶν φαντασίαν λαβόντες ὁι παλαιολ ὑπενόησαν είναι
θεὸν, μηθενὸς ἀλλου παρά ταῦτα ὅντος θεοῦ, τοῦ ἄφθαρτον φύσιν ἔχοντος. Θεπι. Επιρ. κάν. math. l. 9.
19. 42.

<sup>\*)</sup> Orelli l. l. T. I. p. 19—151.

3. B: Gott ahnlich halte der Mensch bas recht thun, wenn es nicht um Lohn geschieht, die Wohlthatigkeit und die Liebe zur Wahrheit.

Gottes wurdig wirft bu, wenn bu nichts ihm unwurbiges thuft.

Die allein find Gottes Freunde, deren Feind das Uns recht thun.

Sich felbst überwinden ist ber größte und beste Sieg; sich aber felbst unterliegen, ist das schändlichste und haß- lichste 1).

Demokritos hat also viel ethisches geschrieben, besonders wird ein Werk edeard negt dudduch, wohl auch mit dem Litel usque Apadsiac, genannt, in welchem er nicht nur Gnomen zusammengestellt, sondern wohl eine wissenschaftliche Ansicht der ganzen Ethik unter dem Prinzeip der Seelenruhe gegeben hat. So sagt Diogenes Laertes; er fetzte das höchste Sut in das Wohlgemuthssein, welches er auch: Sei wohl auf, nannte, und nicht für einerlei mit dem Bergnügen hielt, sondern worln die Seele ruhig und in froher Ruhe lebt, von keiner Furcht erschüttert und von keinem Aberglauben oder anderer Ses

Orelli 155. Θεῷ ὅμοιον ἔχει ὁ ἄνθρωπος τὸ εὐποιεῖν, ὅταν τὸ εὐποιεῖν μὴ καπηλεύεται, καὶ τὸ εὐεργετεῖν καὶ ἀληθεύειν.

Orelli 125. Θεού άξεψε σε ποιήσει το μηδέν άνάξιον αὐτού πράττειν.

Orelli 32. μούνοι θεοφίλεις, δαοις έχθρον το άδι-

<sup>.</sup> Oralli 188. το νεκάν αύτον έαυτον πασών νικών πρώτη και άριστη: το δε ήττασθαι αύτον ύφ' έαυτου, αϊσχιστόν το και κάκιστον.

muthebewegung. Dozn er bann Unerschrockenheit und in dieser Seelenruhe (dragassav xad dbaußtav) forderte, und bafür benn besonders zur Befreiung von Aberglauben und von der Furcht vor Bestrafung nach dem Tode die Rede ausführte.

### 4. Unaragoras.

#### 6. 44.

Anaragoras (Aražayóque), aus Rlazomena, ber Sohn bes Begefibulos, ftammte aus einer reichen und angesehenen Familie. Rach Bergleichung ber Ungas ben, bie nicht leicht in Uebereinftimmung ju bringen find, mag er Olymp. 70 geboren, und 72 Jahre alt geftorben fein. Er jog fich bon ben Wefchaften gurud und trat feine Buter ben Bermandten ab, weil ihm die Erforschung ber Matur' und bie Betrachtung bes himmels bas bochte fchien. 216 man ihm vormarf, bag er fein Baterland vergeffe, antwortete er auf ben himmel zeigend: O nein, ich bente gar fehr an mein Vaterland \*)! Wie er fich bils bete, ift nicht genau zu bestimmen. Dft murbe er bes Anagimenes Schuler genannt, bas fann aber ber Beit= rechnung nach fdwerlich richtig fein. Diefe Sage entftanb wohl nur, weil fein Dame unter ben jonifchen Philosos phen auf jenen folgt. Ariftoteles fagt einmal \*\*), bag

\*\*) Metaph, l. 1. c. 3.

<sup>1)</sup> τέλος δὲ αἴναι τὴν εὐθυμίαν, εὐ τὴν αὐτήν οὖναν τῷ, ἡδονῷ, ὡς ἔνιοι παραπούσαντες ἐξεδέξαντο, ἀλλά καθ ἡν γαληνῶς και εὐσταθῶς ἡ ψυχὴ διάγει, ὑπό μηδενός ταραττομένη φόβου, ἡ δεισιδαιμονίας, ἡ ἄλλου τινὸς πάθους. καλέ δ' αὐτήν και εὐεστώ, και πολλοῖς ἄλλοις ὀνόμασιν. Diog. L. J. 9, 45. Or. 114, 123. Cic. de fin. 1.5, 29. Wendt ju Tennem. G. b. Ψἡίι. 1. Χυβ. 2. G. 362 f.

<sup>\*)</sup> Diog. L. l. 2, 7. Aristh. Eth. Eud, l. 1, c. 5.

Bermotimos fein Mitburger bes Anagagoras bes ften Gebanken vom meltordnenden vong por ihm gehabt Aber von Bermotimos als Efftatifer haben mir nur fabelhafte Sagen, und bon einem Berhaltnig bef. felben ju Anagagoras gar feine Reuntnig. Bon Aras ragoras miffen wir nur, bag er etwa 45 Jahre alt nach Athen ging, und bort ju lebren anfing. Derifles wurs be fein Freund und Schuler, auch Guripides und Thu: Ephibes maren feine Schuler, und mancher andre ausgegeichnete Mann ju Athen. Erft fpat zeigte er fich als Schrift fteller, indem er ein Werf in Profa negl giosus heraus: Dies aber regte ben Unwillen ber Priefter und Optimaten gegen ihn auf, er wurde in Athen ber Berachtung ber Religion beschufbigt und angeklagt. Mur unter bem Coupe des Perifles fceint er entfommen ju fein. floh nach Lampfakus, wo er wahrscheinlich noch brei Jahre ale ein angefehener Mann lebte und bann ftarb, und wo fpater zu feinem Undenten jahrlich bie Rnaben ein Feft feierten \*.

Was wir von seiner Lehre wissen, betrifft nur die Physsik, die er wohl auch allein bearbeitet haben mag, aber auch davon besitzen wir fast nur zufällige meist polemische Answegen des Aristoteles mit den dazu gegebenen Cltaten des Simp'licius. Was sich von ihm fand, ist gesammelt und beurtheilt von Eduard Schaubach in Anamagorae Clazomenii fragmenta. Lipsiae 1827. Es ist schade, das wie die Ausschhrung seiner Lehre nicht sennen, denn mit Recht nennt ihn Sextus Empiricus poorxwixaxor, und Diogenes Laertes lobt die schine und großartige Schreibart seines Werfes (asproappassideus xui psyadospoorus soppyvoopsoo). Er ist einer der größ

<sup>\*)</sup> Diog. L. i. 2, 14.

geößten Denker, deffen Grundansicht selbst noch spaten Geschlechtern geistig überlegen blieb. Er wird sich wohl auch besonders durch mathematische Kenntnisse ausgezeichenet haben, da Vitruvius (8, 11.) ihn unter den ersten nennt, welche für die Schaubühne über Perspective schrieben, und Plutarchos (de Exil. ain.) erzählt, er habe im Sefängniß über die Ausmessung des Kreises gesschrieben. Drei große Gedanken sind sein eigen, 1) die kehre von den Homoiomerien, 2) die Jdee der über die Rasse erhabenen und von ihr unabhängigen weltordnens den Bernunft, 3) die richtigere physische Erklärung des himmlischen Kreislaufes.

1. Seinen Grundgedanken spricht Diogenes Laers tes 1) aus: alle Dinge waren zugleich, bann kam die Bernunft und ordnete sie, und Aristoteles 2): alles war zugleich ruhend die undegrenzte Zeit hindurch, da brachte die Vernunft die Bewegung hervor und die Aussscheidungen.

Dieses zugleich gegebene All der Dinge, sagt er 3), sei unendlich nach Wenge und Kleinheit. Denn auch das kleine war unendlich. Und in allem zugleich seienben war der Rleinheit wegen nichts deutlich. Alles war in Luft

Diog. L. l. 2, 6. πάντα χρήματα ήν όμοῦ, εἶτα νοῦς ἐλ-Φῶν αὐτὰ διεκόσμησε.

<sup>2)</sup> Arist. phys. l. 8. c. 1. όμοθ πάντων όντων καλ ήρεμούντων τὸν ἄπειρον χρόνου, κίνησιν ἐμποιῆσαι τὸν νοῦν καλ διακρίναι.

<sup>5)</sup> Simpl. in phys. Ar. p. 83. b. όμοῦ πάντα χρήματα ῆν, ἔπειρα καὶ πλῷθος καὶ σμικρότητα. καὶ γὰρ τὸ σμικρόν ἄπειρον ἦν. καὶ πάντων όμοῦ ἐόντων οὐδὲν ἔνδηλον ἦν ὑπὸ σμικρότητος. πάντα γὰρ ἀῆρ τε καὶ αἰθῆρ κατείχεν, ἀμφότερα ἄπειρα ἔοντα. ταῦτα γὰρ μέγιοτα ἔνεστιν ἐν τοῦσι ούμπασι καὶ πλήθει καὶ μεγέθει.

und Aether enthalten, welche beide unendlich waren. Denn diese find am meisten in allem nach Menge und Größe.

Aus diesem Ganzen läst er nun die Weltbildung, in der nichts entsteht, nichts vergeht, nur durch die Aussscheidung (diáxquois) und Verbindung (ourxquois) erfolzgen \*). Bei den Phantasien über diese Ausscheidungen führt ihn besonders der Gedanke an die unendliche Theilsbarkeit der Materie. Er sagt \*): denn sowohl vom kleisnen giebt es nicht ein kleinstes, sondern nur immer kleiner res (denn das Seiende ist nicht, ohne zu sein), als auch vom großen giebt es immer größeres, und eben so ist Vielsheit im kleinen. Für sich ist jedes groß und klein. Denn wenn alles in allem und aus allem alles ausgeschieden wird, so muß auch aus dem scheindar kleinsten ein noch kleineres ausgeschieden werden, und auch das scheindar größte muß ausgeschieden sein aus einem noch größeren.

Und beingemäß führt er bann aus: Luft und Aether find ausgeschieden aus dem umfaffenden des vielen, das Umfaffende ist aber unendlich ber Menge nach 5).

<sup>?)</sup> Ocaubach fr. 22. Simpl. p. 34. b.

<sup>4)</sup> Simpl. 1. 1. p. 85. a. ούτε γαρ τοῦ σμικροῦ γέ ἰστι τόγε 
ἐλάχιστον ἀλλ' ἐλασσον ἀεί· τὸ γὰρ ἐὸν οὐκ ἔστι τὸ μὰ 
οῦκ εἶναι, ἀλλά καὶ τοῦ μεγάλου ἀεί ἐστι μεἴζον, κεὶ 
ἔσον ἐστὶ τῷ σμικρῷ πλῆθος. πρός ἐωὐτὸ δὲ ἔκαστόν ἐστι 
καὶ μέγα καὶ σμικρόν. εἰ γὰρ κῶν ἐν παντὶ, καὶ κῶν ἐκ καντὸς ἔκκρίνεται, καὶ ἀπὸ τοῦ ἐλαχίστου δοκίσνος 
ἔκκριθῆσεκαὶ τι ἔλατταν ἐκείνου, καὶ τὸ μέγιστον ἔσκίσν 
ἀκό τινος ἐξεκρίθη ἐωῦτοῦ μείζονος.

<sup>-5).</sup> Simpl. 1. 1 p. 38. b. και δαίρο το και δαίθης αποκρίνεται από τρα πολλού του περιέχον αποιρόν δατι τό πλήθος.

Da dieses nun so beschaffen was, muß es scheinen, daß in allem verbundenen vieles und allautiges enthalten sein muß, und von allen Dingen die Sauen, welche allarstige Gestalten haben und Farben und Beschaffenheiten 6).

— Auch Menschen find darin zusammengebildet und andere Thiere, welche keben haben, und diese Menschen haben Städte, in denen sie zusammenwohnen und Seräthsschaften, wie bei und, und Sonne, Mond und alles ans dere giebt es ihnen wie und, und die Erde läßt ihnen vies les allartiges wachsen, dessen sie zu ihrem Pausbedarf nösthig haben. Dies sage ich so, daß die Ausscheidungen sich nicht nur bei und ergeben, sondern auch andere anders wärts 7).

Bor der Ausscheidung aber war alles entgegengesetzte naß und trocken, kalt und warm, hell und dunkel mit einsaher verbunden, so daß nichts zu unterscheiden war \*).

Anagagoras scheint alfo in Diefem ursprünglichen "jugleich aller Dinge" die Samen nicht nur aller entges gengesetzten Beschaffenheiten, sonbern auch aller Gestaltun-

<sup>6)</sup> codem 1. τουτέων δε ούτως εχόντων χρή δοκέεω εν είναι πολλά τε και παντοία εν πάσι τοίσε συγκρινομένοισε, και οπέρματα πάντων χρημάτων, και ίδέας παντοίας έχοντα, και χροιάς και ήδονάς.

Τη genauen Informenhang mit dem vorigen gieht Sims plicus diefest άνθρώπους το συμπηγήρας, και τάλλα ζώα, όσα φυχήν έχει, και τοϊσί γε άνθρώπους είναι και πόλιας συνφκημένας και έργα κατεσκευασμένα, ώσπερ παρ' ήμίν, και ήέλιον το αὐτοϊσιν είναι και σελήνην και τάλλα, ώσπερ παρ' ήμίν, και τήν γήν κύτοϊσε φύειν καιλέ το αμι κανουία, ών έκεϊνοι τὰ ἀθήϊστα συνονικί κάμουσι, είς τής οίκησιν χρέονται. ταίξα μέν ρύν μοι λέλευται, ότι οὐκ άν παρ' ήμίν άποπριθείη, άλλά και άλλη.

<sup>\*)</sup> Schanbach fr. 6. Simpl. eod. l.

gen bis ins unendlich kleine verbunden gehalten zu haben, und so sette er das All der Dinge aus unendlich kleinen Bestandtheilen zusammen, welche nach Simplieius er selbst, jedenfalls die folgenden ihm sehr passend die gleichs artigen Theile, die Homoiomerken (duoiopies aroixela, duoiopiesen) nannten, als die allartigen unveränderlischen Grundbestandtheile der Rörper, aus deren Wischung und Ausscheidung alles korperliche werde.

Darin hat er richtig die Unveranderlichkeit der Maffe anerkannt, wie Leukippos und Demokritos, aber beffer als jene zugleich die chemische Berschledenartigkeit der Stoffe, worin selbst die größten Denker der folgenden Zeiten ihn nicht verstanden haben.

Sehen wir indessen hier von seiner mechanischen Art der Musführung ber Lebre ab, fo ift barin noch nichts ihm gang eigenes, fonbern er wiederholt bie lehre bes Unas rimanbros. Geine Welt ber Domolomerien ift gang bas anagor bes Anarimandros und bie gange Korte fegung biefer Lehre bleibt bei thm. Unagagoras fagt mit ibm , es giebt fein Entfteben und tein Bergeben , fons bern nur Mifchung und Ausscheidung. Da aber nur bas gleichartige auf bas gleichartige wirfen fann, fo verbinben fich in ber Bewegung bie gleichartigen Theile, fo entfteht Gold aus Gelbtheilchen, Biut aus Bluttheilchen, und Rleifc, Knochen a. f. m. in gleicher Weife. Dann fest Anagagoras bieje Betrachtung aber noch weiter fort als jener. Da nun boch alles mit jebem in Berbinbung fommt, fo tann feine Musscheidung vollftandig werden, fondern jedes hat von allem noch Sheile in sich Ge mart? παντός μοζοα ένεστι) \*). Diefen Gebanten verfofgt er

<sup>\*)</sup> Simpl. I. c. p. 85. a.

fogar bialettich, toit Muidoteles \*) ibn fagen laft: es fei jedesmal etwas zwifchen zwei Gegenfagen (elras za μεταξύ της αντιφάσεως), j. B. alles weiß enthalte einen Cheil fcwarz. Bie Anggagones einmal anfahrt: Schner fei weiß und boch mur gefrormes Baffer, Waffer aber fei schwarz (most nach der Zarbe des in der Liefe reihenden Sees, in welchem fich weber ber himmel noch and bas Ufer fpiegelt, und burch beffen Wellen auch kein Brund gefeben wirb). Diefes in feiner Unficht fo einfach begrundete fcheint mir auch allein feine Weußerungen über. die Unvollständigkeit ber finnlichen Erkenntniff und ben Berth der gedachten bestimmt zu haben \*\*). Wer vermag bie gange Bufammenfetjung eines Dinges aus ben homoiomerien gu jerkennen? Arifto teles ichiebt ibm in der genannten Stelle weiter wohl nur ihm fremde Zolges rungen unter.

2. Anaximandros ließ fein ämeigor sich selbst jum megiegor werben, und die Bewegung der Ausscheis dungen hervorbringen. Anaxagoras hingegen fordert pur Ruhe der gemischten Stoffe eine erste Ursach der Beswegungen und diese, sagt er, ist der Geist (vove). So ist diese Idee von der weltordnenden; außerweltlichen, uns körperlichen, hochsten Bernunft ihm im Alterthum allgesmein anerkannt. Platon und Aristoteles folgten ihm.

Anagagoras ift nemlich ber erfte, der fich von dem Splozoismus frei macht, den Geift (Gott fagt er nicht) als unkörperlich bestimmt, und von jedem Element unterscheidet. So giebt er der Bernunft beides, die Ers

<sup>\*)</sup> Metaph. l. 4. (5.) c. 7.

<sup>\*\*)</sup> Sext. adv. math. VII. 5. 90. 91. Pyrrh. hypot. 1. 5. 33.

kenninis und die Gewegung der Welt 1). Sie ift die alls durchbringende (dia navra lav \*)) nur thatige ohne Leis ben (anadis).

Um besten ift Diefer fein Gebante von ihm in bem achten Rragment bei Schaubad ausgesprochen: Jebes andere hat einen Theil von allem, aber die Bernunft ift unendlich und feibftfandig und vermifcht fich mit:feinem Dinge, fondern fle allein ruht nur auf fich. Bare bas nicht, follte fle fich mit einem mifchen, fo mußte fie ja als lem beigemifcht fein, ba alles einen Cheil von jedem hat. Die Difchungen aber hindern fie, bag fie über fein Ding auf gleiche Beise Gewalt hat, ob fie gleich allein nur auf fich felbft rubt. - Sie ift bas leichtefte und reinfte von allen Dingen, befitt bie gange Renntnif von allem und vermag das größefte. 'Was Leben (wuxy) hat, mehr ober weniger, bas ift alles in ihrer Gewalt. Und die Rreisbewegung bes Mil beherricht bie Bernunft, fie brachte fie hervor von Bes ginn ber. 3m fleinen lief fie bie Birbel beginnen und breitete fie bann weiter und weiter aus. Und bas gemifche te, bas ausgeschiebene und bas abgeschiebene fennt die Bernunft. Und mas werden will, mas mar, was jest ift, was fein wird, bas alles ordnete bie Bernunft; auch ben Rreislauf, ber nun die Sterne, Die Sonne, ben Mond, Die Luft, ben Mether, Diefe ausgeschiebenen, führt. Diefer Rreislauf aber macht ausscheiben und scheibet aus vom bunnen bas dichte, vom kalten bas warme, vom bunkeln das helle, vom feuchten das trockne. Denn vieles bat viele Theile. Aber nichts tann gang aus bem andern aus-

€.

Arist. de anima l. 1. c. 2. อัสอธิเดียธ์ อี" อันธุล รฏิ อยัรฏิ อัอากุ รอิ อิธิ รูเทย์อสเเท สนใ รอิ แบบอัท ได้รูยท ขอบัท มหาร์อสะ รอิ สฉีท.

<sup>\*)</sup> Platon im Rratylod.

geschieden werden, als nur die Bernunft.
aber ist überall sich gleich, die größere n Sonst aber ist keines dem andern gleich. ( Das meiste inbegriffen ist, das ist und ma Deutlichsten 1).

Der roods also herrscht, alles erkennend, über die puxi und in der Kreisbewegung. Nur die ursprüngliche

<sup>1)</sup> Simpl. I. c. p. 88. b. 86. a., b. 67/2 a. 28., a. vd pie allia सकार हेट महारिक्त हुरेश्न कहेंगर वृष्ट् हेंगरात व्यवस्थित सम्बर्ध संबर्ध स्वत्रास्त्र τίς και μέμικται ούδενι χρήματε, αλλά μούνον αυτά do έωυτου έστιν. Εί μη γάρ έφ' έωυτου ήν, άλλά τεψ έμέpento alde, peterger ar amirrer zonfachten, et intменто тем. Ен жанті удр жантос могра бывты, фотро ên rollot mododen pot lêlenras. Kal ênwlver apron ra συμμεμιγμένα, ώστε μηδενός χρήματος πρατέδιν όμοίως. we nat pouror dorra de duscos. Bors yas tenrorares di náreme goquieme nal nadapúrator, nal poúpije ye περί πεντός πάσαν ίσχει, καὶ ἐσχύει μέγιστος. "Οσα το भण्यतेण हेंद्रवः, प्रको प्रके महींक, प्रको प्रके होर्त्यहक, व्यवस्थान प्रकार सकूकτέει. Καὶ τῆς περίχωρήσιος τῆς συμπάσης νόρς ἐκράσησεν, ώστε περιχωρήσαι την άρχην. Καλ πρώτον από του σμικου ήρξατο περιχωρήσαι, έπειτε πλείον περιεχώρες και περεχωρήσει έπι πλίον. Και τὰ συμμισγόμενά το наі апокрычо́рыча каі діакрычо́рыча, па́ры ўры тры. Kal önota kueller kesodat, nal önota hr, nal äcen vör ίστι, καὶ ὀκοῖα ἔσται, πάντα διικόσμησε νόος∗ καὶ εψν περιχώρησιν ταύτην, ήν νύν περιχωρίει τά τε άστρα, nal o Theor, nat of entiren, not o dop, nat o althou οί αποκρινόμενοι. Η δέ περιχώρησιε αθτή δποίησεν αποκρίνεσθαι, και αποκρίνεται από το του αραίου τβ жэхгог, хад алд чой фозрой ед дериди ней алд чой ζοφερού το λαμπρόν και από του διερού το ξηρόν. Μοίραι δε πολλαλ πολλών είσί. Παντάπασι δε συδέν ελποκρίνεται δτερον είπο του έτέρου, πλήν κου. Νόσε de nes oposés écre, nat à pliar nat é élégour. "Besgar di aŭdio ŝazio Spoiar aŭdert ŝtiga. "All Stea włotora čve, radra dodyloraca żo śnaorów dore pal ho.

Mischung der Homoiomerien sett seiner Thatigkeit Schrans ken. Hier giebt ihm Urist veles und andere nach dies sem schuld, daß et manchmal voüs und wuxi gleichstelle, anderemal unterschelde ohne Klarkeit. Ich sinde aber nur, daß er, wie Uristoteles eben auch, nicht weiter ersklart, wie der voüs dewege oder herrsche, auch nicht wie Kreisbewegung und Leben gegen einander stehen. Aber er sagt nicht, die wuxi sei voüs, sondern nur der voüs herrsche in ihr. So. gesschrt dann zum Reich des voüs alles Leben, (auch den Pflanzen giebt er Empsindung und Lust) und alle Kreisbewegung.

. S. Die Borftellung von diefer Kreisbewegung führt er nun aus unfangs gang wie Anagimanbros und Leutippos. Mis ber Wirbel um fich gegriffen hatte, das gleichartige perbindend und bas ungleichartige fonbernt, fenfte fic bas buntle, talte, feuchte, bicke, fchwere in Die Mitte, bas lichte, warme, trodine, lodere, leichte flieg in bie Sohe bes Methers \*). Mus ber Luft fclagt fich bas Baffer nieber, aus bem Baffer bie Erbe, aus ber Erbe burch Ralte bie Steine \*\*). Go bilbet fich in der Mitte Die Erbe, baruber bas Waffer, baruber die (ber Enfifreit), baruber aldige (nach Ariftoteles Auslegung ber Feuertreis). Aber bann fahrt er in eigen: thumlicher Weise fort: bann rif der Schwung der Rreisbewegung fcwere Daffen los, und führte fie in feinen Rreislaufen durch Luft und Mether. Go bewegen fic Conne und Sterne im Mether erglubend. Der Mond aber ift der Etde ahnlich, hat Berge, Menschen und Städte wie fie.

<sup>\*)</sup> fragm. 19.

<sup>\*\*)</sup> fragin - 20.

Von da leitete er idie Betrachtung weiter in die Nasturlehre. Er bedachte die Einwirkung der Sonne auf Tasgeszeiten, Jahreszeiten, Wechsel der Witterung; er suchte Kometen, Sternschnuppen, Meteorsteine, Milchstraße zu erklaren; eben so Regen, Schnee, Pagel, die Entstehung der Pflanzen u. s. w.

Doch bleibt dies alles unendlich unvollkommen, da er selbst astronomisch nicht viel von der Beobachtung aussgeht. Es ist fast nur der tägliche Umschwung der himsmelskugel und zum Theil die Erscheinung des Mondes und der Finsternisse richtig gefast. Bon der Sonnenbahn scheint er keine klare Vorstellung gefast zu haben, er läst sie durch den Schwung gegen die Pole hinauf und dann durch den Luftdruck wieder zurück treiben, indem er die Bewegung nach dem Aequator und die nach der Eklipstik nicht zu sondern scheint.

Die meiften fagen, er habe bie Geftalt ber Erbe flach (nlaretay) oder paufenformig angenommen. Dies tann aber ein Digverftandnig von bem fein, mas Ariftotes les de Coelo I. 2. c. 13. faat. Dier beift es nemlich. wie wir icon bei Unagimenes bemerten mußten, bie Erde merbe, megen ihrer Breite, Die bie Luft nicht ausweichen laffe, von der unteren Luft getragen, wie bas Waffer in ber Klepfydra; aber gleich nachher fagt Uris ftoteles weiter, bies gelte auch, megen ihrer Große, wenn man bie Erbe tugelformig voraussete. Run ift es nicht wohl begreiflich wie jemand, ber bie Entstehung aus ber Birbelbewegung annimmt, ber Erbe eine andere als Die Rugelgestalt geben tonne. Indeffen ift es freilich uns berfennbar, bag Unaragoras die Richtung ber Somes re nicht nach dem Mittelpuntt ber Erde nimmt, fondern in einer abfoluten Richtung fur bas Weltall vom Scheis telpunkt jum Aufpunkt. Dies folgt aus biefer Lehre bom Ruben der Erde auf der untern Luft und vielleicht auch aus der Vorstellung, Anfangs seien die Sterne um den Scheitelpunkt gekreiset, nachher aber hatte sich ihre Beswegung gegen Mittag (nach unten) geneigt, und ihren jestigen Stand angenommen, wenn diese Angabe nach dem, was ich oben (h. 19.) erwähnt habe, nicht auf einem Mißs

verftandniß beruht.

4. Aber wie unvollfommen biefe Ausführungen auch waren, fo unterwarf er boch ben gangen Wechfel ber Ers icheinungen in ber Welt ber Bewegungen nothwendigen Er erfannte bas Recht bes Naturalismus Maturgefeben. frei von aller Mythologie, und im Gegenfat gegen allen aftrologischen Aberglauben. Chen biefes, bag er ben Blis ber Sand des Beus entwand, brachte ihm in Athen Die Er fuchte fich zwar mit ber Mythologie gu Berfolgung. verftanbigen, indem er bie homerifden Gebichte und ans bere Sagen allegorifc beutete, aber ber Mberglaube fonns te ibm nicht vergeben, bag er bie gottliche Sonne einen glubenden Stein nannte, und ben gottlichen Mond ber Erbe verglich. Ja biefer fein entschiebener Raturalismus mit ben mechanischen Erflarungen ber Maturericheinungen blieb fogge Urfach. daß auch die folgenden ihn misverstanben. Gang frei bom Oplojoismus gab er gur Erflarung ber himmlischen Bewegungen bie Befete ber Schwungbes wegung, wie wir feit Demton dies haben genau berftes ben lernen, und er bleibt bamit im Alterthum gang allein fteben, benn bie anderen fruberen, welche, wie bie Atos miftifer, abnliches lehrten, blieben babei Splozoiften, und Die fpateren folgten ben wohl urfprunglich pythagoreifchen Phantaken bom Mether als bem fünften Glement, bem ber Rreisbewegung, mobei bie Sterne wieder lebenbe Wefen fein follten und bie Rreisbewegung eine urfprung: liche bes Elements.

Platon \*) und Ariftoteles \*\*) tabeln ihn, bag er, nachdem er bie Berminft gum Weltordner ausgerufen, nachber feine Unwendung bon biefem Gedanten mache. fondern alles nur torperlich erflare. Wir muffen aber Merbings ift es ein großer Mangenauer unterideiben. gel feiner Lehra, bag er gleichfam die gange praftifche Phis lofophie ignoriet, wie die meiften fruberen, und une nicht in die Beiftesmelt feines vous felbft einführt, fonbern nur in der Raturlehre verweilt. Allein in Diefer bat er bas beffere Recht vor Platon und Ariftoteles. hat er recht baran, daß er alles, felbft bie Beftiene, nur forperlich ertfarte, und feine Zwechbegriffe einmengte. Dagegen machten bie fpateren offenbar Racfcbritte, inbem fie die Sterne wieber ju lebenben Befen erhoben, und Die obere Lichtwelt bes freislaufenben Methers von der Unterwelt ichieben, mogegen Anagagoras in ber Schwungbewegung bie richtige Urfache ber Rreisbewegung andeus Undrerfeits mar ihm ja eben, wie allen biefen, bie ewige Rreisbewegung ber Weltfugel bie erhabene zwechmas fige Beltordnung und bann auch bie lebendige Gestaltung in Pflangen und Thieren \*\*\*). In biefer Weife burfte ihm Platon allerdings Bormurfe machen über feine nur forperliche Auffaffung ber Dinge, feinesweges aber Aris ftoteles, ber ben Unterfchied ber Alten gwifchen oopla und gedenves ber Menfchen festhalt, und felbft die emige Rreisbewegung bes Mil als ben bochften Begenftand ber copia anfieht, auch mit ber Erflarung ber Maturericheis nungen falfcblich bie Bwedbegriffe vermengt.

<sup>\*)</sup> Phaedon. p. 97. C. 98. B. Steph.

<sup>\*\*)</sup> Metaph. l. 1. c. 4.

<sup>\*\*\*)</sup> Aristot. de anima l. 1. c. E.

# 5. Diogenes von Applienig unb. Archelavs:

1 5. 46.

Reben Anagagoras haben wir noch ben Dioges nes von Apollonia (Acoyengs & Anoldwidens) und Archelass (Accelass) als jonisch philosophirende zu nennen.

1. Diogenes war Beitgenoffe bes Anagagoras und lehrte ebenfalls in Athen. Db er alter ober junger war als Anaragoras, lagt fic nicht bestimmen. Soleiermacher nimmt ibn fur after, weil fein Phis lofophem in Rudficht ber Weltbelebung offenbar gwischen Anagimenes und Anagagoras fteht, und er mit: telbar ober unmittelbar jebenfalls Souler bes & nagime= nes ift: 3ch murbe aber bagu bemerten, bag feine Dialeftif, die Art feiner Gebankenverbindung, junger als Die bes Anagagoras icheint, und biefe Dialeftif ift bas einzige ihm eigenthumliche. Wendt hat in ben Bufaten ber zweiten Musgabe ju Tennemanns Gefchichte ber Philosophie Band 1. genaue Mustunft über ihn gegeben. Diogenes fagt: bei jeber Lehre ift es erforberlich, wie mir icheint, einen unbezweifelten Anfang (αρχήν αναμφισβήτητο») ju gewinnen, und bann einfach und ernft fortguichreiten \*). Dann icheint er bon bem Gat auszu= . geben: alle Dinge muffen Beranderungen von einem und demfelben, fie muffen baffelbe fein (mavra ra ovra από του αθτού έτεροιούσθαι και τό αθτό είναι). Denn fonft tonnten fie nicht miteinander berbunden werben,

a.

<sup>•)</sup> Diog. L. 69, 57.

könnten weber wohlthatig noch schädlich auf einander eins wirken.

Dieses Eine nun, aus welchem alles wird, ist die Luft (and), welche zugleich den Gedanken (vonois) in sich hat. Denn sie ist das vielgestaltigste, verwandlungsfas higste, die Bedingung alles Lebens, wie beim Athmen der Thiere, und ware der Gedanke nicht mit ihr, wie konnte sie da Ordnung und Maas der Dinge, des Sommers und Winters, des Tages und der Nacht, des Regens, Wins des und heitern Himmels, und überhaupt die vollkommes ne Einrichtung des Ganzen geben.

So ift die Luft ber Geist und bas Allbeherrschende, alles durchdringende, baffelbe unveränderliche in Allem \*).

Wir sehen ihn also einzig ben Ansichten des Anagis menes mit der Willführlichkeit hylozoistischer Phantasien weitere Ausführungen geben, ohne daß seine Dialektik dieser Willführlichkeit hatte Grenzen setzen können. Das ber wundere ich mich, wie gelehrte Manner seine Phantassen nur auf Consequenz haben in Anspruch nehmen mögen.

2. Bon Archelaos \*\*), der entweder aus Milet oder aus Athen sein soll, ift noch weniger zu fagen. Er war Schüler des Anaragoras und lehrte dann selbst etwa um Dl. 80 in Athen. Diogenes Laertes läßt ihn Lehrer des Sofrates sein, von welchem dieser mansches entiehnt habe, für dessen Ersinder man den Sofras tes halte \*\*\*). Seine physischen Phantasien sind denen des Anaragoras sehr verwandt, doch leugnete er

<sup>\*)</sup> Simpl. in phys. Arist. p. 81. b. 33. a. 82. b. Plut. decret. 1. 4. c. 5. c. 16. 18. 24. Arist. de anima l. 1. c. 2.

<sup>.</sup> Giebe wieber Benbt am angeführten Orte.

<sup>\*\*\*) £. 2. 17.</sup> 

die Selbstständigkeit und weltbilbende Kraft des 2006, und setzt Wärme und Kälte als das erste. Die Kugelform ber Erde und ihre Stellung gegen die Sonne soll er richtiger als Anagagoras beurtheilt haben \*).

In Rucklicht der praktischen Philosophie giebt ihm Diogenes L. \*\*) schon den Spruch der Sophisten, das rechte und das schändliche sei nicht ursprünglich, sondern durch Menschensahung bestimmt (rò dinacor siras nad rò adoxedr od gioss adda rouge). Aristoteles und Plaston nennen ihn nicht, überhaupt genaueres von ihm ik uns nicht bekannt.

## 6. Die Cophiften.

#### §. 46.

Run find wir bis an die Jugendzeit bes Sofrates, bes Grunders ber Athenischen Weisheit vorgeruckt. Diefer Beit wirkten bie außeren Staatsverhaltniffe Gries dentands auf eine wesentliche Umanderung der philosophis fchen Ausbildung. Bolf und Jugend fingen an ein ausges breiteteres Intereffe an ber wissenschaftlichen Musbildung ju nehmen. Die Wiffenschaft und ihre Belehrung murbe mehr burgerliches Gefchaft, Die Lehrer fingen an fich für ihre Muhe belohnen gu laffen, und bas hatte feine naturs Das Gewerbe brachte niedrige Rebeninlichen Rolgen. tereffen, Sabfucht, Ehrgeig, Prahlerei mit hinein, aber bagegen mußten auch bie Gegenstande ber Betrachtung und Belehrung mannigfaltiger und menfolich wichtiger Man konnte nicht nur bei ber alten coopla in werben.

<sup>\*)</sup> Simpl. l. l. p. 6. b. p. 8. a. Plut, decret. l. 1. c. 3. Stob. Ecl. phys. p. 66. Origenes philosophumens c. 9.

<sup>••)</sup> l. 2, 16.

mythologischen Phantasien über bas Weltgebaude verweis len, sondern der wissenschaftliche Gedanke mußte sich mehr der gedonges bemächtigen.

So vervielfältigte fich die Zahl der Lehrer. Prostagoras einer unter diesen nannte fich nicht mehr sogois (Beiser), sondern sogistiffs (Lehrer der Beisheit). Sosphistes wurde dadurch damals der allgemeine Name der philosophischen Lehrer. Da aber nachher die Sofratister gegen den Seist dieser Lehrer streitend auftraten, so wurde Sophist bald ein Partheiname, und erhielt dann die jest gebräuchliche Bedeutung bes trüglich spitsindigen.

Bor bem Bolle mußte bie offentliche Rebe bie Bauptintereffen der Belehrung bestimmen. Die Lebrer tonnten nicht mehr Jewoneixol, ftille betrachtenbe Denter und Erforicher ber Wahrheit bleiben, fie mußten moberxol, Gefchaftsmanner, Bolfgrebner und Lehrer ber Res Daber untericeiben fic biefe Sophiften defunft werden. in Physiologen und Lehrer ber Weisheit, welche noch nas ber mit ben alten Mufgaben verbunden blieben, und in Rhes toren, welche borberrichend ben neuen Intereffen bulbigs Diefe letteren, ben Gorgias an der Spige, tas men vorzüglich von Italien, mo icon lange ber ppthagos reifche Bund biefe Unregungen gegeben hatte, und bie Lehs rer ju Glea unter abnlichen Geschafteberhaltniffen lebten. Dier war Benon von Glea ber erfte, ber fur Gelb lehrte, (was eigentlich bem Gefühl ber gebilbeteren Griechen bei ihren Borurtheilen fur den freien Burger jumider blieb,. und fo an bem Dag ber Gofratifchen Lehrer gegen bie Gos phiften bedeutend ichuld hatte), und ber in Diefer Beife Dialeftif und Rebefunft betrieb. Geine Dialeftif erhielt ben größten Ginfluß auf bie ber Gophiften.

Die Lehrer Diefer Beit haben verhaltniftmaßig wenig geschrieben, und von Diefen besitzen wir nur unbedeutende

Bruchstude einiger wenigen. Wir tennen fie fast nur burch die Gegenrebe des Sofrates und der Sofras tifer, welche fachgemäß mehr im Rampfe mit ihren Fehlern über fie urtheilen, als um die Berdienste der von dem Bolfe allgemein anerkannten Manner zu würdigen.

In den Interessen der Redefunst liegen Staatskunst, Sittenlehre, Sprachlehre, Dialektik. Sie haben das große Verdienst, mit lebendiger Rede alle diese Gegenstänsde in das Gebiet der freien wissenschaftlichen Forschung geszogen zu haben. Fortgesetzte Ausübung gab es schon, daß sie Sprache und Denklehre lebendiger fortbilden mußten, während die früheren mehr die Phantasie belebten oder besschränkten. Dabei sprachen diese Lehrer großentheils frei von Borurtheilen, aber sie nahmen Welts und Lebensanssichten auf, wie sie in der Bildung ihres Bolkes lagen, ohne eigenen Ernst der Pahrheitsforschung.

Sie werden wohl die Ethik und Politik mit wissens schaftlichem Gehalte auszubilden angefangen haben, aber ihre Redekunft war nur Ueberredungskunft, ihre Staatsskunft Politik der Klugheit und des Rechtes der Stärkeren, ihre Ethik Lehre des Eigennutes. So mögen sie auch die Sprachlehre und die angewandte Logik gefördert haben, aber vorherrschend blieb doch ein Spiel der skeptischen

Dialektik mit Trugichluffen.

In diesem sophistischen Geiste zeigt sich überhaupt eine allgemeine Stimmung, deren Fehler Großsprecherei und eine leichtsinnige Welts und Lebensansicht war, der der Ernst für die Wahrheit sehlte. In dieser Weise galt hier allgemein der Spruch, das Recht bestehe nicht auf urs sprünglich nothwendige Weise (pioes), sondern nur nach Weinungen und Satungen der Wenschen (vópq). Dieser Gedanke hat seinen richtigen Rückhalt darin, daß alles bestimmte positive Recht und jeder bestimmte positive Res

ligion#s

ligionegebrauch von menfchlicher Anordnung ift und fann fo warnend bem religiofen Aberglauben und ber falfchen Borliebe für bas hertommliche entgegen treten. aufgefaßt führte er aber bort gur teichtfinnigen Bermer: fung ber Mpthologie und ber gangen Bolfereligion, jur leichtfinnigen Berwerfung aller fittlichen Grundwahrheis ten und fomit ju ber Lehre, bag ein Jeber nur fur feinen Bortheil, feine Ehre, feine Rraft ju forgen habe. Dems gemaß fagte Protagoras +): "Beife ift nicht berjes nige, ber burch feine richtigen Ginfichten andern Dens fcen überlegen ift, benn bas ift unmöglich, fonbern ber, ber bas icheinbare und mirkliche Bofe in wafres ober fceinbares Gutes ju verwandeln verfteht, überhaupt ber ben Menichen anftatt unangenehmer Borftellungen anges nehme ju geben bermag." Bu biefem fomint bann eine mit Spisfindigfeiten ber Trugfchluffe fpielende und alle Sicherheit ber menschlichen Ertenntnig aufhebenbe, Dias leftit um bas eigenthamliche biefer Lehren zu vollenden.

Die meisten von diesen Rednern und Behrern gewähsten für die Geschichte der Philosophie kein näheres Insteresse, schon weil wir zu wenig von dem eigenthümlichen der Einzelnen wissen. Wir verweilen nur bei zweien, dem Gorgias aus Leontium in Gicilien (Toppias & Asov-zivos) und Protagoras (Nowzayópas) aus Abdera.

Gorgias war ein Schuler bes Empedofles und foll, wie Platon im Menon fagt, jur Berbreitung von bessen Lehren beigetragen haben. In dem, mas wir noch von ihm wiffen, zeigt sich aber feine Spur davon. Außerdem war er mit den eleatischen Lehren befannt, er lebte aber vorzüglich als ausgezeichneter berühmter Redner.

<sup>\*)</sup> Platonis Theset. p. 166. D. Steph.

Ol. 88, A. kam er aus Italien als Gefandter nach Athen, und beredete die Athener zu dem Feldzuge nach Sicilien. Später lebte er als ein reicher und angesehener Mann in Laxissa, in Thessalien, wo er 109 Jahre alt gestorben sein soll. Es ist uns von ihm nichts geblieben als einige Bruchsstäte aus seinen Prunkreden und einige Auskunft über seine Dialektik, welches alles Peinr. Eduard Foß in de Gorgia Leontino commentatio. Halas Sax. 1828. gesammelt und beurtheilt hat. Uns betrifft nur seine Diaslektik, über welche uns Sextus Empirikus und das aristotelische Buch de Kenoph. Zen. et Gorgia c. 5. 6.

Mustunft geben.

Dier fonnen wir und uber bie Dialeftif ber Sophis ften im allgemeinen leicht verftandigen. Die Philosophen hatten bis babin bie Bahrheit ber Sinneserscheinungen beschränkt oder verworfen, und eine nothwendige Wahrbeit bagegen geforbert, in Rudficht biefer aber bie Schmas de ber Menschen beflogt. Go mar es ben Sophisten Plat , daß die Sinneserkenntnig nur bon fubjectiver Be-Deutung fei, alle andere Erfenntnig im Denten aber bem Menfchen nur im Ugtheil bestehe, welches boch von gang willfuhrlicher Ausbildung bleibe, fo daß man alles zu behaupten ober auch zu verwerfen, jedesmal bas entgegengefeste ju behaupten im Stande fei. Da nun im blogen Urtheilen fur fich, wenn ihm fein Gehalt ber unmittelbas ren Erfenntnig in der Bernunft ju Grunde gelegt wird, tein Widerhalt der Wahrheit gegeben ift, fo bleibt ihnen blog das thetorifche Princip, bas zu behaupten, mas uns portheilhaft ift. Go find biefe querft auf Die Leerheit ber Denkformen, wenn biefe ohne eine nothwendige Erkennts niß in ber Bernunft gelten follen, jurudgebrangt worben, und haben daher im allgemeinen das Thema aufgefaßt, welches fpater in ben fleptischen Schulen fo oft wiederholt

und ausgeführt wurde. Für eine leichtsinnige Weltensicht, welcher der Ernst der ABahrheitsliebe fehlt, war diese Anssicht ganz folgerichtig. Die Quellen der Erfahrung waren abgeleitet; die höhere nordwendige ABahrheit hat ihre Sischerheit aber nur innen im Geiste und kann durch äussere Wittel dem, der sie verleugnen will, nicht aufgeszwungen werden. Ohne diesen Ernst der KDahrheitsliebe, den erst Sokrates wieder in die Philosophie einführte, datten diese also ihren Schülern nur die Aunstsertigkeit zu zeigen und zu lehren, wie man mit bloser Uebervedungsstunft seinem Vortheil gemäß für und wider ein jedes zu sprechen habe.

#### §. 47. .

So prahlte Gorgias, baß er auf jede Frage zu antworten wisse, und lehrte in seiner Schrift mset voğ pun duros nurge grasus, 1) daß gar nichts wirkliches sei, 2) daß wenn auch etwas wirklich ware, es doch nicht erztennbar sei, und 8) wenn es auch erkennbar ware, die Erkenntniß doch nicht mittheilbar sei 1).

Das erste bespricht er nach ben bekannten eleatischen Saten. Ware etwas, so mußte es entweder und ör oder dir der beides zugleich sein. Nun ist das und ör nicht nach den ersten eleatischen Saten. Das ör aber mußte entwes der ewig oder entstanden sein. Ware es ewig, so mußte es unendlich (äneigor) sein. Das äneigor aber kann nicht

<sup>1)</sup> Sext. adv. math. VII. 5. 65 u. f. ἐν τῷ ἐπιγραφομένος περὶ τοῦ μὴ ὄντος ἢ περὶ φίσεως τρία κατὰ τὰ ἐξῆς κεφάλαια κατασκευάζει ἐν μέν καὶ πρώτον ὅτι οὐδὲν ἔσει δεύτερον ὅτι, εἰ καὶ ἔστον, ἀκατάληπτον ἀνθρώκος τρίτον ὅνι εἰ καὶ καταληπτόν, ἀλλὰ τοίγε ἀνεξοῦστον καὶ ἀνερμήνευτον τῷ κέλος. Ατίει, de Xen. Z. et G. c. 5.

im Raume sein (nach bes Melissos Gründen) und was nicht im Raume ift, ift überhaupt nicht (nach Zenon's Gründen). Sollte es aber entstanden sein, so kann es nicht aus dem nicht Geienden, das widerspricht sich, aber auch nicht aus dem Seienden entstanden sein, denn dann war es ja schon; endlich aus dem nicht Seienden und Seienden zugleich ist in sich widersprechend.

Reben dem wendet er 'die Zenonischen Gründe auch noch so an. Was ift, müßte Eins oder Vieles sein. Eins kann es nicht sein, denn alles im Raum ist immersort theilbar; Vieles aber auch nicht, denn das Viele besteht aus Einheiten. Dies ist weit schlechter als bei Melissos und Zenon nur sophistische Tändelei, weil jene den Grundgedanken der nothwendigen Wahrheit im Auge hatzen, dieser nur mit der Willkührlichkeit des Urtheils spielt.

Für die zwei andern Sate führt Gorgias zuerst bestimmter den Zweisel auf die Schwierigkeit, wie denn in der Erkenntniß der Gedanke (die Worstellung) mit dem Sein der Dinge in Berbindung kommen konne (auf diese Hauptschwierigkeit alles Skepticismus) und dann noch auf die, wie das Wort mit dem Gedanken in Berbindung kommen konne. Seine Ausführung ist aber offenbar nur prahlendes Geschwätz ohne den Ernst des Zweisels, an den er nie gedacht hat.

Beim zweiten Sat geht er von dem eleatischen Sat aus: der Gedanke muß dasselbe sein mit dem gedachten Gegenstand, und macht dann Einwendungen dagegen. Er läßt sich nemlich zugeben, wenn das Gedachte wirklich ist, so kann das Richtwirkliche nicht gedacht werden. Dann aber zeigt er, daß wir ja vieles, wie die Skylla und die Chimara denken, was nicht wirklich ist, und fols gert, also wird nicht das Wirkliche gedacht. Aber seine

Voraussehung taugt nichts. Es mußte heißen: wenn als les Gebachte wirklich ift, forkunn das Nichtwirkliche nicht gebacht werden. Aber hier ist der Bordersat falsch und sein Fehler, daß er far sein benken (diavostv) benken, eine bilden und denkend einen nicht unterscheidet. Recht

gut stellt er aber in ler heraus. Er sag fen, weil es nicht ge Gedachte verwerfen wurde. Denkt sich Wieere, so muß er weder sieht noch hör nimint er also schler mittelbares Erkenntr mit der Einbildungsl

Roch stumpfer får den dritten Ga Rede weder der Ge

ju bespriechen, bag fie ein auferes Zeichen für ben inneren Gebanten enthalte.

Doch werden wir ein lettes lirtheil über ben gans zen Geist seiner Lette nicht sicher geben können, da wir doch nicht genau wissen, zu welchem zweck er diese sophis stische Dialektik eigentlich ausgeführt hat. Der Titel seis ner Schrift negt row und örrog scheint wenigstens mit der eleatischen Lehre verglichen nur dem zweiten Theil der Lehre zu entsprechen, welchem ein anderer vorhergegangen sein könnte negt row örrog, in welchem grade das Gegentheil don jenem auszusühren gewesen wäre.

### §. 48.

Protagoras lebte lang auf Reisen, lehrte bann zu Athen und ftand vierzig Jahre lang in großem Unsehen,

als er aber ein bibetem Miter im Anfong einer Borfefung fagte: bott ben Gottern verung ich weber ob fie find, noch welcher Art fie find, ju fagen, bonn vieles hindert diefes m erkennen, die Dunkelheit und die Kuthe des menfcile den tebens \*), murbe er als Bottesteugner bon Athen venbannt (OL 92), und feine Schriften murben öffentlich Muf ber Biecht verfolgt ertrant er, als er fich von Spirus entfregen wellte, 70 (oben nach andern 90) Jahre: alt. Er icheint fich befonders noch Deras fleites gebildet gu haben, und febrieb mehreres. Bare wie feine Lehre in Rudficht ber praftifchen Philosophie, befonbers in Rudficht ber Ethit, genauer befannt, fo würde er wohl, nach Platon im Protagoras ju urtheis fen, rubmlicher erwähnt werben muffen. Beftininteres wiffen wir aber von ihm auch nur in Ruckficht feiner Dias lettik noch einigen Unführungen bei Platon, menigern bet Ariftoteles, nach einigen Stellen bei Gegtus und einigen Worten bes Diogenes Laeutes.

Was wie Goeglas mit den Berneinungen, spielte Protagoras mit den Behauptungen. Die Hanptsatz, welche und von ihm blieben, sind: 1) der Wensch ist das Reas aller Dinge, die ihm erscheinen; wie sie mir erscheis new sind sie mir, wie sie die dir enscheinen sind sie dir 1).

12) Jeber Behauptung ift eine andere entgegengefest 2).

<sup>\*)</sup> Seat. adv. math. IX. 56. Diog. Lacrt. I. 9, 51.

<sup>1)</sup> Plato Theaetet. p. 152. A. Steph. πάντων χρημάτων μέτρον άνθρωπον είναι των μέν όντων ως έστε των δέ μη όντων ως ούκ έστε. Pl. Cratyl. p. 336. A. Steph. πάντων χρημάτων μέτρον είναι άνθρωπον, ώς άρα οία ᾶν έμολ φαίνηται τὰ πράγματη είναι, τοιαύτα μέν έστεν έμολ, εία δ' ᾶν σολ, τοῦα δέ. Sext. pyrrh. hyp. I. p. 219 seq.

<sup>2)</sup> Diog. L. I. 9, 51. mouros lon dos lópose elvas mest man-

3) Es giebt Keineln Wichtschreit 3), docht vedet ihr von derfelben Sache, fonfeid ihmeiltig, vedet ihr von verschies denan Wingen, so kredtetrishe nicht. Dies führt er denn besonders aus für dem depat Frem und nousens (ober zus Frem dozon nousens wouses), das heißtisfür die Kunft des Redneus für und wider seds Sache, desponders dei Rechtschaften sweiten zu können. Er fordert, daß der Redneu dieses lerken solle.

Jue Merthelditung diesenklige scheint er nach Plaston & Schilderung im Ehende es ak sicht wezüglich auf des Herakleitos Flußt der Dinge berufen; zu haben. Da nichts ist und alles nur wird, so bekonnt jeder durch seine Empsindung eine undere Wahrnehmung von den Dinsgen, und: jedem ist nas seine Wahrnehmung wahe. Alla Erkenntnis richtet sich also nurdnach der besondern Ansfals sungsweise des Einzelnen, jedem ist das seinige wahr und dieses nach Besieben; da die Botspellungen stets wechseln. Wosur er denn auch sagten gließ sei wahr (navna elmas alnos algen er denn auch sagten gließ sei wahr (navna elmas alnos algen gliebem das gilt, was er grade für wahr halt. Darum also sinde kein Streit statt.

Diese Folgerungen wären nicht ungegründet, wenn nicht alle unfre Wahrnehmungen ben Widerhalt der masthematischen Anschauung hatten, auf den hier nicht hinsgewiesen ist. Uebrigens behandelt Platon im Theates tos den herakleitischen Fluß der Dinge, den Satz des Protagoras, daß jedem Menschen das wahr sei, was ihm als wahr erscheine und die Meinung, alle Erkenntniss sei Empsindung oder Wahrnehmung (alognoss), ganz als mit einander verbunden. Es ist aber klar, daß Protas goras seinen Satz, der Mensch sei das Maaß der Dinge, noch auf ganz andere Weise geltend machen konnte, vors

<sup>8)</sup> l. l. 53. oùn lorer derellysee.

güglich burch bie Billitufpufichteit jebes Urtheils und fomit bes Denkens, wogegen Platon nicht gesprochen bat, weber im Theatetos noch im Rratplos. Platen neulich fete, fo wie er im Theateros mit ber Rentruiß bes zukünftigen: und im Atat plos mit ber unveranderlis chen Wahrheit im Gein ber Dinge wiberlegt, jenem Gate nur ble objective Gultigfeit ber ABabrheit feloft entgegen, aber babei bleibt immer noch, bag jeber Menfc biefe boch. nur in feiner Weife benterelbauffaßt, und barin feine eigens thumliche Meinung von ber Wahrheit bekommt. Allerbings hat Platon ben rechten Entscheibungsgrund gogen den Protagoras ausgesprochen, aber er hatte ihn Dialeftisch nur geltend machen tonnen, wenn er bie Dits tetbarfeit und Unfelbstfrandigkeit des Benkens. und bann Die ummittelbare Erkenntnig, auf der es ruht, bagegen ftellte; werkthatig aber auch, indem er burch ben Ernft ber. Wahrheiteliebe den Leichtfinn ber Redefunftelei überwand , und hierdurch porguglich behielt feine Lehre endlich ben Gieg. ....

## Zweite Abtheilung.

Sofrates und Die Sofratifer.

Etfes Rapitel.

Sofrates,

**49.** 

Bekanntlich ift es barch bas ganze Alterthum anerkannt, daß Sofrates ber Bohn bes Milbhauers Gophroniss tos zu Athen ber erfte und ausgezeichneiße unter allen Lehrern ber Philosophie gemefen und geblieben ift. lebte als ein schlichter Burger in feiner Baterftadt und nur in diefer, ben Sitten und Gefegen feiner Baterftabt tren im Rrieg, wie im Frieden. Er verschmahte es, fich in reichere Rreise ber Burgerschaft und in höhere Stellen ber Staatsverwaltung zu erheben, inbem er ben freien Unters richt ber Jugend, ber jur reinen Weisheit führt, für ben alleinigen Beruf feines Lebens erkannte. Go ftand er mit freiem Muthe ber Berrichaft ber Dreifig gegenüber, als aber Athen feine Gelbstftanbigfeit wieder erhalten hatte, traf den vielleicht zu allgemein ausgezeichneten Mann Haß und Reid eines großen Theils im Bolte. Dies vermochte unbedentende Rläger, ihn als Berberber der Religion und

Berführer ber Jugend anzuklagen. Diefe Anklage war ungegrandeter ale bie gegen irgend einen ber fruheren, benn Anagagoras und Protagoras lehrten boch von Gott auf eine bem herrichenben Aberglauben wibers freitende Beife, aber Gofrates hielt bie Ergebenheit an bie Sitten und Gefete feines Baterlanbes fo beilig, baß er auch in ben Opfern und ber Berehrung bet Gotter gang ben Gebrauchen berfelben ergeben blieb. 216 Berberber ber Jugend konnte freilich ein befchrantter Beift ihn leichs ter verschreien, ba er bie Geifter wedte ju einer bobern Beisheit als bie, welche ben gewohnlichen Lebensanfichten des Bolles entsprach. Die Richter verurtheilten ihn gum - Lobe, vorzüglich in aufmaffenbem Unwiffen, weil er fich nicht bor ihnen bemuthigte, fonbern ihnen mit ruhigem Muthe Bahrheit fagte: "Gein Freund Rriton offnete ihm noch bas Befangniß, aber er wollte nicht entweichen. Co ftarb er 70 Jahre alt (Dl. 95, 1.), auch im Tobe rieth bett. Gefegent'feines. Baterlanbes trent, allen Beiten rie Botbilbiber Amgeethand Weikfielt. . . . . .

Dieser Gokkates mun war originell im kernen wie im Lehren. Seltdem Anayagoras in Athen aufgetreten ten war, bildete und edhielt sich dort eine allgemeine wissenschäftliche Antegung, welche auch den Sokrates mit sich führte, ohne daß er irgend einer stiengen schulmastigen Aufgasung sich hingab. Dies war seiner Zeit, wo noch so wenig wisenschaftlicher Gehalt fest ausgebildet war, der richtige Gang eines freien und starken Geises. Aber auch lehrend ging er einen ähnlichen Gang, mit dem er bewundernswärdig weit und tief wirkte. Er nemlich schrieb nicht, und scheint auch gar keine schulsdruige Lehes weise angenommen zu haben, sondern er suchte mut gesprächsweise die Geister zu wecken und zu keiten. Mit dies seine seinen Geisteskreise die Geistes zu wecken und zu keiten. Mit dies ser freien Geisteskroft griff er nun unter so gunstigen Bers ser freien Geisteskroft griff er nun unter so gunstigen Bers

haltniffen in die Dentmehe feiner Beit ein, doft er aliges waltig eine neue Lebensanficht und feine neue Dialektie ju der feiner Schuler machte, wohrend diefe, die Lehrer der folgenden Jahrtausende gewooden sind.

So haben wir von Sotrates weniger zu erzählen, was er fehrte als wie er wirkte. Diefes bezieht fich auf

zwei Hauptpunkte.

Erstens ift das anerkannteste, das Gotrates der ganzen griechsichen Philosophie dadurch ein anderen und höheres Interess mittheilte, das er die praktische Philosophie nicht nur in den Areis der wissenschaftlichen philossophischen Forschungen mit hinem zog, sondern sie sogne zum allelnigen Ivoech der philosophischen Forschungen erhob.

Philosophie vom Himmel hernsgerufen und in die Städet und Wahnungen der Menschen singeführt \*); denn dies ist das Berdienst der Nedwer unterden Sophisten, iber das weit größere Berdienst des Sofrates besteht darin, daß er löhrte, das nakönnayanden bestehe geörer, od röues umgekehrt wie die Guphisten; daß er dem Leketsinn threr Weite und Lebensanslicht den Ernst der höheren Wetsheit in den Ideen des Schonen und Suten entgegensetzte, und zwar mit solcher Kraft und Klacheit; daß dieser Lebensanzsicht kolner seiner Scholer-untreu wurder. Hiermit wat denn zugleich auch sein Streit gegen die soopia der Physsoslogen bestimmt.

Das zweite eben fo wichtige ift feine Umanderung der Dialettit. Sofrates hat eigentlich erft in diefe logis iche Dentweise eingeführt, welche wir gewohnt find, allein unter dem Philosophiren zu verftehen, indem er fie

<sup>\*)</sup> Tuscul, quaest. fib. 5, 8.

an den gemeinverständlichsten Betrachtungen der praktisfchen Philosophie einübte. Er führte dädurch zuerst in die wahre inductorische Ausbildung der philosophischen Gesdanken ein, wodurch die Philosophie zur Wiffenschaft wurde.

§. 50.

- 36 will guerft von ber Dialeftif fprechen. Wir has ben gefehen, wie die früheren nur in darftellender, poes . tifcher Weife ihre Gebanken von ber Wahrheit aufftellten, gleichfam nur ergablend. Spater entwickelte fich feit Bes wen und Deliffes ber Anfang einer bialettifchen Runft Dagwifchen, aber bie folgenden vertheidigten ihre Sache mehr burd ben rebnerifden Schmuck ber Ueberrebung ais bireb Ausbildung ber Aleberzeugung, und die Dialektif blieb ihnen Daffe gur Bertheibigung und Widerlegung, wie Benon fie guerft gebildet hatte, fe murbe ihnen aber noch nicht bas Werkjeug des Berftandes jur Erforschung ber Wahrheit. Daffie fand erft Gofrates die Dias lettit ber flaren Entwidelung bes eignen Gebantens im Selbstdenten. Jene bewaffneten ihre Schuler mit bem Clayzog oggeorizog, mit dem biefe andere Leute frue fuhren und in Biberfpruche verwideln tonnten, wogegen , felbft bes Gofrates Fronie fragend nur ben eignen Gedanken des Schulers wechte und jur Ausbildung der lieberzeugung leitete.

Ich meine indessen mit diesem Lobe nicht unmittelbar diese Fronie oder im allgemeinen die nach ihm benannte katechetische Methode. Das Lob der letteren zur Ausbils dung des denkenden Berstandes wird vielmehr leicht überstrieben. Sokrates Fronie ist nur eine besondere Wensdung der katechetischen Methode mit ersindendem Gedanskengang, bei welcher der Fragende die Miene annimmt,

fich belehren laffen zu wollen, burch die fragende Leitung ber Gebanten aber bem Antwortenben feine Unwiffenheit flar macht, ober feine lieberzeugung beffer ausbildet. allgemeinen ift bie katechetische Erfragung ber Wahrheit, ohne daß der lehrer fie zuvor bem Schuler ausgesprochen hat, von guter Anwendung bei bem elementaren maibes matischen Unterricht, wegen ber Rlarheit, ber anschaulis den Ginleuchtenbheit ber Wahrheiten, und eben fo in bem hauptfall bes Gofrates bei ber Befprechung einfas der ABahrheiten ber Lebensklugheit und Lebensweisheit. Sobald es aber auf hohere Bahrhelten anfommt, die ber Unschaulichkeit und ber taglichen Lebenserfahrung entzoges ner find, wird ber Lehrer bamit allein nicht viel ausrichs ten, er muß ben Ueberblic ber Gegenftande dem Schiler erft geigen, und bie feinere funftlichere Ausbildung ber Sprache ihn lehren. Go zeigt es benn auch die Anwen-Platon hatte eine folde Borliebe dung bei Blaton. für biefe Beife feines Lehrers, bag er alle feine Betrach= tungen in Gefpracheform mittheilt. Aber meifterhafte Entwickelungen bes erfinbenden Gebantenganges tonnen wir nur in fleinen einzelnen Beifpielen hervorheben, in ben größeren Werfen geht bas Gefprach wie in ber Polis teia, ben Gefegen, bem Timaios bald in blogen Lehrvortrag über, und in andern gallen wird ber Untwortenbe oft nur ein Jafager, von bem man manchmal, wie oft im Parmenibes, nicht recht fieht, wie er gu feinem Na fomme.

Das neue in des Sokrates Diglektik liegt tiefer, es ift etwas für uns anfangs schwer erkennbares, weil wir durch die ganze Ausbildung unsrer Sprachen an die Sokratische Dialektik so gewöhnt sind, daß wir leicht meinen, die Wenschen mußten seit jeher in dieser Form gedacht has den. Das besonnene Denkem des Menschen entwickelt sich aus den Träumen der Einbildungskraft, so sahen wir die ersten Bersuche zur Philosophie, abgesehen vom Bers, nur in Naturphantasien sich entwickeln, und als die Rede mehr auf die Gegenstände des imenschlichen Handelns geführt wurde, diesem den nur überredenden rednerischen Schmuck an die Seite treten, mit welchem sich dann auch eine Diasiesist der Gegenwehr nur in spottenden Trugschlüssen verschad. Sofrates hingegen wurde, indem er selbstdenskand. Sofrates hingegen wurde, indem er selbstdenskand die Wahrheit der Ueberzeugung suchte, nothwendig aus die Formen der Dialektik hingeführt, unter welchen dem ersindenden Geiste die allgemeinen Gesetz zuerst der stimmt vor das Bewustsein treten, so wie am bestimmter sten Der afleitos schon diese Gesetz (in seinem 16705) gesordert hatte, ohne sie zu sinden.

Genau und treffend schildert uns hier Aristoteles das Berdienst bes Gofrates, indem er fagt:

Sokrates war der erste, der bei der Untersuchung der Tugenden allgemeine Bestimmungen zu geden suchte. Dabei richtete er die Betrachtung richtig auf den Gegensstand selbst. Er suchte nemlich die Schlusverbindungen in unsern Sedanken, deren Princip die Erkenntnis des Gesgenstandes selbst ist. Denn damals war die Dialektik noch nicht kark genug, um abgesehen von einzelnen Fällen Gesgensätze im allgemeinen zu beurtheilen, und zu bestimmen, ob die entgegengesetzen denselben Gehalt des Gedankens haben oder nicht. Zwei Dinge nemlich kann billigerweise niemand dem Sokrates streitig machen, die Induction und die Bestimmungen der allgemeinen Begriffe. Diese aber betreffen beide die Principien der Wissenschaft. Soskrates aber faßte das allgemeine und die Begriffsbestimsmungen nicht als getrennt für sich seiend, jene aber (nems

lich Platon) gaben ihnen getrennt ein Sein, und nannsten fie fo bie Ibeen ber Wefen \*).

Bristoteles giebt hier dem Sofrates so unbedingt das Berdienst zuerst, die allgemeinen Begriffe bestimmt und Schlußverbindungen verfolgt zu haben, daß er dazu setzt, nur Demokritos habe zuvor einige physische Begriffe, wie warm und kalt, und die Pythagoreer einige durch Bahlformeln, wie Zeit, gerecht, Che, definirt, dabei aber sei Sokrates immer nur inductorlich von der Betrachstung einzelner Falle ausgegangen, um das allgemeine klar zu machen, erst die späteren hätten dann abgesondert die allgemeinen Begriffe in abstracto zu behandeln angefansgen, und sie dabei als für sich seiend angenommen \*\*).

<sup>\*)</sup> Metaph. 1. 13. c. 4. Σωκράτους δε περί τὰς ήθικὰς ἀρετὰς πραγματευομένου και περι τούτων ὁρίζισθαι καθόλου ζητούντος πρώτου, — ἐκεῖνος εὐλόγως ἐζήτει, τὰ τί ἐστι. συλλογίζισθαι γὰρ ἐζήτει. ἀρχή δε τῶν συλλογισοθαι γὰρ ἐζήτει. ἀρχή δε τῶν συλλογισοθαι και χωρία κοῦ τί ἐστι τὰνανεία ἐπισκοπεῖν, και τῶν ἐναντίων εἰ ἡ αὐτή ἐπιστήμη. δυὸ γάρ ἐστιν, ἄ τις ᾶν ἀποδώη Σωκράτει δικαίως, τοὺς τὰ ἐπακτικοὺς λόγους, και τὸ ὁρίζισθαι καθόλου. ταῦτα γάρ ἐστιν ἄμφω περι ἀρχήν ἐπιστήμης, ἀλλ ὁ μέν Σωκράτης τὰ καθόλου οὐ χωριστὰ ἐποίει, οὐδὲ τοὺς ὁροσμοὺς οἱ δὰ ἐχώρισαν, και τὰ τοιαῦτα τῶν ὅνεων ἰδέας προσηγόρευσαν.

<sup>1 3</sup>ch gebe zu ben Worten bes Aristoteles noch einige Ers läuterung. aber de raw oullopsaude vo vi dore. Das Wesen bes Schlusses besteht durch seinen Mittelbegriff in ber Bestimmung eines einzelnen Falles durch eine allges meine Regel. Sein Princip ist vo vi dore die Beziehung auf ben Begenstand selbst und nicht nur die Bergleichung allgemeiner Begriffe unter einander. Das letztere ist schwer ver scharf durchzusühren, besonders um zu bestimmen, ob bei einer Entgegensesung die entgegengesetten vor abror

Dieser induetorische Fortgang vom Einzelnen zu alls gemeinen Ansichten gewährt die Klarheit und Festigkeit des Sprachgebrauchs für allgemeine Begriffe, und damit hat Gokrates dem denkenden Verstande das Werkzeug bezreitet, durch dessen geschiefte Handhabung den Wiffensschaften allmählich das hellere Licht und die Festigkeit gestponnen wurde.

#### §. 51.

Zweitens für des Sofrates Ausbildung der praftis
schen Philosophie muffen wir ihn theils den Physiologen,
theils den Sophisten entgegenstellen. Sofrates stellte
die himmlische sopia der alten Lehrer zuruck gegen die
praktische Weisheit des Schonen und Suten, die nur in
innerer Selbsterkenntniß gewonnen werden kann, und
Sofrates stellte den Ernst der Ideale Dieser Weisheit
dem Leichtsinn der Sophisten entgegen.

Wir haben bemerkt, daß zwar von Anfang an die Bissenschaft ihre sogia in den unwandelbaren Gesetzen des Himmels suchte, aber im Leben eine andere schlichte Weissheit der Gebildeten, der Gesetzeber, der Dichter galt, welche einen schlichten Glauben an Recht, Tugend und Frommigkeit, an göttliche Vorsehung und Vergeltung in sich hatte, auch in Gnomen ausgesprochen im Volke lebte. Diese

dnesenjung in sich enthalten; nach unserm Sprachgebrauch, ob fie widersprechend oder in anderer Art nur widerstreistend sind. Beim Widerspruch ift i dnesenjun beidemal biefelbe, z. B. dynouris und anganis, dieselbe Beschaffens heit wird bas einemal bejaht, bas anderemal verneint, dingegen sopos und appar stehen nicht so gegeneinander, sondern nur in Widerstreit, dem unverständigen steht der verständige widersprechend entgegen, aber nicht jeder vers ständige ist weise.

Diefe Beisheit fteht anfangs, von der Wiffenschaft wenig berührt, neben ibr, bann gieben bie Gophiften fie mit in ben Rreis ber miffenschaftlichen Betrachtung, aber großens theils, indem fie ben guten Glauben, auf bem fie rubte. erschuttern, indem fie bas beilig gehaltene fur willführlis des Menfchenwerf erflaren, und fo ihre Baffen gegen bie Biffenfchaft und biefe Beisheit jugleich richten. Dages gen wird Gofrates von bem Gedanten geführt, Dies fer Lebensweisheit allein bas Recht ju geben, und fur fie auch allein die Wiffenfchaft in Anspruch gu nehmen \*). Dit bem letteren tritt er ben Phofiologen entgegen, ins bem er ben Daturwiffenschaften, ber Geometrie und Sterns funbe nur fo weit einen Werth jugefteht, als fie ben Ges fchaften ber Denfchen nugen. Treffend lagt ibn Blas ton im Phabon fagen, er habe fich febr fue Phyfit intereffirt, aber mas er auch gemeint verftanben gu haben, fei ihm bei weiterem Dachbenten nur wieber undeutlich geworden. Er nannte jene Gegenftande bas Gottliche (sa Seta), fagte aber, bie Gotter batten nicht gewollt, baf Menfchen biefes tennen follten. Diefer Wiberwille bes Sofrates gegen bie boberen phyfichen Betrachtungen hatte benn bamals auch einen fehr guten Grund. Bas bie Phpfiologen auch verfucht hatten auszubilden, bas beruhte boch immer nur auf fcmantenben willführlich ers fonnenen Sppothefen von bochft unficherer, untlarer ober nur bichterifcher Musfuhrung, fobald es nach Gotrates Borten über Selbmeffung und Beiteintheilung binaus ging. Denn erft auf bem Boden ber praftifchen Philosophie mußte ber Menich besonnener miffenschaftlich benten lernen, um bon ba aus wieder mit befferen bialeftischen Baffen auf jenes Relb ber Weltanichauung gurud tehren gu tonnen.

<sup>&</sup>quot;) Xenophou, memorab, I, 1, c, 1, I, 4, c, 7.

Tries Befd. b. Philof. I.

Mit jener großen Gedanken weckenden Kunst bildete nun Sokrates die praktische Philosophie weiter. Hier giebt ihm Uristoteles") das ganze Verdienst, die Wissenschaft angefangen zu haben. Wir mussen dies aber doch nur auf die wissenschaftliche Besonnenheit in den Begriffsbestimmungen beziehen. Die Sviechen haben die Ethik nie wie die unsern in der Form der Pflichtenlehre ausgebildet, sondern die Lehre steht allen gemeinschaftlich wie in der Mikomachischen Ethik des Aristoteles.

Die erste Frage ist, was ist ro redos, was ist das höchste Sut; dann folgt die Lehre von den Tugenden nach den Formen der Cardinaltugenden, endlich wird Liebe oder Freundschaft, gedia, besprochen. Dier sind nun die Lehren von den Tugenden und der gedig eigentlich allen diesels den, wir werden gleich sehen, daß eigentlich nur über das redos gestritten wurde. So siegt denn hier der Ansang der Wissenschaftlichkelt in der Erhebung der Rede über einzelne Gnomen zum Zusammenhang der Lehre von den Carsdinaltugenden. Aber diese letztere muß alter sein als Sosfrates, da er sie zwar hat, aber dabei polemisch behandelt; nach Platon scheint sie schon dem Protagoras eigen gewesen zu sein \*\*).

Wir erkennen daher dem Sokrates an, einerseits die besonnene Entwickelung der Rede für die einfachste Lesbensweisheit, und andererseits das erhabene Ideal des geistig Schönen und Guten, welches ihm wohl vor allem die Begeisterung der Schüler zuwendete. Die Sophisten rühmten die Lugend nur um ihres Nutzens willen, Sostrates dagegen pries ihren eigenen inneren Werth; xa-

<sup>\*)</sup> Magn. mor. l. 1. c. 1.

<sup>\*\*)</sup> Siehe meine Beitrage gur G. d. Phil. Heft 1. G. 84 u. f. G. 180 u. f.

doxayados zu fein, sei bas um fein felbft willen zu forbernde, und barin liege das Wesen jeder Tugend \*).

Wollen wir das besondere in des Sokrates prake tischen Lehren besprechen, so dürsen wir uns doch wohl nur vorherrschend an des Xenophon Bericht halten. Ich meine zwar, daß Xenophon die Lehre zu todt ohne les bendige Erhebung des Geistes gusgesprochen hat, weswegen die Idee der Geistesschönheit und des innern Werthes der Tugend bei ihm nicht kräftig, nicht herrschend genug hervortritt, allein die Weise, wie Platon alles dies in höherem Schwung erscheinen läßt, ist für mein Gefühl überwiegend Platons Eigenthum.

Demgemäß nehmen wir die folgende. Ueberficht.

In Rucklicht des höchsten Gutes sagte Gokrates: das unbezweiselteste Gut (avaugedopwirator ayadar) set edducuorer. Dieses edducuorer schildert er, wie nachher Aristoteles, als das ganze sittliche Khun des Menschen. Der, sagt er, wirke erwünscht (worer sowe, inelcher Korper und Seele beherrschen lernte und gut für Haus, Freunde und Baterland sorgt \*\*\*). Aber das wesentliche in diesem eidauporer liege nicht in guserem Glück (edruxia), sondern dagegen sei, nichts zu bedürsen, das Göttliche und das Göttliche das höchste (underde desoduc desoduc desoduc desoduc desoduce von dernator). Bielmehr bestehe das edducund von dern dagegen sein Rechtthun (edwoulka).

Die Belehrung für diese ednealla entwickelt er dann nach den Cardinaltugenden. Die Selbstbeherrschung (dyngareia) ist die Grundlage aller Lugend, die Lugens

<sup>\*)</sup> Xen. memor. l. 3. c. 9. 5. 19. — 'vá ve yàp dixaes sal márca osa áperij sepárreras nalá ve nal áyadá elsiv.

<sup>\*\*)</sup> Xen. mem. l. 2. c. 1. j. 19.

ben werden abet besprochen unter den funf Formen: Froms migkeit (εὐσέβωα), Tapferkeit (ἀνδρεία), σωφροσύνη (Gefundheit der Seele), Gerechtigkeit (δικαιοσύνη) und Weischeit (σοφία),

Die den ger, vorzäglich ble Mäßigkeit, Enthaltsamkeit in Bezies Bung auf sinnliche Bergnügen und Sabe \*). Die owogooven hingegen hat ihm eine sehr edle und umfassende Bes
bentung, sie ift die Tugend der ganzen edeln Ausbildung des Geistes \*\*).

Sokrates Frommigkeit spricht sich im einfachen Glauben an gottliche Vorsehung und Weltordnung, an Allwissenheit und Weisheit der poornais er narri, so wie an Unsterbichkeit der Wenschenseele, der unkörperlichen, won gottlichem Wesen (welche usrexes row Ieow), aus, ohne sich vom Volksglauben loszureißen. So opferte er den Söttern dem Sebrauche gemäß, und der Glaube an Divination ließ ihm auch andere Phantasien von dämonischen Einwirkungen gelten, der Vorbedeutung von Träusmen vertrauen, und einem warnenden Dämon solgen.

Bei der Rede von der Gerechtigkeit nahm er zwar dixaror und rouppor für dasselbe, aber er erkannte ein dixaror gwörkor (ein ursprüngliches Recht) an, wie z. B. das der Berehrung der Götter und der Eltern, der Berspslichtung der Dankbarkeit, der Anerkennung der Blutsschande zwischen Eltern und Lindern, welches durch ungesschriebene Gesetze (arpaspous revas ropous) bestehe, die von den Göttern gegeben seien \*\*\*), so daß mit diesem

<sup>&</sup>quot; Lakta 5 6 h & a 4 L & a 5 L4 a 5

<sup>\*\*)</sup> Le. l. 4. c. 8. 4. 5. .

<sup>\*\*\* )</sup> Xen. mem. l. 4. c. 4.

fetten bilblichen Schut bes Bebar fenschaft bie Schwierigfeiten bereite

Wiederholt kommt Aristoteles\*) hierauf tadelnd juruck und zeigt richtig, daß dem Wenschen zur Tugend die Einsicht allein nicht genüge, sondern daß daneben die Willenskraft gebildet werden musse, dem erkannten Guten Sehorsam zu leisten. Der Ngend durch die Gewöhnung zu dabei lebt freilich alle Tugend die der Weisheit, sondern die erkannte Gute, die Tugend i Tugend der Reinheit des Herzens.

Platon behandelt nachher diesen Sedanken unter Der Form, ob die Tugend gelehrt ders im Protagoras, wo et all zurückführt, und im Menon, n hinzubringt, daß allerdings die b

<sup>1)</sup> Ι. c. l. 3. c. 9. σοφίαν δὲ καὶ σαφροσύνην οὐ διώριζεν, ἀλλὰ τὸν μὲν τὰ καλά τε καὶ ἀγαθὰ γιγνώσκοντα χρῆσθαι αὐτοῖς — σοφόν τε καὶ σώφρονα ἔκρινε. — ἔφη δὲ καὶ τὴν δικαιρούνην καὶ τὴν ἄλλην πάσαν ἀριτὴν σεψίαν εἴναι.

<sup>\*)</sup> Magn. mor. l. 1. c. 1. c. 35. Eth. Nic. l. 6. c. uit. ad Eud. l. 1. c. 5. Mataph. l. 13. c. 4.

Staatsmannes u. f. w. nicht lehrbar sei, da sie nur auf unsicherer und veränderlicher desa danon's beruhe, die wahre Wissenschaft (durorium) aber erhalte der Mensch innerlich durch Erinnerung an den göttlichen Gedanken in seiner Seele, und in diesem allein die Weishelt als die hos here Lugend, welche gelehrt werden kann, die Lugend der Einsicht, des Philosophen.

# . 3 weit.es RapițeL Die Sofratifer,

#### §. 52.

Sofrates Geisteserweckung wirkte großartig durch die ganze Geschichte der Philosophie, weil es ihm gelang, den Platon zum Schüler zu erhalten, und der große Schüler dem Lehrer so treu blieb, daß er stets das Schöns ste und Beste, welches er zu sagen wußte, dem Lehrer in den Mund legte.

Der erste Erfolg der sokratischen Lehre besteht aber in sehr mannigfaltigen Anregungen des Geistes. Wir haben unter den Sokratikern nur diejenigen zu nennen, welsche ausgezeichneter bestimmte Ansichten theils der praktisschen Philosophie, theils der Dialektik ausbildeten, und fangen mit der praktischen Philosophie an.

Sokrates hatte das Ideal der vogia vom Himmel herunter als Ideal der xaloxayadia in das leben der Wenschen versetzt. So bildete sich die ernste wissenschaftsliche Anerkennung der sittlichen Lebensansicht allen gemeinsschaftlich. Tugend durch Selbstbehereschung ist das höchsste geforderte, und die Wacht der Freundschaft zur schönen

Ausbildung des geselligen kebens wird anerkannt. Eine gesunde selbstständige von keinem Aberglauben getrübte Weltansicht! Nur sehlte ihr noch die Anerkennung des wahren höchsten Princips der sittlichen Ideen. Denn so klar auch der Adel der menschlichen Bernunft anerkannt war, so blieb doch hier der Blick nur auf die Würde der Tugend der Selbstbeherrschung gerichtet, wIdee der personlichen Würde, die Idee i Gleichheit als Grundidee der Gerechtigkeit, se Pflichtbegriff blieb noch unerkannt \*). dieser Ansicht des Lebens streitig bleiben, i Grundgedanken des Guten, zo zslog zu si nach traten die Schulen auseinander.

Alle fassen diese Forderung zuerst in der södauporla, fragen aber dann, wodurch diese bestehe und zu gewinnen sei. Die Eudaimonie hat im gesechischen Sprachgebrauch immer die Bedeutung des von Kant sogenannten bonum consummatum, sie ist das ganze vollendete Sut des Mensschen. Hingegen das Princip des Guten, etwa Kants summum bonum, ist zo zélos, und erst Aristoteles behauptet, die södauporla selbst sei auch zo zélos. Wenn wir also södauporla mit felicitas und weiter mit Glückes ligkeit übersehen, so müssen wir diesen Sprachgebrauch wohl vom neuen besonders kantischen unterscheiden, nach welchem Glückeligkeit nur das Ideal der Bestiedigung der Neigungen und des Strebens nach dem Angenehmen bes deutet.

Der Streit galt also, was zo zelog sei. Da boten sich zwei Hauptansichten an. Entweder ging man (xaz' alsonger) von den sinnlichen Anregungen der menschlichen

<sup>\*)</sup> S. m. Beitrage s. G. d. Phil. Beft 1. Einl.

Begierden aus, und nahm foord, Bergnügen, für bas erfte, oder man ging (xara diarotar) denkend von der Seibsts te bas Gute durch

n jeder noch zwei hilosoph nemlich, e das betrachtende e, und sett dages zurück, oder ums zur Hauptsache. lenruhe, dem ans

So erhalten wir für die praktische Philosophie hier vier Formen ber Spfteme.

A. Spftem bes Genuffes. Unter bem Prins cip: Genuß ift bas unmittelbar Gute; wir handeln wie es nuglich ift, um jum Genuß zu gelangen und diefen zu sichern.

1) ที่ฮัดที่ อิท พะหที่ฮอะ, Bebonismus.

Ιταραξία.

yadiag. Das Geiftesles felbft.

ς. Ιπαθία.

esen Systemen ist der Hedos nismus. Die Nothwendigkeit der Jdee des Guten nicht beachtend wird nur der sinnliche Anfang aller Lust und Bes gierde auch als Ursprung aller Borstellungen vom Guten vorausgesetzt. Wird aber damit das ganze Leben des Mensschen ruhig verglichen, so führt auch diese Ansicht unter dem Kathartikon: genieße mit Mäßigung, zu einer reis nen Moral. Wan erkennt die Lugenden für den Einzels nen und für das gesellige Leben als das unentbehrliche Hulfsmittel, das Bergnügen zu erhalten und zu sichern, und das Leben in der Freundschaft als das höchste des Gesnusses. Aber Würde und Begeisterung für die Ideen des Guten sehlt dieser Lebensansicht. Sie wurde von Arisstippos und dessen Kprenaischer Schule unter allen

der Apathie von ber ber lebendigen Tugend unterschelben.

Die niedrigste unter biesen Ansichten ist die des Anstischenes und der kynischen Schule, indem diese nur negativ gegen die Sinnenlust sprachen, Bedütsnisslossigkeit zum Ideal erhebend, und also eine Apathie ohne Anerkennung der inneren Würde. Soher wurde aber das Ideal der Apathie ausgebildet von der Megarischen Schule, und besonders von Zenon von Kittion

und feiner ftoischen Schule. Denn biefe faßten in ber Apasthic bas eigenste Ideal der griechtschen Ethik in der stolszen Kraft ruhiger Selbstbeherrschung, welche frei von als ler Leibenschaft jeder Gemuthsbewegung überlegen bleibt.

Endlich die richtigste und lebendigste Entwickelung der Lehre ist die der agerd er aerstom, welche rein jeder Tugend eigenen innern Werth anerkennt. So wollten es Sos krates und Xenophon, und auf diesem Wege führte Platon weiter. Allein dieser eigentlich praktischen Ethik steht der Mangel der Anerkennung der personlichen Würde am bestimmtesten im Wege. Es sehlt der selbstständigen Tugendpslicht am Segenstand, und der Segenstand des Los bes bleibt nur die Kraft der Seldstbeherrschung. Daher wird diese kehre fast in allen Schulen nur auf die Apathie zurückgedrängt, welcher allein nur auf die Apathie zurückgedrängt, welcher allein nur of behalt des thätigen Lebens nur nahrend für allen positiven Sehalt des thätigen Lebens nur nahrend sie allen positiven Sehalt des thätigen Lebens nur nahrend sie allen positiven Sehalt des thätigen Lebens nur nahrend sie allen positiven Sehalt des thätigen

Was den Berlauf der Sofratischen Lehre in Dialet; tif und der ganzen theoretischen Philosophie betrifft, so sind die Richtungen des Antischenes und der konischen Schule, des Eutleides nebst seiner megarischen Schule, des Porthon zum Skeptisismus und des Platon nes ben einander zu beachten.

Dabei ist aber eigentlich schon von jetzt unser Blick fast nur auf Platon gerichtet, weil wir von den andern als ten gar zu dürftige Nachrichten behalten haben, indessen wollen wir dies wenige voraus besprechen, nur von Pprzuhon wird bequemer später bei den skeptischen Lehren die Rede sein.

## a. Untiftbenes und bie Ronifer.

§. 53.

Untifthenes, ein Athener, war anfangs Schuler bes Gorgias, bann aber ein febr eifriger Unbanger bes Sofrates. Ein tapferer Mann, wie es icheint obne viel Talent, ber fich in marnenden und ftrafenden Reben gefiel, und wohl mehr Freude an der Prablerei mit einfas der Sitte und an einem auffallenben Meußeren als an ber Bahrheit hatte, weswegen man ihn und feine Souler bie Bunde nannte. Inbeffen bilbete er boch eine einfeitige Uns ficht ber forratifden Ethif confequent aus, und bies fichert ihm burch die Dachfolge ber Stoifer eine Stelle in ber Gefdicte ber Philosophie. Er hielt fich nemlich gang an bes Sofrates Opruch: Bedürfniflofigfeit ift gottlich, und am wenigsten bedurfen bas gottabnlichfte. Daraus leitete er bie Anforderung an Binfachheit ber Gitte bis gur Robbeit ab, indem er ber Matur gemäß ju leben (zd tor mara poore) jum Gefet machte, und in ber Daturgemagbeit bie Tugend fand. Damit gab er felner fonifchen Soule bas Spielgerath. Er lehrte (um Dl. 100) in Athen im Somnafium Apnofarges.

Dingenes Laertes ergahlt im sechsten Buche von ihm und mehreren seiner Schuler. Daraus sieht man, daß er vielerlei geschrieben bat, aber das ergahlte gewährt kein wissenschaftliches Juteresse. Die Ryniker sollen nur die ethische Lehre anerkannt, alle physische und dialektische, Geometrie und Musik bagegen verworfen haben \*). Allein auch das ethische, was hier auf Antischenes Namen ausgesprochen wied, enthält nur einige Gnomen, und ift

<sup>\*)</sup> l. 6, 103.

nicht von tieferer Bedeutung. So fagte er nur, bas hochste Gut sei, der Tugend gemäß leben, diese Tugend das einzig gute, das Laster allein das bose, alles andere gleichgültig, ohne daß wir sehen, wie in der Ausführung der Lehre dieses mit der Forderung, nichts zu bedürfen und der Natur gemäß zu leben, in Verbindung gebracht

bt ihm einmal eine Schrift neet guer er Einen ursprünglichen Gott, aber
en gelehrt haben soll \*\*). Was diese
ber eigentlich bedeutet habe, sehen wir

nicht.

Endlich kommt bei Aristoteles eine Anführung in Rücksicht auf Antisthenes Streit gegen die Dialektik por, nach welcher er, wie Aristoteles sagt, auf eine unbeholsene Weise, den Gebrauch der allgemeinen Begriffe bestritten zu haben scheint. Nichts, läst Aristoteles ihn sagen, werde richtig ausgesagt, als nur im einzelnen Berhältnis das Eine von Einem. So daß es keinen Wisderspruch und wohl auch keinen falschen Satz gebe \*\*\*). Und an anderer Stelle: von dem Gegenstand selbst sei keine Erklärung möglich, denn die Erklärung sei ein Gedanke von weiterem Umfang, sondern nur, von welcher Art

<sup>\*) 1. 1. 104.</sup> το τέλος είναι κατ' άρετην ζήν.

<sup>\*\*)</sup> de nat. deorum l. 1. c. 5. Antisthenes in eo libro, qui physicus inscribitur, populares deos multos, naturalem unum esse dicene, tellit sim et naturam deorum.

<sup>\*\*\*)</sup> Metaph. I. 5. c. 29. 'Arredlens φετο ευήθως, μηδάν αξιών λέγουθας, πλήν τω οἰκείφ λόγω εν έφ' ένός εξ ών συνέβαινε μή είναι αντιλέγειν, σχεδόν δέ μηδέ ψεύδιοθαι. Sewiß meint auch Platon im Sophistes p. 251. mit bem schwerfopfigen Alten ben Antiftbenes.

ein Gegenstand sei, laffe fich gelegentlich lehren, jum Beis spiel was bas Silber fei, laffe fich nicht sagen, wohl aber, daß es dem Zinn abnlich fei \*).

Hier ist die erste Behauptung jedenfalls. sehr unges schieft, bei der zweiten aber sehlt der Zusammenhang. Es könnte vielleicht ganz richtig nur die Unmöglichkeit der Des sinition eines einzelnen Dinges und die Nothwendigkeit uns mittelbarer Werkmale gemeint sein.

Nach einigen Anspielungen bei Platon scheint er sich in Schriften über die Sprache mit den allgemeinen Besgriffen nicht haben zurecht finden zu können. Vergleichen wir num diese Andeutungen mit der späteren Logis der Stoiser, so wird wahrscheinlich, daß Antisthenes mit seinen Sätzen, die nur Eines von Einem aussagen, wohl die Grundlage jener Lehre gegeben haben kann, worin mit Uebersehung des quantitativen Unterschiedes der Urtheilssformen alles lirtheilen und Schließen unbeholfen durch die singulären und die hypothetischen Formen begründet wers den soll.

## b. Ariftippos und bie Ryrenaifer.

### §. 54.

Aristippos, ein reicher Jüngling aus Kyrene, kam nach Athen, um den Sokrates zu hören. Nachmals wurde er (um Ol. 100) der Lehrer der kyrenaischen Schule, indem er des Sokrates Lehre praktisch einseitig über den hedonistischen Grundgedanken, daß Bergnügen das un-

 <sup>1.</sup> c. l. 8. c. 8. ότι ούκ έστι, τὸ τὶ ἐστιν ὁρίσαυθαι (τὸν
γὰρ ὅρον εἴναι λόγον μακρόν') ἀλλὰ ποῖον μὲν τὶ ἐστιν
ἐνδέχεται καὶ διδάξεται, ὥσπερ ἄργυρον, τὶ μέν ἐστιν οὐ,
ὅτι δὲ οἴον κασοίτερος.

mittelbat Sute, Schmer, das unmittelbat Schiechte sei, ausbildete, wie Cicero sagt: atque ab Aristippo Cyrenaici, atque Annicerii omne bonum in voluptate posmerunt, virtutemque censuerunt ob eam rem esse laudandam, quod efficiens esset voluptatis \*).

Bon der Ausführung dieser Lehren wissen wir genaues res fast nur durch Diogenes Laertes \*\*), der aber in seiner gewohnten oberstächlichen und zerstreuten Weise erzählt. Die natürliche Charafterlosigkeit und der Leichtsinn dieser hedonistischen Lebensansicht erscheint in allen Aussführungen. Diogenes stellt die Lehren mehrerer Secten, der Aprenaiker des Aristippos, der Schiller des Hegesias, des Annikeris und des Theodoros Atheos neben einander.

1. Aristippos scheint selbst nur ohne strengeren wissenschaftlichen Zusammenhang den alleln unmittelbaren Werth des Vergnügens geltend gemacht, und damit die Forderung der Mäßigung in allen Dingen verbunden zu haben. Die Schüler, besonders sein Enkel, Aristippos Wetrodidaktos, der Sohn und Schüler seiner Tochster Arete, werden wohl erst die Lehre spstematischer gesordnet haben. Diese verwechseln nun den sinnlichen Ansfang von Lust und Begierde mit dem Ursprung unsver Vorsssellungen vom Suten und Schlechten. Darum sehren sie \*\*\*):

Das Bergnügen (hoorh) suchen wir, den Schmerz (novos) flichen wir; Vergnügen ist der Zweck jedes lebens digen Weseits. Die Vergnügen sind theils körperliche

<sup>\*)</sup> de officiis 1, 3. c. 38.

<sup>\*\*) 1. 2, 65</sup> seg.

<sup>. \*\*\*)</sup> Diog. L. 1. 2, 86 seq.

(owpazinal), theils geiftige (pozinal), aber die erfteren find bie unmittelbaren und machtigften, gegen welche bie anderen febr juruckfteben. Diefe Bergnugen haben allein unmittelbaren Berth; Reichthumer und Tugenben gelten nur, in wiefern fie Bergnugen bringen. Bergnugen aber befteht nicht etwa nur (wie Epituros lehrte) in ber Abroefenheit ber Schmerzen (fdorf nuraarnparinf), bie Der fchlafende auch hat, fonbern in bewegten Genuffen (hoon en zingaei). Go ift bas Gute felbst (ro relog) ber einzelne Genuß (hoorn er péges) und nicht die eddaporia, welche erft aus biefen Genuffen gufammengefest wirb, und nur burch fie ihren Werth erhalt; bas Bergnugen felbft aber ist wohlgefällig und gut (ή ήδονή δε αθτήν αίρετή zal dyador), wenn es gleich aus bem schandlichften ents . fpringt.

Die erdasporia besteht alfo in der Bereinigung aller Bergnugen und ber Abmefenheit aller Schmerzen. Bereinigung ift aber febwer ju erhalten, barum bedurfen wir ber Weisheit (poongois) und jeder Lugend. ift urfprunglich (goose) recht, fcon ober haftich (dixueor, n xador n aloxodr), fondern nur nach Berordnung und Gewohnheit (vóuw xai &Jei). Ein ehrbarer Mann (onov-Saros) thut baber nichts unschickliches wegen des zu befürchtenden Schadens und um der Meinung willen.

Go wird der Weise nicht immer im Bergnugen, bet Thor nicht immer im Schmerz leben, aber ber Weise boch Denn alles, was auf Wahn (doga mehr im Bergnügen. zerg) beruht, wie Leidenschaft, Deid, Aberglaube, wird ben Beifen nicht treffen, wohl aber Trauer und Furcht,

die natürlich entstehen.

Ferner jagt Diogenes, die Naturlehre verwarfen fie (wie Cofrates), weil die Erfenntnig ber Ratur unerreichbar fei, bie logischen Untersuchungen follen fie

nach einigen ihres Rugens wegen beibehalten, nach andern ebenfalls verworfen haben, denn um geschickt reden zu lerenen, um Aberglauben und Todesfurcht von sich abzuhalsten, lange die Einsicht in das Wesen des Guten und Bossen hin \*).

Endlich wird bemerkt, daß sie, in Rücksicht der Erstenntniß auch ganz bei den Empfindungen geblieben seien. Nur die Empfindungen seien erkennbar, nicht die Ursachen derselben, daher bleiben unsre Urtheile nur an die Empfinsdungen gebunden \*\*).

2. Die jungeren Lehrer ber kyrenaischen Schule ans berten die Entwickelung ber Lehre auf verschiedene Art.

Ein Schuler bes Ariftippos Metrobidaftos, Theodoros Atheos (@sodwoos "A9sos), ber aber nach Suidas auch ben Bryfon, ben Benon und ben Pprehon, nach Diogenes ben Unniferis gebort haben foll, und um Dl. 120 lehrte, hat nach Certus Empiricus \*\*\*) die Lehre von der nur fubjectis ven Bedeutung ber Empfindungsvorstellungen (mir fommt etwas fuß vor, aber es ift nicht fuß) mit Ueberfebung ber mathematischen Borftellungen genauer zu der Lehre, bak wir nur Beränderungen in uns vorstellen, ausgebildet, weshalb Sertus fagt, bag er fein allgemeines korrfgrov ber Wahrheit jugegeben habe, indem wir nur die Empfindungevorstellungen besitzen, welche aber, verursacht burch daffelbe Ding, fur verschiedene Menschen gang vers Schieden ausfallen; fo dag er hierin dem Porrhon nabe verwandt ift.

Die

<sup>\*)</sup> Diog. L. I. 2, 91. Sext. Emp. adv. math. VII. 11, 15.

<sup>\*\*)</sup> Diog. L. l. 2, 92, τά το πάθη καταληπτά — οἰκ ἀφ' ών γίνεται. Cicero acad. quaest. IV. c. 7. 46.

<sup>\*\*\*)</sup> adv. math. L. 7. S. 191 seq.

Die Grundlehren der praktischen Philosophie foll er nach Diogenes \*) etwas ernfter als bie fruheren geords net haben. Den unmittelbaren Werth (zo zelog) fant er in ber Freude (zaga), ben Unwerth in ber Betrubnig , (ling), fo wie erftere ber Weisheit, bie andere ber Thors heit zu Theil werde. Gut feien Weisheit und Gerechtigs . feit, bofe bie entgegengefesten Gigenschaften, Bergnugen (foori) und Schmerz (novos) aber ein mittleres (uerov) amifchen beiben. Dies murbe alfo confequent eine auf Gelbstjufviedenheit gestellte Lehre gegeben haben, allein er fceint fich mehr barin gefallen gu haben, feine Schuler mit ethischen Paradoren gu unterhalten. Go fagte er: , Freundschaft bedeute nichts, benn ber Beife bebarf ihrer nicht und ber Thor weiß fie nicht zu brauchen. Der Weife wählt nicht ben Tob fure Baterland, benn bem Duten ber Thoren wird er feine Beishelt nicht opfern; fein Bas . terland ift die Welt. Diebftahl, Chebruch, Tempelraub wird der Beife feiner Beit begeben, benn feines von die fen fei an fich (pioce) schanblich, fondern nur nach der gemeinen Meinung, melde boch einzig geordnet ift, um bie Thoren im Baum gu halten.

Theodoros erhielt ben Beinamen Atheos. und seine Schäler ben der Atheisten, wie Plutarchos \*\*) fast, weil sie kein unvergängliches Wesen (äpduprov) für möglich hielten, sonst wohl auch, weil sie gegen den gesmeinen Bolksglauben sprachen, und wahrscheinlich, weil ihr Leichtsinn die Religion so wenig schonte wie die Ethik.

3. Etwas fpater ale biefe leichtfinnigen Bertheibiger bes Debonismus lebte Pegefias (Hynaias), ber biefe

<sup>7) 1. 2. 98.</sup> 

<sup>\*)</sup> adv. Stoicos T. II. p. 1075.

Lebensanficht von der truben Seite auffaßte und in Alexans bria lehrte, bis Ptolemaios ihm das Lehren verbot, weil er eine allzutrübselige Ansicht vom Menschenleben gab.

Seine Grundansicht ist die korenaische. Liebe, Frennds fcaft, Boblibatigfeit gelten fur fich nichte, fonbern nur um ihres Rugens willen. Der Beife forge nur fur fich felbft, benn tein anderer fei feiner Borforge werth. Empfindungen ließ er nicht als Quell ber Bahrheit gelten, fonbern forberte, bag man vernunftgemäß handele \*). Daneben wird von ihm bemertt, daß er alle Bergeben für bergeiblich erflare, benn niemand funbige freiwillig, fons been ein jeber nur getrieben burch eine finnliche Gemuthes Bewegung, darum foll man niemand haffen, fondern ihn fleber ju erziehen fuchen. Borgaglich eigen ift fim bie Betrachtung, 'bağ ein volltommen vergnagtes leben (eddaporia) nicht zu erhalten fel, benn bagegen fteben Rrants beit und Ungind auf unvermeibliche Weife. nichts feiner Ratur nach angenehm ober unangenehm, fons bern bas erfte nur burch ben Reig ber Seitenfielt ober Reubeit, bas andere burch lleberbruß. Armuth und Deichs ffum, Staverei und Freiheit, Abel und Gemeinheit, Ruben und Schande find in Begiebung auf ben Bemuß gleichgattig. Dag baber ber Thor bas teben vorgieben, bem Weifen find Leben und Rod gleichgattig. Folglich wieb ber Weife nicht fomohl bas Gute fuchen, als bas Bofe flies hen, und ber lette 3med (od raker) tann mur fein, fchmerge los und forgenlos ju leben (ró ph duendrus tip pode lu-#qeoc), welches nur burch Gleichgiltigfeit gegen bie actie

arijeour de sai vás aletriques où aspetoires vir émpanour, vár virilique queropetrus máres neávesse. Diog. 1, 1, 95.

ven Bergnügen, gegen Leben und Tob erhalten werben

A Annikeris endlich, ber wahrscheinsich auch in Alexandria gelehrt hat, scheint nach den wenigen Sagen, die Diogenes von ihm anführt \*), die kyrenaische Lehs re wieder einfach wie die ersten aber ernster ausgebildet zu haben. Diogenes sagt nemlich von ihm, daß, obgleich er auch das Vergnügen als xélog voraussetzte, er doch den Werth der Freundschaft, der Liede, der Chrfurcht gegen die Eltern und der Vaterlandsliede anerkannt und gelehrt habe, der Weise werde nichts um so weniger glücklich sein, wenn er bei wenigem Vergnügen für solche Dinge Mäche und Arbeit übernehme.

Kein ernster tiefeber Denker wird bei ber hebonistischen Lebensansicht stehen bleiben. In der beschränkten Oberstächlichkeit, welche diesen Lehren natürlich ist, sehen wir sie hier indessen nach allen Forden gezeichnet, sooh, wonisch, trübselig, zwiest den edleren Ansichten sich mehr annähernd. Aber dei keiner Darstellung ist der Einsluß des sokratischen Geistes ganz zu verkennen, denn wie verschleden gleich die Einzelnen die Gründe dafür angeben, so wird praktisch für das Leben selbst doch der höchste Werth der Tugend, wenn schon nur um ihrer Unentbesprlichkeit willen, anerkannt.

e. Eufleibes von Megaka und bie.

5. 65.

Reben ben genannten find unter ben erften Sofras tifern bie megarifche Schule bes Eufleides (Ed-

<sup>•) 1. 1. 96. 97.</sup> 

paleter) von Megata, bie elifche Soule bes Phais bon (Oaldwr) von Glis, und bie eretrifche Schule bes Menedemos (Maridypos) von Eretric ju nennen. Bon diefen ift noch unangenehmer zu erzählen als von den voris gen, ba bie gebliebenen Rachrichten noch unbefriedigender Enb., Wur bei ben Megarifern fonnen wir etwas verweis Ien, ba wie von ber Lehre ber anbern gar nichts wiffen. Bhaibon, ber in Blie lehrte, ift ein mamittelbarer Schus ler bes Gofrates; feines Coulers Dleiftanos Cots der ift Menebemos, ber als angefehener Mann ju Gres tria lebte und lebrte. Philosophisches wiffen wir nichts won ihm, ale daß er nur die einfachen (deichware anla) alfo tategorifchen und bejahenden Urtheile gelten ließ, bie verneinenden bermarf, und bie aubern nur fur Bufams menfetungen ertlarte . Ja nach Simplicius wers ben biefe einfachen Urtheile gar nur gu ibentischen, wie Denfc ift Menfc, weiß ift weiß ?").

1. Eufleides war Schüler des Sofrates und Freund des Platon. In seiner Schule werden genannt Enbulides (Bisoudions) von Milet, Alexinas (Lautivos) von Clis, Euphantos (Eigavros), Apols sonios Aronos (Anadicionas Agovos), Diodoros Aronos (Academas Kędivos), Stilpon (Aradnew) von Megara, Dryson oder Bryson. (Besoche) Stils pons Sohn und Rieinomachos (Klasvopazos), well chaife ichischen Oli 95 und 120 lebten in in inchis

Aus ben wenigen Andeutungen, die wir von der mes garifchen Lehre haben, ift boch, wie Spalding zuerft zeigte, flar, bag fie großentheils von den eleatischen Lehren ausgegangen ift. Bon Entleiges erhellt bies

418 2 5

<sup>\*)</sup> Diog. L. l. 2, 155.

<sup>\*\*)</sup> in phys. Arist. p. 20.

auch wird erjählt, buß er vorzüglich ben Parm en i des fudirt habe, die folgenden finden wir aben besonders mit Benon's Dialektik beschäftigt. Die ganze Schule hab den Namen der streitstüchtigen, erstischen, weil sie vorherrschend logische Streitigkeiten führten. Mur das von wird uns einzelnes erzählt, von ihrer praktischen Lehrerkum zwei Worte.

Bon Eufleibes hat nur Diogenes ) ein Pane Gate.

er fagte: Eins ift bas Gute mit vielen Ramen bes nannte; hier Weisheit, bort Gott, anderswo Bernunft und so weiter. Dem Guten entgegengefestes aber ließ er nicht gelten !).

Wie er aber diesen eleatisch klingenben praktischen Gedanken gebraucht habe, wiffen wir nicht. Er mag vielleicht ston wie Stilpon dem strengften System der Apathte gefolgt fein.

· Außerbem macht Disgenes nur noch zwei logifche Bemerkangen über ibn.

Die erfte ift, daß er Beweise nicht in ihren Borauss fogungen, sondern nur in ihren Schinffaten angegriffen habe. Eine Maxime offenbar des Streitskatigen, dem es nicht eben um die Wahrheit zu thun ift.

Rach ber andern erflarte Entleides bie Gleichniffe für unbedeutend burch die oberflächliche Einwendung : fie

<sup>)</sup> l. 2. 106.

ούτος ἐν τὸ ἀγαθὸν ἀπεφαίνετο πολλοῖς ὁνόμασε καλούμενον ὁτὲ μὲν γὰρ φρόνησεν, ὁτὰ δὲ θεὸν, καὶ ἄλλοτε νοῦν, καὶ τὰ λοὶπά. τὰ δ΄ ἀντεκείμενα τῷ ἀγαθῷ ἀνήρει, μὴ εἶναι φάσκων.

<sup>2)</sup> taïs di anodeiseur irieraro, où nard lappara, alla nar' integopir.

vergleichen entreten das abnische porn kan madhnliche; im erken Fall werde nicht abnliches fordern vielmehr zweimal haselbe gefagt " im pudern Fall sei die Jusammenstellung überschliss").

2. Des Enfleibes Schule icheint fich meiß nur mit fogischen Untersuchungen obgezeichnete Deise erwähnt.

Bei Eubulides läßt uns Diogenes von den bei dien Ben Sophiften, bei diesen Wegariften und bei einigen Stoitern so viel besprochenen Trugschlüssen reden, indens er gleichscham unt, im Benbeigehen im erzählt, er habe viel nit Aristoteles, gestrieten, und ihm gehören folgende Trugschlüsse: der Lügenen (pendoperoc), der Betrügen (dialardarun), die Elektra, der Verhüllte (drummden von), der Betrügen von), der Benfenschluß (owgesing), der Gehörnte (usganisch) und der Kahikapf (padangas).

Dies ift aber fibliocht aufgezählt, es find, nicht fichen fondern nur vier Arten Trugschluffe, benn 1) ben Lügner und ber Betrüger, 2) Eleftra und ber Merhülte, 3) der Daufenschluß und ber Rahlfopf find berfeibe Gebiuf.

Wenn der Lügmer lautet: wenn jemand sogt, ich lüge, under sagt die Wahrtzeit deran, so fügt er und lägt dach nicht, dem er sagt die Wahrheit. Mud der Betrügert wenn jemand sagt, ich betrüge, und sagt die Wahrheit diran, so beträgt er und beträgt dach nicht.

Ferner Elettra und ber Berhalte: tennft bu biefe Berhalte? Rein. Kennft bu bie Elektra? Ja. Du widersprichft bir; Diese Berhalte ist Elektra.

<sup>-5)</sup> παὶ τὸν ὅιὰ παραβαλῆς λόγον ἀνήρει, λέγων ἔτοι ἰξ ὁμοίων αὐτόν, ἢ ἐξ ἀνομοίων συνίστασθαι, καὶ εἰ μὲν ἰξ ὁμοίων ων, περὶ αὐτὰ ὀεῖν μάλλον, ἢ εἰς ὅμοιὰ ἐστιν ἀναστρέφουδαι καὶ δ' ἐξ ἀνομοίων, παρέλκον πὸν παράθειν.

<sup>\*) 1. 2, 108.</sup> 

Endlich der Soreites und Rahlkopf; der erfte jahlt Waizenkörner zusammen zum haufen, der andere haare vom Kopfe ab zum Kahlkopf.

Der Gehörnte bedeutet hier nicht syllogismus cornutus, sondern nach ? 187. den Trugschluß: was du nicht verkt du noch? Ja. Hörner haft du nicht Du haft Hörner. Doch preiselt Dioge Geschenk dem Scharssinn des Euhulides sippos zu danken haben.

Der Pseudomenos kann unter allen biefen Wigen ims mer als der beste gelten, weil der Widerspruch im Schluße sat am einfachsten in die Boraussetzungen gelegt ift, auch hat er den Alten am meisten zu thun gemacht. Wenn aber

> felbst Aristoteles ihn für 4), so thut er ihm zu viel, 8 ein ganz einsaches sophisme Lennemann meint wohl m Ethië I. 7. c. 8. Aber dort such nur beisäusig bei der Beas gemeine Uetheil durch die ngen in Schwierigkeiten verwis ftoteles kommt dort bei ber rong und dyngeissen eigentlich

nur auf den sophistischen Sat, daß die Werbindung zweier Fehler zum Beispiel der apporonn und auggrich gelegentslich eine Tugend, genannt wurden könne. Denn wenn der thörichte auguris seiner Thopheit untren wird, so thut er das nicht thörichte also das rechte. Ich bemierke dies hier genauer, weil ich behaupten muß, daß alle die Schwierigs

<sup>\*)</sup> Gefc. b. Phil. B. 2. G. 145.

<sup>\*\*)</sup> de elench, soph. c. 5. 4.

feiten und Spiele ber Spateren mit ben Trugfcluffen, wie besonbers bie bes Chryfippos, hatten wegfallen muffen,

es Buch von bem fophistischen Gen-

it gewesen ware.
Diodoros ha
as hypothetische L
), jedoch nichts i
t Fälle: biefes Ur
sas beide wahr o

es ist falsch, wenn ber Borbersatz 1 falsch; viertens ift es wahr, wenn i und ber Rachsatz wahr. 3. B. für

Sag ift, ift es bell, fur bas zweite, wenn bie Erde fliegt, fo hat fie Stugel, fur bas britte, wenn es Lag ift, ift es Dacht; får bas vierte, wenn die Erbe fliegt, fo eriftirt bie Biet find nach blog logticher Wahrheit bie brei etften Regeln richtig, aber biefe Betruchtungemeife felbft ift ungulanglich. Bei der Bahrheit ober galfchheit hypothes tifcher Urtheile komme es gunachft nicht auf bie Bahrheit ober Falfchfeit ber Bordetfage und Rachfage, fonbern nur auf Die Wahrheit ober Balfchheit ber Confequeng, ber Mbhangigfeit ber Folge vom Grunde an. Dies fieht man an ber Ungulanglichkeit' ber letten Regel. Philon fah gar nicht auf ben realen Bufanimenhang von Grund und Rolge, und erelart baber jebes Urtheil fur mahr, in wels, dem man einen wahren Sat unter eine beliebige mabre ober faffche Bedingung ftellt. 3: 9. ich weiß, bag morgen bas Wetter fcon bleibt, und fage bem Abreifenben, wenn bu morgen bei uns bleibft, fo bleibt bas Better fcon, fo foll biefer Say mabe fein. Remfich eigentlich: bleibst bu ober gehft bu, bas Wetter bleibt fcon. Aber

<sup>\*)</sup> Sest. Emp. adv. Logicos 1. 2, 115. 114. 115.

nach Philons letter Regel ware dan wahr: wenn der Himmel morgen trübe gen heiter. Oder: ich weiß, daß diese ist, und sage nach Philon wahr: wen Dreieck ist, so ist sie rund. Dies giebt Ordnung des Sprachgebrauchs. So t lons Beispiel der Satz: wenn es Lag nur bei Lage falsch, bei Nacht aber wahr. Diodoros scheint die Sache von einer andern Seite aufgefaßt und nur die Sätze mit wahrem Bordersatz betrachtet zu haben. Hier verwirft, er die besonderen und läßt nur die allgemeis nen gelten, bei denen nemlich der Nachsat im allgemeinen

Außerdem, führt Gellius \*) einmal als eine Beshauptung des Diodoros an, daß es keine zweideutigen Worte gebe, denn wer nur eins zu sagen denke, der sage auch nicht zweierlei oder mehrerlei. Wie nun aber dann, wenn der Sprechende beim zweideutigen Wiswort zweierlei neben einander denkt? Oder dann, wenn jemand im Oberssay und Untersat eines Fehlschlusses zweierlei bei demselben Worte benkt nad doch meint, einen Schlussat folgern zu durfen? Noch kommt vor, daß Philon und Diodos ros sich mit Bestimmung des Begriffes vom möglichen bes

gilt. 3. B. wenn es Tag ift, fo rebe ich, ift nach ibni

falfc, benn zuweiten schweige ich auch bei Lage.

<sup>\*)</sup> Noct. Att. XI. c. 12. Nullum inquit verbum est ambiguum: nec quisquam ambiguum dicit aut sentit; nec
aliud dici videri debet, quam quod se dicere sentit is, qui
dicit. At quum ego, inquit, aliud sensi, tu aliud accepisti; obscure magis dictum, quam ambigue videri debet.
Ambigui enim verbi natura illa esse debuit, ut qui id
diceret, duo vel plura diceret; nemo autem duo vel plura
dicit, qui se sentit unum dicere.

schäftigt haben \*). Philon nimmt die Möglichkeit subauch das nicht wirkliche für möglich erich vorhanden ist, deren Wirkung aber vernisse aufgehoben ist. Diadoros da-Bestimmung objectiv und sagt, da alles it erfolge, so sei auch nur das wirkliche

Endlich sinden wir den Diodotos auch mit der Zenonischen Lehre von der Unmöglichkeit der Bewegung beschäftigt. Es scheint nur das auf seinen Mamen erwähnt, was er zu den Zenonischen Gägen zusetzte, welches nicht von Erheblichkeit ist. Er besandelte dabei die Hypothese des Leukippos, indem er die Atome aussyn vonnara nannte \*\*). Dier wird Tennemann recht haben, daß er dies nur zur Bervollständigung des Zenon that, der auf diese Hypothese noch keine Rücksicht nehmen konnte. Die dem Diodoros zugeschriebenen Säne gegen die Mögelichkeit der Bewegung sind folgende \*\*\*).

a) Man kann nur fagen, ein Gegenstand habe sich bewegt, dies nehmen wir wahr, aber nicht er bewege sich, denn dies ist unmöglich.

Soll er sich nemlich bewegen, so neuf dies im Raus me geschehen, also entweder in dem, in dem er ist, oder in dem, in dem er nicht ist. Aber in dem Ranme, in dem er ist, ruht er; er mußte sich also in dem bewegen, in dem er nicht ist, dies ist unmöglich.

<sup>\*)</sup> Cicero de fato c. 7. 9. Alex. Aphrodis, nat. quaest. I. c. 14. Arist. de interpr. c. 9. metaph. l. 8. c. 3.

<sup>\*\*)</sup> Stob. Ecl. phys. I. p. 810.896. Euseb. pracp. evang, XIV. c. 23. Sext. Emp. adv. phys. II, 85.

<sup>\*\*\*)</sup> Sect. Emp. adv. phys. II, 86, 87, 112.,118 seq.

an. Der Raum, in dem sie find, wird von ihnen erfüllt, in diesem ruben fle also, und wo sie nicht find, konnen sie

fic boch nicht bewegen.

gung aller Theile, und nienare nar' dingerelan, Better pelfe Bewegung, wo einige Theile in Bewegung sind und die andern erst mit bewegen. Nun soll die erstene nur aus der legteren entstehen können, indem sich erst einige Theile bewegen und nach und nach immer mehrere. Ik also die theileveise Bewegung unmöglich, so ist es auch die allger meine. Dies beweist er dann, wie sown Sextos rügt hier ein sehr schechtes Sophisma. Er sogt gwei Theile sign, in Bewegung, ein drifter rubender komme hinzu, so überwiegt, die Kippegungs, alle dreife numen hinzu, so überwiegt, die Kippegungs, alle dreife numen hinzu, so geht un kiel zu hleibt Uedergewicht, der Bewegung. So geht en diet zu hleibt ledergewicht, der Bewegung. So geht en diet zu hopbelen, bewegung, welches in Ruhe von zwei Thebelen, bewegt werden, welches unwöglich sei.

Dier ift milltahrlich jufammengegablt, und ber Unter-

fcbied ber Befchwindigfeiten nicht bebacht.

4. Stilpon mar gewiß der ausgezeichnetste unter diesen megarischen Lehrern, sowohl seinem Charakter nach \*), als in seiner Lehrerthätigkeit, welche aus gang Griechenland die Schüler um ihn versammelte \*\*). Wie wissen aber so viel wie nichts von ihm.

In der Ethik muß er bas fixengfte Spftem ber unde schutterlichen Selbstftandigkeit ober Apathie vertheidigt for ben, benn Seneca \*\*\*) fagt einmas von ibm: hoc

<sup>\*)</sup> Cicero de fato. c. 5.

<sup>\*\*)</sup> Diog. L. l. 2, 113.

<sup>\*\*\*)</sup> epist. 9.

obiicitur Sulponi ab Epicuro et his, quibus summum bonum visum est animus impatiens. -- Hoc inter nos et illos interest. Noster sapiens vincit quidem incommodum omne, sed sentit, illorum ne sentit quideus. Illud nobis cum illis commune est, sapientem se ipso base contentum, sed tamen et amieum habere vult, & vicinum et contubernalem, quamvil aibi ipse sufficiati 5 Dann ergabit Plutarcos 9 bon tom, bag er gern bialeftifche Bpiele getrieben babe, aber über feine Dialeftit miffen wir nur febe unvollfeinmenes. nes \*\*) fagt, er ihabe überhaupt bie Galtigfeit ber allges meinen Begriffe abgelengnet (defbut zu alon). Aber feine Belfpiete beweifen bas nicht, fonbern fie fpielen nur mit bem Unterfchied grofften Prabifat und Subject bes Hrs theile. Er fagter "wenn jemand behauptet, and gwnos alien, fo fpricht er bon feinem Denfichen, benn er nennt weben Wefen noch jenen." Gang richtig, benn fein Urtheil Sehauptet etwas, wenn bas Subject nicht auf bestimmte Begenftande binweift. Co auch : "ber Rohf ift nicht bies fer Robiftrauch Bier, benn Rohl gab es fcon por taufend Jahren; bies bier ift alfo nicht ber Robi." Dier ift gang rithtig ber Begriff und bie Borftellung bes einzelnen Dins mes unterschieben. Eben fo fteht es mit ben Beifpielen bei Plutarcos, in benen Stilpon fagt, bas Pferd und bas laufenbe, ber Denfc und bas Gute felen nicht eins und baffelbe, benn auch Speifen und Argeneien find gut, Somen und Sunde laufen. Wenn er aber barum wirflich Schauptet bat, wie Blusarchos guver fagt, bag vers fcbiebenes nicht bow ulnauber ausgesagt werben tonne, fo wiederholt er freilich nur jene unbeholfene Dialeftit bes

<sup>\*)</sup> adv. Colotea p. 1119 seq.

<sup>\*\*)</sup> L 2, 119.

Antifthenes, welche Simplicius \*) im allgemeis nen auch ben Eretrifden Philofophen jufchreibt, die nur ibentische einzelne Urtheile gelten ließen. 2Bas indeffen bie fruheren in biefen Dingen feibst gefagt haben, und mas ihnen die spateren nur folgernd beilegen, wird fich wohl nicht bestimmen laffen. Wie leicht tann Stilpon uns ter dem Gas beim Plutarcos, Eregor eregou un xarmogetodus, nur verftanben-haben, bag fein Ding von einem andern, fondern nur Begriffe von Dingen ausges fagt werben tonnen, welches viel beffer ju bem pagt, mas Diogenes anfahrt. Go wendet g. B. Gimplicius Die Sache gang auf die andere Seite, indem er ben Dega= rifern offenbar aus benfelben Borausfehungen fould giebt, baß fie alles in Begriffe verwandelt hatten, nach ihnen folle, ba ber gelehrte Gofrates und ber meife Gos Erates boch verschiedene Borftellungen feien, Goftas tes felbft eine abftracte Worftellung merben \*\*).

nir aus diesen Angaben zu erhellen, ntersuchungen keiner von diesen irs s erreicht habe. Die megarischen i logischen Untersuchungen des Ansen zu sein, und so auf eine den leise die Entscheidungen gegeben zu

haben, mobei man nur bie hypothetischen Urtheilsformen

100

忆

25

23

É

<sup>\*)</sup> in Arist. phys. p. 20.

<sup>\*\*)</sup> in phys. Arist p. 26. διο δε την περί ταθτα άγνοιαν παί εξ. Μεγαρικοί κληθέντες φιλόνοφαι λαβόντες ώς έναργη πρότασιν, ότι ών οι λόγοι έτεροι ναθεά έξερα έστιν, καί ότι τὰ έτερα κεχώρισται άλληλων, ἐδόκουν δεικνύναι αὐ-νόν αὐτοῦ κεχωρισμένον διαστον. ἐπεί γὰρ άλλος μὲν λόγοι Σωκράτους μουσικοῦ, άλλος δὲ Χωκράτους λευκοῦ, εἰη ῶν καί Σωκράτους αὐτὸς αὐτὸς κοτοῦ κεχωρισμένος.

genauer beachtete. Chrysippos trifft hier wenigstens mit Philon und Diodoros nahe gusammen, wie wir bort genauer bemerken muffen.

## Drittes Rapitel.

Platon.

#### §. 56.

Platon, eigentlich Arikokles genannt, der Sohn des Arikon und der Periktione, stammte von väterlicher Seite aus des Lodros, von mutterlicher Seite aus des Solon Geschsecht. Er ist geboren im dritten oder vierten Jahr der Ol. 87, und karb im ersten der Ol. 108. Seinen frühesten philosophischen Unterricht erhielt er durch Kratplos, einen Schüler des Herakleis tos. Zwanzig Jahre alt kam er zu Sokrates, bei dem er acht Jahre bis zu dessen Tode blieb. Dann ging er zu Eukleides nach Wegara und weiter auf Reisen. Er ging nach Unteritälten, Kprene und Legypten; von da nach Skillen zurück, sernte dort den Pythagoreer Archystas und den Dlon kennen, und ging von da wieder nach Athen.

Nun kannte er wohl neben Herakleitos, Anas ragoras und Sokrates alle andern wichtigen Borars beiten der griechischen Philosophen, besonders die eleatis schen und die ppthagoreischen; die kateren durch Archystas, und besonders wohl durch Schriften des Philosland und des kokrer Limaios.

So vorbereitet trat er als Lehrer in Athen auf und grundete die erfte eigentliche athendische Philosophenschule, in der Gestalt, wie diese Schulen sich nachher bis jum Un-

tergang bes griechischen Geistes erhalten haben, als feste stehende Anstalten, an deren Spige ein Borsteher ftand, den meist der Vorgänger ernannt hatte. Platon lehrte in der Afademie, einem buschichten Symnasium der Vorzstadt; wie Diogenes Laertes den Eupolis sagen läst, in den Schattengängen des Heros Afademos. Darnach wird seine Schule die akademische genannt.

Platons Lebensplane hatten eine große Mehnliche feit mit benen bes Ppthagoras. Er zeigt die gleiche Borliebe für die agoptischen Religionsansichten und bie Birtfamteit bes Prieftetftenbes (wie befonders bas fünfte Buch bet Politit und die Gefete zeigen). Aber er nahm babet auf ben freien und eignen Beift feines Baterlandes Ructficht und beschrankte fein Unternehmen nur auf eine Doch zeigen feine Reifen nach Giellien und Lebranstalt. fein Berhaltniß ju Dion und ben belben Dionbfios. fo wie fein eignes Wort im fecheten Buche vom Staate, wie febr er mohl gewünscht hatte, auch fein politisches Ibeal ins Leben einführen ju tonnen. Mit Roth entfam er ben Gefahren bes zweiten Berfuches, und blieb dann in Athen nut als Lehrer, ja fetoft in ber Lehre ging er bebroft burd bas Schlefal bes Unaragoras und So-Frates febr fconend mit bem Bolfe von Mithen um.

§. 57.

Mit Platon, bes Schuler, kommen wir e Mann; von dem uns noch geblieben ist, über beffen führlicher urtheilen konne Sache werden wir aber t Da nun über diesen kehr Bande schon geschrieben

bente, will ich gleich voraus meine Abficht bei biefer Dits theilung turg aussprechen. Dir fceint, bag wir bei uns ferer foarferen Renntnig ber Ratur ber Mbftractionen ges nauer als die fruberen Platons eigne beitere und flare Weltanficht foilbern tonnen, ohne fie mit ben Rehlern feis ner fpateren Schuler ju bemengen. Ich werbe ju zeigen fuchen, bağ Platon burchaus treuer Gofratifer ges blieben ift. Ungeachtet er fich mit allen philosophischen Bers fuchen feiner Beit und ber Borgeit befannt gemacht hatte, fo war ibm boch bie praftifche Philosophie allein bas Biel ber Lehre und ber Inbegriff menschlicher Weisheit. bilbete die praftifche Philosophie und bie Diafettif bes Sein Bauptverdienft ift babei Sofrates weiter fort. Die Fortbilbung ber Dialeftif. Platon nemlich fand gus erft' bie wahre Bedeutung ber logifchen Formen, ber Dents formen in ben allgemeinen Begriffen, aber er mußte fie noch nicht von ben metaphpfifchen bialettifchen Formen gu unterscheiben, und murbe badurch babin gefährt, nur in ber nothwendigen Erfenntnig Wahrheit anzuerfennen, und alle . Erfenntnig bes Gingelnen wirtlichen (alle Erfahrung) als eine beschranfte finnliche nur menfchliche Bouftellunges weife gu verwerfen. Bei ber Unwendung beffen blieb er aber gang ber Induction bes Gofrates tren, er führte ben Gebanten immer vom Leben in die Biffenschaft, fuchte bom Leben aus die Unterordnung unter die Principien und

lativ bas Princip an bie Spige, um baraus wickeln. Er machte vielmehr bies gum Unnathematifchen und philosophischen Lehre, bon erften Borausfegungen ausgebe, aus ehre ableite, bie andere aber nicht, indem Betrachtungen erft gegen ben Unfang bin ch bleibt er benn auch in ber Phpfit ftren-, er balt wie Corrates bie miffenfchafts

lice

liche Erkenntnist der Natundet Dinge, dieses göttlichen, dem Menschen für unerreichdat; indem er mit Parmes nides sich hier immer nur auf dem Gebiet der Meinung, und nicht auf dem ber nothwendigen Wahrheit besindet. Wer den Platon verstehen will, muß wohl beachten, daß alle seine physischen Vorstellungsarten der dösa gehören, und die religionsphilosophischen nur bisdliche sind, welche stets der Eisasse anheimfallen.

Wollen wir uns nun mit feiner Leh fo bieten uns feine Schriften einen gro Behaltes, aber babei eine fchwierige & banten bar. Die Schwierigfeit wird Platons eigenthumliche Anficht von licher Mittheilungen über philosophisch anlagt. Er fpricht fic barüber am Enl bestimmt aus. Schriftstellerifche Darf Fonnen nie dem Ununterrichteten jum Er been nur bem icon Unterrichteten gur fruher gebachte ober gelernte. nur die Unterweifung burch bas lebent feine Anficht mag ihn wohl zu feiner b ähnlichen gespracheweisen Darftellung ; trachtungen bestimmt haben, in welch fcauer lebendige Gebankenbewegung ge

fer ein klarer Gebankenzusammenhang mitgetheilt wird. So sind viele seiner Gespräche bewundernswürdige Kunst: werke zur Anregung, Belebung und Bekräftigung des phis losophischen Gedanken, aber seltener werden sie unmittels bar belehren, und eben barum auch des Lehrers eigene Weinung im Zusammenhang nur dem zeigen, der vieles sochfältig zu vergleichen und Pauptlehren auszuscheiden versteht.

Fries Gefc. d. Philof. I.

Platon hatte hier ganz recht, daß schriftliche Mitz theilung allein nur wenig für den kernenden fromme, ins dem das eigne Selbstdenken des kernenden das meiste thun muß, und dieses Selbstdenken durch das lebendige Wort des mandlichen Unterrichtes leichter geweckt und geleitet werden kann. Besonders bleibt hier eine bloße systematis. sche Aufstellung der Lehre für die Leitung des Selbstdens kens unwirksam. Aber dadurch ist dieser zerstreuten, ges

en Mittheilung der Gedanken dort geredet. Sie kann, wie ges wirken, aber Platons großer weicht uns schon, daß es eine bes handlung dieser Lehren in der Zus de im ganzen Zusammenhange gescherer und bestimmter von Ariston lernen. Folgt nemlich der ie wir jeht sagen, der kritischen Ge-

dankenverbindung, so wird er auch schriftlich den selbstdenskenden Schüler mit Sicherheit führen, und dadei bringt die schriftliche Darstellung der ganzen Lehre dem Schüler den großen Vortheil, daß er das Ganze übersehen, besiebig zurückblicken und alle Theile unter einander vergleichen kann, während der mündliche Unterricht nur so vorübers gehend die getrennten Theile zeigt. Zu Platons Zeit war aber überhaupt noch die mündliche Belehrung die vorsherrschende. Ueber Mathematif scheinen sogar seine Schüsler zuerst zusammenhängender geschrieben zu haben, und die gesäusigere epagogische Behandlung der Gedanken ist erst durch ihn vorbeteitet und durch die folgenden ausgebilsder worden.

Datte den Platon auch nicht die Rucficht auf die Borurtheile bes Bolfes bestimmt einen gewiffen Mittels punkt feiner Gotteslehre in bunklerem hintergrund zu hals

ten, so extiatt mis bech diese seine methodische Ansicht schon, das sein mundlicher Unterricht manche wissenschafts lich bestimmtere Lehren enthalten mußte, als ärgaga dörmara, welche in den Gesprächen nicht ausgeführt sind. Dies hat die Frage nach einem Unterschied einer exoterischen und einer esoterischen Platonischen Lehre, nach einer Geheims lehre des Platon veranlaßt. Allein so viel Aehnlichkeit sein Unterschied der vönzug und ednavia mit dem Pythagos reischen Unterschied der spmbolischen und diezodischen Dis daskalie hat, so ist hier doch wohl nicht von eigentlicher Geheimlehre die Rede.

Patte Platon einen ganz andern Ausspruch der Lehre in seinem geheimen Unterricht als in seinen Schrifsten gehabt, so hatten die Schuler nach seinem Tode diese gewiß bekannt gemacht, öder es mußte sich irgend ein Zeischen davon in Aristoteles Schriften sinden. Mir aber scheint Aristoteles keine Meinung des Platon zu ers wähnen, deren Ausspruch oder Andeutung sich nicht in den und gebliebenen Schriften des Platon vorfande. Denn auch das, was Aristoteles in dem nicht erhaltenen Buch nest gelovogiag oder nest row dyadow von Plastons Lehre erzählt hat \*), möchte der Hauptsache nach doch wohl in einigen Theilen der jest sogenannten metaphyssischen Bücher enthalten sein:

Mus ben vorliegenden Urfunden werden wir alfo nicht ohne bedeutende Schwierigkeiten eine treue Darftellung von Platons Welt's und Lebensansicht ableiten tonnen.

Erftens wird es nothig fein, die oft in feine Lehre tief eingreifende nur mothische bilbliche Darftellungsart als folche anzuerkennen, und von der reinen diegobischen gu

<sup>\*)</sup> Simpl, in Ar. de anima p. 76. Suidas voc. ayador dai-

unterscheiben. Go werben wir j. B. ben Limaios gang guruckfftellen und die Politela emporheben muffen.

Hierzu kommt bann noch zweierlei, welches ebenfalls erschwert, bes Meisters eigne Meinung aufzusinden. Nicht nur in den belebteren philosophischen Mimen sondern auch anderwärts spricht jeder Lehrer in seiner eigenen Weise und giebt seine Ausführungen, oft ohne daß Platon sie irgend bestreitet, oder anderwärts so, daß nur eine ironische Dialektik dagegen steht, die des Meisters Meinung unklaster läßt.

ern Seite ist aber in den dialektischen ir, daß Platon selbst seinen dialeks nach und nach ändert, und so stufensfortsührt, wobei es nicht so leicht ist, lusicht zu errathen. So sind der Parss, Sophistes, Menon und Philebos erbindung mit einander.

forgfältiger erwogen, so schwinden die Schwierigkeiten nach und nach. Wir finden, daß Platon, so wie er zur ernsteren Darstellung seiner eignen Ansichten fortschreitet, auch die zerstreutere mimische Pehandlung nach und nach fast ganz verläßt, und nur noch eine unbedeutendere Gesprächstorm beibehält. So werden wir von den vorherrschend ironisch polemischen Mimen, wie Protagoras, Gorgias, Euthydemos, Hippias minor, zu reiner dialektischen sortsgesührt, sinden aber den sichern Widerhalt zuerst in des nen, welche ruhiger belehrend bleiben. Daher werden für das Ganze seiner Welt und Lebensansicht Phaidros, Symsposion, Phaidon, Politeia und Romoi die Stützen sein.

# a. Platons. Welt: und Bebensanficht.

### 5. 58.

Wer nun die dem Platon eigene Lehre darstellen will, wird auch noch nicht in die Entwickelung der besons dern Theile der philosophischen Wissenschaften eingehen dürfen, denn so wie Platon es der philosophischen Staatswissenschaft unangemessen hielt; den Beschüsern der Gesetz die besondern Borschriften für das dürgerliche und das Straf Recht auszuführen, und dies nicht ihrer eigenen Linsicht zu überlassen, so scheinen ihm überall nur die großen Ansichten der Wahrheit des Philosophen würdig, gewesen zu sein. Damit stimmt wenigstens, daß er da, wo er lange Reihen classissischer Begriffe in ihrer Unterordsnung betrachtet, immer mit einer gegen die Sophisten ges richteten Fronie die Beispiele aus den gewöhnlichsten Gesgenständen des Sewerbsledens nimmt.

Wer Platons eigne Ausicht schilbern will, darf. daher die Lehre nicht nach der neueren Sonderung philososphischer Disciplinen ordnen, so vielsach sich auch in Besziehung auf diese besondern Aufgaben seine Berdienke und Belehrungen nachweisen lassen. Als bestimmte Disciplinen hat er nur Ethist und Physist ausgeführt, aber rückschlich der Grundlagen der Lehren diest daneben noch viel geosses hervorzuheben. Das wichtigste ist immer die Grundslage der Religionsphilosophle in den Lehren von Gatt und von der Seele, die Anerkennung der selbstständigen Beisstestelt als der allein ervig wahren. Dadurch wird denn auch viel besonderes herbeigeführt.

Für die Geelenlehre hat er so bestimmt das Geistige vom Abryerlichen getrenut; im Philebos (p. 36. Steph.). so bestimmt auerkannt, das sinnliche Luft und Begierde toohl körperlich angeregt werden, aber nur in der Secke leben. Eine Einsicht, welche noch allzu vielen der Unsern fehlt. Sanz vorzüglich dankt ihm die Lehre von der Erskenntniß die wichtige Nachweisung des Unterschiedes von Erfahrung, Mathematik und Philosophie, welche auf die Fortvildung der Wissenschaft sehr entschieden gewirkt hat, obgleich wertige den Unterschied scharf genug eingesehen haben.

Bon hier and ist dann auch vielet für die Logik zu ers
wähnen, wold und Mhaidris über die togischen Interessen
der Redefunst und Dialektis verhandelt; im größeren Sipa plas dus unbeholfene der nud beispielsweisen Behandlung altgemeiner Begriffe zeigt und manches ähnliche; der als sem aber wie er vorzüglich im Phaldon die Bedeutung des Prädicates im allgemeinen Urtheil und die Bedeutung der

allgemeinen Regeln felbft nachweift.

Auch über Sprachlehre hat er im Theaitetos und Rrastylos manches angeregt, doch hier der gebrauchten Methos de wegen ohne viel Gluck. Dagegen aber versegen uns diese Gespräche, wie Kratylos und Euthydem vs vorzüglich auf den Kampfplat der Schulen der damaligen Jeit, der hetakleitischen Sophisten, des Antisthenes, der Megariker über Sprache und Geltung der Begriffe, so wie Gorgias und Protogoras auf den Kampfplat der Sosphisten, der Aprenaiker und anderer über die Luft und das Gute.

Und scheint es nun das klarfte mit der Nachweisungfeiner Welts und Lebensansicht im Großen anzufangen, ans.
fangs noch abgesehen von den ihm eigenen Waffen der Dialektik, dann genauere Betrachtungen seiner Physist und Ethik und zuletzt seiner Dialektik folgen zu lassen. Denn Platan geht hier im Großen durchaus den erfins, denden Gedankengang, und dem erfindenden Philosophen erscheint die Wahrheit felift immer früher als ihre bialets tische Vertheidigung aben falfclich sogenannte Begrüns dung.

Platone Weltansicht fteht fehr nahe, bei berjenisgen, welche in der neueven Schule Kant zuerft lehrte, und deren Lehre mir ben transseendentalen Jbealismusneunen.

Das Befen ber Dinge ift nur in ber Geifteswelt bes nothwendig mahren, fcomen und guten. Die Korperwelt hat tein Wefen, fondern entspricht nur einer bildlichen menschlichen untergeordneten Porftellung. Die vollendete Ertenntnig bes Babren und bes Befens ift Gigenthum ber gottlichen Bernunft, und bem Menschen nur unvollkom-Diefen Unterfchied ber Erfenntnig bes men erreichbar. Wefens der Dinge (unferer ewigen Babebeit) und ber menfolichen Borftellung (unserer endlichen Bahrheit) ber durch ben Gegenfat Rimn Dinge (Raturerfennts, dec u des Abfoluten, fonnik) t andelbaren Sinnesan= becu

schauung und des Unwandelbaren, nothwendigen, nur vom denkenden Beifte zu erkenpenden. In diesem letten bleibt

feine Dialektik u fie die Beharrlich digkeit unterschei felt, weil beide u

Wollen wir i fen und ausführt Staat bas Saup Ende bes fechoten

"Merte alfo daß fie herrichen, des den thaven mit du nicht, wenn ich fage über ben himmel, meineft ich wöllte in Worten spielen. Alfo biefe beiben Arten haft bu nun: das sichtbare, bas bentbare (Spara, vonra)."

"Go nimm nun wie von einer in zwei getheilten Linie Die ungleichen Theile, und theffe wieder jeden Theit nach demfelben Berfaltniß, bas Geschlecht bes sichtbaren und

Gerade und das Ungerade, die Gestalten und die brei Ars und was dem sonst verwandt ist, in jeder t voraussetzend, nachbem sie dies als wiss e gelegt, keine Rechenschaft weiter danüber dandern geben zu dürsen glauben, als sei des schon wilen beutlich) fondern hievon beginnend gleich das weitete ausführen, und dann folgertcht bei dem ans langen, auf besten Untersuchung sie unsgegangen waren. Du weißt ferner, daß sie sich der sichtbaren Gestalten bes dienen und immer auf diese ihre Reden beziehen, ohners achtet sie nicht von diesen handeln, sondern von jenem, dem

diese gleichen; daß sie für da zergazunor) und für die L führen, nicht um des willen auch sonst überall für dadjer und abzeichnen, wovon es a Wasser giebt, deren sie sich z mer aber jenes selbst zu erken die Denkträft (diavoia) erkennt.

"Dieses also ift eine Art bes benkbaren, bei welcher bie Geele aber genothigt ift, in der Untersuchung sich der Borsaussehungen zu bedienen, nicht so, daß sie zum Anfang zurückgeht, weil sie sich nemilch über die Boraussehungen hinauf nicht versteigen kann, sondern so, daß sie sich der Bilder bedient, welche selbst den untern Dingen nachges

bildet find, und groar jener fur biefe, fo wie fie beutlich

irgend eines finnesanschaulichen (afolineov) zu bebienen, sondern der Begriff selbst, durch sich selbst in sich selbst, um in Begriffen zu endigen (all' elderen abrois de' adrov els adra, nat relevrä eis eldy)."

purch die Wissenschaft des Vers « denorspere) von dem Seiens at werde (Isagosperor), sei as, was von den sogenannten vird, deren Anfänge Vorauss n die Vetrachtenden mit dem ht mit den Sinnen betrachten Vetrachtung nicht so anstellen, durückgehen, sondern nur von

ben Unnahmen aus, fo werden fie barin ber Bernunft

Be, sondern in die Anschanlichkeit ihrer Schemata fest. Bemerken wir ferner, wie er der mathematischen Erkennts niß die progressive synthetische Methode zuerkennt, der philosophischen aber die regressive analytische.

Bugleich aber ift ihm biefe wonger ober frou deale, γεσθαι επιστήμη allein die το όν το και το νογτον θεωponuern, Die allein bas Seiende und bas Dentbare er: schauende. Go ift in Diesem Gangen die Unterscheidung des dogarror und grworde, ber doga und snichtun bas wichtigfte, fic uberall wieber anwendende. . Sofeters macher überfett hier befondere in dasu alnong febr ges wandt mit Borftellung, richtige Borftellung. für fich ift doch nicht unfer in Rücksicht auf wahr und falfc an fich gang unbestimmtes Borftellen, fonbern doga. ift immer, wie unfer Meinen, ein unficheres manbelbares Rurmahrhalten. Go feben wir es bei ber Unterfcheibung bon δόξα άληθής und επιστήμη im Theattetos und bes fonders im Menon, wo bie burch liebung im Leben ges. wonnene richtige Anficht ber Dinge, wie fie Wefchaftsmans nern gehört, als doga danons ber burch bie mabre Erins nerung an das gottliche in und gewonnenen επιστήμη (ber Ginficht) entgegengefest wirb. Eben fo wird im Timaios (p. 29. C. Steph.) Die gange Erfenntnig ber Raunf: welt als πίστις, und auch δόξα μετ' αλσθήσεως αλόγου (p. 28. A.) als unfichere Meinung ber fichern Erkenntnig entgegengesett, weil fie nur eine abbilbliche und nicht utbilbliche Erfenntniß fei.

Rlar ift, daß in der von uns angezogenen Stelle Plaston eigentlich gegen Pothagoras für Parmenides entscheidet, indem er die Wahrheit der mathematischen Dinge, die dem Pothagoras für die wesentliche galt, gegen die Unterscheidung des Parmenides zurücktellt, nach welcher nur noetisch das Wesen und ber Geist (28

do so nat ro vonroo) erkannt wird, von allen andern nur umfichere Meinungen gelten.

So ist die nothwendige mathematische Wahrheit als das dianoetische das verbindende zwischen der sinnlichen Ers kenntniß des Einzelnen und Wandelbaren und der noths wendigen also unveränderlichen noetischen Wahrheit.

Diefe Lehre von der Unterscheibung zwischen dogaorde und growron ift diejenige, auf welche Platon die wies berholtefte und meifte Dube verwendet hat. Gie ift bas Bauptthem's des Parmenibes, Theaitetos, Sophistes, Pos litifos und Menon, fie gilt im Gorgias mit, ihr haupts fat wird im funften Buche vom Staate am Ende am ges. nauesten entwickelt, Die gange Lehre vom milooopog im fecheten und fiebenten Buche bleibt babei, und bas Bange der Unterscheidungen steht am schärften Buch sieben p. 583. E. Die erfte Abtheilung ist bier dreargun, die zwelte dicivosa, die dritte nierie, die vierte sixavia. Die beiden erften gufammen werden vonger, die beiden andern Die doffa bat es mit ber Entftehung doğa genannık. (yeretes), bie vohote mit bem Gein (odoia) ju thun, und wie fich Sein zur Entftehung verhalt, fo verhalt fich vonσις της δόξα, έπιστήμη της πίστις, διάνοια της είχυσία.

# §. 59.

Wie dem Platon nun hier bas Sichtbare und Dents bare eigentlich gegen einander stehen, sagt er uns gleich in der Fortsetzung des obigen im Anfang des siebenten Bus des vom Staate.

Denke dir Ddenschen in einer unterirdischen Sohle, die langs der ganzen Sihle einen gegen das Licht offenen Zugang hat. Bon Kind auf seien diese in der Sihle au Schenkeln und Pals so gesesselt, daß sie immer an dersels ben Stelle den Zugang hinter sich nur vor sich hin an die

Radwand der Bolile feben konnen. Bicht haben de von einem Reuer, welches von oben und von ferne ber binter Bwifchen bem Befangenen und bem Feuer ihnen brennt. gebe oben ber ein Beg, und langs biefem eine Mauer, wie bie Schranten, welche fich Gautler por ben Buichauern erbauen, um barüber bin ihre Runftftude ju zeigen. Tange Diefer Mauer tragen nun Menfchen Gefäge, Bitbiaulen und anderes vorüber, welches übre bie Mauer berüber Einige von biefen Menfchen reben babet, andere fcweigen. Diefem Gemalbe vergleiche bie menfchliche Buerft werben ja boch biefe Menichen von Erfenntnik. fich felbft, von einander und von bem vorübergetragenen nichts feben als die Schatten an ber Rudwand ber Boble. Da werben fie alfo biefe Schatten fur bie mahren Dinge felbft halten, und wenn fie durch den Wiederhall die Stimmen ber Borübergebenben borten, meinen, nichte anbes pre rebe, alf bie vorübergebenben Schatten."

"Ferner wenn nun einer von biefen entfeffelt wurde und nun genothigt fich umzubreben und gegen bas Licht gu feben, fo bag bas licht ibm Schmergen machte und ber Blang ibn, hinderte bie Dinge recht ju erfennen, von benen er vorbin die Schatten fab, und nun jemand ihn verficberte, fruber habe er nur nichtiges gefehen, jest bem Beienden naber und ihm mehr jugemenbet febe en richtis ger, murbe jener ba nicht meinen, mas er fruber gefeben, fei boch wirklicher als was ihm nun gezeigt werbe? Und wenn man ihn gar in bas Licht felbft zu feben nothigte, fo wurden ibm mobl bie Mugen fcmergen, er murbe flies ben und ju bem jurudfehren, mas er angufeben im Chans be ift, feft überzeugt, bies fei weit gewiffer, als bas jus Wenn ihn nun gar jemand gewaltsam ben leut gezeigte. fteilen Mufgang hinaufschleppte und nicht los liege, bis et in bas Licht ber Sonne blidte, wird er ba nicht viel

Schmerzen haben, fich ungern fuhren laffen, und anfangs gar nichts feben von bem, was ibm nun fur bas mabre gegeben wird? Erft murbe er fich gewohnen muffen, um bas obere ju feben. Da murbe er querft am leichteften Schatten erkennen, hernach bie Bilber im Baffer, bunn erft die Menichen und die andern Dinge felbft. fo murbe er querft ben himmel tieber bei Dacht betrach. ten umb in bas Monde und Sternenlicht feben, als bei Sage in die Sonne und in ihr Licht. - Bulest aber, bente ich, wird er auch bie Conne felbft, nicht Bilber bon ihr im Baffer ober andermarts, fonbern fle felbft an ihrer eigenen Stelle ju betrachten im Stante fein: lind bann wird er finden, daß fie es ift, die alle Beiten und Jahre fchafft und alles orbnet in bem fichtbaren Raume, und auch von bem, mas fie bort feben, gewiffermagen bie Urfache ift. - Dtun wird er fich gludlich preifen über bie neue Ertenntnif, und wenn feine Mitgefangenen gleich Chre und Belohnungen fur ben bestimmt hatten; ber bie Schats ten am fcharfften fab, fich ihre Reibenfolge am beften ges merft hatte und am beften borberfagen fonnte, mas nun erscheinen werbe, so murbe ihn boch nicht geluften wieber gurudtjutehren, um an diefer Beisheit von neuem Theil Stiege er aber wieder hinunter, fo murben zu nehmen. ihm, ber fo ploglich von ber Gonne fame, ble Mugen voll Dunkelheit fein, er murbe fobald nicht wieber bie Schats ten ju ertennen bermogen, fo bag jene bon ihm fagen wurben, er fei mit berborbenen Mugen jurudgefommen und es lobne nicht, bag man verfuce hinauf zu komment fons bern man muffe jeben, ber fie tofen und hinaufbeingen wollte, umbringen, fo wie man nur tonne. Diefes gange Bilb nun vergleiche ber menfchichen Erfenntnig. fegen bas Gebiet bes Sichtbaren ber Wohnung im Befangniß gleich und ben Schein bes Beuers barin ber Rraft ber

Bonne; dem Aufchwung der Seelt in das Gebiet des Denkbaren (els ron vonron ronon) aber das Hinaufftels gen und die Beschauung der oberen Dinge. Gott mag wissen, ob diese meine Meinung richtig ist; was ich indessen sein sehe, das sehe ich so, daß zuletzt unter allem erkenndaren (prworon) und nur mit Rühe die Idee des Gusten erblickt wird, wenn man sie aber erblickt hat, sie auch gleich dafür anerkannt wird, daß sie für Alle die Ursache alles Richtigen und Schönen ist, im Sichtbaren das Licht und bessen herricherinn, Wahrheit und Vernunft hervorbringend, so daß diese sehen wuß, wer vernünftig handeln will, es sei in eigenen oder in desentlichen Angelegenheiten."

Daher wird es uns ferner nach dem aufgestellten Bilde nicht wundern, wenn diejenigen, die dis hierher gestommen sind, nicht Lust haben, menschliche Dinge zu bestreiben, sondern daß ihre Seelen immer nach dem Aufents halt oben trachten. Es wird uns nicht wundern, wenn jemand von den göttlichen Anschauungen (and Isiwe Isa- erwe) unter das menschliche Elend versett, sich übel gesbehrdet, und gas lächerlich erscheint, dis er sich an die dors tige Sinsternis hinreichend gewöhnt hat."

# **§.** 60.

So erfaffen wir ohne alle bialettischen Schwierigkeiten Platons Grundansicht für Welt und Wahrheit. Ihre geschichtlichen Verhältnisse waren nach Aristoteles Wiestaphpsik (das sechste Kapitel im ersten Buch) zu besprechen, ohne die dialektischen Schwierigkeiten aber einfach nach den Worten des Diogenes Laertes: Platon verband des Herakleitos Lehre mit denen des Pythagoras und Sokrates. Ueber das sinnliche philosophirte er wie Perakleitos, über das denkbare wie Pythagoras,

fiber bas politifche wie Sofrates \*). Wobei nur noch

bes Darmenibes Rame fehlt.

Platon bennste alle Belehrungen der Norzeit, um feine Ansicht zu vollenden, aber er blied dabei im frengsken Sinne des Wortes Sofratifer, indem er die Lehzen des Parmenides von dem Einen denkenden umbers anderlichen als dem allein wahrhaft Seienden der Lehre des Sofrates unterwarf, die Wahrheit nur in dem ewig nothwendigen als dem Suten und Schönen anerskennend. Es ist eigentlich wie beim Eufleides von Wegara der praktisch bestimmte eleatische Gedanke sein Grundgedanke von der Idee der Sotiheit als der Idee des Guten. Aber für diesen gab er dem ganzen noetischen Cheil der Lehre seine eigene Dialektik in der Lehre von der Bedeutung des Allgemeinen, der Begriffe, welche Lehre wan seine Ideenlishre nennt.

Die Aussührung ist in Ethist und Politik reine Forts hilbung der Sokratischen Lehre, um aber die Berbindung dessen mit den religions sphilosophischen und physischen Lehs ven zu verstehen, mussen wir genauer beachten, wie Des rakleitos, Parmenides und Pythagoras auf ihn gewirkt haben. Zuerst zeigt sich der Einsus von des Derakleitos Lehre von dem ewigen Flusse aller Dinge (nárrwr dei Sebrewr), da Platon aber damit die Lehre von dem Feuer als dem Einen nicht verband, sondern die Elemente als wandelbar anerkannte, so blieb ihm seine dußere Weltanschauung überhaupt ohne das, was Aris stoteles nachher An nannte, oder das räumliche blieb ihm

<sup>\*) 1. 3. 8.</sup> μίζεν ἐποιήσατο τῶν το Ἡρακλειτείων λόγων καὶ Πυθαγορικῶν καὶ Σωκρατικῶν. τὰ μὲν γὰρ αἰσθητὰ καθ' Ἡράκλειτον, τὰ το κοητὰ κατὰ Πυθαγύραν, τὰ δὲ πολιτικὰ κατά Σωκράτην ἐφιλοφόφει.

ihm das körperliche felbst. Rach des Aristotetes Wore ten: Platon meinte, von bem fliegenden ift feine Bifs fenichaft möglich, wenn es alfo eine Wiffenschaft und eine gedachte Ertenntnig giebt, fo muffen andere bleibenbe Ras turen fein, verschieden von bem finnlich erkannten \*).

Diefe Wesenlofigkeit der Raumwelt scheint für Plas. tons Philosophem entscheibend wichtig. Mur badurch konnte fich ihm die Gitafie fo fret mpthologisch gestalten. Er nimmt die gangen phpfifalischen Weltanfichten nur als schwankende Meinungen, die fich auf verschiedene Weise ausführen laffen. Go hat er fie benn wohl felbft gang vers fcbieben in ben Bilbern ber Seelenwanderung am Enbe bes Phaidon, in bem Bilbe bes Sturges ine Erbenleben im Phaibros, in bem Bilbe bes Beltgerichtes am Ende ber Bucher vom Staate und endlich in dem Bilde ber Weite ordnung und Weltbelebung im Timalos gegeben.

Daher bleibt ihm benn fur bas Beiende felbft (Grruc or) und das mahrhaft vorhandene als Mooumenon nur die Belt bes Schonen und Guten, Die Geifteswelt und wir verstehen, warum er dafür so vorherrschend finnbildliche. Borftellungen, giebt, fur die Biffenfchaft aber an bie. Stelle ber Pothagoreifden Rachbildung (μέμησις). der Bahlen das Theil haben (perexery) an den Begriffen fegen mug.

# **6.** 61.

Dies ift die Grundanficht von der felbftftanbigen Beifteswelt als bem allein mahren Wefen ber Dinge fubjectiv ber Erkenntnigweise nach. Wir muffen baneben noch fest-

20

<sup>\*)</sup> Met. l. 18, c. 4. шот' егнер выстіри тегос ботав над φρόνησιε, έτέρας δείν τινάς φύσοις είναι παρά τὰς αίσθητας μενούσας. ού γαρ είναι δπιστήμην των δεόντουν.

Tries Gefch. b. Philof. L.

ftellen, wie Platon auch objectlo in ber Weltanichauund felbft benfelben Bedanten festgehalten habe. Dier fann bee Limatos leicht irre fuhren und auch manche lebre in ben Buchern über bie Gefete. Im Elmalos giebt Plas ton pythagoreifche Phantaflen über bie Weltordnung ber fichtbaren. Welt, er fagt: Gott, ber emige Bater, habe Die Raumwelt als ein Abbild gebilbet, beffen Urbild (maauderyuu) bas Schonfte, Die Geifteswelt fei (p. 29. Steph.). Dies baben einige fo verftanben, ale ob er unter Raume welt bie erichaffene Welt meine, und unter ben Urbilbern nur bie Bebanten Gottes verftebe, nach benen er ordnete. Dies ift aber gar tein platonifcher Bebante, fonbern biefe gange Darftellung von bem bilbenben Bater ift nur eine blibliche Ginfleibung feines mabren Gebantens. bie fichtbare Welt immer, wie wir fo eben faben, nur einewefenlofe finnliche Borftellung ber Menfchen, fur ben Meniden aber ein Abbild bes mahren Wefens ber Dinge. Co jeigt es bas eben vorgeführte Bilb, fo jeigt es noch mehr (B. VII. vom Staate p. 529. Steph. u. f.) bie gangliche Beringichatung aller Erfahrungsertenntnig bes Birts lichen, von ber wir fpater genauer fprechen merben; ja fo zeigt es ber gange Bufammenbang ber platonifchen Lebre.

Man konnte zwar befonders noch die Lehre von den Gottern im zehnten Buch der Gesetze dagegen stellen, wo die Sonne als Gott verehrt wird, und bewiesen wird, daß alle Gestirne Gotter seien. Aber dabei muffen wir an die Worte im Eingang des Timaios erinnern: schwer ist es den Ordner und Bater des All zu finden, und dem, der ihn gefunden hat, unmöglich, vor allem Bolf davon zu sprechen \*).

p. 28. C. Steph. vär pir eör mointijr nat marten veide ver martet sigein velleger, nat sigerva sig märtag ädivarer Myser.

In ben Gefeten bequemt fich Platon nemlich offens bar ju ben Bolfsvorftellungen, fest aber bort j. B. im gebnten Buch fur bie Unterrichteten fcon als bekannt pors aus, inwiefern Gotter Rorper haben tonnen, ba ja in ben Rorper eingeschloffen zu fein nur das Schickfal der von bem Guten abgefallenen Seelen bleibt. Es verfteht fich bort. fo wie es in der Epinomis ausgefprochen ift, daß die Geftirne feien die von den Gottern felbft und nicht von Menfchens hand gemachten Gotterbilber (Gewe eludres de dyalpara) (p. 983. C. 984. A.). 3ch belege bies nur noch mit zwei Sauptftellen aus bem Timaios. Die erfte fommt bei ber Entstehung ber Beit vor (p. 37. E. Steph.): wenn wie bas "war" und "wird fein" biefe Arten ber erzeugs ten Beit (xoovov yegovoros eldy) auf bas ewige Befen beziehen (pégoves, ent zhr aidior odoiar), so verfahren wir unwiffend. Unrichtig fprechen wir nemlich von gewes fen fein, fein und werden, benn ber Babrheit entfprict nur bas fein allein. Bon gewefen fein und fein werben tann nur im Berlauf bes Berbens in ber Beit gesprochen werden; es find bie zwei Formen ber Beranberung. Das ewig unveranderliche aber ift weber alter noch junger, ents fteht nicht jest und wird nicht einft, burchaus nichts von bem wie bas Entftehen des finnlich erkannten veranderlis den kommt ihm gu. Denn alles biefes find nur Urten ber nach ber Bahl umfreifenben Beit, welche bas ewige nachs bildet \*).

and વર્ણ હ, ખુંત ' હણ હ, દુશના પ્રયાણ દ્વાલા દુશના જ્યાલો દ્વાલા કર્યા કર્યા

Die andere Stelle aber besagt (p. 52. B. Steph.) "Wir traumen mit offnen Augen, wenn wir sagen, alles Seiende (w ör änar) sei an einem gewissen Orte (rónw), und enthalte einen Raum (xweur); was aber weder auf Erden noch im himmel sei, sei nichts."

Wie Platon sich nun das Berhaltnig der Sinnenwelt jum mahren Wefen ber Dinge bachte, icheint mir befonders burch Phaidros (p. 247. Steph.) und Phais bon beutlich zu werben. Das mahre Wefen ber Dinge ift die felbftftandige Geifteswelt, fo wie fie nut von ber reis nen Bernunft benfend ertannt merben fann als bas unveranderlich nothwendig mabre. Gotter ichauen mit finnbes freitem Beifte bas unfichtbare, geftaltlofe, untaftbare, bie Berechtigkeit und die owogoowen felbft, bie Belt bes uns fictbaren, ju ber bes Menfchen Geele gehort', und ju bie, fer gottlichen Erkenntnig fann auch bie Menfchenvernunft gelangen, wenn fie fich im reinen Denten lautert \*). "Die Scele, wenn fie fich bes Leibes bebient, um etwas gu betrachten, fei es burch bas Beficht, bas Behor ober irgend einen anbern Sinn (benn vermittelft bes Leibes beifit vermittelft eines Sinnes etwas betrachten), wird bann bon bem Leibe ju bem ftete manbelbaren bingezogen, fie felbft fowantt und irrt und taumelt wie trunfen, weil fie fole des berührt. Wenn fie aber burch fich felbft betrachtet, geht fie ju bem reinen immer feienben, unfterblichen, fich ftets gleichen, und als biefem verwandt halt fie fich ftets

αροθμόν πυπλουμένου γέγονον είδη.

σύθληση πυπλουμένου γέγονον αλέθησει φερομένου ποὶ πας 
το ούθλυ δοα γένους τοῖς ἐν αλθθήσει φερομένοις προσήσύθλη γενολύται σῦν, οὐθ εἰςαῦθις ἔσεσθαι γενομένου πεὶ πας 
το προσβόν δος γένους τοῖς ἐν αλθθήσει φερομένου πεὶ πας 
το προσβόν δος γένους τοῖς ἐν αλθθήσει φερομένου πεὶ πας 
το προσβόν δος γένους τοῖς ἐν αλθθήσει γένουμένου πεὶ πας 
το προσβόν δος γένους τοῖς ἐν αλθθήσει φερομένου πεὶ πας 
το προσβόν δος γένους τοῖς ἐν αλθθήσει φερομένου πεὶ πας 
το προσβόν δος γένους τοῖς ἐν αλθθήσει γένουμένου πεὶ πας 
το προσβόν δος γένους τοῖς ἐν αλθθήσει φερομένου πεὶ πας 
το περισμένου τοῖς ἐν αλθθήσει φερομένου 
το περισμένου τοῦς ἐν αλθθήσει τοῦς 
το περισμένου τοῦς ἐν αλθθήσει 
το περισμένου τοῦς ἐν αλθθήσει 
το περισμένου τοῦς 
το περισμένου τοῦς 
το περισμένου τοῦς 
το περισμένου 
το περισμένο

<sup>\*)</sup> Symp. bie Rebe bes Gofrates am Enbe.

ju ihm, so lang sie für sich selbst ist. Dann hat sie Ruhe von ihrem Jeren, bleibt in Beziehung auf jenes immer sich selbst gleich, weil sie solches berührt. Dieser ihr Zustand wird eben Vernünftigkelt (podopore) genannt \*)"

Und bann sagt er im sechsten Buch vom Staat (p. 609. Stoph.): "So wie die Sonne dem Sichtbaren nicht nur das Bermögen gesehen zu werden, sondern auch Entstehen, Wachsthum und Nahrung giedt, obgleich sit nicht selbst das Entsthen lit: so kommt auch dem Erkannsten (rois propowowopkvors) tiecht nur das Erkanntwerden von dem Guten, sondern auch das Sein (ro elvas) und Wesen (odoia), da doch das Sute selbst nicht das Sein ist, sondern noch über das Sein an Kraft und Würde hins ausragt."

mas also dem Erkennbaren Wahrheit mittheilt, und dem Erkennenden bas Vermögen giebt, ist die Idee des Guten, welche die Ursach der Wissenschaft (daurspung) ist und der Wahrheit; so wie diese durch die reine Bersnunft (voör) erkannt werden. Wie schon nun aber auch Erkenntnis und Wahrheit seln mögen, wirst du doch richt ein anderes noch Schoneres denken. So wie wir Licht und Gesicht wohl für sonnenverwandt, aber nicht für die Sonne halten, so sind auch Erkenntnis und Wahrheit sür dem Gute selbst zu halten, sondern die Beschaffenheit des Gute selbst zu halten, sondern die Beschaffenheit des Guten ist noch höher zu schäßen. Sine überschwängliche Schänheit nuß das haben, was Erkenntnis und Wahres selbschaften und voh sichen, was Erkenntnis und Wahres selbschaften und voh sichen, was Erkenntnis und Wahres

Dieses Urschöne und Gute führt also zu Gott ber welts ordnenden Bermunft und ber Gedanke im Mittelpunkt feis ner ganzen Lehre ift diese Idee von Gott als der Idee des

<sup>\*)</sup> Phaedo. p. 79. St.

Buten. Dafüp weise ich befonders noch auf ben Abiles Dialeftifch find bart jene fchon fruber ermabne sen vier Stufen ber Abstraction abgemeffen: bas unbes grenzt viele (ameigor), das begrenzende (ra neque), das burch Mifchung biefer beiben mitftebenbe begrenzte (odoia wirry nat rerennuen) und die Urfach ber Mischung (alrie sijg goupiffeug). Ind bies mird, angewandt gur Bestime mung beffen, mas bas Gute fei. Luft und Lebensreige (glory) find nur ein unbegnenges, welches erft burch Eine fict (geongors) jum Gugen eingegrenzt werden muß (p. 63. Stephi), fo bag bas Gute Soonheit, Chenmaag und Babrhelt in fich enthalt. Die Urfach biefer Mifchung ift aber die Bernunft (voos), und diefe als Beherrschenin ber Belt. "Denn alle Beifen ftimmen barin jusammen, recht um fich felbft zu berherrlichen , bag bie Bernunft ber Ronig ift Dimmels und ber Erben." Bu fagen, bag Bers nunft alles gnordnet, giemt bem, ber ben Weltbau und Sonne, Mond und Sterne und ben gangen Umfcwung anfchaut, und nie mochte ich etwas anderes barüber fagen ober glauben \*). . "Alfo ber Ratur bes Beus, mirft bu fagen, wohne ein eine tonigliche Seele und fonigliche Bermunft wegen ber Rraft ber Urfache \*\*). "

Wur in diefem haben wir ben Grundgebanken von Platons Meltanficht ohne finnbilbliche Berhullungen.

### 5, 62,

Die Seele des Menfchen ist kraft der Bernunft (voös, zo dopiozizie) in ihr unsterblich, unentstanden, aber durch überwältigende sinnliche Begierde aus der göttlichen Reinsheit in dieses Erdenleben herabgestürzt, um durch den Reis

<sup>\*)</sup> p. 28. C. St.

<sup>\*\*)</sup> p. 50. D.

nigungslauf ber Seitenwanderung bie gottliche Reinheit wieder zu erlangen \*). Durch Denken kann fie bie Erine

nerung an dieses Sottliche in i wahre und gute wieder in sich we tenrichter nach dem Tode jeden zur führen \*\*). Wer aber durch Pl zu dem, in sich den unveränderl und Schönen tragenden, das Si weckt hat, der wird zu den Götter

Diese ganze Lehre vom L Welt und vom Verhältniß des A wahren und göttlichen konnte Pl lich in Mythen ausführen, wie w am Ende des Gorgias, am am Ende der Politeia lesen, u religionsphilosophischen Dichtung Phantasien an. Daß vorzüglich

Seelenwanderung ihm felbst nur als Dichtung galten, zeigt schon die gar nicht übereinstimmunde Erzählung un den vertschiedenen Stellen, im Phaidon bleibt der ganze Lauf der Geelenwanderung an der Arde, wogegen endsichtim Die maios (p. 42. B. Stoph.) die einzelnen Wenschenferlen bestimmten Sternen angehören, zu denen sie sich durch Selbstbeherrschung und Strechtigkeit ausschwingen sollen.

Die Welt bes wahrhaft Geienden ift ihm ulfe bie Getfteswelt ber Geelen, welche alle gleicher Ratur find ff,

Die Rebe bes Sofrates. Rop. 1. 10. p. 611. St. Phaidros

m Enbe bes Gorgias und ber Bucher pom Stagte-

<sup>\*\*\*)</sup> Phaibros p. 249. Steph.

<sup>†)</sup> Phaedon. p. 95. B. ¾ οὖν ἐστὶ τοὖτο περὶ ψυχήν, ὢετε καὶ κατὰ τὰ σμικρότατον μάλλον ἐτέρας ψυχής ἐπὶ πλέον καὶ

unentstanden, unaufhörlich, also ftets gleich ber Bahl nach. \*).

htigem Gefühl hat Platon keinen religibsen Geheimnisse durch ein mys zu enthüllen, und sich hierin eine Weisheit anzumaßen. Im hinters Auffassung steht ihm nur der einkache enleben dem Menschen ein Büßungssm Unrecht und Gewaltthat vorwals Wenschen sich selbst durch die Uebers rden von der göttlichen Keinheit entskehen gestürzt hat, aus dessen Unvollssschen gestürzt hat, aus dessen Unvollssschen Begierden und die reine Liebe zur d diesem Leben ein Jeder empfangen werth war.

Die bilbliche Ausführung dieser Rebe von dem Jenseits schließt er dann immer weiter oder enger an die im griechischen Wolke herkommlichen Wythen vom Todtengericht und der Seelenwanderung an, und gefällt sich nur etwas zu viel darin, diese mit physikalischen Phantasien austuschmücken. Stänzend helt bleibt aber in jedem dieser Rythen, der herrschende Gedanke der reine innere Werth der Tugend, das recht thun um sein selbst willen, und nicht wegen-anderer Portheile.

A SOUTH ARRIVE TO SET

μάλλον, η έπ' ελάττον καλ ήττον, αὐτό τοῦτο είναι ψυχήν; οὐδ' ἐπωετιοῦν.

<sup>\*)</sup> de republiil. 10. p. 611. 61. 1 ...

# b. Platone Ethif und Politif.

#### §. 63.

Platons eigenthämliche Ansichten in der Ethië und in der philosophischen Politik fließen ganz aus den Grunds gedanken feiner Weltansicht.

Seiner ganzen Ethik schwebt das Ideal des gelosodgos, des Weisheitsfreundes, vor. Die Aufgabe des Philossophen ist, wie er im Phaidon lehrt, die Seele von den Banden des Leibes zu befreien und in der reinen Ausbildung der Einsicht sich zur Rückkehr zu den Göttern vorzubereiten. So wird der Grundgedanke religionsphilossophisch ausgesprochen die öpoiwoig zo Isos, Gott ähnlich zu werden \*), sei das Streben des Philosophen. Denn weise ist nur Gott, dem Menschen ist es nur möglich im Streben nach der Weisheit zu leben \*\*). Dafür wird nun die Lehre ausgeführt.

- 1) Die erste Forberung ist, bag der unveränderliche innere Werth des geistig Guten und Schönen emporgehos ben, und die Tugend in keiner Unterordnung unter die Sinnenlust und nicht nur um ihres Nupens willen gepries sen werde, so wie er dies im Protagoras, im Gorgias, im ersten und zweiten Buche vom Staat und am Ende des Philebos geltend macht.
- 2) Diese Tugend ift nun in ber That nur Gine, und in ber Weisheit gegrandet. Dies wird für alle Formen

<sup>\*)</sup> Theaet. p. 176. B.

Phaedr. p. 278. D. το μέν σοφον, ο Φαϊδρε, καλείν ἔμοιγε μέγα εἴναι δοκεῖ, καλ θεῷ μόνῷ πρέπειν το δὲ ἢ φιλόσοφον, ἢ τι τοιοῦτον, μαλλόν γε αν αὐτῷ καὶ αρμόντοι καὶ ἐμμελεσσέρως ἔχοι.

ber Tugend im Protagoras ausgeführt, får bie Tapferfeit im besondern im Laches, füt die owwooden im Charmides, rucksichtlich des Sozor im Suthpphron, am schärfften aber in Rucksicht der Erhebung der Weisheit über die ganze Tugend im siebenten Buche bom Staate im Anfang.

3) Wer nun aber dies verstehen will, der muß vor allem Platon's Lehre von der Lehrbärkeit der Tugend einsehen, und um zu dieser Einsicht zu gelangen, der gansten Lehre vom Gegensatz der dosa und encornun folgen. Dafür muß im Zusammenhang die Lehre des Protagoras, Theaitetos, Sophistes, Politifos, Menon und Philebos nachgesehen und auf das fünfte, sechste und siebente Buch vom Staate zurückgeführt werden.

Im Protagoras wird diese Lehre nur in Anklang ges bracht, dann aber theils theoretisch, theils praktisch forts gesetzt. Theoretisch im Theaitetos und Menon, indem im Theaitetos der Unterschied der dasa adnong und danarhun im allgemeinen aufgeführt, im Menon aber nachgewiesen wird, wie die höhere Einsicht, die dnearsung des Philosos phen nur in der Erinnerung an das Göttliche in und lebe. Eben so wird praktisch die Psissische erwerbsüchtiger Sos phisten im Sophistes und im Politikos die Lebensklugheit und Ersahrenheit der Statsmänner als unsichere dosa, gegen die alleinige höhere Tinsicht des Philosophen zurücks gesetzt. Im Philosophene Einsicht des Philosophen zurücks gesetzt. Im Philosophen wird ferner strenger gezeigt, wie das Gute schon, ebenmäßig und wahr hervorgebildet werde, indem die Vernunft (voos) durch gegonnass die höoras bes herrsche und ordne.

Alles deffen Wiederklang und deutlicherer Ausspruch fins bet fich bann im funften, sechsten und fiebenten Buche vom Staate.

4) Demgemag entwickelt fich die Lehre von ber Tus gend felbft im vierten und fiebenten Buche vom Staate.

In der Seele bes Menfchen find bret Theile verbunden, Die verftandige Seibfibeherrichung (Lorenrino), der Muth (Suporidec) und bie Begierbe (EniBupnrinov). Die vers Randige Gelbftbeherrichung nun ift bas Gottliche'in ber Seele, welchem bie Berrichaft gebuhrt. Die Tugend aber besteht in ber Musbildung ber Geele unter biefer Berrichaft. So giebt bie Unterordnung bes Muthes unter bem Bere ftand bie Sapferteit, bas zweite ift bann bie Dagigung ber Begierben, wodurch fie in Ginftimmung und Bufame menklang mit einander gebracht werben follen burch bie Die hochfte Tugend ift aber bit Tugend det σωφροσύνη. Tugend bes Berfrandes felbft bie Welsheit, welche erwom ben werben muß burch die philosophische Erinnerung an bas Gottliche in uns, in welcher bie Seele jener alles ber herrschenden 3bee bes Guten fich bewußt wird, burch bie Die gange Tugend in Die Weisheit aufgenommen wird.

Sind nun so der Seele Tapferkeit, Maßigung und Beisheit gewonnen, so erhalt in deren Bereinigung der Mensch zugleich die Bollendung der Tugend in der Gerechtigkeit. Denn die Gerechtigkeit besteht in dieser Parmonie des ganzen Lebens, wo jeder Theil das seinige bekommt in Unterordnung und Rebenordnung. Die Gesammtheit der Begierden, von der owgeoown geordnet, wird durch die Pruft der Tapferkeit der Weisheit unterworfen, und so in der Geele die Pereschaft der Idee des Guten hergestellt, der Idee der Gerechtigkeit gemäß.

Hier scheinen aber in ben platonischen Schriften zwei Lucken ber Lehre zu bleiben. Im vierten Buche nemlich läßt er sich die drei Theile der Seele als bekannt zugeben, und stellt dabei eine schwierigere Lehre von dem Wesen der Seele, in welcher diese erst nachgewiesen werden sollen, in den Hintergrund. Diese Lehre sindet sich aber niegends. Bweitens eben so steht es im sechsten und siebenten Buch

mit ber Lehre von ber 3bee bes Guten, bie er fich ebenfalls nur jugeben lagt mit ber hinweifung auf eine bobere Lebre, bie ich ebenfalls vermiffe. Dagegen fann man mir einwenben, bag biefe beiben Lehren im Timaios nachgebracht feien, bie erfte ausführlich in ber britten Abhandlung, Die andere in ber gangen lehre von ber Erschaffung ber Beltfeele in ber erften Abhandlung. Aber bies ift meinem Ure theil gang guwiber. Die Mythen bes Timaios fchreibt er nur ber Joga gu, und hier in ben Buchern vom Staate ift von ber bochften emwenjun, von ber vonaug bie Rebe. liegt biefes Rathfel wohl in bem, was er die Dialettif Denn im fiebenten Buche vom Staate giebt er fo gemu an, wie die mathematischen Borbereitungslehren fur bie Bachter der Gefete befchaffen fein follen, dann wird aber als ber eigentliche 3med bes Unterrichtes bie Dialeftif baruber erhoben, und beren Erforidung biefen bom funfzigften Jahre an jur Aufgabe bes Lebens gemacht, affein von ihrem Inhalt und ihren Gebieten ift nichts naberes angegeben. Diefe Dialektit ift ihm bas, was wir Philosophie nennen im Unterschied von Erfahrungswiffens fcaft und Mathematie. (1. 6. in fine) aber barüber, wie biefe nun zu behandeln fei, finbe ich nichts bestimmteres gefagt, als was jene Unterfcheibung ber Dialeftif von ber Rebefunft im Phaibros \*) enthalt, wo er fie bie Runft ber Unterschelbungen und Bergleichungen nennt und fagt, wenn er jemand fande, ber bas im Girs und bem Bielen gegrundete einsehe, bem wolle er folgen nach ben Bugftapfen, wie einem Gotte. Dier icheint alfo in eleatifcher Beife ein Bertrauen auf eine bobere Ginheitstehre anges beutet, Die aber webet in feinen Schriften noch in ben Ueberlleferungen feiner Schuler ju finden ift. hinveifung

<sup>( \*)</sup> Phaibros p. 266. .:

darauf sehe ich nur einmal im Timalos (p. 80. C.), wo'er fagt: demjenigen lebendigen Wefen, von welchem einzeln und der Art nach alle andern Theile sind, wollen wir ansnehmen, habe er die Welt am ahnlichsten gemacht. Denn alle gedachten lebendigen Wefen enthalt dieses umfassend in sich, wie diese Welt uns und alle sichtbaren Thiere 1).

Ein eigner pantheistischer Gedanke, den er doch sonst wohl nirgends festhält. Es ist derselbe, unter welchem noch Leibnit seine Gotteslehre ausgebildet hat, und der den Phantasien der Neoplatoniker im hintergrund steht.

5) Bu biefer Tugend kann nur ber pelosopos gelans gen (Phaidon p. 68. 69. St. und bas fechste Buch vom Staate p. 485 seg.). Denn um die Erinnerung bes Gotts lichen und somit die Tugend ber Weisheit ju erringen, werben die Eigenschaften des Philosophen erfordert, welche in ausgezeichneten Salenten bes Gebachtniffes und ber Ueberlegung in Berbindung mit ernfter Gemuthsart und gefunber Geiftestraft besteben, und noch mit befonderem Glude ausgebildet merden muffen, fo bag nur eine befondere Sunft Gottes ben Gingelnen jur Philosophie führt, welche die Menge nie erlangen kann. Alle andern Tugenden aber bestehen nur in und mit ber Beisheit. Die Beisheit allein nimmt dem Philofophen die Furcht vor dem Tode, jes ber andere ift baher nur aus Furcht tapfer, und eben fo, wer ohne die weife Unterordnung aller Begierben in ber Gerechtigkeit magig erscheint, ift nur burch Unmagigkeit in einer Begierde maßig in andern, so auch in Ungerechs

οῦ ở ἔστι τ'ἀλλα ζῶα καθ' ἔν καὶ κατὰ γένη μόροα, πάστων ὁμοιώτατον αὐτῷ εἶναι τιθῶμεν. τὰ γὰρ ởὰ νοητὰ ζῶα πάντα ἐκεῖνο ἐν ἐαυτῷ περιλαβὸν ἔχει, καθάπερ ὅδε ὁ κόσμος ἡμᾶς ὅσα το ἄλλα θρέμματα συτέστηκον ὁρατά.

tigkeit theiltveis gerecht. Rur bem Philosophen kommt es ju, in dieser Weisheit auch jede andere Tugend zu bes figen.

Alle diefes genau erwogen erkennen wir in diefer plas tonischen Ethif bie Ibee, welche ber gangen griechischen Ethik vorschwebend bleibt. Der Blick ist nach unferm Musbrud nur auf Die Ibeale bes Charafters gerichtet. Ihr wiffenschaftliches Princip ift: Die verftandige Gelbftbeberre foung foll gewonnen werben, und fich durch die Beisheit ber 3bee bes Guten unterwerfen. Aber was fordert Diefe Idee des Guten? Gerechtigkeit! und mas forbert die Gerechtigkeit? bag ein jeder thue, mas feines Berufes ist (τὰ ἐαυτοῦ πράττειν, καὶ μὴ πολυπραγμονεῖν). Aber bamit werden wir nur auf die untergeordneten finnlichen Bedürfniffe und beren Befriedigung, auf die prima naturae der Stoifer jurudgewiefen, und grunden die Bes rechtigkeit und owogooden nicht in ber unveranderlichen nothwendigen Wahrheit. Es ift nemlich hier die bidaetis. fche Grundidee der Ethif in ber Idee der perfonlichen Burs be noch nicht anerkannt, und barum bie Ibee bes Guten eigentlich ohne einen unmittelbaren Gegenstand. bem ift in der Lehre, daß nur ber gelooogog wahrhaft gur Tugend gelangen fonne, Die Bervorbildung bes gottlichen im menschlichen Bewußtsein falfcblich verwechselt mit ber wissenschaftlichen Ausbildung der Ginsicht. Bier wird bas beffere erft in ber driftlichen Lehre namentlich in ber Lehre des Apostel Paulus von dem in der Liebe lebendig tver-Denben Glauben erfannt.

#### §. 64.

Ueber den Staat haben wir von Platon zwei große Werke, die Bucher vom Staate und die Bucher von den Gesetzen. Der Zweck ist in beiden ein gang verschiedener.

Die Bücher vom Staate besprechen gleichsam die philosos phische Staatslehre, die von den Gesetzen das, was wir etwa Politik der positiven Gesetzgedung-nennen wurden. Platons Idee der philosophischen Staatslehre ist aber von der neueren Auffassung der Aufgabe sehr verschieden. Ihm gilt es in der menschlichen Gesellschaft das Ideal der Lugend, so wie wir es eben geschildert haben, zu vers wirklichen.

Die Ursach, warum sich die Menschen in der Stadt vereinigen, liegt im Bedürfniß der Theilung der Arbeit. Jeder muß sein eigenthümliches Seschäft in der Gesellschaft betreiben und zugetheilt erhalten, damit Allen wohl werde. Durch diese gesellschaftliche Sulfe werden aber die Bequemelichkeiten vermehrt und auf das überflüssige ausgedehnt. Dadurch werden Genußsucht und Prachtliebe die Habsucht reizen, und dann den Krieg herbeiführen. Daher bedürsfen wir eines eigenen Standes der Krieger.

So vereinigen sich drei Geschlechter im Staate, ew stens das Geschlecht der Gewerbsleute, nemlich der Bauern und Handwerker (χρηματιστικόν γένος τῶν γεωργῶν καὶ δημιουργῶν), zweitens das Geschlecht der Reieger, und drittens das Geschlecht der Regierenden (ἄρχοντες), so daß die letten beiden die Beschüßer und Wächter des Staates und seiner Gesetze werden sollen (ἐπικουρικόν καὶ φυ-λακτικόν γένος). Diese drei entsprechen nun den drei Theis len der Geele, die Gewerbsleute dem ἐπιθυμητικόν, die Reieger dem Muth, die Regierenden dem λογιστικόν. Daraus leitet sich die Ordnung der Tugend und der Gereche tigkeit im Staate ab.

Den vollkommensten Staat soll also in den Regierenden und durch diese die Herrschertugend Weisheit beherrschen, und folglich kann dieser vollkommene Staat nur da bestehen, wo die Philosophen die Regenten, oder die Res genten Philosophen werden. Die Einrichtungen für den vollkommnen Staat werden also nicht in nach und nach zu bessernden Gesetzen über Rleidertracht, Zolle, Berträge (kurz über positives Recht, Polizei und einzelne Berwalstungsangelegenheiten,) bestehen, denn solche Berfügungen müssen der Weisheit der jedesmaligen Regierenden überstassen der Weisheit der jedesmaligen Regierenden überstassen bleiben, sondern es kann nur darauf ankommen, die Erziehung der Regierenden doch aus den Beschützern der Stadt hervorgehoben werden müssen, so bedürfen wir einzig der Einrichtungen, welche die Erziehung der Krieger zur Aussbildung der Tugend führen.

Dies bestimmt dann die Aufgabe, welche in den Büschern vom Staate besprochen werden soll, indem sie allein die philosophische Lehre vom Staate ist. Alle die Berwalztung, die Polizei und das positive Recht betreffenden Segenstände können dagegen nur unsicher erfahrungsmäßig besprochen werden. Diese Lehren bringt Platon in den Büchern von den Gesetzen nach, indem er sich näher dem herkömmlichen anschmiegt mit einiger Weitschweisigkeit und vielen Digressionen, ohne jedoch seinen Grundgedanken untreu zu werden. Wir haben uns hier, um Platons Philosophem zu fassen, nur an die Bücher vom Staate ans zuschließen.

Hier ist alfo die Aufgabe, die Krieger durch die Erzies

hung zur Tugend zu führen.

Streng sollen die Kvieger durch Gymnastik und Musik zur Tapferkeit und Mäßigung erzogen werden. Daher darf in den Dichtersagen nur das Erhabene und Schöne und von den Göttern nur das Gute wahrhaft geschildert werden, auch darf das Gemuth sich nie mit dem häßlichen und unschinen belustigen wollen, folglich das Schauspiel wieder nur das Große und Schöne zeigen, und in der Musik Deufit durfen keine weichlichen lybischen ober jonischen Tonarten, keine vielsaltigen Instrumente ober Flbten, sons bern nur Leier, Zither und Pfeise nebst den ernsten doris schen und phrygischen Tonarten gehört werden. Bei reis feren Jahren soll dann für die Weisheit damit noch der Unterricht in der wahren Erkenntniß in Mathematik und Didlektik verbunden werden, und die lestere vom fanfzigs sten Jahre ein Ziel der eignen Erforschung bleiben.

Doch nicht genug, daß so der Einzelne zur Tugend geführt werde, es muß auch der ganzen Gesellschaft uns möglich gemacht werden, von der Gerechtigkeit abzuweischen, indem man den Arlegern die Pabsucht und alle Art von Privatinteressen unmöglich macht. Darum mussen die Arleger an Mäßigkeit und einfache Sitte gewöhnt wersden, durch kein Privatelgenthum besitzen, damit sie weider arm noch reich werden können, sondern es muß ihnen alles gemein sein, so daß auch die Mädchen eben wie die Jünglinge erzogen, und keine Privatelen abgeschlossen wersden, damit auch die Weider und Kinder gemeinsam bleiben.

Dafür vertheilen die Regenten die Manner und Weisber, welche das gesetzliche Alter haben, akidhrlich von neuem an einander; die gesunden Säuglinge und Wütter werden dann, jedoch ohne daß eine Mutter ihr Kind kensnen darf, in einen eignen Tempel gebracht, in dem sie zus sammen leben. Schwächliche Kinder sollen an einen versborgenen Ort gebracht werden. Diejenigen, welche das gesetzliche Alter überschritten haben, diesenigen sied dann der sied Rinder, so sollen diese ausgesetzt werden.

Doch wollte Platon nicht völlige Raftenabsonberung ber Stande, sondern die Regenten sollen unfahige Rinder ber Rrieger ju ben Gewerbeleuten verfegen und vorzügliche Rinden der lettenen under die Rrieger und Regenten erhes ben. Auch follen die Gewerbetreibenden nicht Anechte oder Selaven sein, denn dieses giebt er nur als Folge des Bers fattes in der Limarchie an. Allein wie das sonft geordnet fein solle, wird nicht gesagt.

Dies if Platone Ibeal bes vollfommenen Staas tes. Er bielt es fåv aufführbar, wenn einmal ein junger Rurft ben Berfich machen molte (L. 6. p. 502.). Es ents Balt auch bem griechischen Leben gar nicht fo frembartiges, wie mis. Die Forberungen bleiben nabe an bem, was in Rrete und Sperte ausgeführt war, nur bie Beiberges meinschaft ift nine gang frembartige Ginrichtung. ift benn auch am meiften gegen bie Musfathebarteit ber gangen Phantafie gettend gemacht worben um ihrer eigenen Unmöglichkeit willen. Dies scheint mir inbeffen nicht fo. Wente bine folche Einrichtung einmal burch religiblen Ernft ber Witte gefchatt mare, wurde fie leicht erhalten werben tonnen, wie manche Eineichtungen religibler Schwarmer geigen. Aber bas bleibt freilich, baf ber Athenaer Dlas ton bie geiftige Schonheit bes Familienlebens und Die Fowittenfiehe als die Wungel aller gefelligen Tugend nicht ers fannte, wie ber Matebonier Mriftogeles. Der Saupte febien im gangen Entwurfe febeint mir in bem griechifchen Bernribeil gu liegen, buß'es ber Chee eines freien Burs gere zuwihre fei, burgerliche Sefchafte ju treiben. Das Bonge ift boch nur eine Militairbetpotie, melde ben große ten Abeil bes Bolles, nemtich alle arbeitenben Rlaffen, fcbevor bruden marbe, ba biefe ja die Bortheile den anges proneten Erziehung nicht mis genöffen. Dabei ift es folimm, bağ bie obern Stanbe nur im elenben Rriege ibren Zweck finden, und auch bie Rrieger bleiben einem bars ten Brong burch bie willtubeliche Bocht ber Regenten uns testposfes:

h,

Demungsachtet ftellt und Platon hier in feiner Idee der Herrschaft der Weisheit über die menschliche Gesellsschaft ein hohes aber menschlich erreichbares Ideal auf, dessen Bedeutung spätene Zeiten verstehen lernen werden, welche das ärmliche öffentliche Leben der europäischen Bolsker mit ihrer Pabsucht, ihrem Krämergeist, ihren Fabrisken und ihrem Kolonialwagnens Handel in seiner Betwerfslichkeit werden erkennen lernen.

Jimmer wird es in ber Gefchichte ber Staatslehre febr mertwardig bleiben, wie Blaton in ber Lehre von den best Standen, eigentlich mie Rahr . Wehr und Lehre Rand, Die brei großen Mufgaben aller Stagtefunft, Die tednische nemlich bes Gemerbelebene unter bem Befes ber Theilung ber Arbeit, Die politifche ber Stagtenbnung unter bem hauptintereffe bes Reieges (bei ber jetigen niebris gen Stufe ber Musbilbung bes Bolferlebens) und die lite terarifche der Geiftesbildung felbft für Biffenfchaft, Res ligion und Gerechtigfeit fo richtig unter und nebengeords pet bat, eigentlich jum 3beat eines briegerigben Priefterreiches, denn was ift fein berrichenber Philosophos anders als ber mabre Buiefter. Ueberhaupt fcheine Dhaton bier in vielem von der agpptifchen Ordnung ber Binge geleitet worden ju fein. Beine Emperhebung ben betgachtenben Lebensweife, welche ben Regenten als Philosophen vongeforleben wirb, laft feine Regenten als Prieften que einer Reiegertafte hervortreten, und bie anbern Stanbe muffen boch auch annaherungsweife als untergeordnete Kaften gebacht merben.

Star neun liche Berbetben ber Staaten, und ben analogen Unters fdieb verberbter Charaftere ber Gingelnen. Dier find ble Grundgebanten folgende: Benn in ber apseronparla ober Bauileia bes vollfommenften Staates (L. 4. in fine) bie Blachtommen ber Megierenben fcmacher werben nach bem Willen bes Schlefals, fo werben fie' von ber Strenge ber Ergichung nochlaffen, nicht meije fabig fein Bhilofophen au werben, in Somnaftif und Drufif ber Weichlichfeit Dadutch wird Dabfucht einreifen und mit Streitsucht und Ehrgels ben Cteat verberben, indem bie Regierenben fich bie Bewerbeftanbe ale Anechte unterwers fen. Go ift die erfte Entartung bie bet fretenfiften und tatebamonifchen Berfaffung, welche Timofratte ober Timarchle gericitut werben tonntt. : Es wird nemlich bier Die Rube ber philosophifchen Musbifbung verfcwinden und bie Unruhe bes Oupog jur Derricaft gelangen. Biel gutes wird fich noch erhalten, aber Chrgeig und Rriegeluft wird Die Banglinge überwältigen; Die baburch bann im After auch zur Dabfucht und Gelogier verleitet werben. Daber tft bet meitete Berfall borbereitet im thebergang jur Dile garchles in indefcher bie Bleichthum entschelbet und bie Stande Bind ber Odiegung einander untergeordnet were Ben. 1206) nun aber ber Bleichthum entscheibet, be merbent ble Belchafte bie jut Beglerung nicht nach der BRbung bafür, fonbern nur nach bem Gelbe; bas einer befibt, vers theift ? bas Boll theilt fich in gwet Bartheien, Die Reichen with bie Menten, te entflehen Bettler und Diebegefindet. Diefe gange Berfaffung ift eigentlich bie geizigt, in ibetiber das inedumnence fic Berftand und Muth unterworfen hat. Indem nun ber Beig, bon folechter Bewinnfucht getrieben, bie Unbesonnenheit begunftigt, werten auch viele ber befferen unter bie Memen gebrangt, fo bag biefe enblich gegen bie Ofigarchen Gewaft brauchen und fo bie

Demokratie herbeiführen. Aber in dieser herrschen wans delbar die unsteten Begierden, und Gesetzlosigkeit als Freis heit wird ihr eigenthümliches. Keine feste Ordnung der herrschaft oder des Gehorsams kann sich hier bilben, die ein vom Bolke begünstigter sich der Kriegsgewalt bemächetigt, alles blindlings seiner Gewalt unterwirft, und so in der Eprannis die entartetste aller Staatsversassungen hers beisabrt.

c. Platon's Phyfif.

\$. 66. m. .

Brock Di fceint, Pla theilt worden Dialektik. . 1 Runft bialett gen noch nic ift unschuldig Späteren sid trocke Spi4 ten loffen. Werth der ( Rugens erbe nothpendiger orlogoe gu fchaftsausbil moc, über t eine tiefe un ton macht Banbelt bie ! als Meinnn die Ginficht

ble Mathematik fehr hoch, verwirft aber dagegen ble Ersfahrung als Kenntnis des sichtbaren ganzlich. Seine Unssicht dessen ist im siedenten Buche vom Staate (p. 522 sog. Stoph.) genan ausgefährt. Er erhebt zuerst als zur wah: ten Einsicht lettend und als Bildungsmittel philosophisser Sessimung die reine Jählenlehte, Geometrie und Stesteometrie wegen öhrer norhwendigen Wahrheit über alle anwendenden Kunste, dann spricht er noch aussührlicher von der Sternfunde und Lonkunst in gleicher Weise. "Jene bunten Bilder am Simmel sind zwar unter dem

nemlich nur die Lehren mit aftronomischen Borstellungen genannt werden, denn andere physikalische Lehren kommen davon unabhängig nicht vor. De maren der Mythos im Politikos (p. 270 sog. Steph.), der offenbar nur ein politisches Bild gewährt, dann die oben etwähnten Mysthen im Phaidros, Phaidon, Politeia und Lismalos zu berücksichtigen.

Das gehnte Bud ber Befebe brauchen wie nicht be: fonbere ju vergleichen, ba bie Booftellungen von ber Seele als bem urfprunglich bewegenben, von ber Bottlichfeit ber freien Rreisbewegung und von ber almattenben Aber bes Suten in ber Borfebung auch fouft von Blaton bervots gehoben find. Der fcblecht gefchriebent Aufnang Epinomis enthalt hingegen nur, mochte ich fagen, philotaifche Res miniscengen, er ift nur pothagoreifd, ba er bie Erhebung ber Dialettif über Die Muthematit gang vergeffen bat. Uebrigens tann ich Mft nicht Beifelnemen, bag bas-Ein= geine barin unplatorifd fei. Die Lebre von ben funf Ete: menten ift mit bem zwelten Thell bes Timalos nicht im Biderfpruch, und felbit: die Beifterlehre mit ifeen Erb =, Baffer ., Buft ., Mether : und Regergeiftern wird ber pla: tonischen febr nabe gefunden werben, menn man ben Dis maios mit ben Gefpenftern im Phaibon gufammennimmt. Die Beugniffe ber Alten gerügen wohl, um biefen Unhang får Buthat bes Philippos von Opus ju erflaren, fonft, meine ich, Platon hatte im Alter wohl auch einmal fo fdreiben tonnen.

Die oftronomisch kühnste Sage ist die im Politikok.
Sott führt zeitenweis die Welt in ihrem Umschwung, dann zieht er aber seine Rraft zurück und num wirft sich der Umsschwung in die umgekehrte Richtung, und die Zeiten laus sen rückwärts, wodurch aber nach und nach alles Leben erlischt. Darauf stellt Gott den richtigen Umschwung wies

ber her, zieht aber nachher seine und aller Gotter hulfe wieder jurud, so bag die Welt wieder sich selbst überlassen bleibt. Run hat sie viel herrliches und Schones von ihrem Erzeuger empfangen, aber dabei ist sie doch auch des körperlichen theilhaft. So lange sie daher dem ersten treu bleibt, werden ihre Sachen gut gehen, so wie aber ihr nach und nach die Erinnerung der göttlichen Leitung verlischt, werden die Zeiten sich in das Berberben verlieren.

Dies haben nun manche wirflich fur Unbeutung von Derloden 'bes Beftverlaufe' genommen, und 'die Borftelfung vonibem topperlichen Mutheil ber Welt, welcher bas Bofe bringt, hat mohl mit auf bie gewirft, welche Gott gegenüber bie iMaterie, als bie Unfach bes Bofen anfahen. 3ch bin aber überzeugt, bag Platon eben fo wenig je meinte, einftiseien bie Menschen, wie bier ergablt wird, ale Greife aus ber Erbe gewachfen; bann rudwarts ju Mannern & Janglingen, Angben, Rinbern geworden und als fleine Anber vergangen, als es ibm Ernft war mit jener Sage, Die et bem Mriftaphanes in den Dund legt, bag bie Menfchen einft Augein, mit vier Sanden und vier Beinen gewefen feien, che Mpollon fie in mannliche und weibliche Baiften gespalten habe; fonbern bas gange Bilb hat offenban nur die politifche Bebeutung : micht, wie bie Sage vom Beitalter bes Rronos fpricht, find jest Gots ter bie Bater ber Menfchen, fonbern nun, wie unter ber Perricaft bes Beus, find bie Deufchen fich felbft über-Co werben benn ibre Angelegenheiten gut geben, wenn fie burch bie Erinnerung an bas Bottliche in ihrer Seele gur mabrhaften Ertenutnig: gelangen, und bies ihre Regentem verfteben, aber jum Berberben merben, fie fich felbft fuhren, wenn fie ben finnlichen Begierben und Leis benichaften bie Berrichaft geben. Diefen Depthos tonnen wir für das physische gar nicht in Anforme nehmen. Eben

fo muß ich über die vert vom Staate p. 546. St. 1 genauer behandle.

Die Erzählung im I phisch die umfassendste, in Abfall des Menschen vom der göttlichen Reinheit un derung zusammensaßt, d der Politeia malen d die jenseitigen Belohnung Hier versteht es sich nun v losophisch diese Bilder von damit verbundene nicht im

im Ernste nur die Wiedererlangung des gottlich reinen Gedankens betrifft. Aber die Fraze konnte noch ausgesworfen werden wob vielleicht hier sund im Dim afo.s ein fester Hintergrund einer physikalischen Weltanschammig für alle diese Bilder gefunden werde. Diese wird jedoch auch vernehrt werden müssen, oder weitigstens die Leberseinsti

gar 1
fam
bei d
fchw
ovoa
2004
Rost
ftim
bort
mit

Dau

den ronog inegovoareos, verweilen dort die Zeit eines Umschwunges des organos, um das ewig wahre zu schauen, und kehren dann nach Hause zurück.

fagt, die Erde werde im der Mitte nicht von der Luft gestragen, sondern sie halte sich seicht allseitig im Gieichges wicht. Er wendt dabei die Erde angewerze, welches hier wohl rund bedeuten muß und nicht mit. Schleiers macher und Aristokeles auf eine Univähung um die Bre bezogen werden kann, weil er dach sauf immer den Umschwung der Welt zuschreibt \*\*). Nebrigens ist das

\*1 p. 109. Stenh

Erbe als bere. Ges af er die g (spusdie hier alt passe. n die auf ithen bes Erbe als

Rugel. Auch tommt in ber allgemein natürlichern Borftellung von ber Lugel als Mittelpunft ber Weltfugel noch schärfer, bag Platon ja die richtige Ausicht von ber Schwere vertheibigt, beren Nichtungen überall gegen bie

geologifche Bith bier febr bestimmt, aber gang anders all fonft mo gezeichnet, inbem er fic an bie homerifchen Bills ber bon ber Unterwelt anfolieft. 3th Innerften ber Erbe find die Aluthen des Tartaros in immermabrenbem Mufu und Abmogen, und bewegen fo bie großen Strome Diesnos und Moeron, ber in ben Moetufifchen Ger fich ergießt, bann ben Feuteftrom Boriphlegethon, ben bie Bulfane bewegenben, und ben Sofptos, ber in ben Stor fich ergieft. Die beiben lesteren burchfcblingen fcblangenformig bas Innere ber Erbe, entipringen aus bem Lottavos und ergies fen fic in ihn. (Dies ift wohl bas Bild, welches fo viele Patere gu ihrer Worftellung von bet lebenben und athmens ben Erbe ausgebildet haben', indem ber Sattaros gleiche fam bas berg, bie Strome bie Wern ber Gebe finb.) Dann ber Bau nach oben. Bir fier molfchen bem Bhafis und ben Caufen bes Berafles mobbien in futupfigen Rieberungen unter traber Luft, anbere Begenben bee Gobe unenblich herrficher in garbenptacht und Gbeifteinen ethes Ben fich über die guft in ben reinen Mether, fo buf wie mir am lifer bes Deeres bort an ben Ruften bes guftmerees und in bem Innern bes ganbes vollbemmene Menfebenfote len obne Leiber leben und mit ihnen in ihren Tempelis bie Botter felbft; fie aber im reinen Mether bas mabre Wefen ber Geftimme etokafen."

Was nun der Schliffe ber Bucher vom Staate bem Paphlagonier Er Dem Sohne bes Armenios nacherzählt wird, ficht. nur in unbestimmten bichterischer Berbindung mit biefem, binn beibemat ift wohl eigentlich nur bas Lodstengericht bit Bedeutung ber Dichtung. Dort versummels

ERRie ber Erbe gehen, und kein ober unten in ber Belt-untersteinen faffen. Dies fest fast nothwendig bie Erbe als Rugel vordus.

dier kommt Er der Sohn des Austenias auf der Wiese der Dier kommt Er der Sohn des Austenias auf der Wiese der Todtenrichter mit denen Seelen zusammen, die aus den waterirdischen Orten den Strafe herauf oder aus den himp welshohen herab wieder in das Erdenleben zurückkehren. Von da hinaufgeführt erblicken sie an dem Orte der Wahl des neuen Lebens den Ban des ganzen Himmels, wie durch ein Lichtband, an dem sie hinaufsteigen (gewiß die Wilche straße), der Himmel an den Enden der Weltage zusammenz gehalten wird, welche gleich einer Spindel im Schoose der Bothwendigkeit ruft und an der ihre Tochter die drei Wois ven die Lebenssäden spinnen. Die Beschreibung dieser Spindel deutet nun auf eine etwas verdrette Weise das von zus sogenannte ptolemäische Spstem eben wie im Limaios an. Ich such diese Stelle genauer zu erläutern.

"Un biefen Gipfeln (bes himmeis), fei bie Spindel der Rothwendigkeit befestist, vermittelft deren alle Umstäufe in Schwung gesest werden, und an dieser sei die Stange und der Widerhaken von Stahl, der Wirtel, ") aber gemischt aus diesem und anderen Arten. Die Beschaftenheit des Wirtels-sei aber solgende. Die Beschaftenheit des Wirtels-sei aber solgende. Die Beschaft, so-twie hier. Aus dem aber, was er sagte, was abzunehmen,

<sup>&</sup>quot;) januiry ift die Spindel selbst oben bie Beages berfelben, ogsodolos ber Wirtel, nemlich ber schwerere Ning, der auf die Spindel aufgesett ift, um sie beim Umfreisen im Schwung zu erhalten. Einen Widerhalen (Cymsorpos) haben unsere Spindeln nicht, er war nielleicht unten an der Spindel angebyacht; von den Wirtel zu besestigen, vielleicht an der Spinde, um den Virtel zu besestigen, ermach er hat sich hier geirrt, indem er den Wirtel übers sohne nach sich bie Spindel mit aufgewundenem Faben dachte, und baber ogsochales mit Aufgewundenem Faben dachte, und baber ogsochales mit Aufgewundenem sohne zu beachs ten, das er zum Theil aus Stahl hestehen soll. Dies hat ihm die ganza Sache untlar gelassen.

fie fei fo, als wenn in einen großen burchaus ausgehöhlten Birtel ein anderer eben folcher fleinerer eingepaßt mare, wie man Schachteln hat, die fo in einander paffen, und eben fo einen andern britten, vierten und noch vier andere. Denn acht Wirtel feien es gufammen, welche in einander liegend ihre Rander von oben ber ale Rreife zeigen, um bie Stange her aber nur eine gufammenhangende Dberflache eines Birtels bilben, indem bie Stange burch ben achten mitten hindurch getrieben ift. Der erfte und außerfte Birtel habe auch ben breiteften Rreis bes Randes, Der zweite fei ber bes fechsten, ber britte ber bes vierten, ber vierte ber bes achten, ber funfte ber bes fiebenten, ber fechete ber bes fünften, ber fiebente ber bes britten, ber achte ber bes gweiten. Und der ber großten fei bunt, ber ber fiebenten ber glanzenbfte, ber ber achten erhalte feine Karbe von ber Beleuchtung ber fiebenten, ber ber zweiten und funften feien einander fehr abnlich, gelblicher als jene, ber britte habe die meißefte garbe, ber vierte fei rothlich, ber zweite aber übertre

Spindel ged
demselben S
bewegten sid
dem Ganzen
der achte am
zugleich mit
der dritte sei
nen, der vii
der zweite.
Schoose dei
aber säßen
rene, eine

Parmonie z.

So weit der aftrenomische Theil der Dichtung. Man sieht leicht, daß die Ringe, aus denen der Wirtel zusams mengesetzt ift, durch deffen Mitte die Weltare als Stange

日日日日日

\* \* \* \*

¥

ŧ

der des sechsten Wirtels, der britte Rand der des vierten Wirtels u. s. f. Wir konnen aber eben so gut mit Schaus bach \*) umgekehrt übersetzen, der zweite Wirtel sei der des sechsten Randes (der Breite nach), der dritte Wirtel der des vierten Randes u. f. f. Dann erhalten wir die Reihe D () I. L. H. H. H. H. H. H. D. Wiebe Platon wehl für die der scheinbaren Geößen könnte genommen haben.

Får meine Meinung, daß Platon die physischen Borstellungen hierbei wenig geachtet und nur als Bilder gebraucht hat, stimmt ganz, daß diese Sphärenharmonie mit der im Timaios gar nicht zusammenpaßt. Dier ist ein pythagoreisches Oftachord, welches die Harmonie (Octaven) umfaßt und in dem dem Figsternhimmel eine Saite gehört, dort sind nur sieben Saiten ohne den Firsternhimmel und in einem viel größeren mustkalischen Spstem.

## §. 67<sub>4</sub>

Dies waren nur einzelne Undeutungen, ein großes Ganzes über die Ratur der Dinge gewährt dagegen der Timaids. Auch hier steht ein veligionsphilosophisches Interesse an der Spitz. Der ganze odpaväg oder nöuges wird sinnlich erkannt und besteht aus veränderlichem, er ist also erzengt und hat fosglich eine Ursach, einen Bater der Welt, welcher Gott ist. Dieser Weltordner folgte dem ewig wahren als Urdild, und bildete diese Welt als das schönste und vollkommenste Abbild dessen, so daß die Weltvaur Eine ist, erzeugt nicht der Zeit, sondern nur dem Sestanken nach, so daß sie unveränderlich besteht (p. 28. 29.).

<sup>&</sup>quot;) Beich, ber gr. Aftron. G. 406.

Menschen haben von diesem Abbild des ewig wahren nicht Einsicht oder Wissenschaft, sondern nur wandelbare Meisnungen. Solche will Timaios, wie sie ihm die sichersten scheinen, vortragen. Sott aber ist gut, so hat er die Welt, so viel möglich, zu seinem Ebenbilde gemacht. Da sie aber sichtbar werden sollte, so konnte er sie nicht aus dem ruhig bleibenden, sondern aus dem mangelhafsten ordnungslos bewegten bilden, indem er es zur Ords

bem forperlichen verwandte Wefen ber zweiten Art, bas Garepon als widerftrebend ber Bildung jur Ordnung ans gegeben wird, um die Materie als bas Princip bes Bofen zu vermuthen. Da aber boch biefe nachbildliche Welt bem Platon eigentlich gon nicht wahrhaft ift, fonbern nur ein menschliches Schattenbild bleibt, so ift dies Ganze wohl aur eine unvermeibliche Fiction fur Diefe Dichtung und uns ter ben Dichtungen aber Die Matur bes Bofen, ift wohl Die im Phaibres ber Wahrheit am nachften, mo ber Sehler nur bem einzelnen Menschengeift in ber Schwache des Wagenlenkers jugefchrieben wird. Denn daß im gehn= ten Buch ber Gefete (p. 896. E. Steph.) nicht von einer guten und bofen Weltfeele, fonbern aberhaupt nur von zwei Urten Geelen, einer guten und einer bofen (wie 3. B. als Menschenseelen), die Rebe fei, ift fcon mehr bemerkt worden.

Unter

Unter biefen Gebanten ber Bilbung bes Schanften burch ben Beften wird bie Musführung gegeben, inbem er mit ber Erzeugung ber Beltfeele aufangt. Diefe gange Unficht ift nun auch, wie leicht erfichtlich, bilblich und mehr bichterifc. Da fragt es fich, ob eine eigentliche phpfifche Grundlage nach wiffenschaftlichen Principlen wohl im Dintergrund ftebe. Dach bem, mas wir fcon von Platon wiffen, fann ibm bas in ber That nur fo ber Fall fein, bag er hinter biefen Beifpielen bes Sichtbaren nur rein mathematifche Befete als bas nothwendig mabre eis gentlich wird barftellen und fonft nur bilblich Geundgebanfen andeuten wollen. Ariftoteles \*) fagt bagegen, bağ Platon ale Principien bas große und fleine als apri we Dan und bie Ginheit als apri we evela angenommen Dies bedeutet offenbar nur ben ppthagoreifchen Begenfat bes aneipon und nepue, gleichgeftellt bem von Bietheit und Ginheit. Muf biefe Unterfcheibung geht nun wohl Platon gelegentlich wie im Philebos und bier im Eimajos bei ber Bilbung ber Seele gurad, aber es bleibt ihm boch eigentlich nur eine befondere Mrt fich auszus bruden, und hat ihm teine fo tiefe Bebentung ... Wir tons nen baber nur feinen einzelnen Darftellungen folgen, far bie ich nur eine allgemeine Bemertung voraus gu geben Diatons religionsphilosophischer Grundgebunte babe. vernichtet ibm eigentlich bie gange Maturwiffenschaft, und bies bat weithin feine Folgen in ber Gefchichte ber Philofophie. . Much im torperlichen ber Belt follen ihm bie 3been bes Schonen und Guten herrichen, barum vermirft er alle mechanifden Erflarungen bes Sternenlaufes und bie Bors aussesung febwerer Daffen in ben Beftienen, wie er bies gegen Anagagoras und Empeboffes im Phaibon

<sup>\*)</sup> Met, l. 1. c. 6.

Ertes Gefch. D. Philog. L.

(p. 97. C. 98. B. 99. B.) geltend macht. Wenn bie Ders - munft, meint er, bie Datur geordnet bat, fo burfen feine folden Urfachen genannt werben, wie bag bie breite Erbe von der unteren guft getragen werbe (mas Mnaragoras augab), ober bag ber himmel einen Wirbel um bie Erbe lege und fie baburch in ber Mitte ruhend halte, (womit er gewiß auf Empedofles gielt), fonbern nur barfe gefragt werben, warum es ber Erbe gut und bas befte fei in ber Wben babin weift im gehnten Buch ber Mitte gu ruben. Befete die Lehre von ber Borfebung und ber funftlerifden Rraft bes Welturhebers (p. 900 seg.). Go blieb ihm ber Sternhimmel bie befeelte reine Lichtwelt, abnlich bem, wie Mriftoteles und bie folgenden bas Bild feftgehalten bas ben. Gben bies fuhrt ibn bann auf bie Stufen ber Bollfommenheit in ben verschiedenen Arten ber Bewegung, Die in ben Buchern bon ben Befegen L. 10. p. 895. auf eine, hien im Limaios p. 83 seg. auf eine andere Mrt ents widelt werben. Da nemlich bie unfichtbare Geele fruber ale bas fichtbare ift, fo muß ihr bie bochfte Met ber Bemes gung barin gutommen, bağ fie fich felbft bewegt und andes res bewegen fann (de leg. l. 10. p. 895. Phaedrus p. 245.); ber Beltfeele aber weiter Die volltommenfte Ges Ralt und die volleommenfte Urt ber Bewegung als die fich felbft genugende (Timaeus. p. 84.). Go wird er hier wies ber auf bie alte Borftellung jurud geführt, bag bie Rugels geftalt bie vollfommenfte aller Geftalten, bie Mrenbrehung ber Rugel aber bie vollfommenfte aller Bewegungen fei.

Wir haben bann hier nur ben Lehren bes Limalos zu folgen. Aber in diesem liegt uns gewiffermaßen ein tathseihaftes Weef vor. Der Eingang ift ein platonisches Besprach wie sonft, in welchem gesagt wird, gestern habe Sofrates ben Freunden vom Staate gesprochen, heute werde Limaios von der Erzeugung bes noomog reden

und bie Rebe bis gur Erzeugung bes Menfchen fortführen. morgen folle Rritias baun weiter bie Gefchichte ber Mene fchen befprechen. Darauf folgt nun bie Rebe bes Eis maios, eine Mbbandlung obne alle Gefprachsform. Gie gerfällt in brei Theile, beren erfter von ber Erzeugung ber Beltfeele und alles Lebens banbelt, ber meite biefen Gefer pen bes Lebens Die Befete ber Rothwendigfeit an Die Seite ftellt, und ber britte von ben Theilen bes menfchlichen Rors pers fpricht. Der erfte Theil hat die gewohnte platonifche Darftellung und murbe, wenn er allein aufbehalten mare, bie Mufgabe vollftanbig behandelt zu haben icheinen. Die anbern beiben Mbichnitte aber icheinen mir etwas befrems benbes ju haben, jeboch ift bas Bange in fich viel zu geruns bet und vollendet, als bag von einer fremben Buthat bie Rebe fein tonnte, wenn auch nicht die Beugniffe bes Alterthums bas Bange icon icuteren. Der erfte Abiconitt ente halt puthagoreisch arithmetische Conftructionen ber Gles mente und bes Dimmele, ber gweite Mbichnitt geometris fche, welche nicht ohne Biberftreit mit ben erften bleiben in ber Conftruction ber Elemente, und aus welchen bie Lebre felbft eine fonberbare atomiftifche Beftalt annimmt, welche nach allen übrigen Andeutungen mohl niemand leicht für platonifc ansprechen murbe, wiewohl fie burch ibee geometrifche Unterlage boch wieber etwas ihm eigenthumlices erhalt. 3d vermuthe, bag Platon fruber nur ben erften pothagoreifch arithmetifchen Theil gefdrieben hatte, und erft fpater ben weiteren lleberblick nahm, nach welchem er bie andern beiben bingugab.

Doch wie gehen auf ben Anfang jurud und feben ges nauer ju. "Aus dem ungeordnet liegenden ordnete und bildete Gott das Ganze (besonders p. 69. B.), und indem er nun das Schönste ersann, fand er, daß unter Allem nichts schöner sei, als das mit Bernunft begabte, Bers

nunft aber fei nicht ohne Seele. Go gab er bie Bernunft in Die Seele, Die Seele in ben Rorper und bilbete fo bas Mil ale bas iconfte und befte Runftwert. Darum fceint und gefagt werben gu muffen, ber noonog fei ein befeeltes und vernünftiges lebenbiges Befen (5000). Denn jenem lebendigen Befen, beffen Theile alle Lebendigen find, fo wie fie nur bentenb erfannt werben, follte bie Belt am afinlichften werben, barum enthalt fie, felbft fichtbar, alle fichtbaren lebendigen Wefen in fich als das Eine vollkoms menfte lebendige Befen ber Gine eingeborne Simmel (ouρανός μονογενής)."

"Als körperlich follte die Welt fichtbar und taftbar merben, barum fing Gott bamit an, ben Rorper aus Seuer und Erde ju bilden. Brei aber bedurfen eines britten, um perbunden ju werden als eines Bandes, und biefes Band pereinigt am beften, wenn es zwischen beiben bie mittlere Proportionaljahl ift. Da nun die Welt nicht nur Beeite sondern auch Tiefe haben follte, als oregeo's (als nach brei Dimenstonen ausgebehnt) und für dies forperliche (orepear) amei mittlere Proportionalgahlen bie Berbinbung geben, fo ftellte Gott Baffer und Luft in biefen Proportionen mis ichen Erbe und gener \*). Go befteht bie Welt aus bem Inbegriff alles Zeners, aller Luft, alles Baffers, aller Erde, fo bag nichts außer ihr blieb, fondern alles in das

Dies ift bier die erfte Stelle von arithmetischer Bebeutung, Platon fagt, mare bie Belt eine glache, fo beburfte es nur einer mittleren Proportionale, ba fie aber brei Die menfionen bat, bedarf fie ihrer zwei. Remlich fur bie Klache findet zwischen zwei Quadratzahlen immer eine mitte lere Proportionale in ganzen Jahlen ftatt; a\*:ab = ab;b\*, ober 4:6 = 6:9. 3mei Burfelgablen aber finb eben to burch zwei mittlere Proportionalen verbunden : at : asb == a2b; ab2 == ab2; b4, ober 8:12=12:18=18:27.

Eine unveränderliche Ganze zusammengefägt wurde. So gab er ihr die vollkommenfte alle Gestalten enthaltende Gestalt der Rugel, unter den sieben Arten der Bewegung \*) aber die der Bernunft und Einsicht angemessenste, die der Arendrehung, denn die alles enthaltende bedarf keiner Gliedmaßen und keiner Sinneswerkzeuge. "

"In die Mitte der Welt sette er die Seele, dehnte sie aus durch das Ganze, ja umgab das körperliche noch mit ihr, so daß die im Kreise sich umschwingende Welt durch eigne Kraft sich zusammenhalt, selbstgenügsam, sich selbst erkennend und befreundet, ein seliger Gott (veog evoaluw»). Aber die Seele bildete er nicht zulett, sondern vor allem körperlichen, als das anfängliche, älter als der Körsper, damit sie ihn den dienenden beherrsche."

Mun folgt bann bie Erzeugung ber Seele.

"Gott nahm einen Theil des theiliofen immer gleischen, deffelben (ravrov), und mischte ihn mit einem Theil des körperlich theilbaren, anderen (varepov), zu einer der Mischung mit Gewalt widerstrebenden (p. 35. B.) dritten Art des Wesens in der Mitte zwischen diesen beiden. Dann aber mischte er nochmals diese drei und theilte dann diese Wischung nach den Gesetzen der Spharenharmonie."

Hier spielt er nemlich mit der nach ihm benannten großen Tetraktys: 1, 2, 8, 4, 9, 8, 27 und führt aus dieser die Harmonie der Sphären aus in einer so oft mißverstandenen Darstellung, welche aber jest durch Boch bis auf das kleinste anfgeklärt ist \*\*). Die Reihe dieser

<sup>&</sup>quot;) Nach oben und unten, nach vorne und hinten, rechts und links, endlich Kreisbewegung. Ober nach einer hier fols genden Unterscheidung: sehen, boren, athmen, effen, ausscheiden, schreiten und Kreisbewegung.

<sup>\*\*)</sup> Studien, herausgegeben von Daub und Ereuger. 1807. Nr. 1.

Bahlen wird nemlich wie ein großes Tonspftem behandelt, dem Geschlecht nach im Diatonospntonon, das Diapason aber in dorischer Tonart eingetheilt, welche Platon für die würdigste hielt. Das Spstem umfaßt rerpanie diamason (1:2, 2:4, 4:8, 8:16) diametere (16:24) zal rovor (24:27). Es ist daher nur philosophische Speculation, indem es über alle alten musikalischen Tonsssysteme hinauslangt.

Platon fordert nun, daß sedes doppelte und jedes dreisache Intervall durch das arithmetische und das hars monische Mittel getheilt werden solle, wodurch jedes dops pelte in Diatessaron, Ton, Diatessaron, jedes dreisache in Diapente, Diatessaron, Diapente zerfällt. Diese Theis lungen durch das Ganze fortgeführt geben lauter Intervalle ½, ‡, ¾, und da ½ wieder aus ‡ und ¾ zusammengesetzt ist, so läßt er ferner jedes Intervall ‡, durch den Ton ¾ in Ton, Ton und das übrigbleibende Intervall ¾¼ (das Limma) theilen.

So geben bie boppelten Intervalle:

I. Diateffaron, Con, Diateffaron.

II. Diateffaron, Zon,

III. Diateffaron,

IV. Diateffaron, Zon, Diateffaron,

VIII. Diateffaron, Zon, Diateffaron XVI.

Die dreifachen aber:

I. Diapente, Diateffaron, Diapente,

III. Diapente, Diateffaron, Diapente,

IX. Diapente, Diateffaron, Diapente XXVII.

Werden nun hier alle Diatesfaron in Ton, Ton, Lims ma getheilt und beide Reihen mit einander verbunden, so ergeben sich 87 Zahlen; Platon wollte aber nur 86, darum ist in der letzten Octave die Quarte weggelassen, und daß dies wirklich so gemeint sei, burch die Angabe des ans geblichen Lokrer Limaios sicher gestellt. So erhalten wir folgendes Platonische Diagramm, wenn wir alles in ganzen Zahlen darstellen wollen, von 384 ausgehend.

Ton. Ton. Limma. Ton. Ton. Ton. Limma. I. 884.432.486.512.576.648.729.768.

Top. Ton. Limma. Ton. U. 768 . 864 . 972 . 1024 . 1152.

Eon. Eon. Limma. III. 1152.1296.1458.1536.

Ton. Lon. Limma. Apotome. Limma. Con. Lon. Lime. IV. 1536.1728.1944.2048.2187.2304.2592.2916.

3072.

Lon.

VIII. 3072. 3456.

Eon. Eon. Limma. Con. Con. Limma. Apo. IX. 3456.8888.4374.4608.5184.5832.6144. tome. Limma. Con. Eon. Limma. Con. 6561.6912.7776.8748.9216.10368.

## XXVII. 10368.

Segen wir die Theilung der doppelten Intervalle auch noch von VIII. bis XVI. fort, so mußte eigentlich noch Diatesfarzn dieses Diapason den Ton von 3888 bis 4608 mit 4096 in kimma und Apotome theilen; lassen wir aber dieses Diapason aus der Theilung weg und theilen zus letzt nur nach dreisachem Intervall, so mußte auch 6144, welches den Ton 6882 bis 6561 in Limma und Apotome theilt, wegbleiben. Der 86 zulied ist aber diese Octave von VIII. beibehalten, und daß dies richtig sei, ergiebt

fich, indem der Lotrer Die Summe aller Diefer Bahlen gu 114695 angiebt, welches Die Summe unsever Bahlen ift.

Diese ganze Phantasie ist offenbar rein pythagoreisch, umd nicht eigentlich platonisch. Die drei Arten des Wesens sind mégas als Einheit, aneigow als abguoros duas und die ovola ulum das nenegaouevou; die Wischung dieser aber die Zahl und die Seele die nach den Sesegen der Hars monie sich selbst bewegende Zahl.

hierauf nun, fahrt er fort, war jene gange Difchung permendet worden. Der Weltordner aber gerichnitt bie gange Reihe (rie gornore nadar) bet Lange nach in zwei Theile, folang beide Theile in ber Ditte in Geftalt bes z jufammen, und mand aus jedem einen Rreis, fo bag beibe ber Mitte gegenüber fich wieber berührten. Beiden Rreis fen gab er bie Bewegung bes Umichwungs im Rreis. einen aber machte er jum außeren und von ber Matur bes Einen (ravrov), ben anbern jum inneren und von der Da tur bes Unbern (Barepov). Den bes Ginen bewegte er rechts, ben bes Anbern fcbrag bagegen links. fcaft gab er bem Umfcwung bes Ginen und gleichen, ben er allein ungetheilt ließ. Den bes innern aber fpaltete er fechsmal ju fieben ungleichen Rreifen, jeden nach den boppelten und breifachen Intervallen, von beren jeben brei waren (nemlich bas obige (1:2, 2:4, 4:8) und (1:3, 3:9, 9:27)). Go ließ er bie Rreife nach entgegengesetten Richtungen geben. Bon ben fieben gab er breien biefelbe Seichwindigfeit, ben andem vier aber jes bem eine von biefer und unter fich verschiedene Geschwins digfelt, jedoch nach einem feften Berhaltnig.

Hier ist klar, daß die erfte Bewegung die tägliche Bes wegung des ganzen Sternhimmels gebunden an den Aequas tor; die andere die Bewegung der Planeten bezogen auf die Ekliptik bedeutet. So wie gleich nachher noch deuts licher wird, indem er Mond, Sonne, Benus, Merkur und die übrigen an die Kreise heften läßt und wieder den Kreisen der Benus und des Merkur mit dem der Sonne gleiche Geschwindigkeit, aber eine ihr entgegengesetzte Kraft giebt, so daß diese sich einander bald einholen, bald von einander eingeholt werden \*).

"Dies ist das Wesen der unsichtbaren Seele, welche Theil hat an der Vernunft und der Harmonie der nur denks daren ewigen Dinge und durch den besten die beste geworsden ist alles gewordenen. Dieser werden in ihrem eignen Umschwung durch die Verbindung der Bewegungen beider Kreise des ravrov und des Garégov die sichern und wahren Weinungen, durch den Kreis des ravrov allein aber die nothwendige Wissenschaft der Vernunft \*\*)."

Platon läßt also geistig die Weltseele ihrer Erkennt: niß nach wie die Menschenseele gebildet sein in der Verdin: dung von döza adnone und enwornun zur Auffassung des dozavor und prworde. Der ewig gleiche tägliche Um: schwung der ganzen Himmelskugel entspricht der ronois, welche das unwandelbare prworder sesthält; die Mannigsalztigkeit der rückgängigen Bewegungen, welche an die Ekliptik gebunden den Planeten gehören, entspricht dem Gezbiet der süchern Meinungen der döza adnone. So steht dieser sührende Gedanke bei Platons Ansichten überall in der Mitte.

P. 88. d. έωεφόρον δὶ καὶ τὸν ἱερὸν ἐρμοῦ λεγόμενον, εἰε τοὺς τάχει μὲν ἰσόδρομον ἡλίφ κύκλον ἰόντας, τὴν δ' ἐναντίαν εἰληχότας αὐτῷ δύναμιν. ὅθεν καταλαμβάνουσί τε καὶ καταλαμβάνονται καὶ κατὰ ταῦτὰ ὑπ' ἀλλήλων ἡλιός το καὶ ὁ τοῦ ἔρμοῦ καὶ ὁ ἐωςφόρος.

Diese Phantafie ift gang biefelbe, nach welcher Philos lans ben noamor ber ieinen Ginbeit entgegenfest.

"Als nun Gott biefes Abbild (aradua) ber ewigen Sotter bewegt und lebendig fah, freute er fich und fuchte ibm bie möglichfte Bollenbung ju geben. Aber bie Ratur des lebendigen ift eine erige, welche fein erzeugtes volls fommen erreichen fann, baber machte Gott bie Beit, (welche por der Entstehung des himmels nicht war), zu einem nach (d bes Einen Ewigen. der 🗐 estirne, welche er an die fies fee a e Beit mit bem Dimmel gus ben ! 8 gefcheben fonnte, mit ihm aleict bas Urbild, ift in Ewigfeit, perge so ahnlich als möglich, entdiese. r bie gange Beit hindurd." stand alle Urbilder des Lebendigen e Gott bie vier Befchlechter nacha Erfrens das der himmlifchen Gotter, bes Lebendigen. gweitens bas bes Beflugels in ber Luft, brittens bas ber Wafferthiere, viertens bas ber Landthiere. den bilbete er größtenthells aus Feuer, damit fie die glans Ihnen gab er genoften und bie fichtbar fconften feien. die hochfte Weisheit und bildete fie fugelformig ber gangen Belt gleich und vertheilte fie uber ben gangen himmel. Bon ben fieben Bewegungen +) aber gab er ihnen nur zwei, die Kreisbewegung vorwarts, damit fie das Gine und gleiche immer im Gebanten behielten und bie rudwarts So entstanden die Figunter der Herrschaft ber erften. fterne die gottlich lebendigen, Die Planeten aber bem frus her gefagten gemäß."

"Die Erde aber, unfre Ernährerin, machte er ges ballt um die Angel (nolos) des Ganzen als Wächter und

<sup>\*)</sup> im Rreise, pormarts und rudwars, rechts und lints, nach oben und nach unten. p. 4(4 B.

Ordner ber Tage und Nachte jum erften und alteften ber Rorper innerhalb bes himmele."

hierauf, nachdem er von den sichtbaren Gottern ges nug gesagt, kommt Platon auf die Damonen, die Gots ter des hesiodos und homeros, und meint, man solle barüber den Sagen der Borfahren trauen.

"Dann überträgt der Weltordner die Erzeugung der drei sterblichen Geschlechter den untergeordneten Göttern, denen er, wiewohl sie von sterblicher Natur, als erzeugte, doch die Unsterblichkeit zusichert. In denselben Becher, in welchem er die Seele des All gemischt hatte, mischte er die Ueberreste des früheren zwar in derselben Weise, aber nach zwei Stufen unvollkommner, dann vertheilte er die Seelen unter die Gestirne, in jeden Stern eine, wie in eisnen Wagen setzend. Durch diese Seelen, welche er an die Werkzeuge der Zeit vertheilte, sollten die gottergebensten lebendigen Wesen geboren werden. So bildete er die Seeslen, die jüngeren Götter aber sollten ihnen die Körper geben."

Mit der Erwähnung jener gottergebenften lebendigen Wefen geht Platon auf den Menschengeist über und seine Wanderungen. Wännerfeelen werden, wenn fie gerecht lebsten, Sternseelen, wo nicht, Weiberfeelen, und diese, wenn sie noch dem Bosen anhängen, Thierseelen, so daß, wie im letten Theil des Timaios ausgeführt wird, diese Wanderunsgen die Ursache des Unterschiedes der Thiergeschlechter sind.

Der erfte Theil endigt dann mit einer genaueren Bes fprechung bes menschlichen, besonders der edelften Bildung des hauptes und dann der Zwecke von Sehen und Soren.

§. 68.

Im zweiten Theil will Platon bem Wert ber Bernunft das Wert ber Nothwendigfeit an Die Seite ftellen,

denn burch bie Berbindung von Bernunft und Rothwenbigfeit fei bie Welt hervorgebracht, fo daß fur ben Ur: fprung berfelben auch eine eingemifchte Art irrenber fcmeis fender Urfachen (to the nlavouring eldos airias) vocaus: gufegen fei. Die Entftehung von Beuer, Waffer, Luft und Erbe, welche vor der Entftehung bes himmels maren, habe noch niemand zu zeigen gefucht, fonbern alle haben biefe nur ale bekannt angenommen. Ohne ftrenges Wiffen wolle er nun, wie juvor ber Bahricheinlichkeit nach, über biefe Entftehung feine Meinung fagen. Dabei fei es nothwen-Dig von einer weiteren Unterscheibung auszugehen als zus por. Buvor fei nur bas nur benebare Urbild und bas ficht: bare Abbild gegen einander gestellt worben, jest fei ein brittes als Empfangerin und gleichfam Umme aller Enftes hungen bagu ju beingen. Um bies nun beutlicher ju mas den ermahnt er, wie geuer, ABaffer, guft und Erbe in einander verwandelt und umgebildet werben. Was nun fo in ber Umwandlung begriffen fei, tonne nicht bas Feuer, bas Baffer u. f. m., fondern nur von der Mrt bes Seuers, Baffers - ein feuriges, mafferiges fein. Wir konnen alfo nicht biefes ober jenes als Geiendes und Bleibenbes felbft Reuer und fo ferner nennen, fonbern ihm nur bie Befchaffenheit ber Urt beilegen; nur bas, in welchem fols derlei wird und vergeht, darf diefes und jenes genannt Dies führt alfo auf jenes Dafeienbe aller Bes fchaffenheiten und Geftalten empfangliche, felbit abet be icaffenheitslofe und geftaltlofe. Go wie man, wenn je mand Gold nach und nach in viele Geftalten umbildet, bei ber befondern Geftalt nur fagen fann, dies ift Gold, und nicht bies ift Dreied, ober wie ber, ber moblriechende Calben verfettigt, eine volltommen geruchlofe Bluffigfeit nimmt, an welche er bas mobilricchenbe binbet, fo ift bies fer Trager aller Befchaffenheiten und Beitalten felbft gestattlos und ohne daß ihm eines der entgegengesetzten zus kame. Platon widerspricht also hier denen, welche wie Herakleitos, Empedokles, Anagagoras die Selbstständigkeit der Elemente voraussetzen, und nennt als das dritte gleichsam das änesgor des Anagimandros, aber doch nicht so, daß dieses in seiner Einheit alle Gegens sätze berge, sondern vielmehr in jener andern Weise, daß das urbildliche als Bater sich nur in diesem empfangenden als der Mutter abbilde, um das erzeugte als Kind- hers vorzubringen.

Dieser Träger ist also weber Erde noch Feuer noch Wasser noch Luft, noch aus diesen gebildet, sondern unssichtent, alles enthaltend, gestaltlos, aufnehmend das der Einsicht entsernteste, selbst das unerreichbarste. Wir sas gen nur Feuer ist sein feuriger Theil, Wasser sein seuchter u. s. sofern er ihre Abbilder aufnimmt. "Giebt es nun ein Feuer selbst (darl in nug aurd da kaurou) und so das andere? Oder haben diese nur die Wahrheit sinnlich empfundener Körper? Vergebens pflegen wir einen nur denkbaren Begriff derselben zu setzen, das sind leere Worte \*)."

"Das ewig bleibende ohne Ursprung und Untergang, das unsichtbare und sonst unempsindbare wird nur durch reine Einsicht erkannt. Aber es giebt ein gleichbenanntes, jenem ahnliches empsindbares wandelbares, welches an einem bestimmten Orte entsteht und wieder vergeht, dies ist durch die Meinung mit Hulfe der Empsindung zu erkensnen. Das dritte aber ist der Raum (zwoa), der nie verzgeht, alles entstehende in sich aufnimmt, der ohne Empsindung erkannt wird durch eine unächte Einsicht, nicht wohl durch Meinung (uer avaisongolag anzon, doziopaß zure

<sup>\*)</sup> Tim. p. 51, c.

woog popus neuro»). Wir aber traumen sehend, das nichts außer dem Raume vorhanden sei, und befangen in diesem Traum vermögen wir das ewig wahre nicht zu unterschelsden, und von ihm das wahre nicht zu sagen, als nur bilde lich." So nennt er denn die drei on, zwoar nat reveren, das urbildliche Sein, den empfangenden Raum und die Entstehung. Demgemäß werden nachher durch Feuer, Wasser, Luft und Erde alle Beschaffenheiten aus Gestalten abgeleitet."

Diefe gange Darftellung ift fcmer verftanben und oft ftreitig beurtheilt worden. Borguglich ift geftritten wors ben, ob Platon eine Materie (Din) bor ber Bilbung des himmels voraussete, aus der das forverliche antaltet morben sei ober nicht. Diefer Streit wird wohl auch nie entfcbieben werben tonnen, weil bem Platon bie gange Rebe unt bilbliche Bebeutung hatte, und er barum felbft nicht fo genau unterschied. Die Bergleichung mit bem Boid und ber Saibe weift auf einen Grundftoff bin, wie ben bes Una riman bros, nachher aber ift ihm bas Empfangende bestimmt nur ber Raum (p. 52. D.) und boch gleich barauf wieber (p. 52. E.) ift biefer Raum bor ber Weltbildung in ungeftumer Bewegung, burch welche wie durch die Wurfichaufel auf ber Tenne Reuer, Luft, Wasfer und Erde in gesonderte Raumgebiete auseinander geworfen worden, jedoch noch ohne Ordnung und Maag, denn in der Weltbildung gestaltete Gott fie erst nach Art und Zahl. Dies kann doch nicht wohl ohne Borausfehung eines beweglichen im Raum verftanden werden. Um allerbeftimmteften fpricht er im Gingang des britten Theils bes Timaios (p. 69. B seg.) aus, bag Gott bas erbnungs: lose geordnet habe.

3ch verftehe aber bas Gange fo. Deben bem blos fen Bilb bes Weltgemalbes find ihm im erften Theil

Die Unterfchelbung ber Beitlichkeit vom emigen Wefen ber Dinge und bie Berrichaft ber Bernunft in ber nachbilde lichen belebten Welt burch bie Gefete ber Bahl bie Dauptgedanken und eben fo im zweiten Theil die Unterfcheibung ber Raumlichkeit vom ewigen Wefen ber Dinge und bie herrichaft ber Bernunft burch bie geometrifchen Befete der Gestaltung in ber nachbilblichen Welt ber Rothwen-Seine Darftellung fceint mir nun bier nur burch ben Rudblick auf ben Unterfchieb von alodnoie, diarom und entornun verftanden werben gu tonnen. Im erften Theil fest er nur die nachbildlichen Gegenftande ber Bahrs nehmung (alodyois) bem ewigen Bahren urbilblichen (vonrov) entgegen, bier im zweiten Theil wird aber bie Sache fcwieriger, weil noch bas britte bas bianoetifche, bie unachte Ginficht jeboch mehr als Meinung, in der geometrifden Unficht bagwifden tritt. Go verwirft er die finnlichen Begriffe bon Teuer, Baffer, warm, weiß, mit allen biefen Gegenfagen, als nur gehörig bem unges ordneten ohne Gott gang, beutet aber die Unterfchiede bers felben in der georbneten Belt ber Geftaltung burch bie geos metrifchen Befete, welche jene unveranderlichen und nothe wendigen Erfenntniffe bes erften Theils im Denfen, in ber Mitte mifchen vonaig und dogu enthalten, bie aber nur bem Traum entsprechen, in welchem ber Menfchengeift im Erbenleben befangen bleibt bei feinen Borftellungen von Raum und Beit.

Mit diesen spielt er bann ferner. "Die orozeia des forperlichen sind Feuer, Luft, Wasser und Erde. Diese werden bestimmt durch die vier schönsten in die Augel zu zeichnenden Körper." So kommt er zunächst auf die Consstruction der regulären Körper. "Die Elemente sind Körsper, deren Tiese wird durch Ebenen bestimmt, die Ebene durch Dreiecke, alle Dreiecke aber entstehen aus zwei Arten,

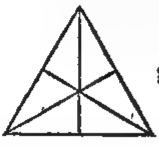
dem gleichschenklichen und dem ungleichseitigen rechtwinklichen Dreieck. Das gleichschenkliche ist nur von einer Art,
das andere von unendlich vielen. Aus diesen sucht er das
schönste und bestimmt dafür dasjenige, in welchem die kleis
nere Seite die Sälfte der Sppotenuse, die größere dem Quas
drat nach durch drei gemessen wird. Run setzt er vier gleichs
schenkliche rechtwinkliche Dreiecke mit ihren rechten Winkeln

um einen Punkt und bildet fo bas Quadrat;



dann verbindet er eben fo feche Dreiede der andern Art, indem er fie mit ben gleichen Seiten und mit ihren großen spigen Winkeln um einen Punkt aneinander legt zu einem

gleichseitigen Dreiec.



Ferner werben aus

4 gleichseitigen Dreiecken das Tetraeder, aus 8 das Oktaes der, aus 20 das Jkosaeder und aus sechs Quadraten der Würfel gebildet. Endlich deutet er noch auf einen fünsten Körper, den Gott bei der Weltordnung gebraucht habe, hin (nemlich das Dodekaeder), macht aber keinen Gebrauch davon. Den Aether als fünstes Element könnte er gesmeint haben, aber hier will er es wohl nicht so, da er nachher den Aether als die feinste Art der Luft nennt. Er bleibt bei den vier Elementen, aus denen nachher alles zussammengesetzt wird. Der Würfel, welcher die sichersten Grundslächen hat, gehört der Erde, das Tetraeder das spissigste

fpthigfte und ber ber Buft,

Diefe C ersten Theil i schen Würfel, dern das geo aber von gan bestehen nem ver Kleinheit mente mit ein den, jum Thei

Feuer spaltet Die kuftinelle, deren jedes als achtflächig aus

der zu Lufttheilen

ger Baffertheil b

einem Theil Feuer

Reuer theilen, abi

als Würfel zu Erde werden. Erde kann nicht in ein ans deres, auch keines in Erde verwandelt werden. Da nun die ersten Dreiecke von verschiedener Größe fein können, fo wird aus diesen Elementen unendlich vielerlei entstehen."

"Der allgemeine Umschwung ber Welt brangt aber alles in einander und laßt keinen Raum leer. Daher durchdringt das Feuer alles, nächstdem die Luft und das andere verhältnismäßig."

Ueber diesen Grundlagen werden ferner die verschies denen Arten des Feuers, der Luft, des Wassers und der Erde beschrieben und aus diesem dann mechanische Erkläs rungen für die Wirkung der sinnlichen Empfindungsarten gegeben.

Der britte Theil schildert endlich, wie bie erzeugten unteren Gotter bie vom Weltordner empfangenen Seelen

Defar wird ausfährlich von den m Körpers, ihren Functionen in it und manchem damit verbunde oßen ist nach den drei Theilen der i, dem Ovuós die Brust, der inwiesen, und wieder der Unterschied und die Bielheit der Thiergeschlech: der Seelenwanderung gedeutet.

Dabet ift nur ber voug, ber dalums in uns, von der höchften Bottheit gebistet, unstetblich, die beiden andern Theile aber sind mit dem Körpen von den Untergöttern him zugegeben und sterblicher Act.

Mur durch die philosophische Ausbildung findet der Mensch in sich bas reine, unsterbliche Wesen feiner Seele, so wie es losgebunden von der ganzen Gemeinschaft mit dem Leibe mahrhaft besteht \*).

Dies ist der Urberblick der Phantasien Platon's über die Natur der Dinge. Wir mußen das anregende derselben und einzelne schaessinnige Bemerkungen besonders im letten Theil anerkennen, unmittelbar aber konnten sie Naturwissenschaften nicht fördern, da die ganzliche Berachtung der Erfahrung und Beobachtung sie aller wahren Stützpunkte beraubte. Mittelbar jedoch wirkte Platon hier sehr großes. Seine von Pythagoras erhaltene große Dochschäung der rein mathematischen Disciplinen weckte und führte seine Schüler in Alexandria und trieb diese an, uns die feste Ausbildung dieser Grundlage aller Physik in Arithmetik, Geometrie, Astronomie und Meschanik zu gewinnen.

<sup>17)</sup> Republ. l. 10. p. 611. Steph.

## & Platon's Dialefrif.

§. 69.

timmen, muffen wie und erwas genauer zu kinde Rebersche seiner Werke werden. Ich habe babei weder über die Aechtschelt noch über die Zeit der Absassie Ginzelnen etwas neues zu sagen, sondern bemerke nur weniges. Mit scheine es höchst unwahrscheinlich, das sich viel undahres in die so früh redigirte Sammlung der platonischen Werke habe einschlichen können. Auch dem grüßten Geiste geräthnicht jede Arbeit in gleicher Vollkommenheit; neben den voniges ganz sichen bem verworfenen und dem Mines wird weniges ganz sicher wegfallen.

Schleiermacher bermitft g. 25. ben greiten Mitis bighes, weil ihm bie barin gegebenen Unfichten vom Ges bet miffallen, mir bagegen fcheinen biefe febr bedeutfant und platonifd. Ich gebe bem Schleiermader gern gu, bağ bie Musführung im erften Mifibiabes und im gros Bern Dippias. febr wenig gelungen fei, mich fpricht ber Entwurf aber boch ale platonifc an, mur meil in feinen Beift dem ungelöften Rathfel gegenüber am Enbe ein los fender Dauptgebante ohne Musführung hingestellt ift. Go wie 3. 23. bas Gefprach Rratplos faft nur fchergende Man fpielungen auf Brethamer anderer Philosophen enthalt, und bann gur Lofung bes Rathfels ber Sprache gutest nur ben Gebanten von ber unmittelbaren nothwendigen Gre tenntnig hinter ben Worten binftellt, fo meift ber erfte Alfibiades alle Lebenstlugheit auf Die Selbftertenntniß gu= rud, und im größeren Sippias fcheint mir gar nicht bas Wefen bes Schonen unterfuct ju werben, fondern bas Befprach ift nur von logischer Bebeutung, es behandelt

die Weise des hippias allgemeine Begeiffe nur beispieles weis zu erörtern ironisch, und führt dann auf den Schlußs gedanken: Unterscheidung der Zahlbegriffe von Seschlechtss begriffen, des numerischen Unterschiedes vom generischen, welcher für die Theorie den Erkenptnis und nameneläch für ben Unterschied der puthagereischen und der eientischsplas

tonifchen Alebroction faungemein wichtig ift.

And die Zeien der Abkasung: betrifft, so intereflet nas nur meniges. Die Buchen pow den Gesetzen hat Plas ein gewiß in, höherem Alter, geschrieben, das zeige, die Weitschweisigkelt und die Art der Digerssonen, auch ohne das Zeugniß des Aristanelen A. Daß er aber die Büscher won. Staate im hoben Alter geschrieben habe, nurde ich niemand glauben, sie sind das Wert des reisen Nanz nesalters, und wenn er dann den Limpias dasan reihts und diesem den Aritias und hermokrates folgen lassen wollte, aben mitten im Kritias abbtach, so glaube ich nicht, daß der Tod den zweinndachnissährigen Greis hier überrascht habe, sondern daß ihm diel früher sein Plan in dies ker Weise die Geschichte zu behandeln, nicht mehr gesiel, weil er fühlte, daß er so ohne neuen Gewinn nur Gedans ken seiner Politeia wiederhole.

Die eigentlichen Gespräche werden wohl größtentheits von ber Brendigung Diefer hauptwerke verfaßt worden. fein.

Diesem gemäß habe ich Platon's Daupewerte in brei Gruppen zu theilen, welche er wohl neben einander verfaßt haben tann.

Als die jugendlichsten erscheinen mir die eronische postemischen vorherrschend gegen, die Sophisten gerichteten, wie vorzüglich. Protogoras, Borgias, Sipplas minor,

<sup>- &</sup>quot;) Pol. l. ft a 4 (6. du Val.). - - - 3

Enthobemos, an welche fich die erften Baber vom Staate anschließen. Dien ift Platon's eigener Bebanke fast mur der selbstständige Werth der Tugend, die Erhebung bes Guten über die Luft und die Bereinigung aller Tugend

in Gine unter bet Betefchaft ber Weisheit.

In Die gweite Brlippe ftelle ich vorzäglich Parmenis des, Theaitetos, Cophiftes, Politicos, Menon, Philes bos ale bie vorhentschaft 'bialettischen. Bespräche. Parmenibes merben bie Brundgebanten von ber gottlichen Erkenntzig bes .umvenbelbar notiftvenbiger nur benkburen. ausgesprochen, und bie erften Schmleriffeiten ihrer Beit handlung gewiefen. Thenetetos zeigt zur Debung biefet Schwierigkeiten junachft ben Begenfat ber finnlichen Babenehmung und der fcwankenden Deinung gegen die Wiffens fchaft bee nothwendigen umvanbelberen. Die Gewinnung biefes nothwendigen Wiffens, ift die Aufgabe bes Philosophen; beffen Streben wird im Cophiftes über bie Pfiffigs Beit ber Sophiften, im Politifos, aber ble Lebenstlugheit gewöhnlicher Stootemanner erhoben. Daneben wird im Sophiftes fur Die Westimmung ber boberen Babrbeit bie. Dadweifung bet Formen ber gebachten Erfenntnig aber dem Parmenides und Theaitetos erhoben und im Menon bie hohere Ertenntnig felbft als Erinnerung an bas gotts liche in und nachgewiesen. Philebos endlich giebt gur Wers bindung Diefer Gebanten für bas Gute eine turge Uebers got.

Die britte Gruppe ift mir die, in welcher Platon. bestintmter lehrend seine eigne Unsicht ausspricht. Dabin. gehören mir vorzüglich Phaidros, Symposion, Phaidon, die Bücher vom Staate und von den Gesehen.

Rach biefen Unterschieden, haben wir bei Platon wehrere biglektische Formen neben einander zu beachten. Remlich 1) die pythagoteische des megar und ansegon, nach weld cher, wie wir schon bemerkt haben, Arist oveles ihn die aggie bestimmen last.

8. der fogenanns

pythagoreischen m Philebos ers
chae bis zu des n voüe über die it sown das e, durch dessen von, als ovolat e Mischung gen der Mischung.

"So mussen wir dem höchsten Herrscher Zeus eine königtis che Seele und Wernunft beilegen." Sanz in Uebereinstims mung hiermit mischt der weltbildende Vater im Limalos das ravrds und Garegor (als das Eine und gleiche negarund das viele wondelbare aneigen) zum Wesen der unsichts baren Seele, welche Theil hat an der Bernunft und der Harmonie der nur benkbaren ewigen Dinge und durch den besten die beste geworden ist alles gewordenen. Und dieser werden in ihrem eigenen Umschwung durch die Verbindung der Bewegungen beider Arcise, dem des ravrov und dem des Garegov, die sichern und wahren Weinungen, durch dem Kreis des varvor allein aber die nothwendige Wissensschaft der Verwunft.

So lebt alfo ber ganze Gebanke ber Welt in ben Rreiss bewegungen bes himmels, die doka alnone, welche die Theilschaft bes wandelbaren an ben Ideen erkennt, in den Bewegungen der Efliptik, welche bas Garegor mit bem rauros berbinden, die enwrhun in dem täglichen Ums fcwung des Aequators, welche dem rauros allein gehört.

Dier sind also allerdings die Principien im Weltall anerkannt, wie Aristoteles fagte. Mer dies ift nicht das lette Wort, sondern nur das dem abbildlichen geschörende. Diese ganze Borstellungsart gehört nur der Eiskasie. Die urbildliche Erkenntniß ist aber die reine aus Begriffen und in Begriffen unter der Idee des Guten allein, wie wir sie im sechsten und siebenten Buche vom Staate fanden.

2) hiernach werben wir bas eigen platonische von bem pythagoreifchen fcheiben tonnen. Das wichtigfte wirb! nun aber feine eigne gewöhnlich ber Ibeenlehre zugeschries bene Dialeftit richtig zu beurtheilen. Biele icheinen biefe Sache fo gu nehmen, ale ob Platon gang einfach, wie viele ber Spateren, bas orrag elras bem Milgemeinen, ben Begriffen jugefdrieben habe. Go oft feine Rebe bem ahne lich klingt; ift bies boch nie feine Meinung. Gein Ges bante geht nur auf die Gelbftfanbigfeit ber Beiftesweft, welche allein unwandelbar ewig befteht und einzig bon ber nur bentenb ertennenben gottlichen fcauenben Bernunft erfannt werden fann. Das mabrhaft Seiende ift ber Des genftand ber dein dempla (vom Staate Buch 7. p. 817. e.)' bas forperliche und alles Banbelbare ift bagegen nichtig. Die Gegenftanbe biefer gottlichen Ertenntnig find bie 3 been, ju benen bie Seelen als gestaltlos, unfichtbar nur bentbar gehoren (j. B. Phalbon p. 79. Steph. Bon ben Befeten Buch 10. p. 897 und ferner p. 898. c. und fonft Die Begriffe (eldn) gemabren in ber Unwendung auf bas anschaulich erfannte nur die unvollfommene Begiebung ber menfclichen Unichauungen auf bas Dothwenbige und Bute, woburch bie menschliche Bernunft fich nur unvolltommen ber ewigen Babrbeit nabert.

Diefen feinen vollen Gebanken, weifen wir am bes frimmteften in folgenden Stellen nach.

an den äußersten Rand gekommen sind, wenden sie sich hinauswärts und stehen so auf dem Rücken des Himmels; hier pehend reißt sie der Umschwung mit fort und sie sehen, was außerhalb des himmels ist. — —

Das farblofe gestaltlofe, untaftbare mahrhaft feienbe. Befen erkennt einzig ber Geele Beherricher bie ichauenbe Bernunft, um bicfes herum nimmt jenen Drt bas Geschlecht ber mabrhaften Wiffenschaft ein. Da nun Gottes Berftand fich nur in reiner Bernunft und Ginficht bewegt, und auch ber einer jeben Seele, welche bestimmt ift, mas ihr gebührt aufzunehmen, fo freut er fich, das mahrhaft feiende eine Beit lang ju erblicken, nahrt fich an ber Beschaufig bes mabren und läßt sich wohl fein, bis ber Umidmung ihn wieber an bie vorige Stelle gurud bringt. Bei biefem Umlauf fieht er die Gerechtigfeit, Die Dagis gung und bie Diffenschaft, nicht welche entstanden ift, ober welche eine andere ift in einem anderen, bon ben Dingen, Die wir jett Seiende nennen, fondern bie in bem, mas wahrhaft ift, befindliche Wiffenschaft und so auch von bem andern bas mabrhaft feiende erblickend und bavon erquickt, taucht er wieder in bas Innere bes himmels und febrt nach Baufe jurud 1).

<sup>15</sup> Pheidros 247. c. αι μέν γάρ άθάναται παλούμεναι, ήνων πρός άπομ γένωνται. Γεω πορισθέσαι έστησαν έπὶ τῷ τοῦ οὐρανοῦ νώτω, στάσαι δὲ αὐτὰς περιάγει ἡ περιφορά αι δὲ θεωροῦσι τὰ ἔξω τοῦ οὐρανοῦ — ἡ γάρ ἀχρώματίς το καὶ ἀσχημάτιστος καὶ ἀναφής οὐοίε ὅντως οὐσα ψυχῆς αυβερνήτη μόνω θεατή νῷ χρῆται. περί ἢν.τὸ τῆς ἀληθοῦς ἐπιστήμης γένος τοῦςον ἔχει τὸν τὸπον. ἀς οὐν θεοῦ διάνοις νῷ το καὶ ἐπιστήμη ἀκηρά-

Kerner: "Wicken win auf biefes : Raumes nemtich), fo traumen wir und wendig jebes Ding an einem bestimmte einen Raum ein, mas aber weber auf Dimmel fei, fei nichts. Diefes alles abuliche tonnen wir ban bemjenigen, und wahre Matur hat, um biefes Era wachend unterschriben, und es in ber Bild anerkennen, obgleich es felbft nich. es geworden ift, fandern immer bas ! Daber fommt es einem jeben g gu entfteben und fo in irgend einer Beife ein Defen angus, nehmen oder überall gar nichts zu fein. Dem wahrhaft Seienden, fteht aber bei ber ftreng mabre Gat, bag fo. lange etwas biefes andere und noch jenes andere fein foll. bon benen feines von beiden in bem andern entstanden ift. Daffelbe augleich Eins und zwei fein murbe. " 2).

το τρεφομένη, και απάσης ψυχής, δουν αν μέλλη το προςήκον δέξασθαι, έδουσα διά χρόνου το δν, άγακο το και θεωρούσα τάληθη τρέφεται και εύπαθεί, έως αν κύκλψ ή περιφορά είς ταύτον περιενόγκη. έν δε τή περιφορό μέν αύτην δικαιοκύνην, καθαρό έλ φωφροσύνην, φαθορό δέ επιστήμην, εύχ ή γένεαια πρόσεστισ εύνην, φαθορό δέ επιστήμην, εύχ ή γένεαια πρόσεστισ εύνην, φαθορό δέ επιστήμην ούσαν, και τάλλα την έν τψ ό έστιν ον όντως έπιστήμην εύσαν, και τάλλα ούςαύτως τὰ όντα όντως θεασαμένη καὶ έστινθείσα, δύσα πάλεν είς τὸ είσω σοῦ ούρανοῦ, οίκαθε ζίλθεν.

Tim. p. 52. b. πρός ο δὲ δυειροπολούμεν βλέποντὰς, καὶ φαμέν ἀναγκαϊον εἶναι που, τὸ ον ἄπαν ἔν τινὶ τόπη, καὶ κατόχον χώραν τονά το δὲ μήτε ἐν γἢ μήτε που πατ' σὰρανὸν ουδὲν εἴναι. ταῦτα δὲ πάντα καὶ τὰ τούτων ἀδελφά, καὶ περὶ κὴκ ἄϋπνον καὶ ἀληθῶς φύσον ὑπάρχουσαν, ὑπὸ ταύτης εῆς ὁνειρώξους, οὺ δυνατοὶ

Ĉ.

Endlich die Grundlage der gangen Lehre ift bee gange erfte Theil des Parmenides bis p. 186. Steph. Bier wirb für die nothwendige und unveranderliche ABahrheit eine felbftftandige Bebeutung bet Begriffe geforbert, fo baff das bleibende Wefen der Dinge in den Ideen , ben Gegenftanben Diefer Begriffe felbft, erfannt wird. "Ber jugleich werben die Schwierigkeiten gezeigt', Diefe Borausfehung mit ber menfchlichen Ertenntnig in Uebereinftimmung gu bringen, beren nur nach Mehnlichkeit gebilbete Begriffe, anftatt jum felbftftanbigen ju führen, nur Ueberordnungen ins unenbliche fort forbern marben. Wenfchen erkennen nicht bas an fich ber 3been. "Benn einer von mis bes anbern Berr ift ober Stlave; fo ift er nicht bes Beren an fich, welcher bezeichnet, was ein Berr ift, nicht beffen Sfluve; noch auch bee Sflaven an fich, welcher bezeiche net, was ein Oflave ift, Berr ift ber Berr; fonbern ale Menfchen find fie fur einander beibes. Die Bereichaft an' fich aber ift was fie ift bon ber Stlaverei an fich, und eben fo ift die Stlaverei die Stlaverei an fich von der Berts fcaft au fich." 1) Diese Erkenntuig bes an sich ber

γέρνομαθα δγερθέντες διορεζόμενοι πάληθές δέρμν, είς είπους γέρνομαθα δγερθένες διορεζόμενοι πάληθές δέρμν, είς απός έστες, έπείπες εὐδ αυτό τουτο δερ ή χέγονει, έαυ- απός έστες, έπείπες αυδέν το παράπαν φάντασμα. διά απός άντες φάντασμα, εξί δια το άντες βοηθός ο δε άπορβείμε άληθης λόγες ως τέρφ ποτό γεγενημένον, εν άμα ταυτόν παλ δύο γενή- φεαθος.

p. 188. c. εξεις ήμων που διοπότης ή δράλος έσαιν, οὐκ αὐτοῦ διοπότου δήπου ὁ ἐστι διοπότης, ἐκείνου δοῦλός ἐστιν σύδὲ αὐτοῦ δούλου, ὁ ἐστι δοῦλος, διοπότης ο διοπότης ἀλλ' ἄνθρωπας ῶν ἀνθρώπου ἀμφέσερα ταῦ-

Ibeen ift bie bem Menfchen unerreichbare gottliche Er-

So lehrt benn Plato: bleibende, unveränderliche, ni haft Seiende sei, welches nic nur benkend erkannt werde. Gegenständen ber Wahrnehm

Ien, fondern es wird nur bermittelft ber Begriffe erfannt,

eranderlich ist, das viele (die vielen e) aber nicht. So wird alle Seele, alles nothwendige und gute nur mt. Lieber die Weise aber, wie wir uns nur bildlich verständigen.

Die selbst zum menschlich unsichtbaren und gestalts tofen gehörende menschliche Seele ist der göttlichen Erkennts niß theilhaft kraft thres früheren Lebens bei den Unsterds lichen. Jest aber im Erdenleben ist sie, in den Körper einsgeschlossen, der ihr nur ein Abbild des wahren im veränst derlichen auf anschwuliche Weise gewährt und nur unvollskommene Aehnlichkeiten des mahrhaft Seienden zeigt. Die wahre Erkenntniß deutet sich uns nur an durch die Erinsnerung der Seele an jenes Göttliche des früheren Lebens. "Auf die Frage nun, wie wir dazu gelangen, sagt er im Phaidon: "so wenig der, der die Sonne beobachten

vá šoriv. avrn dě deomovela adrhe Boukelas čortv o šori ' zak doukela úsaúrus, adrh doukela äv rhe deomovelas.

<sup>2)</sup> φαίης ἄν που, εξπίρ έστιν αὐτό τι γένος έπιστήμης, πολθ αὐτὸ ἀχριβέστερον είναι ἢ τὴν παρ τμῶν ἐπιστήμην; καὶ κάλλος καὶ πάντα τὰ ἄλλα οὕτω; ναί οὐκοῦν, εἴπερ τι ἄλλο αὐτῆς ἐπιστήμης μετέχει, οὐκ ἄν τινα μάλλον ἢ θεὸν φαίης ἔχειν τὴν ἀκριβιστάτην ἐπιστήμην; ἀνάγκη.

will, in die Sonne selbst blicken darf, so wenig barf man sich unmittelbar an die Dinge wenden, um sie zu exsoem die Worte der Rede rheit des Scienden zu e und in den Begriffen bildend wecken wir die

ren Ansicht nur stufenweis nähert, theils weil er selbst noch Sehler macht und die Natur der Dialektik nicht durchs schaut. In Rückscht der stufenweisen Fortbisdung der dialektischen Ansicht mussen für die verbundenen Fragen nach der Lehrbarkeit der Tugend, der Erhebung des Guten über die Lust, und der knormun über dien, so wie die Verbundenheit aller Augend in der Weissheit wenigstensthealtetos, Parmenides, Sophistes, Pippias das größes verbunden werden. Im Thealtetos sorders er nemlich für Parmenides und besonders gegen Derakleitos im Gegensatz gegen Wahrnehmung und Meinungen über das Wandelbare, eine Erkenntnist des bleibenden. Diese wird im Parmenides als die Erkenntnist durch Begriffe

ἐδοξε δή μοὶ χρήναι, εἰς τοὺς λόγους καταφυγόντα, ἐν ἐκείνοις σκοκεῖν τῶν ὄνεων τὴν ἀλήθειαν.

enerfannt, sugleich aber auf bie Schwierigfeit von biefet bingewiefen. Das lettere fabet ju ben weitschweifigen und langweitigen Spigfietbigfeiten aber bas Sein und Dichtfein bes Ehre und bee Bielen, über bas Bleles fein und nicht Bieles fein bes Eins u. f. m. Daburch nun bat bies fes Gefprach gu oklen Migverftanbniffen Unlag gegeben. Biele vermuthen mit Ricinus eine gang befondete vebe borgene Beiebeit barin, felbft Sofelermacher, ber elmmal bie Laune hatte, jebes Bert bes Platon ju eis nem befonbern Gegenftanb ber Bewunderung ju machen, fclagt biefes bialetrifche Spiel gu boch an. Alle biefe bem Parmenibes gugefdriebenen Spibfinbigfeiten beruben boch nur muf bem oben gerugten Rebler bes Benon, ber Berfennung ber Form bes Uetheils, woburch Berfcbiebens beit, Wiberfreit und Wiberfpruch mit einander verweche felt werben. Das Urthell wirb anftatt als Unterorbnung eines Binges unter einen Begriff anerfannt ju werben für bie bloge Geich fellung moeler Botfellungen gehalten. Ein Ding, bas Binbeit bat, fann jugleich Bielhelt haben, wie jebes Sange in feinen Theifen; ber Begriff ber Einheit hat Theife; alfo Beles in fich; aber ber Begriff ber Ginheit ift verschieden von bem ber Bleibeit, ber Begriff ber Wielbeit ift nicht der ber Einheit. Blewohl nun Gofrates bles im Binfang felbft fagt, fo wird boch nachher nur burch bie Bestemung bes. Unterfchlebes von Gubject und Prabis fat mit ber Bermedfeheng von biefen Berbaltniffen gefvielt und bamit bas Sange verwoerene ber Rebe ausgesponnen.

Allein so einfach ift dies nicht Platon's Fehler, benn er sieht diese Spiele selbst nur für jugendliche Borsübungen zur Dialettif an, über welche er im Sophiftes hinausführt. Dier zeigt er gegen bes Parmenibes oun ders und alema, wie allerdings das Richtsein fei da, wo ein Ding an gewissen Begriffen keinen Theil babe. "Roch weis

ben im Philebos relidet er jenes nur für jugendliche Barübung (p. 15. St.), und ftellt diese gange elegtische Dialektik juruck gegen eine festeve Behandlung ber Sache.

Indeffen im Gangen bleibt Platon boch bei bes Parmenibes Brundunterfdied grifden ber mabren Erfenntnig bes Umvanbelbaren und ber unfichern Deinung um bas Biele. Und babei vermechfelt er boch bas sift" (fort) als Copula im Urtheil mit dem "ift" als Behauptung bes Dafeine, und meint bgrum, bag alles unter ber Form ber Theilichaft an Pegriffen in menfchlichen Urtheilen über einzelne Dinge erkannte, fur Gine und gus gleich fur Bwei erflatt werbe, meldes fich widerfpreche:\*). Darum fest er biefe Sachen ber dofe überall fo an, bag fie nur in ber Mitte gwifchen bem Geienden und Richts feienden fcmeben, bag alles verhaltnifmäßige halb fei, halb nicht fei \*\*). Co bag bir mabre Erfenntnig mur in ben allgemeinen und nothwendigen Urabeilen hervoctritt \*\*\*), welche bann nur theils untergeordnet gein mas thematifche, theils hoher rein noetifche auch ihm philofophifche fein muffen +). Go verfteben wir, warum er lehrt, daß ben Erfahrungsbegriffen, namentlich benen bon ben Clementen wie Feuer, Maffer u. f. m. feine Ibeen entsprechen ++). Aber in ber Musfahrung ber Rebe, mo er logisch ben Unterschied bes Begriffes son ben unter ibm bestimmten Dingen unterscheiben will, mablt er meiftens theils doch nur Babibegriffe, ober Erfahrungsbegriffe 3. B. Warme (ro auro ro Beppor) ober gan nun Berhalte

<sup>\*)</sup> Tim. p. 52. b. St. Mippiss maier gegen bas Enbe.

The Mom Staate Buch 5 am Enbe.

<sup>\*\*\*)</sup> Phaodon p. 102 seq.

<sup>†)</sup> de rep. l. 6. p. 511, L 7. p. 538, e.

<sup>††)</sup> Time p. 51. c.

nifibegetiffe, wie Große, Gleichheit (ro auro vo kaor) als Beispiele, und kapn beswegen sehr leicht misverstanden werden ?)...

6. 71.

Endlich mussen wir noch tachten, die in der Platonischen sind. Sie liegen einmal logisch sprächsform und dann darin, togischen noch nicht unterschieden wichtigste, aber auch das erste Philosophie der platonischen kebracht.

1) Ich bemerke nur beiläufig, was bei Sofrates schon vorkam, daß er die Entgegensetung der Begriffe im allgemeinen noch nicht genau zu handhaben verstand, und daher manchmal bloße Berschiedenheit mit Entgegensetung verwechselt, z. B. im Protagoras bei der Gleichstellung der verschiedenen Gestalten der Engend. Bedeutender ist die ganze Unsicherheit der Gedankenbewegung in der Form von Mimen. So oft wird die Betrachtung nicht zu Ende gesführt, mit vielen Worten nur wenig angedeutet und am Schluß die Hauptsache zweiselhaft gesassen. Dies ist offens bar der Hauptsache zweiselhaft gesassen. Dies ist offens bar der Hauptsache zweiselhaft gesassen. Dies ist offens bar der Hauptsache kehre erhalten worden ist. Versbunden damit hat die Dialektik der Gespräche bei Plas

<sup>\*)</sup> Eine ber hartesten Stellen bieser Art ist de rep. L. 10. p. 597. St., wo Gott ber Urheber bes Begriffes der Bette stelle genannt wirb, aus welcher Tennemann (G. d. Phil. B. 2. S. 870.) so große Folgen gezogen hat. Offens bar ist aber an dieser Stelle gar nicht von Grundgebanken ber gauzen Zehre die Nebe.

tion moch zwei von ber fophistifchen Dialetele binaber genommene Seffler. Der antwortenbe ift in ben Gefprachen fo oft ju ichwach gegen ben fragenden gehalten, fo bag er au fruh augiebt, indem nur mit einem elenchus sophisti-

> lichen Induction be vielleicht Eus in wollte; als er Bon beiben ente So gefund Platon beabs ophilitiche Weise mit Gimonis

bes, gerecht fei, einem jeben gu leiften, was man ihnt βουβία ίβι (το τα οφειλόμενα έναστη αποδιδόναι, δίκαιον fore), ba fragt Gofrates bagegen, wie mun? ein Freund bei besonnenem Muthe mir Waffen anvertraut hat und fie im Bahnfinn wiederfordert, ift es bann ges vecht, fie ihm wiederzugeben? Ale bann ber andere ants wortet: nein, bas mare unrecht: fo fchiebt ihm Gofras ses ben elenehus sephistions unter, er nenne baffelbe que erft gerecht und bann ungerecht, und jener lagt bas gefches hen. Aber Volemarchios hatte antworten follen: 300 rackgeben will ich wohl, aber nur nicht ihm felbft, fo lang er wahnfinnig ift; bem Wahnfinnigen bin ich nicht fewis big biefes zu leiften. Bener Etugfchluß fallt ihm gar nicht zur. Laft.

Mis nachber Thrafymachos fo barich los fahrt, um bas Recht bes Starteren ju vertheibigen, als er fagt, Berechtigkeit fei nur ba fur Die Gehorchenden unter bem Befet, Ungerechtigfeit aber fei bas beffere Loos ber Berrs fcher, die frei vom Gefeg leben, fo greift ihn Gofrates mit Unalogien an, in benen er bie Regierungefunft mit andern Runften, mit Beilfunft, Steuermunnefunft und anq

auch ungludlicher Weife mit ber Dirtentunft vergleicht. Es foll gezeigt werben , bag ber Regierenbe nicht fur feis nen, fonbern far ber Regierten Bortheil ju forgen babe. Richt ber Bortheil bes Mrgtes, fondern bes Rranfen fei 3med bet Beilfunft, nicht ber bes Birten, fonbern ber ber Deerbe fei Broed ber hirtentunft u. f. m., abnlich alfo auch fur ben Regierenden. Die auf Erwerb ausgebenbe Lohnfunft (n pordwenn regen) fet alfo eine von allen bies fen verfchiebene. Aber batauf mace ja Thrafymados nicht eingegangen. Er batte erwiebert, nicht fo! Bebe Runft fucht ihren John, beine Lohnfunft freilich allein unmittelbar Gelb, aber bie Beilfunft bie Genefung bes Rrane fen, Die Steuermannetunft gludliche Beendigung ber Rabrt, Die Birtentunft nicht ben Wortheil ber Gebaafe, fonbern ben ihres Derren, fo bag bie Deerbe an Bolle, Rleifch und gammern recht einträglich werbe. Go benn auch bie Regierungefunft nicht ben Borthell ber Unterthas nen um ihrer felbft willen, fonbern ben bes Derrichers, fie fucht bie Unterthanen ibm ju guten und naglichen Rneche ten ju bilben. Dies batte er bann belegt mit ben Belfpies len ber Tyrannei, mo alle bir Rnechte eines Derren, ber Oligarchie, mo ein fleiner Stamm aber bie abrigen herrs fce und ber Demofratie, wo alle herrichen wollen, alfo auch alle nach ber Ungerechtigfeit ober greiheit bom Gefet ftreben.

2) Diese blalektischen Fehler haben viel zur Unverskändlichkeit der platonischen Lehre und zum Mangel an Festigkeit in der Ueberlieferung derselben beigetragen. Das bedeutendste ist aber die doch stehen bleibende Verkennung der Form des Urtheils und dadurch die Verwechselung der logischen und metaphysischen Formen, dieser Fehler, durch den Aristoteles mit Platon uneinig wurde.

Durch die klare Unterscheidung der empkrischen, masthematischen und philosophischen Erkenntniss giebt Plaston die Bordereitung zu unster ganzen Lehre vom Wissen und Slauden, aber die Ausführung sehlt wegen des mysstischen Misverständnisses, welches ihn nach unserm Sprachgebrauch die Naturerkenntnis und die Ideen des Absoluten nicht unterscheiden ließ. Logisch hat er vollskommen vichtig anerkannt, das Wesen und Nothwendigskeit nur denkend erkannt werden konnen und besons ders, das die gedachte Erkenntnis nur durch den allgemeisnen Begriff als Prädicat und durch die allgemeine Regel gelingen könne.

Er hat dabei, wie vorzüglich im Menon ausgeführt wird, vortrestlich nachgewiesen, daß dem Wenschen diese, von und Erkenntniß a priori genannte Einsicht, nicht durch Sinn und Wahrnehmung entsprungen sei, indem sie dem Menschen nie neu entstehe, sondern er sie nur durch Erinsnerung, durch Entwickelung des Bewußtseins anerkenne als ein ursprüngliches Eigenthum der Bernunft. Rur bringt er dazu immer die bildliche Popothese, daß wir sie also gedächtnismäßig besitzen durch die Erinnerung an ein früheres keben dei den Söttern, weil ja nur in dieser Weise das Nothwendige, das Söttliche, die Idee des Guten von uns erkannt werden.

Rehmen wir daher die Sache nur so, daß die 3de e (idia) der Segenstand sel, welcher nur durch Begrifs fe (iidn) erkannt werden konne, so bleibt alles ohne Lasdel, und so sinden wir denn auch bei Platon die Welt selbst nirgend wo nur aus Begriffen gebaut und die Besgriffen nirgends als Geister.

Aber neben dem bleibt ihm der Induction nach doch dialektisch der logische Mysticismus stehen, indem er das Pradicat des allgemeinen Urtheils selbst wie die Idee be-

handelt, das ro murd ro des Allgemeinen unmittelbar als ourwe ou annimmt, und so den Begriff mit dem Wesen des Unsichtbaren verwechselt, also in der logischen Form schon den metaphysischen Gegenstand findet, weil er Substanz, unveränderliches Dasein und Nothwendigkeit nicht unterscheidet und besonders dadurch, wie schon erwähnt, die Sache unklar läßt, daß er anstatt der philosophischen Begriffe so oft nur Erfahrungsbegriffe und Vergleichungss begriffe zum Beispiel wählt.

5) Um bies deutlicher zu machen muffen wir ben Phaidon, diese schone und klare Lehre von der Unsterblichs keit der Seele, vergleichen.

Sokrates geht aus von dem schönen und großen Gedanken, daß die Seele, in welcher die Ideen der nothe wendigen Wahrheit, die Ideen des Schönen und Suten, des gerechten und frommen leben, nicht ein Erzeugniß dies ser sinnlichen, körperlichen Verhältnisse sein könne. Der Weisheitliebende werde gern in diesem Leben bleiben, woch in ihn Sott gewiesen, aber dann auch gern sterben, wenn die Zeit kommt. Denn im Leben strebte er ja nur die Seele vom Körper zu befreien und zur Beherrscherin des Körpers zu machen, indem er sich über die Lust zum Susten, über die unsichere Meinung zur sichern Einsicht in das Unwandelbare zu erheben bemüht war.

Als dann Simmias die Einwendung macht, ob das Berhaltniß der Seele jum Leib nicht mit dem Berhaltniß der Harmonie zur Leier verglichen werden könne, und ob nicht die Harmonie vernichtet werde durch Zerkörung der Leier, so weist ihn Sofrates nur mit dem vorigen ab. Die Harmonie ist zerkörbar und ihr Dasein abhängig von dem der Leier. Bon der Seele war aber schon ausgemacht, daß sie unabhängig vom Leibe besteht und ihn beherrschen solle. Rachber aber wendet Rebes ein, das sei ihm wohl

klar, daß die Seele unabhängig vom Leibe bestehe und länger daure, aber damit sei noch nicht gezeigt, daß sie unaushörlich lebe, es könne ja etwa sein wie mit dem Mensschen, der manches kleid anlege und wieder ablege, ehe er kerbe. Pierauf antwortet dann Spkrates eigentlich mit der Ideenlehre. Beispielsweise wird gezeigt, daß wir das nothwendige und unwandelbare nur denkend durch Besgriffe erkennen und dann durch die unveränderliche Berbinsdung mehrerer Begriffe (d. h. Platon beruft sich auf die Bedeutung des Prädicats im Urtheil und auf die Form des allgemeinen Urtheils), so daß mit der Anwendung des letzeren auf Seele und Leben der Beweis geführt wersden soll.

So sagt Sokrates hier: "Das Gleiche selbst (ro avro ro loon) erkennen wir nicht durch die vielen gleichen Polzer, Steine u. s. w., denn diese Dinge werden bald
gleich, bald wieder ungleich, aber das Gleiche selbst ist
eines und unwandelbar. Den gleichen Dingen kommt also
nur eine unvollkommene Theilschaft (ueresig) an der
Gleichheit selbst zu." "Zehn ist ein Ding nicht durch die Dinzusezung der 8 zur 2, sondern nur durch den Antheil,
den es an der Zehnheit hat." "Nicht etwa wegen der blüs
henden Farbe, sondern nur vermöge des Antheils an der
Schönheit selbst sind alle schönen Dinge schön,"

Diese Begriffe selbst stehen nun oft in solchen Berbins dungen mit einander, daß der eine nicht sein kann ohne den andern. "So ist der Schnee kalt, das Feuer warm. Schnee kann nicht aufhören kalt zu sein, ohne auch aufzuhönen Schnee zu sein; Feuer kann nicht aufhören warm zu sein, ohne auch aufzuhören Feuer zu sein." "Drei ist verbunden mit ungerade, zwei mit gerade. Drei kann nicht aufhören ungerade zu sein, ohne auch aufzuhören brei zu fein; zwei kann nicht aufhören gerade zu fein, ohne daß es auch aufhöre zwei zu fein. "

"Eben wie dies im veranderlichen geschieht, geschieht es der Seele, die nicht mehr oder weniger Seele sein kann (p. 93. d. Steph.), im unveränderlichen. Seele ist noths wendig mit Leben verbunden; die Seele kann nicht aufhör ven mit Leben verbunden zu sein, die Seele hort nie auf zu

leben, Die Seele ift unfterblich. "

Dies ift nun ber Gebante im Mittelpuntt bes gangen platonifchen Spfteme, ber Dialettif nach, indem mit Dies fer Unveranderlichkeit ber unfterblichen Geele allein Dinge, Befen (nemlich Substangen) in bie Belt ber Ibeen einges tragen werben. Aber leicht erkennen wir ben bialeftischen Rehler, burch welchen allein hier ber Schein eines Beweis fes herbeigeführt ift, und bem Rebes bie Untwort geges Es ift ber Begriff Seele als Prabicat, mit bem Gubject Geele, ber Begriff Geele mit bem BBefen, welches Seele ift, verwechfelt. Richtig angefeben fteht es bier mit Seele und leben nur wie vorhin mit geuer und warm. Wo Seele ift, ba ift Leben; feine Seele fann auf: boren, Leben zu fein, ohne bag fie auch aufhort Geele gu fein. Mun fann freilich ber Begriff Geele nie aufhoren Seele ju fein, aber ob ein Wefen, welches jest als Seele ba ift, einmal aufhoren kann als Seele ba ju fein, ift bas mit gar nicht entschieden, und fann nach ben gegebenen Boraussehungen gar nicht bestimmt merben. Der gebler ift alfo gang einfach ber oben angegebene. Platon ber: wechfelt hier bas "ift" ber Copula (ber qualitativen Form des Urtheils) mit dem "ift" ber mobalischen Rategorie bes Daseins.

Diese Verwechselung der nothwendigen Bestimmung von Begriffsverhaltnissen mit dem beharrlichen Dasein der Substanzen ist der große Fehler in der philosophischen Abs straction, der von allen am tiefsten und längsten geiert und getäuscht hat. Bei Platon stört er die Welts und Les bensansicht nicht, weil er nur inductorisch in der Dialektik vorkommt. Aristoteles sindet den Fehler und verbesssert ihn zum Theil, aber er hält ihn fälschlich für das Besgründende der platonischen Weltansicht, und verliert das her den größten Gedanken für die Auffassung derselben. Spätere stellen das platonische Philosophem speculativ um, da wird dieser Fehler zum Princip und zum weltordnenden Gedanken der neoplatonischen Philosopheme. Ja die Chiskanen dieses Fehlers verfolgen uns dis auf unsere Zeit.

Kur Platon muffen wir dann wohl beachten, baß er biefen Sehler nicht mit neoplatonifcher Unklarheit jum Grundgebanten, ja eigentlich auch nicht, wie Ariftotes les ftets vorausfest, ra eldn, die Begriffe ju bem Wefen ber mahren Welt bes Gebachten gemacht hat, fondern nur ras ideas, bie Gegenftande ber Erkenntnig aus reinen Begriffen. Er ertennt die vernunftigen Seelen als bie Wefen in der gedachten Belt ber ewigen Bahrheit, in ber Belt ber Ideen an, aber feine bialeftisch lieffte Rachweifung beffen ift eben biefer Beweis fur die Unfterblichkeit der Gees le, womit er ben Phaidon abschließt, und welcher bem ges rugten bialeftischen Sehler in fich unterliegt, babei in feis ner Entwickelung eine fo unflare Entgegenstellung bes zo aurd to ber Begriffe gegen bie Bandelbarteit ber Gegenftande ber Wahrnehmung enthalt, fo bag ihm Idee und Wefenheit bes Begriffes eben auch nicht icharf unterschies ben werben fonnen.

## Anhang.

Ueber die Stellen vom Staate Buch 8. p. 546. Steph. und Timalos p. 39. d. Steph.

Seitdem Bodh bie platonifche Phantafte von ber Sphas renharmonie im Timaios aufgebellt batte, blieb in Plas ton's Werten teine bebeutenbe mathematifch fcmlerige Stelle mehr als die vom volltommenen Jahr Timaios p. 39. d. St. und bie im achten Buche bom Staate p. 546 St. Als nun Soneiber burch zwei gelehrte Abhandlungen \*) unfre Aufmertfamteit wieber auf jenes alte Rathfel ber Plas tonifchen Bahl gurudführte, nahm ich bie Sache auch bon neuem vor, und murbe auf eine von feiner gang abweichende Ertlarung geführt, welche ich bulb barauf ber offentlichen Beurtheilung vorlegte \*\*). Diefe meine Bermuthung nahm unfer icharffinniger Gattling mit Berbefferung bes Tertes beifällig auf, bei Belegenheit der neuen Ausgabe von Ariftoteles Politit \*\*\*). Spater ftimmte Ochleier. macher bei Beransgabe ber Ueberfegung von Platon's Staat mehr Schneiber bei, und bermarf meine Anficht im Gangen. Er hat mich aber gar nicht getroffen, vielmehr fuble ich mich unter Gettling's Schut ficher genug, unb

<sup>\*)</sup> De numero Platonis commentationes duae. Scr. C. E. Schneider, VV satist. in libr. Schoene. 1821. 4.

<sup>🖚)</sup> Platon's Bahl. Seibelberg bei Winter 1823.

<sup>1824.</sup> in ber Anmerkung zu B. 5. Rap. 10., wo Ariftos teles auf biese platonische Stelle Rudficht nimmt.

tomme auf die Sache wieder jurid, ba mein Borichlag unter allen bieber gemachten ber einzige ift, welcher die gange Stelle im Busammenhang zu erflaren unternimmt, und ich meine die Nachweisungen noch etwas deutlicher machen zu tonnen, wobei wir zugleich mit auf das platonische Jahr geführt werden.

Im Anfang bes achten Buches vom Staate fangt Platon an vom Berberben ber Staateverfaffungen gu fprechen, und lagt zuerft über bas Berberben volltommener

Berfaffungen bie Dufe eathfelhafte Worte fagen.

"Schwer zwar ift es, baß ein so eingerichteter Staat in Unrube gerathe; aber weil alles entstandene seinen Untergang findet, so wird auch biese Einrichtung nicht die ganze Beit bestehen, sondern sich auflösen. Die Auflösung aber ift folgende. Micht nur den aus der Erbe wachsenden Pflamsten, sondern auch den auf der Erbe lebenden Thieren entsteht Tragbarteit und Unfruchtbarteit der Seele und des Leibes, wenn Umwendungen jeglichem der Kreise Umschwung heranführen 1), kurzlebenden von kurzer Dauer, anderen andere.

Biewohl nun biejenigen, die ihr gu ben Anfahrern aurer Stabte erzieht, weife find, werben fie boch nach finnelicher Berechnung die Zeiten ber gludlichen Erzeugung und ber Unfruchtbarteit fur ener Geschlecht orbnen, babel fehlen und einmal Rinder erzeugen, wenn es nicht fein follta 2).

Ge ift aber bem göttlichen Erzeugten ein Umlauf, welchen eine volltommene Zahl umfaßt, bem menschlichen aber eine Zahl, in welcher zuerft (b. h. welche die Neinste ift, in ber) ins Quadrat erhebende und beherrichte Vermehrungen (Multiplicationen) doet Wiederholungen und vier Grenzen bekommend alles ahnlich ober unahnlich bildende, alles vermehrende und vermindernde befreunden und rational gegen einander machen. Aus diesen glebt die Wurzel des Werhält,

<sup>1)</sup> oraș megetoana) inderese winder megegopăs fireinrese.

γένους δὲ υμοτέρου ευγονίας το ακὰ ἀφορίας, ακέπες δυτας σοφοί, τος ἡγομόνας πόλους ἐπαιδούσασθα, σύδὲν μέλλον λογισμώ μετ' αἰσθήσους ταϊξεντας ἀλλὰ πάρεισω αυτούς παλ γεντήσουσε παϊδάς ποτε, οὐ δέου.

niffes imit der fünf verbunden, breimal vermehrt, zwei har, monteen; die eine eine gleichvielmal gleiche, jedes gleichviel; die andere gleichzeitig zwar aber zum ungleichfeitigen. huns dert nemlich ift die Bahl aus den aussprechbaren Diagonas ben der Bunfen; so daß jeder Diagonale Eins fehlt, den unsaussprechbaren aber so, daß Zwei fehlen; diesen am Witzsfel, so daß drei fehlen. Diese ganze geometrische Bahl des herrsche die besfern und schlechteren Bengungen, und wenn die Wächter diese nicht kennen, werden sie euch Junglinge den Bräuten zur Unzeit zugesellen, und deren Linder wers den weber, wohlgearter noch glüdlich sein 3)."

Der Anfang biefer Stelle erinnert, wie Ochleiere macher bemertt, an bas oben angeführte Bilb im Staatse mannt, bie megerponal und nunlam megepopal geben wies ber ein aftronomifches Bilb und bie Bebeutung ber gans gen Stelle fallt mit jenem gufammen. Go wird bort im alle

<sup>8) 3</sup>d lefe bier ben Lert, wie folgt:

Εστο δε θείφ μέν γεννητώ περίεδος, ην άριθμός περιλαμβάνει τέλειος, άνθρωπείφ δε έν ή πρώτη αυξήσεις δύναβάνει τέλειος, άνθρωπείφ δε έν ή πρώτη αυξήσεις δύνατων παὶ δυξόντων παὶ φθινόντων πάντα προτήγορα αυξ όγτά πρὸς άλληλα ἐπέφηναν ' ων ἐπέτριτος πυθμήν πεμπέδε συζυγεὶς δύο άρμονίας παρέχεται τρὶς αυξηθείς, τήν μέν ίσην Ισάκις Επαστον ποσαύτον b), τήν δε εσμέτρουν όγτών πεμπάδος διομένων ένδε ἐπάστων, ἐξέἡτων δὲ δυτών, πύβων δὲ τριάδος d). ξύμπας δὲ ούτος άριθμός γνώτητης το παρέρου πύριος άμποδουν το παὶ χειρόνων γνόσεων ' ἔς όταν άγνοἡεσαντις ὑμέν οι φύλακιο συνοιπίζωτος περίωσος το πορίος καιρόν, ούτ εξφορίς αὐδικού πέρ δυτών, πύβων δὲ τριάδος d). Εξίμπας δὲ ούτος άριθμός γνόσεων ' ἔς όταν άγνοἡεσαντικό το παὶ ξεριδικού πέρ ξωτος το παίδος διαστοίτου πύριος κάμποδουν το παὶ χειρόνων γνόσεων ' ἔς όταν άγνοἡεσαντικό το παίδικος αὐδικού πέρ ξεριδικός παίδος διαστοίν καιρόν, ούτ εξφορίς αὐδικού πέρ διαστοίτες παίδος παρώτητας το πέριστος ποριδικού πέρ διαστοίς παίδος παροτής το πρώτος παρότητος ποριδικού του καιρόν πος το πάριστος περίδικος το πέριστος πόνος πέριστος πέρισ

a) deranguardosse lefe ich mit MR nach Sanbfcbrife ten, als bas ungewöhnlichere Bort, welches bier einen bestimmteren Ginn giebt. Andere Sanbschriften haben nemlich anovaisses, welches bie meiften beibehielten.

<sup>.</sup> b) ennoron roocoron, jebes gleichviel andere ich aus Innoron roonounne, wegen bes befferen Sinnes.

c) doedpor, andere Banbichriften haben derdpor.

d) nößem di spieder. Die Banbidriften baben inn-

gemeinen ber Berfall menfclicher Angelegenheiten davon abgeleitet, baß in der Seele bes Menfchen die Erinnerung bes Gottlichen fic wieder verbunkelt, hier aber bies beson, bers auf die beste Staatsverfassung angewendet. Wenn bas Schickfal die Nachkommen nach und nach geistesschwächer werben läßt, so werden biese die Strenge ber Erziehung nicht mehr beibehalten, sondern in Gymnastik und Musik ber Weichlichkeit nachgebend bald der Pabsucht und bem Ehrogeig verfallen.

Dun tommt es aber naber auf Erflarung bes letten Theiles an. Beiches ift bie gange geometrifche Babl, von ber das Mad der Erzeugungen abhängen foll? Wie ift fie burch bas vorhergebende angebentet? Dier fab icon Cla cero das Maibsel für unlösbar an, und von teinem ber Alben wiffen wie, bas er einen Berfuch jur Erfidrung gemacht habe, es mufte fich benn eine ausgefallene Stelle bes Textes bel Plutardos von der Geburt ber Geele Im Timaios \*) barauf bezogen baben. Auch unter ben Deueren, fo viele auch bie Stelle besprochen baben, ift bod Odnetber eigentlich ber erfte, melder es magte ben Borten bes Dlaton ger nauer erflarend ju folgen. Indeffen welf er ben letten Gat mit ben vorigen nicht ju verbinben und befommt teine Antwort auf die Frage nach ber gangen geometrischen Babl. folgt genau bem Barocius \*\*), welcher fich in ber Behandlungsweise vorzüglich von Jacobus Faber Stapulenois (lo Febra d'Etaples), ber 1537 starb, leiten ließ. Baber bat nemlich, ohne auf eine Erflarung ber Stelle einzugeben, mit vieler Dabe ein Diagramm berechnet jur Erlauterung ber Beimorte nur in bem erften Theil ber Stelle, Dabel vergleicht er aber fehr willführlich biefe platonischen Ausbrude mit arichmetischen Runftausbruden bes Entlei. des, und dieser Miggriff bat auch ble folgenben auf falschem Bege festgehalten. Wer einen Bersuch auf ein noch nicht geloftes Rathfel machen will, muß bie Gache auf eigne Sanb

<sup>\*)</sup> IL p. 1017. C.

<sup>\*\*)</sup> Franc. Barocii patricii Veneti commenterius in locum Platonis obscurissimum etc. Bononiae 1566. 4. min. fol. 84.

wagen, und nicht mit Bergleichung früherer miflungener Lofungen anfangen. Die letteren führen leicht nur auf Irrwege. Fangen wir es in diefer Beise an, so muffen wir uns vorläufig erftens ben Text mit Bemerkung der hand, schriftlichen Barianten von ber grammatischen Kritik geben lassen, zweitens voraussehen (wogegen Schneiber verftosen hat), daß Platon sich etwas zusammenhängendes bei ber Sache gedacht habe, sonst ware unfer Rathen ja ohne Biel und Zweck, darum brittens bebenken, welche bekannte mathematische Wahrheiten sich zur Bergleichung anbieten, bier aber endlich die Erklärung nicht mit Sppothesen über die dunkeln Ausbrücke, sondern mit Serausgreisen ber'enigen ansangen, die einen sichen Sprachgebrauch für sich haben.

Dies erifft nun gleich die erften Worte "Es ift dem göttlichen Erzeugten ein Umlauf, welchen eine bolltommene Zahl umfaßt." Welches nemlich biese volltommene Zahl ber himmlischen Gewegungen sei, sagt Platon selbst im Lismalos. Nachdem er die Umläuse der Planeten beschrieben, fabrt er fort: "es ist leicht zu benten, daß die volltommene Zahl der Zeit das volltommene Jahr dann erfülle, wenn die Geschwindigkeiten aller acht Umläuse gegenseitig vollender zu demselben Anfang zurücklehren, gemessen durch den Kreis

rou raurou und ber immer gleichen Bewegung \*).

Riar ift alfo, bag bas volltommene Jahr erfüllt wirb, wenn von bestimmten Ausgangspuncten, die auf den Aequator und alfo auf die Firsterne bezogen werden, aus, die Beswegungen ber acht Umläufe wieder auf die erste Constellation zurücksichten. Die volltommene Bahl der Beit wurde alfo erhalten, wenn man das Product (das heißt die ganze geometrische Bahl) bildete aus allen den Bahlen, welche die Perioden der Apotatastasen (ber Wiedertehr an denselben Ort des himmels zwischen den Firsternen) der einzelnen Planeten messen. Ob sich Platon dabel aber eine be-

<sup>\*)</sup> p. 59. d. έστο δ΄ όμως οὐδόν ήττον απτανοήσαι δυνατόν ώς όγε τέλος ἀριθμός τρόνου τὰν τέλου ἐνιαυτόν πληροϊ τότε, όταν ἀπασῶν τῶν ἄκτω περιόδων τὰ πρός ἄλληλα ξυμπερανθέντα τάχη σχή πεφαλήν τῷ τοῦ ταὐτοῦ καὶ ὁμοίως ἐόντος ἀναμετρηθέντα κύαλψ.

ftimmte Babl gebacht habe und welche, laft fich gar nicht be-Rimmen, da wir nicht wiffen, welche Umlaufezeiten er ben Planeten gegeben und wie er fich ihr wechselnbes vormares und rudmarte geben erflart babe. Diefer bolltommenen Babl ftellt er nun bie Babl ber menichlichen Erzeugungen an bie Seite, welche aus vier öpoic gebilder werden foll, für welche er fagt: wo introscor nuduno neunade auturale dus magigeras apposing rois aufnosis. Dier ift nun dui-Toires nudung von gang ficherer Bebeutung, bas Berhalt nif 17 in feinen Beinften ganzen Zahlen, alfo bas Werhaltnif 4. Folglich find 5, 4, 5 bret von ben Grundjablen, aus benen bie gange geometrifche Babt gebildet werben foll. Diese follen nun "breimal vermehrt zwei harmonieen geben." Dier giebt mir Odielermader ju, bag Darmonie nicht eben ein confonirendes Intervall (nicht eben Opmphonie), fondern irgend ein Babiengefes bedeuten mage. Und diefe Darmonicen werben auch im folgenden genau genug beschries Die erfte Barmonie wird fon loanes genannt, ba ift apodupe laung loog ein gang ficherer Ansbrudt, welcher fo viel als verpayorog, Quabratzahl \*) bedeutet. Die erfte Darmonie ist also eine Parmonie aus ben Quabratzahlen von 8, 4, 6. Deffen Bebeutung fallt gleich ins Auge. Die 8, 4 und 5 find die Werhaltniftablen bes fogenannten agy. prifchen rechtwinklichen Dreieds, welches in ben kleinften ganzen Bahlen ein Beispiel bes ppthagoreischen Lehrsahes glebt. Die erfte Darmonie ift alfo 9 + 16 = 25. Diefes ertautern nur bie folgenben Borte. Lefen wir Junerov (ac. apednoo) roumvrauc, miebe Babl fo oft ale fie felbit genommen", fo mare bas nur wieber baffelbe, und erfchiene als eingeschobene Ocholie; lefen wir aber enaeron roumbran, " glebe beibes gleich viel" fo ift bies bie weitere Befdreibung ber Harmonie, nemlich bie Quabrace bes mudung enlegerog (9 + 16) machen eben fo viel als bas Quabrat ber Ranf.

Ferner ble zweite Darmonie wird beschrieben: ἰσομένκη μέν προμήκη δέ. Dier ift αμιθμός ἰσομήκης so viel als

<sup>\*)</sup> Theoriet. p. 147, 148, St.

έσοπλευρος, Quabratiabl, αριθμός προμήπης eine Zabl als Product gweier ungleichen Bablen \*). Die zweite Dars monie foll alfo burd bas Quabrat ein ungleichfeitiges Rechte ed beftimmen. Bas tann bies einfacher fein als bas Rechted aus ber Seite und Diagonale bes Quabrates? Und eben Diefes beschreiben Die folgenden ABorte. Ohne legend von ben Sanbidriften abzuwelchen, haben wir ben Text: enmτον μέν αριθμόν από διαμέτρων έητων πεμπάδος δεομέ- , vom ande exciorent, appirent de ducer, und bies giebt beit bestimmten Sinn (indem biefes uno bie fichere Bebeutung von Quabratzahl hat, also apedude and dianetrous bie Quabratjabl ber Diagonalen bebeutet, wie Oonefber (p. 25 seg.) ausführt \*\*)). " hundert nemlich ift die Zahl aus ben Quabraten ber aussprechbaren Diagonalen ber Bunf, fo bag jeder Gine fehlt, boch beide irrational genom. men." Die Diagonale bes Quabrates, beffen Beite 5, ift nemlich fo nabe gleich 7, bağ bem Quabrat ber 7, gleich 49 nur 1 feblt; 2.25 = 49 + 1. Irrational ift aber biese Diagonale =  $\sqrt{60}$  und 2. 50 = 100.

Oo find wir also aufgeforbert bie Zahlen 3, 4, 5 und 7 als die vier apous anzunehmen, durch beren Multiplicastion die ganze geometrische Zahl bestimmt werden soll, denn eine Zahl beißt geometrisch; wiesern sie aus anderen als Product gebildet wird. Aber wie haben wir zu multiplicisten? Wie haben die Darmonieen errathen, ohne die erste Worschrift vollständig zu beachten. Es stand dabei noch der unbestimmtere Ausdruck "dreimal vermehrt." Dieser ist gewöhnlich auf Erhebung einer Zahl in den Würsel gedeutet worden, dies liegt aber gar nicht in den Worten. Wir wolden die drei Vermehrungen in den Harmonieen aussuchen, in denen wir sie wohl schon vorgenommen haben. Und wirtlich, bei der ersten erhoben wir die 8 und 4 ins Quadrat, und die zweite gab das Product der 5 in die 7. Die Ver-

<sup>\*)</sup> Theselet, l. l.

<sup>\*\*)</sup> Platonie Menon. p. 88, B. St. and the dinlatine of denicesor alla respondence; piperus guplor.

mehrungen find alfo 8.3, 4.4, 5.7. Die gange geometrische Zahl wird also 9 × 16 × 85 = 5040 fein.

Bergleichen wir nun mit biefem Ergebnis ben erften Cab, fo feben wir bort, bag bie Babl bie Bleinfte felm foll, in welcher authoric duraptival re ual duragrevoperat rosic expueragrague rerrapas de opous annehmen. Dier ift aufnoie duraugen ber einzige Ausbrud von mathematifc ficherer Bebeutung und beift Erhebung ins Quabras \*). Die Babl foll alfo aus vier Grundzahlen in brei Abftufungen theils burch Erbebungen ins Quabrat, theils burch anbere Multiplicationen gebildet werben, welches mit bem obis gen jufammenftimmt. Bon biefer Bilbung wird nun aber bier gerühmt, "baf fie alles abulich ober unabulich bilbenbe, alles vermehrende und verminbernde befreunde und rational gegen einander mache." Bie tomme nun bie Babl 5040 ju bicfem Dubme? Dies ift es, mas uns Dlagon felbft an imei Stellen in ben Gefeben p. 787, e. Steph. und p. 771. a. Steph. fagt. Die erfte Stelle lautet :

"Jest wollen wir nur als Beispiel und Mufter eine Zahl annehmen. Es fei alfo, um eine bequeme Zahl ju nehmen, die Summe ber Inhaber und Mertheidiger bes Land bes 5040. In so viel Theile werbe bann auch bas Land und bie Wohnplate vertheilt, so bag ber Köpfe und ber Theile

Das divandes heißt von einer Bahl gebraucht immer ins Quadrat ober überhaupt in eine Potenz erheben, und divame wird nachmals unfer Votenz. Bei Pieton (Theast. p. 148.) heißt aber divame eigentlich eine irrationale Quas dratwurzel ober Eubikwurzel. Er fagt nemlicht "alle Lisnien, welche eine gleichfeitige Flächenzahl zum Quadrat machen, nannten wir Längen, welche aber eine ungleichsseitige divamese, weil sie der Länge nach mit ihnen nicht commensuradel sind, wohl aber in den Flächen, welche ihr Quadrat sind. Und bei den Körperzahlen das ähnliche." (vons neb panzund von indnahmen mit dienen die divamen der dienen die divamen. Dingegen de republica 1. 9. p. 587. heißt es überhaupt Quadratwurzel ober vielleicht auch Quadrats zahl.

gleich viel sei. Man theile bernach bie gange Summe in zwei, bann in drei. Sie läßt sich aber auch in 4 und 6 und so weiter bis auf 10 Theile theilen. Go viel Rechendunft muß allerdings ein Gesethgeber besihen, daß er in allen Fallen die bem Staate vortheilhafteste Zahl aussinden tonne, und das wird allemal eine solche sein, die der meisten Theilungen sähig ist, und sich durch die meisten in der Reihe auf einander solgenden Zahlen bividiren läßt. Denn nicht jede Zahl ist aller Theilungen und durch jeden Theiler fähig. Die angenommene Zahl 5040 ist in allerlei Fallen und Gesschaften, im Krieg, im Frieden, bei Berträgen, bei gemelmen Abgaben und Muhnießungen bequem, weil sie durch 59 Zahlen und zwar durch 1 bis 10 der Reihe nach theilbar ist." Die andere Stelle ist:

"Bir maffen es wieberholen, in wie viele bequeme Thelle fich fene Babl 5040 theilen laffe, ble gange fomobl als Die Babl ber Phylen, welche wir auf ein 3mbiftbeil bes Gangen gefest haben, welches fich ergiebt, wenn man 21 mit 20 multiplieirt Und wie wir bie gange Babl mit 12 bivibiren, fo geht bie gleiche Theilung auch bei ber Babl fes ber Phyle an. Alfo muffen wir mabrhaftig jeben biefer Theile als ein Gefchent Gottes betrachten, benn ihre Babl ift eine beilige Babl, bie Babt ber Monate und bes Umlaufs bes Dimmels. Die gange Stabt fiebe alfo unter besonberer Leitung bes ihr bierburch vermanbten Simmels, und erbalt Daber eine Beiligkeit. Bielleicht haben einige Gefengeber thre Theilungen meifer angestellt und bie Theile gludlicher ben Gottern geweiht als andere. Bir fur une burfen bes haupten , bag mir bie Babl 5040 aus meifen Grunben allen anberen vorgezogen haben, well fie fic burch alle Bablen von 1 bis 12, die 11 allein ausgenommen ohne Reft theilen Aber auch bem ift leiche ju belfen. Man barf bie Dividende nur um zwei Saufer vermindern, fo geht auch Die Theilung burch 11 ohne Reft auf."

Alles dieses filmme nun auf das genaueste mit unfrer Stelle zusammen, sowohl was das Lob der geometrischen Babl für das Glud der Eben und die Wohlfahrt der Kinder, als was das arithmetische Lob derselben betrifft. In den Sesehen ift ja die Hauptgrundlage der Rube und Wohlfahrt

In seiner Rosonie die Unveränderlichteit ber Jahl ber 6040 Daushaltungen; bafür sind die Deirathsgesetze und die Avsonien. Versendungen geordnet. Arithmetisch genommen ist aber bler wie dort das Lob der Zahl auf die mannlichsaltige Theilbarkeit der Zahl 5040 in ganzen Zahlen gegründet. So ertläet unste Stelle für sich selbst schon, wie durch die Werseinigung deser Factoren zum Product das ähnlich und unsähnlich machende, das vermehrende und vermindernde bes freundet und aussprechbar gemacht werde. Denn sie entspält als Theiler sede Zahl der Detas; das Verdältnis zwischen 5, 4 und 5 macht die Hypotenuse gegen die Katheren; das Verhältnis 5: 7 die Seite des Quadrates gegen dessen Diagonale; das Verhältnis 7, 10, 12 die Seite des Würssels gegen dessen Diagonalen, und 1:5 den Umring des Kreises gegen den Durchmesser meßbar.

So ftimmt hier alles jusammen und mir fceint es bocht unwahrscheinlich, bag ein solches Zusammentreffen der Borte mit mathematifchen Wahrhelten jufällig und vom Sprechenden ben nicht gemeint gewesen sei. Indeffen bleiben noch zwei Schwierigkeiten im Texte.

Im erften Sate haben wir die Borte: aufgreig duvaueval το und δυναστευόμεναι τρείς αποστάσεις (ober αποκαταστάσεις) κέκταρας δέ άρους λαβούσαι — noch wicht genau erwogen.

Bon biefen Worten geht aber gerade Barocius und noch bestimmter Ochneiber aus, indem sie meinen, vier öpoug als Glieder von Berhälmissen mit brei Unterschieden (anoorwoeig) suchen zu muffen, von denen gilt, daß sie ahns lich und unahnlich machende, vermehrende und vermindernde seien. Aber im Terte steht nicht, daß die opos, sondern daß die aushveig drei anoorwoeig annehmen. Ich kann also darin der Uebersehung des Barocius nicht beistimmen, obschon auch nicht klar ift, was die Differenzen oder Intervervalle von Bermehrungen sein sollen. Eben beswegen wähle ich das anovaravraveig anderer Sandschriften, ins dem es überhaupt wahrscheinlicher ist, daß dies ungewöhnsliche Wort vom gewöhnlichern als umgekehrt verdrängt wors den sei.

bes 'nach ges , deran aukon nach

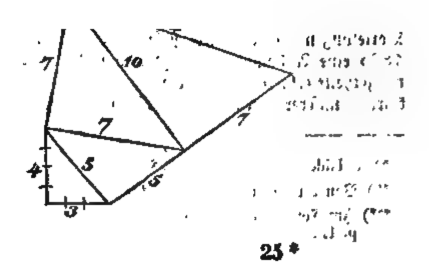
(téle (3. ) wenn 8. > ner a + 4 fich is trifch 2. 6

unter ftand **d**ung Fich 9 dafür tung fen 1 fleinf für n Aush Bebe ganz foren. msd find mene

ögoi ben 3 leh (\* vai u

Bahl ber Haushaltungen ift ban mengesett. Hier giebt bie Bahl i be, die ber Paushaltungen in ein Bervielfaltigung, die der Phrat und jede der drei Bahlen gehört schäfte kommen z. B. im ganzen von 12 Zeitabschnitten in den Phlede Phyle in ihren Phraerien, in ihren Haushaltungen herum. jede Phratrie nach 12.12; jel 12. 35 Zeitabschnitten an die Inus nun und bann auch die Zahl zu nennen, scheint mir hier bei Sternenlauf, der in derselben Ischrunke Liegendes Bild.

Enblich bie andere Schwierigfait, welche.ich. erwähnte, ift, bag wir im zweiten Sas bie Worte aucon de nochen Toudog nicht ermahnt haben. Die hundert Burfel der brei



Das Dreieck &, 4, 5 ift das der ersten Harmonie; das Dreieck &,: &; 7 giebt bas aussprechbare Verhältniß der Seite des Quadrates zur Diagonale desselben, wenn die Seite gegeben ist wie 5: 7., so daß am Quadrat der 7 Eins sehlt. Das Dreieck 7, 7, 10 giebt das Verhältniß der Seite des Quadrates zur Diagonale desselben, wenn die Diagonale gegeben ist, und also die Seite irrational bleibe, 7: 10, so daß dem doppelten Quadrat der Seite am Quas drat der Wiagonale zwei sehlem 2: 49 = 98 = 100 — 2. Endlich das Verleck 7, 10, 12 giebt das Verhältniß der Seite eines Wirfels zur Diagonale des Warfels wie 7: 12, so daß zu der Summe der Quadrate der Katheren 49 + 98 = :147 dem Quadrate der Quadrate der Katheren 49 + 98

'sopérar érds — δυείν ann haben wir zu lesen διαμέτρων όπτάν πεμήτων δέ δυείν, πύβων

ich i tein ngei tein , A e A

Seite gur Diagonale bes Quabrates nennen.

So hatte ich meine Meinung schon vor längerer Zeit als Mathematiker vertheibigt, als ich bei der Anzeige der Vorlesungen an der Universität zu Bern für den Sommer 1835 eine Abhanblung des Professor Rettig von diesem mitgetheilt erhielt, welche einen ganz neuen Versuch zur Erstlärung unserer Stelle macht. Nach genauerer Vergleichung

<sup>\*)</sup> de Iside et Osiride II. p. 878, E.

<sup>\*\*)</sup> Won ber Duftf B. S. p. 152.

<sup>)</sup> Im Commentar über bas erfte Buch bes Eufleibes I. IV. p. 111. ed. Basil.

tie und Tyrannis), so fagt der Sat: das Berhalenis der brei Stande zu den vier Engenden giebt mit den suns Staatsversassungen zwei Harmonieen, nemlich die eine der vollendeten Serechtigkeit (in der Politeia), die andere zwar auch noch eine gerechte, aber in der Hinneigung zur Ungestechtigkeit (im Berfall der vier andern Formen). Dies letzte spricht sehr für Rettig's Bermuthung, weil hierin so klare pythagoreische Symbole liegen. Pythagoreisch ist ja apstuck ivanz ivor die Erklärung der Gerechtigkeit und der Gegensatz von ivounung und noounung den Gerechtigkeit und der Gegensatz von ivounung und noounung den Gerechtigkeit und ber Gegensatz von ivounung und noounung den Gerechtigkeit und ber Gegensatz von ivounung und noounung den Gerechtigkeit und ber Gegensatz von die Gestigeber diese ganze geometrische Zahl, das heißt den ganzen Ersolg dieser Gesetz, nicht keinen, so

werben fie ben Staat übel berathen, - gang in demfelben Bufammenhang, und bas Rathfel enthalt bie Andentung ber gangen folgenden Betrachtungen.

ort in ber Sache kann bies nicht in wich eine arithmetische Essung des in. Denn meiner Meinung nach Sat bas er w mowem und im aufgedeig noch irgend die Zahlforund knardr ner - rocklog bean rüber commentiet, wird er in keine

Ueberfestung bringen, es bleibt alles unbestimme willtubrilich, und murbe diese Uebersestung zwischen ben Ausspruch ber harmoniven gebracht, so siele die ansprechende Bedentung ber pythagoreischen Formeln weg. Dabei ist aber boch die Erflarung des Barotins und Schneiber für apedpos and deuperpose dytar neunadog so klar und sicher, baf sie

nn, und barum auch nicht meine in — Geomérour évos énástur.

Platon bas von Rettig and die Zahl 5040 arithmetisch und so daß im Diagramm das Dreieck 6, 5, 7 der Timarchie, 7, 7, ungleichseitige 10, 7, 12 (mit

welchem bie Zahl, wie Aristoteles sagt, oregeog wirb, nemlich am Warfel)- ber Demokratie und Tyrannis gehört.

## Biertes. Rapitel. Aristoteles.

## §. 72.

Ariftoteles (Apieroxeling) wurde ju Stagira am ftromonifchen Meerbufen auf Der Brenge von Matebos nien und Thrafien geboren, Dl. 99', 1. Gein Bater' Rifomacos war Mrgt und Freund bes Ronige Ampns tas von Makedonien. - Mach bem fruhen Robe feiner Els tern murbe er von Phogenos in Mtaena in Mpfien erzogen. Im fiebengehnten Sabre ging er nach Athen und lebte bort groangig Jahre lang ale Schiffer bes Platon' bis ju beffen Zobe, bilbete aber icon wahrend beffen feine Anfichten abweichend von ben platonifchen aus \*). ABobl. ber Rrieg gwifchen Uthen und Matebonien beftimmte ihn nach Platen's Lobe junachft mit Tenefrates nach' Ataena jurud gu geben ju beffen Beherricher Derst melae. Dach beffen Cobe tourbe et von Ronig Philip? -pos von Datebonien berufen, um bie Erziehung bes bas' mals vierzehnjährigen Mleganber zu leiten. Rach Phis-Lippes Ermerbung trat Mleganber bie Regierung an-Da febrte Mriftoteles nach Athen gurud, und ftiftetefeine peripatetifde Soule als Lehrer in ben Laubganes gen (nepinaroic) bes 2pfelon.

Dreizehn Jahre lang lehrte er in Athen, man fagt theils akroamatisch ftrenger wissenschaftlich in ben Morgenstunden an auserwählte Schuler, theils erotes eisch an mehrere in ben Abendstunden. Rach Alexans' der's Lode wurde er in der ju Athen üblichen Weise als

<sup>9)</sup> Diog. L. 1. 5, 2.

Feind der Religion angeklagt. Er zog sich nach Chaltis auf Euboea zuruck, und starb dort bald darauf 63 Jahre alt.

Diefer Mann ift nun ber große Ordner ber philosos phischen Wiffenschaften geworden, indem er bie Dialektik nicht nur ubte, fondern ben größten Theil ihrer Gefene felbft entbeckte, aufstellte und anwendete. Seine Schrifs ten enthalten (ben größten Theil ber Mathematif und ber eigentlichen Geschichte ausgenommen) gleichsam eine Enkptlopadie aller Wiffenkhaften, in welcher die philosophis fcen in größter Ausfahrlichkeit mit ihren Unwendungen verbunden find. Er blieb in Welts und Lebensansicht Sofratifer und noch naber Platonifer, aber in ber Ausführung trennte ibn. feine Unterfuchung ber Dias lettif, ber Methode nach, boch weit von Platon. Ariftateles greeicht für die großen Sauptansichten ber Lehre lange nicht ben Glang ber platonischen Lehre, aber er ift viel reicher an Wehalt, er geht gang ins befondere jeber Lehre ein, und giebt fo, wohl mit Benugung alles beffen, was griechische Litteratur barbot, Die Lehren in mehr foftes matifcher Darftellung. Die befonbern jur Philosophie gu verbindenden Aufgaben find nicht nur unterschieden, fonbern auch in besondern Werten bearbeitet. Wir wollen. dafür einen Ueberblick feiger Schriften nehmen, fo wie fie uns überliefert morben finb.

de Werfe.

1. Die erfte Gruppe bilben die logischen Werte, web de zusammengenommen fpater bas Organon genannt worben find.

Dies ganze besteht aus dem Buche über die Rategos ricen, dem Buche von der Auslegung (neel counvelag), dann den zwei Buchern der Analytica priors, zwei der Analytica posteriora, den acht Büchern der Topica, endlich dem Bucht de sophisticis elenchis.

Den gegenseitigen Zurückweisungen nach scheinen biese logischen Werke fast in der umgekehrten Ordnung zuerst ausgearbeitet zu sein, nachher sind sie aber durch Einleituns gen und Schluß so ziemlich in ein Sanzes verbunden worden.

Die Kategorieen enthalten die Grundformen der Bes griffe oder der Bedeutungen der einzelnen Wörter in der Sprache. Das Buch von der Auslegung enthält die auss führliche Beschreibung der kategorischen Urtheile und alles andere ist die Lehre von den Schlüssen.

Die Schlüsse (συλλογισμός) theilt Aristoteles nems lich in den συλλογισμός διδασκαλικός oder anóδειξις, den wissenschaftlichen Schluß aus sichern Boraussetzungen; in den συλλογισμός διαλεκτικός, dessen Voraussetzungen wahrs scheinlich (ένδοξα) sind entweder allen, oder den meisten, oder den Weisen, und unter diesen entweder allen, oder den meisten, und unter diesen entweder allen, oder den meisten oder besonders berühmten und ausgezeichneten; drittens in den συλλογισμός πειραστικός den Versuchsschluß, dessen Voraussetzungen die Weinungen von irgend einem sind, viertens συλλογισμός έριστικός, αγανιστικός, έλεγχες σοφιστικός der Scheinschluß, Trugschluß, Schluß auf Widersprüche, endlich fünstens der παραλογισμός der Schluß auf Schluß aus falschen Veraussetzungen.

In dieser Uebersicht kommt unser Unterschied der volls ständigen Bernunftschlusse und der unvollständigen oder Wahrscheinlichkeitsschlusse gar nicht vor, sondern von den lettern spricht Aristoteles gelegentlich in der Analytik und in der Rhetorik. Seine Unterscheidung dieser Schlussarten betrifft nicht die Formen der Schlusse, sondern nur die Arten und Grade der Gewisheit in den gegebenen Borsaussenungen.

Seine Uebersicht gehört also in der That dem Organon der Wissenschaften, indem sie das Material der anges wandten Logie behandelt.

Die ersten Analytika behandeln rein logisch die Form der kategorischen Bernunftschlusse, die folgenden wenden dies auf den Beweis, die Definition und Sintheilung in Beziehung auf die Gründe in der wissenschaftlichen Erkenntsniß an.

Die acht Bacher Topika gehören den dialektischen und peirastischen Schlüssen nach den Methoden der Untersuchung zur Denkübung, Bersechtung der Wahrheit, Ausbildung der philosophischen Wissenschaften und Bestimmung der ersten Principien in den Wissenschaften. Die Regeln für diese Methoden der Untersuchung giebt er dann mit großer Weitlauftigkeit und vielen Wiederholungen disponirt nach den allgemeinsten Formen des abstracten nemlich ögas, yéwas, idson, augustschniche (Begriff, Geschlecht, eigenthümsliches Merkmal, zufälliges Merkmal). Endlich das Buch wege sogestenson ellegen giebt die Auflösung der Trugsschlüsse und bespricht die Paralogismen.

- 2) Phyfit. Die Gruppe ber physikalischen Werte bildet das größte Ganze. Dier find cfilich in genauem Zusammenhang miteinander
- a) die Bucher angoavens groungs oder negt gevoews aggor, in welchen die allgemeinsten Naturbegriffe bespros den werden;
- b) die Bucher vom himmel (nepl ovowow), welche bas tugelformige Weltall besprechen;
- c) über . Entftehen und Bergeben (nept yeneseus nat obopas);

d) die Bucher merempologenas über die Luftericheis nungen \*).

Biergu ftellt fich eine fleinere 3mifchengruppe.

١

- e) Bom Leben (nepl worng) über die verschiebenen Stufen bes Lebendigen als Vermögen ber Seele.
- f) Einige kleinere Werke, parva naturalia benannt, bon ben Ginnen, von ber Erinnerung, vom Schlafen und Wachen, von den Träumen.

Endlich brittens die eigentlich naturgeschichtlichen Werke: über bie Bewegung der Thiere; über bas Athems holen und anderes; die Raturgeschichte ber Thiere nebst Unatomie und Physiologie.

Als Anhang waren hier noch die mechanischen Fragen und bie Aufgaben zu nennen.

- 3) Die britte Gruppe ift bie ber praktischen Philosos phie. Sie enthält
- a) die Ethie in brei Redactionen. Bollftandig auss geführt an den Mikomachos; bie zweite Rebaction an den Eudemos ift fast baffelbe unvollftanbiger; die britte, magna moralia genannt, scheint ein fruber entworfener furger

<sup>\*)</sup> Bier pflegt eine Eleinere Schrift megl noopov bagwischen geftellt ju merben, welche in ihren erften Rapiteln eine furge Unficht bes Weltbaues giebt, bie gang mit ber aris ftotelifchen Lehre gusammenftimmt in Rudfict auf ben Bau bi

zwei A

Styl 14

fcbiebe:

Arbeit

Ebrv

Beitra

**⑤**. 141

Ueberblick bes Sanzen. b) Die Politik und c) die Ockonomik. hieran kann man Rhetorik und Poetik am besten anschließen.

4) Interessiren und noch vorzüglich bie Bücher mera

rà guoixà genannt.

Mach ben genannten drei Gruppen theilten die geleschischen Schulen das Ganze der Philosophie in Logik, Physik und Ethik, aber für Aristoteles ist damit die Bollsendung noch nicht gegeben, indem er noch eine erste Phislosophie (pidooopla nowry) hinzusordert, auf welche diese metaphysischen Bücher sich beziehen, die aber, so wie wir sie besigen, auf eine unvollkommene Beise aus mehreren Schriften zusammengesetzt scheinen. Die unvollkommene Ueberlieserung dieses letzteren mucht es uns ungeachtet des Reichthums seiner Werke doch schwer uns über das Ganze seines Spstems zu versichndigen, indem uns über die Scundsgedanken seiner Religionsphilosophie die Ausführungen sehlen.

Dier ist es zu bedauern, daß wir seine exoterischen Werke, die synunka gekogoginara, die Gespräche nas mentsich den von Sicero und Plutarchos erwähnten Gudemos über die Unsterblichkeit der Seele und die drei Bücher negt gekogogiag nicht behalten haben.

Wollen wir nun naher auf die Betrachtung biefer ariftotelischen Lehren eingehen, so muffen mir gefondert

åberblicken

1) bie logischen Lehren;

2) die physischen, mit benen wir die metaphysischen und religionsphilosophischen verbinden konnen;

3) die Ethif und Politif.

Das gehaltreichste und getungenste find bie Ethif, die Politif und die Rhetorif. Sobann kommt bas große los gische Werk, mit welchem er am bestimmtesten ber Gesetz-

geber aller folgenden Zeiten geworden ist. Im physischen hat er hingegen, die Thiergeschichte ausgenommen, so wenig als die früheren, eine richtige Wethode erkannt, darum bleibt hier nur der große Scharffinn in der dialektischen Behandlung der Grundbegriffe zu loben. Endlich dem religionsphilosophischen fehlt in dem, was wir noch besitzen, die rechte Ausführung.

Mederhäupt dürfen wir bei unster Beurtheilung arisstotelischer Werfe nie vergessen, daß sein Gedankengang immer epagogisch bleibt, vieles getrennt liegen läßt und nirgends speculative Spsteme zu bäuen sucht. Darum kann unser Wob auch überall nur die Auffassung der Besgriffe betraffen, denn Aristotekes ist der Lehrer schnessen Begriffserkläungen geworden, aber setten kann sich das Lob auf die Jusampänfassung der ganzen Lehre ausdehnen, indem sich dasstotungsweise meist zu sehr in zerstreute Bemerkungen auseinander wirft.

a. Dialeftif bes Atiftoteles.

. 5. 73.

Dei der Betrachtung, von des Aristoteles Philossophem mussen wir mit der Dialektik anfangen, well sich
seine gange Lehre aus der des Platon entwickelt hari gemaßiselnem Streite mit der platonischen Dialektik. Plätonds Fehler sanden wir durin, duß es unt die donhöhaft'
wahre Erkenntnis der Golftossbeit über die Erscheinimgen
der Randwitt zu erheben, nur die gedachte Erkeintnis
mit Pulfe der Begriffe über der Anschanung setze dahler
das veränderliche verwarf und nur das unwandetbare
nothwendige als wahrhaft vorhanden behielt, in welchem
doch Wesen und Dasein nicht mitgegeben sind. Endlich
daß er die tiefere Bedeutung der zenonisch en Gründe

für die Richtigkeit bes Unvollendbaren nicht beachtete. Daber blieb ihm bie Stute feiner Lehre von ber ewigen Bahrheit nur in ben leeren Formen bes Dentens gegeben. Diefen Behler ber platonifchen Lehre mußte ber icharffins nige Schuler bemerten, und indem er fich nun bie Formen bes Dentens jum besondern Gegenstand ber Untersuchung erhob, ergab fich ihm, bag Pothagoras für die mas thematifchen Formen, Platon für die Begriffe falfchlich foon burch die Form der Rothwendigkeit die Substang als gegeben angenommen hatten. Go bilbete fich ihm logifc feine Lehre, von ber gorm bes Urtheils in bem Buche von ben Rategorieen und bem von ber Auslegungfund jugleich metaphykich feine andere Lehre von der Gubftang \*). "Dur die einzelnen Dinge (za nadenavra) find Subftans zen (πποκείμενον, ουσία, το ον απλως); die mathematis fchen Formen und bie allgemeinen Begriffe spiftiren nicht getrennt (als zweibra) für fich, fondernifind nur Bes

ir im allgemeinen nicht löstraction vorstellen."
in, daß Aristoteles beseitigt glaubte durch velche et dazu brachte. rüche immen.nur durch reten Zusammensehung rechalten, Aristotes verkt haben, durch die \*\*).

ie, baß, ubichau Aris

l. 7. c. 4 u. f. besonbers bas ganze l. 11. und für

PI đeli hebi Rul plat renf Dai des 2Def anfa Der Krei die 1 ihret three fophi trenı mit ( Weh mit Jbee mach bewe als t genu werd gespr losop ſφúţ

Aber dem allen ungeachtet bleibt Ariftoteles den 3wecken nach doch gang bei Platon's Lehre. Seine

Metaphysik hat doch zulest im Hintergrunde, daß alles, was ist, eigentlich der Geist sei. Und mußte ihm gleich einmal der Papst erst sicher stellen; daß er die Unsterbliche

genau s, ber Geele, Geele Lehre h Ar. e Eins 6. in g von zischen ind ta Cardis ig ber Ari: æ alle ib beg ie Er: ier bie . Nic. eblere . Eth. ir ben ) über gefor's tischen hofit, .ischen όησις,

welcher die Dlalektik gehort, analog genommen. Endlich felbft feine logische Methode der Definition und Eintheis lung

lung gegebener Begriffe folgt im Grunde ben im Phais

den den gen geine nur eben und mäff wie ! den geisti und ließ.

Die Bucher meht worns enthalten iveniger hierher gehöriges. Sie verftehen mehr naturgeschichtlich unter wurd jedes belebte Wesen, geben die Grundbegriffe für die erfahrungsmäßigen Formen aller Lebensbekindigen an, un-

ten laffen." Ptet Beratjet nun borfliglich ber bom Element ber Gestirne entspringende kebenstoarme Sauch, bas nord-

peten bienenden Theil die Bermbgen der Empfindung, Begierhe und willkührlichen Bewegung (alobymende, ogentrade und progrende nara ronde) kuthaltend, und in den herrichenden des Loxos oden ends selbst.

Dan Bit beniletteren nun ift bie Bahrheit.

Ade Feethsteilen (esie) der Seele sicher zur Wahrheit pur gelängen stab führt: Kunstverstand (rezon), Klugheit (podopale) Missolitalichaft (enrornun), Bernunft (ovös), mis Meistelseita (vogia); Benn Bermuthung (onoknyos) und Weineng (vose) können ünch zum Jerthum führen. Kunktsveigent and Klugheir gehöfen dem thätigen Leben

Elb. Nic. 1. 6, c. 3, bis 5, seron jest of the service of the serv

des Manschen, exurmen dem unveränderlichen nothwens digen Sein der Dinge, vons ift das Bermögen der ersten Generdwahrheiten (run apzan), appla die höchste Berbins

dung bon enternen und voog \*).

Bestimmung von emornen achten. Er nennt die Wissensschaft die Fertigiet der Beweissührung (ken anodemrende), sie betrifft das nothwendige und ewige, erkennt aber aus Bonkenntnissen (in sporenoungevon). Also giebt es von den Anfangen des gewusten (nordes von invorprod) keint Wissenschaft (invornun), denn diese beweist immer aus einem andern. Aunstrensend und Klugheit können aber nicht darpuf führen, daher bleibt für die Uns idnge nur node.

Hermit auchen wir verbinden, wie Aufkateles diese Missenschaft der extlact die indepopy als den Schlif von den Theilen auf das Ganze, von den untergevolmeten Gallen, auf die allgemeine Regel \*\*\*), und sett sie so dem autdoppopos pprächt ents gegen, welcher vom allgemeinen auchet \*\*\*. Dann überstägt er diesen Gegensat auch auf incornen †), welche duch Bernunftschlisse auch dem allgemeinen (auchopapas dem diesensinen (auchopapas dem diesenschen (volkopapas dem diesenschen gegen die inapassen volkopapas dem Gustang giedt des Allgemeinen (appa kors und rob um-bodow).

Bur biefe Principien fuchende Epagoge giebt nun Uriftoteles gar feine weisere Theorie, als bag er fie

<sup>\*)</sup> de anima l. 2. c. 1. 5. Eth. Nic. l. 1. q. 13. l. 6. c. 3. 4. . 6. ult.

<sup>.#1) .</sup>And., pr., l., 2., p., 23.

<sup>47</sup> Topil 1 a 8. c. 12.

<sup>†)</sup> Eth. Nic. i. 6. c. 3.

Gelegentlichung der Betteiler geleich seite, wie wie burch die Erinierung au vielle gekammenstemmende Abahenehmungen (allabeile) zu einer Enschrung (Lenesolie) geführt werden. Hiermit müßten alle unsere Erkenntitisse von sinnlichem Urschrunge seine Aben von der den der Aben von blieben der der beine den dannt gesagt, daß der volle das Berindgen der Principlen sei? Plavon statte welterichtiger sehn Einsicht und Lenntulf geschieden und die Aksprüngskebehr alter dem Benken gehörenden abehwendigen Erkennthistellen anerkannt. Indent een Biebinder Buch die Getinkerung ansein früheres Loken deut tete und diesel die Frenkerung ansein früheres Loken deut tete und diesel die Frenkerung ansein früheres Loken deut tete und diesel die Frenkerung ansein früheres Loken deut tete und diesel die Frenkerung ansein früheres Loken deut tete und diesel die Frenkerung ansein früheres Loken deut

Behlet ist, dock er gar nicht henauer untersucht, wie denn nun die apodiftlicher Erkenntniß puthren Principien Komme und wis der vollestiefe Principien besitze. Segen Maaron verfolgt verdier Sache nun metaphysisch und nicht logisch. Er sagt: Ein Ding, ein Wesen selbst (ör andöse, overla) stungt des Einzelne (radunal Anapra); das Allgemeine sin verdielber wedsolosse dassenen kristisch michtigts gesondert (zwaisch

So genau daher Arkforteles die allgemeinen und nothwendigen Wahrheiten anerkennt, bliebe doch der Confequenz nach, (die ihn aber dei seiner nur epagogischen Untersuchung picht weiter irre kitet,) seine ganze Lehre Empirismus, wenn er die lugischen Grundsätzemicht dazwischen gestellt hätte. Ueberhaupt weil er den voll als Quekter der Principien auf keinen Gehald hin in Untersuchung genommen hat, bleibt das große Ränhset der ungeborenen Ideen ungelöst, wie es dis auf die neueste Jeid geblieden ist, und der voll als reine Vernunft erscheint hier schutz wie in der neueren Philosophie, als das blosse Schlußverzichen, welches sich seine Hodysten Prännissen selbst geben sollt, obgleich ohne gegebene Voranssammen kein Schluß mödlich ist.

<sup>\*)</sup> Anal. post. Met. l. 4 year voy a

elvas ded tvos deso. .

diese Epagoge hinzu brachte und naher untersuchte, wie weit die Herrschaft der Sate des Widerspruchs und des

ausgeschloffenen britten lange.

Daher ist seine Methode nicht eigentlich Empirismus, sondern es begründet sich ihm ein logischer Dogmatismus durch alle metaphysischen Untersuchungen hindurch, in Besweisschrungen nur aus gegebenen Begriffserklärungen, zu jenet klaren und deutlichen Methode der Entwickelung der Wissenschaften nur in gegebenen Begriffen, welche mit ihret Einseitigkeit Jahrtausende hindurch den Gedanken gesfesselt hat.

Aber hier im Anfang muffen wir verzüglich die Hellige telt und Gebankenscharfe blefer Methode loben, wodurch die Philosophie so sichere Fortschritte gewann, in der Ents wickelung der Sprache für Unterscheidung und Vergleis

che über die Trugschlusse hat er nun mit großer Sicherheit ausführlich und genan den Fehlet aller vorkommenden Arten des sophistischen Elenchos nachgewiesen und so das Spiel mit demselben zerstört. Seine letzte spstematische Lehre von der Auslösung aller Trugschlusse, in welcher er alle Formen auf die eine der Unfunde von der Form des Schlusses und Trugschlusses zurückfahrt, ist zwar eigents lich nicht richtig aber zugleich mußig, indem er zupor bei der Aufstellung aller besondern Arten schon den Fehler eisner jeden so genau und klar beschreibt \*).

geven.

Die Logik der Kyniker, Megariker und Swiker blieb. dagegen immer eine armfelige Lehre, indem diefe die Rastur des allgemeinen Begriffes nicht einsahen und so die Grundform alles Denkens nicht kannten, deshalb alle Urstheile in der Logik wie einzelne behandelten, und daher auch nicht einmal im Stande waren, die Form des hypothetischen Urtheils richtig zu bestimmen. Der Einstuß der hates gorischen Denkformen ist dagegen so überwiegend, daß dem Aristoteles die Richtbeachtung, der hypothetischen kaft gar keinen Eintrag gethan hat.

9302 99

y I Châ no the

<sup>&</sup>quot;) Bergleiche mein Spftem ber Logif f. 109.

# b. Phufit und Religionsphilosophie bes Ariftoteles.

### §. 75.

dialektischen Fehlers verbreis
elische Philosophem und wirs
Beschichte der Philosophie bes
Uristoteles metaphysische
t nemlich hierdurch auf eine
tionsweise geführt, bei wels
analytischen Urtheilen bewegt
egriffen zu erschließende, das
mahr erklärt. 3. B. daß
Leier zu spielen verstehe, ist
n eine Wissenschaft möglich;
der daß ein sprackkennender

Mann die Leier spiele, ist nur zufällig wahr, wenn zufälslig der weiße oder sprachkennends Mann auch ein musikalisscher ist, und davon ist also keiner Wissenschaft möglich. So wird der ganze Sehalt einer wissenschaftlichen Erkenntsniß in ihre desinirten Begriffe gelegt; diese Begriffe aber läßt sich Aristoteles nur geben, ohne nach ihrem Urssprung zu fragen. Daher sind die ganze Metaphysik des Aristoteles und die physischen Werke dis zur Meteoroslogie von einer Methode beherrscht, bei welcher nur die Grundbegriffe erdrtert und desinirt werden, welche aber für keine theoretische Naturwissenschaft paßt, und keine sputhetischen Grundwahrheiten der Metaphysik hervortresten läßt.

Die Grundlage dieser bloß logisch smetaphysischen Absstraction find die Rategorieen. Dier find die allgemeinften

Seundbestimmungen das Subject (unouelperon, ouola) oder Wesen (Ding) und das zusällige Prädleat (suppestimos, accident). Die Arten des letteren sind dann Größe (nood), Beschaffenheit (noso) und Berhaltniß (noos re). Unter dem letteren stehen weiter Thun (nouss), Leiden (noove), Wo (now), Wann (nore), Lage (nesodue), Daben (exern); und endlich das Entgegengesette (ru unverseinen, evansiones), das Erstere (noorepon), Zugleich (ünd) und Beränderung (ningas).

Diefe Begriffe find immer nur aufgegabit, ohne einen Berfuch, thre Bollftanbigfeit nachzuweifen. Gie follen bann in Bergleichung gebracht werben mit ben metaphys fifchen Grundbegriffen: Grund (acros), Princip (apra), Seientes (Ding) o. Gins (&). Bei biefer Bergleichung muß man fich bie nut logifche Muffaffungeweise bes Mris Roteles genau befannt machen, um feine Lebre gu verfteben. Im erften Buch ber Phofit unterfucht er, welches Die aprat feien, und finbet, fie feien gwei ober beet, mems Ilch bas Subject (unoneluevon) und bann eidog und orepyose, bas heißt die Bejahung bes Prabicates und ble Bers nelnung bes Prabicates. Die Betrachtung ftust fic alfo blog auf bie goem bes tategorifden Urtheils; bem Gube ject fonnen entgegengefette Prabicate beigelegt werbent Aber was find nun biefe Begenfage? und mober find fie ju entlehnen? Bler geht bie bloß logifche Berglieberung bes Mriftoteles nie auf Grunde ein, fondern bie Begens fate werben ale gegeben vorausgefett, und' felbft Gefete ihrer Beranberung werben nicht gefucht. Mriftateles bleibt nur bet ber Unterscheibung ber nothwendigen und aufälligen Mertmale eines gegebenen Begriffes, (wiewol für Begriff fcharf genommen fein Wort in feiner Sprache 3. B. ein Menfc ift nothwendig Thier, gweibeinig; jufallig weiß ober fcmary, gelehrt ober ungelehrt, mufico

lifc ober unmusikalifc. Die nothwendigen Merkmale werden dem Begriffe burch bie Definition (openioc) deffels ben bestimmt, welche fagt to tl. lare, to tl ne elvas. Die gufälligen Merkmale find bie untergeordneten Artbegriffe eines Begriffes, und diefe tommen bem Begriff als Gegenfage (eldog und oxeonous) nicht immer wirlich (ereqreig), fondern nur möglichermeise (durques) gu. 3. B. der ungelehrte Menfc fann gelehrt, ber weiße fcwarg werden. Um aber bies in Ariftoteles Anwendungen su verfteben, vergleichen wir eine Unterscheidung in feiner Lebee von ber Bergnberung (nienaus ober perafoln). Diefe Beranderung bat unter andern zwei Arten allolowis (Anderswerben) und yevenes und geogie (Entftehen und Bergeben). Wenn fich nur die gufälligen Merkmale eines Begriffes, alfo nur bie Pradicate im Urtheil, anbern, 1. B. ein weißer Munn fcmary wird, fo ift bies alloimore, anbert fich aber ber Begriff felbft, alfo bie Gubjectvorftels lung im Urtheil, fo ift es Entfteben und Bergeben, wie er 3. B. fagt, wenn Luft ju Waffer wirb, fo entfteht Baffer und Luft vergeht.

Diese bloß logisch aufgefaßte Lehre muß nun erft vers mittelft der Lehre von der ovola (Wesen, Ding) in ihrer metaphpsischen Geltung gefaßt werden, um Eingang in das aristotelische Philosophem zu erhalten. Dier liegt das große Rathsel seines Streites mit Platon, welcher von

wenigen genau verftanden worben ift.

Aristoteles macht gegen Platon gang richtig gelten, bag das Allgemeine (xa nadolov) und die Ges Schlechesbegriffe (xa pern) keine Wesen (ovola) sind, sons dern daß Wesen wur nad Enasna, im Einzelnen vorges stellt werden. Er giebt gang richtig an, daß Wesen nur im Subject und nicht durch das Prädicat eines kategoris schen Urthells gedacht werden, und dies ist in der Physik

ber Sinn feiner Lehre von ben Brincipien. Die Fruberen batten entweder nur bas Eine jum Princip gemacht (gleiche fam ein Subject ohne Brabicate), ober einen Gegenfat (bas waren Prableate ohne Gubject), Mriftoteles legt bins gegen erft bas Gubjeet (unoxelperer, uln) gu Grunde und giebt biefem bann bie entgegengtfetten Prabicate, wie es jebe Behauptung im Urtheil verlangt. Aber er weiß bas Subject noch nicht genau burch bie Korm ber Bezeichnung (Mile, ebrige, Giner,) gu beftimmen, fonbern fieht mehr nur auf ben Unterschied ber Worter, burch welche wir vorberrichend bestimmte Dinge ober nur Beschaffenheiten bes nennen, fo wie fich ber Unterfcbied in ber Sprache leicht geltend macht. Go ift ihm yerog niemals Wefen; aber wo eldog und befonders zo eldog eoguzon (3. B. weiß als eine Farbe) ist ihm als to tl fore ober to tl qu elvas eine ouola, indem er hier die Worte, wie Menfch, Pferd, Thies re, Pflangen, wenn fie burch einen allgemeinen Begriff beftimmt werben, auf bie Art von Gegenftanben und nicht auf ben allgemeinen Begriff fur fich bezieht, fie als Subjecte im Urtheil und nicht als bloge Pradicate anfieht. Wie er 3. B. Metaphofit Buch funf Rapitel 8, fagt: 'es trifft fich alfo, bag wir nach zwei Arten bon Wefen fprechen, einmal bei bem letten Subject, welches keinem anbern als Pradicat beigelegt wird, und bann bei bem, welches etwas ift und für fich feiend gebacht wird, wie bie Geftalt und Die Art eines einzelnen Dinges 1).

Nie sett Atiftoteles ein Allgemeines als Wesen voraus, sondern in der voola poppy oder ovola eldos denkt

<sup>\*)</sup> συμβαίνει όὲ κατά δύο τρόπους τὴν οὐοίαν λέγερθαι; τὰ θ' ὑποκείμενον Κογακον, ἃ μηκέτι κατ' ἄλλου λίγεται, καλ ἃ ᾶν τόδε σἱ ῶν καὶ γωριστόν ἦ. τοιοὅτον δὲ ἡ ἐκάστου μόρφη καὶ τὸ εἰδος.

er nur bie einzelnen Begenftande bei Met. Aber fragen wir nun, wie wird biefes wo et que elvas ober eldag als ouofa bestimmt gum Unterfchied von perog und bem maddlov, fo antwortet er nur: burch bie Definition (opermog), in Der Weise ber Bestimmung ber legten Arten in bei Ratuts gesthichte \*). Daburch ift also in der That Muriein Begriff festgehalten ; aber tein Wefen gegeben. Richtidem anges führten Beifpiel: ber Unterfchieb von Anberewerben (al-2010000) und Entfteben und Bergeben ift phyfift bedeuts fam gemeint, aber nur in Diefer Beife feer logifc befrimmt. Co bedeutet bas zwoiseor, Das abgefonbert Gelenbe, bi Ariftoreles die Subjectvorftellung im Urtheil, woelche der Sprache nach bie Begeichnung mit:fich führt und for find, wie er angiebt ro de (Ding) und co er (bat Tine) bie all gemeinften Musbrucke. biefer Mrt, felbft abemfein allgemeis nes \*\*).

## §. 76.

Mit diesen bialektischen Hulfsmitteln baut sich bann Uristoteles wissenschaftlich sein Weltgebäude auf zu ber einen unter Gottes Walten stehenden Weltkugel. Seine

s den Werken, welche wir von ihm dieses Ganzen aufstellen, sondern elichkeit und mit vielen Wiederhosile herstellen und vechtsertigen, eisen Werken von der Physik zu den

Buchern vom himmel, zu denen vom Entstehen und Bergehen, ferner zur Meteorologie bis endlich zu denen vom Leben und andrerseits in den ganzen metaphysischen Buschern.

<sup>\*)</sup> de partibus animalium I. 1, c. 4.

<sup>\*\*)</sup> Metaphys. l. 10. c. 11.

AUTHOR WINDLESS

tenden (knornun, angla). Demgenüß dann die praktissche Philosophie negl ra andgannua. den der gelosopha Bewontung. Diese theoretische Philosophie theute er aber weiter in Physis, Mathematik und Theologie oder erste Philosophie \*\*). Die Physik nemlich handelt von dem versänderlichen und nicht für sich seienden (axiopaaroo), die Mathematik von dem unveränderlichen nicht für sich seiensden, die erste Philosophie aber von dem unveränderlichen, ewigen, für sich seienden (xwooroo).

Diese Eintheilung der theoretischen Philosophie folgt ihm nemlich aus der Lehre von den vier Arten von Srüns den \*\*\*) (aireor). Diese sind erstens Masse oder Suds jert (Tly, vinquelueror), zweitens eldog oder ro rl zu ednas (die Art), drittens die wirkende Ursach (airla oder z appringens), viers tens die Endursache oder das Gute (airla où evena, appringens die Endursache oder das Gute (airla où evena, appringens die Endursache oder das Gute (airla où evena, appringens)

<sup>\*\*</sup> Eth. Nic. 1, 10. c. 10.

\*\*\* Metoph. 1. 6. c. 1. 1. 13. c. 7. Phys. 1. 2, c. 2.

\*\*\* Metoph. 1. 2. c. 3. Metoph. 1. 1. c. 3. Metoph. 1. 6. c. 2.

<sup>†)</sup> Phys. I. 2. c. 1., ως ούσης της πρόσεως άρχης τισος καλ αντίας του πενείοθαι αφλ ήρεμείο, έν με παίρχει πρώσεις καθ αντύ, καλ μή κατά συμβοβηκός.

5. 77.

\*\* \*\*

42.27

1

Die erste Abillosophie behandeln nun die vierzehn Büscher der Metaphysik. Aber die scharke Fassung dieser Aufzgabe scheint dem Aristoteles bedeutende Schwierigkeisten gemacht zu haben. So wie wir die Jusammenskellung der vierzehn Bücher setzt lesen, geht wohl ein Faden der Betrachtung durch das Sanze, aber sie scheinen mehr verzschiedene Bruthstücke später diesem Awerke gemäß jusams mengestellt als unspränglich in dieser Dednung verfaßt zu sein, denn die: Theise isolicen sich oft durch unzusammens hängende Einleitungen und Schlusbetrachtungen, und ents halten in sich und aus den physischen Büchern diese Wiesbestungen.

Meiner Meinung nach mußten für den Fortgang ber Betrachtung bie Bucher auf folgende Weise geordnet wer-

den : Buch 1, 2, 6, 4, 3, 6, 7, 8, 9, 10, 15, 14 (11 and 12 du Val.), 11, 12 (18, 14 du Val.).

Im erften Buch bestimmt Ariftoteles Die Wiffen-

ine Ere Physik elche er b beurs ihe ber es also geben

Unters Philos r erfte beiende in aber Grüns

de keine Wiffenschaft möglich fei. Dun faßt das vierte Buch diefe Erklarung der erften Philosophie, daß ihr Ges geisstand bas Gelende als Seiendes fei, auf und zeigt die Gidge bes Wiberfpruchs und bes ausgeschinffenen britten als; die hochsten Principien dieser Wifenschaft mit polemis fchen Musführungen gegen bie widerstreitenden Lehren bes fenders des Bernfleitas, Protagorasund Anas the difference of the property of popochasi. amaldbigenages iften mehr? Worbereitung. a Drift geht bas dritte Wach definimter wirft die Probleme der Leize von den Buthbenindebilliven Gennbbegriffen ein mit einer Mebreficht der Gereitsbagtel juid inienskeptischen Behandlung. Diengemistellt danif das fünfte Buch die metapftyfische Syns onymit oder die nollaxue leyouera, worin die Begriffe gengu bestimmt und die Unterschiede scharf angegeben merben 2 25.45 3 165 Im

Im siebenten Buche geht Aristoteles tlefer in die grammatisch slogisch metaphysischen Erhrterungen der Besgriffe vom Wesen (ovola) ein nach den angegebenen Untersschieden; im achten ist vorzüglich von den sinnlich erkennbasten Wesen die Rede. Im neunten entwickelt er genauer den Unterschied des dwaues on und des enegyela on, den Unterschied des nur möglicherweise und nur ursachlich Seisenden vom Wirklichen, Daseienden. Im zehnten werden eben so die Begriffe vom Einen und Wielen behandelt.

In den-vier lettern Buchern kommt er dann auf seis nen höheren Zweck der ersten Philosophie als Lehre von Gott. Sehen wir sie nach du Bal's Anordnung durch, so werden wir im eilften von den sinnlich erkennbaren Wessen zur Frage nach dem übersinnlichen sortgeführt, da wird aber im eilften und zwölsten Buch für das erste nur poles misch nachgewiesen, daß wir das übersinnliche Wesen durch die Borstellung des Allgemeinen und die mathematischen Formen nicht erreichen. Endlich im dreizehnten und vierzsehnten Buche kommt er auf seine eigne theologische Lehre, es enthält aber das dreizehnte Buch außer seinem zweiten Kapitel und das vierzehnte in den ersten fünf Kapiteln nur Wiederholungen aus dem vorigen und nur im übrigen das neue und höhere.

Die Grundgedanken sind folgende. Die höchsten Gründe (airiae) sind die Wesen (ovolae). Diese sind theils we üda, theils we uoppa (eldoc). Aber die Gubstanzen we üda sind nur devaue, die we uoppa sind allein everyela. Das erste muß nun everyela sein, denn das wiersiche ist nothwendig früher als das mögliche \*). Allein alle sinns lich erkennbaren ovolae we uoppa sind veränderlich, theils

<sup>\*) 1. 9.</sup> c. 8.

vergänglich, alle aber beweglich. Da num alles veränders liche einen unveränderlichen Grund haben muß, so giebt es also ein unkörperliches Wesen, welches selbst unveräns derlich Veränderungen bewirkt, ein ewiges, welches ovola nat exepyela ist. Von diesem wird denn weiter gelehrt, wie es die Ursach der Kreisbewegung des ewigen Himmels, das höchste Sute, die Vernunft, ein seliges Wesen, der einige Gott sei.

### §. 78.

Die Vorlesungen über die Natur sind klarer und eins sacher geordnet. Ihr Gegenstand ist eigentlich die Verans berung (\*107000) nach allen ihren Arten. Doch wird in den ersten vier Büchern dasür vorläusig das allgemeinere bes sprochen. Im ersten Buche stellt er nur jene logischen Ansfänge (apxal) Subject, Bejahung und Verneinung auf. Im zweiten kaßt er den Begriff der phose, wie angegeben, und vergleicht damit die vier Arten der Gründe Wasse, Gestalt, wirkende Ursach und Endursach \*\*). Nach als sen diesen soll der Physiker fragen, obgleich das unveräns derliche erste bewegende und somit den Iweck zu erfragen nicht mehr der Physik selbst sondern der ersten Philosophie gehört. Indessen zeigt sich die Zweckmäsigkeit doch in der Natur; die Hyle bestimmt zwar nur die Nothwendigkeit, aber in den Gestalten (\*1800) ordnet die Natur nach Zwes

<sup>•)</sup> l. 13. c. 2. l. 14. c. 6.

Den vier Formen ber Ursachen an sich (aleson nad' aved) fellt er noch bie zufälligen (aleson nara oupsesnude) an die Seite mit bloß logischer Unterscheidung. Wer z. B. ein Saus baut ift an sich ein Sausbauender, zufällig ein weißer ober ein musikalischer Mann. Die zufälligen Ursachen im Sebiet der Endursachen sind Glud (von), im Gesbiet der wirkenden Ursachen Sufall (ro aveguaron).

den. Diese Wirksamkeit ber Ratur nach Zweiten ist jes doch so bestimmt, daß das Naturgesetz nur vorschreibt, was in der Regel erfolgt und meistentheils, nicht aber was mit unveränderlicher Nothwendigkeit erfolgen musse. Denn außere Ursachen können störend dazwischen wirken. So wie dem Menschen manches Kunstwerk verunglückt, ges schieht es auch der Natur, wenn ihre zweitmäßige Wirks samkeit gestört wird, wie z. B. bei der Erzeugung der Miss gedurten.

Im britten Buch giebt er bie Erdrierungen über bas Unendliche (aneiges), im vierten über ben Raum, bas Leere und die Zeit. Diese Erdrierungen, so wie die des Stetigen in den ersten Kapiteln des sechsten Buches, sind mit großem Scharfsinn ausgeführt, besonders in der ges nau richtigen Behandlung des stetigen Dabei giebt er aber die metaphysischen Bestimmungen immer so hinzu, wie er sie zum Bau seiner vollendeten Weltrugel braucht.

Das Unendliche ift nicht everyela sondern nur duraper, es ist weder avoia noch apen, sondern nur eine vers
neinende Beschaffenheit (axiquare) des Stetigen. So sind
die Körper ins unendliche theilbar, die Veränderung ist
unendlich und deshalb auch die Zeit. Aber das unendlich
große nach der Zahl und der Zusammensegung ist nur ein
mathematischer Gedanke, dem nichts wirkliches entspricht,
Denn das Ganze (naunas) und das Vollendete (xilicos)
kann nicht unendlich sein, dies widerspräche sich. Das
Ganze der Körperwelt ist also vollendet und begrenzt. Wie
könnte auch das Unendlichgroße eine Mitte haben? und
muß nicht, was eine Mitte hat, auch ein äußerstes haben?

DRerfinarbig ift es, bas, biefe fo klare und ausgeführte Lehre, gegen welche keine atomistische Hoppothele ausgemung kann, in ber neueren Philosophie so menig Ciptill gegeint bat.

In abnilder Weise ift ferner der Raum und bas Leere behandelt mit befonderer Rudfitht auf die begrenzte vollfandige Beltfugel. Leeres lagt er gar nicht ju, wegen ber Stetigkeit bes Raumes und weil die Bewegung burch bas Leere mit unenblicher Gefchwindigfeit erfolgen muffe, welches unmöglich fei. Alfo auch außerhalb ber Beltfugel ift tein Leeres. So muß alfo and ber Raum außerhalb ber Weltfugel abgeleugnet werben. Dies geschieht ihm badurch, daß, obwohl er vonog als fur fich feiend gefondert von ben Rorpern anerkennt, er ibn boch nur als Ort eines Körpers und nicht eigentlich als den Raum folechtfin (ben er gang ignoriet) ertfart. Tonog ift bie erfte unveranders tiche Grenze bes umfaffenben 1). Darum fagt er, außer bem Simmel ift tein Ort; ber himmel felbft hat auch teis nen Ort, fondern nur die einzelnen Rorper im himmel bas ben ihren Ort. Und babei bleibt bann jene rathfelhaft wunderbare Borftellung von dem außerhalb bes Simmell, von ber wir fpater genauer fprechen.

In der Lehre von der Zeit ift wieder im Berhältnif jum Augenblick und zur Beränderung das Gesetz der Stestigkeit mit großer Schärfe richtig angewendet. Seine Anssicht von der Zeit selbst bleibt der platonischen sehr nahe und behält etwas eigen subjectives. Zeit ist nur in einem gegenseitigen Berhältnift mit der Beränderung; sie ist die Zahl der Beränderung nach dem früheren und späteren, erklärt er, nicht aber die Zahl, nach der wie zählen, sow dern die gezählte. Die Zeit ist also nur in und mit dem

<sup>1)</sup> l. 4. c. 6. το του περιέχουνος πέρας δαίνητου πρώτυν, τοῦν δονον ο τόπος.

<sup>2) 1. 5. 6. 16.</sup> gpóvoz ével ápobude novásene navd vá mpósspov nal-Getapov. — é de gpóvoz ével vé dpobuoúpovov.

- àtt ode é dpibuoúpov.

Simmel, und nicht obne die Seele; was aber außer dem himmel, das ist obne Zut, swig (ardios). Die Zeit ist ums endlich, unter den Weränderungen ist aber einzig die Kreissbewegung des Himmels nuendlich; die Zeit also durch die Rreisbewegung des himmels.

Der Anfang bie beitten Buches und bie vier letten enthalten bann bie Echee von ber Weranberung. forunt also Aristoteles auf das nice Rathfel des Wers Deute fim Werftaltniff jur Bein und Michtfein. Ihm bilft aber feine logifche Betfiche leicht aus ber Bache. Principien find die Gegenflite (ubppg und vekonvie). ben: Segenftanb (inneres) unter einem Beftelechtebegeiff-if dunques bas. Entgegengefeste, ber Britunterfchiebe im Ums fange biefes Begriffes; febergeit aber evegyele eines von blefen Entgegengesenten. Darum erklart er : ba in jebem Schliecht ber Unterschied bes divapes und dreiterole Sein bestimmt ift, fo ift Beranderung bie Benwiedlichung Des moglichermeife Seienben als foichen und ber Arten ber Beranderung find fo wiele ule ber bes Meine 1). Eri j. B. ift möglichermeife, eine Bilbfaule, aber nicht bas Erz als Erg, fonbern als ein Geftaltbares, baber ift bas Bilbfaus letoerben bes Erges feine Beranberung: bes Erges, fonbern eine bes Gestaltbaren. Bingegen bas Schmarznerben bes weißen ift eine Beranberung bes weißen.

Jebe Beranberung findet alfo nut frutt aus etwas in etwas, nemlich aus dem Entgegengefetten in ein Entges gengefettes. Go kann kein Wesen (ovola) verandert werden, denn dem Wesen giebt es kein Entgegengesettes, sons

 <sup>1) 1. 2.</sup> c. 1. ώστα μενήσεως και μεταβολής δετιν είδη τοσαῦτα, όσα τοῦ ῦντος. Διηρημόνου δὰ καθ' διαστον γένος
τοῦ μὰν ἀντελεχείς, τοῦ δὰ δυνάμει, ἡ τοῦ δυνάμει δντος
ἐντελίζοια, ἢ τοιούσου κίνησίς ἐστιν.

bern alle Verdaderungen find nur nach den Kategoriere der Beschaffenheit. Sedhe oder des Ortes unmittelbar, denn die nach anderen sind mur abgeleitet H. Wenn aber unter der Subjectvorstellung (unonspervas) nicht nur Wesen son dern auch, was das Ding ift, verstanden wird, so giebt

einem Subject in ein Ibject in ein Subject Subject in ein Nichts 1 kann. Diese schickt in send ihm also vier mart. Veränderung Lolwais, Anderswers rung und Vermindes

nung (mukrois nal odlois); Entstehen und Bergehen (yé-

Detes (gopu, nionore nara ronor).

Alle diese Beränderungen erfolgen theils der Ratur eines Wesens gemäß gwaer, theils durch eine fremde Araft wit Gewalt. So entsteht und wärhst der Mensch seiner Natur gemäß; hingegen die Bildsäule, das Haus entstehen mit Gewalt durch die ordnende Geelades Künstlers. Erde dewegt sich ihrer Natur nach nach unten und wird nur mit Gewalt in die Höhe gehoben; Feuer steigt seiner Natur nach in die Höhe und wird nur mit Gewalt abwärts gesführt ober unten erhalten.

Ueber diesen Boraussetzungen bildet er nun den Schluß der Lehre, indem er die Bewegung für die erste und allein stetige unter allen Beränderungen erklärt, unter den Beswegungen aber die Kreisbewegung für die erste und allein

<sup>.\*)·</sup>I. 5, a. 8.

<sup>\*\*)</sup> I. 5. c. 2.

umenbliche. Run wird jebes Berandente burch etwas verandert ,: feines verandert fich felbft , benn jedes: veranders liche ift ftetig zusammengesett und fann also nie als Gans ges fich felbft verandern \*). Alfo muß die erfte Berans derung ein unveranderliches erftes Beranderndes haben (nearor moor aniveres), und da bie Rreisbewegung bie erfte, Bewegung, Die Aveisbewegung bes oberften Simmels aber die erfte und oberfte Rreiebewegung und nur Gine ift, so ist Ein ewiges erftes unbewegliches bewegendes die Urs fach ber Rreisbewegung bes oberften Simmele, und ba ber oberfte himmel fich am fcnekften bewegt, ift er biefem Bewegenden am nachsten. Diese erfte Urfach aller Beranberung tann feine Große haben, benn biefe mare entmeder unendlich groß oder endlich. Aber das unendlich große ift unmöglich, und ein endliches fann feine unendliche Wirtung haben, die Bewegung des himmels ift aber unende lich. Das erfte Bewegende ift also ohne Theile und ohne Große \*\*).

## §. 79.

So fteht die Ableitung diefer Lehren in den metaphys sischen und physischen Buchern.

Mun will ich versuchen die ganze religionsphilosophissche Weltansicht des Aristoteles im Zusammenhang zu schildern. Wir werden dafür erstens einen metaphysischen, zweitens einen physischen Eingang suchen mussen, und dann die Ergebnisse von beiden Seiten mit einander zu verbins den haben.

<sup>\*)</sup> besonders 1. 8. c. 6.

 <sup>1. 8.</sup> c. 15. in fine φανερόν τοίνον όσε άδιαίρετόν ἐστε καὶ ἀμερὲς, καὶ οὐδὰν ἔχον μέγεθος (εc. τὸ πρῶτον κινοῦν).

fimmung drei Arten der Wesen neben einander: Masse, Gestalt und das Gestaltete, z. B. Gilber, die Bildsaule, die silberne Bildsaule. Die wirklichen einzelnen Gegensstände der Körperwelt, Menschen, Thiere, Pflanzen, Verze, Gestirne sind aber Wesen der drieten Act, gestals tete einzelne Dinge. Masse ist nicht für sich (nicht zwowszaw), sondern nur mit Beschaffenheiten und unter einer bestimmten Gestalt. Die Masse für sich ist nur avola dubasse, ein bloses Substrat der Möglichkeit, die Gestalt ist alleit drepyelg; der Wirklichkeit nach, avola derzalezen. So sud also alle wirklichen Wesen Entelechien 1). Nassen sind nur unter den Bedingungen der Rothwendigsteit, Entelechien nach Zweisen vorhanden.

Die Gestalt eines Kunstwertes ist freilich nicht nach natürlicher Kothwendigkeit ein Wesen, sondern nur durch fremde Gewalt einer andern formenden Seele. Aber Sees len sind die Entelechien in einem natürlichen lebensfähigen Körper 2). Alles wirkliche Wesen in der Körperwelt ist

de anima l. 2. c. 1., λέγομον δή γένος έν το τών ὅντων τήν οὐσίαν. ταύτης δὲ τὸ μὲν ὡς ῦλην, ὅ καθ' αὧτὰ μὲν οὐκ ἔστο τόδο τἰ, ἔτερον δὲ μορφήν καὶ εἰδος, καθ'
ἤν ἤδη λέγεται τόδο το, καὶ τρίτον τὰ ἐκ τοὐτων. ἔστο.
δὲ ἡ μὲν ῦλη δώναμες τὸ δὲ εἰδος ἐντελέχεια.

<sup>2)</sup> de anima l. 2. c. 1. ψυχή δοτιν δνειλέχεια ή πρώτη σώματος φυσικού δυνάμει ζαήν έχοντος.

also Entelechie und als Entelechie eines w Seele 1) wer mehr als Seele.

Alles was ist, ist eigentlich Seele \*
nur die Zahl der Beränderung und ka Seele sein \*\*). Hier ist aus der Lehre klar, wie dem Aristoteles alles B Seele sein muß, aber ein dunkler hin seiner kehre bei der Berbindung dieses E erkennenden Seist, wenn er sagt: für d und Sedachtwerden dasselbe \*); die I gewisse Weise das gewußte \*); der Seis alles, er ist die Form der Form, de griffe \*).

Denn bei diefen Aussprüchen bleit ihnen eine weitere Bedeutung oder Ausführung zugeben.

Diefe gange korperliche Weltansicht des Arikotes les vom natürlichen, und ber ovola poppy als Entelechie und Seele ift von der anschaulichen Seite leicht zu faffen,

de anima l. 2. c. 2. δεὸ καὶ τὰ φυόμενα πάντα δοκεῖ ἔῦν.

<sup>\*)</sup> de anima l. 3. c. 9. 🦸 ψυχή τὰ ὅντα πῶς ἐστε πάντα.

<sup>\*\*)</sup> Phys. l. 4. c. 20.

<sup>2)</sup> de au. i. 8. c. 5. καὶ κότός δὲ (ὁ νοῦς) νοητός ἐστιν ὥςπερ τὰ νοητά. ἐπὶ μὰν γὰρ τῶν ἄνευ ὕλης τὸ αὐτό ἐστι τὸ νοοῦν καὶ τὸ νοούμενον ἡ γὰρ ἐπιστήμη ἡ θεωρητική καὶ τὸ ἐπιστητὸν τὸ αὐτό ἐστι.

 <sup>1.</sup> c. c. 9. દॅστι 8 में อัπιστήμη μέν τὰ ἐπιστητά πως " मूं 8" αἴσθησις τὰ αἰνθητά.

cod. l. und ὁ voữe ởẻ sĩđọc sĩđũν · und ἡ năuθησιε sĩđọc ulaθητῶν.

c. 5. ત્રવી કર્ષે છેકે લો તેકે પ્રભાવકદ વર્ગમ પ્રમાણે કોંગ્લક વર્ગમભમ કોર્ટેલેંગ, જોતોને ઉંદર લઇવર ઇંતેગ, લોતો મું મળગવામો, કર્મવક કેમ્પરોક-પ્રમાણ, લેતીનો ઉન્મલ્લાક્ક વસે કોર્ટેગ.

von ber Seite ber Abstractionen aber eigentlich bas Rathsel ber Aristotelischen Metaphysik.

Von der anschaulichen Seite sindet man leicht, daß da den Alten alle himmlischen Bewegungen zum kebendigen und Guten gehören, auch dem Aristoteles das Gute, der Zweck (ou evena) das herrschende in der Natur sein mußte. Die ganze Natur wird aufgefaßt von der Seite ihrer lebendigen Gestaltungen und deren Gesetze werden für die herrschenden erklärt. Die Nothwendigkeit des herrscht nur die Iln, und diese ist nur durch die Wirksamskeit nach Zwecken und um deren willen vorhanden \*). So wird die ganze Natur nach dem ursprünglich Lebendigen ausgefaßt und die Gestalt, also die gestaltende Seele, wird in ihr das Wirkliche.

Dieses nun aber abstract aufgefaßt führt das Rathsel bes selbstständigen Seins der Gestalten als des wirklichen herbei, wogegen die Masse nur möglicherweise sei, und dies wird die künstliche Auffassungsweise, nach welcher er, wie Platon, das wahrhaft (everysig) vorhandene von der Masse befreit und es doch im Raume und vor der sinnslichen Anschauung gegen Platon festhält.

Die höchfte Anwendung erhalten diese Abstractionen bei der Bestimmung der Idee der Gottheit als der einfaschen sich in Ewigkeit unveränderlich selbstbewußten Bersnunft (aurn aurns n vonver ron anavra aiden), dem Sesdanken des Gebankens als dem höchsten Gut \*\*).

2) Die Seele ist nicht getrennt vom Korper, so wenig als die Bildfaule ohne das Silber. Die Seele existirt überhaupt nicht getrennt vom Korper, aber es kann wohl

<sup>\*)</sup> phys. I. 2. in fine.

<sup>\*\*)</sup> Met. l. 14. da Val. c. 9.

Theile derselbent geben, welche vom Körper unabhängig sind \*). Dam sind in der Seele die Nermbgen des Wachstehung, der Ernährung, der Euchsendung, der Begierde, der willkührlichen Bewegung und des Verstandes, welche sich alle in der Wenschmserle vereinigt sinden. Unter diessen ist das letzte der donkenden Beiß, voüs, des höchste. Diesser existiet unabhänzig von der Wasse (aneundes), er ist untbeperlich (annunicos), sur ihn ihn ist des denkende (vooüs) und das Gedachte (vooüssends) dasselbe, er ist in seiner Reinheit unsterdlich und ewig, während die Ampsindung und die Phantasie sieht, der Erinnerung, welche dem leis denden Verstands (vooïssenderung) ashören, nur mit dem Körper bestehen.

Diefe Lehre bom vous ift phyfifch genommen alfo gang Wieberholung ber Lehre bes Unagagoras, aber refis gionsphilosophisch hat fie offenbar gang bie Bedeutung ber Platonifchen Lehre. Much bei Platon war ja vous ober bas logiarinon ber Seele allein bas emige und unfterbliche, wihrend die unteren Bermogen ber Seele nur ju ihrer finns lichen Beschränkung gehören. Aber allerbings ift Diefer Unterfchied bei ber mythischen Ausführung bes Platon leichter flar fest zu halten als bei Artftoteles, bei mels chem feine Borftellung von dem hoheren ewigen Befen aus fer bem himmel viel dunfler ift. Indeffen bleibt er bem Grundgebanken nach bei Platon auch in ber Lehre bon ber Seligfeit und Unfterblichfeit bes menschlichen Beiftes. Dar ber reine bentenbe Beift, ber nur in ber Beichauung (erepyeia Bengnring) leben foll, ift unfterblich. finnlichen Abhangigkeit foll fich baber ber Menfc icon im

<sup>&</sup>quot;) de anima l. 2. c. 1.

<sup>\*\*)</sup> de anima 1. 5, c. 5. 6.

Erbenleben zu befreien flichen . Auch da ber Gelft als vong onden beredezem ift, so ift er das Wefen in det eins zelnen Seele, und so die personliche Umstreblichkeit des menschlichen Geistes vorausgesetzt.

Dabei sehen wit aber feicht, wie in seiner Schule abs weichende Meinungen vorkommen untsten, so wie sie spärter Alegander von Aphrodisias für die Sterbliche keit der Seele ausbildete, indem er die Seele nur als Gerftalt (eldog zo rov damaros opponiend) betrachtete und ihre Wesenheit im vong nicht beachtete.

8) Bon ber phofifchen Gette: etibfen wor querft gufc

irincip aller Veranderungen ift die ber nur drei natürlich einfache Ars zur Mitte, die von der Mitte, die nun eine Mitte hat, muß auch ein egrenzt sein, darum sind die ersten renzt, nur die dritte die Areisder sortsetzen, ohne Anfang und Ende nur drei Elemente (oxoixeia), das te Feuer und das der Areisderchweren und leichten, welche von begrenzte Bewegung haben, sind ndelbar, sie können in einander us es noch zwei vermittelnde zwisned der schweren und leichten Eles

mente vollständig vier: Erde schwer, trocken und kalt; das Wasser schwer, feucht und kalt; die Luft leicht, feucht und warm; bas Feuer leicht, trocken und warm \*\*\*).

<sup>\*)</sup> Eth. Nic. L 10. c. 7.

<sup>\*\*)</sup> de Coelo I. 1. c. 8.

<sup>\*\*\*)</sup> de gen, et corr. L 2. c. 2. 3.

Det Mether, bas Element ber Rreisbewegung ift bingegen unwandelbar, emig, bas Element ber Rreisbemes gung bes himmels und ber Belebung. Durch ben Mether besteht alfo ber ewige Rreislauf bes himmels, unter bies fem ift aber bas Bebiet ber manbelbaren Elemente. fich bie Erde threr Datur nach nach ber Mitte bewegt, fo kann fie in biefer Mitte ruben und muß in ihr ruben. Gie bildet baber in der Mitte eine Augel, welche kleiner ift als mancher andere Stern, und bag fie ruht erfeben wir auch aus ber Besbachtung. Da Ariftoteles nemlich bie Res lativitat ber Bewegung noch nicht einfah, widerlegt er bie Meenbrehung ber Erbe fcon bamit, bag ja ein Bogel bas Deft, von bem er aufflog, nicht wieber finden tonne, wenn bie Erbe fo fchuell unter ihm wegginge. Ueber ber Erbe bilbet baun bas Waffer bas Meer, baraber bie Luft ben Luftfreis, barüber bas Feuer ben Beuerfreis. Diefe nun fteben burch bie bampfartige (armedadys) feuchte und bie hanchartige (neuvendys) trocine Berbunftung \*) und beren Rieberschlag in gegenseitigen Umwandlungen, burch welche alle Beranberungen ber leblofen Ratur befteben. Die ber belebten aber gefchehen burch ben Mether und bie Seele.

So ist der himmel eine umtreifende Rugel, ein bes grenztes vollendetes Ganzes; er ist ewig, unveränderlich und Einer; er ist das All der Dinge, außer ihm ist kein Rorper, kein Ort, keine Zeit.

Durch die Areisbewegung ist der Himmel nemlich nothwendig eine Augel und ein begrenztes Ganzes, denn ein in Areisbewegung begriffenes kann nicht unendlich sein, weil sonst die angerften Theise einen unendlichen Raum in endlicher Zeit beschreiben mußten, welches unmöglichist. Er ist ewig unveränderlich wie der Aether, aus dem er bes

<sup>9)</sup> Meteorol. 1. 1, c. 4.

steht. Es tst nur ein himmet und dieser das All, denn der Gestalt nach könnte es wohl viele himmel geben, wie viele Menschen, viele Stumpfnasen, wenn nun aber alles Fleisch der Welt auf die Bildung einer Stumpfnase verwendet wäre, so könnte es doch keine zweite geben, so eben auch mit dem himmel. In ihm ist alle Materie verbunden, das her kann es keinen zweiten geben. Außer ihm ist also keine Materie, aber ohne Materie keine Bewegung, also ist aw ser ihm auch keine Bewegung, folglich keine Zeit, welche die Zahl der Bewegung ist, und da es kein Leeres giebt, folglich auch kein Ort.

4) Die höchste und erste aller Bewegungen, von der jede andere abhängt, durch die jede andere bestimmt wird, ist also die tägliche Treisbewegung des Weltalls, zunächst des Firsternhimmels, welche alle andern Sestiene mit sich sortsührt. Diese Bewegung des Himmels ist anfangslos und endlos. Aber alles, was bewegt ist, muß eine Ursach seiner Bewegung haben. Folglich hat die eine unveränders liche und ewige Bewegung des Himmels eine einsache und ewige Ursach, welche selbst unkörperlich und unveränders lich sein muß. Diese ist die Sottheit, ein unkörperliches Wesen, welches als ovola und dreheren ewig ohne Theil und Größe die erste Ursach aller Veränderungen und zwar diese als die erste Ursach der Kreisbewegung des Firsternshimmels ist.

Unter dem hochsten himmel sind die Spharen der Planeten, der unteren Gestirne. Die Sterne ruben an ihren Spharen \*), aber jeder Umschwung einer Sphare bat eine ewige, untorperliche, größenlose, gottliche Urssache \*\*).

<sup>\*)</sup> de Coelo L 2. c. 8.

<sup>•\*)</sup> Metaph, I. 14. du Val. c. 8.

Gott, die erste unveränderliche Ursach aller Bewegung gen ist aber nicht die Seele des Himmels. Seelen sind auch unkörperliche Ursachen der Bewegung, aber wie die der Thiere und der unteren Gestirne, die eigenthümliche Bewegungen haben, Entelechien eines Körpers und zum Theil von ihm abhängig. Gott aber ist vom körperlichen ganz unabhängig, ohne Schlaf und Erholung, ohne Sinn und Phantasie einzig voor.

Gott ist also der höchste vernünftige Geist, der eine Dere der Welt, das ewig selige außerweltliche Wesen, welches nur in der Beschauung (excopera Gemonteun) lebt, sich selbst schauend, das Denken des Denkens (vonois vonseus), wie aber dieses, das vermag der Mensch nicht aussyndenken. Gott ist also die höchste wirkende Ursache und zugleich die höchste Endursache; er ist die wirkende Ursache aller Bewegung, aber als solche auch die höchste alles nach Zwecken ordnende Vernunft. Gott ist das vollendete höchsste Gut.

Run fragt er im Buch 14. du Val. der Metaphysik Rapitel sieben, wie kann nun Gott bewegend wirken, ohne selbst in Bewegung zu sein? und giebt die Antwort, nur durch die Bernunft und ihren Gedanken. Das Schone als Segenstand der Begierde ist allein von der Art, daß es bewegend einwirkt, ohne selbst bewegt zu werden. Das Schone, das heißt das in sich Gute, ist das einzige, welches, indem es Liebe zu sich in einem andern Geiste weckt, Bewegung bewirkt, ohne selbst bewegt zu werden. So können wir die Ansicht des Aristoteles aussprechen, Gott ist also die ewige Schönheit in ewiger Ruhe, und die Welt besteht wahrhaft nur in der Liebe jedes Geistes zur ewigen Schönheit, welche nur dadurch rein befriedigt werden kann, daß der Geist zu der höchsten Eudaimonia in der gottähnlichen Beschauung gelangt.

Piese Pereschaft des Guten waktet darm auch durch alle Gebiete des Lebens in der Natur und am himmel. Gott und die Natur bilden alles nach Zwecken, auch die tägliche Areisbewegung des himmels entspricht diesem, weil ihre Richtung die beste ist. Jedem lebendigen Wesen gekten nemlich die drei Gegensätz der Richtung, oben und unten, vorn und hinten, rechts und links. Nun ist der Himmel lebendig, also gelten auch für ihn diese Gegensätze. Da er sich nun im Areise bewegt, so bestimmt die Are, die bei dieser Bewegung ruht, sein oben und unten. Uber rechts ist der Aufgang und woher die Bewegung kommt, also ist Süd oben, der Morgen rechts und wit wohnen unten links. Nun ist aber oben edler als unten, vorne edler als hinten, darum bewegt sich der Himmel nach dem edleren, vom Aufgang aufwärts und nach vorn \*).

Sewiß ist biese psychische Deutung des amour antonror hochft interessant. Aber die Erhebung der Idee über die Erscheinung fehlt dem Aristoteles, und darum bleibt diese Gleichstellung des Geisteslebens mit der Kreisbewes

gung ein trodiner unbefriedigenber Bebante.

Das befrembende dieser Borstellung zeigt sich besons bers bei ber wunderbaren Ausfahrung seiner Borstellung von dem außerweltlich vorhandenen. Jenes ewige einfasche Wesen ohne Theil und Größe, welches die höchste Bersnunft ist, kann doch unmöglich im Raum ausgebreitet gesdacht werden, und doch sagt Aristoteles bestimmt, der erste Beweger musse entweder in der Mitte oder im Umsfange des himmels sein, da aber der letzte sich am schnellssten bewege, sei er diesem am nächsten \*\*). Und dann an anderer Stelle setzt er über die Grenze des himmels hinaus,

mø

<sup>\*)</sup> de Coelo I, 2. c. 2. unb 5.

<sup>\*\*)</sup> Phys. J. S. c. ult.

wo feine Materie, feine Bewegung, tein Raum, feine Beit mehr ift, boch ein bort (ranei) bes Gottlichen ber ewig feligen Rube \*). Dach biefen Stellen haben ihm Cicero (de nat. deorum I. c. 18.) und Sertus Empirifus (pyrrh. hypotyp. 3. c. 24. 218.) gang gegrundete Bormurfe gemacht, benn wenn Mriftoteles auch nicht fagt, baß Gott bie Grenze bes himmels fei, wie Segtus behauptet, bag er fage, fo lagt er bie Gottheit boch in ihr leben. Diefes tobte und ungenügende behalt bes. Mriftoteles hohere Weltanficht unvermeiblich, weil in bem, was wir von ihm lefen, bie belebende religiofe 3bee von der abfolut freien menfolichen Beiftesfraft und bem religiofen Schuldgefühl bes Menfchen fehlt, welches Platon mit ben andern aus ben positiven Religionsanfichten in ben Mothen ber Geelenwanderung mit aufgenommen hatte.

Der Weltansicht nach lehrt Aristoteles vollkommen richtig, in der Welt giebt es kein Princip des Bosen. Diejenigen ieren, welche meinen, das die Hyle ein Prinzeip des Bosen sei, denn das Bose ist im Gegensatz gegen das Gute, aber Gegensatz giebt es nur an der Hyle als ihre verschiedenen Beschaffenheiten, hingegen der Hyle selbst ist nichts entgegengesetzt, denn sie ist nur ovoia du-vause und nicht rode zu. Noch viel weniger aber kann das Erste, das Gute, die Gottheit einen Gegensatz haben. In der Welt des ewig unveränderlichen ist also kein Gesgensatz des Guten, kein Boses \*\*).

Boses bem Guten gegenüber ift nur in den Gegensas Ben ber veranderlichen Welt; das Bose ift nur die oregn-

<sup>&</sup>quot;) de Coelo l. 1. c. 9.

<sup>\*\*)</sup> Metaph. l. 14. du Val. c. ult.

Bries Beid, b. Philof. I.

Bo kommt ihm also in r das Erdenleben des it der Tugend und dem risto teles nicht mit 18, da das Unsterbliche nvollkommenheiten des Begierden dagegen nur in Sinn und Phantas

m Religionsphilosophie en können oder mögen. Lehre ganz confequent.

Der Weisheit, sagt er, gehört das ewig wahre und uns veränderliche, daher hat nur der betrachtende erkennende Theil der Seele Antheil an der Unskerblichkeit; der kunkfertige und der handelnde Berstand (nolnaus nad naußes) gehören hingegen nur dem Wandelbaven; Götter sind weder tapfer, noch mäßig, noch gerecht, sondern nur weise. Aber hier liegt der große Fehler, daß er die freie Willens-

bfte Kraft im menfchlichen Beifte an: Die lebenbigften religibfen Bebergen

icht zu finden vermochte:

hier die aristotelische Lehre bleibt, so it einer gewissen Folgerichtigkeit doch des platonischen Ideals vom Philode hinter jeder Meligionsphilosophie, nheit des Herzens dem Menschen ein

Ideal der Beisheit porhalt und den Guten nur in dem wissenschaftlich Gebildeten finden will. So bleiben die Stichworte biefer Lehre stehen bis in die Oempla der Neosplatoniker hinüber und mit dieser weiter fort.

<sup>\*)</sup> Phys. I. 1. c. 10. du Val.

5. Augenscheinlich ift bes Ariftoteles phofifalis fche Weltanficht noch einfeitiger und unrichtiger als bie res ligionephilosophische. Aber es mare unrecht bier bagegen gu ftreiten. Dem Mrifteteles ertennen wir vielmebr nur ben Scharffinn an, mit welchem er bas gange Bemals de ausgeführt bat, Der Grundfehler ift ein unvermeibs lich noch lange fishen bleibenben ber gangen wiffenschaft: lichen Anficht überhaupt und befonders ber aftronomischen. Dier begeht Mriftoteles feinen ihm eigenthumlichen und feinen unmittelbar philosophischen gehler. Diefe Mangel gu befprechen ift erft weit fpater an ber rechten Stelle. . Dem Mriftoteles mare bier nur vorzumerfen, daß er fich burch feine Sppothefe vom freislaufenben Methes gu jenen Spharen bes Parmenibes und Empebos fles bat juracfführen laffen, anftatt mit Anagagoras burch freie Schwungbewegung ju erflaren. bies blieb ihm gleichfam Bedarfniß, um die fcarfbegrengte himmeletugel ju erhalten.

Bon bem Musban ber Metherwelt bes Mriftoteles haben wir meniger als bei Platon ju ergabien, weil wie feine mathematifche Musfahrung beffetben befigen. im vierzehnten Buch ber Metaphpfit im achten Rapitel fpricht er etwas genauer von ben Spharen ber Planeten. Die Bestirue find an ben Spharen befestigt, Die Spharen und ihre Bewegungen find um ber gottlichen Rorper, um ber Geftirne willen. Bebe ber himmlifchen Bewegungen aber hat ein unbewegliches einfaches ABefen, alfo eine bos bete gottliche Seele jur Urfach. gur Die Spharen felbft führt er bie Sppothefen bes Euboros und Rallips pos an, welche aber nicht genau ju erflaren finb, ba biefe weber die eccentrifchen Rreife noch die Epitotlen des Mpols tonios von Perga fannten, nach benen uns Ptoles maios bie Erflarungen aufbehalten bat. Quboros 28 \*

erklart die Bewegung jedes Planeten für sich, Kallips pos hingegen läßt die Bewegungen der Spharen der vers schiedenen Planeten auf einander einwirken, und braucht also neben den führenden Spharen noch rückwirkende (opalpag avederrovaag), wodurch jeder vom andern wies der unabhängig wird.

Je naher dem höchsten Sternhimmel, desto langsas mer sind die rückgängigen Bewegungen der Planeten, weil dort der Schwung der täglichen Bewegungen am meisten hindert \*). Alles im Kreislauf erfolgende Entstehen und Vergehen in der Welt ist durch den Kreislauf der Sphären bestimmt und bewirkt, wie in Tageszeiten und Jahreszeisten so durch die ganze Natur \*\*).

Darin liegt also die Unterlage jener Borstellung vom Weltall, wo unter dem überhimmlisch göttlichen die Besherescher der Planctensphären stehen, so daß jeder höhere

eine Berrichaft uber bie nieberen führt.

Dieses physische Weltgemalbe des Aristoteles ist den Hauptzügen nach stehen geblieben, bis der Einstuß von Kopernikus neuen Lehren die neue Wissenschaft gestaltete. Nur das feinere seiner Borstellung vom Aether als fünften Element scheint in seiner Schule nicht genau festgeshalten worden zu sein., Theophrastos scheint schon jenseits des Figsternhimmels abnlich wie Philolaos wieder ein oberes Feuer (das Empyreum der späteren) vorauszusesen, indem er die Wilchstraße für die Fuge ersklärt haben soll, an der die beiden Hemisphären des Himsmels zusammengesest seien, und wo das obere Licht durchsschimmere \*\*\*). In den eigentlich philosophischen specus

<sup>\*)</sup> de Coclo l. 2, c. 10.

<sup>\*\*)</sup> de gen. et corrupt. l. 2. c. 10.

<sup>\*\*\*)</sup> Macrob. somn. Scip. I. 15.

lativen Lehren gab und aber Arifto zeichnete Grundlage der philosophischer Pfpchologie, Logif und Metaphpfit, bleiben werden. In der Pfpchologie feiner Musbildung leicht ju bezeichnen. von der Seele hat er nur die Sinne und dann blog Einbildungsfraft (garti Ueber bas Denten folgen nun mogen daneben gestellt. anderwarts die Musfuhrungen, aber fur die Ginbildungsfraft hat er nur in ber fleinen Schrift von Gebachtniß und Erinnerung trocken bie Form des Gefetes der Affociation angegeben ohne Mudfuhrungen. ber ftufenweis weitern Musbilbung be die neue Zeit vorzüglich darauf an, di ben Gefeten ber Affociation genauer geben.

In keinem Thei finders deutlicher als ist auch durch die vischen Urtheils und sauf die Grundsätze iausgebildet, daß di weniges neue hinzuzu

Aehnlich muffer speculativen Wetapl Princip sind doch ex mit großer Schärfe vier Arten der Grür und Eigenschaft. A ganzen speculativen ! Bollfrändigkeit ihren

Nur die spstematischen Formen des Syllogismus und der Definition sind wirklich entwickelt für die progressiven syn-

Reitik und Induction hingegen ledurinis (der enaywyn) aners er Anwendung filcht gefunden. philosophische Abstraction die d an die Boruvissessebes logis

a conton (1993).

. Die prattische Philiosophie des

Artstorefe's. 2 25. 2 . 3

\$ 80.

Die vortrefflichsten Theile ber Werke des Aristotes les sind diejenigen, in welchen er die Gegenstände der praktischen Philosophie bespricht, die Ethis zu Politik und Rhetorik. Er bleibt zwar auch hier größpentheils dei seis

n Begriffsauffaffung, da er fich n die Erfahrung halt, so ist diese logischen Untersuchungen weniger

r praktischen Philosophie geht er edanken aus, baß bas menschlich war für den Einzelnen wie für ein bas Gute soll nicht nur gewußt, wir selbst sollen gut werden. Der liges Wesen, und das Banze ift le Stadt ist früher als das Haus ins \*). Daher ist die Lehre von i des Einzelnen Menschen nur ein aate, aber sie ist die Grundlage, \*\*). Schöner und göttlicher ist

<sup>\*)</sup> Pol. l. 1. c. 2.

<sup>\*\*)</sup> Magn. mor. l. 1. c. 1.

Bei der Frage nach dem höchsten und letzten Zweck (xelog) giebt et wie alle Griecken zunächst am, daß es in der Endaimonia \*\*) besiehe, welche assein immer um ihrer selbst willen gesucht wird, und welche das beste sei, das höchste und vollkömmene Gut für den Menschen. Genauer und vollköndiger als die früheren weist er dann nach, worin diese Eudaimania bestehe. Sie besteht nicht nur in dußerem Slück (evrysia), nicht im vergnügtesten Leben (siog üdisvog), sondern in dem tugendhaften gut Handeln (eungaülu pern abernse). Hier ist es nicht genug nur die Eugend als Vermögen in der Geele zu besühen, sondern die

<sup>\*)</sup> Eth: Nic, J. 1. c.,1.

Bir diefen Cheil der uriftotelischen Lehre vergleiche meine Beitrage jur Geschichte der Philosophie, erftes heft S. 82 u. f.

That entscheibet. Rur das mit tugondhaften Thaten er-

fullte leben enthalt biefe eumpabla.

Dier hat er bie Grundbegriffe scharf bestimmt. Er unterscheidet genau das nütliche vom an sich guten. Mur das lette giebt den Zweck und entscheidet. Dieses an sich gute ist aber nicht in dem körperlichen Leben der Seele in Wachsthum und Ernährung, nicht in Empfindung und sinnlicher Begierde, sondern nur im verständigen thätigen

Vermögen \*\*).. Zugendhaft handeln ist das Schönste und Beste. Dieses bedarf des äußeren Glückes und führt das Vergnügen von selbst mit sich. So besteht in der Verbindung dieser Lebensverhältnisse im tugendhaft thatis gen Leben die Eudaimonia.

So ftellt Aristoteles blefe Lehre dem unbestimms. teren Spruch bes Platon von ber einen Ibee bes Guten

<sup>\*)</sup> Rhet. l. 1. c. 9. απλόν μέν οὖκ ἐστὶν, ἢ ἄν ἄι αὐτὸ αἰρετὰν ὂν ἐπαινετὰν ἢ ἢ ὁ ἂν ἀγαθὰν ῶν ἡδὰ ἤ, ῧτι ἀγαθάν. εἰ ἄἰ νοῦτὰ ἐστι τὰ καλόν; ἀνάγκη τὴν ἀρετὰν καλὰν εἶναι. ἀγαθὰν γὰρ ὄν, ἐπαινετόν ἐστιν.

Magn. mor. l. 1. c. 20. της δὲ ἀρατης ἔστὶ τέλος τὸ καλόν. τούτου ἄρα ἐστὰν ἡ ἀρετὴ στοχαστική μάλλον, ἡ ἐξ ών ἔσται. — τῆς ἀρετῆς παντελώς τοῦτὶ ἔσῶι, τὸ καλὸν προθέσθαι. — ἀλλά καὶ νῶν φαμὰν τοῦτο, ὁμοίως τὴν ἐνέργειαν τῆς ἔξεως βελτία είναι.

enigegen und verbeffert vorzüglich das kynische und das Spåtere ftoifche Ideal bes Weifen , indem er zeigt , daß für ein fcones menfchliches Leben nicht nur bie Rraft genüge, fonbern bie Shab enticheibe. Dit biefer Lehre, bag im vollender Buten ber Tugend noch ein 3weck gefest fei fur Die ausführende That als bas eigentlich Schone naberte fich Briftoteles ber Entbedung bes allgemeinen Mangels in ber gelechfichen Ethit, bag man wohl die Ibeale ber Tugend erfannte, aber nicht ben mabren Gegenstand ber Achtung und ber nothwendigen Pflichtgebote. weil er bemangendbet ben Rebler nicht erkannte, fo begeht et ihn auc une fo bestimmter.

Diefer Rehier latt erftens bie gange Lehre nur nach Den Idealen bes Charafters, bas beißt nach ben Carbinattugenden disponiren und ichiebt bann ohne ein bestimmtes Princip ben Gehalt ber Pflichtenlefte nur zwischen biefe Ideale ein, wobited jum Beifpiel aus ber Lehre von ber Beisheit frembartig eine Lohve von ben Erkenntnifterurb: gen, aus ber leftee von ber Beinheit bes Bergens eine Rechtslehre wird. Abergeben biefer letteven fehlt bann der Bieberhalt eines nothwendigen Gebotes.

S. 81.

In der Lehre von den Tugenben bleibt Ariftoteles gang bei ber Anficht Platon's, fo wie diefe in der Pos liteia gegeben ift. Das Ziel ber Tugent ift die unteren Bermogen ber Geele ber Berrichaft bes Berftanbes ju uns terwerfen und fo bie Begierben auszubilben. Ariftotes les aber geht in ber Gelbftbeobachtung und in ber Befimmung ber Begriffe viel weiter \*).

<sup>&</sup>quot;) Bergleiche meine Beitrage jur Geschichte ber Phil: Doft 1. S. 137 u. f.

1) Die Tugend ist nicht Gemuthebenzegung ober Leisbenschaft (nados), auch nicht bipfie Naturanlage ber Seele (duname), sondern eine erwordene aber bleibende Ferstigkeit der Seele (ibie). Nemlich die lobenstwerthen unter diesen Fertigkeiten find die Tugenden (rop ikong de ras immerade aperale levopen).

2) Rach ber Ratur der Seele theite er die Augenden in Sittentugenden (apara abarronrenn). Die Sittentugenden find dies jenigen, in denen die unteren Berstand unterworfen sind, die genden des Verstandes selbst. Lapferkeit, Mäsigung und Ciben sind die Lugenden der Erfischen Klugheit (poornoos).

Rie kann Sittentugend oh und für den Menschen ist auch '
mer mit Sittentugend verbunden; Für sich betrachtet ist aber die Tugend des Verstandes die höherer Dies führt er sa weit aus, daß er lehet, wie Götter weder tapfer noch mas sig noch gerecht handeln können, sondern allein weise leben. Daher ist das der Wahrheit geweihte betrachtende Leben auch menschlich das höchste, welches ihm die vollkommene Seligkeit gewährt, indem es ihm nur durch das Göttliche in ihm, durch den voos zu Theil wird Ha.

8) Die Tugenden des Berstandes werden durch Untersweisung und Belehrung ausgebildet, die Sittentugenden durch thätige Uebung, Gewöhnung, Esziehung.

Diese Mobrheit handhabt er mit genfer &

Diese Wahrheit handhabt er mit geoßer Sicherheit um Selbstbeherrschung noch von Tugend zu unterscheiben und das Bergnügen (ndorn) in richtiges Berhältniß zu ihr

<sup>\*)</sup> Eth. Nic. I. 10 c. 7.

ju ftellen, fo wie er bies im fiebenten Buch ber Mitomas difden Ethif entwickelt, nachbem er im Berlauf bes britten ble Sapferfeit, im vierten bie gur omppoourn ges borenben Tugenben, im funften bie ber Berechtigfeit und im fecheten bie bianoetischen befchrieben bat. Tugend ift nemlich eine bem Menschen burch Gewohnung ju eigen gewordene bleibende Fertigkeit, so bag die Ausbildung des Menfchen erft bann vollendet ift, wenn er bas Gute gern thut, wenn er bas Gute liebt burch bie Tugend in ibm. Dem Guten tommt alfo bas Bergnügen nicht als ein neuer Beftanbtheil jur That bingu, fonbern wie bie Schonheit Dem Guten ift bas Bergnagen fein befons berer Zwed neben ber tugenbhaften Banblung, fondern nut in und mit ihr. Wo aber bie tugenbhafte Musbitbung eines Menfchen noch nicht ihre Bollenbung erreicht hat, ba bedarf et noch ber Gelbftbeherrichung gum Rampfe ges gen fcblechte Begierben, welches in thatiger Beife ihm bie eynpareia, und leibend im Ertragen bes liebeis bie Bebuild ift.

4) Aber keine Tugend ist nur Erfolg ber Gewohnheit oder einer Raturanlage, sondern jede muß ein Wert des richtigen Berstandes (loyog opdoc) sein. Es kann wohl jemand durch Temperament, Naturanlage oder Gewöhs nung tapfer, mäßig, von sansten Sitten sein, darin hat er aber nur eine glückliche Aulage, eine Temperamentstusgend, apera quann, aber nicht die währte Tugend, aperal nupla. Denn für die Tugend ift es nicht genug, daß die Fertigkeit dem richtigen Berstande gemäß sei, sondern sie muß mit und in ihm bestehen \*):

Eth. Nic. 1. 6. c. ult. οὐ γὰρ μόνον ἡ ἐκτὰ ἐκὰ ἀρθῶν λόγον ἀλλὰ καὶ ἡ μετά τοῦ ὁρθοῦ λόγον ἔξεκ ἀρεκή ἐστιν.

Tugend ist eine mit Borfatz gewonnene und fortwahstend durch Absicht geleitete Fertigkeit (Wis neaugerun) das gehörige vom richtigen Verstande vorgeschriebene Raaß in allen von unserm Willen abhängigen Dingen zu beobachten, indem wir zwischen Uebertreibung und Mansgel die rechte Mitte halten.

So herrscht der richtige Verstand über alle Sittentus genden, indem er dies Maaß der rechten Mitte zur Begiers de hinzubringt \*).

Bortrefflich hat Aristoteles diesem gemäß im Ansfang des dritten Buches der Mikomachlichen Ethik die zur tugendhaften Handlung erforderliche Freiwilligkeit durch den Entschluß (nach der von uns sogenannten psycholosgischen Freiheit) erörtert und gezeigt, wie es für die Tusgend nicht nur auf die richtige That, sondern auf die richtige Absicht ankomme. Micht der ist schon der Gerechte, der das rechte thut, sondern nur der, der es mit Absicht und um fein selbst willen thut \*\*).

5) Des Aristoteles Lehre von der peroxy, nach welcher der richtige Verstand die Sittentugenden unter den dianvetischen zu bilden habe \*\*\*), ist ganz die platonische in der Politeia von der Parmonie der Begierden und des ganzen Ledens, welche durch die Vereinigung von ausposion und Serechtigkeit erhalten werden soll. Rur läßt Platon's mehr dichterische Rede den Fehler-nicht so sühlen wie des Aristoteles trockne Darstellung. Es ist durchaus richtig, das jede Sittentugend eine mittlere Ausbildung der Begierde sei zwischen Uebertreibung und

<sup>\*)</sup> Eth. Nic. I. 6. c. 1.

<sup>\*\*)</sup> Eth. Nic. I. 6, c. ult. Liya d' olov did noonigeau, nat aveur svena eur montropières.

<sup>\*\* &</sup>quot;) Eth. Nic. l. 6. c. 1.

Mangel, so wie der richtige Verstand dieses Mittel bestimmt. Aber dann fragt sich weiter, nach welcher Regel der Verstand diese Entscheidung zu geden habe, und dafür bleibt auch des Aristoteles Lehre mangelhaft. Anstatt das Princip für diese verständige Bestimmung der Mitte zu suchen, kommt er dei der Lehre vom verständigen Entsschluß nur auf die vermittelnde Alugheit zu sprechen, und fragt nicht nach einem rein vernünftigen Zweck. Er sagt, das Entschließungsvermögen ist begehrende Vernunft oder verständige Begierde und dieses der Wensch selbst die Wirksamkeit des Verstandes darin nur so weit, daß er ihm die Alugheit (poornois) zuschreidt, welsche die Wittel zum Zweck ordne, ohne die rein vernünstige Anerkennung des Zweckes selbst zu suchen. Dies aber ist ein Wangel, der die auf Kant geblieben ist.

Diesem gemäß fehlt uns in des Aristoteles Ges malde des tugendhaften Lebens zweierlei. Erstens nemlich die religiöse Jdee, das Bild der Frommigkeit (nicht aber die Gefühlstimmung selbst). Diesen Mangel haben die mehr populären Fortbildner der Lehre unter den Griechen in der stoischen Schule wieder ergänzt, indem sie Guses beia als eigne Gestalt der Tugend wieder herstellten. Dies ser Mangel ist Folge der Einseitigkeit der Religionsphilos sophie.

Das andere ift der mehr genannte Sauptfehler der Ethit felbst, ber, auf den wir hier geführt wurden, daß ungeachtet der hohen Erhebung des rein geistigen über das körperliche und alles vom körperlichen abhängige doch die praktische Bedeutung der Idee der Selbstständigkeit des Geistes in der Idee der perfonlichen Warde nicht gefunden

<sup>\*)</sup> Eth. Nic. l. 6. c. 2. δεδ ή δρακτικός νούς ή προκέρεσες ή δρεξις διανοητική. και ή τοιαύτα άρχη άνθρωπος.

ift, biefe Idee, welche seine Gleichheit im diemer Isor und seine palle mit einander verbinden, und seiner peroxys das Princip geben follte.

#### §. 82.

Neben biesem allgemeinen in der Tugendlehre muß eine lobende Beurtheilung der aristotelischen Lehre besons ders noch die Lehren von der Gerechtigkeit (im fünsten Buch der Nik. Ethik, im ersten der Rhetorik a. 13. und im ersten der Politik), und die von der Freundschaft (Buch acht und neun der Nik. Ethik) hervorheben \*).

- 1) Die Gerechtigkeit ist die vollkommene Tugend, vollkommen, weil derjenige, der sie besitzt, nicht nur sür sich, sondern auch im Berhältniß zu andern tugendhaft ist. Sie ist die einzige unter den Tugenden, welche nicht nur ein Gut des Einzelnen, sondern in mir auch ein Gut der anderen ist. Darum ist die Gerechtigkeit die mächtigke unter allen Tugenden, nicht der Abendstern, nicht der Morgenstern ist wunderherrlich wie sie; und in ihr sind alle Tugenden vereinigt \*\*).
- 2) Besonders find hier die untergeordneten Begriffes bestimmungen oft felbft den meisten neueren überlegen.

Dergleiche meine Beitrage jur Gefch, ber Phil. Deft 1. G. 99 u. f.

<sup>\*\*)</sup> Eth. Nic. 1. 5. c. 3. αύτη μέν ούν ή διαμιοσύνη άρετη μίν έστε τελεία, άλλ' σύχ άπλως, άλλά πρός έτερον καλ διά τουτο πολλάκις πράτιστη των άρετων είναι δουτεί ή διακιοσύνη παλ σύθ έσπερος, ούθ έφος όθεω θαυμαστός καλ παροεμιαζόμενοι φαμεν έν δε διακιοσύνη συλλήβδην πασ' άρετη ένε. Τελεία δ' έστιν, ότι δ έχων αύτην, καλ πρός έτερον δύναται τη άρετη χρησθαι, άλλ' ού μόνον καθ' αύτόν. — διά δε τὸ αὐτό τουτο καλ άλλότρων άγαθον δοπεί είναι ή δικαιοσύνη μόνη των άρετων, ότι πρός ένερον έστιν.

Go vorzäglich bei der Bestimmung bes Rechtsbegrife fes burch Gleichheit. Er fagt: in einer Bebeutung ift bas ' Gerechte (dixasor), bas Gefenliche (vouquor), welches befondere bei ben burgerlichen Befegen im Staate (dixaco» molerator) in Anwendung tommt. Rommt es aber barauf an, Die Berechtigkeit als eine befondere Tugend neben ans beren (er peger rie agerie) ju bestimmen, fo ift bas Ges rechte bas Gleiche (ro loos). Das gefetlich Gerechte ift überhaupt das durch Befete (feien es Die tegend einer Eugend oder bie Befete im Staate) in der menschlichen Bes fellschaft festgestellte. Doch ruht auch bei biefer Gefetlich= feit ber bestimmte Begriff bes Gerechten, auch bei ben pofis tiven Befegen, immer auf der Gleichheit. Do diefe Bleich= beit unter bem Befet nicht anerfannt ift, bleibt tein eis gentliches Recht, fondern bochftens etwas bem abnils So ift bas Berhaltnif bes Beren jum Gflades übrig. ven, auch das ber Unterordnung ber Weiber und Rinder unter ben Kamilienvater tein reines Berhaltnig ber Gerechtiafeit . fondern nur etwas abnliches \*).

Ferner wie gut glebt er nicht die Begriffe des positis ven (vouuson) und des natürlichen (quauxon) Rechtes, des ius civile (idion) und des ius gentium (nouvon) der Ro-

mer, t der Bill Gefetz 1 aber sei rechten dieses U theilenb

<sup>\*)</sup> Eth. Nic. 1. 5. c. 8. 4. 5.

<sup>\*\*)</sup> Rhat. l. 1. c. 1\$. Etk. Nic. l. 5. c. 10. c. 14. Eth. ad Eud. l. 4. c. 5.

vergeltenden (ro dinawor diopowrunde) Gerechtigkeit in Ruchficht ber Geltendmachung ber Gleichheit \*).

3) Eine der schönften Parthien in Ariftoteles Ethit ift die Lehre von der Liebe oder Freundschaft. Gerechtigs feit tommt nicht nur als ftrenge Pflicht, sondern auch in

ber Seele in Frage. Aus ihr hte, ihr ais xadaxayadla gehds die Liebe. Sanz diesem Grunds gudla die zum Rechte hinzutres en Lebens sei, hat Aristotes

eine Tugend oder mit der Tus das nothwendigste im Leben, unde leben, hatte er auch alle

ig zwischen Mann und Frau, und Freund, scheint nichts ans chte \*\*\*). "

"Auch die Staaten halt die Freundschaft gusammen.

\*) Eth. Nic. 1. 5. c. 5 - 8.

<sup>\*\*)</sup> Eth. Nic. L 8. c. 1.

<sup>\*\*\*)</sup> J. l. l. 8. c. 14.

gen fin einige, es fei baffelbe ein guter Matter und rig Ferund zu fein \*). " frein mit ger ger beite ber beiter in

Borgaglich fichowarttebiefer Gebaute von ber Schone heit ber Gerechtigfeit im ber Frentebichaft in ber Lebre bes breigehnten Capiteit fim achten Buche herber, wie im Beben bie Wechattriffe ber Biebe innt Perunbichaft ben Rechest verficktniffen bermanbtt, brumb i wie bie : Geftheinung ber Freundschaft von ber Gerechtigfeit ber Saatesvefaffungen abijangig fei. . aman enten in bei beine an eine

Bries Gefch. b. Philof. I.

S & L

<sup>\*)</sup> i, &. c. i. ") Bergleiche meine Beitrage jur Gefch. ber Philof. Deft 1. ©. 112 n. f. 22 5 2 1 3 1

<sup>\*\*\*)</sup> Eth. Nic. l. 10. c. ult.

<sup>†)</sup> l. l. l. 5. c. 10.

der heurthette er sie ben Staat nur analog dem Cignsthumsrecht an Sachen, aber die Freundschaft steht ja hie her als die Gerechtigkelt. Im Staate, und das hänslick Leben soll zur Freundschaft ausgebildet werden sowohlim Zusammenkehem der Familie de alsidem von herrn und Knecht auf. Welte machen philosophisch zuhfere Musteiche sie die persönliche Freiheit an das pasitive Recht, abn pen den stellichen Seist iditser prisentelischen Lehre in ihre Einheit bliebe nichts einzurvenden, wenn er nicht das Lieburcheil den Erhahnscheit der Spischen über die Barbarn behalten hätte.

" **(. 83.** 11.

und geschichtlichem Gehalt eist veicher an Erschung und geschichtlichem Gehalt eist Die platonische, und bei kimmter in ber Erörterung der Snundhegriffe, allein soft er auch darin dem Platon posemisch entgegen unt ist im Grunde doch seine philosophische Ansicht vom Staat im wesentlichen fast dieselbe geblieben; er läßt sich hier wei specieller als in der Ethis von Platon ist aber hier nur kin. Der winklich philosophische Gehalt ist aber hier nur kin, denn der größte Theil der Untersuchungen betrifft unr die Staatswersassungsformen, und doch sind die Joen der dürgerlichen und der personlichen Freihelt noch nicht gefunden, das bedeutendste bleibt Beurtheilung geschähtlicher Bechältnisse. Indessen auch dieses wenige philosophischische sie für die Geschichte der Wissenschaft von großem Erselst sie die Geschichte der Wissenschaft von großem Erselst gewoesen.

Unter den acht Buchern über den Staat ftellt bas eft den Staat (30,445) über das Saus und die Gemeine (100pt)

<sup>\*) 1.</sup> l. l. 8. c. 14.

<sup>\*\*)</sup> l. l. l. 8. c. 18.

Die erfte. Gefellicaft ber Menfchen ift bie baublide, mebe. rere von biefen verbinden fich ju einer Bemeine, mehrere, von diefen aber jum Staate, fo bog ber Staat eine felbfts. ftanbige und fich felbft genugenbe both außeren unabfans gige Gefellicaft ber Menfchen fein foll .). Bunacht fpricht, er von ber bauslichen Gefelichaft, vom Berbaltnif grois fchen herren und Auschten, bem Boten und ben Familienes gliebern; bann vom Bermogen und bem Reichibum, wer? bei er einen besondern Wiberwillen gegen ben eigentlichen; Dandel zeigt, in meldem nicht nur einer feine Bebarfniffe; von einem andern eintaufcht, fondern wo nungegen Geld, eingetaufcht wird, mit bemfelben Anflong bet Gebantens, in dem Platon Die Lohneunfte überhaupt bergebtet., Dies im Widerfpruch mit ber gangen moberpep Anficht vonben Quellen bes Bolfenohiftandes, aber boch barin mir gutem Grunde, bağ biefen Danbel bie Urfach ber vorherrs fcenden Dabfucht, der übermäßigen einseitigen Ueberreis. cherung und aller beudfenden Armuth bei gebilbeten Bols fern wird.

Das zweite Buch beurtheilt Die Ansichten vom Staate in Platon's Politeia, bann Die in ben Buchern über bie Befege, ferner Die Werte bes Pholies von Challes bon und hippodamas non Wilet, sublich bie Berfale fungen von Lakebaimon, Lerta, Rarthogo und Athen.

Im beitten und vierten Buche gicht er, seine eignen Lehren von den Staatsverfussungsformen und ihren wesents lichen Bestandtheilen; laßt harauf im fünften Buch die Lehre vom Aufruhr, besten Ursachen und den Mitteln der Abhalfe gegen denselben folgen, und beendigt im sechsten Buch die Beschreibung der verschiedenen Staatsformen. Im siedenten Buche allein kommt er auf die inneren Ein-

<sup>&</sup>quot;) Bergl, I. S. c. 9.

richtungen ber kandverthelfung", ber Gewechstände, ber' Che und priet ber Erzichung, von welcher weiter das, gange achte Buch fpricht.

Staatsbürger (nodlens) nennt Arift oteles nur den, der Antheil am Gericht over an der Regierung hat \*), den Staat ader die Gefellschaft der Bürger. Seine Pauptslehre wied nun die von den Formen der Regierungsverfalssung. Hier folgt er eigentlich ganz dem Platon, aderseine philosophische Theorie wird noch illusorischer und in der Anderbührich schwanktwoer, weil er nicht wagt, wie Platon, elbi Jeal zu zeichnen, und doch zulest nach idealen Gründsätzt aber Sieden Gründsätzt aber Ansternach in Ansternach und Ansternach ibeilen Gründsätzt aber Ansternach und Ansternach find ungemein viel

ch jum lettenden Ges
bli das Genieinwohl
irschie ist gut., wenn
idenn er seinen eiges
l die Herrschaft mehr
der Wermunft als der
aber nicht besonders
feldst bestehe. Jum
ke Regierung herzus
in tugendhafteve der
zen). Eden so also,
ib Besser, ellert der

herr, ber rohe ber Knecht fei, verlangt er hier, bag ber Bessere herrsche, und biefe Uebermacht unsgezeichneter Dus gend überall aneifanntitbesbe wird). Aus dies ift eigenellich

<sup>\*) 1. 3.</sup> c. 1.

<sup>\*\*)</sup> I. S. c. 6.

<sup>\*\*\*)</sup> l. 5. c. 13. c. 17.

der illuserifche Gedankt, welcher in ber Berfaffungelebne

Der philosophischen Untenscheitung ben Pergierungsformen nach bleibt er bei bem platonischen nur mit Benschiebe

ift bie

gum B

faffuns

કુમાં છે. **દામ**ે લ

nigthu

1mHeiln

piçle d

diese s

Lapfer

ift bagegen bie Berfaffung, wenn ber Berfchez feinem Gir gennug foigt, bann mirb bas Ronigthum Aprannis, Die Apiftofratie Oligarchie, bie Politein Demokratie. Dies find bie Grundformen ber entanteten Berfoffung ")., Aber Ariftoteles giebt nicht, nur biefe philosophischen Abstwaetibnen, sondern er führt bie Lehre meit gemmer cefahe umasmäßig und geschichtlich aus, indem er die Ausammens fekungen geschichtlich vorlogemenber Berfuffungen versiejcht \*\*). Go nimmt er ben Begriff ben Politeia an verfchiebengen Stellen wochlin abweich mben Muife und forbert enfahrungsmähig für bie befte Brefaffung eine gute Berbindung mon-Diggechie und Mentefentie abntich ber foars Das Poingip ber Ariftofvatie ift bie Tugend, tanifden. das der Oligarchie der Reichthum, das ber Demokratie die Freiheit, Diese Intereffen mutffen fich alfo richtig ausgleichen nub! Die beste Berfaffung wird bann bie fein, inwelcher ber Mittelftand herricht, in welcher es wenig Reiche,

<sup>\*)</sup> Eth. Nic. I. 8. c. 12. Pol. I. S. c. 7. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) l. 4. c. 1.

wenig Beme glebt, Die meiften in inttilerem Wohlftanb leben \*).

Mis ferner die Ansiche des Boldslebens überhaupt bes trifft, fo halt der griechliche Geist schon, wie sehr gleich Mut findeles gegen die Familien und Gatergemeinschaft der Arleger in der platonischen Republik protestied, ihn

Doch nahr an ben Bufichten Blaton's feft.

Bus vie Kamilie fordert ei zwar fehr gut frenges Ches vecht; abar- die große Schwierigkeit, die Ueberdlerung zu viehtnareit, werdnlaßt ihm zur Befeitigung des Uebers innaßes von Eindren zu noch schlimmeren Borschlägen als den platbnischen \*\*). Femer die genautr gegebenen Borschriften fur Familikarinetchtung und öffentliche Erziehung folgen benselden Freiefen wir doct.

In Atlicklicht ber Geschäftethängkeis ber Stände sagt der, Der Baat fordem such firlet, Ackerbau, Künste, Aries get, einigen Bermiden Cophiser am rosa einsoplan), Pries stam und Richter. Aber wiere diesen sollen nur der Arieg, die Beligiourund das Gericht die Geschäfte der freien Burger fein, daß die Jugend die Missesse, das Altre oder regiere, richte lind den Aufris versehe. Vom Pandel spricht au sehr verächtend, und die Ackerbeute sollen am besten nas Stawen sein sehr die Gebildeten und die Reseger follen am der Regierung Thell nehmen, sich aber mit der großen Menge wie sie Labendunch durch eine gewisse Steichheit der Siete und durch Spflitten gleichzustellen steichheit der Sitte und durch Spflitten gleichzustellen suchen.

Dies entspricht ber philosophicen Abstraction nach fast gang Platon's Joant, wat ift doch auch erfastrungs-

the Justice

<sup>\*)</sup> l. 4. c. 8. 11.

<sup>\*\*) 1. 7.</sup> c. 16. . . ? ? . . . . . . . . . . . .

<sup>\*\*\*)</sup> i. 7. c. 8.

mäßig unbestimmter genommen mehr oder weniger die Les bensordnung aller gebildeten Bolker; in der strengen Ges schiedenheit der Freien und Sclaven hingegen nur herbeis geführt durch das allgemeine Borurtheil der Griechen und fast überall des Adels, daß das gesunde, arbeitsame Ges schäftsleben, auf welchem doch die ganze gesunde Geistess bildung der Bolker ruht, sich mit höherer Bildung nicht vereinis

Di

aur fefti

geren I

Die Beit

fer Ueb

wichtige

wohl, in seiner Unterscheidung der Berfassungsformen, der Schilderung des Geistes einer jeden und des Einflusses von diesem auf Haltbackeit ber Staatseinrichtungen und Ruhe des bürgerlichen Lebens, so wie besonders noch in seiner Lehre von den drei Gewalten, der gesetzgebenden, der richtenden und der ausführenden (zo floudevouevou negt zwu norman, zo negt zus ugzas, zo dexasou) \*).

<sup>\*) 1. 4.</sup> c. 14. et seq.

est if a course's river an course correct to come expense of the constitution of the c

<u>க</u>ி எச்சி கேசிருக்க ட்ட

Mach Aristokeles trat unter den Griechen kein philos sophischer Lehrer auf, der in Seisteskraft und umfassender Ausbildung dem Platon und Aristokeles an die Seite gestellt werden kann, keiner vor dem Eingreisen der christslichen Lehre, dem wir einen höheren Grad von Originalistät zugestehen könnten. Platan und Aristokeles sind daher die Lehrer der Jahrhunderte geworden, und wie die ihrigen haben sich fast keine Schriften der folgenden erhalsten. Aber diese entschiedene Borherrschaft ist ihnen nicht in der ersten Zeit nach ihrem Tode geworden, sondern erst viel später. Seschichtlich und philologisch geben uns die drei letzten Jahrhunderte vor dem Ansang unser Zeitrechsnung gar vielen Stoff zu Untersuchungen über die Grüns

dung und Erhaltung so vieler neben einander stehender Philosophenschulen, deren Kenntnis wir wieder wie bei den früheren melk wurd abs Bruchswären und gelegenklichen Angaben späterer Schriftsteller zusammenstellen mussen. Wher philosophisch veiginal ist in alle dem nichts, als die Fortbildung der Lehre von den Gründen der Wahrheit und somit die Fortbildung der Stepsis.

Reben den von und j keatiket find hier die akade platonischer, die peripare kicher kehren; dann die S des Zenon und die Scha chen. In dieser Zeit g Wittheilung und das Ins Linterfuchung weniger auf heiten zurückgeführt, wei der philosophischen Forst weilt nur dei, den Frage n

wehr verstächlichen Behandlung den philosophischen Wahrs beiten als Hauptsage stehen bleidt. Damit ist Wangel an Originalität verbunden, die Lehrer schließen sich durche gängig an die Mette und Lebensansicht eines Vormannes an, man sucht das gemeinverständliche, und gewonnen wird daher in dieser Jeit vorzüglich, die Kunst philosophissche Lehren sewandter und gemeinverständlicher auszuspres chen.

Die Geschichte bieser Schulen zieht sich eigentlich fart von Aristoteles Zeit dis zur Schließung der heidnischen Philosophenschulen durch Kalsen Justinian im Jahr 529 unswer Zeitrechnung. Milein für die lebendige Fortbildung der Philosophie sind sie nur in der früheren Zeit von Berdeutung.

§. 85.

platon wirkte alleitig durch seine Behriften und bald entschieden durch seine Schuler in Alegandria. Aus Platon's Schule ging Entleides hervor, der große Ordner der Geometrie, so auch Timach ares und Arischunder der Geometrie, so auch Timach ares und Arischunderts die aftronomischem Anfang des dritten Jahrhunderts die aftronomischem Beobachtungen am Museum zu Alexandria degannen: Ourch diese und ihre Pachfolger wurden die mathematischen Wissenschaften fester ausgebildet und die Astronomischen Wissenschaften philosophischen Phantosien, besonders nachdem Alpstlichen philosophischen Phantosien, besonders

In Diaton's Philosophenichule in ber Afabemie hifchah hingegen anfangs nichts neues. Die erften Lebere entwiedeten grear wie Mrifteteles die Philosophie fps fentatifeber nach ben brei Theilen ber Logit . Phyfit. und Bibit, blieben aber fonft nur lleberlieferer von Platon's Lehre. Dach Platon's Tode wurde fein Schwefterfohn Spenfippos Borfteber ber Mabemie, gab bas Mint aber balb an Eenofrates von Challebon ab. Inbeffen wer von Anfang an bie gange Bebeutung ber platonifchen Lehre fcwer treu ju überliefern, fobalb man fie foftemas tifch ordnen wollte. Allgu leicht mußten bie rein noetischen Behren mit ben bilblichen in ein Gemalbe gufammengezogen werden, und es mare mohl intereffant ju verfolgen, wie für die Beltanficht bie pathagorifirenden Phantafien im Eimaios immer mehr in ben Borbergtund gebracht, fomit Die ungeordnete Opie, que ber Gott bie Belt geordnet habe, immer fcarfer als ber Grund bes Bbfen bestimmt, und bann wie nach und nach immer fefter bes Mriftotes les Weltbau platonifc ausgebeutet murbe ju bem uberhimmlifchen noches vonros oben und bem noches alodn-

Schon Speufippos fcheint birt ben Anfang ges macht ju haben, inbem er bas Gemalbe ber Weltformung aus ber Materie boftimmter fefthiste und ausführte, bes fonbers aber ging Eenofrates batin weiter. terfchied brei Arten bes ABefene (ovolag) bie finnliche (ro elodyros), bie gebachte (ro somros) und bie baraus gets fammengefegte ber Deinung (co dogavros). Innerhalb bes himmels fei bas Ginnliche, auferhalb bes himmels bos Bedachte, im Simmel aber bas dogaeron, benn bies fei finnlich durch bie Sichtbarteit, gedacht aber durch bie Aftros nomie. Go berthollt er bies an bie Deolsen. Atropos hat bas unveranderlich mabre ber Wiffenfchaft; Rivefo bas finnliche : Lachefes die Meinung 1900 Ueberhaupt fchtint er feine Beltanficht gang aus Platon's Limaios gebilbet gu haben. Ge amtetichieb in Gott bie Monas und Dpast Die Montas fit Beus, ber im Dimmel waltet, bas manne liche, bet Bater, Das ungrabe, bie Bernunft (+aug), ben erfte Bott. Die Doas ift bas weibliche, bie Muttet, web de unter bem Simmel herricht, Die Weltfeele Mo : Sitrin find bie Bilber-ber erften und gweiten Abtheilung von Plais ton's Timaios gufammengezogen. Simplicius ere jahlt auch, wie er bie eigne platonifche Lehre von atomen Linien und Rlachen besonders aufgenommen habe \*\*\*).

Seschichtlich konnen wir aber biefen erften Umbilduns gen ber platonischen Lehre nicht genau folgen, weil und zu wenig bavon überliefert geblieben ift. Die Fortbisdung beffen erscheint euft fpater in Alegandria.

<sup>&</sup>quot;) Sext. Emp. adv. log. I. 147.

<sup>\*\*)</sup> Stob. ecl. phys. p. 62.

<sup>\*\*\*)</sup> Simpl. in phys. Ar. p. 86.

Dem Tensknick folgte Polemon aus Athen dann Rrates aus Athen und diesem Rrantor von Goli. Alle diese hatten keinen wesentlichen eigenthamlischen Einstug und wir wissen nur weniges von ihnen. Des Arantor Rachfolger, aber war Polemon's Schüler Arfellass aus Pitane in Realis; dieser andere im Streite mit den Stolkern die Lehre wesentlich um in eine Streite mit den Stolkern die Lehre wesentlich um in eine stere auch die mittlere Akademie. Wie werden besser bei den Keptischen Lehren danzuf geführt.

. \$ 86.

200 Ein verwandtes. Schiekfal hatte, auch bie peripatetis Ehs Schule des Aristoteles.

2: - Unfen bem unmittelbaren . Babalern bes Apift oteles toetben Theaphrafton, Eudemas von Rhobos, Dis Faiatons von Meffene, Arikeremps von Lavent, hermfleibes von Pentos genannt. Tystames von Exefos auf Beibes, megen feiner Rebnergabe von Mris Autales Theophraftos genonnt, wurde ber Erbe bes Arifroteles und fein Rachfolger im Lyfeism. Er war ein ansgezeichneber Maen von Talent und Charafter, pon Deffen Schriften wir aber mur bie ethifchen Chagaftere und Bicher über bie Pflanzen befihrn. Ihm folgte als Bore fteber ber Schule Strafon von Lampfatos, welcher ets wa im Jahre 270 v. Che. ftarb. Gein Rachfpiger war Tyfon ober Gloton aus Troad und beffen Zeitgenaffe Dieronymos, aus Rhoded. Fernere, Abogeher waren Arifton von Reas, Rrienlaos von Phofque, ber im Jahr 155 b. Chr. mit Rarneades als Gefandter nach Rom ging und bann Dioboxes von Tyros. Bon ben fpateren bis auf Undronitos bon Rhodos, ber ju Cis cero's Beit lebte, find uns nicht einmal bie Damen be-

```
tannt. Ueberhadpt ift von alles biefen werig zu:emabien,
die erften fcheinen faft nur beit Mriftoteles commentie
rent
gun
meh
56
fanı
miel
und
mit
find
blog
ወህ (
der
gan
dun
Må
irrt
fte
feţt
Pai
lic
bur
fon
 gen
 fu
 bei
 Atome. Die Ratur behauptete er baber wirte nut nach
```

<sup>\*)</sup> Stob, ocl. phys. p. 798, p. 830. Giorro test. muntert. L. c. 10, 81.

Gefetzen der Schwere und Bewegung, aber nicht als vers flandige Ursache nach Zwecken'\*). Wie er aber diesen Mas turalismus ausgefährt habe, wissen wir nicht. Auf seine Barstellung der Seelenlehre scheint diese Abweichung vom Aristoteles: keinen Ginfluß gehabt zu haben \*\*).

on Rhodos die r geworden was ischen Philosophie die reinen Peripas dihn commenties Een archos aus a stos und Ales en Peripatetisern Elung der neoplas fristoteles an, des Platon zu

von Aphrodisias, !s unster Zeitrech= m sechsten Jahr=. Der letztere, weil les sehr viele er= h hat, Alexan=

ber aber mehr felbst als Denker, fo daß er spater vor= jugeweise der Ereget genannt wurde. Diese Gelbstthatig=

pyerh. hyp. III. S. 33. adv. math. X. S. 155. Stob. ecl. phys. I. p. 298. 348. Plutarch. adv. Coloten p. 1115. Lactantius de ira dei c. 10.

kelt zeigte er vorzüglich in ben Betrachtungen über bas Schickfal, worln er die Lehren des Meistoteles von Schickfal, Ratur und Freiheit des Willens gegen die Lehren der Stoiker versicht, wovon wir bort am bequemften sprechen, und in der Lehre von der Sterblichkeit der Stele, in der er fast wie Difalarch os urtheilte.

# 3 weites Rapitel.

Epifuros und feine Schule bie Garten genannt.

#### §. 87.

Spifures (Enluovoes) ein Athender aus Gars gettos, geboren Dl. 109, 3., war ber Gohn armer Ets tern, mit benen er fich in ber Jugend in Rleinafien aufe bielt. Go foll er im Gangen nur barftig unterrichtet, aber boch in fruher Jugend icon burch ben Spruch bes Defios dos bom Chaos als bem erften jum philosophiren angeregt worden fein. Dies fuhrte ihn zuerft auf bas Studium der Werfe bes Demofritos, bann horte er in Athenden Tenofrates, Theophraftos und andere, aber febr unvollftanbig, fo bag er fich einbildete Antobibatt ju fein und fehr etel auf feine Dviginalitat murbe. gere Beit bemafte er fich in Rleinafien ohne Erfolg eine eigne Schule gu ftiften, fpater gelang ihm bies aber in Athen, wo er eine große Angahl Schuler um fich verfammelte, von benen er boch verehrt wurbe. Soule hat vor allen anbern viel eigenthumliches, fie verband bie Schuler ju einem engen und ichonen Freunds fcaftebund, Enupfte aben babei ibne Meinung fo feft an Des Meifters Worte, bag fie gar feine Gefchichte bat,

indem Beiner ber Schaler ju ben Lehven des Meifters

binguften ober bavon nehmen burfte.

Epifuros mer ein gewaltiger Bielichreiber, wir lefen aber nichts mehr von ihm als eine Reihe Baupts fabe (upper dobm), einige Briefe \*) und einige Bruchs ftucte feiner Phofit !!). Doch ift bas Gange feiner Lehre leicht ju faffen nach ben Dachrichten bes Dioges nes Laertes im gehnten Buche, nach einzelnen Anfuhrungen bei Cicero, Sertos, Seneca, Plutarcos und besonders burch has Bebicht bes gucretius Cas rus, ber Luft, Boftbmad und Geift aufbat, um ben Beift ber epifureifchen Beltonficht, felbft in beffen burrer Maturlehre, lebendig anschaulich zu machen. nun bie lehre bes Epifuros ju fcildern, muffen wir nur feinen Freunden folgen, benn bie Ginfeitigfeit feiner Lebre vom Bergungen und befonders fein Bidermille ges gen bie positiven Religionsworftellungen, um bes Abers glaubens willen, haben ibm bei ben andern vorzüglich in ber ftoischen Schule meift nur gehäffige unwahre Rachs neben gewedt, weiche ihn auffer feiner Schule vorherre fcand perfolgten, bis in neuerer Beit Baffenbi querft als fein Bertheibiger auftrat.

Seine Lehre ift figr gebacht; babei ungemein einfeitig und ohne alle Deiginglitat. , Sie fft nemlich burche aus auf jedes Stichmort Wieberholung bes Demotris to 6, wie mohl noch mehr auffallen wurde, wenn Des mpfritos Ausführungen uns geblieben maren. In ber Zusammenfaffung des Gangen bieibt er aben hinter Den mofritos noch in Sauptlehren gunnd.

**RDie** 

<sup>&</sup>quot;) Dieg. L. l. 10.

<sup>(40)</sup> Epicuri fragm. fib. 2. et 11. de natura, ed. Orellius. 17 476 1.

į,

Wie die Sofratiket sest er den Zweck der praktisichen Philosophie in die Erlangung der Eudaimonia und in die Ethik den Zweck der ganzen Philosophie. Die Lehre selbst aber theilt er in Kanonik, Physik und Ethik.

Die eigentliche Dialektik verwarf er als überstüssig und machte anstatt dessen die Kanonik als kehre von den Gründen der Wahrheit und den Principien (nourolov nal appro) zur Elementarlehre (orosyewornor). Die Kanonik ist also die kehre vom Erkennen und Denken. Hier giebt er als Gründe der Wahrheit an die Empfindungen, die Borherbestimmungen und die Anregungen der Begierde, seine Schüler auch noch die Vorstellungen der Einbildungskraft 1).

Der Grundgebanke in dieser Lehre ist dank, daß alle Wirklichkeit in der Erkenntniß nur durch die Sinsnesanschauung bestimmt wird. Die Sinnesanschauung zeigt ihre Wahrheit durch das Daseln des empfundenen, denn Sehen und Hören gilt für sich wie das Schmerzempfinden <sup>2</sup>). Die Sinnesanschauung hängt von keiner Ueberlegung ab und von keiner Erinnerung <sup>3</sup>), sondern alles Denken entspringt aus ihr. <sup>4</sup>).

Alles Borauswiffen (πρόληψις), Denten und Bor: ftellen bes Allgemeinen leitet er aus ber Erinnerung bes

<sup>1)</sup> Diog. L. l. l. 81. ἐν τοίνυν τῷ κάνονι λέγει ὁ Ἐπίκουρος . κριτήρια τῆς ἀληθείμε είναι τὰς αἰσθήσεις, καὶ τὰς προλήψεις, καὶ τὰ πάθη · οἱ δ' Ἐπικούρειοι, καὶ τὰς φανταστικὰς ἐπιβολὰς τῆς διανοίας. λέγει δὲ καὶ ἐν τῆ πρὸς Ἡρόδοτον ἐπιτομῆ, καὶ ἐν τπῖς κυρίαις δόξαις.

 <sup>1. 1. 82.</sup> ὑφέστηκε δὲ τό τε ὁρᾶν ἡμᾶς καὶ ἀκούειν ὡςπερ
 τὸ ἀλγεῖν,

<sup>3)</sup> πάρα γάρ αἴοθησις ἄλογός ἐστι, καὶ μνήμης οὐδεμιᾶς δεκτική:

<sup>4)</sup> πας γάρ λόγος ἀπό των αίσθήσεων ήρτηται.

oft vor der Ankhauung erschienenen ab, so wie wenn wir sagen, dieser hier ist ein Mensch, sobald Mensch ges sagt wird, man durch eine Borherbestimmung (nooln-wie) gleich diese Sestalt denkt, nach der Führung der Sinne 1). Alles Denken, alle Ueberlegung (loyos) führt das Uetheil (doka, unolnwes) nur durch die Vergleichung

mit ben Sinnesanschauungen gur Wahrheit.

Die Urtheile werden also begründet erstens durch unmittelbares Zeugniß der Sinne für ihre Wahrheit (inspayropose); zweitens durch richtige Folgerung aus dem sinnlich erkannten (n von avrepayropyose), so wird z. B. das Sein des leeren Raumes aus der wirklichen Anschauung der Bewegung gefolgert, weil Bewegung ohne keeren Raum nicht möglich wäre; drittens durch die Widerlegung (avrepayropyose), indem man zeigt, wie das Zeugniß der Sinne einer Meinung widerspreche, welche etwas nicht anschauliches behauptet; endlich vierztens die mittelbare Widerlegung (n own inspapropyose), wo etwas sinnesanschauliches als ungültig erwiesen wird durch die Rachweisung einer Sinnesanschauung, welche der Vermuthung widerspricht \*).

Ju allen diefen Fällen soll also aus dem Sinnenszeugniß abgeleitet werden, und dabei bleibt dann dem Epikuros der gleiche Fehler, wie dem Aristotesles. Wenn alle Vorherbestimmung im Denken von den Sinnen abgeleitet ist, worin soll dann die noodnuss bes

\*) Sext. Emp. adv. math. I. 7. 210-215.

<sup>1) 1. 1. 53.</sup> την δε πρόληψεν λίγουσεν σέσνει κατάληψεν, η δόξαν όρθην, η έννοιαν, η καθολικήν νόησεν έναπακειμένην, τουτέστε μνήμην τοῦ πολλάκες εξωθεν φανίντος σίον τό, τοιοῦτον έστιν ἄνθρωκος. ἄμα γάρ τῷ ἐηθηναι ἄνθρωκος, εὐθὺς κατά πρόληψεν καὶ ὁ τύπος αὐτοῦ νοιῖται, προηγουμένων τῶν αἰσθήσεων.

stehen, welche uns das unerschaubare zur Bedingung und Boraussetzung eines anschausichen macht. Durch welche Worherbestimmung könnte man z. B. von der anschauslichen Bewegung zu den Atomen und dem leeren Raum geführt werden, welche kein Sinn schaut? Er tadelt hier den Demokritos, daß dieser der sinnlichen Wahrsnehmung die Wahrheit abstreite, aber er bleibt dabei nur hinter diesem zurück, denn er will wie jener die Wahrhelt in die Welt der Atome setzen, die doch nur gedacht und nicht geschaut werden kann.

So grundet er denn auch alle ethische Wahrheit auf die sinnlichen Anregungen der Begierde, welche für alle Thiere zweierlei seien, Vergnügen und Schmerz (nogen und allender).

Der tiefere Grund seiner Lehre von der Erkennt, niß liegt aber in Demokrikos Lehre von den Idolen (eidwla) oder Bildern, welche als feine Gestalten von allen Gegenständen aussließen. Diese Lehre wird bei Lucretius durch die ersten 700 Berse des vierten Busches sehr anschaulich. Die Berbreitung des Geruches, des Schalles und besonders die Ausstüsse der Gestalten durch das Licht, welche an jedem Spiegel erscheinen und durch das Auge in die Seele einströmen, geben das Bild dieser überall herumsliegenden, aussließenden seinen Gestalten, nach welchem Demokritos die Singe wirken ließ, und wodurch Epikuros alle Erkenntnis erklärt. Es enthalten aber auch alle Einbildungen solche Bilder, darum schreibt er auch den Bildern im Traum und den Phantasien der Wahnsinnigen Wahrheit zu \*). Ja er

<sup>\*)</sup> Diog. L. I. I. 52.

beweist fogar bas Dafeln von Gottern baraus, bag uns fern Ginbildungen Bilber von ihnen einfließen \*).

### §. 88.

In der Ethit glebt Epituros eine eenste und würdige Lebensansicht, deren hochftes Ziel die Seelens ruhe ist. Er folgt eigentlich auch hier ganz dem Des motritos, gieht aber wohl, was mehr seine eigne Lehre sein mag, eine fehr einseitige Begründung hinzu.

So geht er dann nach seiner sinnlichen Begründung aller Erkenntniß davon aus, daß die sinnlichen Anregunzgen von Bergnügen und Schmerz die Anregungen und Quellen aller unfrer Begierden seien nach Zuneigung und Abneigung (algebig nal quyn). Bergnügen (ndorn) ist also das Gute, und jedes Bergnügen für sich ist gut, so daß es hierin keinen Unterschied in den Arten der Bergnügen giebt. Aber es kommt noch weiter auf die Folgen des Bergnügens an, hier kann aus einem Berzgnügen weit größerer Schmerz, aus dem Schmerz weit größeres Bergnügen entstehen 1).

Daraus folgt, gegen die Lehre der Aprenaiker, daß die geistigen Bergnügen, in denen Bergangenheit und Zukunft mit gilt, mehr werth sind, als die körsperlichen 2). Borzüglich aber das höchste Gut (ro re-

<sup>. \*)</sup> l. l. 139. Lucret. l. 5. v. 1168 seq.

l. l. 141. οὐδεμία ἡδονή καθ' ἐαυτόν κακόν · ἀλλά τὰ
εινῶν ἡδονῶν ποιητικά, πολλαπλασίους ἐπιφέρει τὰς
ὀχλήσειε τῶν ἡδονῶν. εἰ κατεπυκνοῦτο πᾶσα ἡδονή, καλ
χρόνω κατὰ περίοδον τὸ ἄθροιομα ὑπήρχεν ἐπὶ τὰ κυριώτατα μέρη τῆς φύσεως, οὐκ ἄν ποτε διέφερον ἀλλήλων αἰ ἡδοναί.

 <sup>1. 1. 137.</sup> ἔτι πρόε τοὺε Κυρηναϊκούε διαφέρεται. οἱ μὲν γὰρ χείρους τοὺε σωματικάς ἀλγηδόνας λέγουρι τῶν ψυ-

dos) dürfen wir nicht, wie die Aprenaiker, in die wechselnden Spiele des Genusses seinen, sondern es des steht einzig in der Seelenruhe, welche erhalten wird, werm der Körper keinen Schmerz empfindet und die Seele frei von Jurcht und Angst lebt 1). So erhebt er wies der des Demokritos arapakla und abaupla zum Princip.

Wollten wir nur nach diesen wechselnden Spielen des Genusses das Menschenleben würdigen, so würden wir es voll Uebel und Elend sinden <sup>2</sup>), aber der Weise weiß sich frast der Lugend darüber zu erheben, die ihn zur furchtlosen Ruhe führt. Sinnliche Begierden (ra radn) werden ihn wohl bewegen, aber nicht hindern; selbst unter der Folter bleibt der Weise im Besit des höchsten Gutes (eddalum) <sup>3</sup>), denn es ist besser mit Vernunft vom glücklichen Zusall verlassen zu sein (arvzein), als auf unvernümftige Weise zusälliges Glück has ben (edrugesin) <sup>4</sup>).

04

χικών. → ο δε τάς ψυχικάς. την γούν σάρκα διά τὸ παρὸν μόνον χυιμάζειν την δε ψυχήν, καὶ διά τὸ παρ⊸ ελθὸν, καὶ τὸ παρὸν, καὶ τὸ μέλλον. οῦτως οὖν καὶ μείζονας ήδονὰς εἴναι της ψυχής.

 <sup>1) 1. 1.</sup> δταν οὖν λίγωμεν ήδονήν τέλος ὁπάρχειν, οὐ τὰς
τῶν ἀσώτων ήδονὰς, καὶ τὰς τῶν ἐν ἀπολαύσες κειμένας λέγομεν, ὡς τινὲς ἀγνοοῦντες καὶ οὖχ ὑμολογοῦντες,
ἢ κακῶς ἐνδεχόμενοι νομίζουσιν, ἀλλὰ τὸ μήτε ἀλγεῖν
κατὰ σῶμα, μήτε παράττεσθαι κατὰ ψυχὴν συνείρεντες.

<sup>2)</sup> Lucrei. l. 5. v. 200 - 255. l. 2. v. 180.

<sup>3)</sup> Diog. l. l. 117. 118. หลังของ แต่โปรงท ของกุรอิท์ของอิลง (รถิท ของอุดัท) องิสิริท รักษาอธิเลอที่ของอิลง หอุดัร รทิท ขอ-อุเลท. -- หลัง อรอุดุโลงอิที ซึ่ อั ของอิร, อรัทลง ละรถิท ออ-ขัดในอาล.

 <sup>1. 1. 135.</sup> πρείσεον είναι νομίζων εύλογίσεως άτυχείν.
 ή άλογίσεως εύτυχείν.

So kann das wahre Bergnkgen ohne die Tugend nicht erhalten werden. Die Tugend wird um des Versgnügens willen gesucht, wher sie allein ist untrennbar von demselben 1). Waher verstehen wir leicht sein Lob der Mäßigung (auraquesa) 1) und wie er für das höche ste Gut Weisheit, Geistesschönheit und Gerechtigkeit fors dern mußte 3).

Ueber Recht und Gerechtigkelt führt Diogenes nur zerstreut abgeriffene Sate des Epikuros an, die leicht misverstanden werden konnen. Vergleichen wir aber genauer, so findet sich alles zusammenstimmend auf den Sedanken, daß das positive Recht das öffentliche Wohl zum Zweck haben solle.

Endlich aber lehrt er, daß doch auch die Tugend allein nicht hinlange die Eudaimonia zu sichern, wenn die Seele nicht von der Furcht vor den höheren Mächs ten, vor dem Tode und dem Leben nach dem Tode befreit werde. Diese Befreiung soll die Philosophie durch die Kenntniß der Natur bringen \*).

Diog. L. I. I. 138. διὰ δὰ τῆν ήδονῆν καὶ τὰς ἀρετὰς δεῖν αἰρεῖσθας, οὐ δι' κὐτὰς ' ὅςπερ τῆν ἐκτρεκὴν διὰ τῆν ὑγίειαν · — ἡ δ' Ἐπίκουρος καὶ ἀχώριστὰν φησι τῆς ήδονῆς τῆν ἀρετῆν μάνην.

<sup>2)</sup> l. l. 130.

<sup>5)</sup> Ι. Ι. 140. ουν Εστιν ήδεως ζήν άνου του φρονίμως και καλώς και δικαίως ουδό φρονίμως και καλώς και δικαίως δτο ουν μή υπάρχει το ζήν φρονίμως, και καλώς και δικαίως, ουν έστι τούτον ήδέως ζήν.

Diog. !. 1. 142. εὶ μηθὲν ἡμᾶς αὶ περὶ τῶν μετεώρων ἐποψίαι ἡνωχλοῦν, καὶ αἱ περὶ θανάσου, μέποτε πρὸς ἡμᾶς — οὐκ ἐν προσεδεόμεθα φυσιολογίας.

Wir sehen also in dieser Ethte ein ganz consequens tes System der ndowns narasinparungs, worin der sinns liche Ansang unser Vorstellungen vom Guten mit dem Ursprung dieser Vorstellungen in der Vernunft verwechs felt ist. Wir haben deswegen weiter nicht damit zu streiten, denn wir sehen sehr leicht, wie diese Verwechs selung die Idee des an sich Guten muß verkennen lass sen und somit die Ursach aller Einseitigkeiten der Leihre wird.

## **§.** 89.

In der Phpfit ftellt Epituros bestimmt die Gage an die Spige: aus nichte wird nichts, es giebt alfo fein Entftehen und Bergeben, fondern nur Beranderung bes ftets bleibenden. Diefes nun aber find die Atome umb bas Leere und fo viel er nun ba auch in bas bes sondere der Raturbetrachtung eingeht, bleiben wir boch gang bei ber Geumdanficht bes Demo Fritos. Die Ato: me, welche fich nur nach Gestalt und Gewicht unterfcheiben, bewegen fich mit großer Beschwindigfeit burch Durch biefe Bewegung und ihr Bufammens ftoffen gefchieht bie Bilbung in ber Belt, welche unenbe lich ift und in ber in welten Zwischenraumen ungahlige Rosmen entftehen und vergeben. In biefer Belt laft er teinen verftanbigen Willen nach 3wecken walten, er leugnet jede Borfehung, und nicht nur bies, fonbern er leugnet auch jebe nothwendige Gefetlichkeit, jebes Schicks fal (einagueng) und lagt alles nur nach Bufall (rugy) erfolgen. Die Beobachtung zeige zwar, bag die Bewegung der Atome gerabe abwarts gehe, aber wer fann feben, ob fie bavon nicht aufällig ein wenig abmeichen und fo burch ein wenig forage Bewegung an einander ftogen, wodurch bann die jufallige Weltbildung erfolge

und midurge dann auch, die Freiheit des menschlichen Willeus, als Abweichung von der Nothwendigkeit mögslich werden. Da

Eigenthumlich sind ihm aber darin wohl nur die religionsphilnsophischen Broecke. So intereffirt er sich eigentlich nicht für die Raturlehre, sondern fordert sie nur zum Kampf gegen den Aberglauben. Drohten uns nicht die himmlischen Erscheinungen und der Tod mit Befürchtungen, so bedürften wir der Naturlehre nicht. Dies zeigt sich erstens in der sonderbar gleichgültigen Art der Ausführung und zweitens in dem Berweilen nur

bei feinen religionsphilosophifden Lehren.

De befpricht ben Beltbat, Conne, Mond, Sagel, Than .: Relf , Donner und Blie :with fo fort bas befonbere bis au ben Entwickelungen, ber Menichengeschichte, aber es scheint ibm eigentlich nicht baran zu liegen, die Erfcheinungen gu erklaren, fonbern unr ine unbestimmte nachzutveisen, bag bies alles möglicherweise burch bas zufällige Aufainmentreffen ber Atome fich so ereignen tonne und keines weltordnenden Berftandes beburfe. So fagt & gum Beifpiel, ohne irgend auf die Biffens fcofte febien Beit einzugeben, Gonne und Mond feien muti fo groß, als fie uns enfcheinen; Die Sinfterniffe an Widnb guid . Woane tonnen baber tubren, bag ibr Licht verlifche und wieber entflammt, wie bel bem genen an ber Etbes oben baben, bag dunkle Korper gwischen fie und undieteten, ober auch, auf andere Beife, und in abnlichet. Mit ebeiter. Er giebt nur mögliche Ratururs fachen ant, luber es intereffirt ihn nicht gu unterfuchen, welches bie mahrhaft geltenben feien \*\*). Das einzige

أراء فأراريا أنسيه

<sup>\*\*)</sup> Lucr. l. 2 v. 216 seq.

At) 1. 1. 21 to 27. Lucret. 1. 5, v. 506 et seq. .

feststehende in diesem Gemalte bei Lucretius ist die Leufippische Rosmogenie \*).

Des Epikuros religionsphilosophisches Interesse ist einzig die Bernichtung aller abergläubischen Furcht. Dafür führt er einen ganz consequenten Naturalismus aus, der nur abgeschmackt wird durch die Begründungen vermittelst der Atomensehre. Für diese Furchtlosigkeit sind dann die Forderungen:

1) die Seple ist fterblich, also jede Furcht, vor ber Zukunft nichtig;

. 2) der Lod felbst ist nicht zu fürchten.

3) Auch in diesem leben ist jede Furcht vor hohes ren Machten ungegrundet.

hier ist das zweite leicht beseitigt. Giebt es kein ewiges Leben, so ist der Tod ewiger Schlaf und für uns an sich völlig unbedeutend, da er weder Vergnügen noch Schmerz bringt \*\*). Es kommt also nur für das erste und dritte auf die Lehren von der Seele und von der Gottheif an.

Dafür sucht er zu zeigen, daß die Welt kein Ersteugniß gottlicher Weisheit fein konne, ihre Unendliche keit und ihre Mangelhaftigkeit führt er dagegen an \*\*\*). Auch steht die Welt nicht unter einem alles beherrschensden Schicksal (einapuern), sondern der Mensch hangt ab theils vom Zufall (ruxn), theils von sich selbst, so daß die Rothwendigkeit (avarun) ihm nicht schadet, der Zufall unbeständig ist, und in der Selbstbestimmung er keinen Herrn über sich hat †).

<sup>\*)</sup> Lucret, 1. 5. 449 et seq.

<sup>\*\*)</sup> Diog. l. 1. 189. g.

<sup>•••</sup> Lucret. 1. 5. v. 200 seq.

 <sup>†) 1. 1. 133.</sup> την δε είμαρμένην ύπο τιναν δεοπότιν είςαγομίνην σάντων, άγγάλλοντος, μη είναι άλλα τά

In der Lehre von der Sterdlichkeit der Seele vers
bindet er die gewöhnlichen naturalistischen Gründe für
die Abhängigkeit der Seele vom Körper mit genau auss
gezeichneten Phantasien, wie die Seele aus den rundes
sten, leichtesten und glattesten Atomen in vier Stoffen
bestehe, einem mit Dunst gemengten Hauch (anra mista vapore), Luft (aer), Wärme und einem vierten undes nannten Stoff der Empfindung, der Seele der Seele, welcher der dünneste und glatteste von allen sei. Danes ben unterscheidet er Seele (anima) und Geist (mens). Der Geist ist das höhere, sein Sin in der Brust, die niederen Theile der Seele gehen durch den ganzen Körs per. Dieser aus Atomen aufgebauten Seele kann er freilich die Zerstörbarkeit selcht nachweisen \*).

Um endlich auch ganz von der Furcht vor höheren Möchten in diesem Leben zu befreien lehrt er, daß, so wie es unendliche entstehende und vergehende Kosmen gebe, auch unendliche immer dauernde Gebilde zwischen den Kosmen sein mussen, unsterbliche Götter. Diese aber leben unsterblich in seliger Ruhe, als der unwandelbaseen Eudaimonia \*\*), getrennt von allem Wechsel sterdslicher Weisen und unbekümmert um deren Schickfal.

Diese Vorstellung malt er auch atomistisch aus. Philosophisch genommen ist er begreiflich der entschies denste Atheist, denn er erkennt keinen herrn der Welt an, weder im Ganzen noch in den Thelsen der Welt, da es ihm weder eine vernünftige Weltordnung giebt

μέν ἀπό τύχης τὰ δέ παρ" ήμων. ἐιὰ τὴν μέν ἀνάγκην ἀνυπεύθυνον είναι, τὴν δὲ τύχην ἄστατον δράν. τὸ δὲ παρ' ἡμων ἀδέσποτον.

<sup>\*)</sup> Lucret. I. S. v. 418 - 841.

<sup>\*\*)</sup> Diog. I. I. 159.

noch ein nothwendiges Raturgefetz (einaquern), sondern alles nur nach Zufall (xúxn) erfolgt. Aber die übereine stimmende Meinung der Menschen beweist ihm nach dem Gesetz seiner Lehre von den ausstließenden Idolen, daß

es Sötter, höhere n riesige aus den fein ten von unsterbliche schen vor der Phan in seliger Ruhe m Wenschen gar nicht ---

Patte Epiku Atomen aus seiner gelassen, so enthie die höheren Wahrs bestritten werden i ist nach der bloß i niß die Zusammen nach Naturgesetzen erkennbar, sondern lich zufällig.

Auf ber andern Seite aber auch die ewige Ruhe seiner seligen Götter wird mit natürlichen menschlichen Borstellungen nicht wohl verbessert werden können. Arisstoteles Idee von der ewigen Ruhe des nur beschauslichen göttlichen Lebens stimmt eben sowohl zum ersten Sat bes Epikuros: ro panageon nat äpdagron, ours auto neupparen exes, ours adda nagezes.

So sehr also gleich das unbefangene religibse Ges
fühl dieser Lehre widerspricht, so läßt sie sich doch mit
einseitiger wissenschaftlicher Consequenz gegen jeden vers
theidigen, der des Unterschiedes der endlichen und ewis
gen Wahrheit nicht mächtig ist. Eben diese dialektische
Stärke dieser Lehre mag vorzäglich Ursache gewesen sein,

daß sie von den Gegnern, befonders Stoffern und Pes ripatetikern mit folder Gehässigkeit bestritten worden ift, indem man mehr bas gefunde Wahrheitsgefühl als scharf gedachte Grunde dagegen zu ftellen vermochte.

Wir können überhaupt den ganzen Gegensatz der Epikureischen und stoischen Lehre auf diesen Gegensatz der religiösen Ueberzeugung bringen. Epikuros geht mit Demokritos nur so weit, als ihn sein Widerswille gegen den Aberglanden und die ganze Mothologie führt und ignorirt des Demokritos höhere religiöse Ansichten. So bleibt ihm im Kampke gegen die positive Religion nur die todte Naturlehre mit Verleugnung der Worsthung, der Weltgesetze des Guten. Die Stoiser sind dagegen immer Freunde der positiven Religion und ihrer Mythologie, die Lehre von der Weltherrschaft des Guten, die Lehre von der Weltherrschaft des Guten, die Lehre von der Weltherrschaft des

## Drittes Rapitel.

Benon von Rittion und bie ftoifche Odule.

#### §. 90.

Weit mehr Leben als die Spikureische Schule zeigt die Geschichte der stoischen. Zenan aus Rittion auf Appros, der Sohn eines reichen Kausmannes, geboren Dl. 110, ist der erste Ordner der stoischen Lehre und der Stifter der stoischen Schule. Er bildete sich in Athen wo er den Kunifer Krates, die Megarifer Dios doros Kronos und Stilpon und die Afademifer Kenofrates und Polemon gehört haben soll. Rachs

her erdfinete er Ol. 120. 1. in Athen in der bunten Saulenhalle (n noiniln oron, beren Wände von Polysgnotos bemalt waren,) seine Schule, wenige Jahre nachdem Epikuros die seinige erdfinet hatte. Er wurs de ein hochberühmter und gefeierter, von Athen einzig ausgezeichneter Lehrer und stand 58 Jahre lang seiner Schule vor.

Diefer Zenon war ein Philosoph bes gefunden Menfchenverftandes (rou loyou rou ogeou), bie funftis chen Speculationen hatten ihm feinen Werth, fondern nur bie gemeinverftanbliche Rede. Go fonnte er nicht jum fortbildenden Gelbftbenfer, fonbern nur gum lebens Dig anregenden Lehrer merden. Er theilte, wie die Mns bern, die Philosophie in Logie, Physif und Ethie, fand in ber Logif die Grundlage, in ber Ethif ben 3med ber gangen Lehre, in ber Phyfit aber ber religionephis lofophifchen Intereffen wegen ben Gegenstand ber tief-, ften Erforichung \*). Geiner Unficht nach mußte bie Logit bem augenscheinlichen, finnesanschaulichen ben Borjug geben, und feine Darftellung nur in einer Bufammens ftellung der Sauptlehren bestehen, fur welche er efleftisch bon vielen fruberen einzelne Unfichten entlehnen Connte. Indeffen bei feiner Bermerfung der funftlichen Specus lation fonnten ihm meder die Bahlen bes Ppthago= ras, noch die Ideen bes Platon, noch die Entele: dien bes Ariftoteles, weber ber außerweltliche melts ordnende vernünftige Beift bes Unagagoras, noch bie Atome bes Demofritos gelten. Go wurde er auf Die alte Elementenlehre ber Jonier jurudgebrangt, und in biefer auf die ausgemaltefte bes Berafleitos, beffen Weltanficht er gang aufnahm, bamit aber eine Mus-

<sup>\*)</sup> Diog. L. l. 7, 89, 40.

bildung der Sthik verband, in welcher er den Konikern und Megarikern folgend die Lehre von der Apathie volls ständig ausbildete. Die Logik, besonders seiner Rachs folger, zeigt megarischen Einfluß und nur wenig platos

nifchen ober ariftotelifchen.

Außer bem Zusammenhang der Tradition iber bie ftoische Schule wird sich aber Zenon's Lehre wohl nie genau darstellen lassen, da uns von seinen Schriften und denen seiner Nachfolger nichts geblieben ist, und wahrs scheinlich er und sein Nachfolger Tleanthes die Sate der Lehre mehr nur zusammengestellt als wissenschaftlich genan ausgeführt und vertheidigt haben. Diese Ausbild dung der Lehre gehört erst dem Chrysippos. Daher werfen wir erst einen Blick auf die Geschichte der Schule.

Dem Zenon folgte aus vielen Schülern als Borssteher ber Schule Kleanthes aus Uffos, welcher in einigem die Lehren der Schule ganz dem Zenon getreu fortgebildet zu haben scheint, und diesem einer seiner Schüsler Chrysippos aus Soli oder Tarsos. Chrysips pos ist nach Diogenes Laertes der größte Bielsschreiber unter allen griechischen Philosophen, dabei aber auch der treueste Durchbildner der ganzen stoischen Lehre, welcher ihr Lehrgebäude erst eigentlich festgestellt hat. Indessen behielten die Rachfolger hier immer mehr Freis heit des Seistes als die Peripatetiker und die Epikureer, so daß jeder sein eigenthümliches zeigt.

So folgte dem Chrosippos Zenon aus Tarfos, welcher zuerft die Gultigkeit der Lehre von der Weltvers brennung bezweifelt haben foll, diesem Diogenes von Scleutia in Babplonien, welcher mit dem Akademiker Rarneades und bem Peripatetiker Rritolaus als Gesfandter von Athen nach Rom ging und mit diesen zuerft in Rom Philosophie lehrte, etwa im Jahre 155 vor

Theisto. Sein Rachfolger war Antipater bon Tarsos und bessen berühmtester Schuler Panaitios von Rhos bos, der in Athen und Rom lehrte, ein Freund des juns geren Scipio. Sein Wert über za nadnavera hat Cicero do officiis größtentheils lateinisch bearbeitet. Unter dessen Schulern zeichnete sich vorzüglich Poseis donios aus Apamea in Sprien aus, welcher in Rhos dos eine Schule stiftete und Lehrer des Cicero und Pompejus wurde.

Später gewannen unter den Kömern befonders die epitureifde und ftoifche Philosophie viele Freunde, bie erftere unter ben Beicaftlofen, bie andere unter ben Befcaftsmannern, ben Staatsmannern und Rechteges lehrten bis ju den Berrichern hinauf. Als philosophis fche Schriftfteller find bier befonders Lucius Unnaus Seneca aus Corbuba in Spanien (ftarb 65 n. Chr.), Epiftetos aus Bierapolis in Phrygien (blubt um 90 n. Chr.), der ju Ditopolis in Epirus eine Schule ers richtete, nebft feinem Schuler Glavius Arrianus aus Difomebien (im Jahre 134 Prafect von Rappados cien), welcher bie Lehren bes @piftetos nieberfchrieb, fobann ber Imperator Marcus Murelius Anto= ninus der Philosoph (ftarb 180) ju nennen. In der glangenben Beit bes Reiches ber Imperatoren war bie ftoifche Beisheit die Beisheit ber Beherricher.

Benon also war der erste Bildner der stoischen Lehre. Aber diese blieb nicht wie die des Epikuros ein Werk todter Ueberlieferung, sondern gestaltete sich in lebendiger Gedankenbewegung fort. Besonders gunsstig war ihr dafür der Streit mit der Akademie. In diesem bildete sich durch Chrysippos an die Stelle einer bloß dogmatischen Zusammenstellung der Lehrsage eine weitläuftig logisch rechtsertigende Darstellung, in

welcher erft das eigenthämliche der ftoischen Lehre wal enbet wurde. In Diefem Streite gewann man von beiben Seiten an gebildeter und gewandter Rebe, besonder für die Anwendungen auf Lebensphilosophie. Die fob teren Lehrer maren großentheils wiffenschaftlich überhaupt aut ausgebildete Manner, welche neben ber eigentlichm Philosophie die Rechte der Mathematif, ber Raturge fcbicte und aller Raturwiffenschaften anerkannten mb neben den stoifchen Hauptlehren auch viel fremdet befonbers von Ariftoteles mit aufnehmen konnten. Go bilbeten fich befonders feit Panaitios und Pofeidos nios nicht nur bie einseitigen Schulrichtungen, fonbern auch in Bergleichung und Kritik allgemeinere undats theiliche Unfichten fort, wie g. B. bafür Cicers fo viel gethan hat, indem er feine Romer auch in lateiniche Rebe über Philosophie verhandeln lehrte. Broed Commt nur die frubere ftoifche Lehre in grage, ba bie fpatere fich nur in gemeinverftandlicher Aufführ rung und Aufgeben manches eigenthumlichen unterfceibet.

In ber ftoischen Lehre mar als ber 3med des Gangen, die

nnt, abet ur in der en Borstel t, ihre E ben hervo schwachen und W

afgabe, welche Erkenntnisiehre, rik genauer mit aufnahm und fo Rede viele Vortheile brachte.

In der von und noch ju besprechenben vordriftlichen griechischen Philosophie ift nemlich eignes Leben eigents lich nur in bem Streite um die Rriterien ber Wahrheit. Dafür aber wird feine neue Erforfchung bes Wefens ber nothwendigen Wahrheiten vorgenommen, fondern bie platonifche Borausfegung ber urfprunglich eigenen, Wahrheit der Bernunft wird von allen Schulen verlaffen und es bleibt nur ber Streit um bie objective Gultigfeit ber anschaulichen Borftellungen. Ariftoteles, Epituros und Benon ftimmen barauf jufammen, bag ber Geift ohne die Sinne eine tabula rasa fei, auf melche erft mit Bulfe ber Ginne bie Gemalde aufgetragen merben, indem die allgemeinen Begriffe jede moodnyug (Erfennts niß a priori wie wir fagen) nur burch Erinnerung an frubere Sinnesanschauung bringen follen, daß folglich feine unmittelbare Erfenntnig burch allgemeine Borftels lungen moglich fep. Die bogmatischen Schulen bleiben bier im Grunde bloß Empirifer, ja bie Spifureer und Stoifer find in gang gleicher Weife Empirifer und Mates rialiften, fie haben eigentlich gang biefelbe dialettifche Grundlage, und nur bie entgegengefesten religionephilos fophischen Intereffen laffen fie in ben erften willführlichen Sppothefen ber Phyfit fo feindselig gegen e nachdem in ber Ethif Epituros auch fe mus treu geblieben mar, Benon aber boll Die hohen 3been bes Gofrates von bem Werth der Tugend mit heruber genommen h bann ber Oppothefe bes Epifuros vom vernunftlofen Bufall (ruxn) ber Atomenwelt Benon's Oppothefe von ber allwaltenden gottlichen Bernunft im Feuer, burch welche das Schicksal (είμαρμένη) Borfehung (πρόνοια) ift, gegenüber.

Die ftoliche Lehre kann im wesentlichen bei der mans gelhaften Ueberlieferung nur so geschildert werden, wie sie von Benon entworfen, von Rleanthes festgehalten und von Chrysippos ausgebildet worden ist. Bei dies fer Schilderung werden wir am meisten unparteilsch vers fahren, wenn wir mit der Ethik den Ansang machen.

## 1. Ethit.

## §. 91.

Benon's wiffenschaftliche Begeisterung ift mohl vor auglich geweckt worden durch die megarische Lehre von der Apathie, von bem ethifchen Ideal ber - augeoaung, ber Gelbftbeherrichung, wie Stilpon biefes in feinem Ibeal bes Weifen aufftellte. Mus ber Bergleichung bes Genes ca feben wir, wie Stilpon nur diefen Bedanten, feis ner felbst machtig zu fein, als Ibeal ber Weisheit fcil berte und alle endlichen Intereffen bes thatigen Menfchens lebens bagegen in Schatten ftellte, wie Benon biefen Bedanken aufnahm, aber in milberer und fchonerer Geftalt Much ihm ift biefe unerschutterte Gelbftftanentwickelte. digfeit bes Charafters die Rraft im Ibeal bes Weifen, aber wenn der Weise fich gleich über alle biefe mandelbaren Intereffen des thatigen Lebens erheben kann und fie ihm nicht nothwendig find, fo erfennt er boch ihre Bedeutsamfeit in ber Freundschaft und ber Beachtung feiner eigenen Burbe an.

. So ist die eigenthumlichke stoische Darstellung der ethischen Anforderungen die unter dem Ideal des Weisen, wie uns Stobaus \*) davon das ausgeführteste Bild ges geben hat.

<sup>\*)</sup> Ecl. eth. II. p. 198 seq.

Da ber Weife fich felbft beherricht, babet mahrhaft, aufrichtig und ohne Berftellung ift, fo ifter groß, erhas ben und fart, allein ber reithe, allein ber freie, allein ber ebel geborene, ja ein Konig, ba er allein zu berrichen berfteht. Der Weise allein ift der gerechte, allein der ache ten Freundschaft empfänglich, er ift gottlich, benn er hab Sott in fich, babeiniferen fromm und ebret bie Gotter. Der Weife ift frei ban: allen Leigenschaften und obge Stole er ift ftreng, benu er fcmeichelt nicht und lagt fich nicht fchmeicheln, aber er ift fanft und achtet Linftand und Gitte. Der Weife ift fich felbit; genug, er ift nicht wielgeschaftig, aber boch gefellig, und triftijie bas Befchaftsleben ein, wia es bas Baterland, die Freundschaft ober fein Beburfnig erfordern. Das leben achtet, er ber Ratupgemaß, aber es ift ihm tein upthemenbiges But; baber fann er fich vers nunftiger Beife bas leben nehmen in der Aufopforung für Freunde und Baterland, famie auch wegen Berfrummelung ober unheilbarer Kennkheit.

hete vinni Chi ift, cufts nen Wei erhie tool

von hier epern) bas berzügliche (en afpantiteiner) und zu zuennen (bas geziernende).

Das Schöne ist das vollkommene Gute, das vollkoms men ebenmäßigel. Es sind vier Arten des Schönen, das gerechte, das tapfere, das geordnete (noamor) und das vissenschaftliche (incornmormor); denen stehen vier Ars ton des häßlichen (alazzon) entgezind. Aur das Schöne ist gut, diesekaber die Angend und was der Tugend theils haft ist; und das Gute ist schön; so daß gut und schön völlig gleich gosten.

bent, et lit mit Annehmlichkeiten unvergleichbar ohne ein mehr ober weniger. Alle Dinge find gut voer bose oder keines von velben. Gut sind die genannten Tugenden, döse die entgegengeseiten Laster; keines von beiden, was weder nothwendig nutt noch nothwendig schadet, wie z. B. Leben, Gesundheit, Bergungen, Statte, Reichthum, Ruhm, edle Seburt und dessen Gegentheil 1).

<del>可能性物质为</del>特别。1911年,1911年(1911年)

.(1) Disgration 7. 1800 nation of liques of without dyadion.

techien gur a gweis regt, auf t

einbie

deres verwerflich. Borgüglich nemlich, was einen Werth

εισε, πλούτος, δόξα, ουγόνεια και κά τούτοις έναντοχύς, πλούτος, δόξα, ουγόνεια και κά τούτοις έναν-

<sup>2)</sup> Ι. Ι. 104. διχώς δὲ λέγεσθαι άδιάφορα απαξ μέν, τὰ μήτο πρὸς εὐδαιμοσίαν, μήσε πρὸς καποδαιμονίαν συνεργούντα, ώς ἔχει πλούσος, ὑγίεια, ἰσχύς, δόξα. — ἄλλος δό λέγεται άδιάφορα, τὰ μήτο ὁρμῆς μήτο ἀφορμῆς κυητικά ώς ἔχει τὸ ἀρτίας ἔχειν ἔπὶ τῆς κεφαλῆς τρίχας, ἢ περιττάς, ἡ ἐκτοῖναι τὸν δάκτύλον, ἡ συστείλαι.

<sup>3)</sup> codem 1. των άδιαφόρων τὰ μὲν λέγουσε προηγμένα, τά το αποπροηγμένα. προηγμένα μὲν τὰ ἔχοντα άξίαν ἀποπροηγμένα δὲ ἀναξίαν ἔχοντα. ἀξὶαν δὰ τὴν μέν τενα λέγουσε σέμβλησεν πρός τὸν ὁμολογούμενον βίον, ἥσες ἀσεὶ περὶ πῶν ἀγαθόν.

<sup>&</sup>quot;) Stob. Ecl. eth. II. pr. 150. Plat. Stoicor. repuga. p. 1037.

Kastinonist, mas zu ihm feinen verninftigen Gennd fat, wie zu W. das dem Leben gewäße, wie es auch Pflanzen und Thiers betrifft, überhauper des im thätigen Leben der Watur entspetichende. Die Begierben nemlich fondern bald geziemendes, bald ungeziemendesz geziemendes in dem, welches dur Beuftand zu thun verlangt, wie Ettern ehren, Geschwister und Vaterland lieben, den Freunden helfen; mageziemendes üben in dem, welches der Berstand nicht verlangt.

gu thun sei, und verbieter, was nicht gethan werden foll 1).

<sup>4) 1. 1. 107.</sup> Ετι δε καθήκον φασίν είναι ο προαχθέν εύλογόν τε ίσχαι ἀπολογισμέν \ αίσε τὸ ἀκόλος θεν έν τῆ ζωῆ, ὅπερ καὶ ἀπὶ τὰ φυτὰ καὶ ζῶμ διατείνει. — ἐνέργημα δὲ αὐτὸ είναι, ταῖε κατὰ φθειν κατασκευαϊς οἰκῖον. τῶν , γὰρ καθ' ὁρμὴν ἐνεργονμένων κὰ μὲν καθήκοντα είναι τὰ δὲ παρὰ τὸ παθήκον. καθήκοντα μὲν οὖν είναι, ὅσα λύγος κέρες ποιείν : ὡς ἔχες, γονεῖς τιμῶν, ἀδελφούς, κατρίδα, συμπεριφέρεσθαι φίλοις. καρὰ τὸ καθήκον δὲ ὕσα μὰ αἰρεῖ λόγος.

<sup>\*)</sup> Stob. Ecl. eth. II. p. 182.

Stob. Ecl. eth. II. p. 190., τόν δὲ νόμον σπουδαίον εξναι φασὶ λόγον όρθον όντα προσταπτικόν μέν τῶν ποκητέων, ἀπογορευτικόν δὲ τῶν κῦ ποιητέων;

Aber dieses Ppinche hat seine lebendige Bedeutsamkeit nur in der Ider, daß die höhere verständige Rraft unsers Geia stes die Herrschaft über die niederen Kräfte der Seele ers halten solle, wie diese Idee die ganze Platonische und Aris stotelische Ethik beherrscht. Dier gilt diese hingegen nur in dem Ruhm der Apathie, in der Schilderung der Kraft der Selbstbeherrschung, ohne jene Ausführungen zuzulassen, weil Zen on in seiner Vorstellung von dem werdevende oder der herrschenden Kraft der Seele alles geistige ohne Unterscheidung denkt. Da nun für die Ausführung, unster Thaten alles von dem Sehalt der Begierden und dem Verhältniß zu äußern Sütern abhängt, so bedarf diestoische Ethik noch eines andern Princips neben jenem, und dieses wird hier im Geset der Natur bestimmt anere kannt.

So wurde Zenon gleich auf das kynische "nach der Natur das heißt nach der Tugend let "nax apern») als Princip geführt sich seine Lebensansicht mit seiner hicht, nach welcher im Lövog nowög göttliche Geset ist. Daher hat die el ker die zwei Glanzpunkte in der Lehr gen Willenskraft mit unerschütterter in der Kehr gen Willenskraft mit unerschütterter in der frommen Gotters

evapéarnois des Herakleitos, in der frommen Gotters gebenheit, welche besonders bei den jüngeren wie Epiktes tos und Antoninus so klar hervorgehoben ist. Für das Ganze der Ausführung der Tugendlehre wirkte aber dieses Princip weniger vortheilhaft. Noch Aleanthes soll unter diesem der Natur getreu leben (opodoyovperws zn gwoes (n)) nur des Perakleitos Gedanken des dowoos aufgenommen, Thrysippos dagegen sos wohl auf die allgemeine Natur als auf die besondere des

Menschen gesehen haben ". Go inder bas hochte Sut der Maturigetren leben, sowohl der eigenen als der allges meinen, nichts zu thun, was von dem allgemeinen Geset verboten wird, welches der alles durchdeingende dopog ogods ift, der in Zeus dem Beherrscher aller Dinge lebt \*\*).

Durch dieses der eigenen Natur folgen wied dann die Bestimmung der Tugend gang von der Ersahrung abhänsgig, und die Tohre bekommt jene psychologische Form, in welcher zuletzt alles aus dem Triebe der Selbsterhaltung abgeleitet werden soll, als dem Grundtried alles lebendigen; der das jeder Ratur entsprechende bestimme. Dem verninftigen sei aber der Berstand als der vollkommenere Beherrscher gegeben, und daher dem dozos opvos zu fols gen seiner Ratur gemäß.

In dieser Weise kommt die stoische Ethik ganz auf die peripatetische zuruck, wie die Darstellung der Lugenden bei Diogenes Laertes deutlich zeigt \*\*\*). Wir beobachten, wie sich von Jugend auf die Triebe des Menschen naturgemäß entwickeln, doch ohne den reinen Werth des Guten und der Lugend zu erlangen, ehe nicht der hereschende Verstand in das Leben eintritt, sich der Triebe bemächtigt und sie der Lugend unterwirft, indem er sie zum

<sup>\*)</sup> Diog. L. 1. 1. 89. φύων όλ Χρύσιππος μέν έξαπούει, ή απολούθως δεί ζην, την όλ κοινην, και ιδίως την άνθρωπίνην. ὁ δλ Κλεάνθης την ποινην μόνην έκδέχεται φύσεν, ή απολουθείν δεί, υψπέτε δλ και την έπλ μέρους.

<sup>\*\*) 1. 1. 88.</sup> διόπες τέλος γίνεται το απολούθως τῆ φύσει ζῆν·
ὅπες ἐστὶ κατ' ἀρετὴν αὐτοῦ καὶ κατὰ τὴν τῶν ἄλων, σέδὲν ἐνεργοῦντας ὧν ἀπαγορεύειν εἴωθεν ὁ νόμος ὁ ποινὸς,
ὅκπες ἐστὶν ὁ ἐρθὸς λόγος διὰ πάντων ἔρχόμενος, ὁ αὐτὸς ἐν τῷ Διὲ καθηγεμόνι τούτφ τῆς τῶν ὅντων διοικέσεως ὅντι.

<sup>\*\*\*)</sup> L. l. 92. 95.

geziemenden ausbisdet \*). Auf Diese Weise zeigt sich des Panaitio's Lehre vom \*adnav, welche Cicero de olfreis kateinisch bearbeitete. Sie unterscheidet sich von den früheren Darstellungen nur darin, daß nicht sowohl Tugenden geschildert als Vorschriften für das geziemende Hans deln gegeben werden, wodurch sich die Lehre unserer Form der Pflichtenlehre annäherte \*\*).

Gewonnen wird hier nur eine größere Sewandtheit der Rede, die wissenschaftliche Ansicht hingegen bleibt wie zuwor. Die Forderung der Herrschaft des richtigen Berskandes bleibt dieselbe formale wie bei Aristoteles, weit auch hier die Idee der personlichen Würde zur Bestimmung von Tugendpslichten sehlt und nur die Ansorderuns gen an den Charafter mit sittlicher Nothwendigkeit ausges sprochen werden, die Vorschriften für das geziemende das gegen immer hinter der Pflicht zurück bleiben. Die stoische Lehre erreicht dabei aber nicht die Klarheit und Schärfe der Begriffsbestimmungen wie die aristotelische, weil die Erhebung des loyog über die untern Gebiete des Geistesslebens nicht wie bei Aristoteles klar anerkannt ist.

Die erste Lehre von der alleinigen Würde der Apathie, don der Lugend als dem allein Guten, in welchem es kein mehr oder weniger gebe, stimmt daher hier schlecht zu der Lehre vom Triebe der Selbsterhaltung, durch welchen die Lugenden in dem unserer Natur gemäßen in Gesundheit, Stärke u. s. w. abgemessen werden \*\*\*). Auf der einen Seite wird, wie bei Platon und Aristoteles, die Sosfratische Lehre von dem alleinigen innern selbstständigen

<sup>\*)</sup> Cic. de fin. 1. 3.

Dergleiche meine Beitrage jur Geschichte ber Philosophie, Beft 1. S. 132. u. f.

<sup>\*\*\*)</sup> Diog. L. l. L 90,

Werth ber Tugend und ihrer uneigennätzigen Wardigung fo icharf und bestimmt anerfannt, auf ber anbern Seite weiß man aber das nügliche nicht von dem an fich guten zu unterscheiben \*), und verwirrt bamit wieber bie gangen Begriffsbestimmungen. Dies fpiegelt fich gang in ben Betrachtungen des Cicero de officies. In dem ganzen Werk wird ber alleinige Werth ber virtus gratuita \*\*), der Tugend um ihrer felbst willen anerkannt und das honestum fo hoch über bas nütliche erhoben, bag er es höchft fchandlich findet, beide nur zweifelnd vergleichen zu wollen \*\*\*), bennoch aber fagt er an anderer Stelle: Die Menfchen verfennen bie Grundgefege ber Datur, wenn fie die utilitas vom honestum trennen wollen. — Wer wird das nütliche meiden, aber noch mehr, wer wird es nicht auf bas eifrigfte erftreben? Aber ba wir nur im ruhmlis chen, schonen und gerechten (in laude, decore et honestate) bas nugliche finden tonnen, fo halten wir biefe fur bas erfte und bochfte; Dugen aber halten wir weniger für glanzend als für unentbehrlich (utilitatis nomen non tam splendidum quam necessarium ducimus), verfteht man bier Cicero's Meinung, fo bag wir ihm feinen Biberfpruch in ber Lehre fculd geben, aber bem Sprachgebrauch, ber unter bem utile bald ichlechtin bas nutliche, bald nur bas ben bochften 3mecten untergeords nete nugliche versteht, fehlt die treffende wissenschaftliche Scharfe. Und diefer Tabel icheint bei vielen froifchen Lebrern die gange Musfuhrung ber Rebe von der Tugend gu treffen +). Die Aufgablung der Definitionen und Eintheis

<sup>\*)</sup> Diog. L. I. 7, 94, 98.

<sup>••)</sup> acad. quaest. IV. c. 46. de leg. L. c. 18.

<sup>\*\*\*)</sup> de off. III. c. 4.

<sup>†)</sup> Diog. L. 1, 7, 90, 94.

lungen ber eiftigen allgemeinen Begriffe feimmt wenig mit der begeisterten Auffassung des Ideals des Weisen und ber Einen Tugend, die kein mehr oder weniger zuläßt.

Chrysippos scheint bem Gefes "ber eigenen Dastur treu zu bleiben" als exflarendes Princip den Erich der

ingeachtet fuch einer i wird ein : Philosos er Selbsts n und das h der Tusultung des gefordert efer Weise Eriebe der eben gist), debens abs

geleitet werden konnen, welche jedoch hier oft keiner eiges nen Untersuchung unterworfen worden sind. Gine gute Erlauterung dieser Sache giebt bes Aristoteles Lehre von der Selbstliebe \*).

Genon und Chrysippos ift diejenige, in welcher sie durch die Bemerkung, daß alle positive Sitte und positives Recht nur von willkuhrlicher Anordnung sei, in der Politik und in der Erziehungslehre verleitet werden, alle Sitten der Reuschheit und Reinlichkeit als bedeutungslos zu verwerfen, so daß stoischer Ernst hier mit dem Leichts sinn des Theodoros Atheodoros auf gleiche Sprüche zus

<sup>\*)</sup> Eth. Nic. L 9. ç. 8.

fammentommt, und fie fogar noch gefchnachofet aus:

2. . Lagit

**5.** 92.

Die Aufgabe ber Logik nahm Zenon so allgemein, daß sie ihm Erkenntnissehre, Denklehre; Sprachlehre und Redekunst umfaste. Es heben sich aber in umsern Nache richten anfangs eigentlich nur zwei Alfgaben hervor, neutlich erstens die Frage nach dem Grunde der Wahrheit in der Erkenntnis, welcher in der oderwala waralnurung gesfunden wird, und zweitens die Frage nach dem Unterschied der leidentlichen Empsindung und des wisktührlichen Umtheils, welche letztere aber eigentlich nür in Besiehung auf den Willen, die Gemünthebewegungen und Leidenschaften erwogen wird, ohne das beide Lehren schaft genug gegen einander ausgeglichen waren.

Benon sette ohne weitere Untersuchung voraies, ber ummietelbare Grund aller Wahrheit in ber Erkenntnis liege in det Sinnesanschauung. Diese Sinnesanschauung ist nemlich der Grund (\*erripeor) aller Erkenntnis als ergreisende Anschauung (parravia naradinarun), indem in ihr nach Benon's Wish die Gegenstände einen Eindruck (ronwore) in die Seele machen; wie der Siegelring in das Wachs und so zur Vorstellung des wirklichen führen. Bei diesem Bilde bleibt man, nur daß Chrysipos under siehen siede fimmter den Eindruck eine Veränderung, in der Seele (eregolwore) nennt \*\*).

<sup>\*)</sup> Sext. Emp. Pyrrh. byp. l. S. 245, adv. Ethic. 190 seq. Diog. L. l. 7, 131, 188.

<sup>&</sup>quot;) Diog. L. (1. 7. 50.) lagt fo ben Chryfippos fagen: vod-

Mit biefer Beibee von bet ergreifenben Anschauung als bem Grupt ber Bahrheit aller Ertenneniß hat Benon em bestimmteften an Die Stelle ber großen Grundfrage ber philosophischen Dialettit nur bie gar nicht bestimmt gu banbhabenbe Frage nach ber objectiven Gultigfeit unfrer Borftellungen gefest, welche fo oft und wiederholt in der neueren Philosophie taufchte. Run befteht aber bas Ertennen mit ber objectiven Gultigfeit feiner Borftellungen nur in der Thatfache bes Gelbftvertrauens der Bernunft ohne fich mittelbar begrunden zu laffen. Da wir nun hier gar nicht nachweisen tonnen, wie bie Gegenftande Die Ginbrude in bie Seele machen und baburch erfannt werben, fo bot bies ben Afademifern feit Artefilass bie befte-Gelegenheit zum Streit und jur Musfuhrung ber Lehre von. ber Unerfennbarfeit (anaralmpla) ber Dinge, ju einem Streit, in welchem die Afabemiter immer ben icharferen, Gedanfen für fich behielten, indem die Stoifer bas Rechtder Sinnesanschauung nur voraussehen aber nicht begruns ben tonnten. Die Stoifer, befonders Chryfippos, haben diefe Lehre forgfaltig weiter ausgebildet und babei Die ergreifende Unichauung bon ben Anschauungen ber Ginbildung in Dichtung, Traum und Bahnfinn, ben Gegen= fand ber erkennenden Anschauung (to garragtor) von dem gavragrexor der willführlichen und dem garragua

> έναπομεμαγμένη, και έναποτετυπωμένη, και έναπεσφραγισμένη, οΐα οδα είν γένοιτο από μη επάρχονους. Sext. L.T., 402.:

der unwillführlichen Einbildungen gut unterschieben \*), also einigen psphologischen Lehren weitere Ausbildung ges geben, aber der Grundgedanke der naralnyes seicht blied doch ohne Schut.

So erkannte Zenon in ber Sinnesanschauung die Grundlage aller Erkenntnis. Die Erkenntnis bildet sich dann im Innern des Seistes aus, indem der Seist, so wie er die Erkenntnis empfängt, sie mit Beisall (ovynara-beois) aufnimmt und dieser völlständig begründet giebt das Wissen (inwrigun) \*\*). Den herrschenden Theil der Seele vergleicht er bei der Seburt einem unbeschriebenen Blatt \*\*\*), auf welches leibentlich durch die Sinne erst die Borstellungen aufgetragen und dann willführlich dens kend aufgenommen und sprachlich ausgedrückt werden.

Wie Sextus fagt: die Stoiker sagen, die brei seien mit einander in Verbindung Wissenschaft (encornun), Weinung (dosa) und die diesen angrenzende naradopus. Wissenschaft sei eine sichere, seste, unveränderlich durch den Verstand (und doyou) bestimmte naradopus; Weisnung sei ein schwächlicher und irriger Veisall (ouynaradoess); naradopus sei zwischen beiden, der Beisall durch die garrasia naradopus, welche wahrhaft sei und frei von Jerthum. Wissenschaft sei nur des Weisen, Weinisse des Thoren, die naradopus beiden und das noropens der Wahrheit fo.

Diese wichtige Lehre von der Willführlichkeit der Denks thatigkeiten ist ihm dann vorzäglich von praktischer Bedeus tung. Der Mensch soll ja vor allem, um zur Beisheit

<sup>\*)</sup> Plut, phil. decr. IV. c. 12.

<sup>\*\*)</sup> Gellius N. Attic. XIX. c. 12. Gioero acad. quaest. c. 11.

<sup>\*\*\*)</sup> Plut plac phil IV, 11.

<sup>†)</sup> adv. log. l. 1, 151.

gu gelangen, ble Apathie erringen, indem et fich von ber Macht ber Gemathebewegungen ober ber unwillführlichen Begierden frei macht. Die pavravla bringt bem Mens fcen nemlich die unwillführlichen Begierben (oppas) als madn, die von den vier Arten Traurigfeit, Furcht, Geluft und Bergnugen find \*). Durch ben Beifall aber, mit welchem wir diese Begierden anerkennen und beurtheilen, werden fie willführlich und hangen von dem Belieben bes Menfchen ab. Wenn ein erschreckenber Donner, eine plots liche Anzeige unbekannter Gefahr ober etwas ahnliches fich ereignet, fo wird auch das Gemuth bes Weifen ein wenig bewegt und erschüttert werben, nicht aus Befürchtung irs gend eines lebels, fondern nur in einer ploglichen unbedachten Bewegung, welche bas Gemuth ftort. Diese Stos rung wird aber ber Beise nicht anerkennen ober festhals ten \*\*), sondern er wird sie sogleich von sich werfen und in biefen Dingen nichts ju fürchtendes finden. Go ents fteht burch bas Urtheil aus den Begierben für bas Gute der Wille (Boulnois), gegen das Bose die Borficht (evlá-Besa) und bei Erreichung bes Guten bie Freude (zapa) als bie brei ben Gemuthebewegungen entgegengefesten Eis genschaften des frei felbstthatigen Beiftes, welche fie eina-Delag nannten \*\*\*).

Rach den Angaben des Diokles von Magnesia bei Diogenes 2. †) scheint Chrysippos die Lehre von der partuoia nuralyntung wesentlich und ins unbes kimmte verändert zu haben. Hier ist nemlich gartaola

<sup>\*)</sup> Diog. l. l. 110. παθών είναι γένη τίτταρα, λύπην, φύβον, δαιθυμίαν, ήδονήν.

<sup>\*\*) 👓</sup> रुपुरवरवरांशिक्तवः कांत्रे स्वकृत्स्याव्येक्ट्रेबंटुकः.

<sup>\*\*\*)</sup> Diog. l. l. 115.

<sup>†)</sup> I. I. 49 seq.

nimmt er ferner als norripion tan Lindelan die maurania naralymenn, aber biefe befteht theils aus bem Ginne, theils (πρόληψις), welche er erflart lungen bes allgemeinen \*\*\*). fprunglichen Begriffe feien und ren, wird nicht flar, vielleicht Ueberlieferung.

Muc

<sup>\*)</sup> Sext, Emp. adv. math. VII. 244.

<sup>\*\*)</sup> Diog. L. l. l. 51. oun alodyeinal de, al did ene diavoice, καθάπες τῶν ἀσωμάτων καὶ τῶν ἀλλων τῶν λόγφ λαμβανομένων.

<sup>-</sup>es) l. l. 54. Fare de neolype Evrois quant pas nadoler.

Rur beifpielsweis werben die unberanderfichen Bors ftellungen bes Guten und Gerechten \*), gelegentlich ber Glaube an bie Gotter als moodming genannt \*\*). Gur ben Urfprung ber moolypie wird aber nur, wie bei ber ena-20027 Des Ariftoteles, angegeben, burch bas Bufammenfallen vieler gleicher Wahrnehmungen (miodnveis) in der Erinnerung entftehe bie Erfahrung (emeidia) und in bies. fer erhielten wir die moddnyug als errota groung \*\*\*). Darin mare jedoch gar nichts urfprangliches bestimmt, es. mußte vielmehr die Sache eigentlich da erhellen, wo in ber. Lehre bon ben Schluffen bon Behauptungen bie Rebe ift, welche feines Beweifes bedürfen, benn fo eben maren fie Doch auf ben Beweis verwiesen. Allein in der von Dios genes Laertes angegebenen Lehre bes Chryfippos. von dem ohne Beweis einzusehenden find nur hopothetische Schlußformen und feine wirklichen Behauptungen in den Borausfetungen genannt. Bon biefer Seite bleibt bie Avische Lehre bei aller ihrer Weitschweifigfeit unzulänglich.

### **98.** 98.

Diese Lehre von der Erkenntniß war den Stoikern nur ein Theil der Dialektik, welche wenigstens seit Chrysips pos in weit größerem Umfang in Berbindung von Denkslehre und Sprachlehre ausgeführt wurde. Poseidonios nannte die Dialektik die Lehre vom Wahren, Falschen und dem, was keines von beiden in, und Chrysippos versband in ihr die brek Lehren von dem Bezeichneten, dem

<sup>.</sup> Cicero acad, quaest. H. c. 8.

<sup>44)</sup> Sext, Emp. adv. math. 1, 9, 61.

Plut. placit. Phil. I. 4, c. 11.

<sup>†)</sup> Diog. L. L l. 62. 4

Zeichen und dem Gegenstand \*). In dieser Weise entstand bier jene Darkellung der Logie, von der uns Diogenes Laertes eine vielleicht geistlos entworsene llebersicht ers halten hat. Wir sehen, wie die staische Schule sich vorzüglich genauer mit der Grammatik zu beschäftigen ansing (die ersten alexandrinischen Grammatiker sind ja Stoiker), daß diese Lehre, verglichen vorzüglich mit Philon und Diodoros den Megarikern, wohl von megarischem liessprung ist, und daß ihre Ausbildner den Ariskoteles wohl wenig kannten.

Bon den dreien, dem Bezeichneten, dem Zeichen und dem Gegenstand seien zwei das Zeichen, nemlich das Wort (pori) und der Gegenstand körperlich, das Bezeichnete aber der Gedanke, welchen wir mit dem Berstande (donvola) aufnehmen, allein das unkörperliche. Dieses Beszeichnete allein sei wahr oder falsch. Hier wird also unter Zeichen das Wort zum Gedanken verstanden, und dem gemäß die Lehre mit der Lehre von den Wörtern angefanzen. Anderwärts werden aber die Zeichen in Erinnerungszeichen (anzeion indemnen) wie der Rauch vom Feuer, eingetheilt und die Lehre von den letztern wird dann die ganze Lehre von den Urtheilen und Schlüssen, indem das Erkennungszeichen der Bordersat im hypothetischen Urtheil, das Beszeichnete der Nachsat desselben sein soll \*\*).

Die Darftellung ber Logit fangt nun von den grams matifchen Grundbegriffen an. Dach den Arten ber Wors

<sup>\*)</sup> Sext. Emp. adv. math. VIII. 11. 12. της μέν πρώτης δόξης προεστήπασεν οἱ ἀπὸ τῆς στοᾶς, τρία φάμενος συζυγεῖν αλλήλοις, τό το σημαινόμενον καλ τὸ σημαϊνον καλ τὸ τυγχάτον.

Sext. Emp. Pyrch. hypot. l. 2, 97 seq. adv. math. l, 8, 245 seq.

ter wird erklart: die Erklarung (ögos) als loyos nara analvorr anapralorung enqsgoueros, die Beschreibung (υπογραφή), das Bild (εννόημα), der Geschlechtsbegriff (γένος), der Artbegriff (είδος), το γενεκωτατον ein Geschlechtsbegriff, der keinen höhrren über sich hat, wie z. B. ein Ding (ro ör) und ro eidenwraror die Artvorstellung, die keine Art unter sich hat, wie Gosrates (womit sehr uns bestimmt auf das Einzelwesen gewiesen ist). Dann die Einzthellung des Geschlechtsbegriffes (dialgeais), η arridialpeais die Eintheilung nur durch einen Artbegriff und sein Begentheil, die Untertintheilung (υποδιαίρεσις) und die Partition (μερισμός), δ. B. die Güter betreffen theils die Geele, theiss den Körper.

Nachher werden Arten der Urtheile aufgeführt, aber fast nur nach den einfachsten grammatischen Formen des Sates, großentheils gemäß den Beugungen des Zeits wortes.

Eine Aussage sei das nach einer gedachten Vorstellung bestehende \*). Die Aussagen seien theils unvollständige (Ellenin), welche das Subject nicht nennen, wie ypages, bei denen man noch fragt: Wer?, theils vollständige (avrorein), welche das Subject angeben, wie ypages Louparten. In den unvollständigen werden nur Prädicate (narnyopoppura) ausgesprochen, in den vollständigen Säze (alempara), Schlisse (vollopoppu), Fragen (eparguaten) und Infinitive (nvopara), wie z. B. einer, welche keine Antwort zulassen.

Die Gate also sind entweder mahr oder falfch, ine bem fie bejahen und verneinen. Dabei werden noch einige grammatische Unterscheidungen gemacht und dann die Sate

<sup>\*)</sup> î. î. 63. quel di să lensăr siras să nasă garsaciar loyunir âquesăperor. 32 \*

Mis Arten bes einfachen Sages werben nun angegeben:

bewegt. 56

Same of the state of the state

Das nicht einfache aktimus heißt uninquerun, wenn die Sate-mit wenn (ei) verdunden werden, wier, wenn es Lag ist, ist es heil "; es heißt napavurnquerun, wenn sie mit da (enei) verdunden werden; es heißt obgannlepus-von, wenn sie mit einer verdindenden Conjunction husams mengesett werden, wier, es ist Ebg und es stichtell "; es heißt duckupusvon, wenn die Verdindung mit en en ed er v der gemacht wird, wie "entweder ist es Lag ober Nacht", wodurch eines von beiden sür selsch erklärt wird; es heißt airwädes (Cansalsas), wenn die Verdindung durch weil (diore) gegeben wird, es heißt deavagour ro pällar, wenn es mit mehr (pällar), deav. ro greon, wenn es mit weniger (greon) verbindet.

Hier find die quantitatioen Unterschiede des allgemeisen, besondern und einzelnen gar nicht beachtet, und keine abgesonderten Prädicatbegriffe gebraucht. Dies erinnert an des Antischen es und Stil pon Acrwerfung der allges meinen Begriffe und die Beschauptung, das nur eines von einem richtig ausgestigt merden kommen. Und haher bleiben, hier die Angaben; hochst anvollkommen, wie Wahrheit und Falscheit zweier so verbundener Sätze von einander abs hängen.

So fiehr hier gleich die etfte unbehalfene Regel, wenn von

so su

geset beior

und wah

dem

GUVŊ

Ben i

gemi

gend

ter 4

диен

aş

ob L

Die

feit

 gehoben, und Sextusiellenpinbene der anderem Logioos so wiederholt und aussührlich diese stolsten Behren
bestreiten, hat leichtes Spistimit ihnen: "Denn wenn ich,
um dus Urtheil richtig zu sinden, erstworns wissen muß, ob
fein Wachsin mahr oderzsalfch fel, so stagt das hopothetis
sche Uetheil gar nichts neues, und deswegen ist auch kein Schluß uns örmselben möglich, denn anstate aus den Präs
missen: Wenn un ist, so istibis und ich, den Schlußsag:
b ist, ableiten zu können, muß ich votaus wissen, ob b
sei oder nicht, ehe ich den Obersus bohaupten känn.

2) Wenn a ift, so ift b; b ift nicht, also a ift nicht.

- 8) An-thefalfch. daß favehiment dusch munick u. alfo
  - 4) Antweberzift a ober bie nun ift az alfo ift b nicht.
  - 5) Entweder ift a obet b; min ift a nicht, also ift b. Wieles davon bat Set tus gemanen infprochen, aber

es zeigt fich nichts beffereite

Heil der Lehre von den Gehlüssen besprochen, welcher bei Aristoteles sehlt, aber seine armselige Ausstatung der Schlüsse nur mit sugeslären Untheisen gab ihm eine fanntsbehössene Logis, das man darqus leicht erkennt, wie ihn die Afademiker damit in Rücksicht der Lösung der Trugsschlüsse zum besten haben konnten, und wie er sich mit den Trugsschlüssen, die ihm so viel Mühe machten "), nicht zus recht sinden konnte. Was Aristoteles über die Auslössung der Trugschlüssen, die ihm so viel Mühe machten "), nicht zus recht sinden konnte. Was Aristoteles über die Auslössung der Trugschlüsse schon gegeben hatze, ist hier gar nicht beachtet.

Bergleichen wir die Angaben des Serens Empis ricus advers. Log, II. §. 245 seq. bei dem Streit ges gen die Zeichenlehre der Stoiker und dabei die Erkläming: Zeichen ist der Bordersatz eines richtigen hypothetischen Ustheils, welches den Rachsatz erkennen läßt \*\*), Der nems lich ein adndor (unerkanntes) enthält, welches dadurch auß gedeckt wird), so scheint die stoische Logik ihre eigenthümzliche Sestaltung eigentlich dadurch erhalten zu haben, daß sie dem Denken anstatt der Unterordnung des Besons dern unter das Allgemeine, (wiewohl diese nach Ges schlecht und Art beschrieben war und in Erklärungen und Eintheilungen beständig angewendet worden), nur

<sup>\*)</sup> Cicero acad. quaest. II. c. 28, 29. Diog. L. L 7. 187.

<sup>\*\*)</sup> σημείον είναι ἀξίωμα ἐν ύγμε ουσημμένο παθηγούμενον, ἐππαλυπτικόν τοῦ λήγοντος. Pyerh. hypot. l. 2, 101, 104. flebt bafúr bestimmter σημείον ἐνδεουτικόν.

die Beleichnungs- bigilnteenronnen des Kinschrichteinenber das Zeichen und somit des bedingten mitze das dedingende zu Grunde-legten, undscholzen alle: Schlästen fürschoporthes rische erklären mußten-soffie der Stollen aben eigenriich zu dieser-Adhlubeachtung des Allgemeinen gekonnnen sind, scheint nicht mehr zu erhelten aus Mangel un Rachrichten, wenn sie nicht zuar die zeine Allgehenur von den Wegaris kern unde Apnikern herüber genommen haben, ohne sie eis ner eighen, Untersuchung-zurnnnenwerfung. Ich sinderüber-

φαο) ἐνυπάρκεους είσαι. — ταῦτα δὲ ἐπὸ τῶν ἀρχαίων ἰδέας φαντάσματα ψυχῆς \* ταῦτα δὲ ἐπὸ τῶν ἀρχαίων ἰδέας τα είναι μεραίματα μεραίμ

<sup>\*\*)</sup> Diog. L. I. I. 149.

<sup>•)</sup> Cic. de fato c. 10. Si est motus sine causa, non omnis enuntiatio aut vera aut falsa erit. causas enim efficientes quod non habebit, id nec verum nec falsum erit. Omnis autem enuntiatio aut vera aut falsa est; quod si ita est, omnia, quae fiunt, causis fiunt antegressis.

erften Regeln der hapothetischen Gehänfie alt meervelstische Grundfate. Er erhalt aber danit einen dialektischen Apparat, der gang der Stepfis unterliegt, indem feine Theorie der hapothetischen Regel keinen Sching aus diefer zuläßt und doch alle Schlusse hapothetische sein sollen.

# 3. Phyfit und Meligionephilosophie.

. § .....94......

Die Weltansicht haben Benomund seine Schnie gang von Herakleitos entlehnt. harakleitos Grundgedanke war der ewige Fluß alter Dinge, in welchem Einheit und Nothwendigkeit bestimmt ist durch Gott, welcher

bt, alles andere ist den as Feuer unterworsen. as Schicksal Borsehung ig die volle Ergebenheit Bedankenverbindung ist ier ist Gott Feuer und hier wird die Umwandzien in den Perioden der ist ihm der herrschende etz ist das göttliche Nasnen Natur treu zu bleistliche herrschende (nyeder Tod ist Wiedervers

einigung des gottlichen in une mit ber Einheit der Befts vernunft \*).

<sup>\*) 3</sup>ch barf indeffen bei ber Ausführung biefer meiner Deis nung, bag bie floische Weltausicht so gang mit ber bes

Banan feibft walte mobil mer wie bie Ryntrer ofine Runft ben gefunden ilbenfchemerftand und barum in ber Phufet unt bas fichtbere, er wollte nichts untorperliches gulaffen als bas Leere außer ber Melt und bie Beit fur fic, und wurde fo auf Die lebre bee Derafleitos als Die nenefte jonifche Glemententebre- geführt, in welcher ber Beift noch nicht ale undbeperlich fiber bie Matevie erhoben Aber in ber Ausführung leitet ihn bie ausgebilbetere Dialeftif und Dathematit boch oft auf andere Beftims mungen, und faßt eflettifch befonbers bon ben Schulern andere Borftellungsauten mit aufnehmen. Der Wibers fpruch gwifden ber Rothwenbigteit ber Feuereinheit und bem beständigen Rluß aller Dinge tounte nicht nicht übers feben werben, baber geht, ibm bes Derafleitos freiere Dichterische Phantafie von bem ohne ein bleibendes Gubs ftrat nur in Almmanblumgen begriffenen Zeuer verforen, er hat neben deur wihatigen in dem Feuer noch die Dan ats bleibendes Subftrat. ber Befen.

> Hernfleitos zusammenfalle und biese ohne alle Drigie nalität wieberhole, nicht unbemerkt laffen, bag wenn wir

> diesen absprechen könne, so wie die Verbindung von Feuer und Luft in dem, was das Eine sei, demgemäß, wie er bei Schros (l. 7. 126. l. 8. 286.) dem negelzor die Bers nunft, den löpos nords zuspricht.

Unsicherer hingegen, gestehe ich gern, ist meine Bes hauptung, daß des Aleauthes Verbindung von noorosa mit dem Löyos noords auch schon dem herakleitos gehore.

In der Ausfährung der ftrischen Maturlehre zeigt sich die Fortbildung der genzew griechischen Wiffenschaft. Unalog der aristotelischen Eintheilung der physischen Philosophie in die mathematische, physische und theologische (oder erfte Philosophie) theilen die Stoifer die physischen

<sup>\*)</sup> Diog. L. l. l. 132, 133.

<sup>\*\*) 1. 1, 157, 158.</sup> 

lebendig auf Cine populäre ABelfeigegeben, dann fie aber auf eine höchfeinkbeholfene ABelfe wieder mit bem alten Holdfolstius verbänden. Die bei bei bei mit bem alten sunsimat and dan aben an and beständen.

Sext. Emp. adv. math. IX, 104. Cicero de nat. d. II. c. 8.
 Diog. L. l. l. 143.

<sup>\*\*)</sup> Sext. I. I. 101.

Diog. I. 1. 7, 148. ovelav di Georg, Zárav pér gyas,

Rach der Weise dieses letteren nahmen die Stoiker die allegerische Deutung des Volksglaubens, welche schon frühere, wie Anagagoras und andere versucht hatten, genauer auf und bestimmter mit der Absicht, ihre philosephischen Lehren dem Volksslauben zu besreunden. Ales anthes führte dies vorzüglich weiter aus. So blieben sie auch bei den herkömmlichen Vorstellungsarten, indem sie von Dämonen mit menschlichen Sefühlen, die über die Wenschen wachen und von Peroen, den fortlebenden Seesten guter Menschen redeten »), und besonders in der Bertheidigung der Mantik durch ihre Lehre vom Gesetz der Natur, gegen welche nur Panaitios gesprochen zu haben scheint \*\*), welche aber Poseidonios wieder ächt gläubig vertheidigte \*\*\*).

Mit dieser geistigen Ansicht von der Gotsheit sicht in der stoischen Lehre zunächst in Verbindung die von Herustleiten herüber genommene Lehre vom dopps names, der Weltvernunft als dem Gesetz der Natur, dem Schickfal und der Vorsehung. Eins ist Gott, Vernunft, Schickfal und Zeus +). Natur hält die Welt zusammen, läßt alles wachsen un der Erde, sie ist die durch sich selbst demeste Kraft (Les es wurde neuropeinn), nach den omsemarende dopon wirkend und zusammenhaltend, getrieben wird sie aber von dem nützlichen und den Lebensreizen (nad ron superpoorog orogaisendus nat nieden, So geschieht also bei den Werken der Wenschen sehen, So geschieht also

<sup>\*)</sup> Diog. L. l. l. 151.

<sup>\*\*) 1. 1. 149,</sup> 

<sup>\*\*\*)</sup> Cie. de divin. I. c. 30. II. c. 15.

 <sup>1.</sup> I. 185. Εν τε είναι θεὸν καὶ νοῦν καὶ εἰμαρμένην ταὶ
Αἰα, πολλαῖς το ἐτέραις ὀνομασίαις προσονομάζουθαι.
148. 149. - Cicero do nat. d. II. c. 22.

alles nach Rothwendigkeit, aber zugleich nach Zweckgesesen. Das Gesetz der Ratur ist das göttliche, es gebietet das rechte und verbietet das entgegengesetzte. Die Seele der Welt kann daher mit Recht Weisheit und Vorsehung genannt werden, sie krebt darnach, daß die Welt für ihre Kortdauer im geschicktesten Zustande sei, daß sie nichts besdürfe, vor allem aber, daß sie von der höchsten Schönheit sei. So sührte Chrysippos dann weiter aus, wie Gott alles nach dem Gesetz der Gerechtigkeit leite, wie das Leben vernünstiger Wesen und ihre Geselligkeit der Zweck der Welt sei. Dasselbe singt dann auch die Hymne des Kleanthes:

Höchster ber Götter, vielnamiger, bu Allherrscher auf ewig, Zeus, du Lenker der Welt, deß' Geset allen Wesen gebietet; Sei mir gegräßt! Wir alle, die Menschen durfen dich grußen. Gind wir doch deines Geschlechts und der bildenden Sprache Vermögen

Warb und allein bor allem, mas lebt und freucht auf ber-Erbe.

Alfo will ich bich preifen und ewig bich, herrscher, befingen. Dir nur gehorchen bie weiten, bie Erbe umkreifenben hims mel.

Folgend wie bu fie lenkft, beiner Führung willig fich fügend. Du aber haltft bir gu Dienft in ben unbezwinglichen Sanben,

Cicero de nat. d. L. c. 14. Zeno autem naturalem legem divinoun esse censet eamque vim obtinere recta imperantem prohibentemque contraria.

Plutarch. Stoic. repuga. p. 1035.

Cic. I. I. C. 22. Talis igitur mens mundi cum sit, ob camque causam vel prudentia vel providentia appellari recte possit (graece enim moorese dicitur), hace potissimum providet et in his maxime est occupata, primum
ut mundus quam aptissimus sit ad permanendum, deinde ut nulla re egeat, maxime autem in eo eximia pulchritudo sit atque omnis ornatus. Cic. de fin, III. c. 20.

Den zweischneibig flammend und einig lebenben Blipftrabl, Wor besseu Schlag alle Befen bes weiten Erbrunbes ere beben.

Du nur herrscheft als allgemeine Pernunft De bie burch

Sehet, und einverleibt den größten und kleinsten erscheinet; Die als Alles erfüllend der höchste Kö Weber geschieht ohne dich, du Göstlic Weber am himmlischen Pole der Göth Außer was sinnenberandt die Frevler ? Aber du weißt auch da das wilde zu : Wachst aus unformlichem Form, und

Alfo ftimmest bu alles in Eins, selbst te Natur ein ewig

> Lehre i e Soic fat geg !r Chr ieben bi fprac ht wur ı. (de fa nd Pli .), fo i ihm T iannte ichen set en habi rit alleh ft vorh

du den Arzt herbeirufft oder nicht, du wirft genefen, so ift dies verfänglich, denn es ift eben sowolft Schittfal, duß du

<sup>\*)</sup> láyos nosvás.

```
du den Argt rufft, als daß bu genefest *). Er unterscheis
Det 1
   3
tend
unre
gena
die 3
aber
bestil
Gr'
weld
et p
fore:
len,
ber 1
Einn
Grfo
unbei
ter 1
fcbto(
diefe,
Der f
feif. 1
#141
nech
gewi
perip
ge N
```

<sup>\*)</sup> Sive tu adhibuegis medicum, sive non adhibueris, convalesces, captiosum: tam enim est fatale medicum adhibere, quam convalescere,

<sup>\*\*)</sup> Nemesius de nat, hom. p. 291, 293.

Bries Befc, b. Philof. t.

weist, daß nach diesen Zweckzesetzen im Thier = und Pflensenleben die Entwickelung nur in den meisten Fallen, aber nicht ohne Ausuahme erfolge. Die Notur und ihr Bernunft (ratio) wirken beide nach Zwecken, aber die Bernunft hat das Vermögen zu handeln und nichtzu handeln. Darin besitzt sie Willsche und Freiheitz Abillstühr ist die Wirksamkeit durch Borstellungen, bestimmt durch Empfindungen und Begierden; willführlich geschieht, was durch unerzwungenen Bessalls willführlich geschieht, was mit einem Beisall nach Bernunft und Urtheilungen, sollten.

Für diese Freiheit des vernünftigen Willens swicht Alexander nun wohl zuerft den veinen-Ausderschicher Kantischen Antinomie der Freihrit aus. Es geschieht allerdings nichts abne Ursach und es giebe keinen Be-

ist es auch in der Reihe der Unstein Portgang anzunehmen, man muß fommen, die alles übnige bedingen, g poraussetzen. Dies sind fraie iller eine Ursache hat, braucht ja dies sich zu haben, sondern se kanton in So ist der Mensch, im seinem versm Schickfal entsogen, die freie letzte ungen. An ohn ist die Schwierigkeit die Erhehung des Ewigen über die und also die Lehre des Alexander zie hinein, aber nicht wieder heraus

führt. Diefe erften und felbftftandigen Urfachen fon-

Sponte enim fit, quod fit approbatione non extorta; libere vero, quod ex approbatione secuta rationem et iudicium.

nen ja boch in Raum und Belt niegend nachgewiesen

5) Die gefoanbiere Btebe bringt auch die Betrache tungen über bas Dafein Gottes naber auf bie bestimmte biglettifche Borm bes Beweifes. Rleanthes ift mobi ber enfte, bem ben von Rant fogenannte ontologifche Betbeis for Gottes Dufein in feiner natuslichften Geftaft jugeftbrieben wirb, und Chrofippos mieberholt fat Daffelbe. Segtos laft ben Rleanthes fagen: "wenn eine Ratur beffer ift: ale bie andere, fo giebt es eine befte Rature ift wind Seefe beffer als. bie andere, fo giebt es eine befte Beele, ift ein Lebenbiges beffer als bas andere, fo giebt es ein beftes Lebenbiges, benn ins unenbliche fann bies nicht verlaufen, weber Matur noch Seile noch Lebenbiges, tam ins unendliche jum Befferen bermehrt werben. - Run ift ber Denfch fein bolls kommenes lebendiges Wefen ; fondein unbollfommen und febr feen vom vollkommenen, bas vollkommene und befte ift alfo beffer ale ber Wenfch, erfullt mit allen Tugens ben uffb frei bon allemi Bofm. Aber biefebiift nicht von Gott verfcbieben. Alfo Gott'ift ...

Bach ber Kantischen Rachweisung macht ber ontes lögische Beweis fur Gottes Dasein den Sauptfehler, das wauf ben Begeiff von Gott als dem allervolltoms mensten Wefen hinweist und bann beffen Wieklichkeit nur voraussetz, da doch kein Begriff das Dusein seines Gesgenstandes bestimmen kann. Diesem Fehler geht aber bei der natürlichsten Betrachtung eine ganz richtige Bers gleichung vorher, mit der Kleanthes sowohl als Unssellchung vorher, mit der Kleanthes sowohl als Unssellen, so giebt es auch ein Bestes, denn die Stufen

<sup>\*)</sup> adv. math. IX. 88.

<sup>\*)</sup> de nat, d, II. c. 6.

nimmt und wieder aus fich erzeugt; zweitens als ben

Belebdu ber Beftiene mit ber Erbe; und brittens ble-

fes beibes jufammen \*).

Alls Anfänge (apxai) hatten sie zwei vorausgesest, einen thatigen (xo worow) und einen lelbenden (xó maozov). Der feidende sei die quantatlose Substanz, die
lind, das thatige

id Elemente (ordenid unbergänglich,
hig zersiört. Aber
shne Gestältung,
nat odnare elvas
enoppäödas \*\*),
I die quantause

it Anfang in sich
de övra), sagten
canbelte alle Subs
Und wie im Sas
, er selbst die ers
armos doyog non
nachte dadurch bie
czengungen. Dars
te Feuer, Wasser,

Diese erzeugende Araft ist bie Ratur (1-17), und biefe

<sup>&</sup>quot;) 1. 1. 137. Achnlich Stob. ecl. phys. I. p. 444.

<sup>\*\*)</sup> l. l. 154.

<sup>•••)</sup> eod. 187.

<sup>†) 1. 1. 156.</sup> 

<sup>††) 1.</sup> l. 148.

**<sup>\*)</sup>** 1. J. 156.

<sup>\*\*)</sup> I. I. 137. 155.

mus) Mit ben physischen Grundbegriffen ift bier, wenigstens nach ben zerftreuten Berichten bes Diogenes, wenig anzufangen. Schon Zenon und Chrusippos sollen

A CORRESPONDED

afle avoja für üby extlart haben (1: 7. 150.), Innő bann wird aufa erklart als ovola nenspaanulen, folglich Maffe in einem begrenzten Raum (wie wir auch sagen). Aber üln war vorhin das leidende im Gegensan Gottes als des thatigen, und nun dagegen heißt es, alles thatige ist aus au (nav vo norov aufa dare. 1. 7, 56.). Als dompavar wird überhaupt bei den Stolfern nur der leere Raum außer der Welt und die Zeit (55, 56.) genannt, und dann in ganz anderer Beziehung vo denrov, die Bedeutung der Rede im Gegensan gegen den Gegenstand berselben und ges gen die Aberte, welche beide aufa sein sollen (Saxtus advernman. 28, 155. Seneca opist, 117.).

Die weitere materialistische Ausführung der Lehre von der Natur der Geele ist dann eben so schlecht als die bei Epikuros. Das nyenamme ist jenes wredum Erdepuor im Berzen oder im Kopfe, mit welchem durch einen Hauch die Sinnenwerkzeuge in Berbindung stehen, um die Empfindungen des Sehens, Porens u. s. w. zu bewirken.

Eigentlich nemlich ist dieses Bild für das Weltganze ausgeführt. Gott ist der Aether, das reine Feuer, und als solches das nysponendu, in der ganzen Welt nach Jenon, in der Sonne nach Kleanthes, im höchsten Himmel nach Chrysippos. Dieses durchdringt von durt aus alles gestaltete, alles Lebendige, ja dem Versmögen nach (nad eseu) die Erde. Und nach eben dies seine Bilde waltet dann auch das nysponendu als reines Feuer im Leben des Menschen.

<sup>\*)</sup> Pyerk, byp. l. 1, 65.

5. 98. Wat to seems to a

Den Stoifern eigenthumlich ift in biefem Weltiges malbe, von Berakleitos Fluß der Dinge berüber ges nommen, die Phantasie von der periodischen Weltvers

<sup>\*)</sup> l. l. 140. 145.

gerer Bebeutung bestätt, bei fluffigen aber npaais ges nannt wird. Bei der andern Art der Mischung verans dern sich die Eigenschaften der Bestandtheile, wie bei Bereitung der Arzeneien, dies nennt er avyzouis \*).

§. 99.

1

Stoiter am meisten gehort, da selbst ihre Gegner, die Akademiker und Skeptiker den Gehalt ihrer Lehre beisbehielten. Die Stoiker haben, so lange die mundliche Ueberlieferung und Belehrung ber schriftlichen überlegen

<sup>\*)</sup> Stob. Ecl. phys. I. p. 374, 376.

nur vermittelft des Denkens und der Erfjebung feinker Rechte über die sinnliche Anschauung gelingen könne. Aber bei allen hierauf gemachten Bersuchen waren die zeigte aber auch die Unhaltbarkeit jener dialektischen Schutzmittel, mit denen Pythagoras, und Platan ihre Ansichten vertheidigten. Er dagegen, sieher gemacht durch die gewonnenen dialektischen Krafte, setzte undes fangen die Wahrheit; der Wahrnehmungen, voraus, die uns ja allein bestimmte Gegenstände erkennen lassen, ohne hintanglich zu bedenken, wie diese das nothwendige bes grunden konne und ohne zu beachten, daß die Sinne

Begenftanbe geigt.

1

Entweder giebt es also keine sichere Mahrheit für den Menschen, oder es umf im denkenden Geist ein uns mittelbarer vom wissenschaftlichen Verstand verschiedener Quell der Wahrheit vorhanden sein.

Den ersten von diesen Gedanken bewegen die stes ptischen Schult t der neue Gedanke der jungeren Zeit, Lehrer der Akademie ans regen, der bi neopythagoreischen und neoplatonischen sehre hervortritt.

Die Stepfis bilbete fich in ben geiechischen Schus fen nach und nach unter brei Geftalten aus, als bie folratifche bes Pyrrhon, bie afabemifche bes Arfefilans und bie empirifche bes lenefidemot. Diese ffeptische Lehre bleibt aber ber Grundlage nach bei allen biefen biefelbe. Es wied bem Menfchen eine fubjective für bas thatige Leben auslangende Bewißheit bes vernunftgemaffen Urtheils jugeftanben, aber jebe Runft bes fperulirenden Berftandes, welcher wiffenfchaft lich etwas hoberes feststellen will, verworfen. Co wird für ben gemeinen Menschenverftanb gegen bie bialeftifche Runft abgesprochen. Bingegen eine befeimmte Fort bilbung zeigt fich in biefen ffeptifchen Rebren bei ber allmablig genaueren Dachweisung, bag bie objective Gale tigfeit unfrer Borftellungen, bag bie naralppe nicht be wiesen, nicht mittelbar begrundet merden tonne. Sierin haben fich Menefidemos und Geptus Empirifus bedeutende Berdienfte erworben, und diefe Lebre mar hier fur bie Schule Die entscheidende, indem fie ben Dialektischen Grundgedanken der ftoischen Schule betrifft.

## 1. Pprrhon, und Timon.

§. 101.

Die erften, welche die Stepfis ausdrucklich als ben wahren philofophischen Geift forderten und fich als anoonnarinol ben doynarinois entgegenfetten, maren Phra rhon aus Elis und fein Schiler Timon. Porthon begleitete mit feinem Lehrer Unagarcos, einem Uns Banger des Demofritos, Alexandern auf feinen Reidzugen und murbe fpater in, feiner Baterftadt Pries En lebte in Diefer in großem Ansehen und lehrte Доф, ift. sein Dame ber Lieblingename mut mündlich. Der Steptifen geblieben. Dimon aus Phlius in Achaia ging aus ber. Soule bes Stilpon in die bes Porrhon über und blieb Pprrhan's Lehre treu. Er mar vorsguglich Dichter, lebte aber mahrscheinlich auch als Argt, fruber langere Beit in Glis, fpater in Athen. Saft nur feine philosophischen Gebichte, die Spottgebichte (oilloi) und die Bilder (irdalual) haben und die Anfichten feines Lehrers erhalten, boch auch bies nur nach Bruchs Rucken beim Gegtus Empiritus und Diogenes Laertes D.

Bergleichen wir, was diese \*\*), was Cicero und Eufebius von Pprrhon sagen, so scheint er ganz bei des Sofrates Pretestation gegen die speculative Erkenntnis stehen zehlieben zu sein und auch denselben Zweek der Hinweisung auf die Ethik behalten zu haben.

<sup>\*) 1. 9.</sup> cap: 11.

<sup>••)</sup> Sext. adv. math. I. 7, 80. Pyrch. hyp. I. 1, 21. Adv. Eth. 165, 20, 171. Cic. de fin. I. 4, c. 16, I. 2, c. 13. Euseb. praep, evang. I. 14, c. 18.

Er iceint, nach Cicero, in verwandter Beife mit ben Wegarifern ber ftrengften Lehre gefolgt zu fein, baß nur bie Tugend bas Gute und alles andere gleichgultig hiermit verband er bann, was allgemein die Grund: lebre ber Steptifer geblieben ift, Die Behauptung, bag alle fpeculative Biffenschaft ungewiß und thoricht fei, und forderte bagegen bas enegeer, die enogn, bas heißt Die Stimmung, fich jebes entscheibenben, jebes bestimms ten Urtheile gu enthalten, im ruhigen Gleichgewicht gwis ichen jeben entgegengefesten Behauptungen zu bleiben, weil überall gleiche Grunde und Gegengrunde fich bas Gegengewicht halten. Timon und die folgenden fpras chen bies bann noch scharfer aus: ouder opita, "nichts bestimme ich", und ovder pallor, "feines lieber". Doch ift nicht zu erfeben, wie genau Pprrbon felbft diese enoxy ausgesprochen habe.

Der Sache nach aber muß er diese Lehre gehabt haben, und zwar sowohl für das dialektische als für das praktische Interesse. Indessen können Pyrrhon's Ausstührungen leicht mehr bei der Lehre des Demokritos geblieben sein, den er sehr hoch hielt \*), denn sowohl das dialektische Urtheil des Limon als die praktische Lehre von der Seelenruhe weist darauf hin. Sextus \*\*) schreibt zwar selbst die zehn reonovs rüs enoxüs schon den alteren Skeptikern zu, aber die Vergleichung mit dem Ansang des solgenden Kapitels, wo die fünf Tropen der jüngeren diesen entgegengestellt werden, verbunden mit der Angabe des Diogenes Laertes \*\*\*), das

<sup>\*)</sup> Diog. L. I. 9, 67. Euseb, pracp. et. 14. c. 18.

<sup>\*\*)</sup> Pyrrh. byp. I. 1, 14.

<sup>\*\*\*)</sup> l. 9, 88.

bag biefe bem Mgrippa gehoren, lagt wohl feffen, bag

Die dialektische Lehre der Skeptiker ist der Grundlage nach von Anfang an dieselbe gebiseben. Wie Sextus fagt \*): die Beurtheitungsweisen der Dinge sind von zwei Arten, mach der einen "dies ist die Weise der Dogmatiker, beurtheilen wir die Gewisheit, ob etwas selwen nicht sei, nach der andern, die und im Leben leitet, thun wir dieses und interlassen senos. Diesentst die Weise der Geptiker, bei welcher sie der Gescheinung solgen, indem die Anschaus ung (poorwerle) mit unwilltürtlicher Gewaldund auchestritz ten überzaugt. Wie also die Dinge erscheinen ist sieder, wie sie sind, ist unbestimmbat; hier läst den Eteptiker im Gleichgewicht zwischen Gründen: und Gegengründen sein Untliebt innentscheichen. Dies nemlich war nach Sextus und Dlogenes Laerres \*\*) schon die Lehre des Lis und Dlogenes Laerres \*\*) schon die Lehre des Lis

<sup>\*)</sup> Sext. pyrch. hyp. 1. l. c. 11. πριτήριον δέ
τό το εἰς πίστιν ὑπάρξεως ἢ ἀνυπαρξίας
(πορί ὑῦ ἐν τῷ ἀντιρξήτεκῷ λέξαμεν λόγο) τ

σεν. ἡ περιέχαντας κατὰ τὰν βίον τὰ, μ.
τὰ δ' οῦ. περὶ οῦ νῦν λέγομεν πριτήριον
εἴναι τῆς σπεπτικῆς ἀγωγῆς τὸ φαινόμενο
φαντασίαν αὐτοῦ ρῦτω παλοῦντες. ἐν πείσει, γὰρ καλ
ἀβάδλήτη πάθει πεκμένη ἀζήτητὸς ἐστιν. διὰ περὶ μέν
τοῦ φαίνευθαι τοῖον ἢ τρίον τὸ ὑποπείμενον, οὐδεὶς ἴσως
ἀμφισβητεῖ περὶ δὲ τοῦ εἴ τοιοῦτὸν ἐστιν ὁποῖον φαίνους, ἤ και δὲν κατὰ τὰν βιωτικὴν τήργειν ἀδοξάστως βιρῦμεν ἐπεὶ μὴ δυν
κάμεδα ἀνενέργητος παντάπασεν εἴνας.

<sup>•••)</sup> Sext. ad•. math. l. 7, 30. Diog. L. l. 9, 105. αλλά τὸ φαινόμενον παντὶ σθένει οῦπες ᾶν Ελθη. — τὸ μέν ετι ἐστὶ γλυκὸ, οὸ τίθημι• τὸ δὲ ὅτι φαίνεται ὁμολογῶ.

etwas füß fel; behaupte ich nicht p daß es aber als füß er-

fcbeine gebe ich zu."

In ahnlicher Weise ist nuch das praktische Interesse der Skepsis von Anfang an in gleichbleibender Weise gesfaßt. Da wir zu keiner sichern Erkenntnis über das Wesen der Dinge gelangen können, so ist die Epoche, das heißt der Gemüthstustand der ruchigen Unentschiedenheit alles Nethells der einzige, welchert uns die Gemüthstusse sichert. So scheint Seelenrusse, wie dei Demokritätenhe sichert. So scheint Seelenrusse, wie dei Demokritätenhe sichen das praktische Ziel sein, per smissen, wie aber Porrhon dieses mit seiner Lehre, von der Lugand-näher, verbunden habe, sehen wir nicht mehr. Litto n löbt ihn vorzüglich wegent keines unerschütterzen: Gleichmuthes \*).

Dingenes Latutes führt die Reihe der Skeptiker so fort, des mit Unterbrechung nach Timon, Ptoles maiss aus Apcene diefe Lehre ernenert habe, welchem mehtere-gefolgt seien bis auf Perakleides den Lehrer des Ainesidemos Anosios und dann nach Ainesis demos noch mancher andere bis auf den Saturninus von Apthera, den Schüler des Sextus Empiris cus. Wir mussen auf Ainesidemos zurücktommen, nachdem wie von den jüngeren Mademikern gesprochen

haben.

# 2. Die jungeren Ufabemien.

### 5. 1d2.

Die Erben ber platonischen Lehre konnten, wie Segs tus fagt \*\*), leicht in Streit barüber kommen, ob Plas ton ein dopuarmes ober ein anognuarmes ober theils

<sup>\*)</sup> Diog. L. 1. 9. 65.

<sup>\*\*)</sup> pyrch. byp. l. 1, 221.

des eine, theils das andere gewesen sei. Die Form seiner Gespräche, welche oft ohne Entscheldung endigen, und die oft darin waltende Jeonle lassen viele seiner Betrachtungen steptisch wicheinen. Dazu kommt die große Schwierigketz die eigentliche Grundlehrer der plutonischen Dialektik in seiner Lehre von den Ideen aufrecht zu erhälten heiogegen jest nun die Anmahungen des emplrischen Bestmittelnuß dei Jen on von Anttioniseaten. So wenderessen bei gen on von Anttioniseaten. So wenderessen beit gen von den Anttioniseaten. So wenderessen beit ewigen Baspehaten entscherden nur zur steptischen Bestweitungen; und denen Se gtwo sunfcheden unterschleden Schreibtungen; und denen Se gtwo sunfaktionisch Weiselseise Schule auf eine eigenthümliche Weise die Stepfis so dass sie sich fast einzig in der Posenist gegon die Stoffer bestweite und bei

doch noch beibel

Diese Wer Arkestlavs a Athen den The Krantor und Krates, der d gefolgt war; d Hem Beifall bis Linnaklichkeit s und dies gewar bildung. Weni der Gestalt des sonders von Ek

別のけばかげ

Pie Hauptsache ist der Streitigegen die georaala naeaduniens des Zenon, weicher seine ganze Ansicht zur Stepfis umbildete die zun keine nan der vollständigen ananatzuhen oder Unerkenphankeit der Dinge, nach weicher er
der stosschen gennicht einmal diese anntploppiam sondern nur
die Unmöglichkeit schner Widsprigung dehampieter Mit diefem molitzup, oder nicht dem Platen untren werden, sons
dern en behanptete, damit gerade die achte Weise der Phis
losophie des Platon und Saknetes wieder herzustelten. Wir sehen leicht, daß ihn dahri ein ahnlicher Ges
dankengens wie den Pure hung, wenn nicht dieser selbst,
leitete.

Inn guf Geiten bes Ankefilnos. Er griff bie Lebre an.

en zur ie ein E Bes E Ans d urs int er führt

id ber

zu gaven.

In der praktischen Lehre bleibt Arkesilaos ganz bei ber hurrhonischen Wendung. Der Endzweck (red relos)

<sup>\*)</sup> l, l, 408 seq.

fft ihm die Gematheruhe (arapakla), welche burch die Epoche erhalten wird, das Gute ist diese Epoche in den einzelnen Fallen, das Bose die Entscheidung des Urtheils (ovynaradeois) in eben diesen. Dann führt er die Rede aber geläusiger aus, indem er sagt, wer der vollendeten Epoche treu bleibe, der lebe und handle nach der Wahl des vernunftgemäßen (evloyov) und folge diesem, als dem Entischeider des Rechtthuns. So werde die Eudaimania durch Klugheit (ppovyose) gewonnen, welche die naxopdwinara der kimme. Kandodwina sei aber das, was einen vernunftsgemäßen Grund habe (naxopdwina einas, önep noarden enloyon einen gemäßen Grund habe (naxopdwina einas, önep noarden enloyon einen kandonian). Damit lenkt er dann prakeitschop ganz in die stoische Lehre ein.

#### §. 103.

Die ersten Nachfolger des Arkefilass Lakydes von Ryrene, die zugleich lehrenden Euandros und Teslekles aus Phokis und Segefinos von Pergamos gaben nichts neues zur Lehre hinzu. Dem Segefinos folgte aber Karneades, welcher mit größerer Auszeichsnung auftrat.

Rarneades aus Aprene, etwa Dl. 141 geboren, horte in Athen den Stoifer Diogenes, trat dann zur Akademie über und wurde Schüler des Hegesinos. Er blieb ein ausgezeichneter Lehrer bis in ein hohes Alter, und starb nach Sicero 90 Jahre alt. Borzüglich bisdete er sich im Streit mit den Schriften des Chrysippos, so. daß er selbst den Spruch der Stoifer: ei un yao no Xou-vannos, our an no oroa, parodirte: ei un yao no Xou-vannos, our an no eya . Bon diesem Standpunkt aus mussen wir seine ganzen Bestrebungen beurtheilen. Die

<sup>\*)</sup> Diog. L. L. 7, 183. 62.

er wollte, zu vertheibigen ober zu widerlegen vermocht habe \*). Er hat wie seine Borganger nicht geschrieben, und ist nur, vorzäglich durch Sexus \*\*), seine steptissche Polemis gegen die Stoiser bekannt geblieben. Seine Borzüge scheinen meist nur in der Gewandtseit der Rede bestanden zu haben, denn was den Sehalt der Lehre besteist, so mag er wohl dem Sprpsippos gegenüber vies les genauer ausgesührt und bestimmter ausgesprochen has den, aber im wesentlichen bleibt er bei Arkestland, ins

bem er meift nur Runftausbrude anbert.

Geine Grundbefauptting ift nemlich, bag es folechte bin tein Rriterium ber Babrheit gebe, weber fur Berftand, noch in ben Sinnen, noch in ber Anschauung (marzasla), noch in irgend einem Wefen. Dabei unterfcbeibet er genauer erftene bie Anfchauung in ber Empfindung (ma-Bog) als eine Beranberung in ber Greie und bas Unger fcaute, welches es als Grund jener Empfindung voraus-Bweitens die beiben Berhaltniffe ber Anfchauung einneal gegen bas Angeschaute (parrourer) und bann gegen ben Anschauenben (parraviouperog). Rach bem ets ften Berbaltnig ift bie Ansthanning mabr, wenn fie mit bem angeschauten übereinstimmt, im Begentheil fafich: nach dem andern erschrint sie als wahr ober nicht (n neo iars quesquiry alythe. of 44 on quesculry aluthe). Mun fommt es aber boch nur barauf an ju zeigen, bag bie Uebereinftimmung ber Anschauung mit bem Angeschauten nie ficher nachgewiesen werben tonne, und bafür bleibt er bei Artefilans. Daß ferner weber ber Berftand, noch die Sinne, noch Die Dinge ein Rriterium ber Babebeit

<sup>\*)</sup> de oratore l. 2. c. 58.

<sup>· \*\*)</sup> adv. math. 1. 7, 161 seq. 1. 9, 158 deq.

enthaten, leitet et von diefem nur ab, indem unmittelbar nur die Anschauung als wahr erscheinen kann, alles andere nur mittelbar. Bei diesem Streit stellte ihm der Stoiker Antlpater den schärsten unabweislichen Grund gegen den Skepaupte, daß nichts erkannt werden konne, so mache er dagegen doch die eine Ausnahme, daß er erkenne, nichts zu erkennen. Sicens sagt zwar ), daß ihm Karneas des hier acutius resistedat, das konnte er aber nur durch die Gewandtheit der Rede erreichen und nicht durch Grünz de, denn wenn er gleich nach der strengsten enoxy sagt, er wissenicht ob er wisse oder nicht wisse, so behålt Antispater doch recht gegen ihn, eben weil er die inoxy bes hamptet.

Diefe Stepfis glit nun aber bem Rarneabes, wie ben anbern, nut gegen bas gang fichere Wiffen; für bas Banbeln und bas thatige Leben lagt er hingegen anftatt ber evloyin bes Artefilaos bie medangene (Bahricheins lichfeit) gelten. Go ift ibm bie gange Erfahrungeertennts nig gefcont, indem er mifre Urthelle burch bie parravia metang (bard wahr icheinenbe Anfchauung) begranben und foreine immer großere Liusbilbung unfrer Erfenntniffe fatt Die wahr scheinenbe Anschauung nennt er appares, die unmobr scheinende andponess und unterscheis bet brei Stufen ber mabriceinlichen Ertenntniß. wir bei geringen Dingen nur einen Beugen befragen, bei michtigeren mehrere, bei fehr wichtigen aber forgen, bag wint jeber befragt merbe, ber um bie Sache miffen fann, fo folgen wir bei geringen Dingen in ber garraela nidawi nur bem gewohnlichen bei ber Worausfegung bes anges fcauten Gegenkandes; ift bie Sache aber wichtiger, fo

<sup>\*)</sup> acad. quaest. 1. 2, c. 9.

suchen wir die parraula angelennores (die unzerfrende Anschauung) zu bestimmen, in welcher alles zur Wahrs heit zusammenstimmt und keine falschen Theile enthalten sind; betrifft sie endlich wichtige Interessen des thatigen Lebens, so betrachten wir die Sache von allen Seiten und erhalten so die parrausia dussademuien oder mepademien, die umsichtige, genaue Ansicht der Sache.

Dies ware nun eine ganz bequeme dialektische Grundlage, über weicher sich theoretisch ober praktisch eine erfahrungsmäßig gesicherte Lehre hatte aussühren lassen. Aber Rannades scheint sich nur in sophistischen Aussührungen der inoge polemisch gegen die Stoiker gefallen zu has ben, denn selbst sein treuer Schüler. Aleitomachos von Rarthago, der über des Kanneades Lehre für und verlorene Schriften geschrieben hat, sagt, daß er in keinem einsehe, welches dem Kanneades wahrscheinlicher geschienen habe. Dadurch scheint er im Steelt ganz auf die Weise der Sophisten zurückgesührt worden zu sein.

So mögen ihm wohl alle die dialektischen Spiele ger hören, welche Sextus Buch 9, 138, dis 1924 gegen das Dasein der Götter angiedt. Es ist darin nichts neues, aber dach der eine Gedanke, daß die Idee des Söttlichen mit unsern. Größenbegriffen nicht gemessen werden kann, gegen die Stoiker gut ausgeführt.

Gott kann kein lebendes Wefen, kein goon, kein Thier fein, benn bann mußte er empfinden, folglich verandens lich und vergänglich fein. Dies widerspricht aber ber Borftellung von Gott.

Gott ift weber endlich noch unendlich. Das befeelte ift nemlich mehr als bas unbeseelte, aber bas unendliche

<sup>&</sup>quot;) Cicero sead. quaest. l. 2. c. 45.

fann weber beweglich noch befreitzein. Denn Bewegung forderte, daß es von einem Ort an den andern überginge und beseelt kann es nicht sein, denn die Seele soll den Rotsper von der Mitte nach den Enden durchdringen, aber daß wendliche hat weder Mitte noch Enden. Das Göttliche ist also nicht unendlich, aber endlich ist weniger als unendslich, solglicht ist es auch nicht endlicht ein brittes giebt es vicht, also ist das Göttliche gar nicht.

Das Göttliche kann weber Körper noch unkörperlich sein, denn alles körperliche ist veränderlich also vergängslich, das unkörperliche ist aber nach den Stoikern nur das Leere, also ohne Seele, Empfindung und Wirksamkeit. Beides widerspräche dem Göttlichen, das Göttliche ist

nicht.

Ferner wird aussuhrlich dangestellt, wie das Gotts liche weber mit nach ohne Tugend bestehen könne. Reine wenschliche Tugend, find wir nemlich im Stande dem Gotts lichen, dem hochsten Wesen beizulegen, aber ohne Tugend ware das Gottliche kakodamonisch und ohne Sellgkeit.

Endlich die Stoifer fügten sich den Mythen der Bolks: religion, so wird denn noch das unpassende gerügt, diese mythologischen Gestulten oder die Theile der Natur gotts

lich gu nennen.

Such von ethischen Lehren werden von ihm nur einige Gegenreden gegen die Stoifer erwähnt, und am meisten erscheint er als Nachahmer der Sophisten in jenen zwei Prunkreden, die er in Rom den einen Tag für, den andern gegen die Gerechtigkeit hielt. Lactantius \*) hat uns einige Theile davon ausbehalten, aus denen die Oberstächstichkeit von Karneades Polemik erhellt. Die Darstellung ist mit Platon im ersten Buche vom Staate gar

<sup>\*)</sup> divinar, institut. 1. 6. c. 16.

nicht zu vergleichen. Et spielt inne mit der Betrachtung, daß Weisheit und Gerechtigkeit oft einander widersprechen, indem er, nur den eigenen Vortheil zu suchen, für weise erkfart. So findet er das positive Recht im Staate weise, aber ungerecht, und das natürliche Recht gerecht zwar, aber unweise.

Unfer Raturrecht hat aus dieser Rede das berühmte Brett geerbt, an dem zwei Schiffbruthige verunglücken, jeder von beiden mag nun getrieben von der Weisheit der Selbsterhaltung den andern davon zu floßen versuchen, oder nach der Gerechtigkeit der allgemeinen Menschenliebe dem andern freswillig weichen.

### §. 104.

Stoifer gerichteten Stepticismus am vollstudigken aus gebildet und am berodtesten versochten. Aber eben damit mußte er in seiner nur polemischen Bedeutsamtrit dalb sein Interesse verlieren, welches noch mehr dadurch hetbeiges führt wurde, daß ohnehin der Streit gegen die Stoifer seine Schärse verlor, indem die kolschen kehrer dieser Zeit, wie Panaitios und Poseidonios, nicht mehr bei den Dogmen des Zenon stehen blieben, sondern sich freier aneigneten, auch was andere gelehet hatten. Goverlor sich die eigenthämliche Richtung im Philosophiren der jungeren Mademie mit Philon und Antioch aus, von des nen wir vorzüglich durch Cicero wissen, welcher ihnen in seinen akademischen Quastionen oft folgt.

Der Rachfolger bes. Kleitomachos Philon aus Lariffa in Theffalien, welcher im Jahr 87 vor Chrifto während des ersten Krieges der Römer gegen Mithrida tes nach Rom floh und Lehrer des Cicero wurde, gab der akademischen Lehre eine entschieden dogmatische Wendung. Er wandte nemlich die Behauptung der Akatalepsie nur gegen Zenon, so wie ihn Sextus\*) sagen läßt, nach dem Ariterium der Stoiker, das heißt nach der gavraoier \*aradnurung seien die Dinge unerkenndar, ihrer Natur nach aber seien sie erkenndar. So scheint er also die inoxy gar nicht mehr gesordert und in der praktischen Philosophie eine einfache populäre Lehre gegeben zu haben \*\*). Indessein behielt er den Namen des Skeptiker dei, indem ep nachzuweisen suchte, daß Platon und die Akademie vom Ansang an Skeptiker gewesen seien, und daß in der Akademie immer dieselbe Methode beibehalten worden sei. Dies konnte er schwer genau vertheidigen, doch hatte er schon das Wort des Arkesislans für sich.

Eben diese Lehre entzweite ihn mit seinem Schüler Antiochos von Askalon, welcher sich zwar immer noch einen Akademiker nannte, aber sich spater in Lehre und Schriften ganz den Stoikern zuwendete. Antiochos bestritt nemlich dem Philon, daß alle Akademiker Skesptiker gewesen seien, und konnte das in seiner Weise leicht ausführen, da doch nur Karneades die Skepsis auf die praktische Philosophie ausgedehnt hatte. Auf der ans dern Seite nahm er nur die Originalität der stoischen Lehre in Anspruch, indem er behauptete, ihre Dogmen gehörsten schon dem Platon \*\*\*), und für den damaligen Stand der jüngeren stoischen Lehre hatte er großentheils recht.

Eigene Lehren bes Philon find gar nicht anzufuh: ren, außer wenn ihm etwa, wie Tennemann meint, bie Rebe bei Cicero acad. quaest. 1, 2. c. 28. gehort,

<sup>\*)</sup> Pyrrh. hypotyp. I. 1. 235.

<sup>\*\*)</sup> Stobaeus ecl. eth. II. p. 88, 42.

<sup>\*\*\*)</sup> Sextus pyrrh. bypotyp. l. 1, 235.

in welcher so scharf geltend gemacht wird, daß die Logik (Dialektik) für sich keine Wahrheiten gebe, sondern nur in gehaltlosen Formen die Identität und den Widerspruch beurtheilen lasse.

Bon Antiochos hingegen giebt uns Cice to \*) eine fehr wichtige eigenthumliche Vertheidigung des Dogsmatismus gegen den Stepticismus. Bieles ift darin freis Ich nur unbestimmter populär ausgeführt, aber die Gründgedanken sind klar, fest und zum Theil in dieser Answendung neu. Gut macht er für die gavravia naralnweinigeltend, daß wenn die Steptifer Sinnentäuschung und Sinnenbetrug dagegen anführen, damit doch nur ungeswöhnliche, seltene Fälle-genannt wären, während die geswöhnliche klare Anschauung durch gesunde Sinne fest und sicher bleibe.

Ferner wiederholt er ben Sat bes Antipater gut in der Welfe: was der Weise behauptet, muß er mit Sis derhelt begriffen und erkannt haben, sollte er also behaups ten, es lasse sich nichts erkennen, so musse er doch wenigs ftens dieses erkannt haben.

Sobann fagt er richtig gegen die Wahrscheinlichkeit der Skeptiker, wie kann man wahrscheinliches für sich als lein bestimmen, wenn man nicht erst eine Regel hat, nach der sich wahr und falsch sicher unterscheiden lassen? Ends lich am lebendigken und kräftigken hebt er hervor, daß die überwältigende Kraft der sittlichen Ueberzeugungen, welche die Pflicht über jede Gewalt des Vergnügens und Schmerzies gebieten läßt, unmöglich durch unsichere Wahrscheins lichkeit begründet sein könne, sondern nur durch unums stößliche, nothwendige Wahrheit bestehen könne.

T) acad, quaest. l. 2. c. 7 seq.

So forderd Anti och os riehtig in dem Dognlatismus jene unmittelbare nothwendige in der Bernunft gegründete Wahrheit. Da er aber nicht in Untersuchung zu nehmen verstand, wie diese dann in der Bernunft begründet sei und bestehen könne, so war damit der Skepticismus doch nicht schlechthin abgewiesen, sondern er konnte immer das gegen sagen: weder durch die Empsindung noch durch das Denken ist eine solche Wahrheit zu begründen. Daher werden wir auch in der Seschichte der Philosophie so weis ter gesührt, das eine jüngererkehre den Skepticismus gar nicht beachtet, sondern nur den Thatbestand der höheren Wahrheit unmittelbar annimmer.

Aufre diesem glebt uns Cicero \*) noch einen Entswurf der Ethit des Antiochos. Er folgt hier der Grunds lage nach ganz dem Chrysippos. Er führt nemlich als les auf den Ttied der Selbstechaltung und sohnt auf das Princip seiner Natur gemäß zu leben zurück. Aber die Natur des Menschen ist die vernünftige, daher fordert der menschliche Tried der Sikhterhaltung zuhöchst die Bollstommenheiten der Vernunft in den Tugenden und vorzügslich in den Tugenden des Willens. Die Forderung, der Ratur genäß zu seben, ist also eine Forderung, nach der vollkommenen und selbstständigen Natur ves Menschen zu sehen \*\*). So erkennt er die Jusammenstimmung aller Tugenden zum sehen genählichen Leben und den eigenen innern Werth des sittlich guten an.

Die Ansfuhrung ber Lehre vom fittlich guten giebt er

<sup>•)</sup> de finibus l. 5.

<sup>\*\*)</sup> l. l. c. 9. Ex quo intelligi debet, homini id esse in bonis ultimum, secundum naturam vivere; quod ita interpretamur, vivere ex hominis natura undique perfetta et nibil requirente.

sennt er als das Gute, sondern dieses komentum besteht aus der Lugend und den tugendhaften handkungen, in dem ganzen mit der Lugend übereinstitumenden Leben. Die Angend genügt mit ihrem inneren Werthe zur Erdaimonie, aber die volkendete Eudaimonia (vita beatissima) fordert für den Menschen in Berbindung mit der Angend noch jene anderen Güter, welche unsere körperliche Ratur enheischt. Daben diese gleich einen viel geringsven Werth als die Lus genden, so gehören sie doch mit zu dem Ganzen des unserer Watur gemässen \*).

Antiochos giebt eine gemeinverständliche Lehre, die nichts neues enthält, aber doch einiges foische nach Aris froteles verbessert.

## 3. Uinefibemos und bie Empirifer.

§. 105.

Als so eben der Skepticismus der Akademie erloschen mar, suchte der Kretenser Ainesidemps aus Gnossus (Airealdnuog Kroword) zur zeit des Cicero oder etwas später die ppresponische Lehre zu erneuern. Wir wissen von seinem Leben nichts weiter, als daß er wahrscheinlich als Arzt in Alegandria lebte. Diogenes Laertes \*\*) bringt ihn der lleberlieserung nach mit Paprhon und Limon in Verbindung, er wurde aber der Stifter einer steptischen Schule von Arzten, welche die Empirifer genannt worden sind. Unter diesen sind für die Lehre nur drei zu nennen, nemlich neben Ainesidemos noch Agrippa und Sextus Empiricus. Von Agrippa und Sextus Empiricus.

, estaball

Jun.

A Section

<sup>\*).</sup> l. l. c. 24.

<sup>\*\*) 1. 9.</sup> in fine.

pa feben wie nur, bag er janger als Minefibemes war und die Lehoe von den sponois rije enorge so anderte, wie nachher augugeben ift. Gugtas ift und ber wichtige fte unter biefen, weil er biefer Lebre bie Bollenbung gab und feine Schriften und erhalten find. Er wird nach bie fer argtlichen Schule Empeinitos genannt, wiewohl er \*) fich felbft gegen bie Enmeiriter fur bie arztliche Schule ber Dethebiter ale ber mabrhaft ffeptifchen Mergte erffart. Seine Geriften find gut: griechifch gefdrieben, Blat gebacht tind jaigen von geofer Gelebefamerit. Go find fie und in ber Wefchichte ber Philosophie von Anfang an als wichtig erichknen. Weine Sprache grigt, bag, et rocht ein: Grieche mar; und feine Schriften geben ihn an Diefen Stellen als Mrgt gu erfenners. Rach feinen Eitaten, and ba Dingenes Laertes ihn icon emagnt, muß an am Enbe'bes gwelten und ju Anfang bes beitten Jahrhanderts unferei Zeitrechnung gelebs baben.

Die Behrent biefes Grepticionius den Empirifer muffen tole nach Sextos barftellen, beffen ganzes Spftem weit noch boffgen: We viel devonilhus aber eigenisti, ift schwes ber zu bestlituten, sedenfälls gehöre der größte Theil der Grundlagen dem Aine fiberne sind 10000

Winesidene acht mehrebes geschrieben, wermick verzäglich acht Bucher mestidenseige rehalten hat. Im arstat Photius die Inhaltsanzeige rehalten hat. Im arstat Buch untreschied er die Porrhonier von den Afades mikern und stellte die allgemeinen Regeln des Prochas nismus auf. In den folgendem Buchernwird dann nach den besondern Fragen die Lehre von der Unerkeundarkeit der Dinge ausgeführt, im zweiten Buch in Beziehung auf Wahrheit, Ursach, Wirfung, Eigenschaft, Bewegung,

<sup>\*)</sup> pyreb. hypotyp, l. 1. in fine...

Bereichen und Lingehen, im brittennin Beziehnung auf Beroegung und Empfindung, im vienten gegen die Lehre von den Zeichen, im fünften genauer gegen den Begriff von Assache und. Wirkung, im sechen gegen die Borstels dingen vom Guben und Abielung, im sedenten gegen die Borstels dem Tugenden, im achten gegen die vom höchten Gut. Bergleichen wir damit des Sextos Spratposen, so sur den wir sie ganz nach diesem geardeitst. Ind Sextos verses Buch entspricht hier dem ersten, das zweite dem zweisen, in des Sextos dritten Buche sindsaben anfangs die physischen Lehren, wie hier Buch drei die sicht besprochen.

Aus dem, was Photius weiter vom erften Sache erwähnt, sieht man, daß Ainefidem es sach vorzüglich bemühte, den Skeptickinus ganz allgemein zu machen. Er fagt: im allgemeinen entscheidet der Porthonier micht, auch das nicht, daß rochlicht entscheide; sondem ar drück sich nur so aus, veillier sich ucht anders aussprechen kanned.

Errozis, muß, aben aben Ausbund, für die vollkommenfte entsprechend geben lasse, sin niet wir es nach der Einwensdang des An tap aben sanden).: Gegan diese seine Forsdeung wennt en dann die Alademises Dogwatiske vorzigs lichtwohl, weil ihre endopwysh aber niekandand doch wird der bestimmte Behauptungen zulses and dann autschiedener die jüngsten Akademiser, wie Philon, der jarsabst seine Stepsis, inne posemisch, vose Philon, der jarsabst seine Stepsis, inne posemisch, gegen, die opnientste nach eigentlich der Gewier stellte. Weie aben Aine fiede mas, eigentlich seine Gewiere stellte. Weie aben Aine fiede mas, eigentlich seine

<sup>&</sup>quot;) καθόλου γάρ δύδεν ὁ ἔΤι ξρωνεῖος όριζει, κλλ οδός αυτό συθτα, ότι οδός διορίζεται άλλ ούπ έχοντα, φαολή δανα τό νοούμενον έκλαλήσφηκη; ούτα φράζομον.

feine Lehre weiter geordnet und ausgeführt hohn, scheint mir, im Unterschiede von der Lehre des Sertos nicht mehr ersichtlich. Dabei bleibt vorzüglich unklar, in welsches Berhältniß er seine Lehre gegen die des Herakleistos gestellt habe. Sertos \*) widerlegt einmolskine Neusberung, daß der Porrhonismus der Weg zur Lehre des Herakleitos sei, denn wenn Ninesidem os dies dars auf gründe, daß Perakleitos behauptete, an jedem

Dinge sci entgegengesetz dem Dinge erscheine er eine so allgemein zugest so gut auch Borbereitur des Herakleitos gen

Ainefidemos damit habe sagen wollen, Herafleis
tos Lehre sei eine höhere, zu welcher in der That der Porrhonismus führen solle, ist höchst unwahrscheinlich; obgleich man nach einigen beiläusigen Erwähnungen bei Sextos \*\*) sieht, daß Ainesidemos zuweilen dem Herafleitos folgte. Denn diese Erwähnungen sind zu abgerissen und wenig bedeutsam, um so viel daraus solsgern zu lassen. Nemlich: Ainesidemos sagt wie Herafleitos, was allen erscheine sei wahr, was einem in eigener Weise sei sallen erscheine sei wahr, was einem in eigener Weise sei sallen erscheine sei wahr, was einem in eigener Weise sei sallen erscheine sei wahr, was einem in eigener Weise sei sallen erscheine seinehr, was einem in eigener Weise sei sallen erscheine seinehr, was allen wie Herafleitos, der Theil sei etwas anderes und dasselbe (Tregor xal ravror) als dasse Ganze; Linesidemos sagt wie Herafleitos, der Theil sei

<sup>\*)</sup> pyrrh. bypotyp. l. 1, 210.

<sup>7°)</sup> adv. logicos 1. 1, 849. 1. 2, 8, adv. phys. 1. 1, 337. 1. 2, 216.

Belt ift Abrper, benn fie ift von bem Seienden und bem erften Sorper nicht perschieben.

Mus alle bem ift nichts zu machen. Das aber ift ficher, baß Mine (idemos \*) bie zehn romove oder romove rift dwozne aufgestellt hat und bamit wohl entschieden, bif seine ganze Lehre Stepfis war.

## 5. 106.

Die Darstellung des Stepticisums der Empirike feldst können wir nur vom Standpunkte des Settes aus geben. Die Lehre des Sextes hat alle Borgige und alle Fehler des Skepticisums. Skeptische Rede leit und Widersprechen, sie hat in der That keine einhelmische, sondern nur polemische Interessen. So läst die Skeptischen gegen einseltige dogmatische Interessen den Blid fries. der Scharssinn des Skeptikers sieht oft weit über frimzeit hinaus, weiß aber davon wenig Sebrauch zu machen Und deswegen verliert er sich dann so leicht in die Obersächlich keit und Weltschweisigkeit der Streitfucht.

Settos hat für die theoretische Lehre die Stellung feiner Stepfis sehr gut genommen. Seine gang krust Tropy bezieht er nemlich nur darauf, wie die Dinge un sicht, aber nicht darauf, wie sie nus erscheinen, und dank giedt er überhaupt ber Stepfis die Wendung, das fraser Kunftlichkeit der theoretischen Wissenschaften wierkritt, aber nicht dem gesunden Wenschenwerstand oder den satist lichen Urtheil im Leben. Zur das thätige keben nacht komme es nicht darauf an, wie die Dinge sind, wen wir nur wissen, wie sie uns erscheinen. Für die praktische Phistosophie ziert er sich aber eigentlich nur, wie die frühern,

<sup>\*)</sup> Sextus adv. log. l. 1, 845. Arigoffes bei Eufehist praep. evangel. XIV. c. 18.

mit der Gemuthbruhe, welche bei vollständigem Zurucks halten des Urtheils noch am nachsten erreicht werden fons me; in der Gegenrede gegen die Ethiker bleibt ihm hinges gen nur eine sehr unbedeutende Lehre vom Gnten für seis wen gesunden Menschenverstand.

Diese Lehre des Sextos ist ums vollständig erhalten worden. Er \*) theilt die skeptische Philosophie in die alls gemeine und die besondere, deren erste die Regeln der Skepsis selbst enthält, die andere die besondern Gegenstäns de der Philosophie nach diesen Regeln beurtheilt. Den allgemeinen Theil hat er in den drei Büchern nugionelme vnorunwoeme dargestellt, die gleichsam das System des Skepticismus enthalten, den besonderen Theil aber giebt er in den Büchern node pachquarinode, gegen die Lehren in den Wissenschaften.

In den ersten zwolf Rapiteln der Oppotyposen ist die eben ausgesprochene Ansicht vom Wesen der Stepsis gerechts fertigt. Sextos sagt: Das Vermögen der Stepsis ist das der Entgegensetzung des Erscheinenden und des Gedachsten in jeder Weise, durch welches wir vermöge der gleichen Starte von jedem der entgegengesetzten Dinge oder Vers hältnisse erstens zur Ausschlichung der Behauptung und dann zur unerschütterten Gemuthsruhe gelangen \*\*).

Das Princip der Stepfis ift diese Gleichheit der Grunbe und Gegengrunde bei jeder Behauptung. Alfo stellt der Steptifer teine einzige Behauptung (fein Dogma) auf,

I

<sup>•)</sup> pyrrh. bypotyp. I. 1, 5.

μετά τούτο εἰε ἀταραξίαν.

λόγοις ἰσοσθένειαν · καθ' οἱον δήποτε πράγμασε καὶ δε ἐρχόμεθα διὰ τὴν ἐν τοῖς ἀντικειμένοις πράγμασε καὶ κων τε καὶ νοουμένων · καθ' οἱον δήποτε τρόπον · κὰ δὲ ἐλοχήν · τὰ δὲ .

benn wenn er auch ausspricht, was ihm scheine und was er empfindet, so will er doch über die außeren Segenstände nichts behaupten. Was den Sinnen erscheint, verwerfen wir nicht. Was eine leidende Anschauung (ra nara partusa) uns unwillführlich behaupten läßt, hes ben wir nicht auf, aber auf die Untersuchung, ob der Sezgenstand so beschaffen sei, wie er erscheint, lassen wir uns nicht ein. So erkennt die Skepsis keinen Beurtheilungs

) der Gewißheit an, ob ein Ding sei oder 1 ihr Beurtheilungsgrund betrifft nur, meinen Leben brauchen, die Beurtheilung 22m, wobei es nur darauf ankommt, wie

die Dinge den Sinnen erscheinen nach jener unwillkührslichen Anschauung, über die niemand in Ungewißheit bleibt. So kommt es ihr auf vier Dinge an, die Belehrung durch die Natur, die Nothwendigkeit der Empfindungen, die Ueberlieferung der Gesetze und Sitten, die Erlernung der Tünste. Der Zweck endlich, der dadurch erreicht werden soll, ist die durch das völlige Gleichgewicht des Urtheits über das Sein der Dinge und somit über das Sute und Bose zu erlangende Atarazie, welche freilich nie völlig in unserer Gewalt ist, aber so doch am vollständigsten erlangt werden kann.

Für die Feststellung dieses Gleichgewichts giebt er nun die zehn ronous oder roonous enoxys, welche wir oben die des Aine fidem os nannten.

- 1) Berschieden sind die Beschaffenheiten der Thiere, ihre Empfindungsweisen, also auch ihre Borstellungen von den Dingen. Welches hat ba recht?
- 2) Das ahnliche betrifft die Verschiedenheit der Menschen unter einander, sowohl nach dem Körper als nach dem Geist.

den nicht feine verschiebenen Ginne einander.

4) Auch verschiedene Bustande und Beranderungen eines Menschen, wie z. B. Gesundheit und Arankheit, Jusgend und Alter, Gemuthebewegung und Gemutheruhe verandern die Vorstellung der Menschen von den Dingen.

5) Rach den verschlebenen Berhaltniffen der Lage, ber Entfernung, überhaupt des raumlichen stellen fich uns die

Dinge gang verschieden bar.

6) Wir erhalten keine Empfindung rein für sich, jede bat eine fremde Zumischung nach Berhältnissen bald zum Menschen, bald zu andern Dingen, so zeigt sich also barin nicht, wie bas Ding selbst beschaffen ist.

7) Große und Busammensetzung der Dinge lagt fie gang verschieben oft mit entgegengefetten Beschaffenheiten

erscheinen.

8) Rein Ding erkennen wir für sich nur nach Bersschiebenheit (nara diapopais), sondern jedes nur nach Bershältniffen zu anderen (moos rs).

9) Das Gewöhnliche und das Seltene wirken auf ganz verschiedene Weise auf unfre Empfindungen und Urs

theile.

10) hier wird die unendliche Mannigfaltigkeit des Widerstreits der Menschen in ihren Ansichten von der Erziehung, in Gesetzen und Sitten, in ihren Vorstellungen vom Guten und Rechten, von Religion und Wahrheit geltend gemacht, wodurch auch alle praktischen Ansichten unsicher werden, sobald wir sie auf die Dinge und nicht nur auf unsere Verhältnisse beziehen wollen.

Scharffinnig bemerkt Sertos hiezu, daß die achte Regel von der Berhältnismäßigkeit aller Borstellungen und ihrer Gegenstände eigentlich alle umfasse, die andern aber von drei Arten sind, indem die ersten vier auf den Urtheis lenben; ber fiebente, meb gefitte unt beit zu beutthellenbe, bie anbern auf deben in Werbinbung, geben.

Diefe mobl bem Minefibemos gehorenbe, jum Theil recht wibig ausgeführte Lehre verbient in ber Befcbichte ber Philosophie besondere Beachtung , ba aller Stepticismus, immer wieder auf Dieje Inftangen gurud. fommt. Man tann fie oberflachlich nennen, weil fie bie Quellen nothwenbiger Wahrheiten. gar nicht berudfichtigt, aber fie fteht boch entscheidend allem empirifchen Dogmas tismus entgegen, und biefer gaft ja bamais in allen nicht Meptischen Schulen fomobi bei ben Beripatetifern, ale ben Stoifern und Epifureern. Aber auch im allgemeinen, Diefe Regeln vernichten bie Sicherheit aller finnlichen Borftellungen bon ben Beichaffenheiten bes Birflichen. ich nun teine wirklichen Dinge, fo beifen mir auch bie nothwendigen Gefete nichte, baber find bie mahren Biberlegungegrunde bafer Lebre einzig in ber Lebre vom Gemeins finn ober von ber reinanfchaulichen Erkenntnig enthalten, burd welche bie objective Gultigfeit, Die flare unumftog. liche Bewigheit und die menschliche Allgemeingultigfeit ber Ertenntnig ber Dinge in ber Belt ber Bewegungen feftges ftellt wird, verfteht fich auf eine gang genugenbe Beife nur für den. der den Unterschied der endfichen und emigen Dahrheit einsehen lernte. Der Grundfehler ber lebre befteht barin, bag bie mathematifthe Ertenntnig barin gar nicht beachtet ist.

Segt os geht von diesem weiter darauf, wie Agrips pa diese Regeln anderte und ihrer nur funf aufstellte. Diese sind nach einer logischen Disposition geordnet. Man soll nemlich das Urtheil unentschieden lassen

1) wigen bes Biberfpruche ber Meinungen,

2) wegen ber Burudichiebung bes Beweises ins uns endliche,

- 3) wegen ber Berhaltnifmafigfeit alles Bocftellens,
- 4) weil man von keiner ungegrundeten Borausfegung ausgehen barf,
- 5) weil man keinen Cirkel im Beweise (ron dialin-

Hier enthalten die erste und di zehn und machen geltend, daß me wisse Behauptung finde. Also mit bewiesen werden, aber dies führt i womit nichts gewonnen ist, oder Woraussenungen, die nach der er unzulässig sind, oder auf den gi einen durch das andere, womit t tet ist.

Endlich bringt Sextos das Ganze nur auf die zwei Formen: eine Behauptung muß entweder um ihrer felbst willen oder durch andere gelten. Daben wir nun keine Behauptungen, die um ihrer felbst willen gelten, so können wir auch keine ableiten. Aber die unmittelbare Gulstigkeit kann nach dem vorigen nicht zugelassen werden.

Nachdem er nun die einzelnen Stichworte ins enoxys genauer erlautert hat, sucht er im ersten Buche noch zu zeigen, daß weder Herakleitos, noch Demokritos, noch die Aprenaiker, noch Protagoras, Kenosphanes, Platon Skeptiker gewesen seien, und führt endlich dies auch gegen alle Akademiker aus. Leichter bei den ersten Allen, von denen er bestimmte Dogmen nachmeisen kann, weniger scharf aber gegen Arkesilaos und Karneades, deun die subjective Wahrscheinlichkeit dies ser Akademiker ist der Sache nach von des Sextos Urstheil für das gemeine Leben gemäß dem, wie uns die Dinge erscheinen, nicht wesentlich verschieden.

Im zweiter und britten Buch der Oppotoposen giebt ni dann die Uebersicht der Polemit gegen die Dogmatiker bie zu nach der in den dogmatischen Schulen gewöhnlichen Eintheilung der Philosophie in Dialektik, Physik und Schil

spricht gegen die Dialektik, die aft gegen die Physik, die andere gegen die r im Abriß gesagt wird, was er in du 1 gegen die Logiker, Physiker und Cibi

großes Wert made padnparmode per ie zwei Theile gegen die Lehrer der freien die Philosophen. Im ersten Theil fricht imatiker, Redner, Geometer, Anchwe

tifer, Musifer und Aftrologen, im andern gegen die logie fer, Phyfifer und Ethifer. Die erften Musfuhrungm go gen bie freien Runfte find mit febr verfchiedenem Blud bei Wiges und Scharffinns entworfen, fehr beutlich friegelt fich aber barin ber Beift feiner eigentlich nur gegen alle wiffenschaftliche Runftlichkeit gerichteten, nur für bei ge funde Urthell im gemeinen Leben fprechenben Tronic. & laft er ben Grammatifern gern hohe Bedeutsamfeit ber Runfte Des Schreibens und Lefens gelten, und graft unt Die gelehrte Auslegung und Rritif an, fo lagt er bie Gient funde und die Borberfagung ber Bitterung aus ihr gelien, und verroirft nur die Deutung ber Schickfale im Meniden leben aus ben Sternen. Doch biefes geht unfre philipie phischen Intereffen weniger an, hingegen bas Buch gegen bie Geometrie ift auch philosophisch bedeutsam. gleich mit oberflachlicher Weitichweifigfeit bat er hier bed richtig ausgeführt, daß die Geometrie von unbegrundete Borausfegungen ausgeht und daß unfre Borftellungen bon Wefen und Birflichkeit mit der Leerheit und Stetigkeit be Staumes in Wiberfreit fteffen. Der Steptiter weift nut leiber mit ber Sache nichts angufangen, weil feine Gins wendungen ihn gu feiner Untersuchung ber Grande bee Schwierigfeiten fuhren. Ueber bas bier gefagte tonnen wir uns aber auch nur burch bie Rantifche Lehre von ber reinen Anschauung grandlich verftanbigen, benn bier ift vont Rant querft flar gezeigt, mober bie reine Mathemas tit ihre erften Borausfegungen nimmt und wie biefe in ber menfchlichen Geffenntnig mit ber Leerheit und Stetigfeit ihrer Kormen nothwendig gelten. Manchen Bruberen fatte

Certos bier ben Bebanten weden tonnen.

Doch weit wichtiger find feine Werte gegen bie Philos Dier bat er erftens gegen bie Logiter im erften Bude jene fur bie Beschichte ber Phitosophie fo michtige und gelehrte Darftellung gegeben, in ber er erftens burch ben Widerfpruch unter ben Meinungen ber fruberen Dens Per und bann im allgemeinen nach Lage ber Sache felbft geigt, bag es tein objectives Rriterium ber Bahrheit ober Ralfchfelt geben tonne, indem weber ble Befähigung bes Menfchen bafur (upirgoio» vo ou), noch ein Bulfemits tel, um dazu zu gelangen (xe. di' ou), weber in ben Gins nen noch im Berftanbe, noch eine Borftellungsart, bie fich bafür eignete (xp. mad' o) nachgewiesen toerben tohne. Die allgemeine Musfahrung fteht bier meift ben Stolfern entgegen, und bie Grunde bleiben guleht bie ber Atabemis Dachher giebt er aber fowohl in ben Sphotopofen als im zweiten Buch gegen bie Logifer eine eigenthumtis dere Polemit gegen bie bialettifden Bulfemittel felbft bins au. Er verwirft ben Bebrauch aller Diefer Dulfemittel ber Schluffe, Beweife, Begriffeerflarungen und Gintheiluns gen, und fo viel Weitschweifigfeit und unnothige Spipfinbigfeit auch mit unterlauft, fo bat er boch bie Leerhelt ber logifden Formen fur fich, fowohl gegen bie Stoifer als gegen ben logifden Pogmatiemes bes Weiftsteles,

febr fiegreich geltenb. gemacht.

App weitläuftigsten spricht er gegen die hypothetische Logik der Stoiker, und diese haben ihm freilich das Spiel allzu leicht gemacht durch ihre undeholsene Theorie des hyspothetischen Urtheils. Sie machen die Gultigkeit des hypothetischen Urtheils von der Wahrheit oder Falscheit seis wes Nachsauses abhäugig, und ihr ganzer Schuß soll doch nur dazu helsen, daß im Nordersau ein Bekanntes (neodylos) Jeichen (oneodos) eines Undekannte dadurch erkannt werden soll. Diese beiden Forderungen aber wis dersprechen einander, denn muß ich erst wissen, ob d wahr oder salsch ist, nur zu entscheiden, ob das hopothetische Urtheil, wwenn nift, so ist des gelte oder nicht, so kan lich nicht aus biesem erst auf desiesen.

In ben Dopotopofen fpricht er aber auch eben fo richtig in Beglebung auf Schluß, Beweis und Definition gegen ben logifchen Dogmatismus bes Mriftoteles ab. Er macht nemlich erftens geltenb, bag im Schluffas nichts gebacht werbe, was nicht in ben Pramiffen icon enthalten ift und eben fo in ber Definition nichts, was nicht im Des finirten gebacht wirb. Geben wir alfo mit Mriftoteles Die Grundfage bes Wiberfpruchs und bes ausgeschloffenen britten ale Die Principien an, aus benen Die Biffenfchaft entwickelt werben foll, fo tommen wir bamit nicht aus ber Stelle. Alles beruht bleimehe auf ber Rrage, woher bie Borquefetjungen ihre Babrheit erhalten, bies ift aber bei Mriftoteles nur auf bie Induction, bei ben Stoffern auf die parrapla navalynrung jurudgewiefen, und bages gen fteht gang fcarf bie zweite Ginmenbung bes Segtos. Remlich fotvohl nach Mrift oteles als nach ben Stois Lern gilt eine allgemeine Behauptung nur burch bie Babrs

heit der einzelnen in ihr enthaltenen, woll sie une binch Induction oder garraala naradnurend soll begründet twert den konnen. Min hebt der Schluffat im kategorischen Schluffat im kategorischen Schluffat des der allgemeinen Wahn heit des Oberfates heraus und müßte also schon als wahr anerkaunt sein, nur den Oberfat mit zu begründen.

Co'fteht bier bie wichtige Lehre von der Leerheit Der Denkformen für fich felbst schon gang entwickelt ba, aber fie befommt wenig Einfluß auf die Befdichte ber Philofophie, eben weil fie nur polemifch ausgeführt ift und der philosophische Geift ber damaligen Beit mittelbar gleichfam gewaltfam in ben & ignorirten hoheren Wahrheiten ber Bernui Stepticismus ber Empiriter ift burch feine ben finnesanschaulichen Urfprung ficherer @ Durch biefe bialektifche Stepfis allen empir Peripatetifern, Stoifern, Epifureern über Diefe jugeben, bag bie gebachte Ertenntni finnesanschaulichen hervorgehe. Dur bes von ber hoberen gottlichen Wahrheit bes und unveränderlichen war badurch nicht wurde die neue Lehre Deoplatonismus.

Die Bücher gegen die Physiker konnten dem Begtos kein so allgemeines Resultat geben. Er behandelt nur die allgemeinsten Lehren. Im ersten Buch spricht er gegen die thätigen und leidenden Anfänge (apxal doarrhow xal idexal), daher von den Göttern, von Ursach und Wirkung, Theil und Ganzem, dann vom Körper, im andern von den mathematischen Grundvorstellungen, Raum, Veränderung, Zeit, Zahl, Entstehen und Vergehen. In der Ausführung ist hier die Zusammenstellung widerstreitender früherer Meinungen das beste, die eigne Gegenrede hat ermüs

bend immer biefelbe Forn und giebt keine ins Große ges

Das Buch gegen ble Ethiker befriedigt am wenigsten und ist auch mit dem wenigsten Interesse bearbeitet. Er hat nemlich für seinen Skepticismus keinen praktisch phistosophischen Gedanken, als den, daß die vollständige inozie dem Menschen allein so viel möglich die Gemutheruhe sichere und will nun hier, wie sonst, alle sichere Belehrung zur Erhaltung der Eudaimonia ableugnen, weil es keine ursprüngliche Bestimmung des Guten und Bosen (kein ge-

gebe, aber neben bem mare ihm I des gemeinen Lebens über die die Erlernung ber Kunfte viel ju

er fic nicht einläßt.

der Empiriter enthalt die lette der alteren griechischen Schulen ig er gleich von anderen beachtet Bemühungen verwerfend ab. Schulen, deren Selbstständigkeit die platonische Lehre. Aber von theidigt diese bei Platon selbst eit des unwandelbaren doch auch

nur durch Berufung auf die eignen Sulfsmittel des dens kenden Berstandes in der Ideenlehre, und so wird sie ebens falls durch diesen Skepticismus entwaffnet, indem er die Leerheit der blogen Denkformen richtig nachweist.

## Berichtigungen.

S. 106. \*) Arist. phys. l. 2. c. 13. lies \*) Arist. de Coelo. ·1, 2. c. 15.

S. 143. 3. 3. u. 4. v. o. Hypparchos lies Hipparchos.

Halle, gebruckt in der Buchbruckerei, bes Waisenhauses.







