

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





# Die Lieder und Melodien der Geißler des Jahres 1349

nach ber Aufzeichnung

Hugo's von Keutlingen.



Debft einer Abhanblung über

# die italienischen Geißlerlieder

von

Dr. phil. Printich Schneegang

Professor an der Universität Erlangen

und einem Beitrage

# Zur Geschichte der deutschen und niederländischen Geißler

von

Dr. phil. Beino Pfannenschmid

Kaiserl. Archivdirektor und Archivrath zu Colmar t. C.

herausgegeben von

# Paul Kunge.

Mit einem Saksimile in Lichtdruck.



Teipzig Druck und Verlag von Breitkopf & Härtel 1900.



# Die Lieder und Melodien der Geißler des Jahres 1349

nach ber Aufzeichnung

Hugo's bon Keutlingen.



Mebst einer Abhandlung über

die italienischen Beißlerlieder

von

Dr. phil. Peinrich Schneegans

Professor an der Universität Erlangen

und einem Beitrage

Zur Geschichte ber beutschen und niederländischen Beißler

nou

Dr. phil. Heino Pfannenschmid

Raiferl. Archivdirektor und Archivrath zu Colmar i. G.

herausgegeben von

Paul Kunge.

Mit einem Sakstmile in Lichtbruck.



**T**eipzig Druck und Verlag von Breitkopf & Pärtel 1900. ML 184 .R94 Gen hit. hurre munimen; 12 6 5 2 +0.85 2 Aranyarti Trune 6-10-65

# Vorwort.

Die Handschrift der Kaiserlichen Bibliothet in St. Petersburg, Cod. lat. membr. XIV. Nr. 6, eine autographe Chronik Hugo Spechtshart's, enthält einen ausstührlichen Bericht über die Gebräuche der Geißler vom Jahre 1349 ohne Bezugnahme auf einen einzelnen Ort, also in dieser Hinsicht allgemeiner gehalten, als die meisten Specialberichte der sonstigen Chronisten.

Hugo Spechtshart -(s. den Artikel über Spechtshart von Schön in der Allsgemeinen deutschen Biographie, 1893, XXXV. 77), von seinem Geburtsorte gewöhnlich Hugo von Reutlingen genannt, erblickte daselbst 1285 oder 1286 das Licht der Welt und starb ebenda 1359 oder 1360. Nach Vollendung seiner Studien wurde er Caplan und Frühmesser in seiner Baterstadt. In den Zeiten des Streites zwischen Ludwig dem Bayern und der römischen Curie sang er troß des Interdicts 1324 und 1338 die Messe in Reutlingen, kam dafür in Bann und wurde erst 1348 durch den Bischof von Bamberg losgesprochen. Von seinen vielseitigen, gelehrten Kenntnissen zeugen seine hinterlassenen Werke. Er versaßte im Jahre 1332 die »Flores musicae omnis cantus Gregoriani« in 645 Hegametern\*), sodann 1350 ein Speculum grammaticale metricum, ein grammatikalisches Lehrgedicht.

Das für die vorliegende Studie allein in Betracht kommende Werk Hugo's ist die lange Zeit für verschollen gehaltene Weltchronik. Sie ist in lateinischen Hegametern, die meist Innen- und Endreime haben, abgefaßt; die durchweg mit Melodien versehenen Geißlerlieder sind deutsch, die erläuternden Zwischenbemerkungen wieder lateinisch, aber in Prosa.

Eine erste Beschreibung dieser Handschrift veröffentlichte Karl Bartsch im 25. Jahrgange der "Germania", S. 40—47, wo auch die Lieder abgedruckt sind. Der lateinische Bericht ist weggelassen. Die Entdeckung der Handschrift ist jedoch nicht das
Berdienst Bartsch's, auch nicht des Regierungsrathes Dudik, der Bartsch auf dieselbe
ausmerksam machte, sondern vielmehr Dr. Karl Gillert's, auf dessen bevorstehende
nähere Beschreibung der Handschrift Bartsch selbst hinweist. Diese Beschreibung ist
in demselben Jahre (1888) im 5. Bande des Neuen Archivs der Gesellschaft für

<sup>\*)</sup> Dieses Bert ericien 1488 in mehreren Ausgaben zu Strafburg bei Prijf, 1869 in beutscher liebersehung von Karl Bed in ber 89 ften Publication bes litt. Bereins Tubingen, Bgl. bazu: Monatshefte für Mufitgeschichte, 1870, S. 57, und eine Fehlerverbefferung ber neue Ausgabe ebenda S. 110; Stälin, Wirtemb. Gefc. (1856) III. 757.

ältere deutsche Geschichtskunde S. 262—265 erschienen. Bartsch weiß noch nichts von der Autorschaft Hugo's, die erst Gillert constatirt. Dieser bemerkt ausdrücklich (das. S. 549), gelegentlich der Besprechung einer anderen Petersburger Hos. (O. IV. 3), welche Glossen zur Chronik Hugo's enthält: "(dieselbe) steht im engsten Zusammen-hange mit der von mir früher beschriebenen Petersburger Hos. O. XIV. 6 (beide stammen aus derselben Sammlung Dubrowsky's\*) und beide haben genau dasselbe Format), in welcher ich die bisher unbekannte Chronik des Priesters Hugo Spechtshart's aus Reutlingen entdeckte". Gillert ist überzeugt, daß sie autograph ist, "denn alle Indicien eines solchen, wie Rasuren, Einschiebungen 2c. sind vorhanden".

Die Autorschaft Hugo's ist nicht nur durch die Glossen verbürgt (Hiis et consimilibus sacre scripture dictis Hugo sacerdos de Rutelinga etc.), sondern Hugo nennt sich im Text selbst:

(fol. 22') Versus prescriptos dictaverat Hugo sacerdos Rütlingam noris, si nomen scire loci vis Si queris quando: Ludowicus quo cadit anno M tria c quando quater x septem legis anno.

Das hier angegebene Sahr 1347 ist das der Abfassung des ersten Theils des Codex, welcher das erste Buch und einen kleinen Theil des zweiten enthält. Letzteres wird durch die Worte eingeleitet

Incipio librum sed ego nunc Hugo secundum Quem non perficiam, quia post patres cito vadam.

Aber Hugo's Todesahnen war verfrüht. In einem zweiten Manuscripttheile (fol. 25 bis 42) nahm er selbst die Fortsetzung wieder auf und schrieb im Sommer 1349 die Geschichte der Jahre 1347—49, deren größten Theil die Darstellung der Geißlerbewegung füllt.

Karl Bartsch veranstaltete den Abdruck der Geißlerlieder auf Grund einer "sorgsfältigen, von Herrn Privatlehrer Gustav Friderici besorgten Abschrift", nach welcher das zweite Lied Maria muoter, raina maît "mit Musiknoten versehen ist". Absgesehen davon, daß Bartsch eine Abschrift, die er mit der Borlage nicht verglichen

<sup>\*)</sup> Bon Gillert erfahren wir, tas im Sahre 1789 vor Ausbruch der Revolution die genannte Chronit fich in der Bibliothet des Klofters St. Germain-des-Prés zu Paris befand. Um diese Beit lebte ein Bücherliebhaber Ramens Dubrowsty als russischer Gesandschafts-Attaché in Paris, der sich bei der damals allgemein gegen die Klöster gerichteten Berstörungswuth aus den geplunderten Bibliotheten derselben eine reiche Sammlung der werthvollsten handschriften, darunter auch die des Hugo von Reutlingen, zu erwerben wußte, die er später dem Kaiser Alegander I. schentte, welcher sie der Bibliothet daselbst überwies. Wie diese Chronit aus Deutschland in das Rloster St. Germain-des-Prés tam, ist nicht ausgeklärt. (Gillert, Reues Archiv V. 43.)



hat, nicht als forgfältige Abschrift bezeichnen durfte, erschien mir die "Sorgfalt" auch deßhalb sehr zweiselhaft, weil ich mit Accenten (Abbreviaturen?) wie anwrt, manot, sag, list nichts anzufangen wußte, unter den Hätchen vielmehr Neumen ohne Linien vermuthete. Ich folgerte: zählt Friderici, und mit ihm Karl Bartsch, Neumen ohne Linien zu den Accentzeichen, dann enthalten "die Musiknoten des zweiten Liedes" die so lange schmerzlich vermißte Melodie des Marienruses in lesbarer Form.

Auf die mir von der Bibliotheksverwaltung in St. Petersburg gegebene Zusage, die Handschrift in Petersburg einsehen zu können, unternahm ich die Fahrt dorthin, mußte aber unverrichteter Sache wieder umkehren, weil der Director der Bibliothek verreist war, der Vicedirector sich nicht für berechtigt hielt, mir die Handschrift vorzulegen. Ich beschritt nun den Weg, den ich vorher, der vielen Belästigungen wegen, vermeiden wollte. Durch dipsomatische Vermittelung, für welche ich

Sr. Durchlaucht dem Fürsten Hermannn zu Hohenlohe-Langenburg Raiserlichem Statthalter von Elfaß-Lothringen

ehrfurchtsvollsten Dant

sage, erhielt ich die Sandschrift zu bequemer Benutung in das Colmarer Bezirksarchiv.

Meine Vermuthung fand ich bestätigt. Die Friderici'schen Accentzeichen sind Reumen. Doch ist nicht nur das zweite Lied mit "Musiknoten" versehen, sondern, wie oben schon bemerkt, sämmtliche Lieder. Das erste Lied ist sogar durchnotirt, von der ersten Silbe bis zur letzten, was der sorgfältige Friderici nicht sah; des-gleichen der den Geißlerliedern angehängte, im Text nicht berücksichtigte Marien-hymnus »Ave benedicta«.

Die in meiner Ausgabe der "Sangesweisen der Colmarer Handschrift" (Leipzig, 1896) in Fluß gebrachte, von Dr. Hugo Riemann in seiner kritischen Studie "die Melodik der Minnesinger" im Jahrgange 1897 des Musikalischen Wochenblattes und in seinen Chorbearbeitungen von Melodien Nithart's in's Detail verfolgte ausschließliche Ableitung des Rhythmus mittelalterlicher Monodien aus dem Metrum des Textes sindet durch die Geißlerlieder eine neue, bestimmte Bestätigung und Erzgänzung. Es konnte als offene Frage angesehen werden, ob die auf Grund der Colmarer und Ienaer Minnesingerweisen erfolgte Ablehnung der Mensuralprincipien für die Lesung mittelalterlicher Monodien sich nur auf weltliche, oder aber auch auf geistliche Monodien bezöge. Diese Frage wird jedem nahe gelegt, der die Mondsees Wiener Liederhandschrift in der Ausgabe von Mayer und Rietsch (Berlin, 1896)\*)

<sup>\*)</sup> Bgl. die Befprechung der Ausgabe durch Dr. Sugo Riemann in Dus. Wochenblatt 1897 (in der bereits genannten Studie).

in die Hand nimmt. Rietsch, der Bearbeiter des musikalischen Theils, bringt außer den weltlichen Liedern des Mönchs von Salzburg auch einige Nummern aus der Colmarer Handschrift, obgleich ich ihm mitgetheilt hatte, daß meine Ausgabe der Colmarer Sangesweisen bevorstehe; aber die geistlichen Lieder des Mönchs ließ er unberücksichtigt, weil diese "nach ganz selbständigen musikalisch-technischen, wie historischen Gesichtspunkten zu betrachten wären". Dunkel ist der Rede Sinn, daß geistliche Lieder nach ganz selbständigen musikalisch-technischen, wie historischen Gesichtspunkten zu betrachten wären; doch vermuthe ich, daß Rietsch eine Verschiedenheit der Bedeutung der Notirung weltlicher und geistlicher Monodien des Mittelalters annimmt. Die Geißlerlieder beweisen, daß das in der Ausgabe der Colmarer Sanges-weisen für die weltlichen Monodien des Mittelalters seisenschaft werden muß.

Freilich, eine folche Aufstellung wirft eine Menge seit Sahrzehnten als erwiesen geltender Forschungsresultate über den Hausen und stellt der Wissenschaft neue Probleme; vor Allem bedingt die erwiesene Abhängigkeit des Rhythmus der Melodien von der metrischen Beschaffenheit des Textes eine ganz andere Fundamentirung der sprachlichen Metrik, nämlich eine solche, welche für die musikalische Gestaltung beschiedigende Unterlage gewährt. Das wir eine solche bisher noch nicht besigen, steht wohl außer Zweisel.

Ich spreche den Bunsch aus, Sugo Riemann möge die Zeit finden, das mir gegebene Versprechen, "eine Reufundamentirung der poetisch-musikalischen Rhythmik und Metrik zu vollenden", einlösen zu können. Erst wenn wir über diese Grundlagen im Rlaren find, werden die zahlreichen Vorwürfe, die jest Sandschriften leichten Berzens gemacht werden, aufhören. Rietsch hüpft in seiner Mondsee-Ausgabe über alle Unbequemlichkeiten, die ihm die mensurale Lesung bereitet, mit der Erklärung hinmeg: "flüchtige Schreiber"; "die einfachen Mensuralverhaltniffe der Lieber ließen eine möglichste Unnaberung an die überlieferte Form zu, fo daß nur bezüglich der Ligaturen Bugeftandniffe gemacht werden mußten"; "das Bortommen ber Semibrevis ift als Schreibverseben anzunehmen"; "bedenkliche Willkur in der Sehung der Minimen"; "mit der Bahl der Prolatio scheint man fehr willfürlich umgegangen zu sein und bald eine Untertheilung der Semibrevis in drei Minimen, bald in bloß zwei vorgenommen zu haben". Auch Cd. Bernoulli, "Die Choralnotenschrift", 1898, findet allerorten "Schreiberlaunen"; "wenn aber auch die Virga der Bahl nach weit überwiegt, fo möchte dies schließlich in rein außerlicher Schreiberwillfur und Bequemlichkeit mit einen Grund haben".

Beleitet von einem Buche, das in gleicher Beise sprachliche und musikalische

Forderungen berücksichtigt, wird es unmöglich sein zu behaupten: "einzelne Lieder, ursprünglich in Choralnoten notirt, seien von späterer Hand mensurirt worden, die beiden Notengattungen † seien dann gleichwerthig als Semibreven zu nehmen, die neu hinzugekommene & als Minima" (B. Bäumker, "Niederländische geistliche Lieder", Bierteljahrsschrift für Musikwissenschaft, 1888); "es sinden sich in einem Hymnus mitten unter den Choralnoten die an Mensuralnoten erinnernden und vermuthlich zu solchen verbesseren (!) Zeichen & (Bernoulli, S. 213).

Alle diefe Ungeheuerlichkeiten (vgl. auch Fetis', Ambros', Couffemaker's u. a. Uebertragungen, die ein festes Princip vermissen lassen und mit mittelalterlichen Notirungen ganz willkürlich umspringen) werden aufhören, wenn man in den Melodienotirungen fernerhin nicht mehr fucht als das, was fie enthalten. Die Geißlerlieder find, denke ich, wohl geeignet, unsere Erkenntniß der grundlegenden Gesetze einer schlicht volksmäßigen Bers- und Melodiebildung ein Stuck vorwarts zu bringen. Daß diese Befete von einer gang außerordentlichen Einfachheit, daß fie direct von der Natur gegeben sein muffen, kann kaum bezweifelt werden, da es sonst völlig unverständlich wäre, wie eine bloße Notirung der Melodiebewegung ohne irgendwelche Andeutung bes Abnthmus als eine Kirirung ber Musit hatte angesehen werden können. einzig denkbare derartige Grundlage, welche Migverständnisse ausschließt, ift aber das längst für die Musik als verbindlich nachgewiesene Princip streng symmetrischen Aufbaues, die schlichte Potenzirung der Zweizahl. Die eminente Bedeutung des vierbebigen Berses in der althochdeutschen Poesie, das Ueberwiegen des Achtsilbers über alle anderen Bersformen bei den Troubadours und in den mittelalterlichen lateinischen gereimten Hymnen sind längst bekannte, wichtige Thatsachen, von denen aus die Erklärung der abweichenden Bildungen zu unternehmen fein wird.

Möchte es mir gelungen sein, durch meine Deutung der musikalisch-rhythmischen Natur der Geißlerlieder zur Lösung dieser Aufgabe ein Scherflein beigetragen zu haben.

Es erübrigt mir noch die Pflicht, ein Wort über die Entstehung des vorliegenden Werkes zu sagen. Meiner Beröffentlichung der Lieder und Melodien der Geißler wünschte ich zum weiteren Berständniß ihrer Bedeutung einen kurzen Abriß der Zeitverbältnisse, unter denen sie entstanden waren, hinzuzufügen. Zu diesem Zwecke bat ich Herrn Archivrath Dr. Pfannenschmid sich dieser Arbeit unterziehen zu wollen. Allein aus einem kurzen Abriß erwuchs eine eingehende Abhandlung, die mir derselbe bereitwilligst zur Beröffentlichung überließ. Zugleich ergab sich aber noch die Nothwendigkeit, den Zusammenhang der deutschen Geißlerlieder mit den italienischen sestzustellen, da die Möglichkeit eines solchen nicht ausgeschlossen war. Ließ sich ein

folder Busammenhang nicht nachweisen, so folgte daraus die Ursprunglichkeit der deutschen Geißlerlieder.

Bur Prüfung und Lösung dieser Aufgabe ließ sich Herr Professor Dr. Schneesgans, früher in Straßburg, gewinnen, der mir seine darüber angestellten Unterssuchungen ebenfalls zur Berfügung stellte.

Diesen beiden Herren, so wie dem Herrn Regierungs- und Schulrath Renaud in Colmar, der die deutsche Uebersetzung von Hugo's lateinischem Berichte (Seite 25, 27, 29 u. 41) übernahm, spreche ich hierdurch meinen herzlichsten Dank aus in der Ueberzeugung, daß durch ihre sachkundige Mithülfe das vorliegende Werk einen erhöhten wissenschaftlichen Werth erhalten hat.

Colmar, im März 1900.

Paul Runge.

## Inhalt.

|      |             |     |     |    |     |     |     |     |     |     |     |    |    |     |     |     |     |    |     |     |    |     |   |     |    |     |     |   |    |     | Gei | t |
|------|-------------|-----|-----|----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|----|----|-----|-----|-----|-----|----|-----|-----|----|-----|---|-----|----|-----|-----|---|----|-----|-----|---|
| Vori | vort        |     |     |    |     |     |     |     |     |     |     |    |    |     |     |     |     |    |     |     |    |     |   |     |    |     |     |   |    |     | п   | 1 |
| Einl | eitung      |     |     |    |     |     |     |     |     |     |     |    |    |     |     |     |     |    |     |     |    |     |   |     |    |     |     |   |    |     |     | 1 |
| Die  | Chro        | nil | ŧ Ş | jи | goś | 3 1 | on  | 9   | tei | utl | lit | ıg | en | ï   | 160 | er  | b   | ie | G   | ei  | βl | er  | δ | e§  | 3  | af  | jre | ß | 18 | 349 | 2   | 1 |
| Die  | itali       | eni | ſď  | en | 6   | Sei | ßle | rli | ieb | er  |     | 2  | Bo | n ' | Pı  | cof | . 1 | Dr | . § | șei | m  | id) | @ | óđ) | ne | ega | ıns |   |    |     | 4   | 5 |
| Die  | Geiß<br>Voi |     |     |    |     |     |     |     |     |     |     |    |    |     |     |     |     |    |     |     |    |     |   |     |    |     |     |   |    |     | 8   | 7 |

# Einleitung.

Zum ersten Male kommen hier die seit langer Zeit gesuchten Melodien zu den mehrfach abgedruckten Buggefängen und Wallfahrtsliedern der Geißelbrüder des Beftjahres 1349 zur Beröffentlichung. Als im Sahre 1863 Fr. Chrhfander im erften Bande der Sahrbucher für mufikalische Biffenschaft eine vollständige Mittheilung des poetisch-musikalischen Theiles der Limburger Chronik des Johannes\*) nebst Fritsche Closener's Bericht über die Fahrten der Beigler unter dem Titel "Deutscher Bolksgesang im 14. Jahrhundert" gab, war er leider nicht in der Lage, auch nur eine Zeile der Musik den mitgetheilten Liedertexten beizufügen, weil beide Shroniften die Melodien nicht überliefert haben. Auch Fr. M. Böhme fah fich gezwungen, die Beiflerlieder, welche er aus der Strafburger Chronit des Jatob von Ronigshofen in fein "Altdeutsches Liederbuch" (1877, S. 682) aufnahm, ohne Melodien zu bringen. Gludlicher mar 28. Baumter, welcher in der "Geiftlichen Nachtigall" (Erfurt 1666) eine leicht erkennbare Umbichtung des Wallfahrtsliedes der Beißler (Nr. 1) mit Melodie fand, welche er im 2. Bande des von R. S. Meister begonnenen Werkes "Das katholische deutsche Kirchenlied in seinen Singweisen" (1882) aufnahm mit der Anmerkung: "bier haben wir höchstwahrscheinlich die Melodie zu dem bekannten Wallfahrtsliede der Geißler (Flagellanten)" u. f. w. In der That erweift sich die Melodie als eine ziemlich getreue (transponirte) Wiedergabe der ursprünglichen Melodie, welche ich hier nebst den Melodien der anderen Geißlerlieder aus einer zeitgenöffischen Aufzeichnung wiedergeben fann.

Das Suchen nach den authentischen Melodien der Geißlerlieder hat nunmehr ein Ende, wenigstens für die Geißlerlieder des Jahres 1349, als welche die Chro-nisten übereinstimmend die anführen, welche Hugo von Reutlingen mit Melodien aufgezeichnet hat. Allerdings berichtet Closener (Chrysander a. a. D. S. 135):

"Doch hettent etliche maniger hande andere leiße die wil sie 30gestent. aber zu der buße hieltent sie alle einen leis",

woraus geschlossen werden kann, daß auf der Banderung von Ort zu Ort von den Geißlern Lieder gesungen wurden, die sonst schon bekannt und nicht erst von den

Runge, Beiflerlieder.

<sup>\*)</sup> Der Berfaffer ber Limburger Chronit ift nach neueren Feststellungen Tilemann Elben von Bolihagen in Riederheffen.

Geißlern selbst erfunden waren. Für die von Closener, Hugo u. a. angeführten Lieder behauptet die Limburger Chronik jedoch ausdrücklich (Chrysander a. a. D. S. 123):

"Du solt wissen, daß disse vorgenannte Laisen alle wurden gemacht und gedicht in der Geiselfahrt, und war der Weisen keine mehr zuvor gehört worden".

Bu den "manigerhande anderen Leisen", welche unterwegs gesungen wurden, gehörte jedenfalls das von Hugo im Anhange gegebene "Alleluia, Ave benedicta Maria", welches inhaltlich einem Hymnus entspricht, der von den wallonischen Geißlern gesungen wurde (Nr. VII).

Nach Anselm Schubiger's Mittheilung (Musikalische Spicilegien, 1876, S. 120), haben die Geißler bei ihrem Einzuge in Speyer 1348 (diese Jahreszahl irrig statt 1349) das alte Kreuzsahrerlied "In gottes namen faren wir" gesungen. Auch dieses Lied ist somit zu den "andern" Leisen zu zählen. Die Melodie, deren Spuren bis in das 12. Jahrhundert zurückversolgt werden können (s. Böhme, Altd. Liederbuch, S. 679; Bäumker, kath. d. KL. I. S. 575), kennen wir in zwei einsander widersprechenden Fassungen des 16. Jahrhunderts. Da es nachweislich nicht erst von den Geißlern erfunden ist, liegt es außerhalb des Rahmens unserer Aufgabe.

Treten wir nun den Beiflerliedern in ihrer uns durch Sugo's Ueberlieferung zugänglichen poetisch-musikalischen Doppelnatur näher, so ist auf den ersten Blick ersichtlich, daß dieselben in der That, wie Chryfander fich ausdruckt, dem Bolksgesange angehören. Ihre Texte find weder ftreng gemeffen, noch find die Silben abgezählt, auch die Melodien zeigen, soweit vorkommende Wiederholungen in den ausgeschriebenen Notirungen dies zu erkennen gestatten, starke Beranderungen, weisen bald mehr, bald weniger Noten auf, so daß man zunächst meinen könnte, daß sie der den gregorianischen Rirchengesang beherrschenden rhythmisch freien Rompositionsweise von Prosaterten zuzurechnen seien. Daß dies aber nicht im ganzen Umfange richtig fein wurde, geht schon aus dem Umftande bervor, daß die Gedichte durchweg gereimt find, wenn auch mit einigen Unvollkommenheiten. Da nun ferner die Reime je zwei einander unmittelbar folgende Zeilen binden, auch das Maß der Zeilen bei allen Abweichungen im Einzelnen doch durchweg drei bis vier accentuirte Silben (Bebungen) einhalt, so ist die Annahme nicht von der Hand zu weisen, daß wir jene schlichte Art volksthumlicher Dichtung und Melodiebildung vor uns haben, welche für die ersten Sequenzdichter und -Romponisten vorbildlich war und jenen anfänglich ebenfalls weder streng gemessenen, noch streng gezählten hymnenartigen Gefängen die Entstehung gab, welche man wegen der Freiheit ihres poetischen und musikalischen Rhythmus Profen genannt hat. Mit diesen, dem Kirchengesange selbst angehörigen, aus den langgedehnten Melismen der alten Hallelujah- und Apriemelodien herausgewachsenen Prosen haben die Beißlerlieder auch das weitere volksthümliche Element der refrainartigen Wiederholung einzelner Zeilen oder Zwischenrufe gemein.

Auf einen direkten Busammenhang mit den kirchlichen Prosen (Sequenzen) scheint das dritte Lied "Maria vnser frowe" hinzuweisen, ein Wechselgesang, der vollkommen der Norm entspricht, welche Ferd. Bolf (Ueber die Lais, Sequenzen und Leiche, 1841) scharffinnig und mit überzeugender Logit für die aus den Jubilationen des Hallelujah bzw. Ryrie entstandenen Sequenzen entwickelt (S. 27): "Die Anwendung des Refrains und refrainartig wiederholter Ausrufe läßt fich feit den erften Beiten des Christenthums nachweisen und zwar vorzugsweise in solchen Rirchengefängen, an benen das Bolt oder die Gemeinde theilnahm oder wenigstens ursprünglich theilgenommen hatte, deren Theilnahme durch antwortenden Buruf eben der Refrain darftellen foll und woraus der in der Rirchenmusit fo häufig vorkommende Responsoriengesang (populi succentus oder cantus responsorius) hervorgegangen Nach Ginführung eines geregelteren, von Instrumentalmusik begleiteten Rirchengefanges und einer eigentlichen Liturgie wurde das Bolt (in der abendländischen Rirche ungefähr feit dem vierten Sahrhundert) nur auf die, auch in der Urkirche schon üblich gewesene, refrainartige Wiederholung gewisser, die Gebete oder Gefänge der Priester (praelectores et praecentores) beantwortender Zu- oder Ausrufe, der sogenannten liturgischen Formeln (formulae solemnes), besonders des Kyrie eleison und Alleluia beschränkt. Wie das Kyrie . . . war nämlich auch das Sallelujah schon frühzeitig ein unter dem Bolte allgemein verbreiteter Freudenruf und daher ein echt volksmäßiger Refrain geworden; denn schon in den ersten Sahrhunderten des Chriftenthums kommt es, außer in den eigentlichen Rirchenliedern (Psalmi allelujatici, Responsoria allelujata, Antiphonae allelujaticae) auch als Freudengesang der Kinder, Landleute, Sirten und Schiffer und als Feldgeschrei oder Schlachtruf vor, und schon damals scheint fich diefer Freudengefang ober Jubelruf durch langeres Aushalten der Tone und Bieben der Sylben, besonders der Endsylbe, charakterisirt zu haben . . . Wie man aber das Kyrie nach dem Introitus in den feierlichen Messen an den vornehmsten Festtagen durch eingeschobene biblische Sprüche und andere Paraphrasen (versus, versiculi), die man Eropen nannte, ausdehnte, so wurde (feit dem neunten Jahrhundert ungefähr) auch das Sallelujah nach dem Graduale, oder vielmehr die auf dasselbe folgende, blos die lette Sylbe (ia) melismatisch wiederholende Jubilation (Alleluia, Baha, Sequentia) in folden Meffen mit Texten (Lobgefängen zu Ehren Gottes, der h. Jungfrau und besonders des Beiligen, deffen gefeiert murde; daher laudes oft mit Diefen Sallelujah-Sequenzen gleichbedeutend von den Liturgen gebraucht) verseben, die ebenfalls auch Sequenzen, oder weil fie unmetrisch waren, Profen genannt wurden. Diese Profen oder Sequenzen waren also nur eine Fortsekung des eigentlichen Cantus allelujaticus, an deffen Melodie fie fich anschlossen und die daher auf dieselbe Beise (wenigstens aufänglich) gesungen wurden, wie jener, d. h. nach jeder Langzeile (versus) wurde der Refrain Alleluia (ursprünglich von der ganzen Gemeinde, laicorum popularitas, später von dem deren Stelle vetretenden Sangerchor, schola cantorum) wiederholt . . . Bei der fortschreitenden Entwickelung der

rhythmischen und Bulgarpoesie und der dadurch immer fester begründeten, fast ausschließenden Herrschaft des Reims hatten fich auch in den Prosen oder Sequenzen . . . aus den urfprünglichen, taum einen bestimmten Rhythmus erkennen laf= fenden und meift nur am Schlusse affonirenden Langzeilen . . . rhythmisch gegliederte Reimstrophen geftaltet, und insbesondere aus den dreitheiligen Langzeilen Halbstrophen mit zwei unmittelbar (leoninisch) gereimten Zeilen (Reimpaar) und einer (meift fürzeren) Schlufzeile, durch deren Reim alle, mehrere oder wenigstens zwei Salbstrophen (ursprünglich Langzeilen) verbunden wurden . . . " (S. 33:) "Natürlich ging eine so durchaus volksartige Form auch fehr bald aus der mittellateinischen in die Bulgarpoesie über und erscheint auch hier, was wohl zu beachten ist, am häufigsten in geiftlichen, moralisch-aftetischen und volksmäßigen Gedichten ... " (S. 107:) "Threr Form nach laffen fich zwei Hauptarten der Sequenzen unterscheiden: die alteren, noch gang prosartigen, die man deshalb vorzugsweise Profen nennen kann, und die späteren, eigentlich strophisch gebauten und durchaus gereimten. noch den Psalmen und Canticis spiritualibus ganz ähnlich, haben natürlich auch Rhythmus und rhythmische Gliederung, strophenartige Abtheilungen (versus) von einer oder zweien (selten mehr) Sinn- oder Langzeilen und von oft fehr ungleichen Dimensionen; aber der Rhythmus ift in ihnen noch weniger markirt, die ftrophische Abtheilung ohne Bulfe der Melodien taum erkennbar; denn fie find entweder noch gang reimlos oder affoniren nur in den Schluffen mehrerer oder aller Langzeilen . . . oder haben schon hin und wieder, meift aber noch regellos durch= klingende Mittelreime . . . " (Bgl. auch noch S. 113): "wie denn auch die Leifen, geiftliche Volkslieder der Flagellanten, aus den Tropen oder Profen zum Ahrie entstanden find . . . "

Das dritte der Geißlerlieder entspricht, wie gefagt, vollkommen Bolf's Charakteriftit der Prosen. Die Strophen (Salbstrophen) find dreigliedrig, die beiden erften Beilen sind durch Reim gebunden, die dritte ist ein Refrain (globz sie du maria), ber nach Bolf's Ausführungen als an Stelle des ursprünglichen Burufs Sallelujah oder Aprieleis getreten anzusehen ift; aber außerdem tritt zwischen die erste und zweite Zeile noch ein Aprieleis und zwischen die zweite und dritte ein Hallelujah als weitere Bereicherung des antiphonen Clements (Wechselgesang). Ich möchte aber weiter der Muthmaßung Ausdruck geben, daß die von Bolf nachgewiesene Entwickelung der Sequenzen (Theilung der Langzeile in zwei auf einander reimende Balften) eben im Unfchluß an die volksmäßige Dichtung vor fich ging. Gine folche Unnahme ift darum für uns von Bedeutung, weil fie uns des Suchens nach der Berkunft der Melodien der Beißlerlieder aus dem Rirchengesange überhebt. Da die ganze Beiglerbewegung aus den niederen Schichten des Volkes ihren Ursprung nahm und erft in der Folge auch Bürger, Priester und Edle ergriff, so ist wohl anzunehmen, daß ihre Gefänge ebenfalls direkt auf dem Boden des Volksgefanges erwuchsen, nicht aber wie die kirchlichen Sequenzen aus überkommenen Choralmelodien entwickelt Bohl aber konnten fie fpater Ginfluß auf neu entstehende Rirchengefange gewinnen bzw. zu folchen umgeformt werden. Natürlich ist damit nicht ausgeschlossen, daß sich doch in ihnen Anklänge an ältere Rirchengesänge (Hunnen, Sequenzen, Antiphonen) finden.

Die unmetrische Struktur solcher prosenartigen Gefänge stellt für die Ausbeckung der wahren Natur der Melodien ein eigenartiges, schweres Problem, dessen Lösung aber durch Hugo's wohlbedachte Art der Notirung einigermaßen erleichtert ist, da er das erste Lied vollständig mit Neumen auf Linien gab, bei den andern aber nach vollständiger eben solcher Notirung des Ansangs für den Fortgang nur durch übergeschriebene Neumen ohne Linien die entscheidenden Wendepunkte der Melodiephrasen markirte.

Von einer Auslegung der Notenzeichen (f. Facsimile) im Sinne der Mensuralnotenschrift kann wegen der öfters sehr starken Vermehrung bzw. Verminderung der Silbenzahl und der ihnen entsprechenden Notenzeichen in Parallelzeilen nicht die Rede sein.

Die in der Melodienotirung der Geißlerlieder vorkommenden Neumenzeichen sind die Birga, der Punkt, die Ligatura binaria ascendens und die Ligatura binaria descendens. Pliken kommen nur vereinzelt vor.

Die beabsichtigte Verwendung der Neumen ohne Linien für die Folgestrophen hat die Unterscheidung von Virga und Punkt im alten Sinne (verschiedener Tonshöhenlage) nöthig und daher eine consequente Beschränkung auf Virga oder Punkt als Zeichen des Sinzeltones unmöglich gemacht; daher ist auch die Deutung des Punktes als Plica ascendens hier ausgeschlossen). Ich betone aber wiederholt, daß es Usus des vierzehnten Jahrhunderts ist, bei der Auszeichnung neuersundener Melosdien mit Neumen auf Linien zwischen Virga oder Punkt als Sinzelzeichen zu wählen. (Bgl. das "o lencze gut" [Punkt-Typus] in Hugo Niemann's Studie "Notenschrift und Notendruck", in welcher Arbeit für die gedruckten Missalien seit 1481 derselbe Usus nachgewiesen ist. Daß der Usus aber viel weiter zurückreicht, beweisen die ins 13., ja ins 12. Jahrhundert zu sehenden Troubadour-Notirungen; vgl. Riemann's unten genannten Aussalie im Mus. Wochenblatt.)

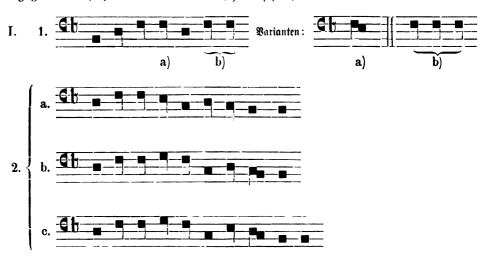
Wenden wir uns nach diesen allgemeinen vorbereitenden Bemerkungen der Einzelbetrachtung unserer Gefänge zu, so ift leicht zu erkennen, daß jedes Lied nur

<sup>1)</sup> Meine Deutung der alleinstehenden ber Colmarer Hol. als Plica ascendens hat einen Fachmann, wie Dr. B. Bäumker stutig gemacht; doch dürfte es schwer fallen, meine Erklärung von Stellen, wo Colmar zwischen und , Donaueschingen aber vollständig korrespondirend mit und wechselt, durch eine besser zu ersehen, da eine mensurale Deutung unmöglich ist. Bielleicht gelingt es herrn Dr. Hugo Riemann durch seinen Aufsatz "Die Melodik der deutschen Minnessinger" (Mus. Wochenblatt 1897) Herrn Dr. Bäumker zu überzeugen, das wir durch mensurale Lesung mittelalterlicher Monodien den alten Liedersängern schweres Unrecht zusügen und die Schönheiten ihrer Kantilenen durch eigene Schuld unkenntlich machen. Bgl. auch Antonio Restori's Mittheilung einer großen Bahl Troubadour-Melodien in dem Aufsatz "Per la storia musicale dei trovatori provenzali" im 2. uud 3. Jahrgange der "Rivista musicale italiana". Restori weist im Anschluß an Julien Tiersot's "Histoire de la chanson populaire en France", 1889, den Gedanken mensuraler Deutung derartiger Rotirungen durchaus ab. Tiersot sagt S. 415, Anmertung, "Il est dien évident, . . . que la seule manière de retrouver sous une notation imparsaite (!) le rythme originel des monodies du moyen äge . . . est de conformer purement et simplement le rythme de la musique à celui des vers".

aus einer geringen Zahl von einander verschiedener Melodiephrasen besteht. Diese erleiden zwar, wie bereits bemerkt, hin und wieder kleine Veränderungen durch Versmehrung oder Verminderung der Silbenzahl der einzelnen in echt volksmäßiger Weise steht ein selbständiges Satzlied darstellenden Textzeilen, doch ist es wohl selbstversständlich, daß diese Veränderungen die wesentlichen Elemente der Melodieführung nicht antasten dürsen, mit anderen Worten: Melodische Ecktöne, die in einer Textsunterlage als Träger der Sinnaccente erscheinen und daher auf Hebungen (schwere Silben) fallen, werden auch bei allen anderen Textunterlagen entsprechende Stellung haben müssen. Nehmen wir als selbstverständliches Grundmaß den Halbvers von vier Hebungen an, musikalisch ausgedrückt, den Halbsat von vier Takten, so können wir mit einiger Wahrscheinlichkeit den Rhythmus der Melodien seststellen und die überzähligen Silben auf Tonwiederholungen unterbringen.

#### Bas erfte Lied.

Die Notirung des ersten Liedes Mu ist die betfart so here, durchweg auf Linien gegeben, besteht aus vier melodischen Phrasen:



Die Phrase



verliert in der Zeile dert in sines vatters rich den Auftakt und schiebt auf das Wort hailigen eine Kürze ein.



Die vier Phrasen würden in unserer heutigen Notenschrift etwa wiederzugeben sein (mit Ginschluß aller Barianten) durch:



Das zweite Lied.

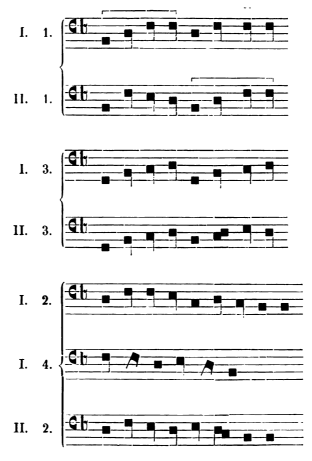
Das zweite Lied ist melodisch dem ersten nahe verwandt. Der Zusammensschluß beider Lieder zu einem erfolgt übrigens unzweideutig durch die Wiederkehr des dez helf uns der hailant am Ende des zweiten Liedes.

Der Anfang des zweiten Liedes ist wie das erste auf Linien neumirt, die Fortsetzung nur mit Neumen ohne Linien versehen (nicht durchweg), welche die Melodiesphrasen andeuten, nach welchen gesungen werden soll. Das Lied ist streng metrisch ----- mit nur wenig überzähligen Silben. Von der dritten Strophe ab wechseln die Melodiephrasen 3 und 2 mit einander ab. Durch Ersetzung von Phrase 4 durch 2 und schließliche Beschränkung auf 3 und 2 entsteht die Wirkung eines drängenden, inständigen Bittens, was schwerlich unbeabsichtigt ist.

Die vier (drei) melodischen Phrasen sind:

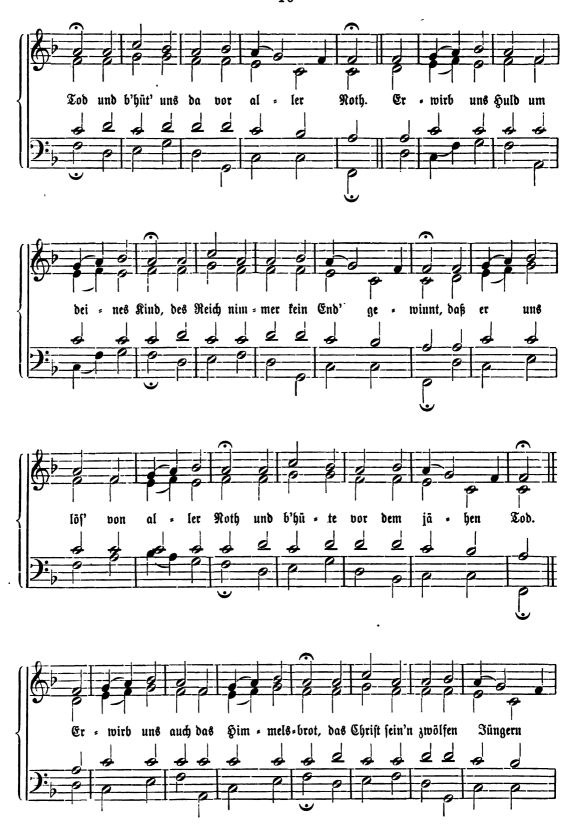


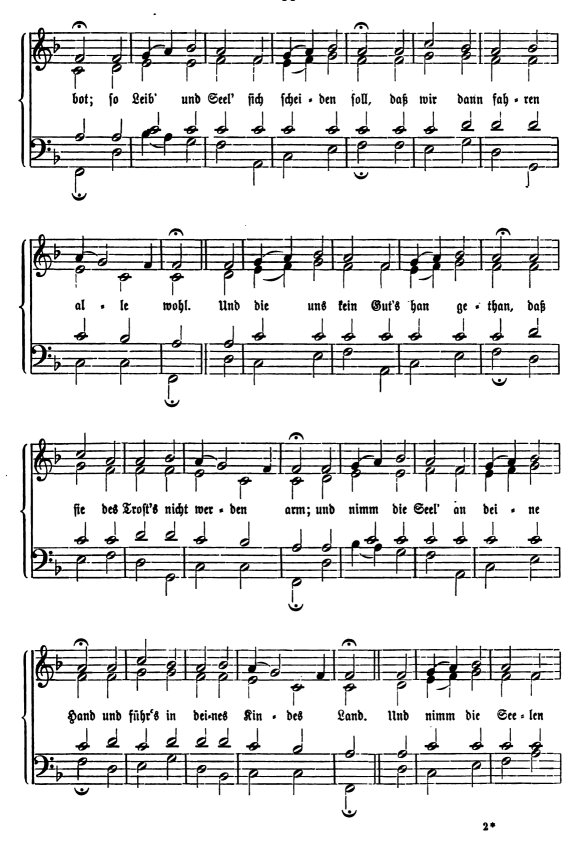
Die Melodieführung dieser beiden ersten Lieder entspricht durchaus der der alteren Hymnen. Wenn sich auch nur wenige direkte Anklange nachweisen lassen, so ist es doch wohl natürlich, anzunehmen, daß der Volksgesang bei der Erfindung einer Beise für seine fromme Berknirschung in die Bahnen der volksmäßigsten Art kirchlicher Gefänge, eben der Hymnen gerieth. Daß auch in den Melodien der Minnefinger uns überall ähnliche Wendungen begegnen, 3. B. das Aufsteigen im Accord f a c [c] als Anfang einer großen Bahl von "Tonen" sowohl in der Jenaer als Colmarer Handschrift, liegt aber daran, daß die einzelnen Kirchentone — welche doch im Wefentlichen noch im 13. und 14. Jahrhundert die Konzeption beeinfluffen - für Anfang und Schluß gewiffe Tonfolgen als etwas ganz Selbstwerftandliches erforderten. [Bal. Dom Pothier, Liber Gradualis (Solesmes 1883), S. 34: "Benedictus"; S. 99: "Domine refugium"; S. 137: "Verba mea" u. v. a.] Auch sind gewisse Ausweichungen, wie die vom Lydischen (Fdur) in das Dorische (Dmoll) so selbstverständlich, daß fie weitere scheinbare Anklange fast unvermeidlich machen. Bielleicht liegt daher die melodische Verwandtschaft des zweiten Liedes mit dem ersten einfach in der Uebereinstimmung der Tonart. Es bedarf ichon einer andauernden liebevollen Beschäftigung mit Melodien dieser Art, um die individuellen Unterschiede der einzelnen Man vergleiche: genügend zu würdigen.



In moderner Notirung würde das Lied zu lesen sein (ich setze es vierstimmig):









#### Bas dritte Lied.

Das dritte Lied unterscheidet sich von den beiden ersten zunächst durch seine Anlage als Wechselgesang, ferner in der Tonart (dorisch) und durch das mehrsache Borkommen weiblicher (klingender) Reime, welche zwei Hebungen in Anspruch nehmen. Da in der allein mit Linien notirten ersten Strophe die Reime weiblich sind, so würden wir für die lebertragung der Melodie auf die solgenden vielen Textzeilen mit männlichen (stumpsen) Reimen und theilweise erheblich größerer Silbenzahl einem ziemlich schwierigen Problem gegenüber stehen, wenn nicht Hugo durch Neumen ohne Linien wenigstens für die erste Zeile jeder Strophe angedeutet hätte, wie der Text unterzulegen ist, z. B.:

Jus ir wart ain en = gel gfant

d. h. die Clivis soll nicht in zwei Virgen zerlegt, sondern ihr eine Virga in gleicher Tonhöhe wie die höhere Note der Clivis vorausgeschickt werden:



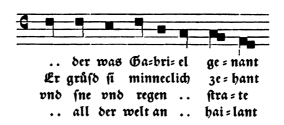
Auch für alle folgenden Wiederholungen sind die Stellen der Erhebung der Stimme deutlich gemacht und die Lage der Ligatur bestimmt. Die siebente Zeile ist sehler-haft; gemeint ist wohl:

As sol jesus werden gnant

Daß für die dritte Zeile



keinerlei Andeutung gemacht ist, welche Beränderungen der Melodie die verschiedenen Texte bedingen, ist ein Uebelstand, den ich mit Sicherheit nicht zu heben vermag. Ich folgere jedoch aus der großen Regelmäßigkeit der Durchführung in Melodiephrase 1, daß mit 3 entsprechend zu versahren sei, d. h. daß die beiden Ligaturen unverändert auf die beiden letten Silben kommen müssen; daß, wenn eine Note einzeschaltet werden muß, die erste Note der Ligatur repetirt wird (in Melodiephrase 1 geschieht diese Einschaltung nach Sugo's Anleitung 47 mal; in Melodiephrase 3 würde diese Einschaltung nach meiner Auffassung auch 47 mal vorkommen); daß die zahlzreichen Auftakte die Berdoppelung des beginnenden c bedingen, andernfalls aber, wenn die Textzeile mit einer Sebung beginnt, diese auf das zweite c, den eigentlichen Eckton zu fallen hat, z. B.:



Daß die Sinnaccente immer die gleiche Lage in der Melodie behielten, muß wohl als feststehend gelten.

Das ganze Lied mare bann (mit ben Barianten) zu lefen als:



### Das vierte Lied.

Ich komme zum vierten Liede, dem eigentlichen Geißel-Liede. Die Tonart ist wie im dritten Liede die dorische (erster Kirchenton). Will man eine Berwandtschaft mit den vorhergehenden Gesängen ausweisen, so können dafür nur das erste und zweite Lied in Frage kommen und zwar deren mittlere, ins Dorische ausweichenden Theile (I. 3 und II. 3). Einige nach derselben Melodie zu singenden Zeilen, z. B. schon die zweite und dritte, stoßen das Austakt-D ab. Sonstige vorkommende Absweichungen sind geringfügig, nämlich zunächst der sol gelten und widergeben, was mit Austakt zu verstehen unmöglich, weil unmusikalisch wäre (der sol gelten und widergeben); vielmehr bedarf es zur korrekten Scandirung nur der Reperkussion des ersten a.

Außer der erften Phrase



besteht das vierte Lied nur noch aus zwei kurzen Melodiezeilen, welche zusammengehören und nur zu Anfang des Gedichtes durch Reime geschieden sind:

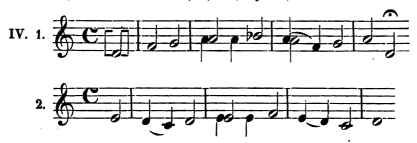


Diese kurzen Reimzeilen kommen nachher nicht wieder vor, vielmehr werden zwei Beilen, beren jede der Summe dieser beiden entspricht, durch Reime gebunden:



Hugo hat für einen Theil des Textes keine Neumen übergeschrieben, doch trifft das nur Zeilen, die männlichen Reim haben. Wir müssen annehmen, daß dieselben sämmtlich nach der 2. Melodiezeile zu singen sind. Die Zeile wir clagen gots marter und sinen tor ist die einzige, welche überzählige Senkungen durch Auflösung der Ligatur bzw. Reperkussion der Accentnote, oder durch Unterdrückung des tonlosen e (wir clagsen gots martselr und sinen tor) unterzubringen zwingt.

Das Lieb (mit ben Barianten) ift also zu lesen:



Die Bedenken, welche Karl Bartsch gegen die Anweisung Hugo's "sub priori melodia cantantur ritmi sequentes" äußert, werden durch die übergesschriebenen Neumen und durch meine Erläuterungen gehoben.

Ebenfalls nach der Melodie des vierten Liedes zu singen ist das Maria stund in großen notren, jedenfalls eine der ältesten deutschen Paraphrasen des Ansanges des Stadat mater. Auch hier sind alle Zeilen mit weiblicher Endung nach IV. 1., dagegen die mit männlicher Endung nach IV. 2 zu singen. Die dritte Zeile

Sunder das las dir wesen lait

ift wohl inkorrekt; Closener lieft beffer:

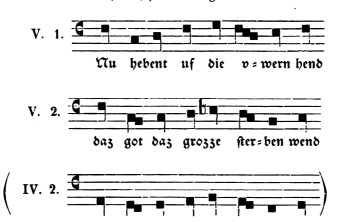
Daz lo dir sunder wesen leit.

Auch das D we dir armer wocherere hält die beiden Melodiephrasen IV. 1. und IV. 2. sest; erstere für die weiblich, letztere für die männlich endenden Zeisen. Uebrigens verräth auch die einzelne Ligatur nahe dem Ende die Zugehörigkeit zu IV. 1., wie die zwei Ligaturen, deren erste gleich auf die zweite Silbe fällt, auf IV. 2. weisen.

Inmitten des Geißelliedes steht, durch abweichende Tonart (mizolydisch, 7. Kirchenston) hervortretend, die Anrufung Gottes, daß er daz grozze sterben wend,

#### das fünfte Lied.

Dasselbe besteht ebenfalls nur aus zwei Melodiephrasen, deren zweite sich als Transposition von IV. 2. in die Oberquarte erweist, mit einem verstärkten Anfangs-accent durch weitere Höherlegung der ersten Note um eine Terz. Das ansangende c, von dem eine Duart heruntergegangen wird, um dann stusenweise emporzusteigen, ist gewiß eine ausdruckvolle musikalische Wiedergabe der Gebärde des Händeaushebens:



Das Lied ift zu lesen:



Die Nebereinstimmung der Neumenzeichen von V. 2. mit denen von IV. 2. könnte zu Zweiseln Beranlassung geben, welche der nur neumirten Zeilen nach der einen oder der anderen Weise zu lesen wären; doch kann dieses Bedenken nicht ernstlich auskommen, da IV. 2. nur im Gefolge von IV. 1. austritt, was schon aus Gründen der tonartlichen Zusammengehörigkeit sich von selbst versteht. Nur gegen Ende der Auszeichnung Hugo's tritt V. 2. in Nachbarschaft zu IV. 1., aber mit ausdrücklicher Hervorhebung durch Notirung auf Linien und vermittelt durch eine neue Melodiephrase, mit welcher zusammen V. 2 — nunmehr strenge Transposition von IV. 2. — ein

#### lechltes Lied

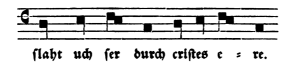
bildet, deffen Elemente find:



Sehr zu beachten ist noch eine ganz eigenartige Umgestaltung, welche sowohl V. 2. als VI. 2. bei ihren Wiederholungen erleiden und die leicht übersehen werden kann, obgleich sie, einmal erkannt, von frappanter Wirkung ist:



Melodie VI. 1. giebt einmal ihre Schlufinote ab, die zum Auftakt der durch Reim verbundenen Wiederholung wird:



Runge, Geiflerlieber.

Bu lesen ist:



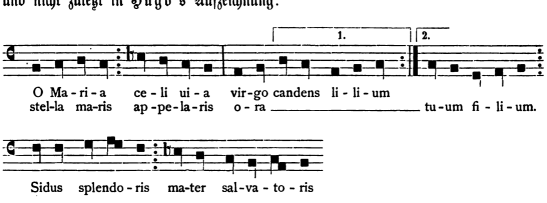
Bwischen I und II ist ein langeres Pausiren anzunehmen, da der Auftakt nicht ohne Störung des Rhythmus anschließt.

Das von Hugo den Geißlerliedern angehängte "Alleluia, Ave benedicta" trägt ebenfalls troß reichlich gespendeter Melismen, Merkmale einer volksthümlichen Entstehung, obgleich es lateinisch abgesaßt ist und antiphonenartige Elemente (zu Ansfang: Alleluia, Ave benedicta Maria, Ihesu Christi mater et filia und zu Ende: O Maria, omni plena gratia) mit hymnodischen verbindet. Entkleiden wir die Melodie ihrer Groppetti und Schleistöne, so zeigt sich ein Gesang, der nach den Untersuchungen Oskar Fleischer's (Neumenstudien, Theil II, 1897) gemeinsames Eigenthum der gesammten Christenheit seit Beginn des achten Jahrhunderts (wenn nicht schon aus früherer Beit) war, nämlich die Melodie zu den Klageliedern Jeremiä, die Fleischer in dem ältesten Denkmal der lateinischen Neumation, der Biblia Amiatina, in der Biblioteca Mediceo-Laurenziana zu Florenz entdeckte.

Daß diese einsache, von Fleischer a. a. D. entzisserte, vom christlichen Bolke jedes Jahr am Charfreitag über hundertmal hintereinander gehörte Alagelied-Melodie im Bolke einwurzeln konnte, daß dann später gleiche oder ähnliche Melodien aus dem Bolksgesange geschöpft oder doch volksmäßig ersunden wurden, darf nicht Bunder nehmen. Es sinden sich auch thatsächlich diese Tonsormeln der Alagelieder (sogar mit Borahnung von Haydn's Kaiserhymne) in dem "Exultet", Paléographie mus. IV. 174; in alten Marienklagen, liturgischen Schauspielen (vgl. Schubiger, "Spicilegien" unter "Das liturgische Drama des Mittelalters und seine Musik"); in einem Gesange der Laudesi von Dgnisanti in Florenz vom Jahre 1336 (Mscr. der Magliabecchiana, nach den Illustrazioni di alcuni cimeli concernenti l'arte musicale in Firenze, 1892, übertragen von Dr. Ed. Bernoulli, Die Choralnotenschrift, 1898); in der Sequenz Mundum pingis novo flore (clm. 10075, 13.—14. Jahrh.), Facsimile ebenfalls bei Bernoulli, Tasel I:



und nicht zulet in Sugo's Aufzeichnung:





Der Melodie-Rern des Ave benedicta könnte gelesen werden:







Dieser Geißlerhymnus hat aber noch eine beachtenswerthe Bedeutung für die Gesichichte der Musik. Diese berichtet zum achten Sahrhundert, die Alemannen und Franken strengten sich vergeblich an, den römischen Kirchengesang auszuführen. Ihre unsgesügen Kehlen waren unfähig, die Feinheiten einer Melodie herauszubringen, sie ließen nur ein rauhes, donnerndes Gebrüll und Töne hören, welche dem Gepolter eines bergab rollenden Lastwagens glichen (Iohannes Diaconus, 730—800, in Vita Gregorii Magni lib. II. c. 9—10, angeführt von Forkel, Gesch. d. Musik. Bd. II, 208 f.).

Ich fragte mich oft, worin die Schwierigkeiten des römischen Gesanges, die von den bildungsfähigen Germanen nicht überwunden werden konnten, bestanden haben mögen; wie das herbe Urtheil der Römer mit der Nachricht der Echasis captivi (vor 936) sich vereinigen lasse:

Consuescunt multi, quam qui sint carmine docti Longos accentus per miros vertere flexus.

("Biele, und zwar solche, die im Gesange Meister sind, pflegen langausgesponnene Tone durch wunderbare Biequngen zu wenden.")

Fingerzeige, wo die Unbeholfenheiten der germanischen Bölker zu suchen seien, geben uns der Mönch von Angoulême, auch der Bruder Berthold von Regensburg, indem sie die Gesangs verzierungen als die Hauptschwierigkeiten bezeichnen. Doch sehlen ihren Nachrichten Musikbeispiele. Der Mönch von Angoulême (nach Potthast, Bibliotheca historica medii aevi 1895<sup>2</sup> I, 14., gestorben wahrscheinlich 1035) in Vita Caroli Magni, nennt als Gesangsverzierungen, durch welche die römischen Sänger glänzten, "tremulae" und "vinnolae", was B. Bäumker, Gesch. der Tonkunst, 1881, mit Triller, Groppetti, Appoggiaturen, Mordente wiedergiebt; Bruder Berthold, Ansang des 13. Jahrhunders, sagt zu seinen gläubigen Zu-hörern (ich citire nach D. Kleinert, Zur christl. Kultus- und Kulturgeschichte, 1889): "Das Kyrie sollten die Laien singen; es wäre euer Recht, das ihr es singen solltet, und ihr mußtet es auch hiebevor singen. Aber ihr sanget es nicht gleich und konntet es nicht klenken mit dem Tone; da mußten wir Geistliche es singen".

Es mögen die römischen Gesangsprosessoren ihre Melodien reichlich "geklenkt" haben. Die gesangliebenden Germanen konnten singen, auch angenehm singen (ich verweise auf die Abhandlung von Dr. Fr. v. Hauseger, leber die Anlage germanischer Bölker zur Musik, Mus. Wochenblatt, 1874); aber "das klenken mit dem Tone" war ihnen nicht gegeben, dazu sehlte ihnen Schulung und Kehlsertigkeit, ein Mangel, der bei den Gebildeten des Bolkes, wie wir durch die Ecdasis captivi und durch Bruder Berthold ersahren, leicht gehoben werden konnte. Wie "das klenken mit dem Tone" jedoch beschaffen war, wissen wir nicht; die Beschreibungen der melodischen Berzierungen, wie sie von mittelalterlichen Theoretikern gegeben werden, sind unvollkommen, ost sich widersprechend, doch bietet der Geißlerhymnus die Möglichkeit, ein Bild von den Berzierungen einer Melodie zu gewinnen. Das Gerippe des Geißlerhymnus, die alte Klageliedmelodie, kann und konnte im Lande der Germanen jedermann singen, den reichverzierten Hymnus mit treuer und gefälliger Wiedergabe der "geklenkten" Stellen konnten in früheren Jahrhunderten, können auch heute noch nur Sänger mit Geschmack und ausgebildeter Kehlsertigkeit ausführen.

Die Richtigkeit des von mir angewendeten Verfahrens, die Geißlermelodien zu erläutern, vorausgesetzt, wird dasselbe hinreichen, die Lieder glatt zu lesen, ohne daß es einer besonderen Umschreibung in moderne Noten bedarf. Ich versage mir auch, noch eingehender den charakteristischen Ausdruck der einzelnen Motive hervorzuheben, z. B. die tiefe Zerknirschung der fortgesetzten Wiederholung von Melodie VI. 1., und übergebe nunmehr die Melodien selbst, nebst dem dazugehörigen Text und Hugo's Erläuterungen der Oeffentlichkeit.



### CHRONICON

#### HUGONIS SACERDOTIS DE RUTELINGA

AD ANNUM MCCCXLIX.

(Cod. lat. membr. O. XIV. No. 6. der Kaiserl. Bibliothek zu St. Petersburg.)

st post predicta narracio jure locanda

De varijs factis in mundo tunque peractis
Quidni temporibus et eisdem facta diebus
Ista procul dubio noscas, que nunc tibi scribo
Multa flagellando se plebs terras peragrabat
Verberibus diris que se dire cruciabat

230. Cum diris nodis, quos adjunxere flagellis
 Nam triplum nodum carpebat quodque flagellum
 Est cruce signatus, quisquis fuit hiis sociatus
 Nam vult scriptura Nato de virgine pura
 Quod cruce signatus dignus fiat quoque gratus

235. Suntque cruces bine mantellis associate
Pilleus atque cruces debebat carpere binas
Est frater quivis indutus vestibus istis
Extra sed uestes fert infra non cruce tactas.
Pilleus induitur, quando cibus hiis adhibetur

240. Cumque flagellatur, quis pilleus associatur Vt semper cenis assit crux atque flagellis. Que signat virgam¹) crux Asswero sociatam Quam cuncto populo sibi prebuit associando Nec potuit tali sine uirga quis sociari

245. Regi prefato miti, recto quoque, grato Vt liber affatur hic hester qui uocitatur Sic nisi signatus cruce Christo fit sociatus Ceu tibi scriptura sacra narrat per loca plura. Ad nodum redeo sociatum quemque flagello.

250. In nodo ferra transuersa duo preacuta Quatuor in formis infligunt vulnera dorsis Prespiter atque comes, miles, armiger hiis sociatur²) Hiisque scole varii se coniūxere magistri Et monachi, ciues, rurenses atque scolares.

255. Ter denosque dies et quatuor hii peregrini
 Noctibus hospicijs diuersis sunt uariati
 In mundo per tot quia Christus manserat annos

<sup>1)</sup> Afwerus, an hebräische Schreibweise angelehnt "Ahasverus", im Buch Esther, ist der persische Khsayarsa, der Werres der Griechen, der von 485—465 regierte, der Sohn des Darius Zystaspes (Realsencyklopadie für prot. Theol. u. Kirche, hreg. von Zauck, 1896, I, 264). Die Verse des lat. Tertes (242—48) sind nach ihrem Wortlaut so unverständlich, daß sich Zugo selbst veranlaßt gesehen hat, am Rande der Zandschrift (Sol. 284) zu den Worten: "Que signat virgam" solgende Erklärung anzusügen

aß mich erzählen dir jest nach Gebühr aussührlich, was damals Ju sich auf Erden getragen in stets denkwürdigen Tagen, Ob die Ereignisse gleich und die Zeiten, von denen ich schreibe, Iweifellos schon dir bekannt sein werden. — Le zogen in Baufen Damals im Cande die Beißler umber auf Wegen und Stegen, Peinigend graufam die Leiber fich felbst mit graufamen Schlagen 230. Graufamer Knoten, die ein fie geknupft in die Beißeln; denn dreimal Wurde geschlungen der Knoten bei jeder; so mar es geboten! Unter das Zeichen fich ftellte des Kreuzes, wer bei fich gefellte, Weil ja dem Jungfrau'nsohne genehm find alle, die ohne Salfc, wie die Schrift will, schlagen das Kreuz fromm ober es tragen. 235. Ein Paar Breuze, genaht auf die Mantel, gewahrst du; desgleichen Muffen die Bruder fich suchen je zwei fur den gut, den fie haben. Mantel und Obergewander der Art tragt jeder von ihnen, Aber das Untergewand ift nicht mit dem Kreuze bezeichnet. Bringt man zu effen berbei, fo bededen fie fich mit dem Bute; 240. Auch darf fehlen er nie, wenn das Beißeln fich hebt in der Runde, Daß beim Speisen und Beißeln das Breug vor Augen fie haben. Und es erinnert das Kreug an das goldene Scepter, das Rerres Jedem, der Butritt wunschte zu ihm, entgegen gehalten: Miemand durfte fich naben, der nicht dieß Zeichen empfaben; 245. Und doch ift, wie wir lesen im Buche der Efter, gewesen Butig der Konig, im Schilde Gerechtigkeit fuhrend und Milde. Much, um Empfang zu erreichen bei Christo, bedarf man ein Zeichen, Und, wie die Schrift uns belehret, fein Kreug ift's, mas er begehret. -Doch jest wieder gurud zu den Geißlern und ihren Gebrauchen: 250. Zwei querliegende Lifen im Knoten, nach oben gespitte, Schlagen den Ruden der Buger im Kreis vieredige Wunden! Priefter und Candgraf, Ritter und Knecht, hier find fie Genoffen, Linig verbunden die Meister fogar der verschiedenen Schulen, Burger und Monche, Scholaren, das fahrende Volklein, und Bauern. 255. Dier und dreißig Tage hindurch herbergen die Pilger, Abendlich wechselnd den Ort, bei Macht in verschiednen Quartieren,

Weil auf der Welt einst Christus die namliche Reihe von Jahren

Digitized by Google

<sup>&</sup>quot;Scribitur in libro Hester capitulo IIIIo" (Vers 11): "Omnes serui regis et cuncte que sub dicione eius sunt norunt prouincie, quod siue uir siue mulier invocatus interius atrium regis intrauerit, absque ulla cunctacione statim interficiatur, nisi forte rex auream uirgam (b. i. das goldene Scepter) ad eum tetenderit pro signo clemencie, atque ita possit uiuere. Hester uirga designat ecclesiam Christi, sine qua nulli potest fieri introitus ad regnum celi quod est atrium interius uiri Assueri vel Ihesu Christi. 2) So, nicht sociatus.

Hospicijs multis interdum non bene cultis Extremumque diem simul omnes dimidiabant,

- 260. Post et in hospicia sua propria quique meabant. Sicque dies unum fit compensatus ad annum,
- Et post ad regnum conscenderat ille polorum.

  Nocte semel, bis quaque die se verbere diro
- 265. Torquebant populis cernentibus ordine miro Ymnos cantabant per circuitumque meabant In formamque crucis prosternere seque parabant Et senis uicibus hec quaque die faciebant Usque paternoster duo quisquis perficiebat.
- 270. Post hec surgebant ymnos iterumque canebant Se ledendo nimis prius ut fecere flagellis Ac per circuitum sibi transiuere paratum Cum pedibus nudis, membris tectis pudibundis, Pannus ab umblico sociatus erat quia talo
- 275. Sursum sunt membra preter caput omnia nuda.
  Nocte semel quiuis torquebat seque flagellis,
  Usque paternoster septem dixit properanter,
  Pilleus et capiti debebat consociari.
  Ante cibum mense genibus flexis duo dicit
- 280. Quisque paternoster, tria post mensam superaddit.
  A seruo dominus sed aquam non suscipit ullus,
  Ut manus illota per eam fiat sibi lota,
  Locio de terra manuum fuit omnibus equa,
  Ut uas in terra staret, de qua fluit unda.
- 285. Balnea fratri non licet ulli tempore tali Querere nec capiti lexiuam consociari. Et nulli fari licuit cuiquam mulieri, Nec licuit barbas abradere cuilibet ullas, Ipsorum rabbi nisi tunc concederet illi,
- 290. Nec uestes lotas aliquis assumpserat ullas,
  Ni prius expletum tempus foret hiis sociatum.
  Sabbata seruabant, loca singula nec peragraba(n)t,
  Noctibus hospicia sed eis fuerant uariata
  Affert nox unum prior, altera noxque secundum.
- 295. Insuper hii nullam lecto sumpsere quietem,
  Stramina pro lecto fuerant superaddita panno,
  Puluinar capiti licuit tamen associari
  Omnes in feria ieiunabant quoque sexta,
  Talibus et ferijs se ter iunxere flagellis
- 300. Et tunc hii uicibus se prostrauere nouenis, Sicque flagellantes sese fuerant sociantes, Vt numero simili raro possent reperiri. Interdum mille pariter capiunt loca ville

Wandelte, wohnend in vielen und oft armselgen Usylen. Aber den letten der Tage berechnen fie halb nur; es wendet 260. Jeder die Schritte zurud nach gause, bevor er geendet. Gleichwohl wird er fur voll, als ein Jahr, wie die andern, gerechnet; Denn auch Christus ja hat sein lettes gefürzt auf der Erde, Steigend empor in das ewige Reich, auffahrend gen Bimmel. Linmal des Machts und zweimal am Tag vor den Augen der Menge 265. Qualten mit graufamen Streichen fie fich, und Symnengefange Schallten barein in erstaunlichem Takt, und wandelnd im Breife Warfen sie bin sich zu Boden in freuzformbildender Weise. Sechsmal pflegten fie dieß alltäglich zu thun, und es währte Jedesmal, bis fie ein Paar Vaterunfer gebetet zu Ende. 270. Standen fie auf von der Erde, fo folgten aufs Meue Befange Unter Begeißel, das mehr, als fruber geschehen, fie schmerzte, Wahrend fie wieder im Kreis fich bewegten, wie ihnen verordnet, Madend die Suße, bededt vom Mabel hinab zu den Knocheln Mit armseligem Tuch, was die Scham uns gebeut, zu verhullen; 275. Aber den oberen Leib, nur das Baupt nicht, hatten fie nackend. Linmal peitschte fich jeder des Machts, so lang, bis er fieben Paternoster gebetet, so schnell ers vermag, und er mußte Wahrend des Geißelns bededen das gaupt mit dem gut in der Nacht auch. Ch' fie fich fetten zu Tifch, fprach manniglich zwei Vaterunfer, 280. Miedergekniet, und drei, wenn die Mablzeit fertig, desgleichen. Aber es nahm tein gerr bier Waffer vom Diener, die gande, Die nun der Waschung bedurften, zu reinigen fich in der Schuffel, Sondern fur alle gemeinsam stand zur Waschung der gande, Tricfend vom fließenden Mag, ein Befaß auf ebener Erde. 285. Durchaus war es verboten den Brudern, ein Bad zu begehren Irgendwann, oder ans Baupt Kopflauge fich tommen zu laffen. Miemandem mar es gestattet, mit grauenspersonen zu fprechen, Ebensowenig, den Bart im geringsten zu scheeren, sofern nicht Musnahmsweise der Suhrer es einem der Bruder erlaubte. 290. Reiner auch hatte gewagt es, gewaschene Rleider zu tragen, Che die hiefur verordnete Zeit vollständig verflossen. Sonntagsheiligung übten fie ftreng; nie zogen fie einzeln\*), Aber die Machte verbrachten sie ftete in getrennten Quartieren: Dort, wo gestern der Line zu Macht, kommt heute der Zweite. 295. Übrigens pflegten fie nicht Machtrube zu halten in Betten, Sondern ihr Bett mar Stroh und ein Segtuch drubergebreitet; Unter das Baupt ein Riffen zu legen fich, galt fur gestattet. Wenn funf Tage vergangen, so wurde von allen gefastet Und an dem Sasttag gar in Gemeinschaft dreimal gegeißelt, 300. Um fich zu Boden zu werfen, entsprechend der Beißelung, neunmal. -Was die Versammlung der Geißler betrifft, bleibt wohl zu beachten, Daß man in etwa der namlichen Jahl taum finden fie tonnte: Manchmal liegen fie, taufend zusammen, in städtischer Gegend;

<sup>\*)</sup> Ich lese: singuli.

- Unius, sepe pauci cupiunt simul esse,
  305. Sepius in varias se dispersere cateruas,
  Ipsorum nimij quando fuerant sociati,
  Qui laicis multum sunt accepti quoque grati.
  Sed licet inter eos fuerint multi sapientes
  Sunt tamen admixti folli, nimis insipientes,
- 310. Accusativi casus mendancia\*) fantes,
  Clerum turbantes socios propriosque grauantes,
  Qui mala vitare conantur et apta patrare.
- fol. 30. Insuper hii plura seruant specialia iura, Dicte fraterne qui se iunxere caterue,
- Non ad secessum vadunt nisi veste relicta.

  Que cruce signata, reliquo sed tempore grata.

  Nec nisi confessus hiis fratribus associatur,

  Quique satisfacere lesis per uerba probatur,
- Que si non complet, quantum valet, illaqueatur Preteritis nodis et a Christo reprobatur.
   Nulliusque domum quisquam debebat adire Ni prius hospes eum faceret sua tecta subire, Emere uel uellet, sibi quod prodesse putaret.
- 325. Quod si non fieret, in campis tunc remaneret; Inque uijs stabant, hos donec quique uocabant, Escas ut caperent uel secum nocte manerent. Vnum uel binos semper tenuere magistros Ad quorum iussa complent sua singula facta,
- 330. Portant uexilla, crucibus sociantur et illa.
  Incedunt bini, pueri quasi sint uterini.
  Ymnos et tales cantant ut quique scolares,
  Quando flagellari cupiuntque locis sociari.
  Cum sunt intrantes, campane sunt resonantes,
- Ipsos ut turbe cernent in qualibet urbe,
  Ipsorum dira cernent quoque vulnera mira
  Et secum Christum digne laudent crucifixum,
  Ne mala uel subita mors frangat plurima corda,
  Defunctis ueniam donet viuis quoque pacem
- 340. Et post hunc cursum celorum gaudia sursum
  Cum per plura loca laicis sint\*\*) iuncta flagella,
  Atque uiri uarii turmatim sint sociati,
  Et turbe plures fore cernantur muliebres
  Cottidie iuncta sit ad hec et plebs sine cuncta,
- 345. Ac ignoretur, quis finis eis societur,
  Hic pretermittam finem, quem postea scribam,
  Si dabitur uita mihi fini consocianda,
  Hicque flagellantum modo subscribo tibi cantum.
  Ordine quem fratres decantauere priores.

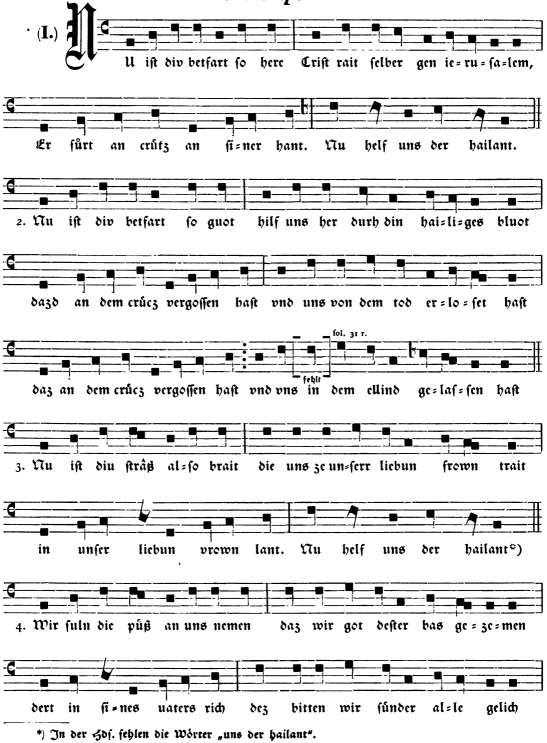
<sup>\*</sup> So im Tert. \*\* sint, nicht sunt, wie Gillert lieft.

Oft auch ziehen sie vor, ein winziges gauflein zu bilden 305. Oder - noch ofter - zerftreu'n fie fich felbst in verschiedene Gruppen, Wenn sie zu zahlreich irgend zusammengefunden sich haben Und bei den Caien doch gern Willfommengeheißene blieben. Aber obgleich viel weise, verständige Manner bei ihnen, Batten fich doch auch Schwindler darunter gemischt und Verrudte, 310. Ceute zum galoftrid reif, weil über von Lugen fie floffen, Oft auch den Klerus verdroffen und argerten felbst die Genoffen, Die doch bemuht, zu vermeiden, was schlecht, und, was gut, zu verbreiten! -Uebrigens mußten verrichten noch ein'ge besondere Pflichten Alle, die Bruder geworden in diesem sich geißelnden Orden; 315. Wenn wir verzeichnet sie nicht, unterbliebs, um die Kurze zu mahren. Wer nach dem Abort geht, muß abthun feine Bewandung, Die mit dem Kreuze verfeben, was sonft nie pflegt zu gescheben. Ohne gebeichtet zu haben, erlangt fein Bruder den Jutritt; Wen er mit Worten verlett, dem muß er Genugthuung leisten; 320. Thut er es nicht gang voll, dann gilt er, wie boch er auch ftunde, Als von Christus verworfen und noch in den Striden der Sunde. Reiner auch durfte ein Baus, wem's immer gehorte, betreten, Che der Bausherr ihn um den Lintritt gastlich gebeten, Selbst wenn zu taufen er wunschte, was nothig erachten er mochte. 325. Cabt zum Besuche fie Reiner, fo bleiben fie draußen im Selde, Oder fie fteh'n auf den Stragen, bis ein wird Jemand fie laffen, Ihnen, was nothig zum Ceben, und nachtliches Cager zu geben. — Meister erkennen fie über fich an zwei, manchmal nur einen, Deren Befehle fie streng und in jeder Beziehung erfullen. 330. Sahnen, mit Kreugen verseben, im Juge der Beißelnden weben; 3wei stets nebeneinander, als ob sie Beschwister selbander, Rommen daber fie gefahren mit symnengesang wie Scholaren, Wenn fie (das Ziel ift allen gemeinsam) zur Beißelung wallen. Seierlich tonen die Klange der Gloden in ihre Befange, 335. Wo durche Stadtthor schreitet der Jug, den die Menge begleitet, Sei's um die Wunden zu schauen, von graufamer Beißel gehauen, Sei's um im Stillen zu bitten den Berrn, der am Rreuze gelitten, Surder mit ploglichem Sterben bas Dolt nicht mehr zu verderben, Bnade den Todten zu ichenten und Frieden den Lebenden, bis fie, 340. Endigt die Caufbahn, droben im zimmel ihn preisen und loben. — Sreilich an mehreren Orten entartete Manches; es thaten Caien sich, allerlei Volk, schaarweise zusammen, ja Weiber Wurden, in Schwarmen gefellt, bisweilen gesehen, und taglich Liefen die Leute zu solchen beran auch ohne Bedenken. 345. Wer mag wiffen, was schließlich geworden aus diesem Gefindel?

Deshalb laß ich es bleiben, um spater vielleicht zu beschreiben, Was sich mit ihnen begeben, wenn Gott mir fristet das Leben. Bier schreib' nur ich die Lieder, die achten Gesange, dir nieder, Ganz wie die Bruder sie sangen, als an die Bewegung gefangen:

fol. 30 V.

# Quando intrabant aliqua loca, cantabant cantica subscripta.







Ond nim die sel an dine hant vnd suers in dines kindes lant

vnd nim die selan al = le gar und für si zuo der en = gel schar

Ond nim die se=lan all gelich vnd für si in daz himelrich

vnd secz si zuo der rehtun hant vnd da der sacher rowe vant

Dez helf unz der hailant.



Jus ir wart ain en = gel gfant f. der was Gabriel genant AU.

Der wart ir von got ge=fant P. Er grufd si minneclich zehant All.

Er sprach du bist ge=na=de vol P. Got ist mit dir, dem gfelst du wol Au.

5. Dich wil ob allen vrowen k. Gotlich segen betowen All.

Du enphast und gbirst an kint k. des rich nummer dhain end gwint Au.

Us sol jesus werden genant k. all der welt an hailant All.

Vons engels re= de er=frak si do k. vnt waz dech sines grußes fro All.

- Si vorschat wie daz gschenhen solt k. Won si magd evelich bliben wolt All.
- 10. Der en=gel sprach vnd anwort ir k. der hailig gaist wirgt daz an dir AU.
  - Un zaichen sag ich dir dar= zv k. davon din hercze wirdet fro Au.
  - Din liebû mûm e = li = 3a = bet P. Un kindli in ir libe tret All.
  - Ond gat der sehste manot in E. daz si enpfieng daz kindelin AU.
  - Si haißet du vnberhaft ist k. As du magd von nature bist AU.
- 15. Daz sol dir an zaichen sin k. daz du ouch gbirst an kindelin All.
  - Wan got in dem hi = melrich k. Sint allû ding zstund mugelich All.
  - Ma=ri = a sprach 3den worten din k. Gib ich gern den willen min All.
  - Ze=hant enpfieng si je=sum crift P. der aller welt an trofter ist All.
  - Der engel vant maeri an ain k. An ir gbet. daz waz vil rain All.
- 20. Diu botschaft gie zeir orsan in k. der hailig gaist flos da mit in All.
  - Der worth in ir li= be daz k. das criftus got vnd mensche waz All.
  - Ma=ri = a grûzd ir mumûn zhant k. div elizabet waz genant All.
  - Dû sant jo-hansen swanger waz k. Us ir der engel kunte daz AU.
  - Des grüz fromt sich daz kin=de = lin k. Beflossen in sinr muter frin All. Runge, Geisterlieder.

- 25. Ma=ri = a trug ann smerzen P. jr kint vndr irem herzen All.
  - Bis niune manot komen hin k. daz si solt gbern daz kindelin AU.
  - Do si daz kindli gberen solt k. Niemen si behusen wolt Au.
  - Gen bethle = em si komen waz k. der romsche kaiser gbot ir daz Au.
  - Us waz an groz volg komen dar k. daz ir da niemen name war All.
- 30. Dû e = del kuni = gin = nen k. Moht dhain herberg gewinnen Au.
  - Wie der wint do wa = te E. und sne und regen strate AU.

fol. 33 v.

- Ir wizzen hende si do want P. daz si herberg nit envant All.
- Twisthont zwain hüsern waz an dach E. da hett si bi ainr cripp ir gmach Au.
- Do si ir kindes do ge = naz k. do waz si magd as si vor waz All.
- 35. Si lait es in die crippen P. div waz hert sinen rippen All.
  - Da was an e = fel vnd ain rint E. die erkandan daz himelsch kint AU.
  - Do daz kindli wart geborn k. do wart gestillet gottes zorn All.
  - Der engel kunte do ze = hant k. As wer geborn der hailant All.
  - Ond wer lob in dem bismel s rich P. vnd frid vff dem ertrich All.
- 40. Do ab tag darnach komen bin k. vnd bsnitten wart daz kindelin All.

Do ward es ghaißen ie = su crist k. der all der welt an troster ist All.

Us het vor gseit her ba=la=am k. daz vorde an nûwer stern vfgan All.

Ond solte an herre denn uf stan k. dem elliv dwelt werd undertan All.

Crist hett im selb den stern er=korn k. Der dar nach lange wart geborn AU.

45. Lenger me denn tufent iar k. Do bouch fagant vnz daz fur war All.

Dri kung den stern er = sa = hen k. Si begundan 3handan gaben AU.

Wie si kömin in die stat k. da daz kindli gboren wart All.

Der sterne luht den kungen drin E. Gen bethleem zem kindelin All.

Si brahtan gab dem kin=de = lin k. vnd ouch der liebun muter sin AU.

50. Wiroch, mirrun, e = del golt k. da von wart in daz kindli holt All.

Der zwelfte dag waz do da = hin k. do dkinge komen zem kindelin All.

Darnach u= ber dri=sig iar k. daz solt du wissen fur war AU.

Do hett sich zit er=lou=fen k. daz sich hieß ihesus tousen All.

Sant Johans der tuft in do t. des fuln wir alle wesen fro All.

55. Won got den tuf gewishet hat E. daz er uns raint von missetat AU.

Der diz goiht loblich sin = get f. Großen lon es im bringet All.

Maria wil sin pflesgen P. und ir kinds frude geben All.

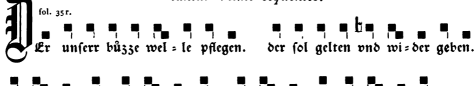
Anno domini MCCCXLIX in Augusto scripta est hec cancio.





#### Quando flagellatores uolebant se flagellare

et erant exuti usque ad camisias ab umblico deorsum pendentes, incipiebant cantare predictos ritmos sub melodia prefata et duo precentores semper cantabant dimidium ritmum, quem tunc ceteri omnes repetebant. Sub priori melodia cantantur ritmi sequentes.



Er biht und laß die sun=de uarn, so wil sich got obr in erbarn Jesus crist der wart geuangen. An ain crucz wart er ge=hangen

Das crucz daz wart des bluotes rot. Wir clagen gots marter und sinen tot.

5. Durch got vergieß wir unser bluot. Daz ist uns fur die sunde guot. Dez hilf uns lieber herre got, des bitt wir dich durh dinen tot.

Sunder wa mit wilt du mir lonen. Dri nagel vnd an durnin eronen.

Das crucze fron. an sper. ain stich. sunder, daz laid ich als durch dich

Waz wilt du nu li = den durh mich.

10. So rofen wir in lu = tem done. vnsern dienst geb wir ze lo=ne

Durh dich vergieß wir un = ser bluot. Das

ut supra usque ad illum locum: Sunder.

It lû = ge = ner ir mainswo = re ir sint dem lieben got vm = me = re

Ir bihtend dhaine sun=de gar. dez most ir in die hel = le varn.

Da sind ir e=wec=lich verlorn. Darzuo so bringt vch got=tes zorn

15. Da vor beshot uns herre got. Dez bit wir dich durch dinen tot.







<sup>\*)</sup> Diese beiden Beumen zeigen deutlich die form von Dliken.



Jesus durch di=ner na=men dri.

mach uns herre vor sunden fri Du

Jesus durch diene wn e de rot. beshott uns vor dem geshen tot.

#### Ad secundam genustexionem.

(Nach Melodie IV.) 5. Mari = a stuont in gro-Ben notten. Un swert ir durch die se = le snaît.

Dez hilf uns mari = a lu = ni=gin.

lie = bes Pint fach totten 00 si ir Sunder das las dir we= sen laît daz wir dins lin = des huld gewin

Je = fus ruft in bi = mel = ri = che di cri=sten=hait wil mir entwichen. 10. Da uor be = hott uns her = re got.

fi=nen en=geln all ge=li=che Dez wil ich lan die welt zergan dez bitt wir dich durch dinen tot.

Masri = a bat ir kint so sofissen. Vil liebes kint la si gesbosssen

So wil ich schiggen das si moffen be = ke = ren sich dez bitt ich dich. Des hilf uns maria ut supra.

4 4 5 M 45 L L 4 4 4 5 7 M 4 7 Wel man und vrow ir e zerbrechent. daz wil got felsber an si rechen.

15. Swebel. bech. vnd ouch die galle. daz gufd der tie=ffel in si al=le

Da uor behott une ber = re got ut supra.

Je-fus wart ge-lapt mit gal-le. ut supra usque ad illium locum: Maria ftunt 2c.

miady was yetre was finizen fir leftis ourth one white ott, uns wo dem gehen tot Ad lagen seine fler arya funt in groffen norten wa fi ir liebes kint med totten. In hvert ir durch one lete hatt sind day laf our wefen leit Des hilf unf marca kungen des war dust kentes hald gowin I chis ruft in himdhide finen engeln all gelidje bo enstenhant wil mir enette dien. Dez wil ich lan die welt zergan Da uez behon my live got Dez but wer did durd mich toe IN are bat y kint to foffen Vil liebes bint le fi geboffen so wil legiggen bay fi moffen bebeien fich des bie ich dride Dez hilf unt ma ur s. Wel man und von it e set bredjent das wil got fell an i vedjen, Swebel bedy vnd oudy one galle day gufo d'the fel m fi alle fir war fi fine come fel fives ba

Photot. F. X. SAILE, Colmar.

Originalgrösse.

#### Ad tertiam genuflexionem.

(Nach Melodie IV.)

we dir armer wv = che=re=re dû wag ist dir an tail ze swere

20. Du lihst die mark all vmm ein pfunt. daz züht dich in der hel = le grunt.

Da bist du e-weclich verlorn ze. ut supra in primo: Ir lûgener.

Ir morder vnd ir straz =ro=be = re. div re = de ist iv an tail ze swere

ir went ivch veber niemen erbarn. dez most ir in die helele varn.

Da sind ir e-weclich verlorn zc. ut supra in fine primi.

25. Wer den fritag nit en=uaftat. vnd den suntag nit en=rasstet

zwar der mois in der hel=le pin. vnt c = weclich ver=fluch=et sin

Da uor behött vns her-re got. dez bitt wir dich durch dinen tot.

Dû e di ist ain rai=nes leben. die hat got selber uns ge=ge=ben

Der die entert der wirt verlorn. Darzu ze. ut supra in primo in fine.

30. Ich ratt iv vrow und mannen al-len daz ir lant die hohfart vallen.

Durch got so lant die hohfart varn so wil sich got ve ber uch erbarn. Dez hilf uns maria k. ut supra in II.

Wissent ouch das gan ze rôzwe wer die hat mit rehzter trûwe

Mitt biht mit puß mit wi = der geben dem wil got gen an ewig leben

35. Des hilf uns mari = a kû = ni = gin daz wir dins kindes huld gewin



herz ir fü = lent wainen.



Je-sus wart gelapt mit gal-le 2c. ut supra in primo usque ad illum locum: 5. Maria stunt.

Postea non flagellabunt se ulterius, sed cantant cancionem Au ist div betfart so her ic. ut supra in sexto folio\*) et circumeunt ut prius. Deinde vadunt ad crucem et flexis [genibus]\*\*) cantant illam cantionem que ibidem sequitur: Maria muter unde mait ic. usque ad finem.

Postca flectunt iterum genua, et magister corum dicit: Aue maria Sossu muter maria, erbarm dich über die armun ellinde cristenhait. Et ipsi dicunt hoc idem. Iterum dicit: Aue maria. Et tunc omnes cadunt in formam crucis, et magister corum adhortatur eos ad passionem Cristi recolendam et incipit: Aue Maria, ipsi et erigunt se et dicunt cum eo: Trosterin aller sunt erbarm dich i ber alle totsunder unt über alle totsunderin. Iterum incipit: Aue Maria, et ipsi cadunt in formam crucis.

<sup>\* 8. 30.</sup> 

<sup>\*\*</sup> genibus fehlt.

Tertio dicunt: Aue maria Rofe im himelrich, erbarm dich uber uns und uber alle globig fela und über alles daz wandelber ift in der haligun criftenhait amen.

Ultimo magister subjunxit:

Lieben bruder bittent got das wir unser liden vnd unser wallefart also gelaisten, das uns got von dem ewigen ualle behute, vnd das die armen globigen sela geloft werden von ir arbaiten, vnd das wir vnd alle sunder gottes huld erwerben, vnd das alle gute liuten in gnade sterten welle\*), amen.

| 465. | Nunc pretermissis finem sociabo     |
|------|-------------------------------------|
|      | flagellis,                          |
|      | Ad que multorum concursus erat      |
|      | populorum.                          |
|      | Pontifices aliqui, varii domini si- |
|      | bi juncti                           |
|      | Preceptis validis multisque minis   |
|      | sociatis                            |
|      | Nix, nimbus, frigus, instans an-    |
|      | nus jubileus                        |
| 450  | Finem fraterne dicte fecere ca-     |
| 4/0. |                                     |
|      | terve,                              |
|      | Que se per dura didicit torquere    |
|      | flagella                            |
|      | Hecque gravis clero fuerat justo    |
|      | quoque vero,                        |
|      | Per cartas falsas et doctrinas ma-  |
|      | le salsas,                          |
|      | Marmorea tabula dicens doctrina     |
|      | quod illa                           |
| 475. | Jerusalem claram Petri venit su-    |
|      | per aram                            |
|      | Aram qui nullam sibi servat ibi     |
|      | sociatam.                           |
|      | Articuli multi sunt inserti quoque  |
|      | stulti                              |
|      | In cantu vario sibi sepius asso-    |
|      | ciato.                              |
|      | Simplicium multis que sunt in-      |
|      | cognita turbis                      |
| 480  | Plurima suntque bona predictis      |
| 400. | associata                           |
|      |                                     |
|      | Fratribus, hiis regna que sunt pre- |
|      | stancia summa                       |
|      | Quod dare dignetur, qui plus dat    |
|      | quam sibi detur!                    |

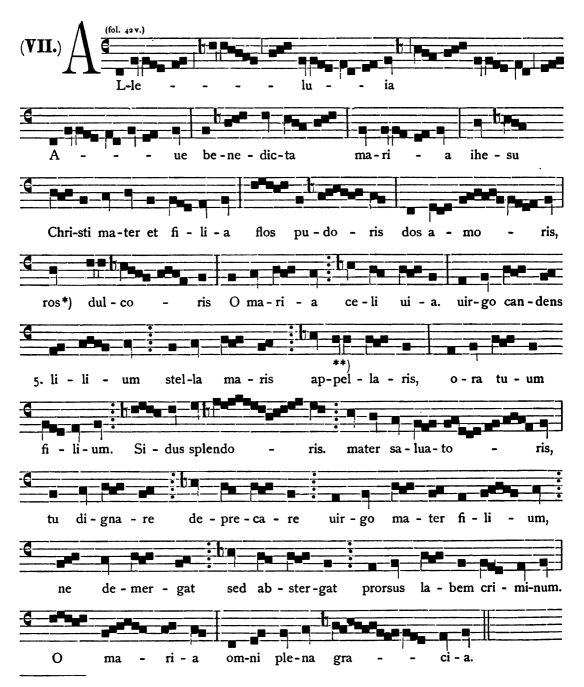
465. Jest will aber ich enden und wea von den Beißlern mich wenden, Denen noch immer in Saufen Volk nach pflegte zu laufen. Etliche Bischofe, Surften und Berrn, die zusammen sich thaten, Strenge Bebote, vereint mit harter Bedrohung, erlaffend, Schnee, Frostwetter und Nebel, das Schalljahr \*\*) auch, das bevorstand, 470. Machten zulegt doch ein Ende den schweifenden Schaaren der Bruder, Die sich so grausam zu qualen ge= wußt burch ichredliches Beißeln! Urgerlich war ihr Gebahren wesen dem wirklichen, mahren Blerus durch lugende Maren in Schriften und geistlose Cehren. Sagten fie doch, in Jerufalem ftund' auf marmorner Tafel 475. Ob Sankts Peters Altare die Cehre des Glaubens, die mabre, Während in dortigen Landen ein solcher noch niemals vorhanden! Auch die verschiednen Gefange Bruder enthielten in Menge Thoridite Stellen und Cehren, haufig von ihnen zu hören, Aber von Vielen erkannt nicht wurden in biederer Linfalt. 480. Freilich, es lag auch Gutes dem Bunde ber Bruder zu Grunde;

So nur erklart fich ihr großer Ersfolg, ihr gewaltiges Anschn: Wer mehr weiß, als was er geshort, mags kunftig enthullen!

<sup>\*)</sup> Richt: "das alle gute criften in gnade sterbe welle", wie Gillert lieft.

<sup>\*\*)</sup> Schalljahr = Erlaßjahr, Jubeljahr.

Digitized by Google



\*) Im Tert steht ros, nicht vas, wie Gillert schreibt.

<sup>\*\*)</sup> Bier fteht feine Clivis, wie nach den Stellen uber celi uia und sed abstergat gu erwarten ware.



## Die italienischen Beißlerlieder.

 $\mathfrak{V}$ on

Prof. Dr. Peinrich Schneegang in Erlangen.

Bie bekannt, hat die italienische Geißlerbewegung ihren Ursprung in Umbrien genommen. Aus Perugia gingen die ersten Scharen ber Bugenben, und von dort verbreiteten sie sich über die ganze Halbinsel. Im Jahre 1258 trat ein alter Ginfiedler, Bruder Raniero gafani, nachdem er die Boble, in welcher er feit Sahren wohnte, verlassen hatte, plöglich in Perugia auf. Italien befand sich damals in troftloser Lage. Durch die Parteikampfe der Guelfen und Ghibellinen, durch die Sahrhunderte lange Zwietracht zwischen Rirche und Raisertum, durch schreckliche Sungersnot und Epidemien war die Bevölkerung aufs Außerste gereizt und erschreckt. So fand benn ber Monch geeigneten Boben für feine Predigten. Er behauptete, er fei vom Simmel gefandt, gebeimnifvolle Bisionen zu enthullen und furchtbare Strafen anzufündigen. In den Costituzioni e Capitoli generali della Confraternita di s. Agostino s. Domenico e s. Francesco di Perugia reformate l'anno MDCLI (Perugia Zeccheri MDCLI p. 10) heißt es von demfelben: "Diefer Mann Gottes, mit einem Sad bekleidet, mit einem Seil umgurtet, mit einer Beifel in der Sand, begann auf den Plagen und mit seinen Predigten und durch fein Beispiel mit folcher Leidenschaft das Bolt zu ermahnen, fich zu geißeln, daß er eine fehr zahlreiche Bruderschaft von Laien gründete, die sich den Namen der Disciplinati di Gesù Cristo beilegten, die alle einen weißen Sad trugen, und durch die Städte manderten, sich geißelten und in Erinnerung an die Leidenszeit Chrifti ihr Blut vergoffen, die gottliche Hulfe anflehten, durch das ganze Gebiet von Perugia gingen und sich dann über die Romagna, Smola, Bologna verbreiteten. Der Monch von Vadua, ein zeitgenösfischer Chronift, welcher diese exaltierten Scharen fab, beschreibt fie uns folgendermaßen in Chronicor. de factis in Marchia Tarvisiana per Monacum Paduanum (Venet. MDCXXXV p. 32) im Rapitel »De mirabili modo poenitentiae quod habuit initium in Italia etc.«: »Nobiles pariter et ignobiles senes et juvenes, infantes etiam quinque annorum, nudi per plateas Civitatum, opertis tantundem pudendis, deposita verecundia, bini et bini processionaliter incedebant: singuli flagellum in manibus de corrigijs continentes, et cum gemitu et ploratu se acriter super scapulis usque ad effusionem sanguinis verberantes; et effusis fontibus lacrymarum ac si corporalibus oculis ipsam Salvatoris cernerent passionem, misericordiam Dei et Genitricis ejus auxilium implorabant . . . . Non solum itaque in die, verum etiam in nocte cum cereis

accensis, in hieme asperrima, centeni, milleni, decem milia quoque per civitates Ecclesias circuibant, et se ante altaria humiliter prosternabant, procedentibus eos Sacerdotibus cum crucibus et vexillis . . . Similiter in villis et oppidis faciebant ita quod a vocibus clamantium ad Dominum resonare videbantur simul campestria et montana. Siluerunt tunc temporis omnia musica instrumenta et amatoriae cantilenae. Sola cantio poenitentium lugubris audiebatur ubique . . .«\*).

Die Geißlergesellschaften führen in Italien den Namen der Flagellanti, Disciplinati, Battuti oder auch Scopatori (von scopa, disciplina di verghe, Besen, Geißel, cf. A. Ducange s. v.). So nannte sich die Modeneser Brüderschaft "Sodalitas scopae « und Obizzo von Este in einem gegen sie gerichteten Edict, setzte Strasen sest für Jeden, welcher se scovaverit in aliqua parte civitatis\*\*).

Bas thaten nun diese Brüderschaften? Bir wiffen, daß fie durch Abfingen von fog. "Lauden" und durch dramatische Borftellungen, die die Anfänge des Chriftentums verherrlichten, einander zur Buße aufforderten und das Volk zur Nacheiferung anspornten. Es wird uns diese Thatsache verschiedentlich bezeugt. So meldet Muratori op. cit. VI. 492, daß die Bolognesen in einer Anzahl von mehr denn 20 000 Personen Ende October 1260 mit ihren Fahnen und Geißeln auftraten und »Laudes divinas et incondita carmina« sangen. Wir wissen es aus dem eben erwähnten Zeugniß des Vaduaner Monchs, der besonders hervorhebt, daß »sola cantio poenitentium lugubris audiebatur ubique « und die Disciplinati von Rom, die sich die Gesellschaft des Gonfalone nannten (1268) und die besondere Aufgabe auf fich genommen hatten, die Passion Jesu Christi aufzuführen (cf. auch Statuti della archiconfraternita del Confalone Rom 1584). In den Bestimmungen der Disciplinati di Treviso liest man, daß die Canonici der Kirche, in welcher sie sich vereinigten, liefern sollten »in anno quolibet dicte scole duos Clericos sufficientes pro Maria et Angelo et bene instructos ad Canendum in festo fiendo more solito in die Annuntiatonis« und daß die Gastaldi sollten » providere dictis Clericis qui fuerint pro Maria et Angelo de indumentis« — \*\*\*).

Belcher Art waren nun diese "Lauden?" Der Name »Lauda« ist schon vor dem Auftreten des Mönches Nanieri und der Einsetzung der Geißlerbrüderschaften bezeugt. Sehr bezeichnend ist, daß der Name gebraucht wird als das von einer

<sup>\*)</sup> lleber ben Mönch Fasani hat sich auch Bermiglioli in seiner Storia e Costituzioni della Confraternita dei Nobili della Giustizia (Perugia 1846) verbreitet; er sagt, die Geschichte des Heiligen sei aus einem alten Codez des Archivs der Confraternita di s. Maria della vita in Bologna, die solgenden Litel trage: »Questa è la vita di fra Raniero Fasano de Peroscia comenzatore della regola di Battudi in Bologna«. Das Dentmal sei wichtig, weil es uns erklare, wie jene »subitanea compunctio et a saeculo inaudita« entstanden sei, welche auch nach dem Paduaner Mönch »invasit primitus Perusinos, Romanos postmodum, deinde sere Italiae populos universos« und die in den Chroniten der Perusiner Bruderschaft erhaltenen sowie die von Muratori in seinen Annali d'Italia übersieferte Tradition bestätige.

<sup>\*\*)</sup> of. d. Untersuchung von Monaci: Riv. di fil. romanza I p. 249 ff.

<sup>\*\*\*)</sup> of uber alles Rabere Monaci l. c.

religiösen Laiengesellschaft gefungene Lied. Solche religiöse Laienverbindungen finden wir schon sehr frühe in Italien. In der Toscana wurden sie fraternite oder compagnie genannt, im Benezianischen scole. Aus der Stadt Arezzo wird uns eine »fraternita del popolo di S. Maria in Gradi« schon seit 1068 ermähnt (Betazzi, Notizia di un laudario del sec. XIII. Arezzo, Ballotti 1890 p. 13). Aus dem Jahre 1142 find uns Benezianer »scole« bekannt. 1183 wird eine Compagnia in Florenz gegründet, welche - und das ift besonders bemerkenswert ben Namen ber Laudesi von S. Maria tragt. Um Diefelbe Beit constituierte sich in Bologna die Gesellschaft der Servi della Vergine, welche 1211 dort schon eine Rirche errichtete (Gherardini, Storia di Bologna, daselbst 1596 I. Buch VII). Die Bahl berartiger Berbindungen wuchs dann gang besonders, nachdem 1258 Bruder Raniero Fasani aus Perugia die Flagellantenbewegung ins Leben gerufen Aber der Geift, der diese Bewegung veranlaßte, war schon früher in Italien Im Sahre 1233 bereits, im fog. Allelujajahr, erwachte die schwärmerische Religiofität in Italien\*). Schon damals durchzogen, fromme Lieder fingend, Alt und Jung, Boch und Niedrig, die Strafen der Städte. In Bologna und in der Lombardei, wo der Dominikanermonch Giovanni von Bincenza predigte, jog die Menge mit Kreuzen und Fahnen, barfüßig in Procession, hinter ihm drein, und feine Predigten hatten schon Diefelbe Wirkung wie später das Auftreten der Geißlerbrüderschaft; er vermochte 3. B. den Frieden zwischen den hadernden Familien und Communen herzustellen. Benedictus aus Umbrien oder dem Römischen, genannt »frater della cornetta«, spielte eine ähnliche Rolle und kann auch ein Borläuser des Fra Raniero Fasani genannt werden. Im Sahre des Alleluja predigte er in den Straßen und Kirchen Parmas, in sonderbarem Aufzuge, mit langem schwarzem Bart, schwarzem Gewand, welches ihm bis auf die Fuße reichte und ein großes rotes Rreuz auf der Border- und Rudfeite hatte, in der Hand eine metallene Trom-Ihm folgten viele Anaben, oft mit Zweigen und brennenden Rergen. Lobpreisungen begann er - und ich meine, daß es fur die Entwickelung der Laude nicht unwichtig ist, - indem er in Bulgärsprache sagte »Laudato et benedetto et glorificato sia lo Padre «; auch schloß er seine Predigt mit lateinischen Bersen zum Preise der Jungfrau. Die Lauda ift in ihrer einfachsten lyrischen Form ein Lob- oder Preislied. Die gabllofen Lieder der Flagellanten zu Ehren der Jungfrau find nichts anderes als Loblieder. Daber werden fie mohl den Namen "Lauden" erhalten haben. Die älteste uns erhaltene Form einer solchen Lauda durfte mohl im Sonnengefang des heil. Franzistus von Affifi († 1226) zu erbliden fein. Auf das Wirken dieses Mannes geht auch in letter Instanz die machtige religiose Bewegung, welche im 13. Jahrhundert Stalien ergriff, jurud. Das Streben des beiligen Franziskus richtete sich wie später dasjenige der Flagellanten namentlich auf die Mahnung zum Frieden und verlangte die aufrichtige Buße zur Vergebung der

<sup>\*)</sup> cf. Gaspary: Geschichte ber italienifchen Litteratur I p. 145 ff.

Sunden. Derselbe Geist der strengen Aftese, der die Flagellanten begeisterte, hatte auch Franziskus erfüllt. Auch seine Bewegung wurzelte im Bolke und ging außershalb der bestehenden kirchlichen Organisation vor sich, richtete sich teilweise sogar gegen sie. Und wie sein Wirken den Ausgangspunkt dieser religiösen Bewegung darstellt, so darf man wohl auch in seinem Gesange eine der ursprünglichsten Formen des später so sehr verbreiteten religiösen Gesanges, d. h. der Lauda erblicken. Aus diesem Grunde will ich nicht versäumen, den Gesang mitzuteilen\*):

Altissimu onnipotente bon signore \*\*) tue son le laude la gloria e l'onore e onne benedictione.

A te solu se confano e nullu omo è dignu te mentovare.

Laudatu sii, mi signore, cun tutte le tue creature, specialmente miser lu frate sole

lu quale jorna e allumini noi per lui et illu è bellu e radiante cun grande splendore, de te altissimu, porta significatione.

Laudatu sii, mi signore, per sora luna e le stelle, in celo le hai formate clarite e pretiose e belle.

Laudatu sii, mi signore, per frate ventu e per aere e nubilu e serenu e onne tempu, per le quale a le tue creature dai sustentamentu.



<sup>\*)</sup> Ich gebe einen Abdruct bes von Bohmer, Rom. Studien I. p. 120 hergeftellten Textes. Schon in einem Auffah über Fr. d'Affifi in Ludwig Giefebrecht's Bf. Damaris 1864 heft 4 hatte Bohmer ben Sonnengefang ausführlich befprochen. Er ftellte feft, bag bas Lieb in Affonangen gereint fei, und gab einen Abbrud nach dem Liber conformitatum von 1510. Später fchrieb er es dann in Paris aus dem Speculum perfectionis s. Francisci in bem 1459 vollendeten De. 1350 ber bibliotheque mazarine ab. Dann fand er in Ber in Prato 1854 erfchienenen ital. Uebersehung ganfani's von Dzanam's Bert des poètes franciscains en Italie au 13c siècles jenes Lied mitgeteilt nach dem angeblich vor 1255 geschriebenen cod. membranaceo L. II m. 6 dell' Archivio di s. Francesco d'Assisi p. 51. Endlich erhielt er durch die Gefälligfeit bes Fr. d'Ovidio in Bologna eine Abichrift ber feltenen, lange vergeblich von ihm gesuchten Differtation von Ireneo Affo: De' cantici volgari di s. Francesco d'Assisi Buaftalla 1777, in welcher er ben Connengefang nach zwei Mff. wiedergegeben fand, nach einer bes Speculum perfectionis status fratris minoris der Minoritenbibliothet ju S. Maria degli Angeli in Buffeto und nach einer ber Conformitates von Bartolommeo ba Bifa in bem Alofter beefelben Ordens zu Coftemaggiore, legtere auf Bergament; auch erfterer ein fehr alter Coder, boch auf Papier. Aus diefen vier Mfl. lagt fich nun ber Tegt in allem Befentlichen feststellen. Bohmer hat dies, wie gefagt, in ben Rom. St. I 120 ff. gethan, im Text, ben wir oben abbruden. Interessant ift, daß bas Speculum vitae b. Francisci p. 124 ben Sonnengesang, ber gewöhnlich scanticum fratris solis de creaturis domini nostri« genanut wird, auch »Laus de creaturis« nennt.

<sup>\*\*)</sup> Uebersehung: Söchster, allmächtiger, gutiger Gerr, dein ift der Preis, der Ruhm und die Ehre und jegliche Benedeiung. Dir allein gebuhren sie und tein Mensch ift wurdig, dich zu nennen. Gepriesen seist du, mein herr, mit allen beinen Geschöpsen, vornehmlich mein herr Bruder Sonne, welcher den Tag und und durch sich erleuchtet. Und schön ist er und strahlend in großem Glanze. Bon dir, o höchster, ist er das Sinnbild. Gepriesen seist du, mein herr, um der Schwester Mond willen und um der Sterne willen. Im himmel hast du sie gesormt, klar und kostbar und schön. Gepriesen seist du, mein herr, um des Bruders Wind willen, und um der Luft und um der Wolken und der heitern und jeder andern Witterung willen, durch welche du beinen Geschöpfen Erhaltung schenkst. Gepriesen seist du,

Laudatu sii, mi signore, per sor' aqua, la quale è multu utile e umile e pretiosa e casta.

Laudatu sii, mi signore, per frate focu, per lu quale inallumini la nocte, et illu è bellu e jocundu e robustissimu e forte.

Laudatu sii, mi signore, per sora nostra matre terra, la quale ne sustenta e guverna, e produce diversi fructi e coloriti flori et erba.

Laudatu sii, mi signore, per quilli che perdonan per lo tu amore, e sustenen infirmitate e tribulatione.

Beati quilli che le sustenerano in pace, ca da te, altissimu, serano incoronati.

Laudatu sii, mi signore, per sora nostra morte corporale de la quale nullu omo vivente po scampare.

Guai a quilli che morrano in le peccata mortali Beati quelli che se travarano in le tue santissime voluntati ca la morte secunda non li poterà far male.

Laudate e benedicite mio signore e regratiate, e servite a lui cun grande umilitate\*).

Benn der Sonnengesang vielleicht den Ausgangspunkt der volkstümlichen relisgiösen italienischen Poesie bezeichnet, so ist ihre eigentliche Entsaltung dagegen erst mit dem Auftreten der Geißlerscharen, also nach dem Jahre 1260, wahrzunehmen. Da die Bewegung, wie bereits hervorgehoben, ungeheuer rasch wuchs und über Umbrien hinaus über ganz Italien sich verbreitete, zugleich auch alle Schichten der Bevölkerung ergriff und lange Zeit mit heiliger Begeisterung erfüllte, ist es nicht zu verwundern, daß auch die von den Geißlerscharen gesungenen Lieder sehr zahlreich und überall bekannt wurden. Noch heutzutage sind ungemein viele solcher Lauden

Digitized by Google

mein herr, um ber Schwester Baser willen, welche sehr nublich ift und bemutig und tostbar und teusch. Gelobet seist du, mein herr, um des Bruders Feuer willen, durch welchen du die Racht erhellst. Und es ist schon und freudig und sernahrt und gewaltig. Gepriesen seist du, mein herr, um der Schwester, unserer Mutter willen, der Erde, die uns ernahrt und trägt, und mannigsaltige Früchte gebiert und farbige Blumen und Kräuter. Gepriesen seist du, mein herr, um derentwillen, welche verzeihen aus Liebe zu dir und Krantheit dulden und Trübsal. Selig seien diezenigen, welche sie dulden werden in Frieden, denn von dir, o höchster, werden sie gekrönt werden. Gepriesen seist du, o herr, um unserer Schwester willen, des leiblichen Todes, welchem tein sebender Mensch entrinnen tann. Wehe denen, welche in Todsunden versterben. Selig diezenigen, welche ruhen werden, in deinem heiligsten Willen, denn ihnen wird der zweite Tod tein tlebles anthun können. Preiset und benedeiet meinen herren und saget Dank und dankt ihm in großer Demut.

<sup>\*)</sup> lleber den h. Franziskus von Affifi und seine litterarische Mirsamteit cf. vor allem: A. H. Dzanam: Les poètes franciscains en Italie au 13° siècle. Paris 1812. Görres: Franz von Assisi Giullare burg 1819. C. Hase: Franz von Assisi Giullare e le Laudes Creaturarum. Giornale storico XXV. p. 1 ff. lleber den Sonnengesang spez.: Grion: Propugnatore I 605. d'Ancona: Nuova Antologia S. II t. 21 p. 197. R. Bonghi: Nuova Antol. S. II t. 35 p. 605 ff — Il cantico del sole di s. Fr. d'A. in quattro diverse lezioni v. A. Bossi besorgt. Foligno 1882. — Il, cantico del sole di Fr. d'A. von M. Fasoci. Pulignami 1858. 7 Bearb. und der ktit. Apparat Monaci Crestomazia 29 ff. Teza: Propugnatore N. S. I 1. 108 ff.

in den italienischen Bibliotheken zu finden. Nur die allerwenigsten — und es ist doch eine stattliche Menge, wie wir gleich sehen werden — sind herausgegeben worden. Ich gebe zunächst eine Uebersicht des bibliographischen Materials.

Das vollständigste Verzeichniß der nur als Handschriften vorhandenen Lauden und der älteren Drucke giebt Feist in der Zeitschr. f. rom. Ph. XIII p. 115 ff. Dasnach hätten wir namentlich folgende Handschriften noch ungedruckter Lauden:

| Bol. a*) = H | andschr. de                            | r Universitä                            | tsbibliothek z                           | u Bolo  | gna Nr. 1787        |    |
|--------------|----------------------------------------|-----------------------------------------|------------------------------------------|---------|---------------------|----|
| , b =        | , , ,                                  | . ,,                                    | , ,                                      | י י     | , 838               |    |
| c =          | ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | n.                                       | , ,,    | <b>,</b> 2751       |    |
| d =          | <i>II</i>                              | "                                       | n                                        | , ,,    | <b>,</b> 2650       |    |
|              | . "                                    | "                                       |                                          |         | Teil II             |    |
| e =          | <i>tt tt</i>                           | n                                       | ń                                        | , ,     | , 158               |    |
| f =          | " "                                    | <i>(*</i>                               | (r · r r · r · r · r · r · r · r · r · r | , ,     | , 157               |    |
| g =          | W 17                                   | Comuna                                  | bibliothek "                             | ~ "     | c. V. 21            |    |
| Ferr. a =    | " "                                    | ,                                       | "                                        | Ferr    |                     |    |
| b =          | " "                                    | ŋ                                       | "                                        | "       | " 3409 N. D         |    |
| c =          | " "                                    | <i>"</i>                                |                                          |         | , 211 N. B.         |    |
|              |                                        |                                         |                                          |         | München Cod. it. 24 | 10 |
|              |                                        | . der Unive                             | rfität8biblioth                          | et zu   |                     |    |
| b =          | = "                                    | n,                                      | "                                        | "       | , , 2029            |    |
| <b>c</b> =   | ••                                     | 7                                       | n .                                      | #       | , , 769             |    |
| d =          | "                                      | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | "                                        | , n     | , 1718              |    |
|              |                                        |                                         | •                                        | •       | Eurin Cod. N. V. 37 | Ī  |
|              |                                        | er Markusb                              | ibliothek zu A                           | Benedig | Cod. 79             |    |
| b =          | = "                                    | "                                       | , ,,                                     | "       | » 142               |    |
| c =          | .,                                     | ,                                       | , ,,                                     | "       | » 78                |    |
| d =          | : "                                    | ,,                                      | , ,,                                     | "       | » 230               |    |
| e =          | = "                                    | <i>u</i>                                | , ,                                      | "       | » 313               |    |
| f =          | = "                                    | 11 1                                    | , ,                                      | "       | » 324               |    |
| g =          | : "                                    | <i>"</i> 1                              | , ,                                      | "       | Staffa » 77         |    |
| h =          | = "                                    | <i>"</i>                                | . "                                      | "       | Classe " 80         |    |
| i =          | : <b>"</b>                             | # #                                     | , ,,                                     | "       | " » 145             |    |
| k =          | = "                                    | "                                       | , ,,                                     | "       | » 473               |    |
| 1 =          | : "                                    | <b>"</b> "                              | , ,                                      | "       | » 153               |    |
| m ==         | ; <sub>0</sub>                         | u n                                     | , ,                                      | 17      | » · 244             |    |
| n =          | : "                                    | , ,                                     | , ,,                                     | "       | » 182               |    |
| o =          | : "                                    | /                                       | , ,,,                                    | "       | » 453               |    |
| p =          |                                        | <br>II II                               |                                          | 17      | » 61                |    |
| $\bar{q} =$  | _                                      |                                         |                                          | "       | Classe I » 30       |    |
| r =          |                                        |                                         | "                                        | 17      | » 29                |    |

<sup>\*)</sup> Linte die bon Seift eingeführten Bezeichnungen.

| Beron. | a | = | Handschr. | der | Comunalbibliothek | žu | Berona | Mr. | 651553 |
|--------|---|---|-----------|-----|-------------------|----|--------|-----|--------|
| n      | b | = | n         | "   | "                 | "  | "      | ,,  | 1212   |
| n      |   |   |           | "   | <i>II</i>         | #  | . "    | "   | 517—19 |
| _      | d | = |           |     |                   |    | ,,     |     |        |

504 - 7

Die altesten Drucke von Lauden sind dann in chronologischer Reihenfolge die folgenden:

- A\*) = Laude fatte e composte da più persone spirituali. Firenge 1485.
- B = Laude facte e composte da più persone spirituali a honore dello omnipotente idio e della gloriosa vergine madonna sancta Maria etc. (cf. Feist, Anm I p. 117).
- C = Opera nuova di Laude facte da più persone. Mm Schluß Stampata in Vinegia per Georgio de Rusconi a instantia de Nicolo dicto Zopino 1512 a di IV Marzo\*\*).
- D = Libro di Laude. Am Schluß: Finite le Laude vechie e nuove a petitione di Ser Piero Pacini da Pescia. — So der Titel nach Galletti in Laude Spirituali di Feo Belcari etc. Fir. 1863. S. V.\*\*\*)
- E = Laude devote composte da diverse persone spirituali In Venetia nella contrada di santa Maria Formosa al segno de la Speranza 1556.
- = Laude devote per la Nativita del nostro signore Giesu Christo con aggiunta di due Laude bellissime. In Firenze e in Pistoia, per Pier Antonio Fortunati.
- G = Sonetti, Canzone e Laude. Composte da più persone. Stampato appititione di Bartholomeo di Matteo Chastelli.
- H = Libro delle Laudi spirituali, Dove in uno sono compresi i Tre Libri già spampati - Stampata ad instanza delli Reverendi Padri della Congregatione dell' Oratorio. In Roma, per Alessandro Gardano, Ad Um Schluß: In Roma per instantia de Jacomo Tornieri 1589. Alessandro Gardano e Francesco Coattino Compagni.
- = Versi di Santa Maria Nuova. Composti da Messer Castellano de Con due Laudi aggiuntevi Indiritti allo Spedalingo di Castellani. Santa Maria Nuova. Um Schluß: Stampati in Firenze. Appresso Zanobi Bisticci l'anno 1606.
- K = Scelta di Laudi Spirituali di diversi eccellentiss. e devoti autori antichi, e moderni, nuovamente ricorrette e messe insieme. In Firenze nella stamperia de Giunti 1578.

Tresatti: Le Poesie Spirituali del B. Jacopone da Todi. Venedig 1617.

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Dies die von Zeift eingeführte Bezeichnung. \*\*) So der Titel nach hahm. Bibl. Ital. II 119. Dem Exemplar der Markusbibliothet Rr. 46840 fehlt das Titelblatt. \*\*\*, Dem Ezemplar der Martusbibliothet Rr. 46841 fehlt das Titelblatt ebenjo wie (nach Galletti) 4 Florentiner Egemplaren.

Feist druckt in seiner Arbeit darauf die ersten Verse der Lauden ab und ordnet sie in alphabetischer Reihenfolge mit genauer Quellenangabe an. Es sind nicht weniger denn 1381 Lauden, die er angiebt. Hinter den einzelnen Liedercitaten werden erst diesenigen Texte angegeben, die einen Autor des betreffenden Liedes nennen, dann die, welche das Lied anonym überliefern; in einigen Fällen kommen an dritter Stelle diesenigen hinzu, bei denen es zweifelhaft ist, ob eine Autorangabe vorliegt. Bon andern spätern Drucken von Lauden sind mir folgende bekannt geworden. Ich gebe die Ausgaben in chronologischer Reihenfolge an, und zwar setze ich ein Kreuz hinter diesenigen, die ich selbst habe einsehen und untersuchen können, zugleich gebe ich die Zahl der in diesen Publicationen vorhandenen Lauden an und führe, um einen Hinweis auf dieselben leichter zu ermöglichen, eine besondere Bezeichnung für sie ein.

- 1) Laudi Mariane ovvero Rime in onore della Vergine SS.ma de' più insigni Poeti di tutti i secoli della lett. ital. pubbl. da Francesco Martello in Napoli 1851 in mehreren Bänden.
- 2) Laudi Spirituali del Bianco da Siena ed. Bini. Lucca 1851.
- 3) Storia della Sacra effigie chiesa e Compagnia del SS. Crocifisso dei Bianchi. Lucca. Tipografia di Giuseppe Giusti p. 77 ff. 1855 enthält 7 Lauden. † Bi.
- 4) Galletti. Abdruct der 4 ersten Sammlungen von Lauden unter dem Titel: Laude spirituali di Feo Belcari, di Lorenzo de' Medici, di Fr. d'Albizzo di Castellano Castellani e di altri comprese nelle quattro più antiche raccolte con alcune inedite con nuove illustrazioni. In Firenze presso Molini e Cicchi dietro il Duomo 1863.
- 5) Cecconi: Laudi di una compagnia fiorentina del sec. XIV per nozze 1870. Genova.
- 6) Anonym: Laudi di una compagnia fiorentina del sec. XIV fin qui inedite. In Florenz ed. dalla Tipografia all' imagine di S. Antonino. Piazza di Castello No. 1 1870. 81 Lauden. † Fi.
- 7) Rivista di filologia romanza. I. p. 234 ff. II. p. 29 ff. Appunti per la Storia del teatro italiano von Monaci. Uffizj drammatici dei disciplinati dell' Umbria 1872, 1875. 11 Lauden resp. drammatische Stude und Fragmente. † Riv.
- 8) Una lauda a Maria Vergine 1874 Propugnatore Bd. VII 1. + Ma.
- 9) D'Ancona: Origini del teatro italiano. Vol. I. 1 Rapresentazione, p. 128 ff. 1 Lauda p. 142 ff., nennenswerte Fragmente p. 124 ff. 1877. † D'A.\*)
- 10) Laude dei disciplinati di Sa. Maria ed. Minoglio Turin Paravia 1880.
- 11) Laudi drammatiche dei Disciplinati di Siena ed. Giuseppe Rondone im

<sup>\*)</sup> Die 2. Ausg. ber Drigini v. 1891 ift mir nicht ju Geficht getommen.

- Giornale Storico della letteratura italiana II. 1883. † Si. 21 Lauden, doch davon nur die drei ersten vollständig, von den andern aber nennenswerte Bruchstüde und detaillirte Inhaltsangaben.
- 12) Crescini e Belletti: Laudi genovesi del sec. XIV. Genova, Sordomuti 1883. Gabbio.
- 13) Zambrini: Una fiorita di orazioni e laudi antiche in rime. Imola. 1884.
- 14) Padovan: Gli uffizii drammatici dei disciplinati di Gubbio im Archivio storico per le Marche e per l'Umbria I 1. 1884. Modena.
- 15) Gaudenzi: Antiche preci de' battuti di Modena in Opuscoli religiosi, letterari e morali. Serie IV t. XVI fasc. 46. 1884. Rendena.
- 16) Tre laudi sacre pesaresi ed. G. S. Scipioni im Giorn. stor. ital. VI (2 neue barunter). † Pes. 1885.
- 17) Lamentazione metrica sulla passione di nostro signore in antico dialetto pedemontano ed. nach einem Coder des Archivio capitolare von Chieri mit dem Datum 1517 ed. Salvioni, Turin, Rom 1886.
- 18) Laudi e devozioni della città di Aquila ed. Percopo im Giorn. stor. ital. VII p. 153 ff., 345 ff. 1886, VIII p. 180 1886, IX p. 381 1887, XII p. 368 1888, XV p. 152 1890, XVIII p. 186 1891, XX p. 379 1892. 57 Lauden. † Aq.
- 19) Lauda inedita di Matteo Griffoni ed. von T. Cafini im Propugnatore 1889 II 1 p. 299. † M. Gr.
- 20) Belluci: Laude de coreis paradisy. Rieti Faraoni 1889.
- 21) Laude dei disciplinati di Gubbio ed. von Mazzatinti im Propugnatore. Nuova Serie II 1 1889 p. 145 ff., vollständige Ansgabe von zum Teil schon ed. Lauden, 13 Lauden. † Gub.
- 22) Laude cortonesi del sec. XIII ed. G. Mazzoni, Propugnatore. Nuova Serie II 2 1889, III 1 1890. 46 Lauden, davon neu nur 38; die andern schon ed. † Cort.
- 23) Laudi volgari trascritte da un codice del sec. XIV che si conserva nella biblioteca della Fraternita dei Laici in Arezzo 1890 p. nozze Calvino-Bozzo.
- 24) Due laudi antiche ed. C. Zarchetti p. nozze Signoretti-Falcinelli-Antoniacci. 1890\*).
- 25) Laudi della Città di Borgo S. Sepolero von Bettazzi ed. Giorn. stor. Bd. XVIII 1891. 14 Lauden. † B. s. S.
- 26) Le laudi del Piemonte, raccolte e pubblicate dei D<sup>ri.</sup> F. Gabotto e Delfino Orsi. Bologna. Scelta di Curiosità letterarie inedite o rare del

<sup>\*)</sup> Alle Texte alter religiöser Poefie, die in den Jahren 1889/90 gedruckt worden sind, sind chronologisch beschrieben und untersucht von Salomone Morpurgo in seinem Supplemento alle opere volgari a stampa dei secoli XIII e XIV di F. Zambrini Prop. R. S. IV 1891 p. 307 ff.

- sec. XIII al XVII Dispensa 238 1891. 42 Lauden aus Carmagnola, 6 aus Bra. + Pi.
- 27) Due laudi volgari ed. E. Bettazzi. Turin 1893 p. nozze Mazzetta-Ferrari\*).
- 28) L'antica lauda veronese ed. Cipolla Giorn. stor. Bd. XXIII 1894. † Ver.
- 29) Lauden in Monaci's Crestomazia italiana dei primi secoli Fasc. sec. Città di Castello S. Lapi ed. 1897. 8 zum Teil schon früher ed. Lauden (cf. u.). † Crest. \*\*) Mus den Miscell. Francescana:
- 30) Mazzatinti: Laudi francescane di un codice parigino 8521 in M. Fr. III 4, 1888.
- 31) Mancini: Laudi francescane dei disciplinati di Cortona M. Fr. IV. 2. 1889.
- 32) Faloci-Pulignami: Lauda di S. Francesco composta da ser Cristofano di Gano Gudini da Siena in Miscell. Fr. IV 5.
- 33) Mazzatinti: San Bernardino da Siena a Gubbio in Miscell. Fr. IV 5. Verona.

Im Ganzen habe ich ca. 300 Lauden zu Geficht bekommen\*\*\*).

Die meisten Lauden sind uns anonym überliefert. Auf hie und da vor= kommende Autorennamen werde ich nachher hinweisen. Schon hier muß ich aber den hervorragenosten Verfasser von derartigen Gedichten besonders hervorheben, den berühmten Fra Jacopone da Todi. Er ist gewissermaßen die Personification der ganzen Gattung geworden. Aus einer adligen Familie zu Todi gebürtig, bekleidete er eine angesehene Stellung als Advokat und führte in feiner Baterstadt in Reichtum und Genuß ein weltliches Leben. Plötlich trat aber ein Umschwung in demselben ein. Bei einem Sochzeitsfeste, im Sahre 1268, stürzte der Fußboden während des Tanzes ein; Jacopone's junge Frau wurde tödtlich verwundet, und als man sie entkleidete, fand man unter den reichen Stoffen, die fie bedeckten, ein harenes Bußgewand. Durch diefen Anblick wurde Jacopone fo ergriffen, daß er alle feine Guter unter die Armen verteilte, feine bisherigen Beschäftigungen aufgab und als Einsiedler ein armseliges Leben unter den furchtbarften Entbehrungen und Rasteiungen führte: Dabei übertrieb er feine Bußübungen derartig, daß er für mahnfinnig gehalten So erschien er bei einem Feste, um dadurch den Spott aller Anwesenden wurde.

<sup>\*)</sup> Im Krit. Sahresbericht von Bollmöller III 3. S. 341 macht E. Bercopo auf eine Arbeit von Fé b'Oftiani ausmerksam »Di tre codici laudarii bresciani ed. in Commentarii dell' Ateneo di Brescia per l'anno« 1892 ff. S. 204 ff.

<sup>\*\*)</sup> In E. Monaci: Aneddoti per la storia letteraria dei Laudesi, dei Disciplinati e dei Bianchi del Medio-evo sollen aus einem Codez des h. P. Tommasini-Matteucci aus Città di Castello zwei sehr lange Lauden abgedruckt sein.

<sup>\*\*\*)</sup> Db im Propugnatore seit 1892 noch andere Lauden publiciert wurden, ift mir nicht bekannt, da auf der Strafburger Bibliothet, die ich allein benugen konnte, feit diesem Jahrgang der Propugnatore nicht mehr gehalten wird.

auf sich zu ziehen und durch geduldiges Ertragen desselben vor Gott würdiger zu erscheinen, gänzlich unbekleidet auf allen Vieren kriechend, mit einem Saumsattel auf dem Rücken und dem Zügel im Munde; bei einer Hochzeit im Hause seines Bruders erschien er in nicht minder sonderbarem Aufzug; er rieb sich den Körper mit Terpentin ein und wälzte sich in den Federn seines Bettes, so daß er wie ein besiederter Mensch aussah. Nach zehnsähriger Buße trat er in den Franziskanerorden ein; da er der strengeren Richtung des Ordens angehörte, zog er den Jorn des Papstes Bonisaz VIII. auf sich und wurde dessen erbittertster Feind. Derselbe belegte ihn mit dem Bann und verurteilte ihn zu ewigem Gefängniß. Erst nach dem Tode des Papstes durste er den Kerker verlassen, er lebte aber nur drei Jahre und starb den 25. Dezember 1306 im Franziskanerkloster zu Colazzone.

Die Bahl der von Jacopone gedichteten Lauden ift ungeheuer. Begen feiner Berühmtheit wurden ihm auch viele von Andern gedichtete zugeschrieben. Bur Ermöglichung des Ausscheidens deffen, mas von den vielen unter Jacopone's Namen gehenden Dichtungen ihm wirklich angehört, trägt die von Tobler, Beitschr. f. rom. Ph. II. p. 25 ff., III. 178 ff. abgedruckte Vita des Jacopone da Todi (aus einer Papierhandschrift des 15. Jahrhunderts) fehr viel Material bei. Die Vita ist zugleich ein Verzeichniß der Gedichte Jacopone's; zugleich werden, wenigstens am Anfang, die Sauptgedanken und die innere Veranlaffung jedes einzelnen Studes angegeben\*). Sehr wertvolles Material über die Sandschriften und Drucke der Lauden Jacopone's da Todi giebt uns Bohmer, Roman. Studien I (Salle 1871), juerft eine Uebersicht der Ausgaben p. 138, von 1490 an, dann der Uebersetzungen ber Lieder, dann der Sandschriften (p. 147). Andere Nachrichten über Sandschriften ber Lieder Jacopone's verdanken wir Carlo Cipolla im Giorn. stor. della lett. it. I. 1883, Laudes Jacoponi Layci in Ms. torinese. — 5 in dem Euriner Coder Manoscritti vari Nr. 13 enthaltene Lauden Jacopone's werden beschrieben, zwei ganz abgedruckt, dann Erasmo Percopo: Le laudi di fra Jacopone da Todi nei Mss. della biblioteca nazionale di Napoli. Contributo alla ed. critica im Propugnatore 35. XVII 2 1884, p 127-173, p. 376-410; XVIII 1 1885 p. 106—135, p. 370—400; XIX 1 1886 p. 244—258, p. 365-398; XIX 2 1886. - Im Coder XIV C 38 finden sich 78 Lauben, von denen 49 Jacopone zugeschrieben find, 6 dem Benezianer Leonardo Giustiniani, 8 Bianco da Siena, 1 dem Cardinal Dominini, 1 Fra Paolino da Siena und 13 anonym find; im Coder XIII C 98 find 22 Lauden Jacopone's, im Coder XIII D 26, 12 Lauden; Coder XIV E 5 und Coder XIII H 4 find nur Abichriften gleichzeitiger Drude. In verschiedenen andern Codices find bann noch Sandschriften zerstreut. Im letten Teil seiner Arbeit »la Vita e le laudi di Fra Jacopone da Todi nello specchio de l'ordene menore« vergleicht Percopo genau die Berug. Sandichrift mit der oben erwähnten von Tobler herausgegebenen.

<sup>\*)</sup> lleber Sacopone als Dichter cf. D'Ancona: Jacopone da Todi, il giullare di Dio del Sec. XIII in Nuova Antol. 195 ff.,, und 438 ff. abgedruct in Studj sulla lett. Ital. dei primi secoli Ancona 1884 S. 1.

Jacopone füge ich, ohne Anspruch auf Vollständigkeit zu machen, in Anmerkung\*) noch einige Litteratur hinzu. — Eine gute Ausgabe der Gedichte sehlt. Hoffentlich giebt sie uns Percopo. Die bekanntesten Ausgaben sind immer noch: Tresatti: "Le poesie spirituali del B. Jacop. da Todi«, Benedig 1617, aber sehr sehlershaft, mit vielen unechten Stücken; eine größere Anzahl von Gedichten gab der Pater Bart. Gorio verbessert heraus in Poesie scelte di Fra Jacop. da Todi, Verona 1858, und in den Opusc. religiosi, letterari e morali von Modena Serie I t. III bis Serie II t. 1II, daraus auch separat.

Wir können hier des Näheren nicht auf Sacopone eingehen, — wir drucken nachher ein besonders interessantes Gedicht von ihm ab — sondern wollen gleich zur Besprechung der mir bekannt gewordenen Geißlerlieder übergeben. Diefelben mit den deutschen, so fällt einem - abgesehen von der viel größeren Menge der italienischen Lieder — zuerst auf, daß die uns erhaltenen deutschen Lieder auf die Bufübung des Geißelns viel mehr Bezug nehmen als die italienischen. Unter den so überaus zahlreichen italienischen Liedern giebt es nur wenige, welche vom Beißeln selbst sprechen. So genaue Sinweise auf die Ceremonie des Beißelns, wie wir sie in den von Sugo von Reutlingen mitgetheilten Liedern finden (Lieder beim Eintritt in einen Ort, Lieder beim Beißeln, wobei angegeben wird, mas ad primam genuflexionem, ad secundam genuflexionem, ad tertiam genuflexionem gethan und gesungen wird, Lieder beim Ausgang aus einem Ort) oder wie wir fie im wallonischen Liede antreffen (batons nous, chars plaines d'envie . . . ., nous fault a genoulx revenir, ... relevons nous la tierce fois ... baisons la terre, levons-nous n. f. w.) finden wir in den italienischen Liedern kaum. Die allermeisten find Lieder, die von der Jungfrau Maria handeln oder voll der heißesten, oft sinnlichsten Liebe ihr Lob in den überschwänglichsten, häufig auch geschmacklosesten Ausdrücken singen. Dieselben halten die lyrische, epische oder auch die dramatische Form ein. Sie haben im ganzen Habitus - weniger im Einzelnen - ziemlich viel Alehnlichkeit mit dem von Sugo von Reutlingen mitgetheilten lateinischen Lied » Alleluia, Ave benedicta Maria « (Runge, Geißlerlieder, S. 42), auch mit einigen Theilen des wallonischen Beißlerliedes. Die nachfolgenden Angaben stüten sich auf die schon vorhin angeführten — mit einem Krenz versehenen — Ausgaben von Lauden, die mir zu Gesicht gekommen find. Diese Lauden stammen aus folgender Zeit:

Die ältesten sind die von Monaci herausgegebenen in Riv. und Crest. (cf. oben Nr. 7 und 29).

<sup>\*</sup> Moschetti: Due laude apocrife di Fr. J. da T. Genedig Untonelli 1886. — Idem: I codici Marciani continenti laude di J. da T. descritti ed illustrati Benedig Tip dell' Ancora 1888. Biadego: Ballata di fra Jacopone Berona Franchini 1889. Müller: Kirchengeschichtl. Sich. in d. Familtonsammung in Beitschr. f. Kirchengeschichte t. VI. S. 247—382. Aus den Miscell. francesc: I 1. Faloci Puliquami: La prima edizione delle laudi di fra J. da Todi; I 2: Mazzatinti: Alcuni codici delle rime di J. da T. I 4 Tenneroni: I codici Jacoponici ricardinani I 6; Idem: Saggio bibliografico dei cantici del b. Jacop. Idem: Lo Stabat Mater e la Donna del Paradiso. III 2 Novati: Un codice milanese delle laudi di Fra J. IV 1. Frati: Due mss. Jacoponici della bibl. universitaria di Bologna. — Endich es. über 3. das oben erwähnte Bert von Czanam.

I. Die in Riv. herausgegebenen und besprochenen stammen aus Umbrien und fogar aus Perugia, dem Ausgangsort der Beißlerzüge und gehören der zweiten Sälfte des 13. Inhrhunderts an. Monaci hat sie 1) aus einem Codex A 26 der Bibliotheca Vallicelliana (V) in Rom, welches lyrische und dramatische Lauden enthält\*), 2) aus einem Coder, der früher der Confraternita dei Disciplinati di S. Andrea angehört hatte, und jest im Municipio aufbewahrt wird (92 ber in diesem Coder enthaltenen Lauden sind auch im ersten Coder enthalten), 3) aus einem Coder (F) aus Assisi, der aus der Compagnia dei disciplinati in S. Stefano in Assisi herrührt. (Die erste dieser Lauden »levate gli occhie e resguardate . . . ift auch unter Crest. abgedruckt. Bir drucken fie nachher auch ab p. 65.) Den besten Ueberblick über den Inhalt dieser Codices erhält man aus der in der Appendig des Artikels Monaci's enthaltenen Inhaltsangabe der drei Codices. 1) Tavola del Codice F (Frondiniano), Titel der Lauden, erster Bers, Seitenzahl, Angabe ob lyrisch oder Rhapsodie oder Contrast. 16 Gedichte. 2) Tavola Comparativa dei Codici V und P (die jum Theil übereinstimmen). P enthält 157, Auch hier Titel, erster Vers, Angabe, welcher Gattung das Ge-V 122 Gedichte. dicht angehört.

II. Die Lauden in Crest. sind auch aus sehr alter Zeit, gehören aber verschiedenen Ortschaften an. Zuerst sinden wir a) eine Lauda dei servi della Vergine aus Bologna. Sie befindet sich in demselben Coder, der auch die Regola der Gesellschaft enthält (Regola dei servi della Vergine ordinata in Bologna nel 1281), d. h. im Cod. N. B. 4, 303 der biblioteca Comunale di Ferrara, einer Pergamenthandschrift aus dem 13. Jahrhundert; sie besindet sich dann auch in einer Laudenhandschrift von Fabriano aus dem 15. Jahrhundert, ebenso auch in den Capitoli der Brüderschaft S. Antonio von Pesaro, woraus sie von G. S. Scipioni unter Pes. (cf. oben) abgedruckt wurde. Monaci druckt die 3 Texte ab\*\*);

- b) eine Lauda di una compagnia bergamasca, die sich an Maria wendet, 37 Verse aus einer Handschrift des Spitalarchivs von Bergamo; auch bei G. Rosa: Dialetti, costumi e tradizioni nelle provincie di Bergamo e di Brescia. 1870 p. 331;
- c) eine epische Lauda di una compagnia piemontese aus einer Handsschrift des archivio Capitolare di Chieri, ca. 164 Verse. Darüber G. Salvioni: Nel 25° anniversario cattedratico di G. J. Ascoli. Turino Bone 1886 »Il ms. è copia del 1517, ma il componimento è senza alcun dubbio più antico«. Das Gedicht behandelt die Passionsgeschichte und ist in schönem, schlichtem, von reiner Empsindung getragenem Stil geschrieben;
  - d) eine Ihrische, an Maria sich wendende Lauda di una Compagnia

<sup>\*)</sup> Bir druden S. 64 die Laus pro defunctis ab.

<sup>\*\*)</sup> Bir druden S. 82 den bologneser Text ab. — Scipioni erkannte mit Recht aus der einreimigen Form des Gedichts, daß dasselbe sehr alt ist; freilich wird er nicht recht haben, sie als pesaresisch zu erklaren; sie stammt entweder aus der Toscana oder Emilia (of. Mon. Crest).

Runge, Beiflerlieber.

cortenese (cf. auch Cort.), aus Cod. 91 der Bibl. com. v. Cortona, von Garço geschrieben, eine der wenigen Lauden, deren Versasser bekannt ist;

- e) eine aus dem bereits besprochenen Cod. Vallicelliano A. 26 entnommene Lauda dei disciplinati di Perugia (cf. auch Riv. u. unten p. 65 levate gli occhie . . .);
- f) eine sehr interessante, weitere Aussührung der eben mitgetheilten Lauda in dramatischer Form, in zwei Texten unter dem Titel: Lauda dei disciplinati di Gubbio e d'Assisi (Text G. aus einem Codex der Fraternita di S. Maria del Mercato di Gubbio, auch abgedruckt von Mazzatinti, Giorn. di fil. romanza III 85) und Text A. aus dem bereits besprochenen Codex der Fraternita di S. Stefano d'Assisi (auch Riv. p. 268 ff. abgedruckt\*), jest in der Bibl. Vitt. Em. in Rom Nr. 478;
- g) ein Klagelied, Lauda dei disciplinati di Urbino, aus einem Cod. der fraternita di Sa. Croce, von A. Alippi Monaci mitgetheilt;
- h) eine Lauda dei disciplinati di Pieve del Cadore (aus einem Coder des Musco di Pieve del Cadore, die Rlagen der Maria enthaltend), cf. G. Carducci, Antiche laudi cadorine, Pieve del Cadore, Berengan 1892.

III. Nach den eben mitgetheilten wären die ältesten wohl die unter Gub. Mr. 21 p. 53 bereits mitgetheilten, aus der zweiten Hälfte, vielleicht auch aus dem Ansang des 14. Jahrhunderts stammenden Laudi dei Disciplinati di Gubbio \*\*). Der Coder, aus dem Mazzatinti die 13 Lauden abdruckt, gehörte ohne Zweisel einer der Brüderschaften der disciplinati di Gubbio an und wohl speziell derjenigen der Bianchi di S. Maria del Mercato \*\*\*). Bon diesen Liedern drucken wir nacher das dritte ab, S. 66 ff., ein echtes Buß- und Flagellantenlied, das zehnte ist das uns bereits bekannte »levate gli occhie«, cf. Riv. u. Crest. und S. 65; das erste enthält Klagen der Maria über den Tod Christi, das zweite ist eine Aufsorderung Christi an Zedermann, das Kreuz auf sich zu nehmen, das vierte enthält gute Lehren sür moralisches Berhalten, das fünste ist eine Ermahnung der Brüder Christo nachzueisern, das sechste eine Aufsorderung zur christlichen Liebe, das siebente ein Auferstehungslied, das achte ein Dialog zwischen Maria und dem Engel, das neunte eine Ermahnung stets an den Tod zu denken, das elste und zwölste Passionslieder, das zwölste auf den heiligen Thomas.

IV. Dem 13. Sahrhundert, und zwar den Jahren 1266—1297, gehören in ihrem ersten Theil, die nicht mehr nach Umbrien, sondern nach der Toscana gehörenden Laudi cortonesi cf. Cort. Nr. 22 S. 53. — Eine erste Be-



<sup>\*)</sup> Den Text A druden wir auch ab S. 74.

<sup>\*\*)</sup> Dieselben waren z. E. schon vorher ed.: die 6., 7., 12. bei Mazzatinti: Giorn. di fil. romanza Ar. 6 S. 99 st. — Die 10. Testo di olezzanti siori da Giardini dell' antichità deposto sulla tomba della Clelia Vespignani Imola. Galeati 1882 S. 167 st. — Die erste bei Padovan l. c. No. 14 S. 53.

<sup>\*\*\*)</sup> Es find uns aus Gubbio drei Gesellschaften bekannt, aus der zweiten Halfte des 13. Jahrhunderts bis zur ersten des 14., die des Crocifisso in S. Agostino, der S. Maria della Misericordia al Mercato und des S. Bernardino.

schreibung dieses höchst wichtigen, die Lauden aus Cortona enthaltenden Codez, den Mazzoni l. c. zum Theil herausgab, hatte Girolamo Mancini "I manoscritti della libreria del Comune e dell' Accademia Etrusca di Cortona, descritti da . . . . Cortona Bimbi« 1884 gegeben — er sette den ersten Theil der Sammlung in die Zeit vor der Mitte des 13. Jahrhunderts und den zweiten in nicht sehr viel spätere Zeit (cf. darüber Giorn. stor. p. 13/14, 1884 p. 300/301), darüber sprach sich auch Renicr aus: Un codice antico di flagellanti nella biblioteca Communale di Cortona im Giorn. stor. VI anno Vol. XI 1885 p. 109 ff. Außer dem Inhaltsverzeichniß druckt Renier noch 6 Lauden ab; er ist der Ansicht, daß der erste Theil des Codez von Cortona vielleicht vom Ende des 13. Jahrhunderts herrühren könnte\*). Mancini kam später nochmals auf den Codez zurück in Laudi francescane u. s. w. cf. Nr. 31 S. 54.

Der erste Theil des Coder ist, wie Mazzoni sagt, geschrieben in »bella lettera quasi corale « mit den Musiknoten für die ripresa und für die erste Strophe jeder Laude. Mazzoni druckt nur die Lauden des ersten Theils ab, also diejenigen aus dem Coder, der vor das Jahr 1297 fällt. Bom zweiten verspricht er später zu handeln. Die von ihm publicirten Lauden verteilen sich wie folgt: Die ersten 16 sind an die heilige Jungfrau gerichtet, Nr. 17 an die heilige Catharina, 18 auf Maria Magdalena, 19 auf die Geburt Christi, 19 bis auf den heiligen Franziscus, 20/21 auf die Geburt Christi, 22 auf Epiphania, 28/29 auf die Auferstehung und Himmelsahrt, 30, 31, 32 auf den heiligen Geist, 33 auf die heilige Oreieinigkeit, 34 auf Jesum Christum, 35 auf das jüngste Gericht, 36 ist ein Bußlied, 37 lobt die Macht des Todes \*\*), 38/39 auf den heiligen Franziscus, 40 auf den heiligen Antonius von Padua, 41 auf die heilige Maria Magdalena, 42 auf den Erzengel

<sup>\*)</sup> In seinem Artikel weist Renier auf einige Handschr. und Drucke hin, welche diese oder jene Laube der Corteneser Handschr. haben. Den Ansang einiger derselben liest man auch in einem Codez aus der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts, welchen Cecconi herausgab. Ar. 5 S. 52. Die Lauden führt Manzoni in Anmerkung S. 212/213 an. — In einem andern Codez Ar. 8521 der Arsenalbibliothek zu Paris, ganz herausgegeben von Gius. Mazzatinti Bd. III der Manoscritti ital. d. bibl. di Francia, Kom 1888 sinden sich auch die ersten Berse einiger Lauden, von denen einige identisch sind mit den von Mazzoni im Cod. v. Cortona gefundenen und angeführten. Andere Lauden der Pandschr. von Cortona sinden sich auch in einem Codez der Gemeinde von Arezzo, aus dem Iahre 1367. Diese Handschr. gehörte der Brüderschaft Sa. Maria della Misericordia in Cortona an. — Auf eine andere Sammlung von Lauden aus Cortona weist Perticari hin in seiner Schrift Intorno un antico poema triduito a Giovanni Boccacci (Opere, Bologna, Guidi 1839 Bd. II S. 234); es ist betitelt: Il libro delle laudi della Fraternita del beato santo Francesco. Es enthält auch die Passione di NS. von Ciccschia.

<sup>\*\*)</sup> Sie trägt ben Titel Chi vole lo mondo desprezzare. Wir druden sie unten ab S. 68. Über die Laude bemerkt Renier l. c., daß sie in dem Cod. Magliabecchino II 1. 122 zu sinden ist, der einer florent. Gesellschaft Spirito santo aus dem 14. Jahrhundert gehörte (verschiedene andere Gedichte des Cod. v. Cort. sinden sich auch im Cod. Magl.) und daß sie von Bartoli Mss. Magl. I 157 abgedruckt wurde. Die Laude d. Cod. Magl. ist durch eine sehr hübsche Miniatur der Legende d. h. Macarius oder der drei Todten und drei Lebendigen geschmuckt. Bartoli giebt eine Photographie derselben. Die Laude im Cod. Cort. stimmt mit dem Mgl. dis zur letzten Strophe überein, di sich dann Mgl. II 1. 212 sindet. Bemerkenswert ist, daß diese Laude sich auch in einem Codez von Trentiner Geißlerbrüdern sindet, aus welchen sie A. Panizzi abdruckte (Di alcune laudi dei battuti di Rendena nel sec. XIV im Arch. trentino II 81); noch bemerkenswerter ist, daß man einige Verse wiedersindet in dem Text einer danza macadra di Pinzolo, die ed. wurde von D. Largajolli, Una danza dei morti del sec. XVI nell' alto Trentino Trento 1886 S. 13 u. 75/76. — Wir sinden ein Bruchstüd des Gedichts auch in Fi Nr. 6. S. 52.

Michael, 43 auf das Allerheiligenfest, 44, 45 auf das Evangelium Sohannis, 46 auf Jesum Christum.

Mazzoni glaubt, daß die Lauden nicht ganz von Anfang zu Ende gefungen wurden, sondern nur die ersten Verse; ein Beweis ware nach ihm darin zu erblicken, daß viele Codices nur die Anfange der Lauden bewahrt hatten, d. h. das, was von der Gesellschaft gesungen wurde\*).

Im Anfang seiner Arbeit druckt dann Mazzoni den ersten Ber8 der 47 dem zweiten Theil des Coder angehörenden späteren Lauden ab. Renier hatte auch in der oben erwähnten Arbeit S. 116 die ersten Berse der Lauden angegeben und S. 122 ein alphabetisch geordnetes Berzeichniß derselben beigefügt.

V. Aus dem Ende des 13. und dem Anfang des 14. Jahrhunderts ftammen bann die Seneser Lauden, die unter dem Titel Laudi drammatiche dei Disciplinati di Siena herausgegeben sind (cf. Si. Ar. 11 E. 52)\*\*). Die Unnahme, daß dieselben aus dem 13. Sahrhundert herrühren, stüt Rondoni auf eine Stelle aus den Capitoli dei Disciplinati di Siena v. Porri 1858 p. 40, die selbst aus dem Sahre 1285 herrühren, in denen es heißt »quando si fa disciplina, el priore sia tenuto di far cantare alcuna lauda o altra santa cosa a laudi di Jesu Christo « \*\*\*\*). Die letten unter den Lauden sind aber nun gerade Iprische Gedichte auf Jesus. Außerdem wissen wir, daß namentlich in Siena fehr frühe Aufführungen veranstaltet wurden, und die andern unserer Lieder sind dramatisch. Die Stelle in den Capitoli kann also sehr gut auf unsere Lieder Bezug nehmen; diefelben mußten demnach in die Beit vor 1285 fallen. Die hier mitgetheilten Lauden find meiftens Dialoge zwischen Maria, welche nach ihrem Sohne Chriftus fragt und bem Bolke, welches ihr erzählt, wie die Juden ihn qualen. Oft find es auch nur Behtlagen Maria's und turze Dialoge Maria's und Chrifti am Kreuze; oft schließen die Lauden mit Ermahnungen an das Bolk, gar oft auch folgt auf den Dialog die Erzählung der einzelnen Begebenheiten aus der Paffion.

VI. Die Lauden aus der Stadt Borgo S. Sepolcro (cf. B. s. S. Nr. 25 S. 53) gehören z. T. noch ins Ende des 13. Jahrhunderts, z. T. ins 14. Jahrundert; andere Lauden aus derfelben Stadt gehören ins 15. Jahrhundert. Der Coder, aus dem Bettazzi die Lauden entnimmt, enthält 25 Lauden. Bettazzi publicirt die ersten elf als die ältesten (wenn auch vielleicht die 3., 4., 7. darunter jünger sein mögen),

<sup>\*)</sup> Diese Lauden sind meistens anonym, doch sind 4 von einem gewissen Garço. In Laude VIII 39—42, XIV 87—90, XXXI 91—94, XIVI 75—78, ist sein Rame angeführt. Er nennt sich selbst dottore«. Mazzoni hat nichts über sein Leben gefunden. Es scheint aber derselbe zu sein, der auch eine Serie von Sprichwörtern herausgegeben hat, die von Dr. Appel als Appendix zu den von Mazzoni herausgegebenen Lauden publiziert wurden. Eine Strophe, die sich auf seine persönlichen Kerhältnisse bezieht, ist die Laude XXXV v. 1—4: «Stomme allegro e latioso, questo mondo delectando, ma l'iudicio rimembrando sto dolente e pauroso.«

<sup>\*\*)</sup> Bereits Falletti Fossati wies auf die Existenz dieser Lauden hin in seinem Buch: Costumi senesi nella seconda metà del secolo decimoquarto Siena tip. Bargellini 1882. Auch Dr. Fortunato Donati, Bibliothekar der Gemeinde Siena's, hatte diese Lauden gekannt; es gebrach ihm aber an Zeit dieselben genau zu untersuchen.

<sup>\*\*\*)</sup> Benn man eine Bufubung vornimmt, foll der Prior gehalten fein einige Lauden fingen gu laffen oder einige andere heilige Dinge jum Lobe Jefu Chrifti.

dann von späteren drei, die besonders bemerkenswerth sind. Bon den andern giebt er S. 244/45 ein Verzeichniß, welches die Anfangsverse ausührt. Der Coder gehörte einer Brüderschaft S. Maria della Misericordia an, welche wohl in der 2. Hälfte des 13. Jahrhunderts, als andere Brüderschaften desselben Namens, so die von Arezzo und Cortona, zu blühen ansingen, gestistet wurde. Die Lauden sind meistens Marienlieder, theils lyrisch lobpreisend, theils episch, oft die Verkündigung durch den Engel erzählend, manchmal auch dramatisch vorsührend. Ein besonders interessantes Bußlied, welches um Vesreiung von der Pest des Jahres 1349 ansleht, theilen wir nachher mit S. 69 ff.

VII. Aus der Mitte des 14. Jahrhunderts stammen zwei der Pesareser Lauden, die Scipione im Giorn. stor. (cf. Pes. Ar. 16 S. 53) unter dem Titel Tre laudi sacre pesaresi herausgiebt. — Die erste dagegen, die wir bereits an anderer Stelle erwähnten, ist viel älter und identisch mit der von Monaci in der Crest. ed. — Die zwei Lauden wurden von der Confraternita della Nunziata, auch in Pesaro vorgetragen, und sinden sich in den Capitoli der Brüderschaft, in einem Druck, den Baldassare de Francesco Cartulano Perusiano 1531 herstellte. Im letzten Artisel dieser Capitoli wird ausdrücklich gesagt, daß Besto Cecco da Pesaro der Gründer dieser Brüderschaft war, ein sanatischer, exaltirter Mann, der im 14. Jahr-hundert lebte\*). Die erste unserer Lauden ist ein Bußlied (Lauda a conforto dei peccatori), welches den Gedanken ausssührt, und durch Beispiele den Beweiß zu liesern sucht, daß Christus denjenigen verzeihe, welche Buße thun. Die andere Laude in solemnitate Corporis Christi S. 220 theilen wir nachher mit, weil sie ein hübssches Kulturbild und sehr gediegene Charakteristiken bietet (cf. S. 78 ff.).

VIII. Auch aus dem 14. Sahrhundert (wohl erstere Hälfte) stammen die 81 Florentiner Lauden, die einer Compagnia des h. Eustachius wohl gehörten. cf. Fi Nr. 6 S. 52; 1—3 wendet sich an Gott den Bater, 2 handelt von der Dreiseinigkeit, 5 vom h. Geist, 12—18 von Sesus, 6—9 von seiner Geburt, 10 von der Andetung durch die Weisen aus dem Morgenland, 11 von der Borstellung im Tempel, 19—21 von der Passion, 22, 23 vom h. Kreuz, 24, 25 von der Auferstehung, 26 von der Himmelsahrt, 27—46 von der Jungfrau, 53—73 von verschiedenen Heiligen; an den h. Eustachius wendet sich die erste und letzte Laude; 75 handelt vom Glauben, der Hossius wendet sich die erste und letzte Laude; 75 handelt vom Glauben, der Hossius und gliebe, 79 vom jüngsten Gericht, 80 vom Paradies, 76 handelt vom Tod und stimmt mit der Laude (Cort.), auf die wir ausmerksam machten, ziemlich überein. Den Schluß bildet ein lateinisches Gebet.

IX. Aus der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts stammt die Lauda inedita di Mateo Griffoni (M. Gr. Ar. 19 S. 53). Der eigentliche Titel lautet: Oracione over Cancone facta a la Vergene Maria per Mattheo Griffone da Bologna. Der Bersasser Mateo Griffone ist geboren 1351, als Sohn von Guidoccio Griffoni und Giovanna Crescenzi, 1389 war er Mitglied des Naths der anziani.

<sup>\*)</sup> Scipioni fagt, daß in ben Capitoli der Nunziata di Pesaro noch andere Lauden ju finden seien.

1393 Gesandter beim Papst Bonisaz IX. in Perugia, 1397 Podestà in Imola, 1398 Gonfaloniere di giustizia oder Haupt der Signoria, 1401 Gesandter in Florenz, 1384 heirathete er Donna Elena Codera, 1426 starb er. Auch sonst ist er als Dichter bekannt (cf. l. c. S. 301). — Die Laude, die ich ansühre, besindet sich im Cod. Ricardiano 1121 71 b— 72 b, sie ist ganz persönlich, der Dichter wendet sich an die Jungsrau, erklärt ihr, er habe nun mehr als 50 Jahre in Sünden gelebt, wolle aber jest ihrem Sohne treu sein, sie möge nicht auf die Sünden seiner Jugend sehen, sondern ihn bis zum letzten Augenblick vertheidigen und für ihn Fürbitte einzlegen.

X. Aus dem Ende des 14. Jahrhunderts und dem Anfang des 15. Sahrhunberts stammen die Lauden der Bianchi da Siena (cf. Bi Mr. 3 S. 52). Ganz am Ende des 14. Jahrhunderts bildete sich die Bruderschaft der Bianchi. Die Bevölkerung war — wir wissen es aus dem Zeugniß des Bischofs Antonino v. Florenz Chronik XXII 32, und Leonardo Antonio und Sercambi bezeugen dasselbe - im Sahre 1399 plöglich wie von einem heftigen Fieber ergriffen worden; die Leute hätten weiße Linnengewänder angezogen, die bis zu den Füßen reichten und Rapuzen mit Löchern für zwei Augen hatten, und hatten dann großartige Processionen veranstaltet, von einem Ort zum andern, fie waren hinter dem Crucifig einhergezogen, »pace, misericordia« rufend oder Lauden und Hymnen, besonders das Stabat mater gloriosa Jacopone's singend. Die Bianchi verbreiteten sich über größere Theile Italiens; die Bewegung ging 1399 Anfang August von Genua aus, von dort ging sie einerseits nach der Lombardei, anderseits nach Lucca und von dort nach der Tos-Aehnlich wie die Flagellanten richteten sie ihr Sauptbestreben darauf, mit Jedermann Frieden zu schließen und ihre Sunden zu beichten. Die erste Lauda ift episch, sie wird nicht von den Bianchi gesungen worden sein, sondern ist ein von ihren Processionen inspirirtes Gedicht, welches uns ein vortreffliches Bild ihrer Bußübungen giebt. Aehnliches erfahren wir aus Laude 5; Laude 3 ist ein inbrunftiges Gebet zu Gott mit der Antwort Gottes. Laude 4 wendet sich an die Jungfrau, Laude 6 an das Rreuz, Laude 7 ift Marias Trauer am Juge des Rreuzes gewidmet, Laude 2 ift lateinisch abgefaßt und ergählt Christi Sterben am Kreuze.

XI. In dieselbe Zeit fallen die von Percopo herausgegebenen Lauden Aquila's (cf. Aq. Nr. 18 S. 53), welche aus Ms. XIII D. 59 der Neapolitaner Nationals bibliothek v. f. 78°—174° stammen \*). Die lette dieser Lauden ist von Bianco da Siena \*\*). Die Ankunst der Bianchi in Aquila wird in der Chronik des Niccold

<sup>\*)</sup> Außer den von Percopo ed. Lauden befindet sich noch eine in diesem Codez am Ende; sie ist an die Madonna gerichtet und beginnt mit den Bersen »Ave Vergene Maria amorosa virgo pia«. Percopo teilt in Anmerkung mit (3. 156), daß sie von T. Bini ed. sei in den den Rime e prose del buon secolo della lingua, tratte da manoscritti e in parte inediti Lucca 1852 S. 79—81. Sine Laude, welche mit denselben Bersen beginnt, aber nur die zwölf ersten Strophen, freilich in anderer Reihenfolge — mit dieser gemein hat, ist von Miola citirt: Le scritture in volgare dei primi tre secoli della lingua ricercate nei codici della Bibl. Naz. di Napoli Bd. I. Bologna 1878 S. 76.

<sup>\*\*)</sup> cf. Le laudi spirituali del Bianco da Siena, Lucca 1851 und Percopo's Arbeit über Jacopone's Lieber (cf. o.).

di Borbona Aquilano ins Jahr 1399 (12. Sept.) gesett. Unsere Lauden stammen nach Percopo 3. Th. aus früherer Beit, sogar aus der ersten Salfte des 14. Jahrh., 3. Th. aus dem 15., auch aus dem Ende des 15. Jahrhunderts. Sie find theils 1) [ 1 = rische Gedichte, Gebete, Gelübde, Hoffnungsgedanken, Reueempfindungen, Gedichte zum Lobe des Herren, der Jungfrau und der Beiligen (fo 1-5, 9-11, 15, 17, 27, 36-41, 44, 46-49, 54-57), 2) epische Bedichte, welche die verschiedenen Episoden der Beburt, der Leidenszeit, der Auferstehung und der Simmelfahrt Chrifti, das Leben der Jungfrau, der Apostel und der Beiligen darstellen (fo 8, 13, 14, 20, 22, 24, 42, 43), 3) episch = dramatische Bedichte, welche zugleich erzählen und bie erzählten Thatsachen dialogisiren (so 6, 7, 12, 16, 19, 28-35, 45-53), 4) gang dramatische Gedichte, in welche epische Clemente nicht mehr hineinkommen (fo 18, 21, 23, 50—52). Außer dem die eben erwähnten Lauden enthaltenden Coder, haben wir noch einen andern, welcher einst der Confraternita de Sancto Tomascy de Aquino der Stadt Aquila gehörte, dann dem Dr. Corvisieri, dann dem Graf Morbio, und endlich nach einer Banderung nach Deutschland in die Biblioteca Vittorio Emmanuele Roms überging. Bercopo, der die Bemerkungen Ranna's über diesen Coder\*) erganzt, ist der Ansicht, daß diese Lauden zwischen 1444 und Ende 1446 gefchrieben feien. Bu den 15 von Rayna angeführten Lauden fügt er noch 25 hinzu. Sinige wenige der von Bercopo abgedruckten Lauden finden fich im Berzeichniß Keift's.

XII. Aus dem 15. Jahrhundert stammt dann eine von Vincenzo di Giovanni aus einem Coder der Biblioteca comunale di Palermo abgedruckte Marienlaude (cf. Ma. Nr. 8 S. 52). Dieselbe enthält ein begeistertes, bis zur Erstase sich versteigendes Lob der Jungfrau\*\*).

XIII. Aus dem 15. Jahrhundert stammen auch die Piemonteser Lauden (cf. Pi. Nr. 26 S. 53) aus Carmagnola und Bra. Die ersteren sind aus der Nationalbibliothek in Turin N. V. 37, die andern aus einigen Kirchen und Klöstern Bra's von A. Mathis gesammelt worden. Einige dieser Gedichte sind lateinisch. Sie sind für diese oder jene Sonn- oder Festtage bestimmt, nur wenige sind »laudes ad beneplacitum«; unter letzteren haben wir auch ein Bußlied (Nr. 32). Im Allgemeinen bieten diese Lauden nichts Besonderes.

Von allen diesen Geißlerliedern interessiren uns insosern diejenigen am meisten, welche sich direct mit der Bußübung als solcher befassen, weil wir erwarten könnten, daß die deutschen uns erhaltenen Geißlerlieder, vielleicht einige Uebereinstimmung mit ihnen haben könnten. Deshalb wollen wir auf sie vornehmlich unser Augenmerk richten und von den andern Lauden, namentlich denen, die sich auf Maria

<sup>\*)</sup> cf. Rajna: Perseveranza 27. Aug. 1878, dann in einer Rez. der Origini del Teatro von D'Ancona 1877.

\*\*) Eine andere Marienlaude aus Kerona hat Cipolla zuerst im Arch. stor. ital. Serie IV, Bd. VII S. 150 ff. abgedrudt (über diese Ausgabe cf. die ital. Übers. von Gaspary Zingarelli I S. 430 Ann. S. 114; dann Abdrud von Carlo Pini S. 39 ff. Studio intorno al Serventese italiano). Pellegrini vergleicht nochmals den Text und drudt ihn Giorn. stor. XXIII S. 158 ab »Beneeta sia l'ora e 'l corno e l' di«.

beziehen, erft nachher handeln, um sie mit ähnlichen in Deutschland erhaltenen oder dem wallonischen Liede zu vergleichen.

Wie schon oben hervorgehoben, finden wir unter den italienischen Geißlerliedern keine, welche im Wortlaut mit denjenigen Hugo's von Reutlingen irgendwie überseinstimmten. Dafür haben wir aber Lauden, welche uns ein vortrefsliches Bild davon geben, wie es bei Bußübungen herging und namentlich, welcher Art die Gesinnung und Stimmung der Geißlerscharen war. Mit welchem Ernst und Eiser die Uebungen vorgenommen wurden, ersehen wir aus einer der ältesten uns erhaltenen Lauden der Perusiner Gesellschaft (aus Riv.), der Laus pro defunctis, in welcher die Geißlersbrüder ihren zu früh verstorbenen Bruder beklagen, der alle seine Obliegenheiten mit so viel Demuth und Hingebung erfüllt hat.

## Laus pro defunctis\*).

#### Devoti:

Per fatiga non lasaste || Che non fecesse desciplina Con grande amore fra noie entraste || E con devotione piena Vaccio lasse tribulate || Ei tuoi fratelglie disciplinate.

#### Devoti:

Quista compagnia novella || T'amava si tieneramente! Or ne responde, or ne favella || Perchè ne lasse si dolente? Poco se' fra noie stato || O fratello desciplinato.

#### Devoti:

Fratello, grande amore portaste || A quista frusta e a quista vesta, La carne tua desciplinaste || Per avere la ternale festa, Or aie trovato el crocifisso || Che sempre resguardave ad esso.

#### Devoti:

O en quanta devotione || Faceie, fratello, tua penetentia E sempre a tutte le stagione || De la morte aveie temença Vedeie che presso t'era la morte || E noie pur mo ne semo acorte.

#### Devoti:

E voie priego en cortesia || Che vo sia racomandato Quista anima ch' è passata via || De quisto mondo tribulato. Pregate Cristo, o buona gente || Per luie mone de preçente.

<sup>\*)</sup> Nebersehung: Die Andachtigen: Aus Erschöpfung haft du es niemals unterlassen, die Bußübung vorzunehmen. Mit großer Liebe bist du einer der Unstigen geworden und in voller Frömmigkeit. Plöglich verläßt du in Qualen deine Buße thuenden Brüder. — Die Andächtigen: Diese neue Gesellschaft liebte dich so zärtlich. Run antworte uns, nun sprich uns: weshalb ließest du uns so trauern? Kurze Beit bist du unter uns gewesen, o du Buße thuender Bruder. — Die Andächtigen: Bruder, große Liebe hast du dieser Geißel und dieser Tracht entgegengebracht, dein Fleisch haft du gegeißelt, um das ewige Fest zu erhalten; Run hast du den Gekreuzigten gesunden, welcher immer darauf schaute. — Die Andächtigen: O in großer Frömmigkeit, nahmst du, o Bruder, deine Bußübung vor, und immer, zu jeglicher Zeit, hegtest du Furcht vor dem Tode. Du sahst, daß dir der Tod nahe war, und wir auch, wir haben es bald bemerkt. — Die Andächtigen: Und Euch bitte ich in Freundlichkeit, daß Euch empfohlen sei diese Seele, die dahin gegangen ist, aus dieser qualvollen Welt. Richtet nun an Christum, ihr guten Leute, Euer Gebet sür ihn sofort.

Monaci theilt uns 1. c. S. 33 noch einige Bruchstücke solcher Lauden mit, in welchen die Brüder einander aufsordern, mit Maria zu weinen (venete a piangere con Maria, voie figlioli desciplinate L. Nr. 6) oder diejenigen, die ihnen nicht nachfolgen wollen, als hartherzige Menschen darstellen, die sich schämen sollten, da sie ihr Kreuz nicht auf sich nehmen wollen (Vergognar se deie ciascuno chi la croce sua non togle . . .). Um interessantesten unter diesen ältesten Flagellantenliedern dürste aber wohl eine Laude sein, die am Charfreitag gesungen wurde. Nach den Statuten der Compagnia von S. Stefano wissen wir, daß die Brüder sich im Orastorio vereinigten, daß der Prior ihnen die Füße wusch und daß sie dann die ganze Nacht in »devote laudi« verbrachten. Es mögen dann Lauden, wie die folgende gesungen worden sein: (cf. Riv.) u. o. S. 58.

# Caude der Beißler von Perugia\*).

#### Devoti:

Levate gli occhie e resguardate morto è Xpristo oggie per noje le mano e i pieje en crocie chiavate, aperto el lato; o triste noje! piangiamo e faciamo lamento, e narriam del suo tormento.

#### Devoti:

Pregame tene che cie conforte, Cristo, chè n'è gram besongno: acciò che ci apriate le porte e aggie de noje cordolglo che ne perdone onne folia e de la gratia tua ne dia.

#### Devoti:

O signore, noje non sen dengne, de tanta gratia che ne faje; ma non guardare a noje endengne, perdona noje mo aramaje, che state semo en quisto mondo a te ofendere, Cristo giocondo.

#### Devoti:

Perdona, Cristo, al peccatore figluolo tuo desciplinato, receveme per lo tuo amore e da te se sia chiamato; perché m'è grande uporto e da voje aver conforto.

#### Devoti:

Priegal tu, vergen Maria, el tuo figluol ch'è si benengno ch'ella gloria sua me dia del paradiso alcun sengno; ed anco tutte ei peccatore receve loro per lo tuo amore.

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Uebersehung: Die Andächtigen: Erhebet die Augen und schauet her! Christus ist heute gestorben für und! Die Sande und Füße sind and Kreuz genagelt; offen ist die Seite; o wir Armen! Weinen wir und erheben wir unsere Wehklagen und erzählen wir von seiner Qual. — Die Andächtigen: Bitten wir dich, daß du und tröstest, Christus, denn wir brauchen es sehr, damit du und bie Thore eröffnest und mit und Erbarmen habest, daß du und jede Thorheit verzeihest und und von deiner Gnade gebest. — Die Andächtigen: D Ferr, wir sind nicht würdig so großer Gnade, die du und anthust. Aber schaue nicht auf und Unwürdige herunter, verzeihe und (?), denn in dieser Belt, o freudiger Christus, haben wir dich beleidigt. — Die Andächtigen: Berzeihe, Christus, dem Sünder, deinem büßenden Sohn. Nimm mich auf um deiner Liebe willen, ruse ihn zu dir, denn gar nötig ist es mir, von dir getröstet zu werden. — Die Andächtigen: Bitte ihn, du, Jungsrau Maria, deinen Sohn, der so gütig ist, daß er in seinem Ruhm mir gebe irgend ein Zeichen des Paradicses. Und auch alle Sünder, nimm sie auf um deiner Liebe willen.

Die Bezeichnung »Devoti«, die allen Strophen vorgesetzt wird, scheint anzubeuten, daß die Strophen der Laude abwechselnd von verschiedenen Gruppen von Beißelbrudern gefungen wurden. Bielleicht haben wir auch nur einen Theil der Laude vor uns, d. h. nur das von der ganzen Compagnia im Chor Gesungene dazwischen sprachen vielleicht die einzelnen Brüder oder trugen die Rolle diefer oder jener Person aus dem neuen Testamente vor\*). In dieser Annahme bestärkt uns die dramatische Fassung der Laude in einem Codex der Fraternita di S. Stefano d'Assisi, die wir nachher mittheilen. Doch bevor wir zu derselben übergehen, wollen wir noch andere einfache Buflieder anführen, welche die Flagellanten wohl im Chore singen mochten. Unter diesen sind drei Lauden unter den alten von der Compagnia dei Disciplinati di Gubbio aus Umbrien (cf. Gubb.) gesungenen charakteristisch. Die eine (9) fordert die Bruder auf, stets an den Tod zu denken, da fich der Mensch an diesen Bedanken gewöhnen muffe, die andere (4) lehrt die Beißelbruder, daß die Bußübung nicht bloß eine außerliche fein folle; man muffe fich innerlich beffern, bem Nächsten verzeihen und sich selber zu erniedrigen und zu demuthigen wissen. Ganz besonders interessant, als Typus des italienischen Flagellantenliedes, ist die dritte, die wir gang mittheilen.

Torniamo a-ppenetenza \*\*), Ché el tempo è m'comenzato, Con degiunio e astinenza E guardiamce dal peccato Chome fe' Christo nel diserto: Chi 'l farà n'averà merto.

O fratelli, se voi pensasti
 Là onde formati semo,
 E alla mente v'aricasti
 Che em terra ritornaremo
 Com gran pianti e sospirando
 N'andariamo flagellando

Questa vita è come vento Che en um pomto via tu passi; Quando cride star contencto E la tua vita tu lassi;
E en um ponto viem la morte,
Solo el male e 'l biem te porte
Puoi che l' anima è departita
Penetentia vorria fare
Se podesse aver la vita
E al corpo retornare,
Penetenza e disciplina
Far vorria l' alma taupina.

— O fratelli, or ce pensate
Che tucti devem morire;
E per lo certo lo sappiate
Questo non può remanere;
Eccho l'amore \*\*\*) che ne viene
E non savem là dove ne gire

<sup>\*)</sup> lleber die Bortragsweise der Lauden führt Monaci S. 252 an: Libro primo delle laudi spirituali di diversi eccellenti e devoti autori antichi e moderni composte con la propria musica e modo di cantare ciascune laude come si è usato dagli antichi e si usa in Firenze, raccolte dal P. Serafino Razzi. Benedig 1563 in 40. — Monaci hat das Buch selbst nicht zu Gesicht bekommen.

<sup>\*\*)</sup> Rehmen wir unsere Bußübung vor, tenn die Beit dazu ist angebrochen. Fasten wir und tasteien uns, und bewahren wir uns vor ter Sunde, wie Christus in der Buste that. Wer es thut, wird dafür beschnt werden. — Diese Brüder, wenn Ihr daran dächtet, woraus wir geschaffen sind, und Euch ins Gedächtniß zurudriefet, daß wir zur Erde zurudkehren werden, dann wurden wir unter großen Klagen und Seufzern geißelnd einhergehen. — Dieses Leben ist wie ein Windhauch, im Augenblick durchstiegst du es. Wenn du zufrieden zu sein glaubst, so läßt du schon tein Leben, und ploglich kommt der Tod herbei, er allein nimmt dir das Schlechte wie das Gute. Wenn dann die Seele davon gegangen ist, möchte sie gerne Bußübungen vornehmen. Wenn sie das Leben wieder erhalken konnte, und zum Körper zurudkehren, da möchte sie gerne Buß- und Geißelübungen vornehmen, die elende Seele. — O Ihr Brüder,

<sup>\*\*\*)</sup> Bohl la morte?

- Ciascuno homo à tre nimici El mondo el cifero e la carne; La scriptura samta el dici; Ciascheduno a ad enscampare: Omne homo prenda sua armadura Per defenderse ad omni hora.
- El mondo se vencer lo volemo, Desprectiamo omni suo stato; Quanto più da lui avemo, Più nel cuor ne sta abracciato: Per ascempio avemo Christo, Poder non ce volse né acquisto.
- Lo nemico dello 'nferno Combactendo se convence, Come disse el patre eterno Al temptator — lieva de quince — O fratel, — se non consenti, Filgliolo a Dio però deventi
- La carne stimula tucto hora; Fugendola, serai vincitore: Non far collei troppo demora: Chi non se cansa è [per]detore. Em cuor te pum de viver casto, Darai a l'anima buom pasto.
- Omni cosa te despiaccia Che te mena a dapnatione; Solo dio amar te piaccia,

- Chè non c'è più consolatione. Or chi dirà — nol posso amare —? De ciò nullo homo se può scusare.
- Em l'altro mondo non s'avoca Puoi che famo partimento; Contrition tardo ci avoca, Che non ce basta pentimento; Prendiam lo tempo mentre el passa; Beato l' uomo che qui s' abassa.
- Omni altro tempo è cosa vana Se non de fare penetenza; Quell' è la via directa e piana Per andare all' alegreza Delli angioli e delli sancti A audire qui dolci cancti.
- O partito si esmensurato Che fa dio al peccatore: Filgliol de Dio seray chiamato Si serai buom perdonatore: Chice prende fa tal camgno, Nom può far magior guadagno.
- Dio a noi el cuor dimanda Nulla altra cosa en lui contiene, Sem formati de tal vivanda; Tosto chi è emvitato viene, Beato è el cuor ch' à Dio con seco Chè sempre sta iocondo e lieto.

bentet nun baran, bag wir Alle fterben muffen, und wiffet es gewiß. Diefer Buftand tann nicht bleiben. Da tommt fcon ber Lob (3). Und wir wiffen nicht, wohin wir uns wenden follen. - Ein jeder Menich hat brei Feinde, die Belt, die Bahl (wohl — Gelb) (?) und das Fleisch. Die heilige Schrift sagt es. Einem jeden muß er aus dem Wege geben. Ein jeder Menfc nehme drum feine Ruftung, um fich ju verteidigen ju jeder Beit. — Benn wir die Belt befiegen wollen, fo last uns Alles, mas ihr gehört, verachten; je mehr wir von ihr haben, befto mehr halt fie unfer berg umflammert. Ale Borbild haben wir Chriftus. Macht und Erwerb wollte er nicht haben. - Den Feind ber Golle muß man bekampfen — wie ber ewige Bater bem Bersucher fagte, hebe bich weg. — D Bruber, wenn bu ibn (ben Berfucher) nicht gewähren lagt, wirst du beshalb ber Sohn Gottes. - Rafteie bein Fleisch ju jeber Beit, meibe es und fo wirft bu Sieger werden. Gieb bir mit ibm nicht ju lange ju thun. Wer ihm nicht aus bem Bege geht, bem geht es ichlecht. Rimm bir's im Bergen bor, teusch ju leben, ber Ceele wirft bu bann gute Rahrung geben. - Diffallen moge bir ein jegliches Ding, welches zur Berbammniß führt; nur Gott zu lieben moge bir gefallen, benn außer ihm giebt es feinen Eroft. Wer wird nun fagen, tann ich ihn nicht lieben? Das tonnte bei teinem Denfchen entichulbigt werden. - In der andern Belt berteidigt man fich nicht, wenn wir einmal bon hinnen geben. Spat berteidigt uns die Berknirschung, benn die Reue genügt nicht. Rehmen wir die Beit, magrend fie von bannen flieht. Gelig ift ber Menich, ber fich hier erniedrigt, die Beit, die man auf Anderes benn Bugubungen verwendet, ift eitel. Das ift ber gerade und ebene Beg, ber jum freudigen Leben ber Engel und ber Beiligen fuhrt, auf tag man nun bort ihre fußen Gefange bore. - D über ben unermeßlichen Borteil, ben Gott bem Gunder ju teil werden laft. Gin Sohn Gottes wirft bu genannt werben, wenn bu gut gu bergeben weißt. Ber an ber Bergebung teil nimmt, macht einen guten Saufch, ber tann teinen größeren Gewinn thun. — Gott berlangt bon uns unfer Berg, nichts Anderes nimmt er in fich auf; wir find auf folche Beise gestaltet. Rasch tommt, wer eingelaben ift. Selig ift tas Berg, welches Gott bei fich hat. Denn immer ift es froh und heiter. D freundlicher Jesus Christus! Du, der du Jedem seinen Berftand eingiebst, gieb, daß wir uns an dir bereichern. Ermarme uns durch beine That. Schau berab auf diese Gefellichaft. Fuhre fie auf beinen

— O cortese Yhesú Christo, Tu che spire omni emtellecto, Fanne far da te acquisto; Riscalda noi del tuo effecto, Resguarda a questa compagnia, Diriççala per la tua via. Voi ch' avete lecto e enteso
Pregate Dio per chi la fece
Che da lo inferno sia defeso
Per le vostre sancte priece:
Mortal peccato mai non faccia
E quel ch' à facto si 'l desfaccia.

Der Gedanke an den Tod kommt in diesen Weltverachtung predigenden Flagellantenliedern immer wieder. Den ergreifendsten Ausdruck giebt dieser düstern Stimmung folgendes von uns in verschiedenen Laudensammlungen aufgefundenes Lied, das wir den Lauden aus Cortona entnehmen. Es gehört ins Ende des 13. Jahrhunderts (cf. Cort.).

»Chi vole lo mondo despreççare\*) sempre la morte dea pensare

La morte è fera e dura e forte runpe mure e passa porte ella ene si comune sorte ke neuno ne pò campare

Tutta gente cun tremore vive sempre cun gran tremore enperciò ke son securi di passar per questo mare.

Papa collo 'nperadori, cardinali e gran signori iusti et sancti et peccatori fa la morte ragualliare.

La morte viene com furore, spogla l' omo come ladrone

satolli e freschi fa degiuni e la pelle remutare.

Non riceve donamente; le richeçe à per niente: amici non vole né parenti quando viene al separare.

Contra liei non vale forteça, sapiença né belleça turre né palaço né grandeça; tutte le fa abandonare.

A l' omo k' è ricco e bene asciato, a l' usurieri ke mal fo nato, molto è amaro, questo dectato ki non se vole emendare

Unter unsern Bußliedern erweckt ein besonderes Interesse die Laude aus der Città di Borgo s. Sepolero, die sich mit der Pest des Sahres 1349 beschäftigt. Man vergleiche sie mit dem wallonischen Geißlerlied, das auch die Pest im Auge hat, und man wird sehen, wie wenig beide Lieder gemein haben.

Beg. — 3hr, die 3hr gelesen und gehöret habt, bittet Gott für den, der sie gestiftet hat, taß er vor der Bolle bewahret bleibe durch Eure heiligen Gebete. Eine Todfunde moge er niemals thun, und das, was er verbrochen, moge er wieder ungeschehen machen.

<sup>\*)</sup> Wer die Welt verachten will, muß immer an ten Jod denken. Der Jod ift grausam und hart und gewaltig, er durchbricht die Mauern und dringt durch die Thore. Er ist ein so gemeinsames Loos, daß Keiner ihm entgehen kann. Jedermann mit Zittern lebt immer in großer Furcht. Denn man ist sicher, durch dieses Meer hindurchzukommen. Den Papst und den Kaiser zugleich, die Kardinäle und großen Herren, die Gerechten und heiligen und die Sünder macht der Jod Alle gleich. Der Lod eilt wütend herbei. Er beraubt den Menschen wie ein Rauber. Wer gefättigt ist und munter, den läßt er hungern und verändert seine Haut. Er nimmt keine Gabe entgegen. Die Reichtümer hält er für nichts. Freunde will er nicht und Berwandte, wenn es zur Trennungsstunde kommt. Gegen ihn ist keine Kestung, keine Weisheit, noch Schönheit, Turm noch Palast noch hoher Stand von irgend einem Wert. Er verlangt, daß dies Alles gelassen werde. Dem Menschen, der reich und wohlhabend ist, dem Wucherer, der zu seinem Unglück geboren wurde, ist dieser Ausspruch recht herbe, falls er sich nicht bessern will.

»Piatoso padre, eterno Dio \*)
misericordia, o signor mio,
fa cessar(e) la pistolentia.
»Noi sem(o) tucti pecatori,
(e) semo tucti malfatori,
(e) commectemo molti errori,
non facendo penitentia.
»Al tuo nome bastimiando,
e te a ira provocando,
anco el proximo ingiuriando;
o Dio, revoca la sentencia.
»Le tuoie feste mai guardamo
e a le messe non andamo,
le vigilie non degiunamo
e non facemo astinentia.«

#### Christus (antwortet).

Discordie e hodii voi portate l' um coll' altro e non v' amate; (el) vostro proximo engiuriate e may fa(ce)te penitentia.

Jo mandarò el mio flagello nel mondo a me ribello (e) manderò el crudel (lo) coltello de moria cum pistilentia.

Jo ò aspectato el peccatore (co) tanto tenpo conn amore, et el gliè indurato el core e non vol far(e) (la) penitentia.

Mandarolle al fuoco eterno, nell' abisso a l¹) inferno

col demonio in sempiterno; a lui darò questa sententia. »Voi atendete a bastimiare la mia madre e a baractare tucto 'l dì a luxuriare. sença alguna providentia.« [>El mal mondo io desfarone co lo fuoco, e mandarone i peccatori ad a charonne<sup>2</sup>) che glie porti nell' inferno. »Grandene e fame e guerre assaie mandarò de molti guaie. perchè sempre più malfaie è 'mdurato col mal core. »E i tuoy figliuoli a te torrone tribulatione te mandarone, infermetà nelle persone dei malvagi peccatori]3)

(Die Sünder).

Madre, o vergene Maria,
priegha per noi, o virgo pia,
che Gesune tolga via
l'aspra morte e pistilentia.

Tu se' madre [e] avocata
dei peccator(i) apellata;
tu se' vergene beata
sempre piena de clementia.

(Tu) partoriste el salvatore,
luy lactando com amore;
priegha, madre, el redemptore
che revochi tal sententia.

<sup>\*)</sup> Mitseidiger Bater, ewiger Gott, Erbarmen, o du mein Gerr, laß die Picft aufhören! Wir find alle Sünder und find alle llebelthater und begehen viele Sehler, indem wir teine Bufe thun, deinen Ramen laftern und bich jum Borne reigen, ebenso den Rachsten beleidigen. Gott, widerrufe deinen Befehl! Deine Feste halten wir nie ein, und in die Messe gehen wir nicht. Die Festrage beachten wir nicht und kasteien und auf keinerlei Beise. — Christus: Bwietracht und haß bringt Ihr die einen den andern entgegen, und liebt Cuch nicht. Guren Rachsten beleidigt Ihr und Ihr thut nicht Buße. Ich werde meine Geißel schicken in die gegen mich auffälfige Welt und werde das graufame Meffer des großen Sterbens an der Best herunterschiden. Ich habe den Sünder fo lange erwartet mit Liebe, fein Berg ift aber hart geworben und er will nicht Buße thun. Ich werde ihn ichiden ins ewige Feuer, in den Abgrund ter Bolle, in Ewigfeit mit dem Teufel jusammen. Ihm werde ich folgenden Urteilspruch geben: Ihr verfteht es nur meine Mutter zu laftern und zu beleidigen, den ganzen Tag in Schwelgereien zu verbringen ohne Guch um die Borfebung ju fummern. Die bofe Belt werbe ich burch Feuer vernichten und ichiden werbe ich bie Gunder jum Charon, daß er fie in tie Hölle bringe. Hagel und Hungerenot und Kriege in Menge werde ich Euch schieden, die Cuch viel Unglud bringen; da 3hr immer Boferes thut, ift mir mit dem Bofen tas Berg hart geworden. Und beine Söhne werde ich dir nehmen, Qualen werde ich dir schiefen, Krankheit am Leib der bosen Sünder. — Mutter o Jungfrau Maria, bete fur uns, o fromme Jungfrau! Daß Jefus uns nehme den harten Tod und die Beftileng. Du bift Mutter und Fürbitterin der Gnider bift du genannt. Du bift eine felige Jungfrau, immer voller Gnaden. Du haft ben Beiland geboren, haft ihn mit Liebe gefäugt. Bitte, o Mutter, ben Erlofer, tag er feinen Urteilfpruch gurud-

<sup>1)</sup> Bohl dell'. 2) Charon oder Acheron.

<sup>3)</sup> Der Berausgeber meint, daß diese 3 Strophen hinzugesett find, weil fie metrifch zu den andern nicht paffen.

(Maria).

»Figliuoli (miei) peccatori per voi priego a tucte l' ore Gesu dolce, el mio amore che revochi la sententia. »(I)nginocchiata lacrimando, el mio pecto a lui mostrando, dolcie filglio luy chiamando: De perdona al peccatore. Figliuol(i) miei, elgli è adirato; contra voi è conturbato dice(ndo) o madre, io foy chiavato nella croce per suo amore 1). Prendete la disciplina, confessate ei peccati prima: questa è vera medicina a tucti quanti ei peccatori »Se volete dio placare e volete a lui tornare vuolsi disciplina fare perdonando per suo amore. »State insieme in sancta pace. con amor e cuor verace: quest' e' quell(o) ch'a Dio piace seguitatel de buon cuore. »El mio figliuol per lo delicto nella croce fo conficto, crudelmen fo aflicto per campare el peccatore. »Figl[i]uoli (miei, voi) sete ingrati,

de tucti i doni che (Dio) v'à dati, sempre fa(ce)te più peccati, abandonando el creatore. Tucti quanti in dentione<sup>2</sup>) andarite in processione, el mio figlio(lo) in orazione pregarite con reverentia. >Se lassarite lo mal fare è Ddio presto a perdonare; trovarete gratia fare (de) revocar questa sententia. >E l'altrui renderite e non più biastimiarite, dal mio figluolo trovarite de l'ofese indulgentia. »Lassando l' uso del mal fare, perseverate nel bene fare; (sempre) voliate seguitare (la) disciplina e penitentia. »El mio figlio io pacarone, per voi piata (de io) ritrovarone, e tucti voi io camparone de la (crudel) morte e pistolentia.

(Die Sünder.)

Madre nostra ti chiamamo madre nostra te adoramo, madre te rengratiamo de (la) tua gratia e diligentia. O beato Sebastiano,

nobme. -- (Maria): Ihr meine Gobne, Ihr Gunber, fur Guch bete ich ju jeber Beit ben fußen Sefue, meine Liebe, baft er feinen Urfeilspruch gurudnehme. Aniend und weinend, meine Bruft ihm zeigend, Guper Cohn, ju ihm rufend, vergieb doch bem Sunder! D meine Rinder, er ift ergurnt, gegen Cuch ift er aufgebracht; er fagt: D Mutter, ich bin ans Areug genagelt morben um ibrer Liebe willen. Rehmet die Beifel! Befteht Cure Gunben guerft, bas ift ein Beilmittel für alle Gunder. Benn 3br Gott befanftigen wollt und zu ibm gurudfebren wollt, fo muß man Bufubungen vornehmen und verzeiben um feiner Liebe willen. Bleibt jufammen im beiligen Brieben, in Liebe und mit mahrhaftigem Pergen. Das ift es, mas Gott gefällt, folgt ibm mit gutem Bergen. Mein Cobn ift wegen ibrer Miffethat ans Areug geidlagen worden, graufam wurde er gequalt, um den Gunder zu erretten. D meine Rinder, 3br feid undantbar fur alle Meidente, die Gott Euch gegeben; immer begebt 3br mehr Gunden, indem 3br ben Schöpfer verlagt. 3hr Alle gusammen werdet in andachtiger Ergebenbeit in Proceinon einbergeben. Meinen Gobn merdet 3br im Gebete in Chriurdt anbeten. Benn 3br tas ichlechte Sandeln last, fo ift Gott gur Bergebung bereit. 3br werbet feine Gnade erfabren, indem er biefen Urteilipruch gurudnimmt &. Und ben Andern werbet 3br gutes vergelten und werbet nicht mehr laftein, von meinem Cobn werdet 3br erhalten Bergebung Curer Rrantungen. Laffet bas ich lechte Sandeln fein, bleibet babei Gutes gu ibun, baltet ftets Gure Geißel- und Bufubungen inne. Meinen Cobn merbe ich befanftigen. Sar Cud werbe ich Erbarmen ben ibm ermirten und Gud Alle werbe ich erretten rom graufamen Led und ber Beft. -Die Eunder: Uniere Mutter nennen mir bic. Mutter, bir banten mir fur beine Grade und Umficht. D glud. feliger Cebaftian! Bir Alle rufen bid an, und mit Thranen bitten mir, bag bu bie Ceude von uns nimmit. - D

<sup>1</sup> Rad bem Perausgeber follten bielleicht bier bie obigen 3 eingeflammerten Strorben eingefügt werben.

<sup>\* 8825. =</sup> devotioni.

tucti quanti a te chiamamo, e cum lacrime pregamo che tu lieve la pestilentia. >O Gesù, nostro signore, tu se' nostro redentore; dona(ce) gratia, o salvatore (e) dei peccati penitentia. « Piatoso padre. Amen.

Diese Laude ist zugleich auch deshalb besonders bemerkenswerth, weil sie in dialogischer Form geschrieben ist. Zwar sind die Personen nicht näher angegeben, doch lassen sie sich aus dem Sinn leicht errathen. Aus viel älterer Zeit haben wir aber schon Lauden, welche den Uebergang zur Entwickelung des Dramas aus der einfachen Laude kennzeichnen. Zu den ältesten und zugleich den schönsten gehört ohne Zweisel eine Laude über die Passionsgeschichte Christi von Jacopone da Todi, in welcher Maria und Christus, das Bolk und eine andere Person, die vielleicht Ishannes sein könnte, sprechend eingeführt werden. D'Ancona, aus dessen Origini I 1817 S. 142 ff. wir das Stück entnehmen, nennt es ein Kleinod der religiösen Poesse Italiens. Es lautet folgendermaßen:

- Donna del Paradiso\*)
  Lu tuo figlio è priso,
  Jesu Cristo beato.
  Accurre, donna, e vide
  Che la gente l'allide:
  Credo che llo s'occide,
  Tanto l'òn flagellato. —
- Como esser porria Che non fe' mai follia, Cristo, la spene mia, Om l' avesse pigliato? —
- Madonna, egli è traduto;
  Juda si l' à venduto;
  Trenta denar n' a vuto,
  Fatto n' à gran mercato.
- Succurri, Magdalena; Gionta m'è addosso piena;

Cristo figlio si mena Come m' è annunziato.

- Succurri, donna, ajuta, C' al tuo figlio se sputa E la gente lo muta: Anlo dato a Pilato. —
- O Pilato, non fare
  'L figlio mio tormentare,
  Ch' io te posso mostrare,
  Como a torto è accusato.
- Crucifige, crucifige! Omo che se fa rege Secondo nostra lege Contradice al Senato. —
- Priego che m' entendati; Nel mio dolor pensati; Forse mo' ve mutati De quel c' avete pensato. —

Befus, unfer Berr, bu bift unfer Erlofer. Gieb une bie Gnade, o Beiland, und nimm bie Reue uber unfere Gunden entgegen. Du mitleidiger Bater. Amen!

<sup>\*)</sup> Nebersehung: Herin des Paradieses, bein Sohn ist gefangen genommen, Jesus Christus ber Selige. Romm herbei, herrin und sieh, wie die Leute ihn schlagen. Ich glaube, daß man ihn tödtet, so sehr haben sie ihn gegeißelt! — Wie könnte es sein, — denn niemals beging er Unrechtes, Christus, meine Hoffnung, — daß sie ihn genommen hätten? — herrin, er ist verraten! Judas hat ihn verkaust; dreißig heller hat er dassir bekommen; ein großes Geschäft hat er damit gemacht. — hilf, Wagdalena! Boll und ganz hat mich das Unglück getrossen. Christum, meinen Sohn führt man weg, wie man mir verkundigt hat. — hilf, herrin, hilf; denn auf deinen Sohn speien sie, und die Leute entkleiden ihn (?), dem Pilatus haten sie ihn überzeben. — D Pilatus, unternimm es nicht, meinen Sohn zu qualen, denn ich kann dir beweisen, wie er mit Unrecht angeklagt wurde. — Rreuzige ihn, treuzige! Ein Mann der sich zum König macht, widerstreitet, nach unserm Geseh, dem Senat. — Ich bitte, hört mich an! Bersenkt Euch in meinen Schmerz! Bielleicht habt Ihr nunmehr Euren Sinn geändert. — Sie nehmen

Tragon fuor li ladroni,
Che sian suoi compagnoni –
De spine se coroni
Chè rege s' è chiamato. –
O figlio, figlio, figlio,
Figlio, amoroso figlio
Figlio, chi dà consiglio
Al cor mio angustiato!
Figlio, occhi giocondi,
Figlio, co' non rispondi?
Figlio, perchè t' ascondi

Madonna, ecco la cruce
Che la gente t' adduce,
Ove la vera luce
De' essere levato.

Dal petto o' se lattato? —

- O croce que farai?
  El figlio mio torrai?
  E que ci aponerai,
  Che non à en sè peccato?
- Succurri, piena de doglia,
  Ch'el tuo figluol se spoglia
  E la gente par voglia
  Che sia in croce chiavato.
- Se glie togliete el vestire,
   Lassatemel vedire.
   Com' el crudel ferire
   Tutto l' ansanguinato!
- Donna, la man gli è presa, Nella croce gli è stesa,

Con un bollon gli è fesa, Tanto ci l' on ficcato.

L'altra mano se prende, Nella croce se stende, E lo dolor s'accende Che più è moltiplicato.

- Donna, li piè si prenno, E chiavellanse al lenno. Onne jontura aprenno Tutto l' àn desnodato. —
- E io comencio el corotto
   Figliolo, mio deporto,
   Figlio, chi mi t'a morto
   Figlio mio delicato!
- Meglio averian fatto
   Che 'l cor m' avesser tratto
   Che nella croce tratto
   Starci desciliato.
- Mamma ove sei venuta?
  Mortal me dai feruta,
  Chè l tuo pianger me stuta
  Chè l vegio si afferrato.
- Figlio che m' agio anvito
  Figlio padre e marito
  Figlio, chi t' ha ferito,
  Figlio, chi t' ha spogliato?
- Mamma, perchè te lagni?
  Voglio che tu remagni,
  Che serva i miei compagni,
  Ch' al mondo agio acquistato —

heraus die Diebe, daß fie feine Gefahrten feien. - Man trone ihn mit Dornen, da er fich Ronig genannt hat! -D Sohn, Sohn, Sohn! Sohn, geliebter Sohn! Sohn, wer giebt einen Rat meinem gequalten Berzen? Sohn, ihr freundliche Augen, Cohn, mas antworteft bu nicht! Cohn, weshalb verbirgft bu bich, vor ber Bruft, die bir bie Dilch gegeben? — Gerrin, da ift das Kreuz, welches die Leute dir herbeibringen, an welches das mahre Licht erhoben werden foll. — D Kreug, was wirft du thun? Meinen Gohn wirft du mir nehmen? und wirft hier aufhangen den, der in fich teine Gunde hat? - Gilf, bu Schmergenereiche, benn beinen Cohn entfleiben fie, und es icheint, ale ob bie Leute möchten, baß er ans Kreuz genagelt werbe. — Wenn Ihr ihm die Kleidung abzieht, last mir ihn fehn, wie fie burch graufames Chlagen ihn gang mit Blut befledt! - Gerrin, Die Sand haben fie ihm genommen, fie haben fie ihm ans Rreug gespannt; mit einem Ragel haten fie fie durchbohrt, fo fehr haben fie ihn eingestoßen. Die andere Band ergreifen fie, fie fpannen fie ans Rreug, und es entflammt ein Schmerz, ber fich ftets vergrößert hat. - Berrin, die Fuße ergreifen fie und nageln fie ans Kreug, jedes Gelent zerspalten fie, gang haben fie ihn auseinander geriffen. - Und ich beginne mein Behklagen; o Cobn, du meine Freude, o Cohn, wer hat mir bich getöbtet, mein garter Cohn? -Beffer hatten fie baran gethan, wenn fie mir bas Berg berausgeriffen hatten, als bag fie mich jum Kreuze gefchleppt, um da ftarren Auges gu bleiben? - Mutter, mobin bift du gefommen? Gine todtliche Bunde verfest du mir . . . (die folgenden Berfe find mir nicht verftandlich . . . ). - Cohn, ben ich gegen meinen Billen erhielt, als Cohn, Bater und Gatten, Cohn, mer hat dich verandert, Cohn, wer hat bich entfleidet? - Mutter, warum flagft bu? Ich will, daß du bleibest, daß du meinen Gefahrten bieneft, die ich mir in ber Belt erworben. - Cohn, fage bies nicht, ich will

Figlio, questo non dire,
Voglio teco morire;
Non me voglio partire
Fin che mò' m' esce 'l fiato.
C' una agiam sepultura,
Figlio de mamma scura
Trovârse en affrantura
Matre e figlio affogato —
— Mamma col core affletto
Entre a le man te metto
De Joanne, mio eletto,
Sia tuo figlio appellato
— Joanna esta è mia mate
Tollela en caritate;
Aggine pietate

Cà lo core à forato

Figlio de la smarrita

Figlio de la sparita,

Figlio (mio) attossicato.

- Figlio, l'alma t'è uscita,

- Figlio bianco e vermiglio, Figlio senza simiglio Figlio, a chi m' apiglio Figlio, pur m' ai lassato! Figlio bianco e biondo Figlio, volto iocondo, Figlio, perchè t' à el mondo, Figlio, cusì sprezato! Figlio dolce e piacente Figlio de la dolente Figlio, à te la gente Malamente trattato! Joanne figlio novello Morto è lo tuo fratello Sentito aggio 'l coltello Che fo profetizzato, Che morto à figlio e mate De dura morte afferrate Trovârsi abbracciate Mate e figlio a un cruciato \*).

Die Schönheit der eben mitgetheilten, in ihrer rührenden Naivetät ergreisenden, voll glühender Leidenschaftlichkeit erfüllter und dramatischer Anschaulichkeit getragener Laude Jacopone's sticht umsomehr hervor, wenn man sie mit gleichzeitigen andern dramatischen Lauden vergleicht. In denselben ist vielleicht äußerlich, weil die Personen näher bezeichnet werden und weil mehr Personen auftreten, der Fortschritt zum Orama deutlicher. Aber nur äußerlich. Oft werden von den einzelnen Personen die sich abspielenden Begebenheiten mehr erzählt als vorgeführt. So in der Laude, die wir nun mittheilen. Dieselbe ist noch in folgender Hinsicht interessant. Sie beginnt mit der ersten uns bekannten Strophe des oben mitgetheilten Perusiner Liedes »Levate gli occhi«, sie scheint überhaupt aus dieser Laude entstanden zu sein, und mag als Beispiel, wie aus einer lhrischen eine dramatische oder halbdramatische — da in

mit dir sterben, ich will nicht von hinnen gehen, so lange der Athem mir noch aus dem Munde geht, daß wir zusammen eine Grabstätte haben, o Kind trostloser Mutter, daß man vor Erschöpfung erstidt, Mutter und Sohn zusammen sindet (?) — Mutter mit betrübtem Perzen, in die Hände übergebe ich dich Iohannes, meines Auserwählten. Dein Sohn werde er genannt. — Iohannes, hier ist meine Mutter, nimm sie in Liebe von hier weg, habe Mitseid mit ihr, benn ihr Perz ist durchbohrt. — Sohn, die Seele ist dir gestohen, o Sohn der Berirrten, Sohn der Berschwundenen, du mein gequälter Sohn! — Sohn, so weiß und so rot, Sohn ohne Gleichen, Sohn, an wen soll ich mich anklammern? Sohn, du hast mich doch gesassen. — Sohn so weiß und blond, Sohn mit freudigem Antlis, Sohn, weshalb hat dich die Welt, Sohn, so sehn er verachtet? — Sohn, du süßer und lieber, Sohn der Trauernden, Sohn, dich hat das Bolk gar bose behandelt. Iohannes, du mein neuer Sohn, todt ist dein Bruder, ich fühlt das Messer, von dem prophezeit worden ist, welches getödtet hat Sohn und Mutter. Bom harten Tod ergrissen sanden sich umarmt Mutter und Sohn in einer und berselben Marter.

<sup>\*)</sup> Den Text, ben wir hier aus D'A. abbruden, hat berselbe nicht der Ausgabe von Tresatti oder Sorio entnommen, sondern derjenigen Modio's im Drude von Salviano, denn sowohl T. wie S. hatten das Gedicht zu sehr modernistet.

derselben noch viele epische Clemente vorhanden sind, entsteht, mitgetheilt werden. Nach den Worten: "Erzählen wir von seinen Martern", tritt Maria auf. Die ganze Laude lautet:

Lauda del Venardi sancto\*): Levate gl'ochi e ressguardate Morto è Cristo ogge per noi; le mano e i pie en croce chiavate operto el lato; o triste noje! piangiamo e feciamo lamento, e nnarriamo del suo tormento.

Maria ad sororés:

O sorelle della sscura, or me daite uno manto nero a quella che giammai non cura nè de manto nè buon velo. puoi che so sì abandonata e del mieo filglio vedovata.

Sorores ad Mariam.

O dè pin de vedovança,
pin de pena e de dolore,
morta è la nostra sperança,
Cristo nostro salvatore.
ciascum faccia novo pianto
et a Maria daite esto manto.

Maria mater domini.

Donne che vedove andate,
traite a veder Maria scurata;
prendavo de me pietade
e veder me stare sì abandonata;
calcuna de voi m' acompangne
a pianger me e l tristo Johanne.

Maria mater domini:
Or qual è ll'omo ch' è tanto duro
che te non piange, o filglolo mio?
vederte stare en croce nudo,
tutto scoperto; o trista io!
morire credecte e ciò non celo
quando te copersi el mieo velo.

Maria ad sorores:

Merçé vo grido per suo amore
c'aitiate a pianger la dolente;
le gran pene e l suo dolore
siam manefesta a questa gente,
e io odendol dire a voi,
forsa mo ci acompangno luje.

<sup>\*) 3</sup>ch gebe den Tegt nach Monaci's Crestomazia, Abschrift von Tegt A., aus einem Codez der Fraternita di S. Stefano d'Assisi, cf. mit diesem Tegt den bei Monaci gegenüber abgedruckten aus einem Codez der Fraternita di S. Maria del Mercato di Gubbio und die in Riv. auch von Monaci abgedruckte Lauda del Vinardi sancto aus Cod. F. Nr. 7.

lleberfegung. Erhebet die Augen und ichauet her. Gestorben ift Christus heute für uns, die Sande und bie Fuße find ans Rreuz genagelt, offen ift die Seite, o wir Armen! weinen wir und erheben wir unser Wehllagen und erzählen wir von seinen Martern.

Maria an die Schwestern: O Ihr Schwestern der niedern Magd, gebt mir nun einen schwarzen Mantel. Mir, die ich mich sonst nie kummere um Mantel oder schwenen Schleier — da ich so sehr verlassen bin und Bittwe meines Sohnes geworden bin.

Die Schwestern an Maria: (Die ersten Berfe find mir unverständlich.) Todt ift unsere hoffnung, Christus unser heiland. Ein Beder beginne wiederum zu weinen, und gebt Maria ihren Mantel.

Maria, Mutter des herrn; Ihr Frauen, die ihr als Wittwen einhergeht, tommt herbei, Maria zu sehen. Sabet Mitleid mit mir, daß Ihr mich so verlaffen seht. Sine jede von Euch helse mir mich zu beweinen und den trauernden Johannes.

Maria, Mutter des herrn: Wer ist nun der Mensch, der so hart ware, daß er nicht weinte, o mein Sohn, dich so nacht am Kreuze zu sehen, so ganz entblößt, o ich traurige. Ihr glaubt zu sterben, und das verhehle ich nicht, wenn ich dich bedeckte mit meinem Schleier (?).

Maria an die Schwestern: Gnade rufe ich zu Euch, um seiner Liebe willen, helfet mir doch die trauernde zu beweinen. Ihre große Bein und Ihr Schmerz seien diesem Bolke offenbar, und wenn ich es sagen höre . . . (was heißt der leste Bers?).

Homo devotus
(3n b. Abbrud b. Riv. di fil. steht: hoe devoti.)
Sempre piangere e dolere
devem Xpisto salvatore,
e maje posa non avere
defin che l sentemo en el core
così alliso e 'nsanguenato
che per noje so fragellato.

Dicant omnes (dicunt in R. d. f. r.).

Quale è 1 cor che non piangesse
de vedere pur Christo orare,
del sangue le ghioce spesse
enfine a terra andare
dell' acerva passione
che recevi per nostro amore?

Maria Jacobi.

Puoi che venne el tradetore
dai Judire aconpagnato
salutò el nostro sengnore,
tosto fo preso e llegato
sì detoperosamente
che non lo po pensare lo mente.

Maria Madalena.
Puoi che Xpisto àver legato començarlo a tormentare, ello volto gli ò sputato, el nol se podia nectare, quille carne pretiosi delgli sputi fracedusi.

Maria Madalena.

Mentre per la via el menaro non finar de dar tormento tucto sì llo 'nsanguenaro, questo era lor piacemento, così tucto ensanguenato menarlo denante a Pilato.

Johannes apostolus: E Pilato a una colonda tostamente el fe legare; el sangue fine a terra abonda delle frustate che i fe dare algli più crudegle serviente che fosser fra tucta loro gente.

Johannes apostolus: Puoi ch' ell àver ben frustato de porpore el fier vestire, de spina una corona en capo, e così el fecero venire denante al populo arrabiato quello ainello sença peccato.

Johannes apostolus: Gridò el popolo arremore sia vacci crocefisso el ladro; Baraban ched è ladrone, en prima de lui sia lassato! oimé! matre suo' dolente, ch' a tucto questo era presente.

Ein Andachtiger: Immer weinen und klagen muffen wir über unfern Seiland Chriftum, und niemals Rube uns gönnen, fo lange wir ibn in unferm Bergen fühlen, ibn, ber fo geschlagen und im Blute gebabet wurde, ber für uns gegeißelt wurde.

Alle gufammen: Beldes Berg follte nicht weinen, Christum auch beten gu feben, zu betrachten die Eropfen feines Bluts, die dicht auf ben Boden fallen, wegen des herben Leidens, das ihm um unferer Liebe willen widerfahrt.

Maria Jacobi: Rachdem ber Berrater getommen mar, bon den Juden begleitet, und unfern hegrußte, wurde er fofort ergriffen und gefesselt, auf so fcandliche Art, daß es ber Sinn nicht erfassen tann.

Maria Magdalena: Rachdem fie Chriftum gebunden hatten, begannen fie ihn zu foltern. In das Geficht spiecen fie ihm. Er konnte nicht fein toftbares Fleisch vom ekelhaften Speichel reinigen.

Maria Magdalena: Bahrend fie ihn auf bem Bege dahin führten, hörten fie nicht auf, ihn zu foltern. Blutig schlugen fie ihn gang, und darin gefielen fie fich, ihn blutuberströmt vor Pilatus zu führen.

Bohannes ber Apoftel: Und Bilatus ließ ibn an eine Saule anbinden. Bis jum Boden fließt im Ueberfluß bas Blut, von den Geißelhieben, die er burch bie graufamften Diener ihm erteilen lagt, die unter bem Bolte maren.

Johannes ber Apoftel: Rachbem fie ibn gut gegeißelt, ließen fie ibn ein Burpurtleid angieben, festen ibm eine Dornentrone aufs Saupt und ließen ibn fo vor das muthenbe Bolt tommen, ibn, diefes Lamm, ohne Sunde.

Iohannes ber Apostel: Es schrie das Bolt larmend, sofort werde der Dieb gefreuzigt. Barrabas, der ein Rauber ift, sei vor ihm in Freiheit gelassen. O webe über seine trauernde Mutter, die diesem ganzen Borgang beiswohnte.

Maria mater domini: Trista, io sola gridava: oimè, gente despietata! al mieo filglo ressguardava, perchè m'aje sì abandonata? non ài peccato commesso che dighe essere crocefisso.

Maria mater domini: El mieo filglo me vedia sola piangere et gridare; majure croce gli daia che quella che devia portare, vederme sì sconsolata da onne gente abandonata

Maria mater domini: Fuor del palaçço lo fiero trare, pusergl' en collo una croce: io trista a piangere e gridare, dicendo; figlio, ad alta voce, dalla a me, che lla porto io nante che moghe, o filglolo mio.

Maria Madalena:
Racto a spatacte lo menaro
al loco do devia morire;
a rremore tucte gridaro:
chiove e martiegle faite venire,
che sia cecto crocefisso
quel che fra noi è tanto visso

Maria mater domini:
Jo trista me volglia dentorno
se neuno era ch' ell' aitasse
già nullo homo de questo mondo
non era che per lui parlasse;
ma tucte facien questa voce:
moga, moga el ladro en croce.

Maria mater domini:
E io fra tucta quella gente
sola sola sì gridava,
non podia parlare niente
c' a pena pena respirava
del gran pianto ch' io fecia
de quello c' al mieo filglolo vedia.

Maria mater domini:
Jo smarrita m' apressaje
per lo mio filglolo toccare;
ad alta voce luje gridare:
filglolo, lassamete abracciare,
Ch' io non sia sì sconsolata,
poje che m' àje sì abandonata.

Maria mater domini: Cristo non podia parlare, tanto avia el core tristo del pianto che mme sentia fare, chè guasi era tucto trasficto più de me, quando m'odia che de ciò che recevia.

Maria, Mutter des herrn: D ich trauernde, schrie ich allein! O wehe, unbarmherziges Bolt! Auf meinen Sohn schaute ich. Beshalb haft du mich so verlaffen? Du hast teine Sunde begangen, daß du gekreuzigt werden mußtest.

Maria, Mutter bes herrn: Mein Sohn fah mich allein weinen und schreien; ein größeres Kreuz als bas, was er tragen sollte, war es fur ihn, mich so troftlos zu feben, von allen Leuten verlaffen.

Maria, Mutter des herrn: Aus dem Palaste führten fie ihn. Auf den Raden legten fie ihm ein Kreuz, und ich Aermste, weinte und schrie und sagte mit lauter Stimme: Gieb es mir, ich will es tragen, bevor du stirbst, o du mein Sohn!

Maria Magbalena: Sofort führten fie ihn unter Schlagen jum Orte, wo er fterben follte. Larmend ichrien fie Alle: Ragel und hammer bringet herbei, daß er ? getreuzigt werde, er ber unter uns fo lange gelebt.

Maria Magdalena: Ich Mermfte fah mich um, ob Riemand da mare, der ihm hulfe. Es war aber tein Menich auf biefer Welt, der fur ihn gesprochen hatte, fondern Alle erhoben biefen Ruf: Er fterbe, fterbe, der Dieb am Rreuze.

Maria, Mutter bes herrn: Und ich allein unter allen biesen Leuten, ich allein schrie so sehr! Richts tonnte ich sagen, denn taum tonnte ich atmen wegen des großen Jammers, den ich anhub, über das, was ich meinem Sohne anthun sah.

Maria, Mutter bes Geren: Außer mir, naberte ich mich ihm, um meinen Sohn zu berühren und ihm mit lauter Stimme zu fagen: Sohn, laß mich dich fuffen, daß ich nicht fo troftlos fei, da du mich fo ganz verlaffen haft.

Maria, Mutter des herrn: Christus konnte nicht sprechen, so traurig war sein herz wegen der Klagen, die er mich ausstoßen hörte, so daß sein herz beinahe noch eher durchbohrt war infolge der Klagen, die er mich austtoßen hörte, als infolge der Leiden, die ihm widerfuhren.

Maria Jacobi.

Quando al loco s'apressaro,
dova l sengnore devia morire,
a rremore tucte gridaro:
chiove e martielgle faite venire
quando ver l' un se voltava,
l' altro la guanciata i dava.

Maria Jacobi:

La croce fier ponere en terra e su sì lu fiero colcare; l' uno de loro la mano gli aferra, l' altro chiovo sì spontaro qual è 1 core che non piangesse che tale dolore conprendesse?

Maria Madalena: Et io Madalena trista me gectaje su 'nn i soi pie, per quale fi sì grande aquisto che purgaje peccata mie; su 'nn issi me chiavellarite, maje non me ne llevarite.

#### Maria Madalena:

El mio maestro me ssguardava, decendo; o filgla, que poi fare? lassa fare la gente prava, lassagle de me satiare: ch' io non esti' a tanto spermento et aggia fine el mieo tormento.

#### Maria Jacobi:

Puoi poco stecte che spirone lo spirto de Dio en man del patre; ma 'n prima perdonò al ladrone che gli demandò piatade. allora sì gram voce mise, che 'l velo del tempio se devise.

Die andere Fassung des Gedichts hört hier nicht auf, sondern hat zuerst eine Strophe, die offenbar von den Devoti gesungen wurde, und die Ermahnung enthält, man sollte sich doch bessern lassen, durch die eben geoffenbarten Dinge. Das Drama hatte also direct einen erbauenden Zweck. Die Strophe endigt mit dem Ausrus: "Wir müssen ihn immer beweinen, der für uns sterben wollte." Darauf wird noch weiter erzählt, wie Maria ihren Sohn umarmen will, wie Longinus Christi Seite durchbohrt, Maria in Ohnmacht fällt, Christus vom Kreuze heruntergenommen wird. Das Gedicht schließt mit den Klagen der Frauen und Johannes.

Unter den uns erhaltenen Lauden sind namentlich die Seneser dramatisch, und haben, wie die eben mitgetheilte, meist die Passion Christi zum Gegenstand. Defters wird der Dialog unterbrochen durch Ermahnungen an die Sünder, die sich durch das

Maria Jacobi: Als fie fich bem Orte naherten, wo der herr sterben follte, schrien fie Alle larmend: Ragel und hammer laffet herbei tommen. Wenn er fich nach Ginem unwandte, gab ihm der Andere einen Badenstreich.

Maria Jacobi: Das Rreuz ließen fie auf die Erde nieder und hießen fie ihn fich darauf hinlegen. Der Eine ergreift seine Sand, der Andere stumpfte die Ragel ab. Welches Berg sollte ba nicht weinen, das solchen Schmerz erführe.

Maria Magdalena: Und ich, ungludliche Magdalena, warf mich ju seinen Fußen, wodurch ich so viel für mich erreichte, daß ich mich meiner Sunden entledigte. Auf sie sollt 3hr mich festnageln, niemals sollt 3hr mich von ihnen wegziehen.

Maria Magbalena: Mein Meister fah mich an und sprach: o Tochter, was tannst bu thun? Laß bas ruchlose Bolt nur handeln. Laß es sich an mir sattigen, daß ich meine Prüfung nicht aufhalte, und meine Marter zu Ende führe.

Maria Jacobi: Rur turze Beit dauerte es, da hauchte er feinen Geift in die Sande Gottes des Baters aus. Aber zuerst vergab er dem Dieb, welcher um fein Mitleid bat, dann stieß er einen folchen Schrei aus, daß der Borhang des Tempels gerriß.

eben Angehörte zur Buße anfeuern laffen follen. Go schließt Laude VII mit den beherzigenswerthen an die Gunder gerichteten Ermahnungen:

Voi peccatori, che Cristo amate de la sua morte sempre pensate, misericordia adimandate tuttor chiamate sua perdonanza. Fa penitenza mentre che se' sano non ti fidare nel mondo vano u. s. w. \*).

Manche dieser Lauden sind noch halb episch, halb dramatisch. So namentlich die schöne Laude XIII, welche z. Th. die Passion erzählt, z. Th. die einzelnen Personen sprechen, endlich auch selbst den Autor eingreifen läßt.

Die zwei Pesareser Lauden sind auch sast dramatisch zu nennen. Die eine beginnt damit als lyrisches Gedicht den Tod Christi zu beweinen, läßt aber dann Christus mit den Sündern zu Gott selbst sprechen. Die zweite ist ganz eigenthümlich; sie scheint unmittelbar aus dem Leben herausgerissen zu sein, und bietet ein hübsches — ich möchte beinahe sagen — Genrebild aus dieser Zeit. Der Sünder ist ungläubig und kann nicht das Wunder des Abendmahls verstehen. Christus sest ihm in aller Milde das Wunder auseinander und beklagt sich über die Verstocktheit der Menschen. Der Priester ist außer sich über die Sünde, die der Ungläubige begeht, und zieht mit der Intoleranz und dem Fanatismus seines Standes gegen ihn los. Die Läude sührt den Titel:

#### In solemnitate Christi.

Der Sünder\*\*):

Come e possibil chel verbo incarnato Che reggie el ciel la terra laria el mare In così breve spatio sia serrato? Questo nel mio inteletto non puo intrare Dice che in momento e in ogni lato Et questo la natura nol puo fare Onde io creder non posso che sia vero Che questo sia di Christo el corpo intero

### Xps loquitur:

O gente sempre al creder tarda e stolta
Al ben far cieca, sorda pigra et lenta
La fede tua la qual veggio gia spenta
Vol chio venga a morir un altra volta.
Che mi val peccator per te esser morto
Poi che se tanto al creder ostinato
Quante volte el mio sangue a ber tho porto
Et dato in cibo el mio corpo sacrato

<sup>\*, 3</sup>hr Sunder, die ihr Chriftum liebt, denket ftets an seinen Tod, bittet ihn um sein Erbarmen, immer rufet seine Bergebung an. Thue Buße, so lange du gesund bift, traue nicht der eiteln Belt u. f. w. — Aehnlich der Schluß von Laude XIII.

<sup>\*\*)</sup> Der Sunder: Wie ist es möglich, daß das fleischgewordene Wort, welches den himmel beherrscht, die Erde, die Luft, das Meer, in einen so kleinen Raum eingeschlossen werde? Das kann in meinen Berstand nicht eindringen. (Der Sinn des folgenden Verses ist nicht klar.) Dieses kann aber doch die Ratur nicht vollbringen. Deshalb kann ich nicht glauben, daß es wahr sei, daß dieses Christi ganger Körper sei.

Chriftus fpricht: D du jum Glauben faumiges und thörichtes Bolt, jum Bohlthun blind, taub, trage und langsam. Dein Glaube, welchen ich schon erloschen sehe, verlangt, daß ich ein ander Mal zu sterben tomme. Bas nübt es mir, o Sünder, für dich gestorben zu sein, da du dich so sehr dem Glauben gegenüber widerspenstig zeigst. Wie oft habe ich dir mein Blut zum Trinken gebracht und dir zur Speise meinen geheiligten Leib gegeben! Und doch zwinge ich mich, dich heil in den Pafen zu bringen, wenn du auch in deinen Werken dich immer undankbar zeigst.

Pur mi sforzo condurti salvo in porto Benche con lopre tue sia sempre ingrato Hor vedi sparso per più chiaro segno Quel sangue che per te sparsi in sul legno Tho gia fatto al mondo in ogni parte Per lo tuo amor miracol mille et mille Scrisser di me gia tante antique carte E gran propheti et le savie sibille El tuo cor fredo pur da me si parte Raccendi homai le gia spente faville Che piu aspetti homai, che non credi Poi chel mio sangue sparso aperto vedi

Sacerdos loquitur:
Misero iniquo incredul peccatore
Saratti mai remesso un tal peccato?
Hor ben cognosco el mio comisso errore
Et quanto al mio signor son stato ingrato
Misericordia o vero redentore
Misericordia, a questo scelerato
Piangero sempre et faro penitentia
Perdonami signor per tua clementia.

#### Christus:

Resuscitato apparvi a Maddalena Tocco Thomasso el mio costato aperto Peregrin fransi el pane et nella cena E miei discipul mi cognober certo De testimoni la scrittura e piena Et tu non credi e questo il premio el merto Hor mi bisogna poi che lhuon non crede Spargere el sangue et rinovar la fede.

#### Sacerdos:

O verbo eterno o verbo salvatore Verbo che per salvarci se incarnato Concede tanta vita al peccatore Che pianger possa el suo grave peccato. Et se per per (sic) penitentia et gran dolore Error alchun giamai fu perdonato Concedimi chio facci penitentia Con lacryme digiuni et astinentia.

Et voi veri christian non dubitate
Che questo e il corpo ver del nostro Dio
Guardate al sangue et più non vicilate
Pigliate exempio omai del caso mio
Quando tal sacramento voi pigliate
Siate col cor contrito humile et pio
Seguendo sempre questo santo segno
Che fa chi bene el segue del ciel degno.

Einer späteren Beit gehören die Lieder der Bianchi an. Wir haben schon oben darauf hingewiesen, daß uns zwei Lauden ein vortreffliches Bild ihrer Bußubungen gewähren. Laude I erzählt, wie die Bianchi in Procession hinter ihrem mit dem Bilde Christi geschmuckten Banner einhergingen, und wie die Einen ausriesen: "Hilf

Aun fiehst du zum deutlicheren Zeichen jenes Blut vergoffen, welches ich für dich am Rreuzesholz vergoß. Ich habe schon in der Welt an jedem Orte dir zu Liebe Tausende und Abertausende von Bundern volldracht. Es schrieben von mir schon so viele alten Schriften und großen Propheten und weisen Sibyllen. Und dein hartes Berz halt fich doch fern von mir. Bunde nunmehr wieder an den schon erloschenen Funken, daß du nunmehr erwartest (?), da du nicht glaubst, daß du mein vergossenes Blut offen vor dir siehst.

Der Priester spricht: Du elender, ruchloser, ungläubiger Sunder, wird dir jemals eine folche Sunde erlaffen werden? Run erkenne ich wohl den von mir begangenen Irrtum, und wie sehr ich meinem herren gegenüber undankbar gewesen bin. Erbarmen, o du wahrer Erlöser, Erbarmen für diesen Berbrecher! Ich werde immer weinen und Buße thun. Berzeihe mir, o herr, um deiner Milde willen.

Christus: Als Auferstandener bin ich der Magdalena erschienen. Es berührte Thomas meine aufgerissene Seite, als Pilgrim brach ich das Brot und beim Mahle erkannten mich meine Jünger für gewiß. Bon Zeugnissen ist die Schrift erfüllt. Und du glaubst doch nicht! Und das ist mein Lohn und mein Berdienst. Run muß es sogar dazu kommen, daß der Mensch nicht glaubt, daß ich mein Blut vergieße und den Glauben erneuere.

Priester: O du ewiges Wort Gottes, o du heilbringendes Wort, Wort, welches du zu Fleisch geworden bist, um uns zu retten. Las dem Sünder so langes Leben, daß er seine schweren Sünden beweinen könne. Und wenn jemals durch Buse und großen Schwerz ein Irrtum verziehen worden ist, so erlaube mir, daß ich Buse thue, unter Thränen, Fasten und Kasteiung. Und Ihr wahre Christen, zweiselt nicht, daß dieses der wahre Körper unseres Gottes ist. Schauet auf das Blut und schwantet nicht mehr. Nehmet ein Muster an meinem Fall. Wenn Ihr ein solches Sacrament einnehmet, dann verhaltet Euch zerknirschten, demütigen und frommen Herzens, folget immer diesem beiligen Blut, welches den, der ihm recht folgt, des himmels würdig nacht.

Gott, Friede, Friede, Herr unser Gott", die Andern stets wiederholten: "O Maria, unsere süße und fromme Mutter!"\*) Andere wiederum sangen Lieder über die Passion. Und Laude V führt noch des Genauern an, was die Bianchi in ihren Processionen riesen: Erbarmen, ewiger Gott, Friede, Friede, frommer Herr, schaue nicht auf unsere Fehler. Um Mitleid rusend, schreiten wir einher, vergiß das Mitleid nicht, Mitleid, Gott rusen wir! Mitleid für den Sünder, Erbarmen, wahrer Gott, Erbarmen bringt Friede, Erbarmen, wenn es dir gefällt, Erbarmen, hoher Herr!\*\*) Und dabei geißeln sie sich, schlagen Brust und Seite, gehen barsuß einher und kasteien sich.

Von den Bianchi Aquila's wird ganz Aehnliches erzählt; wie die Chronik von Nicold di Borbona aquilano sagt, wären sie in weißen Gewändern eingehüllt, sich mit Geißeln schlagend, Lauden singend, hinter dem Kreuze im Zuge einhergegangen und hätten Sedermann zur Buße und zur Kasteiung aufgefordert. Auch unter den Liedern Aquila's sinden wir einige Bußlieder (so Rr. 1 der lyrischen Lauden, Laude 15, welche besonders vom Tode spricht, Lande 25 »della penitenza«). In Laude 27 wendet sich der Eiser der Büßer besonders gegen das verderbenbringende Fleisch. Man sehe die bezeichnenden Verse:

Non se volle ingrassare
Questa misera carne fetentosa
Anzi se vole gastigare
Colla sancta penytensa gratiosa
O carne malitiosa
Piena de vitii e de fragilitate \*\*\*)...

Unter den dramatischen Lauden dieser Geißlergesellschaft wird da namentlich die Laude XXI »Laude del Vivo e del Morto«, ein Dialog zwischen einem Lebendigen und einem Todten auf die frommen Seelen Eindruck gemacht haben. Der Todte kommt direct aus der Hölle und erzählt dem vor Furcht und Schrecken zitternden Lebenden von den greulichen Qualen, die man dort unten in der Gluth des Feuers und in der Kälte des Sises erleidet. Das Gedicht schließt dann mit einer von den »Devoti« wohl im Chor gesungenen Strophe, die zur Besserung mahnt, damit man eines Tages nicht in die Hölle, sondern ins Paradies gelange.

Während in allen diesen Bußliedern der Gedanke an den Tod und das Wehe der Menschheit überwiegt und ihnen ein düsteres Aussehen gewährt, sind die Marien-lieder im Gegensatz zu ihnen eher heitern Inhalts; sie sind von der glühendsten und überschwänglichsten Liebe zu der Jungfrau erfüllt, und nehmen sich oft wie Liebes-lieder aus. Es wird die Madonna von schmeichelnden Epithetis aller Art geradezu überschüttet. Diese Spitheta stimmen nur z. Th. mit den im lateinischen von Hugo

<sup>\*)</sup> Ajuto Dio, pace pace, signor Dio . . . O Maria nostra madre dolo' e pia.

<sup>\*\*)</sup> Misericordia, eterno Dio, pace, pace signor pio, non guardare il nostro errore. Misericordia andiam gridando. Misericordia non sia in bando. Misericordia Iddio chiamando. Misericordia al peccatore. Misericordia Iddio verace. Misericordia manda pace. Misericordia se ti piace. Misericordia alto signor.

<sup>\*\*\*)</sup> Richt foll fett werden dieses mein elendes ftintendes Fleisch, vielmehr muß es tafteiet werden burch die beilige freudige Bugubung. D bu mein bojes Fleisch, voller Fehler und Berbrechlichteit.

von Reutlingen mitgetheilten Marienlied und mit dem wallonischen Liede überein. So finden wir häufig, daß die Madonna mit einer Rose verglichen wird. Wie das wallonische Lied sie »rose excellente« nannte, so heißt es im Marienlied (Crest.) rosa ingarofolata (Blume, die den Geruch der Rose mit dem der Reste verbindet?), in den Cortoneser Lauden haben wir Nr. 2 »rosa novella« 6. fresca rosa aulorita, 9) fresca sovr' ogni rosa, 10) rosa aulente, 14) rosa bianca e vermiglia, 15) rosa cum dulcore, 16) kurz rosa, auch in einer Florentiner Laude »fresca rosa novella«\*). Das Epithethon »Lune« kommt nur einmal in der Laude 2) aus Cortona als »luna de splendore«\*\*) vor, sonst haben wir einmal Diana (Lauda cort. I) und stella Diana (Cort. 5). — Das Epithethon »creesse de creature« findet sich sonst nirgends. — Bon den Epithetis des lateinischen Liedes kann das von Gillert überlieferte »vas dulcoris« dem »vas d'ogni santitade«\*\*\*) (Cort. 2), »ornato vasello (Cort. 8 und B. s. S. 4, Fio. 27-46) nicht an die Seite gestellt werden, da das Original ros hat (cf. S. 42); die stella maris, die auch im wallonischen Lied als »maris stella« vorkommt, finden wir als »stella marina« in (Cort. 8) stella matutina neben stella marina B. s. S. 4 und Fio. (27-46). Das sidus splendoris kommt in dieser Form nicht vor, doch haben wir stella dolce clarissima, stella del mondo ornata (cf. Crest.), stella lucente (Cort. 1), luce serena, relucente stella, stella con grande splendore (Cort. 6), altissima luce con grande splendore (Cort. 8), stella chiarita+). — Die andern bemerkenswerthen Epitheta des Liedes Sugo's von Reutlingen »flos pudoris, dos amoris, celi via, candens lilium« finden fich in dieser Form nicht wieder. Die geringen Uebereinstimmungen, die wir also hier und da in den Spithetis finden, find zufälliger Art, fie gehören dem gesammten mittelalterlichen Sprachgebrauch an, jedenfalls gestatten sie nicht die Annahme einer Beeinfluffung der nördlichen Lieder durch die italienischen ++).

Die Phantasie der Lauden ist in der Erdichtung aller möglichen Spitheten für die Jungfrau unerschöpflich. Alle möglichen Namen von Blumen werden ihr gegeben, sie ist nicht bloß eine Rose, sondern auch eine Lilie (11. Cort.) oder dustender als eine Lilie (Fi.), überhaupt eine dustende Blume (cum bello odore Cort. 6), sie ist sogar ein ganzer "frischer Garten" (fresco giardino Fio.), und sie wird ebenso leicht zur Frucht. In Fio. ist sie eine Olive (fortiserosa uliva) und eine seine Muskatnuß (moscado sino), in Cort. 11 überhaupt eine wohlschmeckende Frucht (frutto piacente) oder ein laubreicher Baum, der süße Früchte trägt (arbore frondosa ke sai dolce fructo), sie ist süßer als Honig dolce a gustar più ke mele

<sup>\*) 2)</sup> junge Rose. 6) frische duftende Rose. 9) frischer als jegliche Rose. 10) duftende Rose. 14) weiße und rote Rose. 15) suße Rose u. s. w.

<sup>\*\*)</sup> Glanzender Mond, Stern Diana.

<sup>\*\*\*)</sup> Befaß jeber Beiligteit, geschmudtes Befaß.

<sup>†)</sup> Stern bes Meeres (Cort. 8), Morgenstern und Stern des Meeres B. s. S. 4, — füßer hellster Stern, schmuder Stern der Belt (Cres), leuchtender Stern (Cort. 1), heiteres Licht, leuchtender Stern, hellglanzender Stern (Cort. 6), hochstes Licht mit großem Glanz (Cort. 8), heller Stern.

<sup>††)</sup> Ein altfranz. Lied ed. P. Meher Romania 19. 1890 S. 299 aus Ms. d. l'Arsenal 3517 hat z. T. auch ähnliche Epitheta. So rose vermeille, très douce rousee, rose vermeille, odouz qui souef flaire.

Runge, Beiflerlieber.

Cort. 12), sie ist der weißschimmernde Thau (Cort. 10 gran rugiata candidata) oder ein frischer Quell öfters von duftendem Wasser (B. s. S. 8 fontana viva d'acqua saporosa, Fio. fontana viva, M.V. fontana da cui ogni fonte procede, Cort. fonte d'acqua sorgente, 12 fontana d'alegrança, 15 fontana), sie ist das hellleuchtenoste Licht auf Erden (B. s. S. lumiera del Mondo, M. V. lu cielo in terra si che da te tolle | El sole la luna la stella soa chiereza\*), sie ist eine helle Rugel (Cort. 10 chiara spera) und leuchtendes Arnstall (Cort. 11) oder ein prächtiges Rleinod (gema splendida Cort. 16), eine pulcra margarita, splendida luce clarita (Cort. 6), sie ist ein Universalheilmittel (Fio: tu se' vera medicina ch' ogni infermitade hai sanata), sie ist die Wohnung des Heilands und Medicin des Menschen (Ag. 46 habitamento dello salvatore et medicina hominum) oder die Wohnung des heiligen Geistes, die duftenoste Manna (Ag. 3, 46), sie ist eine Taube sonder Galle (Cort. 12 columba senza fiele), die sicherste Himmelspforte (Cort. 13), die Pforte des Paradieses (Ag. 14) und das Thor des Seiles (Cort. 6), die Leiter, durch welche die Gottheit in die Welt hineinstieg (Cort. 6), sie ift ein Schirm gegen den Feind und sogar ein vergifteter oder spiger Pfeil (sc. gegen den-(M. V. scuto contro el nostro nemico, venenosa et acuta sagitta.) Wir könnten noch Seiten mit diesen mehr oder minder geschmackvollen Spithetis anfüllen. Um von folden überschwänglichen Marienliedern dem Leser einen Begriff zu geben, druden wir die alteste uns bekannte Marienlaude ab (cf. S. 57):

# Lauda dei servi della Vergine\*\*).

Rayna potentissima, sovra el cel siti asaltata sovra la vita anzelica vu siti santificata scala de sapiencia, mare de riverencia vu siti purificata spoxa de Jesu Cristo, in celo humiliada, denanci al re de gratia vui siti incurunata, de le virtù altissime tuta ne si ornata, dona perfectissima, de Joachin fusti nata per salvare lo segolo al mondo fosti creata stella dolce clarissima, gemma glorificata, sovra le grande flore vuy si magnificata, corona si d'imperio a fino or fabricata, palma preciosissima, stella del mondo ornata, entro el zardino olentissimo rosa ingarofolata, humiliata, purissima, viola inviolata,

<sup>\*)</sup> Der himmel auf der Erde, so daß sie von dir entnimmt, der Sonne und des Mondes und der Sterne Glang.

\*\*) Uebersehung. Laude der Diener der h. Jung frau: Allmächtige Königin, über den himmel bist du erhaben, über das engelgleiche Leben bist du geheiligt. Du Leiter der Weisheit, Meer der Chrfurcht, du bist rein, Gemahlin Zesu Christi, im himmel gedemütigt, vor dem König der Gnade bist du gekrönt, mit den höchsten Tugenden bist du geschmückt, du vollendete Frau, als Joachims Tochter bist du geboren, um die Zeit zu retten, bist du für die Welt erschaffen worden, du süser, hellleuchtender Stern, gepriesenes Kleinod; über die größten Blumen bist du erhöht worden, du Kaisertrone, aus seinem Golde hergestellt, kostbarste Palme, geschmückter Stern der Welt, im duftigsten Garten den Geruch der Rose mit dem der Relse verbindend, du demütigste, reinste, du unangetastetes Beilchen, die Stüße

colonna sii del segolo, in alto sii fermata, anima di penitencia, maxima di riverencia, vui siti purificata fortezza de Jerusalem, di intorno circondata, lo fruto che vui portasti in Betelem, madona, la vita a nui ha data vui siti la sapiencia, piena de riverencia, columba sagellata verga d'ubidiencia, pulciella d'abstinencia, vui si amaestrata, vui si funtana de gracia, madona, aprexiata, inguento olentissimo, mana dal ciel mandata balsamo olentissimo, oliva remplantata sovra la mel dolcissimo vui siti humiliata, sovra tute le verzene vui sii luce abraxada, vui siti sacrificio, olente cira colada de sale de sapiencia da Deo resuscitata, tanto siti stata mare 1) da li miseri appellata, bià serà quell' anema che de vui serà abraxata vostra possanza altissima, oltra fine grandissima, in cel fortificata, lucerna splendidissima, vui sii soave e dolcissima de Cristo aluminata, vostra vita certissima, che sempre averà durata donzella cortesissima, d'adornezza adornata sovra la grande flore de gratia vui siti la più aflorata mira e sacrificio da Cristo asaminata piovado da le nuvole, del cel frexa roxada la qual fusti, madona, cum lo vostro fiolo, da tri magi adorata, preta fermissima ch' al zorno è fondata sovra le dodexe prete vui siti la più aflorata chi a vuy torna con lagreme l'anema desperata da vuy se parte cum gaudio, cum zoja consolata dal destro là santissimo fore ne vene undata del vostro fiol carissimo, che sparse a tal derrata, lo sangue dilectissimo che fo acqua roxata che confermò el battesemo, unde l'anema è salvata, in vui zaze la sentencia, madona de gran sciencia o verzene rayna justificata.

bift du der Beitlichteit, in der Bohe fest gegrundet, du jur Reue mahnende Ceele, chrfurchtgebictendes Gefet, bu bift rein, du Festung von Berusalem, durch Balle wohl verschangt, die Frucht, die du in Bethlehem trugft, Gerrin, hat uns das Leben gefchentt. Du bift die Beisheit, voll Ehrfurcht, du verfiegelte Taube (Anspielung auf Die unbefiedte Empfangniß), bu gehorfame Magd, enthaltfame Bungfrau, du, die du fo fehr gelehrt bift, du, die du fo fehr gepriefen bift als ein Brunnen der Annut, Gerrin, du duftende Salbe, Manna vom Gimmel heruntergeschiett, du duftender Balfam, bu im fußeften Bonig gepflangte Olive (?), bu bift gedemutigt, mehr als alle Jungfrauen bift bu ein glubendes Licht, du bift ein Opfertier, du fcmelgendes duftendes Bachs, durch tas Calz ber Beisheit von Gott jum Leben erwedt, fo fehr bift du Mutter von den Elenden genannt worden, felig wird die Secle fein, die von dir umarint fein wird, dir ift die höchste Macht, die über alle Grenzen erhaben ist, im himmel gefestigt ist, glanzendstes Licht. Du bist sanft und das füßefte von Chrifto angezündete Licht, dir gehört das ficherste Leben, welches immer dauern wird, du freundlichste Jungfrau, mit Bierden geziert, du blufft mehr als die schonfte Gnadenblume, du Mirrha und Opferfrucht, vom Beiland gefaet, du Regen, der du von ben Bolten herunterfallft, du frifder Tau des himmels, du Berrin, die du mit beinem Sohne von den drei Beisen aus dem Morgenlande angebetet worden bift, du festester Stein, der du am Tage gegründet, von ben gwolf Steinen bift du ber buntefte; wer mit Thranen die vergweifelte Geele gu bir wendet, trennt fich wieder mit Jubel von dir und mit Eroft und Freude. Aus der rechten hochheiligen Geite deines Cohnes fliest bas geliebte Blut, das uns übergießt und das in folder Menge vergoffen wird, daß es taufrisches Wasser wurde, welches die Taufe einsete, durch welche die Seele gerettet wurde. In dir liegt die Beisheit, du Gerrin von großem Biffen, o du als

<sup>1)</sup> Bohl madre.

vui siti piena de gracia da l'angelo salutata recordive de l'anima che sta mortificata l'anima d'i vostri servi e serve ve sia recomandata chi ha complì questa ystoria per vuy, verzene sacrata aidati lore l'anima sempre verzene biada, chi legerà questa oracione e chi la intenderà con devocione perdonanza si la di III agni e quaranta dì dal papa Innocenzo. Deo gratias.

Bas bei der Jungfrau Maria die Phantasie der Laudesen aber am meisten beschäftigt, ist ohne Zweisel das Bunder der unbestedten Empfängniß und reinen Geburt Christi. Immer und immer wieder kommen die Lauden darauf zurück und betonen die Reinheit der Jungfrau, welche niemals kannte »carnal deletanza« (sleischige Bollust B. s. S. 4) und vom heiligen Geist gekrönt wurde »senza nessun peccato ruginale« (ohne Erbsünde B. s. S. 9), welche blieb eine »inviolata virgo«, eine unbesteckte Jungfrau (Fi. 31) u. s. w. Freilich ist nirgends ein Anzeichen dasür zu sinden, daß man sich in Italien die Empfängniß und Geburt durchs Ohr vorgestellt habe, wie es sonst im Mittelalter wohl der Fall war und auch in Geisler-liedern dargestellt wird\*). Nur einmal sinden wir — freilich in einer lateinischen Laude, die Mazzatinti aus einem Codez der Disciplinati di Gubbio abdruckt, — die Anschaung, daß die Empfängniß durch den Hauch des Engels Gabriel veranlaßt wurde. Das Gedicht lautet:

Gaude virgo mater Christi quod per flamen concepisti Gabrielle nuntio. Gaude flore virginali onoreque speciali transcendis splendiferum Gaude quod deo plena peperisti sine pena cum pudoris lilio. Ubi fructus ventris tui per te detur nobis frui in perhenni gaudio. Amen \*\*).

Die Geschichte von Maria Verkündigung durch den Engel Gabriel\*\*\*) wird unsgemein oft in Lauden erzählt oder auch dramatisch vorgeführt (B. s. S. 4, 10, 11; Gubbio 8; Cort. 5; Aq. 18, 19, 29, 45 u. a.). Der Engel wird von Gott zu

Jungfrau gerechtfertigte Königin, du bift voll Anmut, vom Engel begrüßt. Erinnere dich an die Seele, welche sich bemutigt, die Seele deiner Stlaven und Stlavinnen sei dir empfohlen. — Mer dieses Lied für dich zu Ende geführt, du heilige Jungfrau, dem rette die Seele immer, du selige Jungfrau. Wer dieses Gebet lesen wird, der erhalte Bergebung seiner Sunden während drei Jahre und vierzig Tage vom Papste Innocenz. Deo gratias.

<sup>\*)</sup> cf. S. 33, v. 20 -die botschaft gie ze ir oran in . und S. 87 ff.

<sup>\*\*)</sup> lieber die Conceptio p. flamen, die auf arab. lieberl. zurückgehen soll, cf. Weil: Bibl. Leg. d. Muselmanner. Frankf. 1845 S. 284, ebenso lisener: Religionsgesch. Untersuchungen. Bonn 1889, Teil I S. 132, Anmertung 17. Da heißt es: "Gabriel hebt mit einem Finger das Kleid vom Busen der Maria und haucht sie an. Alsbald fühlt sie sich schwanger, läuft ins Feld und gebiert an einem dürren Palmbaum gestüht. Sofort ergrünt der Stamm und bedeckt sich mit sinstern Datteln, eine Quelle sprudelt zu ihren Füßen hervor mit Wasser wie Milch." — Diese Legende soll schon, wie U. sagt — in einer Legende des (spr. Gnostikers) Bardezanes (c. 220) gestanden haben. — Diesen Hinweis verdanke ich Dr. Pfannenschmid.

<sup>\*\*\*)</sup> Als bartlofer Jungling (of. Limburger Chronit, Geißlerlied, tritt Gabriel in ital. Liedern nicht auf.

Maria gesandt und verkündigt ihr, daß sie über alle Frauen erhöht werden soll und einen Sohn gebären wird. Maria geräth in Angst und bittet um nähere Erstlärung. Gewöhnlich antwortet dann Gabriel, daß der heilige Geist in sie eindringen werde und sie dann im Leibe einen Sohn erhalten soll (cf. B. s. S. 1 Maria lo spirito santo dea venire imantinente, l'alto padre onnipotente de vertude t'a ornata. — In L. 19 auß Aq. sagt ganz deutlich Gabriel zur Maria »Per la virtù dello spiritu sanctu, verrà lo figliolo sanctu in nello tou ventre, o sancta damisella. In einer Piemontesen Laude heißt eß Nr. 16 »lo spirito sancto desseise incontinente He a conceputo Christo in quela sancta ventre\*). Nur in einer Laude auß B. s. S. wird der Borgang so erzählt, daß Gabriel Maria einen Palmenzweig in die Hand giebt mit einer schön dustenden Frucht (con un fructo molto aulente), indem er ihr den Rath giebt, sie solle nicht darüber nachdenken, sondern daß von Gott gesandte Geschenk annehmen.

Wenn wir nun zum Schluß unsere Ausführungen über die italienischen Geißlerlieder überblicken und uns fragen, ob nach denselben irgend ein Zusammenhang zwischen den italienischen Lauden und den deutschen erwiesen werden kann, so müssen wir mit einem entschiedenen Nein antworten und gestehen, daß das Resultat, zu dem wir gelangen, ein durchweg negatives ist. Aus unseren Darlegungen wird aber gewiß zu gleicher Zeit auch hervorgehen, daß die italienischen Geißlerlieder in poetischer Hinsicht den deutschen weit überlegen sind \*\*\*).

<sup>\*)</sup> M., d. h. Geift foll sofort tommen, der hohe allmächtige Bater hat dich mit Tugend geschmuckt. — Durch die Kraft des h. Geistes wird dein h. Sohn in Deinen Leib tommen, o h. Mädchen — der h. Geift stieg sofort hinunter, und hat Christus empfangen (gezeugt?) in diesem h. Leib.

<sup>\*\*,</sup> Gebenedeit sei dein Leib, welcher unsern herrn trug, gebenedeiet deine Brufte, aus welchen du dem heiland Milch gabst, du Leib, in welchem Wohnung fand der unendliche Gott, du h. Leib; in welchem jene wurdige, schmachhafte Frucht wohnte, du heiliger Leib und geheiligte Wohnung, die du Christo in Demut gabst. Deine neue und heilige Geburt erhalt große Ehre. Deine Frucht, so gut und passend? (= aptu?) gibt uns große Annehmlichkeit.

<sup>\*\*\*)</sup> Borliegende Arbeit murde bereits im September 1897 brudfertig abgefchloffen, tonnte aber wegen Bergögerung ber Fertigstellung bes lesten Theils bes Buchs erft jest in Drud tommen.

# Die Geißler des Jahres 1349

# in Deutschland und den Niederlanden

mit besonderer Beziehung auf ihre Lieder.

Don

Archivrath Dr. phil. Heino Pfannenschmib,

Kaiserlichem Archivdirector zu Colmar i. Els.

# Allgemeiner Theil. Einleitendes.

1. Frühestes Aufkommen der Beißelungen bei Mönchen und Caien seit dem 10. Jahrhundert, und die ersten Beißlerfahrten von 1260—1349.

In den folgenden Blättern soll die um die Mitte des vierzehnten Jahrhunderts namentlich in Deutschland und den Niederlanden auftretende mächtige Geißlerbewegung den Gegenstand der Darstellung bilden und zugleich einen, wenn auch
sehr bescheidenen Beitrag zur Aufhellung mancher hierher gehöriger dunkeln Punkte,
die bisher theils keine, oder doch keine befriedigende Beachtung gefunden hatten,
liefern. Andere, noch übrig bleibende dunkeln Punkte zu erhellen, muß ich denen
überlassen, die mit umfangreicheren Kenntnissen, als ich sie besitze, ausgerüstet sind
und die unter wünschenswerther Auffindung neuen Materials in den Stand gesetzt
werden, auf der von mir betretenen Bahn, falls sie sich vor einer berechtigten Kritik
bewähren sollte, weiter fortzuschreiten. Die vorliegende Arbeit erhebt demnach keinen
Auspruch darauf, eine durchaus abschließende zu sein, sondern nur eine solche, die
weitere Untersuchungen zu fördern geeignet erscheinen möchte.

Bevor wir uns nun zu der speciellen Darstellung der vorbezeichneten Geißlerbewegung wenden, wird es zum besseren Verständniß derselben angezeigt sein, einige allgemeine Gesichtspunkte und Thatsachen hervorzuheben.

Schon längst vor dem massenhaften Auftreten der Geißlerschaaren um 1349 hatten in Italien und Deutschland zu wiederholten Malen größere und kleinere Geißlerzüge die Bevölkerung in theilnehmende Aufregung versett. Um Vergebung eigener und anderer Sünden zu erlangen, mußte im Glauben der damaligen Zeit ein Opfer gebracht werden. Die Geißler brachten es, indem sie mit dem Werkzeuge, von dem sie den Namen empfangen, sich selbst einer schweren Bußübung unterzogen. Der Glaube an ein solches Sühnopfer war aber nichts Neues. "Au Anfang des dritten Jahrhunderts wurde in der christlichen Welt der Gedanke immer mächtiger, daß der durch die Sünden verletzte Gott mittels besonderer Leistungen zu versöhnen seit". Solche Leistungen wurden als Opfer angesehen, und "jedes die nothwendige Forderung überschreitende Werk galt als solches"). Auch das Sich-selbst-Geißeln fällt unter diesen Begriff des Opfers.

Ein Rheinländer, der Mönch Regino von Prüm, der in Trier 915 starb, empfahl die Geißelung, die als Strafe im Alosterleben aufgekommen war, auch für Laien, und der italienische Mönch Dominikus der Gepanzerte († 1060) und der Einsiedler und nachherige Abt Peter Damiani († 1072) brachten die mit Ruten,

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Euden, Die Lebensanschauungen der großen Denter, 1890, G. 229. Runge, Beiflerlieber.

später mit ledernen Riemen vorzunehmende Geißelung der Mönche in ein eigenes Spstem<sup>1</sup>). In weitere Kreise der Laien aber wurden solche Büßungen erst gestragen in Folge einer gewaltigen religiösen Bewegung, die in Italien, namentlich durch die Buß- und Friedenspredigten des Dominikaners Iohannes von Bicenza 1233 angefacht, Beranlassung zu einer Reihe riesiger Geißelsahrten wurde<sup>2</sup>).

Die erste große, vom Papst Alexander IV. zwar nicht gebilligte, aber auch nicht gehinderte, von Geistlichen und Monchen geführte Geißelfahrt begann im Berbste 1260 in Italien. Diese Beißelfahrt fiel in die Zeit der erbitterten Kampfe der Shibellinen und Guelfen. Am 4. September 1260 murden die papitlich gefinnten quelfischen Florentiner und mit ihnen fonft verbundete Stauferfeinde von den Ginwohnern Siena's und benen anderer Ghibellinenstädte Toscana's in der Schlacht bei Monte Aperto an der Arbia aufs Haupt geschlagen. Von Süden her bedrohte die Belfen der König von Sicilien und Apulien, der Hohenstaufe Manfred, Raifer Friedrich's II. Baftard 3). Unglaubliche Berwirrung, Schreden und Furcht beherrichte alle Gemüther, Freunde und Feinde. "Da geschah etwas Unerwartetes. Es traten in dem von Parteiwuth zerriffenen Italien Momente der Ermudung ein, man wollte den drudenden Alp des alle Berhaltniffe vergiftenden Factionswesens und politischen Haffes abschütteln und fich verfohnen". Denn das Sahr 1260 mar das Sahr, in welchem nach der in weiten Rreisen geglaubten Prophezeiung des calabrefischen Monches Joachim von Floris († 1202), die Zeit des heil. Geiftes und damit eine große Umgestaltung und Verherrlichung der Kirche eintreten follte. Als Beichen des Eintrittes diefer Beit galt die durch Gottes Beift geleitete Beiflerbewegung, die von Berugia, einer echt welfischen Stadt Umbriens, im Berbft 1260 ausging, bann Die Römer und endlich fast gang Stalien ergriff und Ghibellinen und Belfen gur Berföhnung brachte 5).

Ein gleichzeitiger Chronist, "der Mönch von Padua", giebt über diese Geißlerfahrt eine merkwürdige Beschreibung. "Die Furcht Christi, sagt er, kam so sehr über die Menschen, daß Sdele und Unedele, Greise und Jünglinge, selbst Kinder von fünf Sahren, halb nackend, paarweise in seierlichem Aufzuge durch die Stadt wallten. Alle hatten eine Geißel aus Riemen in der Hand, womit sie sich unter Seuszen und Weinen heftig bis auß Blut auf die Schultern schlugen. Unter

<sup>1,</sup> E. hermann haupt in: hauch, Realencytlopädie für protestantische Theologie und Kirche VI (1899' & 433 f. — 3ch citire diese dritte, von hauch herausgegebene noch im Erscheinen begriffene Auflage der von herzog und Plitt begründeten Realencytlopädie als RE3, die zweite Auflage als RE2. — Ueber Dominitus' System der Geißelung s. Bödler, Astese und Monchtum 1897, II, 529.

<sup>2)</sup> Rach &. Saupt in der RE3 VI, 435; f. oben €. 47.

<sup>3,</sup> C. Förstemann, Die driftl. Geißlergefellichaften, Salle 1828, C. 23 u. 24.

<sup>4)</sup> v. Döllinger, Der Beiffagungeglaube und das Prophetenthum in der driftl. Beit, in: Raumer-Riebl, Bift. Tafdenbuch 1571, S. 316, 323, 324.

<sup>5)</sup> Böllinger, a. D. S. 323; Reuter, Geschichte ber religiösen Aufklarung im Mittelalter, 1577, II. 204ff.; herm. haupt, die religiösen Secten in Franken vor der Reformation, 1882, S. 11 ff. und in der RE3, a. D. S. 435; kampers, Die deutsche Kaiseridee in Prophetie und Sage, 1896, S. 71 u. 88; Bödler, Askese und Monchtum, II, 531.

Strömen von Thränen, als wenn sie mit leiblichen Augen das Leiden des Heilandes sähen, riefen sie in kläglicher Beise um Barmherzigkeit zu Gott und um Hulfe zur Mutter Gottes, ihnen Versöhnung ihrer Sünden angedeihen zu lassen. Tags und nachts, auch im strengsten Binter, zogen sie mit brennenden Kerzen zu Hunderten, ja zu Zehntausenden, angeführt von Priestern, mit Kreuzen und Fahnen durch Städte, Flecken und Dörfer in die Kirchen und warsen sich in Demuth vor den Altären nieder. Alle Lustbarkeiten verstummten, nur der Büßenden Trauergesang, der steinerne Herzen rührte und die Augen der Verstockten mit Thränen füllte, wurde gehört. Weiber, edele Frauen und Jungfrauen nahmen in ihren Kammern Theil an dieser frommen Uebung. Fast alle Entzweite versöhnten sich damals; Bucherer und Käuber gaben das mit Unrecht Erworbene zurück, und sonstige Lasterhafte beichteten demüthig ihre Sünden. Kerker wurden geöffnet, Gesangene entlassen, Verbannte dursten zurücksehren. Männer und Beiber thaten so große Werke der Varmherzigkeit, als ob sie fürchteten, Gott werde sie durch Feuer vom Himmel, durch Erdbeben oder sonst wie für ihre Sünden strasen und vernichten.

Diese Schilderung gewährt einen anschaulichen Einblick in die damals allgemein zerrütteten Zeitverhältnisse. Reine Hülfe, weder von dem Staate noch von der Kirche! Nur Selbsthülfe schien den drohenden Untergang und die gefürchtete Ber-nichtung der sündigen Menschheit durch eine außerordentliche, allgemeine Buße noch abwenden zu können!

In Deutschland maren es theils ahnliche, theils andere Begebenheiten, welche die Gemüther in Furcht und Schreden setten. Zwietracht und Feindschaft, Streit und Rampf herrschten fast überall. Die Furcht vor dem Beltuntergang im Sahre 1000 war zwar vergeblich gewesen; aber hatte nicht der unerhörte, gräuliche Mongoleneinfall (1242), der bis in die sudöftlichen Provinzen Deutschlands reichte, abnliche Befürchtungen wach gerufen? Und waren diese nicht gesteigert worden durch häufige Erdbeben, Biehseuchen, Hungerenöthe und Seuschrecken2)? Und dazu noch Die ersten zehn Jahre des Interregnums, der schrecklichen kaiferlofen Beit! War es da zu verwundern, daß auch in Deutschland der Gedanke wohlbereiteten Boden fand, Gottes Born über die fcmer heimgesuchte, fundenbelaftete Belt durch gleiche Bugungen, wie sie in Italien zu Tage getreten waren, zur Abwendung weiterer Strafgerichte zu verföhnen? Und so feben wir denn, wie zu Ende des Jahres 1260 und zu Anfang des folgenden Jahres Geißlerschaaren über die Alven ziehen — wir wiffen nicht, ob aus eigenem Antriebe, oder gerufen — einen großen Theil der europäischen Kander überfluthend. Hören wir darüber einige bezeichnende Beschreibungen aus deutschen Chroniken.

<sup>1)</sup> Förstemann, a. D., S. 25, 28-30; Böllinger, a. D., S. 316; beide nach dem Monachus Pataviensis oder Patavinus, jest als Annales S. Justinae Patavini, herausgegeben von Jaffé in: Mon. Germ. hist. Scr. XVIII (1866) S. 179. — Siehe auch Schneegans S. 45.

<sup>2)</sup> lleber schreckliche Raturereignisse f. Rostoff, Geschichte des Teufels, 1869, II, 114 ff.; Lamprecht, Deutsches Birthschafteleben, 1886, I. 1551; Alwin Schulf, Deutsches Leben 1892, S. 640.

Eine Chronit aus Steiermark erzählt uns zum Jahre 1261, daß damals eine öffentliche Buffahrt entstand, die als ein großes Bunder angesehen wurde. Menschen, Arme und Reiche, Ministerialen, Ritter und Bauern, Greise und Junglinge feien nacht bis auf die Bufte, das Saupt durch ein linnenes Tuch verhullt, mit Kahnen, brennenden Rerzen und Beißeln, sich bis aufs Blut geißelnd und liebliche Gefänge fingend, einhergezogen, von Provinz zu Provinz, von Stadt zu Stadt, von Dorf zu Dorf, von Rirche zu Rirche. Darob hatten viele Zuschauer tiefe Reue empfunden und Thränen vergoffen und fich nacht mit gangem Rörper auf die Erde, in den Schnee oder in den Roth geworfen. Ein jeder habe diese durch dreiun'ddreißig Tage mährende Buße zweimal des Tages an fich vollzogen, des Abends und des Morgens 1). Gine Biener Chronit meldet uns ebenfalls jum Jahre 1261, daß die in diesem Sahre entstandene sogenannte Laienbußfahrt aus Reichen, Edelen und Leuten niedrigen Standes, aus Armen, Greifen, Jünglingen und Knaben bestanden habe, die öffentlich und (halb) nackt Umzüge um die Kirchen veranstaltet, fingend die Passion Christi vorgetragen und sich gegeißelt haben. Auch die Weiber haben sich in ihren Behausungen mit Geißeln geschlagen und dabei den Gesang gefungen:

> "Ir flacht euch fere in chriftes ere Durch Got so lat die funde mere" 2)

Aus Ottokar's (von Steier³) österreichischer deutscher Reimchronik¹) erfahren wir, daß die aus der Lombardei nach Desterreich (einen bestimmten Ort nennt er nicht) gekommene, bis dahin fremde, aus Männern und Weibern bestehende Bußfahrt acht Wochen lang, von Lichtmeß (2. Febr.) 1261 an gerechnet, gewährt habe⁵). Bei den Umzügen haben die Geißler ihr Bußlied gesungen. Die Umzüge seien unter Geißelhieben, so daß das Blut floß, um die Kirchen gegangen; in diesen haben sie Buße geübt und gebetet. Die Weiber haben ebenso ihre Buße vollbracht, aber in der Kirche, die sie verschlossen. Diese Geißelfahrt sei in Deutschland durch den Einsluß der Geistlichkeit abgekommen.

Aus böhmischen Chroniken erfahren wir, daß die Flagellanten 1261 in Prag erschienen<sup>6</sup>). Pulkava<sup>7</sup>) berichtet uns aus älteren ihm vorliegenden Nachrichten das

<sup>1)</sup> Anonymi Leobiensis chronicon, ed. Zahn. Gräz 1865, S. 14.

<sup>2)</sup> Continuatio Praedicatorum Vindobonensium, ed. Wattenbach in: Mon. Germ. hist. Ser. IX 728, nach dem Münchener (Beihenstephaner) Codex aus dem Ende des 13. Jahrhunderts. Eine deutsche Bearbeitung erschien als Chronica aurea, Die goldene Chron. der Münchener Hofbibliothet in Hormany's Archiv, Wien 1827, S. 430 ff. (f. Potthast, Begweiser <sup>2</sup>I 352). — Die Borte "Ir slacht euch sere" ze. stehen so im latein. Texte; früher eitirte man diese Stelle nach Docen's Ausgabe: Chronicon rer. per Austriam vicinosque regiones gestarum incerti auctoris München 1827.

<sup>3)</sup> Früher von "Borned" genannt; er + zwischen 1312-1318.

<sup>4)</sup> Ausgabe von Bof. Seemüller in: Mon. Germ. hist., deutsche Chroniten 1890, Bb. V, 1, G. 124-125.

<sup>5)</sup> Diese Angabe bezeichnet die ganze Dauer dieser Bußfahrt, hat aber mit ber Berpflichtung des Einzelnen, 33 (331/2 = 34) Tage berfelben anzugehören, nichts zu thun (f. Seemuller, a. D. S. 125, A. 2).

<sup>6)</sup> Chronicon Anonymi bei Gel. Dobner, Mon. hist. Boemiae (1774) III, 51; Cronica Přzibiconis de Tradenia (Pulkava) † 1380, de gestis Regni Boeminae compilata, bei Dobner III, 232.

<sup>7)</sup> An a. D. bei Dobner.

Folgende. Im Jahre 1261 sei die Secte der Flagellauten aufgekommen, die, das Saupt nach Monchsweise verhüllt, bis auf die Sufte entblößt, sich fehr heftig gegeißelt haben. Auch einige von ihnen feien processionsweise umber gezogen, haben Stationen, wunderbare Berneigungen und Aniebeugungen gemacht, und, je nach Berschiedenheit ihrer Sprachen, gefungen 1). Auch Irrlehren streuten sie aus, so u. a., daß sie die Beichte hörten, fich gegenseitig vom Todschlag und anderen Berbrechen absolvirten, die Bußfertigen rehabilitirten, ihnen geheime und öffentliche Buße auferlegend. Satte dieje Irrlehre langer gewährt, fo wurde der Clerus entweder an Unsehen verloren haben, oder gang vernichtet worden sein. Ja, Biele sagten, diese Secte nube ben Seelen der Borfahren in der Solle und im himmel, und ebenso ihrer eigenen nach dem Tode2). Diese Irrlehre habe zuerst der Bischof Dietrich von Naumburg3) an der Saale erkannt und großentheils ausgerottet, denn viele Edele und Leute von gutem Ruf haben diefer Secte angehangen in dem Bahne, fie wurden dadurch von ihren Sunden gereinigt werden. Endlich aber fei diese Irrlehre durch Feuer und Schwert jum Beichen gebracht worden.

lleber die Beißler, welche um diese Beit (1261) in Niederbagern auftraten, besiten wir eine interessante Schilderung von dem Abte Hermann von Altaich. "Ihre Bußübung, so meldet er, mar hart zu erleiden; denn fie entblößten ihren Leib vom Nabel aufwärts und hatten ein gewisses Rleid an, womit fie den unteren Theil des Rörpers bis auf die Kuße bedeckten. Damit niemand von ihnen erkannt murde 1), gingen sie mit verhülltem Ropfe und Gesichte einher. Sie zogen je zwei und zwei, oder drei und drei, wie die Beiftlichen, hinter einer Kahne oder einem Rreuze, und schlugen sich selbst mit Beißeln dreiunddreißig Tage hindurch und einen halben, zum Andenken an die Beit der Menschheit unsers Berrn Jesu Christi auf Erden, zwei Mal täglich fo lange, bis fie gemiffe Befange, die fie vom Leiden und Tode des Berrn gedichtets), um die Rirche herum oder in der Rirche vollendet hatten; dabei fturzten fie bald zur Erde nieder, bald ftrecten fie die nachten Urme gen Himmel empor, trok Schmut oder Schnee, Kalte oder Sige. Diese ihre erbarmlichen Gebarden und die harten Geißelungen bewogen nun viele zu Thränen und zur Unnahme derselben Buße. Beil aber diese Bugübung weder vom römischen Stuhle noch von irgend einer Berfon von Ansehen ausging, fo gerieth fie bald bei einigen Bischöfen und dem Bergog Beinrich von Babern in Verachtung, und ließ in Rurgem nach, fo wie jede Sache, die anfangs zu fehr übertrieben wird"6).

Wohl über dieselbe Geißelfahrt berichtet der Straßburger Priester Friedrich Closener, sie sei aus der Lombardei nach Deutschland gekommen und in der Fasten-

<sup>1)</sup> Alfo wohl deutsch und flavifch. — Glavifche Geißlerlieder habe ich nicht ermitteln tonnen.

<sup>2)</sup> Es ift dies also die Meinung Anderer.

<sup>3)</sup> Dietrich II., Martgraf von Meißen, mar Bifchof von Raumburg von 1242—1272.

<sup>4)</sup> Das deutet auf Bugende aus hohen und niederen Standen.

<sup>5)</sup> Das ift die fehr beachtenswerthe Meinung bes Monches hermann von Altaich.

<sup>6)</sup> Hoffmann von Fallereleben, Gefch. des deutschen Rirchenliedes 1861, S. 131-133, wo auch der lat. Text. S. auch Forstemann, a. D. S. 42, 43.

zeit 1261 in Straßburg erschienen. Je zwei und zwei der 1200 Beißler seien mit einander gegangen und hätten sich den bloßen Rücken gegeißelt. Sie hätten Gaben erhalten und aus der Stadt Straßburg seien 1500 zu Geißlern geworden, die Geißelsfahrt aber habe da aufgehört<sup>1</sup>).

Aber auch in dem Jahre 1262 zogen in Italien und Deutschland Geißlersschaaren umher, so eine bolognesische (Societas Battutorum), die von Bologna zu dem h. Geminianus in Modena mit Wachskerzen und einer Purpursahne wallsfahrtete und dort vom Bischof und den Aeltesten des Volkes ehrenvoll empfangen wurde<sup>2</sup>).

Nach der Chronik des Anonymus von Leoben (Steiermark) zogen büßende Flagellanten im Jahre 1262 öffentlich durch viele Länder. Reiche, Arme, Edle, Bauern, Greise und sogar siebenjährige Anaben, alle nur von der Hüfte an mit Tuch bekleidet, auf dem Kopfe eine Kapuze, gehörten dieser Bußfahrt an. Mit Geißeln ihre Rücken schlagend, besuchten sie mit Fahnen und unter innigen Gessängen (deuotis cantionibus) die Kirchen verschiedener Länder.

Wir werden später sehen, warum diese Bußsahrten aus dem Jahre 1262 für uns eine gewisse Wichtigkeit haben. Sine neue Geißelfahrt erschien am 12. October 1296 vor Straßburg. In weißen Kleidern kamen daselbst 28 Geißler an, die ihr Antlit mit einem Beuteltuche bedeckt hatten. Sich geißelnd zogen sie um die Stadt und zu allen Kirchen und Klöstern<sup>4</sup>). Eine andere Nachricht<sup>5</sup>) meldet über das Ersicheinen der Geißler in den Rheingegenden, ebenfalls zum Jahre 1296, daß sie durch Länder, Städte und Dörfer gezogen seien und sogar, in Hoffnung auf Heiligskeit, eine Art neuer Gesänge gesungen hätten.

Bon anderen Geißelfahrten, die in Mittel- und Ober-Italien schon seit 1260 auftraten, geschieht zum Jahre 1334 und 1340 Meldung").

2. Berührungen früherer und gleichzeitiger religiöser Cehren und Bewegungen mit denen der deutschen Beißler im 13. und 14. Jahrhundert.

Das Auftreten eigenthümlicher Erscheinungen im Leben eines Volkes hat nach den Zeugnissen der Geschichte seine Ursache in allgemeinen Zeitverhältnissen. Als ganz besonders wirksam mussen diese Zeitverhältnisse sich erweisen, wenn gewisse, die

<sup>1, 3.</sup> Begel, Chron. der oberrhein. Städte (1870) I, 73.

<sup>2)</sup> Rach Matthaei de Grifionibus Memoriale hist. Rer. Bonon. bei Förstemann, a. D. S. 186; und Michaelis de Leone, canonici Herbipolensis.. annotata historica, zum Iahre 1263 in Deuschland, bei Böhmer Fontes Rer. Germ., 1843, I. 476.

<sup>3)</sup> Anonymi Leobiensis chronicon, ed. Jahn, S. 14 u. das. Anutg. 42.

<sup>4)</sup> C. Clofener, bei Begel, a. D. I., 104.

<sup>5)</sup> Gesta Treverorum bei Martène et Durand, Coll. ampl. IV, 362, die Segel, a. D. I. 104 A. 5, daraus mittheilt: His diebus iterum orti sunt vapulatores... per civitates, oppida et villas decurrentes sub quadam spe sanctitatis quaedam nova cantica decantabant.

<sup>6)</sup> S. Förstemann, a. D. S. 54 ff.; haupt in RE3. a. D. VI, 436.

gebildeteren Kreise des Bolkes bewegenden und aufregenden Ideen und Begebenheiten auch die ungebildeteren Massen desselben ergreifen und in Mitleidenschaft ziehen. In dieser doppelten Hinsicht gehören zu solchen eigenthümlichen Erscheinungen im Leben des deutschen Bolkes die im 13. und 14. Jahrhundert in großer Zahl auftauchenden höchst merkwürdigen Fahrten der Geißler.

Schon der Umstand, daß die Fahrten der Geißler in Deutschland und den Niederlanden sich fast durch ein ganzes Sahrhundert hinziehen<sup>1</sup>), ist ein beachtenswerthes Zeichen, das Erklärung erheischt. So viel aber auch neuerdings zur Aufbellung der Geißlerbewegung geschehen ist, so sind doch manche Punkte in dem Leben und Treiben der Geißler dunkel geblieben. Es hat das vornämlich darin seinen Grund, daß es bisher versäumt worden ist, die Geißlerlieder auf ihren wichtigen, Ausschlüsse gebenden Inhalt zu untersuchen, sodann auch darin, daß wir zur Beurtheilung der Bewegung der Geißler auf die Berichte von Männern angewiesen sind, die, auf dem Boden der herrschenden Kirche stehend, dieser Bewegung seindlich entgegen treten, selten aber zu einer unpartheilschen und gerechten Anerkennung sich zu erheben vermögen, und endlich darin, daß uns mit etwa zwei Ausnahmen<sup>2</sup>) von den Geißlern keine von ihnen selbst versaßten schriftlichen Aufzeichnungen überliesert worden sind.

Da über alle diese, hier nur kurz angedeuteten Punkte später ausführlicher gehandelt werden wird, so erscheint es angemessen, an dieser Stelle noch einen anderen Gesichtspunkt zur Beurtheilung der Geislerbewegung hervorzuheben. Es ist der, nach welchem diese Bewegung nicht in ihrer Isolirtheit, sondern im Bergleich mit anderen vorausgehenden und gleichzeitigen ähnlichen Bewegungen zu betrachten ist, die, wie auch die Geisler, antikirchliche Tendenzen versolgten. Diese Tendenzen sinden ihre Erklärung in den allgemeinen politischen, wissenschaftlichen, religiösen, kirchlichen und wirthschaftlichen Berhältnissen, so wie in den allseitig tief gesunkenen sittlichen Zuständen des damaligen Zeitalters, und nicht minder durch die im 13. und 14. Sahrzhundert umgehenden, den Hereinbruch besonderer schwerer Zeiten verkündigenden, das Bolksgemüth mächtig beeinslusenden Vasticinien. Ziehen wir diese verschiedenen Berzhältnisse zu Nathe, so werden wir in Stand gesetzt, besonders in Hinsicht auf Glauben und Eultus bisher nicht genügend beachtete Zusammenhänge zwischen den Geislergesellschaften und anderen, früheren und gleichzeitigen, von der herrschenden Kirche als sectirerisch bezeichneten Genossenschaften zu entdeden.

In politischer und kirchlich-religiöser Beziehung ist für das driftliche Europa, und insonderheit für das deutsche Reich, die Zeit von 1075 bis 1250 von hoher Bedeutung. Im Jahre 1075 legte Papst Gregor VII. den Grund zu der vom Papstthum in Anspruch genommenen Universalmonarchie, infolge dessen seit 1123 bis

<sup>1)</sup> Die Arpptoflagellanten existiren in Deutschland übrigens bis gegen bas Ende bes 15. Jahrhunderte.

<sup>2)</sup> Es find dies, wie wir später sehen werden, die zwei Statuten und die Lieder; jedoch find uns diese wie jene nicht dirett von den Geißlern, sondern durch die Hand von Geistlichen mitgetheilt worden. Der Inhalt der Lieder tragt aber alle Merkmale der Echtheit an sich.

1250 der Rampf um den Principat des Papstthums und des Raiserthums in unheilvollster Beise tobte und mit dem Siege der römischen Curie über die Sobenstaufen zwar zeitweilig endete, aber in seinem weiteren Berlaufe doch zum Sinken ber papstlichen Macht führte. Inzwischen fielen in die Beit der Erhebung der papstlichen Macht die Kreuzzüge (1196-1270). Als Papft Urban II. 1095 auf der Spnode zu Clairmont (Dpt. Dife, nördlich von Paris) in glübender Rede das zu Taufenden herbeigeströmte Bolt jum Buge nach dem heiligen Grabe aufforderte, antwortet es: "Gott will es, Gott will es". Gottes Wille mußte also - fo hoffte man mit Sicherheit — geschehen, und die Christenheit siegreich sein, mas ebenso Bernhard von Clairvaux in Frankreich (Concil zu Befelat) 1146 voraussagte. aber 1291 Affa, eine Safenstadt in Sprien, als lette Besitzung der Christen, verloren ging und die Sarazenen Berren des gelobten Landes geblieben maren, da schien es, daß ein Gottesgericht über die sundige Christenheit hereingebrochen sei. Durch diefe Migerfolge murde aber der katholische Glaube felbst in Frage gestellt'). Das gab einer neuen Auffaffung der religiöfen und firchlichen Berhaltniffe einen fraftigen Impuls, der zu den apokalpptischen Hoffnungen des Joachim von Floris († 1202) und seiner Nachfolger führte, die das ganze 13. und 14. Sahrhundert in gemiffen Rreisen herrschend murben und auch die Geißlerbewegung mahrend diefer Beit beeinflußten. Dazu tam der immer mehr zunehmende Berfall der Bucht unter Laien und namentlich unter Klerikern, nach Joachim von Floris eine Folge des Buchstabenglaubens, deffen Gulle zersprengt werden muffe, damit durch Wirkung des beiligen Geiftes die Welt zur nahe bevorstehenden Vervollkommnung gelangen könne2).

Berrathen diese Gedanken schon eine starke antikirchliche Strömung, so tritt diese noch deutlicher hervor in den Lehren der Averroiften und verschiedener Secten.

Schon während der Areuzzüge war durch Berührung zwischen Christen und Muhamedanern der Anstoß gegeben, religiöse Fragen auszuwersen und darüber in Controversen einzutreten. Einen weiteren tiefgehenden Anstoß empfing das Abendland von arabischer Seite aus Spanien durch die Bekanntwerdung der Schristen des Averroes († 1198) und seiner Auslegung des Aristoteles. Die nach ihm sich nennenden gelehrten Pariser Averroisten griffen mit den Wassen der Vernunft die herrschende Kirchenlehre an, und ihre Weisheitslehre blied durch einige Jahrhunderte "das Arcanum der Ausklärung in Europa"3). In der Schule der Averroisten zu Padua erhielt sich ihre Lehre von der ersten Hälfte des 14. bis gegen die Mitte des 17. Jahrhunderts. Die Averroisten verneinten die positive Lehre der Kirche, die Vernunft stand ihnen über dem Glauben. Nur forschende Geister kommen zu dieser Erkenntniß und werden so Wissende, welche, was übrigens schon längst bekannt war, ein esoterisches und exoterisches Christenthum, eine von ihnen zuerst bestimmt aus-

<sup>1)</sup> Reuter, Gefch. ber religiöfen Aufflarung im Mittelalter, 1877, II, 26, 27.

<sup>2)</sup> Reuter, a. D. II, 194. — Ueber Joachim von Floris f. Herm. Haupt, die religiöfen Setten in Franken vor der Reformation, 1882, S. 11, 12 und deffen "Jur Gefch. des Joachimismus" 1885, S. 35 ff.

<sup>3)</sup> Reuter, a. D. II, 47.

gesprochene, "doppelte Wahrheit" annehmen, ohne aber die äußere Hulle, worin das Christenthum erscheint, ohne Weiteres beseitigen zu wollen. Bei den führenden Männern der Geißler werden wir eine ähnliche offene und versteckte Opposition gegen gewisse Lehren und Cultuseinrichtungen der damaligen Kirche antreffen, auch wohl die Lehren der "doppelten Wahrheit"; aber den Sturz der Hierarchie suchten die Führer der Geißler unter dem Deckmantel der hergebrachten kirchlichen Lehren und Formen zum Zweck einer besseren Gestaltung der in Sünden versunkenen Welt, ohne regelrechte Belagerung, im Sturme herbeizuführen.

Eine andere Beeinfluffung und Berührung, als die eben ermähnte, scheint awischen den Geißlern des 14. Jahrhunderts mit den Lehren der seit dem 11. Jahrhundert durch fast ganz Europa von Osten nach Westen sich ausbreitenden mächtigen Secte der Ratharer stattgefunden zu haben. In Frankreich hießen sie Albigenfer und blühten in mehr als 1000 Städten, wo fie in zwanzigjährigem graufamen Kriege (1209—29) bekampft, aber nicht vernichtet wurden und bis 1330 weiter eriftirten. Sie hatten, abgesehen von ihrer Berbreitung in den ofteuropaischen und flavischen Ländern, nicht nur in Frankreich, Spanien und England, sondern auch namentlich in Italien festen guß gefaßt; in Deutschland ift ihre erfte Spur schon 1052 anzutreffen. 3m 13. Jahrhundert finden wir fie in Suddeutschland, in den Rheingegenden, in Roln, Bonn, Mainz, Beffen, Naffau und noch 1340 in Nürn-In Bezug auf Lehre, Cultus, bischöfliche Berfassung und ehrbaren Bandel standen sie im schärfsten Gegensate zu der herrschenden Rirche. Ihr Kundamentalgrundsat war: durch Erkenntnis zur Bahrheit, aber nicht ohne Religion und Cultus und frommes Leben. Hier laffen fich Einwirkungen katharischer Lehren auf die Führer der Geißler erkennen. Gleichwohl waren die katharischen Glaubenssäke: Annahme eines ursprünglichen guten und bofen Princips, die Lehre von Chriftus, der aber nur einen Scheinleib hatte, die Berwerfung der Baffertaufe, Bermerfung der Gegenwart Chrifti im heiligen Abendmahl und anderes, im Sinne der damaligen Rirchenlehre durchaus tegerische Sage3).

Ein in etlichen Punkten näherer Insammenhang läßt sich erkennen zwischen den Geißlern von 1349 und den Waldensern. Bon Lyon breiteten sich die Waldenser gegen Ende des 12. Jahrhunderts aus in Südfrankreich, England, den Rheingegenden, Lothringen; seit 1209 in den italienischen Alpenthälern, im Elsaß seit 1230, in Bayern, Desterreich um 1250, in Würzburg, Nürnberg, Bamberg anfangs des 14. Jahrhunderts<sup>4</sup>).

<sup>1)</sup> Reuter, a. D. II, 136 ff., 154.

<sup>2)</sup> lieber ihre Berbreitung im Allgemeinen f. C. Schmidt, Histoire et doctrine de la secte des Chathares ou Albigois, Paris 1849, Bb. I und bezüglich Deutschlands: Dr. hermann haupt, Die relig. Setten in Franken vor der Reformation. Wurzburg 1882, S. 4.

<sup>3)</sup> Manche dieser Sage finden fich später bei den Arpptoflagellanten.

<sup>4)</sup> BerzogeBlitt, RE2. XVI, 617 ff., D. Haupt, Die religiösen Setten in Franken vor der Reformation, 1882, S. 17 ff. hierher gehört auch die wichtige Stelle eines mit den Geißlern von 1349 gleichzeitigen Schriftsellers, des Bürzbürger Canonikus Michael von Leone in dessen Annotata historica, bei Böhmer, Fontes Rer. Germ., I 476, zum Jahre 1349.

Runge, Geißlerlieber.

Die Baldenser hielten sich damals zwar noch für richtige Katholiken, allein ihre Opposition richtete sich doch schon gegen wichtige Glaubenssätze und die hierarchische Berfassung der Kirche. So verlangten sie unter Anderem freie Auslegung und Verstündigung der heiligen Schrift, lehrten das allgemeine Priesterthum, leugeneten das Fegeseuer, und griffen das herrschende, verweltlichte kirchliche System an1), meist alles Punkte, die wir bei den Geißlern als vorauszusezen oder thatsächlich nachweisbar wieder antressen.

Anders gestaltet fich das Berhaltnif der Geißler zu den Brudern und Schwestern bes freien Beiftes, Die in Deutschland in Berbindung treten mit den Begharden und Beginen, meift aber felbst Begharden genannt werden. Brüder und Schwestern des freien Beistes, vom 13. bis 14. Jahrhundert in Deutschland in allen rheinischen Ländern, in der Schweiz, in Schwaben, Böhmen, in Norditalien vorkommend, waren eine extreme, pantheistische Secte, die in schärfster Opposition zur geoffenbarten Religion und der herrschenden Rirchenlehre und deren Ginrichtungen ftand. Doch find wir über ihre Lehren, die nur aus den Berichten ihrer Gegner bekannt find, nicht ficher genug unterrichtet, um beurtheilen zu konnen, in welchen Bunkten fie, außer der allen damaligen Secten gemeinsamen Opposition gegen die tatholische Rirche und den traurigen Beitverhaltniffen, mit den Beiflern zusammentrafen2). Aber in Bezug auf die außere Organisation tritt eine gewisse Verwandtschaft hervor. "Sie hatten teine festen Sige, sondern manderten von Diocese zu Diocese; heute waren sie hier, morgen dort. Gleichwohl schienen sie nach einem festen Blane zu marschiren. Bald lösten sich ihre Colonnen auf, bald schlossen sie fich wieder zusammen. Im Augenblick der Gefahr hatten fie ausgewählte Berfteckörter, wo sie ihre geheimen Bersammlungen abhielten. Ghe sie hier oder dort auftauchten, sandten fie Emiffare aus, um die Stimmung der Bevolkerung zu erforschen, die sie geschickt für ihre 3wede zu benugen verstanden. Durch überall bin verbreitete, in der Landessprache geschriebene Flugschriften, die begierig gelesen wurden und eine gewaltige Wirkung hervorbrachten, machten fie fur ihre 3wede die nothige Propaganda"3).

Daß alle diese Secten4), wie auch schließlich die Geißler, seitens der Kirche und des Staates durch die gegen sie eingesetzte Inquisition (seit 1224 bis in das 15. Jahrhundert) auf das grausamste verfolgt wurden, darf nicht Bunder nehmen; aber vertilgt wurden ihre Lehren und Bestrebungen nicht; sie lebten in den Herzen des Bolkes fort. So verkehrt sie großentheils waren — sie bleiben stets denkwürdig als Bersuche, einen Ausgleich zu sinden zwischen Glauben und Bissen, zwischen Buch-

<sup>1)</sup> Bergog. Blitt, RE 2. XVI, 614 ff.

<sup>2)</sup> Reuter, a. D. II, 240 ff. hat über die Lehren ber Brüter und Schwestern des freien Geistes teine genügende Auftlarung ju geben vermocht. S. auch RE3. (1897) III, 467, &. Saupt,, a. D. S. 5 ff.

<sup>3)</sup> Diese Schilderung ift auszuglich nach Reuter, a. D. II, 241-243 gegeben. Die Tractate der Bruder und Schwestern bom heiligen Geifte find aber durch die Inquisition und Cenforen vernichtet worden!

<sup>4,</sup> Beziehungen ber Geißler gu ben tegerischen Dondsorben, wie überhaupt zu bem Orbenswesen ber Rirche, find bieber nicht genügend aufgetlart.

staben und Geist, zwischen Lehre und Cultus, zwischen einem gottentfremdeten und gottheiligen Leben, zwischen einem dunkel geschauten idealen und einem thatsächlich wahrgenommenen Namen-Christenthum ohne Liebe und Barmherzigkeit, zwischen einer freien Gotteskirche und einer alles beherrschenden Staatskirche. Es waren die Regungen wissenschaftlichen und volksthümlichen Strebens, nicht, wie man damals glaubte, die Zeichen des angebrochenen, beseligenden, apokalyptischen Zeitalters, sondern, wie wir jest sehen, die Zeichen eines neuen Zeitalters, das unter schweren Geburts-wehen schließlich ausmündete in die größte That des deutschen Volkes, in die Resormation. Ein Glied in der Kette jener Bestrebungen bilden im 14. Jahrhundert die Geißler, die in überstürzter Eile, in Sturm und Orang, eine neue Zeit herbeissühren wollten. So bildet die Bewegung der Geißler eine der Wegmarken auf der Entwickelungsbahn zur Resormation<sup>1</sup>).

# Besonderer Theil. Die Beißler des Jahres 1349. A. Die Anfänge der Geißlerbewegung.

## 1. Ursachen und Veranlassungen der Geißlerbewegung.

Die nächste Ursache, weshalb alle Kreise des deutschen Bolkes in der ersten Hälfte des 14. Sahrhunderts aufs tiefste erregt waren, lag zunächst in den voraufgegangenen politischen Zerwürfnissen zwischen dem König und Kaiser Ludwig dem Bahern mit den römischen, zu jener Zeit in Avignon residirenden, unter dem Einssusse der Könige von Frankreich stehenden Päpsten. Der Ansang der Zerwürfnisse begann damit, daß Papst Iohann XXII. (1316—1334), ein Franzose von Geburt, die Rechtmäßigkeit der Königs und der Kaiserwürde Ludwigs bestritt, da er mit Herzog Friedrich dem Schönen von Desterreich im Zwiespalt erwählt sei, und ihm, dem Papste, allein darüber die richterliche Entscheidung zustehe, was Ludwig, die deutschen Wahlfürsten, sowie die hervorragenden Gelehrten der damaligen Zeit mit siegreichen Gründen bekämpsten. Der einmal entbrannte Kamps seite sich unter den ebenfalls in Frankreich geborenen Päpsten, unter Benedict XII. (1334—1342) und namentlich unter Clemens VI. (1342—1352) fort. Seit 1323 währte der immer heftiger sich gestaltende Streit zwischen Ludwig und der römischen Curie. Im Sahre 1324 ersolgte die erste Bannbulle gegen Ludwig: der Papst untersagt ihm die Reichse

¹) Die Literatur über "Geißelung, kirchliche, und Geißlerbrüderschaften" findet sich in dem vortrefflichen Artikel von hermann haupt in der Real-Enchklopädie für protestantische Theologie und Kirche herausg. von haud (hier citirt als RE3.) (1899) VI, 432 ff.. worauf hier verwiesen werden muß. Das inzwischen neu hinzugekommene Material soll seines Ortes erwähnt werden.



regierung bis er ihn anerkannt habe, spricht ihm bald darauf alle Rechte ab, die ihm etwa aus seiner Bahl zustehen konnten, entset ihn 1327 des Berzogthums Babern, 1328 des Raiferthums und erklärt ihn 1329 für einen Reger. alle Aussohnungsversuche mit Johann XXII. und Benedict XII. wie mit Clemens VI. gescheitert waren, und dieser ihn bereits 1343 aller seiner Rechte und Burden für verluftig erklart hatte, erfolgte die lette gegen Ludwig gerichtete Bannbulle am 13. April 1346, die alles gegen Ludwig seitens der Curie bisher Vorgebrachte Begen so vieler Vergehungen gegen den römischen Stuhl, hieß es darin unter anderem, flehte der Papft die Rache des Allerhöchsten an: Seine Allmacht möge Ludwigs Trog und Hochmuth dampfen, ihn niederwerfen und den Sanden feiner Zeinde und Verfolger übergeben und ihn in ein unversehenes Net fallen laffen. Berflucht sei sein Eingang und Ausgang, der Berr schlage ihn mit Starrheit und Blindheit; der Simmel verzehre ihn durch seinen Blig. Der Born Gottes und der heiligen Apostel Petrus und Paulus entzunde sich über ihm in dieser und in jener Welt; der ganze Erdfreis maffne fich gegen ihn; der Abgrund thue fich auf und verschlinge ihn lebendig; sein Saus muffe nicht über ein Glied hinaus bleiben; sein Andenken moge unter den Menschen erlöschen; alle Elemente mogen ihm zuwider fein; fein Saus muffe mufte gelaffen, feine Rinder aus ihren Wohnungen vertrieben werden und vor den Augen ihres Baters durch seine Feinde umkommen!

Es ist begreiflich, daß die wiederholt über Ludwig und seine Anhänger vershängten Strafen der römischen Curie namentlich in Süddeutschland die verderblichsten Folgen haben mußten. Interdict und Bann lasteten längere Zeit auf Kirchen und Personen. Der Gebrauch dieser kirchlichen Strafmittel wurde als unerhörter Mißbrauch von der Masse des Bolkes empfunden, der Glaube an die Gerechtigkeit des päpstlichen Stuhles tief erschüttert, die Kirchenzucht immer mehr in Berfall gebracht, das Bolk durch Entbehrung der kirchlichen Gnaden- und Sühnemittel der Kirche entwöhnt und entfremdet, und dazu geführt, sich anderweitigen Ersat zu schaffen, und die eigene Autorität an die Stelle der kirchlichen zu sesen.

Daß bei solchen Zuständen sich auch eine tief gehende Mißachtung, ja ein unsverhohlener Haß gegen den Clerus richten mußte, darf nicht verwundern, wenn man in Betracht nimmt, daß bei der Loskaufung von dem päpstlichen Interdict und Bann die unerhörtesten Gelderpressungen seitens der Kirche stattsanden. Der Minorit Io-hannes von Winterthur sagt hierüber zum Jahre 1348 scharse Worte: "Wie versächtlich ist die Kirche geworden, gerade in ihren vorzüglichsten Gliedern, die auf so schlichten Wegen wandeln und tieser als die übrigen gesunken sind. Denn die Hüter der Kirche weiden sich selbst statt ihrer Schase, letztere scheeren sie, oder besser, sie ziehen ihnen die Haut ab; nicht als Hüter benehmen sie sich, sondern als Wölfe! Alle Schönheit ist von der Kirche Gottes gewichen, vom Scheitel die zur Zehe ist kein gesunder Fleck an ihr").

<sup>1)</sup> Berunsty, Geschichte Kaiser Karls IV., (1882) II, 1, 295, 296 nach Johannes von B. (ed. Wyss, S. 247, 248).

Bie ungefund aber die fittlichen Buftande des Clerus damals maren, darüber belehrt uns jum Jahre 1349 ber zeitgenöffische westfälische Dominikaner Beinrich von Hervord. "Dermaßen war die Simonie bei der Geiftlichkeit eingeriffen, und fo arg hatte fie überhand genommen, daß alle Sakular- und Regular-Cleriker, ob fie nun hoben, mittleren oder niederen Ranges waren, die geiftlichen Stellen schamlos sogar öffentlich tauften und vertauften, ohne von Semand deshalb getadelt, geschweige benn bestraft zu werden; es schien, als ob der Berr die Raufer und die Berkaufer nicht sowohl aus dem Tempel vertrieben, als vielmehr fie in ihn eingeschlossen hatte, als ob die Simonie nicht als kegerisch, sondern als kirchlich, katholisch und heilig erachtet werden mußte. Die Praebenden, Personate, Dignitäten, die Pfarrkirchen, Capellen, Bicarien und Altare verkauften fie fur Geld oder vertauschten fie fur Beiber und Konkubinen; fie festen fie im Burfelspiel aus, verloren und gewannen fie darin. Rang und Carriere eines jeden hing von nichts anderem ab als von Geld, Rlikenwesen oder sonstigen Rudfichten auf Rugen und Vortheil. Ja selbst die Abteien, Priorate, Guardianate, Lehrämter, Lektorate und andere Stellen, wie unbedeutend fie auch fein mochten, tauften unfähige, robe, ungelehrte, junge, unerfahrene und efelhafte Leute, wofern fie nur Geld hatten, mochte es auch durch Diebstahl oder auf andere Beise zusammengebracht sein, von den Pralaten oder von ber römischen Curie, oder erschnappten fie auf andere Beise. Daber kommt es, daß fowohl im Sacular- als Regularclerus gegenwärtig nicht leicht ehrenwerthe Perfonlichkeiten zu finden find, was doch vor alters gar nicht felten der Fall war. Betrachte die Aebte, Prioren, Guardiane, Magister, Lectoren, Propste, Kanoniker aller Art Betrachte ihr Leben, Beispiel, Bandel und Lehre, sowie die Gefahren ber ihnen Untergebenen und gittere! Erbarme dich unser, o Berr, Bater der Barmberzigkeit, denn wir haben schwer gefündigt vor dir1)!"

War es unter solchen Umständen zu verwundern, daß sich im Volke statt Liebe und Shrfurcht, Mißachtung, Verachtung und Haß gegen den Clerus und damit gegen die Kirche einstellte?

Wiewohl nun nach Ludwigs des Bapern Tode (11. October 1347) der schon auf Betreiben des Papstes am 11. Juli 1346 zum König erwählte Karl IV. mit der römischen Curie auf gutem Fuße stand, so erhoben sich doch noch neue Streitigkeiten zwischen dem Könige und seinen Gegnern, die erst im Jahre 1349 ihr Ende fanden.

Aber diese vorwiegend politischen und kirchlichen Wirren und deren Folgen waren es nicht allein, die das Volk seit Jahren in Aufregung hielten; es gesellten sich ihnen noch zwei andere Ereignisse zu, welche den ersten Jahren der Regierung Karls IV. "den Namen einer wahren Schreckenszeit" eingetragen haben. Diese Schrecken und unsagbares Elend verbreitenden, Schauder erregenden Ereignisse waren die fast gleichzeitig in den Jahren 1348 und 1349 auftretende Judenversolgung und die große Pest.

<sup>1)</sup> Berunsty, a. D. II, 1, 296, nach Beinr. v. Bervord, ed. Botthaft.

Die grausame Judenverfolgung hatte ihren Grund weniger im Religionshaß, als vielmehr in einem allgemein verbreiteten Mifftande. Durch weltliche, namentlich durch kanonische Satungen mar den Christen das Zinsnehmen, das als Bucher galt, seit den Zeiten des frühesten Mittelalters verboten. Als nun durch Bebung des städtischen Lebens und insbesondere durch Bildung der Raufmannsgilden den Juden, denen der Butritt zu ihnen versagt blieb, die Betreibung von Sandelsgeschäften entzogen wurde, wurden fie feit dem 12. Jahrhundert wesentlich auf Geldgeschäfte angewiesen, da für fie die kanonischen Bestimmungen über den Bucher keine Anwendung fanden. Sie murden bei dem Mangel an Leihauftalten für alle Belt, für Fürften, Bischöfe, Berren, Städte, Bürger und Bauern die eigentlich privilegirten Bucherer und jene ihnen tief verschuldet. Es wird das fehr begreiflich, wenn man in Betracht zieht, daß um die Mitte des 14. Sahrhunderts der Binsfuß zwischen 21 und 86 Procent schwankte und in einzelnen Fällen sogar bis auf 127, ja bis auf 166 Procent ftieg. Die Juden kamen so zu ungewöhnlichem Reichthum an Capital wie an liegender und fahrender Sabe. Die Kluft zwischen Armuth und Reichthum erzeugte eine allgemeine sociale Rrife, und diese einen unglaublichen Saß der verarmten und verschuldeten Welt, der, sich gegen den Reichthum wendend, bis in die untersten Bolkstreise hinabreichte 1).

Bei diesen, das Volksgemuth tief aufregenden politischen, kirchlichen und socialen Bustanden war es nicht zu verwundern, daß in ihm die Sehnsucht rege wurde, nicht etwa nach erträglicheren Bustanden, sondern nach einer goldenen, alle Welt beglückenden Zeit.

Eine folche goldene Zeit aber konnte den Volkserwartungen entsprechend nur berbeigeführt werden durch eine gewaltige Perfonlichkeit. Das Andenken an eine solche hatte sich seit hundert Sahren im Volksgedächtniß erhalten. Die glänzende Erscheinung des Hohenstaufer Raisers, Friedrichs II. (1212-1250), hatte damals Hoffnungen erwedt, die nicht in Erfüllung gegangen waren; als ein anderer Deffias follte er, "der nicht geftorben, fondern nur irgendwo verborgen ware", nach Gottes unwandelbarem Willen in die Belt zurudtommen und wenn er in taufend Stude zerriffen und zu Staub verbrannt mare. Sabe er dann wieder seinen Thron beftiegen, jo werde er arme Madden reichen Mannern, und armen Mannern reiche Mädchen vermählen, allen Bedrudten und Beraubten werde er gegen ihre Dranger Schut gewähren und ihnen Recht ichaffen, Monche und Nonnen verheirathen, die Beiftlichen fo heftig verfolgen, daß fie eiligst ihre Tonsuren mit dem erften Besten - und wenn es Ochsenmift mare - bedecken mußten, die Orden, welche einft die papstlichen Bullen gegen ihn verkundet, besonders die Minoriten, aus dem Lande jagen, dann mit zahlreichen Beeren über das Meer fahren und auf dem Delberge oder bei einem durren Baume das Raiferthum niederlegen".

So berichtet uns ein Minorit, Johannes von Winterthur in feiner Chronik

<sup>1)</sup> Berunsty, a. D. II, 1, 259 ff.

zum Jahre 1348'). Aus diesen Worten klingen uns entgegen die in Westbeutschland damals noch lebendigen Tone der Sage von der Wiederkunft Kaiser Friedrichs II., die kurz nach dessen Tode "von der Südspiße Italiens bis an die User der Ostsee" verbreitet war²)! So recht aus dem Herzen des Volkes heraus vernehmen wir das tiese Unbefriedigtsein über die damaligen allgemeinen Zustände, insbesondere auch den ins Volk gedrungenen "bewußten Gegensah" zwischen Armuth und Reichthum, ein Gegensah, der sich auch gegen den Wucher der Inden richtet. Zu schildern, welche unerhörten Greuel gegen die allerdings nicht schuldlosen Juden sast in ganz Deutschland und angrenzenden Ländern verübt wurden — einer der schwärzesten Punkte in der Geschichte des christlichen Mittelalters — ist hier nicht die Ausgabe³). Da aber die gegen die Inden in der allerempörendsten Weise begangenen Un- und Schandthaten mit zu der Signatur der tief erregten Zeit gehören, in welcher die Geisler austreten, so mag hier wenigstens als ein schwaches Beispiel von hunderten des Judenmordes gedacht werden, der einige Monate vor dem Erscheinen der Geisler in Straßburg verübt wurde.

Schon gegen das Ende des Jahres 1348 tobte das Mordgeschrei des Pöbels einiger kaiserlichen Städte im Elsaß, im Februar 1349 namentlich in der Reichsstadt Straßburg. In Straßburg wurden am 13. des genannten Monats 2000 Juden eingekerkert, Tags darauf, an einem Samstage in "unheimlich düsterem Zuge" nach dem Judenkirchhose geführt und mit wenigen Ausnahmen daselbst dem Flammentode überliesert. Das hinterlassene baare Geld ließ der Straßburger Rath an die beutezgierigen Handwerker vertheilen, alle Pfänder und Schuldbriese der Gemordeten den Schuldnern zurückgeben ). Beeinflußt wurden diese entsezlichen Judenmorde außerzund innerhalb Deutschlands durch das an sich unsinnige, aber nichts desto weniger überall geglaubte Gerücht, die Juden haben die Brunnen vergiftet, wodurch die gleichzeitig austretende Pest verursacht sei.

Diese größte und verheerendste Seuche, von der die Geschichte zu melden weiß, kam aus dem Orient nach Europa. Von China ausgehend durchzog sie ganz Central-Asien, Indien, Persien, Mesopotamien, Kleinasien, Arabien, Syrien, Aegypten und Nordasrika. Aus der Levante gelangte sie durch Schiffe nach Sicilien (1347) und Italien, von hier nach Osten, Westen und Norden, ganz Mittel-Europa durchziehend. Ganz Oesterreich und ganz Deutschland in ihrer heutigen Ausdehnung wurden von der mörderischen Seuche heimgesucht, die Schweiz, Frankreich, Spanien, die Niederlande, England, Norwegen, Schweden, Dänemark, Island, Ostgrönland, Finnland, die Ostseeprovinzen und das nordwestliche Außland. In Oesterreich, Deutschland und

<sup>1) 3</sup>ohannis Vitodurani chronica, herausgegeben von G. v. BBB 1856, G. 249, 250.

<sup>2)</sup> Ueber die Entstehung und Literatur der Sage aus einer griechischen Antichristigage, die seit 947 zur Antidriftlegende und auf einen oftrömischen Kaiser, dann auf einen franklischen König, dann auf Karl den Großen, dann zunächst auf Kaiser Friedrich Barbarossa übertragen wurde, f. E. H. Meyer, Germanische Mythologie 1891, S. 243, Kampers, a. a. D. S. 69 ff.

<sup>3)</sup> Siehe darüber ausführlich: Berunsth, a. D. II. 1, 239-283.

<sup>4)</sup> Clofener, Chron. bei Begel I, 104 und 130; Konigehofen, bei Begel II, 763; Beruntty, a. D. G. 246.

angrenzenden Ländern wüthete sie von 1348 bis 1351; in Nowgorod wird sie noch zum Jahre 1353 bezeugt<sup>1</sup>). In Deutschland trägt die Seuche den Namen "das große Sterben, der große Tod, der jähe Tod, in lateinischen Chroniken: pestis grandis oder magna, mors subitanea, mortalitas magna". Den Namen "Schwarzer Tod" hat Lechner für Deutschland, Desterreich und Oberitalien in den Jahren von 1348 bis 1350 nicht gefunden; dieser Name, sagt er, trete hier erst viel später auf<sup>2</sup>). Wie viele Menschen der grauenvollen Seuche zum Opfer sielen, läßt sich nicht bestimmen; in Europa mögen es an 25 Millionen Menschen gewesen sein. Die Ausenthaltsdauer an einzelnen Orten wird im Durchschnitt auf 4—6 Monate ansgegeben<sup>3</sup>).

Will man das Entsetzen und das Furcht und Schrecken verbreitende Unglud recht begreifen, so mus man die Erscheinungen kennen, unter denen die Seuche verlief.

"Nach einem, allen typhösen Infectionskrankheiten eigenthümlichen Borbereitungsstadium erfolgte der Krankheitsausbruch meist mit Wechsel von Site und Frost,
heftigen, stechenden Empfindungen und betäubendem Kopfschmerz. Am zweiten und
dritten Tage traten die charakteristischen Symptome hervor, Bluthusten, Drüsengeschwülste (Bubonen genannt), gewöhnlich in der Leistengegend oder unter den Achselhöhlen, endlich mephitischer Athem. Zumeist wurden die Kranken bereits am
dritten Tage durch den Tod von ihren Qualen befreit. Oft genügte schon eine Theilerscheinung des angegebenen Krankheitsprocesses um den Organismus zu zerstören; bei Bluthusten war der Tod unsehlbar sicher, nicht selten schon am zweiten Tage, während bei der Bildung von Bubonen wenigstens dann Rettung möglich
war, wenn die Orüsengeschwülste sich schnell entwickelten und in Siter übergingen;
verzögerte sich dieser Proces, was in der Regel der Fall war, so erfolgte der Tod
längstens bis zum siebenten Tage".

"Eine der furchtbarften Eigenschaften dieser Krankheit war ihre enorme Ansteckungskraft, welche von den traurigsten Folgen für die unglücklichen Kranken besgleitet war. Berlassen, gemieden, gestohen selbst von denjenigen, welche sonst ihrem Herzen am nächsten gestanden, dem ganzen Elend ihres hoffnungslosen Zustandes erbarmungslos preisgegeben, lagen sie auf ihrem Schmerzenslager; alle Bande des Blutes schienen zerrissen, alles menschliche Mitgefühl erstorben zu sein. Nur wenige ließen in heldenmüthiger Opferwilligkeit ihren todtkranken Angehörigen liebende Pflege angedeihen. Auf Wärter und Wärterinnen, die für übermäßige Zahlung gebungen waren, war kein Verlaß. Selbst bei Aerzten und Priestern verstummte nur zu oft das Pflichtgefühl aus Furcht vor Ansteckung. Im Tode noch waren die der

<sup>1)</sup> S. Förstemann, Die driftl. Geißlergesellschaften 1828, S. 64 ff. — Das Sauptwert unter ausführlicher Literaturangabe ist: Dr. Karl Lechner, Das große Sterben in Deutschland in den Jahren 1348—1351, Insbruck 1884, S. 18; für Deutschland und die angrenzenden Länder S. 19 ff.

<sup>2)</sup> Lechner, a. D. S. 6 u. 7. In Frankreich und Rufland heißt die Pest der "schwarze Tod". Ramen der Best in anderen Ländern f. daselbst.

<sup>3)</sup> Lechner, a. D., G. 52.

Peft Erlegenen ein Gegenstand angstvollen Entsehens, in unehrerbietigster Sast beeilte man sich, ihre Ueberreste der Erde zu übergeben. Der beschränkte Raum der Friedhöfe erwies sich bald als überaus unzureichend, die Menge der Todten aufzunehmen, weshalb man meist außerhalb der Stadtmauern schachtartige Gruben anlegte, in die man die Leichen zu Hunderten beisetzte, die dann schichtweise übereinander gelegt wurden. War die Grube voll, so wurde sie mit ein wenig Erde überdeckt, was mitunter so slüchtig und so nachlässig geschah, daß die Hunde die todten Körper wieder ausscharren und über sie herfallen konnten").

Da alle ärztliche Kunst vergeblich war, diese furchtbare Bubonenpest, in Deutschland gewöhnlich "das große Sterben" genannt, zu bannen, auch alle Mittel, welche die Kirche zu bieten hatte — der Staat hatte gar keine zu geben — versagten, bemächtigte sich eine dumpfe Verzweislung der Gemüther. Nach uraltem Bolksglauben waren derartige Ereignisse ein Strafgericht der Gottheit über die sündige Welt. In den Zeiten des Heidenthums wurden der Gottheit blutige Opfer dargebracht um sie zu versöhnen und um sie zu bewegen, von ihrem Zorne abzulassen. Das kostbarste Opferblut, das aber für alle Sünder vergossen war, war das theuere Blut Christi am Kreuz. In Nachfolge Christi, der 34 Jahre lang zum Heile der Menschheit auf Erden gelebt hatte, konnte daher unter dem wunderwirkenden Zeichen des heiligen Kreuzes durch ein nur vierunddreißigtägiges Blutvergießen, das der mit Gleichgesinnten verbundene Einzelne mittels Geißelhieben an dem eigenen Leibe hervorrief, das Strafgericht Gottes abgewandt und der schrecklichen Seuche Halt geboten werden.

Das "große Sterben" des Jahres 1349 wird so eine der Hauptveranlassungen, welche die Geißlerbewegung in einem großen Theile Europas hervorrief.

## 2. Urheber der Beiflerbewegung.

Fragen wir nun, wer solch' merkwürdige Bewegung veranlaßt, wer der Urheber derselben gewesen sei, so haben wir darüber eine zwar nicht unbekannte, aber nicht genug beachtete zutreffende Antwort, welche ein zeitgenössischer Mönch aus Padua im Jahre 1260 gegeben hat. Derselbe knüpft an seine Schilderung?) der von Perugia aus über saft ganz Italien sich ausbreitenden, plöglich entstandenen Buß- und Geißler-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Mit einigen Beranderungen nach Berunsty, a. D. S. 308-310, wo die Quellen angegeben find. Der Schilderung Berunsty's liegt übrigens die bei Dr. R. Soninger, Der schwarze Tod in Deutschland 1882, gegebene, ju Grunde.

<sup>2)</sup> Tie Stelle lautet (Annales S. Justinae Patavini = Monachus Patavinus, ed. Jaffé, Mon. Germ. Hist. Scr. XVIII [1866] S. 179): Super ista vero penitentia repentina, que ultra etiam fines Italie per diversas provincias est diffusa, non solum viri mediocres, sed etiam sapientes non irrationabiliter mirabantur, cogitantes, unde tantus fervoris impetus proveniret, maxime cum iste modus penitentie inauditus non fuisset a summo Pontifice (Alexandro IV.) institutus, qui tunc Anagnie residebat, nec ab alicuius predicatoris vel auctorizabilis persone industria vel facundia persuasus, sed a simplicibus sumpsit initium, quorum vestigia docti et indocti subito sunt secuti. Sed revera Spiritus sancti gratia, que nescit tarda rerum molimina, immo repente ubi vult spirat (30h. 3, 8), corde unius hominis sui amoris igne succenso, exemplo illius ceteros inflammavit.

fahrt die Bemerkungen an, daß diese Bewegung von Biedermännern (a simplicibus) ausgegangen sei, deren Vorgange sich unverzüglich Gelehrte und Ungelehrte ansgeschlossen hätten. "Aber", so fährt er unmittelbar fort, "die Gnade des heiligen Geistes kennt keine langsame Entwickelung in den Begebenheiten, sie wehet plötzlich, wo sie will, entzündet das Herz eines Menschen durch sein eigenes keuriges Temperament und entstammt so durch sein Beispiel alle anderen."

Der Sinn dieser Worte soll offenbar dieser sein. Mitten aus der allgemeinen Bolksstimmung heraus erhebt sich plöglich die Stimme eines Mannes, welchem sofort alles biedere Bolk zufällt, zu dem sich alsbald Gelehrte wie Ungelehrte<sup>1</sup>) gesellen. — Ziehen wir in Betracht, daß diese Auffassung unter dem Zeichen des damals allgemein herrschenden Wunderglaubens steht, und daß der Mönch von Padua sich der hochbedeutsamen Tragweite dieser seiner Auffassung nicht bewußt sein konnte, so dürsen wir gleichwohl heute die einem besonderen Falle abgezogene Wahrheit dahin verallgemeinern, daß, wie die volksthümliche Geißlerbewegung, so aller Volksglaube und alle Volksreligion von einzelnen Persönlichkeiten ausgegangen sind. Bezüglich der Geißler darf indessen nicht übersehen werden, daß die äußere Form ihrer Bewegung zwar längst vorhanden, ihr innerer Gehalt aber durchaus neu war.

Auffallend ist nun, daß der Mönch von Padua, wiewohl er selbst der Ansicht zuneigt, nur Einer sei Urheber der Geißlerbewegung gewesen, uns dennoch diesen Einen mit Namen nicht nennt. Wollte er aus bestimmten Gründen es nicht, oder war der Name ihm unbekannt geblieben? Nach späterer Ueberlieserung mag dieser Eine im Jahre 1258 der umbrische Einsiedler Raniero Fasani gewesen und in Perugia zuerst aufgetreten sein<sup>2</sup>). Aus einer gleichzeitigen deutsch en Quelle geht hervor, daß 1260, nach der Versicherung der Geißler, dies ein blinder Einsiedler gegewesen sei, dem eine sehr große Menge Italiener und Deutsche Folge geleistet haben<sup>3</sup>).

Eine dritte gleichzeitige Nachricht rührt von Wiener Dominikanern zum Jahre 1261 her, welche melden, daß der Ursprung der in dem genannten Jahre entstandenen sogenannten Laienbuße der Flagellanten allein Gott und seiner Mutter zugeschrieben werde 4).

Eine vierte Nachricht über den Ursprung der deutschen und niederlandischen

<sup>1)</sup> Da die "Ungelehrten" (indocti) offenbar unter ten »Simplices« mit einbegriffen find, so muß man »indocti« als rhetorischen Ausdruck auffassen, hervorgerufen durch das voraufgehende »docti«. »Indocti« war mithin überstüffig.

<sup>2)</sup> Bergl. oben, S. 45, 46 u. Saupt in RE3. VI 436.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Annales sancti Rudberti Salisburgenses (Mon. Germ. Hist. Scr. IX 795): >1260. Quedam secta vel religio ignota surrexit in Lombardia, ita quod homines nudi incesserunt in ecclesiis, habentes capita velata lineis caputiis et circa femoralia operti (al. velati) lineis pannis, et semper se flagellis flagellabant, asserentes eam a quodam ceco incluso surrexisse; cui maxima multitudo hominum tam Latinorum quam Teutonicorum adhesit«.

<sup>4)</sup> Continuatio Praedicatorum Vindobonensium in: Mon. Germ. hist. Scr. IX 728: Anno Domini 1261 ordo flagellantium oritur, que dicebatur penitentia laycorum, cuius exordium, soli deo et sue matri ascribitur. Daß die Mutter Marie als die Urheberin der Geißelfahrten galt, sagen die Lieder der Geißler und die Geißlerpredigt, wie wir später sehen werden.

Geißler stammt aus dem Jahre 1349, aus dem Maastrichter Kirchensprengel, dem ehemaligen Herzogthum Limburg an der Maas, der jetzigen niederländischen Provinz gleichen Namens, aus der Abtei St. Trou. Dieser Nachricht zufolge sollen einige Apostaten die angebliche Religion der Geißler, die insgeheim in der Behausung eines Weibes jenseits des Rheines als Gäste sich aushielten, ausgedacht haben 1). Also auch hier kein Name!

Dies sind die Zeugnisse gleichzeitiger Chronisten über die Veranlasser der Geißlerbewegung. Da nun anderweitige Zeugnisse dieser Art bisher nicht bekannt geworden sind, so ist zu sagen, daß wir über die Personen, welche jene Bewegung in Deutschland hervorriesen, im Dunkeln bleiben, während die aus späterer Zeit stammende italienische Rachricht bezüglich des Raniero Fasani richtig zu sein scheint.

# B. Die geographische und massenhafte Verbreitung der Geißler.

Die bisher besprochenen Geißlersahrten stehen wie an Verbreitung, so auch an Bedeutung denjenigen nach, welche durch das "große Sterben", namentlich im Jahre 1349 veranlaßt wurden.

Es ist begreislich, daß dem Herannahen der Pest aus Asien nach Europa das Gerücht von der damit verknüpften unendlich großen Gesahr, mit Blizesschnelle alle Lande durchsliegend, vorauseilte und die Gemüther in Angst und Schrecken versetzte. Gesteigert wurde aber die tief aufgeregte Gemüthsversassung der Bölker bis zum Sipselpunkte, als die mörderische Seuche durch Ansteckung auf dem Wasserwege nach Italien gelangte und von hier aus nach Osten, Westen und Norden, den Verkehrswegen zu Wasser und Lande folgend, sich unaushaltsam weiter ausbreitete. So kam sie zur See nach Marseille und zog von hier das Rhonethal auswärts weiter. Zu Ansang März 1348 trat sie in der an der Rhone belegenen päpstlichen Residenz zu Avignon ans. Papst Clemens IV. ordnete große Processionen zur Abwehr des von Haus zu Haus schleichenden Verderbens an, wobei Männer und Frauen barfuß, das wirre Haar mit Asche bestreut und mit Geißelhieben den Leib zersleischend, sich bestheiligten<sup>2</sup>).

Papft Clemens that alles mögliche, was in seiner Macht stand, um die Schrecken und die Noth in seiner Residenz zu mildern. Und da auch die Juden baselbst als Urheber der Best angeschuldigt wurden, so ermahnte er durch zwei Bullen,

2) Berunsty, a. D. II, 1, 281.

<sup>1)</sup> Gesta Abbatiae Trudonis, Mon. Germ. hist Ser. X, 432. Der Bortlaut folgt an fpaterer Stelle.

am 4. Juli und 26. September 1348, die Christenheit, obwohl vergebens, Leben und Sigenthum der unschuldigen Juden zu schonen, und verlieh zugleich allen Metropoliten die Bollmacht, entweder selbst oder durch ihre Suffraganbischöfe und Pfarrer den Gläubigen, die von der Pest tödtlich ergriffen wurden, eine Generalsabsolution zu ertheilen unter Hinzufügung der reichsten Indulgenzen für alle Gläubigen und Priester, die sich sowohl dem geistlichen als dem körperlichen Dienste der Kranken widmen würden.

Bürden nach dem Vorgange des Papstes überall dessen Vorschriften befolgt, und insbesondere unter kirchlicher Autorität Bußprocessionen angeordnet worden sein, so würde vielleicht den Juden unsägliches Leid erspart geblieben sein, wahrscheinlich aber die aller Orten auftauchende große Geißlerbewegung eine ganz andere Richtung erhalten haben. Allein das Unheil der Pest schritt so schnell voran, daß die päpstelichen Maßnahmen und Anordnungen zu spät kamen. Das Volk war also in seiner Leibese und Seelennoth auf Selbsthülse angewiesen. Unter diesen Bedrängnissen tauchten — was uns hier speciell angeht — zur Abwendung der Pest überall wie auf Commandowort Bußumzüge auf; aber es waren keine Bußprocessionen mehr; es waren internationale Wallfahrten der sich zu ihnen zusammengefundenen und bald durch bestimmte Satungen verbundenen, den eigenen Leib bis auf's Blut geißelnden Brüder.

Aus dem Auftreten der Pest in Avignon entnehmen wir die Thatsache, daß die unmittelbare Folge davon die Bußprocessionen waren. Das wird auch naturgemäß an anderen Orten der ursprüngliche Hergang gewesen sein; bei allgemeinerer Aussbreitung der Pest zogen ihr jedoch die Bußumzüge meistens vorauf.

Das erste Auftreten der Geißler von Nord-Italien aus nach dem Norden, nach Desterreich, Deutschland<sup>2</sup>) und den angrenzenden Ländern, treffen wir zuerst um Michaelis 1348 zu Neuburg in Steiermark<sup>3</sup>). Es liegt die Annahme nahe, daß, wie die früheren Bußzüge von Italien aus den Weg über die Alpen nach Norden zu nahmen, diese Thatsache auch für das Jahr 1348 gelten mag. Es ist aber nicht ausgeschlossen, daß gleichzeitig, oder doch kurz vorher, auch von anderer Seite die Bußumzüge sich nach Desterreich wandten. Die Pest ging, wie wir bereits wissen, von Italien nach Dalmatien (1347) und von hier nach Ungarn. Von diesem Lande

<sup>1)</sup> Berunsty, a. D. S. 241.

<sup>?)</sup> Hinsichtlich der Ausbreitung der Geißlerbewegung ist außer dem älteren Berke Förstemanns namentlich Berunsky, a. D. II, 1, 284—86 zu nennen. Zwei Jahre später erschien die eingehende Untersuchung: "Die große Geißelsahrt des Jahres 1349" von Dr. Karl Lechner, im historischen Zahrbuch der Görres Gesellschaft Band V (1884), wo auf S. 443—45 die Geißler Züge in Deutschland und Rachbarländern behandelt werden. Bezüglich der Riederlande besigen wir die vortresslichen Arbeiten des Genter Universitätsprosessor Dr. Paul Fredericq: Corpus documentorum inquisitionis haereticae pravitatis Neerlandicae, deel I (Gent 1889) S. 190 ff.; deel II (1896) S. 96 ff.; Geschiedenis der Inquisitie in de Nederlanden, Tweede deel Gent (1897) S. 61 ff.; De Secten der Geeselaars en der Dansers in de Nederlanden tijdens de 14de Eeuw. Uittreksel uit het L11° deel der Verhandelingen van de Koninklijke Academie van wetenschappen, letteren en schoone kunsten van Belgie, 1897. — Lestere beiden Werte übersande mir freundlichst der gelehrte Versasser, wosür ich ihm, wie auch für andere Wittseilungen, meinen verbindlichsten Dant abzustatten mich verpflichtet fühle.

<sup>3)</sup> Lechner, a. D. S. 445.

konnte sie leicht die Richtung auf Wien zu einschlagen, so daß, "nicht in Desterreich oder dem angrenzenden nördlichen Steiermark, sondern in Ungarn vermuthlich der Beerd wie der nach Deutschland fortschreitenden Pest, so auch der Geißlerbewegung gewesen ist<sup>1</sup>)".

lleber die im Sahre 1349 ihren Höhenpunkt erreichenden Geißlerzüge in Deutschland liegt ein ziemlich reiches Material vor; allein über die Zeit, wann sie auftreten, haben wir im Allgemeinen nur wenige sichere Datumsbestimmungen, und über die Zugrichtungen derselben bleiben wir meistens auf Combinationen angewiesen. Rur für die Niederlande sind wir in beiderlei Hinsicht möglichst genau unterrichtet.

Was die Zeit und die Orte, wo die Geißler auftreten, anlangt, so haben wir folgende wenige, aber meist sichere Daten zu verzeichnen.

Um Michaelis 1348 erschienen die Geißler, wie bereits bemerkt, in Neuburg (Steiermark), im Jahre 1349 in nachbenannten Orten2).

Bu Neujahr 1349 find die Beißler in 3wettl (Riederöfterreich); im Februar, zu Lichtmeß, in Mölf an der Donau (Oberöfterreich) 3); zur Kaftenzeit (cca. im März) in Böhmen und Dresden; im April, um Oftern (12. April) in Lübeck und wohl auch in Samburg, am Freitag in der Ofterwoche (d. i. am 17. April) vor Magdeburg, von Virna aus; am 2. Mai kommen Geißlerzuge aus Polen, Meißen und Thuringen nach Burzburg; am 21 durchziehen fie Schwaben; am 16. Juni find fie in Conftanz, in der Mitte deffelben Monates in Speier und Strafburg, am 24. im Lütticher Land; am 8. Juli abermals in Strafburg, von wo fie über Zabern in das Bisthum Met zogen4). Bor dem 11. Juli waren fie in Aachen, am 22. in Fossen (im südlichen Lütticher Land); am 24. in Frankfurt a. M.; am 17. August in Doornit (in Flandern, hart an der jegigen französischen Grenze); um die Mitte besselben Monates in Reutlingen, zu Ende des Monates in Mainz. August kamen sie von Lille, Doornik (Tournay) und der Umgegend nach Frankreich bis Tropes in der Champagne und bis Rheims, aber nicht weiter<sup>5</sup>). bis Ende des Septembermonates treten fie in Flandern (Doornit) und den benachbarten niederländischen Ländern auf; am 17. sind sie in Brügge, um Michaelis in London ); am 3. October in Balenciennes; am 4. November zu Deventer.

<sup>1)</sup> Ledner, a. D. S. 443, und Saupt, in RE3. (1899) S. 437.

<sup>2)</sup> Rady Förstemann, Berunsty und Ledyner a. a. D., wo die Quellen angegeben find.

<sup>3)</sup> In Oefterreich dauerten die Geißlerprocessionen nur bis Oftern 1349, wo fie fich als unnug herausstellten, ba nun auch hier die Best ju graffiren begann" (Berunsth, a. D. S. 284 Anmertung 5, mit genauer Quellenangabe).

<sup>4)</sup> Schoell, Les flagellans en Alsace 1349, in Revue d'Alsace, herausgegeben von Reiner, Straßburg 1835, S. 89. Daß die Geißler im Jahre 1349 in Meh waren, hat schon Hegel (Chronit der oberrheinischen Städte I 106, Anmerkung 1) nach der Meher Chronit von Suguenin p. 89 angemerkt.

<sup>5)</sup> Grandes chroniques de France, herausgegeb. von Paulin Paris (Paris 1837) V 492.

<sup>6)</sup> Rach Roberti de Avesbury Historia de mirabilibus gestis Edvardi III. zogen um Michaelis (29. Sept. 1349) 120 Geißler, meift Seelander und hollander, aus Flandern nach England, um in der St. Paulstirche und in anderen Gotteshäusern zu London ihre Buswerke öffentlich zu verrichten. Bei ihrer Rudtunft wurden zu Deventer die Gloden gelautet (Fredericq, Geschiedenis, II, 65 u. 97).

Monat December beginnt ihre Unterdrückung in den Niederlanden, in Deutschland erft später.

Bas die Marschrichtung der Geißlerzüge anbelangt, so läßt fich darüber im Allgemeinen etwa das Folgende fagen. Aus Defterreich zogen die Geißler donauaufwärts nach Regensburg, von hier aus nach allen Richtungen hin fich weiter ausbreitend. Ein Bug nimmt seinen Weg nach Sudbapern und Schwaben (Augsburg) bis zum Bodensee'), ein anderer wendet sich nordwestwärts in das Bürtembergische (Reutlingen, Elwangen); wieder ein anderer durch frankisches Gebiet nach Nürnberg und Umgegend, dann über Bamberg nach Burzburg. Andere Schaaren kommen aus Böhmen nach Sachsen (Dresden). Bon bier geht ein Bug durch Thuringen, einem Haupttummelplat der Geißler, nach Burzburg, wo sie mit anderen Zugen zusammentreffen; ein anderer elbabwärts durch das Brandenburgische, über Magdeburg nach Hamburg, Lübeck, durch Mecklenburg (Parchim) wohl weiter oftwarts nach Pommern und den preußischen Ordenslanden. Bon der Mittelelbe geht ein anderer Bug westwärts durch Thuringen in die Umgegend von Erfurt nach Salberstadt und Niedersachsen (Braunschweig). Von Bürzburg aus nimmt ein anderer Zug seine Richtung den Main entlang nach Frankfurt und Mainz, von hier an den Oberrhein (Speier). Aus Schwaben (Reutlingen) wendete sich ein Bug nach Strafburg, von hier ein Theil rheinaufwärts nach Basel und Bern, ein anderer wohl über Zabern in das Bisthum Meg, wieder ein anderer rheinabwärts nach Coblenz zu und das Moselthal aufwärts (Trier), dann von Coblenz nach Köln und von hier aus weiter den Rhein hinunter in die Niederlande. Von einem anderen Punkte am Mittelrhein überschwemmen mehrere Buge die Grafschaft Mark und ganz Bestfalen. Beißler außer in den bereits erwähnten nicht deutschen Ländern, auch in Danemark, Schweden und Polen auftreten, mag schließlich noch angemerkt werden.

Ueber die Anzahl der an den einzelnen Fahrten theilnehmenden Geißler, wie über die Sesammtzahl derselben in den Jahren 1349/50 sind wir nur mangelhaft unterrichtet. Doch mögen einige Angaben einen annähernden Begriff von der Größe der Geißlerbewegung geben.

Schon in der Geißlerfahrt, die in der Fastenzeit des Jahres 1261 aus Italien nach Straßburg kam, belief sich deren Anzahl auf mehr als 1200 Köpfe, zu denen sich aus derselben Stadt noch 1500 Geißler gesellten<sup>2</sup>).

In Alamannien traten am 21. Mai 1349 die Geißler überall in großen Schaaren auf, zuweilen je 80 Mann stark'3). Um die Mitte des Monats Juni kamen nach Straßburg 700, denen sich in tiefer Demuth 1000 Straßburger ans



<sup>1;</sup> In Throl laffen sich die Geißler nicht nachweisen. Lechner (a. O. S. 445) fagt, obwohl die Best daselbst furchtbar hauste, hatten sie dieses Land aus eben diesem Grunde vermieden. Ich meine, daß aber auch andere Grunde die Geißler zum Richtbetreten dieses Landes veranlaßt haben können. Bielleicht scheiterten ihre Bersuche, dort Eintritt zu erlangen, an dem Widerstande der Geistlichkeit und der weltsichen Behörden, oder aus anderen lokalen Grunden. Auch in das benachbarte Graubünten kamen sie nicht (Lechner, a. O. S. 449), wohl aus ähnlichen Grunden.

<sup>2</sup> Clofener bei Begel, Chroniten der oberrheinischen Stadte, 1870, I. C. 73.

<sup>3,</sup> Beinrich Rebdorf b. Böhmer, Fontes IV, 561.

schlossen i. Am 8. Juli kamen eben dorthin 200 Geißler?). In Constanz erscheinen mehr als 40<sup>3</sup>). In Augsburg soll eine Rotte von 500 Mann erschienen und eingezogen sein. Dugo von Reutlingen sagt, daß vor Mitte August 1349 die Geißlerschaaren 1000 Mann betragen haben. In Thüringen sah man auf den Wiesen bei Ilbersgehosen bei Erfurt oft 3000 und mehr Geißler, und bei Günstädt an der Kirchweihe wohl über 6000<sup>5</sup>). Als die Geißler am 16. Juni 1349 nach Constanz kamen, verkündeten sie, daß in ihrer Societät 42000 Menschen seien, die an verschiedenen Orten umherstreiften.

Diese wenigen und dürftigen Daten geben übrigens keine genügende Vorstellung von den Massen des an der Geißlerbewegung betheiligten Volkes. Bis daß neues, in den Archiven der Städte, die durch die Züge der Geißler berührt wurden, ruhendes Material gesammelt und publicirt ist, müssen wir uns bezüglich der mächtigen Bewegung der Geißler an die hochinteressanten Nachrichten halten, die uns über die niederländischen Geißler überliefert worden sind.

Diese Nachrichten verdanken wir dem gleichzeitig lebenden Abte der Benedictiner Abtei Sti. Martini zu Doornik (Tournay) Aegidius Li Muisis († 1352)?).

"In Doornik ging das Gerücht um, daß in Ungarn, Deutschland, Brabant 2c. sich große Genossenschaften (societates) bildeten, die öffentlich ihre Buswerke versrichteten. Danach kamen sie nach Flandern.

Nach der Fastenzeit von 1349 war in der ganzen Christenheit eine allgemeine, alles Maaß überschreitende Ueppigkeit, äußere Pracht und Unkeuschheit unter Männern und Frauen, Laien und Geistlichen, ungeachtet der warnenden Predigten der Priester und Mönche. Dann kam die Verfolgung der Juden, das Auftreten der Geißler<sup>8</sup>) und die Pest. Auf Mariä Himmelsahrt (Sonnabend, 15. August 1349), kamen die ersten Geißler in Doornik an, ungefähr 200 Mann aus Brügge. Sie versammelten sich auf dem großen Markte, und ihre Bußwerke bewunderte die dahin zusammensströmende Bevölkerung Doorniks. Am Sonntag (16. Aug.) zogen die aus Brügge gekommenen Geißler in die Martinsabtei, wo sie zweimal ihre Buße verrichteten.

<sup>1)</sup> Matthias von Reuenburg, b. Bohmer, Fontes IV; übersett von Grandaur mit Einleitung von Prof. Dr. Beiland, Leipzig 1892, S. 180 u. 181, nach der Berner Sandschrift.

<sup>2)</sup> Clofener, a. D. I, 105 und Eminger von Ronigshofen bei Begel, a. D. II, 765.

<sup>3)</sup> Beinrich von Dieffenhofen bei Bohmer, Fontes IV, 73.

<sup>4)</sup> Gaffari, Annales Augsb. bei Förstemann, a. D. G. 82.

<sup>5)</sup> Chron. Sampetrinum bei Menden, III, 341, bei Förstemann, a. D. S. 84. In Ersurt wurden sie aber nicht eingelassen, da die Rathsherren sich weigerten. Wann die Geißler bei Ilversgehosen erschienen, 1349 oder um 1350, ist nicht sicher (s. Förstemann, das.). Daß die Geißler z. B. noch 1350 in Braunschweig waren, erhellt aus Botho's Chronik.

<sup>6)</sup> Beinrich v. Dieffenhofen, a. D.

<sup>7)</sup> In feinem Chronicon minus seu alterum, seu Antiquitates Flandriae, bei 3. 3. de Smet, Corp. chron. Flandriae, Bruffel 1841, II, 305—448. Einen Auszug daraus hat Fredericq, a. O. II, 96—100 und in ben eben angeführten Schriften gegeben, der hier in deutscher llebersesung aus dem Follandischen dem Folgenden zu Grunde liegt.

<sup>8)</sup> Rach dem Memorieboek der Stadt Gent follen daselbsk die Geißler schon im Monat Juni 1349 eingetroffen sein (Fredericq, Corpus I, 226 u. II, 136; Geschiedenis S. 63).

Dienstags (18. Aug.) fand eine große Procession statt, wobei Gerard von Muro, von den Minderen Brüdern, eine andachtige Predigt hielt, aber die Einwohner von Doornit dadurch erbitterte, daß er unterließ fur die Beißler zu beten. In derfelben Boche (18 .- 22. Aug.) tam eine Schaar von ungefähr 450 Beiglern aus Bent, eine zweite von ungefahr 300 aus Gluis an der See, und eine dritte von 400 aus Dordrecht, die alle zwei Mal des Tages, bald auf dem großen Markte, bald auf dem freien Plage vor der St. Martinsabtei ihre öffentliche Geißelung voll-Am 29. August kam eine Schaar von ungefähr 180 Luttichern mit einem Bredigermonche (Dominicaner) an ihrer Spige. 3mei Tage lang verrichteten fie ihre Buswerke. Diesem Predigermonche wurde geftattet, in der Martinsabtei eine Predigt zu halten; eine so unzählige Menge strömte dorthin, ihn zu hören, daß der Abteihof Der Predigermond jog heftig gegen die Minderen Bruder los, fast zu klein war. welche die Beißlerbewegung migbilligten, verkundigte aber viele verdachtige Lehren. Dadurch wurde die Doorniter Bevolkerung immer mehr gegen die Minderen Bruder und die ganze Geiftlichkeit erbittert. Der Dekan und das Domcapitel von der Liebfrauen-Rirche, die damals das Bisthum verwalteten, weil der bischöfliche Stuhl unbesetzt war, versammelten sich, um über diese Predigt zu berathen und ordneten auf ben folgenden Dienstag (1. Septbr.) eine große Procession mit Predigt an. hielt der Augustiner Robert; nur war das Bolk weniger zahlreich herbei gekommen. Als er über die Predigt des Lutticher Predigermonches zu reden begann, wurde er durch die Buborer unterbrochen, so daß die Ordnung kaum wieder hergestellt werden Dadurch wurde die Erbitterung gegen die Minderen Bruder (des Bettelordens) und die Beiftlichkeit noch mehr verstärkt, so daß derselbe Robert bei einer nochmaligen, am folgenden Sonntage (6. Septbr.) abgehaltenen Procession durch feine Predigt das Volk zu befänftigen fuchte. Unterdeffen war der Lutticher Predigermonch mit seiner Geißlerschaar nach Balenciennes gezogen, wo er, wie auch an verschiedenen anderen Orten seine kuhnen Predigten hielt. Die Geiftlichkeit trat ihm zwar entgegen; aber fie wagte nichts gegen ihn zu unternehmen aus Furcht vor der ihn begleitenden Menge. Inzwischen hatte das Borbild der fremden Geißler die Bevölkerung Doorniks zur Rachfolge ermuntert. Ungefähr 565 Männer erlangten von der Stadtregierung die Erlaubniß, die Stadt für die Beit von 33 Tagen ju 11m Maria Geburt (Dienstag, 8. Septbr.) waren sie bereit, nachdem fie zu Doornit auf dem großen Markte ihre erste Beißelung vollbracht hatten. zogen zuerst nach Rijfel (d. i. Lille in Flandern) und kamen am 10. October (Sonnabend) von ihrer Buffahrt nach Doornit zurud'). Daselbst gesellten fie sich nochmals auf dem großen Markte zusammen und gingen des anderen Tages (Sonntag, 11. October) nach Mont-Saint-Aubert, eine Stunde nördlich von Doornit, unterwegs im Ab- und Bugeben ihre gewohnten Buswerke verrichtend. Sie hatten nach gemeinsamer Berathung vier tüchtige Anführer erwählt: Junker Johann von Lyancourt,

<sup>1)</sup> Bom 8. Ceptember bis jum 10. October find genau 33 Tage, Anfange- und Endtermin mitgerechnet.

Johann Mackes, Johann Bauckiers und Jacob von Malda, diesen auf Bunsch der Stadtregierung. Die Geißelbrüder waren auch begleitet von dem Prior und von einem Mönche der Doorniker Augustiner, von zweien Beltgeistlichen und, aus eigenem Antriebe ihnen folgend, von dem Mönche Aegidius, Kanonikus von St. Nicolaus de Pratis (St. Nicolaus des Prés) von Doornik. Die Geistlichen gingen mit den Geißlern um Beichte zu hören und, wenn nöthig, ihnen die Sakramente zu spenden!).

Der Eindruck, den die Bußprocessionen in Doornik und in verschiedenen anderen Orten auf das Publikum machte, war ungeheuer groß<sup>2</sup>), wie das die stets zusströmenden neuen Büßerschaaren bewiesen. So kamen in der Zeit vom 7. September bis 3. October 1349 dreißig neue Schaaren von allen Seiten nach Doornik, deren Mitgliederzahl Li Muisis schätzungsweise angiebt<sup>3</sup>). Zählt man alle Zahlenangaben, die Li Muisis vom 15. August bis anfangs October 1349 mittheilt, zusammen, so ergiebt sich die Totalsumme von 5272 fremden Geißlern, die nach Doornik kamen, namentlich aus der Grafschaft Flandern; die zahlreichsten Züge dagegen kamen aus Gent und Valenciennes, jeder 450 Mann stark<sup>4</sup>).

Dieser mächtigen Bewegung der Geißler in Doornik durch Berbote offen entzegen zu treten, wagte damals weder die weltliche Obrigkeit noch die Geistlichkeit. Aber den richtigen Beg, der Bewegung Herr zu werden, hatte man, wie wir sahen, schon beschritten. Die Geistlichkeit ging dabei voran. Sie veranstaltete selbst eine Geißlerprocession nach dem Borbilde der echten Geißlerprocessionen. Dazu bot die jährliche große Procession zu Doornik am 14. September (Kreuz-Erhöhung) eine gute Gelegenheit. Mit außergewöhnlichem Glanze fand sie statt. Eine Schaar von mehr als 250 Mann bildete sich, die nach dem Borgange jener 565 Doorniker ihr Bußwerk verrichten wollten. Daß jene Büßer sich unter die Leitung eines Bettel-

Digitized by Google

<sup>(1</sup> Bir feben hier, daß die Beißler von Rlofter. und Beltgeiftlichen begleitet werden und fogar von einem den gewählten Anführern beigefellten obrigkeitlichen Anführer. Es find das ichon die bemerkenswerthen Anzeichen, daß die Rirche und die weltliche Obrigkeit die Geißlerbewegung zu leiten suchen.

<sup>2)</sup> Aegidius Li Muisis brüdt fich barüber folgendermaßen aus (bei de Smet, II, 352). >Miro modo et inenarrabili, viri ac mulieres seculares toto illo tempore in tantam devotionem devenerunt, quod non est facile ad credendum; quia multi et multae instinctu divino, hoc Deus det, mutaverunt suas vestes et sua ornamenta et plurimae mulieres habitum capitis mutaverunt, cornua sua et haucettas (Palsbinden) deponendo, juramenta etiam consueta, defigurationes Jesu Christi et ejus passionum, Virginis Mariae et omnium sanctorum dimittendo; ludos taxillorum (Mürfel[piele] et alios ludos, ubi taxilli currere solebant, dimittentes; choreas, cantilenas luxuriosas et multa levia et inhonesta quae communiter erant consueta totaliter omittentes: cessavit etiam fama fornicationum et adulteriorum virorum ac mulierum in aperto. Et Deus Israel custodiat istam voluntatem et perseverandi det gratiam. Multum enim est commendandum quod poenitentiam facientes, et ad exemplum eorum quamplurimi condonabant et indulgebant guerras motas inter partes, et hoc fuit in Tornaco et in diversis locis«.

<sup>3)</sup> Besonders aufgezählt bei Fredericq, de Sekten der Geeselaars S. 13; Geschiedenis der Inquisitie, II, 68 fg.
4) Siehe Fredericq an den angeführten Orten, beziehungsweise S. 14 u. 69—70. — Diese Zahlen beziehen sich jedoch nur auf die Geißler, welche nach Doornit kamen oder von hier auszogen. Die Zahl der Geißler in den Riederlanden, war aber eine weit größere. So erzählt der Clericus anonymus des Breve chronicon Flandriae (14. Sahrhundert), daß im Jahre 1349 nicht weniger als 2500 Geißler die Abtei Baudeloo (Ballfahrtsort in Flandern) besucht hätten (bei de Smet, Corpus chron. Flandriae III, 23—26; Fredericq, Corpus documentorum, II, 120). Eine andere Angabe wird später gegeben werden.

mönches, des Bruders Robert, Leiters der Augustiner<sup>1</sup>) stellten, beweist schon, daß sie nicht den Haß gegen den Bettelorden theilten, welcher sich bei dem Auftreten der Geißler so kräftig unter der Doorniker Bevölkerung Luft gemacht hatte. Auch bezüglich der Kleidung unterschieden sich diese Büßer von den echten Geißlern. In der Procession schritten sie hinter den Mönchen, der Geistlichkeit und dem Magistrat. In den acht folgenden Tagen wiederholten sie ihr Bußwerk auf den Straßen, jedes Mal wenn sie zuvor in einer Kapelle die Messe gehört und auf den Knieen liegend ein Pater Noster und Ave Maria vor dem Bilde der Jungfrau Maria in der Hirche gebetet hatten. Am 10. Tage zogen sie nach Mont-St.-Aubert (im Hennegau), nachdem sie zu Doornik die Messe gehört hatten, und kehrten dann allesammt in die Stadt zurück. Während dreiunddreißig Tagen wiederholten Viele die Wallsahrt nach demselben Orte. Dasselbe thaten auch Viele aus dem Hennegau und den um-liegenden Gegenden, so daß nach Aussage von Augenzeugen auf ein und denselben Tag mehr als 10000 Wallsahrer in St. Aubert angekommen waren<sup>2</sup>).

Diese gemäßigte Nachahmung der echten Geißler unter Anführung ihrer ersten Widersacher, der Bettelmönche und der übrigen Geistlichkeit, war der Vorbote der allgemeinen Unterdrückung der unruhigen Secte<sup>3</sup>). Gleichwohl wurde durch diesen Vorgang, der, wie es scheint, vereinzelt blieb, die Geißlerbewegung noch nicht geshemmt. Ein französischer Chronist meldet uns, daß um Weihnacht 1349 in Flandern (damals unter der französischen Krone stehend), im Hennegau und in Brabant mehr als 800 000 Geißler in Bewegung gewesen sein sollen<sup>4</sup>). Erst zu Ende des Sahres 1349 und zu Ansang des solgenden Sahres wurde durch die vereinten Verbote des

<sup>1)</sup> Frederica (Secten S. 15, u. Geschiedenis S. 70) vermuthet, daß dieser Bruder Robert mahrscheinlich berselbe sei, der früher gegen die Geißler gepredigt hatte (f. oben S. 112).

<sup>2)</sup> Fredericq, de Secten S. 14-15: Geschiedenis S. 70-71.

<sup>3)</sup> Fredericq, de Secten S. 15; Geschiedenis S. 71: deze gematigde nabootsing der echte Geeselaars, geleid door hunne eerste tegenstanders, de bedelmonniken en de overige geestelijkheid, was de voorbode van de algeheele onderdrukking der woelige secte.

<sup>4)</sup> Les Grandes chroniques de France, selon quelles sont conservées en l'Eglise de St. Denis en France, die dis 1420 reicht, publicirt nach dem Manuscript der Pariser Antional Bibliothet (Ms. français Nr. 2598, früher Manuscrit de la Bibl. Roy. Nr. Coldert 82983) herausgegeben von Paulin Paris (Paris 1837, Tome V, p. 492) berichten: Mais nonodstant ce (gemeint ist das daselbst vorerwähnte Berdot des französischen Königs Philipp), ils continuèrent leurs folies et multiplièrent en telle manière, que dans le Noël ensuivant qui fust l'an 1349, ils furent dien huit cent mille et plus, si comme l'en tenoit fermement; mais ils se tenoient en Flandre, en Hainaut et en Bredant; et il y avoit grant soison (Mcnge) de grands hommes et de gentilshommes. Siehe auch Fredericq, Corpus documentorum II, 118, 119. — Hinter den Worten sentils-hommes macht Paulin Paris solgende Aumertung, die ich, um spätere Miederholungen zu vermeiden, hier ganz solgen lasse. La continuation française de Nangis offre en cet endroit la transcription latine

<sup>1</sup>º de la lettre prétendue que les Flagellans de Bruges disaient avoir reçue d'un ange de dieu.

<sup>2</sup>º Des articles, redigés de deux manières differents, des statuts qu'ils envoyèrent au chapitre de Tournay pour en obtenir l'approbation.

<sup>3</sup>º Des articles prêchés par un frère de Liége devant le peuple;

<sup>4</sup>º de leurs cérémonies et superstitions;

<sup>50</sup> enfin en français la teneur de deux pièces qu'ils disaient en chantant, quand ils se battaient de leurs escourgies (Geiseln). La première de ces deux prières a été publiée par M. Mazure, bibliothecaire de Poitiers d'après notre manuscrite.

Papstes, der Geistlichkeit und der weltlichen Obrigkeiten der mächtigen Geißlerbewegung in den Niederlanden ein Hemmschuh angelegt, wenn sie auch nicht gleich auf die Dauer ausgerottet werden konnte.

# C. Fortgang ber Beißlerbewegung und ihre Organisation.

#### 1. Die Statuten der Beifler.

Es ist zum Verständniß des Folgenden von Belang, die Statuten der niederländischen Geißler kennen zu lernen, die ihr Verhalten regeln. Es sind zwar in den Schilderungen der deutschen Shronisten zum Jahre 1349 eine Reihe von Angaben enthalten, die thatsächlich statutarische Bestimmungen sind; allein in paragraphenweise abgesaßter Form besigen wir nur solche in lateinischer Sprache aus den Riederlanden, und zwar eine in längerer, eine andere in kürzerer Form, die aber beide in manchen Punkten mit den Nachrichten in deutschen Chroniken übereinstimmen. Ob diese oder ähnliche Statuten von den Häuptern der Geißlerbruderschaften vor ihrem Einzuge in einen Ort jedesmal der geistlichen oder weltlichen Behörde vorgelegt worden sind, um die Zustimmung zu erlangen, an dem betreffenden Orte öffentlich auftreten zu können, darüber habe ich keinen Aufschluß gefunden. Nur für Doornik ist es bezeugt, daß die Geißler dem Domcapitel daselbst zweimal ihre Statuten einreichten. Es geschah dies wohl als am 15. August (Mariä Himmelsahrt) 1349¹) zum ersten Male Geißler aus Brügge nach Doornik kamen. Die 38 in lateinischer Sprache abgesaßten Artikel der Statuten solgen hier in deutscher Lebersehung²).

## 1. Die Statuten ber Brüggischen Geißler.

- 1. Die Schulden follen bezahlt und unrecht Erworbenes zuruckerstattet werden.
- 2. Die Erlaubniß (zum Eintritt in die Bruderschaft)3) ist von den Chegattinnen zu erbitten.



<sup>1)</sup> Das Datum nach der Chronit des Abtes Aegibii Li Muisis, bei de Smet, a. D. II, 348.

<sup>2)</sup> Diese Statuten (Regula) theilt Dr. Paul Fredericq in seinem Corpus documentorum inquisitionis haereticse pravitatis Neerlandicae, Gent — &'Gravenhage 1897, Theil II, S. 111—112 mit nach der Handschrift in der Rationel-Bibliothet zu Paris (ancien fonds Coldert Nr. 82988, jest: Bibliothèque nationale, Manuscrits français Nr. 2598). Diese Handschrift der Grandes chroniques de France bildet einen stattlichen Band in Großfolio, auf Pergament geschrieben, mit dem Außentitel: Chronique des rois de France par frère Guillaume de Nangis, de St. Denis. Auf Folio 966 die Fol. 976 steht: «Isti sunt articuli extracti e regula stagellatorum etc». Diese Rotiz über die genannte Handschrift verdanke ich der gütigen Mittheilung des Herrn Professors Dr. R. Reuß in Bersailles.

<sup>3) 3</sup>m Tezt steht bloß: "Item petenda est licentia ab uxoribus"; gemeint ist damit die Erlaubniß zum Eintritt in die Brüderschaft (Fraternität) der Geißler. Dasselbe gilt auch von der Erlaubniß, welche der Pfarrzeistliche ertheilt in Rr. 5.

- 3. Ein jeder Eintretende hat seinem Pfarrgeistlichen (curato) zu beichten und von ihm die Erlaubniß (zum Eintritt in die Bruderschaft) zu erbitten.
  - 4. Er hat von demfelben das Rreuz in Empfang zu nehmen.
  - 5. Nach Empfang des Rreuzes darf der Eintretende keine Almosen begehren.
- 6. Jeder, der sich so dem Bußdienst widmen will (famulus), muß hiezu noch die Erlaubniß von seinem Meister haben 1).
- 7. Die Beißler muffen vier Rectoren oder Meister (rectores seu magistros) haben.
  - 8. Die Beifler muffen alle gleichzeitig ihren Ginzug in die Städte halten.
- 9. Saben sie Klagen oder Streitigkeiten unter einander, so muffen sie sich darüber bei ihrem Meister beschweren.
  - 10. Nur gepaart, oder doppelt gepaart durfen fie gehen.
  - 11. Niemand foll Baffen tragen.
- 12. Armen Geiftlichen (clericis) sollen sie an allen Orten Almosen verabreichen.
  - 13. Mit Beibern durfen fie nicht reden.
- 14. Nur der Aeltere (senior) darf mit der Gastgeberin oder deren Tochter reden.
  - 15. Bon Beibern durfen fie keine Sache annehmen.
  - 16. Bei Tische darf nur der Aeltere (senior) reden.
- 17. Bei Verrichtung der Nothdurft sollen sie die mit dem Kreuze geschmuckten Bekleidungsstücke (vestes et pelles) ablegen.
  - 18. Sie follen nur auf Ginladung eines Bausherrn deffen Saus betreten.
  - 19. Niemand darf bei Tische ohne Geheiß des Sausherrn Plat nehmen.
- 20. Niemand darf Baffer oder Handtuch in Gebrauch nehmen, als nur vom Fußboden aus.
- 21. Seder muß vor der Mahlzeit fünf Paternoster und Ave Maria bei Knicbeugung beten und ebensoviele nach derselben.
- 22. Widerspenstige sollen des Kreuzes verlustig gehen und aus der Gemeinschaft (a societate) ausgestoßen werden.
- 23. Des Morgens follen sie beim Berlassen der gastlichen Herberge für die Hausherren fünf Paternoster beten.
- 24. Ein jeder soll fünfzehn Paternoster und Ave Maria unterwegs, ehe er in seine Herberge eintritt, für seine Wohlthäter beten.
- 25. Ist einer zur Mahlzeit eingeladen, dann darf er nur einen Gefährten mit sich nehmen; wenn sein Oberer (superior) dies gestattet.
- 26. Niemand darf auf Federkissen schlafen; nur für den Kopf ist ein solches erlaubt.

<sup>1)</sup> Die Stelle lautet: «Item quilibet famulus debet recipere licentiam a magistro suo«. Unter famulus ist nach Rr. 2 u. 3 offenbar derjenige zu verstehen, der die Erlaubniß zum Eintritt in die Brüderschaft der Geisler bereits von Frau u. Priester erhalten hat, aber noch der des Meisters bedarf.

- 27. Eines Strobsackes durfen fie fich nicht bedienen 1.)
- 28. Auch durfen fie sich nicht mit dem weißen Gewande bekleiden, das sie bei ber Geißelung gebrauchen.
- 29. Ihre Rranken durfen fie in keinem Orte, durch welchen fie ziehen, zurud- laffen, vielmehr muffen fie dieselben bei fich behalten.
  - 30. Niemand darf fich geißeln, fo daß er fturbe oder frant wurde.
  - 31. Mörder und Chebrecher follen anders auf der Erde liegen als die anderen.
  - 32. Die Annahme von Almosen abzulehnen ist nicht gestattet.
  - 33. Schmähungen muffen fie in Geduld ertragen und für ihre Berfolger beten.
  - 34. Auf Polstern zu figen ist untersagt.
  - 35. Die Bruderschaft (fraternitas) soll 331/2 Tage dauern.
- 36. Die gegen diese Vorschriften Handelnden sollen von den Meistern bestraft werden (transgressores punientur per magistros).
  - 37. Niemand darf aus eigener Macht das Rreuz an fich nehmen.
- 38. An jedem Freitage sollen sie sich dreimal des Tages und einmal des Nachts geißeln, so lange sie leben.

Dieser "Regula Flagellatorum" tritt zur Seite eine andere in 22 Artikeln, die ebenfalls dem Domcapitel zu Doornik in lateinischer Sprache überreicht wurde (s. oben S. 115). Ich gebe sie in deutscher llebersetzung nach der Fassung, wie sie Aegidius Li Muisis<sup>2</sup>) hinterlassen hat. In den einleitenden Worten zu diesen Artikeln sagt Li Muisis, er habe sie erfahren durch etliche von den Geislern erwählte Oberen (a quibusdam superioribus electis a poenitentiam facientibus); in ihnen sei enthalten, was die unter die Geisler Eintretenden lebenslänglich zu besobachten versprochen; andere die dies nicht thaten, seien nicht aufgenommen worden. Diese Statuten seien den Eintretenden nach abgelegtem Versprechen vorgelesen worden. Die 22 Artikel dieser Statuten sauten solgendermaßen<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Rach Sugo burfen fie auf Strobfacten ichlafen.

<sup>2)</sup> Aegidius Li Muifis (auch Muifit), Abt der Benedictiner Abtei von St. Martin zu Doornit, franz. Tournah (geb. daselbst anfangs 1272, + das. 1352), war seit dem 15. August 1348 ganzlich erblindet, wurde aber am 18. September 1351 durch die glückliche Operation eines gewissen Magisters aus Alamannien (den Ramen nennt er nicht) wieder sehnd, wie er das selbst in seiner Chronit von sich sagt (bei de Smet II 421). Er selbst sah also die Geißler im Jahre 1349 mit eigenen Augen nicht. Bas er über die Geißler in diesem Jahre schrieb, erfuhr er von Augenund Ohrenzeugen.

Bann diese Statuten dem Domcapitel überreicht wurden, sagt Li Muisis nicht. Ich vermuthe, das dies geschah turz vor dem 8. September 1349, und zwar von denjenigen Einwohnern Doornits, die von hier aus eine 33 tägige Bußsahrt unternehmen wollten, wozu sie die kirchliche und obrigkeitliche Genehmigung nachsuchten und auch (unter gewissen Bedingungen: Begleitung von Geistlichen 2c.) erhielten. Die Bußsahrt währte vom 8. Sept. die 10. October (s. oben S. 112). Diese Bußsahrt fällt in die Beit, in der die Doorniker Geistlichkeit seit dem 14. September eine unter ihrer Autorität veranstaltete (s. oben S. 113).

<sup>3)</sup> Rach dem Texte der Chronit des Aegidius Li Muisis bei de Smet II, 355—356; auch abgedruckt bei Fredericq, Corpus documentorum II, 106—107. Der Text in der Continuation française de Guillaune de Nangis« (s. o. S. 115, A. 2) steht mir nicht zur Berfügung.

#### 2. Statuten der (Doorniter) Beißler.

- 1. Die Eintretenden versprechen: Wir verpflichten uns jede Gelegenheit, anderen Böses zuzufügen, nach allem unserem Bermögen zu vermeiden, alle uns bewußten Sünden zu bereuen und darüber Generalbeichte abzulegen;
- 2. bezüglich alles rechtmäßig erworbenen Gutes testamentarische oder sonstige Berfügung zu treffen, Schulden zu bezahlen und mit Unrecht erworbenes Gut zurückzuerstatten;
  - 3. in Frieden zu leben, uns zu beffern und gegen andere Nachsicht zu üben;
- 4. Leib und Leben, Hab und Gut einzusehen zur Bertheidigung und Beobachtung der Rechte der heiligen Kirche, ihrer Ehre und Freiheit, ihres Glaubens, ihrer Lehre und Satzung;
- 5. anzuerkennen, daß wir alle aus derselben Materie geschaffen; mit Einem Preise erkauft, mit Einem Geschenke ausgestattet sind, daß wir einer den andern nur Bruder, nicht Genosse (socium) nennen sollen.
- 6. Der Eintretende soll von seinem Ortspfarrer hierzu die Erlaubniß erbitten, von ihm das Areuz in Empfang nehmen; von seiner rechtmäßigen Frau soll er ebenfalls die Erlaubniß erbitten: er soll sich einem Anderen unterordnen und sich selbst 33' zage geißeln (disciplinare); er soll nicht auf Federn (Polstern) sißen und ohne Hederkissen schweigen beobachten, es sei denn, daß er zu reden ermächtigt sei; Almosen darf er annehmen, aber sie von niemandem begehren, Gastsreundschaft nur annehmen mit Erlaubniß des Gastgebers; bei Ein- und Austritt fünsmal das Paternoster und fünsmal das Ave Maria sprechen.
- 7. Täglich soll er des morgens dreimal das Paternoster und dreimal das Ave Maria sprechen; dann noch fünsmal (et posten adhuc quinquies), nämlich fünf bei Kniebeugung vor der Mahlzeit, ferner fünsmal nach der Mahlzeit, endlich fünf des Nachts; seine Hände soll er mit zur Erde gebeugten Knieen vor der Mahlzeit waschen, und bei Tische nur mit Erlaubniß reden.
- 8. Er darf nicht schwören auf die Passion des Herrn, noch gotteslästerliche Worte sagen sein Leben lang nach bestem Bermögen.
- 9. Er soll fasten an allen Tagen der Passion (omni die Passionis dominicae) und nur die Quadragesimalspeisen genießen, so lange er lebt und nach bestem Bermögen; und am Freitage soll er sich dreimal bei Tage und bei Nacht geißeln und in solchen Zeitabständen, in welchen er fünsmal das Paternoster und fünsmal das Ave Maria sprechen kann.
- 10. Wenn einer unserer Brüder mit einem Mitbruder in Streit geräth und ihn der Lüge beschuldigt, dieser aber widerspricht, so soll jener sich selbst nach Ausspruch unserer Beichtiger (per discretionem nostrorum confessorum) mit jenem versöhnen.

- 11. Kein Bruder soll Waffen tragen noch in den Krieg ziehen für irgend wen, es sei denn für seinen wahren Herrn (excepto vero domino suo).
- 12. Niemand, der nicht ein Oberkleid mit kurzen Aermeln (colobium) oder seinen Hut (capellum) anhat, darf weder im Gehen, noch im Sigen oder Liegen das Kreuz ablegen.
- 13. Kein Gesunder oder Kranker darf aus der Bruderschaft (societas) ohne Erlaubniß austreten, noch bei Tische ohne solche sigen.
  - 14. Niemand darf sich so fehr geißeln, daß er siech werde oder gar sterbe.
  - 15. Almosen darf er den Armen geben nach bestem Bermögen.
- 16 Niemand, wie reich oder hochstehend er sei (tantum sit dives vel magnus), darf aus Liebe zu Gott Almosen zurückweisen.
- 17. Mit Kopf, Herz und Mund soll er beharrlich sein löbliches Thun und sein Geißeln betreiben und zum Seile der ganzen Christenheit zu Gott beten, daß er dies große Sterben aufhören lasse und uns unsere Sunden vergebe.
- 18. Ueberträte einer diese Gebote oder widerspräche er ihnen, so soll er die von den oberen Beichtigern desfalls beliebig verhängte Strafe über sich ergehen lassen (Si aliquis est transgrediens vel contradicens ipse emendare debet per discretionem superiorum confessorum), wer aber bis zu Ende der Geißelfahrt getreulich ausharrend ersunden werde, der solle durch Gottes Gnade sich des Borzugs erfreuen, mit ihm glorreich zu herrschen.
- 19. Sterbe einer der Brüder während der Dauer der Geißelfahrt, so solle sich ein jeder so lange Zeit geißeln, welche versließt, wenn er dreimal fünf Paternoster und dreimal fünf Ave Maria betet.
- 20. Wir bestimmen, daß ein jeder zur dauernden Erinnerung an das Leiden unsers Hern Jesu Christi über seinem Nachtlager sein Bußgewand und seine Geißel aushänge.
- 21. Insbesondere muß er sich während seines ganzen Lebens auf gänzliche fleischliche Abstinenz verpflichten, muß gewissenhaft über seine eheliche Lebensführung wachen und keinen Meineid begehen<sup>1</sup>).
- 22. Alle sollen sich der Fleischnahrung des Mittwochs sorgsam enthalten (omnes se custodiant de esu carnium in die Mercurii).

Der fromme Abt, der übrigens weder loben noch tadeln will, bemerkt zu diesen Gelübden der Geißler, sie seien auf den ersten Blick ehrenwerth und fromm, aber nur, wenn das Herz mit dem Munde übereinstimme, wenn sie anhielten und die heilige Mutter, die Kirche, sie billige und mit ihrer Autorität bekleide. Und das heißt nichts anderes als: menschliche Anerkennung und vorläufige Duldung bis der päpstliche Stuhl gesprochen.

<sup>1)</sup> Die Stelle lautet: «Item, tu te debes obligare ad totam abstinentiam carnis specialiter toto cursu vitae tuae, et custodire sancte tuum matrimonium et non jurare in vanum«. Daß hier abstinentia carnis« sich auf das cheliche Berhältniß bezieht, und nicht auf die Enthaltung von Fleischspecisen, lehrt die folgende Rummer ganz deutlich.



Bu den zwei verschiedenen lateinischen Texten der niederländischen Geißler mögen hier folgende Bemerkungen gegeben werden, die über die Stellung der Geißlerbes wegungen im Verhältniß zu den dortigen kirchlichen Behörden von Aufschluß gebender Bedeutung sind.

Bunächst darf man annehmen, daß die zwei lateinisch abgefaßten Statuten, von denen ich die der Brüggeschen Geißler mit B, die der Doorniker mit D bezeichnen will, wohl llebersetzungen aus dem Deutschen sind; denn in lateinischer Sprache konnten sie unmöglich den Geißlern vorgelesen werden (s. oben S. 117). Auch deutet die an manchen Stellen unbeholsene lateinische Fassung auf eine deutsche Urschrift zurück. Den wallonischen Geißlern wurden die Statuten offenbar in ihrem Idiome mitgetheilt.

Ferner ift daran zu erinnern, daß die Statuten uns nicht vollständig überliefert worden find; die Artitel find nur Auszuge aus den Statuten felbst (f. oben S. 115, A.2). Daher mag es kommen, daß sie ohne bestimmt erkennbare logische Anordnung uns Wäre uns aber auch die wahrscheinlich absichtlich vernichtete Urschrift erhalten geblieben, so ware die Annahme nicht ausgeschlossen, daß diese an demfelben Fehler gelitten hatte, wie die uns vorliegenden Auszuge. Go wie diese aber megen der drangenden Beitverhaltniffe ichnell gemacht fein muffen, so wird das Gleiche auch von den umfangreicheren Urschriften gelten, die in besonderer Berucksichtigung der jeweiligen Landes- oder Ortsverhaltniffe in einer für die Beißler vortheilhaften Beife verändert fein werden. — Wir haben alfo in den uns erhaltenen Statuten nur eine ludenhafte Ueberlieferung; die geiftlichen Mittheiler derfelben haben uns nur überliefert was sie für gut fanden, anderes aber umgeandert. Daneben bleibt noch ju berudsichtigen, daß sie über manche Punkte aus Rlugheit Schweigen beobachten wollten, auch die uns vorliegenden Statuten beweisen das. Sie find verfaßt unter der Beeinfluffung und dem Drucke der damaligen firchlichen Berhältniffe. Berhältniffen mußte feitens der Anführer der Beigler Rechnung getragen werden, um überhaupt ihre Bufzüge möglich zu machen. Daß aber die Geißler noch andere wichtige Satungen hatten, als uns die niederlandischen Statuten berichten, miffen wir auf das Bestimmteste aus den Aufzeichnungen der deutschen gleichzeitigen Chroniften, wie wir spater feben werden. In den Niederlanden nahm - um dies turg ju sagen — die Beiglerbewegung eine Richtung, die von Saus aus firchlich beeinflußt war, anfangs weniger, später mehr, was ihren Untergang beschleunigen mußte. Es ift dies deutlich zu ersehen aus einer Bergleichung der Statuten B und D. Einige wichtige Puntte mögen vorausgeschickt werden.

In B Art. 6, 7, 9, 36 werden Rectores oder Magistri (deutsch: Meister) genannt, welche die Geißler haben mußten; es waren nach B Art. 7 vier an Zahl. Zu verstehen ist dabei, daß jeder Trupp diese Meister hatte. In D ist von solchen Meistern gar keine Rede mehr. Die Meister hatten über die Brüder eine gewisse Strafgewalt (B 9, 36); nach D Art. 10 u. 18 üben diese Strafgewalt "nostri consessores" aus, d. i. die katholischen Priester oder Mönche. Daß die Meister auch die fündigen Brüder absolvirten, davon ist weder in B noch in D die Nede<sup>1</sup>). In B wird ein Superior, ein Oberer der Geißler erwähnt (wohl ein Meister) und (B 14 u. 16) ein Senior bei der Mahlzeit, bei D nicht mehr. Die Geißler bilden nach B 22 u. 35 eine Societät oder Fraternität, in D wird diese Bezeichnung nicht gebraucht, dagegen aber (D 10 u. 19) als Bezeichnung des einzelnen Geißlers das Wort "frater".

Ich wende mich nun in einigermaßen sachlicher Ordnung zu den Einzelheiten so, daß zunächst aufgezeigt wird, was B allein hat, sodann was B u. D gemeinsam haben, aber mit Abweichungen von einander, endlich was nur allein D überliefert hat. Um Raum zu ersparen verweise ich dabei auf die bereits im Wortlaut mitgetheilten Artikel in B u. D, nnd gebe hier nur unter kurzer Charakteristik die Nummern der Artikel an.

#### a. Bestimmungen, die B allein hat.

- 1. Bedingung zum Eintritt in die Bruderschaft, Art. 37,
- 2. Einzug der Beißler in einen Ort, Art. 8 u. 10.
- 3. Anzahl und Befugnisse der Meister, Art. 6, 7, 9, 36.
- 4. Angabe, wie beim Geißeln die Mörder und Shebrecher auf der Erde liegen sollen, Art. 31.

Diese Angabe ist an sich völlig unverständlich; sie ist offenbar aus dem Zu-sammenhange gerissen; was sie bedeutet werden wir später ersahren.

- 5. Vorschriften über das allgemeine sittliche Verhalten der Geißelbruder, Art. 33.
- 6. Borschriften über das Berhalten der Geißler zu den Frauen, Art. 13, 14, 15.
- 7. Berhalten der Geißler während der Mahlzeit, Art. 20, 25.
- 8. Gebete der Beißler fur den sie aufnehmenden Wirth, Art. 23 u. 24.
- 9. Berhalten mahrend der Nachtruhe, Art, 27, 28.
- 10. In-Chren-Haltung des Areuzes bei Berrichtung der Nothdurft, Art. 17.
- 11. Berhalten gegen franke Beigler, Art. 29.
- 12. Beftrafung von widersvenstigen Geißlern, Art. 22.

#### b. Gemeinsame Bestimmungen in B und D.

1. Bedingungen zum Eintritt in die Bruderschaft: Erlaubniß von den Frauen (B 2, D 6), Beichten bei dem Curatgeistlichen, von dem Erlaubniß zum Eintritt zu erbitten ist B 3, D 6.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Auch die bei Fredericq «Geschiedenis« S. 76 und De Secten S. 21 angeführten gleichzeitigen Schriftsteller wissen hierüber nichts. Bezeichnend ist die Stelle aus Robert v. Avesburys Historia de mirabilibus gestis Edwardi III. Daraus geht hervor, daß zwar irgend "Einer" (quilibet; den Ramen Magister hat er gar nicht) der Geißler über den andern auf der Erde liegenden hinwegschritt, den er mit der Geißel berührte, und so vom ersten bis zum leten. Bon Absolution ist dabei teine Rede (s. Fredericq Corpus II, 121; Geschiedenis 76; De Secten S. 21). Dagegen geht aus dem von einem brabantischen zeitgenössischen Dichter, dem Bersassen bervor, taß bei der gleichen Gelegenheit die Geißler absoluirt wurden von Priestern und Mönchen (Fredericq Gesschiedenis, 76, 77; De Secten S. 21).

- 2. Erbittung des Kreuzes vom Curatgeistlichen B 4, D 6.
- 3. Maßhalten bei der Geißelprocedur B 30, D 14.
- 4. Rein Beißler darf ohne Ginladung in eine Berberge geben B 18, D 6.
- 5. Verhalten bei der Mahlzeit B 19 u. D 13; B 16 u. D 7.
- 6. Vorschrift, nicht auf Polstern zu sigen B 34, D 6.
- 7. Dauer der Fraternität: 331/2 Tage B 35 u. D 6.
- c. Gemeinsame, aber doch zugleich von einander in einigen Punkten abweichende Bestimmungen in B u. D.
  - 1. Bedingungen beim Eintritt, B 1 u. D 2.
- 2. Almosen durften nicht erbeten B 5 u. D 6, und nicht zuruckgewiesen werden B 32 u. D. 16.
- 3. Allen Clerikern sollen an allen Orten Almosen gegeben werden (B 12), aber in D 15 nur den Armen.
- 4. Niemand darf Waffen tragen (B 11); u. D 11: tu non portabis armaturas nec ibis in bellis pro quoque, excepto tuo vero domino. Was unter »tuo vero domino« zu verstehen ist, erhellt nicht.
  - 5. Bestimmungen über das Gebet vor der Mahlzeit B 21 u. D 7.
  - 6. Borschrift über das Schlafen bei Nacht, B 26 u. D 6.
  - 7. Über das Geißeln am Freitage, B 38, D 9.
- 8. Entscheidung bei Streitigkeiten steht bei dem Meister (B 9), nach D 10 bei ben Confessoren.

Fast alle diese unter a bis c enthaltenen Bestimmungen sinden sich auch in den Nachrichten der deutschen Chronisten wieder, nicht aber die unter der folgenden Nr. angeführten Bestimmungen, mit Ausnahme von Art. 20.

#### d. Bestimmungen, die nur D hat.

Es sind die Artikel 1, 2, (zum Theil); 3, 4, 5, 8; 9 (zum Theil); 10, 11, 12, 13, 17, 18, 19, 20 (dieser Artikel auch bei deutschen Geißlern), 21 und 22.

Alle diese Artikel tragen das Gepräge stark kirchlichen und besonders mönchischen Einflusses an sich, sie deuten auf die Zeit des Niederganges der Geißlerbewegung in den Niederlanden, namentlich in der Bisthumsstadt Doornik. Einfluß der Bettelsorden zeigt sich in dem Gebot, Rechte, Shren und Glauben der heiligen Kirche mit Gut und Blut zu vertheidigen (Art. 4)1), was genau den Intentionen der echten Geißler widerspricht; der Einfluß zeigt sich ferner in den Anordnungen über das Berhalten bei der Tischordnung, über Schweigen und Reden und anderes mehr. Alle diese in D allein enthaltenen Bestimmungen deuten darauf hin, daß deren Abs

<sup>1)</sup> Bödler, Metefe, II 492.

fassung in die Zeit fallen muß, wo die Kirche in Verbindung mit der weltlichen Obrigkeit die Geißlerfahrten zu überwachen und zu leiten suchte, aber auß Furcht vor dem noch nicht gebrochenen Volkswillen mehr gezwungen als freiwillig die Bußfahrt der Doorniker Geißler vom 8. Septbr. bis 10. Oct. gestattete, jedoch nur unter gewissen, einigermaßen kirchlich annehmbaren Bedingungen, die eine Duldung der Bußzüge ermöglichten. Danach gewinnt es den Anschein, daß die in D enthaltenen Artikel gar nicht von echten Geißlerführern versaßt sind. Es waren von den kirchlichen und weltlichen Behörden im Boraus gewünsichte Ansührer. Li Muiss hat darüber geschwiegen. Er sagt nur, daß er die Statuten (in D) von etlichen Ansührern, die von den Büßern erwählt worden seien, erhalten habe. Aber echte Geißler waren diese Ansührer nicht. Ihre Statuten waren unter Benuhung echter Geißlerstatuten von Mönchen redigirt, das beweist die ganze Fassung der in D enthaltenen Artikel, namentlich derzenigen, welche D allein hat, und insbesondere der Ausdruck: »nostri consessores«.

Abschließend sei also bemerkt, daß wir in den niederländischen Statuten keine vollständigen Statuten besigen, sondern nur Auszüge aus solchen, daß die in B und in D gemeinsamen Bestimmungen auf eine gemeinsame Quelle zurückgehen, daß die Artikel in B zwar von echten Geißlern herrühren, aber zum Theil schon kirchlich beeinflußt sind, daß dagegen die Artikel in D nicht mehr von echten Geißlern, sondern von Mönchen versaßt worden sind.).

#### 2. Die Organisation der Beißler.

Ueber die Organisation der Geißlerbrüderschaften (societates, confraternitates) aus dem Jahre 1349 sind wir im Allgemeinen durch die niederländischen Statuten und die damit übereinstimmenden und sonst mit einigen darüber hinaus-reichenden, von gleichzeitigen deutschen Chronisten gegebenen Nachrichten einigermaßen unterrichtet. Ueber manche wissenswerthe Punkte bleiben wir aber im Dunkel. Bersuchen wir, ob es gelingen mag, dieses Dunkel in Etwas zu lichten. Und da ist es zunächst eine sehr nahe liegende Frage, ob die verschiedenen, neben und nach einander austretenden zahlreichen Geißlerbrüderschaften ohne jeden Zusammenhang waren, oder einen solchen hatten, also einer allgemeinen Oberleitung unterstanden.

Man konnte vielleicht meinen, daß uns in diesem Betracht die Organisation der alteren oder gleichzeitigen italienischen Geißler Aufschluß geben wurde. Das aber

<sup>1)</sup> Außer ben niederländischen Geißlerstatuten kennen wir solche aus Italien. Christian Schneller hat die "Statuten einer Geißler-Brüderschaft in Trient aus dem 14. Jahrhundert" (Innsbruck 1881) herausgegeben. Diese Brüderschaft, wie andere in Italien, standen unter kirchlicher Autorität. Sie haben mit den Lütticher Brüderschaftsstatuten der Geißler vom Jahre 1349 nichts gemein als einige wenige Punkte, die sich auch sonst in Brüderschaftsstatuten finden. Die Trienter Statuten wiffen nichts von der Beranlassung von Büßungen durch die Pest, und nichts von Bußwallfahrten, die 33½ Tage währen sollen u. a. m. Doch ist ein Zusammenhang mit der früheren Bewegung der Geißler in Italien gewiß, auch mit der durch die Pest hervorgerufenen wahrscheinlich.



ift nicht der Fall. In Bezug auf Ginzelheiten find zwar die italienischen Geißlerbrüderschaften vorbildlich für die deutschen gewesen, nicht aber hinsichtlich einer allgemeinen Organisation. Denn die italienischen Geißler, die anfänglich auf eigene Autorität auftraten, mußten fich alsbald der firchlichen Autorität unterwerfen. In Deutschland trat das Gegentheil ein; hier erkannten die Geißler die Autorität der Rirche nicht an. Ihre höchste Autorität leiteten sie, wie wir später ausführlicher nachweisen werden, aus der ihnen gewordenen göttlichen Offenbarung und aus der für sie daraus sich ergebenden Mission her. Um aber dieser antikirchlichen Mission einen festen Salt zu geben, bedurfte es der Rirche gegenüber um fo mehr einer beftimmten Organisation. Diese aber konnte nicht von den Massen der Geißler ausgeben, sondern nur von einzelnen Personen, die fich für ihre 3mede der Beiglerbewegung bemächtigten. Und folche, dazu geeignete Personen waren unter den Beiglern vorhanden. Sugo von Reutlingen fagt uns, daß viele weise Manner (multi sapientes) und Mathias von Neuenburg, daß "Briefter und Schriftgelehrte" (literati) Solche Manner waren wohl befähigt, einen allunter den Geißlern waren 1). gemeinen Zusammenhang der einzelnen Brüderschaften der Geißler zu Bege zu bringen.

Sehen wir nach, ob wir nicht bezüglich der Organisation der Geißler Aufschluß gewinnen können aus der Bulle des Papstes Clemens VI., die derselbe am 20. October 1349 von Avignon aus zum Zwecke der Unterdrückung der Geißler an alle Erzbischöfe und Bischöfe Deutschlands, Polens, Schwedens, Englands und Frank-reichs erließ<sup>2</sup>).

Papst Clemens sagt (Raynald No. 20), daß in Deutschland und Rachbarländern eine lügenhafte Religion und abergläubische Ersindung (vana religio et superstitiosa adinventio) der sogenannten Flagellanten aufgetreten sei, die sich tagtäglich (de die in diem) immer gefährlicher ausbreite, weil sie sich, ohne die gegenseitige Berbindung zu verlieren, in Genossenschaften (societates) und

<sup>1)</sup> Die Chronik des Mathias von Reuenburg, übersett von Grandaur, Lpz. 1892. mit Einleitung von Ludwig Beiland, S. 180, Anm. 1, nach der Straßburger Handschrift. Den Ausdruck des Originals »literati« übersett G. durch "Schriftgelehrte", worunter wissenschaftlich Gebildete zu verstehen sind. Ebenso auch nach der verlorenen Handschrift bei Urstissus, Alberti Argentinensis chronicon integrum, SS.R. Germ. 1585, II, 149; bei Förstemann, a. O. S. 73: "Geistliche und Gelehrte".

<sup>2)</sup> Die Berdammungsbulle ist veröffentlicht von Raynald, Ann. eccl. T. XVI (Romae 1652) ad an. 1349 Rr. 20—22, und bei Soannes Trithemius (Trittenheim), Annales Hirsaugienses (St. Gallen 1689) T. II, p, 209—211; bei Gretser, Opera omnia, Ratisd. 1734—41, in Tom. IV (defensio rituum eccles.) p. 439 sq., aus einem Pergament-Codez der damaligen akadem. Bibliothek zu Ingolstadt. Ueber andere, mehr oder weniger sehlerhaste Publicationen siehe Förstemann, a. D. S. 99—100. Bezüglich Polens s. Theiner, Vetera Monumenta Polon. et Lithuan. I 528. — Der Abdruck der Bulle bei Raynald (aus Tom. 8 ep. secr. p. 94) ist an den Erzbischof von Magdeburg und desse Eusstragame gerichtet, der bei Trittenheim an den Erzbischof von Mainz. Daß diese Bulle an die obengenannten Erzbischöse und Bischöse der verschiedenen Länder gesandt wurde, bezeugt Raynald a. D. Rr. 22 sub sine. Die niederländischen Bischöse sind nicht ausdrücklich genannt; es ertlärt sich das daraus, daß sie theils dem Erzbischumssprengel von Köln, theils dem von Rheims unterstanden (s. Fredericq, Gescheines, Theil I (1892) S. 8—9, wo genauere Angaben gegeben sind). — Bezüglich der Abweichungen, die sich in den Tezten der Bulle bei Raynald und Trittenheim sinden, sagt Förstemann (a. D. S. 99) mit Recht, daß sie echt sein, da sie in den ersten der Bulle standen.

heimliche Zusammenkünfte (conventicula) zertheile und verschiedene Länder durchstreise 1).

Sodann heißt es bei Raynald (Nr. 20) weiter: Die Flagellanten führen unter dem Namen der Buße ein ungewöhnliches Leben; sie bilden Congregationen nach Art von Klöster-Conventen (congregationes conventuales), und Bereinigungen (coadunationes), die von rechtswegen verboten sind, und sie haben eigenmächtig und unbesonnen Anordnungen (ordinationes) und Sahungen (statuta)getrossen?). Der Papst besiehlt daher, derartige Ersindungen und prosane Gebräuche (adinventiones huius modi et ritus prophanos), Genossenschaften (societates), geheime Zusammenkunste (conventicula), Congregationen, Sahungen (statuta) und Anordnungen (ordinationes) als unerlaubt bei scharfen Strafandrohungen zu verbieten.

Die in dieser Bulle enthaltenen, die Organisation der Geißler betreffenden Bezeichnungen, bieten hinsichtlich des Berständnisses manche Schwierigkeiten. Es scheint sich das daraus zu erklären, daß der Redactor der Bulle ganz verschiedene Berichte über die Geißler vor sich hatte, woraus er die hierher bezüglichen Ausdrücke, ohne den Zusammenhang, worin sie standen, sinngemäß zu berücksichtigen, einsach überznahm. Daraus erklären sich auch manche Abweichungen in den verschiedenen Aussfertigungen der Bulle. Im vorliegenden Falle liegen daher einige Schwierigkeiten vor, die sich nur unter Heranziehung anderweitiger Nachrichten verstehen lassen.

Bevor wir die erwähnten, einer Erklärung bedürftigen Bezeichnungen oder Ausdrucke näher ins Auge fassen, wollen wir eine sehr wichtige Angabe der Bulle besprechen, die aus sich selbst verständlich ist.

In der Bulle heißt es nämlich, daß die Geißler eigenmächtig Anordnungen (ordinationes) und Sahungen (statuta) gemacht haben. Es ist das offenbar dahin zu verstehen, daß die Abfassung von Anordnungen und Statuten nur von

<sup>1)</sup> Die Stelle lautet bei Raynald (Rr. 20): »Molesta nobis, schreibt Clemens, licet side digna, magnorum relatio et multorum assertio nostrum et fratrum nostrorum (der Cardināle) non mediocriter turbavit auditum, quod in partibus Alamanniae et ei convicinis quaedam sub praetextu devotionis et agendae poenitentiae vana religio et superstitiosa adinventio . . . insurrexit, per quam prosana multitudo simplicium hominum, qui se Flagellatores appellant, decepta . . . . . , quod se per societates et conventicula, licet caudas invicem colligatas habeat, dividens diversas circuivit patrias«. Die leste Stelle von »quod« bis »patrias« lautet bei Tristenseim (II, 200) auf das das baselbst vorhergehende Subject »slagellatores« bezogen: »quod se per societates et conventicula (licet caudas invicem colligatas habeant) dividentes, diversas circumeunt Patrias«. — Die Stelle »licet caudas« bis »habeat« beziehungsweise »habeant« übersest Förstemann (a. D. S. 97) dem Sinne nach richtig mit "ohne aus der allgemeinen Berbindung zu treten".

<sup>2)</sup> Raynald Rr. 20: . . . (flagellatores) sub nomine poenitentiae vitam gerunt insolitam: congregationes conventuales et coadunationes, quae a jure sunt prohibitae, faciunt . . . , »ordinationes et etiam statuta . . . . »propria temeritate fecerunt . Bei Trittenheim, (II, 209) nach "gerunt": »et alias in causa insolita Congregationes, conventicula et coadunationes, quae a jure sunt prohibitae, faciunt . . . Ordinationes etiam et statuta . . . propria temeritate fecerunt . Hier fällt auf, daß Maynald hat: congregationes conventuales, Trittenheim dagegen: congregationes, conventicula et coadunationes. Die Hassung bei Trittenheim ist offenbar die abgeschwächtere. Der Redactor dieser Bulle wollte den Geißlern keine Konvents-Congregationes zubilligen.

<sup>3)</sup> Bei Rapnald Rr. 22; bei Trittenheim (II p. 210) mit unwesentlichen Beranderungen.

einzelnen, dazu geeigneten Persönlichkeiten ausgegangen sein kann. Diese Annahme erhält volle Sicherheit durch die Thatsache, daß die hier in Rede stehenden Ansordnungen und Statuten sast durchweg und überall, sogar bis ins Einzelne, ein einheitliches Gepräge tragen. Und diese Thatsache führt mit Nothwendigkeit zu der Annahme einer obersten Leitung, die der gesammten Geißlerbewegung des Jahres 1349 zu Grunde lag. Ueber eine solche Oberleitung, die wir also mit Sicherheit erschließen können, ersahren wir sonst nichts Positives. Absichtlich ist uns dies, wie so manches andere verschwiegen worden 1).

lleber Zeit und Ort, wo diese Oberleitung, die wir uns aus einer nicht zu kleinen Anzahl gleichgefinnter, mit überschwänglichem Enthusiasmus für die fich ihnen aufdrängenden Biele erfüllter Männer bestehend zu denken haben, ins Leben trat, läßt fich nichts Bestimmtes fagen. Der Ort mag wohl in Deutschland und da zu suchen fein, von wo aus die noch nicht durch ein gemeinsames Band verbundenen Beißler sich nach den verschiedensten Richtungen bin zertheilten. Und das mag fich au der Zeit zugetragen haben, wo die Beißler aus Desterreich anfangs 1349 donauaufwärts zogen. Doch muß man sich vor der Annahme huten, daß die Oberleitung der Beißler an einen bestimmten Ort gebunden gewesen sei; ihre Mitglieder werden vielmehr an verschiedenen ficheren Orten ihre Versammlungen gehalten haben. Man könnte nun fragen, welche Obliegenheiten diese Oberleitung zu erfüllen hatte. Antwort darauf ift aus später darzulegenden Thatsachen leicht zu finden. Sier mag nur darauf hingewiesen werden, daß selbstverständlich für die so ungemein zahlreichen Brüderschaften eine erhebliche Anzahl von Abschriften der Anordnungen und Statuten genommen werden mußte, ebenso Abschriften von den Liederterten, von den Simmelsbriefen, von der Beiglerpredigt, vielleicht auch von Tractaten2). Alles dies konnte unmöglich von den einzelnen wandernden Brüderschaften ausgehen. Da aber diese Brüderschaften nach einheitlichem Plane organisirt wurden, so mußten zu deren Bildung Emiffare zur Sand fein, die diefes Geschäft ausführten. Die Auswahl der hierzu befähigten Manner und die ihnen zu ertheilenden Anweifungen mußten baber von einer Central-Leitung ausgeben, wie alle sonst damit zusammenhängenden weiteren Obliegenheiten, fo folche über einzuziehende Erkundigungen hinfichtlich erfolgreicher Ausbreitung der Bruderschaften in die verschiedenen Lander, Städte und alten Ball-Daß zur Ausführung aller dieser Dinge und auch der damit verknüpften Ausgaben für Aufenthalt, Reisen u. dergl., Geldmittel zur Berfügung stehen mußten, ist felbstverftandlich, wie wir spater bes weiteren erlautern werden.

<sup>1)</sup> Burden wir die Schreiben kennen, welche der papstilichen Curie im Jahre 1349 von verschiedenen tirchlichen und weltlichen Personen über die Geißlerbewegung zugingen, dann wurden wir gewiß über manche wunschenswerthe Einzelheiten unterrichtet werden. Db solche Schreiben noch in der Naticanischen Bibliothet vorhanden sind, ist mir unbekannt. — Bergl. hierzu noch Fredericq, Geschiedenis S. 86 ff.

<sup>2)</sup> Rach der Magdeburger Schöppendronit (Ausgabe von Janide) G. 204 legten die Geißler am 17. April 1349 dem Rath der Stadt Magdeburg behufs Sintritts in die Stadt zur Abhaltung ihres Buswertes ihre Briefe vor und berichteten über ihre Beise.

Wir können uns nun nach Feststellung des Vorhandenseins einer Oberleitung der gesammten Geißlerbewegung zurückwenden zu der Erörterung der in der papstlichen Bulle vom 20. October 1349 enthaltenen, die Organisation der Geißler betreffenden Bezeichnungen. Vielleicht dürfte darunter auch eine anzutreffen sein, die auf die Oberleitung der Geißler zu beziehen wäre.

In der Bulle finden sich, wie wir saben, die Bezeichnungen: Societates und Conventicula, die mit einander in Berbindung stehen; sodann Congregationes conventuales und Coadunationes. Unter Societates sind die einzelnen Brüderschaften der Geißler zu verstehen, obgleich die Bulle den Ausdruck "fraternitates" absichtlich vermeidet1). In Verbindung mit Societates werden Conventicula, d. i. beimliche, also geheime Busammenkunfte genannt. Nun wiffen wir aus Closener, daß die Meister der Geißlerbrüderschaften einen "beimlichen Rath" bildeten, zu dem tein Priefter Butritt hatte. Daffelbe muß in der papftlichen Bulle unter dem Ausdruck Conventicula in Bezug auf die Brüderschaften gemeint sein. Unterschieden von den eben besprochenen Ausdrucken ist nur der Ausdruck "Congregationes conventuales". In firchlichem Sinne bedeutet Congregatio eine Ordensverbindung, eine Ordensverbrüderung, Congregationes conventuales sind mithin nach Art der Rlöfter-Convente bestehende Berbindungen, also mit besonderen Rechten und Bflichten ausgestattete berathende und beschließende kirchliche Behörden. Sollte nun unter dem Ausdrucke "Congregationes conventuales" nicht eine Anspielung auf die Oberleitung der Beiflerbrüderschaften gemeint fein? Nahme man dies an, so wurde der in der Mehrheit stehende Ausdruck auf den ersten Blick dem entgegen stehen. Allein dies ift nur scheinbar; denn der Ausdruck "Congregationes conventuales" wird allein auf Rechnung des Redactors der Bulle tommen, der in verschiedenen Berichten von einer folden Congregation las und fie fo als eine Mehrheit ansah. Und das bangt damit zusammen, daß die Oberleitung der Geißler bald hier, bald dort fich versammelte, was leicht zu der Annahme von mehreren Congregationen führen konnte. Bir dürfen mithin in dem Ausdrucke: "Congregationes conventuales" eine ungenaue Bezeichnung fur die eine Oberleitung der Beißler erbliden, die, wie die Brüderschaften und deren heimlicher Rath, in der Bulle ganz allgemein verbotene Bereinigungen (coadunationes a jure prohibitae) genannt werden.

Wir haben bereits bemerkt, daß über eine Oberleitung der Geißler keine positiven Nachrichten vorliegen. Es wäre aber doch möglich, daß sich hierüber einige versteckte Andeutungen bei gleichzeitigen Chronisten vorfänden. Und da scheinen die Worte Hugo's von Neutlingen nicht ohne besonderen Werth zu sein. Derselbe sagt nämlich, daß troß vieler thörichter Lehren dem Bunde der Geißler doch viel Gutes zu Grunde gelegen; wer noch mehr ersahren habe als er gehört, möge es künstig enthüllen.



<sup>1)</sup> In den Statuten der Brüggeschen Geißler (Art. 22 und 35) find societas und fraternitas als gleichbedeutend gebraucht. Rach Art. 5 der Doorniter Statuten sollen fich die Geißler nicht socii (Genossen), sondern fratres (Brüder) nennen.

Hugo legt den Gedanken nahe, daß noch mehr, als er mitgetheilt, zu enthüllen war. Und das war gewiß der Fall. Denn, daß die Geißlerbewegung nur das Ziel vor Augen gehabt hätte, durch ihr Bußwerk die Pest abzuwenden und die sündige Menscheit zu bessern, ist zwar zum Theil richtig, aber damit verband sich ein anderes, weit wichtigeres Ziel, das nämlich, durch Gewinnung des niederen, armen Clerus die Sierarchie zu stürzen. Aus Mathias von Reuenburg wissen wir, daß die Geißlersansührer dauern de Brüderschaften gründen wollten), offenbar zu dem angegebenen Zwecke. Dazu gehörte aber eine Oberleitung, welche bezüglich aller ihrer Pläne bestimmte Directiven für die einzelnen Brüderschaften zu geben hatte.

Betrachten wir nun noch die Organisation dieser Brüderschaften; vielleicht fällt dabei noch einiges Licht zurud auf die besprochene Oberleitung.

Die Mitglieder der einzelnen Fraternitäten oder Bruderschaften gehörten allen Ständen und Berufsclaffen an. Genannt werden uns Grafen, Ritter, Edelfnechte, Bürger, Bauern, Belt- und Kloftergeiftliche2), Magifter verschiedener Schulen und Scholaren, Reiche und Arme, Alte und Junge3). Rach einem Gerücht sollen fogar Sohne von Bergogen und Fürften Mitglieder der Beiflerbruderschaften gemefen fein'). Aus den Reihen des Clerus wird sogar ein Bischof von Utrecht genannt; daß er aber die Beißler auf ihren Zugen begleitet habe, wird nicht berichtet 5). Laien befanden sich weise und schriftkundige, angesehene und achtbare Manner ), auch madere, biedere Leute, die es mit der Buße ernst nahmen, aber in ihrer Ginfalt den Betrug nicht erkannten, der dabei war?). Bie Männer, so wurden auch Beiber von der allgemeinen Buß-Cpidemie ergriffen. Gegen Ende des Jahres 1349 wurden in Alamannien Beiber gesehen, Die sich bis zur Bruft entblößt, geißelten 8). Closener fagt, sich geißelnde Beiber waren auch außer Landes gefahren 9). von Reutlingen kennt viele Beiberschaaren, die fich geißelten. Anfangs stellten die Beiber ihre Bugubungen bei verschlossenen Thuren an 10), spater aber pilgerten fie schaarenweise umber, oder fie schlossen fich der Procession der Beifler an, mas zu dem größten Unfug führen mußte 11). In den Niederlanden unterzogen sich übrigens

<sup>1)</sup> Math. v. Reuenburg: König Karl IV., mehrere aus den Bettelorden und viele Geiftliche sahen die Geißler ungern wegen ihrer Zusammenrottungen und Berbindungen, und wegen ihrer großen Menge; und da sie dauernde Brüderschaften errichten wollten, wurden sie genöthigt abzustehen (nach der Strafburger Sandschrift bei Urstifius SS. R. Germ. 1585 II 147. Bgl. Förstemann a. D. S. 88, und Grandaur, a. D. S. 181 A. 2.)

<sup>2)</sup> Wenn Clofener (bei Begel I 118) fagt, tein Pfaffe, ber irgendwie gelehrt mar, fei ben Geißlern beigetreten, fo wird fich bas mohl nur auf Strafburg beziehen, ba bas Gegentheil vielfach bezeugt ift.

<sup>3)</sup> Rach Sugo v. Reutlingen. S. auch Beruntty, a. D. S. 297.

<sup>4)</sup> Beve chronicon Flandriae clerici anonymi aus dem 14. 3h., bei Fredericq, Corp. II 120; Geschiedenis S. 64 A. 2.

<sup>5)</sup> Rach Beinrich b. Berford, ed. Potthaft S. 282, und bagu Berunsty a. D. S. 292 A. 1.

<sup>6)</sup> S. oben (S. 124) und Beinrich v. Berford G. 282.

<sup>7)</sup> Clofener, a. D. G. 118, und Sugo b. Reutlingen.

<sup>8)</sup> Beinrich von Rebborf, b. Bohmer, Fontes IV, 561.

<sup>9)</sup> Clofener, G. 119.

<sup>10)</sup> Continuatio Novimont. bei Berunsty, baf. E. 298.

<sup>11)</sup> Berunetn, baf. G. 298.

auch ehrenwerthe Frauen und fromme Matronen der  $33 \frac{1}{2}$  Tage währenden Geißelsfahrt.). Aber auch Knaben und Kinder wurden in den allgemeinen Taumel mit hineingezogen (Closener S. 119); in Speier sollen 200 zwölfjährige Knaben ein Gelübde gethan und sich gegeißelt haben.). Bei weiterer Entartung treffen wir, nach Hugo von Reutlingen, unter den Geißlern Schwindler und Berrückte und sonstiges arbeitsscheues Gesindel, Landstreicher und Tagediebe, die sich als Heilige bloß verpslegen lassen wollten. Daß sich solches Gesindel bei den Judenmorden im Sommer 1349 in verschiedenen Städten betheiligte.), darf nicht auffallen.

Die Organisationen der einzelnen Brüderschaften geschah, bevor diese einseitlich geregelt wurden, nach dem Muster der früheren Geißlerschaaren. Seitdem aber eine einheitliche Regelung sich Geltung verschaffte, wurden die Brüderschaften ebenfalls einer festen Regel unterworfen. Doch sind wir trot der lleberlieferung vieler Einzelheiten über manche Punkte nicht genügend aufgeklärt.

An der Spige der Brüderschaft stand ein geheimer Rath. Als Leiter der Brüderschaft werden genannt Anführer, Hauptleute, Borgesetze (Superioren), Rectoren oder Meister (magistri d. i. Borgesetze) und Senioren, daneben auch Vorssänger. Bu diesem aus Laien bestehenden Personale gesellen sich noch Welt- und Ordensgeistliche, welche kirchliche Functionen verrichteten.

Beschäftigen wir uns zunächst mit den Leitern der Bruderschaften.

Mathias von Neuenburg berichtet<sup>5</sup>), daß Mitte Juni 1349 700 aus Schwaben nach Straßburg ziehende Geißler einen Anführer und zwei Meister gehabt hätten, deren Besehlen alle Folge leisteten. Es wird also hier ein Unterschied zwischen den Leitern der Brüderschaft gemacht; einer ist der Anführer, zwei sind Meister. Die Magdeburger Schöppenchronit<sup>6</sup>) meldet, daß die Kreuzbrüder am 17. April 1349 ihre Hauptleute (ore Hovetlude) zu dem Rathe der Stadt Magdeburg sandten um Einlaß zu begehren. An anderer Stelle spricht dieselbe Chronit (daselbst S. 205) von einem Meister, der bei der Geißelprocedur einen Gesang anhebt, und ebenda von einem höch sten Meister (or hogeste Mester), der die Büßenden absolvirt. In den einleitenden Worten zu den Doorniter Statuten erwähnt Li Muisis Superioren, die von den Geißlern gewählt seien, also deren erwählte Vorgesetzte (s. oben S. 117). In den Brüggeschen Statuten (Art. 25) ertheilt der Superior der Geißelbrüder die Erlaubniß, Einladungen zur Mahlzeit anzunehmen (s. oben S. 116).

Digitized by Google

17

<sup>1)</sup> Rach dem Fortseter der Chronik des Wilhelm v. Rangis bei Fredericq, Corp. II 125 und Geschiedenis S. 78, wo noch andere Belege.

<sup>2)</sup> Mathias b. Reuenburg nach ber Strafburger Sandschrift, bei Grandaur G. 181.

<sup>3)</sup> Berunsty, a. D. 2. 298; fo in Frantfurt, Mainz, Roln, Bruffel auch wohl in Breslau.

<sup>4)</sup> Die Ramen mit benen die Geißler bezeichnet wurden, lauten in lateinischen Chroniten: Crucifratres, Flagellatores, Poenitentes, Verberantes, auch Acephali (wohl weil sie ohne sichtbares haupt zu sein schienen); in deutschen Chroniten: Büßer, Geißelbrüder, Kreuzträger, Loistenbrüder (von den Leisen so benannt) u. a. m. In den Riederlanden nach Fredericq (Geschiedenis II S. 61; die Secten S. 6): Cruusbroeders oder Geeselaars; in franz. Chroniten: Flagelleurs, Batteurs oder Penans; auf böhmisch Mrskaczi (Förstemann, a. D. S. 83), auf italienisch: Flagellanti, Disciplinati, Battuti u. a. m.

<sup>5)</sup> Math. b. Reuenburg bei Grandaur G. 179.

<sup>6)</sup> Berausgegeben v. Janide S. 204.

Alle diese Ausdrucke bezeichnen offenbar nur Gradunterschiede unter den Leitern der Brüderschaften; alle sind Borgesetzte oder Meister, denen verschiedene Functionen obliegen.

Merkwürdig ist, daß uns aus dem Jahre 1349 keine Namen der Meister über- liesert sind. Nur Li Muisis macht eine Ausnahme, der uns Anführer und Haupt- leute (duces et capitanei) der Geißler mit Namen nennt (s. oben S. 112); allein diese seitens der Geißler einstimmig gewählten Männer (magistri nennt er sie nicht) waren nicht ohne kirchliche und obrigkeitliche Beeinflussung gewählt worden. Auch erwähnt Li Muisis nicht, daß diese Führer die Besugniß zu absolviren ausgeübt hätten.

Die Meister der Brüderschaften mußten durchweg Laien sein. Seistliche konnten keine Meister werden<sup>1</sup>); die Anzahl der Meister war je nach der Größe der Brüderschaften verschieden. Hugo von Reutlingen sagt, die Seißler hätten immer einen oder zwei Meister gehabt. Nach Mathias v. Neuenburg hatten sie, wie bereits früher bemerkt, einen Anführer und zwei Meister. In den Brüggeschen Statuten werden mehrere Male Meister erwähnt. Nach Artikel 7 derselben Statuten mußten die Seißler Rectores oder Meister (magistri) haben.

Die Meister wurden von den Mitgliedern der Bruderschaft gewählt. von Reutlingen sagt in seiner lateinischen Chronik: unum vel binos semper tenuere magistros. Er meint damit wohl, daß die Beifler die Meifter mahlten2). In den Bruggeschen Statuten beißt es: fie mußten vier Rectores oder Meister haben (debent habere). Li Muisis drudt sich deutlicher aus, indem er von etlichen Borgesetzten (superioribus) fagt, fie seien von den Beißlern er mählt worden (f. oben S. 117). Derselbe Chronift berichtet uns (bei de Smet II 352), an Maria himmelfahrtstage (15. August 1349) hatten 565 Beißler zu Doornit vier angesehene Anführer (f. oben S. 112) einmüthig (de omnium consensu) erwählt. Die Limburger Chronit'3) fpricht jum Jahre 1349 von zwei Meistern, welche die Beigler "geforen" hatten. Diesen Angaben zufolge sollte man meinen, daß die Bahl der Anführer oder Meister aus der eigensten Billensbestimmung der zu einer Bruderschaft zusammentretenden Geißler hervorgegangen sei. Wenn man aber erwägt, welche Obliegenbeiten die Meifter zu erfüllen hatten — wir werden gleich feben, worin diese bestanden —, dann wird man sich zu der Ansicht bequemen muffen, daß der Bablmodus kein unbeschränkter, vielmehr ein recht beschränkter gewesen ift. Jedenfalls

<sup>1)</sup> Closener S. 106 und Megenberg (herausg. v. Pfeiffer S. 217) bei K. Lechner, Die große Geißelfahrt 1349 in: Siftorisches Sahrbuch der Görres-Gesellschaft Bb. V (1884) S. 454. Seder (Der schwarze Tod, 1832, S. 52) sagt unter Bezug auf Klose (in der Schrift: Bon Breslau. Documentirte Geschichte und Beschreibung, Breslau (1781) Bb. II, S. 190), daß Bischof Preczislaw von Breslau (1341—1376) habe einen der Meister der Geißler, einen gewesenen Diatonus, zum Tode verurtheilen und öffentlich verbrennen lassen. — In welche Zeit diese Berurtheilung fällt, vermag ich nicht zu sagen, da mir das Wert von Klose nicht zur Versügung steht.

<sup>2) »</sup>Tenuere« mählt hugo offenbar des Reimes wegen (tenuere-habere); er hatte richtiger sagen muffen elegere.

<sup>3)</sup> Herausgegeben von Arthur Bhß, S. 37.

haben wir uns den Wahlmodus als einen wohl vorbereiteten zu denken, vorbereitet von den Emissären der Oberleitung. Unmöglich kann man annehmen, daß die aus der Masse durch Bufall gewählten Meister 3. B. die Statuten, die Liedertegte, die zu ihrer Legitimation dienenden "Briefe" u. a. m. schon in Besit gehabt haben und mit allen übrigen Borschriften bezüglich der Culthandlungen bekannt gewesen seien. Die Meifter bekleideten ein mit Rechten und Pflichten ausgestattetes Umt, und Dieses Amt hatten sie nicht aus sich selbst, oder durch eine von den Massen vollzogene Bahl, sondern offenbar durch einen ihnen ertheilten höheren Auftrag. Diesen Auftrag ertheilten die Emiffare der Centralleitung. Sie hatten das Arbeitsfeld bereits ausgekundschaftet und waren sicher schon mit Mannern in Verbindung getreten, die der Geißlerbewegung Vorschub leiften konnten. Diese Emissare nahmen die Beitritts. erklärungen der Sintrittsuchenden entgegen, machten fie bekannt mit den Bestimmungen der Statuten, die ihnen vorgelesen wurden, suchten im Voraus die Meister aus und schlugen fie zur Bahl vor. So etwa mag der Bergang vor der Bahl der Meister gemesen sein. Bur weiteren Unterftützung diefer aus den thatsachlichen Berhaltniffen abstrahirten Annahme mögen nun die in Betracht zu ziehenden Obliegenheiten der Meister dienen.

Die Meister hatten bezüglich der Mitglieder ihrer Brüderschaft verschiedene Befugnisse administrativer und disciplinarischer Art. Nach ihrer Wahl werden die Meister bei Antritt ihres Dienstes die Bruder unter Sinweis auf die reglementarischen Bestimmungen zum Gehorsam gegen ihre Anordnungen, so lange Die Ballfahrt dauerte, verpflichtet haben 1). Baren mehrere Meister in der Brüderschaft, so war dies wohl die Sache des Aeltesten derselben, der als Obermeister oder höchster Meister galt. Auch wird fich dieser mit den anderen Meistern, die wohl noch Gehülfen zur Seite haben mochten, in die Geschäfte getheilt haben. Da galt es die Vorbereitungen für die Märsche zu treffen, bei Gin- und Ausgang in die Orte die Procession zu regeln, die Plate fur die Geißelprocedur auszumählen, die Ceremonien beim Beißeln zu überwachen und für die Unterfunft der Beißler zu forgen, falls fie nicht eingeladen wurden. Gine wichtige Befugniß der Meister, nach der Magdeburger Schöppenchronit des höchsten Meisters, bestand darin, daß sie bei der Beißelprocedur die fündigen Bruder absolvirten2) und das Predigtamt übten3). Bur Berberge durften die Bruder nur mit Erlaubnif des Meifters geben, auch eine beffere mit der ihnen zuerst angebotenen nicht vertauschen. Satten sie alle untergebracht, auch die nicht geladenen, fo forgten fie zulett für fich felbst. Mit Frauen zu sprechen mar ftrenge verboten; verging fich bennoch einer gegen diefes Berbot, so hatte er seinem Meister zu beichten und dafür von diesem kniefällig Absolution

<sup>1)</sup> Als Mitte Juni 1349 aus Schwaben 700 Geißler nach Strafburg tamen, traten 1000 Strafburger in ihre Brüderschaft ein, und versprachen den schwäbischen Meistern gehorsam zu sein (Math. v. Reuenburg bei Grandaur S. 180, 181).

<sup>2)</sup> Closener, S. 107; 120; Math. v. Reuenburg b. Grandaur S. 179; Magteb. Schöppenchronit S. 205; Beinr. v. Berford S. 261.

<sup>3) &</sup>quot;fich anmaßten" wie Beinr. v. Berford fagt (G. 281).

zu empfangen, indem ihn der Meister unter Bestimmung einer von ihm zu erfüllenden Buße mit der Geißel schlug und dabei sprach: "stant up durch der reinen martel ere, und hüt dich vor der sunden mere" (vor weiterer Sünde<sup>1</sup>). Beim Geißeln achteten die Meister darauf, daß es nicht zu plöglich und heftig geschah<sup>2</sup>). Streitigkeiten der Brüder wurden vor den Meister gebracht<sup>3</sup>). Diesenigen, welche die Statuten übertraten, strafte der Meister<sup>4</sup>). Biderspenstige wurden, nachdem ihnen daß Kreuz abgenommen, auß der Brüderschaft außgestoßen<sup>5</sup>). Es geschah daß wohl auf Anstrag der Meister seitens der Brüderschaft.

Die Bruderschaft befaß eine eigene Caffe.

Closener berichtet, daß jeder in die Brüderschaft Eintretende auf den Tag 4 Pfennige zu erlegen hatte<sup>6</sup>), das habe auf die  $33^{1/2}$  Tage (die zu 34 Tagen angenommen wurden) 11 Schillinge (Solidi) und 4 Pfennige (Denare) betragen. Da 12 Pfennige auf den Schilling gingen, so betrug die ganze Summe auf 34 Tage  $34 \times 4$  Pfennige = 136 Pfennige oder 11 Schillinge und 4 Pfennige. Ein Pfennig oder Denar hatte damals den Werth von ungefähr 9 Centimes 7), das macht auf den Tag 36 Centimes, auf 34 Tage 1224 Centimes oder 9 Mark 80 Pfennige.

Ueber die Verwendung dieses Geldes heißt es, daß der Geißler dieses Geld haben mußte, damit er nicht zu betteln brauchte<sup>8</sup>). Das soll offenbar bedeuten, daß dies Geld zu verwenden war, wenn der Geißler keine Einladung zur unentgeltlichen Herberge fand, oder zur Verproviantirung auf den Wallfahrtszügen. Wie diese Einlagen verrechnet wurden, darüber liegt keine Nachricht vor, auch nicht darüber, ob die Einzahler von diesem Gelde irgend etwas zurück erhielten. Nimmt man nun z. B. an, daß eine Brüderschaft aus 100 Köpfen bestand, so hatten diese auf die Wallfahrtszeit von 34 Tagen 980 Mark in die Casse zu zahlen, 1000 Köpfe also 9800 Mark.

Bu dieser Einlage in die Brüderschaftscasse kamen noch andere Einnahmen. Nach Closener (S. 118) gaben die Bürger in den Städten aus ihrer Stadtcasse den Geißlern Geld, damit sie Fahnen und Kerzen kausen konnten, und Matthias von Neuenburg sagt<sup>9</sup>), die einzelnen Geißler hätten keine Almosen genommen, wohl aber solche für die Gesammtheit, also für die Brüderschaftscasse. Auch nach Beendigung der Geißelprocedur sammelten nach Closener (S. 111) biderbe Leute (das waren also keine Geißler) von den Zuschauern zur Anschaffung von Kerzen und Fahnen. Closener fügt hinzu "damit wart vil geltes".

<sup>1)</sup> Clofener G. 106.

<sup>2)</sup> Math. v. Neuenburg bei Grandaur G. 181.

<sup>3)</sup> Bruggefde Statuten Art. 9.

<sup>4)</sup> Bruggefde Ctatuten Art. 36.

<sup>5)</sup> Brüggefche Statuten Art. 22.

<sup>6)</sup> Ebenfo Math. b. Reuenburg bei Grandaur G. 181.

<sup>7)</sup> Rach Begel, Chron. der oberrheinischen Stadte II, 1009.

<sup>8)</sup> Math. b. Reuenburg bei Grandaur G. 181.

<sup>9)</sup> Bei Grandaur nach der Strafburger Sandichrift S. 180; ebenfo auch bei Urftifiue.

Es ist leicht zu ermessen, daß diese Gelder verwaltet, und daß über die Berwendung Buch geführt werden mußte, und zwar von den Meistern oder denjenigen, welchen die Casse anvertraut war. Die Berwendung dieser Gelder war, neben anderen, die Brüderschaft angehenden Angelegenheiten, so der Beschaffung gleichmäßiger Büßertracht für die Eintretenden, wahrscheinlich Sache des geheimen Raths, über dessen Functionen nichts weiter von Closener berichtet wird, als nur der Name. Bei anderen Chronisten wird der geheime Rath auch nicht einmal dem Namen nach erwähnt. Ausdrücklich muß übrigens bezüglich der Verwaltung der Brüderschaftscasse hervorgehoben werden, daß uns nirgends berichtet wird, es habe je ein Meister oder irgend ein Vorgesetzter auf Kosten der Brüderschaft sich bereichert.

Aber auch aus anderen Ranalen floffen den Beiglern noch Belber zu; doch sollten fie fich auf nicht ruhmliche Beise in deren Besit gesett haben. Nur darf man nicht übersehen, daß die Nachrichten hierüber hauptsächlich von den den Beißlern feindlichen Seiten ausgeben, mithin dem Gedanken der Uebertreibung Raum geben, fo mie ferner, daß die den Beißlern zur Laft gelegten Gewaltthatgkeiten von chriftlichen Nicht-Geißlern in geradezu unerhört schamloser und schmachvoller Beise geubt wurden. Boren wir nun, was der romische Rirchenhistoriker Rannald uns aus den Geheimbriefen des vatikanischen Archivs zum Jahre 1349 mittheilt. Er fagt, die Beifler hatten nicht nur die Juden beraubt und deren Blut vergoffen, sondern fie hatten auch das Bermögen von Laien wie von Beiftlichen an fich geriffen 1). den Worten der papftlichen Bulle suchten die Geißler gunftige Gelegenheiten auf, um die ohne die geringste Scheu an sich geriffenen Guter der Laien wie der Beistlichen ihren Satungen gemäß zu verwenden (suis juribus applicare). fahren wir hierüber nichts Beiteres. Doch barf man annehmen, daß solche Fälle vorgekommen find. Die auf diese Beise erlangten Gelder murden von den Geißlern fahungegemäß verwandt. Aber in welche Caffe floffen fie? Bohl in die Caffe derer, die den Erwerb dieser Gelder angeordnet hatten. Und das konnte nur geschehen von den Meistern der Brüderschaften oder von dem geheimen Rath oder von der Oberleitung der gesammten Beißlerbrüderschaften. Es drangt sich hier der Bedanke auf, daß derartige Gelder in die Caffe der Oberleitung floffen, wohin für beren früher angegebene 3mede mahrscheinlich auch seitens ber einzelnen Brüderschaftscaffen, je nach ihrer Finanglage, gewisse Quoten an Geld abgegeben werden mußten.

<sup>1)</sup> Rahnald ad ann. 1349 Rr. 19 (nach Tom 8 ep. secr. p. 94): . . . neque enim (flagellantes) occulte modo impura flagitia commisere, sed palam crudelitatem ac latrocinia exercere sunt agressi: non enim solum ob supradictam causam Judaeorum sanguinem immaniter effundere, neque eorum modo spolia diripuere, sed Cristianorum etiam tum laicorum tum ecclesiasticorum opes inuadere non erubuere. Dies sind die Borte Rahnalds, welche die betressende Stelle in der papstichen Bulle dom 20. Ostober 1349 umschreiben, die aber doch dem Bortlaut nach hier noch folgen mag (Rahnald das. Rr. 21): Nos igitur (Papst Clemens VI) . . . considerantes, quod cum plerique ex ipsis (sc. flagellantibus) seu adherentes eisdem sub pietatis colore ad impietatis opera laxantes crudeliter manus suas, Judaeorum . . . et frequenter Christianorum sanguinem effundere, et opportunitate captata bona clericorum et laicorum diripere et suis juribus applicare, ac superiorum jurisdictionem usurpare et ad multa alia illicita prorumpere minime vereantur. . .



Bu dem weiteren Personal der Brüderschaften gehörten die Senioren, denen bei den Mahlzeiten in den Häusern ihrer Hauswirthe eine gewisse Aussicht über ihre Brüder zustand (s. die Brüggeschen Statuten Art. 16). Bei den während der Geißelsprocedur gesungenen Liedern sigurirten Vorsänger. Matthias von Neuenburg nennt uns drei, die laut vorsangen und inmitten des Kreises der Büßenden standen.). Die Magdeburger Schöppenchronik (S. 202) berichtet, daß der Meister der Geißler beim Niedersallen derselben während der Geißelprocedur den Gesang gesungen habe: "Nu hewet up alle juwe hende, dat god dat grote stervent wende, Hewet up alle juwe arme, dat sik god over ju vorbarme. Erist wart gelawet mit gallen: des schulle wi an ein cruze vallen. Doch wird dieser Fall wohl vereinzelt vorgekommen sein.

Schließlich muß hier noch der Geistlichen gedacht werden, die im Gesolge der Geißlerbrüderschaften erscheinen. Daß Welt- und Ordensgeistliche (Clerici, seculares et regulares) unter den Geißlern waren, bezeugt uns Papst Clemens VI. in der öfter angeführten Verdammungsbulle vom 20. October 1349 (Raynald ad an. 1349 Ro. 21). Closener (S. 106) sagt, daß Pfassen, Mathias von Reuenburg<sup>2</sup>), daß Priester und Schriftgelehrte (sacerdotes et literati) unter den Geißlern waren. Auch abgefallene Geistliche werden genannt<sup>3</sup>). Die Stellung, welche die Aleriker innerhalb der Geißlerbrüderschaft, namentlich den Besugnissen der Meister gegenüber einnahmen, ist nicht ganz klar. Sicher ist, daß kein Geistlicher Meister werden, noch an ihrem geheimen Rathe theilnehmen konnte (Closener S. 105); auch sollen sie sich nicht, wie die Geißler, öffentlich gegeißelt haben d. Nach einer brabantischen gleichzeitigen Chronik standen bei der Geißelprocedur in der Mitte des von den Geißlern gebilbeten Kreises ihre Priester. Bei dem Riederknien der Geißler sprach ein Geistlicher die Gebete, darunter den Glauben (das Credo), und absolvirte sie auch öfsentlich nach abgelegter Beichte<sup>5</sup>). Hierzu kommt, daß in den Doorniker Statuten

<sup>1)</sup> Achnlich Closener S. 107; Fredericq, Geschiedenis II, 76.

<sup>2)</sup> Bei Grandaur G. 180, in der Ausgabe bei Urftifius (SS. Germ. histor., Frankfurt 1593) II 149.

<sup>3)</sup> Gesta Abbatiae Trudonis (bei Perp, SS. X, 432) 3um Sahre 1349 berichten, da die presumta religio« (der Flageslanten), quam quidam apostate religionis, hospitati occulte in domo unius mulieris trans Renum excogitabant, a litteratis viris esset inventa...

<sup>4)</sup> Rach ber Fortsehung ber Chronit v. Utrecht bes 3ob. Beta, bei Forftemann, a. D. G. 90.

<sup>5)</sup> Fredericq, Geschiedenis II 76 und 77; De Secten S. 21, nach dem Boee van der Wraken«. — Bei Li Muisis (de Smet II, 358) lautet die betressende Stelle: . . et sie kaciedant (die Geißler beim Riederknien) in secunda et tertia vice, cantoribus in medio circuli stantibus, in quidus erant duces corum, curati scilicet aut religiosi mendicantes religionum diversarum, (religio = Mondsgelübbe). Fredericq (Geschiedenis S. 76 und De Secten S. 21) übersest: Tot driemaal toe herhaalden (wiederholten) zij die gezamenlijke boetewerken, de voorzangers in het midden van den kring staande met de aanvoerders der bende, waaronder natuurlijk de priesters en de monniken, die hen vergezelden« (begleiteten). Ich meine, daß unter duces die Curatgeistlichen oder Bettelmönde zu verstechen sind; denn es steht nicht da: duces et curati etc. Auch beweist der fernere Text bei Li Muisis, daß er bei den zudor angeführten Worten die Doorniter Statuten im Auge gehabt hat (bei de Smet S. 358), die nur Superiores tennen, aber teine Meister. — Bu beachten ist hier noch, daß die Bettelmönde sich in den Reihen der Geißler besinden, dei deren erstem Auftreten in Doornit sie ihnen seindlich entgegentraten (Li Muisis dei de Smet II, 353). Es ist das ein Beweis dafür, daß die Eeßlerbewegung bereits unter tirchlichem Einstuß stand.

zweimal (Art. 10 und 18) die Rede ist von Beichtigern, welche Strafen über die Geißelbrüder aussprechen, in dem einen Falle bei Streitigkeiten unter Brüdern, in dem andern bei Unbotmäßigkeit gegen die Statuten. Dort verhängen, wie die mönchischen Redactoren dieser Statuten sagen "unsere Beichtiger" (nostri confessores), hier die "oberen Beichtiger" (superi confessores) die betreffenden Strafen, die, wie wir bereits wissen, sonst von den Meistern den wider die Statuten Handelnden auf-erlegt wurden.

Diese Thätigkeit der Geistlichen und Beichtiger, welche in die lette, bereits unter firchlicher Leitung stehende, niederlandische Beiflerbewegung fallt, ift jedoch nicht maßgebend für die früheren Berhältniffe. Rach den Brüggeschen Statuten und nach allem, was wir sonst aus deutschen Nachrichten wissen, hatten die Meister bestimmte Befugniffe den Mitgliedern der Bruderschaft gegenüber. Aber darüber herrscht völliges Schweigen, ob nicht die Rleriker, welche fich freiwillig den Bruderschaften angeschlossen hatten, "gewisse" tirchliche Functionen, 3. B. um sterbenden Brudern die Absolution zu ertheilen, ausgeübt haben. Daß ihnen das untersagt sei, findet sich, so viel zu ersehen ist, nicht ausgesprochen. Auch darüber findet sich nichts überliefert, daß fie auf die Befolgung der Statuten verpflichtet feien. Wohl aber darf man annehmen, daß fie den Meistern gegenüber eine abhängige Stellung einnahmen und ihren Anordnungen Folge zu leisten gelobt hatten. Die offenbar mit Bewilligung der Meister von ihnen etwa ausgeübten kirchlichen Functionen erscheinen demnach als eine kluge Concession seitens der Meister oder der Oberleitung der Geißlerbewegung an die Bergensbedürfniffe kirchlich frommer Gemuther, die fich unter den Mitgliedern der Brüderschaft befanden. Db diese Rleriker bei Ausübung irgendwelcher kirchlicher Gebräuche in ihrem Ornate oder in gewöhnlicher Amtstracht erschienen, ift nicht überliefert, nicht einmal, ob fie bas fur die Geißelbruder porgeschriebene Bußergewand trugen. Soviel aber scheint gewiß zu sein, daß den Rlerikern innerhalb der Bruderschaft, theile den Vorgefetten, theile den Brudern gegenüber, eine ausnahmsweise Stellung eingeräumt murbe.

Alle in dem Boraufgehenden erwähnten oder angedeuteten Obliegenheiten der Brüderschaftsmeister treten in noch weit hellere Beleuchtung, wenn wir nunmehr die einzelnen Punkte ins Auge fassen werden, auf welche sie ins Besondere zu achten hatten. Dadurch wird die Borstellung, die wir uns über die Organisation der Brüderschaften zu machen haben, in mehrsacher Hinsicht bereichert werden.

Die Sintrittsbedingungen in die Brüderschaft waren im Allgemeinen die, welche zur Aufnahme in jede sonstige Brüderschaft verlangt wurden, gehorsam den Satungen derselben zu sein. Für die Geißler ergaben sich dazu noch besondere Berpslichtungen. Zum Sintritt in die Brüderschaft bedurfte jeder Verheirathete die Zusstimmung seiner Frau; er mußte in Zerknirschung vor seinem Ortspriester gebeichtet haben, und aus seinen Handen das Areuz in Empfang nehmen; er mußte seinen Feinden alles Unrecht vergeben und volle Genugthuung geleistet haben, auch wenn

er nur mit Worten verletzt hatte; er mußte alles zu Unrecht Erworbene zuruck zu erstatten geloben1).

Das Eintrittsgeld war sehr mäßig (s. oben S. 132). lleber andere schon stark kirchlich beeinflußte Verpflichtungen der niederländischen Geißler geben die Door-niker Statuten nähere Auskunft (s. oben S. 118).

lleber die Bekleidung der Geißler, die sich zum Theil an frühere Muster anslehnte, ersahren wir, daß sie als Oberkleid einen kurzen Mantel hatten 1). Li Muisis sagt, daß die Büßer über ihrer gewöhnlichen Kleidung eine Art Mäntel (collobia; auf wälsch: clockes) trugen 2). Bei der Geißelprocedur war der Oberkörper nackt, der Unterkörper dagegen vom Nabel an bis auf die Füße mit einem Gewande bestleidet, das einem Frauenrock (Kittel) glich und um die Hüsten mittels eines Gürtels besestigt war<sup>3</sup>).

Die Kopfbededung der Geißler bestand in einer Capuze mit einem Filzhut darüber. Die Capuze konnten sie tief über die Stirn ziehen4).

Die Mäntel wie die Kopfbededung waren nach allgemeiner leberlieferung vorn wie hinten mit einem rothen, aufgenähten Kreuze versehen.

Die Füße waren nach übereinstimmenden Nachrichten ohne Schuhwerk. Barfuß zogen die Geißler processionsweise in die Orte, und barfuß waren sie bei der Geißelprocedur.

Die Farbe des Büßermantels war schwarz<sup>5</sup>), das Unterkleid war weiß<sup>6</sup>), der Filzhut grau<sup>7</sup>).

Das war die Tracht der Männer. Die Frauen geißelten sich auf dem entblößten Ruden, aber die Bruft war verhullt, wie der ganze übrige Körper<sup>8</sup>).

Das im Vorhergehenden Gesagte bezieht sich auf die Geißler bei ihrem Eintritt in einen Ort, bei der Geißelprocedur, ihrem Aufenthalt in dem betreffenden Ort und ihrem Abzug daraus. Ob sie auf ihren Zügen, die oft mehrere Stunden dauern mochten, ebenfalls barfuß gingen, darüber finde ich keine Nachricht. So viel aber ergiebt sich bezüglich der Kleidung der Geißler, daß sie durchaus sittsam war.

lleber die Tracht der Geißler würden wir gut unterrichtet sein, wenn wir darüber treue, gleichzeitige Abbildungen besäßen. Leider ist dies nicht der Fall. Eine bemerkenswerthe Abbildung der Geißlertracht bei einem Processionszuge hat

<sup>1)</sup> Sugo v. Reutlingen; Clofener, Beinr. v. Berford; Magbeburger Schoppenchronit; Limburger Chronit.

<sup>2)</sup> Li Muisis (bei de Smet II 357): Habitus corum erat, quod super vestimenta sua consueta habebant unum colobium, quod vulgariter cloche nuncupamus. Das Colobium war ein Mantel ohne Aermel.

<sup>3)</sup> Chron. Leobiense (Steiermart) ed. Bahn, S. 47; Continuatio Novimontensis (Reuberg) bei Pert ser. IX, ähnlich lauten die Rachrichten aus Schwaben, vom Oberrhein, aus Sachsen, Bestfalen und ben Riederlanden.

<sup>4)</sup> Sugo v. R.; Clofener; Magdeburger Schöppendronit; Rothe, Thuringifche Chronit, Li Muifis u. a. m.

<sup>5)</sup> So nach ber Berbammungsbulle bes Papftes Clemens VI. vom 20. October 1349 (bei Rannalb ad an. 1349 Rr. 19).

<sup>6)</sup> Rach Closener; Chron. Anonymi Leob. a. D. S. 47; Gerhard v. Coesselb bei heinr. v. herford S. 283; Gesta Trudensium bei Berh Scr. X, 432 u. a. m.

<sup>7)</sup> Gerhard v. Coesfeld, a. D.

<sup>8)</sup> Heinr. v. Rebdorf (Surdus) bei Böhmer, Fontes IV, 561. Li Muiss (bei de Smet II 355): Venerunt (21. Sept. 1349) mulieres de Flandria (nach Doornit) licet viri facientes discooperto solum dorso.

Li Muisis in seiner Chronik zum Jahre 1349 überliefert. Es ist eine kolorirte Abbildung, die neuerdings Professor Paul Fredericq zu Gent aus der Brüsseler Handschrift veröffentlicht hat'). Diese farbenprächtige Abbildung soll, wie Fredericq sagt (a. D. S. 1), wahrscheinlich von einem gleichzeitigen Doorniker Augenzeugen versertigt sein. Wenn man dies auch annimmt, so macht doch das ganze Gemälde mehr den Eindruck einer kirchlich veranstalteten, denn als einer echten Geißlerprocession. Bekannt war diese Abbildung schon durch eine Linienzeichnung, die sich in der von de Smet veranstalteten Ausgabe der Chronik des Li Muisis (Corpus Chronicarum Flandriae II zu pag. 348, Brüssel 1841) befand. Eine andere, aber wenig getreue Abbildung hatten zuvor schon nach der Vignette bei Li Muisis Martène und Durand gegeben?). Alle anderen Abbildungen von Geißlern und ihren Zügen zum Jahre 1349 beruhen mehr oder weniger auf Phantasie der Zeichner.

Die Geißeln waren von Riemen, an denen vornan sich Knöpfe mit Nadeln darin befanden, zwei querliegende, in einem Knoten vereinigte Eisen, oder "Knoten mit vier eisernen Stacheln, die beim Geißeln viersach blutige Bunden auf den Rücken schlugen". Heinrich von Herford beschreibt die Geißeln und die Geißelprocedur mit folgenden Borten"): Tede Geißel war eine Art Stock, von welchem drei Stränge mit großen Knoten vorn herabhingen. Mitten durch die Knoten liesen von beiden Seiten kreuzweiß eiserne, nadelscharfe Stacheln, welche so lang wie ein Beizenkorn, oder etwas länger, über die Knoten hinausragten. Mit solchen Geißeln schlugen sie sich auf den nackten Körper, so daß derselbe blaufarbig entstellt aufschwoll, das Blut nach unten ablief und die nahen Wände der Kirche, worin sie sich geißelten, bespristen. Ich sah, daß sie bei solcher Procedur zuweilen die eisernen Stacheln so tief in das Fleisch trieben, daß sie dieselben oft erst beim zweiten Bersuch herausziehen konnten".

Wie die Ordnung ber Beigler auf ihren Bugen, von einem Ort zu

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Fredericq, De Secten der Geeselaars 2c. im 53. Theil der Berhandlungen der tonigl. Atademie der Biffenschaften zu Bruffel. Bruffel 1897. 40.

<sup>2) 3</sup>n: Voyage littéraire de deux religieux Bénédictins de la Congregation de St. Maur (Tom. II p. 105, Paris 1724).

<sup>3)</sup> So der Geißlerzug in Cérémonies et coutumes religieuses de tous les peuples du monde représentées par des figures dessinées de la main de Bernard Picard, Tome IV, Amsterdam, 3. F. Bernard 1736 fo, S. 213, ebenfalls nach der Abbildung der Prozession der Flageslanten an der Spige eines Manuscriptes der St. Martinstirche zu Tournah, also nach der Bignette bei Li Muisis. Mährend der Geißlerzug bei Li Muisis eröffnet wird von einem Fahnenträger und zwei hinter ihm herschreitenden Kerzenträgern und aus vier Paaren hinter diesen einherschreitenden Geißlern, ist der Zug bei Picard aufs höchste ausgedehnt. Es ist daraus ein sehr langer Zug geworden. Uebergegangen ist diese Zeichnung in das Wert von Dr. Richard Wrede, Die Körperstrassen, 1898, zu S. 72—73. Auch die Polzschrit-Abbildungen einzelner Geißler bei dem Rürnberger Harmann Schedel († 1514) Chronicon Mundi p. 215, bei Sebastian Münster, Cosmographie, Ausg. 1564 p. 427, bei Burstisen, Baseler Chronit 1580, p. 171 und andere sind ungenau, dagegen ist die Abbildung einer Geißelung aus einer Constanzer Weltchronit aus dem 14. Ihdt. (herausgegeben v. Kern), auch reproducirt von Alwin Schulß, Deutsches Leben des 14. und 15. Sahrhunderts, große Ausg. 1892, II, S. 236, Fig. 243, zwar richtig. aber sie bezieht sich nicht auf die Geißler von 1349, sondern auf die späteren Kryptossageslanten (vgl. auch Lechner, die große Geißelsahrt des Jahres 1349 (1884) S. 454 (Jahrb. der Görresgesellschaft. Bd. V).

<sup>4)</sup> Beinrich von Berford, S. 281, auch bei Forstemann, G. 79. Runge, Geiflerlieber.

cinem anderen, war, davon wird uns wenig berichtet. Heinrich von Herford sagt, die zusammengeschaarten Geißler liesen auf Feldern und Aeckern beliebig und ohne Ordnung hinter ihrem Kreuze her, wenn sie aber an Städte oder Flecken kamen, ordneten sie die Procession. Nach Li Muisis (bei de Smet, II, 357) hatten die Geißler auf ihren Zügen Pilgerstäbe in Handen (portantes baculos Poenitentiarios in manibus); traten sie dagegen in Procession auf, dann hatten sie Geißeln in den Händen (tenentes in manibus scorpiones, auf wälsch: scorgies).

Bor dem Einzuge in eine Stadt, oder in einen fonstigen Ort, suchte man erft die Geneigtheit zum Einlaß zu erfahren. Die Führer der Buffahrt sandten daher zu diesem Zwecke Emissare dorthin. Man sieht dies recht gut aus folgender Thatsache. Am Freitag in der Ofterwoche (17. April) 1349 erschien zuerst vor Magdeburg eine Schaar Beißler, die von Pirna tamen und fich auf dem Sofe von Rlofter Berge lagerten. Bon bier sandten fie ihre Anführer in die Stadt Magdeburg, um von dem Rathe die Erlaubniß zu ihrer dort zu veranstaltenden Procession auszuwirken. Die Rathsmänner besahen ihre Briefe 1) und verhörten fie über ihre Beise, hielten aber dafür, daß hier eine geiftliche Sache vorliege. Deswegen fragten fie beim Domkapitel au, ob das Berhalten der Leute der Religion und der Geiftlichkeit nachtheilig sei, und ob man sie einlassen durfe, worauf die Antwort ertheilt wurde, daß man fie ohne Gefahr einlaffen könne. Darauf tamen fie mit Erlaubniß bes Ravitels und bes Rathes in die Stadt, ftellten ihre Processionen unter Gefang an und verrichteten ihre Beißelungen und Bußübungen2). Solche Vorsichtsmaßregeln waren wohl die Regel, aber auch deshalb geboten, weil die Beißler nicht überall Beinrich von Berford fagt: "Fürsten, Abelige und größere Aufnahme fanden. Städte3) fuchten die Beißler fern zu halten, die übrigens ploglich wie Nachtgespenster erschienen und ebenso schnell wieder verschwanden. Doch muß diese Stelle ihrem Zusammenhange nach auf die Zeiten bezogen werden, wo die gegen die Geißler gerichtete papstliche Bulle und die von den Bischöfen über fie verhängte Ercommunication zu wirken anfingen.

Der Einzug der Brüder in eine Stadt, in einen Flecken oder in ein Dorf, geschah processionsweise, je zwei nebeneinander, unter Glockengeläut, Sesang und großem Zulauf von Menschen. Niedergeschlagene Augen und traurige Mienen sollten den Ernst der Büßer anzeigen. Sin jeder Büßer trug in der Rechten die Seißel. Borne am Zuge sah man kostbare, mit Areuzen versehene, purpursarbige und mit Malereien geschmückte Fahnen von Sammet und von Bagdader Seidenzeug, sechs bis zehn an der Zahl, und daneben Fackeln und gewundene Kerzen. Fahnen, Fackeln und Kerzen wurden von je zwei nebeneinander gehenden Brüdern getragen.

<sup>1)</sup> Ramlich den vom himmel gefallenen Brief, und vielleicht noch andere altere Czemplare ihrer Statuten und fonftige Schriften.

<sup>2)</sup> Magdeburger Schöppenchronit, ed. Janide in: Chron. d. d. Stadte (1869) Bd. VII, G. 204 ff.

<sup>3)</sup> Als Beispiel führt Beinrich von herford (a. D. S. 282) die Stadt Osnabrud an, welche die Geißler zum Berdruß der dortigen Frauen und anderer Meibspersonen, die deren Ankunft mit Ungeduld erwartet hatten, nicht einließen.

In dieser Beise hielten sie ihren Einzug; in gleicher Beise zogen sie auch aus, wenn sie sich geißeln wollten 1).

Die Zeit, wann die Brüder sich zum erstenmale geißelten, war verschieden. Zuweilen geschah dies, bevor sie einen Ort betraten, außerhalb desselben, wie dies Closener von der Geißlerschaar sagt, die 1349 zuerst nach Straßburg kam und diese Procedur auf der Metzgerau, auf der Südseite der Stadt vornahm²), und wie ähnliches Hugo von Reutlingen andeutet; meistens jedoch geschah es nach dem Einzuge in eine Stadt oder in ein Dorf, wie ebenfalls Closener bemerkt und aus anderen Nachrichten hervorgeht. Es hing das wohl mit gewissen Erwägungen zussammen. Kam eine Schaar zum erstenmale vor einen Ort, so galt es durch die Bornahme der Geißelprocedur nicht nur die Neugier der Menge, sondern auch das Mitleid und die Bewunderung derselben zu erregen, um so einen günstigen Emspfang vorzubereiten. Dieser wurde ihnen in den ersten Zeiten ihres Auftretens in reichem Maße zutheil, in Bezug auf Unterkunft und Verpflegung aber meist erst nach Bornahme der öffentlichen Geißelung.

Unterkunft und Verpflegung fanden die Beigler daher leicht bei den Burgern in Städten und Dorfern, die unter großer Andacht, Beinen und Schluchzen ihren harten Bußübungen zugeschaut hatten. Rehrten sie von diesen auf ihren Sammelplat zurud, fo rif man fich formlich um fie: ber eine wollte einen Gaft noch lieber als der andere mit sich heim führen, der eine 10, der andere 12, ein anderer sogar 20. Giner Ginladung aber durften fie nur folgen mit Ginwilligung ihrer Meister, auch nicht wagen, die erste Ginladung mit einer annehmlicheren zu Wurden sie aber von Niemandem geladen, so standen sie in den vertauschen3). Straßen fo lange, bis fie Jemand zur Berberge mitnahm, oder fie blieben draußen auf dem Felde4). In niederländischen Orten wurden die Beigler ahnlich auf-Nach ihrem Einzuge murben sie von dem städtischen Magistrate sogar reichlich bewirthet mit Wein, Bier, Brod und Strobbundeln (wohl zum Lager), und mit Fahnen und Rergen beschenkt's). In Deutschland erhielten fie ebenfalls von den Magistraten der Städte Geld für ihre Kahnen und Rergen6). Wo aber die Anführer und Meister der Beißler Berberge nahmen ift nirgends gesagt.

Der Ort, an welchem die Brüder sich geißelten, war je nach Gelegenheit oder erhaltener Erlaubniß verschieden. Nach Heinrich von Herford geschah es vor der Kirche, nach Closener außerhalb des Ortes, wo sie Quartier machten. Es ist von

<sup>1)</sup> Rach Closener, Matth. von Reuenburg, hugo von Reutlingen, heinrich von her Limburger Chronit u. a. — Li Muifis (a. D. p. 357) erzählt noch bezüglich der Gesange, daß die Flamlander und Brabanter auf flämisch, die Franzosen auf französisch gesungen hatten (s. zu dieser Stelle die Bemerkung bei Fredericq, Geschiedenis S. 72 A. 3, über die Sprachen).

<sup>2)</sup> Closener, S. 118.

<sup>3)</sup> Matth. von Reuenburg, a. D. S. 180. Clofener, S. 106.

<sup>4)</sup> Sugo bon Reutlingen.

<sup>5)</sup> Fredericq, Corpus II, 114, 115, nach Stadtrechnungen von Lowen und Micheln.

<sup>6)</sup> Closener, S. 118.

Interesse, beide Beugen über die Art, wie die Beißelprocedur vorgenommen wurde, zu hören.

Nach Beinrich von Berford zogen die Beißelbruder bei ihrem Ginzuge in einen Ort direct zur Kirche, voller Andacht ihr Lied nach lieblicher Melodie fingend (cum cantu devoto dulcique melodia). So betraten sie die Kirche, schlossen diese hinter sich, legten ihre Rleider ab und stellten fie unter Bache. Mit vielfältigen leinenen Tüchern, den unteren Theilen eines Beibergewandes gleichend, zu deutsch "Redel" (d. i. Rittel) genannt, bededen fie ringsum den Rörper vom Nabel abwarts, mahrend ber obere Theil gang nacht bleibt, Run ergreifen fie die Geißeln und öffnen die füdliche Kirchenthur, wenn es eine gab. Der Aclteste (senior) tritt zuerst beraus und legt fich an der Oftseite der Thur neben dem Bege auf die Erde, der zweite sodann an der Westseite, der dritte neben den ersten, der vierte neben den zweiten und so fort. Einige liegen da mit wie jum Schwur erhobener Rechte, einige auf bem Bauche, einige auf dem Ruden, einige auf der rechten oder linken Seite, fo die Sunden anzeigend, fur die fie bugen wollten. Darauf ichlagt einer von ihnen mit ber Beifel den ersten mit den Worten: "Gott moge dir alle beine Gunden vergeben, erhebe dich"! Und jener erhebt sich. Darauf macht er es ebenso mit dem zweiten, und so der Reihe nach mit allen anderen. Sind alle aufgestanden, und je zwei und zwei processionsweise wohl geordnet, da huben zwei in der Mitte des Zuges mit lauter Stimme einen frommen Gesang (cantionem unam devotam) nach lieblicher Melodie an, indem fie einen Bers desfelben gang vorsangen, den darauf die gange Procession wiederholte. In gleicher Beise verfährt man bis zu Ende des Gesanges. So oft aber an einer Stelle dieses Befanges die Passion Christi erwähnt murde, ba warfen sich alle, wo es auch sein mochte, auf reiner Erde, im Roth, auf Dornen oder dornigtem Unkraut, auf Brennnesseln oder Steinen, ploklich nach vorne geneigt, nicht allgemach knieend oder sich irgendwie stütend, in Rreuzgestalt auf die Erde nieder, ein Gebet verrichtend. Man mußte ein Berg von Stein gehabt haben, wenn man bei foldem Borgange nicht Thränen vergoffen hatte. Auf ein gegebenes Beichen das einer von ihnen gab, erhoben fie sich. Dreimal sangen sie, wie meistens, das genannte Lied von Anfang bis zu Ende, und warfen fich dabei, wenn von der Passion Chrifti die Rede mar, dreimal zur Erde nieder. Als sie dann durch die Rirchthur, aus welcher fie herausgetreten waren, wieder in die Rirche eintreten, legen fie die leinenen Tücher ab und kleiden sich an. Waren sie aus der Rirche herausgetreten, fo baten fie niemanden um eine Babe und begehrten weder Speife noch Gaftfreundschaft; was man ihnen freiwillig anbot, nahmen fie höchst dankbar an1).

Bervollständigt wird diese lebhafte Schilderung des westfälischen Dominikaners durch einige andere Züge, die uns namentlich Closener aufbewahrt hat.

Nach Closener zogen die Brüder, wenn sie "bußen" wollten, prozessionsweise unter Absingung ihre Leise und bei Glockengelaut zu Felde aus. An der Geißel-

<sup>1)</sup> Beinrich von Berford, a. D. G. 281.

stätte entkleideten sie sich derart, daß sie barfuß waren, hüllten sich aber in Rittel oder andere weiße Tücher, die vom Gürtel bis auf die Füße reichten<sup>1</sup>). Wollten sie mit dem Geißeln beginnen, so legten sie sich nieder in einen weiten Ring; darin legte sich ein jeder so, daß man an seiner Lage die Art seiner Sünde erkennen konnte. War es ein Meineidiger, so legte er sich auf eine Seite und reckte seine drei Finger über das Hauch hervor<sup>2</sup>); war er ein Chebrecher, so legte er sich auf den Bauch<sup>3</sup>). In ähnlicher Weise legten sich alle anderen, je nachdem von ihnen gesündigt war<sup>4</sup>). Hatten sie sich nun so gelegt, so begann ihr Meister über den ersten Bruder hinweg zu schreiten, berührte dessen Leib mit seiner Geißel und sprach:

Stant uf durch ber reinen martel ere

Und hut dich vor der Sunden mere (vor weiteren Sunden).

Der, über welchen der Meister weggeschritten, stand auf und schritt ihm nach über die vor ihm liegenden. Nachdem diese beiden über den dritten geschritten waren, stand dieser auch auf und schritt mit ihnen über den vierten, und so weiter über den fünsten. Sie machten alles dem Meister nach, wie mit der Geißel, so mit Worten, bis zum letten. Als dann alle aufgestanden waren und sich in einen Ring gestellt hatten, huben einige der besten Sänger den Leis "Nu tretent herzu, die büssen wellen" zu singen an, den die Brüder nachsangen, so wie man damals beim Tanze vor- und nachsang. Während dessen gingen die Brüder um den Ring, je zwei und zwei, und geißelten sich").

Da über den Inhalt der Lieder, welche während der Geißelprocedur gesungen wurden, besonders gehandelt werden wird, so seien hier noch die Vorgänge erwähnt, welche sich daran anschlossen.

Über das, was nach Beendigung des Geißelns geschah, gehen die Berichte Hugos und Closeners auseinander. Closener (S. 111) sagt, daß der Schluß des ganzen Borganges darin bestanden habe, daß, wie zu Anfang des Geißelns, die Absolutionsprocedur wiederholt sei. Dann hätten sich die Brüder wieder in einen Ring ausgesstellt, sich aus und angekleidet, während dessen brave (biderbe) Leute am Ringe umphergingen und von dem umstehenden Bolke für die Brüder Geld geheischt hätten sür Kerzen und Fahnen, wobei viel Geld ausgebracht worden sei. Hierauf wären durch einen des Lesens kundigen Laien von einem Gerüst aus die Predigt vorgelesen worden. Nach Beendigung derselben seien die Brüder wieder in die Stadt (Straßburg) gezogen, je zwei und zwei nebeneinander, mit ihren Fahnen und Kerzen hintendrein, unter Glockengeläut und Absüngung des ersten Leises "Nu ist die betesart so here."

<sup>1)</sup> Rach Sugo von Reutlingen hatten fie bas Saupt bebeckt; ber Rorper war nacht, ber untere Theil vom Rabel bis zu ben blofen Fugen mit armfeligen Tuche bebeckt.

<sup>2)</sup> Die Limburger Chronit hat: Bwei Finger nebst Daumen (bie Schwörfinger).

<sup>3)</sup> Die Limburger Chronit weniger genau: "legte fich auf die Seite". Wer einen heimlichen ober öffentlichen Morb begangen hatte, legte fich auf ben Ruden.

<sup>4)</sup> Die berfchiedenen Arten der die berfchiedenen Sunden anzeigenden Lage mußten alfo den Meistern bekannt sein, woruber fie gewiß ein Schema besaßen. Die niederlandischen Statuten haben hieruber nichts.

<sup>5)</sup> Rach Clofener, a. D. G. 107.

Sie seien dann in das Münfter gezogen, darin kreuzweis 3 ftunt niedergefallen, und als fie aufgestanden, in ihre Herbergen gegangen, oder wohin sie wollten.

Sugo berichtet dagegen, daß die Bruder, nach Beendigung des Geißelns den Gefang "Nu ift die betfahrt so here" gefungen, und wie zu Anfang der Beißel= procedur einen Umgang abgehalten hatten. Darauf feien sie zu dem Kreuze gegangen und haben unter Kniebeugung den Gefang "Maria muter unde mait" bis zu Ende gefungen. Darauf hatten fie wiederum die Anie gebeugt und ihr Meister habe gesagt: Ave Maria suffen muter maria, erbarm dich über die armen ellinden driftenheit". Die Bruder haben dann dasselbe nachgesprochen. Ferner habe er gefagt "Ave Maria," worauf alle in Kreuzgestalt niedergefallen seien. der Meister fie aufgefordert zur Passion Chrifti zurudzukehren und wiederum die Borte "Ave Maria" gesprochen, die Brüder sich erhoben und mit ihm gesagt: "Tröfterin aller funder, erbarm bich über alle totsunder unt über alle totsunderin." Darauf habe der Meister noch einmal die Worte Ave Maria vernehmen lassen, wobei die Bruder in Rreuzgestalt niedergefallen seien. Endlich haben die Bruder zum dritten male die Worte gesprochen: "Ave maria, rose in himelrich, erbarm dich über uns und über alle glöbig fela und über alles, daz wandelber ift in der hailigen driftenhait. Amen." Bulett habe der Meifter mit folgender Ermahnung geschloffen: "Lieben bruder bittent got, daz wir unser liden und unser wallefart also geleisten, das uns Got vor dem ewigen valle behüte und das die armen globigen fela gelost werden von ir arbaiten, und das wir und alle sunder Gottes huld erwerben und das alle guten cristen in anade sterben welle. Amen."

Eine gleiche Ermahnung hat Closener in der Geißlerpredigt (bei Hegel, S. 117) und zwar am Ende derselben<sup>1</sup>). Sie lautet: "Nü bittent got, daz er uns kraft und maht (Macht) gebe und sinne und wiße, daz wir sü (diese wallefart) also vollebringent, daz es gote und siner lieben muter Marien und allen engeln und allem himelischen her ein lob si, und allen den ein trost si zu libe und zu sele, die uns oder unsern brüdern, die die wallefart geton hant und ießentan dunt und noch dun wellent, guetelichen geton hant und noch wol tunt, daz den got den ewigen son welle geben und alle die selen noch hüte dervon getrostet werdent von allen iren erbeiten. Daz helf uns der vatter und der sun und der heilige geist, amen."

Die Gegenüberstellung der Überlieferung bei Hugo und Closener läßt die Annahme zu, daß der Hergang nach Beendigung der Geißelprocedur im Allgemeinen dieser gewesen sein mag.

Bunächst erfolgte die Absolutionsscene (nach Closener), dann, wohl während des

<sup>1)</sup> Diese Ermahnung bildet offenbar bei Closener einen richtigen Abschluß der Geißlerpredigt. Bei Closener folgt dann noch eine Rotiz über den Gang der verheerenden Pestieuche, die von Apulien dis Sicilien und so über verschiedene Orte bis ins Elsaß gekommen sei Er beschreibt dann kurz die Seuche, warnt vor der Furcht vor derselben und giebt Mittel an die Hand, welche "für die siechtagen" heilsam seinen. Closener fügt hierauf die Worte an: "Die hatte der brief ein Ende". Man sieht aber leicht, daß dieser eben ausgehobene Gedankengang offenbar kein angemessener Schluß der Predigt sein kann. Diese ganze Stelle steht daher nicht am richtigen Orte; sie gehört im Anschluß an den Schlußpassus (Closener, b. Pegel, S. 116 unten) vor die im Texte wörtlich gegebene Ermahnung.



Sabeneinsammelns (nach Closener) der Gesang "Nu ist die betfart so here (nach Hugo), und beim erneuten Umgang der Gesang "Maria müter unde mait" (nach Hugo). Darauf Kniebeugung und die verschiedenen "Ave Maria" (nach Hugo). Dann folgt die Borlesung des Geißlerbrieses (nach Closener) und darauf der ersmahnende Schluß (nach Hugo und Closener), und endlich die Heimkehr der Brüder zur Stadt (nach Closener).

Wie oft wurde nun die harte Geißelprocedur vorgenommen?

Man sollte meinen, daß diese Procedur einmal des Tages stattgesunden hätte; allein das genügte dem übertriebenen Bußernst der Geißler nicht; mindestens mußte dies täglich zweimal an öffentlichen Pläten vor den Augen der Menge, also öffentlich, geschehen, und einmal heimlich des Nachts mit dem Hute auf dem Kopfe. Dabei mußte der Bruder sich so lange geißeln, bis er sieben Paternoster gebetet hatte, so schnell er es vermochte<sup>2</sup>). Daß außerdem noch die Geißelprocedur bei Todesfällen von Brüdern und des Freitags stattsand, werden wir später sehen.

Nach der Geißelprocedur fanden, wie gesagt, die Brüder in der Regel ein erswünschtes Quartier. Kamen sie vor das Haus, wohin sie geladen waren, so sielen sie erst auf die Kniee nieder und verrichteten ein Gebet<sup>3</sup>).

Das Berhalten des fremden Bugers in der Behausung des ihn aufnehmenben Birthes war ebenfalls durch bestimmte Vorschriften geregelt. Bevor man fich zu Tische sette, sprach jeder Bruder kniend zwei Baterunfer, und drei am Ende der Mahlzeit, den Sut, wie beim Geißeln, auf dem Saupte, damit alles, mas die Brüder thaten, unter dem Zeichen des Rreuzes geschah4). Bedienen laffen durften fie fich Nach der Mahlzeit wuschen sie sich die Sande, nach alter gastfreundlicher Sitte des Sudens, aus einem auf der Erde ftehenden mit Baffer gefülltem Befage'). Des Nachts schliefen die Beigler nicht in Betten, nur auf Stroh, mit einem Tüchlein als Decke; nur ein Ropfkiffen war ihnen erlaubt6). Bang besonders wurde darauf gehalten, daß kein Bruder mit einer Frauensperson sprach, auch nicht in der Berberge oder bei Tifche?). Geschah dies dennoch, so mußte er vor dem Meister niederknien und es ihm beichten. Der Meister ließ ihn "bugen", indem er ihn mit der Beißel auf den Ruden schlug und die Absolutionsformel sprach, die wir ichon tennen: "Stant uf durch der reinen Martel ere, Und hut dich vor der Gunben mere8). Sonstige allgemeine Berbote waren diese: Niemand durfte allein geben, höchstens zu zweien; niemand durfte etwas kaufen, niemand ein Bad nehmen,

<sup>1)</sup> Sugo ermahnt die Beißlerpredigt an anderer Stelle, aber nur gang flüchtig.

<sup>2)</sup> Clojener, a. D. S. 107; Sugo von Reutlingen; Matth. von Reuenburg, a. D. S. 180.

<sup>3)</sup> Rach Bomarius, Chronit ber Sachsen, bei Forstemann, S. 84.

<sup>4)</sup> Sugo von Reutlingen, der auch angiebt, wann fie ohne den hut gewiffe Gefcafte verrichteten. Diese und die folgenden Borfchriften haben auch die Statuten.

<sup>5)</sup> Sugo von Reutlingen. — Ueber das Reinigen der Sande nach der Mahlzeit f. Gerzog-Blitt, RE2. X, 771.

<sup>6)</sup> Bugo von Reutlingen; Matth. von Reuenburg, G. 180.

<sup>7)</sup> Matth. von Reuenburg, S. 180; Sugo von Reutlingen.

<sup>8)</sup> Clofener, S. 106.

oder den Kopf waschen, oder den Bart sich scheeren lassen, es sei denn ausnahmsweise mit Gutheißung des Weisters'). Berboten war endlich die Annahme von Geschenken oder von Almosen. Was die Brüder beim Sammeln am Ende des öffentlichen Geißelns zur Steuer für Fahnen und Kerzen von Gemeinden oder Privaten erhielten, gehörte nicht dem Einzelnen, sondern der Brüderschaft<sup>2</sup>).

Geboten war dagegen strenge Sonntagsheiligung und Fasten des Freitags, wobei man unter neunmaligem Niederwerfen auf den Boden sich dreimal gemeinsam geißelte<sup>3</sup>).

Der Aufenthalt der Geißelbrüder währte in keiner Pfarrei länger als einen Tag und eine Nacht<sup>4</sup>). Nur des Sonntags wurde manchmal eine Ausnahme gemacht<sup>5</sup>).

Die Dauer der einzelnen Geißelfahrten war, wie wir bereits wissen, nach dem Borbilde der angenommenen Lebensdauer Christi von  $33\frac{1}{2}$  Jahr auf ebensoviele Tage bemessen<sup>6</sup>), die für volle 34 Tage gerechnet wurden; so lange mußte jeder Bruder pilgern und sich geißeln um Barmherzigkeit zu erlangen<sup>7</sup>), was nicht ausschloß, daß er sich an neuen Pilgersahrten betheiligen durste.

Der Abzug der Geißlerbrüderschaft aus einem Orte geschah, wie schon früher bemerkt, in der Ordnung wie beim Sinzug. Die Limburger Chronik berichtet darüber, die Brüder wären abgezogen in Procession mit ihren Kreuzen, Fahnen und Kerzen und hätten sich ihre Leisen vorsingen lassen, die dann von ihnen nachgesungen wären ").

<sup>1)</sup> Bugo bon Reutlingen.

<sup>2)</sup> Clofener a. D. G. 111; Math. v. Reuenburg G. 180; Berunsth a. D. G. 289 A. 1.

<sup>3)</sup> Sugo v. R.

<sup>4)</sup> M. v. Reuenburg a. D. S. 180.

<sup>5)</sup> S. die VI. Vita Clementis VI. ap. Baluze, Vitae pap. Aven. I 319 bei Werundty, a. D. S. 290, A. 2.
6) Hermann v. Altaich hatte schon zum Jahre 1260 diese Angabe. Die Korschrift sindet sich ebenso in der Himmelsbotschaft bei Closener S. 116. Siehe auch die Chronique de la Ville de Metz par Huguenin p. 89 bei Hegel, a. D. I. 106 A. 1.

<sup>7)</sup> M. v. Reuenburg S. 180. Fredericg, Gefchiedenis S. 66.

<sup>8)</sup> Richt zu den Geißlerbrüderschaften, die 331/2 Tage wallsahreten, gehört eine Brüderschaft etlicher Bunftleute in Straßburg, die sich im Jahre 1349 gebildet hatte. Sie fuhr nicht außer Landes, sondern ihre Mitglieder geißelten sich nur in der Stadt, in herrn Eberlins von Müllenheim Garten. War einer aus der Brüderschaft gestorben, so zogen sie sich geißelnd zum Opfer. Das ward ihnen alles verboten, wer sich aber geißeln wollte, sollte es nicht öffentlich, sondern in seinem Hause thun (Closener, S. 119—120). — Auch ein Geißlerzug von etwa hundert Basler Bürgern nach Avignon im Jahre 1349 scheint hierher zu gehören, die vom Papst Clemens VI. die Genehmigung für ihre Bußübungen zu erlangen suchten, aber, von ihm abgewiesen, Avignon gleich nach ihrer Antunft verlassen mußten. (Math. v. Reuenburg nach der Straßb. Handschrift, a. D. S. 181 A. 2; Trithemius, a. D. II, 208; Li Muisis bei de Smet II 353).

## D. Der Geißler Beglaubigung durch innere Erleuchtung und durch den bom himmel gefallenen Brief.

Alle Religionen und Religionssecten berufen sich zu ihrer Beglaubigung auf eine bobere Offenbarung, auf zweierlei gottliche Beugnisse, entweder auf ein außeres, das von der Gottheit felbst gegeben, oder durch diese außerlich vermittelt ift, oder aber auf ein inneres, das durch das eigene Gewissen gegeben und von dem göttlichen Die Geißler des Jahres 1349 Beifte erleuchtet ift, oder endlich auf beides zugleich. beriefen sich auf beides, sowohl auf ein inneres, als auch auf ein äußeres, und zwar in dem Sinne, daß, da die Welt zu tief in Sunde versunken sei, als daß die durch Christum gegebene Offenbarung fie noch völlig beilen und erretten könne, eine Erneuerung dieser Offenbarung, und zwar in gesteigerter Form der öffentlichen Bußübung nothwendig geworden sei. Diese Auffassung fand die Zustimmung des unter den traurigften Verhältniffen feufzenden und geängstigten, beffere Beiten erhoffenden Boltes, das diefe nur durch ein munderbares, gottliches Gingreifen erlangen zu können So glaubte man denn, "die Beiglerfahrt sei eine unmittelbar göttliche Anstalt, errichtet und geleitet durch Gottes Geift "1). Diese Auffassung mar vom Stanopuntte der damaligen firchlichen Ordnung aus unzweifelhaft revolutionar. kam der Masse des Volkes gar nicht jum Bewußtsein, da der Nothstand der Beit augenblidliche Silfe erheischte, die die Rirche nicht zu geben vermochte. Kührern der Bewegung war es wohl bewußt, welches Biel sie mit Unterstützung der Maffen erstreben wollten, nämlich den Sturg der Bierarchie. Um aber Kührer ber Bewegung zu fein, bedurften sie zu ihrer Legitimation in den Augen des Volkes wie ihrer Widersacher eines göttlichen Auftrags. Sierüber haben wir ein vortreffliches Beugniß eines Beitgenoffen, des Chronisten Beinrich von Herford, Dominitaners zu Minden, der uns das Folgende überliefert hat2). Die Stelle lautet in deutscher Übersekung:

"Wenn man die Geißler fragte, warum predigt ihr, da ihr nicht gesandt seid, wie der Apostel sagt: Wie sollen sie aber predigen, wenn sie nicht gesandt werden (Paulus an die Römer 10, 15), und lehrt, was ihr nicht versteht, da ihr nicht schriftkundig seid, dann antworteten sie den Spieß umdrehend: Wer sendet denn euch, und woher wißt ihr, daß ihr Christi Leib consecrirt, oder daß das, was ihr verkündet, das wahre Evangelium sei? Wurde den Geißlern, wie einst von einem Dominikaner, entgegnet, daß wir jene Dinge von unserm Heiland empfangen haben, der seinen Leib geweiht und denselben in vorgeschriebener Form seinen Jüngern und deren Nachsolgern zu weihen besohlen habe, was so bis auf uns ge-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>/<sub>j</sub> Heinrici de Hervordia Liber de rebus memorabilioribus sive chronicon, ed. Potthast, 1859, S. 282. Runge, Geißierlieber.



<sup>1)</sup> Förftemann, a. D. S. 27.

kommen sei, ferner, daß wir gesandt seien von der Kirche, die, weil sie als vom heiligen Geiste geleitet, nicht irren könne, lehre, daß das von uns gepredigte Evansgelium wahr sei, dann sagten sie, daß sie erst recht unmittelbar von dem Herrn und dem Geiste Gottes gelehrt und gesandt seien, gemäß den Worten des Jesaias Cap. 48: "Misit me Dominus et spiritus ejus"). Was die Dominikaner — denn diese disputirten mit den Geißlern — hierauf antworteten, hat uns Heinrich von Herford leider nicht berichtet, wohl aber, daß es den Dominikanern zuweilen recht schlimm erging<sup>2</sup>).

Diefes unter Berufung auf das heilige Schriftwort benutte Beugniß genügte ben Beiflern allein nicht; den Bolksmaffen gegenüber bedurfte es noch eines ftarkeren, eines in die Augen fallenden Mittels, einer geschriebenen und wohl besiegelten Ur-Diese Urkunde war ein vom himmel gefallener Brief, deffen Inhalt auf die Maffen einen tiefen Eindruck hervorbrachte. Solcher Art Briefe maren durchaus nichts neues; ihre Existenz reicht von den ältesten Beiten sogar bis zur Gegenwart berab. Das wundersuchtige Bolk brachte ihnen stets vollen Glauben entgegen, und es ift vollständig begreiflich, daß die Beigler fich eines folchen volksthumlichen Mittels für ihre 3wede bedienten, da sie sich auch hierbei auf berühmte Borbilder berufen konnten. Es verlohnt sich der Mühe, diese Vorbilder in Kurze kennen zu lernen. Abgesehen von den Offenbarungs- oder Goldtafeln göttlichen Ursprungs, von denen bei verschiedenen Völkern des Alterthums die Rede ist3), dürften als Vorbilder der Simmelsbriefe die steinernen Tafeln des Dekalogs, die von Gottes ginger geschrieben und nach alter Tradition durch Silfe der Engel verkundet maren4), gelten, auch der fliegende Brief des Sacharia (Rap. 9, 1 u. 2). Im letten Jahrhundert vor und nach Chriftus wurden göttliche "Offenbarungen auf himmlischen Tafeln und in Büchern von einem Engel zum Ablesen gegeben"5). Das Elgaibuch, das Geheim= buch der synkretistisch-anostisch gefärbten judenchristlichen Fraction der Elkesaiten, soll um 101 vom Simmel gefallen fein, geoffenbart von einem Engel, der als Sohn Gottes galt. Nach anderen Nachrichten foll der Sprer Alcibiades aus Apamea (Hauptstadt der sprischen Landschaft gleichen Namens) das Buch um 220 nach Rom

<sup>1)</sup> Man sicht, daß die "nicht schrifttundigen Geißler" doch recht schrifttundig sind, indem sie sich schlagsertig auf Jesaias 48,16 und 17 berufen, der zu den Juden sagt: "Tretet her zu mir und höret dies: Ich habe es nicht im Berborgenen zuvor geredet. Bon der Beit an, da es geredet wird, bin ich da; und nun sendet mich der Herr und sein Geift". Bers 17: "So spricht der Herr, dein Erlöser, der Heilige in Israel: Ich din der Herr, dein Gott, der dich lehret, was nühlich ist und leitet dich auf dem Wege, den du gehen sollste".

<sup>2)</sup> Beinrich von Herford, a. D. S. 282, wo einmal ein Dominitaner sich durch seine Schnelligkeit retten tonnte, ein anderer zu Tode gesteinigt wurde. Auf ber Grenze von Meißen und Baiern sei dies geschehen, abnliches an sehr vielen anderen Orten, was sicher übertrieben sein wird.

<sup>3)</sup> S. Jul. Braun, Raturgeschichte ber Sage, Munchen 1864, I 42, 51 und fonft an anderen Stellen; II 300 und beffen hiftor. Landschaften, 1867 S. 14-15.

<sup>4)</sup> S. 2. Mof. 10,1—5; 24,12; 31,18; 32,16; 34,28; 5. Mof. 4,13; Apostelgesch. 7,53. Gal. 3,19. Hebr. 2,2. Sosephus Antiquitäten 15,5, 3.

<sup>5)</sup> So aus spätjubischer Beit bas Buch henoch, cca. 106 vor Chr., bas Buch ber Zubilaen, noch vor 70 nach Chr., beibe in Palaftina entstanden, und die judenchriftliche Schrift: Die Testamente der zwölf Patriarchen, cca. 110 bis 120 nach Chr.

gebracht haben, vom römischen Presbyterium aber zurück gewiesen sei<sup>2</sup>). Bon Pachomius († 345), einem ägyptischen Serapis-Priester, dann Christ, wird berichtet, daß
er, als er um 320 an einem einsamen Orte, Tabenniss (Tabenna, d. i. Iss Palmgarten) in Oberägypten am rechten Niluser (Dendra schräg gegenüber), das erste
christliche Einsiedlerhaus gründete, die für die Insassen desselben maßgebende Regel
von einem Engel auf einer Erztasel erhalten habe<sup>2</sup>). Auch Muhamed empfängt zu
Mekka (cca. 611) den Korán als göttliche Offenbarung in der Nacht "der Herrlichkeit und Macht" in welcher der Engel Gabriel den Korán vom siebenten Himmel
herabgebracht haben soll<sup>3</sup>).

Der Glaube an folche aus dem Simmel niedergekommenen Offenbarungstafeln und Bucher hat seine Beimath im Oriente, in Vorder-Afien und Agypten. baher stammen auch die gahlreichen Apokalppsen aus der nächsten Beit vor und nach Chriftus, Beiffagungen und Offenbarungen, daneben auch prophetische Mahn- und In diese Rategorie gehören auch die vom himmel herab-Strafreden enthaltend4). getommenen Briefe, die angeblich von Chrifti eigener Sand geschrieben sein, also Chriftus zum Urheber haben follten. Dergleichen Schriften alter und neuer Zeiten, benen göttlicher Ursprung zugeschrieben murbe, ober die unter bem Ramen von Engeln, ober biblischen Personen, oder berühmten Männern oder Frauen mengenhaft umliefen, galten im Sinne der jeweiligen Beiten, und infofern fie einen im Sinne der herrschenden Zeitvorstellungen liegenden ethischen 3wed verfolgten, keineswegs als plumpe Fälschungen, und ihre Verfasser nicht als absichtliche Betrüger. Der gewählte, bereits bekannte und als Autorität geltende Urhebernamen follte vielmehr ben Schriften dieser Art ein höheres Ansehn verleiben. Bu dieser Gattung von Schriften gehören Die vom Himmel gefallenen Briefe, Die lange Sahrhunderte hindurch stets Die beftimmte Signatur der wechselnden Zeitbedürfniffe in ihrer Fassung erkennen laffen, aber doch auf eine gemeinsame Grundfaffung hinzudeuten scheinen. Will man ihnen ein charakteristisches Beiwort geben, so kann man fie zu den sogenannten pseudoepigraphischen, d. i. also zu den unechten Schriften gablen in dem zuvor erwähnten Sinne.

Die mit apokalyptischen, also mit Weltuntergangs-Ideen durchzogenen Himmelsbriefe haben es im Allgemeinen mit der Heilighaltung der Sonntags- und Freitags-Feier in Predigtform zu thun, unter Verheißungen von Belohnungen im Falle der Beobachtung, unter Androhung schrecklicher Strafen bei Misachtung.

Das Berbreitungsgebiet der in großer Anzahl umlaufenden Exemplare dieser Briefe ist das Abendland und ein Theil des Morgenlandes. Die älteste Spur eines Himmelsbriefes stammt aus Spanien. Sie ist enthalten in einem Briefe, den Lici-

<sup>1)</sup> Anoren, in ber fpater anzuführenden Schrift, S. 16-17. - Uhlhorn in haud's Realencytlopadie V, 314-316.

<sup>2)</sup> Bodler, Astefe und Monchthum, I 196 und 201.

<sup>3)</sup> Der Koran, überf. von Ullmann 6 1872, S. 426 Rote 4 (Sure 44) und S. 539 Sure 97).

<sup>4)</sup> Dillmann, in Bergog-Plit. RE2 XII, 349.

nianus, Bischof von Carthago Spartaria 1) an Vincentius, Bischof zu Ebusus 2) um 581 geschrieben haben soll 3).

Der Brief des Licinianus an Vincentius ist enthalten in einer alten Handschrift der Kirche zu Toledo und zuerst vollständig veröffentlicht worden von Joseph Saenz de Aguirre<sup>4</sup>), der leider nicht gesagt hat, aus welcher Zeit die Handschrift stammt. Der Inhalt des Briefes zeugt aber für sein angebliches Alter aus dem Ende des 6. Jahrhunderts.

Der Brief des Licinianus an Bincentius giebt leider nicht den ganzen Inhalt des diesem übersandten Briefes wieder, sondern nur ein sehr kurzes Referat daraus. Junächst macht Licinianus dem Bincentius, der ein Laienbischof gewesen zu sein scheint, Borwürfe darüber, daß er an einen von Christus selbst geschriebenen Brief glaube, der vom Himmel auf den Altar Christi, auf das Märthrergrab des Apostels St. Petri herabgekommen sei<sup>5</sup>), während seit der Zeit Christi, der Evangelisten und der Apostel derartiges ganz unmöglich sein müsse. Ferner enthalte der Brief die Aufsorderung zur Sonntagsseier<sup>6</sup>) und verlange, daß die Christen nach jüdischer Art

<sup>1)</sup> Carthago spartaria (nach bem dort wachsenden Pfriemtraut, spartum genannt) war ein alter Rame für Carthagena nova, Hafenstadt des spanischen Königreichs Murcia (f. Egli, Nomina geographica, 1893 S. 172—73).

2) Ebusus, jest Iviza (Ibiza) ist die größte der spanischen Pithhusen-Inseln, zwischen den festländischen Cap. St. Martin und den Balearen (f. Egli, das. S. 275).

<sup>3)</sup> Licinianus wird zum Jahre 581 als Bischof von Carthagena nova als Scriptor ecclesiacticus bezeichnet (Gams, Series Episcoporum S. 23), und Bincentius als Bischof von Ebusus zum Jahre 591 (Gams, bas. S. 40).

<sup>4)</sup> In dessen: Collectio maxima Conciliorum omnium Hispaniae, und zwar in der ersten Ausgabe, Rom, 1693, dann in der zweiten Ausgabe, Rom 1753, Tom III p. 317, die ich benuft habe. — Auszugsweise war der Brief schon von Ish. Albert Fabricius in seinem Codex apocryphicus Novi Testamenti, Hambg. 1703, Bb. I p. 308, veröffentlicht worden, nach der ersten Ausgabe des Aguirre Tom. II 428. Fabricius macht jedoch irrthümslich Licinianus zum Bischof von Carthago spartaria in Afrika. — Rach Fabricius hat den Brief publicirt: Iust. Frid. Anorrn, Handveranus, in Dissertatio historico-theologica, qua de Libris et epistolis coelo et inserno delatis... die XII. Nombr. a. 1704 in illustri Academia Julia (zu Helmstädt) publice disquiret. Helmstädt, S. 1—46. Diese Dissertation ist enthalten in: Iso. Andr. Schmidi Disputationum theologicarum, Tom. II der Universitäts-Bibl. zu Göttingen: Theol. Misc. 451b 40. Erwähnt ist der Brief in der sehr verdienstwollen Unterssuchung über die Himmelsbriefe von P. Hipposyte Delehaye, S. J., unter dem Titel: Note sur la légende de la lettre du Christ tombée du ciel, in dem: Bulletin de la classe des lettres etc. der Académie Royale de Belgique, Bruxelles, 1899 Rr. 2, S. 174—75, wo übrigens auf S. 171— 213 über! die Himmelsbriefe und deren Berbreitung mit genauer Literaturangabe gehandelt wird, worauf hier verwiesen werden muß. Bergl. dazu die Besprechung im Liter. Centralblatt von "v. D.", 1899 Rr. 25.

<sup>5)</sup> Die lleberschrift zu dem Briefe des Lieinianus dei Aguirre III, 317 sautet: »Epistola Lieiniani, Episcopi Carthaginis Spartariae in Hispania, ad Vincentium, Episcopum Edositanae insulae. Contra eos, qui crededant, epistolas de caelo cecidisse in memoriam Sti. Petri Romae«. Im Text des Brisfes steht aber: ... »ista Epistola, sicut simulator scripsit, de caelo descendit super altare Christi in memoria St. Petri Apostoli« ... Es tommen mithin auf Rechnung des herausgebers »in memoriam« und »Romae«

<sup>6)</sup> Sonntageruhe für die Richter, die Stadtbevöllerung und Handwerker (nur der Landmann ist des, von der Witterung abhängigen Acerdaues halber ausgenommen) gebietet zuerst Constantin M. a. 321 (Cod. Justin, lib. III, Tit. 12c 2 (3) bei Krüger, Corp. j. civilis, Cod. Justin, 1892, S. 127). Das Synodaldecret von Macon 585 bedroht dagegen schon die Bauern und Stlaven, die Sonntags Feldarbeit verrichten, mit Prügelstrafe; Gerichtsbeamte, die die Sonntagsruhe stören, mit Berlust der Stellen 2c. (herzog-Plitt, RC.2 XIV, 429). "Wie schwer die Franken sich an die Sitte gewöhnten, am Sonntag die Arbeit zu unterlassen", berichtet Gregor von Lours (+ 594; f. Haud, KG. Deutschlands, 1887, I, 207). Auch unter Karl dem Großen (787) wird nach jüdischer Sabbathstrenge die Sonntagsseier geboten und durchs ganze Mittelalter gehandhabt. Im Morgenlande werden ebenfalls durch Leo den Isaurier (717—741) und Leo VI. (886—911) sehr strenge Arbeitsverbote für den Sonntag erlassen spechen, werden mit jenen Berboten zeitlich in Berbindung stehen; sie zeugen für die überaus große Schwierigseit, diese durchauführen.

ihr Leben einrichten sollen (judaizare) 1). Schließlich fordert Licinianus seinen Amtsbruder auf, daß er sein begangenes Unrecht, den Brief von der Kanzel vorgelesen zu haben2), dadurch wieder gut mache, daß er ihn von derselben Stelle aus als Teufelswerk verkunde und ihn vor den Augen der Gläubigen zerreiße.

lleber einen anderen vom himmel gefallenen Brief haben wir Runde aus einem Schreiben, welches "ber Apostel Der Deutschen" Bonifacius an ben Papft Bacharias richtete. Diefes Schreiben beklagte fich über den frankischen Bischof und Bolksprediger Aldebertus, der einen großen Anhang hatte. Aus dem Schreiben des Bonifacius, das Papft Zacharias in der romischen Synode vom 25. October 745 mittheilte3), geht hervor, daß Aldebertus sich bei seinen agitatorischen Reden auf einen Brief Chrifti berief, der zu Jerusalem niederfiel und von dem Erzengel Michael an dem Thore Effrem gefunden und durch verschiedene Sande endlich nach Rom gelangt fei. Leider erfahren wir über den, vom Papfte in der Synode verurtheilten Inhalt nichts näheres. Daß er unter anderem auch apokalyptische Ideen enthalten haben muß, scheint aus einem spanischen Codex aus Tarracon hervorzugehen, der ins Jahr 788 gefett wird4), und mahrscheinlich mit jenem Briefe des Albebertus identisch ift, aber im Anschluß daran noch eine Predigt über die Sonntagsfeier ent-Der Eingang des Tarraconenfischen Briefes stimmt bezüglich des Einganges mit dem Briefe des Aldebertus; er fügt aber an, daß die Chriften vor Anbruch des Berichtstages fich beffern und den heiligen Sonntag feiern und der Rirche den Behnten geben follen, wie geschrieben stehe, nämlich in einer Predigt, die auf diesen Brief Bezug nimmt. Diefe Predigt ift eine Composition aus älteren Vorlagen. Die Ermahnung zur Sonntagsfeier und zu fonstigem Bohlverhalten und die schrecklichen Strafandrohungen für die, welche den Sonntag nicht feiern, lehnen sich an 2. Mose 20, 8-10, und an die f. g. kleinen Propheten Joel 1, 4; 2, 19; Amos 4, 7, 9, 11; Hofea 2, 8, 9; 4, 2; 5 10; 13, 18; 14, 2, 3, 5; Haggai 1, 10, 11; Sacharja 7, 9, 10. Bezüglich des heidnischen Aberglaubens und anderer Borschriften liegt Anlehnung an die Predigten und Schriften des Caesarius von Arles († 543), des Martin von Braccara († 580), des h. Eliqius († 659) und des Virminius Mit Ausnahme der auf heidnische Gebräuche bezüglichen Stellen vererbt sich der Inhalt der hier in Rede stehenden Predigt auf den Inhalt aller folgenden, vom himmel gefallenen Briefe. Mertwürdig ift in unserer Predigt noch

<sup>1) »</sup>Sed quantum sentio, schreibt Licinianus, ideo novus iste praedicator hoc dicit, ut nos judaizare compellat, ut ullus sibi in eodem die (dominico) necessaria victus praeparet aut viam ambulet. Sed hoc quam pessimum sit, sanctitas tua perpendat. Die Juden durften kein Keuer machen, kein Essen bereiten, am Samstage und keine Reisen unternehmen (nach 2. Mos. 16,22 ff; 16,29). Das galt also für die Christen am Sonntage. Berboten wird Judaisten an Sonntagen im Cone. Aurelian. von 538 und später. "Erst seit der Karolingerzeit dringt die Idee einer Substitution des Sonntags für den alttestamentlichen Sabbath im christlichen Abendlande zur herrschaft" 2c. (Bödler in herzog-Plitt, RE<sup>2</sup> XIV, 430).

<sup>2)</sup> Es scheint hiernach eine Bredigt gewesen zu sein, wie die spateren himmelsbriefe.

<sup>3)</sup> S. Jaffé, Mon. Mog. 1866. S. 142.

<sup>4)</sup> Rad Baluz, Capitularia Regum Francorum, Baris 1677, Tom. II, in der Appendix Actorum veterum, Rr. XVII, p. 1396—1399.

die Angabe, daß, falls die, welche den Inhalt des vom höchsten Throne herabgekommenen Briefes nicht befolgen wollen, fich auf das Strafgericht des Monates November gefaßt machen mögen, wo alle Plagen und alles Unbeil über fie berein= brechen solle. — Wie sehr aber ber Brief, welcher von Aldebertus als vom Simmel gefallen bezeichnet war, Beifall und Glauben unter dem Bolke gefunden haben mußte, beweist noch Canon 78 des an die Bischöfe und Großen des Reiches gerich= teten Rundschreibens Rarls des Großen vom 23. März 789, wonach die falschen und verdächtigen Erzählungen und jener schändliche und erlogene Brief des Aldebertus (oder Adelbertus) verbrannt werden sollen, da sie gegen den katholischen Glauben verstoßen 1). Einige andere vom himmel gefallenen Briefe aus den Jahren 1033, 1096 und 1109 gehören den hier zu besprechenden Briefen nicht an2), dagegen ein folder, den der gelehrte englische Chronift, der Cluniacenser Matthaeus Baris, etwa zu Anfang des 13. Jahrhunderts mittheilt3). Der Brief fiel zu Jerusalem nieder und blieb aufgehangt über bem Altar Sti. Simeonis zu Golaatha. wird verlangt die Sonntagsfeier von der neunten Stunde des Sabbaths bis zum Sonnenaufgange am Montage;4) im Unterlaffungsfalle erfolgen die unerhörtesten Strafandrohungen. Aber auf Fürbitte seiner heiligsten Mutter Maria und der heiligen Engel gewährt Chriftus noch Aufschub. Als der Papft von dem Briefe Kenntniß erhalten und ihn geprüft hatte, ließ er ihn überall zur Nachachtung verkündigen. Der von M. Paris mitgetheilte Brief ist übrigens mit einigen Beränderungen entnommen aus einer Predigt des Abtes Suftacius von Flap (im Beauvoisis, Isle de France), der 1201 nach England zog und daselbst über die Conntagsfeier predigte und Bunder verrichtete 5). Um einen Begriff von diefer Art Beredsamkeit zu bekommen, mag hier in deutscher llebersetzung der Inhalt dieses Briefes folgen. Nachdem bemerkt worden ist, daß der Brief über dem Altare Sti. Simeonis schwebte, heißt es, "daß ihn daselbst die herbeigeströmten Menschen drei

<sup>1)</sup> Boretius, Capitt. R. Franc. I, 60.

<sup>2)</sup> Der zu bem Jahre 1033 ermähnte vom himmel gefallene Brief, den Sigebertus Gemblacensis († 1112) mittheilt (Mon. Germ. hist. VI, 357), betrifft die Treuga dei. Der zum Jahre 1096 in der Appendig zur Chronif des Marianus Scotus († 1086) mitgetheilte Brief (b. Pistorius Rer. German. I, 462) enthält die von einem spanischen Einstedler ausgegangene Aussorderung zu einem Kreuzzuge. Der im Jahre 1109 vom himmel in die Hände eines gewissen, die Messe celebrirenden Prälaten gefallene Brief, worüber der englische Chronist Mattaeus Paris († 1259) berichtet, bezieht sich nicht auf die Sonntagsseier, sondern auf die elenden Beitverhältnisse der Römer, d. h. der römischen Kirche. Dieser Brief gehört zu den Baticinien der damaligen Beit (bei Knortn nach des Matth. Paris' Historia Anglorum sub Heinrico I. p. 61 citirt; jest in der Historia anglorum, ed. Fred. Madlen 1869, Bd. III, die mir nicht zur Berfügung steht). Die Stelle: «Exitabitur Roma contra Romanum« bis «Decor convertetur in dedecus, et gaudium multorum erit luctus« entspricht der der Sibilla Samia, bei Holder-Egger, Italienische Prophetien des 13. Ihdes, im Neuen Archiv der Ges. f. ä. d. Geschichtstunde 1890, XVI, 177—178.

<sup>3)</sup> Bei Anorrn, a. D. G. 31-33.

<sup>4)</sup> Ein Pseudo-Augustinischer Serm. hat: sa vespera diei sabbati usque ad vesperam diei dominci (Caspari, Martin von Braccara S. 41). Die Bestimmung "von der neunten Stunde" bis "am Montage" findet fich in allen folgenden vom himmel gefallenen Briefen.

<sup>5)</sup> Ausführlich in: Chronica Magistri Rogeri de Hoveden (jest Howben, Borkshire), ber zwischen 1201—1212 starb (Potthast), ed. Billiam Stubbs, London 1871, Tom. IV, 467/68. Ef. Raynald, Ann. eccl. Tom. XIII, ad ann. 1201 Rr. 34.

Tage und Nachte angestaunt und Gott um Barmbergigkeit angefleht haben. 11m die neunte Stunde habe der Patriarch und der Erzbischof Acharias fich aufgemacht und mit der Bischofsmute den heiligen Brief aufgefangen, der also gelautet: Ich der Berr bin es, der euch befiehlt, meinen beiligen Sonntag zu feiern; aber ihr habt es nicht gethan und eure Sunden nicht gebußt, wie ich in meinem Evangelium gefagt habe: Simmel und Erde follen vergeben, aber meine Worte follen nicht vergeben. Ich habe euch verkunden laffen euren Lebenswandel zu bereuen, und ihr habt nicht geglaubt; ich habe euch heidnische Bolter geschickt, die euer Blut vergoffen haben. und bennoch habt ihr nicht geglaubt. Weil ihr den heiligen Sonntag nicht gefeiert habt, so habt ihr etliche Tage hindurch Hunger erleiden muffen. Dann aber habe ich euch schnell Ueberfluß gegeben, und darauf habt ihr noch gottloser gehandelt. Ich will nun, daß Jeder von der neunten Stunde des Sabbaths bis zum Sonnenaufgang des Montags nur Gutes vollführe; thut er es nicht, fo foll er dafür bugen. Und wenn ihr diesem Befehle nicht nachkommt, mahrlich, so sage ich euch und schwöre es bei meinem Sige im Throne und bei den Cherubim, die meinen beiligen Sig bewachen, daß ich euch durch keinen anderen Brief ein Gebot mehr fenden werde, wohl aber werde ich die Schleusen der himmel öffnen, ftatt des Regens euch mit glühenden Steinen und heißem Baffer des Nachts überschütten, so daß sich Riemand bavor huten kann. Das fage ich euch, des Todes follt ihr fterben wegen des beiligen Sonntage und anderer Beiligenfeste, die ihr nicht gefeiert habt. Darum werde ich euch milde Thiere schicken, die Ropfe haben wie Lowen, Saare wie die Beiber, und Schwänze wie Ramele, und diese hungrigen Bestien sollen eure Leiber verschlin-Bergeblich werdet ihr wegen der Furcht vor den wilden Thieren bei dem Grabmal der Toten Schut suchen und euch verbergen. Und ich werde euch das Sonnenlicht nehmen und folche Finfterniß fenden, daß ihr, da ihr nicht feben konnt, euch gegenseitig umbringt. Mein Antlit will ich von euch wenden und keine Barmherzigkeit üben; denn ich will eure Leiber und die Bergen aller derer verbrennen, welche meinen beiligen Sonntag nicht feiern. Boret meine Stimme, daß ihr nicht beshalb umkommt. Laffet ab von dem Bofen und thut Buge wegen eurer Sunden, wenn nicht, so follt ihr untergeben wie Sodom und Gomorrha. Nun wiffet, daß ihr gerettet seid durch die Fürbitten meiner heiligsten Mutter Maria und meiner beiligen Engel, die täglich fur euch bitten. Ich habe euch Getreide und Wein gegeben in Fulle, und doch habt ihr nicht gehorcht. Denn die Witwen und Baifen schreien zu euch täglich, und ihr habt tein Mitleid mit ihnen, mas doch die Seiden thun, ihr aber nicht. Die Baume, welche Frucht tragen, will ich verdorren laffen wegen eurer Sunden; Fluffe und Quellen follen tein Waffer mehr geben. Ich habe euch das Geset auf dem Berge Sinai gegeben, und ihr habt ihm nicht gehorcht; ich habe euch mein Gefet gegeben, und ihr habt ihm nicht gehorcht. Guretwegen bin ich in der Welt geboren, und ihr habt meineu Festtag vergessen. Ihr Elenden, ihr habt den Sonntag meiner Auferstehung nicht gefeiert. Ich schwöre euch bei meiner Rechten, wenn ihr den Sonntag und die Feste meiner Beiligen nicht feiert, so werde

ich euch heidnische Bölker schieden, daß sie euch tödten. Und dennoch bestehlt ihr eure Mitmenschen und macht euch kein Sewissen daraus. Darum will ich über euch noch schlimmere wilde Thiere senden, welche die Brüste eurer Beiber verschlingen sollen. Berflucht seien die, welche des Sonntags etwas Böses vornehmen; verstucht seien die, welche ungerecht handeln gegen ihre Brüder; verslucht die, welche ungerecht zu Gericht sigen über die Armen und Baisen. Mich aber habt ihr verlassen und seid dem Fürsten dieser Welt gefolgt. Höret meine Stimme und es soll euch Barmherzigkeit zu theil werden. Ihr aber, die ihr nicht ablasset von bösen Werken und den Werken des Teusels, weil ihr Meineidige seid und Chebrecher, über euch sollen die Heiden kommen und euch verschlingen wie die wilden Thiere".

Aus der ersten Halfte des 13. Sahrhunderts besitzen wir eine höchst langathmige und weitschweifige gereimte "Brone (heilige) Botschaft ze der Christenheit", gleichen Inhaltes wie die vorgenannten Predigten') und auf ältere lateinische Borslagen zurückgehend. Die auf eine Maxmortafel geschriebene Botschaft kommt vom Himmel auf St. Peters Altar zu Terusalem nieder. Auf Fürbitte Maxias, der Cherubim und Seraphim giebt Christus den sündigen Menschen noch Frist, da er sie schon am zehnten Tage des Monats September von der Erde vertilgen wollte.

Ebenfalls fehr weitschweifig geftaltet fich die Bredigt über Sonntage- und Freitagsheiligung nach dem in Berufalem auf St. Peters Altar niedergefallenen Briefe, ben uns der Erfurter Rarthauser Stumpf aus einer Sandschrift seines Rlofters mit-Der Sandschrift nach soll dieser Brief ins Jahr 1347 fallen2), der Inhalt weift aber auf die erfte Salfte des 13. Jahrhunderts gurud. Den Licht strahlenden, auf eine Marmortafel geschriebene Brief Jesu Chrifti hielt ein Engel in Sanden, und alle die ihn faben, fielen auf ihr Antlig und riefen: Ryrie elepson Der Engel las den Brief vor, deffen Inhalt auszüglich folgendermaßen lautet. Ihr Menschenkinder, ihr Ungläubigen, ihr habt meinen Borten "Simmel und Erde werden vergeben, aber meine Worte werden nicht vergeben" nicht geglaubt, eure Gunden nicht bereut und meinen heiligen Sonntag nicht gefeiert. Getreide und Wein habe ich euch gegeben und eurer Sunden wegen wieder genommen. Darum habe ich über euch die Saracenen und heidnische Bolker gefandt, die euer Blut vergoffen und euch in Gefangenschaft geführt haben. Dazu habe ich euch viele Trübsal gefandt, Erdbeben, Hungerenoth, Thiere: Schlangen, Mäufe und Beufchreden, Sagel-, Blig- und Donnerwetter und schwere Krankheiten; aber ihr habt eure Ohren verstopft und habt meine Stimme darin nicht hören wollen. Darum habe ich von neuem euch viele Trubfal geschickt, und die schlimmften Bestien, die eure Gobne gefressen haben, Bafferenoth und Ueberschwemmungen, die euer Land verwüsteteten. dann wieder

<sup>1)</sup> Bei Moris haupt und heinr. hoffmann, Altd. Blatter 1840, II, 241—263. Diu Brone Botschaft ze ber Christenheit, Untersuchungen und Text von Dr. Robert Priebsch. Graz 1895.

<sup>2)</sup> Augustinus Stumpf, Cartusianus Erfurdiensis, Historia Flagellantium, praecipue in Thuringia. Herausgegeben von Dr. Henricus Augustus Erhard, Halle 1835, S. 9—15 (Dex codice nostro, H. 964), auch abges drudt bei Förstemann, Reue Mittheilungen aus dem Gebiet hist. antiq. Forschungen II, 9—15.

boses Bolt, das euer Blut vergoß und viele in Gefangenschaft führte und viele andere Plagen unter Schmerzen und Beulen; ihr habt durre Baumrinde effen muffen, alles wegen eurer Sunden um des heiligen Sonntags. Deshalb gedachte ich euch Ihr Elenden, ihr fagt, ihr feid Bruder, aber ihr von dieser Erde zu vertilgen. seinde, ihr macht Gevatterschaften, aber ihr haltet fie nicht. Darum wollte ich euch von der Erde vertilgen, aber meine Engelschar bat mich fußfällig, meinen Born von euch zu wenden, und ich habe Barmherzigkeit geübt, ihr aber habt wieder lebels D ihr Schlangengezücht, ihr verkommenes und ungläubiges Geschlecht, erzittert! Den Juden habe ich durch Mofen das Gesetz gegeben und fie haben es gehalten, euch habe ich die Taufe gegeben und ihr habt fie nicht gehalten, auch meine Gebote nicht, noch den heiligen Sonntag, den Tag meiner Auferstehung, noch die Reste meiner Beiligen. Ich schwöre es euch bei meiner erhobenen rechten Sand, bekehrt ihr euch nicht und haltet ihr nicht meine Gebote, dann foll fich mein Born über euch entladen, wilde Thiere und viele andere Bestien sollen euch und eure Rinder fressen und ihr unter die Sufe der Saracenenrosse fallen, wegen meiner beiligen Auferstehung. Wahrlich, mahrlich, ich fage euch, wenn ihr meinen beiligen Conntag nicht feiert von der neunten Stunde des Sabbaths bis zum Sonnenaufgang des Montags, und nicht nach der Bater und Bruder Sitte mit dem Rreuze in der Sand des Freitags Litaneien singt bei Fasten und Beten, dann will ich über euch ausschütten glühende Steine. So habe ich benn gedacht euch und alles Lebendige am 10. Tage des Monats September von dem Erdboden zu vertilgen, aber wegen meiner heiligen Mutter und der heiligen Cherubim und Seraphim, die Tag und Nacht eurethalben Fürbitte einlegen, habe ich euch noch Aufschub gewährt. Aber ich schwöre euch bei den heiligen Engeln, feiert ihr meinen Sonntag nicht, fo werde ich über euch nie gesehene wilde Thiere schicken und Gevogel, ich werde das Licht der Sonne in Finsterniß vermandeln, fo daß einer den anderen umbringe und großes Klagen sein wird und werde eure Seelen mit endlosem geuer einrauchern, über euch fürchterliche Bölker fenden, die euer nicht schonen und alle eure Länder verwüsten werden, alles, weil ihr meinen heiligen Sonntag nicht haltet. Aber ich schwöre euch bei erhobener Rechte, thut ihr das, dann foll euch mein Segen zu Theil werden und ihr follt Ueberfluß haben an allen Dingen, ihr follt in Frieden leben, teine Feinde follen euch beunruhigen und bei dem jungften Gericht foll euch Barmberzigkeit zu Theil werden, Freude und Wonne follt ihr genießen mit meinen Beiligen in meinem Reiche von Ewigkeit zu Ewigkeit. Umen.

Wenn aber ein Mensch erfunden wurde, der diesen Brief nicht weiter beförderte und nicht beichtete vor dem Angesichte meines Vaters, der sei verflucht".

Es folgen nun noch eine Reihe von Ermahnungen unter Strafandrohungen bei Nichterfüllung und Berheißungen der Gnade bei Erfüllung derselben. Nachdem der Engel den Brief vorgelesen hatte, erscholl eine Stimme vom Himmel, welche ermahnte, dem Briefe und dem Schöpfer Glauben zu schenken. Darauf erhob sich der heilige Patriarch mit seinem gesammten Klerus und allem Bolke. Ilnd der Engel schwur,

Runge, Geiflerlieber.

daß diefer Brief von keiner Menschenhand geschrieben sei, sondern von der Sand Gottes: Ber es nicht glaube, solle verflucht sein und alles Ungemach über ihn tommen; wer ihn aber abschreibe und verbreite von Ort zu Ort, dem und seinem Saufe folle alles Beil wiederfahren; auch solle der Beiftliche, welcher ihn in der Rirche vor dem Bolke nicht verkundige, ebenfalls verflucht fein. Roch fei es Zeit, ermahnte er das Volk weiter, die Herzenshärtigkeit aufzugeben, denn in kurzer Zeit (in parvo tempore) wurde es wegen des Unglaubens untergeben. Gine Stimme vom himmel bestätigte die Worte des Engels: der Tag des Verderbens sei nahe (prope est dies perditionis vestrae). Er rufe dem Schlangengezücht, speciell den Brieftern zu, den Brief zu verkundigen, denn fie habe er geehrt. Warum aber verkundigen fie feinen Befehl nicht dem Bolke? Er erinnert dann eindringlich die Treulosen, die Uebelaefinnten und Uebelthater, die Diebe und Chebrecher, die hurer, die von Bosheit Besudelten, die Rauber, die Ungerechten, die Gottesläfterer, die Lugner, die ungerechten Richter an den naben Gerichtstag. 3mar habe Chriftus auf Fürbitte Maria's und der Engel Aufschub gewährt: aber, gehorche man nicht, fo folle alles das früher geschilderte Unheil über die Belt hereinbrechen, und zwar Mitte des Monats Geptember, alles wegen Unterlassung der Sonntagsfeier von der neunten Stunde des Sabbaths bis Montag Morgen. Salte man aber diefe Gebote und alle anderen Bebote, fo folle Chrifti Segen gewiß fein in alle Ewigkeit.

In allen bisher angeführten, vom Himmel gefallenen Briefen ist keine Rede vom Geißeln, noch von Geißlern. Diese neuen Momente werden aber der von Closener zum Jahre 1349 mitgetheilten "Geischeler bredie" an= und eingefügt, die im wesentlichen alle diejenigen Bestandtheile enthält, die in den bereits auszüglich gegebenen Proben, sich vorsinden, weshalb hier ein aussührlicher Auszug nicht gegeben zu werden braucht, zumal da sie durch die Publikation Hegel's leicht zugänglich ist. Jedoch ist Folgendes näher zu beachten.

Die Predigt der Geißler zerfällt nach der Aufzeichnung Closeners in drei Theile. Der erste Theil handelt von der Sonntags- und Freitagsseier, die strässlich vernach- lässigt werde und von anderen die Menschheit belastenden schweren Sünden, weshalb auch des zürnenden Gottes schreckliche Strasgerichte die Menschheit gezüchtigt habe und deren gänzliches Verderben von Christus beschlossen sei auf den zehnten Tag des siebenten Monats, nämlich auf den Sonntag nach unserer Frauen Geburt. Aber auf unablässiges Fürbitten der Mutter Maria und der Cherubim und Seraphim habe er noch Aufschub bewilligt, im Falle Vekehrung eintreten werde (Closener S. 111—114).

Der zweite Theil der Predigt (S. 116—117) zeigt, daß diese Bekehrung herbeigeführt werde nach dem Vorbilde der Lebensjahre Christi durch eine auf 33½ Tage zu beschränkende Wallfahrt der Geißler, die ihnen in Sicilien kund gethan sei.

Der dritte Theil (S. 117 11—28) giebt eine kurze Beschreibung des Ganges der Pest durch einen großen Theil des mittleren Europas bis ins Elsaß.

Bichtig für unseren 3wed find indes folgende Buntte.

Die von Closener mitgetheilte Predigt nennt sich die heilige Botschaft (Brone Botschaft), die auf einer marmornen Tafel von Christi Hand geschrieben, vom Himmel, zu Jerusalem auf St. Peters Altar herabgefallen und von einem Engel aufgerichtet und von dem erschreckten Bolke gläubig verehrt worden sei. Die Tasel sei zu dem Könige in Sicilien gekommen, der dann zu der Geißelfahrt gerathen habe (Closener, S. 116).

In Berbindung mit diesem Umstande fällt auf das Weltuntergangs-Datum — der 10. Tag des siebenten Monats, Sonntag nach Mariä Geburt — ein erwünschtes Licht.

In Italien war seit der andern Hälfte des 11. Ihdts. der Annunciationsoder Mariensthl ausgekommen, der mit dem Tage der Verkündigung Mariä, am
25. März begann. So siel in Florenz z. B. der Ansang des Jahres 1262 auf
den 25. März. Diese Rechnung (Calculus Florentinus) erhielt sich in Sicilien
bis ins 16. Ihdt. 1). Wenn es nun bei Closener heißt, die Menschheit solle ob ihrer
Sünden an dem zehnten Tage des siebenten Monats, am Sonntage nach Unser
Frauentage, als sie geboren ward, vertilgt werden, so ist klar, daß hier gezählt
worden ist nach römischer Weise, vom Monat März als dem ersten Jahresmonat
an dis September, als dem siebenten Jahresmonat. Unter den verschiedenen
Möglichseiten, denen zusolge der 10. September ein Sonntag nach Mariä Geburt
(8. Sept.) ist, paßt hier nur das Jahr 1262, in welchem der 10. Sept. ein Sonntag ist?). Aus dieser Datumsbestimmung ergiebt sich, daß die Predigt auch in
Italien bekannt war.

Sieraus ersieht man, daß auf den 10. Sept. 1262 Christus beschlossen hatte, alles Lebendige auf Erden zu tödten "daz ich getotet wolt haben allez daz lebendig waz uf erden" (Closener S. 113). Das Strafgericht, das über "alles Lebendige" verhängt werden soll, ist noch nicht der Untergang der Welt, sondern bezieht sich, wie die folgenden Worte bei Closener lehren, auf die Menschheit, deren Sünden auf Fürbitte der Maria und der Engel aufgeschoben werden sollen unter der Bedingung der Besserung, ehe das Gericht hereinbricht, so daß bis dahin die Bußsertigen von den Unbußsertigen, die Guten von den in Sünden verharrenden Bösen getrennt werden.

<sup>1)</sup> Ruhl, Chronologie bes Mittelalters und ber Reuzeit, 1897. S. 30.

<sup>2)</sup> Da die Geißlerpredigt bei Closener auf das Jahr 1349 geht, so mußte der 10. September dieses Jahres auch ein Sonntag sein, was weder in diesem Jahre noch in den vorhergehenden und nachfolgenden stattsindet. Im Jahre 1349 war der 10. September der Donnerstag nach Maria Geburt, der Sonntag nach Maria Geburt war in diesem Jahre der 13. September. Dazu kommt, daß nach unserer Rechnung September der 9. Jahresmonat ist, der siedente aber Juli. Da nun Maria Geburt in den Monat September (8. Sept.) fällt, und dieser nach der Geißler Predigt der 7. Monat ist, so kommt man damit unwillkürlich auf die Florentinische Beitrechnung. Hegel hatte die Schwierigkeit der Datumsbestimmung in der Geißlerpredigt richtig gesehen, ohne sie jedoch zu lösen (Closener, S. 113 Anm. 1). Priebsch (Diu vrone Botschaft S. 37) hat die Schwierigkeit überhaupt nicht gesehen und kommt daher zu einem ganz falschen Resultate. "Diu vrone Botschaft" (b. Priedsch S. 48) hat nur: "an dem zehenten tage des manen der septembris genant ist", ebenso die lateinische Fassung einer Weihenstephaner Handschrift aus dem 10. Jahrhdt. Die bestimmtere Angabe des Datums bei Closener weist auf eine aus Italien stammende Borlage zurück, die deutsche Sprache der Botschaft bei demselben aus Stalien stammende Borlage zurück, die deutsche Sprache der Botschaft bei demselben aus Stalien stammende Borlage zurück, die deutsche

Bur Herbeiführung des Buftandes der Besserung will die neue Geißlerfahrt dienen. Mit ihr foll eine neue Beit eintreten, die schon langst erwartet wurde.

In der trostlosen Zeit des Interregnums (1256—73) beherrschten die apokaslytischen Weisfagungen, die im Berein mit den Hossnungen, die sich an die Wiederstehr Kaiser Friedrich II. († 1250) als Rächers an der Kirche verbanden, die Gemüther. Waren nun schon vor dem Jahre 1262 Geißlersahrten aus Italien nach Deutschland gezogen, die zur Buße aufforderten, um bessere Zeiten herbeizussühren, so scheint gerade das Jahr 1262 selbst eine neue Spoche der Geißlersahrten in Deutschland zu bezeichnen, die weitergehende Tendenzen versolgte, nämlich unter den gleichen äußeren Formen einen Angriff gegen die bestehende Hierarchie ins Werk zu sehen, um von dieser Seite aus eine heilsame Änderung der bestehenden Verhältnisse zu ermöglichen. Allein die Zeitumstände waren damals hiezu noch sehr wenig günstig. Erst viel später, unter der Einwirkung der Pest im Jahre 1349, fand ein gleicher Versuch im großen Stile statt. Dazu aber bedurste es einer neuen Beglaubigung, einer Urkunde, die dem Volke in wohlbesiegelter Form¹) gezeigt und vorgelesen wers den konnte, was auch am Ende jeder Geißelprocedur geschah.

Daß der Inhalt dieser Urkunde einen gewaltigen Gindruck auf das in den überkommenen kirchlichen Anschauungen erzogene Bolk hervorbrachte, durfen wir ohne weiteres schließen, auch wenn es uns von Zeitgenoffen nicht ausdrücklich berichtet Merkwürdig bleibt, daß diese Simmelsbriefe sich durch lange Jahrhunderte in gemiffen Rreisen in einer großen Anzahl von Exemplaren erhalten haben, sogar, wie Delehape nachgewiesen, bis in die Gegenwart, in Europa wie in Afien. Wenn Priebsch fagen konnte, "daß die von ihm bezüglich ihres Stammbaumes untersuchte Brone Botschaft mit ihren Burzeln auf dem Boden einer weitverbreiteten lleberlieferung hafte, die, bald im Dienste der Rirche, bald in dem einer religiösen Secte sich in dieser Gestalt vom 11. bis 15. Jahrhundert handschriftlich verfolgen lasse, hervorgeflossen und unterstützt durch zwei allezeit mächtige Factoren: Leichtgläubigkeit und abergläubische Furcht der Menge"2), jo gilt das nach den weit umfassenderen Mittheilungen über die Berbreitung der himmelsbriefe von Delehape in noch höherem Maße. Man darf gespannt sein, zu welchem Resultate weitere Entdeckungen neuen Materials hinfichtlich des Ausgangspunktes der himmelsbriefe führen werden. Bis jest ift darüber nichts Bestimmtes zu fagen. Sedenfalls ift die Beimath diefer Briefe der Suden, da wo "Korn und Bein" vorhanden, und wo der Delbaum machft. Das tann Gud-Europa, Aegypten oder Afien sein.

<sup>1)</sup> Closener, a. D. S. 118: So fü (die Leute) benne den brief losent, so hub sich große jomer von deme volle, mande fü gloubetent alle es were ware. Und so die pfaffheit sprochent, wobi man erkennen solte, daz die geischelfart gereht were, und wer den brief besiegelt hette, so antwürtetent su und sprochent: wer die evangelie hette besigelt? sus brohtend su die lute darzu, daz su der geischeler worte me geloubetent denne der pfaffheit. Und die lute sprochent ouch zu den pfaffen: "waz kunnent ir gesagen? die fint lute, die die worheit fürent und sagent."

<sup>2)</sup> Priebich, a. D. S. 38 u. 39.

## E. Die Beiglerlieder in Deutschland und in den Diederlanden.

## 1. Die ältesten Nachrichten über die Beißlerlieder von 1260-1349.

Biewohl die Litteratur über die Geißelbrüder eine anßerordentlich große ift, so ist es doch sehr auffallend, daß nur verhältnißmäßig wenige gleichzeitige Chronisten uns die Texte der von jenen gesungenen Lieder überliefert haben. Es ist müssig, den Gründen, die hierzu Beranlassung gaben, nachzuspüren, da sie sehr verschiedener Natur gewesen sein mögen. Uns genügt die Thatsache, daß wir wenigstens eine immerhin genügende Anzahl solcher Liedertexte besißen, die eine wichtige Ergänzung zu den bisher geschilderten Berhältnissen der Organisation der Geißelbrüderschaften darbieten. Bisher betrachtete man diese Liedertexte wesentlich vom philologischen Gessichtspunkte aus mit Bernachlässigung der Kenntniß des Inhaltes. Dieser aber ist von so hoher culturhistorischer Bichtigkeit, daß es wohl angezeigt ist, gerade dieses Moment in nähere Betrachtung zu ziehen, obwohl schon das Alter solcher Art Lieder hierzu hätte aussochen sollen.

Die altesten Nachrichten über Lieder, welche von Beiglern gefungen murden, stammen aus Italien, von wo die ganze Bewegung derfelben ausgegangen ift. Einem alten anonymen Lebensbeschreiber des h. Antonins von Padua († 1231) zufolge, foll diefer der Urheber der Beiglerprocessionen gewesen sein. Bredigten zur Reue entflammten Sunder follen zuerst scharenweise fich geißelnd und fromme, geiftliche Lieder fingend umbergezogen fein1). Die nachstaltefte bierbergehörige Nachricht bezieht fich auf die von der am Tiber gelegenen alten Stadt Perugia (ital. Proving Umbrien) im Sahre 1260 ausgegangene Beißlerbewegung. Orten, wohin fie tamen, so melbet eine gleichzeitige Chronit, borte man von den allen Ständen und jedem Alter angehörigen Bugenden "ihren Trauergefang, deffen flagende Sone steinerne Bergen rührten, und die Augen der Berftockten mit Thranen Als die Geißlerbewegung zu Ende des Jahres 1260 aus der Lombardei sich nach Deutschland wandte, "funge die Beißler ir buogliet"3). Aus Polen wird uns zum Sahre 1260 berichtet, daß die Beißler, unter Borauftritt von zwei Fahnenund Rerzentragern, zweimal des Tages, um die erste und die neunte Stunde einen gemiffen Gefang vorgefungen hatten 1). In Niederbaiern fangen die Beigler 1260 unter dem Borgesang von zweien oder dreien von ihnen vor oder in der Kirche

<sup>1)</sup> C. Förstemann, a. D. C. 18 u. Acta SS. Boll. Antw., 13. Juni II, 705-8.

<sup>2)</sup> Annales S. Justinae Patavini, ed Jaffé bei Bert, Mon. Scr. XIX, 173; auch bei Förstemann, G. 29.— Uber die ital. Geißlerlieder fiehe das Genauere bei Schneegans.

<sup>3)</sup> Ottotare Ofterreichische Reimdronit in: Mon. germ. hift., beutsche Chroniten V. G. 124, Bere 9441; auch bei Forftemann S. 40.

<sup>4)</sup> Forftemann C. 48 nad Bacgto von Pofen bei Commersberg Silesiacarum Scrpt. Lpz. 1729, II, 74.

gewisse Gesänge, die sie von dem Leiden und dem Tode des Herrn gedichtet hatten 1). Im Trierschen hörte man von den Geißlern (vapulatores) im Jahre 1260 gewisse Gesänge (quaedam carmina) zum Lobe Gottes singen 2). In Böhmen ließen die Geißler 1261 nach ihren verschiedenen Sprachen Lieder ertönen, die Deutschen in ihrer, die Böhmen in slavischer Sprache 3), in Steiermark vernahm man 1261 und 1262 innige Gesänge (devotos cantus) 4). in den deutschen Rheingegenden 1296 "eine Art neuer Gesänge" (quedam nova cantica) 5). In einer gleichzeitigen Halbersstädter Chronik zum Jahre 1349 heißt es, daß die Geißler Cantilenen sangen: einer oder mehrere hätten vorgesungen, die andern das Borgesungene wiederholt, wie es beim Reigentanz und in Theatern (in coreis vel theatris) gebräuchlich sei 6).

Alle diese Nachrichten melden uns nur die Thatsache, daß die Geißler andächtige Lieder gesungen haben; aber irgend welche zusammenhängende Lieder haben sie uns vorenthalten. Solche mehr oder weniger vollständige Lieder erfahren wir nun, soweit es Deutschland und die Niederlande angeht erst aus dem Jahre 1349.

## 2. Die Mittheiler der Beiflerlieder aus dem Jahre 1349.

Die erste Stelle unter den Chronisten, welche uns aus dem Jahre 1349 Beißelerlieder mitgetheilt haben, nimmt Hugo v. Reutlingen ein. Seine Beißlerlieder sind die ältesten, welche wir besitzen; denn sie sind nach seiner eigenen Erklärung im August 1349 niedergeschrieben, beruhen auf eigener persönlicher Kenntniß und sind daher im höchsten Grade zuverlässig. Zuerst wurden sie herausgegeben von Bartsch 7) dann von Gillerts), jest mit den Melodien von Paul Runge. Zu Hugo's Liedern gehört aber noch ein Hunus an die Jungsrau Maria, der in seiner Handschrift auf Folio  $42^{25}$  nachgetragen ist 9), aber ohne Andeutung, daß er ein Geißlerlied sei. Daß dieser Hymnus aber den Geißlerliedern zuzuzählen ist, beweist der Inhalt eines später mitzutheilenden wallonischen Geißlerliedes.

Der an zweiter Stelle zu nennende Chronist, der uns Liedertegte der Geißler mittheilt, ist der Straßburger Priester Friedrich, oder wie er sich auch selbst nennt, Fritsche Closener († ca. 1384). Seine Schilderung der in Straßburg 1349 auftretenden Geißler gehört mit zu den ausführlichsten gleichzeitigen Berichten, die wir über die Geißler besigen. Sedoch wurde seine in deutscher Sprache versaßte

<sup>1)</sup> Forftemann, G. 43; foffmann, Gefchichte bes beutichen Rirchenliebes, 1861, G. 131-132 (nach Berm. b. Alftaich).

<sup>2)</sup> Gesta Henrici Anhiepiscopi Treverensis bei Pert, Mon. Scr. XXIV, 459.

<sup>3)</sup> Försteman, G. 46. nach Bultavas bohmischer Chronit, bei Dobner III, 132.

<sup>4)</sup> Chronic Anonymi Leobiensis, ed. 3ahn, 1861, &. 14.

<sup>5)</sup> Gesta Treverorum bei Begel, Chron. der obertheinischen Städte, I, 104, A. 5, nach Martene u. Durand, Coll. ampl. IV, 362.

<sup>6)</sup> Gesta Alberti II, episcopi Halberstadensis, bei Perp, Scr. XXIII (1874) E. 128.

<sup>7)</sup> In der Germania 1880, Bb. XXV, S. 40—47, nach einer von Friderici genommenen Abschrift aus der St. Betersburger gandschrift.

<sup>8)</sup> Forich. g. d. Geich. XXI (1881), G. 54-61, ebenfalls nach ber St. Petersburger Sanbichrift.

<sup>9)</sup> Auch bei Gillert im Reuen Archiv der Gefellschaft f. a. d. Geschichtskunde, Bb. V (1880), 265 abgedrudt.

Chronik, worin sich der Abschnitt über die Geißler nebst den Liedern befindet, erst am 8. Juli 1362 vollendet 1).

An die dritte Stelle werden zwei an die Jungfrau Maria gerichtete Hymnen der Wallonischen Geißler zu setzen sein, die sie mährend der Prozedur des Geißelns im Jahre 1349 sangen. Die Hymnen selbst sind allem Anschein nach Uebersetzungen von deutschen Geißlerliedern.

Die vierte Stelle nimmt die von R. Janicke herausgegebene Magdeburger Schöppenchronik (Chroniken der deutschen Städte Bd. VII, 1869) ein, deren Niederschrift gleich nach 1360 anzusetzen ist (Janicke, Einl. S. XIII). Es sind zwei Liederbruchstücke, die ihres Ortes ganz mitgetheilt werden sollen.

Die fünfte Stelle gebührt der Limburger Chronik<sup>2</sup>), die in rheinischer Mundart von Tileman Elhen von Wolfhagen in Niederhessen (geb. ca. 1347) versaßt, aber erst nach 1377 aufgezeichnet wurde. Die zum Jahre 1349 gegebene Schilderung der Geißler und die Mittheilung einiger von ihnen gesungener Lieder beruhen demnach auf Notizen, die er von Augen- und Ohrenzeugen unmittelbar oder auch mittelbar gesammelt hatte. Zwei höchst werthvolle Lieder hat Tilemann uns nur allein überliesert. Sonst stimmen seine andern Lieder vielsach mit Hugo v. Reut- lingen und mit Closener. Bemerkenswerth ist, daß der Versasser der Chronik sagt, daß die von ihm mitgetheilten Leisen alle gemacht und gedichtet seine während der Geißelsahrt, und daß dieser Leisen keiner zuvor gehört sei (das. S. 33). Das ist nicht unrichtig, wie man gemeint hat<sup>3</sup>). Die Sache liegt vielmehr so, daß die Geißler von 1349 ihre Lieder unter Benuhung älterer, von denen wir aber nur ein paar Bruchstücke kennen, für ihre besonderen Zwecke gedichtet haben.

An sechster Stelle stehen die in bunter Ordnung aneinander gereihten Liederbruchstücke, welche Dr. Dorow im Osnabrückschen, in einer Handschrift des 14. Jahrhunderts auffand, von Maßmann aber zuerst veröffentlicht wurden ). Der deutsche Text, welcher der mittelniederländischen Mundart der Geißler aus dem Jahre 1349 zugeschrieben wird, deckt sich mit einer später zu besprechenden Ausnahme sachlich in fast allen Fällen mit den Ueberlieferungen bei Hugo v. Reutlingen und Closener.

Schließlich möge noch einiger Versbruchstücke gedacht werden, die sich zum Inhre 1350 in niederdeutscher Sprache bei Botho<sup>5</sup>) und Pomarius finden, worauf später Bezug genommen wird.

<sup>1)</sup> Begel, Die Chroniten ber oberrheinischen Stadte, 1870, Bb. I, S. 5. Die Schilderung ber Geißler bas. S. 105-120; die Lieder S. 105-111.

<sup>2)</sup> Arthur Buß, Die Limburger Chronit in Mon. Germ. hift.: Deutsche Chroniten, Bb. IV (1883), 1. Abth. S. 31-34. Gine frühere Ausgabe ber Chronit ist von Rossel in ben Annalen bes Rassauischen Bereins VI, S. 422 bis 426. Auch bei Förstemann, a. D. S. 263-266.

<sup>3)</sup> So auch Whß, a. D. S. 33.

<sup>4)</sup> In feinen Erlauterungen jum Beffobrunner Gebet Berlin, 1824. Auch bei Forstemann, a.D. G. 267-277 und bei Beder, Der schwarze Lod im 14. Ihot., 1832, S. 88-95.

<sup>5)</sup> Botho, Braunschweigische Burgerchronit ber Saffen (geht bis 1489), bei Leibniz, Seript. Brunsw. III, 380, bei Förstemann, a. D. 266 A. — Pomarius hat in seiner freien obersächsischen Bearbeitung von Bothos Chronit, bessen Fortsehungen bis 1588, resp. bis 1596 reichen, etwas mehr als Botho, aber nichts was man nicht schon mußte

Der Inhalt sämmtlicher an zweiter bis sechster Stelle genannter Liedertexte soll bei Besprechung der Liedertexte Hugos, soweit nöthig, Berwendung finden, da ihm, als dem aussührlichsten Mittheiler die Führung gebührt.

3. Die Cexterklärung der Geißlerlieder, die beim Eintritt in einen Ort, während der Geißelprocedur und beim Abzug aus einem Ort gesungen wurden.

Die Erläuterungen zu den dreizehn Geißlerliedern aus dem Jahre 1349 wird sich folgendermaßen gestalten.

A. Lieder, welche beim Eintritt in einen Ort gesungen murden. Es find drei bei Sugo v. Reutlingen 1).

1(1). Wallsahrtslied: "Au ist die betfart so her" 2c. (S. 30 Ar. I). Parallelsstellen: Closener S. 105; Limburger Chronik S. 31; Burstissen, Baßler Chronik (Basel 1580, Buch 3, S. 171).

2(2). Bittlied an Maria (Alia cancio); "Maria muter rainu maît" 2c. Nur von Hugo v. Reutlingen überliefert (S. 31 Nr. II). Anklänge bei Maßmann und in einem wallonischen Liede.

3(3). Beihnachts- und Dreikonigslied; "Maria unser frome" 2c. Nur bei Hugo (S. 32 Ar. III).

B. Lieder, welche bei der Geißelprocedur gesungen wurden. Es sind acht Lieder, davon fünf bei Hugo, das sechste und siebente gehört den wallonischen Geißlern an; das achte ist ein Bruchstück bei Masmann.

4(1). "Nu tret herzu, der böffen welle" bis: "Dez bit wir dich durch dinen tot" (S. 36 Nr. IV). Parallelstellen zu Hugo's Text bei Maßmann, in der Magdeburger Schöppenchronik, in der Limburger Chronik und bei Pomarius.

5(2). Lied bei der ersten Kniebeugung: "Tesus wart gelapt mit Gallen" bis: "Behöte uns vor dem gehen tot" (Nr. IV am Ende S. 37 u. V, S. 37). Parallelsstellen bei Closener, Magdeburger Schöppenchronik, Maßmann, Limburger Chronik, bei Botho und Thomas Kangov (Pommern).

6(3). Lied bei der zweiten Kniebeugung: "Maria ftund in großen notten" bis: Davor behött uns herre got" (V S. 38). Parallelstellen bei Closener u. Maßmann.

7(4). Lied bei der dritten Kniebeugung: "D we, dir armen wucherere" bis: "Dez hilf uns lieber herre got" (V S. 38—39). Parallelstellen bei Closener, Maßmann, in der Brone Botschaft, in den Himmelsbriefen, in der Limburger Chronik. Bezüglich des: "Slaht uch ser" 2c. schon in einer österreichischen Chronik vom Sahre 1260.

<sup>(</sup>bei Förstemann C. 264). — Aus anderen Chronisten bes 15. 3hbts. noch diese und jene Stelle aus Geißlerliedern angufuhren, verlohnt fich nicht, ba fie uur aus alteren Chronisten schopfen.

<sup>1)</sup> Bei den fortlaufenden Rummern stehen noch eingeklammerte Bahlen; Diefe beziehen fich auf die Lieder der Rubriten A, B u. C.

- 8(5). Marienhymnus, lateinisch, nur bei Hugo v. R. (S. 42). »Ave benedicta Maria« 2c., zur zweiten Kniebeugung gehörig; zur Abwendung der Pest gesungen.
- 9(6 u. 7). Zwei Ballonische Marienhymnen, mährend der Geißelprocedur ge- sungen.
- 10(8). Ein Liedbruchstück bei Masmann (wohl zu Ar. 4 gehörig). E. Lieder beim Abzug aus einem Ort gesungen. Es sind zwei Liederbruchstücke, die nur die Limburger Chronik hat.
- 11. Das erste Bruchstück beginnt mit "O herre vader Ihesu Crift" und geht bis: "Wir klagen dir herre aller unfre not".
- 12. Das zweite beginnt mit den Worten: "Es ging sich unse frauwe, knrie leison" bis: "Gelobet si Maria".
  - A. Lieder, die beim Eintritt in einen Ort gesungen wurden.
  - 1(1). Ein Ballfahrtslied, als Geißlerlied zurecht gemacht:

Das erfte Lied bei Sugo beginnt mit den Worten: "Nu ift diu betfart so bere". Dieses Lied besteht aus vier ungleichen Strophen1), von denen die ersten drei offenbar einem alten Ballfahrtsliede aus der Beit der Rreuzzuge angehören, mahrend die vierte ersichtlich von der Buße der Geißler handelt. Das erste erhellt aus der ersten und dritten Strophe, worin es heißt, daß Christus mit dem Rreuz in seiner Sand die hehre Bittfahrt nach Jerusalem in unser lieben Frauen Land führen werde 2), das zweite aus den Worten: wir fuln die puß an uns nemen, wo das Wort puß die Beißelbuße bedeutet, wie "bugen" für die Beißelprocedur gebraucht mird. Uebrigens finden fich in diesem ersten Liede formelhafte Unklange an altere Borlagen. Die Borte "Ru helf uns der hailant" in Strophe 1 und 3, so wie in dem zweiten Liede (dez helf unz der hailant") lauten in wenig anderer Faffung in dem "Berzog Ernst" betitelten, am Niederrhein entstandenen Gedichte aus dem letten Drittel des 12. Jahrhunderts: "Do half in (ihnen) unser heilant") und ums Jahr 1338 oder 1340, genau wie bei Hugo: "Ru helf uns der hailant"). Die Borte "Hilf uns, Berr, durch din beiliges bluot, dazd an dem crut vergoffen haft" lauten im Bergog Ernst: "Nu hilf uns durch din reines bluot", und diese Worte geben zuruck auf Offenb. 1, 5; 1. Joh. 1, 7; und 1. Petri 2, 24 nach der Bulgata<sup>5</sup>). Worte: "Wir fuln die puß an uns nemen daz wir got defter baz gezemen" (Strophe 4) hat ähnlich eine Seidelberger Sandschrift aus dem 13.—14. Jahrhundert: Wir suln uns ein buoze nemen, diu unsern sunden wol gezemen (ziemen) 6), und endlich die

<sup>1)</sup> Bgl. Clofener, S. 105; Limb. Chronit. S. 31; Sugo, S. 30.

<sup>2)</sup> Burftifen (in Bafeler Chron. Bb. 3, R. 12, S. 171): "Ru ift hie bie Bettefahrt, ba herr Chrift gen Berufalem fahrt"; f. auch Forstemann, a. D. 263.

<sup>3)</sup> Bergog Ernft, Ausg. v. R. Bartich. 1869. S. 96.

<sup>4)</sup> v. Liliencron, Sift. Boltelieber ber Deutschen, I. 44, Bere 77.

<sup>5) 1.</sup> Petri 2, 24: » Cujus livore sanati estis«, nach bem griech. Text aber wörtlich "burch bessen blutrunstige Schwielen ihr geheilt seib".

<sup>6)</sup> G. v. d. Bagen, Gefamtabenteur III, 752.

Worte: (die übrigens bei Closener fehlen) "Unt bitten wir den hailigen gaist umm criftann geloben allermaist" kommen bereits bei Aufführungen von Ofterspielen vor und wurden von der ganzen Schar der Agirenden auf der Bühne knieend gesungen.).

2(2). Bittlied an Maria, enthaltend Bitte um feligen Tod, mit Bezug auf das Große Sterben.

Dieses als xalia cancio« bezeichnete Lied beginnt mit den Worten: "Maria muter rainu maît, Erbarm dich uber die christenhait" und schließt: "des helf uns der hailant".

Dieser Gesang ist nur von Hugo überliefert. Anklänge sinden sich in dem von Maßmann veröffentlichten Seißler-Liede und in einem Liede der Wallonischen Seißelbrüder. Der Ansang des Liedes "Maria muoter, rainu maît" erinnert an den Sesang des deutschen Heeres in der Schlacht zwischen Ottokar von Böhmen und Rudolf von Habburg auf dem Marchselde (26. Aug. 1278). Bor Beginn der Schlacht ließ Bischof Heinrich von Basel im Heere Audolfs mit lauter Stimme den Ruf erstönen: "Sant Mari, muoter und meit, All unser not si dir gecleit"). Den gleichen Ruf vernahm man, nach Ottokars Chronik, von den Kreuzsahrern vor der Schlacht bei Acca (1291), und von den Kriegern in der Schlacht am Hasendühel bei Göllheim (2. Juli 1298) zwischen Adolf von Rassau und Herzog Albrecht von Oesterreich.

Die Bezeichnung der Maria als "reine Magd" (intacta virgo) ist sehr gewöhnlich und kommt in Marien-Hymnen schon im 12. Jahrhundert vor<sup>4</sup>), ebenso wie das Beiwort "gnadenvoll" (gratia plena)<sup>5</sup>). Der "gähe tot" geht auf die 1349 herrschende Pest, das "himmelbrot", das Christus den zwölf Jüngern bot, ist aus Johannes 6, 50 und 51 entnommen. Interessant sind die Verse: "Und die uns dhain güt hant getan, daz si dez trosts nit werden an", d. i. daß sie nicht ohne Trost bleiben werden<sup>6</sup>). Noch mehr Interesse gewähren die Verse, worin beim Abschied der Seelen aus diesem Leben Maria als Seelenführerin erscheint; sie führt sie in ihres Kindes Land, zu der Engelschar, gleich in das Himmelreich. Ein Mittelzustand der Seelen im Fegeseuer fällt damit fort.

Die zwei vorletten Verse dieses Liedes: "Und setz si zu der rechten Hand Und da der sacher (Schächer) rowe vant" finden sich auch in einem geistlichen Gedichte des 14. Sahrhunderts, worauf bereits Bartsch ausmerksam gemacht hat 7).

<sup>1)</sup> Bafe, Beiftliche Schaufpiele, 1858, S. 50.

<sup>2)</sup> Ottotare Onerr. Reimdronit. eb. Seemuller. Mon. Germ. hist.: Deutsche Chron. 1890, V. 7. S. 214.

<sup>3)</sup> G. Soffmann, Das deutsche Rirchenlied (1861), G. 68, 69, 70.

<sup>4)</sup> Mone Lat. Hommen bes Mittelalters 1853, I, 57; bei Frauenlob aus bem 14. Ihbt., f. Runge, Die Canges-weisen, C. 81; auch in bem von Dorow aufgefundenen Geißlerliebe.

<sup>5)</sup> Mullenhof u. Scherer, Denkmater, 1892, I, 150 u. 159. — über die zahlreichen Beiwörter Maria's f. Dr. Anselm Salzer, Sinnbilder u. Beiworte Mariens in der deutschen Literatur u. lateinischen hymnenpoesie des Mittelalters, in fünf Programmen des f. f. Ober-Gymnasiums der Benedictiner zu Seitenstetten, Ling, gr. 80, 1896—1890.

<sup>6)</sup> Die Petereburger Sandichrift hat "arn". Da aber das vorhergehende "getan" den Reim "an" verlangt, so ist hier "an", d. i. an zu lesen in der Bedeutung fur ohne. Go auch Gillert S. 55, der aber "an" fchreibt, statt "an".

<sup>7)</sup> Germania XIX, 3. 76.

3(3), Gin Beihnachtes und Dreikonigelied.

Dieses lange Lied ist nur von Hugo überliefert worden. Es beginnt mit den Worten: "Maria unser frowe, Kyrielepson", und schließt: "Und ir kinds frude geben. Alleluja. Gelobet sis du Maria".

Der Gang dieses in mehrsacher Hinsindigung der Geburt des Heilandes durch wird erzählt die der Maria gewordene Ankündigung der Geburt des Heilandes durch den Hinmelsboten Gabriel unter Hinweis auf ihre bisher für unfruchtbar gehaltene Muhme Elisabeth, die schon im sechsten Monat guter Hossnung sei, was ihr ein Zeichen sein solle, daß bei Gott kein Ding unmöglich sei. Diesen Worten Glauben schucken dem schus Sesum Christ durchs Ohr. Nach kurzer Erwähnung des Besuches bei Elisabeth folgt die Schilderung der Geburt Iesu zu Bethlehem in einem Gemache, das mit einem Dache verschen sich zwischen zwei Häusern befand. Hier legte sie das Kindlein in eine Krippe. Ein Esel und ein Kind erkannten daselbst das himmlische Kind, und der Engel verkündigte die Geburt des Heilandes und es war Lob im Himmel und Friede auf Erden. Nach acht Tagen fand die Beschneidung statt und das Kind erhielt den Namen Iesus Christ. Es folgt nun unter Berufung auf Bileam der Aufgang des Sternes, der die drei Könige am zwölsten Tage nach Bethlehem zu dem Kinde führte, dem sie Weihrauch, Myrrhen und Gold darbrachten. Nach dreißig Jahren ließ sich Sesus von Johannes tausen.

Aus dieser gedrängten Stizze des Inhalts ersicht man auf den ersten Blick, daß wir hier keine vollskändige Wiedergabe der biblischen Ueberlieserung vor uns haben, vielmehr nur einzelne flüchtig an einander gereihte und auch nicht immer folgerecht geordnete Züge. Nicht erwähnt ist die Abkunft Ishu aus Davids Gesschlecht, nicht erwähnt der Name des Daviden Ioseph, nicht der Lobgesang der Hirbert auf dem Felde, nicht der Name des Herodes, nicht die Darstellung des Messiasskaben im Tempel, nicht die Lobpreisung des Simeon und der Prophetin Hanna, nicht die Flucht nach Aegypten und der Ausenthalt des zwölfjährigen Iesus im Tempel.

Die Quellen, die der Compilator des Gedichtes benutt hat, sind die nach Lukas und Matthäus benannten Evangelien, das Protoevangelium Jacobi, das Evangelium Pseudo-Matthäi und andere mittelalterliche Schriften. Betrachten wir nun dieses Lied hinsichtlich der Herkunft seiner Bestandtheile und seiner Sigenthümlichkeiten etwas näher.

Das Gedicht beginnt mit den Versen: "Maria unser frowe Bas in gotlicher schowe" d. i. in göttlicher Gestalt. Es ist möglich, daß der Versasser dieses Liedes unter "göttlicher Gestalt" nur die körperliche Schönheit der Maria bezeichnen will, etwa wie es im Heliand von Maria heißt, sie sei »allard wibd wlitigost«, von glänzendster Schönheit unter allen Weibern 1); allein es ist auch eine andere Deutung möglich, wie wir alsbald sehen werden.

<sup>1)</sup> Benne, Beliand, 1873, S. 9. Bers 271.

Aus der Begrüßungsrede des Engels Gabriel sind die Verse bemerkenswerth: "Dich (Maria) vil ob allen vrowen göttich segen betowen" (bethauen), welche an die Verse der Goldenen Schmiede Konrads von Würzburg (um 1280) erinnern: "Dich (Maria) hat begozzen mit genuht (mit Fülle) des suzzen himmeltouwes fluz¹), Weiter heißt es in derselben Anrede des Engels: Du enphehst und gbirst an kint, des rich nummer dhain (kein) end gewinnt, Aes sol Tesus werden genant". "Des rich nimmer ein end gewint" ist nach Lucas 1, 33 gebildet. Der Vers: Aes (es) soll Tesus werden genant" umgeht die Schwierigkeit, wer den Namen Tesus geben soll; nach Matth. 1, 21 soll dies Toseph; nach Lucas 1, 31 Maria thun.

Die nächsten Verse folgen meist der Erzählung des Lucasevangeliums. Nur die Verse: "Der engel vant Marian ain (fand an = traf an) An ir gbet, das was vil rain" scheinen aus mittelalterlicher Quelle zu stammen, nämlich aus der viel gesbrauchten Vita beatae Virginis Mariae et salvatoris<sup>2</sup>), die der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts angehört. Unmittelbar an den letzterwähnten Vers schließen sich die beachtenswerthen folgenden Verse an:

Diu botschaft gie zeir oran in ber hailig gaist slos ba mit in ber worht in ir libe baz bas cristus got und mensche waz.

"Die Botschaft" ist die vorher erwähnte Botschaft des Gabriel, worüber die mit Beten beschäftigte Maria erschraft und forschte, wie das geschehen könnte, da sie ewigslich Magd bleiben wolle. Der Engel antwortete, der h. Geist wirke das in ihr, worauf sie sosort Tesum Christ empfing. Dazu wird dann nachträglich bemerkt: Diu botschaft gie zeir oran in u. s. w. Da nun Maria, als sie ihres Kindes genaß, wie es später heißt "Magd waz as si vor was", so ist damit jede natürliche Empfängniß und Geburt ausgeschlossen. Es handelt sich daher hier im Sinne der Dogmatik um ein absolutes göttliches Bunder, das als solches nicht zu erklären ist. Allein der grübelnde Verstand beruhigt sich damit nicht. Da Maria nach der Ueberslieserung des Lucasevangeliums das Kind unter ihrem Herzen trug, so war damit wohl eine erlaubte Handhabe geboten, zu fragen, wie nun die Conception zu Stande gekommen sei. Die nicht biblische Antwort der Geißler war: durchs Dhr.

Diese Auffassung ist indes den Geißlern nicht eigenthümlich: sie ist sehr alt und läßt sich seit dem 3. Sahrhundert bei griechischen und römischen Kirchenschriftstellern und bei den namhaftesten mittelalterlichen, namentlich deutschen Dichtern verfolgen<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> B. Grimm, R. v. B., G. Ed., 1840. B. 652/53.

<sup>2)</sup> Eb. Bögslin (Bibl. des lit. Bereins in Stuttg. 1888 S. 58. B. 1527 ff.: Ac inter labores suos psalmos ruminadat, Sed cum illum legeret psalmum qui vocatur »Benedixisti domine terram« cum profatur Hunc versum: »Im me dominus audiam quid loquatur«, Tunc redemptionis nostre salus inchoatur, Nam angelus, qui Gabriel per nomen nuncupatur Ad Mariam virginem a deo mittedatur.

<sup>3)</sup> S. darüber: C. Schmidt. Histoire et doctrine de la secte des Cathares, Par. 1849, II, 41. A. 3; ausführlich bei Salzer, a. D., Programm v. 1887. S. 90—92, und Programm 1888 S. 124 A 3. Bon deutschen

Burudzuführen ist diese Auffassung offenbar auf Ev. Johannis 1, 14: "Und das Bort mard Aleisch", obgleich dadurch das Bic? unerklärt bleibt; und gerade eine Antwort darauf suchte man. Db nun die Vorstellung der Empfängniß durchs Dhr nur eine bildliche Redeweise ift, oder ob fie ein verschleiertes mythisches Element in sich birgt, das ift ohne weiteres nicht klar. Bei den Katharern ist jedoch das lettere der Fall. Biele derselben betrachteten die Maria als einen Engel, als einen der himmlischen Geister; fie empfing Jesum, der durch das Gehör in sie ein- und auf demfelben Wege wieder ausging. Jefus hat alfo im Syftem der Ratharer einen himmlischen Leib, er geht so in die Maria ein und wieder aus ohne jede materielle Berührung, er ift nur ein Scheinwefen. Diefelbe Borftellung von Jefus, feiner Empfängniß und Geburt durchs Dhr hatten auch die zu den Ratharern gezählten Bogumilen um das Jahr 1000 in Thrazien1). Es ift hier nur daran zn erinnern, daß unser Liederdichter von Maria sagt, fie sei in Göttlicher Gestalt gewesen, als fie den Beiland zu Folge der Botschaft Gabriels durchs Dhr empfing. Es scheint hier Zusammenhang mit dem Doketismus der Ratharer vorzuliegen und zugleich eine der geschickt verhüllten tekerischen Lehren der Beigler.

Auf andere Vorstellungen über die Empfängniß ist hier nicht einzugehen<sup>2</sup>). Erwähnt muß hier aber noch werden, daß sich in italienischen Geißlerliedern die Empfängniß durchs Ohr nicht findet, wohl aber die, welche durch Anhauchen des Engels Gabriel bewirkt wird<sup>3</sup>), was vielleicht auf einen für echt gehaltenen Hymnus des Ambrosius zurückgehen mag<sup>4</sup>). Nach arabischer Ueberlieferung geschieht es so, daß Gabriel mit einem Finger das Kleid vom Busen der Maria hebt und sie anhaucht, worauf sie sich alsbald schwanger fühlt<sup>5</sup>).

Den Bersen: "Maria gruzd ir mumen zhant (alsbald), diu Elizabet waz genant" bis "Beslossen in sinr muter frin" (Schrein), liegt das Lucasevangelinm 1, 39 ff. zu Grunde, aber die folgenden Berse "Maria trüg dan smerzen ir kint undr irem herzen" sind nicht biblisch, aber altkirchliche Tradition").

Dichtern mögen genannt werden: Gotfried von Straßburg, Walter v. d. Bogelweibe; Reinmar von Zweter, Fr. v. Sunnenburg, Rudolf von Enis, Konrad von Würzburg, Bruder Philipps Marienleben, die Erlösung, Geinrich von Meißen des Frauenlobes Leiche. Walter von Rheinau. Bgl. noch Mone, Lat. Hymnen des M. 1854 Bd. II, 35 und öfter; Müllenhof-Scherer, Denkmäler, 1892 Bd. I, 161; II, 253 (Sequenz de B. Maria aus Muri, aus dem 12. 3hbt.) u. a. m. —

Über die grobfinnlichen Darstellungen der Empfängnis durchs Ohr an Bildwerken ju hochelten (Eltenberg, Reg.-Bez. Duffeldorf), in der Traufnistapelle zu Landshut, an der Marienkapelle zu Burzburg und an der Bergkapelle zu Laudenbach siehe: Otte, handb. ber chriftl. Aunst-Archäologie, 1883, I, 527.

<sup>1)</sup> Schmidt. Hist. et doctrine des Cathares II, 60, 40 u. 41 A.2: Ego (Jesus) autem descendens intravi per auditum, et exivi per auditum. Bei I. v. Döllinger, Beiträge zur Sektengeschichte des Mittelalters 1890, bezüglich der Priscillianisten I, 57; der Bogomilen I, 41; der Katharer I, 152, 166 u. II 90. — Consequent gedacht war, daß, wo die Conception stattkand, auch die Geburt vor sich gehen mußte.

<sup>2)</sup> S. darüber: Lehner, Die Marienverehrung in den erften Jahrhunderten, 2. Auft. 1886; Ufener, Religionsgeschichtl. Untersuchungen 1889 I, 128 ff.

<sup>3)</sup> S. oben G. 85. In einer Laude aus Borgo San Sepolero geschieht es durch einen Palmyweig.

<sup>4)</sup> S. Lehner, a. D. S. 262, wo ber hymnus mttgetheilt ift.

<sup>5)</sup> Beil, Bibl. Legenden der Mufelmanner, Frantf. 1845 E. 284, bei Ufener, a. D. I, 132.

<sup>6;</sup> So schon bei dem Kirchenvater Beno von Berona († um 380) bei Lebner a. D. G. 126.

Die folgenden Berse sind theils dem Lucasevangelium, theils der Tradition entnommen.

Maria geht (von der Begleitung Josephs ist keine Rede) nach Bethlehem, das ihr der Römische Raiser gebot, fand aber keine Herberge; niemand wollte die "edel kuniginn" aufnehmen. Darüber rang sie bei Windeswehen und Schnee- und Regengestöber ihre weißen Hände. Diese Worte deuten darauf hin, daß die Geburt Jesu in die Weihnachtszeit gelegt wird: Wie diese Vorstellung der Tradition entstammt, so auch die, daß Maria ihr Gemach sand bei einer Krippe, unter einem, zwischen zwei Häusern besindlichen Dache. Diese Angabe sindet sich in einem alten Passional aus der Nachmitte des 13. Jahrhunderts, wo es heißt: Joseph sit dort steen ein dach zwischen zwei husern empor¹), während die ältere Tradition die Geburtsstätte als Höhle, oder als unterirdische Höhle bezeichnet²), die unter Hernzichung von Sesaias 33, 16 schon von Justinus dem Märthrer († ca. 164) als Felsenhöhle gedacht, nach Lucas 2, 7 aber wohl als Stall aufzusassen sein wird.

"Die Rrippe", worin Maria ihren Erftgeborenen legte, ift der Ueberlieferung bes Lucas 2, 7 gemäß; daß aber bei der Rrippe ein Efel und Rind das himmlische Rind erkannten, gehört ber weiter ausschmudenden Sage an, die nach Sesaia 1, 3 und Habakut 3, 2 geformt ist. Diese Ausschmüdung findet sich zuerst im Evangelium des Pseudo-Matthaus, im 14. Kapitel, wo es in deutscher Uebersehung also heißt: "Am dritten Tage der Geburt des Herrn, ging Maria aus der Höhle (f. oben) heraus, betrat einen Stall, legte den Anaben in eine Rrippe, und Rind und Esel adorirten ihn. Eben damals wurde erfüllt, mas vom Propheten Jefaias gesagt ist: Ein Rind hat seinen Besitzer und ein Sel die Krippe seines Serrn er-Die Thiere selber aber, in deren Mitte er sich befand, adorirten ihn unab-Dadurch wurde erfüllt, was durch Habatut gesagt ift: Inmitten zweier lässia. Thiere wirst du dich offenbaren3). Worin aber die Adoration bestand, erfahren wir aus der Vita beatae virginis Mariae et salvatoris4), wo es heißt: Maria wickelte ihren Anaben in Windeln und legte ihn in die Rrippe des Rindes und Efels, die ihrem Schöpfer, der vor ihnen lag, Ehre erwiesen, indem sie ihre Aniec vor ihm neigten und ihm zugleich, auf die Erde niederfallend, adorirten. kannten die Thiere, daß er ihr Schöpfer sei u. f. w.

Die folgenden Berse: "Do daz kindli wart geborn, do wart gestillet gottes zorn" sind ganz im Sinne der Geißler. Nach ihrer Auffassung ist damals zwar Gottes Zorn gestillt worden, aber da die Welt trot des Heilandes Leben, Leiden und Sterben

<sup>1)</sup> Das alte Baffional. Ausg. von Sahn, Frantf. 1845 S. 18. Dies große Sammelwert beruht auf alteren Duellen (f. Madernagel-Martin, Gefch. d. d. Litt. I, 216.

<sup>2)</sup> Im Protoevangelium Intobi: σπήλαιον; im Ev. Pseudo-Matthäi: spelunca subterranea (Lischendorf, Evangelia apocrypha, 1876 S. 33 und 77).

<sup>3)</sup> Pseudo-Matthāi ev. cp. XIV. bei Tischendorf S. 80; wo die Stelle bei Jesaias lautet: Cognovit dos possessorem suum et asinus praesepe domini sui; die Stelle dei Habatut daselbst: In medio duorum animalium innotesceris (dies nach der Septuaginta, s. Lehner, a. D. Z. 240.

<sup>4)</sup> Ausgabe von Bogtlin, E. 67, Bers 1820 ff.

sich nicht hat bessern wollen, so ist Christi Born von neuem erwacht und wird nur noch durch die Geißlerbuße besänstigt und überwunden. Diese characteristischen Berse gehören allem Ansehen nach dem Bersasser des Liedes ausschließlich an.

Es folgen nun die Verse, worin es heißt, daß der Engel sogleich verkundete, es wäre der Heiland geboren, es wäre Lob im Himmelreich und Friede auf dem Erdreich'). Diese Worte sind Lucas 2, 14 entnommen; sie gehören der Scene an, in welcher der Engel den Hirten auf dem Felde erscheint (Luc. 2, 8—13) und ihnen die Geburt des Heilandes mittheilt. Der Versasser unseres Liedes gedenkt aber, offenbar aus Gründen der Kürze, der Hirten selbst nicht.

Sodann wird mit ein paar Worten die Beschneidung des Kindleins erwähnt, so wie die Namengebung. In letterem Betracht sagt der Dichter: Er ward geheißen Jesus Christ. Wer den Namen gab, verschweigt er; nach Matth. 1, 21 war es Joseph, nach Luc. 1, 31 war es Maria. Unser Versasser hält sich vielmehr an Lucas 2, 21, wo es heißt: "Und da acht Tage um waren, daß das Kind beschnitten wurde, da ward sein Name genannt Jesus, welcher genannt war von dem Engel, ehe denn er in Mutterleibe empfangen ward". Der Versasser unseres Liedes umgeht somit die Schwierigkeit, welche soeben zwischen Matth. und Luc. aufgezeigt wurde. Offenbar denkt er aber an Maria als die Namengeberin; denn den Ioseph, den er übrigens ja nie erwähnt, kann er nicht gebrauchen, weil er den menschlichen Vater fern halten, dagegen die göttliche Abkunst Jesu und die Jungkraugeburt besonders hervorgehoben wissen will. Daß Jesus aber bei der Beschneidung auch Christ genannt worden wäre, ist der biblischen Tradition nicht gemäß.

Die Erkenntniß, daß Jesus der Christ sei, gehört einer spätereren Zeit an. Unter allen Jüngern war Simon Petrus der erste, der Jesus als den Christ erkannte (Marc. 8, 29); der Verfasser unseres Liedes folgt indes einem allgemein üblichen alten Brauch beide Namen zusammen zu nennen, und hatte dabei sogar Matth. 1, 1 und Marcus 1, 1 für sich.

In den nun folgenden Bersen ist die Rede von dem Sterne und den drei Königen. Herr Balaam (Bileam)<sup>2</sup>) habe den Aufgang des Sternes zur Zeit der Geburt Jesu zuvor verkundigt nach dem Buche<sup>3</sup>) vor mehr als tausend Jahren<sup>4</sup>).

Der Ber8: "Crift hett im (ibm, d. i. sich) selb den stern erkorn" hat schrifts gemäß die Praexistenz Sesu im Auge.

<sup>1)</sup> Rach ber Bulgata: »Gloria in altissimis, et in terra pax hominibus bonae voluntatis «. Die Worte »hominibus « etc. verwerthet unser Dichter nicht.

<sup>2)</sup> Der hebräischen Form gemäß: Bileam; die Septuaginta und die Bulgata schreiben Balaam. — Im Alten Passional (a. O. S. 23) heißt es: das ebele kind, von dem Prophet Balaam hatte vorgeseit. — In einem Weihnachtsspiel, das am Feste der Erscheinung Christi in der Kathedrale zu Rouen um 1069 und noch später von Geistlichen aufgeführt wurde, sangen diese: Ecce stella oriente previsa, Iterum precedit nos lucida. Hec, inquam, stella natum demonstrat, de quo Balaam cecinerat (P. Anselm Schubiger, Musikalische Spicilegien, im 5. Bde. der Publicationen älterer Musikwerke, herausgegeben von d. Gesellschaft f. Musiksorschung, Jahrgang IV, S. 9).

<sup>3)</sup> Rach 4. Mofe 24, 17: "Es wird ein Stern aus Jacob ausgehen" u. f. w.

<sup>4)</sup> Die taufend Jahre unferes Tegtes find nur eine gang allgemeine Beitangabe. Die heutige Meinung ift, daß die Begegnung Bileams mit Balat etwa nach Davids († 1025) Beit anzuseten fei.

Den Stern, heißt es in unserem Texte weiter, ersahen drei Könige. Sie machten sich sogleich auf den Weg, und als sie nach zwölf Tagen in Bethlehem ans gekommen waren, leuchtete ihnen der Stern zum Jesuskindlein, dem sie und seiner lieben Mutter Weihrauch, Myrrhen und Gold darbrachten, worüber ihnen das Kindslein hold wurde. — In dieser Darstellung ist die biblische Ueberlieserung mit der späteren Legende vermischt.

Nach Matth. 2, 1 ff. kommen die Magier (Sternbeuter) aus dem Morgenlande, wo sie den Stern gesehen haben, nach Terusalem, beziehungsweise nach Bethlehem; zu Folge unseres Liedes gelangen sie in zwölf Tagen nach Bethlehem. Daß ferner die Magier Könige waren, gehört der Legende an, die wohl zuerst von Tertullian († nach 220) als Könige genannt worden sind<sup>1</sup>), und zwar unter Bezugnahme auf Psalm 72, 10<sup>2</sup>). Der Legende gehört ferner an, daß es drei Könige waren; man schloß dies aus den dreisachen Geschenken. Die Namen derselben, Kaspar, Melchior und Balthasar, hat der Versasser unseres Liedes nicht angegeben; sie wurden zuerst so von Egbert, Erzbischof von Trier (977—993), genannt<sup>3</sup>). — Die Beitangabe der zwölf Tage ist bemerkenswerth; woher sie unser Versasser genommen hat, konnte nicht ermittelt werden. Die biblische Ueberlieserung hat keine bestimmte Zeitangabe; aber nach Matth. 2, 16 mögen es ein bis zwei Iahre nach der Seburt Iesu gewesen sein. Das Evangelium des Pseudo-Matthäus sagt: Zwei Iahre nach der Geburt Iesu Geburt Iesu<sup>4</sup>).

Gegen den Schluß des Liedes ist noch die Rede von der Taufe Jesu durch Iohannes. Es ist dabei hervorzuheben, daß es von der Taufe heißt, sie reinige uns von Missethat<sup>5</sup>).

Aus den über dieses Lied gegebenen Bemerkungen ist ersichtlich, daß sein Berfasser, älteren Mustern folgend, die Geburtsgeschichte Sesu nach den im Mittelalter üblichen Darstellungen wiedergegeben hat, aber so, daß man die aphoristische, kurzsgehaltene und nicht lückenlose Composition des Ganzen als sein eigenes, für die Zwecke der Geißler verfaßtes Werk halten muß.

B. Lieder, die mahrend des Beifelns gefungen murden.

Es sind acht verschiedene, von Litteraten der Geißler zusammengefügte Lieder. Hugo von Reutlingen hat sie zum Theil mit Closener gemein, jedoch so, daß sie sich

<sup>1)</sup> Die Stellen bei Tertullian hat Lehner verzeichnet (a. O. S. 17). — Auf Mosaitbilbern zu Rom aus bem 3. 440, und Ravenna, a. d. 3. 534, erscheinen die Magier als Könige (Müller-Mothes, Illustr. archaologisches Bb. 1877. I. 52'.

<sup>2)</sup> Pfalm 72, 10: "Die Konige am Deer und in den Infeln werden Gefchenke bringen; die Konige aus bem Reide Arabien und Seba 'das alte Meroë in Agppten' werden Caben guführen".

<sup>3)</sup> In deffen, vom Kloster Reichenau jum Geschent erhaltenen, prachtvollen Evangelistarium (Ritualbuch), jeht in der Stadtbibl. zu Trier (f. Müller-Mothes a. D. S. 52; und Mattenbach, Deutsche Geschichtequellen 1885, I, 341). Die drei Ramen hat auch Petrus Comestor, Kanzler ber Kirche zu Paris, in seiner Historia scholastica, einem Compendium der Geschichte, um 1170.

<sup>4)</sup> Bei Tifchendorf a. D. E. 82. cp. XVI.

<sup>5)</sup> Dieje Borte find fehr merkwürdig. Wie ce fich damit zu verhalten icheint, foll fpater erwogen werden.

in Bezug auf die — bei Hugo übrigens bessere — Anordnung der Strophen und Berse nicht überall beden, sich aber gleichwohl in einigen Punkten ergänzen.

Die den Liedern zu Grunde liegenden Quellen sind theils ein paar Stellen aus den Evangelien, theils Reminiscenzen aus älteren Vorlagen, theils die Statuten und die Predigt der Geißler. Alle diese, den angegebenen Quellen entlehnten Daten sind mit eigenen Juthaten zu einer gewissermaßen einheitlichen Composition verwoben. In der vorliegenden Form lassen sie zwar auf einen, den letzten Zeiten der Geißlerbewegung angehörenden Redactor schließen, aber die einzelnen Lieder sind gewiß wie mehreren Versassern, so auch verschiedenen Zeiten, in denen sie gesungen wurden, zuzuschreiben. Diese Geißlerlieder mögen daher, wie alle übrigen, in die lange Zeit der Geißlerbewegung überhaupt fallen, wobei zu berücksichtigen bleibt, daß uns manche alte Lieder wahrscheinlich gar nicht überliesert worden sind.

Der Inhalt dieser Lieder gliedert sich nach der besseren Anordnung bei Hugo von Reutlingen unter Angabe der sie begleitenden dramatischen Borgange folgenders maßen:

Nachdem die Absolution der Übelthäter auf dem Plaze der Geißelprocedur stattgefunden hatte (s. oben S. 140 f.), huben einige der besten Sänger einen Leis zu singen an, den die Brüder nachsangen, "alse man", (wie Closener sagt S. 107) "zu tanze nochsinget". Während dieses Gesanges gingen die Brüder, je zwei, sich geis selnd um den von diesen gebildeten Ring. Der Leis, welcher dabei gesungen wurde, begann mit den Bersen: "Au tret herzu, der bössen welle" und schloß: "davor beshöt uns, herre got! dez bit wir dich durch dinen tot". Dieser erste Leis wendet sich an den in Jesu Christo gekreuzigten Gott, durch dessen Barmherzigkeit der Sünder nach ernster Reue und Theilnahme an dem Büßerwerk der Geißler Gottes Jorn und der Hölle Pein von sich abwenden kann.

Nach Beendigung dieses Leises kniecten alle Geißelbrüder nieder, breiteten ihre Arme kreuzweise aus und huben den zweiten Leis an: "Tesus ward gelapt mit gallen, des suln wir an ein cruţe fallen". Während des Gesanges dieser Berse sielen sie kreuzweis auf die Erde nieder, lagen daselbst eine Beile, bis die Borssänger von neuem den angefangenen Leis weiter fortsührten.

Auf den Anieen liegend (erste Genuslexion) sangen die Brüder dann den Borsangern nach bis zum Schluß dieses Leises: "Tesus, durch dine wunde rot, Behott uns vor dem gehen tot"! Der Inhalt des Leises bezieht sich darauf, daß Tesus das große Sterben abwenden möge (Closener S. 109).

Hierauf standen die Brüder auf, gingen, sich abermals geißelnd, um den Ring und sangen einen an die Mutter Maria gerichteten Leis, den dritten während der Geißelprocedur (zweite Genuslegion), der mit den Versen beginnt: "Maria stunt in großen notten" und bis zu dem Verse reicht: "davor behott uns herre gott"! Bei Closener zerfällt dieser Leis in vier ungleiche Strophen, bei Hugo sindet solche Eintheilung nicht statt. Der Inhalt dieses Leises ist Lukas 2, 35, im Wesentlichen aber der Geißlerpredigt entnommen.

Digitized by Google

Nach Beendigung dieses Leises kniceten die Brüder wiederum nieder, fielen auf die Erde, standen dann auf und sangen nochmals den zweiten Leis "Tesus wart gelapt mit gallen" von Anfang bis zu Ende<sup>1</sup>).

Hierauf wiederholten die Brüder dieselbe Procedur des Niederknieens, Riedersfallens und Aufstehens und sangen knieend (dritte Genuflezion) den vierten Leis, der nach Hugo mit den Versen beginnt: "D we, dir armen wucherere", und endet mit den Versen: "Dez hilf uns, Maria kunigin, daz wir dins kindes huld gewin". Es sind bei Hugo sechs Strophen. Der Inhalt dieses Leises richtet sich strafend an die Bucherer, Lügner, Mörder und Straßenräuber, an die, welche die Freitags- und Sonntagsheiligung mißachten, an die Entehrer der Ehe, an die Hochsahrenden— sie alle, so heißt es in der letzten Strophe, können nur mit Marias Huse Gnade erlangen durch ganze Rene, durch Beichte, durch die Geißelbuße.

Auf diese sechs Strophen des vierten Leises läßt Hugo unmittelbar noch eine siebente Strophe fremdartigen Inhalts folgen, die beginnt: "Dû erd erbidemt, zercliebent die staine" und schließt: "Dez hilf uns, lieber herre got". Aus Closener (S. 110) darf man schließen, daß hier wieder die Procedur des Knieens, Niederfallens und Ausstehens voraufging. Der Inhalt der Strophe besagt, daß, wie einst während Tesu Kreuzigung die Erde erbebte und die harten Steine barsten, so auch die Menschenseelen erbeben und die harten Herzen heimlich weinen sollen. Im Herzen sollen sie Christi Schmerzen haben und sich zu seiner Ehre geißeln, denn das sei für die Sünder gut.

Am Schluß des letzten Berses: "Dez hilf uns, lieber herre got" heißt es dann unmittelbar darauf »ut in primo (ritmo)«, wo es im Anschluß an diesen Bers weiter heißt: "Des bit wir dich durch dinen tot"!

Nun erfolgte noch einmal Niederknieen, Niederfallen und Aufstehen, und zum Schluß der Procedur der Geißler der zweite Leis: "Jesus wart gelapt mit gallen", der von Anfang bis zu Ende gesungen wurde.

Es erübrigt nun noch über die Lieder, welche nach der allgemeinen Uebersicht beim Geißeln gefungen wurden, einige erläuternde Bemerkungen folgen zu lassen.

B 4(1). Das erste Lied "Au tret herzu, der bössen welle" bis "dez fliehen wir in, hab wir den sin" finden sich noch bei Closener zum Theil (b. Hegel S. 107 u. 108), in dem von Maßmann<sup>2</sup>) veröffentlichten niederländischen Geißlerliede, in der Limburger Chronik (a. D. S. 32), in der Magdeburger Schöppenchronik<sup>3</sup>), und bei Pomarius<sup>4</sup>) wo es heißt:

<sup>1)</sup> Bemerkt mag noch werden, daß bei Closener (S. 110 oben) die letten zwei Strophen dieses Leises nicht zu diesem, fondern nach Sugos besserer Anordnung in den vierten Leis gehören.

<sup>2)</sup> Erlauterungen jum Beffobrunner Gebet, 1824; abgebruckt bei Forstemann a. D. S. 267—277, und mit verbeffertem Texte bei heder, Der schwarze Lod, 1832. S. 88—95; auch bei Wackernagel, Altd. LB. 2, 336. — Die im obigen Text angeführten Stellen bei Förstemannn, a. D. S. 270.

<sup>3)</sup> Bei 3anide G. 205.

<sup>4)</sup> Chronit ber Cachsen und Riebersachsen, C. 384, bei Forstemann, C. 264.

"Nu tretet her die buffen wollen, Fliehen wir denn die heisse helle (Hölle) 1), Lucifer ist ein böß geselle 2), Wen er dan behaftet, Mit heissen pech er ihn labet. Darumb fliehen wir mit ihm zu sein. Und vermeiden der hellen pein. Wer diese buffe nun wil pflegen, Der sol gelten (vergelten) und wider geben. So wird seine sünde gebust Und sein lettes Ende gut".

Die bei Pomarius nur angefangenen Verse: "Wer diese busse nun will pflegen" bis zu Ende sind vollständig von Hugo gegeben und zum theil bei Closener und Masmann3). Sie sind eine poetische Wiedergabe der in den Geißlerstatuten und der Predigt enthaltenen Vorschriften.

Ein Anklang der Verse "Tesus Crist der wart gesangen, An ein crüt war er gehangen, ) sindet sich in dem "Alten Passional" (Mitte des 13. Ihdts.), wo es heißt: "Wil (weil) er wart gevangen Vnde an das cruce erhangen".

Die Verse bei Hugo, Closener (S. 108) und Masman (b. Förstemann S. 272): "Durch Gott vergieß wir unser blut, Daz ist fur diu sunde gut" gemahnen an die Verse eines Osterspieles aus dem 13. Ihdt., wo es heißt: "Drinket alle, das ist mein blut, Das ist vor unser sünde gut". Uebrigens sind die Verse bei Hugo, Closener und Masmann genau den Worten des Engels in der Geißlerpredigt entsprechend (Closener b. Hegel S. 116).

In den Bersen: "Dri nagel und an (ein) dürnin cronen, Daz cruße fron, an sper, ain stich, sunder, daz laid ich als (alles) durch dich, Waz wilt du nu liden durch mich"? entstammen "Dornenkrone" und der "Speer" ursprünglich dem Ev. Ioh. 19,5 u. 34. Die "drei Nägel", womit Jesus an dem Kreuze besestigt wurde (zwei für die Hände und einer für die übereinander gelegten Füße) gehören der Tradition an, die seit Gregor von Nazianz († 390) auskam<sup>5</sup>). Die durch die Dorenenkrone, die drei Nägel und den Lanzenstich verursachten Wunden sind die füns Wundmale Christi. Die ganze, nach Hugo angesührte Stelle haben ebenso Closener (S. 108) und Masmann.

Die "drei Nagel", die "Dornenkrone", das "Kreuz", der "Speer" und der "Stich" erinnern an das Lied "die Kreuzigung" von Walter v. d. B.6). In

<sup>1)</sup> Diese ersten zwei Berse fast gleichlautend auch bei ben späteren Geißlern zu Sondershausen um 1372, bei Stumpf a. D. S. 32.

<sup>2)</sup> Closener (S. 108) hat allein folgende Fassung : "Lucifer ift ein bose gefelle, Gin mut ift, wie er uns vervelle" (zu Falle bringe).

<sup>3)</sup> An a. D., bei Forftemann, G. 270.

<sup>4,</sup> Bei Sugo, Clofener (G. 108) und Magmann (b. Förftemann G. 270).

<sup>5)</sup> Bodler, Das Kreuz Chrifti, 1875, G. 440. Die "brei Ragel" bei ber Kreuzigung anzunehmen, ift wohl bie mahrscheinlichere Meinung, gegenüber ber fpateren, wonach vier (babon zwei fur bie Fuße) angenommen wurden.

<sup>9)</sup> Bei Ladymann 37; in ber überfegung bon Simrod, 1862, G. 175.

der "Großen Tageweise" Graf Peters 14. Ihdt.)1) haben wir: "die nagel dreh, sper, crut und auch die Krone, der besem swang der gallen trang", und aus der Limburger Chronik ersehen wir, daß der Bers: "die negel dri, das sper und auch die krone" in einem von "einem Ritter" versaßten Passionsliede vorkommt.

Die folgenden Berse bei Hugo: "So rufen wir in lutem done Unsern dienst geb wir ze lone. Durch dich vergieß wir unser blut, Das ift uns für die sunde gut. Dez hilf uns lieber herre got, Dez bitt wir dich durch dinen tot treffen wir mit ganz geringen Abweichungen auch bei Closener (S. 108) und bei Maßmann (Förstemann S. 270).

Die Schlusverse des ersten Liedes: "Ir lugener, ir mainswörere (Meineidige), Ir sint dem lieben got unmere" (verhaßt) bis zu Ende: "Dez bit wir dich durch dinen tot" sinden sich nur noch (als lette Strophe) bei Closener (S. 108), der aber die zwei vorletzen Berse, die Hugo mehr hat, ausläßt. — Diese Schlusverse sind übrigens den Geißlerstatten, der Geißlerpredigt und deren älteren Vorlagen ent-nommen. Sie scheinen auf den ersten Blick nicht hierher zu gehören; allein bei näherem Zusehen sollen sie, echt volksthümlich, nur den voraufgegangenen Text durch einen besonderen Fall illustriren, indem sie den Satz aussprechen: nur Bußfertige, aber keine Lügner und Meineidige, die ewiglich der Hölle verfallen sind, können an diesem Bußwerk theilnehmen. Genau dieselbe Weise zu exemplisiciren, werden wir am Schluß des dritten Liedes, bezüglich der Che brecher wahrnehmen. Im vierten Liede werden wir dann sehen, daß neben anderen Uebelthätern als abschreckende Beispiele noch einmal ganz besonders die Lügner, Meineidigen und Ehebrecher vorgeführt werden.

5(2). Das zweite Lied wurde gesungen, "ad primam genuslexionem«. Hugo hat diese Bemerkung herzusegen vergeffen, hat aber als leberschrift zum dritten Liede » ad secundam genuflexionem «. Daß aber die Ueberschrift zum zweiten Liede genau fo, wie angegeben, hatte lauten muffen, erhellt aus Closener (S. 109, oben), wo es unmittelbar zu Ende des erften, und zu Anfang des zweiten Gefanges beißt: "Nu knuwentent fü alle nider und spiendent (breiteten aus) ir arme krugewise unde das nun folgende zweite Lied: "Ihefus wart gelapt mit fungend", nämlich gallen, des fuln wir an ain crube vallen" bis zu Ende: "Behott uns vor dem geben tot". In diesem zur Abwendung des großen Sterbens gesungenen Bufliede ift der erste Bers "Ihesus ward gelapt mit gallen" dem Evangelium Matth. 27, 34 (nach Pfalm 69, 22) entnommen, mit Auslaffung des Effigs (Beineffigs). Das ganze Lied von Anfang bis zu Ende haben Clofener (S. 109) und Magmann (bei Förstemann S. 272), letterer noch mit dem Zusage "Dat he (Jesus) sende sinen geist, Bnd vns das korceliche (kurzlich, d. i. baldigst) leift". Die Limburger Chronik (S. 32) hat dagegen nur die beiden ersten Verse, und (S. 34) die vier Verse: "Nu recket uf die uwer hende" bis "daz sich got ober unz irbarme". In Pommern fagte

<sup>1)</sup> Runge, Die Sangesweisen, 1896, S. 174. "Der besem swang" b. i. ber Streich bes Ruthenbundels, geht auf Jesu Geißelung (Matth. 27, 26; Mart 15, 15; Joh. 19, 1; cfr. Lutas 23, 16 u. 22).

1349 der Meister zu den Loiskenbrüdern, die nach den von ihnen gesungenen Leisen so benannt wurden "Höch holdet up jue (eure) hende, dat god dit sterven wende! Strecket ut jue arme, dat sit god jue erbarme")! Die Magdeburger Schöppenschronik (a. D. S. 205) berichtet von der Geißelprocedur und dem dabei gesungenen Liede das Folgende. "Also gingen se (die Geißler) drie (dreimal) umme den kerkhof und velen (sielen) an jowelkeme (jedem) ummegange dristund cruzewis up de erden. wenn se vallen scholden (sollten), so sang or mester (Meister): nu hevet up alle juwe hende, dat god dat grote stervent wende. hevet up alle juve arme, dat sik god over ju vordarme. Erist wart gelawet mit gallen: des schulle wi an ein cruze vallen".

Der "Gallen trang" findet sich, wie vorhin erwähnt, auch in der "Großen Tagwise" Graf Peters.

Die letzten vier Verse "Tesus durch diner namen dri. Du mach uns, herre, vor sunden frî²). Sesus, durch dine wnde rot, Behött uns vor dem gehen tot" ersorbern noch eine kurze Bemerkung. Diese Verse sinden sich bei Hugo, Elosener (S. 109) und Maßmann; die Verse: "die namen dri, die won uns by, In allen notten wo wir sin", in Graf Peters "Große tagwyse" (bei Runge, a. D. S. 173), die mit dem Verse beginnt "Ach starker got, all unser not ich bevilhe mich her in din gebot". Aus einem Vergleich der "Großen tagwhse" Graf Peters mit der Fassung bei Hugo, Elosener und Maßmann geht hervor, daß die drei Namen, die hier Tesus beigelegt worden, auf die Namen der Oreieinigkeit, Gott Vater, Gott Sohn und Gott hlg. Geist, zu beziehen sind, da für "Gott" der Name "Tesus" substituirt, also mit Gott identissiert ist. Die letzten zwei Verse: "Tesus durch dine wnde rot" 2c. sind ausschließliches Sigenthum des Redaktors dieses Liedes.

6(3). Das dritte Lied wurde gesungen bei der zweiten Kniebeugung (ad secundam genuslexionem). Dieses für die Zwecke der Geißler versaßte Lied treffen wir mit verschiedenen Abweichungen von Hugo bei Closener (S. 109 u. 110) und in anderer Ordnung bei Maßmann (b. Förstemann S. 270, 272).

Das ganze Lied ist an die "Königin" Maria gerichtet. Es kommt darin zwar zweimal der Name "Gott" vor, allein darunter wird Christus verstanden, wie die späteren Berse dieses Liedes beweisen: "davor behött uns, herre got, dez bitt wir dich durch din en tot". Die ersten sechs Berse lauten bei Hugo: "Maria stunt in großen notten, Do si ir libes kint sach toten, An swert ir durch die sele snait; Sunder, daz las dir wesen last. Daz hilf uns Maria kunigin, Daz wir dins kindes huld gewin"! Sbenso bei Maßmann, nur daß die zwei letzten Berse an anderer Stelle stehen (b. Förstemann S. 272 und 270). Closener (S. 109) hat die vier ersten Berse ebenso wie Hugo, nur die beiden letzten Berse lauten abweichend: "des hilf uns, lieber herre got, des biten wir dich durch dinen dot", die bei Hugo an

<sup>1)</sup> Rach Thomas Rangow († 1542) in: Pomerania, herausgegb. von Rosegarten, 1816, Bb. 1, 370/71; bei Hoffmann v. F. L. C. 149.

<sup>2)</sup> Die Borte: mach uns vor funden fri bedeuten: mache uns frei von Gunden; vor icheint verichrieben für von.

späterer Stelle vorkommen. — Die ersten vier Berse gehören einem älteren Ofterspiele an. Der Bers "Ein swert ir durch die sele snait" hat sein Borbild in der Weissagung Simeons (Lukas 2, 34, 35), der zur Maria sprach: "Siehe, dieser (Tesus, der Heiland) wird gesetzt zu einem Fall und Auserstehen vieler in Israel und zu einem Zeichen, dem widersprochen wird (v. 34). Und es wird ein Schwert durch deine Seele dringen, auf daß vieler Herzen Gedanken offenbar werden" (v. 35).

In unserem Liede werden die Worte "und es wird ein Schwert durch deine Seele dringen" auf die Scene bezogen, wo Maria ihren Sohn am Areuze sah, um dadurch bildlich ihren tiesen Schmerz auszudrücken, eine seit dem 12. Ihdt. in der morgen- und abendländischen Kirche übliche Auffassung. Die Worte Simeons von dem Maria's Seele durchdringenden Schwert begegnen uns öfters, so in einem Marienliede aus dem 12. Ihdt. (Mone Lat. Hymnen des MU. II, 43, v. 21), in einem Ofterspiel aus dem 13. Ihdt. in einem Marienlied, das derselben Zeit angehören mag (Hossmann v. F. Gesch. d. d. KL3. S. 63), in dem Geißlerliede bei Maßmann (b. Förstemann S. 272), in dem Dagelit von der h. Passion (Limburger Chronik S. 46) und in der Großen Tagewhse Graf Peters (bei Runge, S. 173).

Die nun folgenden Verse bei Hugo "Tesus ruft in himelriche" bis "dez hilf uns, Maria kunigin, daz wir dins kindes huld gewin", mit geringen Abweichungen auch bei Closener (S. 109) und dem Geißlerliede bei Maßmann (S. Förstemann, S. 274 u. 276), erwähnen des Jornes Tesu über die fündige Christenheit, die er dem Unstergange preisgeben will, und der Vermittlerrolle Maria's, die ihren lieben Sohn bittet, die Christenheit "büßen" zu lassen, d. i. sich der Geißlerbuße zu unterziehen, dann wolle sie bewirken, daß jene sich bekehre. Der Gedanke, wie Tesus ihrer Vitte gewillsahrt habe, ist von dem Dichter zwar hier nicht weiter ausgeführt; wir werden aber später sehen, in welcher Weise dies geschah. Diese ganze Stelle ist dem vom Himmel gesallenen Briese und der Geißlerpredigt entnommen, und zwar die Fürbitte Marias schon seit 1201 sc. S. 150), das Geißeln zuerst in der von Closener mitgetheilten Predigt.

Die letzten Berse bei Hugo: "Wel man und vrow ir e zerbrechent" bis "da vor behött uns herre got (d. i. Jesus), Dez bit wir dich durch dinen tot", schließen sich als illustrirendes Beispiel, wie am Ende des ersten Liedes bezüglich der Lügner und Meineidigen (S. oben S. 172), dem voraufgegangenen Texte an. Der Sinn dieser Berse soll offenbar sein, daß Issus uns vor der Sünde der Ehebrecher, die des Teusels Spott sind, bewahren möge. Büßen sie aber und bekehren sie sich, so wolle Maria für sie vermittelnd bei ihrem Sohne eintreten.

Auf diese letten Berse, die sich auch bei Closener (S. 110) und in dem Geiß-lerliede bei Maßmann finden, folgte dann der ganze zweite Gesang: "Sesus wart gelapt mit gallen".

<sup>1)</sup> In einem Ludus paschalis sive de passione domini, lat. u. deutsch, wo Maria zu den klagenden Frauen jagt: Hic ille gladius, qui me transverberat (Goedeke, D. Dichtung, 1854, S. 971).

7(4). Das vierte beim Geißeln gesungene, aus 7 Strophen bestehende Lied wurde nach Hugo bei der dritten Aniebeugung (»ad tertiam genuslexionem«) gehört; bei Closener fallen diese sieben Strophen in die zweite und dritte Aniebeugung, ein Anklang fällt vor die erste Aniebeugung in das erste Lied. Sine Gegenüberstellung dieser Abweichungen mag wegen der daraus abzuleitenden Folgerungen hier mit dem Anfügen am Plaze sein, daß die nicht eingeklammerten Zissern bei Closener dessen eigene Ordnung, die eingeklammerten dagegen die Parallelstellen bei Hugo bedeuten.

#### B. Biertes Lieb.

#### Sugo.

#### »Ad tertiam genuflexionem«

- Strophe 1. "O we, dir armer wocherere" u. s. w., oben S. 38.
  - 2. "Ir morder und ir strazrobere" u. s. w., oben S. 39.
  - , 3. "Wer den fritag nit enuaståt, und den suntag nit enrastet" u. s. w. S. 39.
  - , 4. "Dî e bû ist ain raines leben" (6 Berse). S. 39.
  - 5. "Ich ratt fu vrow und mannen allen, daz ir lant (lasset) die hochfart vallen" (6 Berse). S. 39.
    - 6. "Wissent ouch, das ganze rowe, (6 Berse). S. 39.
  - " 7. "Dû erd erbidemt, zercliebent bie staine" (11 Berse), mit Abweischungen von Closener. S. 39.

#### Clofener.

- Strophe 1. (1). bei britter Aniebeugung: O we, ir armen wucherere (S. 110).
  - (2). Bei Closener (zweite Aniebeusgung) am Ende bes 3. Liebes (S. 111).
  - 3. (3). Bei Closener S. 110 u. 111 britte Anicheugung.
  - 4. (4). Closener hat nur 2 Berse (S.111). Dazu noch 6 Berse:
  - 4. (5). Closener (S. 111) verbindet die 6 Berse bei Sugo mit den vorhergehenden 2 Bersen; nur lauten die 2 letten von seinen 6 Bersen anders als bei Sugo. Die ganze 4. Strophe bei Closener fällt unter die 3. Kniebeugung.
    - (6). Bei Closener feine besondere Strophe; dagegen ist die Reue furz vor der ersten Aniebeugung erwähnt im ersten Liede (S. 108).
  - 2. (7). Bei Clofener (S. 110) 10 Berfe, mit Abweichungen von Hugo (3. Kniebeugung).

Aus dieser Gegenüberstellung der bei Hugo und Closener überlieferten Texte der Strophen des vierten Liedes springen sosort die mehrsachen Abweichungen in die Augen. Es scheinen also Verschiebungen eines ursprünglichen Textes vorzuliegen. Diese Vermuthung wird wesentlich verstärkt durch den Versuch, einen gewissen logischen Zusammenhang unter den Strophen des vierten Liedes bei Heranziehung von Versen aus dem ersten und dritten Liede, 4(1) u. 6(3), herauszusinden, und zwar nach Maßgabe des aussührlicheren Textes bei Hugo.

Ewiglich verloren sind die Lügner und Meineidigen (Lied 4(1), oben S. 37), die Bucherer (Lied 4, Strophe 1), die Mörder und Straßenräuber (L. 4, Str. 2)

und die Chebrecher') (Lied 6(3) S. 38); Gott behüte uns, die Che, die ein reines Leben ist, zu entehren (L. 4, Str. 4), und die Freitags= und Sonntagsheiligung zu verlegen, sonst sind wir in letterem Betracht ewiglich verslucht (L. 4. Str. 3); Er=barmung erhalten aber die, welche die Hoffahrt sahren lassen (L. 4 Str. 5) und ewiges Leben die, welche ganze Reue bethätigen (L. 4, Str. 6).

Hier haben wir also einen leidlich guten Gedankenfortschritt und einen angemessenen Schluß.

Nicht in Betracht gezogen ift hierbei die lette Strophe des vierten Liedes: "Dû erd erbidemt, zercliebent die staine" bis zu Ende. Das Erdbeben und das Berreißen ber Felsen (nach Matth. 27, 52) gehört offenbar in ein Ofterlied oder in ein Ofter= Diefe Berfe find am Schluß des vierten Liedes ein gang fremdartiger Bestandtheil; fie gehoren in das erfte Lied, was auch der Refrain am Ende deffelben: "dez hilf uus, lieber herre got, ut supra in primo" (»ritmo«) anzuzeigen scheint. Und da sieht man leicht, daß diese Berse einen durchaus passenden Schluß des ersten Sie schließen fich den Berfen an: "So rufen wir in lutem done Liedes abgeben. Unsern dienst geb wir ze lone. Durch dich vergieß wir unser blut, das ift uns fur die funde gut. Dez hilf uns, lieber herre got, des bit wir dich durch dinen tot". So bildet die Strophe: "Dû erd erbidemt" u. f. w. einen fraftigen Schluß des erften Liedes (4(1) S. 36. 37). Un die Stelle diefer fiebenten Strophe des vierten Liedes find am Ende des erften Liedes die Berfe getreten: "Ir lugener, ir mainsworer" (oben S. 37). Diese Substitution war ganz natürlich Sache der Borfanger, die, je nach Zeit- und Ortsgelegenheit, oder aus anderen Gründen aus ihrem Textbuche, worin, wie wir unbedenklich annehmen durfen, alle Lieder in guter Anordnung verzeichnet waren, diese oder jene Berfe oder Strophen in den ursprünglichen Text einschoben oder anfügten, anderes dagegen fortfallen ließen. Aus dieser Darlegung durfte demnach zu folgern sein, eines Theils, daß die Anordnung der einzelnen Lieder und Strophen bei Sugo und Clofener dann und wann auch fo gefungen murden, wie sie von ihnen überliefert sind, und andern Theils, daß alle oben berührten Incongruenzen, Textverschiebungen und sonstige nicht erwähnte kleine Textabweichungen sich ungezwungen in angedeuteter Beife erklaren laffen, unbeschadet der Annahme, daß die Lieder auch in ursprünglich besserer Anordnung gesungen sein werden.

7(4). Wir haben nunmehr noch einige erklärende Bemerkungen zu dem Texte des vierten Liedes (dritte Kniebeugung) nachzuholen.

Dem Inhalte der ersten sechs Strophen — die erste richtet sich gegen die Bucherer, d. i. gegen die Juden — entsprechen die betreffenden Stellen bei Closener (S. 110, 111), bei Maßmann (j. Förstemann S. 276, 274), bei dem Berfasser der "Brone botschaft" (a. D. S. 252, 254, 257 ff.) und bei den Mittheislern verschiedener vom Himmel gefallenen Briefe, beziehungsweise der von ihnen überlieferten Predigten, so bei Eustacius, Abt von Flap, zum Sahre 1201 (s. oben S. 150 ff.).

<sup>1)</sup> Rad der Predigt bei Closener (S. 115) find die Chebrecher ewiglich verloren und verdammt.

Parallelen zu dem ersten Berse des siebenten Liedes 7 (4): "Dû erd erbidemt, zercliebent die staine" haben wir außer bei Closener (S. 110) und bei Maßmann (f. Förstemann S. 272) in verschiedenen älteren Passionsspielen.). Die Berse: "Slaht ûch ser durch cristes ere" (oben S. 40), bei Closener (S. 110), bei Maßmann (f. Förstemann S. 272), und in der Limburger Chronit (S. 34), wurden auch in den Niederlanden.), zuerst aber, nach einer österreichischen Chronit, schon zum Sahre 1260 gehört.), offensichtlich ein Bruchstück eines der ältesten deutschen Geißlerlieder.

8(5). Bu diesen Liedern, die Hugo in der Auseinanderfolge, wie wir sie in dem Vorhergehenden besprochen haben, mitgetheilt hat, gesellt sich noch ein an Maria gerichteter, in lateinischer Sprache abgefaßter Hymnus. Hugo theilt diesen Hymnus nicht mit in der Reihe der von ihm überlieserten Lieder; er hat ihn aber ganz an das Ende seiner Chronik gestellt, ohne jedoch anzudeuten, daß er zu den von den Geißlern gesungenen Liedern gehöre. Daß dies gleichwohl der Fall ist, beweist der alsbald mitzutheilende, an Maria gerichtete Hymnus der wallonischen Geißler.

Diefer von Sugo mitgetheilte Symnus ift fehr merkwürdig, und zwar deshalb, weil er der einzige in lateinischer Sprache überlieferte Text eines Geißlergesanges ist'). Der Text beginnt: »Alleluia, aue benedicta Maria, Jesu Cristi mater et filia" u. f. w. Alle darin vorkommenden, der Maria gegebenen, ehrenden Praditate: »flos pudoris, dos amoris, ros dulcoris, celi uia, virgo candens lilium, stella maris, sidus splendoris, mater salvatoris, virgo mater, omni plena gratia« sind schon längst vor dem Auftreten der Geißler im 14. Jahrhundert bekannt und häufig angewendet worden 6). Der Hmnus ift aber auch nicht weniger merkwürdig durch ben 3med, der in ihm jum Ausdruck tommt. Es erhellt dies aus den Schlußversen: "Tu dignare deprecare Virgo mater filium, Ne demergat sed abstergat Prorsus labem criminum. O, Maria, Omni plena gracia!« Der Sinn Dieser Worte ift: auf Maria's Fürbitte moge der im himmel thronende Chriftus die durch Die verbrecherische Menschheit verursachte Seuche, d. i. die Beft, nicht herabsenden, sondern fie vielmehr ganzlich vertilgen. Bugleich zeigt bas »demergat« an, daß die Best zur Beit des Bortrags dieses Liedes noch nicht an dem betreffenden Orte auf-

<sup>1)</sup> S. Schönbach, ilber bie Marientlagen, 1874, S. 4, 21, 59.

<sup>2)</sup> S. Förstemann, S. 267, und Fredericq, Corp. docum. I, 197; II, 139.

<sup>3)</sup> Docen, Die golbene Chronit ber Munchener hofbibliothet, 1827, S. 440; bei hoffmann von Fallereleben, a. D. S. 133.

<sup>4)</sup> Gillert, dem dieses Berhaltniß entgangen ift, theilt diesen hunnus im Reuen Archiv d. Gesellschaft f. a. d. Geschichtstunde, 1880, V, S. 265, unter dem Anfügen mit: "Auf fol. 42 v (der Petersb. ods.) ist von Sugo noch folgender hunnus eingetragen worden: Aue benedicta Maria u. s. w.; er tonnte ihn daher unter die Reihe ber in den Forschungen zur d. Gesch., 1881, XXI, S. 54—60 abgedrudten Geißlerlieder nicht mit ausnehmen.

<sup>5)</sup> Der Legt lautet: »Aue benedicta Maria Jesu Christi mater et filia, flos pudoris, dos amoris, ros dulcoris. O Maria, celi uia, virgo candens lilium, stella maris appellaris, ora tuum filium. Sidus splendoris, mater salvatoris, tu dignare deprecare virgo mater filium, ne demergat, sed abstergat prorsus labem criminum. O Maria omni plena gracia «. Die Resobie zu biesem Legte s. oben ©. 42.

<sup>6)</sup> Die Rachweise findet man in den fruber citirten, bon Dr. Anselm Salzer herausgegebenen Programmen: Sinnbilber und Beimorte Mariens.

getreten war, sondern noch aufzutreten drohte. Db sich dieser Hymnus bis auf Die Schlufverse in der älteren Litteratur nachweisen läßt, konnte nicht ermittelt werden. Bis dahin, daß dies geschehe, darf man annehmen, daß die der lateinischen Sprache und der Hymnenlitteratur kundigen Geißler diesen Symnus, wie auch die bisher besprochenen Lieder, felbst verfaßt haben werden. Und damit fiele ein neues Licht auf ben Bildungsstand berjenigen Beißler, Die mit an ber Spige ber Beiglerbewegung ftanden, mas auch mit den früher von anderen Seiten ber gewonnenen Refultaten Berner ift nicht zu übersehen, daß dieser Symnus auch wirklich in lateinischer Sprache gesungen worden ift, wie die dazu gehörige Melodie beweist. Selbstverständlich wird dieser Humnus nicht von der Maffe der Geißler vorgetragen fein, sondern nur von einem darauf eingeübten, wenn auch an Bahl kleinem Sangerchor. Außerdem wird man diesen Hymnus nicht überall zum Vortrag gebracht haben, sondern nur dann, wo Beit, Ort oder sonstige Verhältnisse dies munschenswerth erscheinen ließen. Je nach Bedürfniß wurde dieser Hunnus, wie es scheint, in eins ber uns bekannten Lieder eingeschaltet; wurde er fortgelaffen, fo traten an feine Stelle andere Verfe oder eine andere Strophe. Es läßt fich nun mit ziemlicher Bahrscheinlichkeit noch die Stelle bezeichnen, wo dieser Symnus eingeschaltet gewesen sein mag. Eine aute Sandhabe dazu bietet der Inhalt des Symnus felbst. Der Gedanke desfelben ift: die glanzende und gnadenvolle Mutter des Beilandes folle diefen ihren Sohn bitten, daß er die Seuche der Berbrechen der Menschen hinwegtilge. Diefer Gedanke paßt genau in das Lied 6 (3): "Maria ftunt in großen notten", und zwar im Anschluß an die Verse: "Maria bat ir kint so fossen: Vil libes kint, la fi geboffen, So will ich schiggen, daz fi moffen Bekeren fich, dez bitt ich dich. Dez hilf uns Maria kunigin, Daz wir dins kindes huld gewin". Unmittelbar an diese Berse fügte man bann unseren Symnus an, der hier einen guten, finngetreuen Schluß bildet. An deffen Stelle wurden dann nach Erforderniß die Verse eingeschoben: "Bel man und vrow ir e zerbrechent" bis zu Ende — Verse, die offenbar hier ursprünglich nicht gestanden haben können.

9(6 n. 7.) Zwei wallonische Marienlieder, die während des Geißelns gesungen wurden. Diese beiden Lieder befinden sich in der Bibliothèque Nationale zu Paris, Manuscrits français Nr. 2598, in einem Pergament-Codex, dessen Schrift dem 15. Ihdt. angehört. Die Schrift hat keine Accentuation (im nachfolgenden Text ist sie aber gegeben worden), keine Punktuation, keine Neumen und keine Stropheneintheilung. Alle Zeilen folgen die eine auf die andere, ohne Abschnitte. Nur das zweite Lied ist von dem ersten durch einen etwa dreizeiligen leeren Raum getrennt.

Es folgen nun die beiden wallonischen Lieder mit meiner deutschen llebersetzung.

<sup>1)</sup> Bezüglich der Chronik, worin sich die zwei wallonischen Geißlerlieder befinden ist bereits oben auf S. 114. 115 das Rähere mitgetheilt worden. Diese zwei Lieder waren schon veröffentlicht worden von Leroug de Linch Recueil de chants historiques français. Première Série. Paris 1841, p. 237—242 u. sonst. Brudstüde auch bei Fredericq, Geschiedenis, S. 75; De Secten S. 20. — Eine erneute Collation des Textes bei Leroug mit dem Originale und die obigen Rotizen verdanke ich der großen Gefälligkeit des Herrn Professor Dr. R. Reuß in Berfailles. — Die Strophen-Eintheilung der Lieder rührt von mir her; die bei Leroug war mehrsach falsch. — Bei der Verdeutschung dieser Lieder verdanke ich manche sachdenliche Winke dem Herrn Prosessor Perz hierselbst.



## Erftes Lieb.

I.

En commencent no pénitance, Soit la vierge et la trinité Et tout en parfaicte puissance Des cieulx le haut divin secret. Sire dieu, croissiez vo venjance Les fruis des ventrez respitez Car esté a en grant balance Longtemps toute crestienté.

2.

Or, avant, entre nous tuit frère, Batons nos charoingnes bien fort, En remembrant la grant misère De dieu et sa piteuse mort, Qui fut prints de la gent amère Et vendus et trahis à tort, Et batu sa char vierge et clère. Ou nom de ce, batons plus fort.

3.

O Maria, vierge royne,
O temple de virginité,
O glorieuse char divine
Depriez pour crestienté.
Vostre filz nous a montré le signe
De croix par mortalité
Rapaisiez-lo, dame engeline,
Et prenez notre pénance en gré.

4

O roy des roys, char précieuse Dieux pères, filz, sains esperis, Vostre sainctisme char glorieuse Fut pendue en croix par Juifz. Et la fut grief et douloreuse, Car du saint sanc bénéis Fut la croix vermeille et hideuse: Loons dieu et batons nos pis¹). 1

Beim Beginn unseres Buswerkes bekennen wir unsern festen Glauben an die Jungfrau und die Dreifaltigkeit, als an das hobe gottliche Simmelsgeheimnis. Berr Gott, laß ab von deiner Rache, gewähre den Menschenkindern Frist; denn in großer Gefahr schwebte seit langer Zeit die ganze Christenheit.

2.

Nun denn, vorwarts: wir Brüder insgesammt, geißeln wir unser fleisch recht
stark, uns erinnernd an das große Elend
und den bejammernswerthen Tod Gottes,
der gesangen wurde von dem verharteten
Volke, der zu Unrecht verkauft und verrathen, und dessen jungfräulicher und glänzender Leib gegeißelt wurde; in seinem
Namen geißeln wir uns (noch) stärker.

3.

D Maria, Jungfrau Königin, 1
D Tempel der Jungfräulichkeit,
D glorreicher, göttlicher Leib,
Slehe um Gnade für die Christenheit.
Dein Sohn hat uns das Zeichen des Kreuzses gezeigt durch seinen Tod.
Besänstige ihn Engelsfrau,
Und nimm unsere Buße gnädig an.

4

D König der Könige, du köstlicher Leib, Gott, Vater Sohn und heiliger Geist, Dein allerheiligster ruhmreicher Leib wurde an das Kreuz geschlagen von den Juden. Und das Kreuz war schwer und schmerzhaft, denn von dem heiligen, benez beiten Blute wurde das Kreuz blutzroth und häßlich: loben wir Gott und geißeln wir unsere Brüste,

<sup>1)</sup> Wie Strophe 11 zeigt, wird hier pis dort piz (vom lat. pectus) "Brufte" bedeuten, obwohl nur die Ruden gegeißelt wurden. Lei den Frauen waren die Brufte sittsam verhullt. Pis hat daher hier uneigentliche Bedeutung.

5.

Et en la douce remembrance De ce que tu feus abeuvrez Avec le crueux cop de la lance D'aisil o fiel fut destrampez, Alons à genoulx par penance Loons dieu, voz bras estandez Et en lamour de sa souffrance Chéons jus en croix à tous lez.

6.

Helas! qui n'a en remembrance Les seingnies dieu en escript, Ausquelles note vin, ne pitance, Mais fiel avec aisil confit. Qui ny pence il fait ignorance; Or tous à genoulx sans respit, Rechéons en croix sans bobance Pour Dieu quen croix expiravit.

7.

Or relevons de bon couraige
Et devers le ciel regardons
Que de mort soudaine et de rage
Dieus nous estint, coulpes batons;
Et pour trestout humain lignaige
Biaux sires Dieux, vous deprions
Quil part au pélerinaige,
Sil vous plaist quaumosne facions.

8.

Hésus par tes trois dignes noms Fay nous de noz pechiez pardons, Hésus par tes cinq rouges playes De mort soudaine nous delayes!). Or rebatons nostre char villainne Que dieux saulve crestienté Et dessende de mort soudaine. Et si pensons à la griefté! 5.

In der sußen Erinnerung daran, daß du mit Blut übergoßen wurdest durch den grausamen Lanzenstich, und daß die Galle mit Essig gemischt wurde. Jin also, auf die Kniee aus Buße! Loben wir Gott, recket empor eure Arme, und aus Liebe zu seiner Leidensqual laßt uns niedersfallen zur Erde in Kreuzgestalt auf allen Seiten.

6.

Ach, wer denkt nicht, nach der Schrift, an Gottes blutiges Leiden, wobei er weder Brot noch Wein hatte, sondern Galle mit Lisig gemischt. Wer daran nicht denkt, der bekundet nur seine Unwissenheit. Das rum alle unverweilt auf die Kniee: Laßt uns wieder niederfallen in Kreuzgestalt, ohne Jochmuth, für Gott, der am Kreuze aushauchte.

7.

Erheben wir uns nun mit gutem Muthe, und mit zum simmel gewandtem Blide schlagen wir die Geißelhiebe, daß Gott uns von dem jahen und wuthendem Sterben errette; und um der ganzen Menscheit willen flehen wir dich an, du herrelicher, gnädiger Gott, daß es der Pilgerfahrt beschieden sei, wenn dir es gefällt, daß wir Buse thun.

8

Jesus, durch beine werthen Namen brei,

Mach uns von unfern Sunden frei, Jefus, durch deine funf Wunden rot, erlofe uns von dem jahen Cod. Beißeln wir denn wieder unfer bofes Sleifch,

Daß Gott die Christenheit errette und vor dem jahen Code schütze. Und denken wir an seinen Martertod!

<sup>1)</sup> Die mit Sperrichrift gebrudten Berfe finden fich wortlich bei Bugo v. R., Clofener und bei Dasmann.

Q.

De la grief mort dieu souveraine Que piez croisiez, chief encliné Et bras tendus et en croix penez Avec la playe du costé. O royaulx vierge corps Marie, Dame, tu fus à son trépas. Je suis doulente et esmarrie Quant ses nerfs de piez et de bras!

10.

Véis rompre sa char transie
Et sa face encliner sur son bras!
Terre crola, pierre fut brisee,
Souleil faillit, mort suscitas!
Par cest mort, vray dieu de gloire
Nous méis à salvacion.
Or nous garnissiez de victoire
Contre toute temptacion.

II.

Le sathan est de grant mémoire Et nous de foible opinion, Se nous pourroit retraire ancores Dieux, se nous n'avions pardon Or nous relevons qu'à dieu plaise Que no penance puist valoir. Batons noz piz, batons nos face Tendons noz bras de grant vouloir.

12.

Dieux qui nous a fait nous preface Et nous doint des cieulx le manoir, Et gart tous ceulx qu'en ceste place En pitié nous viennent veoir. Thésus par tes trois dignes noms Fay nous de noz pechiez pardons, Thésus par tes cinq rouges playes De mort soudaine nou; delayes! 1) 9.

Wie sind da aus Anlaß des jämmerlichen Codes des herrgottes die Süße gekreuzigt, das haupt geneigt und die ausgestreckten Arme grausam ans Kreuz geheftet, und Er, mit der Wunde in der Seite! O, königliche Jungfrau Maria, o, gnädige Srau, du warst bei seinem Code. Ich bin betrübt und bekümmert über seine Nerven der Süße und Arme!

10.

Seinen erstarrten Leib sahst du brechen und sein Zaupt sich neigen auf seinen Arm! Die Erde erbebte, die Selsen zerbarsten, die Sonne verlor ihren Schein, die Toten standen auf! Durch diesen Tod, wahrhaftiger, glorreicher Gott, hast Du uns in den Stand der Gnade versett. Nun ruste uns aus mit Sieg gegen jede Versuchung.

II

Der Satan hat ein großes Schuldbuch, und uns bleibt nur eine schwache Hoffnung, ob Gott uns noch einmal wieder einlosen möchte, wenn wir keine Verzeihung erlangt hatten. Nun erheben wir uns wieder, damit es Gott wohlgefalle, daß unsere Buße vor ihm bestehen könne. Geißeln wir unsere Brufte, geißeln wir unseren Leib, recken wir inbrunstig unsere Arme empor.

12.

Bott, der uns erschaffen hat, bereite und schenke uns eine Zeimstatt in den Zimmeln, und beschütze alle die, welche mitleidsvoll an diese Geißelstatt kommen, uns gugusschauen!

Jesus, durch Deine werthen Namen drei,

Mach uns von unfern Gunden frei, Jefus durch Deine funf Wunden rot, erlofe uns von dem jahen Cod.

<sup>1)</sup> Rach dem Borte veoir folgt im Originaltezt, und auch bei Leroug: »Ihésus ainsi comme devant etc., d. h., es sollen die Berse folgen (Str. 8): »Ihésus par tes trois dignes noms etc., die ich demnach in den Tegt eingeset habe.

## Zweites Lieb.

τ.

Ave regina pure et gente, Tres-haulte Ave Maris stella! Ave precieuse jovante Lune ou dieux sessconsa.

z.

Ave saincte glorieuse ente, Ave tu plena gracia; Faictes finir, rose excellente, Le mortuaire qui ores va.

3.

O créeresse de créature, Qui oncques ne fustes crée, Deffendez nous de grief morsure, Sire dieux et vous asrenez 1).

4.

Hee! doulce royaulx vierge et pure Priez que pour nous soit pitez. Au peuple laissiez l'euvre obscure de péchié si vous amendez.

5.

Nous te prions, Vierge louée, En ceste penance faisant Pour toute créature née Et requiers ton père et enfant.

6.

Que est mortaire soit destournée Et saint esperit voist régnant En<sup>2</sup>) noz cuers par humble pensée Car d'ayde avons mestier grant.

7.

Se ne fust la vierge Marie Le siècle fust piéça perdus. Batons noz chars plaines d'envie, Batons d'orgueil plus et plus ı.

Gegrüßt seiest du, o Konigin, du reine und schone, du hochste, gegrüßt seiest du, o Meeres Stern. Gegrüßt seiest du, o kostbare Jungfrau, die eine, auf welche Gott sich herabsenkte!

2

Gegrüßt seiest du, o heiliges, glorreiches, gegrüßt seiest du, o gnadenvolles Wesen. Laß endigen, du herrliche Rose, Das Sterben, das jegt umgeht!

3

D Schopferin der Creatur, die du niemals geschaffen wurdest, schüge uns vor der schweren Crubsal, o, gerrgott, und mache du sie unschädlich.

4

Ei! du fuße, konigliche und reine Jungfrau, bitte fur uns um Erbarmen. Dem Volke laß nach das finstere Werk der Sunde, wenn du ftrafest.

5.

Wir bitten dich, gepriesene Jungfrau, bei unserer Bußverrichtung für alle geschaffenen Wesen, und du erbitte dazu die Bilfe von deinem Vater und dem Sohne,

6.

Daß dieses Sterben abgewendet werde, und der heilige Geist — denn seiner Silfe sind wir sehr bedürftig — leuchte und herrsche in unsern Bergen durch Gedanken der Demuth.

7.

Ware nicht die Jungfrau Maria gewesen, so ware die Welt schon langst verloren. Beißeln wir unser mit boser Lust erfülltes Sleisch, geißeln wir das mit Jochmuth erfüllte, immer mehr

<sup>1) »</sup>Asrenez« steht im Original, und nicht afrenez wie andere lesen.

<sup>2) 3</sup>m Originaltegt steht et und nicht en. Es muß et aber verschrieben fein fur en, wie ce ber Ginn erfordert.

8.

Pour paresse et pour gloutonnie, Et pour ire qui het vertus; Pour avarice et lecherie Et pour tous péchiez deceus,

9.

En demonstrant signifiance Que tous nous convendra morir Et en terre en très grant witance No pécherresse char pourrir.

10.

Enfin de nostre pénitance Nous fault à genoulx revenir; Tous mourrons, c'est la remembrance Qui nous fait tierce fois chéir.

II.

Jhésus par tes trois dignes noms Fais nous de noz pechiez pardons, Jhèsus par tes cinq rouges playes De mort soudaine nous deslayes 1).

12.

Relevons-nous la tierce fois Et loons dieu à nuz genoulx Jointes mains tenons lescourgiee, Cremons dieu, aions les cuers doulx,

13.

Et chantons à la départie Grace dieu, car elle est en nous. Prions pour lumaine lignie, Baisons la terre, levons-nous. 8.

Wegen seiner Tragheit und seiner Gierigleit, und wegen seines Jornes, der die Tugend haßt, wegen des Geizes und der Schwelgerei und wegen aller begangenen Sunden,

9.

Indem wir dadurch die Wahrheit bekunsen, daß wir alle sterben muffen, und daß in der Erde unfer sundiges Sleisch in großer Schande verwesen muß.

10.

Jum Schluß unserer Buße muffen wir wieder auf die Kniee fallen. Alle werden wir sterben; die Erinnerung daran läßt uns zum dritten Male niederfallen.

TT.

Jesus, durch deine werthen Mamen drei

Mach' uns von unfern Sunden frei, Jesus, durch deine funf Wunden rot, erlofe uns von dem jahen Cod.

12.

Erheben wir uns zum dritten Male, und loben wir Gott auf nachten Knieen, halten wir mit gefalteten ganden die Geißel, fürchten wir Gott, haben wir zerknirschte gerzen

13.

Und singen wir bei unserem Aufbruch von Gottes Gnade, denn diese ift in uns. Bitten wir fur das Menschengeschlecht, kuffen wir die Erde, erheben wir uns.

Diese beiden Lieder übertreffen an Form und Inhalt die deutschen Geißlerlieder, aber diese werden ihnen zu Grunde gelegen haben. Die mit den deutschen Liedern übereinstimmenden Strophen und Verse sind bereits angemerkt worden. Fredericq sagt, daß der zeitgenössische Kanoniker Jean le Bel von den Lütticher Geißlerbrüdern gemeldet habe, daß sie bei der ersten Ankunft der deutschen Geißler in Lüttich deren Lieder ins Französische übersetzt hätten: Sique aucuns compaignons de Liége aprirent leurs

<sup>1) 3</sup>m Originale ficht nur: Jhesu ainsi comme devant. 3ch habe dajur die volle Strophe gesetht.

manières et mirent en romant leurs chansons<sup>1</sup>). Andere Nachrichten bestätigen dasselbe, so heißt es in dem gleichzeitigen Boec van der Wraken »In Dietsche hadden si enen sanc | wel ghemaect, redelijc lanc | die op Gode riep met ernste groot, | dat Hise hoede vander gadoot «<sup>2</sup>). Diese letzten Worte erinnern an die Verse bei Hugo v. R. "Tesus, durch dine wunde rot, Behött uns vor dem gehen tot" (van der gadoot).

Die Verwandtschaft dieser beiden wallonischen Lieder mit den deutschen, namentlich mit denen bei Sugo von R., liegt offen zu Tage. Es mögen aber doch dem zweiten Liebe noch einige Worte gewidmet werden, bas auffallend an das lateinische Marienlied bei Sugo erinnert. Nicht nur die Schluß-Adhortatio am Ende des Liedes, sondern auch viele Beiwörter der Maria finden sich übereinstimmend, oder doch mit geringen Veränderungen, sowohl dort wie hier. Maria wird Königin, Meeresstern, anadenvoll, herrliche Rose (Rose im himmelreich bei hugo), füße königliche und reine Jungfrau genannt. Abweichend von Sugo beißt Maria im wallonischen Liede "unerschaffene Schöpferin alles Geschaffenen". Bie schon nach den altesten Rirchenvätern Adam und Eva als Vorbilder für Chriftus und Maria gefaßt wurden, fo fand die abendländische Kirche des dritten Sahrhunderts in dem Ave den umgekehrten Namen Eva, der Mutter alles Lebendigen, und bezog die Stelle 1. Mofe 3,15 nach ber Version der Bulgata (ispa tibi conteret caput) auf Maria<sup>3</sup>). Der griechische Rirchenlehrer Johannes Damascenus († nach 754), neunt die Jungfrau Maria als Mutter Gottes Berrin aller Creatur, die allen Geschaffenen befehle. übertrug Christi Vorweltlichkeit, Schöpfung und Herrschaft nach gewöhnlicher Annahme auf Maria. Allein möglicherweise liegt in der Bezeichnung: "Schöpferin der Creatur" eine jener haretischen Lehren der Leiter der Geißlerbewegung verstedt. Die Bezeichnung »Créeresse« (lat. creatrix) kann man auch durch Mutter übersehen, und » créaturo« durch Lebewefen. Maria ware demnach als "Mutter aller Lebendigen" zu fassen, welche Vorstellung an gnostische Lehren erinnern würdes). — Ferner erscheint Maria als Fürbitterin, ohne deren Vermittelung die Welt verloren gewesen ware, genau entsprechend den betreffenden Stellen in den Liedern bei Sugo und anderen (f. oben S. 32 u. 162). Die Errettung von den Sunden geschieht durch die Beibelung, durch welche namentlich hinweggetilgt werden foll die Fleischeslust, die Hoffahrt, die Trägheit zum Guten, die Gier beim Effen und Trinken, der Born und Beig, die Schwelgerei und alle Sunden. Diefe in mäßigen Grenzen fich haltende Specialifirung von Sünden, die den wallonischen Verhältnissen angepaßt find, er-

<sup>1)</sup> Frederica Corp. II, 123 aus Sean le Bel († 1370) Les Vrayes chroniques, nach der Ausgabe von van Polain, 1863, I, 203—5.

<sup>2)</sup> Fredericq, Geschiedenis, E. 73, der das. A. 6 noch eine Stelle aus Froissart anführt: »Et chantoient, en faisant lors penitences, cançons moult piteuses de la Nativité Notre-Signeur et de sa sainte souffrance«.

<sup>3)</sup> Bergog-Blitt-Baut, RC2, 1881, IX, 313, 315.

<sup>4)</sup> Dafelbft VII, 29.

<sup>5) 3</sup>d bente babei an bas nach Origines angeblich vom himmel gefallene Buch bes Elgar, und an bie Lehre ber Ophiten. Raberes f. bei Ufener, Religionegeschichtl. Untersuchungen I, 115, 116.

schließlich mag noch bemerkt sein, daß in unseren wallonischen Liedern — außer Maria noch Gott, Jesus und der heil. Geist und der Dreienschen der Marken.

10(8) Wir haben nun noch an die Verse eines Liedes zu erinnern, die von den Geißlern ebenfalls, wie die vorerwähnten Lieder, bei der Geißelprocedur gessungen wurden. Diese Verse bilden den Schluß des oft angezogenen Liedertertes der niederländisch sprechenden Geißler aus der Gegend von Oberhssel und Geldern, den Maßmann zuerst verössentlicht hat. Nachdem in diesem Liede gesagt ist, daß die Lügner und Meineidigen, die Wucherer, die Mörder und Straßenräuber ewiglich verloren seien, heißt es weiter: ') »Were dusse bote (diese Buße, d. i. die der Geißler) nicht geworden, De cristenheit wer (wäre) gar vorsvunden (verschwunden), De leyde duuel (der verhaßte Teusel) had se gebunden (gebunden). Maria had lost unsern bant (hat gelöst unsern Bann). Sunder, 2) ich saghe di leue mere 3), Sante Peter is portenere, Wende dich an en, he letset dich in 4), He bringet dich vor de koninghin 5). Leue here sunte Michahel, Du bist ein plegher aller sel, Behode 6) uns vor der helle nod, Dat do dor dines sceppers dod 1.

Diese Verse zerfallen in zwei Abschnitte. Der erste beginnt mit den Worten: "Were dusse bote nicht geworden" und endigt mit: "Maria hat lost unsern bant". Der Inhalt dieser Verse deckt sich mit Stellen aus der Geißlerpredigt und mit Stellen aus den Bußliedern bei Hugo von Reutlingen. In der Geißlerpredigt bei Closener (S. 113) heißt es, Christus habe am 10. Sept. (1262) beschlossen (s. oben S. 155), "alles das lebendig waz uf erden, zu tödten. "Daz hat mich", so heißt es weiter, "wendig gemacht mine liebe muter Marie und die heiligen engel Cherubin und Seraphin, die nüt abe stont für mich zü bittende; durch die habe ich uch vergeben uwer sünde" u. s. w. Und ferner in derselben Predigt (Closener, S. 116): "Mensche... wiltu dich nü mit got (Ehristus) versunen, so solt du wallen 33½ tag und solt... vergießen din blut, so wil er sin blut niemer an dir lon (lassen) versloren werden und wil vergeßen sins Bornes gegen der armen christenheit". Weitere Anklänge sinden sich in den Bußliedern bei Hugo (s. oben S. 174). Inhaltlich haben

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Der obige Tegt ift nach Masmann und Förstemann (S. 276) mit ben von Lachmann (bei Geder, Der schwarze Tob, S. 95) an ein paar Stellen vorgenommenen verbefferten Lekarten gegeben.

<sup>2)</sup> Masmann, Erläuterungen zum Beffobrunner Gebet (S. 24) bemerkt zu bem von ihm veröffentlichten Texte bes ganzen Licbes, daß links neben den Beilen ein (von ihm im Facsimile nachgebildetes) Merkzeichen stehe, "welches einen mehr innerlichen Abschnitt andeuten möge". Dieses Merkzeichen kommt an fünf verschiedenen Stellen vor; vor dem Borte "Sunder" steht es auch.

<sup>8) 3</sup>ch fage bir liebe Mar.

<sup>4)</sup> Er lagt bich ein (burch die Simmelethur).

<sup>5)</sup> Die Ronigin ift Maria.

<sup>6)</sup> Behüte.

<sup>7)</sup> Das thu burch beines Schöpfers (namlich Sefu) Lob. Runge, Geiglerlieber.

wir also in jenen Bersen keinen neuen Gedanken; formell aber werden sie sonst nicht angetroffen: sie gehören dem niederländischen Texte ganz ausschließlich an. Entweder bilden diese Berse eine Bariante zu einem der Bußliedertexte bei Hugo, oder ein Bruchstud eines besonderen Liedes.

Der zweite Abschnitt beginnt mit den Worten: "Sunder" u. s. w. Er ist inshaltlich wie formell nur in dem niederländischen Liede überliefert worden, und bietet wie der erste Theil ein besonderes Interesse dar.

Bir haben früher (S. 162) gefeben, daß Maria als Seelenführerin aufgefaßt ist, welche die Seelen in das himmelreich führen foll. Sier dagegen foll Betrus die Seelen zur Maria bringen. Daß Petrus die Schluffel zum himmelreich hat, beruht auf Matth. 16, 19; bildlich wird er mit den Schluffeln zuerst auf der Bende des 4. u. 5. Ihdts. dargeftellt1). Als des Simmelreiches Pförtner erscheint Betrus in einem an ihn gerichteten Bittgefang aus dem 9. oder 10. 3hdt.2). Darin beißt es: Unfer Berr hat ihm Gewalt übergeben, die auf ihn Soffenden gefund zu machen; er, Petrus hat in Wirklichkeit des Simmelreiches Pforten; wen er erretten will, den kann er im himmelreiche feine Stelle anweisen; bitten wir allesammt Gottes Liebling (Betrus), daß er uns Berlorenen gnädig fein moge. — Der Ergengel Michael ist Batron der Sterbenden;3) nach einer Urkunde des 13. Ihdts. heißt er praepositus paradisi et princeps animarum<sup>4</sup>). In einem Bußgebet des frühen 12. Ihdts. bittet der Buffertige Gottes Sohn, daß er St. Michael gebiete, seine Seele beim Abschiede von dieser Welt zu gewinnen und fie in Abrahams Schoof zu bringen 5). Die Berfe des zweiten Theiles unfere niederlandischen Beißlerliedes, deren Inhalt ältere Vorstellungen reproducirt, scheint die Variante eines Liedes zu fein, worin, wie in dem Liede bei Sugo: "Maria, muter, rainu mait", um einen feligen Tod und Aufnahme in das himmelreich durch Bermittelung des Petrus und des Michael gebeten wird, mahrend bei Sugo der Mutter Maria diese Rolle zufällt, in beiden Fällen aber ohne des Fegefeuers zu gedenken.

# C. Lieder der Beißler, die beim Abzug aus den Städten und Orten gefungen wurden.

11 u. 12. Der Limburger Chronik verdanken wir allein zwei Lieder, welche die Geißelbrüder bei ihrem Abzug aus einem Orte sangen. Daselbst (S. 33) heißt es in diesem Betracht wie folgt: "Unde wanne di vurgenanten geiselnbruder uß den steden gingen unde hatten ire buße getan, so gingen si uß mit iren cruzen, sanen unde kerzen in ire processien unde ließen in (d. i. ihnen — sich) vursingen ire leisen unde songen si nach. Der sang was also:

<sup>1)</sup> Rraue, Real: Enchtlopadie d. chr. Alth. II, 736.

<sup>2)</sup> Bei Mullenhof-Scherer, Dentmaler deutscher Pocfic und Profa 1892, I, 21, 22: "Unfar trobtin bat farsalt fancte Petre giuualt" u. f. w.

<sup>3)</sup> Giebe meine Erntefefte G. 481.

<sup>4)</sup> Grimm, 1876, Mythol. II, 699.

<sup>5)</sup> Goedete, Deutsche Dichtung im DM. 107, Bers 27 ff.

11. Lied: O herre vader Ihesu Crift,
Want (weil) du ein herre alleine bist,
Der uns di sunde mach vergeben
Au gefriste uns, herre, uf bester leben,
Daz wir beweinen dinen dot!
Wir Plagen dir, herre, alle unse not.

Des was noch me (mehr). Auch fongen si einen andern leifen, der was also:

12. Lied: Ez ging sich unse frauwe, kyrieleison, Des morgens in dem dauwe, alleluia. Gelobet si Maria!

Da begente (begegnete) ir ein junge, kyrieleison, Sin bart was ime entsprungen, alleluia. Gelobet si Maria! 2c."

Bunächst ist hier zu bemerken, daß diese Lieder zu denen gehören, welche die Geißler beim Verlassen eines Ortes sangen. Es ergiebt sich das unzweiselhaft aus den Worten: "Wanne di geiselnbruder uß den steden gingen unde hatten ire buße getan", d. h. nachdem sie in dem betreffenden Orte ihr Bußwerk vollendet hatten. Sodann ist zu beachten, daß diese Lieder bedauerlicher Weise nur Bruchstücke zweier längeren Lieder sind, wie die Worte: "des was noch me" und das "2c." am Ende des zweiten Liedes anzeigen. Da der Inhalt des Liedbruchstückes (Nr. 11) ohne weiteres verständlich ist, so wenden wir uns sofort zu dem zweiten Bruchstücke (Nr. 12), das besonderes Interesse erweckt.

Die Worte: "Ez ging sich unse frauwe des morgens in dem danwe" deuten auf einen Spaziergang im Morgenthaue. Nach dem Evangelium De nativitate Mariae, das dem 3. Jahrhundert angehören mag, begab sich Maria, nachdem sie auf wunderbare Weise dem hochbetagten Joseph verlobt worden war, aus Jerusalem in ihre Heimath nach Galiläa mit sieben ihr von dem Hohenpriester mitgegebenen Jungsfrauen um die Hochzeit vorzubereiten. Da kam in den ersten Tagen ihrer Ankunft der von Gott gesandte Engel Gabriel zu ihr in ihr Gemach und kündigte ihr die Geburt des Heilandes an<sup>1</sup>).

In theilweiser Anlehnung an diese Legende erzählt uns der Karthäuser Bruder Philipp in seinem Marienleben aus der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts, daß der verlobten Jungfrau Maria, als sie sich einst zu Nazareth auf einem Spaziergange von ihren sieben Mädchen entfernt hatte, ein Engel erschienen sei, der sie zur Freude über ihr Schicksal ermuntert habe; drei Tage darauf sei ihr dann die Verkündigung durch Gabriel zu Theil geworden<sup>2</sup>).

In unserem Tegte heißt es dann weiter, daß der Maria auf dem Morgenspaziergange ein "junge" begegnete, dem sein Bart entsprungen sei. Gemeint ift

<sup>1)</sup> Bei Fabricius: Codex apocr. N. Testamenti (1703) I, 33 u. 34.

<sup>2)</sup> Goedete, Dautsche Dichtung im MM. C. 129. Das Marienleben des Bruders Philipp geht übrigens auf eine altere lateinische Borlage aus dem 13. Ihdt. zurud. Geschrieben wurde es in der fleierschen Karthause zu Seip is. Goedete, Grundriß 3. Gesch. d. d. Dichtung, 1884, I, 228).

damit offenbar ein Engel in der Gestalt eines Jünglings mit Flaumbart. Es ist sehr zu bedauern, daß hier das Lied abbricht; aber es dürste anzunehmen sein, daß der Fortgang desselben der Erzählung bei Bruder Philipp entsprochen haben würde. Zu dieser Annahme veranlaßt der Umstand, daß in unserem Liedbruchstücke sowohl wie in dem Marienleben des Bruders Philipp, hier ein flaumbärtiger Jüngling, dort ein Engel der Maria auf ihrem Spaziergange 1) erscheint; bei Bruder Philipp geschieht dann die Verkündigung nach drei Tagen durch Gabriel. Die Verkündigung durch Gabriel dürste daher in den nächsten, jeht vermisten Versen unseres Bruchstückes gestanden haben. Dabei braucht man nicht als ausgemacht anzunehmen, daß der Versasser unseres Bruchstückes aus Bruder Philipps Marienleben geschöpft habe, da von beiden auch eine gemeinsame ältere Quelle benutzt worden sein kann.

# F. Glaube, Cultug und Moral ber Geißler.

# 1. Blaube der Beifler.

Die im folgenden zu gebende Darstellung über Glauben, Cultus und Moral der Geißler beruht auf den in den vorhergehenden Abschnitten angezogenen Quellen. Diese Quellen waren außer den älteren und gleichzeitigen Chroniken: die Himmelsbriefe, die Statuten der niederländischen Geißler und die Lieder. Dieses Material ist jedoch nicht ausreichend, um ein vollskändiges Bild von Glauben, Cultus und Moral der Geißler gewinnen zu können. Wir mussen uns daher an dem genügen lassen, was in dieser Hinsicht mit Sicherheit oder Wahrscheinlichkeit zu geben ist.

Ueber den Glauben der Geißler laßt fich im Allgemeinen das fagen, daß er sich innerhalb des zu ihrer Zeit herrschenden, kirchlichen Glaubenssystems bewegte,

<sup>1)</sup> Im Protoevangelium Jatobi ist die Darstellung eine andere. Sier vernimmt Maria beim Bafferholen eine Stimme, und schaute nach rechts und links, woher sie tomme. Die Stimme aber sprach: Gegrüßet seist du, voll der Gnade, der Hert find dir, gebenedeit bist du unter den Beibern. Bitternd ging sie in ihr Haus, stellte den Krug hin, sehte sich auf ihren Stuhl und spann. Und siehe, da stand ein Engel des Hern (Gabriel) vor ihr und sprach: Hürdte dich nicht Maria, denn du hast Gnade gefunden vor dem Herrn der Belt und du wirst empfangen von seinem Worte u. s. w. (s. Lehner, S. 229). Rach der Darstellung in dem Erangelium Pseudo-Matthäi (aus dem 3. Ihdt.) empfängt Maria zuerst beim Brunnen, dann nach drei Tagen die Berkündigung (Lehner, S. 239). Also hier wie dort bei dem Basserholen eine Ankündigung und daheim die Berkündigung, aber eines Spazierganges geschieht keine Erwähnung. Der Spaziergang ist jedoch für unser Liedbruchstud ebenso charatteristisch wie der Umstand, daß der Engel als flaumbärtig erscheint, d. h. als ein Jüngling, bei dem die erste Spur eines Bartes kaum sichtbar, also ein eigentslicher Bart noch nicht vorhanden ist.

Rimmt man nun an, daß in unserem Bruchstud ber Maria auch zweimal der Engel erschienen ware, und daß dieser tein anderer als Gabriel gewesen, und serner, daß die Berkundigung der daheim auf ihrem Stuhle sigenden Maria geworden sei, so werden wir an die jugendlich-bartlose mannliche Gestalt des Engels Gabriel erinnert, der vor der, auf ihrem Stuhle als Matrone fisenden Maria steht und ihr die wunderbarz Geburt des Heilandes anfündigt, wie es in Rom auf einem Fresco des Coemeterium der Priecissa aus dem 2. Ihdt. dargestellt ist (f. Kraus, Real. Encyllopädie I. 416 u. II. 935). Eine Matrone im römischen Sinne ist eine verheirathete Krau.

daß er aber gleichwohl einige wichtige widerkirchliche Lehren enthielt, jedoch von apokalpptischen Ginfluffen so gut wie frei war.

Ein die ganze Glaubensvorstellung der Geißler beherrschender Gedanke bestand darin, daß mit ihrem Auftreten eine schon lange erwartete neue Zeit zum Seile der Menscheit eingetreten und ihnen von Oben ein neues Gesetz gegeben sei'). Diese Borstellung beruhte auf der Annahme, daß wegen der verderbten Menschheit, die nicht auf Christi Gebot habe hören wollen, eine neue Offenbarung in Anlaß des in der Pest hereingebrochenen göttlichen Strafgerichtes nöthig geworden sei. An diese neue Zeit, an dieses neue Gesetz, an diese neue Offenbarung glaubten die Geißler. Sie glaubten dies aber aus Furcht vor den nach dem Tode der Unbußsertigen einstretenden Höllenstrafen. Dieser Glaube aber hatte nicht eine ferne Zukunst im Auge, sondern die damalige Gegenwart. Doch läßt dieser Glaube die kirchlich-dogmatischen Glaubens vorstellungen der Geißler dem Anschein nach fast ganz unberührt, wähzend ihr Cultus dadurch ganz wesentlich beeinslußt wird.

Die Beglaubigung zu ihrer Mission stütten die Geißler nach Jesaias 48, 16 und 17 (s. o. S. 146) darauf, daß sie der heilige Geist selbst gelehrt habe, auf die vom himmel herabgekommenen besiegelten Briefe, und auf die hl. Schrift alten und neuen Testamentes. Jenes nannten sie schlechtweg "das Buch" (s. oben S. 167), oder die alte E (s. die Predigt bei Closener S. 113), dieses das "heilige Evangelium" (s. die Predigt b. Closener S. 112). Die Auslegung und Anwendung der Bibelstellen geschieht in herkömmlich dogmatischer Beise. Dabei mag noch angemerkt sein, daß mit Ausnahme des Citates aus Jesaias op. 48, nie ein bestimmtes Schriftwort in den über die Geißler handelnden Schriften, Statuten und Liedern angegeben ist; alle derartigen von mir gegebenen Citate mußten erst aus dem Inhalte der oben bezeichneten Literatur gewonnen werden.

Bon einer Speculation über die göttliche Weltschöpfung ist keine Rede. Diese wird jedoch vorausgesetzt. Bon der Schöpfung des Menschen heißt es in den Doorniker Statuten (j. oben S. 118) alle Menschen seien aus Einer Materie gesschaffen; daher seien sie Brüder.

Speculative Gedanken über den Sundenfall kommen nicht vor; dieser wird nur thatfachtich vorausgesetzt.

Die Trinität wird ebenso nur thatsächlich erwähnt, so in dem ersten Liede bei Hugo (s. o. S. 30 u. 31) und in der Geißlerpredigt (bei Closener S. 117); als hohes, göttliches Geheimnis in dem ersten wallouischen Liede; doch wird die Dreiseinigkeit beachtenswerther Beise von Jesus ausgesagt in dem Liede "Tesus wart geslapt mit gallen" (s. o. S. 37 u. 173) wo es heißt: "Jesus durch diner Namen dri".

Gott ift oft von Christus nicht zu unterscheiden. In der Predigt bei Closener (S. 115) heißt es: "Die botschaft (nämlich den Himmelsbrief) hat keines Menschen hant geschrieben, wan (d. i. nur) der kuenig vom himel mit siner hant", und da-

<sup>1)</sup> So bie Flanderischen Geißler tei Fredericq Corpus, II, 131 und im Allgemeinen bie Geißlerpredigt bei Clofener.

selbst: "Ber die botschaft Gottes abeschribet". Die "botschaft" aber wird ebendaselbst (S. 111) bezeichnet als die botschaft unsers Herrn Jesu Chrifti. Aehnlich ift es mit bem Liebe der Limburger Chronik (Lied Nr. 11 f. o. S. 187) "D herre Bater Jesu Crift", wo nur Chriftus gemeint ift, wie der Schluß der Strophe anzeigt. Daffelbe gilt von dem Liede bei Sugo: "der unferr bugge welle pflegen" worin es heißt: Bir clagen Gots marter und finen tot" (f. o. S. 36). In anderen Stellen ift c8 zweifelhaft, ob Gott Bater oder Gott Cohn gemeint ift, fo in der Schlugermahnung des Magisters an die Beißler nach beendeter Beißelprocedur: "Lieben bruder bittend Gott" (. o. S, 142). Im biblifchen Sinne ift Gott gemeint in Sugo's Beihnachtsliede, wo der Engel Gabriel zu Maria spricht: "Gott ift mit dir". jedoch im Gegensatzu Gott dem Sohne ausdrücklich als Vater bezeichnet, in dem ersten Liede bei Hugo (f. o. S. 30): Wir suln die puß an uns nemen, dag wir aott defter bas gezemen, dert in fines naters rich". In der Predigt (bei Closener S. 114) heißt es: "Ich (Chriftus) schaffe, welich mensche nut geloubet an die botschaft, der würt in die ahte (Acht) verbannen mins vatters von himel". Zweifel= haft aber ift es, wenn es von Gott heißt, er sei der Schöpfer von jeglicher Creatur (Predigt bei Closener S. 114 u. 115) womit sehr wahrscheinlich Christus gemeint ift.

Von Eigenschaften, die Gott dem Vater zugeschrieben werden, sind nur wenige ausdrücklich genannt. Die Allmacht wird erwähnt in der Ankündigung des Engels Gabriel an Maria (im Weihnachtsliede bei Hugo): "Ban (d. i. denn) got in dem himelrich Sint allü Ding zstünd mugelich" (nach der Vulgata: Luk. 1,37; vgl. Math. 19, 26, Mark. 10, 27 u. Luk. 18, 27). Sine große Rolle spielk Gottes des Vaters Jorn in den Himmelsbriefen. So spricht Christus in der Predigt bei Closener (S. 115): "Alle die wücherere und alle die do gesüch (d. i. Zins) nement und die darnoch stellent über die kümmet gottes (des Vaters) Jorn, ob sü nüt besernt" (d. i. Buße thun). Andere Sigenschaften Gottes des Vaters werden nicht ausdrücklich erwähnt, vielmehr sind viele übertragen auf Christus und Maria. Von der Liebe Gottes zu der sündigen Menscheit sindet sich kein direkter Ausspruch vor: "Also hat Gott die Welt geliebet" (Joh. 3. 16) hat keinen Platz gefunden in den über die Geißler uns vorliegenden Auszeichnungen; aber indirekt ist er in den Liedern wiederholt angedeutet.

lleber Sesus Christus und den Glauben an ihn ift uns das Folgende überliefert.

Sesus ist den Geißlern Gottes Sohn, obwohl diese Bezeichnung sich nirgends findet; er ist auch mit Gott dem Vater identisch (s. o. S. 189|90). Seine Präexistenz wird zwar nicht begründet durch Joh. 1, 1 u. 14; 8, 58 und Colosser 1, 15, sonz dern unbiblisch bezeugt in dem Verse: "crift hett im selb den stern erkoren". (S. o. S. 35), wohl in Anlehnung an 4. Mos. 24, 17 u. Math. 2, 1 ff. Die Gottmenschleit Christi folgt aus der Ankündigung des Engels Gabriel an Maria; der heilige Geist wirkt "das cristus got und mensche waz" (3. Lied bei Hugo). Heiland wird Christus in dem ersten, zweiten und dritten Liede bei Hugo genannt;

Erlöser ist er nach dem zweiten Liede (alia cancio bei Hugo): Christus soll uns erlösen von aller Not. Schöpfer ist Christus zwar nicht auf Grund von Eph. 3, 9 (Gott hat alle Dinge geschaffen durch Jesum Christum), aber es heißt doch von ihm in der Predigt bei Closener (S. 114): "Die Tage die sint min, ich habe sü geschaffen und alle zit; ich han uch gegeben alles daz ir hant, und ir erkennent nüt die tagezite oder mich selber, und ietliche (statt iecliche = jegliche) creature erkennent iren schöpfer", womit Christus sich selbst meint. Das Christus den Geißlern als König galt, darf man folgern aus den Versen des dritten Liedes bei Hugo, wo der Engel Gabriel zu Maria spricht: "Du enpfast und gbirst an kint, des rich nümmer dhain (kein) end gwint." Diese Worte lehnen sich an Lue. 1, 33 an, wo es heißt: "Und er (Jesus) wird ein König sein über das Haus Jacob ewiglich, und seines Königreichs wird kein Ende sein".

lleber die Conceptions-, Geburts- und Passionsgeschichte Christi ist bereits in den Bemerkungen zu dem 3., 4., 6. und 12. Liede das Erforderliche gesagt worden, worauf hier verwiesen wird.

Die Auferstehung Christi wird in der Predigt bei Closener (S. 113) erwähnt: . . . die tage miner (Christi) heiligen ufferstandunge". Dagegen ist von seiner Himmelfahrt nirgends die Rede, auch seine Höllenfahrt wird nicht erwähnt.

Bas fonst von Chriftus ausgesagt wird, ift dieses. Sein Reich wird kein Ende nehmen (f. oben S. 32). Die Allmacht Chrifti findet fich bezeugt in der Predigt bei Closener (S. 114): "Wißent daz ich gewalt habe über alle creature in himel und in erden und im abgrunde und an allen steten" nach Math. 28, 18 (vgl. Math. 11, 27), und im ersten Liede bei Sugo: "dez bitten wir den hailigen crift, der aller der welte gewaltig ift". Insbesondere wird Chriftus gebeten, das große Sterben abzuwenden und vor dem jähen (d. i. durch die Pest verursachten) Tode zu bewahren (f. Lied Nr. 5). Gine besondere Aeußerung der Allmacht Chrifti zeigt fich in feinem Borne über die fundige Menschheit, über die er die schrecklichsten Blagen verhängt hat: "Erdbeben, Sunger, wilde Thiere, Rafer, Seuschrecken, Raben, Mäufe, Unwetter, Reif, Frost, Blige, großer Streit durch Sarazenen und anderes heidnische Volk (Clojener, Predigt S. 112). Da aber alles nichts half, so beschloß er den Untergang der Welt (Closener, Predigt 113; Lied Nr. 6), und sendet schließlich zur Strafe die Beft (Lied Nr. 8), ist aber bennoch "aller Belt ein Trofter (Lied Rr. 3), und läßt aus Onade feinen Born fahren, falls die Welt fich gur Geißlerbuße bekehre (Lied Nr. 3), erloset dadurch die Geißler von dem (ewigen) Tode burch sein am Rreuze vergoffenes Blut (Lied Nr. 1) und erbarmt sich so über die, durch sein Blut theuer erkauften Sunder (Closener, Predigt S. 113, Doorniker Statuten f. oben S. 118 Mr. 5), denen er allein die Sünde vergiebt (Lied Mr. 11). Die Sündenvergebung wird auch ausgedrückt durch die bei Closener (S. 106 und 107) aufbewahrte Absolutionsformel: "Stant uf durch der reinen Martel ere" (zum Andenken an Christi Passion). Schließlich ist es nicht unwichtig hervorzuheben, daß Christus bei seiner zeswen (rechten Sand) schwört (Closener, Bredigt S. 115 und öfter). Ueber den heil. Geist ist wenig zu berichten: er wird gebeten zu bewirken, daß die sündige Menschheit die Seißlerbuße annehme (Lied Nr. 1 bei Hugo; Elosener hat die betr. Stelle nicht)<sup>1</sup>). In dem wallonischen Marienhymnus wird Maria gesteten das Sterben (die Pest) abzuwenden, und den heiligen Seist in den Herzen der Seißler leuchten und herrschen zu lassen (s. oben S. 182 Nr. 6). Dagegen wissen die Quellen Vieles, und darunter einiges sehr Interessante, über die Jungfrau Maria zu berichten.

Die Jungfrau Maria spielt in dem Glauben der Beigler eine gang hervorragende Rolle. Auf Grund der biblischen leberlieferung hatte fich, aber nicht ohne Widerspruch, schon im Laufe des 3. u. 4. Jahrhunderts die Borftellung von der ewigen Jungfrauschaft der Maria entwidelt, die als "semper virgo« dadurch das Borbild der Birginität und Anlag der monchischen Askefe des ehelosen Lebens wurde, da fie nur einmal und später nie wieder geboren habe; fie war auf ber oekumenischen Spnode zu Ephesus (431) unter Betonung der göttlichen, im Gegenfat zur menschlichen Natur Chrifti, als Gottesgebärerin anerkannt worden, Die, wie seit der zweiten Salfte des 4. Jahrhunderts geglaubt murde, nicht nach menschlicher Beise (gegen Luc. 2, 22), sondern clauso utere geboren hatte; sie war im Jahre 750 nach Johannes Damascenus (f. Herzog u. Plitt, RE2. VII, 29) in ihrer Eigenschaft "als Mutter Gottes auch als einzige Königin unter ben Röniginnen angesehen worden, welcher ber Sohn die ganze Schöpfung unterworfen habe, daß diefe durch fie bewahrt bleibe". Solche Vorstellungen mußten zu der überschwenglichsten Marienverehrung führen, die denn auch feit dem 11. Sahrhundert herrschend murde und fich bis in die unterften Bolkstreise erstreckte. Die meisten dieser Borftellungen find aber nicht biblijch, fie find vielmehr poetische Erzeugniffe einer schwärmerischen Phantafie; einige jedoch gehören der driftlich firchlichen Speculation an, die von der Gottheit Chrifti und von den damit verbundenen Pradicaten auf Maria zum Theil übertragen und ins Ungemeffene gesteigert wurden. Mittelalter die den kirchlichen Rreisen angehörenden gahlreichen Dichter von Marienhymnen, und felbst die in den höheren, weltlichen Kreisen sich bewegenden Minnefanger diesem Buge ber Beit bewußt ober unbewußt gefolgt waren, so konnten fich ihm die Beißler um fo weniger entziehen, als fie fich eben badurch ficheren Eingang bei den breiten Maffen des Bolkes verschafften, auf deren Mitwirkung fie zur Erreichung ihrer 3wede vornämlich rechnen mußten.

Außer den der Maria von den Geißlern beigelegten Pradicaten (Lied Rr. 8 und 9) find einige besonders merkwürdig. In dem Marienhymnus der wallonischen

<sup>1)</sup> In noch zwei anderen Stellen (im Weihnachtsliede bei Sugo Lied Rr. 3) wird der heilige Geift ermähnt. Der Engel Gabriel spricht zu Maria die Geburt Issu antündigend: "der hailig gaist wirgt (wirft) daz in dir (nach Math. 1, 18) und die botschaft gie zelr oran in, der hailig gaist flos da mit in, der wortht in ir libe taz, das cristus got und mensche waz". Ob diese Stellen in diesem Liebe schlechthin zu beziehen find auf den heiligen Geift, ift nicht ersichtlich. Dozmatisch ist die Wirtsamseit des heil. Geistes in Bezug auf die Christenheit eine ethische; nach Luc. 1, 35 hat der heil. Geift in unserm Falle aber zeugende Araft, und diese ist die Araft des Höchsten, nämlich Gottes des Baters, weshalb Issus (b. i. Sahveshisse) auch nach der angezogenen Lucasstelle "Gottes Sohn" (d. i. Sahves Sohn) heißt, während er niemals Sohn des beilgen Geistes genannt wird.



Geißler (Lied Nr. 9) heißt e8, Maria sei die unerschaffene Schöpferin der Creatur, oder wie man dafür auch seben kann, die Mutter aller Lebewesen (f. oben S. 184). Rimmt man hinzu den Bers des Marienhymnus bei Sugo (Lied Nr. 8, f. aben S. 177), wo Maria als "Jesu Christi mater") et filia" bezeichnet wird, so erhalt man die auf anthropologischer Grundlage beruhende mythische Borftellung, daß der unerschaffene Gott mit der unerschaffenen, vorweltlichen, himmlischen Maria den Sohn Jesus erzeugt habe, wobei es unbestimmt bleibt, ob nach gnostischer Lehre des 2. Jahrhunderts unter Maria der heilige Geift als weibliches Befen, als "das erste Beib und die Mutter alles Lebendigen" zu verstehen sei, mit welcher das gottliche Urmefen, zugleich als Urmensch gedacht, von Liebe zur Schönheit des Beiftes erfaßt, das Licht zeugt, welches Chriftus beißt. Das Urwefen, der Urmensch, der als Beib gedachte Beift und Chriftus bilden fo die himmlische Bierzahl des wirtenden Principes im Gegensatz zu den vier materiellen Elementen 2). Maria in lateinischen Marienliedern des Mittelalters häufig als sponsa, speciell 3. B. als sponsa sophiae3) genannt wird, so ist das nur eine andere Ausdrucksweise für das oben bezeichnete mythische Berhältniß und die altgnostische Speculation, wobei die Sophia offenbar als das allweise, zeugende, mannliche Urwesen vorgestellt wird.

Sierher scheinen vielleicht auch zu gehören die zwei ersten Verse des Weihnachtsund Dreikonigsliedes bei Hugo (Lied Nr. 3): "Maria unser frowe, Aprieleison, Was in götlicher schowe. Alleluja". worüber früher schon das Nöthige gesagt worden ist. (S. oben S. 163 u. 165).

Als Fürbitterin bei ihrem Sohne, dem erhöhten Christus, erscheint Maria sehr oft; sie bittet ihn um Erbarmen für alle Sünder, auch für die schlimmsten, "die Todsünder und Todsünderinnen", für die ganze sündige Christenheit; ja sie ist es, die bewirken will, daß die Sünder mitsammt der Welt nicht dem Untergange preisgegeben werden, sondern sich bekehren sollen mittels der von ihr erbetenen Buße. Maria ist es also, welche die Geißelbuße als einziges Sühnemittel von ihrem Sohne erbittet und wie sich zeigen wird, auch erhält; auf ihre Mildigkeit, die den Zorn des Sohnes besiegt, ist demnach die Geißelbuße zurückzuführen<sup>4</sup>).

Im Widerspruch scheint damit zu stehen, was in der Geißlerpredigt (bei Clossener S. 116) berichtet wird. Danach soll das Bolk zu Terusalem wo der Himmels-brief Christi auf St. Peters Altar niedergefallen, und von einem Engel vorgelesen war, nach stattgehabter Berathung zum König von Sicilien gegangen sein, um seinen Rath zu begehren, was es thun musse, damit Gottes Jorn abgewendet werde. Der König rieth dem Volke niederzusallen, um Gott d. i. Christus anzussehen, seines

<sup>1)</sup> Dazu bergleiche man bas merkwürdige Lied Frauenlobs (bei Runge, Die Sangesweisen S. 19 und 98), wo Maria als die vierte Berson ber Gottheit bezeichnet wirb.

<sup>2)</sup> S. Bergog u. Plitt, RE2. V 224, 243 u. 244, u. Ufener, Religionegeschichtliche Untersuchungen I (1889) 115 ff.

<sup>8)</sup> S. Mone, a. D. II, 67, Bers 4, aus bem bereits oben citirten Marienhymnus.

<sup>4)</sup> S. oben S. 32, 162, 184.

Runge, Beiflerlieber.

Bornes zu vergessen. Da habe der Engel gesprochen; "Mensche alse du wol daz weist, daß gott 331/2 jor uf ertrich gieng und nie lieben dag gewan, ich geswige siner großen marter die er durch dich erlitten hat an dem kruge, daz hestu im (ibm) nut gedanket, und wilt im ouch nut danken. Wiltu dich nu mit got (b. i. mit Christus) versunen, so solt du wallen 331/2 tag und solt niemer guoten dag noch naht gewinnen und folt vergießen din bluot, so wil er sin bluot niemer an dir lon (laffen) verloren werden und wil vergeßen fins zornes gegen der armen driften-Mun wiffen wir aber bereits, daß Maria den Born ihres himmlischen Sohnes befanftigt und bewirken will, daß zu diesem Ende die Beißelbuße eintreten foll. Christus verkundigt nun in der Predigt bei Closener durch feinen Engel die Bufe, die 331, Tage mahren foll, offenbar auf die bereits in derfelben Predigt ermabnte (S. 113) Fürbitte Marias. In dem Lied Nr. 6 bei Sugo ift die Fürbitte Marias besonders erwähnt, aber ohne den Erfolg, also ohne die Erhörung zu bezeichnen; hier in der Predigt ift der Erfolg der Fürbitte Marias bei Chriftus angegeben, während, zwar nicht an dieser Stelle (S. 116), aber bereits vorher (bei Closener S. 113), Marias Fürbitte ermähnt ift, doch ohne den Busat, daß der Engel den Erfolg verkunden foll. Es erganzen fich alfo Sugo und Clofener in diesem Bunkte, fo daß damit der icheinbare Biderspruch zwischen beiden gelöft ift.

Insonderheit soll Maria durch ihre Fürbitte das große Sterben abwenden und seligen Tod verleihen, und als Seelen führerin alle Seelen an ihrer Hand in das Himmelreich führen.

Der Glaube an die Engel lehnt sich theils an die heilige Schrift, theils an die spätere Sagenbildung an. Biblisch sind die Cherubim und Seraphim, die Engel Gabriel und Michael, und die Engelschaar. Auch wenn Christus im Himmelreich seinen heiligen Engeln ruft (Closener, Predigt, S. 109, 113), so ist das der biblischen Ueberlieferung nicht widersprechend, wohl aber ist dies der Fall, wenn der Engel, der den Himmelsbrief herabbringt, bei den Tugenden des Herrn Christi, bei seiner Mutter der reinen Magd, und bei den Tugenden aller Engel und den Kronen aller Märthrer (Closener, Predigt, S. 115) schwört, oder Michael Pfleger aller Seelen genannt wird (Lied Nr. 10).

Bon den Aposteln wird nur St. Petrus genannt und zwar als Himmelspförtner (Lied Nr. 10).

Der Name Satan kommt weder in der Predigt noch in den deutschen Geißlerliedern vor, wohl aber der Name Teufel (Lied Nr. 6 u. 10); dagegen figurirt "das Schuldbuch des Satans" in dem ersten wallonischen Liede. In den älteren Himmelsbriefen und Predigten finden sich die Ausdrücke; »princeps huius saeculi« oder »mundi« und »diabolus«. Die Geißlerlieder haben außerdem noch den Namen Lucifer") in dem Gedicht Nr. 4 bei Hugo nebst Parallelstellen: "Au tret herzuo, der

<sup>1)</sup> Seit Tertulian und Origenes nach allegorischer Deutung von Sesaias 14, 12 (Wie bift du vom himmel gefallen, du schöner Morgenstern). Der Rame Luciser kommt wohl zuerst vor in einem deutschen Gedicht (Summa theologiae) aus der Mitte des 11. Jahrhunderts (Müllenhof-Scherer, Denkm. I, 115 u. II, 205; Kelle, Gesch. d. d. Literatur II (1896) 135 ff.).



bußen welle! Flieben wir die haiffun helle! Lucifer ift ein bos gefelle". ristischer Beise hat aber nur Closener (S. 108) nach den Worten: "Lucifer ift ein bose gefelle" unmittelbar noch: Sin muot (b. i. fein Sinn, fein Streben) ift, wie er uns vervelle (b. i. ju Fall bringe). Es ift dies die einzige Stelle der Beißlerlieder, woraus hervorgeht, daß der Teufel die Gunden der Menschen veranlaffen kann; er erscheint also nicht als Berursacher ber Gunde. Die Ursache ber Gunde wird von den Beißlern vielmehr darin erblickt, daß die Chriftenheit Gottes Gebot nicht erfüllt habe, und deshalb für den bethätigten Ungehorsam von Gott gestraft werde mit allen Plagen, auch mit der Peft. Wer aber auch durch diese Strafen nicht belehrt und zur Beiflerbuße bekehrt werde, der verfalle dem strafenden Arme Bottes, der aber die nun erfolgende Bestrafung dem Lucifer, als Bollstreder derfelben, überlaffe. Es ift wichtig hier gleich festzustellen, daß die Thatfache des Gunbigens lediglich in dem Umftande gefunden wird, daß die Mitwirkung des Willens des Einzelnen allein abhängig gedacht wird von dem Ungehorsam gegen das göttliche Bebot, keineswegs aber als ein mitwirkender sittlicher Factor, sondern nur als rein außerlich fich kundgebender. — Speculative Gedanken über den Urfprung der Sunde, über den Sturg des Tenfels, über die Erbfunde, finden fich nicht vor. Strafgerichte, welche Gott oder Chriftus über die Chriftenheit verhängt, find nur göttliche Strafgerichte physischer Ratur, nicht vom Teufel verursachte; die ethische Wirkung diefer von Gott oder Chriftus ausgehenden Strafen auf die Selbstbeftimmung des Christen beruht allein in der Furcht vor dem Gintritt der in den schrecklichsten Farben ausgemalten, factisch als geglaubte Strafgerichte, eingetretenen ober angedrohten physischen Uebel.

Die Abbühung der Strafen erfolgt in der Hölle, in dem nicht näher lokalissirten Straforte, als dessen Borsteher Lucifer gedacht wird, der die auf ewig Bersdammten "mit Pech labt". Deshalb sollen wir ihn fliehen (Lied Nr. 4. Die Furcht vor der grob sinnlich vorgestellten Höllenstrafe ist also das Motiv, die Sünde zu lassen. Der Höllenstrafe verfallen aber nur die Sünder (Lied Nr. 7), welche die Geißelbuße nicht annehmen. Die Beweggründe nicht zu sündigen sind also die Furcht vor den göttlichen Strafen in der physischen Welt und die Furcht vor der Hölle Bein im Leben nach dem Tode.

Den Glauben an das Fegefeuer (purgatorium), d. h. an einen Ort, worin die Seelen der Abgeschiedenen bis zum letzten definitiven Gericht zur Abbüßung der ihnen noch anhastenden zeitlichen Sündenschuld verharren, die aber durch gute Werke und Fürbitte der Ueberlebenden (woher die Seelenmessen und der Ablaß) gesmildert oder abgekürzt werden kann'), haben die Geißler nicht gehabt, soweit es sich dabei um die durch die Geißelbuße gereinigten, d. i. gerechten Seelen handelt. Denn Maria führt diese Seelen nach dem Tode sofort in das Himmelreich zu der Engelschaar, zur rechten Hand ihres auf seinem himmlischen Throne sißenden Sohnes,

<sup>1)</sup> S. Bergog-Blitt RE2. IV, 514 ff.

"wo auch der Schächer im Paradiese (Luk. 23, 42, 43) Ruhe fand (s. oben S. 162). Rach einer anderen Borstellung ift St. Petrus der himmelspförtner, der die Seelen einläßt. Bie nun die Seelen der Gerechten sofort nach dem Lode in den himmel kommen, so gelangen die Seelen der Unbuffertigen, also die Seelen derer, die nicht durch die Beißlerbuße gereinigt und gerecht geworden find, wie man annehmen muß, auch sofort nach dem Tode zu ewiger Verfluchung und ewiger Pein in die Hölle (f. Lied Nr. 4 u. 7). Hiermit scheint auch zu stimmen, was ein bohmischer Chronist hinsichtlich ber im Sahre 1261 in Prag auftretenden Geißler berichtet. "Biele Leute", fo heißt es bei ihm, "fagten von den fectirischen Beißlern, daß fie den Seelen ihrer Angehörigen, die in der Hölle und im Himmel seien, und ihrer eigenen hülfreich waren "1). Da= acgen scheint eine andere Nachricht den Glauben an das Fegefeuer den Geißlern zu-Diese Rachricht findet sich in der gleichzeitigen Chronit des Mathias von Reuenburg über die Straßburger Geißler zum Jahre 1349. Derselbe berichtet. daß, als die Beißler nach vorgenommener Beißelprocedur auf den Anien lagen, die Meister im Kreise umbergingen und fie mahnten, den Herrn anzusiehen um Barmherzigkeit für das Bolk, für ihre Wohlthater, für ihre Zeinde, für alle Sünder, für die im Fegefeuer befindlichen und noch viele Andere?). Benn diese auf das Regefeuer bezügliche Rachricht nicht auf Disverständnis des Chronisten beruht, so darf man entweder annehmen, daß fie als eine aus Rlugheitsrucksichten hervorgerufene Concession der Beigler ju Gunften des in den Boltsmaffen lebendigen Glaubens an das Regefeuer aufzufassen ist, und das scheint das Wahrscheinliche zu fein; oder daß die Beißler felbst an diesem Glauben festhielten, aber nur hinsichtlich aller derer, welche keine Beifler waren. Die Beifler felbst lehnten ja das Fegefeuer aus den eben entwickelten Grunden für sich völlig ab: das war eine Auflehnung gegen die herrschende Rirchenlehre. Daß die Geißler aber für das Bolt, für ihre Bobltbater, für ihre Teinde und für alle Gunder Gottes Barmherzigkeit erfleben, tann nur ben Sinn haben, daß Gott alle diefe zu der Beißelbuße bekehren und fie dadurch beanadigen möge, die damit verknüpften Segnungen genießen zu konnen3). Bleichwohl scheint es, daß Gottes Barmberzigkeit noch weiter reichen soll und unabhangig gedacht wird von der Annahme der Geißelbuße. Diese göttliche Barmbergigkeit scheint aber erst eintreten zu sollen am Tage bes von Chriftus gehaltenen jungften Berichtes. Denjenigen, welche fich bekehren von ihrer Gunde will Christus, wenn fie vor fein Bericht kommen, seine Barmberzigkeit mittheilen mit den Auser-

<sup>1)</sup> Pultawa, Ptibico, de Tradenia († 1380) in seiner Cronica Boemorum bei Dobner, Mon. hist. Boemiae III 232: Dicebant . . . multi, hanc sectam animadus proficere propinquorum in inserno existencium et in celo et similiter suis post mortem «. Auffallend ist hier der Gegensat dinsernum und deelum «. Die im himmel lebenden Seelen können dabei wohl nur vorgestellt werden als in einem seligen Bustande besindlich, der noch erhöht werden kann durch die Geislerbuse. Bon einem Mittelzustande, dem Hegeseuer, ist bemerkenswerther Beise hier keine Rede, wohl aber außer von dem eigenen, auch von dem Lose der bereits verstorbenen verwandten Borfahren der Geisler.

<sup>2)</sup> Bei Grandaur, a. D. G. 179.

<sup>3)</sup> In den Statuten der Doorniker Geißler heißt ce (Art. 18): Det qui perseverans reperietur usque in finem (ber Geißlerfahrt) privilegiatus est per dei gratiam regnandi in glorias.

wählten in den ewigen Reichen (Predigt bei Closener S. 1149-10), und: Wer der Mensche ist der gern zu kirchen got und sin almuosen und ander lob mir (d. i. Christo) erzeuget, der Arbeit (d. i. deren Bedrängnisse u. Rot) wil ich ime danken mit maniger liebe in deme tage mines gerihtes und an dem ende" (das. S. 1159-11) und endlich: wer die botschaft gottes abeschribet und von stat zuo stat und von hüse zu hüse und von dorfe zu dorf den brief sendet, min segen kummet in sin hüs. Welich priester dise botschaft höret unde schribet oder deme volke kündet, über den sol gen (gehen) min segen und sol sich frowen mit minen ußerwelten iemer in mime riche ewekliche" (das. S. 11533-37).

In diesen Stellen ist erstlich die Rede von den Auserwählten, d. i. von denen die bereits gleich nach ihrem Tode durch Christi sofort eintretendes Gericht auserwählt sind, sodann offenbar von Christi jüngstem Gerichte am Ende der Tage, wo auch alle die, welche Christi Gebote erfüllt haben, an der Herrlichkeit der schon auserwählten Theil haben sollen auf ewig in seinem Reiche. Daß diese aber durch die Geißelbuße sich haben reinigen müssen, ist nicht gesagt, auch nicht, wo ihre Seelen sich von der Zeit ihres Todes an bis zum jüngsten Gericht aufhalten werden. Hier ist ersichtlich eine Lücke in der Ueberlieserung, und es gewinnt den Anschein, als ob hier doch an einen Ausenthaltsort irgendwelcher Art hat gedacht sein müssen, nicht zwar an einen solchen mit irgendwelcher Qual, wie an das Fegeseuer, aber doch an einen solchen, in dem die volle Seligkeit noch nicht herrscht.

# 2. Der Cultus der Beifler.

Von einem Cultus der Geißler im Sinne der römisch-katholischen Kirche kann keine Rede sein. Denn die Geißler bildeten überhaupt keine Kirche, hatten daher auch keinen einer solchen entsprechenden Cultus; sie waren vielmehr eine ohne kirche liche Auctorisation auftretende, aus vielen Brüderschaften sich gliedernde Secte, die zwar hinsichtlich ihrer in die äußere Erscheinung tretenden Glieder zum Theil nach dem Borbilde älterer und gleichzeitiger kirchlich gutgeheißener Brüderschaften organisirt war, aber im Unterschiede von diesen ganz andere, durch die damaligen besonderen Berhältnisse hervorgerusene, auf eine sofortige großartige Birkung abzielende Tendenzen verfolgte. Diese Tendenzen bestanden einerseits, ausgesprochenermaßen, darin, durch Gebete und Bußübungen die Abwendung der Pest zu veranlassen, andererseits, aber unausgesprochenermaßen, doch sonst in indirecter, noch erkennbarer Weise, darin, in Anbetracht der trostlosen kirchlichen Berhältnisse nicht nur manche kirchliche Lehremeinungen und Einrichtungen, sondern selbst auch die kirchliche Hierarchie zu bestämpsen, als die Ursachen des allgemeinen Sittenversalles. Die Mittel zur Verwirklichung des offen ausgesprochenen, wie des geheim gehaltenen Planes der Geiße

<sup>1)</sup> Bapft Clemens VI. fagt von den Flagellanten, fie haben ritus profanos« (in der Berdammungebulle bom 20. October 1349 bei Rahnald, Ann. eocl. jum genannten Jahre Rr. 21).



leranführer finden großentheils Ausdruck in dem von ihnen für die Geißlerbrüderschaft eingerichteten Cultus.

Durch die Beißlerpredigt bei Closener und alle mehr oder weniger vollständig überlieferten Geißlerlieder klingt in den verschiedensten Beisen der Grundaccord heraus: Laffet ab von euren Sunden und thut Buge. So ist denn auch der Cultus der Beigler durch diesen Grundaccord bestimmt: er ift ein Bugcultus, der seinen Sobepunkt in der Beigelprocedur erreicht und in feiner grobfinnlichen Form vorwiegend als ein Drama aus der Paffion Chrifti fich darftellt. In dem Die Geißelung Jefu nachahmenden Sauptacte des Dramas wird eine mit Blut gefarbte Buß. handlung geübt, im Unterschiede zu den abnlichen, von Beiflern vor 1349 bethatigten Borgangen aber mit einer gang neuen Tendeng. Diefe neue Buße wird theils unter schweren Strafandrohungen bei Nichterfüllung, also durch das Mittel der Furcht vor zeitlichen und ewigen Strafen, hervorgerufen, theils durch die in der Predigt bei Closener und in den Liedern wiederholt fich findende, an das Berg der Beißler fich wendende Aufforderung, Gottes Gebote zu erfüllen als Beweis schuldigster Gegenliebe und Dankbarkeit für die unverdiente Gnadensendung feines lieben Sohnes jum Beile der Menschheit; theils durch das angesichts des Leidens und Sterbens Chrifti erweckte, und zu deffen Nachfolge herausfordernde, willenbestimmende Mitleid; theils endlich durch das in der Lebensdauer Jesu liegende vorbildliche Zeichen zur Vornahme einer 33 1/2 Tage mahrenden Ballfahrt, bei welcher als wichtigstes Moment die Beißelprocedur hervortritt - Alles unter Beranlaffung und Mitwirkung der himmlischen Jungfrau Maria, aber zunächst nur unmittelbar jum Seile der Beifler selbst, mittelbar jedoch auch für die gesammte Christenheit.

Da nun mit der Buße und Beichte die Lossprechung von den begangenen, den Meistern gebeichteten Sünden auf das Engste zusammenhängt, und diese Lossprechung durch die Meister, also durch Laien erfolgt, so treten als characteristische Merkmale des Cultus der Geißler folgende Hauptpunkte hervor: Die Buße, die Beichte, die Absolution und die auf magischer Wirkung beruhende Geißelprocedur, die dazu geshörigen Sprüche und die merkwürdigen, volksthümlichen, von einer kirchlich unabhängigen Laienbrüderschaft zuerst im Mittelalter, in nationaler Sprache gesungenen religiösen Lieder. Durch diese Hauptpunkte und durch die daraus hergeleiteten Consequenzen ist der Cultus der Geißler bedingt. Er ist ein verdienstliches Werk, das die ewige Seligkeit verbürgt.

Der Cultus derselben beruht auf ihrer Brüderschafts-Verfassung. Haben wir früher die Eintrittsbedingungen in die Brüderschaft und deren administrative Seite ins Auge gefaßt, so haben wir sie jest in cultischer Beziehung näher zu betrachten.

Schon der Name Brüderschaft (fraternitas) deutet auf ältere, verschiedenen Zwecken der Kirche dienende, cultische Gebräuche. Nur tritt uns bei den Geißlern der Umstand entgegen, daß sie, losgelöst von der Kirche auf eigene Auctorität hin

<sup>1)</sup> Die wallonischen Geißler werden ebenfalls ihre Lieder in ihrer Mundart gefungen haben, ebenso in ihrer Sprace die bohmischen und die andern Bolfestammen angehörenden Geißler.

eine cultische Ordnung schufen, die wie das Auftreten der Geißler überhaupt, eine, wenn auch nur phänomenale, internationale Bedeutung erlangte, getragen von der allgemeinen, die Massen des Bolkes bewegenden, mit Furcht und Hoffnung erfüllten Bußstimmung.

Die schon seit 1260 von deutschen Chronisten gemeldete Dauer der Bußsahrten der Geißler war nicht ohne Grund auf  $33^{1}|_{2}$  Tage angesetzt. Hatte Maria von ihrem im Himmel thronenden Gottessohne die Geißlerbuße erbeten und angeordnet, so ordnet die Dauer dieser Buße ein Engel an 1). Der Engel spricht nämlich zu denen, welche zuerst in wallsahrende Brüderschaften zusammentraten, daß sie gleich wie "Gott  $33^{1}_{2}$  Jahre uf ertrich gieng, sie  $33^{1}|_{2}$  Tage wallen sollen, um Gottes Jorn gegen die arme Christenheit abzuwenden".

Diese  $33^1|_2$  Tage, die für volle 34 gerechnet wurden, sind mithin typisch gegeben in den  $33^1|_2$  oder 34 Lebensjahren Christi. Wie diese der ganzen Menschheit zum Seil gereichten, so sollen die  $33^1_2$  Tage besonderer himmlischer Anordnung zu Folge den Geißlern ebenfalls zum Seile gereichen. Solche symbolische, auf magische Wirkung hinauslaufende Verwendung von Jahlen war im Glauben der damaligen Zeit völlig correct, wie sie das auch vorher schon gewesen war und als Aberglaube noch ist. Diese  $33^1|_2$  oder 34 Tage frommer Geißelbuße genügten zwar, den einzelnen Theilnehmern einer Wallfahrt, das von ihnen erstrebte Heil zu sichern, aber nicht auch der ganzen Menschheit. Dazu brauchte es einer weit längeren Bußübung, die analog der  $33^1|_2$  oder 34 Lebensjahre Christi ebensoviele Jahre währen sollte<sup>2</sup>). Diese Nachricht scheint eine Stüße zu sinden in einer andern, wonach die Geißler dauernde Brüderschaften gründen wollten<sup>3</sup>).

Die Cultgebrauche der Geißlerbruderschaften lehnen sich einestheils an kirchliche und monchische Vorbilder an, anderntheils sind sie ihnen eigenthümlich, aber nicht nur während der Buffahrten, sondern in ein paar Punkten auch für das ganze Leben.

Der kirchlichen Einrichtung nachgebildet sind die Processionen der Geißler. Unter Glockengeläut und Bußgesängen ziehen sie vor dem Betreten und beim Berlassen eines Ortes daher, an der Spize des Zuges stets mit Kreuz, Fahnen und brennenden Kerzen. Sie gehen gewöhnlich zu Zweien neben einander, in ein eigenthümliches Bußgewand gehüllt<sup>4</sup>), mit über der Brust gekreuzten Armen, in der

<sup>1)</sup> Rach tem Zeugniß der von Closener mitgetheilten Geißlerpredigt (bei Segel S. 116). Diese Anordnung bes Engels soll in Sicilien geschehen sein. — Die 331/2 Jahre find unbiblisch; erst von Eusebius (+ 340) combinirt.
2) Closener S. 120: "Süs nam die Geißelfahrt in einem halben jor ein endt, die do solte noch irre sage han gewert 331/2 jor".

<sup>3)</sup> Math. v. Reuenburg nach der Strafburger Sandschrift (bei Bohmer, Fontes IV, 267): Et propter aliquas colligationes (Berbindungen) et nimias mnltitudines et quia volebant fraternitates facere durabiles desistere s nt coacti (nämlich die Geißler seitens des Papstes und geistlicher wie weltlicher Fürsten und Obrigseiten). S. auch oben S. 128, A. 1. — Ob zur Erlangung einer dauernden Brüderschaft durch den Papst der Zug von 100 oder mehr Bornehmen der Stadt Basel nach Avignon zusammen hängen mag, wie man aus Math. v. Reuendurg schließen könnte, ist nicht klar. Eine Datumsangabe, wann dieser Zug stattgefunden haben soll, ist nicht überliesert. S. oben S. 144, A. 8.

<sup>4)</sup> Der Papft bezeichnet die Gemander der Geißler als schwarz. Auf der farbigen Bignette bei Fredericq tragen bie Geißler rothliche und b'aue Obergemander. Das hat schon mehr einen tirchlichen Anstrich, falls nicht die Phantasie des Zeichners der Bignette hier nachgeholfen hat. S. oben S. 137.

Rechten die Geißel haltend. Den Pilgerstab mögen sie auf ihren Zügen von Ort zu Ort gebraucht haben.

Nach altkirchlicher Borschrift halten die Geißler auf Gebetsübung. Das Pater Noster ist Morgen-, Abend-, Tisch- und Stundengebet. Auch ein eigenartiges von Heutlingen mitgetheiltes Ave Maria wurde in deutscher Sprache zur Anwendung gebracht (s. oben S. 40)1). Daß die Geißler bei ihren Gebetsver-richtungen das Zeichen des Kreuzes machten, darf man als selbstwerständlich annehmen.

Was die Feier der Sonn- und Festtage anlangt, so wird ein besonderes Gewicht gelegt auf die Sonntagsseier. Durch alle Himmelsbriefe einschließlich der Partie aus ihnen, die sich bei Elosener sindet, wird unter Androhung der schrecklichsten Strasen eingeschärft, den heiligen Sonntag zu ehren, an ihm zu rasten, kein Gericht zu halten und an diesem Tage nicht zu schwören<sup>2</sup>). Nach dem Himmelsbriefe bei Elosener und nach den älteren Himmelsbriefen sollte die Sonntagsruhe währen von der Mitte des Samstags bis an den Montag zu lichtem Morgen<sup>3</sup>).

Als besonders heilige Tage gelten der Mittwoch, an dem Christus verrathen, und der Freitag, an dem er gestorben war.

Am Mittwoch sollten die Flagellanten sich der Fleischspeise enthalten (Doorniker Statuten Art. 22). Am heiligen Freitage wurde gefastet, Bittgebete und Areuzfahrten gehalten und Litaneien gesungen<sup>4</sup>). Beide Tage Mittwoch und Freitag waren übrigens schon in der ersten Hälfte des zweiten Jahrhunderts als Fasttage in lebung<sup>5</sup>). Die Fasten an jenen Tagen hießen Stationsfasten<sup>6</sup>).

Als Festtage finden sich erwähnt die kirchlichen Feste der lieben Beiligen und Mariae Geburt').

Von den sieben Sacramenten der römisch-katholischen Kirche: Taufe, Firmung (seit 1274), Sacrament des Altars, Buße, lette Delung, Priesterweihe und She, werden in den Himmelsbriefen vor 1349 nur die Taufe und das Sacrament des

<sup>1)</sup> Da das Ave Maria (ber englische Gruß) auf beutsch gebetet wird, so barf man wohl annehmen, bag bics auch von bem Bater Rofter bei ben beutschen Geißlern gilt.

<sup>2)</sup> Closener S. 112, 113, 114; Lied Rr. 7 bei Sugo v. Reutlingen (oben S. 39), und bei Closener S. 110.
3) Closener S. 113: "Behaltent den heiligen sunnentag von dem Samstage zu mitteme dazu bis an den

<sup>3)</sup> Closener S. 113: "Behaltent den heiligen sunnendag von dem Samstage zu mitteme dazu bis an den mendag zu liehten Morgen". Es ist dies eine sehr alte Borschrift. In einem pseudo-augustinischen Sermon (250 Ar. 3) heißt es: a vespera diei sabdati usque ad vesperam diei dominici, sequestrati a rurali opere et ab omni negotio, solo divino cultui vacemus (bei Caspari, Martin von Bracara, De correctione rusticorum Christiania 1883, S. 41). Rarl der Große ordnete 789 an, daß Sonntagsruße beobachtet werden solle von Samstagabend bis Sonntagabend (Hauch, KG. (1890) II, 243). Aehnlich in den himmelsbriefen seit dem 11. Jahrhundert von Samstag Rachmittag die Montag früh. S. oben S. 150.

<sup>4)</sup> Closener, aus dem himmelsbriefe S. 112, 113, 114; Lied Rr. 7 oben S. 39 bei hugo v. R. und Closener S. 116, die alteren himmelsbriefe ahnlich: Sigbert von Gembloug (Mon. Germ. hift. Ser. VI 357) zum Jahre 1033: Dieiunium in pace et aqua omni sexta feria observeres. Brone Botichaft (b. Priebsch S. 25) und sonft.

<sup>5)</sup> G. die Lehre der awolf Apoftel (Ausg. v. Boltmar 1887, G. 13, fechftes Sauptftud. Rr. VIII).

<sup>6)</sup> Giehe barüber Bodler, Astefe I 152.

<sup>7)</sup> Beides in der Beiglerpredigt bei Clofener S. 113 (aus dem himmelsbriefe).

Altars mit dem Pradicat "beilig" bezeichnet, wahrend die Che heilig gehalten wer- ben foll.

In der Predigt bei Closener sagt Christus, er habe den seinen Geboten ungehorsamen Christen "die & (das Geset) des heiligen teufes mit seiner Sele selber
gegeben "1), sie aber haben den Tausbund nicht gehalten?). Bei Hugo von Reutlingen heißt es am Ende des Weihnachts- und Dreikonigsliedes, wir sollen froh
darüber sein, daß Iohannes Christum getauft habe; denn Gott habe die Tause geweiht, damit sie uns von Missethat reinige. Allein dabei dürsen wir nicht übersehen, daß die heilige Tause im Sinne der Geißler allerdings die Kraft besaß von
"Missethat" zu reinigen; aber da die Missethat zu gottlos, und die Wassertause nicht
mehr heilkräftig genug war, so mußte sie noch überboten werden durch eine wirksamere Tause, nämlich durch die Bluttause der Geißler, die Geißelprocedur.

Vom Sacrament des Altars ist die Rede in einer Stelle des Himmelsbriefes, wo es heißt, daß derjenige, welcher sich mit seinem Rebenmenschen erzürnt hat, sich mit ihm versöhnen solle, bevor er empfahe den heiligen Leichnam Christi<sup>3</sup>). Diese Mahnung gilt offenbar für die Zeit, die vor der Geißlerbewegung liegt; in den Statuten der Geißler kommt kein Wort vom heiligen Abendmahl vor. Denn während der Geißelfahrt war es überslüßig zur Messe und zum Sacrament des Altars zu gehen; die Geißler verhielten sich dagegen ablehnend<sup>4</sup>).

Die Che galt dagegen den Geißlern als eine ehrwürdige Institution. In den Liedern bei Hugo, Closener und andern heißt es: "Di ê dû ist ain raines leben, die hat got selber uns gegeben, der die entert, der wirt verlorn," wozu beachtet zu werden verdient, daß hier Gott selbst es ist, der sie gegeben hat, und das heißt wohl ohne priesterliche Vermittlung.

Als monchische Gebrauche find zu nennen das Sichselbst-Beißeln, die Tifchund Schlafordnung und einige besondere Lebensregeln.

Das Sichselbst-Geißeln geschah von den Geißlern des Tages zweimal öffentlich und des Nachts einmal, des Freitags jedoch gemeinschaftlich dreimal, wobei sie neunsmal niedersielen (j. oben S. 26—27). Das dreimalige Geißeln sollte wahrscheinlich an die Passion Christi erinnern, und wohl Anfang, Mitte und Ende derselben symbolisiren. Das Geißeln geschah übrigens stets unter dem Zeichen des Kreuzes), ins dem jeder dabei mit dem Hute, der vorn und hinten ein rothes Kreuz als Wahrzeichen trug, bedeckt war, den er auch des Nachts beim Geißeln unter Pater Roster-Gebet aussehen mußte (s. oben 26 u. 27).

<sup>1)</sup> Clofener G. 113 10, aus der Predigt bes himmelsbriefes.

<sup>2)</sup> Co richtig die Fassung bei Closener, erganzt in ber "Brone botschaft" (b. Priebsch G. 46, 59) und bei Stumpf, Historia Flagellantium (G. 10 u. 14) in ben himmelsbriefen aus ber Beit vor 1349.

<sup>3)</sup> Bei Closener in Geißlerpredigt G. 11415; auch in der Brone Botschaft bei Priebsch G. 51, und sonst in Simmelsbriefen.

<sup>4)</sup> Co bezüglich der Meffe, des Abendmahles und des Gottesbienftes in den Niederlanden (f. die Belege bei Fredericq, Geschiedenis C. 82, 83). — Ebenfo verhielten fie fich ablehnend gegen den Ablaß, den Reliquiendienft u. a.

<sup>5,</sup> Li Muifis bei de Emet II, 357 sub fine.

Runge, Geiflerlieber.

Das symbolische Niederfallen in Kreuzgestalt bei der Geißelprocedur war eine Rachbildung des am Kreuze mit ausgebreiteten Armen hängenden Christus, und galt mit dem kurzen unbeweglichen Liegenbleiben als Zeichen der Buße.

Besondere Regeln galten bei der Tischordnung. Bor Tisch sprach der Eingeladene zwei Baterunser und drei nach Vollendung der Mahlzeit. Während des Essens war Jeder mit dem Hute bedeckt, reden durste er nur mit Erlaubniß des Seniors, und am Ende des Mahles die Hände nur aus einem auf ebener Erde stehenden Gefäß waschen.

Des Nachts war es geboten, auf einem Strohsack mit darüber gebreiteter Decke unangekleidet zu schlafen, nur ein Kopfkissen war erlaubt. Während der Dauer der Geißelfahrt durften ohne Erlaubniß der Oberen die Kleider nicht gewaschen, der Bart nicht geschoren, kein Bad genommen, und im täglichen Verkehr mit keiner Frauensperson gesprochen werden.

Neben diesen, monchischen Vorbildern entlehnten, nach- oder umgebildeten Gebräuchen haben die Geißler aber noch andere, ihnen allein zukommende cultische Gebräuche von fundamentaler Bedeutung, die den eigentlichen Kernpunkt ihres Cultus bilden.

Die Voraussezung aller der folgenden ritualen Stude ist bezüglich der Lebensführung der Geißler das den Meistern gebührende Laien-Amt der Strafe und Sundenvergebung im Gegensatzu dem priesterlichen und nicht anerkannten Amte der Priester der römisch-katholischen Kirche. An die Stelle des kirchlichen hohenpriesterlichen Amtes tritt also das hohenpriesterliche Laienamt. Unter die Competenz dieses Laienamtes fallen

- 1. bezüglich des Gingelnen.
  - 1. die öffentliche Laienbeichte,
  - 2. die öffentliche Buße und
  - 3. die öffentliche Absolution.

II. bezüglich der Gesammtheit, die als Bußgemeinde zu denken ist, die öffentliche Genugthuung durch die Geißelprocedur und die Predigt nebst Schlußgebet für die Einzelnen und die Christenheit, wie für das Gelingen der Ballfahrt.

Das hohepriesterliche Amt üben die Meister der Brüderschaften aus; zu diesem Ende müssen sie aber selbst erst dazu qualificirt sein. So können sie z. B. keine Sünde vergeben, bevor sie selbst nicht erst von Sünden rein sind. Wir können uns nur denken, daß sie diese Sigenschaft von einer höheren Auctorität erhalten haben. Diese höhere Auctorität ruht in den Händen der Mitglieder der Centralleitung. Die Mitglieder derselben leiten aber als höchste Instanz ihre Macht her innerlich aus der ihnen gewordenen göttlichen Erleuchtung, äußerlich aus Marias und des Engels Anordnung und aus dem Inhalt des Himmelsbriefes, da alle bisherigen Seilsmittel der Kirche versagt haben. Die aus diesen innern und äußeren Gründen hersließende Macht übertragen die Mitglieder der Centralleitung in ihrem Namen und Anstrag

den Meistern der Brüderschaften oder einem derselben, dem Obermeister<sup>1</sup>). Daß über diese logischer Weise anzunehmenden Vorgänge keine einzige Nachricht auf uns gekommen ist, verdanken wir wohl der Thätigkeit der Inquisition, die alles dahin gehörige Material gesammelt und vernichtet haben mag. Möglicher Weise können aber diese Vorgänge so geheim gehalten und die damit verbundenen Aufträge in geheimer, mündlicher Weise mitgetheilt worden sein, daß selbst dem Spürsinne der Inquisition alles dies entgangen sein kann. Dem mag nun sein wie ihm wolle; versteckte Anspielungen auf derartige Vorgänge sind schon früher von uns erwähnt worden.

Das Wesen des Bußsacramentes der römisch-katholischen Kirche besteht aus drei sichtbaren Zeichen, aus der Reue (contritio), der Beichte (confessio) und der Genugthung (satisfactio). Alle die drei Elemente sinden wir auch bei den Geißlern wieder, nur mit dem wesentlichen Unterschiede, daß das, was die katholische Kirche unter Buße (poenitentia) versteht, bei den Geißlern eine ganz andere Bedeutung erhalten hat. Die Buße der Geißler (ebenfalls poenitentia genannt) bedeutet den Inbegriff des gesammten Bußwerkes derselben, das sich hauptsächlich in dem Drama der Geißelprocedur darstellt.

Nach diesen Vorbemerkungen betrachten wir nunmehr die Competenzen der Meister bei dem zu verrichtenden allgemeinen und öffentlichen Bußwerke der Geißler, und zwar zunächst in Hinsicht auf die einzelnen Mitglieder der Brüderschaften.

Der Beichte des Einzelnen mußte "die ganze Reue mit rechter Treue" über alle begangenen Sünden, Lügen, Betrügen, Chebruch, Straßenraub, Mord, Bucher, Hoffahrt, Jorn, Unverträglichkeit und andere Laster (s. die Lieder bei Hugo v. R., den Wallonen u. s. w.) voraufgehen. Die Beichte über alle diese Tod- und andere Sünden wurde von jedem Einzelnen vor der allgemeinen Geißelprocedur und an dem Orte, wo diese vor den Juschauern stattsand, dem Meister abgelegt. Die Geißler hatten also keine Ohrenbeichte, sondern wie die Katharer, nur eine öffentliche.

Die Art, wie gebeichtet wurde, war abgesehen von den besonderen Fällen, wo sich der Einzelne gegen diese oder jene allgemeinen Vorschriften vergangen hatte (z. B. Sprechen mit einer Frauensperson), die, daß Jeder durch seine Lage auf der Erde und die dabei zu beobachtenden Zeichen seine Sünde zu erkennen gab und dafür die Absolution<sup>2</sup>) durch den über ihn hinschreitenden Meister empfing, indem dieser mit der Geißel seinen Leib in unblutiger, aber sacramentalischer, oder wenn man lieber will, in magisch wirkender Weise berührte und die Absolutionsformel sprach: "Stant uf durch der reinen martel ere Und hüt dich vor der Sünden mere." Ueber wen der Meister so geschritten war, der erhob sich und schritt ihm nach, bis daß alle einer

<sup>2)</sup> Daß die Geißler ichon 1262 fich felbst unter einander absolvirten, berichtet der bohmifde Abt Replach, fi:he Förstemann a. D., E. 44.



<sup>1)</sup> Es ift nirgends davon die Rebe, daß die Meister sich selbst gegeißelt hatten. Es scheint, daß mit ihrer exceptionellen Burde das Sichselbstgeißeln teine Anwendung gefunden hat, auch wurde ihnen törperlich das bei ihren vielen Obliegenheiten sehr hinderlich gewesen sein. Es liegt nahe anzunehmen, daß sie vor Antritt ihres Amtes von ihren Oberen die Geißelung erhalten hatten.

nach dem andern mit dem Meister voran bis zu dem Letten gelangt waren, twobei die einzelnen Büßer ebenfalls dem Meister in allem, was er that und sprach, nachsahmten. Da die einzelnen Büßer so von ihren Sünden freigesprochen waren, so konnten sie in dem Stande der neuerworbenen Reinheit auch den andern Büßern den Rutenschlag und die Absolution ertheilen, aber nur für diesen Fall, da das Amt der Lossprechung von Sünden allein dem Meister zustand.). Doch waren Beichte, Buße und Absolution dadurch noch nicht vollständig, noch nicht vollkommen. Damit sie dies wurden, bedurfte es, wie bei allen sonstigen cultischen Ceremonien, für den Sinzelnen wie für die Gesammtheit einer 33½ tägigen Wiederholung<sup>2</sup>).

Nach öffentlicher Vornahme der genannten drei ritualen Sandlungen schloß der erste Act der cultischen Gebräuche unter Leitung der Meister. Galten diese Sandlungen nur für jeden Ginzelnen der geißlerischen Cultgemeinde, so wiederholten fich Dieselben im großen Stile für die Cultgemeinde als solche, also für die Gesammtheit der Theilnehmer der Brüderschaft, aber so, daß nunmehr der Act des Sichselbst-Beißelns, als Act der Genugthnung (satisfactio) die Hauptrolle spielt. ginnt der zweite öffentliche Theil des Cultus, der in ergreifend dramatischer Beife die Passion Christi darstellt. Dabei findet die Reue, die Beichte und die Absolution, die vorher der Einzelne abgelegt, beziehungsweise erhalten hatte, entsprechenden Ausdruck in den von der Gesammtheit gefungenen Liedern, und an die Stelle des in bem erften Cultusacte von dem Meifter ausgehenden, an andern vollzogenen Beifelschlages tritt jest das Sichselbst-Geißeln jedes Einzelnen, da dieser hiezu bereits durch den Ritus des ersten Cultactes geschickt gemacht worden ift. Die Cultusgemeinde der Beißler leistet diese Benugthuung unter dreimaliger Aniebeugung (genuflexio). Wie in dem Ritus der römischkatholischen Rirche der Priefter zur Vollendung des Buffacramentes dem Einzelnen Buswerke (Gebete, Almosengeben u. a. m.) als fakramentalische Genugthuung auferlegt, so tritt in dem Cultus der Beigler an die Stelle des katholischen Priesters der Meister als Laienpriester, der, wie Jener kraft seiner höheren Orts empfangenen Beihe, ebenfalls fraft feiner höheren Orts erhaltenen Weihe, im Unterschiede von jenem aber, der gesammten Cultusgemeinde die in der allgemeinen Beißelprocedur sich darstellende öffentliche Satisfaction auferlegt. Satisfaction hat aber ferner im Unterschiede von der, welche der katholische Priefter auferlegt, die weitgehende sacramentalische Wirkung der Gundenvergebung und des Nachlaffes ber Söllenstrafen für den Einzelnen, für die geißlerische Cultgemeinde wie für die ganze Christenheit, unter specieller Bezugnahme auf die durch die Beißelbuße zu veranlaffende Abwendung des großen Sterbens und unter der Berheißung des nach dem Tode des Geißlers sofort eintretenden ewigen seligen Lebens.

Da nun die Procedur des Sichselbst-Geißelns auf die Passion Christi mit magischer Wirkung bezogen wird, so könnte man einwenden, daß dies nicht zutreffend

<sup>1)</sup> Db auch Geiftlichen, Die im Gefolge ber Geigler maren, barüber fiche mas oben gefagt ift G. 134.

<sup>2)</sup> Das galt auch icon für die Geißler des Iahres 1261 nach Siegfried von Balnhufen (bei Lechner, Die große Geißelfahrt v. 3. 1349, a. D., G. 442, nach Perts, Ser. XXV, 705).

sei, weil Christus sich selbst garnicht gegeißelt habe. So richtig das auch ist, so wenig haben die Geißler diesen Punkt im Auge gehabt; für sie liegt der Vergleichspunkt in dem blutigen Erlösungstode Christi, in dem Blute das er für jeden Einzelnen vergossen hat, das daher im Andenken daran auch jeder Geißler durch Sichselbst-Geißelung vergießen soll, damit er dadurch von der Sünde erlöst werde (nach den Liedern).

Wir kommen nun zu dem dritten Hauptstuck des Geißler-Cultus, zu der Laienpredigt nebst den sich daran schließenden Gebeten.

Daß die Beifler "fich beharrlich das Predigtamt anmaßten", fagt uns ber Mindener Dominikaner-Monch Seinrich von Berford (bei Potthaft S. 281). Wer aber das Predigtamt ausübte, die Meister oder auch sonstige Bruderschaftsmitglieder, etwa auch Geiftliche, die fich der Bruderschaft angeschlossen hatten, das erfahren wir Die Laienpredigt war übrigens nichts Neues; die von dem Dominikaner nicht. Baldenser übten sie bereits vor dem Jahre 1349 durch Banderprediger oder durch irgend einen dazu Befähigten. Achnlich mag es bei den Geißlern gehalten fein. Sicher aber ift anzunehmen, daß die Meifter das Predigtamt auch übten, worauf noch eine Spur, wie alsbald erhellen wird, hinweist; eine von ihnen gehaltene Un Predigtstoff murde es nicht Predigt ift uns leider nicht überliefert worden. gefehlt haben; man kann sich ihn ableiten aus dem Inhalt der Lieder und der Sedenfalls wurden ihre Predigten hauptfächlich zu ihrer eigenen Geißlerpredigt. Bertheidigung nud Rechtfertigung, jum Angriff gegen den Clerus') und zur Brandmarkung des allgemeinen Sittenverfalls gedient haben. Aus einer späteren Phase der Beiflerbemegung in den Niederlanden tritt ein Monch mit einer empfehlenden Predigt vor den Beißlern an dem Plate auf, wo fich nach vollendeter Beißelprocedur durch die Umstehenden ein Ring gebildet hatte2). Auch bei den deutschen Beißlern mögen abgefallene Beiftliche oder Monche Predigten oder Reden gehalten Dagegen trug bei ihnen an gleicher Stätte (f, Math. v. Neuenburg) auf einem Geruft stebend "ein Laie der lesen konnte" den himmelsbrief vor (Closener, S. 111).

Am Schluß des dritten Hauptstuckes des Geißler-Cultus tritt die Thätigkeit des Meisters als Laienpriesters in sehr bemerkenswerther Beise hervor, die deshalb unser ganzes Interesse in Anspruch nimmt. Die Nachricht hierüber verdanken wir Hugo v. Reutlingen (f. oben S. 41) und zum Theil auch der Chronik Closeners (bei Hegel S.  $117^{2-10}$ ), Hugo giebt uns folgende Schilderung<sup>3</sup>).

Nach Beendigung der dritten Kniebeugung (genuflexio) wurde von den Geißlern das Lied "Tesus wart gelapt mit galle" angestimmt und bis zu Ende gesungen (bis "behütt uns vor dem gehen tot" s. oben S. 37). Damit war die Geißelprocedur

<sup>3)</sup> Als Echauplat ift ju denten eine Rirche mit Friedhof, worauf Chriftus- und Muttergottesbilder.



<sup>1)</sup> So bei Clofener (3. 1151-3) in bem Simmelsbriefe: "ja fint es etteliche priefter, die barumbe priefter werbent bag fu wol egen und trinten wellent", und mas fruber (3. 101) barüber mitgetheilt ift.

<sup>2)</sup> Li Muifis bei de Smet, II 358.

beendet'). Es folgte darauf ein Umgang (wohl um die Kirche); unter dem Gesange: "Nu ift div betfart so here" (f. oben S. 30) zog man vor das Kreuz und sang auf den Knicen liegend das Lied "Maria, mutter unde mait" bis zu Ende (f. oben S. 40). Hierauf fielen alle — wohl wie bei allen derartigen Berrichtungen auf ein von eingeübter Seite gegebenes Zeichen — auf die Knice nieder und ihr Meister (eorum magister) sprach: Aue maria, Sössü muter maria, erbarm dich über die armûn ellinde cristenheit".

Die Geißlergemeinde spricht das nach (erstes Mal wo alle nachsprechen). Nachdem sie sich erhoben spricht der Meister dann: "Aue Maria". Bei diesen Worten fallen alle Theilnehmer der Cultusgemeinde in Kreuzgestalt zur Erde nieder, während ihr Meister sie ermahnt, der Passion Christi zu gedenken. Dann spricht er: "Aue Maria". Alle erheben sich und sprechen mit dem Meister: "Trösterin aller sunder erbarm dich über alle totsunder vnt über alle totsunderin" (zweites Mal).

Darauf spricht der Meister wieder: "Aue Maria" worauf alle wieder in Kreuzgestalt niederfallen und sprechen zum dritten Male:

"Aue maria, Rose im himelrich, erbarm dich über uns und über alle glöbig sela und über alles daz wandelbar ist in der hailigun cristenheit, amen".

Dieses schöne Bittgebet wendet sich an die Mutter Maria, daß sie Erbarmen haben moge mit der armen Christenheit, den Todsündern und der Geißlergemeinde.

An diefes Gebet schließt sich endlich die Aufforderung des Meisters an die Bruder, Gott um seinen Segen fur das Gelingen der Wallfahrt zu bitten.

Die Worte des Meisters, die zugleich als ein Muster von der Art ihrer Predigtweise dienen mögen, lauten nach Hugo (f. oben S. 41) folgendermaßen: "Lieben brüder bittent got das wir unser liden und unser wallefart also gelaisten, das uns got von dem ewigen ualle behüte, und das die armen globigen sela gelöst werden von ir arbaiten, und das wir und alle sünder gottes huld erwerben, und das alle gute liuten in gnade sterben welle<sup>2</sup>), amen. Closener (S. 117<sup>2-10</sup>) hat dagegen das Folgende<sup>3</sup>).

"Rů bittent got, daz er uns kraft und maht gebe und sinne unde wiße, daz wir su also vollebringent daz es gote und siner lieben muoter Marien und allen engeln und allem himelschen her ein lob si, und allen den ein trost si zu libe und zu sele, die uns oder unsern brüdern, die die wallefart geton hant und iegentan dunt,... daz den got den ewigen son welle geben und alle die selen noch hüte dervon getrostet

<sup>1)</sup> Closener hat (S. 111) im Anschluß an den Gesang "Ihesus wart gelabet mit gallen" noch das Folgende: Sus was daz geischeln us. So leitent fü sich denne nider, alse sü hettent geton do fü anvingent, und schrittent uber enander und hießend enander ufstan alse dovor, und gingent denne in den ring und dotent sich wider an". Sugo v. R. hat diesen Ritus nicht. Es mag sich damit so verhalten, daß hie und da Abweichungen von dem Rituale stattsanden, was uns auch sonst bezeugt ift.

<sup>2) 3</sup>m Original fteht "alle guote liuten — fterten welle". Gillert beffert: . . . alle guoten Chriften — fterben wolle. Ich habe bafur, Grammatit und Ginn berucffichtigend, gefest, was oben im Texte fteht.

<sup>3)</sup> Bei Closener findet sich diese Stelle in dem Theile der Geißler-Predigt, welche den Geißlern von 1349 zukommt. Allein fie steht bei ihm an einem gang falschen Plate; auch erficht man nicht, wer diese Rede halt und bei welcher Gelegenheit sie gehalten wird; das erfahren wir erft von Sugo von Reutlingen.

werdent von allen iren erbeiten. das helf uns der vatter und der sun und der heilige geift. amen".

Die Worte beider dem Meister in den Mund gelegten, an Umfang verschiedenen Redactionen, beziehen sich inhaltlich auf das Gelingen der Wallsahrt, für welches auch in dem ersten wallonischen Liede (Strophe 7) gebetet wird. Ob diese Worte wirklich so von einem Meister gesprochen sind, ob sie auf einer schriftlichen, von einem Meister herrührenden Vorlage beruhen, oder von einem Ohrenzeugen, der sie aus dem Gedächtniß hinterher aufzeichnete, läßt sich nicht entscheiden. Jedenfalls haben wir in beiden Redactionen Zeugnisse darüber, wie etwa die Meister sprachen, der eine nach Hugo in der Gegend von Rentlingen so, der andere nach Closener in Straßburg anders.

Der in Borftebendem seinen wesentlichen Sauptpunkten nach geschilderte Cultus wurde aber wenig Cindruck gemacht haben, wenn er nicht durch Gefang in wirkungsvollster Beise gehoben mare und das Gemuth der Geißler wie das der ihnen, bei ihren ritualen Verrichtungen theilnehmend zuschauenden Volksmenge mächtig zu andachtsvoller Stimmung beeinflußt hatte. Die Befange werden daher von ben zeitgenöffischen Chronisten als fromme bezeichnet. Ihr Inhalt hat zum Gegenstand den Anfang und das Ende des Lebens Chrifti, es find nach älteren Vorgangen Weihnachts- und während dreier Genuflegionen gesungene Passionslieder, durchset mit der Aufforderung zur Geißlerbuße. Das Vor- und Nachsingen mit dem Halleluja und Aprieeleison war dabei altkirchlicher, allen Geißlern wohlbekannter Gebrauch. enthalten die Lieder das Glaubensbekenntniß der Beißler, das, wie wir bereits nachgewiesen haben, sich theils auf dem Boden firchlicher Rechtglaubigkeit, theils aber auch auf dem antikirchlicher Lehre bewegt (Hugo o. R. f. oben S. 41). Einen gang besonderen Eindruck auf die Bolksmenge mußten aber diese Lieder hervorbringen, weil sie von einer Laiengemeinde zuerft in nationaler Sprache bei öffentlichen Cultverrichtungen gesungen wurden.

Diese nationale Sprache war die deutsche, denn die wallonischen Lieder sind lediglich Uebersetzungen oder Nachbildungen der deutschen auch hinsichtlich des Rhythmus und der Melodie. Aber auch national deutsch ist Inhalt wie Form der Lieder. Ein directer Zusammenhang zwischen den deutschen und älteren italienischen Geißler-liedern läßt sich nach den Untersuchungen von Prosessor Schneegans nicht nachweisen (s. 060 S. 85), obwohl doch einige Anklänge sich kaum abweisen lassen). Ob



<sup>1)</sup> Pahin rechne ich, was Schneegans über das Ave kenedicta Maria sagt (oben S. 56), und was aus einer Laute, die sich mit der Best des Lahres 1349 beschäftigt, zu entnehmen ist. Die aus der Cittá di Borgo s. Sepolero stammende Laude enthält eine Stelle (bei Schneegans S. 70), welche die Intercession der Maria bei ihrem Sohne zur Abwendung der Pest erbittet, genau entsprechend der Bitte um dieselbe Intercession in deutschen und wallonischen Geißterliedern und der Predigt bei Closener. Doch sind das nicht formelle, sondern nur sachliche Berührungen, welche auf die gemeinsame Quelle des himmelsbrieses zurückgehen mögen, der nach Closener offenbar aus Italien nach Deutschland gelangt ist. — Wenn es erlaubt ist, einen Hall zu verallgemeinern, so werden italienische Lauden als Muster für deutsche Lieder anzunehmen sein. Ein solcher Fall liegt vor in der Laude über die Passionsgeschichte Christi von Iacopone da Lodi († 1306), die sich zum Theil auffallend mit einem Liede Fauenlobs deckt (Runge, Die Sangesweisen S. 91).

übrigens die zu den Liedertegten gehörigen Melodien schon vor 1349 zum Theil ganz, oder nur zum kleineren Theil da waren, und von den Geißlern des genannten Sahres benutt oder nen erfunden wurden, steht dahin; vielleicht gelingt es weiterer Forschung auch über diesen Punkt Klarheit zu gewinnen!).

Den bisher besprochenen täglichen, öffentlichen Cultgebräuchen schließt sich noch ein öffentlicher Cultgebrauch an, der aber nicht oft geübt sein mag, nämlich der bei Beerdigungen von Seißelbrüdern, die während der Dauer der Wallsahrt gestorben waren. Der abgeschiedene Bruder scheint auf dem gewöhnlichen Friedhose beerdigt zu sein. Dahin wurde er geleitet von Brüdern, unter Borauftragung von Areuz und brennenden Aerzen. Dem Todten waren seine Büßerzeichen, Aleid, Hut und Geißel angelegt worden<sup>2</sup>). Auch mußte sich jeder aus der Brüderschaft so lange geißeln als er dreimal fünf Pater Noster und ebensoviel Ave Maria gebetet hatte (Doorniker Statuten Art. 19).

Alle die bei der Wallfahrtszeit der Geißler beobachteten Cultgebräuche haben aber noch eine weiterreichende Bedeutung über diese Zeit hinaus für den einzelnen Geißelbruder, der dann in die allgemeine kirchliche Gemeinschaft zurücktrat, gehabt. Diese Thatsache läßt sich erweisen aus den zum Theil bekannten rituellen Gebräuchen der späteren Arpptoslagellanten. Das was uns dagegen die niederländischen Statuten der Geißler des Jahres 1349 berichten, trägt bis auf zwei Ausnahmen durchaus kirchlichen Character und verpflichtet den Einzelnen zu lebenslänglicher Beobachtung<sup>3</sup>)

#### 3. Moral der Beißler.

Die Grundsätze der Moral der Geißler waren seitens der Kirche unansechtbar. Diese konnte mit Recht von ihrem Standpunkte aus gewisse Glaubenslehren und die gesammten Cultusbräuche der Geißler als ketzerische verurtheilen, über die Moral derselben den Stab zu brechen, war ihr keine Handhabe geboten. Und sicherlich hätte sie hierzu die Gelegenheit nicht vorüber gehen lassen, wenn etwa auch nur auf einem Meister ein sittlicher Makel geruht hätte! Daß dies der Fall gewesen, darüber schweigen sämmtliche gleichzeitigen Chronisten. Für die Mitglieder der Brüderschaft aber waren die Vorschriften über das sittliche Verhalten derselben sest geregelt und auf deren Befolgung wurde seitens der Meister sorgfältig geachtet. Ihren Vesehlen wurde in jeder Beziehung Gehorsam geleistet (Hugo v. R.) So erscheint als Cardinal-Tugend der Geißler der unbedingte Gehorsam gegen die Auctorität, der sie sich freiwillig unterworsen haben. Diese Auctorität ist aber verkörpert in der

<sup>1)</sup> Rach Schneegans (oben G. 59) finden fich ju einer Laude aus Toscana gegen 1297 Mufiknoten.

<sup>2)</sup> Bgl. Fredericq, Corpus II, 142 und Li Muifis bei de Smet II, 354.

<sup>3)</sup> Siche über die einzelnen Borschriften die niederländischen Statuten: Freitagssaften und Geißeln (B. Art. 38, D. Art. 9); Enthaltung von Fleischspeisen des Mittwochs D. 22; Passions. oder Quadragesimalsasten D. 9; keinen Eid unter Anspielung auf die Passion Christi schwören D. 8. (also eine in den Niederlanden sehr verbreitete Unfitte). Fleischliche Abstinenz D. 21; das Aushängen der Geißel über dem Bette zur Erinnerung an die Leidenszeit Christi D. 20. Diese lette Borschrift und die bezüglich des Freitags gegebene, sind speciell geißlerisch.

Person des Meisters, der wie ein Bater an der Spige seiner Kinder steht, die sich gegenseitig als Brüder mit Liebe zugethan sein sollen. Die Bruderliebe soll sich aber nicht nur auf die Mitglieder der Brüderschaft erstrecken, sondern auch auf alle Nebenmenschen; ja die Brüder sollen für das Seil derer, welche ihnen Übeles zuges fügt haben und für die, welche sie verfolgt haben, beten, sogar auch dafür beten, daß sie, wenn es mit ihnen zum Sterben kommt, nicht ohne Trost bleiben (Hugo v. R.).

Bur Ausübung dieser Tugenden verlangen die Statuten einen Gesinnungswechsel: sein früheres sundhaftes Leben soll der Geißler durch Reue, Beichte und
Buße sühnen, er soll nicht nur äußerlich, sondern innerlich sittlich erneuert werden.
Darum soll er die sittlichen Borschriften der zehn Gebote befolgen, er soll Gott,
Christum und die Gottesmutter lieben und aus Liebe zu ihnen um seines eigenen
Seelenheils willen sahren lassen Unkeuschheit und Unmäßigkeit, Hoffahrt und Geiz,
Neid und Jorn, Haß und Habsucht, Trägheit und alle andern Laster; er soll mit
einem Worte ein sittenreiner Mensch werden.

Das ist genau nach allen gleichzeitigen Nachrichten der untadelhaste Moralscoder der Geißler. Hugo v. Reutlingen sagt daher, halb widerwillig zwar, aber doch mit Recht, daß dem Bunde der Brüder auch Gutes zu Grunde lag, woraus sich ihr großer Erfolg und ihr gewaltiges Ansehen erklären lassen (s. oben S. 41). Wenn dies allmählich immer mehr schwand, wenn die Moral der Geißler immer schlasser wurde, ja wenn es sogar hie und dort zu blutigen Ausschreitungen kam, so lag dies nicht an den Moral-Vorschriften als solchen, vielmehr an besonderen Vershältnissen, und im letzten Grunde an den gänzlich versehlten Bestrebungen der gesammten Geißlerbewegung.

## G. Die Kirchlicherseits unternommenen Versuche zur Unterstrückung ber Geißler.

Es konnte nicht ausbleiben, daß manche Lehren der Geißler bald nach ihrem Auftreten der Gegenstand lebhafter Controverse wurden. Ueber eine solche, welche zwischen zwei Dominikaner Mönchen und den Geißlern stattsand, berichtet uns Heinrich von Herford. Sene suchten diese auf ihrem Zuge zu belehren, kamen aber übel an, der eine mußte sein Heil in der Flucht suchen, der andere soll von den aufgebrachten Geißlern zu Tode gesteinigt und sein Leichnam an der Grenze zwischen Meißen und Baiern mit Steinen bedeckt liegen gelassen sein. Auch an anderen Orten kam es nach demselben Chronisten zu interessanten Streitreden, worüber bereits früher Näheres mitgetheilt ist. Es blieb aber nicht allein bei solchen Controversen; es erhoben sich allmählich Anklagen über Anklagen gegen die Geißler. Man
fand ihre Meinungen und Aeußerungen über die Mönche, die Geistlichen und die

Runge, Beiflerlieber,

Digitized by Google

Sakramente der Kirche, das von ihnen ausgeübte Predigtamt und die von ihnen betriebene Geißelbuße anmaßend und gegen die Rechte der Kirche verstoßend, ihr Benehmen in der Kirche bei Gottesdienst und Messen alle heiligen Gefühle verleßend, ihre Schriften und geistlosen Lehren von lügenden Mären stroßend. Auch Bunder zu verrichten wurde ihnen nachgesagt. Der Glaube des Bolkes an die Kraft der Geißelbuße war so groß, sagt Li Muisis, daß es behauptete, durch sie seien an verschiedenen Orten Bunder geschehen. Kranke, Leprose, Paralytische und Blinde sollen nach der Geißelprocedur zu ihnen gebracht sein, in der Hossnung auf Heilung. In Straßburg<sup>1</sup>) trug man ein todtes Kind zu ihnen auf den Geißelplat um es lebendig gemacht zu sehen, was aber nicht geschah.

Der erfte erfolgreiche Biderftand, den durch folde Anschuldigungen und Anklagen Die Beißler hervorriefen, ging von der Curatgeiftlichkeit aus. Diese sah fich in ihrem priefterlichen Amte angegriffen, in ihrer Seelforge fehr ftart beeintrachtigt, in ihren Einkunften höchst empfindlich geschädigt. Diese Umftande gefährdeten die Existenz der Curat-Beiftlichkeit auf's Tieffte. Die darob von den Kanzeln ausgehenden immer heftiger werdenden Angriffe der Curatgeiftlichkeit gegen die Beißler schlugen in kurzer Beit weite Bellen, die bis zu den Ohren der römischen Curie gelangten, bon der dringend um Schut gegen die immer drohender fich geftaltende Beiflerbe-Bu Bulfe tam ben Hoffnungen bes Clerus die Parifer wegung gebeten wurde. Universität, der König von Frankreich2), der römische König Karl IV.3), und Diese wandten sich an Papst Clemens VI., der auf andere glaubhafte Bersonen. Grund der ihm gemachten Mittheilungen und Rlagen die uns bereits bekannte Berdammungsbulle am 20. October 1349 erließ, allen Erzbischöfen, Bischöfen und Praelaten einschärfend, mit den ftrengften firchlichen Strafen, ja felbst unter Bubilfenahme des weltlichen Armes, gegen die Beißler, ihre geheimen und öffentlichen Anhanger Aller Orten wurde diese Bulle von den Kanzeln verkundigt. So ftark aber war die Bolksstimmung fur die Beißler eingenommen, daß Erzbischof Balduin von Trier "seine und die papstlichen Anordnungen nicht durch Pfarrer verkundigen ließ, die er gegen die Buth des Pobels nicht hatte schützen können, fondern den Burggrafen, Schulzen und Schöffen mit ftartem weltlichem Urm überlrug"4).

In der papstlichen Bulle war indes kluger Weise ein solcher Widerstand des den Geißlern anhängenden Volkes vorhergesehen und deshalb verordnet, daß das Sichselbst-Geißeln keineswegs verboten werde; doch solle es Seder, der sich dazu getrieben fühle, in seiner Behausung heimlich unter kirchlicher Auctorität oder sonst aus frommem Antrieb vornehmen, aber unter der Bedingung, keiner verbotenen Verbindung anzugehören.

<sup>1)</sup> Closener, S. 119, wo noch andere angebliche Bunderthaten erzählt werden. Magdeburger Schöppenchronik S. 206. Bezüglich der Niederlande siehe Fredericq, Geschiedenis S. 83 u. ff.

<sup>2)</sup> S. Fredericq, Geschiedenis S. 86 ff.

<sup>3)</sup> Math. v. Reuenburg bei Bohmer Fontes IV, 275; bei Grandaur G. 193.

<sup>4)</sup> S. Dominitus, Baldewin von Lüpelburg, Erzbifchof und Rurfürst von Trier 1862, S. 536. nach Gesta Trev.

<sup>5) 3.</sup> Rahnald. Ann. eccl. ad an. 1349 Mr. 22. G. auch Clofener G. 120.

Die Wirkung der Bulle war, daß geiftliche und weltliche Machthaber ihr Möglichstes thaten, der Beiplerbewegung Berr zu werden. Es gelang dies auch zum Theil gegen Ende des Jahres 1349, wo die rauhe Sahreszeit, wie Sugo von Reutlingen fagt, Schnee, Frost, Nebel und das Jubeljahr den streifenden Schaaren der Brüder ein Ende bereiteten. Biele Brüderschaften löften fich auf, viele ihrer Fahnen kamen in die Rirchen auf den Dörfern'). Interessant ist, was uns die Magdeburger Schöppenchronik (S. 219) über die Ballfahrt nach Rom im Jubeljahre 1350 berichtet: "Des sulven jares", so heißt es daselbst "was ein romesch vart (Fahrt), wente (weil) ed was ein jar der gnade, dat hadde de pawes gesat (gesett), dar lepen (liefen) of vele lude hen umme des sterwendes willen, de lichte (leicht) anders dar nicht hedden komen, alle de dar quemen (die dahin kamen), de losede me (die losete man) von oren sunden und van pinen, de fe liden scholden (follten) dar umme, und satte on heimlike bute (und legte ihnen heimliche Buse auf): funder alle de mit den geislen hadden gan (befonders alle, die mit den Beißlen gegangen maren), de moften openbare bot (öffentliche Buse) nemen, also dat se drie (mal) van sunte (Sanct) Peters Altar mosten gan, und de penitenciarii, dat is de beichtvedere flogen se mit roden up oren nakeden rugge (schlugen fie mit Ruthen auf ihren nachten Ruden)". eine nicht weniger intereffante Notiz mag man dazu nehmen, was die Limburger Chronit (S. 34) berichtet: "Da dise geiseler hatten gegangen, da ging annus jubilaeus an zu winachten allererst darnach; daz hißen si gulben jar. Unde lifen di lude gen Rome unde di mit den geiseln hatten gegangen; unde di auch von Rome qwamen (kamen), di worden endeiles (zum Theil) bofer ban fi vur gewest waren".

Bie scharfe Maßregeln auch ergriffen wurden, die Geißlerbewegung zu vernichten, so hatte sie doch zu mächtige Burzeln im Bolke geschlagen, als daß ihre Unterbrückung sofort gelungen wäre. Iwar verschwanden die öffentlichen Umzüge, allein im Geheimen fristeten die Geißler ein noch langes Leben, das erst mit Hufge der Inquisition gegen Ausgang des 15. Jahrhunderts durch Feuer und Schwert ein blutiges Ende fand.

<sup>1)</sup> Botho, Chron. Br. piet. bei Leibnig III, 380, jum Jahre 1350.

## H. Das Gesammturtheil über die Geißlerbewegung des Jahres 1349.

Bum Schluße unserer Untersuchung über die gewaltige Beißlerbewegung des Jahres 1349 erübrigt es noch, unser Endurtheil in kurzen Sätzen zum Ausdruck zu bringen.

Schon längst vor dem Jahre 1349 waren Manner und Berbindungen von gleich gefinnten Männern innerhalb der römisch-katholischen Rirche aufgetreten, welche gegen Glauben, Cultus und Sitte derfelben sich erhoben hatten. protestirenden Manner und Bereine waren im Ginne der romisch-tatholischen Rirche, Reter, d. h. Irrgläubige. Die Meinungen und Lehren diefer im kirchlichen Sinne Irrgläubigen reichen bis in die altesten Beiten des Chriftenthums und der chriftlichen Rirche zurud, und es ift fehr mahrscheinlich, daß neben folden Irrlehren, die meist nur in mehr ober weniger bis auf uns gekommenen schriftlichen Bruchstuden sich erhalten haben, auch noch eine speculative mundliche Geheimtradition durch die Sahr-Spuren davon find noch im Mittelalter bei den hunderte sich fortgepflanzt hat. Minnefängern, namentlich bei Frauenlob anzutreffen. Auch diejenigen Manner, welche fich an die Spige der Beiglerbewegung in Deutschland stellten, scheinen folchen Rreisen angehört, oder mit den Lehren derfelben bekannt gewesen zu sein; denn wir finden in den von ihnen verfaßten oder redigirten Liedern einige speculative Elemente vor, die auf dergleichen Zusammenhänge schließen laffen. Diese und andere Lehren der Geißler wurden von ihnen verwerthet, um auch diejenigen Manner zu fich herüberzuziehen, die für höhere Offenbarungen, an die immer geglaubt murde, empfang-Daher ift es zu erklären, daß von diesem Gesichtspunkte aus sich viele fromme und gelehrte Männer zu den Geißlern gefellten. Bon einem andern Gefichtspunkte aus aber traten ihnen auch folche Männer bei, die nur von der allgemeinen Unbefriedigtheit mit den damaligen politischen, firchlichen und auch socialen Berhaltniffen dazu fich innerlich getrieben fühlten. Diese Manner aber waren noch nicht Auch die Bolksmassen mußten gewonnen werden. das Volk. Die tiefgehende Erregung, welche seit langen Jahren die breiten Bolksmaffen aus verschiedenen Ursachen ergriffen hatte, und die durch die als gottliches Strafgericht angesehene, aller Orten hereingebrochene verheerende Peftseuche bis zur Berzweiflung gestiegen mar, diese epidemisch gewordene allgemeine Erregung mußte benukt werden, um durch ein in Aussicht gestelltes, neues und unschlbares Rettungsmittel die in tiefe Nacht der Unwissenheit und des Aberglaubens versunkenen Massen zu gewinnen. bisherigen firchlichen Mittel, den über die Menschheit ob ihrer Gunde hereingebrochenen göttlichen Born nicht abzuwenden vermocht hatten, so mußten an deren Stelle andere, neue, wirksamere treten. Bie aber jene firchlichen Mittel auf gott-

licher Offenbarung beruhten, so mußte an die Stelle diefer durch die unerhörten Frevel der gottlofen Belt unwirksam gewordenen Offenbarung und der bei Erfüllung ihrer Borschriften damit verbundenen, aus aller Not des Leibes und der Seele errettenden, für Beit und Emigkeit geltenden Berheißungen eine neue Offenbarung treten, die geeignet mar, die alten Berheißungen wieder in Rraft zu feben. eine folche, in außergewöhnlichen Beitverhaltniffen ihnen zu Theil gewordene außergewöhnliche Offenbarung beriefen sich die Beißler, oder vielmehr ihre ursprünglichen Leiter. Dabei hatten fie fich auf zahlreiche Borgange der heiligen Schrift ftugen können; bezüglich eines Falles ift uns dies auf das Bestimmtefte bezeugt. riefen fich dazu auch auf einen ihnen gewordenen göttlichen Auftrag. Bolte dergleichen überfinnliche Bortommniffe bekannt waren, so glaubten fie den Beiglern, Die fie fur ehrliche, Die Bahrheit fagende Leute erklarten, und nicht ihren Diesen Umftand benutten die Beißler für ihre Plane, zu deren Ausführung fie eine festgefugte Organisation schufen. Diese klug ausgedachte Organis fation enthält verschiedene Elemente. Einestheils waren fie aus der herrschenden driftlichen Glaubenslehre, worin das Bolt erzogen, anderntheils aus den firchlichen Cultgebrauchen, woran das Bolk gewöhnt mar, in das Glaubens- und Cultsuftem ber Beißler herüber genommen, aber für die Unforderungen und Bedürfniffe anderer, weiter strebender Rreise mit neuen Ingredienzen versehen worden. Das waren für Alle anheimelnd anziehende und aussichtsreich verlockende Umstände. achtet wurden aber diese Umftande nicht ausgereicht haben, die Maffen zu einer blutigen Beißelbuße zu bestimmen, wenn dabei nicht noch ein Factor von höchstem Gewicht mit im Spiele gewesen ware. Das war der von Allen getheilte Glaube, daß sich das diesseitige Leben erst im Senseits vollende, es war der Glaube an die Unsterblichkeit der Seele und an ein ewiges seliges Leben der Guten und an die ewige Verdammung der Gottlofen. Um jenes zu gewinnen und diese zu vermeiden war kein Opfer zu groß, auch wenn es durch ein unerhörtes Mittel, durch eine überaus schmerzhafte, blutgetrantte Bußhandlung erkauft werden follte, die nicht nur das große Sterben abzuwenden, das eigene Seelenheil zu fichern, fondern auch das allgemeine Bohl der Chriftenheit und dadurch gludlichere Buftande herbeizuführen im Stande mare. Daß das aber geschehe, hatte die heilige Jungfrau und der aus lichter Bobe herabgekommene Engel angeordnet. Den Menschen mar dies auf munberbare Beise kund gethan, und durch den Mund von Gottes Geist erleuchteter, dem Laienstande angehöriger Männer war das Bunder weiter verkundet worden, und das an Gottes vaterlicher Lentung der menschlichen Schickfale fast verzweifelnde Bolt glaubte an folch neue Offenbarung und an die Nothwendigkeit, in Demuth und Ergebung, das von ihm geforderte schwerste Opfer durch Selbstgeißelung darzubringen.

So war der Cultus der Geißler ein verdienstliches Werk, das nach allgemeinem Christenglauben Nachlag von begangenen Sunden zu erlangen befähigte.

Auf Grund dieser Thatsachen durfen wir also behaupten, daß Glaube und Cultus der Beißler in dem damaligen Volksbewußtsein einen guten Halt hatten,

und in eigentlichem Wortverstande volksthümlich waren. Daher begreift sich ihr ungeheurer Erfolg, namentlich auch, wenn man ihre Sittenzucht mit in Anschlag bringt.

Alle diese Berhältnisse brauchten die Führer der Geißlerbewegung in Deutschland für ihre besonderen Plane. Daß sie solche hatten, ist nicht zu bezweifeln.

Durch ein Net von festorganisirten, einer Oberleitung unterstebenden, über faft gang Deutschland und die Niederlande verbreiteten Bruderschaften wollten fie einen Mit Sulfe des niederen, in drudender Armuth lebenden, schnellen Erfolg erringen. aus ihren Mitteln unterstütten Clerus, und in der Hoffnung antifirchlich gefinnte Mönchsorden und Geistliche auf ihre Seite zu bringen, erwarteten die Geißler sichere Mitwirkung zu finden für ihre gegen die bobere Geiftlichkeit, ihren gefährlichsten Reind, gerichteten Absichten. Dieses Feindes mächtigen Ginfluß wollten fie lahm legen, um fo durch dauernde Berbindungen, die fie zu gründen vor hatten, wie es scheint, eine Art Laienkirche zu gründen, ohne Papst und kirchliche Hierarchie, wobei wahrscheinlich apokalpptische Vorstellungen mit im Spiele gewesen sein mögen, sowie in weiterer Linie auch die Aussicht auf eine schon langst von vielen Seiten erhoffte sociale Umwälzung. Da nun aber ben Führern der Geißler nicht verborgen bleiben konnte, daß ihr Bugwerk, das nach ihrem Vorgeben hauptfächlich zur Abwendung bes göttlichen Strafgerichtes, der Beft, dienen follte, mit deren Erlöschen - benn fie währte an den einzelnen Orten selten langer als 4 bis 7 Monate — auch seinen Bwed erfüllt haben murde, also überflussig geworden mare, so scheinen die weiter gehenden, geheimen Plane der Führer auf Stabilifirung ihrer Berrichaft über die Bolksmaffen hinausgelaufen zu fein. Gelang diefer Plan, fo durfte der Hoffnung Raum gegeben werden, eine Umwälzung kirchlicher, socialer und zugleich auch politischer Berhältnisse herbeizuführen, wobei es sich von felbst verstanden hatte, den bis dahin geübten Bußcultus wesentlich zu modificiren.

Es drängt sich nun die Frage auf, ob die Plane der Anführer der Geißlerbewegung mit den von ihnen angewandten Mitteln durchführbar waren.

Die Anführer der Seißler haben diesen Glauben allerdings gehegt, wie ihr Unternehmen selbst bezeugt. Sie konnten aber von einem solchen Glauben beseelt sein, weil sie in ganz außergewöhnlichen Berhältnissen lebten und durch diese bestimmt zu einem Mittel griffen, das bei der allgemeinen Berwirrung der Geister und der Hossengengeschlichten auf besser Beiten einen Ausweg auf Rettung versprach. Das Mittel, dessen sie sich bedienten, war eine auf die Spize getriebene Askese. Und da ist es höchst merkwürdig, daß seit dem Jahre 1260 zu wiederholten Malen schon eine solche blutige Askese in Deutschland unter dem Bolke mehr oder weniger massenhafte Anhängerschaft hier und dort gesunden hatte. Es entsprach das also ohne Frage gewissen Bedürsnissen des Bolkes in seiner hoffnungslosen Nothlage. Dieser dadurch hervorgerusenen und durch fast ein Jahrhundert an das Tageslicht getretenen, aber mehr lokalisierten volksthümlichen Bewegung gaben die Führer der Geißler im Jahre 1349 eine allgemeinere, große Länderstrecken umspannende Richtung und eine

äußerlich gefestigte Organisation. Beide Maßregeln ließen angesichts der inzwischen immer mehr angewachsenen allgemeinen traurigen Berhältnisse auf einen großen Erfolg hoffen. Und so dachte man durch eine möglichst gleichzeitig auftretende, geordnete Massen-Bewegung zunächst die kirchlichen Machthaber in Angst und Schrecken zu versehen, um aus der allgemeinen Berwirrung in kürzester Frist die neuen Pläne ins Werk zu sehen.

Allein diese Rechnung war eine unrichtige. Der Irrthum bestand darin, sich auf die Massen zu stügen in der trügerischen Hoffnung, daß die anzuwendenden, auf das höchste Maß menschlicher Leistung berechneten äußeren asketischen Mittel auch unter so außerordentlichen Umständen, wie sie damals waren, sofort zu einem wirklichen inneren Gesinnungswechsel führen müßten. Das aber, was in Sahrhunderten für ganze Bölker nicht zu erreichen gewesen ist, selbst unter den günstigsten Berhältnissen in möglichst kurzer Zeit erreichen zu wollen, war eine gründliche, wenn auch entschuldbare Täuschung. Und so blieb auch die erstrebte Berbesserung der Sitten und die als verdienstliches Werk geltende Askese ein ganz äußerliches Werk. So konnten keine gesinnungstüchtige Menschen gebildet werden, auf deren dauernde Mitwirkung in Erreichung der vorgesetzten Pläns zu zählen gewesen wäre.

Hierzu kam, daß alsbald durch das wiederholte massenhafte Erscheinen von Geißlerschaaren in einem und demselben Orte ein Ueberdruß der Bevölkerung gegen sie eintreten mußte, in Folge dessen die ganze Bewegung schon erheblich gelähmt wurde, und daß durch allmähliches Eindringen von höchst unsauberen Elementen die Sittenzucht wesentlich gelockert wurde. Das Schlimmste aber war, daß sich die Anführer der Geißler vollständig getäuscht hatten über die Allgewalt der Kirche.

Da die Anführer der Geißler ohne die kirchliche Auctorisation für ihr Bußwerk erhalten zu haben, aufgetreten waren, so haben sie damit alle kirchliche Auctorität verneint. Das war ein schwerwiegender, antikirchlicher Standpunkt. An die Stelle der durch die Priesterkirche ausgeübten Schlüsselgewalt hatten sie die Auctorität eines vom Gottesgeist unmittelbar erfüllten Laien-Regiments gesetzt, nicht also ein allgemeines Laienpriesterthum, sondern ein solches in beschränkter Bedeutung. Darin hauptsächlich, wie in manchen andern Punkten, berührten sie sich mit den Lehren der Katharer und Waldenser und mit den gleichzeitigen Lehren, welche nach päpstlichem Ausdruck nicht nur Wönche, auch andere Irrlehrer (alii errorum magistri) predigend und dogmatisirend (praedicando et dogmatizando) zur Verführung des bieseren Bolkes ausstreuten.

Sat nun auch die Erfahrung die Probe auf die Richtigkeit der Geißlerbewegung nicht bewährt, so ist diese doch eine höchst merkwürdige Erscheinung innerhalb des Lebens der römisch-katholischen Kirche des 14. Sahrhunderts gewesen. Zu beklagen ist nur, daß wir bei Beurtheilung dieser Bewegung ausschließlich angewiesen sind auf die Berichte ihrer Widersacher. Und wenn unter diesen einige Männer waren, die ehrlich genug, auch widerwillig sich gezwungen sahen, den gewaltigen, sittlich höchst wohlthätigen Sindruck auf die breiten Bolksmassen, den die Geißler in dem

erften Stadium ihres Auftretens ausübten, anzuerkennen, fo maren und blieben fie boch keine Freunde der Beifler. Sie haben uns auch nicht alles, was fie wußten berichtet, nicht einmal fur nöthig erachtet, uns auch nur den Namen eines Beifler-Anführers zu hinterlaffen. Nochmehr zu beklagen ift es aber, daß wir von den Suhrern der Beifler teine einzige, von ihnen felbst aufgezeichnete Nachricht über ihr Thun Selbst die Originale der niederländischen Statuten find verund Treiben besiken. schwunden, der beiden einzigen, wenigstens zum größten Theile von ihnen felbst verfaßten Schriften. Nirgends hat fich eine Spur von ihren besiegelten Briefen gefunden, Die fie behufs Gintrittes in einen Ort der Geiftlichkeit und Obrigkeit vorlegten, nichts von etwa anderen Schriften, die fie für ihre Zwecke unter dem Bolke verbreiteten, nichts von einem besonders erhaltenen Cremplare der maffenhaft abgeschriebenen Simmelsbriefe oder ihrer Lieder. Bei dieser Sachlage ift es nicht leicht, fich ein in allen Punkten befriedigendes Endurtheil über die Beißlerbewegung des Jahres 1349 gu Wir muffen uns daher bescheiden, aus den überlieferten Rachrichten das Uebereinstimmende und sonft innerlich Glaubhafte zu einem, wenn auch ludenhaften Bilde zusammenzustellen, und darauf fußend durch Rudichlusse jenes Bild einigermaßen zu vervollständigen. Diefer von uns unternommene Bersuch führt nun zu den letten Punkten, die über die Beißlerbewegung in Deutschland und in den Niederlanden noch zu erwähnen find.

Seit dem Tode des calabresischen Monches Soachim von Floris († 1202) und dem des hochbegabten, gewaltigen Hohenstaufenkaisers Friedrich II. († 1250) bewegte und erregte bis in die innersten Tiefen das Gemuth der Bolker Staliens, Deutschlands und umliegender Lander ein dunkles Gefühl, das fich in der Soffnung auf gludlichere Berhältniffe Ausdruck verlieh. Glaubte man doch im Sahre 1348, wie der Monch Johann von Winterthur berichtet, noch an die Wiederkehr des vor fast 100 Jahren gestorbenen Hohenstaufen zur Aufrichtung eines neueu weltbe-Bergweifelnd an jeder Bulfe, die in erfter Linie von dem Staat glückenden Reiches. und von der Kirche zu erwarten geftanden hatte, aber vergeblich erhofft murde, schritt bas Bolt feit 1260 gur Gelbsthülfe burch öffentliche Bugumguge. Die weitesten Volkstreise beherrschende, berechtigte Gefühl erlangte im Laufe von fast 100 Jahren eine gewaltige Macht, nämlich die Macht einer, ursprünglich von einer einzelnen Berfonlichkeit aufgestellten, herrschenden Idee, welche, abgesehen von Italien und anderen romanischen Ländern, in Deutschland durch mehr als 200 Jahre wirksam blieb, bevor sie durch die Inquisition erlosch. Wir haben also die geschichtliche Thatsache vor Augen, daß es eine Idee ift, durch welche die merkwürdige Beiglerbewegung, die im Sahre 1349 in Deutschland vermittels des Gingreifens einer begeisterten Persönlichkeit, der sich andere gleichgefinnte Beifter anschlossen, hervorgerufen wurde (f. oben S. 106).

Der zweite Punkt ift der, daß in den die damalige Welt beherrschenden religiosen Vorstellungen sich der richtige Gedanke des Flagellantenthums birgt, daß für alle Zeiten das im Christenthum liegende sittlich Wahre siegen foll über das Unwahre des unlauteren verweltlichten Christenthums.

Der dritte Punkt ist, daß die Führer der Geißlerbewegung die ausschließlich für die ganze Christenheit gelten sollende Schlüsselgewalt des Stuhles Petri im Einklang mit anderen früheren Secten leugnen, wie das auch heute noch von der überwiegen- den Mehrheit der Christenheit geschieht.

Der vierte Punkt ist, daß die Führer der Geißler richtig gefühlt haben, daß zu den gottesdienstlichen Verrichtungen auch der Volksgesang in nationaler Sprache gehört.

So finden wir, daß die unter dem zweiten, dritten und vierten Punkte bezeichneten Gedanken von wahrhaft reformatorischer Bedeutung sind, die, wenn sie auch bis gegen Ende des 15. Jahrhunderts, merkwürdigerweise namentlich in einzelnen Theilen Norddeutschlands im Berborgenen weiterlebten, doch erst nach 168 Jahren zu allgemeinerer Geltung gelangen sollten. In jeder anderen Hinsicht war die Geißlerbewegung vollskändig versehlt; aber daraus den Führern dieser Bewegung einen Borwurf zu machen, wäre durchaus ungerecht. Und das führt uns auf den letzten Punkt.

Der fünfte und lette hier zu besprechende Punkt soll den Makel beseitigen, der bisher auf der Geißlerbewegung lastete, wonach sie als eine beklagenswerthe, krankhafte Berirrung fanatischer Menschen angesehen wird.

Diefer Borwurf kann offenbar nicht auf die Bolksmaffen als folche bezogen werden, sondern nur auf deren Führer. Diese maren ehrliche Enthufiasten, die das von ihnen erkannte Beste erstreben wollten. Ohne Ahnung eines naturgesetzlichen Berlaufes der Dinge, weder in der uns umgebenden Natur, noch in der geiftigen Welt, waren sie mit dem Bolke Rinder ihrer Zeit und standen damit auf dem Boden des damaligen kirchlichen Glaubens, ohne daran irgend welche Kritik zu üben. Daß fie aber bem, mas fie von diesem Glauben außerlich gelten ließen, nicht auch innerlich zustimmten und von einem speculativen Standpunkte aus für fich allerlei Borbehalte machten, das scheint allen Anzeichen nach gewiß zu sein. Doch tritt biefer Umstand nach außen bin nicht hervor, vor allem nicht in der Beibehaltung ber seit langen Beiten geübten fundentilgenden Selbstgeißelung. Diefe mar eine aus bem Monchthum herübergenommene, auf die Spige getriebene Astefe, die aus der stillen Clause heraus in das öffentliche Leben Gingang gefunden hatte. chische Astese war aber von Saus aus nichts anderes als eine Opposition gegen die Berrichaft der Rirche, die es nicht verstanden hatte, bei Zeiten gemissen unbefriedigten Seelenzustanden Einzelner und ganzer Gruppen von Seilsuchenden in richtiger Beise das rechte Seilmittel zu verschaffen. Diese Askese wurde vielmehr geduldet und als rechtes Busmittel von der Kirche anerkannt. Aber dieses Busmittel war und ist ein frankhaftes. Daß es auch die Beißler öffentlich übten, ist daher nur eine übertriebene Confequenz, die von dem Bolte als heilfam für diesseitiges und kunftiges Leben angesehen wurde. Wenn demnach den Führern der Geißler ein Borwurf

Digitized by Google

gemacht wird, dieses unvernünftige Mittel als Heilmittel beibehalten zu haben, so fällt dieser Vorwurf nicht auf sie, sondern in letzter Instanz auf die Kirche selbst zuruck.

So bleibt benn die große Geißlerbewegung des Jahres 1349 ein denkwürdiger Bersuch, von dem Boden der damaligen kirchlichen Berhältnisse aus eine nach verschiedenen Richtungen hin heilsam wirkende Umwälzung herbeizuführen. Der Bersuch mußte mißlingen; das Bergängliche daran ging in dem Zeitenstrome unter, das Unvergängliche blieb. Und dies wenige Unvergängliche durchdauerte schlimme Zeiten als eine reformatorische Idee, im Stillen weiter wirkend als Borzeichen eines neuen Zeitalters.

### Inhalts-Uebersicht.

(Bu S. 89—218.)

#### Allgemeiner Theil. Einleitendes.

S. 89-99.

1. Früheftes Auftommen der Beißelungen bei Monden und Laien feit dem 10. Jahrs hundert, und die erften Beiglerfahrten von 1260-1349. S. 89-94.

Regino von Brum, Dominitus der Gepangerte, Beter Damiani, Johannes von Bicenza. S. 89. 90. Ursachen und Beranlaffungen der erften Geißlerfahrten von Laien seit 1260 in Italien und Deutschland. S. 91—94.

2. Berührungen früherer und gleichzeitiger religiöfer Lehren und Bewegungen mit benen ber beutiden Geißler im 13. und 14. Jahrhundert. S. 94-99.

Politische und kirchlich-religiöse Berhaltniffe: Die nachtheiligen Birkungen der Kreuzzuge hinsichtlich des Unsehens der Kirche; Rampf zwischen Papstihum und Raiserthum; Berfall der Zucht unter Klerikern und Laien, apokalpptische Hoffnungen. S. 95—96. Untiktroliche Lehren der Ratharer, Baldenser und der Brüder und Schwestern des freien Geistes. S. 98—99.

### Besonderer Theil. Die Geißler des Jahres 1349 in Deutschland und den Riederlanden.

S. 99-218.

#### A. Die Anfange der Geißlerbewegung. S. 99-107.

- 1. Die politischen Berwürfnisse zwischen Raiser Ludwig dem Bayer und der römischen Curie; die über ihn verhängte Bannbulle; schälliche Folgen für Kirche und Bolt nach Ioh. von Binterthur und Seinrich von Hervord. S. 99—101. Berfolgung der Juden und die gegen sie erhobenen Anschuldigungen; sociale Berhältnisse: Hoffnung auf Kaiser Friedrichs Biederkunft; Judenmord in Strafburg. S. 102—103. Das große Sterben oder die Bubonen-Pest; ihre Berbreitung und Dauer in Europa; Besschriebung derfelben; Mittel zur Abwendung derfelben durch die Geislerfahrten. S. 103—105.
- 2. Ramen der Urheber der Beiplerbewegung in Stallen und Deutschland find mit etwaiger Ausnahme von Stalien unbefannt. S. 106—107.

#### B. Die geographische und maffenhafte Berbreitung der Beißler. S. 107-115.

Die Best in Avignon: kirchlich angeordnete Busprocessionen zur Abwehr berselben; die internationalen, nicht kirchlich auctorisiten Buswallsahrten; Auftreten der Geislerzüge aus Rorditalien nach Deutschland und umliegenden Ländern, S. 107—110; muthmaßliche Marschitung der Geislerzüge; Anzahl der Theilnehmer in Deutschland und den Riederlanden. S. 110—115.

- C. Fortgang ber Geißlerbewegung und ihre Organisation. S. 115-144.
- 1. Die Statuten ber niederlandifden Beigler. G. 115-123.
- 2. Die Organisation ber Beifler. G. 123-144.

Die Oberleitung der Seislerbewegung: S. 123—128; 131; 133. Die Brüderschaften: Theilenehmer; der Seheime Rath; Leiter und Anführer: Meister; Senioren, Borsanger; Geistliche, die sich ber Bewegung angeschlossen. S. 129—135. — Eintrittsbedingungen; Tracht der Geisler und Abbilbungen; das Geißel-Instrument; Ordnung der Seisler auf ihren Zügen; Einzug in einen Ort; Zeit und Stätte der Geißelprocedur; Beschreibung der Procedur; Untertunft der Geißler; Aufenthaltsdauer an einem Orte; Dauer der Ballfahrt. S. 135—144.

D. Der Geißler Beglaubigung durch innere Erleuchtung und durch den vom Himmel gefallenen Brief. S. 145—156.

Die innere Erleuchtung. S. 145—146. — Die himmelsbriefe betreffend Sonntagsfeier von der neunten Stunde des Sabbaths bis zum Sonnenaufgange des Montags. — Die himmelsbriefe aus früherer Zeit im Orient und Aegypten, im Abendlande zuerst in Spanien, im frantischen Reiche, in England, in Deutschland. S. 145—154. — Die Geißlerpredigt nach Closener: sie verlangt die Sonntags- und Freitagsheiligung und fordert zuerst die Geißelprocedur; sie beruht auf italienischer Borlage aus dem Jahre 1262. S. 154—156.

- E. Die Geißlerlieder in Deutschland und in den Niederlanden. S. 157-188.
- 1. Die alteften Radrichten über die Beißlerlieder. S. 157-158.
- 2. Die Mittheiler berfelben. S. 158-160.
- 3. Die Tegterklärung derfelben. S. 160-188. Die Reihenfolge der zu besprechenden 13 Lieder. S. 160-161:
  - A. Lieder, die beim Eintritt in einen Ort gesungen wurden. S. 161—168: Drei Lieder: Ballfahrtslied als Geißlerlied zurecht gemacht. S. 161—162; Bittlied an Maria. S. 162; Bethnachts- und Dreitonigslied. S. 163—168.
  - B. Lieder, die mahrend der Geißelprocedur gesungen wurden, S. 168—186. Die dramatischen Borgange bei der Geißelprocedur und die dabei gesungenen Lieder. S. 168—170. Die 8 Lieder, bestehend aus Passinosliedern (Rr. 1, 2, 3, 6 u. 7), ein Marienhymnus zur Abwendung der Pest (Rr. 5), und Lieder paranetischen Charakters (Rr. 4 u. 8). Erklärungen zum Liede B. 1, S. 170—172; zu B. 2, erste Kniedeugung. S. 172—173; zu B. 3, zweite Kniedeugung. S. 173—174; zu B. 4, dritte Kniedeugung. S. 175—177; der lateinische Marienhymnus. S. 177—178; zwei wallonische Lieder, B. 6 u. 7. S. 178—185; endlich ein Liedbruchstück meist paranetischen Inhalts mit neuen Zügen über St. Peter und den Erzengel Michael, B. 8. S. 185—186.
  - C. Lieder ber Geißler beim Abjug aus einen Ort nach ber Limburger Chronit, 2 Bruchftude, S. 186-188.
  - F. Glaube, Cultus und Moral der Geißler. S. 188-209.
- 1. Der Glaube. S. 188-197: Miffion der Geißler; die hl. Schrift; Belt- und Menschenschöpfung; Trinitat. S. 189; Gott und Chriftus, taum ju unterscheiben. S. 189-190; Gott Bater und beffen

Sigenschaften, S. 189—190. — Jesus Chriftus, Ibentität mit Gott Bater; Präegistenz, Gottmensch, Helland, Erlöser, Beltschöpser, König; Conceptions, Geburts und Passionsgeschichte; Auferstehung; Richter beim jüngsten Gericht, S. 190—191 u. S. 196. — Der heil. Geist, S. 192. — Die Jungsfrau Maria S. 192—194: ewige Jungsrau, Gottgebärerin, sonstige Attribute S. 192; unerschaffene Schöpserin ber Creatur; Fürbitterin; Berursacherin ber Geißlersahrten, S. 193; Seelenführerin, S. 194. — Engel und Apostel, S. 194. — Satan, Teusel, Lucifer, S. 194—195. — Hölle, Fegeseuer, S. 195. — Jüngstes Gericht und die Auserwählten, S. 196—197.

- 2. Der Cultus der Geißler, S. 197—208. Bußcultus als verdienftliches Berk. S. 197—198. Dauer der Ballsahrten, S. 198—199. Den kirchlichen Ginrichtungen nachgebildete Cultgebrauche: Processionen, Gebetsübung, Sonns und Festtagsseier, Sonntagsruhe; Mittwochs und Freitagsseier, Feste der Heiligen, Maria Geburt, S. 199—200; Sakramente: Tause, Abendmahl, Che. S. 201. Monchischen Gebrauchen nachgebildet: Daß Sichesseißeln; Riederfallen in Kreuzgestalt, Tisch und Schlafordnung und anderes, S. 201—202. Den Geißlern allein zukommende rituelle Gebrauche: daß Hoheriester liche Laienamt bezüglich des einzelnen Geißlers: öffentliche Laienbeichte, Buße, Absolution, S. 202—204; bezüglich der gesammten Cultgemeinde, S. 204—205. Thätigkeit des Meisters am Schluß der Bußhandlung, S. 205—207; der nationale Gesang der Cultusgemeinde, S. 207—208. Gebrauche bei Bestattung von Geißlern, S. 208. Berpssichtungen des einzelnen Geißlers auf Lebenszeit, S. 208.
  - G. Die kirchlicherseits unternommenen Bersuche zur Unterdrückung der Geißler. S. 209—211.
  - H. Das Gesammturtheil über die Geißlerbewegung des Jahres 1349. S. 212—218.

#### Fehlerverbefferungen und Nachträge.

- S. 20. 3. 4 b. u. I. D. (nicht D.) Rleinert.
- S. 24. B. 225 I. tuncque; B. 253 I. coniunxere.
- C. 97. 3. 6 b. u. (im Tegt) I.: Busammenhang.
- S. 111, oben, füge hinzu: In Rothe's Duringischer Chronit (Ausg. von R. v. Liliencron, 1859, S. 594) heißt es (nach alterer Borlage), daß man 1349 mehr als hunderttausend Mann Bußer in dem Lande Thuringen gesehen habe und noch mehr "an manchen Scharen" in den Städten und Dörfern.
- S. 188, Anmig. 4 füge hinzu, daß zu den 10 von P. Delehave mitgetheilten himmelsbriefen noch ein weiterer, mit jenen ähnlicher himmelsbrief existit, der auf dem Altare Sti. Baudoli (Abtei St. Baudile) in civitate Nimaso (Rimes, Opt. Gard) vom Bischof Petrus (Bischof v. Rimes, 1080—1095) gefunden sein, nach einem spätcstens dem 12. Ihd. angehörigen Manuscripte. Räheres hat D. Germain Morin mitgetheilt in: Revue Benedictine, seizième année, 1899, abbaye de Maredsous (Belgique) p. 217.
- S. 192. 3. 17 v. o. Statt clauso utere gewöhnlicher: clauso utero.

## Die Sangesweisen

der

# Colmarer Handschrift

und die

### Liederhandschrift Donaueschingen

herausgegeben von

Paul Runge.

æ

Ihrer Großherzogl. Hoheit der Frau fürstin **L**eopoldine

zu Hohenlohes Cangenburg, Prinzessin von Baden gewidmet.



### Urtheile der Presse.

MG.

"Unfere Renntniß ber mufitalifchen Seite ber funftlerifchen Thatigfeit ber mittelalterlichen beutichen Dichter mußte bieber trog ber verdienftvollen goridungen Jacobethal's und Riemann's noch immer an dem Uebelftande franken, daß fo wenig fur weitere Untersuchungen brauchbares Material von alten Melobien bisher durch den Drud allgemeiner juganglich mar. Das vergangene Sahr hat darin eine erfreuliche Abbulfe gebracht, fo daß wir einen Aufichwung der mufithiftorifden Studien nach diefer Richtung bin erhoffen tonnen. Die gange Benaer Liederhandichrift liegt in mufterhaftem Abbrud, von Muller beforgt, vor. Die Mondfec-Biener Sandichrift ift durch Maper und Rietich vollftandig herausgegeben. Diefen beiben wichtigen Quellen reiht fich die Bublication der Sangesweifen der umfangreichen Colmarer, jest Munchener Sandidrift ebenburtig an, die Baul Runge in Colmar, Componist gefälliger Chorwerte, in einem stattlichen Bande vorlegt. Der mufitalifche Theil ber Aufgabe ift muftergultig geloft. Bor Allem ift ber gundamentalfas, ben ber Sreabr. im Berein mit Riemann fand, daß die Rotirung der Solfdr. lediglich Reumirung und menfurirter Berthbeftimmung ganglich fremd ift, unanfechtbares Ergebniß. Un diefem feften Buntte werden nun die Gingeluntersuchungen einzusegen haben. Die Ginleitung orientirt ausführlich über Die Gefchichte ber Sofchr., wobei Bartich's Angaben in feiner Ausgabe der Meifterlieder an mehreren Buntten verbeffert werden, und über alles wissenstige Technische jum Berftandnis und jur richtigen Auffassung der Melodien. Im Abdruct ift die nachahmenswerthe Einrichtung getroffen, daß die rhothmische Struktur der Melodien nicht durch moderne Sattstriche, die leicht den empirifchen Gindrud verwirren tonnen, fondern durch Abbrechen am Ende der Reimzeile tenntlich gemacht ift, alfo das einzig fichere Princip, die a priori feftfiebende Abhangigteit des mufitalifden Schemas bom poetifchen, ju Grunde gelegt wird. Dem Abdrud der Colmarer Melodien folgt ein turges Inhaltsverzeichnis ber Donaueschinger Liederhandidrift, die Runge mit Recht nicht, wie Bartich, ale einen Ausgug aus der Colmarer aufieht, fondern mit diefer auf eine gemeinfame Quelle aurucführt. Beniger gelungen ift der literarhiftorifd-fprachliche Theil der Aufgabe. Der gachmufiter braucht freilich fur berlei Dinge nicht competent ju fein: aber er hatte fich hier entweber germanistifcher Sulfe verfichern ober gang fcweigen follen. Das Runge's literargefcichtliche Renntniffe nicht ausreichten, zeigt Die kritiklose Aufzählung der Dichternamen, wo Seinrich von Ofterdingen und Rlingfor paradiren, und die Behauptung (S. VI Anm.), daß der Inhalt der Colmarer Solfder, dem Minnes, nicht dem Reiftergefang angehöre. Die fprachlichen Erlauterungen zu den Tegten aber find geradezu armlich und enthalten babei noch gehler wie nuvrage (= nu vrage Bartich 6, 808) "fchiffbruchig, in Unglud" (S. 49), ile "Minne" (S. 66), dieren (= tieren Bartich S. 17) "fich bemuben, fich geberden" (S. 79)!

(Barnde's Literarifches Centralblatt. 1897. Rr. 10. S. 337.)

Bu den Ausstellungen des herrn Referenten bemerke ich folgendes: Rudolf Rogel, Geschichte der deutschen Literatur. I. 1894, schreibt S. VII: "Die ausgezeichneten Berke von Koberstein-Bartich und Badernagel-Martin sind in den handen eines Ieden, dem es einst ist um literargeschichtliche Studien". Run fagt Roberstein-Bartich S. 224: "Bir wissen von h. Ofterdingen weiter nichts, als daß er nach den Liedern und Sagen vom Bartburgkriege in diesem eine Hauptrolle gespielt haben soll, und daß er einem Meister aus dem Schlusse des 13. Jahrh. für einen der älteren und berühmteren Liederdichter galt"; S. 249: "Sin Busammenfallen Harden har dagenhaften Klingsor, dem die Biltener Hofchr. ein längeres Gedicht beilegt, vermuthet Lachmann". Backernagel-Martin S. 387: "Hermann der Damen nennt als Dichter, vielleicht schon auf Grund des Bartburgkrieges, den H. v. Ofterdingen. In den Chroniten auch Aftirdingen. Bugleich erzählte man, und das auch mochte im Ramen wenigstens ungeschichtlich sein, von Meister Clinsor".

Aus diesen unbestimmten Aeußerungen vermag ich nicht zu erkennen, warum in der ersten Salfte des 13. Jahrh. ein Heinrich von Ofterdingen, ein Klingsor nicht gelebt haben könne; warum ich die Glaubs würdigkeit der Hofche. bezweiseln solle, ohne selbst mit ausgezeichnetster Hule etwas besseres an die Stelle sehen zu können. So lange mir nicht gesagt wird, wer die Lieder, nach Bort und Beise, Tezt und Melodie gemacht hat, so lange werde ich mich an die Handschriften halten. Unterstützung sinde ich bei

Alons Schulte, Die Disposition der großen Beidelberger (Manesse'fchen) Liederhandschrift (Beitschrift für die Geschichte des Oberrheins, 1892), der ohne "foll", "mochte", "vielleicht", ohne "Bermuthung",

auf Grund seiner forgfältigen Untersuchungen die klare Behauptung ausspricht: "Bu ben Ministerialen, bem unfreien Landadel gehört Kliugefor vom Augarland";

Dr. Ragl und Beidler, Deutscho Defterreichische Literaturgeschichte. Bien, 1897. C. 315: "Die ungarischen Colonien nahmen verhältnismäßig fruh Antheil an der deutschen Dichtung. Rlingfor's Rame ift fein leerer Shall!"

ebenda G. 530:

m**:** :

k :

::- <u>}</u>

---

nt: ::

, k

: :

u i

œ.

1

مرند. تاریخ

lesh'

31-

- 1

Ţ,ţ

la F

ii.

3 2

ĵ.

ke :

ш

1.

شيه

<u>;-,t</u>

i:

1

9: ,•

î

fr:

÷

:

"Beinrich von Ofterdingen, der in der Stiraburg ju Stehr ein gastliches Beim gefunden hatte, ift gleichsam der Ahnherr der Stehrer Meisterfanger";

Bangemeister, Die Bappen, Helmzierden und Standarten 2c., 1892, schreibt S. IX: "Meines Erachtens ist es mindestens voreilig, in dem jesigen Stadium der urtundlichen und heraldischen Forschung über die Minnesinger die Glaubwürdigkeit der Hofche. von vorneherein in Zweifel zu ziehen. Ramentlich muß es als eine ganz unberechtigte petitio principii betrachtet werden, wenn Jemand das Beugnis der Handschrift nur verwirft, um einen Einwand gegen seine unsicheren Bersmuthungen über die Person des Dichters zu beseitigen!" —

Benn der Ref. die Colmarer Sangesweisen für Meistergesang ansieht, dann ift mit ihm nicht zu rechten. Ich verweise ihn auf "Musit. Bochenblatt". 1897. S. 438, auf die weiter unter folgenden Besprechungen der musitalischen Beitschriften. Das die Dichtungen, wenigstens zum Theil, dem Meistergesange angehörende Rachbichtungen auf die alten Tone sind, habe ich nirgends bestritten. —

Die wenigen sprachlichen Erlauterungen, die ich den Sangesweisen anreihte, gab ich um anzudeuten (was ich freilich im Borworte hatte fagen muffen), daß, wer etwa die Textausgabe von Karl Bartich zur Bergleichung heranziehen wolle, nicht außer acht lassen durfe, daß Bartich nach einer "forgfältigen Abschrift" (vgl. vorn mein Borwort zu Hugo's Chronit) gearbeitet hat. Die Hofcher. liest:

Jona (fach) bas ungewitter off bem mage, auch famuel mag whten mer nufrage.

"Aufrage" tann nur durch "schiffbruchig" (von naufragus) übertragen werden. Bgl. hierzu Mone, Lat. Hannen. II. 1854. S. 12: "O Maria, clausus hortus, naufragantis mundi portus"; ebenda S. 96: "Maria pons naufragatis". Rarl Bartich fühlte sich verpslichtet, die zweite Zeile dahin zu andern: oueh Samuel was witen maer, nu frage; der Heferent belehrt mich, nu frage bedeute nu vräge. Die handschriftliche Lesart: Samuel war auf weitem Meere nufrage, schiffbruchig (mit zerbrochenen Audern, mit zerrissenen Segeln, dem Spiel der Bellen preisgegeben), versiehe ich; die Berbesserung durch Bartsch mit der erganzenden Berbesserung des Herrn Recensenten:

#### ouch Samuel was witen maer (!), (!) nû vrâge

verftebe ich nicht. -

Das Lied Rr. 17 S. 65 ift im Text sehr ludenhaft. Ich bemuhte mich, eine Erganzung zu finden. Dem Spiritualisten Plato, welcher die Ideen (ydia) für das wahrhaft Birkliche erklart, wird der Materialist Epikur gegenübergestellt, der die Materie (ile, jle, d. i. hyle, ελη) als das positive und einzige Princip der Dinge bezeichnet. Aristoteles vermittelt, da er zwei Grundprinciplen alles Seins unterscheidet, die Form und die Materie, die gestaltende Ursache (opifex) und den Stoff (mundus). Den langathmigen Deutungsversuch, der mich ohnehin auf die sehlenden Borte nicht geführt hatte, strich ich bei der Correctur und schrieb, vielleicht durch das Auge getäuscht (das Bort "jle" steht in dem Liede ganz vereinzelt unter "mynne") statt "jle — hyle" das allerdings ganzlich sinnlose "jle — minne". Dies ist ein nicht zu entschuldigender Flüchtigkeitssehler. —

S. 79 fcreibt die Sandfcrift: . . . dieren ftard. Bartic andert: den tieren ftarc. Das Bort heißt nicht "tieren", fondern "Dieren", nach Leger "fich bemuben, fich gebarden". — \$8. R.

"Der glanzend geführte Rachweis, daß die Rotenschrift des Manuscriptes Reumirung ift, nicht Mensuritung, ift Runge's befonderes Berdienft. Bie er den alten Bestand von C. im ausgesprochenen Gegensatzu Bartich als "Minnelieder" betrachtet wissen will, ist rathselhaft. Es ware interessant, eine nahere Begründung dieser Auffassung zu erhalten. Leider vermissen wir eine solche in der Cinleitung. Der hinweis auf das einsachere Gemaß der Lieder, den der Herausgeber auf S. 160 als Begründung angiebt, genügt boch nicht, die Lieder dem Minnegesange zuzuweisen.

Eine Reuerung, die das Lesen der Reumirung und das Berständniß des rhythmischen Ausbaus der Lieder ungemein erleichtert, hat Aunge insofern eingeführt, als er die Beisen nicht durch Lattstriche, sondern durch Abbrechen der Rotenzeile am Ende der Reimzeile gliedert. Bo Aunge aus musikalischen Gründen von der Lesart der Handschift abweicht, constatirt er dies siets unter Angabe der Originallesart. Barianten aus der Benaer Handschift werden mehrmals gegeben. Bei den vier "gekrönten Lönen" werden auch Puschmann's Riederschriften aus dessen "Genotieret Buch" gebracht. Sehr lehrreich ist "Graff Peters große tagwyse", die wir hier erstens in der Rotirung der Colmarer Handschift, zweitens in einer sehlerhaften Uebertragung Böhme's aus einer Straßburger Handschift des 15. Jahrhunderts, drittens in Runge's Uebertragung derselben Handschift, viertens in Bohn's Umschrift eines Trierer Manuscriptes des 15. Jahrhunderts und endlich in der Lesart einer Biener Handschift vorsinden. Berthvolle Correcturen zu Bartsch enthalten die Anmertungen zu den Rummern 13, 100 und 120.

Die Ausgabe ift mit der größten Sorgfalt gefertigt, nur hatte Aunge die Abfassung der Anmerkungen lieber einem Germanisten überlassen sollen. Es waren dann sicher verschiedene Schniper unterblieben, die dem Buche nicht zur Bierde gereichen. Der Herausgeber, welcher demnächst auch eine Ausgabe der Seislermelodien aus dem Jahre 1349 veröffentlichen wird, hat in dem vorliegenden Berke eine Arbeit geschaffen, welche die Erforschung der noch schwebenden Fragen auf dem Gebiete der Geschichte des mittelalterlichen deutschen Liedes wesentlich erleichtern wird, — und dies ist die hohe Bedeutung des vorliegenden Buches.

Memmingen. Bruno Schnabel. (Literaturblatt für germanische und romanische Philologie. 1897. Rr. 11.)

Anm. Bielleicht beden fich die gerügten Schniper mit benen, die das Literarische Centralblatt anführt. Dann finden fie dort ihre Erklärung. B. R.

"Eine der schönsten und interessantesten Publicationen in unserer, für die Geschichte der Musit fo rührigen Beit ist der mit Facsimile von Text und Roten in prächtiger Ausstattung erschienene Folioband: "Die Sangesweisen zc." Der sehr verdiente und in der einschlägigen Periode der Musitgeschichte tresslich bewanderte Autor hat im Borwort die Grundsäpe, welche er bei der Ferausgabe beobachtet hat, klar entwicklt. Er hat volltommen Recht, wenn er die Rotirung des Colmarer Coder nicht in mensurirtem, sondern in frei rhythmischem Sinne erklärt. Ber das vierbändige Bert "von der Hagens" kennt, sowie "Leben und Berte der Troubadours" von Fr. Dieh und Karl Bartsch, kann die Ausgabe Runge's nicht entbehren, sowohl zur Bervollständigung der bio-bibliographischen Kenntnisse über diese Musikperiode, als auch zur Bergleichung der Unterschiede zwischen dem französischen Troubadour und dem deutschen Minne- und Reistersänger. Man tann sich des Gedankens nicht erwehren, daß die Differenzen, welche seit einigen Jahren zwischen der französischen und deutschen Ausstalien und beutschen Aussachen auf ähnlicher, principiell verschiedener Erklärung der Rotation beruhen.

Großere Bibliotheten ober mohlhabende Freunde diefer merkwürdigen Beriode deutscher Mufitgeschichte feien hiermit auf die verdienftliche Arbeit Runge's gebührend aufmertsam gemacht. Dr. Fr. E. Saberl.

(Musica saora. Regensburg. 1897. S. 101.)

"Ungefahr gleichzeitig ist die musikhistorische Literatur durch zwei hochbedeutsame Publicationen bereichert worden, welche der Aufschließung eines bisher so gut wie ganzlich unbegangenen Gebietes dienen, nämlich besjenigen der mittelalterlichen Monodie, insbesondere der Liedcomposition der deutschen Minnesanger. Rachdem vor wenigen Bochen die prächtige photographische Facsimilirung der Jenaer Minnesangerhandschrift der Deffentlichkeit übergeben worden, solgt nun eine ebenfalls sehr stattliche erstmalige Bekanntmachung der in der "Colmarer" und "Donaueschinger" Liederhandschrift enthaltenen, an Bahl und vielleicht auch an Bedeutung den Jenaer noch überlegenen Minnesangerweisen. Die musikalische Belt hat nun ein reiches Material zur Berfügung, um sich über die Ratur und den Berth dieses ältesten deutschen Liederfrühlings ein Urtheil zu bilden und den diese Melodien beherrschenden Bildungsgesessen nachzugehen.

Die Runge'iche Ausgabe ber Colmarer bezw. Donauefdinger Delodien ift die erfte, da R. Bartich die Melodien ganglich ignorirt hat; fr. Runge verdient deshalb den lebhaften Dant aller fich fur diesen Bweig ber Literatur- und Musikgeschichte Intereffirenden.

Die Benaer Sbichr. tragt mehr den Charatter einer Specialsammlung, für welche örtliche und zeitliche Rudsichten bestimmend waren, Colmar dagegen erscheint universeller, stellt eine mit Bedacht vorgenommene Auswahl unter den berühmtesten Beisen des 12.—13. Jahrhunderts dar, denen sich eine reiche Sammlung

berjenigen bes 14. Jahrhunderts anschließt, in welchem ohne Bweifel die (nicht erhaltene Mainger) Sandschrift entftand, von welcher Colmar eine Abichrift und Donaueschingen ein Auszug ift.

Das von Runge eingeschlagene Berfahren bei der Biedergabe der Melodien ift in mancher Beziehung neu. Bunachft hat derselbe die schwer lesbaren Formen der Originalnotirung (in Colmar Reumen der sogenannten deutschen oder gothischen Form, aber nicht derbe Rägel- und Huseisenschrift, sondern hatenförmig gebogene Rotenförper an dunnen Stielen, in Conaueschingen derbe schiesliegende Orucktriche ohne Stiele) durch die uns geläufigere Nota quadrata ersett. Ganz neu, aber gewiß praktisch, ist das von Runge angewendete Berfahren des Absehns der Melodien nach Reimzeilen.

Das die Noticung nicht nur der Colmarer, sondern ebenso der Jenaer und wohl aller sonst erhaltenen Minnesangerweisen nichts Anderes als Chorasnoticung, Reumirung ist, wird hier wohl zum ersten Mal mit positiver Bestimmtheit behauptet; da Runge selbst in der Borrede meinen Ramen nennt, so kann ich es auch hier aussprechen, daß ich ihn in seiner unzweiselhaft richtigen Bermuthung der wahren Natur dieser Art der Melodiesizirung bestärkt habe, und, indem ich ihn auf die Bedeutung der Plica als Bestandtheil derselben ausmerksam machte, seine lesten Serupel beseitigte. Ich werde versuchen, die Bedeutung des von Runge vertretenen Princips der ausschlichlichen Ableitung der Rhythmit der Melodien aus dem Metrum der Dichtung an Melodien zu den Dichtungen Albeitung der Rhythmit der Melodien aus dem Metrum der Dichtung an Melodien zu den Dichtungen Rithart's zu erweisen. Da dieselben zum großen Theil nicht einmal die Berse durch Theilstriche abgrenzen, auch ohne Text den Dichtungen vorangestellt sind, so erscheinen sie ganz besonders geeignet, die Richtigkeit des endlich an den Tag gebrachten Princips darzuthun. Ich gestehe, daß ich selbst früher vor dem unheinlichen, grotesten Aussehen dieser Rotirungen zurückschreite. Erst durch Runge's lühnen Bersuch, das Räthsel der Colmarer Notirungen zu lösen, ist mir dazu die Anregung geworden, und siehe da: die ungeheuerlich scheinenden Tonschlangen lösen sich in schunde graziöse Gebilde auf (vgl. weiter "Mus. Bochenblatt" 1897 Rr. 3, 4, 5, 29, 30, 31, 32, 33).

.... Schließlich fei mir noch ein Wort der Verftandigung mit den herren Literaturhistorikern gestattet. Diese ziehen eine scharfe Grenze zwischen eigentlichem Minnegesang und Uebergang zum Meistergesang in einer Beit, aus welcher uns Melodienotirungen der Minnesanger überhaupt nicht erhalten sind (um 1300). Benn die Hoffnung, daß die Musitwissenschaft der deutschen Metrit noch sesten der Anhaltspunkte für die innere Gliederung der Strophen, die Messung der Berse, die Unterscheidung von Binnenreimen ze. nachweisen könnte, nicht ein für alle Mal ausgegeben werden soll, so muß vor Allem erst von Seiten der Metriter zugestanden werden, daß die mussikalische Prazis der Minnesanger mindestens noch durch das 14. Jahrhundert hindurch maßgebend geblieben ist. . . Dehhalb nochmals an die Germanisten die Bitte, sich zunächst von der vollsständigen Gleichartigkeit der Rotirungsweise aller jener alten Liederbücher zu überzeugen und anzuerkennen, daß dieselben in musikalischer Sinsicht durchaus auf dem Boden des Minnegesangs stehen. Rur wenn das anerkannt ist, darf man hoffen, daß die Untersuchung der alten Melodien auch für die mittelalterliche Metrit noch positive Ergebnisse beingen kann.

Dr. Sugo Riemann, Die Melodit der Minnefinger (Mufitalifches Bochenblatt. Leipzig. 1897).

"Ein Sud muhlamer, gewissenhafter, echt deutscher Gelehrtenarbeit ift in diesem vornehm ausgestatteten Folioband geborgen, eine ansehnliche Errungenschaft auf dem Gebiete musikalisch-historischer Forschung, die wiederum ein hochzuschäpendes Material verheißt für fernere, allgemeinere Untersuchung eines außerst intereffanten und noch wenig aufgeschlossenen Gebietes: der Untersuchung über die Psiege der Tonkunft und das musikalische Empfinden am Ausgange des Mittelalters. . . .

Das Sauptverdienst des herausgebers besteht in der Aufschließung der musitalischen Beisen, in der Entzisserung der Rotirungen, und hier galt es in Birklichkeit, große Schwierigkeiten zu überwinden: die Rotirung ist Reumirung, nicht mensurirte Musik. Sine weitere große Schwierigkeit in der Ausdeutung dieser Rotenschrift wird dadurch herbeigeführt, daß die "Plica" sich in den fraglichen Hospie, hausig in einer einfachen Punktnotirung verdirgt. Rur eine wahrhaft liebevolle Bertiesung in die komplicirte Aufgabe, ein eiserner Fleiß, eine scharssinge und feinsühlige Bergleichung der Roten mit den zugehörigen Texten, eine gründliche Kenntniß der auf diesem Gebiete bereits gewonnenen Aufschlässe (hierzu zählen ganz besonders Hugo Riemann's hochschabere Untersuchungen über älteres Rotenwesen) konnten den Herausgeber hier zum Biele sühren. Auch die ziemlich häusigen Schreibsehler der Originale, Ausbesserungen, Berschlimmbesserungen, Rotirungen auf der unrechten Linie u. dergl. hat der Jerausgeber mit kritischem Auge herausgefunden und als gewissenhafter "Merker" angezeichnet. Seine Bersuche endlich, von ein paar Sangesweisen die rhythmischen Berthe zu reconstruiren, sind mindestens sehr plausibel. Die gewonnenen Melodien rühren unser Empsinden mit ihrem durchaus monodischen Charakter seltsam genug an; halten wir sie aber zusammen mit dem Geiste der Poesie, die ihnen untergelegt ist, und etwa noch mit der bildlichen Carstellung der Manesse'schen Holeit und

Innerlichkeit nicht absprechen kann. Und nicht nur die Runftubung des blühenden und abwelkenden Mittelalters, seinen ganzen inneren Gehalt glaubt man ftarker zu verspuren und klarer zu erfaffen, wenn man neben dem dichterischen Berth und dem Bild auch die Sangesweisen jener Zeit vereint auf sich wirken laßt. Der Herausgeber hat sich mit seiner eminent fleißigen Arbeit nicht nur um das kunstgeschichtliche, sondern auch um das culturhistorische Berdienste erworben.

(Literarifche Beilage [Rr. 204] der Frankfurter Beitung. 25. Juli 1897.)

#### Die Colmarer Minnefinger-Sandfdrift.

Das literargeschichtliche und musithistorische Forschung tunftig innigeren Anschluß an einander suchen musien, ist eine in neuester Beit mehrsach betonte Forderung und auch eine glucklicherweise sich mehr und mehr bahnbrechende, der Gesahr des wachsenden wissenschaftlichen Specialistenthums entgegen arbeitende und zugleich die immer stärkere Betonung der mehr culturgeschichtlichen Beleuchtung der Bergangenheit fördernde Erkenntniß. Gine hochbedeutsame Beröffentlichung der letten Monate, die der Colmarer Minnesingers Sandschrift, wird sicherlich zu weiterer Annäherung der beiden wissenschaftlichen Disciplinen beitragen; das Bert betitelt sich: "Die Sangesweisen 2c."

Bisher waren die 86 Melodien, die von ber Sagen im IV. Bande feiner "Minnefinger" abgedrudt hat, die allein zugangliche Unterlage fur die Beurtheilung ber Melodit der deutschen, ritterlichen Sanger bes Mittelalters. Durch die Bublication der Colmarer Minnefinger-Sandidrift ift uns aber eine außerordentlich umfangreiche Erganzung jener von der Sagen'ichen Mittheilungen geboten und nunniehr reichliches Material gur Erforichung des noch fast ganglich unangebauten Gebietes der mittelalterlichen Monodien erichloffen worden. Runmehr ift uns erft ein mahrhafter Ginblid in bas Befen jener ritterlichen Minnepoefie ermoglicht, der uns durch die blose Beröffentlichung der Dichtungen jener von ibm fogenannten "Meisterlieder ber Colmarer Sandidrift" burd Rarl Bartich verwehrt geblieben mar. Und boch mar es uns eine unumfioflich fichere Ueberlieferung, bag jene Dichtungen auch gefungen worden find, und daß die Sanger auch ihre Beifen felbst erfunden haben. In der Colmarer Bandidrift find die Minnelieder neumirt aufgezeichnet, b. h. in einer Art ftenographischer Rotenschrift, aus gemiffen Rotenzeichen, wie Satchen, Buntten zc. bestehend, die nur eine Beranderung der Tonbobe angab, aber eine rhythmifche Meffung der Rotenwerthe noch nicht ermöglichte. Die rhythmische Struttur der Melodien wird lediglich vom Tegte bestimmt. der Colmarer Sandidrift find alfo in der mittelalterlichen Rotirung des 14. und 15. Jahrhunderts uns überliefert. Dies das mufithiftorifche Ergebniß, ju dem Runge gelangt. Die Biedergabe ift in der bequem lesbaren nota quadrata vorgenommen, da fie in originaler Bestalt ohne Facfimilirung nicht wohl möglich gemefen mare. Bas uns aber an ber toftbaren Saminlung befonbers anmuthet, bas find die Ramen ber Minneflinger und ihrer "Cone", wie fie uns aus "Tannhaufer" und den "Meifterfingern" lieb und vertraut find. Dr. Arthur Brufer (Bapreuther Blatter. Juli 1897).

"Runge hat in seiner Ausgabe der Liederholchte, von Colmar und Donaueschingen mit Bestimmtheit behauptet, daß deren Beisen nicht mensuraliter, sondern choraliter notirt seien, d. h. nur Tonhöhen, nicht Quantitäten ausdruden. . . . Es ergab sich daraus die Folgerung: für die Rhythmit der Minnesanger ist aus den Melodien der Colmarer, aber überhaupt auch aller Liederholchte, unmittelbar nichts zu lernen. Der Rhythmus eines Liedes kann nur aus dem poetischen Tegt ermittelt werden. Die Melodien sind nach dem Tegt zu deuten. — Das Princip Runge's ist zweisellos richtig.

(Jahresbericht für germanische Philologie. XIX. 1897, 129.)

<sup>,</sup>B. Runge hat die in Linien eingetragene Reumenschrift der Colmarer und Donaueschinger Sandschriften in die Rotirung mit der nota quadrata übertragen. Bei diesem Berfahren find die herstellungstoften gering und der Preis des Buches dementsprechend ein so billiger, daß es den Gelehrten möglich ift, daffelbe anzuschaffen. . . .

Die Sammlung Runge's erganzt die Jenaer, mit der fie nur wenige Lieder gemein hat, in der une faffendften Beife. . . .

Bas nun die Uebertragung der Choralneumenschrift in die rom. Quadratnotenschrift angeht, fo fcheint mir dieselbe, soweit ich die Sache nach Bergleich mit den Facsimiletafeln beurtheilen kann, der Urschrift gu

Rut tann ich an vielen Stellen der Anwendung der Rotenzeichen Plica ascendens und descendens nicht beiftimmen. In ber Choralneumenschrift gab es bestimmte Regeln fur die Unwendung der Plica. Da nun der Schreiber der C. Sofchr. jur Aufzeichnung der Singweifen der Choralneumenschrift fich bedient, fo galten für ihn die Regeln, die für den Gebrauch der Plica im Choralgefange maßgebend waren. Die Plica bezeichnet im alten Choral einen liquescenten Con, d. h. einen Con, der in der Ausfprace ausflieft und fcmindet, fo daß man ihn taum abichließen bort. Das Berhaltniß ber liquescenten Roten im Choralgesange ift von Pothier in seinen "Melodies Gregoriennes" p. 63 und 119, von ben Autoren ber "Paleographie musicale". II., 37-84 und neuerdings von Pothier in der "Revue du Chant Gregorien" (3. Jahrg. Rr. 4) febr genau und ausführlich dargelegt. (Bgl. auch B. Bohn in Rr. 4 ber Monatshefte fur Rufitgefc. v. 3. 1895.) Mit Diefen Regeln ftimmt Die Unwendung Des Rotenzeichens "Plica" bei Runge nicht immer überein. Die Bedeutung, welche die Plica im Menfuralgefange bat, tann bier nicht in Betracht tommen, weil der Berausgeber die Gefange fur nicht mensurite halt. Uebrigens wird der Berth der vorliegenden Publication badurch nicht beeintrachtigt, ob der Lefer die betreff. Rote, die als Blica bezeichnet ift, fur eine folde ansehen will oder nicht, weil die Blica in der Reumenschrift des Chorals die Melodie an fich überhaupt nicht andert, fondern fich von der einfachen Bunttnote nur dadurch untericheidet, daß fie den Sanger aufmertfam machen will, durch den liquescenten Con die betreff. Silben richtig ju trennen und gut ju declamiren. Bir munichen der verdienftvollen Arbeit Runge's die weitefte Berbreitung in dem Rreife der Mufitforfcher und auch der Literarhiftoriter.6 Dr. Bilbelm Baumfer.

(Literarifder Sandweiser für Ratholiten deutscher Bunge. 1896. Rr. 24.)

Ich bemerke hierzu, daß die Schubiger-Bothier'iche Theorie der voces liquescentes ichon in den Notirungen kirchlicher Gefange keineswegs überall fich bestätigt findet, aber jedenfalls durch eine Menge unzweifelshafter Plicen im Zenaer Minnefangerkodez und Troubadournotirungen (vgl. die Beispiele bei F. Bolf "Ueber die Lais" 2c.) als für das spätere Mittelalter nicht geltend erwiesen wird. \$3. R.

"Die Colmarer Sofchr. befindet fich auf ber Rgl. Sof- und Staatsbibliothet in Munchen, die Donauefdinger ift der Colmarer fast gleich, die wenigen Abweichungen find bom Berfaffer aufgenommen. Die Melobien find mit ber beutichen Choralnote, Die mit ber Reume noch die meifte Aehnlichteit hat, notirt. Der Berfaffer bat fie verftanbigermeife mit ber romifchen Choralnote wiedergegeben. Ginen abfoluten Berth haben beibe Rotengattungen nicht, baber ber Sattiftrich wegfallt und an die Stelle ber Rhuthnus des Tegtes In Betreff der Anmendung der Plica ascendens und Plica descendens, die Dr. Sugo Riemann dem Berfaffer jur Anwendung empfahl, geben die Unfichten aus einander (vgl. Literarifder Sandweifer 1896, Rr. 662, S. 754, und Jahrg. 27 ber M. f. M., besonders den Abiconitt G. 47 unten). Da jedoch ibre Anwendung auf den Melodiefdritt teinen Ginfluß ausubt, fo ift die Bermendung derfelben ohne Schaben und braucht man nur die ichiefe Stellung in eine gerade und den furzen Strich fich weggubenten. Der Berfaffer macht im Borworte febr richtig barauf aufmertfam, baß ber Inhalt beiber hanbichriften teine Meifterlieder, fondern Minnelieder find und fucht ber alteften Riederfdrift nachzugeben, die aber beute nur fcmer mehr feftstellbar ift. Die Melodien find außerordentlich gefangreich und zeigen fogar bin und wieder burch die Biederholung des Anfanges am Schluffe der Melodie das Bestreben nach form. Man muß fich nur huten, irgend eine Sattart der Melodie aufdrangen ju wollen, wie es der Berfaffer im Borworte gethan hat, fondern nur den Tegt ausdrucksvoll declamiren, wie es noch heute im Recitativ Gebrauch ift, mas freilich Rich. Bagner jum Tempel hinausgejagt und bafur bas rhythnifch tattifch begleitete Recitativ eingeführt hat. Dem Freunde alten Minnegefanges wird die prachtig ausgestattete Sammlung ju einem Quelle hohen Genuffes werben.

(Monatshefte für Mufitgefdichte, berausgegeben von der Gefellicaft für Mufitforfdung. 1897. Rr. 10).

Insere Beit lebt im Beichen der Erforschung der Raturgesetze und der Biederbelebung alter Aunstwerke. In der Malerei, Bildhauerei, Bautunst und Dichtung ist man schon seit langer Beit bemüht, die Leistungen älterer Perioden durch Reproductionen und Gallerien der Gegenwart wieder vor Augen zu führen und den Geschmad für's Edele und hohe zu bilden und empfänglich zu machen. Die Musit, als jüngste der Künste, hat Bieles nachzuholen, denn erst der Reuzeit blieb es vorbehalten, die Entwickelung der Musit durch eifrige und umsassenden Duellenforschung, sede Periode der Musit seit den Beiten der Griechen zu erforschen und in epochemachenden Berken die Resultate niederzulegen. Frankreich gebührt darin der Borrang; die Deutschen kamen langsam, aber in gründlicher Beise erst nach. Das kleine hausselein Berehrer der älteren Kunstepochen

vermehrte sich zusehends, und heute wetteisern alle europäischen Bollerschaften, die alten Meisterwerke durch Reuansgaben, ja sogar Gesammtausgaben, der gebildeten Belt wieder zugänglich zu machen. . . Unschließend an diese letteren Beröffentlichungen sind in jungster Beit zwei einstimmige, halb geistliche, halb weltliche Liederbucher aus dem Mittelalter reproducirt worden: die Ienaer Liederhandschrift und die Colmare Donaueschinger Liederhandschrift, die hier eine eingehendere Burdigung ersahren soll.

Das "Colmarer Liederbuch" enthalt jugleich einen Theil der Donaucichinger Liederhandichrift, foweit Diefelbe mit ber Colmarer Sandidrift nicht übereinstimmt. Erstere rubrt größtentheils aus bem XV. Jahrhundert her und ift, wenn auch mit Sorgfalt, bennoch in der Schriftart der damaligen Beit, oft recht eng und jeden Raum benugend, geschrieben und bietet bem Lefenden gar manche Schwierigkeit, fo bag felbft Sachmanner über manches Bort nicht einig find. Auch die Rotenschrift, die in der deutschen Choralnote gefdrieben ift, welche noch manche Eigenthumlichfeit mit ber alteren Reumenfchrift gemein hat, bietet tros ihrer ziemlich beutlichen Riederfcbrift felbft dem Gingeweihten manche Schwierigkeit. Mue diefe Umftande geboten ein anderes Berfahren als bei ber Benaer Bandidrift, und ber Berausgeber hat gang richtig gehandelt, ben Text mit ben heutigen gothischen Schriftzeichen fegen ju laffen und die Roten mit ber romifchen edigen Choralnote ju vertaufchen, Die unferer Biertelnote am nachften tommt. Da aber bas Original noch mancherlei Barianten aufweift, die, wie man glaubt, Berzierungen, b. h. Borfchlage, Pralltriller, Coppelichlage u. A. bedeuten, fo hat der Berausgeber dafür ein der Choralnote abnliches Beichen gewahlt, beffen Bedeutung er im Bormorte ertfart und durch Beispiele erlautert. Berichiebene facfimilirte Tafeln geben ein getreues Abbith, wie die handichrift aussieht. Sie umfast mehr als 132 Lieder, benn mehrere Rummern find burch a und b getrennt, die fich bann auf die Donauefdinger Sandidrift beziehen.

Die Colmarer Sandidrift hat manderlei Irrfahrten gemacht, ehe fie in den ficheren Safen der tgl. Staatsbibliothet in Munchen gelangt ift, und der herausgeber geht ihren jeweiligen Besigern mit diplomatischer Untersuchung nach, die theils auf Einschreibungen in die Sandichrift selbst beruben, theils auf Bemerkungen, die sich in anderen Sandschriften befinden. Auch über die Rotenniederschrift giebt er einen ausführlichen Bericht, so daß der Reudruck in jeder hinsicht eine Bereicherung unseres Bissens anstrebt und zugleich einen Schmuck unseres Druckversahrens bilbet.

Der Inhalt besieht aus Liebesliedern, Raturliedern, die besonders den Monat Mai besingen, und geistlichen Liedern zur Berherrlichung der Mutter Maria als reine Jungfrau. Manche derfelben mussen weitz gurudreichen. So besindet sich S. 20 ein Lied, welches vom Discantiren in Octaven und Quinten spricht, welches bis ins 12. Jahrhundert zurudreichen muß, denn zu der Beit und noch früher discantirte man, d. h. man sang mehrstimmig in Quinten und Octaven.

Robert Eitner (Beitschrift für Bucherfreunde. Juli 1897).

Die . . . . betitelt fich eine grundliche musikwiffenschaftliche Publication, die wir Paul Runge verdanken. Sie bildet eine werthvolle Erganzung zu der fast gleichzeitig erschienenen Facsimile-Ausgabe des Ienaer Minnefinger-Codez. Die beiden von Runge untersuchten Sandschriften bieten mit den in Reumirung gegebenen Melodien unschäpbares Material für die Musikgeschichte. Runge hat den reichen Melodienschap dieser Liederssammlung — über 100 unbekannte Sangesweisen — allgemein zugänglich gemacht und fich durch seine sorgfältigen und sehr nubstannte Studien ein großes Berdienst erworben.

(Beitschrift für die Geschichte des Oberrheins. Reue Folge. Band XII. 1897.)

"Die Colmarer Liederhandschrift, eine für den Musitforscher und Fachgelehrten hochinteressante Sammlung, unterscheidet sich von dem vor ein paar Jahren im Facsimile veröffentlichten Jenaer Minnesinger-Codez, da sie allein 105 bisher völlig unbekannte Melodien enthält. Beide Handschriften haben aber selbstverständlich eine Anzahl hervorragender Bertreter des Minnesangs gemeinsam, wie heinrich von Ofterdingen, Alingsor, Tannhäuser, Konrad von Bürzburg, Frauenlob u. A. Das höcht schwierige Unternehmen, die Colmarer Liederhandschift größeren musikalischen Kreisen zugänglich zu machen, hat herr Aunge in gewissenhaftester und dankenswerther Beise zur Ausksubrung gebracht. Der herausgeber gesteht selbst ein, wie mühsam ihm anfänglich die Entzisserung der Rotenschrift geworden, deren Räthsel lediglich auf dem Reumenspstem beruhten und die er dann mit Beihülse des herrn Dr. hugo Riemann glüdlich zu lösen verstand.

(Signale für die mufitalifche Belt. Rr. 17. 1. Marg 1898.)



#### Abermals die Mondfeer und Colmarer Sandichrift. Bon Dr. Sugo Riemann.

Die Bedeutung meiner Besprechung der obengenannten Publicationen im Jahrgang 1897 des "Mus. Bochenblattes" liegt ganz wo anders, als in der Berkleinerung der Berdienste des einen Herausgebers (Dr. H. Richtha) oder der Herausstreichung derjenigen des andern (Paul Runge). Denn es handelt sich dabei um nichts Geringeres, als um das Herausdammern der Erkenntnift, daß eine reiche Literatur, nämlich diejenige der mittelalterlichen Monodie, bisher unter ganz falschen Boraussehungen betrachtet worden ist. . . .

Biel empfindlicher als Dr. Rietich werden aber eine Reihe anderer Herausgeber durch die von Runge angebahnte und von mir ins Detail verfolgte Ableitung der Rhythmit der mittelalterlichen Monodien vom Metrum der Tegte aus ihrem gewehnten Geleife gebracht, so besonders Dr. B. Baumter. So einfach, wie Dr. Rietsch meint, ift der Anfturm gegen die traditionelle mensurirte Deutung der alten Liedernotirungen nicht aus dem Felde zu schlagen; er ist überhaupt nicht abzuwehren, da er einer Erkenntnis entspringt,

an der weiter Richts verwunderlich ift, als daß fie so spat tommen tonnte.
Mit Geschick haben eine Anzahl Kritiken der Kunge'schen Publication den Streit von der Hauptsache auf etwas Rebensächliches abzulenten gewußt, nämlich auf die Plica-Frage. Mit Recht aber haben schon Haberl und Citner in ihren Besprechungen der Publication Runge's darauf aufmertsam gemacht, daß schließlich Plicen, auch wo sie mit Unrecht gesehen sein sollten, die Melodie selbst (und auch den Rhythmus) nicht tangiren. Die große durch die Runge'sche Ausgabe der Sangesweisen der Colmarer Handschrift in Fluß gebrachte Frage der ausschließlichen Ableitung des Rhythmus dieser Monodien aus dem Metrum des Textes unter gänzlichem (oder so gut wie gänzlichem) Ausschluß einer Mitwirtung der Gestalt der Rotenzeichen ist von viel weiter tragender Bedeutung, als das auf den ersten Blid erscheint; denn dieselbe zwingt dazu, von der poetischen Metrik dieser Epoche in ganz anderem Umfange eine für die musikalische Formgebung geeignete Bestimmtheit zu fordern, als bisher geschah, wo man annehmen zu dürsen glaubte, daß auch damals schon die Melodiencomponisten das Metrum vergewaltigen konnten. Man darf deßhalb von dem Ausgehen des neuauszestreuten Samenkorns ganz neue Strömungen in der Theorie der Metrik der Epoche der Minnesinger und Troubadours erwarten. Die Tichtungen und Melodien des Mönchs von Salzburg werden dann zwar nicht unberücksichtigt bleiben, aber doch nur auf ein mehr untergeordnetes Interesse Anspruch haben.

Denjenigen aber, welche fich auch jest noch auf die menfurale Lefung der Minnefingernotirungen und aller mit denfelben auf gleicher Bafis beruhenden Monodien steifen, fei zur eigenen Belehrung einstweilen bringend ans herz gelegt, doch einmal einen ernstlichen Berfuch diplomatisch getreuer, alle huftenittel der "philologischen Methode" (Lebartenvergleichung 2c.) heranziehender Ueberfehung einer größeren Unzahl berfelben in moderne Rotirung zu niachen — die Unmöglichteit der Gewinnung eines dentsbaren Refultats wird sie schneller betehren, als lange Discussionen.

(Mufit. Bochenblatt. 1898. Rr. 25.)

"Fr. B. Arnold spricht am Schlusse seiner Monographie über das Lociener Liederbuch (in den Jahrbüchern für Musikwissenschaft, Band II, 1867) die Hoffnung aus, daß es gelingen möchte, ähnliche Werte bes deutschen Mittelalters an's Licht zu ziehen und durch ihre Beröffentlichung die Kenntnis der Musikung jener vergangenen Spoche zu sördern! Die bald darauf in den Monatsheften für Musikwissenschaft beginnenden Beröffentlichungen werthvoller Liederhandschiften brachten die erste Erfüllung diese Bunsches. In besonders hervorragender Beise geschah dies jedoch durch zwei bedeutende Publicationen des Jahres 1896: die der Jenaer und Colmarer Liederhandschift. Die beiden, in der Art der Beröffentlichung wesentlich von einander verschiedenen Berke verdienen es, nicht nur von dem literarisch interessirten Publicum, sondern auch von dem großen Kreise des musikalischen Publicums beachtet zu werden; denn sie sind geeignet, den historischen Sinn für die ersten Anfänge der jest in ihrer Berbreitung alle anderen Künste überflügelnden Rusif zu erweden. . . . .

Eignet sich die "Ienaer Liederhandschrift" durch ihr großes Format vorzugsweise für den Gebrauch in Bibliotheten, so ift die zweite neue Publication, die der "Colmarer Liederhandschrift", die in einem Quartbande erschienen ist, geeignet, in weitere Areise zu dringen. Ihre Beröffentlichung beruht auf der Initiative eines einzelnen Forschres, der mit großer Liebe und Sachtenntniß diese Arbeit vorbereitet und wissenschaftlich abgeschlossen hat. Die Rachforschungen, die Herr Paul Runge im Elsas nach alter Musik anstellte, haben ihn auf die Colmarer Liederhandschrift geführt. . . .

Digitized by Google

